
 

 

 

 

 

 

T.C. 

TOKAT GAZİOSMANPAŞA ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

YÜKSEK LİSANS PROGRAMI 

 

 

 

KUR’AN’DA ALGI YÖNETİMİ 

(MEDİNE DÖNEMİ) 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

İsmail TAŞPINAR 

 

 

Danışman 

DOÇ. DR. Enver BAYRAM 

 

TOKAT-2023 



 

 

 

 

 

 

T.C. 

TOKAT GAZİOSMANPAŞA ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

YÜKSEK LİSANS PROGRAMI 

 

 

 

KUR’AN’DA ALGI YÖNETİMİ 

(MEDİNE DÖNEMİ) 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

İsmail TAŞPINAR 

 

 

Danışman 

DOÇ. DR. Enver BAYRAM 

 

TOKAT-2023 



 

 

 

JÜRİ KABUL VE ONAY 

 

İsmail Taşpınar tarafından hazırlanan “Kur’an’da Algı Yönetimi(Medine Dönemi)” adlı tez 

çalışmasının savunma sınavı 14/08/2023 tarihinde yapılmış olup aşağıda verilen Jüri tarafından 

Oy Birliği ile Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Temel İslâm 

Bilimleri Anabilim Dalı’nda Yüksek Lisans Tezi olarak kabul edilmiştir. 

 
 
 

Jüri Üyeleri (Unvanı, Adı Soyadı)                                             İmzası  

Üye (Başkan) :……… .....................................................                             ………………... 

Üye : ......................................................     ..................... … 

Üye : ......................................................     ..................... …. 

Üye : ......................................................     ..................... …. 

Üye : ......................................................     ..................... ….. 

 

 
 
 
 

 ONAY 

……./……/……. 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürü 

 



i 

 

ETİK SÖZLEŞME 

Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü tez yazım kılavuzuna göre, Doç. Dr. Enver 

Bayram danışmanlığında hazırlamış olduğum “KUR’AN’DA ALGI YÖNETİMİ (MEDİNE DÖNEMİ)” 

adlı Yüksek Lisans/ Doktora tezinin bilimsel etik değerlere ve kurallara uygun, özgün bir çalışma olduğunu, 

aksinin tespit edilmesi halinde her türlü yasal yaptırımı kabul edeceğimi beyan ederim.  

 14/08/2023  

İSMAİL TAŞPINAR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ii 

 

ÖNSÖZ ve TEŞEKKÜR 

Akademi camiasına ilk adım olarak nitelenen ve sürecin sonucu olarak 

ortaya konan tez; hiç şüphesiz sabır, zaman, düzenli çalışma, merak ve araştırma 

hazzının bir ürünü olarak ortaya çıkmaktadır. Kabul görmesi ile araştırmacıda 

oluşan başarı mutluluğu ve gurur hiç şüphesiz paha biçilemez bir duygudur. 

Dolayısı ile uzun bir süreci ve güzel bir sonucu olan çalışmaların meydana 

gelmesinde araştırmacı etkeninin dışında birçok katkı sağlayan şahıslar yer almakta 

ve hepsi en azından bir teşekkürü hak etmektedir. Bu itibarla -ilk olarak- tezin her 

aşamasında büyük emeği olan, tecrübesinden faydalandığım -usta çırak 

ilişkisindeki- usta rolü ile üzerimde hakkı olan danışmanım, Doç. Dr. Enver 

Bayram’a teşekkür ederim. Bununla beraber araştırma usulünde tecrübelerinden 

faydalandığım ve aynı heyecanı paylaştığım eniştem, Dr. Em. Öğ. Alb. Alişen 

Demirtaş’a teşekkür ederim. Yine eğitim hayatımın birçok safhasında desteklerde 

bulunmakla beraber çalışma aşamasında motivasyonlarını esirgemeyen hocam, 

Vuslat Altınsoy’a teşekkürü bir borç bilirim. Son olarak teşekkür sayfasında ayrıca 

yer vermek istediğim tez yazın merhalelerinin her birinde arkamda olan, bilgi 

paylaşımı ve manevi destekleri ile araştırmanın nihâyete ermesinde büyük öneme 

sahip olan eşim, Merve Nur Taşpınar’a şükranlarımı sunarım. 



iii 

 

ÖZET 

İnsanın düşünce yapısını şekillendirmede büyük role sahip olan “Algı yönetimi” 

kavramının, çeşitli bilim dallarında da kendisine yer bulduğu görülmektedir. Algı 

yönetiminin temelinde ise retorik/ikna etme hedefinin bulunduğu bir gerçektir. Öte 

yandan Kur’an âyetleri ve tefsir faaliyetleri, muhataplarını dünya ve ahiret 

mutluluğuna ulaştırma yolunda –rehber sıfatı ile- bünyesinde etkili ikna yöntemleri 

barındırarak, muhatap kitlede düşünce ve davranış değişikliği oluşturmayı 

amaçlamaktadır. Bu düşünce sisteminden hareket ile Kur’an’ın insanlara hitabı 

konusunda bünyesinde algı yönetimi barındırması gerektiği fikri ortaya 

çıkmaktadır. O halde, “Kur’an-ı Kerim’de algı yönetimi var mıdır? Varsa nasıldır? 

Ya da Kur’an’da algı yönetimi süreci nasıl işlenmiştir?” Şeklindeki sorunsallar 

karşımıza çıkmaktadır. Çalışmada bu sorulara cevaplar aranmıştır. Söz konusu 

araştırmanın yapılması Kur’an’ı anlama ve anlamlandırma noktasında farklı bir 

bakış açısı kazandırması itibari ile kayda değer gözükmektedir. Bu itibarla 

araştırmada sorunsalların cevaplanması amaç edinilmiş ve nitel araştırma 

yöntemlerinden yazın/belge tarama tekniği kullanılmıştır. Çalışmanın ilk 

bölümünde algı, algı yönetimi gibi kavramların mahiyeti ortaya konularak 

kavramsal çerçeve ve çalışmadaki temel kavramlar incelenmiştir. İkinci bölümde 

ise, Kur’an’daki algı yönetimlerinin sağlıklı olarak kavranabilmesi için gereklilik 

arz eden ve çalışmanın sınırlarını çizen “Medine dönemi insanının algıları” genel 

hatları ile ortaya konulmuştur. Son bölümde ise Kur’an’ın, Medine dönemi 

insanının algısını nereden nereye götürdüğü ve bu süreci nasıl işlediği, ilgili bilim 

dalları çerçevesinde hangi yöntemlerin bulunduğu ya da hangi yöntemlerin 

bulunmadığı gibi sorulara cevap aranmıştır. Çalışmanın neticesinde Kur’an’da algı 

yönetiminin varlığı ve bu varlığın hakikati ortaya çıkarma yönünde olduğu ulaşılan 

en bariz sonuçlardan biridir. 

 

 

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Kur’an, Algı, Algı Yönetimi, Medine Dönemi 



iv 

 

ABSTRACT 

The concept "Perception management", which exhibits an immense role in 

manipulating the mentality of people, is seen to obtain its place in various branches 

of science. It is a fact that perception management is based on the goal of 

rhetoric/persuasion. Equally, Kur’an verses and tafsir activities aim to create a 

change of thought and behavior in the recipient by involving effective methods of 

persuasion in the way of bringing their addressees -as a guide- to happiness in this 

world and the hereafter. In this respect, questions like those emerge; Is there 

perception management in Kur’an? If that is the case, how does it occur? Or how is 

the perception management process handled in Kur'an? In this study, responses to 

these questions are sought. Therefore, the current research is significant in terms of 

providing a different perspective on understanding and interpreting Kur'an. In this 

respect, although it is aimed to answer these problematics, literature research 

technique, which is one of the qualitative research methods, is used. In the first part 

of the study, the scope of concepts such as perception and perception management 

is revealed and the conceptual framework and basic concepts in the study are 

examined. In the second part, the perceptions of the people of the Medina Era, 

which are necessary for a vigorous understanding of the perception management in 

Kur'an and draw the boundaries of the study, are presented in general terms. In the 

last part, answers are tried to find to questions such as where Kur'an took the 

perception of the people of the Medina Era and how it worked, which methods were 

or were not available within the framework of the relevant branches of science. At 

the end of the study, the existence of perception management in Kur'an and the fact 

that this existence is in the direction of revealing the truth are the most obvious 

results. 

 

 

Keywords: Tafsir, Ku’ran, Perception, Perception Management, Medina Era 



v 

 

 İÇİNDEKİLER  

Sayfa 
ETİK SÖZLEŞME .................................................................................................................... i 

ÖNSÖZ ve TEŞEKKÜR ...........................................................................................................ii 

ÖZET .................................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ........................................................................................................................... iv 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................................... v 

Tablolar Listesi .................................................................................................................... vi 

KISALTMALAR .................................................................................................................... vii 

GİRİŞ.................................................................................................................................... 1 

Konusu ve Önemi ...................................................................................................... 1 

Amacı ve Yöntemi ..................................................................................................... 3 

Yapılmış Çalışmalar ................................................................................................... 3 

Çalışmanın Kaynakları ve Sınırlılıkları ....................................................................... 5 

BÖLÜM 1: KAVRAMSAL ÇERÇEVE ...................................................................................... 6 

1.1. Algı ..................................................................................................................... 6 

1.1.1. Tanımı Açısından Algı .............................................................................. 7 

1.1.2. Mahiyeti Açısından Algı  .......................................................................... 8 

1.1.3. Çeşitleri Açısından Algı .......................................................................... 11 

1.1.4. İşleyişi Açısından Algı ve Algılama Süreci .............................................. 14 

1.2. Algı Yönetimi .................................................................................................... 16 

1.2.1. Tanımı Açısından Algı Yönetimi  ............................................................ 17 

1.2.2. Kullanım Alanları Açısından Algı Yönetimi  ........................................... 18 

1.2.3. Mahiyeti Açısından algı Yönetimi  ......................................................... 20 

Değerlendirme ........................................................................................................ 29 

BÖLÜM 2: HİCRET ÖNCESİ MEDİNEDE YERLEŞİK ALGILAR .............................................. 33 

2.1. Medine Dönemi ............................................................................................... 33 

2.1.1. Medine Şehri/Ehli Hakkında ................................................................. 33 

2.1.2. Kur’an Özelinde Medine Dönemi Hakkında .......................................... 36 

2.2. İnanç Alanında Medine Halkının Yerleşik Algıları ............................................ 40 

2.2.1. İlâh Algısı ............................................................................................... 40 

2.2.2. Peygamber Algısı ................................................................................... 43 

2.2.3. Kitap Algısı ............................................................................................. 44 



vi 

 

2.2.4. Melek Algısı ........................................................................................... 45 

2.2.5. Ahiret Algısı ........................................................................................... 47 

2.3. Muâmelât Alanında Medine Halkının Yerleşik Algıları .................................... 48 

2.3.1. Kadının Konumu ve Kadın Algıları ......................................................... 48 

2.3.2. Alkol Tüketimi Üzerine Sahip Oldukları Algılar ..................................... 58 

2.3.3. Faiz Algıları ............................................................................................ 68 

Değerlendirme ........................................................................................................ 78 

BÖLÜM 3: Medenî Âyetlerde Algı Yönetimi .................................................................... 84 

3.1. İnanç Alanında Kur’an’ın Yönettiği Algılar ....................................................... 84 

3.1.1. İlâh Mefhumunda Algı Yönetimi ........................................................... 85 

3.1.2. Peygamber Mefhumunda Algı Yönetimi ............................................... 89 

3.1.3. Melek Mefhumunda Algı Yönetimi ....................................................... 96 

3.1.4. Kitap Mefhumunda Algı Yönetimi ....................................................... 102 

3.1.5. Ahiret Mefhumunda Algı Yönetimi ..................................................... 107 

3.2. Muâmelât Alanında Kur’an’ın Yönettiği Algılar ............................................. 115 

3.2.1. Kadın Mefhumunda Algı Yönetimi ...................................................... 115 

3.2.2. Alkol Tüketimi Üzerine Algı Yönetimi.................................................. 131 

3.2.3. Faiz Konusunda Uygulanan Algı Yönetimi ........................................... 142 

Değerlendirme ...................................................................................................... 153 

SONUÇ ............................................................................................................................ 157 

KAYNAKÇA ...................................................................................................................... 164 

ÖZGEÇMİŞ……………………………………………………………………………………..175 

   



vii 

 

Tablolar Listesi 

 

Tablo No:                                                                                            Sayfa: 

                        Tablo 1. : Medenî Sûreler                                                                                  55-56 

Tablo 2. :  Medine ehlinin, değerli insan sıralaması                                                 96 

  



viii 

 

KISALTMALAR 

 

Hz.                   Hazreti 

vb.                    ve benzeri 

DİA                  Diyanet İslâm Ansiklopedisi 

As.                    Aleyhisselâm 

Bkz.                  Bakınız 

Akt.                  Aktaran 

C.                      Cilt 

s.                       sayfa 

Çev.                  Çeviren 

Sad.                  Sadeleştiren 

S.                      Sayı 

 



1 

 

GİRİŞ 

Konusu ve Önemi 

Kur’an, Allah tarafından; insanlara bir rehber1 ve bir yol gösterici2 olarak 

gönderilmiş son kutsal kitaptır.3 Nâzil olduğu günden bu güne kadar muhatapları 

tarafından okunarak ve üzerinde düşünülerek daha iyi anlamaya/anlamlandırmaya 

çalışılmıştır. Bu itibarla başta Hz. Peygamber olmak üzere birçok müfessir 

Kur’an’ın üzerinde düşünerek –çeşitli yöntemler dâhilinde- yorumlama 

faaliyeti/tefsir gerçekleştirmişlerdir. Söz konusu tefsir faaliyeti gerçekleştirirlerken 

bazı âyetlerde farklı bakış açıları ile yaklaştıkları görülmektedir. Farklı 

perspektifler ise tefsir ilminde, rivayet,4 dirâyet,5 ilmî,6 ictimâî,7 fıkhî8 gibi tefsir 

çeşitlerini de beraberinde getirmiştir. Tefsir ilmindeki bu çeşitliliğin, farklı 

perspektiflerin bir ürünü olduğunu söylemek yanlış olmaz. Nihâyetinde bu bakış 

açılarının her biri Kur’an’ı daha iyi anlama hedefi gütmekte ve bir zenginlik olarak 

görülmektedir.9 

Öte yandan günümüz dünyasında sıkça kullanılan “algı yönetimi” kavramı 

siyasetten askeri operasyonlara, toplum mühendisliğinden psikolojiye, yazılı ve 

görsel basından reklamcılığa kadar birçok alanda toplumu istenilen hedef 

doğrultusunda güdümleme/yönlendirme aracı olarak kullanıldığı görülmektedir.10 

Söz konusu güdümleme bazen hakikati en iyi şekilde ortaya koyma hedefi 

güderken, aksi yönde bir amaca hizmet etmesi de mümkündür. Bu itibarla insanlığa 

gönderilmiş olunan,11 muhatap kitlelerinin hayatında köklü değişiklikler 

 
1 Yûnus 10:57.  
2 Bakara 2:185.  
3 Âl-i imrân 3:3,4.  
4 Muhsin Demirci,  Tefsir Tarihi  (İstanbul: MÜ İlâhiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları, 2015), 117.  
5 Demirci, Tefsir Tarihi, 117.  
6 Muhsin Demirci , Tefsire Giriş  (Ankara: İSAM Yayınları,  2019), 95.  
7 Talip Özdeş ve Mûsâ Bilgiz,  Tefsir-2  (Ankara: Bilimsel Araştırma 

Yayınları, 2020), 15.  
8 Muhsin Demirci, Tefsir Tarihi , 219.  
9 Hikmet Koçyiğit, “Tefsirlerin Sınıflandırılması Meselesi”,  Harran 

Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi  31 (2014): 46. 
10 Gizem Er, "Subliminal Mesajlar Ve Algı Yönetimi," Yüksek Lisans Tezi. , 

(Üsküdar Üniversitesi, 2019), 19.  
11 Nahl 16:102.  



2 

 

uygulayan12 ve hayatın bütün alanını kapsayan rehber13 niteliğindeki ilâhî kitapta 

algı yönetimi yapılmış olunması fikri tabii gözükmektedir. 

Bu itibarla araştırmanın önemine gelinecek olunursa; yazına deprem etkisi 

oluşturacak bir katkı sağlamamakla beraber, bu konuda çok az çalışmanın 

bulunması ve farklı bir bakış açısı kazandırması bakımından araştırmanın gerekli 

olduğu görülmektedir. Çünkü topluma yön veren bu yöntemin14 topluma yön veren 

ilâh kelamında15 bulunmuş olma fikri, akla çok muhtemel gelmektedir. O halde 

Kur’an’da algı yönetimi var mıdır? Varsa nasıldır? Şeklindeki sorular oldukça 

muteberdir. 

Dolayısı ile çalışmamızın konusu olan “Kur’an’da Algı Yönetimi” Kur’an’a 

farklı perspektif ile bakılarak onun bir başka yönünü keşfetme ve anlamlandırma 

açısından kıymetli olduğu kanaati -tarafımızca- benimsenmektedir. 

Nitekim müteahhirûn âlimlerinin başında gelen İmam Gazzâlî; her şeyin 

ilminin Kur’an’da bulunduğunun yanı sıra yıldızlar ve gök cisimleri ile ilgili 

haberler veren âyetleri en iyi anlayacak olanların, gök bilimiyle meşgul olan bilim 

insanları olduğunu veya biyolojiyi ilgilendiren âyetlerin, o konuda uzman doktorlar 

tarafından en iyi kavrana bilineceğini ifade etmektedir.16 Dolayısı ile Kur’an’da algı 

yönetiminin var olduğu hipotezi doğru ise, algı yönetiminin var olduğu âyetlere bu 

açıdan yaklaşmak isabet olacaktır. Gazzâlî’nin bu görüşü, çalışmanın öneminin 

anlaşılması açısından destekleyici bir başka argüman olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Amacı ve Yöntemi 

Bu minvalde yapılmış olunan çalışmada, yakın tarihte sistematize olarak 

bilim dalı haline gelen halkla ilişkiler, iletişim ve psikoloji gibi bilim dallarının 

konusu dâhilinde bulunan ve literatüre ilk defa Amerika Birleşik Devletleri/ABD 

ordusu tarafından kazandırılan “algı yönetimi” kavramının17 Kur’an tarafından 

 
12 “İbrâhîm 14:52.  
13 İsrâ 17:2.  
14 Algı yönetimi kast edilmektedir.  
15 En’âm 7:34, 115.  
16 Muhsin Demirci , Tefsire Giriş,  96, 97.  
17 Vikipedia, “Algı yönetimi,” 15 Ağustos 2022 tarihinde erişildi,   

https://tr.wikipedia.org/w/index.php?title=Alg%C4% B1_y%C3%B6netimi&oldid=2

8325838 



3 

 

Medenî âyetler18 özelinde izdüşümünün incelenmesi hedeflenmektedir. Diğer bir 

ifade ile algı yönetiminin mahiyetinin ne olduğu ve Kur’an’da algı yönetimi yapılıp 

yapılmadığı, eğer yapıldı ise nasıl yapıldığına dair sürecin incelenmesi 

amaçlanmıştır. 

Çalışmada nitel araştırma yöntemleri uygulanarak yazın taraması tekniği 

kullanılmaktadır. “Kur’an’da algı yönetiminin var olduğu” hipotezi savunularak 

zaman zaman sıfır teoremi ile yaklaşım uygulanmaktadır. Bu sayede ortaya atılan 

hipotezin tutarlı olup olmadığı ve nasıllığının ortaya konması hedeflenmektedir. 

İlk bölümünde kavramsal çerçeve oluşturularak, Algı ve algı yönetimi 

kavramları ele alınıp mahiyetlerinin ne oldukları gün yüzüne çıkartılacaktır. Ayrıca 

algı yönetiminin unsurlarının neler olduğu? Temelde algı yönetiminin hangi 

yöntemlerle yapılabileceği gibi konularda, genel kabul alan ortak görüşler 

belirlenmektedir.19 İkinci bölümde ise muhatap kitlede –Kur’an öncesi- yerleşmiş 

algılar incelenmektedir. Bu algılara karşılık Kur’an’ın öğütlediği algının ne olduğu 

ve bu algının nasıl bir süreçte işlendiği son bölümün konusu olarak karşımıza 

çıkmaktadır. 

Yapılmış Çalışmalar 

Yazın taraması yapıldığı zaman, araştırmaya -dolaylı ya da dolaysız- katkı 

sağlayan çalışmalar açısından farklı disiplinlerde birçok çalışma bulunmaktadır. 

İstatistiki bilgi vermek gerekirse, araştırmanın temel kavramlarından olan “algı ve 

algı yönetimi” ile ilgili muhtelif dal ve konularda birçok eser ve araştırma söz 

konusudur. Sadece son yirmi üç yılda Türkiye’de yapılan tezler dahi konu edilecek 

olursa 10’u doktora olmak üzere yaklaşık altmış iki tez çalışması bulunmaktadır. 

 
18 Hz. Peygamberin, kendisine inanan Müslümanlarla Medine’ye hicret etmesi 

ile başlayan süreç ve bu süreçte inen âyetlerdir. Bkz. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi,  “Medenî,” 25 Temmuz 2023 tarihinde erişildi.  

https://İslâmansiklopedisi.org.tr /Medenî 
19 Böyle bir yöntem uygulanması,  Kur’an’ın içinde bulunduğu düşünülen algı 

yönetimlerinin mukayese edilmesi esasına dayanmaktadır.  



4 

 

Çalışma kapsamında yer alan bir başka konu olarak da Medine dönemi söz 

konusudur. Bu konu ile alakalı olarak da -özellikle ilâhiyat alanında- birçok eser ve 

kaynak bulmak mümkündür. 

Ancak algı yönetimi açısından ilâhiyat alanında bir yaklaşım bulmanın biraz 

zor olduğu gözlemlenmektedir. Bu konuda -bu alanın- biraz bâkir kaldığını 

söylemek yanlış olmasa gerek. Akademik anlamda yapılmış çalışmalara 

bakıldığında sadece 2018 yılında Hüseyinalp Kütükde’nin “Kur’an’da Algı 

Yönetimi(Mekke dönemi)” isimli çalışması mevcuttur. Tez çalışmalarının 

haricinde ise 2019 yılında Ahmet Abay’ın kaleme aldığı “Nüzûl Sürecinde 

Kur’an’a Karşı Algı Yönetimi” isimli eseri ise bahsi geçen konuya -ters yönde bir 

yaklaşımla- paralellik arz eden20 bir kitap olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Çalışmanın diğer çalışmalardan ayrılan özelliği, muhatap kitlenin -

Kur’an’ın nüzûlünden önceki- yerleşik algılarını tespit edip, Kur’an’ın telkin ettiği 

algının da ne olduğunu betimledikten sonra; muhatapların algısının nasıl yönetildiği 

ve bu sürecin nasıl işlediği, aynı zamanda söz konusu yönetimin günümüz 

disiplinlerinde yerinin olup olmadığı ve aralarında bir ilişki olup olmadığının 

belirlenmesidir. Bir başka ifade ile tezimizi, Hüseyinalp Kütükde’nin “Kur’an’da 

Algı Yönetimi (Mekke dönemi)” isimli çalışmasından ayrıştıran özelliği, ilk olarak 

dönem farkıdır. Kendisi çalışmasını Mekke dönemi ile sınırlandırmıştır. Dolayısı 

ile Medine dönemi çalışılmamış dönem olarak karşımıza çıkmaktadır. Çalışmanın 

ayrışan bir diğer özelliği ise, Kur’an’dan önceki algıyı ve Kur’an’ın telkin ettiği 

algıyı sadece betimlemek değil, sürecin nasıl yönetildiği, algının bir yerden diğerine 

nasıl evirildiği, Kur’an’ın bunu nasıl işlediğidir. Ayrıca Kur’an’da işlenen bu 

sürecin, psikoloji, halkla ilişkiler vb. disiplinler açısından “algı yönetimi 

konusunda” genel kabuller ile ilişkisi, ortak noktalarının olup olmadığı müzakere 

edilmektedir. 

 
20 Ne kadar ters yönde paralellik arz etse de yapılan bu çalışmaya yardımcı 

bir eser niteliği taşımaktadır.  



5 

 

Çalışmanın Kaynakları ve Sınırlılıkları 

Çalışma, kaynaklık eden eserler üzerinden ele alınacak olursa; kavramsal 

çerçevenin işlendiği ilk bölümde genel itibari ile psikoloji, felsefe, halkla ilişkiler, 

gazetecilik ve iktisat gibi alanların kaynakları başta olmak üzere literatürde bulunan 

alan dışı birçok kaynak kullanılmaktadır. Öznur Yalçınkaya’nın “Algı yönetiminde 

yumuşak güç uygulamaları: Türkiye örneği”, Ahmet Kutlu’nun “28 Şubat: Algı 

yönetimi açısından analizi”, Sümeyra Dilek Uysal’ın “Okul yöneticilerinin sosyal-

duygusal eğitim liderliği ve algı yönetimine ilişkin öğretmen görüşleri” başta olmak 

üzere birçok doktora ve yüksek lisans tezlerinden de yararlanılmıştır.21 

Diğer bölümlerde ise Diyanet İslâm Ansiklopedisi/Dia, İzzet Derzeve’nin 

et-Tefsîrü’l-Hadîs isimli tefsiri, Muhammed b. Cerîr et-Taberî’nin Camiu’l-Beyan 

an Te’vîli Âyi’l-Kur’an isimli tefsiri, Fahreddin er-Râzî’nin Mefâtîhu’l-Gayb isimli 

tefsiri başta olmak birçok tefsir ve dinler tarihi alanındaki muhtelif birçok eserden 

istifade edilmektedir. 

Çalışmanın sınırlılıklar açısından ele alınması ise; Medine dönemi özelinde, 

bir başka ifade ile Medenî sûreler22 temel alınarak yürütülecektir. Konunun 

çerçevesinin bu hudutta belirlenmesinin sebebi; bütün Kur’an üzerinde araştırma 

yapmanın çalışma açısından23 bir hayli uzun olması anlamına gelmesi 

münasebetindendir. Ayrıca Mekkî sûreler üzerinde zaten mevcutta bir çalışmanın 

bulunması,24 çalışmanın Medenî âyetler özelinde yapılmasında etkili olan bir diğer 

müsebbiptir. 

 
21 Daha fazla bilgi için bkz;  Yükseköğretim Kurulu Başkanlı Tez Merkezi, “ 

Algı Yönetimi,” 12 Aralık 2022 tarihinde erişildi,  

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp  
22 Esra Gözeler,  “Mekkī-Medenī Sûre Tertipleri: Hz. Ā işe, İbn Abbās-

Kurayb, Mucāhid ve Ḳatāde Rivayetleri”, Türklük Bilgisi Araştırmaları Dergisi  58, 

S 1 ( 2017): 225-238. 
23 Yüksek lisans tezi için  
24 Hüseyinalp Kütükde, "Kur’an’da Algı Yönetimi (Mekke Dönemi)," Yüksek 

Lisans Tezi.,  (Sivas Cumhuriyet Üniversitesi, 2018). 



6 

 

BÖLÜM 1: KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

Bu bölümde araştırmanın konusu için omurga niteliği taşıyan bazı 

kavramlar incelenerek “Mahiyetlerinin ne olduğu?”, “Kullanım alanlarının ya da 

etki alanlarının nereler olduğu?”, “Neyi ifade ettikleri?”, “Sınırlarının nereler 

olduğu?” gibi sorular cevaplanmakta ve bu kavramlar hakkında literatürdeki farklı 

yaklaşımlar ele alınmaktadır. Ayrıca algı yönetimi konusunda, disiplinlerin 

müşterek kabulleri ve yapılan araştırmaların ortak noktaları belirlenerek algı 

yönetimi konusunda herkesçe kabul gören bazı teknikler ve yöntemler ortaya 

konulmaktadır.25  

1.1. Algı 

Yetişkin bir insanın beyninde ortalama yüz milyar sinir hücrenin bulunduğu 

bilinmektedir. Bununla birlikte nokta kadar bir alanda yüz binlerce bağlantı 

bulunmaktadır. Sinir sistemini nöronlar ve glia hücreleri oluştururken nöronlar 

algılama, anlamlandırma görevini, glia hücreleri ise aradaki bağlantıları oluşturup 

muhafaza etmekle bilişselliğin temelini oluşturmaktadır.26 O halde insan olduğu 

sürece algı vardır cümlesi doğru bir önerme olarak karşımıza çıkmaktadır.27 Çünkü 

biyolojinin algıyı açıklamasının yanında, tarihi kayıtlarda da insanın algısının nasıl 

işlediği ve nasıl manipüle edileceği üzerinde düşünüldüğü ve uygulandığının 

donelerini görürüz. Örneğin yüz yıllar önce bir Çinli komutan Sun-Tzu’nun savaş 

taktiği açısından insan algısını kullanarak yakını uzak, çoğu az göstermek gibi 

yöntemlerle algı yanıltması yapmış olması tarihin en eski algı yönetimi olarak 

bilinmektedir.28 O halde algılama faaliyetinin işleyişine hâkim olmak, savaş 

kazanmakla beraber birçok alanda galibiyeti getirebilmektedir. 

 
25 Bu uygulama üçüncü bölümde “Kur’an’ın algı yönetimi süreçleri” 

belirlendikten sonra buradaki genel kabullerle ilişkinin incelenmesi içindir.  

26 Akt. Gizem Er, "Subliminal Mesajlar ve Algı Yönetimi."  6.  
27 Ahmet Kutlu, "28 Şubat: Algı Yönetimi Açısından Analizi ,"  Doktora tezi .,  

(Ankara: Polis Akademisi,  2021), 18. 
28 Gizem Er, "Subliminal Mesajlar Ve Algı Yönetimi ." 18.  



7 

 

1.1.1. Tanımı Açısından Algı 

Türk Dil Kurumunda/TDK birçok farklı sözlükten tarama yapıldığında “Bir 

şeye dikkati yönelterek o şeyin bilincine varma, idrak:”29, “Bir olay ya da bir 

nesnenin varlığı üzerine duyumlar yoluyla edinilen yalın bilinç durumu.”30, 

“Belleğin katkıları ve bir duyusal izlenimle ortaya çıkan, karmaşık, nesnel bilinç 

içeriği. Özellikle görsel algılar, dışımızdaki varlığın, şeylerin, nesnelerin biçim ve 

durumları konusundaki betimlemelerimizin yapısına girer.”31, “Olay, nesne ve 

durumlar karşısında duyumlar aracılığıyla kazanılan ilk bilinçlilik.”32, “Bir şeye 

dikkati yönelterek, duyular yoluyla o şeyin bilincine varma. Bir nesne duyular 

aracılığıyla algılanır, ancak algı duyusal izlenimlerden daha fazla bir şeydir, bilinçli 

bir farkına varmadır. Duyumları bilince ileten bir olaydır. Algıda: a: algı olayı, b: 

algı içeriği, c: algı nesnesi ayırt edilir. Algılar şu iki türe ayrılabilir: 1. Dış algı: Dış 

dünyadaki nesnelere yönelen, onlarla ilişkili olan algı. 2. İç algı: İç dünyanın 

gerçeklerine (ruhsal durumlar, ruhsal edimler, ruhsal içerikler) yönelen ve onlarla 

ilgili olan algı.”33, “Uyaranların duyu organları aracılığı ile beyne iletilmesi, 

bilgilerin bilişsel değerlendirilmesi, tanınması ve tutarlı bir bütünlük içinde 

anlamlaştırılması süreci, anlama yeteneği, algılama, idrak.”34 Ya da “Dış dünyanın 

duyusal etkilemelerinin bilinçte uyardığı izlenimler; söz konusu etkilemeler 

akımmıknatıssal dalgalar ve ses dalgaları aracılığıyla olur.”35 Şeklinde manalara 

geldiği görülmektedir. 

Sözlük anlamlarının yanı sıra farklı disiplinlerde kullanılan terim 

anlamlarına bakılacak olunursa, biyolojinin algıyı; dışardan gelen uyaranlar 

neticesinde meydana gelenleri, fiziksel duyuların zihinde yorumlaması36 olarak 

 
29 Türk Dil Kurumu/TDK Sözlükler, “Algı ne demek TDK Sözlük Anlamı ,” 

04 Ağustos 2022 tarihinde erişildi . Ağustos 2022. https://sozluk.gov.tr/?kelime=algı  
30 TDK: Ruhbilim Terimleri Sözlüğü, “algı ne demek TDK Sözlük Anlamı”.  
31 TDK: Aydınlatma Terimleri Sözlüğü, “algı ne demek TDK Sözlük Anlamı”.  

32 Yöntembilim Terimleri Sözlüğü 1981, “algı ne demek TDK Sözlük 

Anlamı”.  

33 TDK: Felsefe Terimleri Sözlüğü , “algı ne demek TDK Sözlük Anlamı”.  

34 TDK: Hemşirelik Terimleri Sözlüğü, “algı ne demek TDK Sözlük Anlamı”.  

35 TDK: Fizik Terimleri Sözlüğü , “algı ne demek TDK Sözlük Anlamı”.  
36 Hasan Ertan, "Stratejik Algı Yönetimi: Telekomünikasyon Sektöründe 

Müşteri Deneyim Yönetimi Aracılığıyla Stratejik Algı Yönetimi Üzerine Bir 

Araştırma," Yüksek Lisans Tezi. ,  (Bahçeşehir Üniversitesi, 2016), 2.  



8 

 

tanımladığı görülmektedir. Felsefî açıdan ise, “Algılama, insanların enformasyonu 

seçip, düzenleyip yorumlayarak, dünyanın kendileri için anlamlı bir resmini çizecek 

formlarını oluşturdukları bir süreçtir.”37 Şeklinde yine paralel bir tanım 

görmekteyiz. 

Yapılan tanımlar incelendiğinde “Algı” kavramının iki farklı açıdan ele 

alındığı görülmektedir. Bazı tanımların algıyı bir nevi iletişimle özdeşleştirdikleri 

gözlemlenmektedir. Daha net ifade ile dış dünyada var olanların duyu organları 

tarafından algılanması ve ardından beyinde anlamlandırılması olarak ifade edildiği 

görülmektedir. 

Bazı tanımların ise daha derin bir bakış açısı ile yaklaşım sergiledikleri 

görülmektedir. Bu tanımlara göre algı; duyu organlarının nesneyi algılamasından 

ziyade, bir kavram, olgu ya da düşünce için bir takım zihinsel işlemler yaparak bir 

hüküm koyma ya da yeni bir düşünce elde etme olarak ifade edilmektedir. O halde 

söz konusu tanımlardan hareketle “İşitsel, görsel, davranışsal ya da düşünsel bir 

olguyu duyular vasıtası ile kavrayarak kendi birikimleri ile harmanlayıp çıkarım 

yapmak.” Şeklinde tarif etmek mümkündür. 

1.1.2. Mahiyeti Açısından Algı 

Oldukça karmaşık bir işleyişi olan algılama faaliyetinde algılanan 

fenomenler her zaman gerçek bilgi olmayıp, genelde özne tarafından gerçek bilgi 

olarak görülmektedir. Platonun mağara metaforu buna örnek olarak gösterilebilir. 

Bir mağarada arkaları dönmüş vaziyette elleri bağlı oturan insanların tek 

gördüklerinin arkalarında yanan ateşten dolayı nesnelerin duvara yansıyan gölgeleri 

olduğu ve bu gölgelerin onların gerçekleri olduğudur. Verilen örnekte mağara 

insanlarının gördükleri cisimlerin yansıması olsa da onların algısında gerçeğin 

bizzat kendisidir. O halde “Algı” kavramı için insanın kendi gerçekleridir demek 

isabetli görülmektedir. Ayrıca “Algı” bu süreci ifade etmektedir.38 İnsanın 

algıladıkları bu gerçekler onların kasıtlı olarak anlamak istedikleri için kendilerini 

 
37 Hasan Ertan, “Stratejik Algı Yönetimi: Telekomünikasyon Sektöründe 

Müşteri Deneyim Yönetimi Aracılığıyla Stratejik Algı Yönetimi Üzerine Bir 

Araştırma.” 2.  
38 Ahmet Kutlu, "28 Şubat: Algı Yönetimi Açısından Analizi ." 19. 



9 

 

yönlendirerek/dikkat kesilerek duyuları vasıtası ile algıladıkları ve anlam 

hazinelerindeki sentez bilgilerle yorumladıkları, nihâyetinde kendilerine mâl 

ettikleri ve gerçek olduğuna inandıkları kanılarıdır.39 Diğer bir bakış açısına göre 

dış dünyada etkileşime girilen nesnelerin insan farkında olmasa da algılandığı 

bilinmekle beraber bazı kaynaklarda bu durum algılama değil, bir duyum40 olarak 

nitelendirilmektedir.41 

Ancak Diğer bir taraftan, James Vicary, Sima Ariam ve Jerome Siller, J. R. 

Palmatier ve P.H Bornstein gibi bazı bilim adamlarının bilinçaltı mesajların etkisini 

ölçmek amaçlı yaptıkları deneylere “Subliminal Mesajlar Ve Algı Yönetimi” isimli 

yüksek lisans tezinde yer veren Gizem Er’in ilgili bilim adamlarının deneyleri 

doğrultusunda aktardığına göre, insanın farkına varamayacağı seviyedeki duyum 

eşiğinde verilen düzenli subliminal mesajlarla algı yönetimi yapılmıştır.42 Algı 

yönetimi yapıldığına göre algının olması zorunludur. Dolayısı ile bu konuda iki 

farklı düşünce ortaya çıkmaktadır. Tarafımızca bu zıtlığın sınıflandırma farkından 

olması muhtemeldir. Bir başka kaynakta ise dikkatin üzerinde yoğunlaştığı 

nesnelerin daha çok algılandığı dikkatin üzerinde toplanmadığı nesnenin daha az 

algılandığı dile getirilmektedir.43 Nihâyetinde bu uyaranların bir kısmı zihinde 

kategorileşerek eski bilgilerle sentezlenmektedir.44 

Öte yandan algıyı iki kısımda incelemek mümkündür. Aslında yapılan bu 

tasnif çok belirleyici olmamakla beraber ilk etapta konunun anlaşılması için 

yeterlidir. Çünkü her ne kadar sınıflandırma yoluna gidilse de öznel ve iç içe oluşu 

 
39 Hasan Ertan, “Stratejik Algı Yönetimi: Telekomünikasyon Sektöründe 

Müşteri Deneyim Yönetimi Aracılığıyla Stratejik Algı Yönetimi Üzerine Bir 

Araştırma.” 2.  
40 Görme, işitme, hissetme, koklama ve tat alma gibi beş duyu organı vasıtası 

duyumsanması ancak farkında olunmaması hali. Bakmakla görmek arasındaki fark 

gibi.  
41 Ahmet kutlu “28 Şubat: Algı Yönetimi Açısından Analizi .” Başlıklı doktora 

tezinde, Erol Göka’nın “Türklerin Toplumsal Psikolojisi ve Algılama” isimli 

çalışmasından söz konusu düşünceyi aktarmıştır . Akt. Ahmet Kutlu, "28 Şubat: Algı 

Yönetimi Açısından Analizi ." 19. 
42 Gizem Er, "Subliminal Mesajlar Ve Algı Yönetimi ." 3-4, 8. 
43 Emrah Arğın," Algı Yönetimi ve Sosyal Medya: 2017 Anayasa Re ferandumu 

Üzerinden bir İnceleme," Doktora Tezi. ,  (İnönü Üniversitesi,  2018), 18.  
44 Sümeyra Dilek Uysal,  "Okul Yöneticilerinin Sosyal -Duygusal Eğitim 

Liderliği Ve Algı Yönetimine İlişkin Öğretmen Görüşleri ," Doktora Tezi. ,  (Bolu 

Abant İzzet Baysal Üniversitesi,  2017), 28.  



10 

 

itibari ile algılama eylemi oldukça karmaşık bir durum olarak ortaya çıkmaktadır. 

Sınıflandırmanın ilki; nesnelerin duyu organları ile algılanmasıdır ki, -bu 

algılamada özne, algıladıklarının hepsine hâkim değildir.- bu algı temel algılama 

olarak görülebilir. Ancak biraz daha derin algı oluşumu da bulunmaktadır. Örneğin 

soyut bir düşünce hakkında algının oluşması daha karmaşık ve zihinsel işlemlerle 

sonuca varılan farklı bir algı çeşidi olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu algı çeşidinde 

duyu organları ile algılayıp anlamlandırmanın yanında, eski bilgilerle de 

sentezlenmiş yeni bir kanı ya da yeni bir bilgi oluşmaktadır.45 İşte bu, algılamada 

bahsedilen ikinci kısımdır. Bir başka ifade ile beş duyu organı ile yapılan 

algılamalar “Deneysel algı” altıncı hisle yapılan algılamalar “Zihinsel algı” olarak 

adlandırılmaktadır.46 

Deneysel algılama olarak tanımladığımız algılama biçiminde “Seçicilik” bir 

etken olarak karşımıza çıkmaktadır. Diğer bir ifade ile insan; dış dünyada algıladığı 

obje, düşünce ya da olguları önceki algı ve bilgi birikimlerine ya da o anki ruh 

haline göre seçimlemesi veya dikkatini oraya yoğunlaştırmasıdır. Bu noktada özne, 

görmek istediği bölümleri seçip alır ya da -olaylar gerçekte öyle olmasa da- istediği 

doğrultuda yorumlayarak “algıda seçicilik” örneği ortaya koyar.47 Algılama 

faaliyeti, öznenin algıladığı düşünce ya da olguya inanmasıyla “algıda gerçeklik” 

oluşur48 ve artık özne o bilgiyi doğru kabul eder. O halde algılama faaliyetinde, 

dikkatin; algılanan nesne, olgu ya da düşüncede toplanmasında seçicilik gibi 

unsurlar algılamada önemli öğeler olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Algının iki sınıfta incelenmesi konusunda, ilk sırada yer alan,49 “…nesnenin 

duyu organları ile algılanarak anlamlandırılması…” şeklinde tanımlanan algı 

 
45 Hakan Hügül, “Algı Yönetimi Ve Medya: İnegöl Olaylarının Basında 

Sunuluşunun Algı Yönetimi Kapsamında Analiz Edilmesi ," Yüksek Lisans Tezi. ,  

(Ankara: Kara Harp Okulu, 2011), 2.  
46 Akt. Ahmet Kutlu, "28 Şubat: Algı Yönetimi Açısından Analizi ,  17; Emrah 

Arğın, Algı Yönetimi ve Sosyal Medya: 2017 Anayasa Referandumu Üzerinden bir 

İnceleme." 15. 
47 Sümeyra Dilek Uysal,  "Okul Yöneticilerinin Sosyal -Duygusal Eğitim 

Liderliği Ve Algı Yönetimine İlişkin Öğretmen Görüşleri ." 35. 
48 Hasan Ertan, "Stratejik Algı Yönetimi: Telekomünikasyon Sektöründe 

Müşteri Deneyim Yönetimi Aracılığıyla Stratejik Algı Yönetimi Üzerine Bir 

Araştırma." 3.  
49 Temel algılama olarak sınıflandırılan algı çeşidi.  



11 

 

çeşidinden ziyade –çalışmanın ekseni doğrultusunda- ikinci kısım algı türü olarak 

sınıflandırdığımız50 algı çeşidi üzerinde yoğunlaşılmaktadır. 

1.1.3. Çeşitleri Açısından Algı 

İnsan beyni hibrit çalışma yapısına sahiptir. Algıladığı ya da duyumsadığı 

şeyleri sentezleyerek yeni düşünceler oluşturma eğilimindedir. Bir başka ifade ile 

–duyular yolu ile- duyumsanan bir fenomeni, önceki bilgileriyle harmanlar ve yeni 

bilgi olarak hazmeder. Bu işlem gerçekleşirken bilgilerin bir kısmı dış etkenlerden 

ya da kaynaktan alınırken bir kısmını da beynin önceki bilgi birikiminden 

faydalanarak yorumlaması oluşturur. Bu süreç51 algılamanın kendisini 

oluşturmaktadır. Bu minvalde söz konusu sürecin oluşmasında “Algı” dört 

formda52 karşımıza çıkmaktadır. 

1.1.3.1. Seçimleyici Algı 

Algılama faaliyetini tetikleyen unsurlardan birinin, dikkatin yoğunlaşması 

olduğu önceki başlıklarda dile getirilmişti. Ancak dikkatin hangi açıdan 

yoğunlaşacağı algıda seçicilik/seçimleyici algının konusu dâhilindedir. Nitekim 

insan, ilgi duyduğu obje ya da düşüncelerde dikkat kesilmekte ve görmek istediği 

gibi görüp, duymak istediği gibi duymaktadır. İşte bu durum algıda seçiciliktir.53 

Bir başka ifade ile subjenin kendi perspektifi ile algılamasıdır. 

Seçimleyici algılama iç ve dış faktörler olmak üzere iki sebepten meydana 

gelmektedir. İç faktörler:  

İnsanın kendinden kaynaklanan özelliklerdir. Eğitim, kültür, kişilik, 

ihtiyaçlar, önceki tecrübeler ve beklentileri, öznenin nesnedeki dikkat çekeceği 

yönü belirlediği gibi algılama ve yorumlama yönünü de belirlemektedir. 

Dış faktörler: 

 
50 Soyut bir kavramın ya da karmaşık bir düşüncenin duyu organları ile 

duyumsanıp zihinde bulunan daha önce edinilmiş bilgilerle sentezlenerek 

anlamlandırılması  
51 Ahmet Kutlu,  "28 Şubat: Algı Yönetimi Açısından Analizi ." 20. 
52 Emrah Arğın,  "Algı Yönetimi ve Sosyal Medya: 2017 Anayasa 

Referandumu Üzerinden bir İnceleme ." 18. 
53 Emrah Argın, “Algı Yönetimi ve Sosyal Medya: 2017 Anayasa 

Referandumu Üzerinden bir İnceleme.” 19.  



12 

 

Nesneden, bir başka ifadeyle algılanandan kaynaklanan özelliklerdir. 

“Yakınlık”, “Süreklilik”, “Benzerlik” ve “Tekrar” nesneden kaynaklanan ve 

algıyı etkileyen/yönlendiren unsurlardır. 

Yakınlık kavramı fiziksel yönde bir mesafeden ibaret görülmemelidir. 

Algılanan düşünce ya da nesne hakkında ortak bir nokta bulunması ya da öznenin 

dolaylı olarak yakın düşünceleri paylaşıyor olması veya algılanan düşüncenin, 

algılayanın ihtiyaçlarına/problemlerine cevap veriyor olması şeklinde tanımlamak 

mümkündür.54 

Süreklilik kavramı ise belirli aralıklarla sürekli alınan bir mesajın içeriğinin 

ya da kendisinin aniden karşısına çıkması sonucu obje tarafından seçilmesini ifade 

etmektedir.55 

Benzerlik ise kişinin algı dünyasında bulunan düşünce, fikir ve kanıların, 

yeni karşılaşılan bilgilerle kesişmesi sonucunda meydana gelmesidir. Bu durum 

“seçimleyici” algının nedenlerdendir.56 

Tekrar da algılama faaliyetinde öne çıkan bir kavramdır. Davranış ya da 

olgunun belirli aralıklarla yinelenmesini ifade etmektedir.57 Hareket halindeki 

nesneler, hareketsiz nesnelere göre nasıl daha dikkat çekici ise tekrarlanan davranış 

veya düşünceler de aynı mantıkla dikkat çekicidir. Ancak tekrar edilme biçiminin 

hep aynı formda olmaması gereklidir. Çünkü hep aynı şekil ve düzeydeki 

uyarıcılara maruz kalan algı, o uyarana karşı zamanla kör olmaktadır. Örnek 

vermek gerekirse, Gürültülü bir ortamda çalışan kişi ilk zamanlar gürültüden 

rahatsız olurken, belirli zaman sonra artık gürültüye karşı duyarsızlaşır ve artık 

rahatsızlık duymaz. Bu sebeple tekrar edilen davranış biçimi veya düşünce, belirli 

aralıklarla ve farklı örneklemler ya da formlarda olmalıdır.58 

 
54 Emrah Argın, “Algı Yönetimi ve Sosyal Medya: 2017 Anayasa 

Referandumu Üzerinden bir İnceleme.” 19.  
55 Emrah Argın, “Algı Yönetimi ve Sosyal Medya: 2017 Anayasa 

Referandumu Üzerinden bir İnceleme.” 19.  
56 Emrah Argın, “Algı Yönetimi ve Sosyal Medya: 2017 Anayasa 

Referandumu Üzerinden bir İnceleme .” 19.  
57 Önder Barlı, Davranış Bilimleri  (Ankara: Bizim Büro Basım Evi Yayın -

Dağıtım, 2007), 128.  
58  



13 

 

1.1.3.2. Duygusal Algı 

İnsan, nesne ya da soyut bir düşünceyi algılarken “seçimleyici” algının bir 

etken olmasının yanında hazır bulunuşu, kişilik özellikleri, kültürü, tecrübeleri vb. 

gibi birçok etken; algılamanın nasıl yapılacağını, nereye dikkat edilerek hangi 

yönden algılanacağını belirlemekle birlikte, o konudaki his ve duygular da bir etken 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Algılama faaliyetinde algılanan nesne ya da olguya 

karşı duygularımız ya da konudan bağımsız olarak o anki duygusallık durumumuz, 

nesne ya da düşünceyi algılama yönümüzü belirlediği gibi algılama ve 

anlamlandırmayı da etkileyen bir faktör olarak karşımıza çıkmaktadır.59 

Örneğin babasını erken yaşta kaybeden bir bireyle alkolik, aile içinde şiddet 

gösteren, suç dünyasına karışmış babaya sahip olan bir bireyin “baba” figürüne 

karşı duygusal hafızası farklılık gösterebilmektedir. Birisine göre “baba” özlemi 

çağrıştırırken diğerine göre “baba” problemi çağrıştırabilir. Bu çağrıştırma “baba” 

kavramının karşılığı olmasa da duygusal yönde ve o bireylerde böyledir. 

O halde kişinin duygusal durumu sevmek-sevmemek, hoşlanmak-

hoşlanmamak, nefret etmek ya da sempati duymak gibi duygusal özellikleri ve 

hissiyatları algılamaya yön veren bir faktör olmanın yanı sıra, başlı başına bir algı 

çeşidi olarak karşımıza çıkmaktadır. 

1.1.3.3.Görsel Algı 

İnsanın en temel ve en çok kullandığı duyum aracı olarak nitelemek 

herhalde yanlış olmaz. Çünkü insan konuşmaya başlamadan önce, çevresini görerek 

algılar. Dokunma, tatma, duyma gibi algıları; görme algısına göre daha geri 

plandadır. Ancak bütün yetilerini kullanmaya başladıktan sonra her bireyin farklı 

algı yönleri diğerlerine göre öne çıkabilir.60 

Görsel algı, zemin, şekil, renk, fon gibi şekillerle ve bunlarla ilişki kurularak 

anlamlandırılmasını konu edinir. Bu fiziksel verilerin tek tek görülmesinin yanında 

 
59 Emrah Arğın, “Algı Yönetimi ve Sosyal Medya: 2017 Anayasa 

Referandumu Üzerinden bir İnceleme.” 20.  
60 Emrah Argın, “Algı Yönetimi ve Sosyal Medya: 2017 Anayasa 

Referandumu Üzerinden bir İnceleme.” 21.  



14 

 

bir bütün olarak anlamlandırılması söz konusudur. Örneğin uzaktan görülen bir 

ağacın küçük görünmesi fakat yakınlaştıkça büyümesi çelişki iken, “görsel hafızada 

uzaklık ve derinlik algılaması” insanın bu nesneyi doğru yorumlamasının sebebidir. 

Doğru yorumlayamayışı ise illüzyon61 olarak karşımıza çıkmaktadır. 

1.1.3.4. Simgesel Algı 

Simgesel algı, insanın algılamada belki de en çok başvurduğu algı çeşididir. 

Çünkü insan duyu organları ile nesneleri duyumsar zihninde simgesel olarak kodlar 

ve hatırladığında zihninde kodlamış olduğu o simge belirir. Örnekle açıklanacak 

olursa, birisi bir kurşun kalem gösterse ve bu nedir? Sorusunu yöneltse kalem 

cevabı veririz. Beynin bu görseli ve sorulan soruyu işlemesi çok kısa bir zaman 

dilimini kapsar. Ancak zihnimizde canlanan kalem bize gösterilen kurşun kalemin 

aynısı değildir. Rengi, şekli ve formu bizzat aynı değildir. Ancak beynimiz, bize 

gösterilen nesne ile zihnimizde kodlanmış olan simge arasında bağlantı 

kurmaktadır. 

Diğer yönden zihinde kodlanan herhangi bir nesnenin temel işlevinden 

farklı bir anlam ifade etmesi ve bu ifadenin bir topluluğun bütün bireylerinde vuku 

bulması, toplumsal simgelerin algılanmasıdır. Hatta simge, her zaman bir görsel 

olmayıp slogan gibi işitsel ya da farklı formlarda da olabilmektedir. Mesela bayrak 

normal şartlarda bir bez parçası iken yüklenilen simgesel anlam dolayısı ile ona 

sahip olan toplum için, özgürlük gibi çok daha derin anlamlar ifade etmektedir.  

Simgesel algı, şahısta meydana geldiği gibi toplulukta da meydana 

gelmektedir. Ancak toplulukta meydana gelmesi şahısta meydana gelmesinden çok 

daha zordur. 

1.1.4. İşleyişi Açısından Algı ve Algılama Süreci 

Algılama faaliyetinin bir süreç olduğu göz önünde bulundurulursa önceki 

başlıklarda zikredilen bilgiler, bu başlık için de geçerlidir. Algı, dışardan gelen bir 

uyarıcının verdiği mesajın mesajı verme şeklinden; alıcının duygu, düşünce, hazır 

 
61 Bkz. Yasemin Erkan Yazıcı, “Anamorfik İllüzyonun Mekân Algısına 

Etkilerinin Farklı Sanatçı Yaklaşımlarına Göre İrdelenmesi ”, Sanat ve Tasarım 

Dergisi S. 15 (Haziran 2015): 141, 142.  



15 

 

bulunuşluk, düşünce yapısı, sevip sevmemesi, ön kabulleri, tecrübeleri, önceki bilgi 

birikimi, sahip olduğu algıları vb. gibi birçok iç ve dış etkenden etkilenerek 

anlamlandırma ve yorumlama sürecini ifade etmektedir. O halde algı, kişiye özeldir 

ve özneldir. Yani her insanın bir algı dünyası vardır ve bu dünyanın sınırlarını kişi, 

bir bakıma kendisi belirlemektedir.62 

Algı faaliyetinin işleyişi ile alakalı sürecin, “…uyaran, duyu, izlenim, geri 

bildirim ve anlama…”63 Gibi adımlardan oluştuğu şeklinde bir tasnif, literatürdeki 

bildiler arasında yer almaktadır. 

Bu minvalde algı sürecine bakacak olursak, öncelikle kaynak ve alıcı olmak 

zorundadır. Kaynak ilgili mesajı vermekle işe başlamaktadır. Nitekim insanın 

çevresinde her an yüzlerce kaynaktan çeşitli veri ve mesajlar evrene dağılmaktadır. 

Bunların bir kısmı insanın farkında olduğu eşik üstü, bir kısmı ise farkında olmadığı 

eşik altı verilerdir. Bu aşamada, alıcı konumundaki insan; eşik üstü verilerden bir 

kısmına seçimleyici olarak dikkat yoğunlaştırır ve kaynak ile alıcı arasında ilk 

döngü oluşmuş olur. -Tabi bu durumda seçimleyici algının ortaya çıkması, mesajın 

kendini çeşitli formlarda göstermesi vb. gibi birçok iç ve dış etken bulunmaktadır.-  

Ancak seçici dikkat her zaman bireyin kontrolündedir.64 

İlk döngünün oluşması bile çok karmaşık bir süreci ifade etmektedir. 

Döngüde kullanılan kanal beş duyu organı ile gerçekleşmektedir. Bu işlem duyusal 

kayıt olarak ifade edilmektedir. Elde edilen bu bilgiler kısa süreli bellekte yer alır 

ve silinir. Ancak tekrar ve diğer yöntemler bilginin kalıcılığını artırmaktadır. Kalıcı 

bellekte işlenmiş bilgiler adeta dosyalanmış biçimde düzen içinde bekler ve 

istenildiğinde hemen ulaşılır.65 

Duyusal kayıt genelde işitsel ve görsel olarak kullanılmaktadır. Kısa süreli 

bellekte özümsenir ve düzenlenir. Bir diğer ifade ile duyusal kayıtlar kısa süreli 

bellekte işlenir ve ne yapılacağına karar verilir. Bu süreçte kişinin önceki 

 
62 Ahmet Kutlu, "28 Şubat: Algı Yönetimi Açısından Analizi ." 19-20. 
63 Emrah Arğın, "Algı Yönetimi ve Sosyal Medya: 2017 Anayasa 

Referandumu Üzerinden bir İnceleme ." 17. 
64 Bilginer Onan, “Türkçenin Ana Dili Olarak Öğretiminde Bilgi İşleme 

Süreci”, Mersin Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi  S. 1 (2012), 18.  
65 Onan, “Türkçenin Ana Dili Olarak Öğretiminde Bilgi İşleme Süreci ,” 98. 



16 

 

bilgilerinin yer aldığı ilgili bölümler kalıcı bellekten getirilir, yeni verilerle 

ilişkilendirilir ve sentez bir bilgi çıkarılır. Çıkan sentez bilgi, kalıcı bellekte yeni 

halini almış olarak kayıt olur.66 

Kısa süreli belleğimize milyarlarca bilgi girip işlem yapılıp silinirken, kalıcı 

bellek insanın algılarını ve anlam dünyasını oluşturduğu sakin bir kütüphane gibi 

özneye güven vermektedir. Burada insan kendi doğruları ve inandıkları ile baş 

başadır. 

Öte yandan algı inanma ile iç içedir. İnsan duyu yolları ile elde ettiği verileri 

çeşitli yöntem ve araçlarla işledikten sonra ona inanmakta ve doğru kabul 

etmektedir. Buradaki asıl nokta insanın tabii olarak kendine güvenmesinden 

kaynaklanmaktadır. Çeşitli verilerden elde ettiği bilgiyi kendine mâl etmekte ve 

kendi doğrusu kabul etmektedir. Bu durum algı sürecinin bir parçası olarak, algı ise 

hâlâ karmaşık bir süreç olarak karşımıza çıkmaktadır. 

1.2. Algı Yönetimi 

Çoklu-karmaşık bir süreci ifade eden algının oluşum faaliyetini, dışardan 

sentetik yönlendirmelerde bulunularak, sürecin işletilmesini ve sonuçta başarılı 

olunmasını ifade eden “algı yönetimi” kavramı, algınının kendisi kadar girift ve 

uygulaması zor bir faaliyettir. Diğer yandan bir o kadarda etkili olduğu 

unutulmamalıdır. 

Bu başlık altında algı yönetiminin mahiyetine, unsurlarına, kullanım 

alanlarına ve uygulama yöntemlerine ışık tutulmaktadır. 

Ayrıca algı yönetiminde genel kabul gören67 yöntem ve teknikler 

belirlenerek –sonraki bölümlerde- Kur’an-ı Kerim’deki Medenî âyetler özelinde, 

aralarındaki ilişkinin nasıllığının belirlenmesi hedeflenmektedir. 

 
66 Onan, “Türkçenin Ana Dili Olarak Öğretiminde Bilgi İşleme Süreci ,” 99. 
67 Literetür taraması yapılarak belirlenmektedir.  



17 

 

1.2.1. Tanımı Açısından Algı Yönetimi 

Daha önce de belirtildiği üzere ABD Ordusu tarafından literatüre 

kazandırılan “Algı Yönetimi” kavramını68 ABD Savunma Bakanlığı şöyle 

tanımlamaktadır. 

“İstihbarat sistemlerinin ve liderlerin resmi tahminleri, dış ilişkileri ve 

resmi eylemlerini etkilemenin yanında, toplumların duygularını, motivasyonlarını 

etkilemek amacıyla yapılan yayınlar ya da seçilen bilgileri ve göstergeleri inkâr 

etme eylemidir.”69 Bu tanımda askeri, uluslararası ilişkiler ve toplumsal açıdan 

karar ve algıları etkilemek ve bu faaliyetin gizli yapılması söz konusudur. 

Bu konudaki diğer tanımlar şu şekildedir: 

“…bireyi ya da kitleyi kendi rızası ile ikna ederek istenilen kanaati 

sağlamaktır.”70 

“Algı yönetimi, temelde bireylerin tutumlarını bir süreç içerisinde istenilen 

yönde davranışlara dönüştürmek amacıyla yapılan bir faaliyettir.”71 

“Algı yönetimi gerçekler, yansıtma, yanıltma ve psikolojik operasyonların 

bir bütünüdür.”72 

“bireyin ya da örgütün belirlenen kişisel veya örgütsel amaçlar 

doğrultusunda harekete geçmesini sağlamak için kullanılan taktikler bütünü”73 

 
68 Algı başlığı altında da zikredildiği üzere algıları yönlendirme ve yanıltma 

faaliyeti yüzyıllar öncesine dayanmaktadır. Ancak bilimsel anlamda bir kavram 

olarak zikredilerek literatüre katılması ABD ordusu tarafından gerçekleşmiştir . Bkz. 

Vikipedia, “Algı yönetimi.”  
69 Vikipedia, “Algı yönetimi.” 
70 Ahmet Abay, Nüzûl Sürecinde Kur’an’a Karşı Algı Yönetimi  (İstanbul: 

Düşün Yayıncılık, 2019), 24.  
71 Ahmet Kutlu, "28 Şubat: Algı Yönetimi Açısından Analizi ." 31. 
72 Akt. Emrah Arğın, "Algı Yönetimi ve Sosyal Medya: 2017 Anayasa 

Referandumu Üzerinden bir İnceleme ." 54. 
73 Sümeyra Dilek Uysal,  "Okul Yöneticilerinin Sosyal -Duygusal Eğitim 

Liderliği Ve Algı Yönetimine İlişkin Öğretmen Görüşleri ." 23. 



18 

 

“Özü itibariyle algı yönetimi, bireysel ya da kurumsal düzeyde, hedef kişi 

ya da kitleleri istenilen biçimde ikna etme ve inandırma faaliyetlerinden müteşekkil 

bir süreci işaret etmektedir.”74 

Görüldüğü üzere yapılan tanımlar birçok yönden birbirleri ile 

örtüşmektedir. Bu minvalde, “1.1. Algı” başlığından buraya kadar yazılanlar göz 

önünde bulundurularak; hedef kişi ya da kitleye karşı hazır bulunuşluk, zaaf, eğitim 

durumu, hobi ve fobiler, yaşamsal tecrübeler, kültürel birikim, sosyal yaşantı, anı 

ve tecrübeler gibi birçok açıdan özellikler göz ününde bulundurularak, dışardan 

bilinçli ve suni olarak bazı doneler verilmesi ve hedefte istenilen algı sürecinin 

başarı ile tamamlanması şeklinde kapsayıcı bir tanım yapmak mümkündür. 

Diğer yandan algı yönetimi kavramı ile ilişiği bulunan; propaganda, bilgi 

savaşları, psikolojik operasyonlar, stratejik iletişim, kamu diplomasisi, toplum 

mühendisliği gibi kavramların içerikleri ve ifade ettikleri anlamlar “algı yönetimi” 

kavramı ile iç içedir. 21-22 Ocak 2011 tarihinde birçok akademisyen ve uzmanların 

içinde bulunduğu “Stratejik İletişim Ve Algı Yönetimi” isimli eğitim programında 

bu kavramların birbirlerinden ayrılabilecek ölçüde sınırlarının çizilemeyeceği ve 

birbirinden ayrılan net tarifler yapılamayacağı şeklinde izahatlar yapılmıştır.75 Bu 

doğrultuda bahsi geçen kavramların bir bölümünün, bazı araştırmacılara göre daha 

kapsayıcı olduğu şeklindeki sınıflandırmalar76 söz konusu olsa da birbirlerinin 

yerine kullanılabilen iç içe geçmiş kavramlar olarak ifade etmek mümkündür. 

1.2.2. Kullanım Alanları Açısından Algı Yönetimi 

Mevlana’nın “Siz ne anlatırsanız anlatın, insanlar sözlerinizi 

anlayabilecekleri miktarda, anlamak istedikleri ölçüde ve kendi ihtiyaçlarının 

karşılığı kadarıyla anlayacaktır.”77 Sözündeki perspektif ile yaklaşıldığında kişinin 

 
74 Bayram Kırmızıgül,  "Algı Yönetimi İle Destinasyon Merkezlerinin  

Rekabetçiliği Arasındaki İlişkiyi Belirlemeye Yönelik Bir Araştırma ," Doktora Tezi.,  

(İnönü Üniversitesi, 2015), 37. 
75 Sümeyra Dilek Uysal,  "Okul Yöneticilerinin Sosyal -Duygusal Eğitim 

Liderliği Ve Algı Yönetimine İlişkin Öğretmen Görüşleri ." 23. 
76 Öznur Yalçınkaya, "Algı Yönetiminde Yumuşak Güç Uygulamaları: Türkiye 

Örneği," Doktora Tezi., (Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi , 2022), 25-26. 
77 Hasan Ertan, "Stratejik Algı Yönetimi: Telekomünikasyon Sektöründe Müşteri Deneyim 

Yönetimi Aracılığıyla Stratejik Algı Yönetimi Üzerine Bir Araştırma." 5. 



19 

 

ihtiyaç ve kapasitesi, diğer ifade ile algısal yeterliliği nispetinde verilen mesajları 

anlamlandıracağı sonucuna varılmaktadır. 

Sosyal varlık olan insan, diğer insanlarla iletişim kurarak bir olgu, olay, 

nesne vb. konularda kendi düşüncesini aktarır. Bu aktarımı yapan kişi birçok 

etkileşim sonucu – Mevlana’nın da ifade ettiği gibi- hazır bulunuşluk ölçüsünde, 

ilgili konu hakkında bir algıya sahiptir ve bu algısını karşı tarafa aktarır. Dinleyen 

kişi ise bu aktarımı, nispeti ölçüsünde anlar ve önceki bilgileri ile sentezleyerek 

ilgili konu hakkında bambaşka sentez bir algıya sahip olur. Bu süreç farklı 

versiyonları ile insanın yaşamı boyunca tekrarlanır. Nihâyetine bakılacak olunursa 

“Algı yönetimi” pratikte kullanım alanı açısından insanoğlunun hayatında –bilinçli 

ya da bilinçsiz- hep vardır demek mantıklı bir söylemdir. 

Şu da var ki, toplumda Algı yönetiminin yanlış olan bir bilgiyi, doğru 

göstermek için kullanılan olumsuz bir kavrammış gibi aktarımı söz konusudur.78 

Hâlbuki daha olumsuzu olarak kullanılan “propaganda” kavramı bile bazı 

akademisyenler tarafından beyaz, gri ve kara propaganda olarak 

sınıflandırmaktadır. Gerçekliğe dayanmayan, yalan ve yanıltma üzerine kurulu 

propaganda “kara propaganda” olarak isimlendirilirken, gerçekliğe dayalı 

propaganda ise “beyaz propaganda” olarak adlandırılmaktadır.79 

O halde “algı yönetimi” hem gerçekliğin üstünü örtmek ve istenilen yanlış 

düşünceyi doğru gibi göstermek için kullanılan bir enstrüman olarak kullanılabilir. 

Hem de, gerçek/doğru olan bir düşünceyi, olduğu gibi göstermek/kabul ettirmek 

için kullanılan bir araç olarak görmek mümkündür.80 

Bu minvalde algı yönetimi kavramını, çift taraflı bir madalyon gibi görmek 

mümkündür. Madalyonun bir yüzü; gerçekleri saklamak, yalanlarla örtmek, 

yanıltmak ve gerçek/mutlak doğruymuş gibi göstermeye hizmet ederken; diğer 

 
78 Abay, Nüzûl Sürecinde Kur’an’a Karşı Algı Yönetimi, 25. 
79 Öznur Yalçınkaya, "Algı Yönetiminde Yumuşak Güç Uygulamaları: Türkiye Örneği." 

27. 
80 Abay, Nüzûl Sürecinde Kur’an’a Karşı Algı Yönetimi, 24. 



20 

 

yüzü ise yegâne gerçek ve doğruyu gün yüzüne çıkartmak ve yanıltmalardan 

arındırmak için gerçekliğe hizmet etmektedir şeklinde bir metafor yapılabilir.81 

Sonuç itibari ile algı yönetimi kavramının kullanım alanı açısından nötr bir 

konumda olduğu, hangi amaç doğrultusunda kullanılırsa o amaca hizmet edeceği 

ortaya çıkmaktadır. Eğer bir medya organı algı yönetimi yaparak halkı yanıltırsa, 

kötü bir amaca hizmet etmiş olur. Oysa bir öğretmen, hırsızlığın kötü bir eylem 

olduğunu işlerken -algı yönetimi tekniklerinden faydalanarak- hırsızlığın kötü bir 

davranış biçimi olduğu konusunda öğrencilerini ikna ederse iyi bir amaca hizmet 

etmiş olur.82 

1.2.3. Mahiyeti Açısından Algı Yönetimi 

Algı yönetimi, en az algının kendisi kadar karmaşık olan bir süreci ve bu 

sürecin neticesindeki başarıyı ifade etmektedir. Çünkü hedefteki kişi ya da toplumu, 

bütün algılama sürecinde takip altında tutmalı, duruma ve şartlara göre doğru 

doneler verilmelidir. 

Başarılı bir algı yönetimi için çok sayıda etken bulunmaktadır. Daha algı 

yönetimi faaliyetine başlamadan gerekli bazı unsurlar vardır: 

Öncelikle hedef kitle ya da kişi hakkında yeterli bilgi sahibi olmak algı 

yönetimi faaliyetine başlamak için ilk etkendir. Hedef kişi hakkında; eğitim 

durumu, hobileri, fobileri, eski tecrübeleri, anıları, sevdikleri ya da nefret ettikleri, 

ilgili konu hakkında düşünceleri, karakteri, sosyal çevresi, yaşam standarttı, ilgi 

duydukları, inançsal durumu, sosyo- kültürel anlamda durumu, beklentileri, kişilik 

ve karakter özellikleri gibi birçok verinin elde edilmesi gerekmektedir. Hedef kitle 

 
81 Ali Atılgan, “Uluslararası İlişkilerde Algı Yönetimi,” Yüksek Lisans Tezi.,  

(Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi, 2018) , 21. 
82 Sonuç olarak etkili bir ikna olabilmesi için, bir iletişim veya bir konuşma 

olması gerekir. Kısaca konuşmak ikna etmek için vardır. Bu retoriğin (hitabet sanatı)  

basit bir tanımıdır. Aristotele’nin “Art of Rhetoric’’ eserinde, retoriğin sonunda ikna 

etmenin olduğu söylemektedir. Aynı şekilde Aristotle’nin rakibi Isocarates de, 

retoriğe ikna etmedeki ustalık demiştir. İkna için seçenekler olması gerekir. İnsanlar 

özgür oldukları kadar ikna olurlar. Re toriğin fonksiyonu “  (hareket etmek)” ve “bend 

(eğip, bükmek)” fiillerinden oluşur.  Retoriğin sonucunda, söylemin eğilip bükülmesi 

ile söylem inandırıcı olması ve bunun sonucunda eylemler ve tutumların o luşması 

beklenir. Akt. Hakan Hügül, “Algı Yönetimi Ve Medya: İnegöl Olaylarının Basında 

Sunuluşunun Algı Yönetimi Kapsamında Analiz Edilmesi ." 16.  



21 

 

hakkında ne kadar bilgi sahibi olunursa uygulanacak yöntemler o kadar 

kesinleşmektedir.83 

Hedef kitle, kendisine –bilinçli- algı yönetimi yapıldığını bilmemelidir. Algı 

yönetiminin amacı; hedef kitlenin, ikna edilecek olan düşünceyi kendisi seçmiş, 

araştırmış ve özgür iradesi ile o kanıya sahip olduğunu düşünmesidir. Algı yönetimi 

yapanın, doğru yerde, doğru doneleri vererek yönlendirme yapması ve nihâyetinde 

hedefin, sonucu kendisinin bulması beklenmektedir. Bunun nihâyetinde hedef, 

bulduğu sonucun kendi çıkarımı olduğunu düşünerek bilgiyi kendisine mâl edecek 

ve ona sahip çıkacaktır.84 1982 yılında Sima Ariam ve Jerome Siller isimli iki bilim 

adamı “Matematik Yeteneğini Geliştirmek” isimli bir deney yapmıştır. Deneyde on 

yaş grubu çocuklara öz saygılarını güçlendiren ve öğrenme becerilerini arttıran 

subliminal mesajlar -deneklerden habersizce- belirli zaman aralıkları ile sık sık 

tekrar edilmiştir. Deney sonucunda deneklerde dikkate değer oranda gelişme 

gözlenmiştir. Ancak ilgili deneklere subliminal mesajlar verilerek üzerlerinde 

deney yapıldığının açıklanması ile subliminal mesajların denekler üzerinde etkisini 

yitirdiği gözlemlenmiştir.85 

Bir başka etken ise hedef kitlenin içinde bulunduğu düşünceden ya da 

durumdan rahatsız olmasıdır. Şahıs ya da gruba algı yönetimi yapmanın, bir başka 

ifade ile yerleşik algısını, istenilen yönde güdümlemenin başlangıcı olarak sahip 

olduğu fikir ya da durumun artık işlevsel olmadığını, bir şeylerin yanlış olduğu 

fikrini uyandırmak gereklidir. Çünkü algı yönetiminin amacı; hedefin –kendisine- 

enjekte edilen bilgi ya da düşünceyi, kendine mâl etmesidir. Aksi halde hâl-i 

hazırda sahip olduğu algı zaten kendisi için doğrudur. Dolayısı ile kendi algısındaki 

gerçekliğe sımsıkı sarılarak var gücüyle o gerçekliği savunacaktır. Bu itibar ile 

yerleşik bir algıyı yıkmanın öncülü, hedefin sahip olduğu düşünceden şüphe 

 
83 Ahmet Kutlu, "28 Şubat: Algı Yönetimi Açısından Analizi , 41; Gizem Er, 

"Subliminal Mesajlar Ve Algı Yönetimi ." 1.  
84 Hüseyinalp Kütükde, "Kur’an’da Algı Yönetimi (Mekke Dönemi) ." 112; 

Gizem Er, "Subliminal Mesajlar Ve Algı Yönetimi ." 1. 
85 Sefer Darıcı, Subliminal İşgal  (İstanbul: Destek Yayınları,  2012), 224; 

Gizem Er, "Subliminal Mesajlar Ve Algı Yönetimi , 8. 



22 

 

etmesini sağlayarak dışardan verilecek yönlendirmeler ile sahip olduğu düşünceden 

rahatsız olmasını sağlamaktır.86 

Bu hedef gerçekleştikten sonra çürütülen düşüncenin yerine, alternatif bir 

düşünce sunulmalıdır. Bu düşünce doğrudan algı yönetiminin hedeflediği mesajın 

kendisi olabileceği gibi, asıl mesaja götüren başka bir ipucu da olabilir.87 

Bir başka etken ise, algı yönetimi faaliyetinde gerçeklerin kullanımı esastır. 

Hedef kişi ya da kitleye yönlendirmeler yaparken, verilen doneler her zaman gerçek 

bilgilerden oluşmalıdır. Aksi halde hedefte hem mesaja karşı, hem de kaynağa karşı 

güvensizlik oluşur. Bu durumda da algı yönetimi denemesi başarısız olmuş 

demektir. Buradaki ince nokta, algı yönetiminin amacı bir gerçekliği göstermek için 

ise yanlış ve doğru olmayan veriler kullanılırsa hedef, “gerçekliğe” bile sevk 

edilememiş olunur. Ancak algı yönetimi faaliyeti bir gerçeğin üstünü örtmek ve 

yanlış bir düşünceyi hedefe kabul ettirmek üzere kurulu olsa bile, gerçek/doğru 

bilgileri içeren ipuçları verilerek algı yönetimi başarıya ulaşabilir. Örnekle ifade 

etmek gerekir ise; 

Kimyasal bir madde için şu doneler kullanılabilir: 

-asit yağmurlarının bünyesinde bulunur. 

-her yıl binlerce kişinin ölümüne sebep olmuştur. 

-üçüncü derece yanıklara dahi sebep olmaktadır. 

-Kanser hücrelerinin yapısında bu kimyasal madde bulunur. 

Bu doneler/veriler bir kimyasal maddeye aittir. Bütün maddeler doğru ve 

gerçektir. Ancak bu kimyasal madde; hidrojen ve oksijenin birleşimi ile meydana 

gelen “Su” dan başkası değildir. İnsanın yaşaması için elzem olan “su” gerçek 

veriler kullanılarak sanki kötü bir şeymiş gibi algı yönetimi yapılabilir. Hedef 

 
86 Ceren Özkök, “İfk Hadisesi Bağlamında Kur’an’da Algı 

Yönetimi.”  Journal of Analytic Divinity  5 S. 1 (Nisân 2021): 51-53. 
87 Özkök, “İfk Hadisesi Bağlamında Kur’an’da Algı Yönetimi,” 52-54. 



23 

 

kitleye verilecek olan mesaj/düşünce gerçeklikte olsa, bir yanıltmada olsa doneler 

doğru ve gerçek bilgilerden seçilmelidir.88 

 Dışardan yapılan yönlendirmelerdeki ipuçlarının güvenilirliği kadar, 

mesajı ileten kaynağın ve aracıların güvenilirliği de söz konusudur. Algı yönetimi 

sürecinin her kısmında hedef güven hissetmelidir. Güvenini yitirdiği kaynaktan ne 

kadar doğru bilgi gelirse gelsin kaybedilen güvenden dolayı hedef kendisini 

kaynağa kapatabilir. Bir başka ifade ile hedefin algısında güvenilmez addedilen 

kaynak, hedefe karşı işlevini yitirmiş demektir. Mesajı iletenin güvenilir olması, 

hedefte algısal olarak mesajının da güvenilir olduğunu çağrıştıracaktır. Gerçek 

hayatta, doğru sözlülüğü ile tanınan birinin ya da saygın olan birinin getirdiği 

mesaj, gerçek ve doğru olarak algılanabilmektedir.89 

Bir diğer etken, mesajı veren kaynak ya da aracının fiziksel yönden iyi 

olmasıdır. Hedef kişi ya da toplum, algısal olarak kendisine verilen mesaj ya da 

düşünceyi kabul etmeden önce mesajı birçok yönden değerlendirdiği gibi, ilgili 

mesaj ya da düşüncenin kendisine sağlayacağı zarar-kâr durumunu da 

değerlendirmektedir. Bunun için ise -mesajı kabul etmiş olan- kaynak ya da aracı 

kişiyi gözlemlemektedir. Dolayısı ile mesajı getiren fizîken ne kadar iyi ve huzurlu 

gözüküyorsa, hedef kişi kendisinin de mesajı kabul edince aynı özelliklere sahip 

olacağı algısına sahip olmaktadır.90 

Başarılı bir algı yönetiminin bir diğer unsuru ise sıradanlık ilkesidir. Kaynak 

ya da aracının “bende sizin gibiyim”, “sıradan biriyim” şeklindeki telkinleri ve bu 

duyguyu hissettirmesi, hedef açısından ilgili mesaj ya da düşüncenin uygulanabilir 

olduğu fikrini uyandırmaktadır. Bu yöntem günümüzde siyasetçiler tarafından da 

sıklıkla tercih edilmektedir. 

 
88 “Su” ile alakalı verilen örnek Öznur Yalçınkaya’ya aittir ve  o, bu durumu 

“gerçeğe yaslanma” kavramı ile açıklamıştır. Öznur Yalçınkaya,  "Algı Yönetiminde 

Yumuşak Güç Uygulamaları: Türkiye Örneği ." 20. 
89 Muhammet Erbay ve M. Mert Aslan, “ Algı Yönetiminde Sosyal Değerlerin 

Etkisi.” Ulak Bilge Sosyal Bilimler Dergisi  38 (Temmuz 2019): 5. 

https://www.ulakbilge.com/makale/pdf/1572296770.pdf  
90 Mehmet Karataş, Türk Sineması’nda Din Adamı Temsili ,  Düşünce 

Dünyasında Türkiz Siyaset Ve Kültür Dergisi , S.28 (Temmuz- Ağustos 2014); 24, 

25. 



24 

 

Bir başka etken ise, algı yönetimine konu olan düşünce ya da mesajın itibar 

gören, tanınmış, başarılı, sevilen, saygı duyulan, rol modeller tarafından kabul 

edilmesi, telkin edilmesi veya desteklenmesi; hedef kişi ya da kitle için önem arz 

etmektedir. Bu gibi şahsiyetlerin düşünceleri, toplum ve fertler açısından itibar 

gördüğü için hedef güven duymaktadır.91 

Diğer faktör ise, amaçlanan düşünceye karşı toplumda hızlı bir meylin -

kabul eden grupların- olmasıdır. Hedef açısından etrafındaki diğer insanların 

çoğunluk halinde ilgili düşünceyi kabul etmesi, hedefin mesajı kabul etme 

olasılığını artırmaktadır. Bu durum sürü psikolojisi olarak da adlandırılmaktadır.92 

Algı yönetimi faaliyetindeki bir diğer madde ise, verilen mesajın bir 

birinden bağımsız birçok farklı kaynaktan gelmesidir. Bağımsız kaynaklar ne kadar 

fazla ise hedefin bilinçaltı, düşüncenin meşru ve doğruluğuna o kadar güven 

duymuş olacaktır. Bu kaynaklar hedefin daha önce güven duyduğu, benimsediği ve 

referans olarak kabul ettiği ya da inandığı kaynaklar olursa, hedef kişi ya da 

toplumun ilgili düşünceyi kabul etme olasılığı çok daha yüksek olacaktır. İlgili 

düşünceyi, yeni bir düşünce olmadığına inandırmak, bunun için de çok eski kabul 

edilen kaynaklara dayandırarak düşünceyi meşru kılmak ve kökleştirmek bu 

yöntemin farklı bir versiyonu olarak karşımıza çıkmaktadır.93 

Mesaj açık, anlaşılır, basit ve tekrarlanabilir olmalı; aynı zamanda belirli 

aralıklarla da tekrar edilmelidir. İstenilen doğrultuda güdümlemek için verilen 

mesajın, neyi ifade ettiği gâyet açık ve herkes tarafından anlaşılabilir olmalıdır. Bir 

diğer husus ise seçilen kelimelerin çağrışımları iyi tespit edilmelidir. Örnek olarak; 

kalori, protein, lif vb. gibi maddelerin orantılı olarak içerisinde bulunduğu takviye 

diyet gıdaları için, “kullanmak” kavramı olumsuz bir üsluptur. Çünkü “kullanmak” 

ifadesi sigara, ilaç, uyuşturucu vb. maddeler için çok kullanılan bir tabir olarak 

 
91 Hüseyin Fatih Küçükibiş , “Rol Model Alma Davranışlarının Ve Fiziksel  

Aktivite Tutumlarının Ders Seçimleri Üzerine Etkisi,”  Doktora Tezi., (Sakarya 

Üniversitesi, 2016), 30, 31.  
92 Ali Atılgan, “Uluslararası İlişkilerde Algı Yönetimi,” Yüksek Lisans Tezi.,  

(Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi, 2018) , 33. 
93 Seçil Utma, “Dijital Çağda Medyanın Psikolojik Gücü: Algı Yönetimi 

Perspektifinden Kuramsal Bir Değerlendirme”, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi 22 S. Özel Sayı (Aralık 2018): 2906. 



25 

 

çağrışım yapmaktadır. Bunun yerine “beslenmek” ya da “almak” tabirleri daha 

olumlu söylemleri çağrıştırmaktadır.94 

Mesajın tekrarlanabilir olacak şekilde seçilmesi gerekmektedir. Akılda 

kalıcı ifadeler ya da sloganlar hedefi yönlendirme konusunda etkindir. Bununla 

beraber, mesaj aralıklarla kaynak tarafından tekrarlanmalı ve tekrarlanması 

sağlanmalıdır.95 Ayrıca dikkat çekici ve abartılı ifadeler kullanmakta 

propagandacıların kullandığı yöntem olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Bütün bunlar algı yönetimi yapanlar açısından, verilen mesajın inandırıcılık 

sağlaması ve kabul görmesi için yapılan hamlelerdir. Ancak hedef kitleye kabul 

ettirilmeye çalışılan düşünce ya da olgunun karşısında aksi yönde bir düşünce varsa, 

algı yönetiminin sağlıklı ilerlemesi için bu karşıt düşüncenin çürütülmesi ya da 

itibarsızlaştırılması söz konusudur.96 Bu itibarsızlaştırma yeni bir algı yönetimi 

faaliyeti olarak karşımıza çıkmaktadır. Algı yönetimi için kullanılan yöntemler bu 

durum içinde geçerlidir.  

Fakat itibarsızlaştırmada kullanılan müstakil yöntemlerden birisi de isim 

takmaktır. Esasen fikrin çok araştırılmadan reddedilmesini sağlamak için fikrin 

kendisine ya da savunucu kaynaklarına olumsuz özellikler çağrıştıran “hain”, 

“yobaz”, “ırkçı” vb. gibi isimler takarak fikrin itibarsızlaştırılması sağlanmaktadır. 

Bu yöntem genel itibari ile propagandacıların başvurdukları yöntem olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Hatta fikri itibarsızlaştırmak için karşı tarafın hata ve 

özelliklerinin laf arasında “içki içmeye devam mı?”, “karınıza hâlâ şiddet 

uyguluyor musunuz?” şeklinde belirtilmesi ile karalama yapılması da 

görülmektedir. Bu eylemin amacı toplumun örf, adet ve ahlaki kabulleri gibi 

olguları kullanarak, karşı taraf hakkında itibar kaybı hedeflenmektedir. Bunu 

 
94 Seçil Utma, “Dijital Çağda Medyanın Psikolojik Gücü: Algı Yönetimi 

Perspektifinden Kuramsal Bir Değerlendirme ,” 2909, 2910.  
95 Gizem Er’in “Subliminal Mesajlar Ve Algı Yönetimi” isimli tezinde James 

Vicary isimli bir araştırmacının araştırılmasına yer verilmiştir. Bu araştırmada 

deneklere her beş saniye bir mesaj verilmiş ve araştırmanın sonucunda deneklerde 

verilen mesaj doğrultusunda % 50’nin üstünde bir davranış biçimi gözlemlenmiştir.  

Ayrıntılı bilgi için bkz. Gizem Er, "Subliminal Mesajlar Ve Algı Yönetimi." 4-5. 
96 Öznur Yalçınkaya, "Algı Yönetiminde Yumuşak Güç Uygulamaları: 

Türkiye Örneği." 28. 



26 

 

yaparken kendileri içinde; toplumun ahlak, örf ve törelerine uygun kavramlarla 

kendilerine “milliyetçi”, “hakkın savunucusu” şeklinde yakıştırmalarda söz 

konusudur. Bunun amacı, genel geçer/kabul gören toplum kurallarına dayanarak 

karşı taraf hakkında olumsuz, kendi haklarında ise olumlu genellemeler yaparak 

algı oluşturma çabasıdır. Tabi bu yöntemler tarafsız ve nötr yöntemlerdir. İyi ya da 

kötü olması hizmet ettikleri amaçla ilişkilidir.97 

“Duygulara odaklanmak” da algı yönetiminin başarıya ulaşmasını sağlayan 

argümanlar arasında yer almaktadır. Nihâyetinde duygular, insanın karar ve algı 

mekanizmasında kilit role sahiptir. İnsanın seçimlerini, duyguları 

yönlendirmektedir. O halde algı yönetiminde hedefin duygu dünyasını bilmek ve 

lehine kullanmak algı yönetiminde başarı ihtimalini yükseltmektedir.98  Duygulara 

odaklanmak, kimi zaman hedefin üzücü tecrübelerine dayalı duygu dünyasına 

yaslanmakla olabileceği gibi haz duyduğu sanatsal ifade kullanarak da mümkündür. 

Babası teröristler tarafından şehit edilmiş olan bireyin, hedef olarak belirlendiği ve 

karşı fikri itibarsızlaştırmak için yapılan algı yönetiminde hedefin sahip olduğu bu 

yöndeki duygusal hissiyatı kullanılarak, karşı fikri terörle ilişkilendirmek ya da 

kendi düşüncelerinin terörü bitirmek için olduğunu telkin etmek söz konusu 

kullanıma örnek olabilir. Bir başka argüman olarak da hedef kitleye verilen 

mesajların duygulara hitabeden şiirsel, tiyatral ya da müzikal formlarda ifade 

edilmesi söz konusu olabilir.99 

Hedefin algısını istenilen yönde güdümlemek için bir diğer teknik ise örnek 

olay kullanımıdır. Bu teknikte amaç, verilen mesajın bir çözüm yolu olduğu ve alıcı 

tarafından kabul görmediği takdirde mutsuz olacağı ve zarar görebileceği şeklinde 

algı oluşturmaktır. Bu da geçmişte yaşanmış örnek bir olay zikredilerek korku 

pompalanması ile mümkündür. Tabi bu durum yanıltma olacağı gibi bir gerçekliğe 

de işaret edebilir. 

 
97 Öznur Yalçınkaya, "Algı Yönetiminde Yumuşak Güç Uygulamaları: 

Türkiye Örneği." 28, 30. 
98 Tamer Sarı,  "Okul Yöneticilerinin Algı Yönetimi Taktikleri, Örgüt İklimi 

Ve Öğretmen Motivasyonu Arasındaki İlişkiler ," Doktora Tezi., (Pamukkale 

Üniversitesi,  2019), 14-15. 
99 Ali Atılgan, “Uluslararası İlişkilerde Algı Yönetimi .” 35. 



27 

 

Algı yönetiminde amaç, hedefin mesajı kendi fikriymiş gibi görmesi ve 

sahip çıkması olmakla beraber, içselleştirmesi ve sonucunda ise davranış biçimi 

olarak ortaya koymasıdır. Bu beklentilerin gerçekleşmesi ise kısa sürede mümkün 

değildir. Zira Davranış kalıplarının ortaya çıkması; tıpkı bir ustanın, sürekli yaptığı 

işte meleke kazanması gibi süreç gerektirmektedir. Nasıl ki bir dansçı yapacağı 

figürleri önce izliyor, sonra yavaş yavaş yapmaya çalışıyor, sonra sürekli tekrarlıyor 

ve nihâyetinde hiç düşünmeden -çok hızlı olarak- çalıştığı figürü yapabilme yetisi 

kazanıyor ve bunlar bir süreç içinde oluyorsa, hedefin kabul ettiği algıyı 

içselleştirmesi de bir süreç içinde gerçekleşmektedir. O halde algı yönetiminde 

süreç acele edilmeden ve zamana yayarak uygulanmalıdır.100 Ayrıca Önceki 

paragraflarda belirtilen “doğru bilgilerin kullanılması” bu sürecin sağlıklı 

tamamlanmasının sebebi olarak görülebilir. 

Bir diğer yöntem ise önceki paragraflarda dolaylı olarak işlenen 

“Korkutma” ve “ödüllendirme” dir. Hedefin, telkin edilen düşünceyi kabul 

etmemesi halinde mutsuz olacağı algısı, kabul etmesi halinde ise mutlu olacağı 

algısının oluşturulması, algı yönetiminin hedefleri arasındadır.101 

1.2.3.1.İşleyişi Hakkında 

Esasında algı yönetiminde kullanılan yöntemlerin hepsi şahıs ya da 

toplumları hedef doğrultusunda güdümlemeyi amaç edinmekle beraber, bu 

yöntemlerin hepsini bir arada kullanmak her durumda söz konusu değildir. Önemli 

olan, duruma göre kullanılacak en iyi kombinasyonu seçmektir. Çok deneme 

yapmak ya da çok teknik denemek değil, işe yarayan teknik ve denemelerle başarılı 

olmak hedeflenmelidir. 

Bu itibar ile algı yönetiminin “1.2.3. Mahiyeti” isimli başlıkta işlenen 

yöntem ve teknikler türetilebilir veya farklı formlarda kullanılabilir. Algı yönetimi 

yaparken bu teknikler “sırası ile şu şekilde kullanılır” şeklinde bir ifade doğru 

 
100 Fatma Zehra Atıcı, "Uluslararası İlişkilerde Algı Yönetim: İkinci Körfez 

Savaşı Örneği," Yüksek Lisans Tezi.,  (Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi,  

2020), 23. 
101 İshak Tekeli, “Örgütsel Adalet Ve Ödüllendirme Algısının Örgütsel 

Bağlılığa Etkisi: İstanbul İli Ataşehir İlçe Emniyet Müdürlüğü Çalışanlarına Yönelik 

Bir Araştırma,” Yüksek Lisans Tezi., (Haliç Üniversitesi , 2014), 23.  



28 

 

değildir. Konu, zaman, ortam, hedef, alıcının durumu ve içsel ya da fiziki şartlara 

göre kullanılacak teknikler belirlenir ve bir süreç ortaya konur. Seçilen tekniklerle 

süreç eşleştirilir ve şartlar ekseninde hazırlıklar tamamlanınca algı yönetimi süreci 

işe koşulur. 

Algı yönetimini başka açıdan tasnif etmek gerekir ise, hedefin, hakkında hiç 

bilgi sahibi olmadığı, düşünce ya da olgu üzerine algı yönetimi faaliyeti veya 

hedefin mesaj hakkında bir algıya sahip olduğu durumlar şeklinde iki formda 

sınıflandırmak mümkündür. 

Alıcının verilecek mesaj hakkında daha önce yerleşik algısının bulunmayışı; 

kavramı ilk defa tanıyor olma durumudur. Bu durumda yeni bir algı inşası söz 

konusudur. Bu ihtimalde algı yönetimi yapacak kişi ya da gruplar diğer ihtimale 

göre daha şanslıdır. Çünkü bir kavram, olgu ya da düşüncenin ilk inşası, yerleşmiş 

algının üzerine algı inşa etmekten daha basittir. Bu sonucun müsebbibi; İnsanın 

yapısı gereği ilk duyduklarına inanma eğilimi taşımasıdır. Söz konusu durumda 

verilen yanlış bir bilgi dahi olsa hedef, mesajın doğruluğu hakkında ölçüm yapacak 

yeterli argümana sahip olamadığı için savunma yapamaz. Belirli bir süre sonra ilgili 

konu paralelindeki bir konu başka kişiler tarafından gün yüzüne çıkarıldığında 

hedef algısal olarak konuyu ölçmek için belleğine başvurur. Belleğinde bulunan –

önceden kendisine dürtülmüş olunan- bu bilgiyi algısal olarak gerçek kabul eder. 

Yeni bilgi ile belleğindeki bu bilgiye mukayese eder. Şâyet bu bilgiler birbirleri ile 

örtüşüyorsa, hedef algısal olarak söz konusu mesajı kabul etme eğilimindedir. 

Sınıflandırmanın ikinci kısmı ise yerleşik algının üzerine algı inşa etme 

faaliyetidir. Bu durum önceki ihtimale kıyasla daha zor ve girifttir. Çünkü verilmek 

istenen mesaj ya da düşünce ile alakalı hedefte zaten mevcut bir algı söz konusudur. 

Bu durumda ilk olarak hedef kişi ya da kitlede bulunan algının yıkılması elzemdir. 

Çünkü zaten dolu bir bardağın tekrar doldurulamayacağı gibi, hedefin sahip olduğu 

algının üzerine yeni bir algı inşası mümkün olmayacaktır. Doğru yöntem ve 

teknikler belirlenerek hedefin içinde bulunduğu söz konusu algısal durumdan 

rahatsız olması sağlanmalı ve akabinde boşluğu dolduracak alternatif algı –



29 

 

hedeflenen mesaj- hedefe telkin edilmelidir. Ancak söz konusu bu işlem doğru 

tekniklerle, doğru zamanlamalarla ve sürece yayılarak gerçekleştirilmelidir.102 

Değerlendirme 

Oldukça karmaşık bir sistem olan algı, birçok bileşenli ve değişkenli bir 

süreci ifade ettiği görülmektedir. Başka bir değişle insanın bir konu hakkında bir 

algıya sahip olması bir zaman meselesidir denilebilir. Ancak en büyük özelliği olan 

“süreç” ifade etmesinin yanında, kendi başlığı altında incelenen “1.1. Algı” kavramı 

için özet niteliğinde şunları söylemek mümkündür: 

✓ Algı, kişi ya da şahıslar için kesin gerçeklik ve doğrunun ta 

kendisidir. 

✓ Deneysel ve zihinsel algı olarak ikiye ayrılmaktadır.103 

✓ Öznellik algıda rol oynamaktadır. Diğer ifade ile kişinin hazır 

bulunurlukları ve kişilik özellikleri ya da tecrübeleri algılamaları ile 

doğrudan bağlantılıdır. 

✓ Algılanacak nesne, fikir, kavram, olgu ya da fenomenin sunuluş 

şekli algılama faaliyetinde etkendir. 

✓ Algılanan düşünce, algılayan perspektifinde ihtiyaçlarına karşılık 

verebilirliği açısından bir etkendir. 

✓ Algılanan düşüncenin dolaylı yollarla sürekli verilmesi algılayan 

açısından etkendir. 

✓ Verilen mesaj ile hedefin algı dünyasında bir yakınlık ya da ilişki 

kurulursa algılayan açısından bir etken olmaktadır. 

✓ Algılanan düşünce belirli aralıklarla sürekli tekrar ediyorsa, 

algılayan açısından bir etkendir. 

Algının yönetilmesi ise hedefin bütün algılama sürecinde onunla eş zamanlı 

olarak yürütülen -ancak hedefin haberdar olmadığı- ve hedefle ilgili önceden elde 

edilmiş bilgiler dikkate alınarak; gerekli yerlerde, gerekli doneler veya ipuçları 

verilerek, çeşitli yönlendirmeler yapılarak ilgili şahıs ya da topluluğu, hedeflenen 

 
102 Ali Atılgan, “Uluslararası İlişkilerde Algı Yönetimi .” 34. 

103 Ancak çalışmanın konusu itibari ile zihinsel algı incelenmiştir . 



30 

 

mesaj hakkında güdümlemeler ile istenilen doğrultuda algı oluşmasını sağlamaktır. 

Bu durumda algı yönetimini, algı sürecinden çok daha karmaşık ve girift bir süreç 

olarak tanımlamak mümkündür. Bununla beraber kendi başlığında ayrıntılı olarak 

ele alınan “1.2. Algı Yönetimi” kavramı için özetle şunlar söylenebilir: 

✓ Hedef hakkında elde yeterli bilgi olmalıdır. 

✓ Hedef algı yönetimi yapıldığını bilmemelidir. 

✓ Hedefin mevcut durumundan rahatsız olması sağlanmalıdır. 

✓ Karşı fikir varsa fikrin itibarsızlaştırılması gereklidir. 

✓ Mevcut durumdan rahatsız olan hedefe alternatif bir durum 

sunulması gereklidir. 

✓ Hedefe sunulan alternatif durumu kabul etmesi halinde mutlu 

olacağı aksi halde mutsuz olacağı düşüncesi aşılanmalıdır. 

✓ Algı yönetimi sürecinde verilen bilgiler hep gerçek ve doğru bilgiler 

olmalıdır. 

✓ Algı yönetimine konu olan mesaj güvenilir olmalıdır. 

✓ Mesajı ileten hedef tarafından güvenilir olmalıdır. 

✓ Mesajı sunan kişinin fiziksel açıdan iyi durumda olması gereklidir. 

✓ Mesajın birçok kaynaktan gelmesi hedefte güven oluşturmaktadır. 

✓ Mesajı getiren sıradanlık ilkesine rivayet etmelidir. 

✓ İlgili mesajın toplumun itibar ettiği şahıslar tarafından kabul görmesi 

hedefte mesaja güveni arttırmaktadır. 

✓ Mesaj açık, anlaşılır ve tekrar edilebilir olmalıdır. 

✓ Mesaj belirli aralıklarla tekrar edilmeli ya da mesajı simgelere 

dönüştürerek sürekli görülmesi sağlanmalıdır. 

✓ Dikkat çekici ve abartılı ifadeler gibi akılda kalıcı ifadelerin 

kullanımı etkendir. 

✓ Sanatsal vb. ifadelerle hedefin duygularının kullanılması bir 

etkendir. 

✓ Örnek olay kullanımı: Geçmişteki bir olayla bağlantı kurarak 

korkutmak ya da müjdelemek. 

✓ Algı yönetimini uzun süreli bir sürece yaymak. 



31 

 

✓ Algı yönetimindeki düşünce ya da fikri hedefin kendisine mâl 

etmesini sağlamak. Yani kendi fikriymiş, bu sonuca kendisi 

kendiliğinden ulaşmış gibi düşünmesini sağlamak. 

✓ En doğru yöntem ve teknikleri kullanmak. 

Algı yönetimi –kendi başlığı altında da işlendiği üzere- hem gerçekliği 

saptırmak hem de ortaya çıkarmak için kullanılabilir. Tıpkı internet gibi; iyiye 

hizmet ederse iyi, kötüye hizmet ederse kötüdür demek mümkün görünmekle 

beraber, algı yönetiminin çok geniş bir mecra olduğu görülmektedir. Başka ifade 

ile bu konu açılacak olunursa; Bir parti liderinin devleti en iyi şekilde yönetebilecek 

kişi olduğuna dair halkı inandırmasındaki algı yönetimi ile eş cinselliğin fıtrata 

uygun olmayan bir yaşayış biçimi olduğu düşüncesini kabul ettirmek veya genel 

ahlak kurallarından hırsızlığın kötü olduğu düşüncesini kabul ettirmek algı 

yönetimi açısından -kullanılan yöntemler, yaklaşımlar ve kapsamında bulunduğu 

disiplinler açısından- çok farklı konumdadırlar. 

Psikoloji ve iletişim bilimlerinin alanında olmakla beraber özellikle “Algı 

yönetimi” kavramının, eğitim öğretim açısından kullandığı teknikler bu çalışmada 

temel alınmaktadır. Çünkü araştırmanın omurgası “Kur’an özelinde” olmasıdır. Bu 

minvalde Medenî âyetler özelinde olmakla beraber, Kur’an’ın tamamı; insanlara 

hayatın anlamını, nasıl yaşanması gerektiğini ve nasıl düşünmesi gerektiğini 

bildiren öğretiler ve cevaplar manzumesidir. 

Bu öğretileri insanların kabul etmesi, inanması, içselleştirmesi ve tatbik 

etmesinde bir algı yönetimi söz konusu olsa gerek. Çünkü ikna etmek için elde var 

olan algının hedeflenen kişiye başarılı bir şekilde yüklenmesi söz konusudur. 

Bunun olmadığı var sayılsa bile, kendi görüşünü karşı tarafa aktaran bir kişi, kendi 

düşüncesini en mükemmel biçimde ifade etmeye çalışır. Bu durum bile algı 

yönetimi faaliyetinin bir sürecidir. Söz konusu davranış biçimi insanın iletişimde 

uyguladığı tabii bir uygulamadır. Kur’an’ın ise insanlara anlayabileceği ve 

algılayabileceği formda indirildiği bir gerçektir.104 

 
104 Yûsuf 12:2.  



32 

 

Bu veriler ışığında, yaratıcının Kur’an’ın içerisinde barındırdığı öğretileri 

insanlara aktarırken en iyi üslupla ve en iyi biçimde öğretmesi ve öğütlemesi 

gereklidir ki zaten Kur’an’ın üslup, söz sanatları vb. bakımlardan mükemmel 

olduğu, hatta bir benzerinin herhangi bir yaratılmış tarafından ortaya 

konulamayacağı şeklindeki meydan okuması birçok âyette beyan edilmektedir.105 

Bu minvalde Kur’an’da algı yönetimi olma ihtimali çok yüksek seviyededir. 

Ancak başta da belirtildiği üzere bu algı yönetimi hakikati ortaya çıkarmaya hizmet 

eden konumdadır ve araştırmada genel açıdan eğitim ve öğretim yöntemleri 

açısından incelenmekle beraber yeri geldikçe diğer yönlere de değinilecektir. 

Hiç şüphesiz ki Kur’an insanların zihin dünyasında ve davranış kalıplarında 

değişiklikler yapmaktadır. İnsanların yaşama biçimlerinde değişiklik yapmak, 

onlara yeni bir hayat tarzı kazandırmak hiç kolay değildir. Burada mutlaka üstün ve 

teknik bir eğitim/öğretim söz konusu olmalıdır ki ikna gerçekleştiği gibi 

içselleştirme de gerçekleşmiş olsun. Bu itibar ile Medenî âyetler özelinde muhatap 

kitlede yapılan eğitim/öğretim faaliyeti sürecinde uygulanan tekniklerin 

incelenmesi ve günümüz disiplinlerinde uygulanan algı yönetimi teknikleri ile 

mukayese edilerek ne oranda örtüştüğü, Kur’an’da muhatap kitleye yapılan bir algı 

yönetiminin olup olmadığı irdelenecektir. Bu sebeple ilk bölüm olan bu bölümdeki 

algı ve algı yönetimi verileri -bahsi geçen mukayese için- çalışmanın ilk referans 

noktasıdır. İkinci ve üçüncü bölümdeki referans noktaları da objektif bir mukayese 

ile değerlendirmeye tâbi tutulmakta ve bulgular sonuç kısmında 

değerlendirilmektedir. 

 
105 Bakara 2:23, 24.  



33 

 

BÖLÜM 2: HİCRET ÖNCESİ MEDİNEDE YERLEŞİK 

ALGILAR 

Bu bölümde ilk olarak Medine hakkında genel bilgiler verilmekle beraber 

Kur’an açısından Medine döneminin neyi ifade ettiği incelenmektedir. İlerleyen 

kısımda ise Medine halkının alışılagelmiş davranış ve düşünce kalıpları, kültürleri 

ve düşünce yapıları çeşitli açı ve konular üzerinden ele alınarak bu topluluğun 

yerleşik algıları tespit edilmektedir. Şu da var ki bahsi geçen konu hem bâb 

açısından, hem ihtiva ettiği/kapsadığı anlam açısından çok geniş bir mecra olması 

hasebi ile meselelerin bütünü değil, konumuza örnek teşkil eden ve araştırmanın 

amacına uygun argüman niteliği taşıyan konular ele alınmaktadır. 

2.1. Medine Dönemi 

Bu başlık altında “Medine dönemi” kavramı, çalışmanın seyri açısından 

Kur’an’ın nüzûlü106 ve hemen öncesindeki “yakın geçmişini”107 ifade etmektedir.  

Bu itibar ile literatürde bu başlık için mercek tutulacak kısımlardan birisi, 

Medine şehrinin; coğrafi, kültürel, sosyal, ekonomik, inançsal, nüfus ve kabileler 

vb. açılar iken, bir diğeri ise; Kur’an’ın nüzûl yönünden Medineliler özelinde 

muhatap olunan âyetlerdir. Bunlar yazında “Medenî âyetler” olarak ifade 

edilmektedir. 

Medine döneminin açıklığa kavuşturulması hem çalışmanın sınırlarının 

tespiti için belirleyici iken, hem de izleyeceği yol ve anlaşılması noktasında 

elzemdir. 

2.1.1. Medine Şehri/Ehli hakkında 

Arap yarımadasının batısında, Mekke’nin kuzey bölümünde yer alan 

Medine şehrinin108 tarihte birçok farklı isim ile anıldığı görülmektedir.109 Bu 

 
106 Kur’an’ın iniş sürecinde, Medine halkı için hicret sonrası ele alınmaktadır .   
107 Medine halkı açısından Kur’an’ın nüzûlünden önceki dönem 

kastedilmektedir.  
108 Nebi Bozkurt, ve Mustafa Sabri Küçükaşçı, “Medine”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi , C. 28, Ankara 2003,  305. 
109 Ayrıntılı bilgi için bkz. Mahmut Kelpetin, “İslâm Öncesi Medine”,  

Marmara Üniversitesi İlâhiyat Fakultesi Dergisi  S. 52 (Haziran 2017):  100. 



34 

 

isimlerin en eskisi “Serb” kökünden gelen “Yesrib” ismidir ki110 ismini, oraya ilk 

yerleşen kişiden111 aldığı rivayet edilmektedir. “Zarar vermek”, “başa kalkmak” 

gibi manaları ifade eden kökten gelen “Yesrib” isminin haricinde, yüz civarında 

farklı isimle anıldığı görülmektedir. Bunların çok büyük bir kısmı, hicretten sonra 

Hz. Peygamberin ve Müslümanların vermiş olduğu isimlerdir.112  

“Medine” ismini alması hakkında farklı görüşler vardır. Bu görüşler 

kelimenin kökünden hareketle ayrışmaktadır. Aramiceye göre “mahkeme yeri” 

veya “şehir” manalarına gelen “Medinta” kökünden evirilerek İbranicede 

“yöneticinin hâkim olduğu mekân” şeklinde bir kullanımı zikredilirken, Arap 

dilinde “Müdûn” kökünden türeyen “yerleşmek”, “ikamet etmek” gibi anlamlarda 

kullanıldığı ve yerleşilebilen- kale yapılabilen- her yer hakkında kullanımının 

uygun olduğu zikredilmektedir.113 Kur’an’da da birçok yerde, Medine şehri olarak 

kullanım vardır.114 

Medine’nin bir diğer özelliği ise “Kur’an’la fethedilmiş şehir” olarak kabul 

edilmiş olmasıdır. Zira Mekkeli müşriklerin baskı kurması ile İslâm’ı kaliteli 

yaşamak ve yaymak için Medine’ye hicret eden Müslümanlara, Medine halkının 

hoş muamelede bulunması ve zorlama olmaksızın İslâmiyet’i kabul etmeleri hasebi 

ile İslâm’ın ilk başşehri unvanını da taşıyan bu şehir, Kur’an’la fethedilmiş olarak 

isimlendirilmiş ve iki haremden biri115 olarak tayin edilmiştir.116 

 
110 Kur’an’da “Yesrib” ismi Ahzâb sûresi 13. Âyette zikredilmektedir. Bkz;  

“Ahzâb 33:13.   
111 Tam isim “Yesrib b. Vâil b. Kâyine b. Mehlâbil” bu şekilde geçmektedir .  

Bkz. Bozkurt, “Medine”, DİA, XXVIII,  305, 306.  
112 “Medinetülmünevvere”, “Medinetürresul”, “Dârulhicre”, “Dârulîmân” v b. 

gibi birçok isim verilmiştir. Ayrıca geniş bilgi için bkz.  Bozkurt,  “Medine”, DİA, 

XXVIII, 305, 306. 
113 Bozkurt,  “Medine”, DİA, XXVIII,  305, 306.  
114  “Münafıklar, kalplerinde çürüklük bulunanlar ve Me dine’de asılsız haber 

yayanlar yaptıklarına son vermezlerse seni onların üzerine sevk  edeceğiz; o zaman 

seninle beraber orada fazla oturamayacaklar, Allah’ın rahmetinden uzaklaşmış 

olarak nerede bulunsalar yakalanıp öldürülecekler.”  “Ahzâb Sûresi 33:60-62.  
115 Zekiyüddin Abdulazim el-Münziri, İmam Münziri Sahih-i Müslim 

Muhtasarı Ve Tercümesi , çev. Harun Yıldırım,  ve Rabbani Sağlam (İstanbul: Ravza 

Yayınları, 2013), 379.  
116 Bozkurt,  “Medine”, DİA, XXVIII,  305, 306.  



35 

 

Mekke’ye kıyasla daha verimli arazi ve koşullara sahip olan Medine, 

Mekke’ye oranla nüfusu daha az bir bölge idi. yerleşik, düzenli bir şehirden ziyade 

verimli hurma bahçelerinin içlerinde seyrek sayıda bulunan evlerden oluşmaktaydı. 

Özellikle şehrin güney kısmında verimli topraklar ve çok sayıda temiz su kaynakları 

bulunmaktadır. Bu nedenle hurma dışında da birçok ürün yetişebilen Medine, Arap 

yarım adasının ziraat merkezi sayılmaktadır.117 Ziraat konusunda Mekke’yi geride 

bırakırken, ticaret konusunda Mekke’den daha geride kalmış ve bölgesel bir ticarete 

sahiptir. 

Etnik unsurlar açısından değerlendirildiğinde ise kozmopolit bir yapı söz 

konusudur. Kabileler halinde varlık gösteren bu toplulukta, içinde Mekke’den 

hicret eden Müslümanlar dışında; Yahudiler, Araplar ve Hristiyanlar yaşamaktadır. 

Bunların bir kısmını “Benî Kurayza”118, “Nadîr”119 ve “Kaynuka‘”120 başta olmak 

üzere yirmi civarını Yahudi kabileleri oluştururken121, “Evs”122 ve “Hazrec”123 gibi 

yarımadanın güneyinden gelen Arap kabileleri, sayı olarak –Yahudi kabilelerine 

kıyasla- azınlık olmaktadır. Bu gruplara ilave olarak Hristiyan nüfus ve Mekke’den 

hicret eden Müslümanlar da eklenince, şehrin nüfusu tamam olmaktadır.124 

Ekonomik açıdan, Yahudi kabileler ziraatla uğraşmanın yanında ticaret ve 

sarraflık yapmaktaydılar. Arap kabileleri ise ticaretin yanında tıpkı Yahudiler gibi 

ziraat ile uğraşmaktaydılar. Esasında şehre Yahudilerden sonra gelen ve kardeş 

kabile olan Evs ve Hazrec’ler ekonomik ve siyasi açıdan Yahudilerin himayesinde 

çalışmakta idiler. Ancak bir müddet sonra hem ekonomik hem de siyasi açıdan 

 
117 Mahmut Kelpetin, “İslâm Öncesi Medine,” 98. 
118 Daha fazla bilgi için bkz;  Casim Avcı, “Kurayza (Benî Kurayza)”, Türkiye 

Diyanet Vakfı  İslâm Ansiklopedisi , C. 26, TDV Yayınları, Ankara 2002, 431, 432 .  
119 Geniş bilgi için bkz;  Nadir Özkuyumcu, “Nadîr (Benî Nadîr)”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 32, TDV Yayınları, İstanbul 2006, 275, 276 . 
120 Geniş bilgi için bkz;  Casim Avcı, “Kaynukā‘ (Benî Kaynukā‘)”, Türkiye 

Diyanet Vakfı  İslâm Ansiklopedisi , C. 25, TDV Yayınları, Ankara 2022, 431, 88 . 
121 Mahmut Kelpetin, “İslâm Öncesi Medine”, 104.  
122 Hüseyin Algül, “Evs (Benî Evs)”, Türkiye Diyanet Vakfı  İslâm 

Ansiklopedisi , C. 11, TDV Yayınları, İstanbul 1995, 541, 542 . 
123 Mekkeli Müslümanları Medine’ye davet eden kabiledir. Aynı zamanda Evs 

kabilesiyle kardeştir. Geniş bilgi için bkz;  Ahmet Önkal,  “Hazrec (Benî Hazrec)”, 

Türkiye Diyanet Vakfı  İslâm Ansiklopedisi , C. 17,TDV Yayınları,  İstanbul 1998, 143, 

144. 
124 Kelpetin, “İslâm Öncesi Medine,” 106, 107. 



36 

 

üstünlüğü ele geçirmişlerdir. Sonraki dönemlerde ise Yahudi kabilelerin 

müdahalesi ile birbirleri ile uzun yıllar savaştıkları bilinmektedir.125 

Müslümanlığın Medine’ye gelmesi ise, savaşan iki kardeş –Arap- kabileden 

Hazrec’in Mekkelilerden destek olmalarını istemek için Mekke’ye gelmeleri ve 

olumsuz cevap almaları sonucunda, Hz. Peygamberle görüşüp biat ederek 

Müslüman olmaları ve kabilelerine de telkinde bulunmalarına dayanmaktadır.126 

 

2.1.2. Kur’an Özelinde Medine Dönemi Hakkında 

Medine dönemi Kur’an açısından ele alındığında, hiç şüphesiz Medine 

halkının birinci dereceden muhatap kitle olduğu âyetler söz konusu olmaktadır. Bu 

âyetler “Medenî âyetler” olarak isimlendirilmektedir. Medenî âyetler, konu 

bakımından olduğu gibi hitap ettiği kitle bakımından, içerik bakımından ve üslup 

bakımından Mekke’de inen/Mekkî âyetlerden ayrışmaktadır. Çünkü Mekke 

halkının çoğunluğu Arap ve putperestken, Medine halkının çoğunluğu Yahudi, 

haricinde ise Hristiyan unsurlardan oluşmaktadır. Hatta Medine için ırksal ve 

inançsal127 çeşitliliğin dışında “Münafık” olarak isimlendirilenler için de, Kur’an’ın 

hitap ettiği topluluk olarak ayrıca parantez açmak mümkündür.  

Müslümanların Medine’ye yerleşmesinden başlayan süreçte güçlenmeleri, 

savaşlarda galip gelmeleri, sayı olarak hızla artmaları gibi nedenlerden dolayı 

düşman gruplar ya da şahıslar tarafından kalben iman etmemekle beraber, iman 

etmiş gibi görünerek Müslümanların arasında bulunanlar vardı. Bu kimseler 

Kur’an’ın tabiri ile münafıklardı.128 Bu şahıslar hakkında haber veren birçok âyet 

grubu Medine’de nâzil olmuştur.129 

 
125 Hüseyin Algül, “Evs (Benî Evs)” Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi , C. 11, TDV Yayınları, İstanbul 1995, 541, 542.  
126 Ahmet Önkal, “Hazrec (Benî Hazrec)” ” Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi , C. 17, TDV Yayınları, İstanbul 1998, 143, 144. 
127 Arap, İsrail oğulları veya putperest, Yahudi gibi.  
128 Hayrettin Karaman ve Diğerleri,  Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir  

(Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2007), 79, 80.  
129 Bakara 2:8, 13, 20, 77.  



37 

 

Bu ve bunun gibi birçok açıdan âyetler Mekkî ve Medenî olarak 

ayrışmaktadır. Ancak söz konusu bu ayrışmada literatür incelendiğinde 

sınıflandırma farklılıklarının olduğu, bir diğer ifade ile Medenî âyetlerin tespit ve 

tayininde ihtilafların olduğu görülmektedir. Söz konusu ihtilafların müsebbibi olan 

tasnifleme faaliyeti; zaman açısından, mekân açısından ve hitap olunan topluluk 

açısından olmak üzere üç kısımda varlık bulduğu görülmektedir. 

Zaman mefhumu kıstas alınarak âyetlerin Mekkî ya da Medenî olarak 

sınıflandırılması, bazı âlimlerin kabul ettiği bir uygulama biçimidir. Bu tasnife göre 

hicretten itibaren veda haccını da kapsayan zaman aralığında nâzil olan bütün 

âyetler Medenî âyetler olarak kabul edilmektedir. İlgili görüşe göre, bu zaman 

diliminde inen âyetlerin mekânsal anlamda nerede nüzûl olduğunun 

sınıflandırmaya ittibası açısından bir önemi yoktur.  Hepsi Medenî sûre/âyet olarak 

değerlendirilmektedir. 

Mekan mefhumu baz alınarak sûre veya âyetlerin bu ölçüye binaen 

sınıflandırılması, bazı âlimler tarafından kabul gören bir ayrımdır. Bu 

sınıflandırmaya göre âyetlerin hicretten önce ya da sonra nâzil olmasının tasnif 

açısından bir önemi yoktur. İlgili görüşün savunduğu çerçeveye göre, Mekke ve 

yakınında bulunan bazı bölgelerde130 inen âyetler Mekkî, Medine ve yakın 

bölgelerine131 inen âyetler, Medenî sûre/âyet olarak isimlendirilmektedir.132 

Muhatap kitle temel alınarak tasnife gidilmesinde ise Mekke halkına hitap 

eden sûre ya da âyetlere Mekkî, Medine halkına hitap eden sûre ya da âyetlere de 

Medenî âyetler olarak taksimat yapılmaktadır. Bu itibar ile ilgili taksimatı kabul 

eden âlimlerce; âyetlerin başında “Ey insanlar” şeklinde hitap ibaresi bulunan 

sûre/âyetler Mekkî görülürken, “Ey iman edenler” şeklinde hitap lafzı yer alan 

sûre/âyetlerin Medenî olduğu doğrultusundaki görüş literatürde yer alan bilgiler 

arasındadır. Ancak bu görüşün kabul edilirlik açısından onaylanmadığı 

 
130 Hudeybiye, Arafat ve Mina gibi.  
131 Bedir, Uhud vb.  
132 Mesut Okumuş, “Kur’an’ın Tedrici Nüzûl Süreci Bağlamında Mekkî ve 

Medenî Âyetler Üzerine”, Eskiyeni  S. 27 (Kasım 2013), 13. 



38 

 

görülmektedir. Buna sebep olarak, bazı âyetlerin bu tasnife uymadığı hatta ters 

düştüğü gösterilmektedir.133 

Âyetlerin Kur’an’daki konumlarının tevkifi olma konusunda görüş birliği 

var iken, aynı durumu sûrelerin konumları ya da sıralamaları için söylemek 

mümkün değildir. Bu konuda bir kısım âlimler sûrelerin yerlerinin tevkifi olduğunu 

savunurken, aksi yönde görüş bildiren âlimlerde vardır. Hatta bu görüşlere, 

sûrelerin bir kısmının tevkifi bir kısmının ise tevkifi olmadığı şeklindeki görüşü de 

ilave etmek mümkündür.134 

Bu itibarla sûrelerin konumu hakkında ihtilaflar söz konusu iken, Mekkî ya 

da Medenî olmaları noktasında kesinliğin olması pek mümkün görülmemektedir. 

Nitekim Medenî sûrelerin tespiti konusundaki tasnif farkı da bu görüşü 

desteklemektedir. Bu konuya Kur’an’ın ortalama üç-beş âyetlik kısımlarla indiği ve 

her inen âyet topluluğunun da farklı sûrelere mensup olduğu135 bilgisi ve yazın 

taramasındaki bilgilerin de bu paralellikte olduğu sonucu eklenirse, Kur’an’daki 

sûre ya da âyetlerin “Mekkî ve Medenîlik” açısından salt bir tespitlemenin 

yapılmasının mümkün olmadığı anlaşılmaktadır. 

Kur’an’daki sûre ya da âyetlerin Mekkî ve ya Medenî olmaları noktasındaki 

tespitte bazı Müfessirler sahabe ve tabiin görüşlerini temel almaktadırlar. Çünkü 

özellikle sahabeler, Kur’an’ın nüzûl sürecinin hiç şüphesiz canlı şahitleridirler.136 

Tabiinler ise sahabedeki bu salt bilgiyi kendinden sonraki nesillere aktaran kuşak 

olması hasebi ile bu konudaki sahabe ve tabiin görüşleri elzemdir. 

 

 

 
133 Bazı âyetler Medenî olmasına rağmen “ey insanlar” hitabı yer almaktadır.  

Bkz; Bakara 2:21; Nisâ 4:1.  
134 Okumuş, “Kur’an’ın Tedrici Nüzûl Süreci Bağlamında Mekkî ve Medenî 

Âyetler Üzerine,” 10.  
135 İnen âyet grupları Hz. Peygamber tarafından söylenilen bölümlere vahiy 

kâtipleri tarafından konulmaktadır.  
136 Bu konuda Hz. Ali’nin hangi âyetin ne zaman indiği hakkındak i dikkat 

çeken söylemi örnek teşkil etmektedir.  Bkz. Muhammet Asım Köksal,  İslâm’da İki 

ana Kaynak Kitap ve Sünnet (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1994), 44.  



39 

 

 

Sıra No SÛRE ADI MUSHAFTA ÂYET SAYISI 

1 BAKARA 2. SÛRE 286  

2 ÂL- İMRÂN 3. SÛRE 200 ÂYET 

3 AHZÂB 33. SÛRE 73 ÂYET 

4 MÜMTEHİNE 60. SÛRE 13 ÂYET 

5 NİSÂ 4. SÛRE            176 ÂYET 

6 ZİLZÂL 99. SÛRE 8 ÂYET 

7 HADÎD 57. SÛRE 29 ÂYET 

8 TALÂK 65. SÛRE 12 ÂYET 

9 BEYYİNE 98. SÛRE 8 ÂYET 

10 HAŞR 59. SÛRE 34 ÂYET 

11 NÛR 24. SÛRE 64 ÂYET 

12 MÜNÂFİKUN 63. SÛRE 11 ÂYET 

13 MÜCÂDELE 58. SÛRE 22 ÂYET 

14 HUCURÂT 49. SÛRE 18 ÂYET 

15 TAHRÎM 66. SÛRE 12 ÂYET 

16 TEGÂBÜN 64. SÛRE 18 ÂYET 

17 SAF 61. SÛRE 14 ÂYET 

18 CUM‘A 62. SÛRE 11 ÂYET 

19 FETH 48. SÛRE 29 ÂYET 

20 NASR 110. SÛRE 3 ÂYET 

21 MÂİDE 5. SÛRE 120 ÂYET 

22 ENFÂL 8. SÛRE 75 ÂYET 

23 TEVBE 9. SÛRE 129ÂYET 

24 MUHAMMED 47. SÛRE 38 ÂYET 

25 HACC 99. SÛRE 8 ÂYET 

(Tablo 1. Medenî sûreler) 



40 

 

Diğer bir açıdan ise bazı müfessirlerin ilgili konuda sahabe ve tabiin 

görüşlerinin yanında sûre ve âyetlerin üslup, ihtiva ettiği mana, işlenen konu gibi 

çeşitli açılardan istifade ederek “Mekkî” ve “Medenî” sûreleri tespit yoluna 

gittikleri görülmektedir. Bununla birlikte bu âlimlerin bir kısmının;  

✓ İçinde secde âyeti bulunan sûrelerin hepsi Mekkî’dir.  

✓ Bakara sûresi hariç Peygamber kıssalarının anlatıldığı bütün sûreler 

Mekkî’dir. 

✓ İçinde had ve miras konuları bulunan bütün sûreler Medenîdir. 

Gibi birçok sınıflamaya gittikleri görülmektedir. 

Ayrıca Medenî olarak kabul edilen bazı sûrelerde birkaç âyetin Mekkî, ya 

da Mekkî olarak kabul edilen bir sûrenin, birkaç âyetinin Medenî âyet olduğu 

durumlarda söz konusudur. Medenî sûre ve âyetler konusunda bu teknik bilgilerin 

verilme sebebi, çalışmanın “Medine dönemi” ya da diğer değişle “Medenî âyetler 

özelinde” olması hasebi iledir. 

Bu itibar ile çalışmanın sınırlarının somut olarak belirlenmesi açısından 

birçok kaynaktan yararlanmakla beraber Diyanet İslâm Ansiklopedisi (DİA) temel 

alınarak belirlenen ve aşağıdaki tabloda gösterilen Medenî sûreler çerçevesinde 

çalışma yürütülmektedir. 

2.2. İnanç Alanında Medine Halkının Yerleşik Algıları 

Bu başlık altında Medine halkından olan Yahudi ve putperest Arap 

toplumun, inançları betimlenmektedir. Sahip oldukları inanç ve uyguladıkları dini 

ritüellerin tespitinden sonra bu dogmaların onlar için neler ifade ettiği, nasıl 

anlamlandırdıkları ve bu konulardaki algılarının neler olduğu gün yüzüne 

çıkarılmaktadır.  

2.2.1. İlâh Algısı 

Evs ve Hazrec gibi köken bakımından Arap olan kabilelerin, inanç 

bakımından ilâh algılarının putperestlik olduğu aşikârdır. Putperestlik kavramına 

bakıldığında, İslâm dini açısından şirk/ortak koşmak olarak kategorize 

edilmektedir. Mahiyeti konusunda ise bir ilâhı kabul etmekle beraber, yapmış 



41 

 

oldukları putları kendileri ile Allah arasında bağlantı kuran, küçük ilâhlar olarak 

nitelemektedirler. Bu topluluğa göre; Allah yeri ve göğü yaratan olmakla beraber, 

kendilerinin doğrudan bağlantı kuramayacakları bir ilâh olarak 

tanımlanmaktadır.137  

Bu inanç sisteminin aslına bakılacak olunursa, Yesrib’e ismini veren ve 

kurucusu olarak kabul edilen, Medine Araplarının atalarının soyunun, Hz. Nûh’a 

dayandığı ve tevhit inancına sahip/Müslüman oldukları bilinmektedir. Ancak 

sonradan Nemrut’un telkinleri ile putperestliği benimsedikleri Taberî gibi 

kaynaklarda yer almaktadır.138 

Arap yarım adasına putperestliğin gelmesi konusunda ise; Hz. İbrahim’den 

sonra bazı Arapların hicaz bölgesinden ayrılırken, o bölgeden bir taş alarak 

yanlarında götürdükleri ve uzaklarda iken dahi sanki Kâbe’de tavaf ediyormuş gibi 

bu taşa tavaf etmeleri, inançlarının değişimine zemin hazırlamıştır. Bir sonraki 

safha açısından, Amr b. Luhay isimli bir şahsın Suriye civarından getirdiği insan 

sûretindeki kırmızı akik taşını Kâbe’nin yanına koyması kaynaklarda geçmekte ve 

Arap yarımadasında putperestliğin böyle başladığı ifade edilmektedir.139 

İlâh algıların da tutarsızlıklar görülen bu topluluk, Allah’ı en büyük ilâh 

olarak tanımaktadır. Ancak gücünde sınırlılıklar varmış gibi eksik sıfatlarla 

nitelemekten de geri durmamaktadırlar. Kendilerine özel put edinmelerindeki 

mantık, Allah’ın kendilerini tanıyamama düşüncesinden kaynaklanmakta ve bu 

sebeple ortaklar koşmaktadırlar. İlâh tasavvurlarına bakıldığında, yaratılmış/insan 

vasıfları çokça görülmektedir.140 

İnsan tasavvuru ile ilâh algılarının diğer yönü ise Allah’ı cinlerle ya da 

meleklerle evli olarak görmeleri ve daha da ötesinde melekleri, Allah’ın kızları 

 
137 Mustafa Sinanoğlu, “Şirk”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi,  C. 

39, TDV Yayınları, İstanbul 2010, 193, 194.  
138 Akt.  Mustafa Safa, "Hicret Öncesi Medine’de (Yesrib’de) Sosyal  Ve Dini 

Hayat" Toplum Bilimleri Dergisi  6, S. 12 (Temmuz-Aralık 2012): 201.  
139 Safa, "Hicret Öncesi Medine’de (Yesrib’de) Sosyal Ve Dini Hayat ," 200, 

201. 
140 Safa, Mustafa Safa, "Hicret Öncesi Medine’de (Yesrib’de) Sosyal Ve Dini 

Hayat," 204, 205. 



42 

 

olarak görmeleridir.141 Öte yandan melekleri de tanrısal özelliklerle vasıflandırmış, 

hatta putlarını kendi hayallerindeki melek sûretlerinde inşa ederek onlara 

tapınmışlardır.142 Kendilerince hem melekleri bir parça ilâh olarak görmeleri hem 

de –kendilerince aşağılık olarak gördükleri- dişil cinsiyetle nitelemeleri mantığa 

oldukça ters gelmektedir. 

Medine’de yaşayan ve diğer bir zümre olan Yahudilerin ilâh algısı ise 

monoteist bir inanç olarak kabul edilmekle beraber, kendilerine özel bir ilâh 

algısına sahiptirler. Yaratıcıyı sadece Yahudi olanların ilâhı olarak görmekle 

beraber, monoteist inanç sistemlerinin ardında -tıpkı putperestler gibi- şirk unsurları 

içeren bir ilâh algısına sahip oldukları görülmektedir. Bu düşüncenin kaynağı olarak 

Tevrat’ta geçen ifadeler ön plana çıkmaktadır. Esasında Yahudilerin ısrarla 

vurguladıkları ve savundukları ilâh algısı bir tek ilâhtır. Tevrat’ta iki yerde geçen 

on emrin ilki Yahova’dan başkasının rab edinilmemesidir.143 Yahova’nın sıfatları 

konusunda onu kimsenin göremeyeceği,144 dua edenlere yakın olduğu,145 bir olduğu 

ve ondan başka ilâhın olmadığı,146 ezelî ve ebedî,147 adaletli,148 münezzeh,149 

kadir150 ve merhametli151 olduğu Tevrat’ın muhtelif yerlerinde haber verilmektedir. 

Bununla beraber yine aynı kaynağın birçok bölümünde bir taht üzerinde olduğu,152 

kıskanç olduğu,153 gökten insanları izlediği,154 öç alıcı ve gazapla dolu olduğu,155 

gazabının bazen sebepsiz olarak alevlendiği156 ve merhametten ziyade gazap tanrısı 

olduğu157 yazmaktadır. İsrail oğullarına karşı babalık konumunda olduğu, 

 
141 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe meal ve Tefsir,  C. 3, s .410.  
142 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe meal  ve Tefsir,  C. 5, s.169, 170.  
143 Kitabı Mukaddes , İstanbul: Kitabı mukaddes şirketi, 2003, Çıkış 20: 2,3; 

Tesniye 5.  
144 Çıkış 33:20.  
145 Mezmur 145:18.  
146 Tesniye 4:35.  
147 İşaya 41:4.  
148 Tesniye 32:4  
149 I. Samuel 2:2.  
150 Tekvin 17:1,2.  
151 Mezmur 136.  
152 İşaya 6:1.  
153 Nahum 1:2.  
154 Mezmur 33:13-15. 
155 Hezekiel 20:33.  
156 Amos 3:6.  
157 İşaya 6:10.  



43 

 

gözlerinin, kulaklarının, koklama ve dokunma duyusunun, ağzının ve dudaklarının 

olduğu şeklindeki tasvirlerde yer almaktadır. Ayrıca dağları dolaştığı, gökte veya 

mabedinde oturduğu, hafif bir bulutla gezdiği, yayının ve okunun olduğu Yakup’la 

güreştiği ve yenildiği şeklinde eksiklik ve güçsüzlük ifade eden ibareler 

görülmektedir. Ayrıca İnsani vasıflar ve fiziki özellikler yüklenen ifadelerde yer 

almaktadır. Üzeyir Peygamberi Allah’ın oğlu olarak kabul etmeleri, melekleri 

Allah’ın oğulları olarak görmeleri bu düşünceyi ispat etmektedir. O halde İki 

topluluk için de insan vasıflı bir ilâh tasavvuru, Allah’a çocuk isnat etme gibi 

özelliklerin ortak olarak görülmesinin söz konusu olduğu sonucu ortaya 

çıkmaktadır. 

2.2.2. Peygamber Algısı 

Medineli putperestlerde Peygamberlik müessesi görülmemektedir. Bunun 

yerini işleyiş itibari ile putlar dolduruyor desek yanlış olmaz. Çünkü Peygamber; 

bir açıdan elçi, haber getiren ve ilâh ile kullar arasındaki bağlantı olarak kabul 

görmektedir.158 Arap toplumunda ise putların fonksiyonu gereği Peygamberlik 

kurumuna ihtiyaç yoktur. Çünkü onlarda putlar; ilâh ile aradaki bağlantıyı kurmakla 

beraber –Bizzat- ilâhi özelliklerde taşımaktadır.159 Ancak yine de bir Peygamber 

gelecek olursa Arapların zenginlerinden ve soylularından geleceğini savunmakta 

idiler.160 Çünkü yaşam felsefeleri gereği zengin olanlar iyi, fakir olanlar kötüdür. 

Bu sebeple şayet bir Peygamber gelecekse (putperestlere göre) ya Arapların 

zenginlerinden gelmeli ya da yanında melekler gezen diğer insanlardan üstün 

özelliklere sahip bir kişiden gelmelidir.161 

Yahudiler de ise kitap ehli olmaları hasebi ile Peygamberlik müessesesi 

mevcuttur. Yahudi kaynaklarında geçtiği üzere yaratıcıdan taşma sonucu bilgi 

almak birçok insanda hâsıl olsa da bu bilgide tebliğ ile görevlenmek, 

Peygamberliğin özelliği olarak geçmektedir. Bu kaynaklarda belirtildiği üzere 

 
158 Eldar Hasanov, “Yahudilikte Peygamberlik ve Peygamberler”,  İnsan ve 

Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi  3, S. 4 (Aralık 2014):  677. 
159 Kütükde, “Kur’an’da Algı Yönetimi (Mekke Dönemi).” 105.  
160 Bu düşünceleri ahiret inancında açıklanacaktır. Ayrıntılı bilgi için bkz; 

Kütükde, "Kur’an’da Algı Yönetimi (Mekke Dönemi) ." 39,40.  
161 Kütükde, “Kur’an’da Algı Yönetimi (Mekke Dönemi) .” 41, 42.  



44 

 

birçok insan yaratıcı ile iletişime geçse de tebliğ görevi olmadığı için Peygamber 

sayılmamıştır.162 

Yahudilikteki Peygamberlik müessesesinde Mûsâ Peygamberin bambaşka 

bir yeri vardır. Zira Peygamberliğin üç dönemde incelendiği163 odak noktasında ise 

Mûsâ’nın (as.) olduğu, Yahudi literatüründe mevcuttur. Bu kaynaklara göre 

Mûsâ’nın (as.)  Peygamberliği bu müessesenin doruk noktasını teşkil etmekte ve 

dinin esas ve sistematiğinin -bir diğer ifade ile şeraitinin- bu dönemde gerçekleştiği 

kabul edilmektedir. Sonrasında gelen Peygamberler sadece şeriatı devam 

ettirmişlerdir. Son Peygamber ise Malaki olarak kabul edilmiştir.164 

Ancak yine de bir Peygamberin gelmesi söz konusu ise bunun Yahudi 

toplumunun zengin ve güçlülerinden seçileceğine inanmaktadırlar. Bu düşünceleri, 

Hz. İbrahim ile Hz. Mûsâ arasında -diğer dünya halklarına- bazı Peygamberler gelse 

de Tevrat’ın verilmesi ile bu durumun ortadan kalktığını kabul etmelerine 

dayanmaktadır.165 Diğer bir ifade ile Medine Yahudilerinin genel kanısının 

“Peygamberler Yahudilere gelir ve Yahudilerden gelir.”166 şeklindeki anlayışın 

üzerinde şekillenmiş olduğu anlaşılmaktadır. Ayrıca Talmud’a göre Peygamber 

olmanın şartlarından bazıları zeki, zengin ve boylu poslu olmasıdır.167 

2.2.3. Kitap Algısı 

Putperestlikte yerleşik bir Peygamber algısından söz edilemediği gibi 

bağlantılı olarak kitap algısından söz etmekte mümkün değildir. Ancak yine de ilâhi 

kitap hakkında Yahudi ve Hristiyanlardan edindikleri ve Kur’an’ın nüzûl 

döneminde kullandıkları bir kitap algısının var olduğu görülmektedir. Sosyal olarak 

ilişkide bulundukları ve aynı yaşam alanlarını paylaştıkları Yahudi ve 

Hristiyanlardan (özellikle Yahudilerden) zaman içinde duyarak öğrendikleri; tek 

 
162 Hasanov,"Yahudilikte Peygamberlik ve Peygamberler ," 679. 
163 Mûsâ’dan (as.)  önce, Mûsâ (as.) dönemi ve Mûsâ (as.) sonrası  
164 Hasanov, "Yahudilikte Peygamberlik ve Peygamberler ," 682. 
165 Yani sonrasın da Peygamberliğin Yahudi halkına özel k ılındığı kabul 

ediliyor.  Bu düşünce “Rab dedi: “Seninle bir anlaşma yapıyorum. Onların önünde 

öteki uluslararasında görülmemiş harikalar yaratacağım. ” Şeklindeki Yahudi kutsal 

kitabında yer alan bu pasaja dayandırılmaktadır. Bkz;  Çıkış 34:10. 
166 Enver Bayram, “Kur’an’da Yahudilere Lanet Edilme Meselesi”, Amasya 

İlâhiyat Dergisi  S. 15 (Aralık 2020):  21. 
167 Hasanov, “Yahudilikte Peygamberlik ve Peygamberler,” 680. 



45 

 

seferde inen bir kitap algıları mevcuttu. Zira onlara göre Allah tarafından bir kitap 

inecekse kendilerinin Yahudilerden duyduğu gibi tek seferde inen ve yazılı olarak 

gönderilen bir kitap olmalıdır. Çünkü hayata dair birçok şeye maddesel olarak 

bakan bu topluma, elle tutulur bir kitap fikri daha yakın gelmekte idi.168 Bu itibarla 

şekil yönünden ve gönderiliş yönünden yahudiler ile aynı algıya sahip olan 

putperest Araplar esasında ilâhî kitabı kabul etmemektedirler. Ancak sahip 

oldukları bu algılarının yanında eğer olacak olsa dahi Yahudilerden edindikleri 

bilgilerle örtüşen özelliklere sahip olması gerektiği şeklinde ikinci bir algıları da 

söz konusudur. 

Medine toplumunun diğer kesimini oluşturan Yahudilerin kitap algılarına 

bakacak olursak putperestlerle paralellik arz etmektedir. Çünkü zaten onlara bu 

öğretilerde kaynaklık eden Yahudilerin ta kendisiydi. Bildikleri ve inandıkları dinin 

kutsal kitabı ile aynı yönteme sahip olmayan bir kitaba ön yargıyla bakmaları 

kuvvetle muhtemeldir. Çünkü insan, -algısı gereği- hep kendi bilgilerine 

güvenmekte ve onlara sıkı sıkıya, var gücüyle tutunmaktadır. 

2.2.4. Melek Algısı 

Putperest Araplar da var olan bir melek algısından bahsetmek mümkündür. 

Melek olarak adlandırılan bu varlık grubundan haberdar olmaları, atalarına gelen 

Peygamberlerden169 ve yozlaşıp bozdukları Hanif inancına ait bilgilerden 

edindikleri kaynaklarda yer almakla beraber, içe içe yaşadıkları ehli kitaptan da 

(Yahudi ve Hristiyanlar) yararlandıkları tahmin edilmektedir.170 

Ancak kabul ettikleri meleklerin mahiyeti konusunda tutarsız ve çarpık 

algıların olduğu görülmektedir.171 Diğer bir ifade ile melek mefhumunda herkesin 

kabul ettiği bir tek algıdan bahsetmek mümkün değildir. Bu minvalde -Bazı 

Arapların- melekleri Allah’ın kızları olarak niteledikleri bilinmektedir.172 Bu 

 
168 Hüseyinalp Kütükde, "Kur’an’da Algı Yönetimi (Mekke Dönemi)." 117. 
169 Müslüman olan atalarına gönderilen Peygamberler kast edilmektedir . 
170 Şuayip Karataş,  “Kur’ân Öncesi Cahiliye To plumunun Melek İnancı”, 

Mütefekkir  6, S. 11 (Haziran 2019):  110, 111. 
171 Karataş,  “Kur’ân Öncesi Cahiliye Toplumunun Melek İnancı ,” 103. 
172

 “Yine onlar -hâşâ- “Kızlar Allah’ındır” diyorlar. Akıllarınca 

beğendikleri de kendilerinin oluyor!”;  Nahl 16:57. 



46 

 

niteleme melekleri aşağı görme olarak anlaşılmaktadır. Çünkü cahiliye Arapları kız 

çocuklarını bir utanç vesilesi olarak gören ve diri diri toprağa gömen bir 

topluluktu.173  

Diğer bir açıdan ise bazı Arap şiirlerinde “Ölüm meleği” ifadeleri ile 

küçümseme içermeyen melek bilincinin olduğu görülmekle beraber174 bir kısım 

cahiliye Araplarına göre; meleklerin İlâh ile cinlerin evliliği sonucu meydana 

geldiğine inandıkları bilinmektedir. Ek olarak cinden maksadın melek olduğu yani 

meleklere de cin dedikleri bu yüzden (onlara göre) Allah’ın meleklerle evlendiği 

şeklindeki algılamaları da kaynaklarda yer almaktadır.175 

Öte yandan meleklere “Çölün koruyucuları”, “İdarecileri” şeklinde güven 

duydukları ve ilâhi vasıf yükledikleri anlaşılmaktadır. Taptıkları putları melek 

figüründe yaptıkları ve dişilik vasfı yükleyerek tapındıkları göz önünde 

bulundurulunca hem bir nevi ilâh olarak görmeleri hem de kendilerine dahi 

yakıştırmadıkları kız figüründe betimlemeleri algıları açısından büyük tezat ifade 

etmektedir.176 

Yahudi toplumunun melek algısına gelince meleklere cinsiyet atfetme 

açısından Medine’nin cahiliye Arapları ile ortak özelliğe sahip oldukları 

görülmektedir. Ancak Yahudiler, melekleri putperestlerin aksine erkek olarak tasvir 

etmekte idiler.177 Ayrıca Yahudilere göre melekler, ateşten yaratılmış varlıklar 

olarak kabul edilmekte ve kanatlı insan şeklinde tasvir edilmektedirler.178 

 
173 Fahreddin er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb , (Beyrut: Dâru İhya-u et-Türsü el-

arabiyyü, H. 1420), C. 20, s. 223, 224. 
174 Ayrıntılı  bilgi için bkz. Akt; Karataş, “Kur’ân Öncesi Cahiliye 

Toplumunun Melek İnancı,” 112. 
175 Karataş,  “Kur’ân Öncesi Cahiliye Toplumunun Melek İnancı ,” 112. 
176 Karataş,  “Kur’ân Öncesi Cahiliye Toplumunun  Melek İnancı,” 119,120. 
177 Karataş,  “Kur’ân Öncesi Cahiliye Toplumunun  Melek İnancı,” 111. 
178 Zafer Keleş, “Yahudilik' te Melek İnancı,” Yüksek Lisans Tezi.,  (Dokuz 

Eylül Üniversitesi, 2019)  41. 



47 

 

2.2.5. Ahiret Algısı 

Medineli putperestler ölüm sonrası hayatı/dirilmeyi kabul etmemekte ve 

ölümle beraber yok olmaya inanmaktadırlar.179 Dolayısı ile bu dünyada yapılan iyi 

ya da kötü davranışların sorgusu ya da cezalandırılmasının yapılacağı başka bir 

âlemi kabul etmemektedirler. Ancak, dünyevi ve maddeci düşünen bu insanlar; 

yapılan iyi işlerin karşılığında, dünyada rahat ve bolluk içinde yaşayacaklarına 

inanmakta idiler. Biraz daha açmak gerekirse onlara göre; bir kimse iyi işler yapar 

ve iyi bir insan olursa yegâne ve tek yaşantısı olan dünyada zengin, saygın, sevilen 

ve itibar gören birisi olarak hayat sürmektedir.180 

Bu düşünce açısından bakılacak olunursa; o halde Mekke’de ya da 

Medine’de ne kadar zengin adam varsa iyi, ahlaklı, dürüst ve iyi işler yapanlar 

olarak nitelendirilmektedir. Fakir ve yoksullar ise kötü insanlar oldukları için, 

yaptıkları iyi işler nispetinde karşılık almışlardır ve bu yüzden de yoksulluk 

çekmektedirler şeklinde bir sonuç ortaya çıkmaktadır. 

Yahudilik açısından ahiret inancında, İslâm dini ile genel hatlarıyla 

benzerlikler görülmektedir. Zaman içinde değişikliğe uğrayan ahiret inancı 

konusunda dünya hayatından sonra bir diğer hayatın olduğu, bu geçiş döneminde 

kıyametin olduğu ve iyilerle kötülerin ayrıştığı bir inanış mevcuttur.181 

Ancak cennete sadece kendilerinin gireceğine inanan Yahudiler,182 dirilişin 

ise sadece kutsal topraklarda yani İsrail’de ölenler için olacağını düşünmekte ve 

başka yerde ölenlerin cesetlerinin bir şekilde bu topraklara nakledildikten sonra 

diriltileceği kabul edilmektedir.183 

Hesaptan sonraki cezalandırılmada, yani cehennem konusunda ise 

kendilerini seçilmişler olarak görmeleri bu konuda da zuhur etmekte ve sadece 

 
179 İsrâ 17:49; Fahreddin Râzî, Tefsîr-i Kebîr, çev. Suat Yıldırım, Lütfullah 

Cebeci. Sadık kılıç. ve C. Sadık Doğru (Ankara: Akçağ Basın Yayın Pazarlama A.Ş, 

1988), C. 14 s. 503.  
180 Hüseyinalp Kütükde, "Kur’an’da Algı Yönetimi (Mekke Dönemi) ." 39,40.  
181 İsmail Taşpınar, “Yahudi kaynaklarına göre Yahudilikte ahiret inancı ,” 

Doktora Tezi.,  (Marmara Üniversitesi, 2002)  249, 250. 
182 Râzî, Tefsî-İ Kebîr ,  3/342. 
183 İrem Ceyhan, “Yahudi Cennet Tasavvuru Üzerine Bir Değerlendirme ”, 

Mesned İlâhiyat Araştırmaları Dergisi  S.10 (Güz 2019): 553.  



48 

 

sayılı bazı günlerde azap göreceklerine inanmaktadırlar.184 Bu konunun mahiyeti 

açısından, dünya hayatının toplam yedi bin sene olduğu ve her bin sene için bir gün 

azap görüp toplamda da yedi gün azap göreceklerine dair bir görüşleri vardır.185 Bu 

görüşün yanı sıra, Hz. Mûsâ’nın Tur dağına vahiy almak üzere çıkması esnasında 

geçen kırk gün sürede, kendi elleri ile yaptıkları altın buzağıya tapmaları sonucu, 

bu kırk gün için -bir güne bir gün oranında- yine kırk gün azap görecekleri görüşü 

mevcuttur.186 Cehennemim bir ucundan diğer ucundaki zakkum ağacının arasının 

kırk yıllık yol olduğu ve kendilerinin bir senelik yolu bir günde kat ederek toplamda 

kırk sene cehennemde kalacakları, bu konudaki bir diğer görüşleridir.187 

2.3. Muâmelât Alanında Medine Halkının Yerleşik Algıları 

Bu başlık altında Medine ehlinin –Putperest Araplar ve Yahudiler- sosyal 

açıdan yerleşik algıları, belirlenmiş konular özelinde gün yüzüne çıkarılmaktadır. 

2.3.1. Kadının Konumu ve Kadın Algıları 

Cahiliye Araplarının “kadın” konusundaki algılarının, dönemin kendisi 

kadar karanlık ve kasvetli olduğunu söylemek yanlış olmaz. Çünkü bu insanlar 

kadını adeta ikinci sınıf varlık olarak görmekteydiler.188 Diyanet İşleri 

Başkanlığının Kur’an Yolu Tefsiri, bu insanların kadın hakkındaki düşüncelerini 

ifade ederken “kaşık düşmanı” şeklindeki bir benzetmeye yer vermiştir.  Bu 

benzetme bahsi geçen dönemde kadın algısının çok karanlık olduğunu destekler 

niteliktedir.189 

Kaynaklardan anlaşıldığı üzere, kadına karşı yapılan bu zulüm ve aşağılama 

birçok yönden gerçekleşmekte idi. bunların ilk ve en ilerisi yaşam hakkının 

olmamasıdır. Arap bir adamın doğan çocuğu eğer kız olursa utanç içinde kalmakta 

ve yüzü simsiyah olmakta idi. Bunu bir ayıp görerek çevresine bunu nasıl 

 
184 Yahudilerin bu konudaki algıları Kur’an’da direkt olarak haber 

verilmektedir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Bakara 2:51; Bakara 2:54; Bakara 2:80.  
185 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe meal ve Tefsir , C. 1, s. 148.  
186 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe meal ve Tefsir , C. 1, s.  149. 
187 Elmalılı M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili ,  sad. İsmail Karaçam vd.  

(İstanbul: Zehraveyn, 2015), 1/398.  
188 İbrahim Sarıçam, Hz. Muhammed Ve Evrensel Mesajı  (Ankara: Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 2011), 40.  
189 Bkz. Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meal Ve Tefsir ,  3/410.  



49 

 

açıklayacağının stresini yaşamakta ve bilinmesini dahi istememektedir.190 Böyle bir 

durumda, bu bireylerin genelde iki yol izledikleri anlaşılmaktadır; ya kız çocuğunu 

-ileriki dönemlerde- hayatın her alanında geri planda bir aşağılık olarak yaşatmak 

ya da sessizce -bizzat kendi tarafından- öldürülerek bu utançtan kurtulmaktır.191 

Bu davranış kalıplarının, günümüz perspektifinden çok aşırı ve inanılmaz 

gelmesi, geçmişteki bu toplum için bir töre ve gelenek halini almış bir yaşam şekli 

olması gerçeğini değiştirmemektedir. Özellikle kendi kızlarını öldürmeleri konusu 

ele alındığında192 bu davranışın ya da bu seçimin altında yatan sebepler, bu 

davranışın nasıl oluştuğu, mantığı ya da sistemi ortaya konmalıdır. Çünkü ne kadar 

saçma olsa da bir topluluk bunu benimsedi ise –yanlışta olsa- kendi içinde bir 

mantığının olması zorunluluk arz etmektedir. 

Literatür incelendiğinde bu davranışın iki sebebi tespit edilmiştir. Bunlardan 

ilki -az sayıda olmakla beraber- rızık korkusudur.193 Bazı Arapların sırf rızık 

korkusundan bu yola meylettikleri Kur’an’da yer almaktadır.194Diğer sebep ise, 

Arapların kabileler arası üstünlük ve kan davası gibi savaşlarının çok olmasıdır.195 

Şöyle ki Erkek evlatları olunca çok sevinen Araplar için erkek evlat; savaşacak bir 

asker, kabilenin sayısını artıracak bir birey,196 gücün ve caydırıcılığın simgesi ve 

övünç kaynağı gibi pek çok manaya gelmektedir.197 Ancak bu savaşlar esnasında, 

yenilen kabilenin kadınlarının esir düşmesi ihtimalide söz konusudur. İşte burada -

kendilerini namuslarına düşkün olarak niteleyen198 söz konusu Araplar açısından, 

 
190 Seyfullah Aruk, "Kur’ân’da kadın kıssaları ," Yüksek Lisans Tezi. ,  

(Ankara Üniversitesi, 2011), 128. 
191 Adnan Demircan, “Câhiliyye Araplarında Kız Çocuklarını Gömerek 

Öldürme Âdeti”, İstem S. 3 (Aralık 2004): 16.  

192 Kendi kızlarını öldürmeleri toplumun genelinin uyguladığı bir tutum 

değildir.  Ancak azınlıkta olsa uygulanan ve töre olarak görülen bir davranış  

kalıbıdır. Bkz. Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meal Ve Tefsir , 3/480.  
193 İsrâ 17:31; Tekvîr 81:8,9. 
194 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meal Ve Tefsir , 3/480. 
195 Demircan, “Câhiliyye Araplarında Kız Çocu klarını Gömerek Öldürme 

Âdeti,” 17.  
196 Demircan, “Câhiliyye Araplarında Kız Ço cuklarını Gömerek Öldürme 

Âdeti,” 17, 18.  

 
197 Demircan, “Câhiliyye Araplarında Kız Çocu klarını Gömerek Öldürme 

Âdeti,” 18, 19.  

 
198 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meal Ve Tefsir , 3/410. 



50 

 

bir utanç ve bir zafiyet oluşmaktadır. Çünkü kadınların esir alınması, övündükleri 

bazı değerlerin alaşağı olması ve itibar kaybına uğramaları anlamına 

gelmektedir.199 Bu sebeple ne kadar az kadın o kadar az ihtimal olarak bir algıları 

olsa gerek. 

Kız çocukların öldürülmesi konusunda, olayın ilk başlangıcı olarak 

zikredilen, çok farklı yönde bir rivayet bulunmaktadır. Bu rivayete göre, Kays b. 

Âsım et-Temîmî’yi kıskanan bir düşmanı onun kızını kaçırarak evlenmiştir. Daha 

sonra gelişen olaylar neticesinde, kızdan babası ile kocası arasında bir tercih 

yapması istenmiştir. Tercihini kocasından yana kullanan kızına büyük öfke duyan 

bu şahsın, bir daha kızı olursa onu diri diri toprağa gömeceğine dair yemin etmesi 

ve uygulaması üzerine bu âdetin başladığı ve zaman içinde son halini almış bir âdete 

dönüştüğü ifade edilmektedir.200 

İlk başlangıcı hakkında kesin bilgiye sahip olunmasa da altında yatan 

nedenler ahlaki yozlaşma sonucu, dünyevi menfaat ve üstünlükler uğruna bu olayı 

gerçekleştirdikleri görülmektedir.  

Uygulanışı noktasında ise; altı yaşına kadar kız çocuğuna -hiç yüzüne 

bakmadan-201 müsaade edildiği ve altı yaşına basınca da babanın anneye hitaben 

“çocuğu hazırla dayısına götüreceğim.” dediği ve çöle götürerek önceden açtığı 

derin çukura atıp üzerine kum atması şeklindeki haberler yazında yer almaktadır.202 

Diğer bir seçenek olan kız çocuğunun yaşaması durumunda karşılaşacağı 

aşağılık muamelesinin derecesini, kadının mensup olduğu konumu belirlemektedir. 

Esasında kast sistemi gibi bir sistemin bulunmadığı bu Arap toplumunda, 

Yahudilerdeki gibi üstün ırk ya da seçilmişlik inancından söz etmek mümkün 

değildir. Ancak onlarda da kendilerine has bir üstünlüğün olduğu 

anlaşılmaktadır.203 Bazı Kabile reislerinin ya da kabilenin ileri gelenlerinin 

kızlarının kabile içindeki itibarlarının, birçok erkek üyeden üstte olması bunu 

 
199 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meal Ve Tefsir , 3/410. 
200 Seyfullah Aruk, "Kur’ân’da kadın kıssaları ." 128. 
201 Mecazi anlamda 
202 Seyfullah Aruk, "Kur’ân’da kadın kıssaları ." 127. 
203 Bu tutumları evlilik şartlarında mevcu ttur.  Ayrıntılı bilgi için bkz. 

Demı̇ rcan, “Cahiliye Ve Hz. Peygamber Dönemi Uygulamalarıyla Nikâh,”  27. 



51 

 

doğrular niteliktedir. Fakat Bu kızlar en şanslı olan küçük bir zümre olarak 

görülmelidir.204  Çünkü toplumun tamamına yakınını daha alt unsurlar 

oluşturmaktadır. Bir alt grupta hür kadınlar bulunmakta ve erkeklerden daha aşağı 

konumda yer almaktadırlar. Ama yine de gördükleri ikinci sınıf muamelesi 

cariyeler kadar değildir. Çünkü cariyeler aşağılık olan kadınlar sınıfının en alt 

kısmını oluşturmaktadır ki değerleri hayvanlarla aynı seviye de olan bu kadınlar, 

tıpkı develer gibi alınıp satılan ve bir eşya gibi kullanılan kişiler olarak karşımıza 

çıkmaktadır.205 

Kadınların ikinci sınıf varlık muamelesi görmelerinin birçok nedeni vardır. 

Araplar açısından erkek çocuklar; kabilenin sayısını arttırmanın, güç simgelemenin, 

savaşçı olarak rol almasının yanında soyun devamının teminatı niteliğinde idi. 

Çünkü onlara göre soy, erkek çocuktan devam etmektedir.206 Bu algının bir sonucu 

olması muhtemeldir ki ileriki dönemlerde -İslâm’ın tebliğ edildiği yıllarda- Hz. 

Peygamberin erkek çocuklarının vefat etmesi üzerine, kalan kız çocuklarını 

görmezden gelmiş ve ona “Ebter”/“Soyu kesik” diyerek üzmeye çalışmışlardır.207 

Yani onlara göre kız, soyu devam ettiremeyendir. Hatta isimleri anılırken dahi 

kullandıkları yöntemlerden birisi en büyük erkek çocukla anılmaktır. Bu tutum, 

soyu devam ettiren erkek çocuğun künyede anılmasının da nedeni olabilir. Ancak 

kız çocukları ya da kadın, bunların hiçbirisini onlara verememektedir. 

Bu düşünceye dayanarak olsa gerek ki kadın, mirastan pay alamamaktadır. 

Çünkü geniş aile olarak da yaşayan Araplarda, baba öldüğünde aile reisliği 

konumuna erkek çocuk geçmektedir.208 Dolayısı ile bu mantık sistemine göre 

yaşamlarını erkek çocuğun reisliğinde sürdürecek olan bu ailede, mirasın tek sahibi 

 
204 Çünkü az sayıda kabile var ve kabile reisi ya da ileri gelenler toplumun 

çok küçük bir bölümünü oluşturmaktadır .  
205 Sarıçam, Hz. Muhammed Ve Evrensel Mesajı ,  40, 41. 
206 Kevser 108:3. 
207 Bu olayın akabinde Kevser sûresinde âyetler nâzil  olarak asıl soyu kesik 

olanın bu yakıştırmayı yapanların kendileri old uğu haber verilmektedir. Bkz. Kevser 

108:3; Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meal Ve Tefsir ,  5/701. 
208 Birden fazla erkekte ise tıpkı künyeye ismini verdiği gibi en büyük erkek 

çocuk bu rolü üstlenmektedir . Bkz. Sarıçam, Hz. Muhammed Ve  Evrensel Mesajı,  

40, 41. 



52 

 

de erkek çocuktur. Kız çocuklar ve anne mirastan pay alamamaktadır.209 Çünkü 

kadının ancak erkek çocuk doğurduktan sonra aileye mensubiyeti kabul 

edilmektedir.210 Bu itibarla kadının bir nebzede olsa değer kazanması, yine kendi 

kişilik, karakter ve davranış gibi kesbi durumlarla değil, erkek çocuk doğurabilmesi 

ile mümkün hale gelmektedir. Bir başka ifade ile kadının değerinin yükselmesi yine 

bir erkek cinsiyetine bağlı gözükmektedir.211 Bunların yanı sıra, kadın; mirasçı 

olamamakla beraber, bizzat mirasın kendi olabilmekte idi. Çocuğu olmayan erkek 

kardeş öldüğü zaman karısı diğer erkek kardeşe miras olarak kalmakta idi.212 

Evlilik müessesine gelince, nikâhsız yaşamanın yanında birçok çeşitte 

evlilik türleri görülmektedir. Bildiğimiz tarzda nikâhın var olmasının yanı sıra, 

kadının kişilik hakları hiçe sayılarak uygulanan nikâh çeşitlerinin de oldukça 

yaygın olduğu görülmektedir. Süreli nikâh,213 iki kız kardeşle aynı anda nikâh,214 eş 

değiştirmeli nikâh, asil erkek çocuğa sahip olmak için eşin başkasına sunumuyla 

nikâh,215 babası ölen oğulun üvey annesi ile nikâhı,216 başlık parasından kurtulmak 

için karşılıklı kız vermeli nikâh217 gibi birçok nikâh çeşidi Arap toplumunda 

uygulanan nikâh çeşitleri arasında sıralanabilir.218 Şu da var ki; bahsi geçen bu nikâh 

 
209 Erkek çocuğun olmaması durumunda ise erkek kardeş ya da sülaledeki 

diğer erkekler almaktadır .  Bkz. Sarıçam, Hz. Muhammed Ve Evrensel Mesajı , 40, 41. 
210 Bu algı son bölümde işlenmektedir. Sarıçam, Hz. Muhammed Ve Evrensel 

Mesajı, 40. 
211 Kur’an onların bu algısını -bir sonraki bölümde işleyeceğimiz üzere - 

kullanmakta ve kadını anne figürü olarak ön plana çıkartmaktadır.  
212 Demı̇ rcan, “Cahiliye Ve Hz. Peygamber Dönemi Uygulamalarıyla Nikâh ,” 

29, 30. 
213 İbrahim Kafi Dönmez,  “Müt‘a”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi" C. 32, TDV Yayınları, İstanbul 2006, 174, 175.  
214 Demı̇ rcan, “Cahiliye Ve Hz. Peygamber Dönemi Uygulamalarıyla Nikâh ,” 

37. 
215 İstibdâ‘ nikâhı olarak adlandırılmaktadır. Bkz. Demı̇ rcan, "Cahiliye Ve 

Hz. Peygamber Dönemi Uygulamalarıyla Nikâh," 39.  
216 Makt ya da Dayzen nikâhı bkz. Demı̇ rcan, "Cahiliye Ve Hz. Peygamber 

Dönemi Uygulamalarıyla Nikâh," 35.  
217

 Hasan Güleç, “Şigār”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 39, 

TDV Yayınları, İstanbul 2010, 142, 143. 
218 Sarıçam , Hz. Muhammed Ve Evrensel Mesajı , 40.  



53 

 

çeşitlerinin hepsi, toplumun her kesiminde muteber olmayıp, genelde cariyelerle 

kıyılan nikâhlarda uygulandığı bilinmektedir.219  

Bildiğimiz anlamdaki normal nikâhta, boşanan kadın için her hangi bir 

iddet/bekleme dönemi olmazdı. Kocası ölen kadın ise en kötü kıyafetlerini giyerek 

koku sürünmeden bir yıl yas tutardı.220 Genelde Hür kadınlar hür erkeklerle evlenir, 

cariyelerle de köleler evlenirdi. Yani evlilik eşleştirmesi asalete göre yapılmakta 

idi. Ayrıca kadının rızası aranmaksızın zorla kaçırmaların da mevcut olduğu 

bilinmektedir.221 

Süreli nikâh, genelde uzun yolculuklar ve savaşlar dolayısı ile meydana 

gelen bir uygulama olup; anne baba rızası, düğün, şahitler ve ilan gibi unsurların 

olmadığı, kadın ve erkeğin anlaşarak bir süreliğine evlenmelerini ifade eden nikâh 

çeşididir. Bu uygulamada kadının özlük hakları ve güvenceleri yok sayılmakta ve 

doğan çocuk annesine nispet edilmektedir.222 

İki kız kardeşle aynı anda evlenme ve eş değiştirme gibi adetlerin yanı sıra, 

kadının yabancı bir erkeğe sunulması da söz konusudur. Kadının ay hâli sona 

erdiğinde kocası kadını daha soylu olan farklı bir erkeğin yanına yollamakta ve 

ondan çocuk yapmasını istemekte idi. kadın hamile kalıncaya kadar asil adamın 

yanında kalmakta ve hamile kaldıktan sonra tekrar kocasının yanına dönmektedir. 

Doğan çocuk ise kocasına nispet edilmekte idi.223 

Diğer nikâh çeşidinde ise Kocası ölen kadınla, üvey oğlunun evliliği söz 

konusudur. Adam öldükten sonra eğer isterse üvey erkek çocuk, kıyafetlerini 

 
219 Demı̇ rcan, “Cahiliye Ve Hz. Peygamber Dönemi Uygulamalarıyla Nikâh ,” 

23. 
220 Demı̇ rcan, “Cahiliye Ve Hz. Peygamber Dönemi Uygulamalarıyla Nikâh ,” 

26. 
221 Demı̇ rcan, “Cahiliye Ve Hz. Peygamber Dönemi Uygulamalarıyla Nikâh,” 

27, 28. 
222 Demı̇ rcan, “Cahiliye Ve Hz. Peygamber Dönemi Uygulamalarıyla Nikâh ,” 

37. 
223 Demı̇ rcan, “Cahiliye Ve Hz. Peygamber Dönemi Uygulamalarıyla Nikâh ,” 

39. 



54 

 

kadının/üvey annesinin üzerine atarak ona sahip olabilmektedir. Şayet istemezse, 

erkek tarafından herhangi bir akrabanın da ona sahip olma hakkı mevcuttur.224 

Bu gibi birçok sebep ve uygulamadan da anlaşılacağı üzere, cahiliye dönemi 

Araplarında erkek egemen bir toplum bulunmaktadır. Ancak onların bu egomanya 

ile yetinmeyerek daha ileri gitmekte ve karşı cinsi aşağılık ve düşük varlık 

kategorisine soktukları görülmektedir.225 Sahip olduğu cinsiyet yüzünden, kadını 

doğuştan özürlü ya da bir çeşit doğuştan hastalıklı ve ya düşük, alt sınıf ve günahkâr 

gibi kıymetsiz bir varlık olarak niteledikleri bir algı dünyasına sahip oldukları 

görülmektedir. 

Medine’de yaşayan Yahudi topluluğunun kadın algısının anlaşılması 

noktasında, dört bin yıllık Yahudi tarihi göz önüne alındığında köklü değişimlerin 

olduğu görülmektedir. Bu değişimlerin kadın algısı açısından bazen olumlu, bazen 

olumsuz yönde seyri söz konusudur.226 

Eski ahit dönemlerindeki anlayış açısından kadının; eş, anne gibi rollerinin 

yanında Peygamber ve kurtarıcı gibi üstün rolleri de söz konusudur. Tekvin 

kitabında İbrahim, İshak gibi soy ağacının yanı sıra, Sara ve Rebeka gibi kadın 

ataları da zikredilmiştir. Bunların da İsrail oğullarının kurtuluşu açısından erkek 

atalar kadar eşit role sahip oldukları zikredilmektedir.227  

Ancak daha sonraki dönemlerde oluşan dini-hukuk açısından kadının 

erkeklerden hatta çocuklardan dahi sonra ifade edilmiş olması itibari ile kadının 

ikinci sınıf görüldüğü şeklindeki yorumlamalar mevcuttur. Bu yorumlamalara göre 

teoride olan kadın algısı ile pratik alanda kadının konumunun zıt yönlerde olduğu 

ifade edilmektedir. Başka bir ifade ile özellikle eski ahit döneminde kadın faal 

konumda iken sonraki dönemlerde yazılan dini metinlerde ikincil planda kaldığı 

 
224 Demı̇ rcan, “Cahiliye Ve Hz. Peygamber Dönemi Uygulamalarıyla Nikâh ,” 

35. 
225 Tûr 52:39. 
226 Salime Leyla Gürkan, “Yahudi Geleneginde Kadın Algısı  (The Perception 

of Woman in Jewish Tradition)”,  Türkiye Dinler Tarihi Derneği Yayınları  8, (Ocak 

2012): 1. 
227 Gürkan, “Yahudi Geleneginde Kadın Algısı (The Perception of Woman in 

Jewish Tradition) ,” 3.  



55 

 

görülmektedir. Pratik alan açısından ise eski ahitteki kadına biçilen değerin 

hükmünü kaybettiği ve kadının pasif ve daha altta kaldığı zikredilmektedir.228 

Yahudilerin kadın konusunda, tarih sahnesi boyunca etkileşim halinde 

oldukları topluluklara paralel yönde uygulamalar benimsedikleri tespit 

edilmektedir. Bu açıdan pers ve mısır kültürleri ile etkileşim halinde iken, kadının 

konumunun yükseldiği, ancak Grek ve Roma dönemlerinde ise ikinci sınıf 

muamelesi görmeleri bu görüşü desteklemektedir.229  

Yahudi erkeklerin her sabah kadın olarak yaratılmadıkları için yaptıkları 

şükür duaları, ya da sonraki dönem literatürlerinde kadının cinsel anlamda 

doyumsuz ve akıl anlamında kıt olduğuna dair öğretiler bir tarafta dururken, yine 

başka dini kaynaklarda kadının aile içindeki konumu açısından; erkeği tamamlayan, 

çocuğu büyüten ve terbiye eden bir anne figürü çizildiği görülmektedir. Yahudi 

yazınında bu tarz çelişkili verilerin bulunması, etkileştiği topluluğa göre kadın 

figürü oluşturan bu topluluğun davranış biçimleri ile paralellik arz etmektedir.230 

Genel itibari ile bakıldığında Yahudi erkekler her zaman için daha ön planda 

görünmektedir. Bir Yahudi erkek için dini zorunluluk olarak evlenmesi, soyunu 

erkek çocukla devam ettirmesi ve aile olması esastır. Geniş aile yapısı söz konusu 

olan Yahudiler, erkek çocuğa önem vermekle beraber erkek çocukları olmadığında 

yeni eşler alarak erkek çocuğuna sahip olmaktadır. Soyun devamı ve erkek çocuğa 

sahiplik, önem sırası olarak en üstlerde yer işgal etmektedir. Şayet erkek çocuğu 

olmadan bir Yahudi ölürse ölenin erkek kardeşi kadınla evlenmektedir. Buna sebep 

teşkil etmesi açısından, ölenin soyu kardeşinin vasıtası ile de olsa devam etmesi 

şeklinde açıklanmaktadır.231 

Evlilik açısından ve erkek çocuğa biçilen değer ortaya çıkarırken diğer bir 

cinsiyet olan kadını arka planda tutarak ikinci sınıf konumuna sokmak 

 
228 Gürkan, “Yahudi Geleneginde Kadın Algıs ı (The Perception of Woman in 

Jewish Tradition) ,” 9, 10. 
229 Gürkan, “Yahudi Geleneginde Kadın Algısı (The Perception of Woman in 

Jewish Tradition) ,” 11. 
230 Gürkan, “Yahudi Geleneginde Kadın Algısı (The Perception of Woman in 

Jewish Tradition) ,” 13, 14. 
231 Eşmeli İsmet ve Muhammet İsmail Hiçyılmaz, “Yahudiliğin Erkek Egemen 

Anlayışı.” Hitit İlâhiyat Dergisi 7, S.1 (Haziran 2020): 80, 81.   



56 

 

putperestlerde olduğu gibi Yahudilerde de kendine özgü biçimde seyrettiği 

anlaşılmaktadır. 

Bu düşünce evlilik süreci içinde görüldüğü kadar, boşanma açısından da 

hissedilmektedir. Boşama yetkisi erkekte olmakla beraber genel de boşanma 

alışkanlıkları putperestlerdeki gibi yaygınlık kazanmamıştır. Bu davranış biçimi 

soyun devamı için ailenin önemiyle ilişkili olsa gerek. Ayrıca boşama eylemi bazı 

şartlara bağlanmaktadır. Bunlardan ilki kadının soyun devamını tesis eden erkek 

çocuğu doğramamasıdır ki bu sebep, genelde birden fazla evlilik ve cariyelerle 

çözüme kavuşturulmaktadır. Ama yine de erkeğin böyle bir hakkı vardır. Diğer 

şartlar arasında kadının erkeğin ihtiyacını -cinsel anlamda- giderememesi, 

aldattığından şüphe duyulması, erkeğin malından –izinsiz- tasarrufta bulunması, 

kadının sesinin komşular tarafından duyulması232 ya da artık –kadının- kocasının 

hoşuna gitmemesi halinde -kocası tarafından, kadın için-boşanma belgesi 

hazırlanmaktadır. Bu belge olmadan başka hiç kimseyle evlenemeyen kadının aynı 

durumlara maruz kalmasında herhangi bir boşama hakkı yoktur. Çünkü kadın 

erkeğin malı olarak görülmektedir. Ayrıca kocası tarafından boşanan kadının 

namusu lekelendi olarak görülmektedir.233 

Boşanma konusunda ve kadının ikinci sınıf olması konusunda putperest 

Araplarla bir takım ortak özelliklere sahip olan Yahudi toplumu –tamamen 

örtüşmese de- miras konusunda da kesişim alanına sahiptir. 

Şayet Yahudi bir baba ölürse mirasının hepsini erkek çocuğu almaktadır. 

Anne ya da kız çocuğu bu durumda miras hakkına sahip değildir. Bu durumda da 

arka planda kalan Yahudi kadınları/kızları putperestlere göre biraz daha iyi 

konumdalardır. Çünkü Yahudilerde erkek çocuğun olmaması durumunda miras kız 

çocuğa intikal etmektedir.234 

Aynı coğrafyada yaşayan insanların; kültür, sosyal hayat, hukuk, örf ve âdet 

gibi birçok açıdan birbirlerinden etkilenmeleri olağandır. Medine şehrinde beraber 

 
232 Yahudi yasaları gereği kadın sesini başka erkeklerden gizlemeli evde 

konuşurken bile yan komşuya duyurmadan konuşmalıdır. Aksi halde boşan ma 

sebebidir.  Bkz. Eşmeli ve Hiçyılmaz, “Yahudiliğin Erkek Egemen Anlayışı ,” 80-85. 
233   Eşmeli ve Hiçyılmaz, “Yahudiliğin Erkek Egemen Anlayışı,”  81-82. 
234 Eşmeli ve Hiçyılmaz, “Yahudiliğin Erkek Egemen Anlayışı,”  84. 



57 

 

yaşayan Arap ve Yahudi etnik unsurların; özellikle kadın algısı ve bu algılarının 

pratik hayattaki karşılıklarının birbirlerine benzemeleri konusunda, kimin kimden 

etkilendiği tespit edilemese de bir etkileşimin olduğu sonucu ortaya çıkmaktadır. 

Bir başka ifade ile bahsi geçen etnik unsurların her ikisinin de kadın cinsiyetini 

aşağılık ve ikinci sınıf olarak gördükleri açıktır. 

Buna sebep olarak erkek cinsiyetinin yükseltilmesi gösterilebilir. Çünkü her 

iki toplumda da meselenin merkezinde erkek üstünlüğü yer almaktadır. O halde iki 

toplulukta da algısal anlamda düşünüldüğünde yaratılıştan sahip olunan üstünlük 

algısına dayalı bir kast sisteminden bahsedilebilir. 

Yahudi toplumu açısından bu düşünce incelendiğinde zaten kendilerini 

seçilmiş olarak görmekte ve diğer toplumlara kıyasen soyları itibari ile üstün 

olduklarını düşünmekteler.235 Kendi soyları içinde ise erkeklerin kadınlardan üstün 

olduğu düşüncesi ilk insanın yaratılmasına kadar gitmektedir.236 Kutsal kitapları 

açısından da hukuk, ibadet vb. açılardan muhatabın erkek olduğu görülmektedir.237 

Bu bilgi ve algılara sırtını yaslayarak pratik alanı daha da ileri götürdükleri ve 

sonucunda “kadın erkek karşısında kıymet olarak daha aşağıdır.”, “kadın ikinci 

sınıf bir varlıktır.” Şeklinde algılamaya sahip oldukları ve çıkış noktasının da 

cinsiyete dayalı bir pozitif ayrımcılık olduğu anlaşılmaktadır. 

Arap toplumu açısından kast sistemi algısı ele alındığında, Yahudiler gibi 

kökeni ilk yaratılmaya dayanması gibi ya da dini bir öğreti olması şeklinde bir 

dayanak söz konusu değildir. Dünyada mal ve çocuk sahibiysen tanrılar tarafından 

sevilen iyi birisin felsefesinden, erkek çocuğun gücü ve üstünlüğü temsil 

etmesinden hareketle ve kadının bu düşünce sisteminde yeri olmaması dolayısı ile 

değersizleştirme algısına gittikleri görülmektedir.238 

 
235 Salime Leyla Gürkan “Yahudilik”, Türkiye Diyanet Vakfı  İslâm 

Ansiklopedisi  C. 43, TDV Yayınları, İstanbul 2013, 188 -191. 
236 Asife Ünal, “Yahudi Geleneğinde Kadının Yaratılışı ve Lilit Efsanesi”,  

Çukurova Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi (ÇÜİFD)  17 S. 2 (Aralık 2017):  

111, 112;. Eşmeli ve Hiçyılmaz, “Yahudiliğin Erkek Egemen Anlayışı,” 79, 80. 
237   Eşmeli ve Hiçyılmaz, “Yahudiliğin Erkek Egemen Anlayışı,”  80, 81. 
238 Hüseyinalp Kütükde, "Kur’an’da Algı Yönetimi (Mekke Dönemi) ." 39, 40. 



58 

 

Esasında bahsi geçen yanlış kadın algısının temelinde yanlış “erkek algısı” 

ya da yanlış “cinsiyet algısı” olması da akla gelmektedir. Bu açıdan ilk sorun erkek 

cinsiyetinin haddinden fazla yüceltilmesi diğeri ise iki cinsiyetin birbiri ile yanlış 

mukayese edilmesi olabilir. Yani iki cinsiyetin birbiri ile yarıştırılması olarak da 

ifade edilebilir. Yaşam koşullarındaki ihtiyaç dâhilinde en çok erkek işe yarıyorsa, 

o halde erkek kadından daha üstün algısı da olabilir. İki topluluk açısından da örnek 

verilirse; Araplar kabile savaşları yapmaları nedeni ile savaşabilme ve güç 

özelliğine sahip olan erkek cinsiyete ihtiyaç duymaktadır.239 Bu ihtiyaç hâli 

varlığını sürdürebilme ya da ölme oranındadır. Kendilerini üstün ve seçilmiş olarak 

gören Yahudi toplumu açısından ise soyu devam ettirmek; yaşam felsefesi ve dini 

zorunluluktur. Soyun erkekten geldiği ise dini bir dogmadır. O halde üstünlüğe 

sahip olarak yaşamak için ve soyun devamı en elzem ihtiyaç erkek cinsiyetidir.240 

Kadın cinsiyeti ise bu ihtiyaçlara cevap verememektedir. O zaman “Cevap 

verebilen cinsiyet, cevap veremeyen cinsiyetten üstündür” şeklinde algılamanın 

olabileceği ortaya çıkan sonuçlardan birisidir. 

 

2.3.2. Alkol Tüketimi Üzerine Sahip Oldukları Algılar 

Toplumların giyim-kuşam, yeme-içme gibi alışkanlıkları hiç şüphesiz 

onların yaşam tarzları hakkında veriler sunmaktadır. Çünkü bu alışkanlıklar, süreç 

içerisinde elde ettikleri gelenekleri olarak hayatlarında yer bulmaktadır. Bu itibarla 

toplumdaki bu tarz edinimler, toplumsal algıların bir parçası olarak karşımıza 

çıkmaktadır. 

İnsanların gelenek olarak addettiği bu alışkanlıklar ya da yaşam koşulları; 

onların düşünce yapılarına, psikolojik durumlarına, hatta karakterlerine kadar 

etkileyebilmektedir.241 Örneğin ekvatoral bir coğrafyada yaşamını sürdüren birinin 

iklim ve coğrafya kaynaklı olarak ince kıyafetler ve terlik giyme alışkanlıkları 

yüksektir. Ancak kutuplarda yaşamını sürdüren bir insan için böyle bir giyim 

 
239 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, çev. Mehmet Yazgan  

(İstanbul: Beyan Yayınları, 2015), 162,  163. 
240 Eşmeli ve Hiçyılmaz, “Yahudiliğin Erkek Egemen Anlayışı,”  81. 
241 Mustafa Karnibüyük, “Montesquieu’nün İklim Teorisi”, Sinop 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi  2 S. 2 (Aralık 2018):  243. 



59 

 

tarzından bahsetmek mümkün değildir. Aksine kalın kıyafetlerin yanında ren geyiği 

derilerinden yapılan kıyafet ve ayakkabılar tercih edilmekte ve kat kat 

giyinmektedirler. Böyle belirgin coğrafyalarda yaşamak kimi zaman insanların ten 

rengine kadar etkilemekle beraber psikolojik anlamda da aynı tesiri görmek 

mümkündür.242 Güneşin ve açık havanın berraklığına kapılan insan daha sıcakkanlı 

ve ılıman olarak davranış sergilerken; soğuk, kapalı havalı ve zorlu coğrafyalarda 

yaşayan insanlar, daha sert mizaçlı ve daha soğuk bakışlı olabilmektedir. Bu konuda 

literatürde oldukça fazla çalışma mevcuttur.243 

O halde yeme içme alışkanlıkları dâhilinde bulunan alkol tüketiminin de 

toplumun algı ve psikolojik durumu hakkında bize bilgiler sunması tabii 

gözükmektedir. 

İçki, “İçilebilen” anlamına gelmekle beraber terimleşmiş olması hasebi ile 

Türk dil kurumuna göre, içinde alkol bulunan içecek olarak tanımlanmaktadır.244 

Arap dilinde buna karşılık gelen “meşrubat” kelimesi, genel anlamda içeceklere 

verilen ismi karşılayan kavram olarak karşımıza çıkmaktadır.245 Bununla beraber 

Arapçada sarhoş edici içeriğe sahip olan içeceklerin kavramlaşmış hallerinden birisi 

–ki Kur’an’ın da kullanımı söz konusudur.-246 “Hamr” kelimesidir.247 Bu kelime 

olumsuz anlam taşımakla beraber alkollü içeceklere verilen genel ismi ifade 

etmektedir. Ancak Pratik hayatta, içki çeşidi olan şarap için özel kullanımı da söz 

konusudur.248 

 
242 Ekinci Mine, Ayşe Okanlı , ve Derya Gözüağca,  “Mevsimsel Depresyonlar 

Ve Başetme Yolları”, Anadolu Hemşirelik ve Sağlık Bilimleri Dergisi 8 S. 1 (Şubat 

2010): 109-112. 
243 Montesquieu’nun iklim teorisi, İbn Haldun’un coğrafi determinizmi 

savunulan düşünceyi destekleyen akımlar olarak gösterilebilir. Ayrıntılı  b ilgiler için 

adı geçen çalışmalara bkz. Şah ı̇ n Cemalettin ve  Rauf Belge, “İbn Haldun’da Coğrafi 

Determinizm.” Akademik Bakış Dergisi  S. 57 (Eylül-Ekim 2016): 440; Karnibüyük, 

“Montesquieu’nün İklim Teorisi ,” 243; Gökhan Fırat , “Yaşar Kemal’in 

Romanlarında Coğrafyanın Etkisi  (Bir Ada Hikâyesi 1-3, İnce Memed 1-4, Akçasazın 

Ağaları 1-2),” Yüksek Lisans Tezi., (Trakya Üniversitesi, 2010),  10. 
244 Türk Dil Kurumu Sözlükleri, “İçki ne demek? TDK Sözlük Anlamı”. 
245 Kadir Güneş, "meşrubat", Arapça-Türkçe Sözlük, İstanbul 2010, 624. 
246 El-Bakara 2:219. 
247 Râzî, Tefsî-İ Kebîr,  5/112. 
248 Güneş, "Hamr",  “Arapça-Türkçe Sözlük”, 363.  



60 

 

Filolojik olarak değinilen içki, şarap ya da alkol olarak ifade edilen 

“Meşrubat” esasında meyve ya da tahıllardan mayalanma yolu ile meydana 

getirilen bir içecektir ki kaynaklarda geçtiği üzere kökeninin, insanlık tarihinde 

oldukça eskilere gitmekte olduğu ifade edilmektedir.249 Öyle ki, Hz. Âdem’in 

dünya hayatından önceki cennet hayatına kadar dayandırılan rivayetler söz 

konusudur.250 

Medineli Arap ve Yahudilerin yaşadığı Arabistan coğrafyasına/Arap 

kıtasına bakıldığı zaman -özellikle şarap ve türevleri özelinde- alkol üretim, tüketim 

ve ticaret merkezlerinden birisi olduğu görülmektedir.251 Özellikle Arabistan’ın 

güney kısmı, bu konuda oldukça fazla zikredilmektedir. Suriye gölgesi Arapların 

gözünde, âdeta şarabın başkenti olarak kabul edilmektedir. Bunun yanında Yemen 

ve Tâif gibi bölgeler de şarapla ünlenmiş merkezlerden birisidir.252 

Genelde şarabın hammaddesi olarak kullandıkları üzümün yetiştiriciliği, bu 

coğrafyada oldukça fazla yapılmaktadır. Ancak Medine’de tüketilen şaraplar 

genelde hurmadan yapılmaktadır. Kuru üzüm ya da kuru hurmaların üzerine sıcak 

su dökerek elde edilen şerbetle şarap ürettikleri bilinmektedir.253 Bu itibarla, hem 

ham madde üretimi (üzüm, bağcılık, hurma bahçeleri vs.) açısından, hem üretim ve 

satış açısından bu bölgelerin ön plana çıktığı anlaşılmaktadır. 

Alkolün Arap yarım adası açısındaki coğrafya özelinden sonra, dil açısından 

bakılacak olunursa, çok zengin bir külliyatla karşı karşıya kalındığı görülmektedir. 

Nitekim bazı kaynaklara göre Arapçada şaraba tahsis edilen isimlerin bin civarında 

olduğu zikredilmektedir.254 Bu sayının yanında iki yüz elli olduğu da ifade 

 
249 Ramazan Tunalı, “Yahudilik-Hıristiyanlık ve İslâm’da içki ,” Yüksek 

Lisans Tezi., (Uludağ Üniversitesi  2023), 4.  
250 Nebi Bozkurt, “İçki”, Türkiye Diyanet Vakfı  İslâm Ansiklopedisi ,  C. 21, 

TDV Yayınları, İstanbul 2000, 455, 456.  (Erişim 23 Mart 2023).  
251 Abdussamed Yeşı̇ ldağ, “Arap Şiirinde Şarap”, Kırıkkale Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi  7 S. 1 (Şubat 2017):  281; Mohammed Maraqten,  “İslâm 

Öncesi Arabistan’da Şarap İçme Alışkanlığı ve Şarap Yasağı”,  Çev. Hakan Temir,  

Siyer Araştırmaları Dergisi  S. 9, (Ocak 2021):  172. 
252 Ramazan Tunalı, “Yahudilik-Hıristiyanlık ve İslâm’da içki.” 7; Maraqten 

“İslâm Öncesi Arabistan’da Şarap İçme Alışkanlığı ve Şarap Yasağı ,” 165. 
253 Karaman vd., Kuran yolu ,  1/345, 346. 
254 Maraqten, “İslâm Öncesi Arab istan’da Şarap İçme Alışkanlığı ve Şarap 

Yasağı,” 162. 



61 

 

edilmekle beraber,255 şarabın içinde muhafaza edildiği testi ya da fıçıların 

isimlerinin dahi oldukça fazla olduğu görülmektedir. Bunların yanında içilen 

bardaklar da aynı şekildedir.256 

Arap dilindeki kelimelerden yola çıkıldığında dilsel zenginliğin sadece 

şarap isimleri ya da bardakları ile sınırlı kalmadığı görülmektedir. “Ma‘aşir” 

kelimesi “Ma‘şara” nın çoğulu olarak kullanılan bir kelime olup şarap yapımında 

kullanılan presleme makinelerini ifade etmektedir.257 Özellikle Arabistan’ın güney 

kısımlarında Yemen ve Tâif gibi bölgelerde kullanılan bu makinelerin kalıntıları da 

bulunmuştur. Medine’de –ki o zamanlar ismi Yesrîb’di- “Hantem” olarak 

isimlendirdikleri şaraplar için özel kavanozlar kullanıldığı bilinmektedir. Bu 

kavanozlar yeşil kavanozlar olarak da tanımlanmaktadır. Yine Medine’de 

kullanıldığı zikredilen “Mefadih” ismindeki şarap kapları, meşhur hâle gelen ve 

fadih şarabı olarak isimlendirilen şarap çeşidinin mayalanmak üzere bekletildiği 

kaplardır.258 Bunların yanında şarapları yolculuklarda rahat taşıyabilmeleri için 

genelde deriden yapılmış “adkan, el-atik, zikk, saka‘” olarak isimlendirilen şarap 

tulumları mevcuttur.259  Şarap filtresi olarak kullanılan “misfah”, “al-mishala” 

olarak isimlendirilen aletler “necîr” ismi verilen şarap yapımında kullanılan 

kaplardandır.260 Bu kelimelerin bir kısmı Arapça iken, bir kısmı yapılan ticaretler 

sonucu başka dillerden Arapçaya geçmiş ve Arapçalaşmış ifadelerdir. Ayrıca bu 

sözcükler, sadece şarap yapımında kullanılan alet ve kaplara verilen isimlerin bir 

kısmıdır. Zikredilmeyen birçok alet ve kavanoz isimleri mevcuttur.261  

 
255 Maraqten, “İslâm Öncesi Arabistan’da Şarap İçme Alışkanlığı ve Şarap 

Yasağı,” 162. 
256 Maraqten, “İslâm Öncesi Arabistan’da Şarap İçme Alışkanlığı ve Şarap 

Yasağı,” 162. 
257 Güneş, “ma’şir”,  Arapça-Türkçe Sözlük , 1118.  
258 Maraqten, “İslâm Öncesi Arabistan’da Şarap İçme Alışkanlığı ve Şarap 

Yasağı,” 164. 
259 Maraqten, “İslâm Öncesi Arabistan’da Şarap İçme Alışkanlığı ve Şarap 

Yasağı,” 164. 
260 Maraqten, “İslâm Öncesi Arabistan’da Şarap İçme Alışkanlığı ve Şarap 

Yasağı,” 163,164.  
261 Ayrıntılı bilgi için bkz. Maraqten, “İslâm Öncesi Arabistan’da Şarap İçme 

Alışkanlığı ve Şarap Yasağı ,” 164. 



62 

 

Alet isimlerinden sonra Arap dilinde bulunan262 ve şarabı ifade etmek için 

kullanılan birçok farklı isim daha vardır. “Mizr” kelimesi bunlardan bir tanesidir. 

Çok popüler bir şarap çeşidi olduğu, hatta Arap yazarların “şarabın kendisi” diye 

zikrettiği bir içki türüdür. Koyu ya da siyaha yakın bir renge sahip olan şarap 

çeşidinin ise “girbib” olarak isimlendirildiği görülmektedir. Bunların yanında 

halb”. “bit‘”263, “gubayra”264, “sa’af”265 gibi isimlendirilen birçok şarap çeşidi de 

bulunmaktadır.266 Ayrıca genelde sabah içtikleri şarabı es-Sabüh,267 öğlen içtikleri 

şarabı el-Gabuk,268 gecenin yarısında içtiklerine fehma, şafak zamanında içtiklerini 

degasiriyya olarak adlandırmaktadırlar.269 

Görüldüğü üzere -Arap dilinde- şarap hakkında, içtikleri zaman dilimine 

göre farklı kullanım ve isimler mevcuttur. Ancak ayrım bu kadar basit olmayıp; 

şarabın renklerine ve çeşitlerine göre, bardaklarına ya da saklama kaplarına göre 

çok sayıda farklı isimler mevcuttur. Bunların yanında, şarap üretiminde kullanılan 

yapım malzemelerine de birçok farklı isimler verdikleri anlaşılmaktadır.270 O halde 

Arapçada şaraba dair çok geniş bir kelime hazinesinin var olduğu sonucuna 

varılmaktadır. 

Aynı konuya edebiyat açısından bakılacak olunursa, edebiyata çok önem 

veren şairliğin ve şiirlerin büyük önem arz ettiği cahiliye Arap toplumunda şarap 

ve içki temalarının oldukça geniş bir yere sahip olduğu görülmektedir.271 

 
262 Bu kelimelerin bir kısmı Arapça iken, bir kısmı yine çeşitli  vesilelerle 

diğer dillerden gelen Arapçalarmış kelimelerdir.  
263 Akt. Maraqten, “İslâm Öncesi Arabistan’da Şarap İçme Alışkanlığı ve 

Şarap Yasağı,” 167. 
264 Maraqten, “İslâm Öncesi Arabistan’da Şarap İçme Alışkanlığı ve Şarap 

Yasağı,” 168. 
265 Maraqten, “İslâm Öncesi Arabistan’da Şarap İçme Alışkanlığı ve Şarap 

Yasağı,” 168. 
266 Daha fazla örnek için bkz. Maraqten, “İslâm Öncesi Arabistan’da Şarap 

İçme Alışkanlığı ve Şarap Yasağı ,” 166,167.  
267 Maraqten, “İslâm Öncesi Arabistan’da Şarap İçme Alışkanlığı ve Şarap 

Yasağı,” 171. 
268 Maraqten, “İslâm Öncesi Arabistan’da Şarap İçme Alışkanlığı ve Şarap 

Yasağı,” 171. 
269 Maraqten, “İslâm Öncesi Arabis tan’da Şarap İçme Alışkanlığı ve Şarap 

Yasağı,” 171. 
270 Yeşı̇ ldağ, “Arap Şiirinde Şarap ,” 282. 
271 Bozkurt “İçki”, DİA; XXI, 455, 456.  



63 

 

Meyhaneler, meyhane ortamları, “Sâki”272 ismi verilen garson kızlar, şarap 

küpleri, enstrüman çalan kadınlar vb. gibi ayrıntılar şairler tarafından şiirlerinde 

tafsilatlı olarak tasvir edilmektedir.273 Ebu Mihcen isimli bir Arap şairinin şiirinde 

yer alan şu dizeler şarap temalı Arap edebiyatının yüzlerce belki de binlerce 

örneğinden birisidir: 

“Öldüğümde beni bir asmanın yanına gömün, 

Kökleri ölümümden sonra kemiklerimin susuzluğunu gidersin.”274 

Edebiyat alanında oldukça talep gördüğü anlaşılan şarabın, gündelik 

hayattaki konumunun da oldukça yaygın ve popüler olduğunu anlaşılmaktadır. 

Nitekim şehirlerde birçok meyhane ve barların olması bunu ispatlamaktadır. 

Buralarda insanlar raks eden şarkı söyleyen, def çalan kadınlar eşliğinde şarap 

içmekteydiler. Bunların yanı sıra çöllerde dahi gezici meyhaneler bulunmaktadır. 

Seyyar olarak çöllerde gezen bu meyhaneler çöldeki belirli geçiş güzergâhlarına 

çadırlarını kurmakta ve üstüne de kırmızı bir kumaş asmakta, Dileyenler de 

buralardan şarap temin etmekteydiler. Meyhanede şarap tükendiğinde kırmızı bez 

indirilmekte idi. bu satacak şarabın kalmadığını ifade etmektedir.275 

Yine Bir rivayete göre İslâm öncesi dönemde Kâbe’nin muhafazasından 

sorumlu olan ve anahtarlarına da sahip olan Ebu Gubşân isminde birisi vardı. Kusay 

b. Kilab adlı bir adamla şarap içmek için meyhanede buluşmuştu. İbn. Kilab, 

Gubşan’ı kandırabilmek için çok içerek sarhoş olmasını sağlamış. Bir müddet Sonra 

-şarabın tesiri ile- muhakeme yeteneğini kaybeden Ebu Gubşan’ın bir tulum şarapla 

Kâbe’nin anahtarlarını takas ettiği aktarılmaktadır.276 

Birçok açıdan incelendiğinde İslâm öncesi dönemde -Medine’de dâhil- tüm 

Arap yarım adasında içki/şarap tüketiminin oldukça yaygın olduğu anlaşılmaktadır. 

 
272 “Sâki içki (şarap) sunan kimseye denir.” Bkz. Vikipedia “Sâki”.  
273 Maraqten, “İslâm Öncesi Arabistan’da Şarap İçme Alışkanlığı ve Şarap 

Yasağı,” 170. 
274 Akt. Maraqten, “İslâm Öncesi Arabistan’da Şarap İçme Alışkanlığı ve 

Şarap Yasağı,” 171. 
275 Maraqten, “İslâm Öncesi Arabistan’da Şarap İçme Alışkanlığı ve Şarap 

Yasağı,” 170. 
276 Ebü’l-Fidâ, el-Muhtasar fî târîhi’l-beşer (Beyrut: Dâru’l-Ma’rife li et-

Tıbâ’a ve’n-Neşr, 1972), 1/107.  



64 

 

Adeta su gibi tabii bir içecekmiş gibi normal karşılanan şarabın, Arap toplumunun 

nerdeyse her kesimi tarafından tüketildiği anlaşılmaktadır. Sadece Hanif dinine 

mensup olanlar gibi çok küçük bir azınlığın tüketmediği bilgisine ulaşılmıştır.277 

Medineli Yahudiler özelinden içki tüketimi mercek altına alındığında, 

cahiliye Arapları ile aynı paralellikte olduğu anlaşılmaktadır. Bu görüşün 

desteklenmesi için ilk olarak Yahudi kutsal metinlerinden eski ahitte geçen bilgiler 

ve Yahudi toplumunun dini ritüelleri ve yaşantıları incelenmektedir. 

İçki ile alakalı eski Ahitte yer alan bilgilere bakıldığında, -Tekvin 

bölümünde-  

“Yüce Tanrı'nın kâhini olan Salem Kralı Melkisedek ekmek ve şarap 

getirdi.”278, “Eşeğini bir asmaya, Sıpasını seçme bir dala bağlayacak; Giysilerini 

şarapta, Kaftanını üzümün kızıl kanında yıkayacak.”279, “Gözleri şaraptan kızıl, 

Dişleri sütten beyaz olacak.”280  

Gibi benzetme ve konu arasında içkinin -ki özellikle şarabın- geçtiği ara 

ifadeler yer almaktadır. 

Bu ifadelerin yanında eski Ahit’in Tesniye bölümünde yaratıcının,  

“Bu ilkeleri dinler, onlara özenle uyarsanız, Tanrınız RAB atalarınıza ant içerek 

verdiği söz uyarınca sizinle yaptığı antlaşmaya bağlı kalacak ve sizi kayıracak. 

Sizi sevecek, kutsayacak, çoğaltacak. Atalarınıza ant içerek size söz verdiği ülkede 

rahminizin meyvesini, toprağınızın ürününü - tahılını, yeni şarabını, zeytinyağını 

- sığırlarınızın buzağılarını, sürülerinizin kuzularını bereketli kılacak.”281  

Şeklinde birçok emir ve yasakların yerine getirilmesi halinde Yahudilerin 

soylarının, bizzat kendilerinin, ürünlerinin, hayvanlarının ve şaraplarının bereketli 

kılınacağı ifade edilmektedir.  

Bunun yanında yine Tesniye’nin başka bölümünde yer alan bir pasajda, 

yaratıcının buyruklarına uyulduğunda bollukla karşılaşmanın yanında ona karşı 

 
277 Yeşı̇ ldağ, “Arap Şiirinde Şarap ,” 281. 
278 Kitabı Mukaddes, İstanbul: Kitabı mukaddes Şirketi, 2003, Yaratılış 

14:18. 
279 Yaratılış, 49:11. 
280 Yaratılış, 49:12. 
281 Yasa'nın Tekrarı, 7:12,13. 



65 

 

gelerek emirlerinin uygulanmaması durumunda kıtlıkla karşı karşıya kalarak 

şaraptan da mahrum kalacakları şeklinde cezalandırmaya muhatap olacakları şu 

ifadelerle bildirilmektedir: “Çok tohum ekecek, ama az toplayacaksınız. Çünkü 

ürününüzü çekirge yiyecek. Bağlar dikecek, bakımını yapacak, ama şarap 

içmeyecek, üzüm toplamayacaksınız. Onları kurt yiyecek.”282 

Yine başka bir yerde geçtiğine göre; eğer emirlere uyarlarsa, vaktinde 

verilen yağmurlarla ürünlerine ve yeni kurulacak şaraplarına kavuşabilecekleri şu 

ifadelerle bildirilmektedir: “Tanrınız RAB'bi sevmek, bütün yüreğinizle, bütün 

canınızla O'na kulluk etmek için bugün size bildirdiğim buyruklara iyice kulak 

verirseniz, RAB ülkenize ilk ve son yağmuru vaktinde yağdıracak. Öyle ki, tahılınızı, 

yeni şarabınızı, zeytinyağınızı toplayasınız.”283 

Ahkâm ve sosyal yaşantıdaki hükümler konusunda ise:  “Eğer İbrani 

kardeşlerinizden bir erkek ya da kadın size satılırsa, altı yıl size kölelik edecek, 

yedinci yıl onu özgür bırakacaksınız. Onu özgür bırakırken, eli boş 

göndermeyin. Ona davarlarınızdan, tahılınızdan, şarabınızdan bol bol verin. 

Tanrınız RAB'bin sizi kutsadığı oranda ona vereceksiniz.”284 Şeklinde ifadeler yer 

almaktadır. 

Görüldüğü üzere Yahudilerin kutsal kitaplarında yer verilebilinen kadarı ile 

– ki yer verilmeyen birçok örnek daha mevcuttur.- şarabın Yahudiler tarafından 

tüketildiği anlaşılmaktadır. Bunun yanında kutsal metinlerinden yola çıkılarak, 

şarabın tüketilmesi konusunda her hangi bir yasaklanma olmadığı, birçok yerde 

şarapla ilgili benzetmeler yapıldığı, hatta şaraptan mahrum bırakma şeklinde 

cezalandırmalar ve yine şarapla oluşturulan mükâfatlandırmaların yer aldığı 

anlaşılmaktadır. 

Bu itibarla Yahudilerin kutsal kitapları açısından ilgili pasajlara 

bakıldığında şarap içmenin serbest olduğu ve kendilerinin de şaraba önem 

verdikleri ve tükettikleri anlaşılmaktadır. Ancak Şu da var ki,- bu örneklerin aksine- 

Tevrat’ın bazı bölümlerinde içkinin zararlarından bahsedilmekte, sarhoş olanlar 

 
282 Yasa'nın Tekrarı, 28:38,39. 
283 Yasa'nın Tekrarı, 11:13,14. 
284 Yasa'nın Tekrarı, 15:2-14. 



66 

 

kınanmakta ve içkiden kaçınmaları da emredilmektedir. Hakimler’de geçtiğine 

göre: 

“İsrailliler yine RAB'bin gözünde kötü olanı yaptılar. RAB da onları kırk yıl 

süreyle Filistliler'in boyunduruğuna terk etti. Dan oymağından Soralı bir adam 

vardı. Adı Manoah'tı. Karısı kısırdı ve hiç çocuğu olmamıştı. RAB'bin meleği 

kadına görünerek, "Kısır olduğun, çocuk doğurmadığın halde gebe kalıp bir oğul 

doğuracaksın" dedi, "Bundan böyle şarap ya da içki içmemeye dikkat et, murdar 

bir şey de yeme.”285  

Şeklinde yasaklamada söz konusudur. 

Yine aynı bölümün on dördüncü pasajında: “Asmanın ürününden üretilen 

hiçbir şeyi yemesin, şarap ve içki içmesin. Murdar bir şey yemesin. 

Buyurduklarımın hepsini yerine getirsin.”286 Şeklinde yasaklama geçmektedir. 

Esasen bakıldığı zaman eski Ahit’in bazı bölümlerinde şarabın serbestliği dair 

bilgiler yer alırken bazı bölümlerinde yerildiği ve yasaklandığı görülmektedir. 

Bunların yanında Nûh Peygamberin şarap içtiği, hatta Lût Peygamberin şarap 

içerek sarhoş olduğu ve iki kızıyla beraber olduğu287 gibi bilgiler de mevcuttur. 

Yine bu paragrafta birbirleri ile zıt yönde iki örnekle daha karşılaşmaktayız. 

Yahudilerin kurban ritüellerine bakıldığında; kesilen hayvanın yanında, 

yağlı un ve beraberinde şarap bulunmaktadır. 

“Koç sunarken tahıl sunusu olarak bir hinin üçte biri kadar zeytinyağıyla 

yoğrulmuş efanın onda ikisi kadar ince un hazırla. Dökmelik sunu olarak da bir 

hinin üçte biri kadar şarap sun. Bunları RAB'bi hoşnut eden koku olarak 

sunacaksın. RAB'be yakmalık sunu, özel adak kurbanı ya da esenlik sunusu olarak 

bir boğa sunduğunda, boğayla birlikte tahıl sunusu olarak yarım hin zeytinyağıyla 

yoğrulmuş efanın onda üçü kadar ince un sun. Ayrıca dökmelik sunu olarak yarım 

hin şarap sun. Yakılan bu sunu RAB'bi hoşnut eden bir koku olacak.”288 

 
285 Yasa'nın Tekrarı, 13:1-4. 
286 Hâkimler, 13:14. 
287 Bu gibi konular İslâm dini açısından Peygamberlerin sıfatlarına uymayan, 

hatta genel ahlak çerçevelerine  bile uymayan haberlerdir. Kur’an’da ilgili  

Peygamberlerin iffet ve (Allah’a karşı) itaatine değinen birçok âyet mevcuttur.  

Ancak konunun dışında olduğu için ayrıntılı yer verilememektedir. Ayrıntılı bilgi 

için bkz; Nisâ 4:80.  
288 Çölde sayım 15:6-11. 



67 

 

İbadet ritüellerinde dahi yer bulan şarabın yasak olarak zikredildiği eski 

Ahit’in bazı bölümlerinde, onun sadece Yahudiler için yasak olduğu, diğer 

milletlere içirilerek sarhoş edilmesi ve onları güçsüzleştirmesi, akıllarının 

bulandırılması, zarar gördürülmesi açısından bir sorunun olmadığı hatta 

yapılmasının tavsiye edildiği görülmektedir. Medine bölgesindeki şarap ticaretinin 

ve meyhanelerin çoğunun Yahudilerin kontrolünde olması bu düşüncenin 

destekçisi olsa gerek.289 

Süleyman mesellerinde belirtildiği üzere; “Şarap içmek krallara yakışmaz, 

ey Lemuel, Krallara yakışmaz! İçkiyi özlemek hükümdarlara yaraşmaz. Çünkü 

içince kuralları unutur, Mazlumun hakkını yerler. İçkiyi çaresize, Şarabı kaygı 

çekene verin. İçsin ki yoksulluğunu unutsun, Artık sefaletini anmasın”290 şeklinde 

haber de mevcuttur. 

Genel bir değerlendirme yapmak gerekirse Yahudi kaynaklarında 

görüldüğü üzere şarap konusunda yasaklayan-serbest bırakan şeklinde birçok haber 

mevcut. Ancak yine aynı kaynaklara bakıldığı zaman –o kaynaklara göre- 

Yahudilerin şarap içtiği hatta Peygamberlerinin dahi içtikleri bu kaynaklarda 

geçmektedir. İbadet ritüellerinde, bayramlarında törenlerinde şarabın hep mevcut 

olduğu görülmektedir. Öyle anlaşılıyor ki Yahudilerce şarap yasak kabul 

edilmemektedir. Dinler tarihi ansiklopedisi; şarabın Yahudilikte yasak kabul 

edilmediğini, ancak yapımından bardağa doldurulmasına kadar, dini bütün 

Yahudiler tarafından denetlenmesi şartını bildirmektedir. Aksi halde yasak 

statüsünde olduğu ifade edilmektedir.291 

Yahudilerin şarap tüketimi konusunda putperestlerden bazı farklarının 

olduğu anlaşılmaktadır. Putperestler neredeyse her durumda şarap içebilirken, 

Yahudilerde şarabın Yahudiler kontrolünde yapılmanın yanı sıra sarhoş olmamakta 

önem arz etmektedir. O halde Yahudilikte sınır, sarhoş olmayacak kadar şarap 

içilebilmesidir. Çünkü sarhoşluk hoş karşılanmamaktadır. Ayrıca sabah ve gün 

 
289 Mustafa Baktır , “İçki”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi , C. 21, 

TDV Yayınları, İstanbul 2000, 458-462. 
290  Süleyman meselleri 31:4-7. 
291 Komisyon, “Dinler Tarihi Ansiklopedisi” (İstanbul: Gelişim Yayınları,  

1999), II/464.  



68 

 

ortasında şarap tüketmek de hoş görülmemektedir. Ayrıca sarhoş olarak ibadet 

etmeleri ve içkiliyken mabede yaklaşmaları da yasaklanmıştır.292 

O halde içki konusunda, Yahudilerin algılarının çözümlenmesi çok aşamalı 

bir akıl yürütmeye dayalı olarak sonuca ulaştırılacağı için değerlendirme başlığında 

yer verilecektir. Ancak yine de tek cümle ile özetlemek gerekirse -şarap konusunda- 

genel anlamda Yahudilerde olumsuz bir algıdan bahsetmek mümkünken Medineli 

Araplar açısından aynı durumun geçerli olmadığı anlaşılmaktadır.293 

2.3.3. Faiz Algıları 

Faiz’in ilk ortaya çıkışı hakkında net bir söylemde bulunamasak da en 

azından ilkel ticari ve ekonomik oluşumların akabinde zuhur etmiş olabileceğini ve 

insanlık tarihi kadar olmasa da oldukça eski olduğunu söylemek mümkündür. Öyle 

anlaşılıyor ki fakirlerle zenginler arasında ki uçurumdan dolayı fakirlerin 

ihtiyaçlarına karşılık vermek ve ihtiyaçlarını gidererek rahat etme düşüncesi ile 

başvurulan bu kaynak, nihâyetinde fakirlere -zorlu ödeme koşulları ile- daha da 

fakirlik getirmiştir. Kaynak sağlayıcısı olan zenginlerin ise servetine servet 

katmıştır. 

Bu sebeplerle olmalı ki çok eski zamanlardan beri yönetimsel otoritelerin 

ve filozofların, faiz hakkında sınırlayıcı ve kötüleyici söylem ve tutumları olmuştur. 

Örnek olarak çok eski dönemlere ait kadim Çin’de “Lee” isimli kanun metninde 

faizin üç Pun’dan294 fazla olamayacağı belirtilmiştir.295 Yine Aristo’ya göre kısır 

olan paranın artıcı bir semeresi yokken, nasıl olurda ondan semere talep edilir? 

Manasındaki düşüncesi, faize tepki olarak ortaya çıkmış ve taraftar da bulmuştur.296 

 
292 Bahar Mammadli, "Yahudilikte beslenme kuralları (Kaşerut),"  Yüksek 

Lisans Tezi.,(Uludağ Üniversitesi, 2013), 89.  
293 Bu paragraf değerlendirme başlığında tafsilatlı olarak işlenecektir.  
294 Para birimi.  
295 Yusuf Ziya Bı̇ natlı, “Faiz ve İslâm Hukukunda Faiz”, Eskişehir İktisadi 

ve Ticari İlimler Akademisi Dergisi  2 S. 1 (Haziran 1966): 149,150. 
296 İsmail Özsoy, “Faiz”, Türkiye Diyanet Vakfı  İslâm Ansiklopedisi  C. 12, 

TDV Yayınları, İstanbul 1995, 110-112. 



69 

 

Peki, Medineli putperestler ve Yahudiler açısından faiz ne durumda idi? 

faizi nasıl anlamlandırıyorlardı? Kullanıyorlar mıydı? Ya da kullanıyorlar ise nasıl 

kullanıyorlardı? 

Filolojik açıdan ele alındığında Faiz, Arap kökenli ve Türkçeleşmiş bir 

kelime olup “fazla, taşkın, artan, gereksiz, gereğinden fazla miktar”297 gibi 

manalara gelmektedir. Bu kelimenin yanında yine Arapça –aynı zaman da 

Kur’an’ın tercih ettiği kelime olan- “Ribâ” kavramı karşımıza çıkmaktadır. Ribâ, 

sözlükte “kat, kat artmak ve tefecilik”298 gibi anlamlara gelmekte, ancak yine “faiz” 

olarak Türkçe de karşılık bulmaktadır. 

TDK’ nın tanımına göre faiz: “1. isim, ekonomi İşletmek için bir yere ödünç 

verilen paraya karşılık alınan kâr, getiri, ürem, nema. 2. isim Kapitalist 

ekonomide, artık değerin değişikliğe uğramış biçimi olarak paranın fiyatı, 

kiralanan paranın kira bedeli.”299 Şeklinde tanımlanmaktadır. 

Öncelikle ribâ kavramını anlamlandırma konusunda orijinal açıklamalara 

yer vermek gerekir ise, ilk olarak Taberî’nin300 -Âl-i imrân sûresinde yer alan- ilgili 

âyetlerdeki ribâ kavramını “Borcunu zamanında ödeyemeyen bir borçlu, [ödemeyi] 

taahhüt ettiği fazlalık mal karşılığında [borcunu] daha ileri bir süreye ertelemesi 

için ödünççüsüne (his creditor) başvururdu. Müteakip paralel sürelerde borcun 

miktarı çok artardı. Bu artış, ödünç alınan paranın miktarı ve ödünç alınan 

hayvanın yaşı yönünden olurdu.” Şeklinde, örnekleme yaparak tanımadığı 

görülmektedir. 

Yine Râzî301 ilgili âyetlerdeki ribâ kavramını, “artma ve fazlalık” olarak 

tanımladıktan sonra iki bölümde tasnif etmiş ve ilk bölümünü cahiliye ribâsı olarak 

zikrederek:  

“Cahiliye Arapları birisine verilen anapara aynı kalmak şartıyla, her ay belli bir 

miktar almak üzere borç para verirlerdi. Borcun vakti geldiği zaman da, borçlu 

olandan verdikleri parayı aynen isterlerdi, Eğer borçlu bu parayı veremez ise, 

 
297 Özsoy, “Faiz”, DİA, XII,  112-115. 
298 Güneş “Ribâ”, “Arapça-Türkçe Sözlük”, 446. 
299 Türk Dil Kurumu Sözlükleri, “faiz ne demek TDK Sözlük Anlamı.” 
300 Rivayet tefsirinde otorite olarak görülmektedir.  
301 Dirâyet tefsirinde otorite olarak görülmektedir.  



70 

 

alacaklı olanlar, hem borcun müddetini uzatırlar, hem de alınacak para veya 

malın miktarını artırırlardı. Cahiliyyedeki insanların yaptıkları ribâ (faiz) şekli 

işte budur.”302 

Şeklinde tarif ettiği görülmektedir. 

İki tanıma da bakıldığında işleyiş yönünden benzerlik görülmektedir. 

Ayrışma açısından, Râzi’nin rivayetinde ribânın materyali para iken, Taberî’nin 

rivayetinde –ribâ anlaşmasının- mal üzerinden yapıldığı anlaşılmaktadır. 

Buraya kadar sunulan bilgiler ışığında bu toplulukta faizin kullanılan bir 

yöntem olduğu anlaşılmaktadır. Ayrıca Medine’de yaşayan putperest Araplar ve 

Yahudiler’ in gündelik yaşantıları arasında sosyo-ekonomik ilişkilerinde faize -

diğer ismi ile ribâya- oldukça fazla başvurdukları görülmektedir. 

Ribânın kullanım yöntemlerinin tespiti yapılırken daha önce de Taberî ve 

Râzî’nin rivayetlerinde de belirtildiği üzere faizin kullanım alanlarının para ve mal 

üzerinden olduğu anlaşılmaktadır. Para konusunda o dönemde kullanılan altın 

dinarlar ve gümüş dirhemler anlaşılmalıdır. Mal üzerinden yapılan anlaşmalarda ise 

kastedilen akla gelebilecek her türlü mal üzerinden anlaşma yapılabilmektedirler. 

Ayrıca deve, koyun, keçi vb. canlı hayvanların üzerinden de anlaşmaların yapıldığı 

bilinmektedir. Bu anlaşmalar -mesela- bir devenin bir yıllığına birisine verilmesi 

ile olup, vade günü geldiğinde devenin yanında bir de koyun teslim edilmesi 

şeklinde anlaşma yapılmaktadır. Günü geldiğinde burcu ödeyemeyen borçlunun 

arttırıyorum demesi ile vadenin de alacağında arttırılması söz konusudur. Faraza, 

sürenin altı ay daha uzatılarak alacağın bir deve iki koyun olarak arttırılması 

şeklinde gerçekleşmektedir. Bu arttırmanın bazen hayvanın sayısında bazen de 

yaşında gerçekleştiği bilinmektedir.303 

Görüldüğü üzere çalışmadan, uğraşmadan yalnızca kaynak ve para ile 

servetin katlandığı bir durum söz konusudur. O halde bir tarafta para ve kaynak 

sağlayıcısı bankerler diğer tarafta ihtiyaç halinde bulunan ve bu yola mecbur 

kalanlar mevcuttur. Her hangi bir devlet yönetimi ya da bir otoritenin bulunmadığı 

 
302 Râzî, Tefsî-İ Kebîr,  6/7.  
303 Bı̇ natlı, “Faiz ve İslâm Hukukunda Faiz,” 164, 165. 



71 

 

bu topraklarda faiz oranlarının her hangi bir sınırı da bulunmamaktadır. Oranların 

hesaplanması, tamamen alan ve verenin durumlarına kalmaktadır. Bunların dışında 

arz talep dengesi, talep edenin mensup olduğu kabile ile arz edenin kabilesinin 

arasındaki ilişkiler vb. durumlar faiz oranlarını belirlemektedir.304 

Burada -Ribâ konusunda- asıl unsurlar karşılıklı iki gerçek kişinin 

bulunması ortada bir mal ya da paranın bulunması ve akdin gereği olarak ana malın 

haricinde bir fazlalığın alınıyor olmasıdır. Zaten ribâ bu durumda meydana 

gelmektedir. Her ödeme zamanı gelip de borcun ödenememesi durumundan yeni 

fazlalık ve alacak belirlenerek vade uzatılmaktadır. Bu durum bir sefere mahsus da 

olmayabilir. Yani malın ve vadenin arttırılması faaliyeti, borçlunun durumuna göre 

birden fazla kez yapılabilmektedir.305 

Faizin ya da ribânın mahiyetinin yeterince ifade edildiği düşüncesinden 

hareketle Medine halkının faiz algılarının ne olduğu?  Bu algının oluşumu ile 

alakalı bilgi verecek olursak; faizciliğin temelinde Yahudilerin bulunduğunu 

söylemek yanlış olmaz. 

Yemen, Filistin ve Şam dolaylarında yaşanan iç savaştan dolayı birçok 

Yahudi’nin Mekke ve Medine’ye göç ettikleri bilinmektedir. Yahudilerin varlıklı 

olanlarının faizle para vererek ticaret ve alışverişleri bu paralarla yaptırmaya 

başladıkları edinilen bilgiler arasındadır.306 Bu konuda Yahudilerin uyanık, 

Arapların ise saf olması; Medine’nin ziraata elverişli olması hasebi ile göç eden 

Yahudilerin, bu yolla kısa sürede çok zengin olmalarını sağladı. Öyle ki verilen 

faizli borçlar karşılığında teminat dahi almakta idiler. Şayet borç alan kişinin 

verebileceği bir teminat yoksa aile üyelerinden birisi teminat olarak alınmakta ve 

borcun ödenememesi durumunda, teminat olarak alınan insanın köle olarak 

satılarak, borcun ödenmesi sağlanmaktı idi.307 

 
304 Ali Rıza Gül, “İslâm’daki Faiz Yasağının Temeli Olarak Câhiliye Ribâsı 

Kavramı”, Cumhuriyet İlâhiyat Dergisi. 21. S. 1 (Haziran 2017): 718.  
305 Ali Rıza Gül, “İslâm’daki Faiz Yasağının Temeli  Olarak Câhiliye Ribâsı 

Kavramı,” 712. 
306 Özsoy, “Faiz”, DİA, XII,  112-115. 
307 Komisyon, Faiz, çev. Yakup Kumak (İstanbul: el -Mustasfa Yayınları,  

2014), 51, 52.  



72 

 

Faizle borç alıp verme faaliyetinde; parası olmayan fakirlerce -geçimlerini 

temin etmek için- başvurulduğu gibi, orta sınıf insanlarında ticaret vb. işler yaparak 

-kazanırım umudu ile- faiz aldıkları görülmektedir.308 Bunların yanı sıra ilerleyen 

zaman içinde, ticaret yapan –neredeyse- tüm tüccarların bu faizli kaynakları 

kullanarak ticaret yaptıkları zikredilmektedir.309 Öyle ki bir zaman sonra 

Yahudilerin faizli parasını kullanmayan kervan neredeyse hiç kalmayacak kadar 

azalmıştır. Her kervanın taşıdı malın en azından bir kısmının, Yahudilerden elde 

edilen faizli kredilerle karşılandığı aktarılmaktadır.310 

Bir zaman sonra Yahudiler artık neredeyse bütün Arabistan’a faiz sistemini 

yaymış ve artık bu sistem neredeyse bütün Arapların normali haline gelmiş ki, faiz 

konusundaki algıları artık onu bir nevi alış-veriş olarak görmeleri haline 

dönüşmüştür. Öyle ki İslâm dinindeki faiz yasağını duyan Arapların, şaşkınlık 

içinde “alışverişte faiz gibidir.” Şeklindeki ifadeleri Kur’an’da  haber verilmekte ve 

kınanmaktadır. Âyette tam olarak; 

“Faiz yiyenler ancak şeytanın çarparak sersemlettiği kimse gibi kalkarlar. Bunun 

sebebi onların, “Alım satım da ancak faiz gibidir” demeleridir. Hâlbuki Allah 

alım satımı helâl, faizi ise haram kılmıştır. Artık kime Allah’tan bir öğüt erişir de 

faizciliği bırakırsa geçmişteki kendisinindir, durumunun takdiri Allah’a aittir. 

Kim de yine faizciliğe dönerse işte bunlar orada devamlı kalmak üzere 

cehennemliklerdir.”311  

Şeklin de haber verilmektedir.  

Esasında insanların hepsinin faizi sevdiği söylenemez. Bu dönemde faizden 

hoşlanmayan ama yine de faizle iş yapmaya mecbur olan kesimin olduğu da 

bilinmektedir.312 Bu duruma sebep olarak, faizin genel anlamda, sadece kaynak 

sağlayıcı bankerleri zengin etmesi gösterilebilir. Medine’deki iki Arap kabilesinden 

biri olan Evs kabilesinin önde gelen büyüklerinden Uhayha b. Celah’ın, kendi 

kabilesine dahi faizli kaynak sağladığı ve onlardan da faiz aldığı 

 
308 Yazır,  Hak Dini Kur’an Dili , 2/264, 268, 270; Komisyon, Faiz, 48, 49. 

 
309 Komisyon, Faiz, 48. 
310 Komisyon , Faiz,  52. 53. 
311 Bakara 2:275.  
312 Özsoy, “Faiz”, DİA, XII,  112-115. 



73 

 

zikredilmektedir.313 Öyle ki kabilesinden aldığı faizlerin, kabilesinde bulunan bütün 

malları satın alacak seviyeye geldiği ve kabiledekilerin sürekli ona borçlu oldukları 

ifade edilmektedir.314 Bu durum, sistemin sadece faiz veren bankerleri zengin 

etmeye çalışan bir sistem olduğuna örnek teşkil etmektedir. Bir de şu var ki, vadesi 

biraz gecikmiş alacaktan -uzatma sonucunda- elde edilen faiz, anapara ya da malın 

bir kaç katına ulaşabilmektedir. Bazı örneklerde Yahudi birinden alınan seksen 

dinara -senelik borç karşılığında- kırk dinar faiz ödendiği aktarılmaktadır. Bu örnek 

ertelenmemiş ve vadesi içinde ödenen borcu göstermektedir. Bir de borçlunun 

ertelemeler yaptığını düşünecek olursak oldukça yüksek olduğu söylenebilir.315 

Öyle anlaşılıyor ki Medine de ister Arap kabilelerinden bir şahıs olsun, ister 

Yahudi kabilelerine mensup bir şahıs olsun, hiç fark etmeksizin toplumun geneli 

tarafından faiz, çok sık kullanılan finansman desteği ve ticaretlerde yer alan ana 

unsur olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Toplumun, faizi bir alışveriş biçimi olarak gördükleri ve faizle iş yapmanın, 

faiz alıp vermenin normal bir olgu olduğu anlaşılmaktadır. Bununla beraber faiz 

veren grup açısından zenginleşme aracı olduğu da bambaşka bir boyut olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bu duruma örneklik teşkil eden bir rivayete göre; cahiliye 

döneminde Medine halkından ister Yahudi, ister Arap olsun servetlerinin çoğunun 

faiz yolu ile elde ettikleri söylenmektedir.316 

Faizciliği Yahudilerden öğrenen Araplar açısından, yaratıcıdan gelen emir 

ve nehiy kabilinden her hangi bir hüküm olmadığı için faizin dinleri açısından 

belirlediği herhangi bir kırmızıçizgi bulunmamaktadır. Ancak kitap ehli olan 

Yahudiler açısından faiz konusunda herhangi bir emir, tavsiye, serbest bırakma, 

mubah sayma ya da yasaklama gibi bir belirleme var mıdır? Sorusu Yahudilerin 

faiz konusundaki algılarını belirlemede çıkış noktası niteliğindedir. Çünkü herhangi 

bir emre ya da yasaklamaya muhatap olmayan Medineli Arapların, faizi dünyalık 

müşahedeleri sonucu alışverişe benzetmeleri onların algılarının ta kendisidir. Ama 

 
313 Komisyon, Faiz, 55.  
314 Komisyon, Faiz, 55.  
315 Komisyon, Faiz, 55.  
316 Komisyon, Faiz,  55. 



74 

 

Yahudiler için aynı durum söz konusu değildir. Çünkü onlar, bir kitaba muhatap 

olan bir topluluk olması neticesinde, kitaplarının faiz hakkındaki ifadeleri, onların 

bu ifadeleri anlayış şekilleri ve pratik hayattaki uygulamaları ile mukayesesi, 

algılarını tespit edebilmek açısından önem arz etmektedir. 

İlk olarak eski ahitte çıkış bölümünde yer alan bir pasajda faizle alakalı 

olarak: “Halkıma, aranızda yaşayan bir yoksula ödünç para verirseniz, ona tefeci 

gibi davranmayacaksınız. Üzerine faiz eklemeyeceksiniz.”317 Şeklinde bir emrin 

olduğu görülmektedir. Yine Tesniye’de yer aldığına göre: “Kardeşinize para, 

yiyecek ya da faiz getiren başka bir şey ödünç verdiğinizde, ondan faiz 

almayacaksınız. Yabancıdan faiz alabilirsiniz ama kardeşinizden almayacaksınız. 

Böyle yapın ki, mülk edinmek için gideceğiniz ülkede el attığınız her işte Tanrınız 

RAB sizi kutsasın.”318Şeklinde yasaklayıcı net emrin bulunduğu, hatta -dolaylı 

olarak- dünyada kavuşacakları yardım –faiz almama durumunda- zikredilerek, 

pekiştirme yapıldığı görülmektedir. Ancak dikkat çeken başka bir konu daha var ki; 

faizin yasaklığının, Yahudilerle Yahudiler arasındaki muamelede söz konusu 

olduğu, diğer milletlerden olan insanlara faizli para verilebileceği anlamı ortaya 

çıkmaktadır. 

“Bir kardeşin yoksullaşır, muhtaç duruma düşerse, ona yardım etmelisin. 

Aranızda kalan bir yabancı ya da konuk gibi yaşayacak Ondan faiz ve kâr alma. 

Tanrın'dan kork ki, kardeşin yanında yaşamını sürdürebilsin. Ona faizle para 

vermeyeceksin. Ödünç verdiğin yiyecekten kâr almayacaksın. Ben Kenan ülkesini 

size vermek ve Tanrınız olmak için sizleri Mısır'dan çıkaran Tanrınız RAB'bim.”319 

Yahudi kutsal metninden Leviviler’de yer alan bu pasajda ise yine Yahudi 

birisinin Yahudi birine karşı asla faiz almaması ve ona barınma, yiyecek vb. 

yardımlarda bulunması emredilmektedir. Yine burada faiz yasağının Yahudiler 

arasında geçerli olduğu görülmektedir. Yahudilerden birine verilen borçta, faiz 

almamanın yanında eğer fakirse teminat –ya da kâr- dahi alınmaması Tesniyede 

belirtilmektedir. “Komşuna herhangi bir şey ödünç verdiğinde, vereceği rehini 

almak için onun evine girmeyeceksin. Dışarıda bekleyeceksin. Ödünç verdiğin kişi 

 
317 Çıkış 22:25. 
318 Tesniye 23:19, 20. 
319 Leviviler 25:35-38. 



75 

 

rehini kendisi sana getirsin. Eğer yoksul biriyse, onun rehini elinde olduğu sürece 

yatağa girmeyeceksin.”320 Yine Yahudi yasaları gereği fakir bir Yahudi borcunu 

ödeyememişse yedinci yıl borçların silinmesi zorunluluğu vardır.321 Yahudilerin 

Araplarla beraber yaşadıkları Cahiliye Medine’sinde faizli borç alma ve kaynak 

bulma sistemi mevcutken, Yahudi metinlerindeki yer alan, borç alıp verme ve faiz 

konusu bir birine taban taba zıttır. Ancak bu metinlerde bahsi geçen öğretilerin 

Yahudiler ile Yahudiler arasında geçerli olan kurallar bütünü olduğu 

unutulmamalıdır. Bu durumda tezatlık yok gibi görünmektedir. Fakat Yahudilerin 

-para ve zenginlik hırslarından olsa gerek- kitaplarında geçen emrin aksine Yahudi 

ve Arap ayrımı yapmadan herkesten faiz aldıkları görülmektedir. İşte bu durum 

kutsal metinleri ile yaşantılarında çeliştiklerini göstermektedir.322 

Kendi kitaplarındaki emre sırt dönmeleri, Medine döneminden çok daha 

eskilere dayanmaktadır. Yahudi kaynaklarından Nehemya bu durumu; 

“ Bir süre sonra kadınlı erkekli halk Yahudi kardeşlerinden şiddetle yakınmaya 

başladı. Bazıları, "Biz kalabalığız" diyordu, "Oğullarımız, kızlarımız çok. 

Yaşamak için buğdaya ihtiyacımız var." Bazıları da, "Kıtlıkta buğday almak için 

tarlalarımızı, bağlarımızı, evlerimizi ipotek ediyoruz" diyordu. Bazıları ise, 

"Krala vergi ödemek için tarlalarımızı, bağlarımızı karşılık gösterip borç para 

aldık" diyordu, "Yahudi kardeşlerimizle aynı kanı taşımıyor muyuz? Bizim 

çocuklarımızın onlarınkinden ne farkı var? Oğullarımızı kızlarımızı köle olarak 

satmak zorunda kaldık. Kızlarımızdan bazıları cariye olarak satıldı bile. Çaresiz 

kaldık. Çünkü tarlalarımız, bağlarımız başkalarının elinde." Onların bu dertlerini, 

yakınmalarını duyunca çok öfkelendim. Düşününce soylularla yetkilileri suçlu 

buldum. Onlara, "Kardeşlerinizden faiz alıyorsunuz!" dedim. Onlara karşı herkesi 

bir araya topladım. Sonra şöyle dedim: "Biz yabancılara satılan Yahudi 

kardeşlerimizi elimizden geldiğince geri almaya çalışırken siz kardeşlerinizi 

satıyorsunuz. Yine bize satılsınlar diye mi?" Sustular, söyleyecek söz 

bulamadılar.”323 

 
320 Tesniye 24:10-12. 
321 Tesniye 15:7-10. 
322 Komisyon, Faiz, 26.  
323 Nehemya 5:1-8. 



76 

 

Şeklindeki ifadelerle bildirmektedir. Dolayısı ile bu yasaklamanın 

Yahudiler tarafından, çok öncelerden bozulduğu görülmektedir. Aynı bölümün 

devam eden pasajlarında ise  

“Kardeşlerim, adamlarım ve ben ödünç olarak halka para ve buğday veriyoruz. 

Lütfen faiz almaktan vazgeçelim! Tarlalarını, bağlarını, zeytinliklerini, evlerini 

onlara hemen geri verin. Bir de faiz olarak aldığınız gümüşün, buğdayın, yeni 

şarabın, zeytinyağının yüzde birini verin. "Veririz" dediler, "Artık onlardan hiçbir 

şey istemeyeceğiz. Ne diyorsan öyle yapacağız." Kâhinleri çağırdım ve yetkililere 

kâhinlerin önünde verdikleri sözü tutacaklarına ilişkin ant içirdim. Sonra eteğimi 

silktim ve dedim ki: "Kim verdiği sözü tutmazsa, Tanrı da onu böyle silksin; malını 

mülkünü elinden alsın; tamtakır bıraksın." Herkes buna, "Amin" dedi ve RAB'be 

övgüler sundu. Ve sözlerini tuttular.”324 

Bu hataların tövbe edip döndükleri ve bir daha faizden uzak olmaya söz 

verdikleri görülmektedir. 

Yahudi kaynaklarından gelen tarihi kayıt niteliği taşıyan haberlerde 

anlaşıldığı üzere, faiz konusunda dini yükümlülük çiğnenerek tekrar birbirlerinden 

faiz aldıkları görülmektedir. Sonraları faizden vaz geçerek ant içtikleri haber 

verilmektedir. Ancak aynı durumun İslâm öncesi Medine’de ve çevresinde yaşayan 

Yahudilerce zuhur ettiği görülmektedir. Bir diğer ifade ile soydaşları dışındaki 

Araplara faizli kaynak sağlayan Yahudilerin, yine bu dönemde kendileri gibi 

Yahudi olanlara da faizli kaynak sağladıkları,325 verdikleri sözden yine döndükleri 

ve kendi kitaplarına aykırı davrandıkları görülmektedir. 

O halde işlenen konu toparlanacak olursa; Medine’de yaşayan Yahudilerin 

faiz konusunda zirvede oldukları, kendi kutsal kitaplarındaki hükümleri çiğneme 

pahasına da olsa -Yahudi ya da Arap- hiçbir ayrım yapmadan talep eden herkese 

faizli kaynak sağladıkları, faizle iş yaptıkları sonucuna varılmaktadır.326 

Faizin mahiyeti, Arap ve Yahudi unsurların faizi nasıl kullandıkları gibi 

uygulamalar ve kutsal kitaplarının bu konudaki telkinleri açıklığa kavuşturulduktan 

 
324 Nehemya 5:10-13. 
325 Komisyon, Faiz, 27.  
326 Muhammed İzzet Derveze, et-Tefsirül Hadis  (İstanbul: Ekin Yayınları,  

1998), 532. 



77 

 

sonra Yahudilerin faiz algısına gelince, iki ihtimal mümkün gözükmektedir. Birinci 

ihtimal faizin kötü bir uygulama olduğunu bilmeleridir. Yani algısal olarak “evet 

faiz kötüdür” düşüncesi olsa gerek. Bu algıları Yahudilerin dinlerindeki 

telkinlerinden kaynaklanmaktadır. Çünkü kitaplarında faizin kötü olduğu asıl borç 

alıp vermenin ya da ödünç vermenin sınırları çizilmekte ve faizin kötülükleri 

bildirilmektedir. Bu itibarla Yahudilere zarar verecek bu eylemin Yahudilere 

yapılmaması istenmektedir. Yahudi olmayanlara -ırklara/milletlere- karşı 

yapılabileceği bildirilmektedir. Çünkü Yahudilerce, değerli ve kıymetli olan tek 

insan türü kendileridir. Bütün insani kurallar Yahudiler için geçerlidir. O halde 

bunları bilen bir Yahudi’de, faizin iyi olduğunu algısı abes durmaktadır. 

İkinci ihtimal ise kitaplarındaki telkini bağlamından kopararak 

anlamlandırmaları sonucunda tıpkı Araplar gibi faizi alışveriş olarak görmeleri 

ihtimalidir. Faizi ne olarak niteledikleri ya da bir başka ifade ile -Medineli 

Araplarda olduğu gibi- faizi alışveriş olarak mı görmekteydiler? Sorusunun cevabı 

konusunda literatürdeki bilgiler incelendiğinde; bu konuda Araplardan ayrıştıkları 

ve faizi alışveriş gibi görmedikleri anlaşılmaktadır. Kur’an’da verilen haberde faiz 

yiyenlerin şeytanın çarptığı kimseler gibi kalkacaklarını, bunun sebebinin ise faizi 

alışveriş olarak görmelerinden dolayı olduğu ifade edilmektedir. Bu âyetin ayrıntılı 

yorumunun bir sonraki bölümde tafsilatlı olarak incelenmesi planlanmaktadır. 

Ancak faizi alışveriş sayanların kimler olduğu konusunda bu âyetin yorumu -tefsir 

kaynakları- incelendiğinde, Ebü’l-Kasım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-

Hârizmî ez-Zemahşerî’nin(ö.538/1144) el-Keşşâf ʿan ḥaḳāʾiḳi’t-tenzîli’n-nâṭıḳ ʿan 

deḳāʾiḳi’t-teʾvîl/el-Keşşâf adlı eserinde âyetin sebeb-i nüzûlünün olduğu 

bildirilmektedir. Sebebi nüzûl ’ün tarihi olay olması hasebi ile ulaşılan sonuç, 

dayanak açısından tarihi kaynaklara yaslanmakta ve ulaşılan sonucun bağlayıcılığı 

güç kazanmaktadır. Zemahşerî’nin aktarımına göre “…bu âyet Sakîf kabilesi 

hakkında nâzil olmuştur. Bunların Kureyşten bazı kimselerden alacakları vardı ve 

ödeme vakti gelince alacaklarını faizi ile birlikte istemişlerdi.”327 

 
327 Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el -Hârizmî ez-Zemahşerî ,  

el-Keşşâf,  çev. Muhammet Coşkun, vd. (İstanbul: Türkiye yazma eserler Kurumu 

Başkanlığı,  2016), C. 1 s.  838.  



78 

 

 Sakīf; Tâif’te yaşayan, kureyşlilerle öteden beri bir rekabet halinde olan,  

ziraatçilik ve şarap konusunda ün salmış ve Medinelilerle sıkı ticari ilişkiler içinde 

olan bir kabiledir.328 Bu itibarla Zemahşerî’ye göre Kur’an’da haber verilen “faizi 

alışveriş olarak görenlerin” Yahudiler değil Arap kabilelerine mensup olanların 

algıları olduğu bildirilmektedir.329 

O halde te’kid edilerek ve bütün bu bilgiler derlenerek çıkarım yapıldığında; 

Medine’de yaşayan Yahudilerin, Araplar gibi faizi alışveriş olarak görmedikleri, 

kötü bir muamele olarak -kutsal kitaplarından da hareketle- niteledikleri –ama yine 

de menfaatleri uğruna kendi ırklarına dahi faiz uyguladıkları- ve faizin kötü olduğu 

algısına sahip oldukları anlaşılmaktadır. 

Değerlendirme 

Medine halkının sahip olduğu “kadın algısı” nın altında yatan nedenler 

irdelenecek olunursa düşünce yapılarında var olan kast sistemi dile getirilmişti. Bu 

düşünceyi biraz daha açmak gerekirse, şöyle diyebiliriz; bu iki etnik unsurun330 

böyle bir algıya sahip olması bir sürece ve nedene dayanmalıdır. Çünkü ilk bölümde 

de zikredildiği üzere her algı bir süreç ve mantalite dahilinde gerçekleşir. Bu 

insanların sahip olduğu kadın algısının altında yattığını düşündüğümüz nedenler 

sıralanacak olursa;  

İlk olarak, zihinlerindeki bir çeşit kast sisteminden bahsetmek mümkündür. 

Çünkü bu iki etnik unsur, “2.3.1. Kadının Konumu ve Kadın Algıları” başlığında 

işlenen birçok sebepten dolayı insanların bir birine üstün olduğu algısına sahiptirler. 

Yahudilerinde, putperest Araplarında, bu üstünlük algıları; kendi mantalitelerinde 

dinsel dogmalara dayanmaktadır. Dolayısı ile bir nevi, sorgulanamaz ve 

değiştirilemez. Bu değiştirilemezliğin sebeplerinin ilki, tabuların yıkılmasının hiç 

kolay olmayışıdır. Diğeri ise atalarından ve etnik yapılarından mütevellit, -

aidiyetleri çok köklü olan- seçtikleri dinlerinin öğretileridir. Genel anlamda da dini 

öğretiler zaten dogmadır. Yani sorgulanma imkânı çok düşüktür. Ayrıca 

 
328 Mustafa Sabri Küçükaşçı, “Sakīf (Benî Sakīf)”,  Türkiye Diyanet Vakfı  

İslâm Ansiklopedisi  C. 36, TDV Yayınları, İstanbul 2009, 10, 11 . 
329 Zemahşerî, el-Keşşâf ,  C. 1 s. 838.  
330 Medineli putperest Araplar ve Medineli Yahudiler  



79 

 

sorgulanabilmesi ve dini anlayış kimliğinin oluşması için özgür düşünme ortamı ve 

(ilgili dindeki) eğitim seviyesinin üst seviyede olması gerekmektedir. İşte bu gibi 

birçok algısal dayanaktan dolayı insanları daha değerli ya da daha değersiz diye 

sınıflandırmaktadırlar. 

Bu sınıflandırmanın kıstası konusunda, bir başka ifade ile neye göre 

insanların sınıflandırılması konusu, kendi seçimlerinin sonucu değildir. -bu da 

kendi içinde başka bir algı ve başka bir gerçekliğe dayanmaktadır.- Doğrulunu 

kabul ederek inandıkları din anlayışı ve öğretileri, insanların sınıflandırılması 

konusunda belirleyici rol üstlenmektedir. 

İlk olarak Yahudilere göre insanın değerli addedilmesi, dinin telkinleri ile- 

soydan gelmektedir. Kendilerini seçilmiş ve üstün ırk olarak gören Yahudiler, 

soyları itibari ile yani doğdukları sülale ya da ebeveynlerinden dolayı, Yahudi 

olmayanlara göre değerlidirler. İkinci değer kriterleri ise erkek olmalarıdır. Bu 

kriter de esasında ilk kritere dayanmaktadır. Yani esas olan, “seçilmiş Yahudi 

soyunun” mutlak devam etmesidir.  Soyu devam ettirebilecek imkân ise erkek 

cinsiyeti ile mümkün hale gelmektedir. 

Araplar açısından aynı mesele ele alındığında; üstünlük kriteri olarak bir 

“Seçilmiş millet” anlayışı olmasa da doğuştan gelen bir değer kriterleri vardır. Köle 

ya da cariyeden doğanlar değersiz atfedilirken soylu olarak niteledikleri 

aileden(güçlü ve kalabalık kabileden de dâhil) doğanlar doğum hakkı olarak değerli 

olmaktadırlar. İkinci kriter ise yine -Yahudilerle temelinde ortaklık teşkil eden- 

erkek olarak dünyaya gelmektir. Bunun sebebi olarak yine soyun erkekten devam 

etmesi, erkeğin gücü temsil etmesi, savaş vb. durumlarda ihtiyaç duyulması ve 

kabilenin sayısını arttırması gibi faktörler gösterilebilir. 

Bu gibi düşüncelerden sonra -özellikle zihniyet ve algı anlamında- 

insanların çalışarak kazanmadıkları doğuştan sahip oldukları ya da olamadıkları 

yaratılışla alakalı özelliklerden dolayı değerli ya da değersiz atfedilerek algısal bir 

kast sistemine sahip olduklarını söylemek mantıklı ve tutarlı görülmektedir. 

Kadın algısı hakkında -dayandıklarını düşündüğümüz- diğer yaklaşım ise 

şudur: 



80 

 

Yanlış ve bozuk algılarının, esasında sahip oldukları başka bir yanlış algıya 

dayandığı tarafımızca düşünülmektedir. O halde yanlış kadın algıları esasında 

yanlış erkek algısına daha genel perspektiften bakılırsa, sahip oldukları hatalı insan 

algısına dayanmaktadır. Çünkü kadını değersiz ve aşağılık kılmanın altında erkek 

cinsiyetini haddinden fazla yükseltmek ve cinsiyetlerin bir birine üstün olduğunu 

düşünmektir. İnsan algısının bozuk olması ise insanı, çalışarak sahip olmadığı ve 

seçme hakkının olmadığı nedenlerden değerli ya da değersiz addetmeleridir. Bu 

algılarına metafor özerinden örnekleme yapılacak olunursa üstün özelliklerle doğan 

çocuğu kıymetli bir altın madeni gibi görmektedirler. Altın madeni ileriki 

döneminde ne şekle bürünürse bürünsün esasında hâlâ altın olduğu için değerini 

kaybetmez.331 Ancak güzel şekle bürünür ise altın olarak kıymetli olmasının 

yanında, sonradan edindiği şekil ve özellikler itibari ile daha da değerlenebilir.332 

Bu durumda değerine değer katmış olur.333 Medineli Yahudiler ve putperest 

Arapların algılarındaki değerli insan sıralamasını tablo olarak göstermek gerekirse 

şöyle gösterilebilir: 

 

 

İnsanların Değer Sıralaması 

(Yahudiler Açısından) 

İnsanların Değer Sıralaması 

(Putperest Araplar Açısından) 

1-Yahudi erkek 1-Soylu erkek 

2-Yahudi Kadın 2-Soylu Kadın 

2-Diğer İnsanlar 3-Köleler ve Cariyeler 

 
331 Yani erkek olarak doğan ve soy itibari ile kıymetli olan insan , kötü işler 

yapsa bile -yaşantısında kötü biri olsa  da- doğuştan altın olarak görülmekte ve her 

zaman değerli olarak görülmektedir.  
332 Üstünlük özelliklerine sahip olan insan( erkek olması ve soylu olması veya 

Yahudi olması diyebiliriz.) hayatta iyi işler yapar sa iyi ve zengin biri olur ya da ilim 

sahibi olur ya  da başka özellikler… O zaman doğuştan gelen alt ın özelliğinin yanın 

da yaşarken kendi çalışması ve yaşantısı ile sanki elle yapılmış üzeri pırlanta 

işlemeli, çok kıymetli bir  takı halini alabilir. Buda değerine değer katmaktır . 
333 Bu metafor üçüncü başlık altında Kur’an’ın algı  yönetimi yapılırken süreç  

yönetiminde bir başka açıdan zikredilecektir.  



81 

 

Tablo 2. Medine ehlinin, değerli insan sıralaması 

Bir diğer bahis olarak, Şarap tüketimi konusunda putperest Araplarında 

Yahudilerinde şarap içme alışkanlıklarının bulunduğu hatta çok yaygın olduğu 

görülmektedir. Bunun yanında Yahudi kaynaklarında bir birine zıt tabanda 

haberlerin bulunması dikkat çekici olmakla beraber Yahudilikte –pratikte- genel 

kanı, sarhoş olmayacak kadar içmenin caiz olduğudur. Çünkü sarhoşluk çirkin 

olarak nitelenmektedir. Bunun dayanağı olarak, -onların açısından bakacak olursak- 

Hz. Âdem’e yasaklı meyveden yemeden hemen önce, Hz. Havva tarafından şarap 

içirildiği ve sarhoş olduğu görüşü ve akabinde ilk günahı işlemiş olarak kabul 

edilmesidir. O halde bu zihniyet ile bir erkeğin kıymetini düşüren; yanlış yolda olan 

kadın ve sarhoş olmaktır. Gerekli başlıkta yer verildiği üzere Lût Peygamber ile 

kızların beraber olduklarını söyleyen Yahudilerce, onun bu hataya düşmüş olması, 

kızlarının ona şarap içirerek sarhoş etmeleri, yani sarhoş olunmasıdır. Bu gibi 

sebeplerin dayanak olduğu sarhoş olma eylemi, Yahudilerce hoş karşılanmayan bir 

durumdur. 

Alkol açısından farklı perspektifle bir yorum daha yapmak gerekirse, 

içkiliyken ibadetlere yaklaşmamaları ve bunun yasak olması konusudur. Öyle ki 

içkiliyken mabetlerinin yakınında dahi bulunamamaları dikkat çekici ve bir önceki 

düşünce ile kendi içinde tutarlı gözükmektedir.334 

Bir diğer değinilmesi gereken konu ise kendilerini üstün olarak gören 

Yahudi toplumunun, Yahudi olmayanlara içki içirip sarhoş etmeyi iyi bir amel 

olarak görüyor olmalarıdır. Bunun sebebi olarak, -dolaylıda olsa- zarar verdiklerini 

düşünmeleridir. O halde kutsal kitaplarındaki serbestleştiren ifadeler bir kenara 

koyulursa, yasaklanması ile alakalı bilgilerin bulunması, alkollü iken ibadet 

edilememesi, kendini yaratıcıya adayan kimsenin şarap içmesinin yasak olması ve 

Yahudi olmayanlara çok içirerek zarar verdikleri gibi düşüncelerinin temelinde, 

“alkolün kötü olduğu” algısının yatıyor olması güçlü bir ihtimaldir. 

 
334 İbadete yaklaşmamaları üçüncü bölümdü ilgili başlıkta farklı açıdan ele 

alınacaktır .  



82 

 

Ancak Medineli Araplar için aynı algı mümkün değildir. Birçok konuda 

ortak uygulamalara sahip olan bu iki etnik unsurun, alkol algısı konusunda ayrıştığı 

görülmektedir. Nitekim Yahudiler genel anlamda şarabı kötü, zarar verici ve 

tehlikeli olarak algılarken, Medineli cahiliye Araplarının şarabı; su gibi tabii bir 

içecek olarak görmelerinin yanında, zevk veren, hoşnut edici özelliklere sahip ve 

iyi bir şey olarak algıladıkları anlaşılmaktadır. 

Faiz konusundaki değerlendirmelerde ise ilk olarak, ribânın “kat kat artma” 

niteliği dikkat çeken bir özelliktir. Kat kat artma sıfatı, kaynak sağlayıcının haksız 

kazanç yolu ile görünürdeki zenginliğinin artması olarak görülebilir. Bunun 

yanında toplumsal açıdan ekonomik dengesizliğin kat kat artması, toplumsal 

düzensizliğin ve huzursuzluğun kat kat artması, ribânın sosyolojik açıdan tespit 

edilen özelliklerinden bir kısmı olarak sınıflandırılabilir. Bir diğer ifade ile faizli 

olarak borç alanların fakirliğinin artması, faizli borç verenlerin de fakirlere karşı 

zulmünün artması olarak da anlaşılabilir. 

Faiz konusunda, Yahudiler açısından, sadece Yahudiler arasındaki 

muamelelerde faizin yasak olması, onların algılarını ortaya koymakla beraber 

esasen Yahudilerce faizin kötü olduğunu da ortaya koymaktadır. Ama 

görünmektedir ki, Yahudiler faizli kaynak sağlamada Yahudileri ayırmamış ve 

talep eden herkese faizli kaynak sağlamıştır. 

Bu itibar ile esasında, faiz konusunda iki kısım insan figürü oluşmaktadır. 

Bunlar -ırk ayrımı olmaksızın- faizle borç veren ve faizle borç alanlardır. Bir başka 

perspektifle sömüren ve sömürülen guruplarda denilebilir. Azınlık olan sömüren 

grubun karşısında, çoğunluk olan ve sömürülen grup yer almaktadır. Ama faiz 

ödeyerek borç almak zorunda kalan çoğunluk, her ne kadar -sistem gereği- faizli 

borç almak zorunda kalsalar da bu durumdan rahatsızlık duydukları bir gerçektir. 

Şu rivayet bu düşünceyi anlamada örnek teşkil etmekte ve desteklemektedir: 

“ Muhammed b. Mesleme Yahudi zenginlerinden Ka’b Bin Eşref’e giderek 

kendisi ve akrabaları için yiyecek talebinde bulundu. Ka’b’a şöyle dedi: Senden 

aldığımız yiyeceğe karşılık malî bir teminat verebiliriz. 

Ka’b: Acaba eşlerinizi rehin olarak verebilir misiniz? 



83 

 

Muhammed b. Mesleme Şöyle cevap verdi: Sen Yesrib ’in (Medine’nin) en 

yakışıklı erkeğisin, o halde eşlerimizi sana nasıl teminat olarak verelim! 

Muhammed b. Mesleme: Anlaşıldığı kadarıyla sen bizi rezil etmek istiyorsun! Sen 

insanların bizleri “Bir miktar yiyecek için kendilerini rehin eden kimseler” olarak 

yermelerini istiyorsun!.” 335 

 
335 Akt. Komisyon, Faiz,  55; rivayetin geçtiği asıl kaynak: Muhammed b. 

İsmail Buharî , Sahîh-i Buharî  (Beyrut: Dâru-l Ciyel, 1422/2001), C.2, Cüz 4, s. 116.  



84 

 

BÖLÜM 3: MEDENÎ ÂYETLERDE ALGI YÖNETİMİ 

Bu bölümde, bir önceki bölümde Medine ehli özelinde işlenen ve tespit 

edilen yerleşik algıların karşısında, Kur’an’ın hangi algıları inşa ettiği tespit 

edilmektedir. Yapılan tespitlerin akabinde, tefsir kitapları, hadis kaynakları, tarih 

kitapları ve dinler tarihi gibi kaynak ve alanlardan istifade edilerek Kur’an’ın –

yerleşik- mevcut algıyı inşa ettiği algıya döndürmesindeki sürece ışık 

tutulmaktadır. Bu konuda Kur’an’ın hangi yöntemler uyguladığı ortaya 

konulmaktadır. Ayrıca -ilk bölümde referans olarak tespit edilen- günümüz 

biliminde algı yönetiminin yöntem ve uygulamaları ile Kur’an’ın uygulamaları 

arasında ilişki ortaya konmaktadır. 

3.1. İnanç Alanında Kur’an’ın Yönettiği Algılar 

Bu başlık altında Kur’an’ın inanç açısından inşa ettiği algılar ele alınmakta 

ve bahsi geçen inşanın sürecine ışık tutulmaktadır. Şu da belirtilmelidir ki inancın 

inşasına yönelik başka bir deyişle inanç karakterli âyet gurubunu genel itibari ile 

Mekkî âyetler ihtiva etmektedir. Ancak Medenî âyetlerde de inanca işaretin 

büsbütün olmadığını söylemek tamamen yanlış bir söylem olur. Öyle ki Kur’an’ın 

yapısı itibari ile âyetlerin ihtiva ettiği anlamlarda sarmal bir yapı söz konusudur. 

Biraz daha açmak gerekir ise Kur’an, inançla alakalı âyetleri işleyip istenilen yönde 

bir inanç inşası yaptıktan sonra bu konuyu tamamen bırakarak amelî ya da hukukî 

vb. gibi başka bir konuya geçmemektedir. Aksine âyetler ister Mekkî olsun ister 

Medenî olsun, ya da hangi konu işlenirse işlensin, daha önce işlenen konular yer 

yer hatırlatılmakta ve işlenmektedir.336 Şu da var ki yinelenen konu ve algılar 

arasında -özellikle- inançla alakalı olan âyetlerin daha sık tekrarlandığı 

görülmektedir.337 

Bu itibar ile Medenî âyetlerde yinelenen inançsal algılar aynen Mekkî 

âyetlerde işlendiği gibi mi işlenmiştir? Yoksa birçok etnik unsuru ilk muhatap alan 

Medenî âyetlerde ilgili konuda farklı yöntemler var mıdır? Varsa bunlar nelerdir? 

 
336 Okumuş, “Kur’an’ın Tedrici Nüzûl Süreci Bağlamında Mekkî ve Medenî 

Âyetler Üzerine,” 8.  
337 Okumuş, “Kur’an’ın Tedrici Nüzûl Süreci Bağlamında Mekkî ve Medenî 

Âyetler Üzerine”, 15. ; Cumhur Demirel,  “Kur’ân’ın Özel Tarihine Işık Tutan Bir 

İlim: Mekkî-Medenî  53 S. 4(Ekim-Kasım-Aralık 2017): 48.  



85 

 

Yoksa Mekkî âyetler ile konu benzerliği gösteren bu âyetlerde güdülenen algılar 

nelerdir? Süreç nasıl yönetilmiştir? Süreç yönetiminde Mekke dönemi ile 

benzerlikler var mıdır? Şayet benzerlik yoksa farklı nasıl bir uygulama ya da süreç 

yönetimi söz konudur? Şeklinde ki soruların cevaplanması tez sorunsalının 

cevaplanması açısından rükün kabilindendir. 

3.1.1. İlâh Mefhumunda Algı Yönetimi 

Daha önceki bölümde işlendiği üzere Medine’de bulunan putperestlerin 

Allah’a inanmakla beraber ortak koşma konusunda yerleşik ilâh algıları: 

❖ Kendilerinin Allah’la doğrudan bağlantı kuramayacakları düşüncesi  

❖ Allah’ın onları tanıyamayacağı inancı 

❖ Allah’ı cinlerle evli olarak görmeleri 

❖ Melekleri Allah’ın kızları olarak görmeleridir. 

Medineli Yahudilerin başlıca ilâh algıları ise: 

❖ Melekleri Allah’ın oğulları olarak görmeleri 

❖ Üzeyir’i (as.) Allah’ın oğlu olarak görmeleridir. 

Bu itibar ile İki etnik unsurunda ilâh algısındaki mihenk taşı, Allah’ı 

yaratılmışların sıfatları ile sıfatlandırmalarıdır demek yanlış olmasa gerek. 

Medine ehlinin İslâm öncesi yerleşik ilâh algılarının karşısında Kur’an’ın 

inşa ettiği ilâh algısı konusunda Medenî sûrelerin muhtelif yerlerinde Allah’ın tek 

yaratıcı338, her şeyi bilen,339 gören,340 işiten,341 haberdar olan342 ve eksikliklerden 

münezzeh343 olduğuna dair ifadelerle birçok ilâh algısı örneği bulunmaktadır. 

Ancak bu kadar örneğin tek tek açıklanması mümkün olamadığından 

Medenî sûrelerden Haşr344 sûresi özelinde Kur’an’ın inşa ettiği ilâh algısı ele 

alınmaktadır. Bu itibar ile Medineli putperestlerin put edinme konusundaki 

 
338 Rûm 30:27.  
339 Bakara 2:32.  
340 Bakara 2:96, 110.  
341 Bakara 2:181.  
342 Şuara 26:220.  
343 Şurâ 42:11.  
344 Haşr 59:1-24. 



86 

 

algılarından biri olarak, Allah’ın kendilerini tanıyamaması algısına Haşr sûresinin 

on sekizinci âyetinde, “Ey iman edenler! Allah’a itaatsizlikten sakının. Herkes 

yarın için ne hazırladığına baksın! (Evet) Allah’a itaatsizlikten sakının; şüphesiz 

Allah yapıp ettiklerinizden tamamen haberdardır.”345 İfadeleri ile herkesin bütün 

yaptıklarından Allah’ın haberdar olduğu ve dünyada iken yapılanların insanlar 

tarafından düşünülmesi istenmektedir.346 Peşi sıra gelen âyette ise, “ Allah’ı 

unutan, bu yüzden Allah’ın da onlara kendilerini unutturduğu kimseler gibi 

olmayın. İşte onlar gerçekten yoldan çıkmışlardır.”347 Şeklindeki bildiri ile adeta 

unutma gibi eksiklik ifade eden bir eylemin Allah’a ait bir özellik olamayacağı hatta 

insanların unuttum olarak düşündüklerini dahi yönetenin, bir diğer ifade ile 

unutturan iradenin Allah olduğu bildirilmektedir. Akabinde “Şâyet biz bu Kur’an’ı 

bir dağın üzerine indirmiş olsaydık, onu Allah korkusundan titremiş ve paramparça 

olmuş görürdün. İşte bu misalleri insanlar düşünsünler diye veriyoruz.”348 

Âyetinde ise insanın müşahedeye dayalı algı dünyasında heybeti temsil eden 

sarsılmaz ve eğilmez dağların dahi Allah tarafından insana verilen bu sorumluluğun 

karşısında titreyerek param parça olacağı, somut bir örnekleme üzerinden 

zikredilmektedir.349 Bu âyetin yorumu konusunda Kur’an Yolu tefsiri şöyle bir 

özetleme yapmaktadır:  

“Şâyet bir dağa insana verildiği gibi şuur verilmiş olsaydı o heybet timsali eğilmez 

dağ bile Allah’ın sıfatlarını bilmenin ve sorumluluk duygusunun sonucu olarak 

O’nun azameti, kudreti ve evrendeki mutlak egemenliği karşısında sonsuz bir 

saygıyla eğilirdi; ama bununla kalmaz, O’na kulluk etmek için kendini 

parçalardı.”350 

 
345 Haşr 59:18. 
346 er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb , C. 29, 511; Karaman vd., Kur’an Yolu  Türkçe 

Meal Ve Tefsir, C. 5/301, 302 . 
347 Haşr 59:19. 
348 Haşr 59:21. 
349 Bu ayette olduğu gibi örnek gösterme yöntemi -darb-ı mesel- Araplar 

tarafından konunun önemine vurgu yapmak amaçlı oldukça sık kullanılmaktadır. Bu 

ayette konunun önemine binaen bu tarz bir temsil söz konus udur. Ayrıntılı  bilgi için 

bkz. Ebu Mansur el-Maturidi,  “Te’vîlâtü’l-Kur’ân,” thk. Muhammet Masum 

Vanlıoğlu, (İstanbul: Mizan Yayınevi, 2010), 15/91, 92.  
350 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meal Ve Tefsir,  C. 5/303.  



87 

 

İzleyen âyette ise “O, kendisinden başka tanrı olmayan Allah’tır; duyular 

ve akılla idrak edilemeyeni de edileni de bilir. O rahmândır, 

rahîmdir.”351Şeklindeki ifadelerle âdeta Medineli putperest Arapların, putlara 

tapmaları konusundaki dayanaklarına cevap verilmekte ve Allah’ın her şeyi bildiği 

ifade edilmektedir.352 Devamında gelen âyette ise “O, kendisinden başka tanrı 

olmayan Allah’tır; egemenliğin mutlak sahibidir, her türlü eksiklikten uzaktır, 

esenlik verendir, güven sağlayan ve kendisine güvenilendir, görüp gözeten ve 

yönetendir, üstündür, iradesine sınır yoktur, büyüklükte eşi olmayandır. Allah 

onların yakıştırdıkları ortaklardan tamamıyla münezzehtir.”353ifadeleri ile önceki 

âyetlerde yıkılan dayanaktan sonra, asıl algı olan putlara taparak ona ortak koşma 

eylemleri için bir ültimatom verilmekte ve Allah’ın; bütün eksik özelliklerden uzak, 

egemenliğin mutlak sahibi, kendisine yardımcı yada ortak edinmeyen, iradesinin 

sınırı olmayan, güvenilen ve güveni temin ve büyüklükte misali, benzeri olmayan 

olarak nitelendiği görülmektedir.354 Âyetin son kısmında ise imaların tamamen 

dışında en açık ifade ile “Allah onların yakıştırdıkları ortaklardan tamamıyla 

münezzehtir.”355 Olarak âdeta cevap verilmektedir. 

Medine ehlinin Allah’ın sıfatları üzerinde yoğunlaşan yerleşik algılarına 

karşılık, Kur’an’ın; yine Allah’ın sıfatları üzerine, yaratılmışlara benzememe ve 

eksiklikten münezzeh olma şeklinde bir ilâh algısı oluşturulduğu görülmektedir. 

İnşa edilen bu yeni algı, süreç açısından ele alınırsa, bir başka ifade ile 

Medinelilerin yerleşik algısından, Kur’an’ın istediği algıya yönlendirilirken ki 

süreç incelendiğinde, muhtemel iki durumun söz konusudur. İlk durum, Medineliler 

açısından hayatın akışı içinde gerçekleşen olaylarda -genel itibari ile- onların 

kaybeden ve inanan Müslümanların kazanan taraf olması, -onlar açısından kötü 

giden gidişat içerisinde- başlarına gelenlerin Allah’ı yüce sıfatlarıyla ve 

 
351 Haşr 59:22. 
352 Putperest arapların putlara tapmalarının altında yatan nedenlerden birisi 

de –İlgili balıklarda işlendiği üzere - Allah’ın kendilerini t anıyamayacağı 

düşüncesidir. Bu ayet onların bu düşüncesine yanıt vermektedir. Bkz. Maturidi,  

“Te’vîlâtü’l-Kur’ân ,” 15/94, 95.  
353 Haşr 59:23. 
354 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe meal ve Tefsir,  C. 5/303, 304; .  

Maturidi, “Te’vîlâtü’l-Kur’ân ,” 15/95-99. 
355 Haşr 59:23. 



88 

 

gönderdikleri ile kabul etmedikleri için geldiğinin telkin edilmesi olsa gerek.356 

Yaşadıkları dünyada bu durumların devam edeceği ve ölümden sonrasında ise daha 

da kötü durumlarla karşılaşacakları haber verilerek psikolojik azap edilmektedir.357 

Onlara bu dünyada akli delillerle örnekler vererek, yapılan psikolojik azabın 

ardından, Allah’ın yüce ve noksanlıktan uzak sıfatları zikredilerek inandıkları 

takdirde bu korkulardan uzak olacakları ve mükâfatlandırılacakları 

bildirilmektedir.358  

Bu düşünce örneklem üzerinden açılacak olunursa, yukarıda peş peşe 

verilen âyet gruplarının oluşturduğu sûresinin359 sebeb-i nüzûlü, zikredilen 

düşüncenin uygulanışına örnek teşkil etmektedir.360 Haşr sûresi Medine döneminin 

ilk yıllarında nâzil olan bir sûredir. Medine Yahudilerinden beni nadir oğullarının 

ve bazı münafıkların Müslümanlara karşı düşmanlık beslemesi ve ihanet etmesi 

sonucu Müslümanlar tarafından Medine’den sürülmelerini konu edinmektedir.361 

Ancak bu konu edinme on yedinci âyete kadardır. On sekizinci âyetten itibaren 

gayr-i Müslimlerin inanmamaya devam ettikleri sürece Allah tarafından 

kaybettirileceği, bu kaybın öldükten sonra çok büyük bir azaba dönüşeceği ifade 

edilmektedir.362 Akabinde Allah tarafından gönderilen bu âyetlerin çok büyük 

sorumluluk yüklemiş olduğu belirtilmekte ve dağ metaforu ile anlam 

güçlendirilmektedir.363 Aynı zamanda, esasen imansızlığın getirdiği sonuçla, yani 

bu seçimin sonucunun çok büyük zararlara karşılık geleceğine işaret edilerek, 

muhatapların düşünmesi sağlanmaktadır.364 Çünkü insanın kendisine zarar 

geleceğini duyması onu bu ihtimali düşünmeye sevk etmektedir. Akabinde gelen 

 
356 Elmalılı M. Hamdi Yazır’ın İbn. Abbas ve müfessirlerin çoğunluğunun 

görüşünü aktardığına göre, Medineli Yahudiler açısından daha önce Medine’den 

sürgün söz konusu olmamış. İzzet ve şerefleri yerlere düşerek hiç böyle zillete 

düşmedikleri ifade edilmektedir. Bkz. Yazır, Hak Dini Kur’an Dili , 7/522,523. 
357 Enver Bayram, “Kur’an’da Yahudilere Lan et Edilme Meselesi ,” 35. 
358 Hac 22:38.  
359 Haşr sûresi 
360 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe meal ve Tefsir,  C. 5/ 283, 284; .  

Maturidi, “Te’vîlâtü’l-Kur’ân ,” 15/60, 61. 
361 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe meal ve Tefsir , C. 5/284 ; .  Maturidi, 

“Te’vîlâtü’l-Kur’ân ,” 15/60, 61. 
362 Haşr 59:15; . Maturidi, “Te’vîlâtü’l-Kur’ân ,” 15/85. 
363 Haşr 59:21  
364 “…İşte bu misalleri insanlar düşün sünler diye veriyoruz.” Haşr 59:21. 



89 

 

sûrenin son üç âyetinde ise kabul edildiğinde bütün bu tehlikelerden kurtularak 

mükâfata kavuşmaya sebep olan ve kabul edilmesi istenen Allah’ın yüce sıfatları 

zikredilmektedir.365 

Buradaki algı inşasının süreci ile ilk bölümde işlenen ve günümüz algı 

yönetimi uygulamalarından olan, korkutma-ödüllendirme yöntemi ile benzerlikler 

görülmektedir. Kur’an’ın hemen her sûresinde, Allah’ın eksiklikten uzak 

sıfatlarının bu yöntemin farklı versiyonları ile işlendiği görülmektedir. 

Medinelilerin İlâh algısının yönetimi sürecinde366 ikinci muhtemel durum 

ise oluşturulan algının zamana yayılarak süreklilik ifade etmesidir. Şöyle ki 

Kur’an’ın ilk inen âyetlerinde “Yaratan rabbinin adıyla oku! O, insanı alaktan 

(asılıp tutunan zigottan) yaratmıştır. Oku! Kalemle (yazmayı) öğreten, (böylece) 

insana bilmediğini bildiren rabbin sonsuz kerem sahibidir.”367 İfadeleri ile insanın 

yaratıcısının ve –insanın- bilgilerinin yegâne sahibinin Allah olduğu 

zikredilmektedir. Sonraki bir âyette ise “Allah’ın her şeyi gördüğünü bilmiyor mu 

o?”368 ifadesinde Allah’ın noksanlıktan uzak sıfatları ile ilâh algısı oluşturulurken, 

yaklaşık on küsur yıl sonra inen yüz birinci sürede, yine aynı ilâh algısı farklı 

yöntemlerle tekrar edilmektedir. Bu durumun, sürece yayılmış olması ve süreklilik 

arz etmesi bakımından, günümüz algı yönetimi teknikleri ile örtüşüyor olması fikri 

muhtemel görünmektedir.369 

3.1.2. Peygamber Mefhumunda Algı Yönetimi 

Önceki bölümlerde işlendiği üzere, Medineli putperest Arapların 

Peygamber algısı maddeleştirilecek olunursa: 

❖ İnançlarına dayanan algıları gereği, Peygamber gelmeyeceği 

düşüncesi… 

 
365 Haşr 59/22-24. 
366 Bu ifade Verilen örnek âyetler özelinde. Kur’an’ın birçok bölümünde yer 

yer oluşturulan ilâh algısı hatırlatılmaktadır. Dolayısı ile her birinin kendine has çok 

farklı yöntem ve uygulamaları söz konusu olabilir. Burada söylenen yöntem ve 

uygulamaların ve bunların işl eyiş sırasının Haşr sûresi özelinde olduğu 

unutulmamalıdır.  
367 Alak 96:1-5. 
368 Alak 96:14. 
369 Değerlendirme kısmında ayrıca  işlenecektir.  



90 

 

❖ Şâyet Peygamber gelecekse bile, kendileri gibi insanî özelliklere 

sahip olmaması gerektiği… 

❖ Şâyet kendileri gibi insan olan bir Peygamber gelecekse, zengin ve 

soylu Araplardan gelmesi gerektiği algısıdır. 

Medineli Yahudilerin yerleşik Peygamber algılarının maddeleştirilmesi ise 

şu şekildedir: 

❖ Peygamberlik müessesinin Malaki ile son bulduğu düşüncesi… 

❖ Şâyet bir Peygamber gelecekse, Yahudi ırkından gelmesi gerektiği 

düşüncesi 

❖ Yahudi halkından bir Peygamber çıkacaksa; zengin, zeki, boylu 

poslu düzgün fizikli bir Yahudi’nin Peygamber olması gerektiği 

inancıdır. 

Görüldüğü üzere, Peygamber gelmeyeceği, gelecekse dahi kendi içlerinden 

olan zengin kişilerden Peygamber gönderilmesi gerektiği gibi düşünceler iki 

grubunda ortak algılarını oluşturmaktadır. Bunun dışında, Peygamberin kendileri 

gibi insan olmaması gerektiği, Araplara mahsus bir algı olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Ancak bir diğer algılarında ise kendi içlerinden en soylu ve en 

zenginlerden olabileceği yönündedir. Bu itibarla gerek Yahudi toplumunun gerek 

putperest Arap toplumunun peygamber mefhumunda birden çok algıya sahip 

oldukları anlaşılmaktadır.  

Bu algılara karşılık olarak Kur’an’ın inşa ettiği Peygamber algısı konusunda 

-Medenî âyetler özelinde- Allah’ın her topluluğa Peygamberler gönderdiği,370 

Muhammed’den (sav.) önce de İsa ve Mûsâ gibi birçok Peygamber gönderildiği,371 

onları da kavimlerinin yalanladıkları372 ve alay ettikleri,373 Peygamberlerinde insan 

olduğu, insan olması hasebi ile diğer insanlarla aynı özelliklere sahip olduğu,374 

kendisinin -hevâ ve hevesinden dolayı- din adına bir şey söyleyemeyeceği375 ve 

 
370 Bakara 2:136.  
371 Bakara 2:87.  
372 Âl-i İmrân 3:184.  
373 Bakara 2:87.  
374 Mâide 5:75.  
375 Nisa 4:136.  



91 

 

Allah’ın dilediğini Peygamber olarak seçeceğini ifade eden birçok âyet yer 

almaktadır. 

İşlenen konunun kapsamı doğrultusunda, Medenî âyetlerde –belli başlı- 

oluşturulan Peygamber algısında, ilk olarak Medineli Arapların ve Yahudilerin 

ortak algılarından olan Peygamber gelmeyeceği düşüncelerine cevap niteliği 

taşıyan “Andolsun biz Mûsâ’ya kitabı verdik. Ondan sonra da ardarda 

Peygamberler gönderdik. Meryem Oğlu Îsâ’ya da açık kanıtlar verdik ve onu 

Rûhulkudüs ile destekledik. Ama ne zaman size bir Peygamber nefislerinizin 

hoşlanmadığı bir şey getirdiyse büyüklendiniz, kimini yalanladınız, kimini de 

öldürdünüz, doğru değil mi?”376 Şeklindeki âyet-i kerime, bu konuya cevap veren 

birçok âyetten biri olarak karşımıza çıkmaktadır. Medine döneminde ilk inen sûre 

olan, Bakara sûresinin bu âyetinde Yahudilere adeta kinayeli bir soru ile biten cevap 

verilmektedir. 

Yahudilerin kabul ettiği Peygamberleri arasında ayrı bir konuma sahip olan 

Hz. Mûsâ’ya Allah’ın Peygamberlik verdiğinde –tıpkı Hz. Muhammed’i 

yalanladıkları gibi- onu da yalanladıkları hatırlatılmaktadır. Sonrasında yine birçok 

Peygamber geldiği ve onlara da aynı muameleyi yaptıkları hatta öldürdükleri 

yüzlerine vurulmaktadır. Hz. İsa’nın ruhu-l Kudüs ile desteklenmesi Elmalılı’nın 

yorumuna göre Hz. İsa’nın (as.) temiz olduğuna işaret etmek içindir. Vahye 

muhatap olan Yahudilerin Hz. İsa ve Meryem’e ismet ve iffet yönünden iftira 

atmalarına karşılık, onların da temiz olduğu ifade edilmektedir.377 Toparlamak 

gerekirse, Yahudilerin Hz. Muhammed’i yalanlamaları üzerine, onların geçmişte 

gönderilen Peygamberleri de yalanlayarak iftira attıkları, hatta öldürdükleri 

hatırlatılmakta ve bu durumda, düşünmesi gerekenlerin kendileri oldukları ortaya 

konmaktadır. 

Bu konuyu destekleyen bir başka örnek ise Âl-i İmrân sûresinde yer alan 

“Onlar: “Allah, bize, gökten inecek ateşin yakacağı bir kurban getirmedikçe hiçbir 

Peygambere inanmamayı emretti” dediler. De ki: “Benden önce nice 

Peygamberler, size apaçık deliller ve söylediğiniz o mûcizeyi getirmişti. Eğer doğru 

 
376 Bakara 2:87.  
377 Yazır,  Hak Dini Kur’ân Dili , C.1/87.  



92 

 

sözlüyseniz, o Peygamberleri niçin öldürdünüz?”378 Şeklindeki âyettir. Yahudi 

kaynaklarında yer alan bilgilere göre379 geçmiş Peygamberlerde mucize olarak 

ortaya çıkan ve Allah’a adanan kurbanın, gökten bir ateş inerek yanması sonucu 

ibadetlerin kabul edildiğine işaret sayılan bu durumu öne sürerek –bu durum hâsıl 

olmadığı gerekçesi ile- Hz. Muhammed’in Peygamberliğini inkâr etmişlerdi. Bu 

haber bazı tefsir kaynaklarında da yer almaktadır.380 Âyette ise madem bu mucizeyi 

siz Peygamberlik alameti olarak sayıyordunuz da neden o –istediğiniz mucizelerle 

gelen- Peygamberleri öldürdünüz? Şeklindeki cevapla381 onların bunu inanmak için 

değil, bahane için istedikleri yüzlerine vurulmaktadır.382 

Putperest Arapların Peygamber gelmeyeceğine dair algılarına ise 

Mekkî âyetlerde çokça yer verilmektedir.383 Bu konuda özellikle Kasas 

sûresinde yer alan  

“Önceden yaptıkları yüzünden başlarına bir musibet geldiğinde, “Rabbimiz! 

Keşke bize bir Peygamber gönderseydin de âyetlerine uyup da müminlerden 

olsaydık!” diyecek olmasalardı (Peygamber göndermezdik). Fakat onlara 

tarafımızdan o gerçek (Kur’an) gelince, “Ona da Mûsâ’ya verilenin benzeri 

verilmeli değil miydi?” dediler. Peki daha önce Mûsâ’ya verileni de inkâr 

etmemişler miydi? “Birbirini destekleyen iki sihir!” demişler ve eklemişlerdi: 

“Doğrusu biz hiçbirine inanmıyoruz.”384  

Âyetleri bu konuya açıkça cevap verildiğini gösteren âyetlere örnek teşkil 

etmektedir. Bu âyetin Yahudi halkına gelen Mûsâ Peygamber örneği üzerinden 

verilmesi konusu, Yahudilerle komşuluk ve ticaret gibi bir çok açıdan ilişki içinde 

 
378 Âl-i İmrân 3:183. 
379 Leviviler 1:7; tesniye 15:16.  
380 Ebu’l-Ferec Abdurrahman b. Alî b. el -Cevzî, “Zâdu‘l-Mesîr fi ‘İlmi’t-

Tefsîr,” thk. Zuheyr eş-Şâviş, (Beyrut: el-Mektebetü’l-İslâmî Yayınları,  1987), 

1/516. 
381 Literatürde, Yahudilere gelen İşaya ve Yahya Peygamberi öldürmüş, İsa 

Peygamberi öldürmeye çalışmış ve Yeremya’yı hapsetmiş oldukları ifade 

edilmektedir. Bkz. M. Kemal Yaşaroğlu “İsrâ Sûresİ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi C. 23, TDV Yayınları, İstanbul 2001, 177, 178 .   
382 Karaman vd., Kuran Yolu Türkçe Meal Ve Tefsiri ,  C. 1/727,728.  
383 Bu konunun Medenî âyetlerden ziyade Mekkî âyetlerde işlenmiş olması,  

iman esaslarının Mekke döneminde oluşturulmuş olması sebebi iledir.  
384 Kasas 28:47.  



93 

 

olan Araplara, daha öncede Peygamber geldiğini hatırlatmada bir nüans olması 

açısından kıymetli olması fikri mantıklı görünmektedir. 

 “Müjdeleyici ve korkutucu böyle nice Peygamberler gönderdik; tâ ki 

Peygamberlerden sonra insanların Allah’a karşı ileri sürebilecekleri bir 

bahaneleri kalmasın! Allah, kudreti dâimâ üstün gelen, her işi ve hükmü hikmetli 

ve sağlam olandır.”385 Bu âyette işlenen algının, Medine döneminde -Nisâ 

sûresinde- hatırlatılarak pekiştirildiği ve Medineli putperestlere de Yahudilere de386 

âdeta bir hatırlatma olduğu görülmektedir. 

Şâyet Peygamber gelecekse, kendi içlerinden ve zenginlerden geleceğine 

dair, iki grubunda sahip olduğu bu algılarının yönetilmesi hususunda, Mekke 

döneminde nâzil olan Kasas sûresinde “Rabbin, dilediğini yaratır ve tercih eder. 

(O’nun seçme ve yaratmasında) onların tercih hakkı yoktur. Allah, onların ortak 

koştuklarından münezzehtir ve şânı yücedir.”387 Şeklindeki âyette, Allah’ın istediği 

kişinin Peygamber olacağı açık olarak ifade edilmektedir. Medine döneminde nâzil 

olan hac sûresinde ise Allah’ın insanlardan istediğini elçi seçtiği, dolaylı olarak 

ifade edilmenin yanında, meleklerden bile elçi seçileceği ifade edilmektedir.388  

Meleklerden seçilen elçinin Peygambere vahyi ulaştırması, insanlardan seçilen 

elçinin ise diğer insanlara vahyi tebliğ etmesi olarak açıklanan Bu âyetin, putperest 

Araplardan bazılarının “Kur’an aramızdan birine indirildi.” demeleri üzerine nâzil 

olduğu zikredilmektedir.389. 

Peygamberlerin insani sıfatlardan uzak, melek ya da cinler gibi olağan üstü 

güçlere sahip390 olan bir varlık olması gerektiği algısına sahip olan putperestlere, 

Mekke döneminde  

 
385 Nisâ 4:165.  
386 “Ey Ehl-i kitap! Peygamberlerin arasının kesildiği bir zamanda, ileride: 

“Bize ne bir müjdeci geldi, de bir uyarıcı” demeyesiniz diye size dinî gerçekleri 

açıklayan elçimiz gelmiş bulunuyor. Gerçekten size hem müjdeleyen hem de uyaran 

bir Peygamber gelmiştir. Allah, her şeye gücü yetendir.”  Mâide 5:19.  
387 Kasas 28:68.  
388 “Allah meleklerden de elçiler seçer, insanlardan da. Şüphesiz Allah her 

şeyi işitmektedir, görmektedir. Onların ö nlerindekini de arkalarındakini de bilir.  

Bütün işler Allah’a döndürülür.” Hac 22:75,76.  
389 Karaman vd., Kuran Yolu Türkçe Meal Ve Tefsiri ,  C. 3/754.  
390 Zuhruf 43:53; Fussilet 41:14.  



94 

 

“Kendilerine kurtuluş rehberi (vahiy) geldiğinde insanların inanmalarını, ancak 

“Allah, Peygamber olarak bir beşeri mi gönderdi?” şeklindeki itirazları 

engellemiştir. De ki: “Yeryüzünde yerleşip dolaşan melekler bulunsaydı elbette 

onlara da Peygamber olarak gökten bir melek gönderirdik.” Yine de ki: “Benimle 

sizin aranızda gerçek şahit olarak Allah kâfidir. O, kullarını çok iyi bilip 

görmektedir.”391 

Şeklinde akli delillerle cevap verilerek bu algının Mekke döneminin son 

yılında392 yönetilerek putperestlerin bu düşüncelerinin çürütüldüğü görülmektedir. 

Medine’ye hicretin akabinde indiği konusunda güçlü kanaatler olan Cum‘a 

sûresinde393 ise –yaklaşık olarak Medine döneminin ilk yılı dolaylarında- aynı 

konunun çeşitli âyetler ve çeşitli yönlerden ele alındığı, pekiştirme, tekrar ve 

güçlendirme yapıldığı kanaatine varılmaktadır.394 Bu konuda Cum‘a sûresinin 

haber verdiği âyetlerden biri; “Ümmîlere kendi içlerinden, onlara âyetlerini 

okuyacak, onları arındıracak, onlara kitabı ve hikmeti öğretecek bir elçi gönderen 

O’dur. Oysa onlar daha önce apaçık bir sapkınlık içindeydiler.”395 Şeklindeki 

âyettir. 

Görüldüğü üzere bu âyette, kendi içlerinden bir Peygamber seçildiği 

zikredilmektedir. Akabindeki âyette ise “Henüz kendilerine katılmamış bulunan 

daha başkalarına da (elçi gönderilmiştir). O üstündür, her işi hikmetlidir.”396 

İfadeleri ile gönderilen elçinin kendileri ile sınırlı olmayıp, sonraki insanlar içinde 

gönderildiği bildirilmektedir. Bir defada indiği zikredilen bu sûrenin dördüncü 

âyetinde ise, “Bu Allah’ın lütfudur, onu dilediğine verir. Allah büyük lütuf 

sahibidir.”397 İfadeleri ile Peygamber seçiminde tek belirleyicinin Allah’ın 

dilemesi olduğu “Lütuf” kelimesi ile de “Onu dilediğine verir.” ifadesi ile de 

anlaşılmaktadır. 

 
391 İsra 17:94-96. 
392 İsra sûresinin nazil olduğu zaman aralığına tekabül etmektedir.  Bkz. M. 

Kamil Yaşaroğlu, “İsrâ Sûresi” , Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi , C. 23, 

TDV Yayınları, İstanbul 2001, 177, 178 .... 
393 Emin Işık, “Cum‘a Sûresi”, Türkiye Diyanet Vakfı  İslâm Ansiklopedisi ,  C. 

8, TDV Yayınları, İstanbul 1993, 92, 93 . 
394 Işık, “Cum‘a Sûresi”, DİA , VIII, 92, 93.  
395 Cuma 62:2.  
396 Cuma 62:3.  
397 Cuma 62:4.  



95 

 

Sonraki âyette ise398 sadece kendilerini Allah’ın dostları ve değerli kulları 

sanan, bu sebeple Peygamberin kendilerinden biri olması gerektiğine inanan ve bu 

itibarla Araplar içinden çıkan Muhammed’i (sav.) inkâr eden Yahudiler, kendilerine 

Tevrat verildiği halde ona uymadıkları sebebi ile kitaplar taşıyan merkebe 

benzetilerek aşağılanmaktadırlar.399 Bu durum algı yönetimi tekniklerinde itibar 

kaybettirme olarak yer almaktadır.400 

Peşi sıra gelen âyette ise “De ki: “Ey yahudiler! Başka insanlar değil, yalnız 

kendinizin Allah’ın dostları olduğunuzu iddia ediyorsanız ve şâyet sözünüze 

sadıksanız haydi ölümü temenni edin!”401 Şeklindeki ifadelerle Yahudilere meydan 

okunmakla beraber ölümden korktukları haber verilmektedir. Hâlbuki ahiret 

inancına sahip olan ve kendilerini Allah’ın dostları olarak gören, cezalandırılacak 

olsalar bile çok az sayıdaki belli günlerle sınırlı olarak cezalandırılacaklarına inanan 

bu insanların, ölüm fikrinden korkmalarındaki tutarsızlığa işaret edilmiş olması 

muhtemeldir. Bu düşünceye paralel olarak akabindeki âyette “Ama onlar daha önce 

yapıp ettikleri yüzünden asla ölümü istemeyeceklerdir. Allah zalimleri çok iyi 

bilmektedir.”402 Hitabı ile ölümden neden korktukları da üstü kapalı olarak haber 

verilmekte ve sıradaki âyette “Şöyle de: “Biliniz ki, kendisinden kaçıp durduğunuz 

ölüm, muhakkak gelip size çatacaktır. Sonra akıl ve duyularla idrak edilemeyeni de 

edileni de bilen Allah’a döndürüleceksiniz, O da size yapıp etmiş olduklarınızı 

bildirecektir.”403 İfadeleri ile ne kadar ölümden korksalar da ondan 

kaçamayacakları ve ahiret hayatından her şeyi bilen Allah’ın yaptıklarını onlara 

haber vereceği ifade edilerek âdeta inanmayan Yahudiler, psikolojik olarak 

cezalandırılmaktadırlar.404 Bu yerme ve tehdit içeren âyetlerin; Araplar içinden 

seçilen Peygambere inanmaları gerektiği ve Peygamberin Allah’ın tercihi ile 

belirlendiği, “Peygamberliğe layık olan tek milletin Yahudiler olduğu” 

 
398 “Tevrat’la yükümlü tutulup da onun hakkını vermeyenlerin durumu, koca 

koca kitaplar taşıyan merkebin durumuna benzer. Allah’ın âyetlerini yalan sayan 

kavmin misali ne kötü! Allah zalimler topluluğunu doğru yola çıkarmaz.” Cuma 32:5.  
399 Derveze, Tefsirül hadis, s. 2515.  
400 İlk bölümde işlenmektedir.  
401 Cuma 62:6.  
402 Cuma 62:7.  
403 Cuma 62:8.  
404 Bayram, “Kur’an’da Yahudilere Lanet Edilme Meselesi,” 32, 33. 



96 

 

düşüncesinin yanlış olduğu telkin edildikten hemen sonra yer alması bu konunun 

bir bütün halinde mantık ağı oluşturularak işlendiğini göstermektedir.405 

Konu toparlanacak olursa, Peygamber ile alakalı birçok algının temellerinin 

Mekke döneminde atıldığı ve tafsilatlı olarak da bu döneminde işlendiği 

görülmektedir. Bu durumun, Mekke döneminin inançsal açıdan algıların 

oluşturulduğu dönem olması hasebi ile mümkün olduğu muhakkaktır. 

Ancak konu süreç açısından ele alınacak olunursa, Medine dönemini 

Mekke’den ayıran Yahudi unsurların varlığının, bu konudaki algı yönetimine de 

şekil vermesi söz konusudur. Çünkü malum olunduğu üzere algı yönetimi bir süreci 

ifade etmektedir. Ayrıca Medine halkında varlığını sürdüren Yahudilerin, putperest 

Araplara göre bambaşka algıları söz konusudur. Bu durum Mekke dönemi ile 

Medine dönemini ayıran büyük özellikler arasında yer almaktadır. Çünkü vahyin 

nüzûlü devam ederken muhatap kitlede farklılıklar söz konusudur. Dolayısı ile 

Medine döneminde var olması muhtemel olan algı yönetimi, Mekke’deki algının 

hatırlatılarak canlı tutulması yanında, asıl Yahudi kitleye yöneliktir demek yanlış 

olmasa gerek. Buradaki algı yönetiminin gerçekleşmesinde ise tarihi örnekler, 

verilen doğru bilgi ve referanslar, mantıksal açıklamalarla var olan algının 

yıkılması, korkutma vb. tekniklerin yer aldığı anlaşılmaktadır. 

3.1.3. Melek Mefhumunda Algı Yönetimi 

Daha önce ilgili başlık altında konu edinilen Medineli cahiliye Araplarının 

yerleşik melek algıları, maddesel açıdan sunulacak olunursa; 

❖ Putperestlikle bir bağı olmamasına rağmen meleklere 

inanmaktadırlar. 

❖ Melekleri dişi cinsiyete sahip olarak nitelemektedirler. 

❖ Melekleri Allah’ın kızları olarak sıfatlandırmaktadırlar. 

❖ Meleklere tanrısallık özelliği yüklemektedirler. 

Yahudiler açısından; 

 
405 Cuma 62:1-9. 



97 

 

❖ Meleklere insani vasıflar atfetmeleri ve erkek cinsiyetle 

nitelemeleridir. 

Meleklere insani bir vasıf olan cinsiyet atfetme açısından Medineli 

Arapların ve Yahudilerin ortak inanca sahip oldukları bilinmekle beraber, onları bir 

çeşit ilâh olarak kabul etmeleri de söz konusudur.406 

Melek konusunda Yahudiler ve putperest Arapların aynı algıya sahip 

olmaları dikkat çekmekle beraber, bu konudaki algılarını Yahudilerden edindikleri, 

ilgili başlık altında ele alınmıştı. Söz konusu ayrıntının bu başlık altındaki rolü ise 

Kur’an’ın, algı yönetiminde –hitap kitlesi açısından- tek algı kitlesine hitap etmiş 

olmasıdır. 

Konuya farklı perspektiften yaklaşıldığında ise –muhataplarda- iki farklı 

algı ortaya çıkmaktadır. Bunlardan ilki meleklerin mahiyeti hakkında iken, diğeri 

bu algının sonucu olarak meleklere tanrılık atfetmeleri olarak zuhur etmektedir. Bir 

başka ifade ile yanlış melek algılarının temeli yanlış ilâh algılarının bir sonucu 

olarak ortaya çıkmaktadır. Bu toplulukların ilâh algıları ilgili bölümde 

incelenmiştir. Ancak konu ile bütünlük arz etmesi sebebi ile ilâh algılarını 

hatırlatmak gerekirse, Allah’a insani vasıflar yükledikleri bilinmektedir. Bu vasıflar 

arasında Allah’ı aciz bırakma, insanların sahip olduğu noksan sıfatlarla 

sıfatlandırma gibi düşünceler yer almaktadır. Biraz daha özele indirgemek gerekirse 

en yalın ifade ile Allah’ı evlenen, çocuk edinen, yardımcılara ihtiyaç duyan olarak 

görmekte idiler.407 

Burada bahsi geçen evlenme, çocuk ve yardımcılar edinmedir. Çocuk ve 

yardımcılar putperestler açısından meleklere, putlara ve Peygambere tekabül 

ederken, Yahudiler açısından meleklere ve Peygamberlere tekabül etmektedir.408 

Bu itibarla –Kur’an’ın uyguladığını düşündüğümüz yöntem olarak- âyetlere 

de bakıldığında da görüldüğü üzere, ilk olarak ilâh algısı ve Peygamber algısı 

oluşturularak ilâh algısı düzeltilmektedir. Yanlış ilâh algısı ve Peygamber algısı 

 
406 Bu düşünce, önceki bölümde ilgili başlıkta tafsilatlı olarak ele alınmıştır.  
407 Er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb ,  C. 26, 359, 360  
408 Er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb , C. 26, 359, 360  



98 

 

düzeltildikten sonra –muhataplarda- içi boşalan melek algısı Kur’an tarafından 

doldurulmaktadır. 

Kronolojik açıdan bakıldığında, melek algısının Mekke döneminde nâzil 

olan sâffât sûresinde409 tafsilatlı olarak işlenerek bahsi geçen yanlış melek algısına 

dair her konuya mantıklı açıklamalar dâhilinde düşünmeye sevk eden sorularla,410 

geçmiş ümmetlerden örneklerle,411 inanmayanların uğrayacakları azapların 

bildirilmesi412 ile meleklerin Allah’ın sadık kulları oldukları,413 meleklerle Allah 

arasında asla bir nesep bağı olmadığı,414 Allah’ın böyle özelliklerden beri olduğu 

zikredilerek,415 onların mahiyetleri, görevleri ve mekânları hakkında ayrıntılı 

bilgiler verilmektedir.416 

Görüldüğü üzere, -önceki iki başlıkta da olduğu gibi- inanç esaslarının 

kapsamındaki konulardan biri olan melek inancının Kur’an tarafından inşası Mekke 

döneminde ağırlık bulmaktadır. Örnek verilen bu sûre Mekke döneminde melek 

algısı konusuna yer verilen birçok sûreden birisidir.417 

Medine döneminde melek algısı konusunda zikredilen âyetler 

incelendiğinde ise Medine’ye hicretin akabindeki süreçte nâzil olan el-Bakara 

sûresinde  “Söyle (yahudilere): Cebrâil’e kim düşmansa bilsin ki, Allah’ın izniyle 

önce gelen kitapları doğrulayıcı, müminler için bir hidâyet rehberi ve müjdeci 

olarak Kur’an’ı senin kalbine indiren odur.”418Âyeti ile kıymetli bir melek olan 

Cebrail’in görevi hakkında bilgi verilmektedir. Muhammed İzzet Derveze’ye 

 
409 Nüzûl sırasına göre 56. Sûre olup, Kur’an tertibinde 37. Sırada yer 

almaktadır.  Bkz. Bekir Topaloğlu, “Sâffât Sûresi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C. 35, TDV Yayınları, İstanbul 2008, 465, 466.  

410 Sâffât 37:150. 

411 Sâffât 37:75-87. 

412 Sâffât 37:50-68. 

413 Sâffât 37:21,22.  

414 Sâffât 37:158. 

415 Sâffât 37:159. 

416 Sâffât 37:164-166. 

417 Konu bütünlüğü açısından uygun görüldüğü için bu sûre üzerinden örnek 

verilmiştir. Haricen, Mekke döneminde nâzil olan muhtelif sûrelerin muhtelif  

âyetlerinde bu konuya yer verilmektedir. Ayrıntılı bilgi için bkz; Sa’d 38:69,73; 

Zümer 39:75; Fussilet 41:14; Zuhruf 43:53; Kâf 50:23,24; Necm 53:27; Tahrîm 66:4; 

Kadr 97:4; Sebe 34:40; Furkan 25:21-25. 
418 Bakara 2:97.  



99 

 

(1984) göre bu ve peşi sıra gelen âyetin419 sebebi nüzûlü konusunda iki rivayet yer 

almaktadır. Tercih ettiği rivayete göre Medine’ye hicretin akabinde Yahudi 

bilginlerinden Abdullah b. Selâm420 (ö. H.43) Hz. Peygamberin yanına geldi ve 

“Sana sadece Allah’ın görevlendirmiş olduğu bir Peygamberin bilebileceği üç soru 

soracağım. Cevaplarsan Müslüman olacağım.” dedi ve “kıyamet alametlerinin ilki 

nedir? Cennetliklerin cennette ilk yiyecekleri yiyecek nedir? Yeni doğan çocuğun 

anne ya da babasına benzemesindeki sebep nedir?” Şeklinde üç soru sordu. Bunun 

üzerine Hz. Peygamber “Bunları şimdi bana Cebrail haber verdi.” dedi. Bunun 

üzerine İbn. Selâm şaşırdı ve “Melekler içinde Cebrail Yahudilerin düşmanıdır. O 

sadece zillet ve savaş getirir.” diye karşılık verdi. İşte bu durumda Hz. Peygamber’e 

Bakara sûresi doksan yedinci ve doksan sekizinci âyetler nâzil oldu ve o bu âyetleri 

ona okudu. Akabinde üç soruyu da cevapladı ve Abdullah b. Selâm cevaplar üzerine 

Müslüman oldu. Sonrasında ise Hz. Peygambere “Yahudiler çok iftiracı bir 

topluluktur. Eğer sen onlara benim Müslüman olduğumu söylemeden benim 

hakkımda soru sorarsan sana beni överler. Ama Müslüman olduğumu söyledikten 

sonra benim hakkımda soru sorarsan onlara, bu sefer beni yererler.” dedi. İlerleyen 

süreçte Yahudiler Hz. Peygamberin yanına geldiklerinde Allah resulü onlara 

“Abdullah’ı nasıl bilirsiniz?” Diye sordu. Onlarda “O bizim aramızdaki en hayırlı 

kişidir.” Diye cevapladılar. Bunun üzerine Hz. Peygamber “Onun Müslüman 

olduğunu size söylesem ne dersiniz peki?” Deyince bu sefer “O bizim aramızdaki 

en kötü kişidir dediler.”421 

 
419 “Her kim Allah’a, meleklerine, Peygamberlerine, Cebrâil’e ve Mîkâil’e 

düşman ise bilsin ki Allah da inkârcıların düşmanıdır.”  Bakara 2:98.  
420 Önceleri Yahudi âlimi iken Medine döneminde Müslüman olmuş bir 

sahabedir. Bkz. Mustafa Fayda, "Abdullah B. Selâm", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi . C. 1, TDV Yayınları, Ankara 1988, 134 -135.  
421 İzzet Derveze, Tefsiru’l Hadis ,  73.; Elmalılı  Hamdi Yazır’ın Hak Dini 

Kur’an Dili adlı eserinde bu âyetlerin sebebi nüzûlü konusunda yer verdiği 

rivayetlere göre Hz. Peygamberin Abdullah b. Selâm’a verdiği cevaplardan sonra 

Hz. Ömer Cebrail’e düşman olmalarının sebebini sormuş tur. O da Buhtu Nassar 

denilen bir adamın mabetlerini yıkıp kendilerine zarar verecekleri Peygamberleri 

tarafından kendilerine haber verildiğini söyleyerek , o adamı arayıp bulduklarını ve 

bulduklarında miskin bir çocuk olduğunu söylemiştir. “Biz onu öldürecekken Cebrail 

onu müdafaa etti ve bunu öldürmek size fayda sağlamaz zira bunu öldürmek size 

nasip olursa, o zaman bu bahsi geçen kişi zaten değildir .” dedi. “Öldürmediğimiz o  

çocuk büyüdü hükümdar oldu ve harp açtı beytül makdisi tahrip etti ve halkımızdan 



100 

 

Mekkî âyetlerden farklı olarak, bahsi geçen bu Medenî âyetlerde bazı 

meleklere düşmanlık söz konusudur. Bu durum Mekkî âyetlerde görülmemektedir. 

Medenî âyetlerde var olmasının sebebi olarak muhatap kitle arasında yer alan 

Yahudiler gösterilebilir. Burada Mekke’de inşa edilen melek algısının farklı 

versiyonlarla devam ettiği görülmektedir. Ancak Medine’de oluşturulan algı 

yönetiminde tutarlı ve mantıksal açıklamaların yanında tehdit, hatırlatma ve 

meydan okuma gibi çeşitli yöntemlerde görülmektedir. Bu durum Yahudilerin 

bizzat muhatap olduğu âyetlerde kendisini daha fazla göstermektedir.422 

Yahudilerin Kur’an’da zikredilen ve haber verilen âyetlerin doğruluğunu, Hz. 

Peygamberin Peygamberliğinin ve getirdiklerinin hak olduğunu, dinlerinden, 

kitaplarından ve bunlardan arta kalan kadim bilgilerinden yararlanarak içten içe 

bildiklerini ancak, inat, azgınlık, benlik, toplumsal vb. birçok farklı sebepler 

neticesinde sadece inanmamak için bahaneler üreterek reddetmeleri ve reddetme 

konusunda kendilerine ortak edinmeye çalışmaları kuvvetle muhtemeldir.  

Bu düşünceyi destekleyen birçok örnekten birisi de bahsi geçen bu âyetler 

hakkında yazılan tefsirlerdeki sebebi nüzûllerdir. Elmalılı Hamdi Yazır’ın Hak Dini 

Kur’an Dili isimli eserinde yer verdiği rivayete göre, Hz. Ömer Medine’de sahip 

olduğu tarlaya giderken yolunun üzerinde bulunan Yahudilerin ilim merkezlerinin 

önünden geçmekte ve bazen orada durarak onlara kulak misafiri olmakta idi. Yine 

bir gün Hz. Ömer’in kulak misafiri olduğu sırada onlar “ Ey Ömer sen diğerlerinden 

farklısın. Diğer Müslümanlar buradan gelir ve geçerler. Ama sen öyle yapmazsın. 

Bu sebeple sana ümit besliyoruz.” dediler. Hz. Ömer cevap olarak “sizin en büyük 

yemininiz nedir?” diye sordu onlar “Tur-i Sinâ’da Mûsâ’ya Tevrat’ı indiren 

Rahman üzerine yapılan yemindir.” dediler. Bunun üzerine Hz. Ömer onların 

yeminini zikrederek “Doğru söyleyin. İnandığınız kitabınızda Muhammed’i 

buluyor musunuz? Yoksa bulmuyor musunuz?” dedi. Bunun üzerine hepsi sessiz 

kaldı ve birbirlerine bakakaldılar. Sessizliğin ardından içlerinden biri dayanamadı 

ve ayağa kalkarak “Söyleyin, yoksa ben söylerim.” Dedi. Yine dilleri âdeta lâl 

olmuş gibi susarlarken Hz. Ömer “Ne susuyorsunuz? Ben kendi dinimdeki 

 
bir kısmını katletti. Bü yüzden Yahudiler ona düşmandır.” Diye haber vermiştir. Bkz. 

Yazır, Hak Dini Kur’an Dili , C. 1/429.  
422 Bakara 2:113, 114;  



101 

 

şüphemden dolayı sormuyorum.” Dedi. Bunun üzerine “ evet bize indirilende biz 

Muhammed’i buluyoruz. Ancak ona iman etmeyişimizin sebebi ona vahyi getirenin 

Cebrail olmasıdır. Cebrail ise bizim düşmanımızdır. Eğer ona vahyi getiren Cebrail 

değil de Mikail olsa idi, o zaman Muhammed’e iman ederdik.” Dediler. Bu sefer 

Hz. Ömer onlar için en büyük yemini tekrar dile getirdi ve yine söyleyin Allah 

nezdinde Cebrail’in ve Mikail’in makamı nerededir?” onlar ”Cebrail sağında, 

Mikail solundadır.” dediler. Hz. Ömer “Allah’ın sağında olana düşman olan, 

solunda olana da düşmandır. Solunda olana dost olan sağında olana da dosttur. 

Onlara düşman olan, Allah’ında düşmanındır.” Dedi ve Hz. Peygambere olanları 

anlatmak üzere yanına gitti. Ancak ondan önce Cebrail Allah resulüne olanları 

haber vermiş ki. Hz. Peygamberin Hz. Ömer’e bu âyetleri okuduğu 

zikredilmektedir.423 

Cebrail’e düşman olmaları konusunda bir başka rivayet ise Yahudilerin 

“Cebrail’in vahyi bize getirmesi emredildiği halde o vahyi başkasına götürdü.” 

Şeklindeki söylem ve düşünceleridir. Bahsi geçen âyetlerin ikincisinde “Her kim 

Allah’a, meleklerine, Peygamberlerine, Cebrâil’e ve Mîkâil’e düşman ise bilsin ki 

Allah da inkârcıların düşmanıdır.”424 Şeklinde açık, net ve izahtan uzak bir tehdit 

ile cevap verilmektedir. Bu durum daha önceki paragraflarda geçen konuyu 

desteklemektedir. Bakara sûresinin doksan dokuz ile ilerleyen diğer âyetlerinde, 

Yahudilere apaçık delil ve mucizeler gösterildiği halde fâsık olarak inkâr 

ettikleri,425 sözlerine güvenilmez ve ahit tanımaz insanlar oldukları 

bildirilmektedir.426 Ayrıca kendilerine uyarıcı Peygamber geldiği halde kitaplarında 

yazanları gizleyerek hiç bir şey bilmiyormuş gibi yaptıkları bildirilmekte ve bu 

inkârları, gerçeği bildiği halde iman etmeyen kimselerin küfr-i inâdisine sahip 

oldukları bildirilmektedir.427 

Medine döneminde oluşturulan melek algısı konusunda, Mekke de 

oluşturulan algının uygun aralıklarla hatırlatılarak pekiştirilmesinin yanında 

 
423 Yazır,  Hak Dini Kur’an Dili , C. 1/430.  
424 Bakara 2:98.  
425 Bakara 2:99.  
426 Bakara 2:100.  
427 Bakara 2:101.  



102 

 

Mekke’den ayrışan ve Medine dönemine özel konjektürel algı inşaları da söz 

konusudur. Konunun işleniş usulünden kaynaklı olarak kısıtlı işlenen bu konuda 

var olan birçok örnek arasından seçerek mercek altına aldığımız ve süreci ortaya 

koyduğumuz bu örnek özelinde algı yönetimi tekniklerinden birisi olarak 

bildiğimiz “gerçeklere yaslama” tekniği ile benzerlik ortaya çıkmaktadır. 

Şöyle ki hitap kitlesinden birisi olan Yahudilere – birçoğu tahrif olunsa da- 

kabul ettikleri kitaplarındaki bazı bilgiler referans olarak sunulmaktadır. Bir başka 

ifade ile onların kabul ettiği ve yegâne doğruları saydıkları kitaplarında ve kadim 

bilgilerinde yer alan bazı soruları Peygambere sormalarıyla beraber, olduğu gibi 

doğru cevaplar almaları onlara Hz. Peygamberin hak olduğunu kabul etmekten 

başka çare bırakmamaktadır. Bu itibarla –uygulanan bu yöntem ile- aralarından 

bazılarının melek algısının düzeltilmesinin yanında Hz. Peygamberi ve 

getirdiklerini kabul etme noktasında bir algı yönetimi de söz konusu olabilir. Kabul 

etmeyenlere ise kendilerinin de bildiği gerçekler hatırlatılarak ve bu davranışlarının 

doğurdu sonuçlar –azap- hatırlatılarak korkutma ve psikolojik baskı sağlanması söz 

konusudur.428 

 

3.1.4. Kitap Mefhumunda Algı Yönetimi 

Bu konuda, İlgili başlıkta tafsilatlı olarak dile getirilen ve elde edilen 

verilerin -konunun bütünlük arz etmesi açısından- maddesel olarak sunulması 

noktasında şunlar yer alabilir: 

❖ Kitap algısı konusunda Yahudi ve putperestlerde ortak algı söz 

konusudur. 

❖ Elle tutulan, yazılı halde bulunan ve tek seferde inen bir kitap 

algısına sahiptirler. 

Herhangi bir kitaba muhatap olmayan Medineli putperest Arapların kitap 

algıları, Yahudilerden edindikleri bilgilerden meydana gelmekte idi. Bunun yanı 

sıra putperest Arapların itirazları ve Kur’an’ın muhtevası konusunda açıklamaların 

 
428 Bayram, “Kur’an’da Yahudilere Lanet Edilme Meselesi ,” 31, 32.  



103 

 

büyük çoğunluğunun Mekke döneminde nâzil olan âyetlerde işlendiği 

görülmektedir.429 Madde halinde belirtilen ve bi’set öncesi en bariz kitap algısının 

karşısında Kur’an’ın inşa ettiği algı “İnkârcılar, “Kur’an ona bütünüyle bir defada 

indirilseydi ya!” diyorlar. Oysa biz onu senin kalbine iyice yerleştirmek için böyle 

yaptık ve onu uygun aralıklarla parça parça gönderdik.”430 ve “Biz onu, insanlara 

aralıklarla okuyasın diye okumaya elverişli bölümlere ayırdık, peyderpey 

indirdik.”431 Şeklindeki âyetlerde açıkça ortaya konulmaktadır. Bu konudaki algı 

yönetimi sürecine değinilmeyecektir. Çünkü bu konu ve âyetler Mekke dönemine 

aittirler. Daha önceki birkaç başlıkta da görüldüğü üzere inançla alakalı konularda 

yapılan algı yönetimleri Mekke döneminde gerçekleşmiş olduğu gibi burada da 

durum farklı değildir. 

Bununla beraber Medine döneminde, inşa edilmiş halde olan ve belirli 

seviyede yer alan algının üzerine, tamamlayıcı nitelikte ve farklı perspektifte 

ziyadelerin yapıldığı görülmektedir. “Onlar Kur’an’ı inceden inceye 

düşünmüyorlar mı? Yoksa kalplerinin üzerinde üst üste kilitleri mi var?”432 

Âyetinde “…üst üst kilitler mi var?” ifadesi için Kur’an Yolu tefsirinde,  

“…Kur’an insanlara doğru yolu gösteriyor, ancak ondan yararlanabilmek için 

peşin hükümlerden, kökleşmiş inançlardan, dengeyi bozan kin ve nefret gibi 

duygulardan kurtularak Kur’an’ı okumak, dinlemek ve üzerinde düşünmek 

gerekiyor. Kalplerinin üzerinde kilitler bulunan kimselerden maksat, şartlanmışlık 

ve peşin hükümler yüzünden akıllarını doğru kullanamaz hale gelmiş 

olanlardır.”433 

Şeklinde açıklama yapıldığı görülmektedir.  Bu durumun Medine de 

yaşayan ve kitap ehli olarak isimleşen Yahudiler için olması kuvvetle muhtemel 

gözükmektedir. Çünkü tahrif edilmiş kitaplarındaki bilgiler ve din adamlarının 

 
429 Bu konuda yer alan Mekkî âyetlerin bir şunlardır: En’âm 6:19; A’raf 

7:204; Yûnus 10:15, 37, 61; Yûsuf 12:2, 3; Ra’d 13:31; Hicr 15:1, 87; Nahl 16:98; 

İsra’ 17:9, 41, 45, 46, 60, 78, 82, 88, 89, 106; Kehf 18:54; Furkan 25:30, 32;  
430 Furkan 25:32.  
431 İsra’ 17:106.  
432 Muhammed 47:24. 
433 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsi r, C. 5/57.  



104 

 

sonradan uydurduğu hurafeler yüzünden gerçeğe karşı kör ve sağır oldukları fikri 

Kur’an’ın daha öncede ima ettiği bir düşüncedir.434 

Kronolojik olarak incelendiğinde ise Medine döneminde ilk inen sûrenin 

Bakara sûresi olduğu435 bilinmekle beraber hemen ikinci âyetinde “İşte bu kitap”436 

ifadesi ile başlayarak kurtuluşun rehberi olduğu bildirilmekte ve ona inananların 

özellikleri sayılarak devam etmektedir.437 Akabinde inanmayan kâfirlerin 

özellikleri sıralanarak kaybetmiş oldukları ima edilmekte ve aşağılanmaktadırlar.438 

Kitap algısı konusunda Mekke döneminde tafsilatlı olarak işlenen bu konunun 

Mekke döneminden ayrışan ve farklı açıdan bir yaklaşımla en çok yer verilen sûre 

olarak nitelendirilmesi mümkündür. 

Bu itibar ile söz konusu bu sûre özelinde konunun işlenmesinde ilk olarak 

dördüncü âyette439 yer alan “ Senden önce indirilene de inanırlar.” ifadesi ile İsa’nın 

(as.) ve Mûsâ’nın (as.) -ve diğer bütün Peygamberlerin-  kastedilerek Yahudilerin 

inançlarına dayandırılması söz konusudur.440 Bu durum günümüz algı yönetiminde 

kullanılan ve ilk bölümde yer verilen bir teknik olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Muhatabın referans olarak kabul ettiklerinin referans edilmesi algı yönetiminde; 

muhatabın, sunulan düşünceye olumlu bakmasına yardımcı olmaktadır. 

Sûrenin ilerleyen âyetlerinde “ Ey İsrâiloğulları! Size verdiğim nimetimi 

hatırlayın, bana verdiğiniz sözü yerine getirin ki ben de size vaad ettiklerimi 

vereyim. Asıl bana itaatsizlikten sakının.”441 İfadesi ile doğrudan Yahudilere hitap 

edilmekte ve geçmişte kendilerine verilen nimetleri hatırlamaları istenmektedir. 

Nimetlerin ne olduğu442 konusunda muhatap Yahudilerin bunları bildikleri için 

 
434 Bakara 2:7, 16; Nisâ 4:58. 
435 Emin Işık, “Bakara Sûresi”,  Türkiye Diyanet Vakfı  İslâm Ansiklopedisi , C. 

4, TDV Yayınları, İstanbul 1991, 526, 527. 
436 Bakara 2:2.  
437 Bakara 2:3-5. 
438 Bakara 2:6,7.  
439 “Sana indirilene ve senden önce indirilene iman ederler ve âhirete de 

onlar kesin olarak inanırlar .” Bakara 2:4. 
440 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir ,  C. 1/72, 73. 
441 Bakara 2:40.  
442 Razi tefsirinde Peygamber, kitap firavunun zulmünden kurtuluş vb. gibi 

bilgiler vermektedir.  



105 

 

zikredilmediği belirtilmektedir.443 Ardı sıra gelen âyette ise “ Elinizdekini (Tevrat) 

tasdik edici olarak indirdiğime (Kur’an) iman edin; sakın onu inkâr edenlerin ilki 

olmayın! Âyetlerimi az bir karşılığa satmayın. Yalnız benden korkun.”444 İfadeleri 

ile yine onların referanslarına dayanarak gönderilmiş Kur’an’ın Tevrat’ı 

doğrulayan olduğu bildirilerek âdeta “Buna ilk inanması gereken sizlerken, ilk inkâr 

edenler siz olmayın.” şeklinde anlaşılması mümkündür. Bununla beraber Yahudi 

bilginlerinin de içinde bulunduğu Yahudilere “Elinizde bu kadar delil varken cahil 

ve kitap gönderilmemiş insanlar gibi hemen ilk anda reddedenlerden olmayın 

araştırın mukayese edin ve düşünüp doğruyu bulun.” şeklinde bir hitap olması da 

muhtemeldir.445 Bu durumda muhatapların mantıksal olarak düşünmeye çağırıldığı 

ve kararlarının kendileri tarafından verilmesi istenmekle beraber algı yönetiminin 

en temel şartı olan, muhatabın ilgili düşünceyi kendisine mâl etmesi söz konusu 

olmaktadır. Bu perspektifte algı yönetiminin en bariz tekniği ile ilişki kurmak akla 

aykırı olmasa gerek. 

Âyetin son bölümünde ve peşi sıra gelen âyette “Bilerek hakkı bâtıl ile 

karıştırmayın, hakkı gizlemeyin.”446 Uyarısı yapılarak Kur’an’da neyin 

kastedildiğini bildiklerinin, Allah tarafından bilindiği ve menfaatler uğruna hakkı 

batıla tercih etmemeleri telkin edilmektedir.447 Kur’an’ın bu kendinden emin üslubu 

ve Yahudilerin bildikleri bu detayların yine kendilerine bildirilmiş olması onlar 

açısından kabul etmekten başka çare bırakmamaktadır. Ancak hâlâ inatla inkâr 

edenlerin -bildikleri gerçeği menfaatleri uğruna inâdî olarak inkâr etmeleri 

durumunda-  atalarına verilen birçok nimetin tek tek hatırlatılarak hesap günü bu 

durumlarının bedelini ödeyecekleri dile getirilmektedir.448 

 
443 Hayreddin Karaman vd.,  Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir ,  C. 1/111,  

112. 
444 Bakara 2:41.  
445 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir ,  C. 1/114, 115. 
446 Bakara 2:42.  
447 Bakara 2:109.  
448 Bakara 2:47-55 



106 

 

Bu âyet gruplarının arasında kalan âyetlerde449 Medine’ye hicret edildikten 

sonra kendilerini Müslüman gibi gösteren münafıklara da yer verilmektedir.450 

Bunlardan birisi de kaynaklarda geçtiği üzere Abdullah b. Übeyy b. Selûl dür.451 

Elmalılı’nın sebeb-i nüzûl olarak yer verdiği rivayete göre ibn Übeyy ve yanında 

birkaç kişi çarşıya çıkmışken, sahabeden birkaç kişinin karşıdan gelmekte olduğunu 

gördüler. Bunun üzerine İbn. Übeyy alaylı bir tavırla “Bakın şimdi bunları 

başımızdan nasıl salacağım.” dedi. Karşıdan gelen Hz. Ebu Bekir, Ömer ve Hz. 

Ali’ye övgü dolu sözler dizmeye başladı. Bunun üzerine Hz. Ali “Allah’tan korkun. 

Münafıklık etme ey İbn Übeyy” dedi. O da “Allah’tan kork ey Ali, benim imanım 

senin imanınla aynıdır.” Dedi. Bunun üzerine sahabeler oradan ayrıldı ve ibn Ubeyy 

yanındakilere “İşte bunları görünce böyle yapacaksınız.” diyerek alaylı tavrına 

devam etti.452 

Bu kimselerde bu sûrede bildirilerek “ Akıllarınca Allah’ı ve iman edenleri 

aldatmaya kalkışıyorlar; hâlbuki onlar farkında olmadan yalnızca kendilerini 

aldatmış oluyorlar.”453 Şeklinde Aşağılanmaktadırlar. Bu itibarsızlaştırmanın yirmi 

üçüncü âyete kadar çeşitli misallerle sürdürüldüğü görülmektedir. Yirmi üçüncü 

âyette ise daha önce Mekke’de yapıldığı -ve muhatapların aciz bırakıldığı- gibi 

“Kulumuza indirdiğimiz kitaptan dolayı bir şüphe içinde iseniz onun benzeri bir 

sûre de siz getirin, Allah’tan başka taptıklarınızı da yardıma çağırın; eğer 

iddianızda samimi iseniz!”454 İfadeleri ile meydan okunduğu görülmektedir. Ancak 

Mekke döneminde de olduğu gibi muhataplar bu meydan okumaya cevap 

verememiş ve aciz kalmışlardır. Bu itibarla Kur’an mu‘ciz (benzerinin 

getirilmesinde aciz bırakan) olarak nitelendirilmekle beraber, bu durum “…son 

 
449 Bakara sûresi 8 ile 25. Âyetler arası. Bkz. Bakara 2:8 -25. 
450 “İnsanlardan bazıları da vardır ki inanmadıkları halde “Allah’a ve âhiret 

gününe inandık” derler .” Bakara 2:8.  
451 Medine’de yaşayan Hazrec isimli Arap kabilesinin reisi olarak bilinen 

münafıkların reisi. Ayrıntılı bilgi için bkz; Talat Koçyiğit, “Abdullah B. Übey B. 

Selûl”, Türkiye Diyanet Vakfı  İslâm Ansiklopedisi , C. 1, TDV Yayınları, İstanbul 

1998, 139, 140. 
452 Yazır,  Hak Dini Kur’an Dili , C.1/250, 264. 
453 Bakara 2:9.  
454 Bakara 2:23.  



107 

 

Peygamber’in risâletinin hak ve gerçek olduğunu ispat eden en kalıcı delil 

olmuştur.”455 

Süreçleri ile beraber konunun kapsamı dâhilinde yer verilebilindiği kadar 

kitap algısının işlendiği bu başlık altında yazılanlar, algı yönetimi açısından 

mukayese edildiği zaman, tıpkı önceki üç başlık gibi temellerinin Mekke 

döneminde atıldığı ve bu dönemde yine sürdürüldüğü için algı yönetiminin 

“süreklilik”, “sürece yayma” gibi teknikleri ile örtüştüğü görülmektedir. Yanı sıra 

ayrıştırıcı bir özellik olarak pratik anlamda karşılığı olan bir meydan okuma 

görülmektedir ki bu durumun, günümüz algı yönetimi tekniklerinde bir karşılığı 

görülememektedir. 

 

3.1.5. Ahiret Mefhumunda Algı Yönetimi 

Medine toplumunun bir parçası olan Arapların ahiret algısı maddesel olarak 

ortaya konulduğunda, şunlara yer verilebilinir: 

❖ Medineli putperest Araplar, Mekkeli Araplar gibi -putperestlerin 

ortak olarak savunduğu- ahireti, yani ölümden sonraki hayatı inkâr 

etmektedirler. 

❖ Ahiretteki hesap ve karşılık alma faaliyetinin, bu dünyada sahip 

olunan yaşam standartlarıyla doğrudan ilişkisi söz konusudur. 

Yahudiler açısından ahiret algısının maddeleştirilmesi konusunda ise; 

❖ Ahiret konusunda İslâm dini ile birçok ortak nokta mevcut olsa da 

benî İsrail açısından bütün ahiret merhalelerinin Yahudilere has 

olduğu görülmektedir. 

❖ Kendilerini üstün görmeleri hasebi ile yaptıkları kötü ameller 

neticesinde cezalandırılmalarını sadece sayılı bazı günlerle 

sınırlandırdıkları görülmektedir. 

Kur’an’ın dizayn ettiği ahiret algısının, -inancı ihtiva eden diğer konularda 

istisnasız görüldüğü üzere- Mekke’de başlatıldığı ve ahiretin varlığının işlenmesi 

 
455 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir ,  C. 1/87-89. 



108 

 

konusunun Mekke döneminde tafsilatlı olarak ele alındığı görülmektedir. Bu 

dönemde ayrıntılı olarak inşa edilen ahiret algısında insanın kaçındığı korku, 

pişman olma, yanlış tercih yaptığı endişesi456 gibi duygulardan yararlanıldığı 

görülmektedir.457 Beraberinde dikkat çeken diğer yöntemin ise akla oldukça 

mantıklı gelen ve muhatabın hem fikir olacağı düşünce öbekleri dile getirilmekte458 

ve bilimsel açıdan bakıldığında doğru olduğu görülebilecek459 haberler 

verilmektedir.460 Beraberinde ise bölümler halinde verilmek istenen mesajın/ahiret 

algısının tekrarlanması461 gibi birçok farklı yöntem kullanılarak, algı yönetimi 

yapıldığı görülmektedir. 

Medine’ye hicret ile başlayan süreci takiben, dönemin tamamını kapsayan 

ahiret mefhumu özelindeki algı yönetiminde iki yaklaşımın ortaya çıkması 

muhtemel gözükmektedir. İlk yaklaşım, Mekke dönemindeki müşrik Araplarla aynı 

inanç ekolüne sahip olan Medineli Araplara mesajların tekrarlanması iken diğer 

yaklaşım ise kitap ehli olan Yahudilerin tahrif ederek uydurdukları ahiret algısının 

yıkılması ve yeni algının inşa edilmesidir. 

Ancak bu konuda Medenî âyetler incelendiğinde, Medineli putperest 

Araplar açısından –ahiret konusunda- Mekke’de olduğu gibi müstakil anlamda bir 

algı yönetiminin söz konusu olmadığı düşünülmektedir. Bunun sebebi olarak, 

Mekke döneminde muhatap kitlede uygulanan öğretimin konusu, genel itibari ile 

inanç esaslarına taalluk eden konular iken, Medine dönemimdeki âyetlerin 

içeriğinin genel manada ukûbat ve muamelat yönünde olması zikredilebilir. Bu 

minvalde Medine döneminde yeni muhatap kitle olan Yahudiler açısından yeni 

algının inşası söz konusu olmakla beraber, çeşitli hatırlatmalarla Yahudiler 

üzerinden eş zamanlı bir algı yönetimi de ihtimal dâhilindedir. Kur’an’ın 

 
456 Fecr 89:24 
457 Nebe 78:40.  
458 Yâsin 36:78,79; Nâziât 79:27; Sâffât 37:11.  
459 Hayreddin Karaman vd.,  Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir ,  C. 4/13-15. 
460  “Gerçek şu ki biz insanı çamurdan alınmış bir özden yaratıyoruz;  Sonra 

onu sağlam bir korunakta nutfe haline getiriyoruz.  Ardından nutfeyi (döllenmiş 

yumurta) alakaya (rahimde asılıp beslenen embriyo) çeviriyor, alakayı şekilsiz et 

(görünümünde) yapıyor, bu etten kemikler yaratıyor, daha sonra da kemiklere adale 

giydiriyoruz; nihâyet onu bambaşka bir varlık halinde inşa ediyoruz. Yapıp 

yaratanların en güzeli olan Allah çok yücedir.”  Mü’minûn 23:12-14. 
461 Mü’minûn 23:15, 16.  



109 

 

evrenselliği, örneklemeler üzerinden herkese hitabı ve sarmal yapısı itibarı ile 

mesajlarının tekrarlanması gibi özellikleri göz önünde bulundurulacak olunursa 

savunulan düşünce mantık zemininde yer almaktadır. 

Kronolojik olarak bir yaklaşımla konu ele alındığında ilk olarak, Medine’ye 

hicretten hemen sonra nâzil olan Bakara sûresinin daha ilk âyetlerinde İslâm’ın 

telkin ettiği ahiret inancının gerekliliği ve önemi kendisine yer bulmaktadır. Sûrenin 

ilk âyetlerinde hidâyet rehberi olan Kur’an’ın muttakiler için kurtuluş vesilesi 

olduğu haber verilmekte ve müttakî kulların özellikleri sayılmaktadır.462 Bu 

özellikler arasında “…âhirete de onlar kesin olarak inanırlar.”463 Şeklinde bildiri 

yer almaktadır. 

İlerleyen âyetlerde kâfirlerin ve münafıkların özellikleri sıralanarak 

“ İnsanlardan bazıları da vardır ki inanmadıkları halde “Allah’a ve âhiret gününe 

inandık” derler.”464 Şeklindeki âyet ile Allah’a imandan hemen sonra ahirete 

imanın zikredildiği dikkat çekmekle beraber, iman eden kimsenin ahirete 

inanmasının bir gereklilik olduğu anlaşılmaktadır. 

Sonraki âyetlerde ise Yahudilerden haberler verilmektedir. Ancak genel 

manada bakıldığında –özellikle bu sûrede- Yahudilere karşı hitabın keskin, tehdit 

ve korkutma içeren bir üslupta olduğu görülmektedir.465 Sûrenin kırk dördüncü 

âyetinde özellikle Yahudi bilginlerine hitaben “Sizler kitabı okuduğunuz halde 

insanlara iyiliği emredip kendinizi unutuyor musunuz? Aklınızı kullanmıyor 

musunuz?”466 Şeklindeki soru ile din adamlarının bildikleri halde uygulamadıkları, 

üzerinde samimi olarak düşünmedikleri ya da düşünmek istemedikleri ima 

edilmektedir.467 Akabinde gelen “Sabır ve namazla Allah’tan yardım isteyin. 

Şüphesiz bunlar, Allah’a huşû ile boyun eğenlerden başkasına ağır gelir. Onlar 

 
462 Bakara 2:2,3.  
463 Bakara 2:4.  
464 Bakara 2:8.  
465 Dı̇lek Burcu ve Abdülhamit Bı̇rişik, “Kur’ân’da Medîne Yahudilerinin Farklı Yahudilik 

İnanç ve Anlayışları Üzerine Bir Bakış Denemesi.” Usul İslâm Araştırmaları 24, S. 24 (Temmuz 

2015): 80, 81. 
466 Bakara 2:44.  
467 Er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb ,  C. 3, 487, 488.  



110 

 

kesinlikle rablerine kavuşacaklarını ve O’na döneceklerini bilen kimselerdir.”468 

Şeklindeki âyetler hakkında Râzî’nin düşüncesi: Bu âyetler önceki âyette sözü 

edilen Yahudi bilginleri ve onlar konumundaki Yahudiler içindir ki eski yaşantıları, 

batıl düşünceleri ve birçok tabularından kurtulup İslâm’ın gerektirdiği gibi bir hayat 

düzenine sahip olmaları kendileri için ağır olacağından bu durumu sabır ve namazla 

aşmalarının istenmesi şeklindedir.469 

Hemen akabindeki âyette ise İsrail oğullarına verilen nimetler 

hatırlatıldıktan470 sonra “Öyle bir günden korkun ki, o gün kimse başkası için bir 

şey ödeyemez; hiç kimseden şefaat kabul olunmaz, hiçbir kimsenin yerine başkası 

kabul edilmez; onlara asla yardım da yapılmaz.”471 Şeklindeki âyet ile Yahudilerin 

kendilerini üstün görmelerinden kaynaklı olan yanlış ahiret algılarına bir taşlama 

yapılmaktadır. Bu görüşü destekler nitelikte olan Elmalılı’nın yorumu “Zira İsrail 

oğulları kendilerinin babaları ve dedeleri olan Peygamberlerin herhalde kendilerine 

şefaat edeceklerine inanıyorlardı.”472 Şeklinde yer almaktadır. Elmalılı’nın 

yorumdan da hareketle âyet üzerinde tefekkür edildiğinde, hiç kimsenin ayrıcalıklı 

bir konumunun, bir garanti ya da antlaşmasının olmadığı ve âyete muhatap olan 

Yahudilerin korkması gerektiği anlaşılmaktadır.  

Aynı sûrenin seksen beşinci âyetinde ise, 

“Sonra işte şimdi sizler birbirinizi öldürüyorsunuz; içinizden bir kesimi 

yurtlarından sürüyor, onlara karşı kötülük ve düşmanlıkta birbirinize arka 

çıkıyorsunuz. Esirler olarak size geldiklerinde de fidye verip kendilerini 

kurtarıyorsunuz. Hâlbuki onları sürgün etmek size haram kılınmıştı. Yoksa siz 

kitabın bir kısmına inanıp bir kısmını inkâr mı ediyorsunuz? İçinizden bu şekilde 

davranan birinin dünya hayatındaki cezası ancak rezil rüsvâ olmaktır; kıyamet 

gününde ise onlar azabın en şiddetlisine itilirler. Allah sizin yapmakta 

olduğunuzdan habersiz değildir.”473 

 
468 Bakara 2:45, 46.  
469 Ayrıntılı bilgi için bkz. Râzî, Tefsî-İ Kebîr, 2/483. 
470 “Ey İsrâiloğulları! Size verdiğim nimetimi ve sizi diğer topluluklara üstün 

kıldığımı hatırlayın.”  Bakara 2:47.  
471 Bakara 2:48.  
472 Yazır,  Hâk Dînî Kur’an Dili, 1/355.  
473 Bakara 2:85.  



111 

 

Şeklindeki beyanın ilk bölümünde Yahudilerin birbirlerine yaptıkları 

zulümler ve bu zulümlerle Allah’a verdikleri sözden döndükleri kendilerine 

hatırlatılmaktadır. Kaynaklarda yer alan ve Süddi’den nakledilen rivayete göre 

Medine’de yaşayan Yahudi kabilelerinden Beni Kurayza ve Nadiroğulları’dan biri 

Arap kabilelerinden Evs’i desteklerken, diğeri Hazrec kabilesini desteklemektedir. 

Savaşan bu iki kabile arasında öldürme, sürgün etme, esir alma gibi durumlarda iki 

Yahudi kabilesi de destekledikleri Arap kabilelerine yardımda bulunmaktadır. 

Savaş esnasında Yahudi soyundan her kim esir düşerse Yahudi kabileleri aralarında 

para toplayıp fidyesini ödeyerek onları kurtarmaktadır. Bu duruma şaşıran Evs ve 

Hazrec’liler -savaşan iki Arap kabile- “hem onlarla savaşıyorsunuz, sonrada esirleri 

kurtarmak için fidyelerini ödüyorsunuz. Bu ne demektir?” diye sorduklarında 

Yahudiler, dinlerinin gereği hiçbir Yahudi’nin başka bir Yahudi’yi 

öldüremeyeceğini, yurdundan zorla sürgün ya da esir edemeyeceğini, şâyet 

başkaları tarafından bir sebeple esir alındıysa dahi fidyesini ödemekle mükellef 

olduklarını ifade etmektedirler.474 

Yahudilerin kutsal kitaplarındaki emirlerin birbirlerine zulmetmemek üzere 

oldukları, ancak bu muameleyi onların sadece Yahudilerle diğer Yahudiler arasında 

geçerli olduğunu düşünmeleri ve bu şarta dahi uymayarak birbirlerine zarar 

verdikleri ikinci bölümde muhtelif yerlerde tafsilatlı olarak ele alınmıştı. Yine de 

düşüncenin pekiştirilmesi açısından yarar sağlayacağı düşüncesi ile bazı rivayet 

tefsirlerinde yer alan birkaç rivayetle konunun güçlendirilmesi tarafımızca isabetli 

görülmektedir. 

Bu itibarla İbn Kesîr’in475 (ö. 774/1373) aktarımında, önceki paragraflarda 

yer verilen Elmalılı’nın rivayeti ile ortak bir rivayet yer almaktadır. Orada yer alan 

bilgiye göre dünyalık menfaatler uğruna soydaşları olan diğer Yahudileri öldüren, 

evlerini talan eden Yahudilerin, sonra da fidye ile esirleri kurtardıkları, bunu da 

müttefikleri olan Arapların yenilmesinden utandıkları için yapıtlarını dile 

 
474 Yazır,  Hak Dînî Kur’an Dili, 1/403, 404.  
475 “Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav’ b. 

Kesîr el-Kaysî el-Kureşî el-Busrâvî ed-Dımaşkī eş-Şâfiî (ö. 774/1373), Tarihçi,  

müfessir, muhaddis ve Şâfiî fakihi. Ayrıntılı bilgi için bkz. Abdulkerim Özaydın, 

“İbn Kesîr,  Ebü’l-Fidâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 20, TDV 

Yayınları, İstanbul 1999, 132.  



112 

 

getirdikleri yer almaktadır. Yine bu rivayetten sonra Yahudilerin kitaplarındaki 

emirleri kendilerince uyguladıklarına örnek olması açısından şu rivayete de yer 

vermektedir: Yahudi âlimi iken Müslüman olan “Abdullah b. Selâm kufe’de re’sul 

câlût’a uğradı. Arapların birleşmediği Yahudi kadınlarını fidye vererek satın 

alıyordu, fakat Arapların birleştiği Yahudi kadınlarını satın almıyordu. Abdullah b. 

Selâm dedi ki: sizin kitabınızda hepsinin fidye verilerek satın alınması konusunda 

bir emir bulunmaktadır.”476 Bu rivayetler Medineli Yahudilerin kitaplarındaki 

hükümleri uygulamada keyfi olduklarını destekler niteliktedir. Kur’an onların 

bildiği fakat dile getirmediği bu gerçekliği, bir başka ifade ile Allah’a verdikleri 

sözden döndükleri ve kitaplarını arzuları yönünde uyguladıkları dile getirilerek 

âdeta onların yüzüne vurmaktadır. 

Bu itibarla âyeti kerime onların bu yaptıkları kötülükleri ve ahitlerini 

bozmalarını hatırlatmakla beraber, davranışlarındaki tutarsızlıklara “…Yoksa siz 

kitabın bir kısmına inanıp bir kısmını inkâr mı ediyorsunuz?477” şeklindeki soru ile 

dikkat çekildiği görülmektedir. Âyet, bu durumda olanların dünya hayatından 

sonraki hayatta azabın en şiddetlisine duçar olacaklarını bildirerek son bulmaktadır. 

Bu âyetin son bölümünde bu durumda olan Yahudilerin şiddetli azapla karşı 

karşıya kalacaklarının dile getirilmesi ile peşi sıra gelen âyette “İşte onlar, âhiret 

karşılığında dünya hayatını satın alan kimselerdir. Bu yüzden ne azapları 

hafifletilecek ne de kendilerine yardım edilecektir.”478 Şeklindeki ifadeler ile 

onların azabının şiddetli olacağı, hafifletilmeyeceği ve yardım olunmadan 

cezalarının bizzat kendilerince çekileceğinin vurgulandığı görülmektedir. 

Râzî’ye göre “Azabın hafiflememesi” iki durumda söz konusu olmaktadır. 

İlki azabın derecesinin düşürülmemesi iken, ikinci düşünce azabın kesintiye 

uğramaması, aksine sürekli devam etmesi anlamına gelmesidir.479 Burada 

Yahudilerin kendilerini üstün ırk olarak ya da Allah’ın seçkin kulları olarak 

görmelerinden kaynaklı üstünlük algıları ile azabın kendilerine -belirli- ancak kısa 

 
476 Ebü’l-Fidâ’ İbn. Kesîr,  Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri , çev. Bekir 

Karlığa ve Bedrettin Çetiner (İstanbul: Çağrı Yayınları, 2003),127.  
477 Bakara 2:85.  
478 Bakara 2:86.  
479 Râzî, Tefsîri Kebir , 3/201. 



113 

 

süre dokunabileceği düşüncelerine âdeta cevap niteliğindedir. Zaten onların bu 

düşünceleri bu âyetten beş âyet önce “Sayılı birkaç gün dışında bize ateş 

dokunmayacak” dediler. De ki: “(Bu hususta) Allah’tan söz mü aldınız; -böyleyse 

Allah sözünden dönmeyecektir- yoksa Allah hakkında bilmediğiniz şeyleri mi 

söylüyorsunuz?”480Şeklindeki âyet ile bildirilmektedir. 

Görüldüğü üzere âyetlerde Yahudilerin ahiret algıları konusunda 

düşündürücü ve şüphe uyandırıcı mantık öbekleri dile getirilerek düşünceye sevk 

edilmektedir. Tutarsızlıkların dile getirilmesi ve Beraberinde sorulan sorularla 

Yahudilerin kendilerini ve ahiret algılarını sorgulamalarının hedeflenmesi akla 

aykırı gelmemektedir. 

İlerleyen âyetlerde ise “Onlara, “Şâyet Allah katında, âhiret yurdu diğer 

insanlara değil de yalnız size ait ise ve bu iddianızda doğruysanız haydi ölümü 

isteyin bakalım!” de. Kendi elleriyle yapıp ettikleri işler sebebiyle hiçbir zaman 

ölümü temenni etmeyeceklerdir. Allah zalimleri iyi bilir.”481 Şeklindeki hitapla 

ahiret hayatını, özellikle cenneti sadece kendilerine has gören Yahudilere bu algıları 

da hatırlatılarak âdeta madem sadece size özel, madem size azap hafifletiliyor, 

madem siz Allah’ın sevgili –ayrıcalıklı- kullarısınız. Hadi o zaman biran önce 

ölümü temenni edin de ebedi kurtuluşa kavuşmayı isteyin şeklinde açık bir meydan 

okuma görülmektedir. Böyle bir temennide bulunamayacakları da peşinen ifade 

edilmektedir.482 

Kaynaklarda bu âyetin nâzil olmasından sonra âyetteki meydan okumaya 

ölümü temenni ederek cevap verildiği şeklinde hiçbir kayıt yoktur. Hâlbuki sırf 

âyetin yalanlanması için yalandan da olsa bir temenni yapıp “hani temenni 

edemezdik” deyip âyeti yalanlamaya gitmeleri onlar açısından çok mantıklı bir 

durumdur. “Sabah İslâm’a girip akşam İslâm’dan çıkalım böylece İslâm dinine 

girilebildiği gibi çıkılabilir olduğunu herkese gösterelim.” Diyen ve bu yolla algı 

 
480 Bakara 2:80; âyetin tefsiri için bkz. Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe 

Meâl Ve Tefsir , 1/148, 149. 
481 Bakara 2:94, 95.  
482 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir, 1/159. 



114 

 

yönetimi yapmaya çalışan Yahudiler483 için böyle bir fırsatın geri çevrilmesi 

şaşırtıcı bir durumdur. 

Yahudilerin ahiret hayatı konusundaki algı dünyalarında; üstünlük, mecburi 

şefaat ve tolerans beklemenin söz konusu olduğu görülmekte iken, Kur’an’ın bu 

beklentilerini en üst perdeden tamamen reddettiği görülmektedir. Esasında bu 

reddiye onların beklentilerinden ziyade algı dünyalarına olma ihtimali daha tutarlı 

gözükmektedir. Çünkü beklentiler zihnin inandıkları değer ve düşünceler üzerine 

bina edilmektedir. 

Yahudilerin ahiret kavramları üzerine yapılan algı yönetiminde önce mevcut 

algının yıkılması söz konusudur. Yıkımı hedeflenen algı ise esasında kendilerinden 

emin, seçilmiş kullar olarak ahirette cezalandırılma esnasında dahi kendilerine 

hürmet edileceği yönündeki düşünceleridir. İlgili algılarının yıkılmasındaki en 

bariz yöntem, sadece kendilerinin bildiği ya da daha başka bir ifade ile kendilerinin 

gâyet iyi bildiği ve dile getirmedikleri bazı gerçekliklerin Kur’an tarafından dile 

getirilmesidir. Bu durumda onlar kendileri hakkında derin bilgileri veren bu kitap 

karşısında afallamaktadırlar. Verilen bilgiler ise içerik olarak kendilerini 

utandıracak bilgiler olarak karşımıza çıkmaktadır. Burada onlara karşı bir itibar 

kaybı yaşatıldığı görülmektedir. Eğer bir düşünceyi savunan kaynak 

itibarsızlaştırılırsa savundukları düşüncede itibarsızlaşmış olacaktır. Bu yöntem 

günümüz algı yönetiminde kullanılan bir teknik olarak karşımıza çıkmaktadır. Bir 

diğer yöntem olarak korkutmanın kullanıldığı görülmektedir. Zira korku ve 

güvende kalma isteği, insanın en temel duygularından birisidir.484 

Âyetlerde çeşitli mantıksal açıklamalarla beraber sadece kendilerinin bildiği 

gerçeklerin referans olarak kullanılmasının yanı sıra cevap verilemeyen meydan 

okumalarla beraber kaybedecekleri, başarısız oldukları ve zarar görecekleri 

mesajlarının verilerek mesajın kabul ettirilmesi, günümüz algı yönetiminde de 

kullanılan etkili yöntemler olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu konuda Kur’an ile 

 
483 Âl-i İmrân 3:72.  
484 Kütükde, "Kur’an’da Algı Yönetimi (Mekke Dönemi) ." 120. 



115 

 

günümüz algı yönetimi tekniklerinde bir paralelliğin olması muhtemel 

gözükmektedir. 

3.2. Muâmelât Alanında Kur’an’ın Yönettiği Algılar 

Bu başlık altında -Medenî âyetler özelinde ve Medine’ye hicretten sonraki 

süreçte- Medine ehlinin sahip olduğu Kadın, içki ve faiz konularındaki algıları 

üzerine, Kur’an’ın inşa ettiği algılar yer bulmaktadır. Bir başka söylemle ifade 

edilecek olunursa, bir yanda İslâm öncesi Medine halkının bu yöndeki algıları, diğer 

yanda ise İslâm’ın kendine özgü felsefesi ile Müslümanlara telkin ettiği algılar 

betimlenmekle beraber, Kur’an’ın muhataplarının zihinlerindeki yerleşik algıyı, 

telkin ettiği algıya nasıl dönüştürdüğü? Muhatapların algılarını nasıl yönettiği ve 

yönlendirdiği? Bu süreci nasıl yönettiği? Günümüz algı yönetimi teknikleri ile 

Kur’an’ın yöntemlerinin benzerlik ve ayrım noktalarının neler olduğu çalışmanın 

başında yer alan sınırlılıklar ve diğer kıstaslar çerçevesinde ortaya konulmaktadır. 

3.2.1. Kadın Mefhumunda Algı Yönetimi 

Önceki bölümde -ilgili başlıkta yer alan- İslâm öncesi Medine halkının 

kadın konusundaki yerleşik algıları tespit edilmişti. Yapılan tespitler üzerine 

Kur’an’ın inşa ettiği kadın algısının bina edilmesi konusunda meselenin bütünlük 

arz etmesi ve hatırlanması hususunda Medine ehlinin yerleşik kadın algılarının 

maddesel olarak sunumu gereklilik arz etmektedir. 

O halde İslâm öncesi Medineli Arapların yerleşik kadın algıları başlıca şu 

şekildedir: 

❖ Doğan kız çocuklarının yaşam hakkı konusunda güvenceleri 

olmayıp, aile fertlerinin isteği ile öldürülmekte ya da ikinci sınıf 

insan olarak yaşatılmaktadır. 

❖ İki cinsiyet arasında üstünlük oluşturma çabaları sonucu erkek 

cinsiyetinin yüceltilip, kadın cinsiyetinin aşağılanması söz 

konusudur. 

❖ Zihinlerindeki kast sisteminin sonucu olarak, bütün insanları 

üstünlük sıralamasına sokmaktadırlar. Bunun sonucunda kadın en 

altta yer almaktadır. 



116 

 

❖ Soyun devam etmesinin müsebbibi olarak erkek cinsiyetinin 

görülmesi neticesinde, kadının böyle bir fonksiyonunun olmadığı 

düşüncesi ile kadın aşağılık, düşük varlık olarak görülmektedir. 

❖ Kadının şahsiyetini ve insanlık onurunu hiçe sayan evlilik çeşitleri 

ve evlilik kuralları mevcuttur. Bu kurallar neticesinde kadın cinsiyeti 

önemsiz ve alt derecede yer almaktadır. 

❖ Mirastan yalnızca erkek pay almakta, Kadın alamamaktadır. Yanı 

sıra kadın, bizzat mirasın kendisi olmaktadır. Çünkü kadının aile 

kurumu içinde bir nebze değer kazanması, ancak erkek çocuk 

doğurması ile mümkün olmaktadır. 

Medineli Yahudilerin kadın konusundaki algıları ise şu şekildedir: 

❖ Kadın, erkeği doğru yoldan çıkartan, günah işleyip kaybetmesine 

sebep olan, şaşırtıcı ve yoldan çıkarıcı bir varlık olarak 

görülmektedir. 

❖ Her sabah yaptıkları dualarında erkek olarak yaratıldıkları ve kadın 

olmadıkları için şükretmeleri ve kadını ikinci sınıf varlık olarak 

görmeleri söz konusudur. 

❖ Zihin dünyalarında oluşturdukları kast sistemleri, Bir diğer ifade ile 

insanları üstünlük sırasına sokmaları ve beraberinde Yahudileri en 

üstün olarak görmeleri söz konusudur. Kadının aşağılanmasının 

altında yatan nedenlerden birisi de insanları zihinlerinde değerli ve 

değersiz olarak sınıflandırmaları yatmaktadır. 

❖ Soyun devam etmesini bir dini gereklilik olarak gören Yahudiler, 

soyun devamını temin eden cinsiyeti de erkek olarak 

addetmektedirler. Bu itibar ile kadın erkek karşısında geri planda 

görülmektedir. 

❖ Evlilik hayatında kadın ağır şartlar altında ve neredeyse hiçbir hakka 

sahip değilken, erkek ise üstün haklara sahip olmaktadır. 

❖ Kadının ve kız çocuğun mirastan pay alamamakta, bütün payı erkek 

çocuk almaktadır. Dolayısı ile kadın; hak sahibi olmayan, geri 

planda kalan, ikinci sınıf insan olarak görülmektedir. 



117 

 

Medineli Yahudi ve putperest Arapların kadını ikinci plana atıp, 

değersizleştirmeleri hasebi ile benzeştikleri görülmektedir. Ancak sonuç aynı olsa 

da gerekçeler tamamen aynı düzlemde yer almamaktadır. Şöyle ki, İki etnik 

unsurunda kendi açılarından farklı sebepleri söz konusudur. Bu gerekçeler arasında 

evlilik hayatı, miras hakları, soyun devamı gibi sebepler ile erkeğin yüceltilip 

kadının aşağılanması ve insanları üstünlük sıralamalarına sokulması iki grubunda 

paylaştığı ortak düşüncelerdir. Yanı sıra kız evladın yaşam hakkının elinden 

alınması Medineli putperestlerin Yahudilerden ayrıştığı algı iken, kadını yoldan 

çıkarıcı bir günah keçisi ilan etmeleri ise Yahudileri putperest Araplardan ayıran 

algı olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Kur’an’ın inşa ettiği kadın algısı konusunda Hz. Ömer’in oğlu İbn. Ömer485 

“Biz Peygamber (sav) zamanında hakkımızda vahiy indirilir korkusuyla 

hanımlarımıza karşı söz söylemekten ve istediğimiz gibi davranmaktan çekinirdik. 

Ancak Peygamber (sav) vefat edince istediğimizi söylemeye ve rahat davranmaya 

başladık.”486 Bir başka rivayette ise bizzat Hz. Ömer’in “biz Cahiliye döneminde 

kadınlara zerre kadar değer vermezdik. İslâm gelip de Allah onlardan bahsedince, 

üzerimizde hakları olduğunu öğrendik.”487 Şeklindeki ifadesi kadın algısının 

ulaştığı noktayı özetler mahiyettedir. 

Elbette Hz. Ömer’in bu ifadelerinin altını dolduran birçok neden yer 

almaktadır. Ancak bunlardan bir tanesi Mücadele sûresinin girişinde yer alan 

“Kocası hakkında seninle tartışan ve Allah’a yakınan kadının sözünü Allah 

işitmiştir. Allah sizin karşılıklı konuşmanızı işitiyordu. Çünkü Allah her şeyi 

işitmekte ve görmektedir.”488 Şeklindeki âyetin sebeb-i nüzûlü olarak zikredilen 

olayın kendisine tesir etmiş olması kuvvetli bir ihtimal olarak gözükmektedir. 

Sebeb-i nüzûl ’de yer alan rivayete göre, Medine’de Ensar’dan olan Evs b. Sâmit, 

 
485 İslâmın ikinci halifesi. Künyesi: Ebû Hafs Ömer b. el-Hattâb b. Nüfeyl b. 

Abdiluzzâ el-Kureşî el-Adevî (ö. 23/644). Daha fazla bilgi için bkz: Mustafa Fayda, 

“Ömer”, Türkiye Diyanet Vakfı  İslâm Ansiklopedisi , TDV Yayınları, C. 34, İstanbul 

2007, 44, 45. 
486 Mehmet Görmez ve diğerleri, hadislerle İslâm  (Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 2013),  7/295. 
487 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail el -Buharî, el-Câmi‘us’ Sahîh, nşr.  

Muhammed Züheyrb.  Nasr, Dâru Tanki’n-Necât, b.y. 2001, “Libas”, 31.  
488 Mücadele 58:1.  



118 

 

bilinmeyen bir sebepten karısı Havle bin Sa‘lebe’ye zıhâr489 yapmıştır. Ancak kısa 

bir sürenin ardından pişman olup eşine tekrar dönmek istemiştir. Bunun üzerine 

Sa‘lebe geleneğe aykırı olan tekrar geri dönmeyi kabul etmeyerek Hz. Peygambere 

gidip “Bu adama yıllarca hanımlık yaptım. Ona çocuklar verdim. Biraz yaşlanınca 

beni kapı dışarı etti. Şimdi geri dönmek istiyor. Ama âdete ters bir durum. Lakin 

çocuklarım perişan olacak.” Demiştir. Bunun üzerine Hz. Peygamber, bu konuda 

yeni bir vahiy almadığını, bilinen durumdan başka bir çözüm yolu olmadığını, yeni 

bir gelişmede kendisini muhakkak haberdar edeceğini ifade etmektedir. Bu sırada 

kadın ise Allah’a yalvararak kendisine çıkış yolu vermesi ve kendini duyması için 

dua etmektedir. Bunun üzerine Hz. Peygambere bu âyetin nâzil olduğu 

zikredilmektedir.490 Kur’an Yolu Tefsirinde yer verilen rivayetten sonra Hz. 

Ömer’in, o kadın hakkında âyet inmesi sebebi ile ona hayatı boyunca hep saygı 

duyduğu, hatta hilafeti boyunca onunla ilgilendiği zikredilmektedir.491 

Hz. Ömer’in algısının yansıdığı cümlede dikkat çeken bir diğer ifade ise 

“Allah onlardan bahsedince” sözüdür. Zira algı yönetiminde savunulan düşünce 

hedef tarafından ne kadar kabul edilmeyecek olsa bile, ilk aşama mesajın yüksek 

sesle dile getirilmesidir. Bu algıda bir etken olarak karşımıza çıkmaktadır. Diğer bir 

algı yöntemi unsuru ise savunulan düşüncenin toplum nezdinde saygı duyulan ve 

kıymet verilen, kabul gören kişiler tarafından kabul edilip savunulmasıdır. Bu 

itibarla kadının aşağılık olarak nitelendirilip yokmuş gibi davranıldığı bir toplumda 

yaratıcının onu bizzat muhatap alarak âyet indirmesi, bu toplulukların 

zihinlerindeki “yerleşik kadın algılarına” adeta bir ültimatom cihetindedir. 

Bu düşünce bir başka misal üzerinden savunulacak olunursa, Kur’an’da 

iman eden erkek ve kadın muhataplara nidâ edilirken ya da muhatap alınırken, 

müzekker “eril” zamirle ifadeler söz konusudur. Bu durum Arap dilinin 

 
489 Kocanın karısını “sen bana anamın sırtı gibisin” sözü ile boşamasıdır.  

Arapların âdetinde olmayan zıhâr’ın Yahudi âdeti olduğu zikredilmektedir.  

Yahudilerle hemşeri olan Medineli Araplar da da zıhâr görülmüştür. Sebebi olarak 

Yahudilerle sıkı sosyal ilişkiler sonucu öğrendikleri bir olgu olarak ifade 

edilmektedir. Ayrıntılı bilgi için Bkz. Ahmet Yaman, “Zıhâr” Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi , C. 44, TDV Yayınları, İstanbul 2013, 387, 388. 
490 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir , 5/259, 260. 
491 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir , 5/261. 



119 

 

kullanımındandır.492 Hz. Peygamberin eşlerinden Âişe, Zeynep bint Cahş ve ümmü 

seleme ile beraberindeki bir grup kadın Allah resulüne gelerek Allah’ın Kur’an’da 

erkekleri zikrettiği, ancak kendilerinden bahsedilmediği konusunda duygusal 

açıdan beklenti ve hissiyatlarını arz etmişlerdir. Buna müteakiben Kur’an’ın sahibi 

tarafından, kadınların kaygılarına cevap niteliğinde olan Ahzâb sûresinde yer alan 

âyette şöyle bir hitaba yer verilmiştir: 

“Müslüman erkekler, müslüman kadınlar; mümin erkekler, mümin kadınlar; 

ibadet ve itaat eden erkekler, ibadet ve itaat eden kadınlar; özü sözü doğru 

erkekler, özü sözü doğru kadınlar; sabreden erkekler, sabreden kadınlar; gönlünü 

ibadete vermiş erkekler, gönlünü ibadete vermiş kadınlar; (Allah için) yardım 

yapan erkekler, yardım yapan kadınlar; oruç tutan erkekler, oruç tutan kadınlar; 

iffetlerini koruyan erkekler, iffetlerini koruyan kadınlar; Allah’ı çokça anan 

erkekler, çokça anan kadınlar; işte bunlar için Allah büyük bir ödül 

hazırlamıştır.”493 

Görüldüğü üzere âyette bildirilen “erkekler ve kadınlar” kelimelerinin 

tekrarlanan kullanımlarında kapalı zamir, ism-i işaret vb. lafızlarla değil her 

seferinde bizzat zikredilmiştir. Bu durum normal şartlarda çok kullanılmayan bir 

üslup olsa da burada yer verildiği görülmektedir.494 

Bu şekilde uzun bir girizgâhtan sonra konunun kronolojik açıdan ele 

alınarak çözüme ulaştırılması noktasında -Kadın algısında- İnşa edilen algı 

yönetiminin -daha önceki başlık ve konularda birçok kez tekrarlandığı üzere- 

Mekke dönemine dayandığı ifade edilerek konuya başlanabilinir.495 Bu itibarla 

Mekkî sûrelerde kadın algısının beş sınıfta incelenmesi mümkündür. Bunların ilki, 

kadının yaratılması ve cennetten çıkarılması ile ilgili âyetlerdir. A’râf sûresi,496 

 
492 Arap dili az kelamla çok anlam ifade etmeyi amaçlayan yapıya sahiptir.  

Dolayısı ile muhatapta erkek ve kadın beraber olarak bulunur sa erkek zamirler 

kullanılmaktadır.  
493 Ahzâb 33:35.  
494 er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb ,  C. 25, 168, 169.  
495 Bunun en bariz sebeplerinden birisi Mekke’de yaşayan Araplarla 

Medine’de yaşayan Arapların aynı insan profili olmasıdır. Dolayısı ile aynı 

problemler daha önce Mekke döneminde vuku bulmuş ve Kur’an tarafından karşılık 

bulmuştur.  
496 A’râf 7:189.  



120 

 

Zümer sûresi497 ve Rûm sûresinde498 kadının yaratılışının haber verildiği 

görülürken, cennetten çıkarılması konusunda A’râf499 ve Tâhâ500 gibi sûrelerde 

bilgiler verildiği görülmektedir. Bu âyetlerden hareketle sonuca varıldığında; 

Mekke döneminde kadının yaratılış itibari ile ikinci planda olmayan, aşağılık bir 

varlık olarak yaratılmayan, değer açısından erkekle aynı seviyede olduğu algısının 

işlendiği görülmektedir. Cennetten çıkarılma ile alakalı haber verilen âyetlerde ise 

Yahudilerin inandığı gibi Hz. Âdem’i yoldan çıkaran, günah işleyip kaybetmesinin 

sorumlusu olmadığı algısı ortaya çıkmaktadır. 

İkincisi, iman açısından kadına yer verilen âyetlerdir. Kadının imanını konu 

edinen bu haberler Meryem sûresi,501 Enbiya sûresi,502 Müminun sûresi503 ve Kasas 

sûresinde504 yer almakla beraber, inkârını konu edinen âyetler Araf sûresi,505 Şûrâ 

sûresi,506 Neml sûresi,507 Hûd sûresi508 gibi birçok sûrede yer almaktadır. Kadının 

İman ve inkâr bakımından erkeklerle aynı seviyede olduğu zikredilerek Kur’an’da 

bizzat iman sahibi değer verilen kadınlardan haberler ve örnekler verildiği gibi 

inkâr sahibi ve yerilen kadınlardan da haberler görülmektedir. Bu itibarla Allah 

katında kadının iman bakımından erkeklerle aynı şekilde kıymete şayan olduğu 

algısının işlendiği ortaya çıkmaktadır. 

Üçüncüsü, kadının aile hayatındaki konumuna işaret eden âyetlerdir. İlk 

olarak Meryem sûresi,509 Neml sûresi,510 Kasas sûresi,511 İsra sûresi512 ve İbrahim 

sûresi513 gibi sûrelerde kadının annelik yönünün ön plana çıkarıldığı görülmektedir. 

 
497 Zümer 39:6.  
498 Rum 30:21.  
499 Araf 7:19-23, 27.  
500 Taha 20:115-122. 
501 Meryem 19:16-29, 32.  
502 Enbiyâ 21:91.  
503 Muminûn 23:50.  
504 Kasas 28:9.  
505 Arâf 7:83.  
506 Şûrâ 26:171.  
507 Neml 27:25, 57.  
508 Hûd 11:78,79.  
509 Meryem 19:14,32.  
510 Neml 27:19.  
511 Kasas 28:10-13. 
512 İsra 17:23,24.  
513 İbrahim 14:41.  



121 

 

İkinci olarak Yusuf sûresinde514 kadının eş olarak toplumda ve ailede konumunun 

ön plana çıkarıldığı görülmektedir. Son olarak, kız çocuğunun bir evlat olduğu 

işlenerek, kız çocuklarını diri diri katledenlerin bu davranışlarının karşılığında 

şiddetli azap çekecekleri haber verilmekte ve bu davranışları üst perdeden 

kınanarak bu konuda gerekli düzenleme ve algı yönetiminin yapıldığı 

görülmektedir. Bu âyetler En‘âm sûresi,515 Nahl sûresi,516 Tekvir sûresi517 gibi 

sûrelerde yer almaktadır. 

Dördüncüsü, kadının önder ve yönetici özelliklerinin misaller üzerinden 

haber verildiği âyetlerdir. Bu âyetler Kur’an’da Sebe melikesinden örnekler vererek 

kadının toplum arasındaki rolüne işaret etmekle beraber, Neml sûresinde yaklaşık 

yedi grupta ve yirmi dört âyette yer almaktadır.518 

Beşincisi ise ahiret hayatında kadına yer veren âyetlerdir. Bu âyetler Sâd 

sûresi,519 Yâsin sûresi,520 Mü’min sûresi,521 Sâffât sûresi,522 Vâkıa sûresi,523 Nebe 

sûresi,524 Tûr sûresi525 ve Duhân sûresi526 gibi sûrelerde yer almaktadırlar. 

Konunun bütünlük arz etmesi açısından Kur’an’ın kadın konusundaki 

algısının ve uyguladığı algı yönetiminin daha iyi temellendirilmesi münasebeti ile 

Mekke döneminde Kur’an’ın hangi konulara yer vererek algı inşa ettiği ortaya 

konulmuştur. Medine’ye hicret ile başlayan ve Bakara sûresi ile konunun 

kapsamına dâhil olan Medine döneminde ise -kadın konusunda- yaklaşık iki yüz 

ellinin üzerinde âyetin yer aldığı görülmektedir.527 

 
514 Yusuf 12:21, 23-32, 50,51. 
515 En‘âm 6:137,140,151.  
516 Nahl 16:58, 59.  
517 Tekvir 81:8, 9.  
518 Neml 27:20-44 
519 Sâd 38:49-54. 
520 Yâsin 36:55-57. 
521 Mü’min 40:7-9. 
522 Sâffât 37:48, 49.  
523 Vakıa 56:22, 23, 35-38. 
524 Nebe 78:31-33. 
525 Tûr 52:20. 
526 Duhân 44:54.  
527 Bu istatistik bizzat incelenerek elde edilmiştir .  



122 

 

Sûrelerin nüzûl sırası dikkate alındığında, Medine’de ilk nâzil olan Bakara 

sûresinden, son nâzil olan sûreden bir önceki Tevbe sûresine kadar kadın konusuna 

çeşitli vesileler ile yer verildiği görülmektedir.528 Ancak bazı sûrelerde kadına daha 

fazla yer verildiği görülmektedir. Bunları –sırasıyla- Bakara sûresi, Al-i imrân 

sûresi, Ahzâb sûresi, Nisâ sûresi, Nûr sûresi gibi sûreler oluşturmaktadır. Yanı sıra 

Mümtehine, Hadîd, Talâk, Hucurât, Mücadele, Tahrîm, Tegabûn, Feth, Mâide, 

Tevbe gibi sûreler de kadının yer aldığı diğer Medenî sûrelerdir. Ayrıca Nisâ 

sûresinde doğrudan kadın hakları ile ilgili dört âyet yer alırken,529 daha genel 

manada -ve dolaylı olarak- Bakara sûresinde yedi âyette530, Âl-i imrân sûresinde bir 

âyette531, Nisâ sûresinde on beş âyette,532 Ahzâb sûresinde iki âyette,533 Mümtehine 

sûresinde bir âyette534 ve Tegabûn sûresinde bir âyette535 kadın ve kadının haklarına 

yer verilmektedir. Bunlarla beraber Talâk sûresinde iki âyette kadınları boşama ile 

doğrudan ilgili hükümler yer alırken,536 Mümtehine sûresinin bir âyetinde 

kadınların dini ve ahlaki sorumluluklarına doğrudan yer verilmektedir.537 Ayrıca 

Nûr sûresinde iki âyette538 ve Ahzâb sûresi bir âyette539 kadınların giyimi ile alakalı 

haberlerin yer aldığı görülmektedir. Bunlara ek olarak kadınların mahremleri ile 

ilgili Ahzâb540 ve Nûr sûresinde541 birer âyette haberler yer almakla beraber, yine 

Ahzâb sûresinin bir âyetinde kadınların örtünmesi ile ilgili bir âyetin yer aldığı 

aşikârdır.542 

 
528 Bazı rivayetlere göre son nâzil olan âyetin Nisâ sûresinin 176. Âyeti 

olduğu zikredilmektedir. Bu âyette kadın konusunda hukuksal düzenleme 

içermektedir. Bu itibarla son nâzil olan âyetinde kadın hakkında olduğu söylenebilir. 

Bkz. Karaman vd.,  Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir , 2/7.  
529 Nisâ 4:19, 21, 25, 32.  
530 Bakara 2:187, 228, 229, 232, 233, 237,282.  
531 Âl-i imrân 3:14.  
532 Nisâ 4:1,4, 7, 11, 12, 19-21, 24, 33, 34, 127, 128, 176.  
533 Ahzâb 33:28, 34.  
534 Mümtehine 60:12.  
535 Tegâbûn 64:14.  
536 Talâk 65:1, 3.  
537 Mümtehine 60:12.  
538 Nûr 24:31, 60.  
539 Ahzâb 33:59.  
540 Ahzâb 33:55.  
541 Nûr 24:31.  
542 Ahzâb 33:59; Kadın konusunda haber veren ayet lerin istatiksel olarak 

sunulması, esasında bu yönde ayetlerin ne kadar fazla olduğuna temas etmek içindir.  



123 

 

Yapılan tasnifler ışığında sûrelerin öncelik sırası da gözetilerek bir yaklaşım 

sergilendiğinde, İlk olarak Bakara sûresinde yer alan  “Ey Âdem! Sen ve eşin 

cennette oturun, orada istediğiniz yerden rahatça yiyip için ve şu ağaca 

yaklaşmayın; yoksa zalimlerden olursunuz’ dedik.”543 Âyeti ile âdem (as.) ile Hz. 

Havva’nın cennete yerleştirilmesi haber verilmektedir.544 İlerleyen âyetlerde ise 

“Şeytan oradan onların ayağını kaydırdı da bulundukları yerden onları çıkardı. Biz 

de “Birbirinize düşman olmak üzere inin! Bir zamana kadar sizin için yeryüzünde 

kalacak bir yer ve ihtiyaç maddeleri vardır” dedik.545 Şeklinde bildiri ile Hz. Âdem 

ve Hz. Havva’nın cennetten çıkarılmasına müsebbibin şeytanın ta kendisi olduğu 

doğrudan zikredilmektedir. Medine döneminde ilk nâzil olan sûrenin bu âyeti 

Medine ehlinden olan Yahudilerin, kadını insanı yoldan çıkartan ve günah işleyip 

kaybedenlerden olmasına vesile olarak görmelerine cevap veren ayettir. Burada 

zikredilen -cennetten Hz. âdemin ve Hz. Havva’nın çıkarılmasına- sebebin Hz. 

Havva olduğunu savunarak buraya dayandırmaları sonucu sahip oldukları algıya 

karşılık olarak doğrunun haber verilmesi söz konusu olabilir.546 Bir başka ifade ile 

Yahudilerin hatta Hristiyanlarında benimsemiş oldukları asli günaha sebep olanın 

Hz. Havva olduğu görüşü Kur’an tarafından açıkça reddedilmektedir.547 

Yahudilerin kadını ikinci sınıf görmelerindeki birçok ince ayrım/nüanstan 

birisi de kadınların ay hali konusu olarak ortaya çıkmaktadır. Zira onlar ay halinde 

olan kadını pis ve yaklaşılmaz görmekte idiler. Öyle ki bu durum Yahudi kutsal 

kitaplarında yer almakta548 ve köklü bir algı olarak tezahür etmektedir. Medine’ye 

 
Zira kadının ikinci plana atıldığı bir toplumda yaratıcının kadını bu kadar muhatap 

alması ve bizzat yer vermesi başlı başına bir algı yönetimidir.  
543 Bakara 2:35.  
544 er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 3, 451, 452.  
545 Bakara 2:36.  
546 Bu başlık altında Yahudilerin yerleşik algıları maddeleştirldiğinde 

oluşturulan maddelerden birisi de onların kadını yoldan çıkarıcı ve günah işletici 

olarak görmeleri idi.  Bu ihtimalle yola çıkıldığında bu âyetlerde Yahudilerin bu 

algısına cevap verilmiş olması mantık zemininde yer almaktadır.  
547 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir , 1/110. 
548 “Âdet gördüğü için kan  kaybeden kadın yedi gün kirli sayılacak. Ona 

dokunan da akşama kadar kirli sayılacak.  Adet gördüğü günlerde kadının üzerinde 

yattığı ya da oturduğu her şey kirli sayılacaktır.  Kim kadının yatağına dokuNûrsa, 

giysilerini yıkayacak, yıkanacak, akşama kadar kirli sayılacaktır.  Kim kadının 

üzerine oturduğu herhangi bir şeye doku nursa, o da giysilerini yıkayacak, yıkanacak, 

akşama kadar kirli sayılacaktır.  Kadının yatağındaki veya oturduğu şeyin üzerindeki 



124 

 

hicret eden Müslümanlardan bir kısmı ay hali konusunda Yahudilerin bu adetlerini 

örnek almakta idiler. Akabinde Hz. Peygambere bu konu ve uygulama 

sorulmaktadır. Bunun üzerine Sûresinin son kısımlarına doğru yer alan 

âyette  “Sana kadınların âdet dönemi hakkında soru soruyorlar. De ki: O sıkıntılı 

bir haldir. Bu sebeple âdet günlerinde kadınlardan ayrı durun, temizlenmedikçe 

onlarla cinsel ilişkide bulunmayın. İyice temizlendiklerinde onlara Allah’ın 

emrettiği şekilde yaklaşın. Allah çok tövbe edenleri sever ve içi dışı temiz olanları 

sever.”549 İfadeleri ile bu konuya cevap verilmektedir. Âyetin tefsirinde yer alan 

bilgilere göre “Yaklaşmayın” ifadesinin kadınlara cinsel anlamda yaklaşılmaması 

açısından olduğu ifade edilerek, kadının dokunduğunun dahi pis olacağı fikri 

çürütülmektedir.550 

Yahudilerin ya da Yahudi adetlerine yatkın olan Müslümanların kadınlar 

hakkındaki bazı yanlış tutumlarına cevaplar verildikten sonra “Kadınlarından 

uzaklaşmaya yemin edenler için dört ay beklemek vardır. Eğer geri dönerlerse 

Allah çok bağışlayıcıdır, sonsuz rahmet sahibidir.”551 Âyeti ile kadının aile ve 

boşanma hukukuna temas eden nitelikte olan ve kadının kişilik haklarının Kur’an 

tarafından korumaya alındığı görülmektedir. Biraz daha açmak gerekirse İslâm’dan 

önce cahiliye Araplarının çokça başvurduğu bir uygulama olan îlâ mevcuttu. Îlâda 

erkek karısına zulmetmek için ona cinsel manada yaklaşmayacağına dair yemin 

etmekte idi. boşama hakkı olmayan kadınları kocaları ne boşuyor ne de evliliğine 

geri dönüyorlardı ve bu yolla kadına zulüm ediyorlardı. Bu âyetle beraber bu 

uygulamada bulunanlara dört ay mühlet verilmiştir. Bu durumda ya yemini bozarak 

kefaret ile evliliğine döner ya dört ayın bitiminde karısı ile arasında nikâh bağı 

kalmaz.552 Peşi sıra gelen ikinci âyetten iki yüz otuz yedinci âyete kadar ise 

 
herhangi bir eşyaya dokunan herkes akşama kadar k irli sayılacaktır.  Adet gören 

kadının kirliliği onunla yatan adama da bulaşır. Adam yedi gün kirli kalır ve yattığı 

her yatak kirli  sayılır. Eğer bir kadının âdet günleri dışında uzun süreli bir  kanaması 

varsa, ya da kanaması âdet günlerinden sonra da deva m ediyorsa, kanaması olduğu 

sürece âdet günlerinde olduğu gibi kirli sayılır .”  Leviviler 15:19-25. 
549 Bakara 2:222.  
550 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir , 1/353, 354.  
551 Bakara 2:226.  
552  Karaman vd.,  Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir ,  1/360, 361.  



125 

 

konunun devamı niteliğinde boşanan, nikâhlanmak isteyen çiftlerin ödev ve 

sorumluluklarına dair kurallar ve çeşitli bilgiler yer almaktadır.553 

Bakara sûresinden sonra Âl-i imrân sûresinde Hz. Meryem üzerinden 

verilen haberlerde kadının rolü olarak özelde Peygamber annesi genelde ise anne 

rolüne yer verilmektedir.554 Yanı sıra Allah’ın razı olduğu bir kul olduğu da 

zikredilmektedir.555 Aynı durum -Mekke döneminde- Kasas sûresinde Mûsâ’nın 

(as.) annesi hakkında da söz konusu olmakla beraber –onun kalbine- ilham yolu ile 

vahyedildiği de bildirilmiştir.556 

Âl-i imrân sûresinden sonra kronolojik açıdan nâzil olan ve doksanıncı sûre 

olarak yer alan Ahzâb sûresinde “Allah bir kişinin göğüs boşluğunda iki kalp 

yaratmamıştır, annelerinize benzeterek haram olsun dediğiniz eşlerinizi anneleriniz 

kılmamış, evlâtlıklarınızı da gerçek oğullarınız yapmamıştır. Bunlar sizin kendi 

iddianızdır; hak ve hakikati Allah söyler, doğru yolu da O gösterir.”557 Şeklindeki 

âyet ile zıhâr558 ismi verilen boşama âdeti kınanmakta, yasaklanmakta ve bu konuda 

kadınların haklarının korunduğu görülmektedir.559 

Aynı sûrenin bir başka âyetinde “Allah ve resulü herhangi bir konuda 

hüküm verdiklerinde artık mümin bir erkek veya kadın için işlerinde tercih hakları 

yoktur. Allah’ın ve resulünün emrine itaat etmeyenler doğru yoldan açıkça 

sapmışlardır.”560 Şeklindeki hitabın sebebi nüzûlünde belirtildiği üzere Hz. 

Peygamberin azatlı kölesi ve evlatlığı Zeyd b. Harise ile akrabası olan –soylu- 

Zeyneb bint cahş’ı evlendirdiği zikredilmektedir. Eski cahiliye toplumunda –daha 

önce zikredildiği üzere- insanlar arasında sınıflaşma ve statünün söz konusu olduğu 

aşikârdır. Kadınların değersiz görülmesi konusundaki problemin kaynağı da tam 

 
553 Ayrıntılı bilgi için bkz. Bakara 2/227 -237; Karaman vd., Kur’an Yolu 

Türkçe Meâl Ve Tefsir , 1/361-375. 
554 Âl-i imrân 3:42, 61.  
555 Âl-i imrân 3:35-37, 43, 44. 
556 Kasas 28:7-9; Karaman Vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir ,  

4/216,217. 
557 Ahzâb 33:4.  
558 “sen bana anamın sırtı gibisin” şeklindeki lafızla kadınları boşamak. Bkz. 

Ahmet Yaman, “Zıhâr” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi , C. 44, TDV 

Yayınları, İstanbul 2013, 387, 388.  
559 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir , 4/365, 366.  
560 Ahzâb 33:36.  



126 

 

olarak burada yer almaktadır. Bu konuda İslâm’ın getirdiği ilk mesajlardan biriside 

insanların birbirine üstün olamayacakları ve tek üstünlük ölçüsünün takva 

olmasıdır. Bu mesajın pratikteki yansıması olarak kabul edilebilecek örnek bu 

âyetin sebebi nüzûlünde yer almaktadır. Zira bir köle ile soylu kadının evlenmesi 

bu konuda tabuların yıkılması anlamında büyük bir öneme sahiptir.561 Âyette dikkat 

çeken bir diğer ayrıntı ise “…artık mümin bir erkek veya kadın için işlerinde tercih 

hakları yoktur…”562 İfadesi ile erkek ve kadının muhatap olma ve sorumluluk 

alanları konusunda eşit ölçüde olduklarının vurgulanmasıdır.563 

Kadınlarla ilgili birçok hükmün yer aldığı,564 birinci dereceden kadınların 

muhatap alındığı,565 örtünme,566 mahremiyet ölçüsü,567 Peygamber hanımlarına 

özel haller568 gibi birçok âyet grubunun yer aldığı Ahzâb sûresinde örnek verilen 

âyetlerde uygulanan algı inşası ve süreci hakkında ilk olarak kadının hukuki 

hakkının korunduğu görülmektedir. Diğer örnek verilen âyette ise kadının erkek ile 

eşit muhatap sigasında yer alması söz konusudur. Bu durum daha önce de Kur’an 

tarafından uygulanan bir yöntem olmakla beraber verilen mesajın tekrarlanması ve 

normalleştirilmesi muhtemel gözükmektedir. Ayrıca muhatap sigası olarak eşit 

hitabın söz konusu olduğu kadın için sorumluluğunda eşit olduğu vurgulanmakla 

beraber buradan ödüllendirme konusunda da adaletin hâkim olacağı sonucu ortaya 

çıkarsa, kıymet yönünden de eşitliğin olması fikri mantıksal bir çıkarım olarak 

ortaya çıkmaktadır. 

Kadının hukuki haklarına da değinen bu sûreden sonra nâzil olan 

Mümtehine sûresinde569 de aynı durumun vuku bularak kadının haklarını 

düzenleyen bazı âyetlerin yer almasının570 yanı sıra –önceki sûrede yer aldığı üzere- 

 
561 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsi r.  
562 Ahzâb 33:36.  
563 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir , 4/386. 
564 Ahzâb 33:6.  
565 Ahzâb 33:30, 33, 35, 55, 59.  
566 Ahzâb 33:59.  
567 Ahzâb 33:50.  
568 Ahzâb 33:30, 33, 34, 55, 59.  
569 Ahzâb sûresinden sonra Nisâ sûresinden önce nâzil olan Medenî bir 

sûredir. Nâzil olan 91. Sûredir. Bkz. Karaman, Kur'an Yolu Tefsiri C. 2,7, 8.  
570 Mümtehine 60:10, 11.  



127 

 

dini ve ahlaki sorumluluklarının sıralanarak işlenen konuların pekiştirildiği 

görülmektedir.571 

Mümtehine sûresinin akabinde nâzil olan sûre Nisâ sûresidir. Kur’an’da 

erkek sûresi diye bir sûre yokken bir sûrenin “Nisâ”/”kadın” ismi ile adlandırılması 

başlı başına kadına verilen değerin doruk noktasının bir yansıması olarak 

nitelendirilebilir. Bu durum, sûrenin mahiyeti açısından da geçerli görünmektedir. 

Şöyle ki daha önce bahsi geçen Medenî sûrelerde kadının temel haklarının 

korunmasının yanında hukuksal haklarının korunması açısından da âyetler yer 

almakta idi. ancak Nisâ sûresine gelindiği zaman bu durumun –bir açıdan- çok üst 

seviyelere çıkarak âdeta kadın yasalarının müstakil olarak toplandığı bir bölüm 

olarak görülmesi abes değildir. Zira sûrenin ilk âyetinde yer alan kadın fenomeni, 

son âyette yine yer bulmakla beraber sûreye ismini dahi verdiği görülmektedir.572 

İlk âyet ile son âyetin nâzil olma aralığı573 göz önünde bulundurulduğunda oldukça 

uzun bir süreci kapsadığı da muhakkaktır.574 

İlk âyete bakıldığında “ Ey insanlar! Sizi bir tek nefisten yaratan ve ondan 

da eşini yaratan, ikisinden birçok erkek ve kadın üretip yayan rabbinize 

itaatsizlikten sakının. Adını anarak birbirinizden dilek ve istekte bulunduğunuz 

Allah’a saygısızlıktan ve akrabalık haklarına riâyetsizlikten de sakının. Şüphesiz 

Allah sizin üzerinizde gözetleyicidir.”575 Şeklindeki hitap ile yaratılışa dair bir atıf 

söz konusudur. Âyetin “…Sizi bir tek nefisten yaratan ve ondan da eşini 

yaratan…”576 Bölümü ile alakalı Kur’an Yolu tefsirinde yer alan yoruma göre 

kadının yaratılması konusunda Hz. Âdem’in (as.) kaburga kemiğinden yaratılması 

şeklindeki bilginin yanlış olduğu ve Hz. âdem ile Hz. Havva’nın yaratılmasında  

“ondan da” diye zikredilen ifadenin “onun özünden, yani onun benzerinden” 

 
571 Mümtehine 60:12.  
572 Ayrıca sûrenin içeriğinde oldukça fazla kadınla alakalı çeşitli  haber ve 

hükümler yer almaktadır.  
573 Bazı rivayetler, Kur’an’ın son inen âyetinin Nisâ sûresinin son âyeti olan 

176. Âyet olduğu yönündedir. Ayrıntılı bilgi için bakınız akt: Hayreddin Karaman 

vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir , 2/7.  
574 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir , 2/7. 
575 Nisâ 4:1.  
576 Nisâ 4:1.  



128 

 

şeklinde anlaşılması gerektiği savunulmuştur.577 Savunulan bu düşünceye göre 

âyeti kerime, kadın ve erkeğin yaratılış itibari ile –kıymet açısında- eşit olduğuna 

işaret etmektedir. 

 Bu itibarla başlığın ilk bölümlerinde -yer alan Medine ehlinin bu konudaki 

yerleşik algılarının maddeleştirildiği bölümde- yer verilen “soyun devam etmesini 

erkek cinsiyeti ile bağdaştırarak kadını aşağılık olarak görmeleri” konusunda bir 

algı yönetimi söz konusudur. Şöyle ki, literatürde geçen yorumlarda Hz. âdem ile 

Hz. Havva’nın soylarının devamının ikiz kardeşlerin birbiri ile evlenerek 

gerçekleştiği yorumunu zaruri görülmemiştir. Buna göre nefsin devamı “ruhun 

üflenmesi”578 sonucu hayat bularak açıklanmaktadır.579 Bir diğer ifade ile Hz. 

İsa’nın dünyaya gelmesine benzer bir sebep örnek teşkil etmektedir. “İffetini 

korumuş olan kadını da an! Ona ruhumuzdan üfledik; onu ve oğlunu cümle âlem 

için bir işaret kıldık.”580 Âyetinde ifade edildiği üzere ruh ’un insan formuna 

bürünüp Hz. Meryem’e görünmesi ile hamileliğin gerçekleşip Hz. İsa’nın hayat 

bulması söz konusudur.581 

Bu yorumdan hareketle Nisâ sûresinin ilk âyetinde582 insanın yaratılmasında 

iki farklı durum söz konusudur. İlk durum, sebepler âleminden olan anne ve baba 

olmaksızın ilk insanlar olan Hz. âdem ve Hz. Havva’nın aynı özden yaratılmış 

olmasıdır.583 İkinci durumda ise onlardan sonra hayat sahibi olan insanların 

dünyaya gelmelerinin sebebe bağlanması söz konusudur. Sebep olarak ebeveynler 

gösterileceği gibi doğrudan ruhun üflenmesi ile de gerçekleşmesi söz konusudur. 

Ruhun üflenmesi konusunda tarafımızca zorlama bir yorum gözükmemektedir. 

 
577 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tef sir, 2/10,11. 
578 Enbiyâ 21:91; Karaman Vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir , 3/698.  
579 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir , 2/9-12. 
580 Enbiyâ 21:91.  
581 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir ,  3/698. 
582 “Ey insanlar! Sizi bir tek nefisten yaratan ve ondan da eşini yaratan, 

ikisinden birçok erkek ve kadın üretip yayan rabbinize itaatsizlikten sakının. Adını 

anarak birbirinizden dilek ve istekte bulunduğunuz Allah’a saygısızlıktan ve 

akrabalık haklarına riâyetsizlikten de sakının. Şüphesiz Allah sizin üzerinizde 

gözetleyicidir.” Nisâ 4:1.  
583 “Aynı öz” olarak bahsedilenin öfkelenen ruh ya da başka ihtimal olması 

söz konusudur. Ancak bu durumunda aynı anne ve babadan dünyaya gelme gibi 

sebepler âlemindeki farklı bir sebep ya da vesile olması da muhtemeldir.  Karaman 

vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir ,  2/ 9, 10. 



129 

 

Çünkü bu ihtimalin kabul edilmemesi, ilk insanlar olan Hz. âdem ile Hz. Havva’nın 

yaratılışının kabul edilmesi ile çelişmek anlamına gelmektedir.584 

O halde bu âyetin Medineli Yahudi ve Arapların ortak algıları arasında yer 

alan “Erkek soyun devamının temini ve sebebidir.” Düşüncesine bir cevap ve bu 

algının çürütülmesine sebep niteliğinde olması ihtimal dâhilindedir. Bu algının 

hedef kitlede değişmesi, dayandığı asıl mesajın hedefin kendisi tarafından 

mecburen çürütülmesi sonucunu doğurmaktadır. Bu sonuç, algı yönetimi açısından 

“Mesajın hedef tarafından benimsenerek kendine mâl etmesi” ilkesi ile uyumlu 

gözükmektedir. Ayrıca konuya bir başka açıdan yaklaşmak gerekirse bu âyeti 

kerime; genelde kadının erkek gibi kıymetli bir varlık olduğu pekiştirilmekteyken, 

özelde erkekle aynı yaratılışa sahip olduğu düşüncesinin işlendiği görülmektedir.585 

Hemen akabinde gelen âyet ise “Yetimlere mallarını verin, temizi pis olanla 

değişmeyin, onların mallarını kendi mallarınıza katarak yemeyin; zira bu büyük bir 

günahtır.”586 Yetimlerin haklarını korumaya yöneliktir. Literatür incelendiğinde 

tefsir kitaplarında yetimden kastın daha çok yetim kız çocuğu olduğu 

anlaşılmaktadır.587 Bu itibarla ilk âyette insanların yaratılışta eşit oldukları 

hatırlatıldıktan sonra yetim kızların haklarının korunması gerektiği zira onların kız 

ya da yetim olmaları itibari ile – ki bu durum tevkifidir.- kıymetsiz olmadıkları 

anlaşılmaktadır. Bu âyetin akabinde yedinci âyete kadar yetimlerin hakları ile 

alakalı haberler yer almaktadır.588 

“ Anne babanın ve yakınların bıraktıklarından erkeklere pay vardır; yine 

anne babanın ve akrabanın bıraktıklarından kadınlara da pay vardır; azından 

çoğundan, belli pay.”589 Âyeti ile aile fertlerinin -özellikle kadınların- haklarının 

ayrıntıları haber verilmeye devam etmektedir. Cahiliye döneminde gaspedilen 

 
584 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir , 2/ 9, 10.  

 
585 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir , 2/ 9, 10.  
586 Nisâ 4:2.  
587 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir ,  2/14, 15. 
588 Nisâ 4:2-6. 
589 Nisâ 4:7.  



130 

 

kadın hakları miras hükümleri ve diğer birçok hukuksal alanda hakların tayini 

muhtelif birçok âyette işlenmeye devam etmektedir.590 

Bu sûreden sonra sırasıyla nâzil olan sûrelere bakıldığında 

❖ Doksan dördüncü sırada nâzil olan ve Kur’an’daki sıralaması elli 

yedi olan Hadîd sûresinde iki âyette591 

❖ Doksan dokuzuncu sırada inen Mushaf’ta altmış beşinci sırada yer 

alan Talâk sûresinde beş âyette592 

❖ Nüzûl sırası yüz iki olan Mushaf’ta yirmi dördüncü sırada yer alan 

Nûr sûresinde on iki âyette593 

❖ Nüzûl sırası olarak yüz beş ve yüz altıncı sırada yer alan Mücadele 

ve Hucurât sûrelerinde ikişer tane594 

❖ Yüz yedinci sırada nâzil olan Tahrîm sûresinde altı âyette595 

❖ Vahyin iniş sırasında yüz on birinci, Mushaf sıralamasında kırk 

sekizinci sûre olan Feth sûresinde bir âyette596 

❖ Yüz on ikinci ve yüz on üçüncü sıralarda inen Mâide ve Tevbe 

sûrelerinde sırasıyla iki ve dört âyette597 

Şeklinde maddeleştirilen birçok sûrenin varlığı söz konusu olmakla beraber 

Kadınlarla alakalandırılan ve daha önce örneklerle işlenerek konu birliği teşkil eden 

birçok âyet örneği yer almaktadır. 

Bu başlık altında yer alan paragraflarda işlenen konunun, algı yönetimi ile 

ilişkilendirilmesi hususunda en genel açıdan bakıldığında, -yapıldığı düşünülen 

muhtemel algı yönetiminin- uzun bir süreci ifade ettiği söylenebilir. Yanı sıra 

korkutmalar, mantıksal açıklamalar, anne ya da evlat gibi kavramlarla bağdaştırma, 

 
590 Ayrıntılı bilgi için âyet gruplarına bkz. Nisâ 4:8 -12, 15-25, 32-34, 127-

130, 176. 
591 Hadîd 57:12, 18.  
592 Talâk 65:1, 2, 4, 6, 7.  
593 Nûr 24:2-4, 6-9, 26, 31-33. 
594 Hucurât 49:11, 13; Mücadele 58:2, 3.  
595 Tahrîm 66:1, 3, 5, 10-12. 
596 Feth 48:25.  
597 Mâide 5:6, 38; Tevbe 9:67, 68, 71, 72.  



131 

 

gerçeklere yaslama ve benzerleri gibi birçok yöntemi içinde barındıran çok 

katmanlı, girift bir algı yönetiminin söz konusu olduğu söylenebilir. 

3.2.2. Alkol Tüketimi Üzerine Algı Yönetimi 

Önceki bölümde yer alan ilgili başlıkta Medine’de yaşayan Yahudi ve 

putperest Arapların alkol tüketimi konusundaki durumları, alışkanlık seviyeleri ve 

alkol konusundaki algıları ele alınmıştı. Bu başlık altında ise Kur’an’ın alkol 

konusundaki algısının ne olduğu? Medine ehlinin bu konudaki yerleşik algısının 

Kur’an’ın telkin ettiği algıya nasıl evrildiği? Bu sürecin Kur’an açısından nasıl 

yönetildiği? Uygulanan algı yönetimi unsurlarının günümüzde bilinen tekniklerle 

ilişkisinin ne durumda olduğu? Şeklindeki sorular cevaplandırılmaktadır. 

Bu itibarla ilk olarak konunun bütünlük arz etmesi açısından daha önce -

ikinci bölümde- genişçe yer verilen Medine halkının bu konudaki yerleşik algıları 

maddeleştirilmektedir. 

O halde Medine’de ikamet eden putperest Arapların içki/şarap algıları şu 

şekildedir: 

❖ Coğrafi açıdan Medine ve çevresinin alkol üretim, tüketim ve ticaret 

merkezi olması söz konusudur. Dolayısı ile yerleşik bir alkol kültürüne 

sahip bir topluluk olarak tanımlanabilir. 

❖ Arap dili açısından şarap ve türevleri hakkında ve kullanılan aletler 

alanında oldukça zengin bir kelime hazinesinin varlığı söz konusudur. 

Bu durum şarap tüketim kültürünün bir başka göstergesidir. 

❖ Edebiyata oldukça önem veren Araplarda şiirin en başlıca unsurlarından 

biriside şaraptır. Dolayısı ile işitsel medya şarabı destekleyen bir unsur 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum Arapların şarap tüketimlerinin 

ne kadar yaygın, şarap algılarının ne kadar köklü ve derin olduğunu 

göstermektedir. 

❖ Geniş bir şarap tüketim kültürüne sahip olan bu insanlar, şarabı hüzün 

sevinç, mutluluk gibi duyguların kaynağı olarak görürken, aynı 

zamanda bu duygularla başa çıkma unsuru olarak da şarabı tercih 



132 

 

etmektedirler. Bunun yanı sıra besin yerine koyarak tabii bir meşrubat 

olarak da görmektedirler. 

Medineli Yahudilerin alkol konusundaki algıları şu şekildedir: 

❖ Yahudi kaynaklarında şarap konusunda birbiri ile çelişen haberlerin 

varlığı söz konusudur. Şarabı öven haberler var olduğu gibi yeren bazı 

haberlerde mevcuttur. 

❖ Pratik hayatta ise alkol tükettikleri ve ticaretini yaptıkları bilinmektedir. 

Bu durumda alkol tüketimi konusunda Araplarla aynı düzlemde yer 

almaktadırlar. 

❖ Yahudi kaynaklarına göre şarap içmenin krallara yakışmayan bir 

davranış olduğu, şarap içmenin fakir ve sefil kişilere yakıştığı ifade 

edilmektedir. 

❖ Yahudi halkının -içkinin iyi mi kötü mü olduğuna dair algılarındaki- 

sahip olduğu genel kanı, kötü olanın sarhoşluk olduğu yönündedir. 

Sarhoş olmayacak ölçüde içmenin serbest olduğu yönünde bir algıları 

söz konusudur. 

❖ İçkili iken ibadet etmeleri ve mabede yaklaşmaları yasak olan 

Yahudilerde arapların aksine her durumda alkol tüketmedikleri 

anlaşılmaktadır. 

Arap yarım adasında –özellikle Araplar arasında- alkol tüketimi ve alkol 

algısını Hz. Aişe’nin şu sözü özetler mahiyettedir. “Şâyet Kur’an’ın ilk âyetleri 

‘İçki içmeyin’ ve ‘Zina etmeyin’ hükümlerini getirseydi insanlar Resûlullah’ın 

etrafından dağılırlardı”598 Medineli putperes Arapların ve Yahudilerin alkol 

tüketimi konusunda aynı kanıya sahip oldukları görülmektedir. Ancak Arapların 

her durum ve şartta sınırsızca tükettikleri ve alkol konusunda olumsuz bir algıya 

sahip olmadıkları görülürken Yahudiler için aynı durum geçerli gözükmemektedir. 

Zira onlara göre alkolün yol açtığı sonuç olarak sarhoşluk caiz görülmemektedir. 

 
598 Buhari “Fezailül Kur’an” 6; Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve 

Tefsir, 2/336-340. 



133 

 

Ayrıca ibadetlerle bir diğer ifade ile iyi amellerle alkolün yan yana getirilmemesi 

dikkat çekici gözükmektedir. 

Kur’an açısından bakıldığında ise içkiyle alakalı dört âyetin bulunduğu 

görülmektedir. Bunlardan üç tanesi Medine döneminde nazil olan âyetler iken bir 

tanesinin Mekke döneminde nâzil olduğu görülmektedir. Nüzûl sırası dikkate 

alındığında içki konusunda ilk inen âyet, Mekke döneminde nâzil olan “Hurma 

ağaçlarının ve üzüm asmalarının ürünlerinden hem içki hem de güzel besinler elde 

edersiniz. Bunda da aklını kullanan bir topluluk için açık delil vardır.” Şeklindeki 

âyettir.599 

Bir diğer âyet ise Medine döneminin ilk inen sûresi içinde yer alan “Sana 

içkiyi ve kumarı soruyorlar. De ki: Bu ikisinde insanlar için büyük zarar ve bazı 

faydalar vardır; zararları da faydalarından büyüktür. Sana neyi infak edeceklerini 

de soruyorlar. De ki: İhtiyaç fazlasını. Allah sizin için âyetlerini işte böyle açıklıyor 

ki düşünesiniz.”600 Şeklindeki âyet olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Üçüncü sırada yer alan âyet ise: 

“ Ey iman edenler! Siz sarhoş iken ne söylediğinizi bilinceye kadar, cünüp iken de 

-yolcu olan müstesna- gusül edinceye kadar namaza yaklaşmayın. Eğer hasta olur 

veya yolculuk halinde bulunursanız yahut sizden biriniz ayak yolundan gelirse ya 

da kadınlara dokunup da -bu durumlarda- su bulamamışsanız o zaman temiz bir 

toprağa yönelin (teyemmüm edin); yüzlerinize ve ellerinize sürün. Şüphesiz Allah 

çok affedici ve bağışlayıcıdır.”601 

Şeklindeki âyet olup Nisâ sûresinde yer almaktadır. 

Dördüncü ve içki ile alakalı son âyet ise Mâide sûresinde yer alan, “ Ey 

iman edenler! İçki, kumar, dikili taşlar, fal okları şeytan işi iğrenç şeylerden 

ibarettir. Bunlardan kaçının ki kurtuluşa eresiniz. Şüphesiz şeytan içki ve kumar 

 
599 Bu âyet Mekkî olmasına karşın konunun bütünlük arz etmesi ve araştırma 

çerçevesine zarar vererek konunun dağılmayacağı düşüncesi ile burada yer verilmesi 

tarafımızca uygun görülmüştür. Bkz. Nahl 16:67.  
600 Bakara 2:219.  
601 Nisâ 4:43. 



134 

 

yoluyla aranıza düşmanlık ve kin sokmak, sizi Allah’ı anmaktan ve namazdan 

alıkoymak ister. Artık vazgeçtiniz değil mi?”602 mealindeki âyettir. 

Bu âyetler incelendiğinde –sırasıyla- Kur’an’ın içki konusundaki algısı, 

güzel besin olmayan,603 büyük zarar ve az faydası olmakla beraber zararının 

faydasından çok olduğu,604 aklı baştan götürerek muhakeme gücünü alan ve 

ibadetle aynı anda bulunamayan,605 şeytan işi ve iğrenç bir içecektir.606 Şeklinde 

ifade edilebilir. 

Medineliler açısından neredeyse olmazsa olmaz kabul edilen içki algısının 

Kur’an’ın telkin ettiği algıya dönmesi konusuna süreç dikkate alınarak incelenecek 

olunursa ilk ve en büyük dikkat çeken yöntemin tedrîcilik olduğu görülmektedir. 

Zira âyet gruplarına bakıldığında yine temellerinin Mekke döneminde atıldığı ve 

toplam dört merhalenin sonunda kesin sonuca bağlandığı görülmektedir.607 Bu 

durum algı ve algı yönetiminin en temel unsurlarından olan “süreç” unsuru ile 

paralellik arz etmektedir. Zira bu kadar köklü bir davranış biçimi ve tabunun tek 

seferde yıkılması ve tersine evrilmesi insan açısından mümkün gözükmemektedir. 

Çünkü fizik kanunlarına göre bile bir salıncak ancak ileri gittiği momentumda geri 

gelir. Ya da bir cisim etki miktarınca tepki alır. Dolayısı ile süreç içinde kazanılan 

algı ve davranış kalıpları yine süreç için içselleştirilerek değiştirile bilinir. Bu 

insanın “DNA” kodları ve yaratılışı ile alakalı bir durumdur. Bunu en iyi bilen 

yaratıcı aynı zamanda bunu en iyi kullanandır. Zira bu üslup Kur’an’ın her yerinde 

söz konusudur. Başka bir örnekle açmak gerekirse zaman, mekân, şekil vb. gibi 

mefhumlardan beri olan Allah insana ve insan için gönderdiği Kur’an’da insanın 

anlayacağı üslup ve özelliklerde beyanda bulunmuştur. Zaten algı yönetiminin 

gerçekleşmesi, hedefi iyi tanımak ve ona en uygun yöntemi kullanmakla doğrudan 

ilişkilidir. Kanaatimize göre bu konuda Kur’an tarafından uygulanan algı 

 
602 Mâide 5: 90, 91.  
603 Nahl 16:67.  
604 Bakara 2:219.  
605 Nisâ 4:43.  
606 Mâide 5:90, 91.  
607 er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb ,  C. 12, 423-425. 



135 

 

yönetiminin –zikredilen- günümüz algı yönetimi unsurları ile aynı düzlemde olması 

mantık çerçevesindedir. 

Genel perspektif ile çıkarımların ardından özelde âyetlerin süreçle eş 

zamanlı olarak ele alınmasında, Mekke döneminde inen Nahl sûresi altmış 

yedinci608 âyet ile alakalı her hangi bir sebebi nüzûle rastlanmamaktadır. İçki 

içmenin neredeyse hayat tarzı olduğu Arap toplumuna Mekke döneminde bu âyette 

ilk olarak yasaklama vb. gibi bir bildiri olmaksızın “ürünlerinden hem içki hem de 

güzel besinler elde edersiniz.” İfadesi ile içki bir tarafa güzel besinler bir tarafa 

alınarak içkinin güzel bir besin kategorisinde olmadığı zikredilmektedir.609 

Ayrıca bu âyet ile alakalı tefsirlerde yer verilen yorumlardan biriside “içki” 

olarak çevrilen “sekar” kelimesinin taşıdığı anlam üzerine olduğu görülmektedir. 

“sekar” bazı müfessirlerce şarap manasına gelse de bazı müfessirlerce mutlak 

haram olmayan610 sirke, meyve suyu611 gibi manalara geldiği de ifade edilmektedir. 

Yine de yaygın ve tercih edilen görüşün “sekar” kelimesine “sarhoş eden” yani 

“içki” manasının verilmesinin uygun olduğu yönündedir.612 

Mekke’den Medine’ye hicretten sonraki süreçte, rivayete göre Hz. Ömer’in 

alkol tüketiminin Kur’an tarafından yasaklanacağını düşünmesi ya da tahmin 

etmesi üzerine rahatsız olduğu içki konusunda Allah’a “Ya rabbi içki konusunda 

bize şifa olacak bir açıklama yap”613 şeklinde dua etmiştir. Duanın sonucunda 

içkinin yasaklanma sürecindeki ikinci merhalede yer alan âyetin nazil olduğu 

zikredilmektedir. Bu rivayetten öyle anlaşılıyor ki Hz. Ömer içki içilmesi 

konusunda karşıt bir tavır almıştır. Hatta bir kısım rivayetlere göre dört merhalenin 

sonucunda yasaklanan içki ile ilgili âyetlerin her birinin Hz. Ömer’in Allah’a dua 

etmesi neticesinde nazil olduğu dile getirilmektedir. 

 
608 “Hurma ağaçlarının ve üzüm asmalarının ürünlerinden hem içki hem de 

güzel besinler elde edersiniz.  Bunda da aklını kullanan bir topluluk için açık delil 

vardır.”  Nahl 16:67. 
609 er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb ,  C. 20, s.236, 237.  
610 Karaman Vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir , 3/416. 
611 Akt.  Necdet Ünal, “Kur’an’ın İçki Yasağı Tedriciliği Üzerine Bir 

Araştırma”, Kelam Araştırmaları Dergisi9 S. 2  (Ağustos 2011), 158. 
612 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir,  3/416; Ünal, “Kur’an’ın 

İçki Yasağı Tedriciliği Üzerine Bir Araştırm a,” 158. 
613 Ünal, “Kur’an’ın İçki Yasağı Tedriciliği Üzeri ne Bir Araştırma,” 160. 



136 

 

Bu konuda Hz. Ömer’den başka Müslümanların rahatsızlığı, gelen haberler 

arasındadır. Bu konu ile alakalı bir örnek olarak Sahih-i Müslim’de yer verilen bir 

rivayet şu şekildedir: Hz. Ali bedir savaşı sıralarında savaş ganimeti olarak iki yaşlı 

deveye sahip olduğunu zikretmiştir.  Hz. Peygamberin kızı ile evlenmek istediği 

sıralar düğün yemeği için develeri ile para kazanırken işinin bittiği sırada 

develerinin çökertilmiş vaziyette, hörgüçlerinin kesilmiş ve böğürlerinin yarılıp 

ciğerlerinin alındığını görmüş. Böyle bir manzara karşısında nutku tutulan Hz. Ali 

orada bulunan birisine bunu kimin yaptığını sormuş ve Hamza b. Abdulmuttalib’in 

yaptığını öğrenmiş. O esnada Hamza, Ensâr’dan bazı kimselerle yan tarafta bir evde 

içki içmeye devam etmektedir.614 Buradan sonrası Hz. Ali’nin dilinden şöyle 

anlatılmaktadır: 

“…bunun üzerine bende Rasûlullah sallallahu aleyhi ve sellemin yanına gittim. 

Onun yanında Zeyd ibnu Harise vardı. Rasulullah sallallahu aleyhi ve sellem 

yüzümden karşılaştığım kötü durumu anladı ve. 

-“Neyin var?” diye sordu. Ben dedim ki: 

Ey Allah’ın Rasûlü ben bu günkü kadar korkunç bir manzara görmedim: Hamza 

benim yaşlı iki deveme saldırıp onların hörgüçlerini kesti, böğürlerini yardı. İşte o 

şu evde içki içenlerin beraberindedir. 

Rasûlullah sallallahu aleyhi ve sellem ridâsını istedi ve ona büründü. Sonra 

yürüyerek gitti. Zeyd ibnu Harise ile ben kendisini takip ettik. Nihâyet içinde 

Hamza’nın bulunduğu o eve geldi, içeriye girmek için izin istedi. İçerdekiler 

gelenlere girme izni verdiler. İçerde içki içmekte olan bir toplulukla karşılaştık. 

Rasûlullah sallallahu aleyhi ve sellem, yaptığı iş hakkında Hamza’yı kınamaya 

başladı. Hamza’da sarhoş olmuş, gözleri kıpkırmızı idi. Hamza Rasûlullah 

sallallahu aleyhi ve selleme doğru baktı. Sonra bakışı yükseltip dizlerine baktı. 

Ardından bakışı yükseltip göbeğine baktı. Sonra bakışı yükseltip yüzüne baktı. 

Ardından Hamza: 

-Siz babam Abdulmuttalib’in köleleri değil misiniz? Dedi. 

 
614 Zekiyyüddin Abdulazim el -Münziri,  İmam Münziri Sahih-İ Müslim 

Muhtasarı  (İstanbul: Ravza Yayınları, 2013), 670.  



137 

 

Rasulullah sallallahu aleyhi ve sellem amcası Hamza’nın sarhoş olduğunu anladı 

da şuursuzca bir fiile karşılaşmasından sakınarak topukları üzerinde arka arkaya 

çekildi. Biz de onunla beraber odadan dışarı çıktık.”615 

Görüldüğü üzere sahabeden bir kısım Müslümanların çeşitli vesileler ile içki 

konusundaki rahatsızlıklarını Hz. Peygambere sundukları anlaşılmaktadır. Böyle 

bir ortamda içkinin yasaklanmasına zemin hazırlayan “Sana içkiyi ve kumarı 

soruyorlar. De ki: Bu ikisinde insanlar için büyük zarar ve bazı faydalar vardır; 

zararları da faydalarından büyüktür. Sana neyi infak edeceklerini de soruyorlar. 

De ki: İhtiyaç fazlasını. Allah sizin için âyetlerini işte böyle açıklıyor ki 

düşünesiniz.”616 Şeklindeki ikinci âyet nazil olmuştur. Âyetten anlaşıldığı üzere 

içkinin hükmü bazı kişiler tarafından Hz. Peygambere sorulmaktadır.617 Âyetten 

önce dile getirilen rivayetler de zaten âyetle birbirini tamamlamaktadırlar. 

Bir başka dikkat çeken husus ise daha önceki âyete göre içkinin kötülüğünün 

bu âyette daha belirgin ve net ifadelerle zikredilmiş olmasıdır. Kumar ile beraber 

zikredilen içki hakkında “…büyük zarar ve bazı faydalar vardır.” İfadesi ile 

zararının daha fazla olduğu bildirilmiştir.618 

İçkinin yasaklanması sürecindeki üçüncü merhalede yer alan âyette ise 

“Ey iman edenler! Siz sarhoş iken ne söylediğinizi bilinceye kadar, cünüp iken de 

-yolcu olan müstesna- gusül edinceye kadar namaza yaklaşmayın. Eğer hasta olur 

veya yolculuk halinde bulunursanız yahut sizden biriniz ayak yolundan gelirse ya 

da kadınlara dokunup da -bu durumlarda- su bulamamışsanız o zaman temiz bir 

toprağa yönelin (teyemmüm edin); yüzlerinize ve ellerinize sürün. Şüphesiz Allah 

çok affedici ve bağışlayıcıdır.”619 

Şeklindeki hitap ile içkinin kötülüğünün işaret edilmesinde bir üst boyuta 

geçildiği görülmektedir. 

Bu konunun algı yönetimi açısından ele alınması hususunda sağlıklı veriler 

elde etmek için sürecin bir diğer ifade ile âyetlerin nüzûl sürecinde yaşanılan 

 
615 el-Münziri, İmam Münziri Sahih-İ Müslim Muhtasarı , 670.  
616 Bakara 2:219.  
617 Yazır,  Hak Dini Kur’an Dili , 2015, 2/95.  
618 Karaman Vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir ,  1/345-348.; Yazır, Hak 

Dini Kur’an Dili , 2015, 2/99, 100.  
619 Nisâ 4:43.  



138 

 

olayların incelenmesi esastır. Öyle ki bu yaklaşım ilk muhatap kitlelerden birisi 

olan Medine halkının -bu konudaki- algılarının nasıl yönetildiği hususunda daha 

sağlıklı sonuçlara ulaşılması açısından elzemdir. Bu konuda ilk başvurulması 

gereken hiç şüphesiz ki sebeb-i nüzûllerdir. 

O halde bu âyetin nüzûlü ile alakalı rivayetler incelendiğinde önceki 

merhalede yer verilen rivayetlerle konu benzerliği görülmektedir.620 Rivayete göre 

sahabeden Abdurrahman b. Avf yemek ve şarap hazırlamış ve sahabeden bazılarını 

evine davet etmiştir. Yemek ve şarabın tüketilmesi sonucunda sarhoş olmuşlar ve 

bir müddet sonra sarhoş iken namaz kılmaya başlamışlardır. Önde imamlık yapanın 

Abdurrahman b. Avf ya da Hz. Ali olduğu şeklinde iki görüş yer almaktadır. Namaz 

esnasında Kafirûn sûresini okuyan imamın sarhoşluk neticesinde “ben sizin 

taptığınıza tapıcı değilim” mealindeki âyeti “ben sizin taptıklarınıza taparım”621 

şeklinde okuduğu haber verilmektedir. Bu konudaki başka haberlere göre ise örnek 

verilen durumla Müslümanlar arasında çokça karşılaşıldığı zikredilmekte ve bu 

âyetin iniş sebebinin de bu olduğu zikredilmektedir.622 

Âyetin içeriği açısından tefsir kitaplarında yer verilen muhtelif görüşler şu 

şekildedir: 

“ ‘sarhoş iken namaza yaklaşmayın’ burada bazı müfessirler, salattan 

maksat cami ve namazgâhtır. Bununla sarhoşlar camilere girmekten men 

edilmişlerdir.”623 Bu yorumun akabinde “ …bu yasak, söylediğini bilmeyen 

sarhoşun namazının sahih olmadığına ve bundan dolayı sarhoşluğun haramlığına 

 
620 Bahsedilen benzerlikten kasıt iki yöndedir. İlki, hem insan olması hasebi 

ile hem Müslüman hem de sahabe olması hasebi ile kıymetli olan  insanların şarap 

vb. sarhoş eden içeceklerle sarhoş oldukları ve bunun sonucunda akıl güçlerinin 

gitmesi ile kendilerini –kendilerine- hiç yakışmayan duruma sokmalarıdır. İkincisi 

ise kendilerine yakışmayan ve kıymet düşürücü konuma düşen sahabeden zarar 

görenlerdir.  
621 Kâfirûn 109:2; Râzî,  Tefsîr-i Kebîr ,  8/50.  
622 Ünal, “Kur’an’ın İçki Yasağı Tedriciliği Üzerine Bir Araştırm a,” 166, 167.  
623 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili , 2015, 2/629.  Yanı sıra bazı kaynaklarda bu 

görüşü savunanların İbn. Abbas, İbn. Mesud ve hasan el -Basri olduğu 

söylenmektedir. Ayrıntılı  bilgi için Bkz: Râzî, Tefsî-İ Kebîr ,  8/50.  



139 

 

delalet ettiği gibi, sarhoşun ve cünübün camiye girmesinin ve ona yaklaşmasının 

yasak olduğuna da işaret yolu ile delalet edebilir.”624 

“sarhoş” olarak tercüme edilen “sükêrâ” kelimesinin işaret ettiği anlam 

açısından: 

“ a)Bundan murad içkiden dolayı sarhoşluktur ki bu, ayık olmanın zıddıdır. 

Bu, Sahabe ve Tabiin ’in cumhurun görüşüdür. 

b) Bu, Dehhâk’ın görüşü olup; buna göre ifadeden maksad, içki sarhoşluğu 

değil uyku sarhoşluğu (sersemliği)dur…”625 âyetin içeriği ile alakalı en dikkat 

çekici yorumlar bunlardır. 

Bir başka açıdan bakıldığında, buraya kadarki bölümde -içki konusunda-

Müslümanların algılarında cahiliye zamanının öğretileri yer almaktadır. Öyle ki 

ulaşabildiğimiz rivayetler bize hep içkinin ayıplanmayan ve oldukça fazla tüketilen 

ancak aynı zamanda Müslümanlar arasında tartışma, kırgınlık, hak ihlali gibi çeşitli 

olumsuzluklara yol açtığı anlaşılmaktadır. 

Bu düşünceye örneklik teşkil eden bir başka rivayete göre, takriben hicretin 

dördüncü yılında Ensâr’dan bir adam çeşitli yiyecekler hazırlayıp bazı 

Müslümanları davet eder. Davet edilenler arasında Sa‘d b. Ebî Vakkas’ta yer 

almaktadır. İkram edilenler arasında şarapta vardır. Yiyip içen ve sarhoş olan grup 

arasında bulunan ebî Vakkas Kureyş’e ve Ensârlara karşı övünmeye başlar. 

Akabinde kendisini yüceltip onları aşağılamakta iken Ensâr’dan biride eline 

yemekten kalan devenin çene kemiğini alır ve Ebî Vakkasın burnuna vurarak 

burnunu kırar.626 

Bu olay üzerine içkinin yasaklanma süreci içinde son merhalede yer alan ve 

içkiyi kesin olarak yasaklayan “ Ey iman edenler! İçki, kumar, dikili taşlar, fal 

okları şeytan işi iğrenç şeylerden ibarettir. Bunlardan kaçının ki kurtuluşa 

eresiniz. Şüphesiz şeytan içki ve kumar yoluyla aranıza düşmanlık ve kin sokmak, 

 
624 Yazır,  Hak Dini Kur’an Dil i, 2015, 2/629.  
625 Râzî, Tefsî-İ Kebîr ,  8/52.  
626 Müslim, “Fedailüssahabe” 5, (6). Akt. Ünal, “Kur'an'ın İçki Yasağı 

Tedriciliği Üzerine Bir Araştırma,” 168.  



140 

 

sizi Allah’ı anmaktan ve namazdan alıkoymak ister. Artık vazgeçtiniz değil mi?”627 

hitabındaki âyet nazil olmuştur. 

Âyetin içeriğinden anlaşıldığı üzere içki ile kumar, dikili taşlar ve fal okları 

gibi toplumsal zararlara yol açan bu eylemler aynı kefeye konularak “şeytan işi 

iğrenç şeylerden ibarettir.” Şeklinde nitelendirilmiştir. Bu niteleme Müslümanların 

zihnine daha önce inşa edilmiş olunan kardeşlik ve namaz gibi en temel amellerin 

kaybedileceği açıklanarak haber verilmiştir. “Artık vaz geçtiniz değil mi?” 

şeklindeki soruyla âyet sona erdirilerek kesin yasaklama emredilmiştir.628 

Konu algı yönetimi açısından değerlendirmeye tabi tutulduğunda daha ilk 

paragraflarında ve muhtelif birçok bölümünde içkinin yasaklanmasının tek seferde 

değil, tedrici olarak gerçekleşmiş olduğu ifade edilmişti. Bununla beraber bir başka 

dikkat çeken nüans ise algı yönetiminin unsurları arasında yer verdiğimiz ihtiyaca 

cevap verme yöntemidir. Bu yöntem örnek üzerinden hatırlatılacak olunursa şöyle 

işlenebilir. Satış ve pazarlama yöntemlerinde algı yönetimi sıkça kullanılmaktadır. 

Zira iyi bir satış için iyi bir ikna kabiliyeti gereklidir. İkna etmek ise algı 

yönetiminin doğrudan alanına girmektedir.629 

Örneğin bir kalemi potansiyel müşteriye satmak için ilk yapılması gereken 

onun bir kaleme ihtiyacı olduğuna ikna etmektir. İkinci adım ise ihtiyacı olduğunu 

düşündüğü kalemde arzuladığı özellikler ile satılan kalemin özelliklerinin uyuşması 

gerekir. Bu şartlar gerçekleştiğinde satış gerçekleşmiş ve müşteri algı yönetimi ile 

ikna edilmiştir.630 Burada asıl ince ayrım bir rahatsızlık ortamının oluşması ve onu 

çözüme kavuşturacak bir çözümün bulunmasıdır. Çünkü insan algısal olarak yeni 

bir düşünce ya da olguyu ilk anda kabul etmek istemez. Bunun nedeni ise o insan 

konfor alanındadır, Elindekilerle mutludur ve kendisine sunulan düşünceyi kendisi 

açısından bir risk olarak görür. Bu teorik bilgiler ilgili konuya uyarlandığı zaman 

 
627 Mâide 5:9, 91.  
628 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsi r, 2/336-340. 
629 Alyar Pınar, Serdar Pirtini ve Nurcan yücel  “Pazarlamada Yeni Eğilimler  

Açısından Nöropazarlama Ve Algı Yönetimi Üzerine Bir Araştırma .” Öneri Dergisi  

16 S. 55 (Ocak 2021):  311. 
630 Uludağ Numan ve Hikmet Tosyalı  “Perakendecilikte Kişisel Satışın  

Tüketici Algısına Etkisi Üzerine Bir Araştırma .” Gümüşhane Üniversitesi İletişim 

Fakültesi Elektronik Dergisi  8 S. 2(Eylül 2020): 7-9. 



141 

 

ise şu sonuç çıkar. Çok köklü içki alışkanlıkları olan bu topluluğun içki 

alışkanlığının bıraktırılması yönündeki mesaj, zamana yayılarak dört aşamada 

gerçekleştirilmiştir. Her aşamada gelen âyette bir öncekine oranla yükselme söz 

konusudur. 

Ancak dikkat çeken bir diğer nokta ise nâzil olan her merhaledeki âyetin 

sebebi nüzûla dayandığı görülmektedir. Bütün nüzûl sebepleri ise bize toplum 

tarafından bu konuda mağduriyetlerin olduğu, bir rahatsızlığın söz konusu 

olduğunu ve çözüm bekleyen bir psikolojinin olduğunu göstermektedir. Bu itibarla 

içkinin yasaklanması konusundaki âyetler ışığında Medine ehlisinin algısının 

yönetilmesinin, problemin ortaya çıkması ve buna çözüm getirilmesi esasına dayalı 

olması mümkün gözükmektedir.631 

Bir başka açıdan muhtemel yorum getirmek gerekirse belli bir süreç içinde 

yasaklanan içkinin kesin yasaklama zamanının tespiti konusundadır. Tarafımızca 

bir alışkanlığın ya da davranış kalıbının değişmesi, bir fikrin ya da düşüncenin 

değişmesinden daha zordur. Kalıplaşmış içki içme alışkanlıklarını terk 

edebilmelerinin birçok sebebinden birisinin de namaz, zekât ve oruç gibi fiili 

ibadetlerin yasaklamadan önce gelmesidir. Çünkü bu insanlar daha önce davranış 

kalıplarını ve alışkanlıklarını din uğrunda birçok defa değiştirmişlerdir.632 Bir şeyin 

dile getirilmesi bir algıdır.633 Bir şeyin gösterilmesi ise daha büyük bir algıdır.634 

Çünkü o durum, o faaliyetin yapılabildiğini ve yapanın zarar görmediği konusunda 

hedefi ikna eder.635 Bizzat uygulatmak ise çok daha üst seviyede etkili bir algı 

 
631 Emrah Arğın,  Algı, Sosyal Algı Ve Algı Yönetiminin Sosyal Medyada 

Kullanımı, ed. Salim Kurnaz, (İKSAD Publishing house, 2021), 57-59. 
632 Rüstem Orhan, “Alışkanlık”, Kırıkkale Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi  7 S. 2 (Temmuz 2017):  308-310. 
633 Alyar, Pitini,  ve Yücel,  “Pazarlamada Yeni Eğilimler Açısından 

Nöropazarlama Ve Algı Yönetimi Üzerine Bir Araştırma ,” 324. 
634 Tekâsür 102:7; Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir ,  

5/679,680. 
635 Bu yöntem kitap ehli tarafından kullanılmış bir yöntemdir. Kur’an bunu 

şu âyetle açıklamaktadır: “  Ehl-i kitap’tan bir grup şöyle dedi: “Gün başlarken  

müminlere indirilmiş olana iman edip günün sonunda inkâr edin. Belki onlar da 

dinlerinden dönerler.” Âl-i imrân3:72. Ayrıntılı  bil için bkz. Hayreddin Karaman 

vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir , 1/603-605. 



142 

 

yönetimi tekniğidir.636 Bu meselede orucun hicretten yaklaşık bir buçuk sene önce 

farz kılındığı bilinmektedir. En temel anlamda oruç belirli bir zaman diliminde 

normalde yapılan bazı davranışların yapılmaması olarak ifade edilebilir. Bu itibarla 

oruç tutan Müslümanlar aynı zamanda bir irade eğitimi almaktadırlar denilebilir. 

Öyle ki oruç tutan insan bir bakıma zihninde hedeflediği sonuca ulaşmaya çalışarak 

standartlarını değiştirme antrenmanı yapmaktadır.637 Oruç, namaz ve zekât gibi fiili 

ibadetlerin sıralama açısından içkinin yasaklanmasından önceye alınarak dizayn 

edilmiş olması fikri bu konuda akla muhtemel gelen düşüncelerden birisidir. 

3.3.3. Faiz Konusunda Uygulanan Algı Yönetimi 

Bilindiği üzere önceki bölümlerde Medine halkının faiz konusundaki 

yerleşik algıları tespit edilmişti. Bu başlık altında ise önceki bölümün devamı 

niteliğinde bir yaklaşımla,” Kur’an’ın faiz konusunda savunduğu algının ne 

olduğu?” ve “Muhatapları –sahip oldukları algıdan- arzu edilen algıya evirilmesinin 

nasıl gerçekleştiği?”, “Bu konuda sürecin nasıl yönetildiği?” ve “Hangi yöntemlerin 

kullanıldığı?” gibi sorunsalların çözümlenmesi hedeflenmektedir. Bununla beraber 

bulguların, günümüz algı yönetimi teknikleri ile ilişkisi, yer verilen bir diğer konu 

olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Bu itibarla daha önceki başlıklarda da uygulanan metodun takip edilerek 

çalışmanın çözüme ulaştırılması hususunda bir sistematiğe sahip olunması hasebi 

ile Medine ehlinin yerleşik algılarının maddesel sunumuna yer verilmesi ilk adım 

olarak uygun görülmektedir. 

O halde Medine ehli arasında yer alan putperest Arapların faiz konusundaki 

yerleşik algıları şu şekildedir: 

❖ Faize oldukça sık başvurdukları görülmektedir. Öyle ki faizi alış 

veriş gibi görüyor olmaları bu durumun ekonomik bir sistem halini 

aldığı anlaşılmaktadır.  

 
636 Özocak Osman, Seda Gündüzbaşçıl, ve Asuman Gölgeli,  “Egzersiz ve 

Nöroplastisite.” Düzce Üniversitesi Sağlık Bilimleri Enstitüsü Dergisi  9 S. 1 (Ocak 

2019): 31-33. 
637 Mebrure Doğan, “Oruç İradeyi Güçlendirir Mi?: Ramazan Orucunun Öz 

Denetim Ve Psikolojik İyi Oluş Üzerindeki Etkisinin Deneysel Olara k İncelenmesi”, 

Bilimname Dergisi  S. 48(Ekim 2022), 522-524. 



143 

 

❖ Kurulu bulunan faiz sisteminin, borç alan tarafı daha da fakirliğe 

maruz bırakarak kaynak sağlayıcı bankerlerin servetlerinin arttırdığı 

görülmektedir. 

❖ Faizli kaynak talep edenler açısından hoşnutluğun olmadığı sisteme 

uyma mecburiyetinden faizden yararlandıkları anlaşılmaktadır. 

Başka bir ifade ile faizli kaynak talep etmeleri ile beraber bu 

durumdan rahatsızlardı. 

Medineli Yahudilerin faiz konusundaki algıları ise şu şekildedir: 

❖ Faizi çokça kullandıkları bilinmekle beraber, Medine’ye getiren ve 

Araplara öğretenlerinde kendileri olduğu anlaşılmaktadır. 

❖ Yahudi kaynaklarından edinilen bilgilere göre faizin yasak olduğu, 

ancak bu yasağın Yahudilerin kendi aralarındaki muamelelerde 

geçerli olduğu görülmektedir. 

❖ Yine Yahudi kaynaklarında hareket ile faizin kötü bir uygulama 

olduğu onların sahip olduğu algılar arasında iken, Yahudi 

olmayanların düşman olmaları düşüncelerinden hareketle diğer 

insanlara faizli kaynak arz edebilecekleri söz konusudur. 

❖ Literatür taramasından çıkan bilgilerden birisi de Yahudilere daha 

öncede faizin haram kılındığı, ancak onların bu yasağı deldikleri, 

sonra pişman olup tövbe ettikleri ulaşılan bilgiler arasındadır. 

❖ Son kertede ise Medineli Yahudilerin kendi aralarındaki faiz 

yasağını geçmişte olduğu gibi yine deldikleri ve ırk ayrımı 

yapmaksızın herkese faizli kaynak sundukları anlaşılmaktadır. 

İlgili başlıklarda da yer verildiği üzere yerleşik faiz algısı ile yerleşik içki 

algısında muhatap kitle açısından benzerlik söz konudur. Bu benzerlik kökleşme, 

bir diğer ifade ile adet haline gelme cihetindendir. Nitekim bu toplumun tarih 

sahnesindeki faiz alışkanlığı içki alışkanlıkları kadar köklü olmasa da kullanım 

açısından aynı derecede kullanım sıklığı vardır denilebilir. Çünkü içki içmeyi 

yaşam sitilinin bir parçası haline getirmiş olan Medine ehlinin, faizi de ekonominin 

mihenk taşı olarak sistemleştirdikleri anlaşılmaktadır. 



144 

 

Bunların hemen karşısında, Kur’an’ın faiz konusunda yer verdiği âyetler 

şunlardır: 

 “İnsanların mallarında artış olsun diye faizli ödünç verdikleriniz Allah 

katında artmaz. Allah’ın hoşnutluğunu isteyerek verdiğiniz zekâta gelince, işte 

(mânevî kârlarını) kat kat arttıranlar onu verenlerdir.”638 

 “Faiz yiyenler ancak şeytanın çarparak sersemlettiği kimse gibi kalkarlar. Bunun 

sebebi onların, “Alım satım da ancak faiz gibidir” demeleridir. Hâlbuki Allah 

alım satımı helâl, faizi ise haram kılmıştır. Artık kime Allah’tan bir öğüt erişir de 

faizciliği bırakırsa geçmişteki kendisinindir, durumunun takdiri Allah’a aittir. 

Kim de yine faizciliğe dönerse işte bunlar orada devamlı kalmak üzere 

cehennemliklerdir.  Allah faizi tüketir, sadakaları ise arttırır ve Allah hiçbir 

inkârcı günahkârı sevmez. Şüphe yok ki iman edip dünya ve âhiret için yararlı 

şeyler yapanlar, namaz kılanlar ve zekât verenlerin rableri katında ecirleri vardır; 

onlara ne korku vardır ne de üzüleceklerdir. Ey iman edenler! Allah’tan korkun 

ve gerçekten iman etmiş iseniz faizden kalanı bırakın.  Bunu yapmazsanız Allah ve 

resulü tarafından size bir savaş açıldığını bilin. Eğer tövbe ederseniz, haksızlık 

etmemek ve haksızlığa uğramamak üzere anaparanız sizindir.”639 

 “Ey iman edenler! Kat kat faiz yemeyin. Allah’a itaatsizlikten sakının ki 

kurtuluşa eresiniz.”640 

“Yahudilerin zulmü sebebiyle, bir de pek çok kimseyi Allah yolundan 

engellemeleri, kendilerine yasaklandığı halde faizi almaları ve haksızlıkla 

insanların mallarını yemeleri yüzünden önceden helâl kılınan temiz ve iyi şeyleri 

onlara haram kıldık ve içlerinden inkâra sapanlara acı bir azap hazırladık.”641 

Yerleşik algılar konusunda içki ile faiz arasında bir benzeşmenin olduğu 

ifade edildikten sonra Kur’an açısından da faiz âyetlerinden hareketle bir 

benzeşmenin olduğu görülmektedir. Bu durum, faiz hakkında inen âyetlerin içki 

konusunda olduğu gibi dört merhalede yer aldığı görülmektedir. Bu itibarla sebepte 

ortaklık, sonuçta ortaklığı doğurmuştur cümlesi yanlış olmasa gerek. Faizle alış 

veriş yapmanın ve borç almanın çok yaygın olduğu bu toplumda, hedeflenen 

 
638 Rûm 30:39.  
639 Bakara 2:275-279. 
640 Âl-i imrân 3:130.  
641 Nisâ 4:160, 161.  



145 

 

davranış değişikliği konusunda tedriciliğe gidilerek -algı yönetimi açısından sürece 

dağıtma olarak- ifade edilmesi mümkün olan bir uygulamanın söz konusu olduğu 

açıktır. 

Ancak âyetlerin nüzûl sırası hakkında literatürde bazı ihtilaflı bilgilerin 

olduğu görülmektedir. Şöyle ki bazı rivayetlere göre ilk merhalede inen âyet Âl-i 

İmrân sûresinde yer alan yüz otuzuncu âyet iken, sonrasında sırayla Bakara 

sûresinde yer alan iki yüz yetmiş beşten iki yüz yetmiş dokuza kadar olan âyetler 

ikinci merhalede yer almaktadır. Üçüncü merhalede Rûm sûresi otuz dokuzuncu 

âyet yer alırken son merhale olarak Nisâ sûresi yüz altmış ve yüz altmış birinci 

âyetler yer almaktadır. Bir başka rivayet ise bütün bu âyetlerin bir arada nazil 

olduğu yönündedir.642 Tespit edilen son görüşe göre ilk merhalede Mekke 

döneminde nazil olan Rûm sûresinin otuz dokuzuncu âyeti yer alırken ikinci sırada 

nazil olan âyetin Nisâ sûresinde yer alan yüz altmış ve yüz altmış birinci âyetler 

olduğu anlaşılmaktadır. Üçüncü aşamada Âl-i imrân sûresi yüz otuzuncu âyet 

olduğu görülmektedir. Son merhalede ise Bakara sûresinin iki yüz yetmiş beşinci 

âyetinden iki yüz yetmiş dokuzuncu âyete kadar yer bulan âyet grubunun yer aldığı 

tespit edilmektedir.643 

Kur’an’ın bu konudaki algı yönetiminin içeriğinin anlaşılması hususunda 

âyetlerin kronolojik sıra takip edilerek ele alınması hedeflenmektedir. Bu sebeple 

konunun işlenişinde zikredilen üç rivayetin sonuncusunun takip edilmesi 

tarafımızca isabetli görülmektedir. 

Bu itibarla faizin yasaklanma sürecinde ilk sırada Mekke döneminde nazil 

olan Rûm sûresi yer almaktadır. Âyetin daha net anlaşılabilmesi için siyak-sibak 

ilişkisi içinde otuz yedinci âyetten itibaren yer verilmesi muteberdir. Buna göre âyet 

grubu şu şekildedir: 

 “Görmezler mi ki Allah rızkı dilediğine bol veriyor, dilediğininkini de kısıyor? 

Kuşkusuz bunda iman eden kimseler için ibretler vardır. O halde akrabaya da 

hakkını ver, yoksula ve yolda kalmışa da. Bu, Allah’ın hoşnutluğunu isteyenler için 

en iyisidir. İşte gerçek kurtuluşa erenler de onlardır. İnsanların mallarında artış 

 
642 Akt. Yusuf Ziya Bı̇ natlı, “Faiz ve İslâm Hukukunda Faiz,”  159. 
643 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsi r, 1/429, 430.  



146 

 

olsun diye faizli ödünç verdikleriniz Allah katında artmaz. Allah’ın hoşnutluğunu 

isteyerek verdiğiniz zekâta gelince, işte (mânevî kârlarını) kat kat arttıranlar onu 

verenlerdir.”644 

İnsanlara farklı oranlarda rızkın verildiğini ifade ederek başlayan âyette 

rızkın, Allah’ın insana verdiği ve insanında faydalandığı her türlü nimet olarak 

anlaşılması mümkündür. Buna örnek olarak her insana verilen akıl, duyular, mal 

vb. birçok şey sayılabilir. Ancak herkese verilen bu nimetler farklı 

kombinasyonlarla insanlarda yer almaktadır. Bir başka ifade ile her nimet her 

insana eşit oranda verilmemiştir. Bu bilinen tabi bir durumdur. Bilinen bu 

gerçeklikle kurulan mantık ağı akrabadan başlayarak yoksula ve yolda kalmışa 

hakkının verilmesi tavsiyesi ile devam etmektedir. Burada akrabadan başlanarak 

ihtiyaç sahibi olanlara takdir edilen rızıktan verilmesi söz konusudur.645 Vermenin 

bu çeşidinden sonra âyette vermenin başka çeşidi “İnsanların mallarında artış 

olsun diye faizli ödünç verdikleriniz Allah katında artmaz.” Hitabı ile 

zikredilmektedir. Burada iki çeşit vermeden bahseden âyet grubunda akrabaya ve 

ihtiyaç sahiplerine verilenlerin insana gerçek kazanç sağlayanın, kurtuluşa 

erdirenin onlar olduğu zikredilirken faiz vermede gerçek manada bir arışın 

olmayacağı dile getirilmektedir.646 

Âyetin son kısmında ise faizin karşısına zekâtın bir alternatif olarak 

getirildiği görülmektedir. Bu durum algı yönetimi açısından dikkat çekicidir. 

Çünkü algı yönetiminde hedefin sahip olduğu algıyı yıkmak için alternatifinin 

sunulması gerekmektedir. 

Toplumsal bir yara olan faiz konusunda ilk hitabın mantıksal açıklamalarla 

dolu ve faizi olumsuz anlamda niteleyen bir üslup söz konudur. İkinci merhale 

olarak sınıflandırılan Nisâ sûresinde “ Yahudilerin zulmü sebebiyle, bir de pek çok 

kimseyi Allah yolundan engellemeleri, kendilerine yasaklandığı halde faizi 

almaları ve haksızlıkla insanların mallarını yemeleri yüzünden önceden helâl 

kılınan temiz ve iyi şeyleri onlara haram kıldık ve içlerinden inkâra sapanlara acı 

 
644 Rûm 30:37-39. 
645 er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb , C. 25, 102.  
646 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir , 4/317-319. 



147 

 

bir azap hazırladık.”647 Şeklinde yer alan âyette önceki âyete kıyasla bir üst perdeye 

çıkıldığı görülmektedir. Öyle ki bu çıkış, taşkınlıkları ve nankörlükleri sebebi ile 

birçok yerde kınanan Yahudiler üzerinden örnek verilerek faizcilik yapmaları 

hasebi ile uğradıkları ve uğrayacakları cezaların bildirilmesi üzerinden haber 

verilmektedir.648 

Tam anlamı ile sarih bir yasaklama içermeyen bu âyet, muhatabı 

düşündürmesi ve faizin Allah’ın razı olmadığı kötü bir amel olduğu, kendilerinden 

önce aynı faiz uygulamasının var olduğu ve Allah tarafından yasaklandığı 

uymayanların da cezalandırıldığının haber verilmesi ile esasen nehiy hükmünün 

geleceğinin bariz habercisi niteliğindedir.649 

Üçüncü merhale olarak sınıflandırılan sürece konu olan âyetler Âl-i imrân 

sûresinde “ Ey iman edenler! Kat kat faiz yemeyin. Allah’a itaatsizlikten sakının ki 

kurtuluşa eresiniz. Kâfirler için hazırlanmış ateşten sakının. Allah’a ve 

Peygambere itaat edin ki rahmete erdirilesiniz.”650 Hitabı ile yer alan âyetlerdir. 

Önceki iki aşamanın muhatapları psikolojik açıdan bu davranış değişimine 

hazırlamasının sonucunda bu merhalede kesin ve net ifadelerin yer aldığı 

görülmektedir. Literatürdeki bilgiler ışığında bu âyetin faizin haram kılındığı âyet 

olduğuna dair düşünceler yer almaktadır. Bu düşünce tarafımızca kısmen doğru 

görülmemektedir. Çünkü ileriki paragraflarda yer verilecek olan ve dördüncü 

merhale olarak tasnif edilen sürece ilişkin âyetler tonun en üst seviyeye çıktığı, en 

büyük tehditlerin yapıldığı bölümdür. Bu itibarla şâyet üçüncü merhalede yer 

verdiğimiz âyetlerin içeriği sonuca bağlanan bir nehiy içerse idi, o halde sonraki 

süreçte daha üst tona çıkarak yasaklama bildirmek mantklı dururmuydu? Sorusu 

üstünde durulması gereken bir düşünce olarak karşımıza çıkmaktadır. 

O halde bu düşüncenin açıklığa kavuşturulmasını, âyetin içeriği yönünden 

ele almak gerekirse, hem âyetin mahiyetine hem de yasaklanma sürecindeki 

konumuna dair fikirler ortaya konmuş olacaktır. Bu itibarla ilk olarak âyetin “Kat 

 
647 Nisâ 4:160, 161. 
648 Râzî, Tefîr-ü Fahri’Râzî,  C. 11 s. 106.  
649 Derveze, Tefsirül Hadis ,  532. 
650 Âl- imrân 3:130-132. 



148 

 

kat faiz yemeyin.” Şeklindeki net hitapla başladığı görülmektedir. Burada önceki 

âyetlerin aksine ilk net yasak bildiren ifade yer almaktadır. Faizin kat kat olarak 

nitelendirilmesi konusunda ise literatürdeki bilgiler ışığında ifade etmek gerekirse 

cahiliye döneminde en çok kullanılan ve cahiliyye ribası olarak adlandırılan651 faize 

atıf yapıldığı görülmektedir. Şöyle ki birbirine borç vermek kaydı ile her vade 

gününde –borcun ödenememesi durumunda- biraz daha artırılarak çok kısa zaman 

içinde faizin ana borcunun birkaç misline ulaştığı ve toplumsal açıdan en bariz zarar 

veren faiz çeşidi olarak görülmektedir.652 âyetin bu kısmı için iki görüş yer 

almaktadır. İlk görüşe göre “kat kat artırma” ifadesi faizin sınırlarını belirtmek için 

değil en çok kullanılan kısmının zikredilmesine yönelik olmasıdır. Bir başka ifade 

ile faizin başka türleri arasından bu türün haram olmasından dolayı değil bütün 

türlerinin haram olup muhatap kitlenin en çok kullandığı ve en çok zarar veren bu 

faiz çeşidine özel vurgu yapılarak aşağılanması amacı iledir. 

İkinci görüş ise konuya bir başka açıdan bakmakta ve faiz konusunu içki 

konusuna benzetmekle beraber merhalelerinde de ortak bir üslubun olduğu 

düşüncesidir. Bu düşünceden hareketle bu âyet, faizin merhaleleri arasında 

yasaklamanın ilk olduğu âyettir. Bununla beraber bir kaydın söz konusu olabileceği 

ifade edilmektedir. Yani nasıl ki, içki âyetlerinin üçüncü merhalesinde içkiliyken 

namaza yaklaşmayın âyeti ile hem ilk yasaklanma gerçekleşmiş hem de yasağın 

uygulanabilir, kolaydan zora doğru bir yönü ortaya konmuş ise burada da durum 

aynıdır. Zira bu âyette “faiz yemeyin” hitabı ile ilk yasaklanma söz konusu iken, 

“kat kat artırılmış” ifadesi ile faizler arasındaki ilk önce yasaklanması gereken 

topluma ve ekonomiye en çok zarar veren faizin yasaklanması söz konusudur. 

Burada içki konusunda olduğu gibi hükme alıştırma ve kolaydan zora doğru 

ilerleyen bir uygulama süreci vardır.653 

Bu bakış açılarının hangisinin doğru olduğunun tespitini yapacak değiliz. 

Ancak şöyle bir gerçek var ki bu yorumlardan hepsi Allah’ın muradına yaklaşma 

çabasından ibarettir. Ayrıca bu yorumlardan hangisi tercih edilirse edilsin hükümde 

 
651 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir , 1/429, 430.  
652 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir , 1/429, 430.  
653 Fahreddin Râzî, Tefîr -ü Fahri’Râzî (Lübnan/Beyrut, Dâru-l Fikr,  

1401/1981), C. 9, s. 2, 3.  



149 

 

tedrîciliğin ve yasaklamanın olduğu bilgisini değiştirmemektedir. Önceki başlıkta 

içki konusunda ifade edildiği üzere içkinin yasaklanması konusunda dört 

merhalenin her merhalesinde inen âyetlerde çeşitli gruplar halinde içkiyi 

bırakanların olduğu, o dönem için gelen rivayetler arasında idi. o halde faiz 

konusunda ilk inen âyette faiz hakkında olumsuz tavır alınarak ima edildiği zaman, 

ya da sonraki âyette faiz yiyen Yahudilerin nasıl cezalandırıldıklarının zikredildiği 

âyette de elbette faizi bırakanların olması fikri muteberdir.  

Ancak üçüncü merhalede kesin yasaklamanın bulunması genele hitap 

etmekte ve uygulama zorunluluğu içermektedir. Öyle ki âyetin devamında yer alan 

“Allah’a itaatsizlikten sakının ki kurtuluşa eresiniz. Kâfirler için hazırlanmış 

ateşten sakının. Allah’a ve Peygambere itaat edin ki rahmete erdirilesiniz.”654 

Bölümü ile iman edenler açısından net bir uyarı yer almaktadır. 

Bir diğer açıdan bakıldığında şöyle de bir durum var ki faiz konusunda, 

uygulanan bir sistemin varlığınının söz konusu olduğu bu toplumda sistemden 

çıkmanın irade ve dirâyet açısından oldukça zor olduğundan bahsetmek gereklidir. 

Ayrıca bu durumun uygulanışı iki yönlüdür. Yani faizle borç alan kişi vaz geçse 

dahi faizle borç veren kişi vaz geçmediğinde faizli sistemden faizsiz sisteme 

geçmek yine zor hale gelmektedir. Ayrıca faizin bin bir türlü çeşidinin uygulandığı 

ve anlaşma üzerine anlaşmaların olduğu hesap-kitap, alacak-verecek dengesinde 

adalete uygun çözüm hükümlerinin var olması faizsiz sisteme geçişin anahtarı 

rolündedir. Bu konu algı yönetimi açısından “çürütülen düşünceye alternatif 

bulma” olarak yer almaktadır. 

Dördüncü ve faizin kesinkes yasaklanması konusunda en üst perdeye 

çıkıldığı Bakara sûresinde yer alan iki yüz yetmiş beş ve iki yüz seksen birinci 

âyetleri arasında yer alan bildirilerin ilkinde, 

“Faiz yiyenler ancak şeytanın çarparak sersemlettiği kimse gibi 

kalkarlar. Bunun sebebi onların, “Alım satım da ancak faiz gibidir” 

demeleridir. Hâlbuki Allah alım satımı helâl, faizi ise haram 

kılmıştır. Artık kime Allah’tan bir öğüt erişir de faizciliği bırakırsa 

 
654 Âl-i imrân 3:132.  



150 

 

geçmişteki kendisinindir, durumunun takdiri Allah’a aittir. Kim de 

yine faizciliğe dönerse işte bunlar orada devamlı kalmak üzere 

cehennemliklerdir.”655 

Hitabı ile helal olan ticaretin haram olan faizden ayrı olduğu ve bunun aksini 

savunanların kabirlerinden şeytanın çarptığı kişiler gibi uyanacakları ifade 

edilmektedir. Burada şeytanın çarparak sersemlettiği ifadesi ibn. Atiyye’ye göre 

ahlaki yönden anlaşılması gereken mecazi bir ifadedir. Bu itibarla faizcilik 

yapanların kolay para kazanması hırsı ile “deliler” gibi hareket eder hale 

gelmektedirler şeklinde de anlaşılabileceği ifade edilmektedir.656 Âyetin devamında 

ise -biraz önce yer verilen- “… faizciliği bırakırsa geçmişteki kendisinindir.” Hitabı 

ile faizcilikten vaz geçen kişinin daha önceki aldıkları faizi geri vermeyeceği ve bu 

konudaki hükmün Allaha kaldığı ifade edilmekle657 verilen mesajın sadece bir 

yasaklama değil davranış değişikliğinde yer alan bütün süreci kapsayan bir değişim 

olduğu görülmektedir. 

Sonraki âyette ise “Allah faizi tüketir, sadakaları ise arttırır ve Allah hiçbir 

inkârcı günahkârı sevmez.”658 Hitabı ile kaldırılan bir davranış biçiminin yerine 

alternatifinin sunulduğu görülmektedir. Ayrıca para ve mal konusunda en güzel 

artmanın bereketlenme yolu ile olduğu zikredilmektedir.659 

Akabinde “Şüphe yok ki iman edip dünya ve âhiret için yararlı şeyler 

yapanlar, namaz kılanlar ve zekât verenlerin rableri katında ecirleri vardır; onlara 

ne korku vardır ne de üzüleceklerdir.”660 Hitabı ile Allah’ın emrine boyun eğenler 

övülmektedir. 

“Ey iman edenler! Allah’tan korkun ve gerçekten iman etmiş iseniz faizden 

kalanı bırakın.”661 Âyetinde ise Müslümanların hayatında en büyük yere ve öneme 

 
655 Bakara 2:275.  
656 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir , 1/439, 440.  
657 Bakara 2:278, 279. Âyetler bunu desteklemektedir.  
658 Bakara 2:276.  
659 Faizin zıttına sadakanın konulduğu görülmektedir ve en kazançlı artışın 

nasıl olması gerektiği konusunda mesajlar verilmektedir.  Ayrıntılı  bilgi için bkz. 

Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir , 1/442. 
660 Bakara 2:277.  
661 Bakara 2:278.  



151 

 

sahip olan imanları referans alınarak faizden vazgeçmeleri çok daha ciddi olarak 

emredilmektedir. Peşi sıra gelen âyette ise “Bunu yapmazsanız Allah ve resulü 

tarafından size bir savaş açıldığını bilin. Eğer tövbe ederseniz, haksızlık etmemek 

ve haksızlığa uğramamak üzere anaparanız sizindir.”662 İfadeleri ile emre 

uymayanlar Allah’ın ve resulünün düşmanı olmakla tehdit edilmektedirler.663 

Görüldüğü üzere faizle alakalı en son âyet, en akılda kalıcı bir tehdit ve 

korkutma ile bitmektedir. Bu durum günümüz algı yönetiminde “korkutma” olarak 

yer almaktadır. Bu tekniğe göre hedefe sunulan mesajın ardından kabul edince çok 

mutlu olacağı ve kabul etmediği takdirde mutsuz olacağı hissettirilmektedir. 

Kabaca bahsettiğimiz bu yöntem Kur’an’daki bu âyetlerle doğrusal bir ilişkide 

görülmektedir. Bir başka açıdan içki konusu gibi tedrîciliğin kullanıldığı bu konu, 

-hayatın olağan akışı içinde- ilâh buyrukları ile mantıksal açıklamaların yanında, 

formu değişerek tekrar eden mesajlar, ödüllendirme ve korkutmalar gibi birçok algı 

yönetimi unsurunu içinde barındırmaktadır. 

Nüzûl süreci içinde sırasıyla verilen âyetlerin yanında Kur’an’ın elçisi 

tarafından faiz konusunda zikredilen birçok hadis yer almaktadır. Bu hadisler 

âyetlerin akabindeki zaman diliminde âyetleri destekleyen, ayrıntıları açıklayan 

içeriğe sahiptirler. Bu itibarla Sürecin daha iyi kavranması noktasında bu hadislerin 

başlıcalarına yer vermek gerekirse sonuç şu şekildedir: 

 “…Peygamber (sav.): 

—  "Helak edici olan yedi şeyden çekininiz" buyurdu. Sahâbîler: 

—  Yâ Rasûlallah! Bu yedi şey nedir? Diye sordular. Rasûlullah: 

— Allah'a ortak tanımak, 2- Sihir yapmak, ^Allah'ın haram kıldığı bir cam 

öldürmek; haklı öldürülen müstesna, 4Ribâ (yânî faiz kazancı) yemek, 5Yetîm 

malı yemek, 6- Düşmana hücum sırasında harbden kaçmak, 7- Zinadan kal'aya 

girmişçesine korunmuş olup hatırından bile geçirmeyen mü'min kadınlara zina 

iftirası atmak" buyurdu.”664 

 
662 Bakara 2:279.  
663 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meâl Ve Tefsir,  1/142, 143.  
664 Buharî,  “Vasâyâ”, 23; tıp 48.  



152 

 

“Resûlüllah (Sallallahü Aleyhi ve Sellem)bir zâtı Hayber'e vâlî göndermiş; 

o da kendilerine a'Iâ cinsten hurma getirmiş. Bunun üzerine Resûlüllah (Salîallahü 

Aleyhi ve Sellem) : 

«Hayber'in bütün hurmaları böyle midir?» diye sormuşlar. O zât: Hayır, 

vallahi yâ Resûlâllah! Biz bunun bir ölçeğini iki ölçeğe; iki ölçeği' ni üç ölçeğe 

alıyoruz, cevâbını vermiş. Resûlüllah (Salîallahü Aleyhi ve Sellem) : 

«Öyle yapma! Bayağı hurmayı para ile sat; sonra bu para ile a'Iâ hurma satın 

al!» buyurmuşlar.”665 

 

“…Resûlüllah (Sallallahü Aleyhi ve Sellem) ribâyı yiyene de, yedirene de 

lanet buyurdu…”666 

“…Câhiliyet devrinin ribâsı da sakıttır. İlk ıskaat ettiğim ribâ bizim (yâni) 

Abbâs b. Abdilmuttalib'in ribâsıdır. Bu ribânın hepsi muhakkak sakıttır…”667 

Görüldüğü üzere Kur’an’ın mesajlarının yanında Müslümanlara sürekli bir 

oto kontrol sağlayan ve mesajı hatırlatan bir Hz. Peygamber vardı. Ancak şöylede 

bir durum söz konusudur. Diğer sûre ve meselelerde Hz. Peygamber sürecin içinde 

hep bir otorite olarak yer almaktaydı. Bu sebeple ile Müslümanlara o mesele ile 

ilgili bilinmesi gereken hepsi bizzat Hz. Peygamber tarafından bildirilmekteydi. 

Ancak faizin yasaklanması konusunda âyetlerin nüzûlünden kısa bir süre sonra Hz. 

Peygamberin vefat etmesinden dolayı hangi durumların faiz kapsamı içerisine 

olduğu net değildir. Hz. Ömer’in son inen âyetin faiz âyeti olduğu ve Hz. 

Peygamberin bu âyeti tafsilatı ile açıklayamadan vefat etmesi hasebi ile faiz 

konusunda şüpheli durumların hepsinin terk edilmesi yönündeki rivayeti bu 

düşünceye kaynak teşkil etmektedir.668 Sözü bu düşünceyi destekler niteliktedir. 

 
665 Müslim, “Müsâkât1”, 96.  
666 Müslim, “Müsâkât”, 105.  
667 Müslim “hac”, 147.  
668 “ Son inen âyet,  faiz âyetidir. Resülullah (Sallallahâ Aleyhi ve Sel lem) de 

bu âyeti (teferruatı ile) tefsir etmeden vefat etti.  Artık siz faizi de fa iz şüphesi 

bulunan muameleyi de bırakınız."  İbn Mâce, “Ticaret”, 58.  



153 

 

Değerlendirme 

Öncelikle çalışmada birçok defa dolaylı olarak yer verilen ancak müstakil 

olarak incelenmeyen Kur’an’ın hitap kitlesinin kim olduğu ve neden putperest ve 

Yahudilerin algılarına yer verildiği?  Konusunda iki durum karşımıza çıkmaktadır. 

Bunlardan ilki; henüz Müslüman olmamış ancak potansiyel Müslümanlar 

Kur’an’ın hitap kitlesinin bir kısmını oluşturmaktadır. Diğer kısmı ise bizzat 

Müslümanların kendileridirler. Araştırmada izlenen usul itibari ile her konu 

hakkında daha sonradan değiştirilecek olan yerleşik algının Medine ehlinden 

“putperest Araplar” ya da” Medineli Yahudiler” üzerinden incelenmeyi tabi 

tutulması değerlendirilmeye layık bir diğer konudur. Bu sorunsalın cevabı ise 

Medine’de yaşayan Müslümanların önceden -ekseriyetle- ya putperest Arap ya da 

Yahudi olmasıdır. Bu itibarla Medine ehli, -Kur’an’ın nazil olmaya devam ettiği 

süreçte- hakkında algının oluşturulmadığı konularda iki etnik gruptan birisinin 

algısına sahiptir. Bu sebepten tezin araştırma aşamasında cevaplandırmalar bu usul 

üzerine bina edilmiştir. Ancak bu bilginin burada verilmesi, sebebin son bölümde 

vuku bularak sonuca ulaşmasıdır. Dolayısı ile üçüncü bölümün değerlendirme 

başlığı altında girizgâh bu konu üzerinden yapılmıştır. 

Bir diğer husus olarak özellikle üçüncü bölümde yer alan örneklerde ve 

konu işleyişinin ekseninde Bakara sûresinden çokça istifade edilmesi söz 

konusudur. Bu istifadenin birçok nedeni mevcuttur. İlk neden; Medine’ye hicretin 

hemen akabinde nâzil olan bir sûre olması itibari ile -Medine döneminde yer alan- 

birçok algının oluşturulduğu sûredir. Bu ilk nedeni destekleyen diğer bir sebep ise 

Kur’an’ın en uzun sûresi olması hasebi ile birçok konuyu içeren bir sûredir. Diğer 

bir sebep olarak; konumuzun önemli bir kısmını oluşturan Yahudi etnik unsurları 

hakkında en tafsilatlı bilgiler bu sûrede yer almaktadır. Bu gibi birçok sebeple 

Bakara sûresinden oldukça fazla istifade edilmiştir. 

Önceki paragrafta dile getirildiği üzere en çok istifade edilen ve 

Medine’deki ilk inen sûre olan Bakara sûresinden, son nazil olan sûreye kadar 

hepsinin temellerinin Mekke’de atıldığı ve o dönem inşa edilerek inanç esaslarını 

beyan eden âyetlerin varlığı söz konusudur. Bu âyetlerin “ 3.1. İnanç Alanında Algı 

Yönetimi” isimli başlıkta yer verildiği üzere çeşitli üslup ve formlarda hatırlatmalar 



154 

 

şeklinde olduğu görülmektedir. Bu durum, algı yönetimi açısından ilk başlık altında 

“süreklilik” ve “mesajın tekrarlanması” olarak dile getirilmişti. Bu itibarla 

Kur’an’ın ilk inen âyetinden son âyetine kadar aralıklarla inanç alanında mesajın 

tekrarı söz konusudur. 

Aynı başlık altında üzerinde yorumlama yapılacak olan bir diğer konu ise 

“3.1.5. Ahiret Mefhumunda Algı Yönetimi” başlığında Yahudilerin algısına cevap 

veren “Onlara, “Şâyet Allah katında, âhiret yurdu diğer insanlara değil de yalnız 

size ait ise ve bu iddianızda doğruysanız haydi ölümü isteyin bakalım!” de. Kendi 

elleriyle yapıp ettikleri işler sebebiyle hiçbir zaman ölümü temenni 

etmeyeceklerdir. Allah zalimleri iyi bilir.”669 Şeklindeki âyettir. Bu âyette ilgili 

yerde de dile getirildiği üzere “meydan okuma”, “tehdit” ve “korkutma” içeren 

birçok algı yönetimi vardır. Bu algı yönetimi bazı Yahudileri düşünmeye sevk 

ederek İslâm’a girmeleri konusunda potansiyel bir meydan okuma iken, 

Müslümanlar açısından imanı kuvvetlendirici bir potansiyele sahiptir. Bununla 

beraber Kur’an’ın meydan okumasına ölümü temenni ederek cevap verildiği 

şeklinde hiçbir kayıt yoktur. Hâlbuki sırf âyetin yalanlanması için yalandan da olsa 

bir temenni yapıp “hani temenni edemezdik” deyip âyeti yalanlamaya gitmeleri 

onlar açısından çok mantıklı bir durumdur. “Sabah İslâm’a girip akşam İslâm’dan 

çıkalım böylece İslâm dinine girilebildiği gibi çıkılabilir olduğunu herkese 

gösterelim.”670 Diyen ve bu yolla algı yönetimi yapmaya çalışan Yahudiler için 

böyle bir fırsatın geri çevrilmesi şaşırtıcı bir durumdur. 

Öte yandan aynı perspektifle Hz. Peygamber tarafına bakıldığı zaman böyle 

bir meydan okuma ancak tam hâkimiyet durumunda akla uygun düşmektedir. Öte 

yandan meydan okumada itibar kaybı yaşanır. Mesajı getirenin itibar kaybı, 

getirdiği mesaja yansıyarak saf dışı kalmasını gerektirir. Ancak böyle bir durumun 

olmadığı görülmektedir.671 

 
669 Bakara 2:94, 95.  
670 “Ehl-i kitap’tan bir grup şöyle dedi: “Gün başlarken müminlere indirilmiş 

olana iman edip günün sonunda inkâr edin. Belki onlar da dinlerinden dönerler .”  

Âl-i imrân 3:72.  
671 Bu örneğe benzer bir durumda Tebbet sûresinde yer almaktadır. Ebu 

Leheb’in ve karısını iman ve tövbe etmeden ölerek azap görecekleri bildirildikten 

sonra İslâm’a büyük kin besleyen Ebu Leheb tarafından yalandan da olsa –sırf  



155 

 

Akabinde gelen “ 3.2. Muâmelât Alanında Kur’an’ın Yönettiği Algılar” adlı 

başlığın altında işlenen kadın konusunda ise muhataplara kadın algısı yapılırken 

herkesin saygı duyduğu ve sevdiği anne figürünün algı yönetiminin bir parçası 

olarak kullanıldığı görülmektedir. Bu konu ile ilgili bir diğer unsur ise kadınların 

kıymetsiz addedildikleri, isimlerinin anılmayıp yokmuş gibi davranıldığı bir 

ortamda  “Kadınlar” anlamına gelen “Nisâ” ismi bir sûreye verilmektedir.  

Bu sûrede birçok dikkat çeken meseleler yer almaktadır. Bunlardan birisi de 

Kur’an’ın bu sûreye özel üslubudur. Şöyle ki Kur’an için bir benzetme yapılacak 

olunursa adeta bir ana yasa kitabı gibidir. Yani ayrıntılara girilmeyen, mesaja yer 

veren, mesajın ayrıntılarına değinmeyen bir üslubu vardır. Zaten böyle olmasa çok 

daha uzun bir külliyat şeklinde olmak zorunda kalırdı. Bu görevi Hz. Peygamber 

üstlenmektedir. Bir örnekle bu durum açıklanacak olursa Kur’an namaz kılın diye 

emreder. Hz. Peygamber namazın nasıl kılınacağını tarif eder. Başka örnek olarak 

Kur’an hırsızlık suçunun cezasının el kesmek olduğunu bildirir. Ancak hırsızlığın 

mahiyetini, sınırlarını, elin nereden kesileceği gibi ayrıntıları Hz. Peygamber 

bildirir. Ancak kadınların temel haklarını672 Mekke döneminde korumaya alarak 

algı yapılmasının yanında Medine döneminde kadının hukuksal haklarının 

korumaya alındığı görülmektedir. Korumaya alma konusu Kur’an’ın diğer 

bölümlerinde yer alan üslubu ile olmayıp adeta bir hukuk kitabı gibi neredeyse tüm 

ayrıntıların Kur’an tarafından bizzat dile getirildiği görülmektedir. Bu durum algı 

yönetimi açısından da yer bulmaktadır. Buna göre algı yönetiminde mesajın kabul 

edilebilir olması için muhatap kitle olan toplum tarafından saygı duyulan, rol model 

görülen veya otorite kabul edilen kişiler tarafından mesajın dile getirilmesi söz 

konusudur. Bu itibarla bu konuda Kur’an’ın uyguladığı yöntem ile günümüz algı 

yönetimi tekniklerinde bu açıdan uyuşma görülmektedir. 

Sıradaki başlık olarak ele alınan Medine ehlinin içki içme alışkanlıkları 

üzerine yapılan algı yönetimine yer verilen bölümde en dikkat çeken yön tedrîcilik 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Tedrîciliğin kullanıldığı konulara bakıldığı zaman 

 
İslâm’a zarar vermek için bile olsa- herhangi bir İslâm’a girme hamlesine teşebbüs 

etmediği anlaşılmaktadır.  Bkz. Tebbet 111:1 -5; bir başka örnek Cum‘a 62:5-6. 
672 Yaşama, kıymet gibi  



156 

 

soyut bir kavram ya da düşüncenin aksine davranışlara yansıyan konularda 

kullanıldığı görülmektedir. Zira içki tüketimi muhatapların uzun yıllar yaptığı 

davranış kalıbıdır. Bu konuda sonraki başlık olarak yer verilen faiz konusunda da 

benzer uygulama söz konusudur. Hayatın olağan akışında en çok yapılan 

faaliyetlerden birisi de ekonomik faaliyetlerdir. Bunlar her dönem de olduğu gibi 

bu dönemde de yaşamın en temel parçalarından birisidir ve bu faaliyetinde faiz 

sistemi üzerine kurulu olması muhatapların faizi benimsemelerinin temelinde yer 

almaktadır. 

Bu itibarla davranış kalıplarına dönüşmüş ve realitede bir karşılığı olan 

somut algıların değişiminde Kur’an’ın – birçok yerde- tedrîcilik metodunu 

uyguladığı görülmektedir. 

Üçüncü bölümde yer alan başlıklara –sırasıyla- yer verildikten sonra genel 

açıdan Kur’an’ın günümüz algı yönetimi teknikleri ile ilişkisinin nasıl olduğu? 

Sorusuna cevap niteliği taşıyan unsurlar dile getirilecektir. İlk olarak mesajı 

getirenin durumu algı yönetimi için önemli bir etkendir. Mesajı getirenin reddi, 

mesajında reddi anlamına gelmektedir. Bu açıdan Hz. Peygamberin mesajı getiren 

rolü/elçiliği incelendiğinde okuma yazma bilmemesi, hedef kitlenin gözünün 

önünde büyümesi, hiç yalan söylemeyen güvenilir bir figür olması, fiziksel yönden 

psikolojik açıdan ve ahlaki açıdan iyi olduğu bilinmektedir. Bu özelliklerin hepsi 

ilk bölümün muhtelif yerlerinde dile getirilen ve algı yönetiminin bir parçası olarak 

zikrettiğimiz bilgilerdir. Ayrıca hepsi toplu olarak mesajı getirenin kabulü mesajın 

kabulüdür olarak da ifade edilebilir. 



157 

 

SONUÇ 

Çalışmanın nihâyete erdirilerek bulgulara yer verilen bu başlık altında 

öteden beri kullanılan ancak takriben son yetmiş beş yılda ilerleme kaydederek 

çeşitli bilim dallarının alt başlıklarında kendisine yer edinen, işlevi itibari ile 

psikoloji, reklamcılık, satış ve pazarlama, siyaset ve askeriye gibi daha birçok 

alanda hayati öneme sahip olan algı yönetimi açısından Kur’an’ı anlamlandırma 

faaliyetine katkı kapsamında işe koşulan araştırmanın sonuçları yer almaktadır. 

Bu itibarla “KUR’AN’DA ALGI YÖNETİMİ (MEDİNE DÖNEMİ)” adlı 

çalışmanın ilk bölümünü oluşturan “KAVRAMSAL ÇERÇEVE” de, algının ve algı 

yönetiminin –başlıca- mahiyetleri, çeşitleri ve unsurları tespit edilmiştir. Bu 

sonuçlara ilk olarak “Algı” konusundan başlanacak olunursa, insanın kendi eğilim 

ve özellikleri doğrultusunda dışarıdan çeşitli vesileler yolu ile edinimlerinin daha 

önceki edinimleri ile işletiminin sonucu olarak süreç içinde zihin dünyasında bir 

düşünce ya da fenomen hakkındaki hükümleridir şeklinde bir çıkarım yapılmıştır. 

Bu çıkarımla beraber literatür taramasında algının -başlıca- seçimleyici, duygusal, 

görsel ve simgesel şeklinde dört çeşidi tespit edilmiştir. 

“Algı yönetimi” kavramı ise tarifi yapılan bu algının sürece bağlı kalınarak 

dışarıdan müdahale ve sonucu hedefin kendisine mâl etmesi koşulu ile bilinçli 

olarak yeni algı oluşturulması faaliyeti olarak tanımlanabilir. Algı yönetimi 

konusunda araştırmanın sonucunda bazı unsurlar tespit edilmiştir. Bunlar ilgili 

başlık altında ve ilk bölümün değerlendirme kısmında tafsilatlı olarak işlenmekle 

beraber “süreç ifade etmesi, ihtiyaç meydana getirme, soruna çözüm olma” gibi 

unsurlar algı yönetimi unsurlarından başlıcaları olarak yer almaktadır. 

Yapılmış olunan çalışmanın kapsamında yer alan ve Medine ehlinin -

belirlenmiş çeşitli konularda- sahip oldukları yerleşik algılar tespit edilmiştir. 

Bunlardan bir kısmı “İlâh algısı”, “Peygamber algısı”, Melek algısı”, Kitap algısı” 

ve Ahiret algısı” olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu minvalde Medine ehli olarak 

tanımlanan putperest Araplar ve Yahudilerin ilâh algılarında insanî 

betimleme/figürlerin yer aldığı tespit edilmiştir. Burada insani figür olarak ifade 

edilen mefhumlar sıfat cihetinde kasıtlardır. Allah’a çocuk isnat etmeleri bu 

konunun en bariz örneği olarak karşımıza çıkmaktadır. İki etnik unsurun da 



158 

 

peygamberlik konusunda Sahip oldukları algılar, peygamberin kendi içlerinden ve 

en üstünlerinden birisinin olması gerektiği düşüncesidir. Peygamber 

gönderilmesinin mümkün olup olmaması konusunda ise putperest Arap 

toplumunun iki farklı algıya sahip oldukları tespit edilmiştir. Bunlardan biri 

peygamber gelmeyeceği düşüncesi iken diğeri eğer gelecekse kendi üstünlük 

ölçülerine göre gelmesinin gerektiği yönündedir. Aynı anda var olan çift algı 

Medineli Yahudilerde de görülmektedir. Fakat onlar Arapların sahip olduğu gibi 

peygamberlik makamını inkâr etmeyip, bir yandan peygamberlik müessesesinin 

son bulduğuna inanmakla beraber eğer peygamber gelecek olursa da kendi üstünlük 

ölçülerince bir peygamberin gelmesi gerektiğini düşünmektedirler. Melek 

algılarında ise ilâh algıları ile bağlantı tespit edilmiştir. Bu bağlantı her iki grubunda 

melekleri yer yer ilâh konumuna sokmalarıdır. Bu durum putperestlerde Allah’a kız 

–evlat- isnat etme iken, Yahudilerde erkek çocuk isnat etmeleri iledir. Kitap 

algısında, herhangi bir kitaba muhatap olmayan putperestlerin Yahudilerle aynı 

algıyı paylaştıkları tespit edilmiştir. Paylaşılan bu algı genelde kitabın şekilsel ve 

nazil olma yönünü kapsamaktadır. Esasında inanç sistemlerinde ilâhî kitap olgusu 

bulunmayan putperest Arapların kitap algıları konusunda birden çok muhtelif 

algılara sahip oldukları anlaşılmaktadır. Yahudilerin bu konudaki algılarının ise 

kendi inançlarındaki bilgi ve tecrübelerine dayandığı görülmektedir. Ahiret 

algısında ise putperest Arapların ölümden sonraki hayat için bir inançlarının 

olmadığı ancak dünyada iken yaptıklarının karşılığını, yine dünyada iken aldıkları 

düşüncesi söz konusudur. Buna göre kim iyi bir insansa; o bu dünyada soylu, 

zengin, nüfuzlu bir insandır. Bu düşünceye tersten yaklaşıldığında ise kim; fakir, 

köle veya iyi bir kabilenin mensubu değil ise o kötü birisidir. Bu durumda ahiret 

algıları ile Peygamber algılarında da bağlantının varlığı tespit edilen bir diğer 

sonuçtur. Yahudilerin ise ahireti kabul ettikleri ve ölümden sonraki yaşamı 

seçilmişlik üzerine bina ettikleri görülmektedir. Şöyle ki dünyadan sonraki hayatta 

sorgu, cennet ve cehennem –özellikle cennet- sadece kendileri için vardır. Çünkü 

kendilerinden başka herkes ve her şey kendilerine hizmet için vardır düşüncesi ile 

beraber cehennem konusunda kendilerini ayrıcalıklı görerek ya hiç azap 

görmeyeceklerini ya da -azabın- sayılı bazı günlerle kısıtlı olacağına 

inanmaktadırlar. 



159 

 

Kadın konusunda muhatap kitlenin sahip olduğu algı, kadını ikinci sınıf bir 

varlık olarak görmeleri üzerine bina edildiği, her türlü durumda kadının geri planda 

olduğu iki grubunda sahip olduğu kadın algısı olarak tespit edilmiştir. Bu itibarla 

muhatap kitlenin kadın konusunda ortak algılarının olduğu tespit edilmiştir. Kadını 

ikinci sınıf görmelerinin sebepleri arasında erkek cinsiyetini yüceltmeleri 

yatmaktadır. Bunun temelinde ise iki grubunda insanları zihinlerinde 

sınıflandırmaları yer almaktadır. Bu itibarla sınıflandırma konusunda tespit edilen 

sıralama şöyledir: putperest Arapların zihinlerindeki sınıflamanın en üstünde 

zengin ve soylu erkek yer alırken, bir alt seviyede hür erkek daha alt seviye hür 

kadın yer almaktadır. Köle ve cariyelerde üstünlüğün yine erkekte olduğu 

görülmektedir. Yahudilerde ise kıymet sırasının ilkini Yahudi soyundan olmak 

kaplamaktadır. Bu sınıfın içinde ise üst sırada yine erkek yer almakta, kadın 

erkekten sonra yer bulmaktadır. 

Alkol tüketimi konusunda tespit edilen sonuçlar, her iki grubunda alkol –

özellikle şarap- tükettikleri yönündedir. Yaşadıklarının coğrafyanın yüz yıllarca 

içkinin üretim, tüketim ve ticaret merkezi olması bu alışkanlıklarının boyutu 

hakkında bilgiler vermektedir. Yanı sıra Arap edebiyatının ana konularının ilk 

sıralarında içki ve şarabın yer aldığı bu konudaki bir diğer sonuçtur. Yahudilerin 

içki konusundaki algı ve alışkanlıklarının Araplardan farklı olduğu görülmekle 

beraber, kutsal kitaplarında bu konuda birbirleri ilen çelişen ifadeler yar almaktadır. 

Ancak bu insanların realiteye yansıyan içki algıları pozitif yöndedir. Onların içkinin 

yasaklığından ziyade, sarhoşluğun yasak oluşunu benimsedikleri tespit edilmiştir. 

Faiz konusunda ise iki grubunda ortak paydada buluşarak faiz alıp verdikleri 

tespit edilmiştir. Yanı sıra Medine’ye faizi getiren, yayan ve faizli kaynak 

sağlayanların Yahudiler olduğu tespit edilen bir diğer veridir. Arapların faizi alış 

veriş görmelerinin yanında Yahudilerin faizi kötü olarak niteledikleri ve yasak 

olduğu, Yahudi kaynaklarından edinilen bilgiler arasında yer almaktadır. Bununla 

beraber aynı kaynaklardan görüldüğü üzere bu yasaklamanın sadece Yahudiler 

arasındaki muamelelerde geçerli olduğu yer almaktadır. Ancak Medine dönemi 

araştırıldığında Yahudilerin ya da Arapların ırk, soy, din vb. hiçbir ayrım yapmadan 

birbirlerine faiz alıp verdikleri tespit edilmiştir. 



160 

 

Medinelilerin yerleşik algıları hakkındaki sonuçların aktarımından sonra 

Kur’an’ın telkin ettiği algılar konusundaki bulgulara bakıldığında hepsinin bir 

karşılığının olduğu görülmektedir. Bu itibarla ilk olarak inanç konusunda yer alan 

algılarda yaratılmışlardan tenzih eden bir ilâh algısı söz konusudur. Peygamber 

algısı konusunda ise üstünlük düşüncesine yeni bir boyut kazandırılarak Peygamber 

seçiminde belirleyici olanın Allah olduğu vurgusunun yapıldığı tespit edilmiştir. 

Kitap algısında insanların anlaması, özümsemesi ve uygulaması açısından peyder 

pey indirilen bir kitap olduğu belirtilirken, Melek algısı ise ilâh algısından bağımsız 

ve Allah’ın sadık kulları olarak nitelendirilerek işlenmektedir. Ahiret algısında 

ölümden sonra zorunlu olarak gidilecek ahiret hayatının varlığı, cennet cehennem 

sorgu vb. gibi birçok merhalenin yer aldığı ancak hiç kimseye adaletsizlik 

yapılamadan herkesin, eylemlerinin karşılığını bizzat kendisinin bulacağı şeklinde 

bir ahiret algısı tespit edilmiştir. 

Kur’an’ın kadın algısı dâhilinde telkin ettiği algı konusunda ise yaratılış 

itibari ile erkekle aynı derecede olduğu, aynı kıymete sahip olduğu yer almaktadır. 

Kadınla erkeğin birbirini tamamlayan bir özelliğe sahip oldukları bildirilmekle 

beraber kadın ile erkeğin birbirine üstün olmadığı, üstünlük olgusunun yeniden inşa 

edilerek savunulduğu sonucuna ulaşılmaktadır. 

İçki ve kumar hakkındaki Kur’an’ın yönettiği algı ise bu ikisinin kötü, 

şeytan işi birer pislik olarak nitelendirilmesi yönündedir. Ayrıca faiz konusunda 

çok üst seviyede tehditler ve kötülemelerin yer aldığı tespit edilmiştir. İçki ve faiz 

konusunda Kur’an’ın sahip olduğu algının birbirleri ile bağlantılı olduğu tespit 

edilen sonuçlar arasında yer almaktadır. 

Araştırmanın kıstasları konumunda bulunan Kur’an’ın ve Medine ehlinin, 

araştırmanın konusu dâhilinde bulunarak belirlenen muhtelif algıların 

betimlenmesinin takdiminden sonra Kur’an’ın algı yönetimini nasıl gerçekleştirdiği 

ve süreci nasıl yönettiği konusu, çalışmanın ortaya koymayı planladığı bir diğer 

mefhum olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu itibarla –inanç alanında- inen ilk âyetten 

son âyete kadar muhtelif aralıklarla ve çeşitli formlarda telkin edilen mesajın 

tekrarlandığı tespit edilmiştir. Ayrıca bu tespitten hareketle bu telkin ya da öğreti 

faaliyetinin yirmi üç yıllık zaman dilimi içerisinde yer alarak süreç ifade ettiği 



161 

 

sonucuna varılmıştır. Yanı sıra çeşitli mantık ağları örülmekle beraber, tarihi 

bilgiler, çeşitli örnekler ve Yahudilerin eski öğretilerinden bazı referanslar verildiği 

bu konuda ulaşılan sonuçlar arasındadır. 

Kadın konusunda uygulanan algı yönetimi sürecinin yönetilmesi hususunda 

ise yine bir sürecin var olduğu görülmektedir. Zira kadının özlük hakları bir diğer 

ifade ile yaşam, saygınlık gibi temel haklarının inşasının Mekke döneminde 

gerçekleştirildiği, Medine döneminde ise yaşam evrelerinde ki hemen her türlü 

hukuksal haklarının kazandırıldığı tespit edilmiştir. Bununla beraber kadın ve 

kadınların hakları ile alakalı iki yüz ellinin üzerinde âyetin yer aldığı, bir sûrenin 

içerik ve isim olarak kadına işareti, on beş civarında sûrede kadına yer verilmesi 

tespit edilen bilgiler arasında yer almaktadır. Ayrıca algı yönetimi açısından 

muhatapları tanıma, mesajın tekrarlanması, süreklilik gibi günümüz algı 

yönetiminde yer bulan yöntemlerin varlığı tespit edilmiştir. 

İçki/şarap kavramlarında inşa edilen algıya dört aşamada yasaklama 

getirilerek tedrîciliğin olduğu tespit edilmiştir. Kur’an’ın bu konuda uyguladığı 

tedrîcilik yönteminin, günümüz algı yönetimi tekniklerinden sürece yayma yöntemi 

ile uyum sağladığı sonucuna varılmaktadır. Ayrıca “Şeytan işi”, “Pislik” gibi 

yakıştırmalarla algı yönetimindeki “olumsuza yaslama” tekniği ya da slogan 

oluşturma yönteminin uyum sağladığı tespit edilen sonuçlar arasındadır. 

Faiz konusunda uygulanan algı yönetiminde ise içkide olduğu gibi dört 

aşamalı bir yasaklama tespit edilmiştir. Bu itibarla bu iki konunun yasaklanmasında 

takip edilen yolun ortak olduğu sonucuna ulaşılmaktadır. Bağdaştırma yapılan bir 

diğer nüans ise ortak yöntem kullanılan bu iki konunun yaşantıda somut olarak 

karşılığının olduğu, davranışsal edinimlere dayanan konular olması ile beraber bu 

konudaki âyetlerde meydan okuma, tehdit ve korkutma ifadelerinin yer aldığı tespit 

edilmiştir. Bu itibarla algı yönetiminde yer alan korkutma, itibar kaybı, mesajı 

savunanın düşüncesinin çürütülmesi ile mesajın çürütülmesi gibi yöntemlerin bu 

konuda Kur’an’ın uyguladı yöntemler ile uyuştuğu sonucuna varılmıştır. 

Bir diğer konu olarak Hz. Peygamberin/mesajı getirenin fiziki ve ahlaki 

durumları, mesaja muhatap kitle tarafından mesajın kabul edilirliği yönünde olumlu 



162 

 

etkiye sahiptir. Bu itibarla Kur’an’ın eğitim ve öğretim teknikleri ile algı yönetimi 

tekniklerinin aynı düzlemde olduğu anlaşılmaktadır. Ayrıca mesajın/Kur’an’ın 

gerçeklere yaslanması, yalanlanamaması, tutarlılık göstermesi, algı yönetimi ile 

uyum içinde olan bir diğer konu olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu bilgilere ilave 

olarak Hz. Ömer, Hz. Hamza gibi toplum tarafından güçlü addedilip saygı duyulan 

şahsiyetlerin mesajı kabul etmesi yine algı yönetimi açısından bir yöntem olarak 

uyuşmaktadır. Bununla beraber toplumun birçok kesiminin bölükler halinde 

Kur’an’ın mesajlarını kabul ederek Müslüman olması, Müslüman olma sayısının 

hızlı olarak artması, algı yönetimi unsurları ile benzerlik gösteren birçok sebepten 

birisi olarak tespit edilmiştir. 

Bu itibarla çalışmanın sorunsalını oluşturan “Kur’an’da algı yönetimi var 

mıdır? Sorusunun cevabı olarak tarafımızca “evet vardır.” Cevabının verilmesinin 

mümkün olduğu kanaatine varılmaktadır. “Varsa nasıldır?” sorusunun cevabı 

olarak ise “Algı yönetiminin iki türlü kullanımının söz konusu olduğu birincisinin 

bir gerçekliği çarpıtmaya yönelik kullanılabilirliği ikincisinin ise bir gerçekliğin 

ortaya çıkarılması ve karşı tarafa kabul ettirilmesi yönünde -ya da eğitim ve öğretim 

alanında kullanılan bir yöntem olarak- hakikatin ortaya çıkmasındaki araç olarak 

kullanılabilirliği söz konusudur.” şeklindeki cevap tarafımızca uygun 

görülmektedir. 

İnsanın var olduğu yerde bir algının var olduğu bir gerçektir. O halde algının 

var olduğu yerde de yönetilmesinin mümkün olduğu hatta her toplumun birbirleri 

ile iletişiminin sonucunda kasıtlı ya da kasıtsız –fark etmeksizin- birbirlerinden 

etkilendikleri ya da birbirlerini etkiledikleri düşüncesi göz önünde 

bulundurulduğunda algı yönetiminin hayatın ne kadar içinde olduğu daha iyi 

anlaşılmaktadır. Hayatın içinde olmasının anlaşılmasının yanında ne kadar etkili 

olduğu da görülmektedir. Öyle ki bu durum yeterli zaman içinde toplumsal algı, 

kültür ve töre gibi birçok yıkılması neredeyse imkânsız olguları dahi meydana 

getirmektedir. Hatta daha radikal bir ifade ile milletlerin karakterlerine dahi etki 

edebilmektedir. Böyle güçlü bir olgunun varlığı söz konusu iken bunun doğru 

amaçlar uğruna kullanılması oldukça elzemdir. Çünkü algı yönetimi esasında 

tarafsız bir yöntemdir. Onun tarafını belirleyen, tamamen yöntemi uygulayanlar ve 



163 

 

uygulanma amacıdır. Bu itibarla bu yöntemin iyi bilinmesi, üzerinde araştırmalar 

yapılması hem yönetme, hem korunma açısından önem arz etmektedir. Öyle ki son 

zamanlarda –özellikle- Avrupa’da ortaya çıkan ve İslamofobi olarak isimlendirilen 

bu kavram, İslam korkusu ve Müslümanlara karşı duyulan nefreti ifade etmektedir. 

İslam ve terörün sıklıkla ve bilinçli olarak bağdaştırılması ve sloganlaştırılması bu 

konuda uygulanan yöntemlerin en basit örneği olarak ifade edilebilir. Çünkü Bu 

konuda sistemli, çok yönlü ve aşamalı algı yönetimlerinin uygulandığı 

görülmektedir. Bu durum algı yönetiminin kötüye kullanımı olarak ifade edilebilir. 

Zira şahısların yaptığı hiçbir eylem bir başka şahsı etkilememektedir. Suçun 

şahsiliği söz konusudur. Bir babanın işlediği suç yüzünden oğlunun ya da 

torununun cezalandırılması akla oldukça aykırı gelmektedir. O halde bazı şahıs ya 

da grupların olumsuz yönde eylem ve davranışlarının mensup oldukları Dine izafe 

edilmesi aynı ölçüde adaletsiz, gayr-ı ahlaki ve son derece bağnaz bir tutumdur. 

Temelinin insan olduğu din alanında ve insan için hayat rehberi, anlama ve 

anlamlandırmak için insanlığa gönderilmiş olunan Kur’an’ın algı yönetimi 

açısından incelenmesi tarafımızca önem arz etmektedir. Bu konuda yazında çalışma 

sayısının çok kısıtlı olduğu elde edilen bulgular arasındadır. Dolayısı ile “Kur’an 

Açısından Algı Yönetimi”, “Kur’an Ve Algı Yönetimi”, “Öğretim Teknikleri 

Açısından Kur’an’daki Algı Yönetimi” gibi muhtemel konu ve başlıklar başta 

olmak özere yüksek lisans ya da doktora seviyesinde birçok tez öneri ve konusu 

araştırılmayı bekleyen muhtemel konular olarak karşımıza çıkmaktadır. 



164 

 

KAYNAKÇA 

Abay, Ahmet Nüzûl Sürecinde Kur’an’a Karşı Algı Yönetimi. İstanbul: Düşün 

Yayıncılık, 2019. 

 

Algül, Hüseyin, "EVS (Benî Evs)", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 

11, TDV Yayınları, İstanbul 1995, 541-542. 

 

Alyar, Pınar, Serdar Pirtini, ve Nurcan Yücel. “Pazarlamada Yeni Eğilimler 

Açısından Nöropazarlama Ve Algı Yönetimi Üzerine Bir Araştırma.”. 

Öneri Dergisi 16, S. 55 (Ocak 2021): 311-341. 

https://doi.org/10.14783/maruoneri.731864. 

 

Arğın. Emrah Algı "Yönetimi ve Sosyal Medya: 2017 Anayasa Referandumu 

Üzerinden bir İnceleme." Doktora Tezi., Malatya: İnönü Üniversitesi,  2018. 

 

Arğın, Emrah. " Algı, Sosyal Algı Ve Algı Yönetiminin Sosyal Medyada Kullanımı." 

ed. Salim Kurnaz, İKSAD Publishing house, 2021. 

 

Aruk, Seyfullah. "Kur’ân’da kadın kıssaları." Yüksek Lisans Tezi., Ankara 

Üniversitesi, 2011. 

https://dspace.ankara.edu.tr/xmlui/handle/20.500.12575/30122 

 

Atıcı, Fatma Zehra. "Uluslararası İlişkilerde Algı Yönetim: İkinci Körfez Savaşı 

Örneği." Yüksek Lisans Tezi., Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi, 

2020. 

 

Atılgan, Ali. “Uluslararası İlişkilerde Algı Yönetimi.” Yüksek Lisans Tezi., 

Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi, 2018. 

 

Avcı, Casim, “KAYNUKĀ‘ (Benî Kaynukā‘)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. C. 25, TDV Yayınları, Ankara 2022, 88. 

 



165 

 

Avcı, Casim, “KURAYZA (Benî Kurayza)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. C.26, TDV yayınları, Ankara 2002, 431-432. 

 

Barlı, Önder Davranış Bilimleri. Ankara: Bizim Büro Basımevi Yayın-Dağıtım, 

2007. 

 

Bayram, Enver. “Kur’an’da Yahudilere Lanet Edilme Meselesi”, Amasya İlâhiyat 

Dergisi 15 (30 Aralık 2020): 11-42. 

https://doi.org/10.18498/amailad.773091 

 

Bı̇natlı, Yusuf Ziya. “Faiz ve İslâm Hukukunda Faiz”. Eskişehir İktisadi ve Ticari 

İlimler Akademisi Dergisi 2/1 (01 Haziran 1966): 147-183. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/eitiad/issue/48328/612228 

 

Bozkurt, Nebi, “İÇKİ", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 21, TDV 

Yayınları, İstanbul 2000, 455-45. 

 

Bozkurt, Nebi, "Medine" Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 28, TDV 

Yayınları, Ankara 2003 305, 306. 

 

Buharî, Muhammed b. İsmail, Sahîh-i Buharî, Beyrut: Dâru-l Ciyel, 1422/2001. 

 

Ceyhan, İrem “Yahudi Cennet Tasavvuru Üzerine Bir Değerlendirme” Mesned                                        

İlâhiyat Araştırmaları Dergisi S.10 (Güz 2019): 545-557. 

 

Demı̇rcan, Adnan. “Cahiliye Ve Hz. Peygamber Dönemi Uygulamalarıyla Nikâh”, 

Diyanet İlmi Dergi 49, S. 3 (Eylül 2013): 21-43. 

 

Demirci, Muhsin. Tefsir Tarihi. İstanbul: MÜ İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 

2015. 

 



166 

 

Demirci, Muhsin. Tefsire Giriş. Ankara: İSAM Yayınları, 2019. 

 

Dı̇lek, Burcu, ve Abdülhamit Birışık. “Kur’ân’da Medîne Yahudilerinin Farklı 

Yahudilik İnanç ve Anlayışları Üzerine Bir Bakış Denemesi.” Usul İslâm 

Araştırmaları 24, S.24 (Temmuz 2015): 71-104. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/usul/issue/29404/314839 

 

Doğan, Mebrure. “Oruç İradeyi Güçlendirir Mi?: Ramazan Orucunun Öz Denetim 

Ve Psikolojik İyi Oluş Üzerindeki Etkisinin Deneysel Olarak İncelenmesi”, 

Bilimname 48, S. 48 (Ekim 2022): 495-533. 

 

Dönmez, İbrahim Kâfi, “MÜT‘A”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C.         

32, TDV Yayınları, İstanbul 2006, 174-180. 

 

Ebü’l-Fidâ. el-Muhtasar fî târîhi’l-beşer 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ma’rife li et-Tıbâ’a 

ve’n-Neşr, 1972. 

 

Ekinci Mine, Okanlı Ayşe, Gözüağca Derya "Mevsimsel Depresyonlar Ve Başetme 

Yolları." Anadolu Hemşirelik ve Sağlık Bilimleri Dergisi. 8 S.1 (Şubat 

2010): 109-112. 

 

Eldar, Hasanov. “Yahudilikte Peygamberlik ve Peygamberler”. İnsan ve Toplum 

Bilimleri Araştırmaları Dergisi 3 S.4 (Aralık 2014): 676-695. 

https://doi.org/10.15869/itobiad.79806 

 

Erbay, Muhammet, ve M. Mert Aslan. “Algı Yönetiminde Sosyal Değerlerin 

Etkisi.” Ulak Bilge Sosyal Bilimler Dergisi 38 (Temmuz 2019): 497-504. 

 

Ertan, Hasan. "Stratejik Algı Yönetimi: Telekomünikasyon Sektöründe Müşteri 

Deneyim Yönetimi Aracılığıyla Stratejik Algı Yönetimi Üzerine Bir 

Araştırma." Yüksek Lisans Tezi., Bahçeşehir Üniversitesi,  2016. 

 

Eşmeli, İsmet, ve Muhammet İsmail Hiçyılmaz. “Yahudiliğin Erkek Egemen 

Anlayışı.”. Hitit İlâhiyat Dergisi 7, S.1 (Haziran 2020): 72-87. 



167 

 

 

Fayda, Mustafa, "Abdullah B. Selâm", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

C. 1, TDV Yayınları, Ankara 1988, 134-135. 

 

Fayda, Mustafa, “Ömer”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 34, TDV 

Yayınları, İstanbul 2007, 44-51. 

Fırat, Gökhan “Yaşar Kemal’in Romanlarında Coğrafyanın Etkisi (Bir Ada 

Hikâyesi 1-3, İnce Memed 1-4, Akçasazın Ağaları 1-2).” Yüksek Lisans 

Tezi., Trakya Üniversitesi, 2019. 

 

Gizem, Er. "Subliminal Mesajlar Ve Algı Yönetimi." Yüksek Lisans Tezi., Üsküdar 

Üniversitesi, 2019. 

 

Görmez, Mehmet, Özafşar, Mehmet Emin, Ünal, İsmail Hakkı,Ünal, Yavuz ve 

Erul, Bünyamin, Hadislerle İslâm, Ankara:Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2013. 

 

Görmez, Mehmet. vd. "Hadislerle İslâm", ed. Mehmet Emin Özafşar vd., Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara, 2013. 

 

Gürkan, Salime Leyla. “Yahudi Geleneginde Kadin Algisi (The Perception of 

Woman in Jewish Tradition)”. Bütün Yönleriyle Yahudilik 8 (2012): 631-

648.https://www.academia.edu/1928692/Yahudi_Geleneginde_Kadin_Alg

isi_The_perception_of_woman_in_Jewish_tradition_ 

 

Güleç, Hasan, “ŞİGĀR”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 39, TDV 

Yayınları, İstanbul 2010, 142-143. 

 

Güneş, Kadir, "Hamr", Arapça-Türkçe Sözlük, İstanbul 2010. 

 

Gürkan, Salime Leyla, “Yahudilik”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 

43, TDV Yayınları, İstanbul 2013, 187-197. 



168 

 

 

Hamidullah, Muhammed. İslâm Peygamberi. çev. Mehmet Yazgan, İstanbul: 

Beyan Yayınları, 2015. 

 

Hikmet Koçyiğit. “Tefsirlerin Sınıflandırılması Meselesi”. Harran Üniversitesi 

İlâhiyat Fakültesi Dergisi 31 (Ocak-Haziran 2014): 45-84. 

 

Hügül, Hakan. "Algı Yönetimi Ve Medya: İnegöl Olaylarının Basında Sunuluşunun 

Algı Yönetimi Kapsamında Analiz Edilmesi." Yüksek Lisans Tezi., Ankara: 

KARA HARP OKULU, 2011. 

 

Işık Emin, “Cum‘a Sûresi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 8, TDV 

Yayınları, İstanbul 1993, 92, 93. 

 

Işık, Emin, “Bakara Sûresi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 4, TDV 

Yayınları, İstanbul 1991, 526-529. 

 

Işık, Emin, " Cum‘a  Sûresi", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 8, 

TDV Yayınları, Ankara 1993, 92-93. 

 

İbnu'l-Cevzî, Ebu’l-Ferec Abdurrahman b. Alî “Zâdu‘l-Mesîr fi ‘İlmi’t-Tefsîr.” thk. 

Zuheyr eş-Şâviş, Beyrut: el-Mektebetü’l-İslâmî Yayınları, 1987. 

 

İbrahim Sarıçam, Erol. Hz. Muhammed Ve Evrensel Mesajı. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 2011. 

 

İzzet derveze. Tefsiru’l Hadis. İstanbul: Ekin Yayınları, 1998. 

 

Karaman, Hayreddin, Çağrıcı, Mustafa, Dönmez, Kafi İbrahim ve Gümüş, Sadettin, 

Kur’an Yolu Türkçe Meal Ve Tefsir. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 3. Basım, 2007. 

 



169 

 

Karataş, Şuayip. “Kur’ân Öncesi Cahiliye Toplumunun Melek İnancı”. Mütefekkir 

6/11 (Haziran 2019): 101-122. https://doi.org/10.30523/mutefekkir.584373 

 

Karnibüyük, Mustafa. “Montesquieu’nün İklim Teorisi”. Sinop Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi 2/2 (Aralık 2018): 239-262. 

https://doi.org/10.30561/sinopusd.481015 

 

Küçükibiş, Hüseyin Fatih. “Rol Model Alma Davranışlarının Ve Fiziksel Aktivite 

Tutumlarının Ders Seçimleri Üzerine Etkisi.” Doktora Tezi., Sakarya 

Üniversitesi, 2016. 

 

Keleş, Zafer. “Yahudilik’te Melek İnancı.” Yüksek Lisans Tezi., Dokuz Eylül 

Üniversitesi, 2019. 

 

Kırmızıgül, Bayram "Algı Yönetimi İle Destinasyon Merkezlerinin Rekabetçiliği 

Arasındaki İlişkiyi Belirlemeye Yönelik Bir Araştırma." Doktora Tezi., 

Malatya: İnönü Üniversitesi, 2015. 

 

Kitabı Mukaddes, İstanbul Kitabı Mukaddes Şirketi, 2003. 

 

Koçyiğit, Talat, "Abdullah B. Übey B. Selûl", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. C. 1, TDV Yayınları, Ankara 1988, 139-140.  

 

Komisyon. Faiz. çev. Yakup Kumak. İstanbul: el-Mustasfa Yayınları, 2014. 

 

Komisyon, “Dinler Tarihi Ansiklopedisi”. C. II. İstanbul: Gelişim Yayınları, 1999. 

 

 

Kutlu, Ahmet "28 Şubat: Algı Yönetimi Açısından Analizi." Doktora Tezi., Ankara: 

Polis Akademisi, 2021. 

 



170 

 

Küçükaşçı, Mustafa Sabri, “SAKĪF (Benî Sakīf)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C. 36, TDV Yayınları, İstanbul 2009, 10-11. 

 

Kütükde. Hüseyinalp "Kur’an’da Algı Yönetimi (Mekke Dönemi)." Yüksek Lisans 

Tezi., Sivas Cumhuriyet Üniversitesi, 2018. 

 

Mahmut Kelpetin. “İslâm Öncesi Medine”. Marmara Üniversitesi İlâhiyat 

Fakultesi Dergisi 52 (Haziran 2017): 95-113. 

 

Mammadli, Bahar. Yahudilikte beslenme kuralları (Kaşerut). Yüksek Lisans Tezi., 

Uludağ Üniversitesi, 2013. 

http://acikerisim.uludag.edu.tr/jspui/handle/11452/2019 

 

Maraqten, Mohammed, Temı̇r, Hakan. “İslâm Öncesi Arabistan’da Şarap İçme 

Alışkanlığı ve Şarap Yasağı”, Siyer Araştırmaları Dergisi 9 (Ocak 2021): 

161-182. 

 

Maturidi, Ebu Mansur, “Te'vîlâtü'l-Kur'ân.” thk. Muhammet Masum Vanlıoğlu, 

İstanbul: Mizan Yayınları, 2010. 

 

M. Kamil Yaşaroğlu, M. Kamil, “İsrâ Sûresi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C. 23, TDV Yayınları, İstanbul 2001, 177, 178. 

 

el-Münzirî, Zekiyüddin Abdulazim, İmam Münziri Sahih-i Müslim Muhtasarı Ve 

Tercümesi, çev. Harun Yıldırım, Rabbani Sağlam, Ravza Yayınları, 

İstanbul 2013. 

 

Okumuş, Mesut. “Kur’an’ın Tedrici Nüzûl Süreci Bağlamında Mekkî ve Medenî 

Âyetler Üzerine”, Eskiyeni 27 (Kasım 2013): 7-21. 

 

Okumuş, Mesut. “Kur’an’ın Tedrici Nüzûl Süreci Bağlamında Mekkî ve Medenî 

Âyetler Üzerine”. Eskiyeni 27 (25 Kasım 2013): 7-21. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/eskiyeni/issue/36913/425040 

 



171 

 

Onan, Bilginer. “Türkçenin Ana Dili Olarak Öğretiminde Bilgi İşleme Süreci”. 

Mersin Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi 8 S.1 (Nisân 2012): 96-113. 

 

Orhan, Rüstem. “Alışkanlık”. Kırıkkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 7 S.2 

(Temmuz 2017): 301-316. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/kusbd/issue/30549/322473 

 

Önkal, Ahmet, “HAZREC (Benî Hazrec)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. C. 17, TDV Yayınları, İstanbul 1998, 143-144. 

 

Özaydın, Abdulkerim, “İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C. 20, TDV Yayınları, İstanbul 1999, 132-134. 

 

Özaydın, Abdulkerim, “İBN KESÎR, Ebü’l-Fidâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. C. 10, TDV Yayınları, İstanbul 1994, 320-321. 

 

Özdeş, Talip, ve  Mûsâ Bilgiz. Tefsir-2. Ankara: Bilimsel Araştırma Yayınları, 

2020. 

 

Özocak, Osman, Gündüz Başçıl Seda, ve Gölgeli Asuman. “Egzersiz ve 

Nöroplastisite.” Düzce Üniversitesi Sağlık Bilimleri Enstitüsü Dergisi 9 No 

1 (Ocak 2019): 31-38. https://doi.org/10.33631/duzcesbed.446500 

 

Özkök, Ceren. “İfk Hadisesi Bağlamında Kur’an’da Algı Yönetimi.”  Journal of 

Analytic Divinity 5 S. 1 (Nisân 2021): 51-53. 

 

Özkuyumcu, Nadir, “NADÎR (Benî Nadîr)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C. 32, TDV Yayınları, İstanbul 2006, 275-276. 

 

Özsoy, İsmail, “FAİZ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 12, TDV 

Yayınları, İstanbul 1995, 110-126.  



172 

 

 

er-Râzî, Fahreddin.  Mefâtîhu’l-Gayb. Beyrut: Dâru İhya-u et-Türsü el-arabiyyü, H. 

1420. 

 

er-RÂZÎ, Fahreddin. Tefsî-İ Kebîr. Çev. Suat Yıldırım, Lütfullah Cebeci. Sadık 

kılıç. ve C. Sadık Doğru. Ankara: Akçağ Basın Yayın Pazarlama A.Ş, 1988. 

 

Safa, Mustafa. “Hicret Öncesi Medine’de (Yesrib’de) Sosyal Ve Dini Hayat”, 

Toplum Bilimleri Dergisi 6 S. 12 (Aralık 2012): 197-215. 

 

Sarı, Tamer. "Okul Yöneticilerinin Algı Yönetimi Taktikleri, Örgüt İklimi Ve 

Öğretmen Motivasyonu Arasındaki İlişkiler." Doktora Tezi., Denizli: 

Pamukkale Üniversitesi, 2019. 

 

Sefer Darıcı, Sefa. Subliminal İşgal. İstanbul: Destek Yayınları, 2012. 

 

Sinanoğlu, Mustafa, “Şirk”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 39, TDV 

Yayınları, İstanbul 2010, 193, 198. 

 

Sümeyra Dilek Uysal. Okul Yöneticilerinin Sosyal-Duygusal Eğitim Liderliği Ve 

Algı Yönetimine İlişkin Öğretmen Görüşleri." Doktora tezi., Bolu: Abant 

İzzet Baysal Üniversitesi, 2017. 

 

Şahı̇N, Cemalettin, ve Rauf Belge, “İbn Haldun’da Coğrafi Determinizm.” 

Akademik Bakış Dergisi S. 57 (Eylül-Ekim 2016): 439-467. 

 

Taşpınar, İsmail. “Yahudi kaynaklarına göre Yahudilik’te ahiret inancı.” Doktora 

Tezi., Marmara Üniversitesi, 2003. 

 



173 

 

Tekeli, İshak. “Örgütsel Adalet Ve Ödüllendirme Algısının Örgütsel Bağlılığa 

Etkisi: İstanbul İli Ataşehir İlçe Emniyet Müdürlüğü Çalışanlarına Yönelik 

Bir Araştırma.” Yüksek Lisans Tezi., Haliç Üniversitesi, 2014. 

 

Tunalı, Ramazan. “Yahudilik-Hıristiyanlık ve İslâm'da içki.” Yüksek Lisans Tezi.,   

Uludağ Üniversitesi, 2006. 

 

Türk Dil Kurumu Sözlükleri. “algı ne demek TDK Sözlük Anlamı”. Erişim 04 

Ağustos 2022. https://sozluk.gov.tr/?kelime=algı 

 

Türk Dil Kurumu Sözlükleri. “faiz ne demek TDK Sözlük Anlamı.” 30 Mart 2023 

tarihinde erişildi. https://sozluk.gov.tr/?kelime=faiz 

 

Türk Dil Kurumu Sözlükleri. " İçki ne demek TDK Sözlük Anlamı" 24 Mart 2023 

tarihinde erişildi, https://sozluk.gov.tr/?kelime=içki. 

 

Uludağ, Numan, ve Hikmet Tosyalı. “Perakendecilikte Kişisel Satışın Tüketici 

Algısına Etkisi Üzerine Bir Araştırma.” Gümüşhane Üniversitesi İletişim 

Fakültesi Elektronik Dergisi 8 S. 2 (Eylül 2020): 1352-1374. 

 

Utma, Seçil. “Dijital Çağda Medyanın Psikolojik Gücü: Algı Yönetimi 

Perspektifinden Kuramsal Bir Değerlendirme”: Atatürk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi 22 S. Özel Sayı 3 (Aralık 2018): 2903-2913. 

 

Ünal, Asife. “Yahudi Geleneğinde Kadının Yaratılışı ve Lilit Efsanesi”: Çukurova 

Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi (ÇÜİFD) 17 S. 2 (Aralık 2017), 103-

115. https://dergipark.org.tr/tr/pub/cuilâh/issue/33591/372962 

 

Ünal, Necdet. “Kur’an’ın İçki Yasağı Tedriciliği Üzerine Bir Araştırma”, Kader 

Kelam Araştırmaları Dergisi 9 S. 2 (Ağustos 2011), 149-182. 

 



174 

 

Vikipedia, “Algı yönetimi" 15 Ağustos 2022 Tarihinde erişildi, 

https://tr.wikipedia.org/w/index.php?title=Alg%C4%B1_y%C3%B6netimi

&oldid=28325838 

 

Vikipedia, “Sâki”. 22 Nisân 2021 tarihinde erişildi. 

https://tr.wikipedia.org/w/index.php?title=S%C3%A2ki&oldid=25343700 

 

 

Yalçınkaya, Öznur, "Algı Yönetiminde Yumuşak Güç Uygulamaları: Türkiye 

Örneği." Doktora Tezi., Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, 2022. 

 

Yaman, Ahmet, "Zıhâr", Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. C. 44, TDV 

Yayınları, İstanbul 2013, 387-390. 

 

Yaşaroğlu, M.Kâmil, “İSRÂ SÛRESİ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

C. 23, TDV Yayınları, İstanbul 2001, 177-178. 

 

Yazıcı, Yasemin Erkan . "Anamorfik İllüzyonun Mekan Algısına Etkilerinin Farklı 

Sanatçı Yaklaşımlarına Göre İrdelenmesi". Sanat ve Tasarım Dergisi 1 S. 

15 (Haziran 2015): 139-148. 

 

Yazır. Elmalılı M. Hamdi. Hak Dini Kur’an Dili. sad. İsmail karaçam. vd.  İstanbul: 

Zehraveyn, 2015. 

 

 

Yeşı̇ldağ, Abdussamed. “Arap Şiirinde Şarap”. Kırıkkale Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi 7 S. 1 (Şubat 2017): 281-316. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/kusbd/issue/27579/290457 

 

 

 

 

 



175 

 

ÖZGEÇMİŞ 

 

 

 

                                           

 

 

 

 

 

 

 


