
 

 

 

İBN HALDUN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

HIRİSTİYANLIK VE İSLAM’A GÖRE EVLİLİKTE 

KADIN ERKEK ROLLERİ 

 

 

 

SENA NUR KÜÇÜKER 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

DOÇ. DR. BETÜL AVCI SEBETCİ 

 

 

 

 

İSTANBUL, 2023 

 

 



 

 

 

İBN HALDUN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

HIRİSTİYANLIK VE İSLAM’A GÖRE EVLİLİKTE 

KADIN ERKEK ROLLERİ 

 

 

 

SENA NUR KÜÇÜKER 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

DOÇ. DR. BETÜL AVCI SEBETCİ 

 

 

 

 

İSTANBUL, 2023 

 

 



 

 

TEZ ONAY SAYFASI 

 

Bu tez tarafımızca okunmuş olup kapsam ve nitelik açısından, Din Bilimleri alanında 

Yüksek Lisans Derecesini alabilmek için yeterli olduğuna karar verilmiştir.  

 

 

Tez Jürisi Üyeleri 

 

 

Unvan – Ad Soyad Kanaati İmza 

 

__________________________ 

 

________________ 

 

________________ 

 

___________________________ 

 

________________ 

 

________________ 

 

__________________________ 

 

________________ 

 

________________ 

 

 

 

 

 

Bu tezin İbn Haldun Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü tarafından konulan tüm 

standartlara uygun şekilde yazıldığı teyit edilmiştir. 

 

 

 

Teslim Tarihi                                                                                           Mühür/İmza 

 

 

 

 

 



 

 

AKADEMİK DÜRÜSTLÜK BEYANI 

 

Bu çalışmada yer alan tüm bilgilerin akademik kurallara ve etik ilkelere uygun olarak 

toplanıp sunulduğunu, söz konusu kurallar ve ilkelerin zorunlu kıldığı çerçevede, 

çalışmada özgün olmayan tüm bilgi ve belgelere, alıntılama standartlarına uygun 

olarak referans verilmiş olduğunu beyan ederim. 

 

 

 

Adı Soyadı: Sena Nur KÜÇÜKER 

                                                                       İmza: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

 

ÖZ 

 

HIRİSTİYANLIK VE İSLAM’A GÖRE EVLİLİKTE KADIN ERKEK ROLLERİ 

 

Küçüker, Sena Nur 

Din Bilimleri Tezli Yüksek Lisans Programı 

Öğrenci Numarası: 204016009 

Open Researcher and Contributor ID (ORC-ID): 0000-0002-7829-0736 

Ulusal Tez Merkezi Referans Numarası: 10564033 

 

Tez Danışmanı: Doç. Dr. Betül Avcı Sebetci 

Temmuz 2023, 90 sayfa 

 

Bu çalışma, Hıristiyanlık ve İslam dininin evlilik bağlamında karı-koca rollerine 

ilişkin teolojik bakış açılarını ve öğretilerini incelemektedir. Amaç, Kitab-ı Mukaddes 

ve Kur’an-ı Kerim/ Hadis-i şerifler gibi dini metinleri inceleyerek; Aziz Augustine 

(354-430), Thomas Aquinas (1225-1274), İmam Maturidi (863-944) ve Gazali (1058-

1111) gibi etkili şahsiyetlerin yazılarını analiz ederek, Hıristiyanlık ve İslam'da evlilik 

ilişkisini şekillendiren inanç, değer ve temeline ışık tutmaktır. Böylece, karşılaştırmalı 

bir teolojik mercek aracılığıyla, betimleyici ve tarihsel yöntemler kullanarak iki 

gelenek arasındaki ortaklıkları, farklılıkları ve potansiyel diyalog alanlarını belirlemek 

ve dini bir bağlamda evlilik anlayışımızı zenginleştirmek hedeflenmektedir. Çalışma, 

her iki geleneğin evlilikle ilgili farklı yönlerini keşfeden üç ana bölümden 

oluşmaktadır. İlk bölümde, Kitab-ı Mukaddes incelenerek Hz. İsa'nın ve Pavlus’un 

öğretileri ile Augustine ve Thomas Aquinas gibi şahsiyetlerin görüşleri araştırılmıştır. 

Buradan yola çıkılarak Hristiyan geleneğinin karı-koca rollerine ilişkin anlayışlarına 

başlıklar halinde ışık tutulmuştur. İkinci bölümde, İslam geleneğinin temel kaynakları 

olan Kur’an-ı Kerim ve Hz. Muhammed’in sünnetinde evlilikle ilgili öğretiler ele 

alınmıştır. Ayrıca, İmam Gazali ve İmam Maturidi gibi tanınmış alimlerin görüşleri 

değerlendirilerek, İslam geleneğinde karı-koca rolleri hakkında önemli perspektifler 

sunulmaktadır. Üçüncü bölümde, Hristiyanlık ve İslam arasında çeşitli temalar 

incelenerek karşılaştırmalı bir analiz gerçekleştirilmektedir. Bu temalar arasında 

evlilikle ilgili yaratılış hikayelerinin karşılaştırılması ve kadının konumu temelinde 

evlilik anlayışı geliştirilmesi, Tanrı akdi ve medeni akit kavramları, boşanma konusu, 

evliliğe karşı bekarlık tartışması ve kocaların liderliği sorunsalı yer almaktadır. Sonuç 



v 

 

olarak, Hristiyanlık ve İslam arasında evlilik ve karı-koca rolleri konusunda 

benzerlikleri, farklılıkları ve olası diyalog noktaları belirlenmiştir. 

 

Anahtar Kelimeler: Erkek, Evlilik, Hristiyanlık, İslam, Kadın. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



vi 

 

ABSTRACT 

 

MEN AND WOMEN’S ROLES IN MARRIAGE  

IN CHRISTIANITY AND ISLAM 

 

Küçüker, Sena Nur 

MA in Religious Studies 

Student ID: 204016009 

Open Researcher and Contributor ID (ORC-ID): 0000-0002-7829-0736 

National Thesis Center Referance Number: 10564033 

 

Thesis/Project Supervisor: Assoc. Prof. Betül Avcı Sebetci 

June 2023, 90 pages 

 

This study examines the theological perspectives and teachings of Christianity and 

Islam on the roles of husband and wife in the context of marriage. The aim is to 

examine religious texts such as the Holy Bible and the Qur'an/Hadith by analyzing the 

writings of influential figures such as St. Augustine, Thomas Aquinas, Ghazali and 

Imam Maturidi, it sheds light on the beliefs, values and foundations that shape the 

marriage relationship in Christianity and Islam. Thus, through a comparative 

theological lens, using descriptive and historical methods, it is aimed to identify the 

commonalities, differences and potential areas of dialogue between the two traditions 

and to enrich our understanding of marriage in a religious context. The study consists 

of three main parts that explore different aspects of marriage related to both traditions. 

In the first part, the Bible was examined and the teachings of Jesus and Paul and the 

views of Augustine and Thomas Aquinas have been researched. In the second part, the 

teachings about marriage in the Qur'an and the Sunnah of the Prophet Muhammad, 

which are the main sources of the Islamic tradition, are discussed. In addition, the 

views of well-known scholars such as Imam Ghazali and Imam Maturidi are evaluated, 

and important perspectives on the roles of husband and wife in the Islamic tradition 

are presented. In the third part, a comparative analysis is carried out by examining 

various themes between Christianity and Islam. Among these themes are the 

comparison of the creation stories about marriage and the development of an 

understanding of marriage on the basis of the position of women, the concepts of God's 

contract and civil contract, the issue of divorce, the debate on marriage versus celibacy, 



vii 

 

and the problem of husbands' leadership. As a result, similarities, differences and 

possible points of dialogue between Christianity and Islam on marriage and the roles 

of husband and wife were determined. 

 

Keywords: Christianity, Islam, Man, Marriage, Woman.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 

 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZ ............................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ............................................................................................................... vi 

İÇİNDEKİLER ....................................................................................................... viii 

KISALTMALAR LİSTESİ ....................................................................................... x 

BÖLÜM I GİRİŞ ........................................................................................................ 1 

1.1. Araştırmanın Amacı ve Önemi ......................................................................... 2 

1.2. Araştırmanın Bölümleri .................................................................................... 2 

1.3. Araştırmanın Metodu ........................................................................................ 3 

1.4. Sınırlılıklar ........................................................................................................ 6 

1.5. Kullanılan Kaynaklar ........................................................................................ 7 

BÖLÜM II HIRİSTİYANLIKTA EVLİLİK .......................................................... 8 

2.1. Hıristiyanlık Öncesi Durum .............................................................................. 8 

2.2. Kutsal Kitap’ta Evlilik ...................................................................................... 9 

2.3. Pavlus’a Göre Evlilik ...................................................................................... 11 

2.4. Augustine’e Göre Evlilik ................................................................................ 13 

2.5. Thomas Aquinas’a Göre Evlilik...................................................................... 15 

2.6. Hıristiyanlığa Göre Evlilikte Karı Koca Rolleri ............................................. 16 

2.6.1. Evlilikte Erkeğin Rolleri .............................................................................. 17 

2.6.2. Evlilikte Kadının Rolleri .............................................................................. 24 

BÖLÜM III İSLAM’DA EVLİLİK ........................................................................ 28 

3.1. İslam Öncesi Durum ....................................................................................... 28 

3.2. Kur’an-ı Kerim’de Evlilik ............................................................................... 29 

3.3. Hadislerde Evlilik............................................................................................ 30 

3.4. İmam Mâtürîdî’ye Göre Evlilik ...................................................................... 33 

3.5. Gazâlî’ye Göre Evlilik .................................................................................... 36 



ix 

 

3.6. İslam’a Göre Karı Koca Rolleri ...................................................................... 39 

3.6.1. Evlilikte Erkeğin Rolleri .............................................................................. 40 

3.6.2. Evlilikte Kadının Rolleri .............................................................................. 48 

BÖLÜM IV KARŞILAŞTIRMA ............................................................................ 54 

4.1. Yaratılışa Uzanan Tarih .................................................................................. 54 

4.2. Tanrı Akdi mi Medeni Akit mi? ..................................................................... 58 

4.3. Boşanma .......................................................................................................... 61 

4.4. Evliliğe Karşı Bekarlık: Fazilet Tartışması ..................................................... 66 

4.5. Kavvamlık ve Baş Olma: Hak mı Sorumluluk mu?........................................ 69 

BÖLÜM V SONUÇ .................................................................................................. 73 

REFERANSLAR ...................................................................................................... 81 

ÖZGEÇMİŞ .............................................................................................................. 90 

 

 

  



x 

 

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

A.s.   Aleyhisselam 

B.   Bin/İbn 

Bkz.   Bakınız 

Çev.   Çevirmen 

Ed.   Editör 

Ef.   Efeslilere 

Hz.   Hazreti 

Kol.   Koloselilere 

Kor.   Korintlilere 

M.Ö.   Milattan Önce 

R.a.   Radıyallahü anhu/anha 

S.   Sayfa 

S.a.v.   Sallahu aleyhi ve sellem 

TDVİA  Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

Tim.   Timoteos 

T.y.   Tarih yok 

Yar.   Yaratılış 

Yu.   Yuhanna



1 

 

 

BÖLÜM I 

 

GİRİŞ 

 

İbn Haldun’un ortaya koyduğu gibi toplu yaşama ve toplumu sağlıklı bir biçimde 

devam ettirme arzusu yaratılış olarak insanlarda mevcuttur (Bahçekapılı, 2008, s. 29). 

Bu amaçla kurulan aile, tarihteki en eski kurum olarak kabul edilir ve modern 

antropolojiye göre en küçük sosyal birimdir (Tüzüner, 2013, s.128). Dinlerin çoğu 

tarafından evlilik, bu sosyal birimi oluşturmanın ilk adımı olarak yegâne meşru yol 

kabul edilmiştir (Atar, 2007). Birçok farklı tanımları yapılmakla birlikte evlilik, genel 

olarak bir erkek ve bir kadın arasında, eşlerin hak ve vazifelerini belirleyen, şayet varsa 

onlardan meydana gelen çocukların statüsünü tertipleyen, kanunlar, gelenekler, 

inançlar, tavır ve davranışlarla düzenlenmiş, yasal ve toplumsal olarak onaylanmış bir 

birliktelik olarak ifade edilir. Toplumun temel yapıtaşlarından olması hasebiyle sosyal 

dokuyu ve etik değerleri şekillendirmede merkezi bir rol oynar. Bu nedenle, neredeyse 

her gelenek ve sistemde evliliğin sağlıklı yürütülmesi için düzenlemeler yapılmıştır. 

Günümüzde de evliliklerin korunması gerek politikacılar gerek ilim insanları 

tarafından gündemde olan bir konudur. Kültürel ve manevi sorunların baş gösterdiği, 

bireyselcilik akımıyla evliliğin temel değerleri olan sevgi, saygı, vefa, diğerkamlık gibi 

değerlerin erozyona uğradığı, kadınlık ve erkekliğin sınırlarının karıştırıldığı son 

yıllarda, evlilikler de derinden etkilenmiştir. Boşanma oranları, evlilik dışı ilişkiler, 

evliliklerden memnuniyetsizlik oranları keskin bir şekilde artışa geçmiş, sorunlar tüm 

toplumlara yayılmıştır (Karataş, 2021, s.348). Bu olumsuz gidişatın toplumları tehdit 

edecek boyutlara ulaşması bizi bu konu üzerinde araştırma yapmaya sevk etmiştir. 

Dünya nüfusunun yarısından fazlasını temsil eden Hıristiyan ve Müslümanlar da 

modern dünyanın etkilerine maruz kalmıştır. Kahir ekseriyeti dinlerinin öngördüğü 

anlayışlardan uzak akımlarla evliliği algılamaya ve idame etmeye çalışmaktadırlar. 

Oysaki Hz. İsa’ya bir hüküm sorulduğunda “Kutsal Yazılar’ı okumadınız mı?” diye 

karşılık vermiştir (Matta, 19/4). Hz. Muhammed de tutunduğumuz vakit asla 

yolumuzu şaşırmayacağımız iki kaynak olarak Kur’an ve Sünnetini bıraktığını 



2 

 

buyurmuştur (Muvatta, Kader, 3). Görüldüğü gibi iki gelenek de sorunların çözümü 

için temel kaynaklarına işaret etmiştir. 

 

1.1. Araştırmanın Amacı ve Önemi 

 

Evlilik kurumu, zengin teolojik geleneklere sahip iki büyük din olan Hristiyanlık ve 

İslam'da muazzam bir öneme sahiptir. Tezin birincil amacı, Hıristiyanlık ve İslam 

dininin evlilik bağlamında karı-koca rollerine ilişkin teolojik bakış açılarını ve 

öğretilerini araştırmak ve karşılaştırmaktır. Bu araştırma, Kitab-ı Mukaddes ve 

Kur’an-ı Kerim/ Hadis-i şerifler gibi dini metinleri inceleyerek; Aziz Augustine (354-

430), Thomas Aquinas (1225-1274), İmam Maturidi (863-944) ve Gazali (1058-1111) 

gibi etkili figürlerin yazılarını analiz ederek, Hristiyanlık ve İslam'da evlilik ilişkisini 

şekillendiren inanç, değer ve temellerine ışık tutmayı amaçlamaktadır. Böylece, 

karşılaştırmalı bir teolojik mercek aracılığıyla, betimleyici ve tarihsel yöntemler 

kullanarak iki gelenek arasındaki ortaklıkları, farklılıkları ve potansiyel diyalog 

alanlarını belirlemeyi ve dini bir bağlamda evlilik anlayışımızı zenginleştirmeyi 

hedeflemektedir.  

 

Bu araştırma iki geleneğin evlilik anlayışlarını şekillendiren teolojik bakış açıları 

konusunda karşılaştırmalı bir analiz yaparak, bu gelenekler arasındaki benzerlikleri ve 

farklılıkları daha iyi anlama ve bilgi sahibi olmaya katkı sağlayacaktır. Ayrıca hem bu 

dinlerin mensupları hem de ilgili kişiler için modern anlayışların yanında alternatif 

değerli perspektifler sunmakta, karşılıklı yapıcı bir etkileşime katkıda bulunmaktadır. 

Bunun yanında, bu çalışma, iki geleneğin detaylı bir analizini değil, ilgili konuda bilgi 

sahibi olmak isteyenler için her iki geleneğin temel kaynaklarındaki ağırlıklı görüşü 

ve başlıca teolojik ana akımı hakkında fikir sunan bir harita olmayı amaçlamaktadır. 

Böylelikle, daha çeşitli kaynaklar ile detaylı analizler ve okumalar sunan geniş ölçekli 

çalışmalara olan ihtiyaca ışık tutmaktadır. 

 

1.2. Araştırmanın Bölümleri 

 

Çalışma, her iki geleneğin evlilikle ilgili farklı yönlerini keşfeden üç ana bölümden 

oluşmaktadır. İncelenen kaynaklar arasında kutsal metinler, teolojik yazılar ve etkili 

şahsiyetlerin bakış açıları yer almaktadır. İlk bölümde, Kitab-ı Mukaddes incelenerek 



3 

 

Hz. İsa'nın ve Pavlus’un öğretileri ile Augustine ve Thomas Aquinas gibi şahsiyetlerin 

görüşleri araştırılmıştır. Buradan yola çıkılarak Hristiyan geleneğinin karı-koca 

rollerine ilişkin anlayışlarına başlıklar halinde ışık tutulmuştur.  

 

İkinci bölümde, İslam geleneğinin temel kaynakları olan Kur’an-ı Kerim ve Hz. 

Muhammed’in sünnetinde evlilikle ilgili öğretiler ele alınmıştır. Ayrıca, İmam 

Maturidi ve Gazali gibi tanınmış alimlerin görüşleri değerlendirilerek, İslam 

geleneğinde karı-koca rolleri hakkında önemli perspektifler sunulmaktadır.  

 

Üçüncü bölümde, Hristiyanlık ve İslam arasında çeşitli temalar incelenerek 

karşılaştırmalı bir analiz gerçekleştirilmektedir. Bu temalar arasında evlilikle ilgili 

yaratılış hikayelerinin karşılaştırılması ve kadının konumu temelinde evlilik anlayışı 

geliştirilmesi, Tanrı akdi ve medeni akit kavramları, boşanma konusu, evliliğe karşı 

bekarlık tartışması ve kocaların liderliği sorunsalı yer almaktadır. Sonuç olarak, 

Hristiyanlık ve İslam arasında evlilik ve karı-koca rolleri konusunda benzerlikleri, 

farklılıkları ve olası diyalog noktaları belirlemek amaçlanmaktadır. 

 

1.3. Araştırmanın Metodu  

 

Bu araştırma, Hıristiyanlık ve İslam'da evlilik anlayışının incelemesine olanak 

sağlayan karşılaştırmalı teoloji yaklaşımını benimsemektedir. Karşılaştırmalı teoloji 

metodu, benzerliklerin ve farklılıkların araştırılmasının yanı sıra, Hıristiyanlık ve 

İslam'da karı koca rollerini şekillendiren teolojik ve kültürel temellerin daha derin bir 

şekilde anlaşılmasını sağlamaktadır. Dünya dinlerini Hıristiyanlık merkezinde 

kategorize eden Batılı bir akademik disiplin olduğu yönündeki eleştiriler makul ve 

anlaşılabilir olmakla birlikte bu metot, doğru yöntemlerle uygulandığı takdirde bütün 

dini gelenekler ve mensupları için değerli bir araç olacaktır (Freiberger, 2019, s. 32). 

Bunun yanında, diğer dinlerle derin bir ilişki kurmayı gerektirdiğinden karşılaştırmalı 

teoloji Müslümanlar için de ayrıca yararlı olacaktır. Bu metot, İslam dışı metin ve 

teolojiler aracılığıyla İslami metinler hakkındaki farkındalığın artmasını sağlayacaktır. 

Farklı tanrı anlayışı ve dünya görüşüne sahip kişilerin çalışmalarıyla, dinlerin benzer 

ya da farklı olan metafiziklerinde diğer türlü saklı olarak kalacak yeni ufuklar, 

anlayışlar ve şaşırtıcı sonuçlar ortaya çıkabilmektedir. Catherine Cornille'in 

Karşılaştırmalı Teolojide Anlam ve Yöntem (Meaning and Method in Comparative 



4 

 

Theology) adlı kitabında belirttiği üzere bu araştırmada kullanılan karşılaştırmalı 

teoloji, bakış açılarının çeşitliliğini kabul ederek ve her bir geleneğin teolojik 

görüşlerini anlamaya ve takdir etmeye çalışarak onlarla saygılı bir ilişki kurmayı, dini 

gelenekleri kendi terimleriyle eleştirel bir şekilde analiz etmeyi içermektedir. Bu 

nedenle karşılaştırmalı teoloji, yalnızca geçerli bir akademik disiplin değil, aynı 

zamanda dini çeşitliliğin giderek daha fazla mevcut ve önemli olduğu günümüz 

dünyasında gerekli bir çabadır.  

 

Cornille’in belirttiği gibi karşılaştırmalı teolojinin nihai hedefi, “dinler arasında derin 

öğrenmeyi” içermektedir. Bu öğrenme, kendi geleneğinin unutulmuş veya ihmal 

edilmiş unsurlarının yeniden keşfinden (recovery), nispeten yeni öğretiler ve 

uygulamaların benimsenmesine (appropriation) kadar farklı biçimlerde olabilir. 

Ayrıca, diğer geleneklerle yapılan karşılaştırma ve etkileşim, kişinin manevi deneyim 

ve inancını zenginleştirerek, kendi dini geleneğine olan bağlılığının derinleşmesini 

(intensification) sağlayabilmektedir. Buna ek olarak, çeşitli bakış açılarıyla yapılan 

karşılaştırmalar ve alternatif dini perspektiflerle etkileşim kişinin, yanlış 

varsayımlarını sorgulayarak kendi inanç ve uygulamalarını yeniden değerlendirmesini 

(rectification), kendi geleneğindeki unsurları yeniden yorumlanmasını 

(reinterpretation) teşvik eder ya da mensubu olduğu dini geleneğin değerini ve 

önemini yeniden teyit etmesini (reaffirmation) sağlar (Cornille, 2019, 116-141). 

Dolayısıyla, bu araştırma ilgili metodu kullanarak okuyucunun dini geleneklerine 

ilişkin anlayışını derinleştirmeyi, hatalı varsayım ve önyargıları sorgulamayı, göz ardı 

edilmiş unsurları yeniden keşfettirmeyi, benimsenmiş öğretileri yeniden yorumlamayı, 

gelenekler arası faydalı unsurları bütünleştirmeyi ve dini geleneklerin değerini ve 

önemini yeniden teyit etmeyi amaçlamaktadır. 

 

Karşılaştırmalı teoloji araştırmalarının kendi içinde birçok yaklaşımı bulunmaktadır. 

Bu araştırmada amaç, Hıristiyanlık ve İslam’ın kendilerine özgü anlayışlarından yola 

çıkarak kendi geleneklerine yeni bir bakış getirmeleri, unutulmuş ya da geri planda 

kalmış değerleri yeniden değerlendirmelerini sağlamaktır. Bunun yanında 

karşılaştırmalı dinler tarihinden farklı olarak, sadece karşılaştırma yapmak değil, 

teolojik anlayışları derinleştirmek ve yeni yaklaşımlarla ilerletmek hedeflenmektedir. 

Dolayısıyla evrensel, yeni ve tek tip bir evlilik modeli oluşturma gayesi 

bulunmadığından, daha kuşatıcı ve evrensel bir gerçeklik üretme gayesinde olan 



5 

 

“meta-confessional (din-ötesi)” yaklaşımı değil, “confessional (dine-dayalı)” 

karşılaştırmalı teoloji metodu benimsenmiştir. 

 

Araştırmada benimsediğim yollardan birisi de kendi dini önkabul ve varsayımlarımın 

farkında olarak etkilerini baştan kabul etmektir. Çünkü karşılaştırma, nötr ve nesnel 

bir faaliyet olmayıp araştırmacının bakış açısı ve önyargılarından etkilenmektedir. Bu 

sebepledir ki Freiberger, Considering Comparison adlı kitabında karşılaştırmalı 

çalışmalarda incelikli ve refleksif bir yaklaşımın gerekliliğine vurgu yaparak, kişinin 

kendi kültürel, sosyal ve entelektüel geçmişini eleştirel bir şekilde incelemesini ve 

karşılaştırmalı analizi nasıl etkileyebileceğini düşünmesini önermektedir. Böylece 

araştırmacı, karşılaştırma çalışmasını daha iyi yönetebilecek ve indirgemeci 

yorumlardan kaçınabilecektir.  

 

Karşılaştırmalı teoloji metodunda önemli olan bir nokta da dini metinlerin ve 

öğretilerin orijinal niyetlerine sadık kalarak konunun kapsamlı bir şekilde 

incelenmesidir. Bunun yolu da dini inanç ve uygulamaları şekillendiren sosyal, politik 

ve ekonomik faktörleri göz önünde bulundurmaktır (Freiberger, 2019, s. 72). 

Araştırmada incelenen metinler, bu bağlamsal yaklaşım ile tarihsel ve kültürel ortam 

dikkate alınarak yorumlanmaya çalışılmıştır. 

 

Dikkate alınan yaklaşımlardan biri de her gelenekte mevcut olan bakış açılarının 

çeşitliliğini kabul etmektir. Tek çeşit Hıristiyanlık ya da İslam’dan söz etmek mümkün 

değildir. Hem günümüzde hem de tarih boyunca oldukça farklı yaklaşımlar aynı 

geleneğin içinde var olmuştur. Bu gerçeği göz ardı etmeyerek ve çeşitliliği takdir 

ederek, fakat çalışmanın da sınırları gereği çoğunluğu temsil eden ana akım anlayış 

üzerinden metinler seçilmiş ve değerlendirmeler yapılmıştır.  

 

Karşılaştırmalı teoloji çalışmaları, diğer dinlerin yanında kişinin kendi dininin 

pozisyonunu değerlendirmesini gerektirmiştir. 18. Yüzyılın sonlarında, Hıristiyan 

teologların kendi perspektiflerinden diğer dinlerin konumunu sorgulamalarına 

dayanan çeşitli yaklaşımlar ortaya çıkmıştır (Abdelnour, 2021, s. 3). Yöneltilen 

eleştirilerle birlikte; kapsayıcılık (kapalı-açık), dışlayıcılık, çoğulculuk, partikülarizm 

(tikelcilik) kategorileri kabul edilmektedir. Kapalı kapsayıcılık, kişinin kendi dininin 

nihai gerçek olduğunu, ancak diğer dinlerin belirli yönlerinin kişinin kendi geleneğine 



6 

 

dahil edilebileceği görüşünü ifade eder. Açık kapsayıcılık, kişinin kendi dininin anlayış 

ve uygulamalarını onaylarken birden fazla dini geleneğin geçerliliğini ve değerini 

kabul eder. Dışlayıcılık, kendi dinini tek doğru din olarak görür ve diğer dinlerde 

hakikat olduğunu kabul etmez. Çoğulculuk, bütün dinlerin geçerliliğini ve gerçekliğini 

kabul eder. Partikülarizm, her dinin benzersiz olduğu ve tam olarak anlaşılamayacağı 

veya diğer dinlerle karşılaştırılamayacağı fikrini ifade eder. Her ne kadar Cornille, bu 

yaklaşımın karşılaştırmalı teoloji bağlamında diğer dinleri tam olarak anlamamaya ve 

saygı duymadan asimile etmeye çalışmaya neden olabileceğini ifade etse de bu 

kategoriler arasında benim yaklaşımım kapalı kapsayıcılık modeline yakın 

düşmektedir. Çünkü Müslüman bir kimse olarak İslam’ın hakiki doğruluğuna 

inanıyorum. Bunun yanı sıra Hıristiyanlık ve İslam’da var olan değerlerin ve bazı 

öğretilerin birbirleri için yeni bakış açıları kazandırabileceğini, geri planda kalmış 

değerleri paylaşabileceğini ve karşılıklı anlayış alışverişini teşvik edeceğini 

düşünüyorum.   

 

Araştırmada takip edilen yaklaşımlardan biri de betimleyici tarihsel yöntemdir. İki 

geleneğin temel ve otorite kabul edilen metinleri betimleyici yöntemle, teolojik bakış 

açılarının oluşmasına etki eden tarihsel çerçevede ele alınmıştır. Böylece, belirli 

öğretilerin temelde sahip olduğu özel önem ortaya konulurken, zamanla değişen 

sonradan gelişen anlayışlar saptanmıştır. Dolayısıyla, Hıristiyanlık ve İslam'ın bazen 

bilinçsizce kendi kültürel zeminlerinden gelen fikir ve değerleri kucaklayabildikleri 

görülmüştür.  

 

1.4. Sınırlılıklar 

 

Araştırmanın kapsamı Hıristiyanlık ve İslam’ın ana akım kaynakları ile sınırlıdır. 

Evlilik ve karı-koca rolleri ile ilgili yazıları olan her tarihi şahsiyetin görüşlerine yer 

verilmemiştir. Dolayısıyla, bu geleneklerdeki çeşitliliğin tamamını içermemektedir. 

Ayrıca araştırmanın amacı, neredeyse iki bin yıllık iki geleneğin evlilik anlayışı 

hakkında ayrıntılı ve kapsamlı bir inceleme yapmak olmayıp, Hristiyan-Müslüman 

ilişkileri öğrencileri ve konunun ilgilileri için temel kaynakları hakkında fikir sunan 

bir harita olmaktır. Konuyla ilgili genel fikir sahibi olmak isteyen okuyucuya hitap 

ettiği gibi ayrıntılı çalışma yapmak isteyen okuyucu için kapı aralayacaktır. İki çeşit 



7 

 

okuyucu için de faydalı olacaktır. Araştırmanın daha çeşitli okumalar ve kapsamlı 

incelemeler sunacak çalışmalar için başlangıç olması umulur. 

 

1.5. Kullanılan Kaynaklar 

 

Araştırmada kullanılan ana kaynaklar Hıristiyanlığın kutsal kitabı Kitab-ı Mukaddes 

ve İslam’ın asli kaynakları Kur’an-ı Kerim ve sahih kabul edilen hadis kitaplarıdır. 

Ayrıca fikirleri ele alınan Augustine, Thomas Aquinas, Gazali, İmam Maturidi gibi 

şahsiyetlerin kitapları incelenerek mümkün olduğunca birincil kaynaklardan 

yararlanılmıştır. Konuyla ilgili değerli bilgiler içeren, Don S. Browning, John Witte Jr. 

ve M. Christian Green’in Sex, Marriage, and Family in World Religions, David G. 

Hunter’ın Marriage and Sexuality in Early Christianity, James B. Hurley’in Man and 

Woman in Biblical Perspective, David W. Jones, Andreas J. Köstenberger’in God, 

Marriage and Family: Rebuilding the Biblical Foundation, Asife Ünal’ın Yahudilik, 

Hristiyanlık ve İslam'da Evlilik, Ahmet Yaman’ın İslam Aile Hukuku kitaplarından 

başlıca yararlanılmıştır. Kutsal Kitap çevirileri için Yeni Yaşam Yayınları Kutsal Kitap 

çevirisini çevrimiçi yayınlayan ve Bursa Protestan Kilisesi tarafından yürütülen 

https://kutsalkitap.info.tr/ adresinden, Kur’an-ı Kerim çevirisi için Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları Kur’an-ı Kerim Meali yayınlanan 

https://kuran.diyanet.gov.tr/mushaf adreslerinden yararlanılmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://kutsalkitap.info.tr/


8 

 

 

BÖLÜM II 

 

HIRİSTİYANLIKTA EVLİLİK 

 

2.1. Hıristiyanlık Öncesi Durum 

 

Hıristiyanlık; Greko-Roman ve Yahudi kültürel ortamında filizlendiği için ilgili 

kökenleri incelemek faydalı olacaktır. Yahudi kültüründe toplumun merkezi yapı taşı 

ataerkil aileydi. Bu ortamda kadınların rolü, kocalarının ve babalarının soyunu, 

ataerkil toplum düzeninin ve değerlerinin bir nesilden diğerine aktarılmasını 

sağlamaktı. Evlilik bunu mümkün kılan bir araçtı. Çocuk sahibi olmak çok önemliydi. 

Bekar kalmak felaket sayılırdı. Bu nedenle Eski Ahit’te bekar sayısı çok azdır. Hamile 

kadınlar, özellikle erkek evlat sahibi olanlar daha çok değer görürdü (Hurley, 1985, 

s.42). Kadınların evlerinde kalmaları gerektiği vurgulanırdı. Erkek evinde yönetici 

konumundaydı (Hurley, 1985, s.69). Fakat erkeğin rolü bir despot veya diktatör olması 

değil, aile üyelerinin güvenini ve güvenliğini sağlamasıydı (Eyüp 29/12-17; 

Mezmurlar 68/5-6) (Köstenberger, 2004, s.94). Hıristiyanlığın doğuşu zamanından 

önce bu vurgu değişmiş, kadınlar genellikle kaçınılmaz bir şer, dikkat dağıtıcı ve baş 

belası olarak görülmeye başlanmıştı. Yahudi erkeklerin geleneksel günlük ibadetinde 

yer alan “Beni kadın yaratmayan Tanrı’ya şükürler olsun” duası da bu algıya işaret 

etmektedir (Lovse, 2009, s. 118). 

 

Greko-roman kültüründe de “oikos” adı verilen aile, toplumun temel yapıtaşlarındandı 

(Browning, 2006, s. 80). Roma devleti resmi uygulamalarıyla bilinse de evlilik onlar 

için hür bireyler arasında yapılan özel bir eylemdi. Bununla birlikte, evlilik kutsal 

görülmezdi. Evlilik niyetiyle bir araya gelen bireyler akde gerek olmaksızın evli 

sayılırdı (Hunter, 2018, s. 9). Evlilikler çoğunlukla gelin ve damadın babaları 

tarafından yapılırdı ve sözleşmenin yapılabilmesi için kadının rızası şart değildi. 

Ailede otorite erkekte bulunurdu. Kişi, tüm hayatı boyunca -kadın ise evlilikle yetki 

kocaya devredilene kadar- ya da baba tarafından azat edilinceye kadar babanın 

otoritesi altında kalırdı. Bir kadının evlenince babasının evinin tanrılarını terk etmesi 



9 

 

ve kocasının tanrılarına tapması bekleniyordu (Lovse, 2009, s. 116). Roma tarihinin 

büyük bir bölümünde, yalnızca özgür Roma vatandaşları evlenme hakkına sahipti. 

Bunun yanında nikahsız birlikte yaşama da yaygındı. MÖ 18’de Roma imparatoru 

Augustus nikahsız birliktelikleri azaltmaya yönelik, evliliğe ve çocuk sahibi olmaya 

teşvik edici bir dizi kanunlar çıkarmıştır (Hunter, 2018, s. 11). Hıristiyanlığın 

doğuşundan hemen önce yaşanan bu gelişme ve değişim, o dönemde yaşanan 

ahlaksızlıklara karşı Hıristiyanlarca da olumlu karşılanacaktır. 

 

2.2. Kutsal Kitap’ta Evlilik 

 

Hıristiyanlıkta evlilik anlayışı, kutsal olarak kabul ettikleri Eski Ahit’e dayanır. 

Yaratılış bölümünden çıkarılan prensipler evlilik anlayışlarının temelini oluşturur 

(Köstenberger, 2004, s.32). Tanrı’nın insanı kendi suretinde kadın ve erkek olarak 

yaratması evliliğin kökeni olarak görülür (Yar. 1/27). İlk olarak erkeğin yaratılması 

(Yar. 2/7), kadının erkekten yaratılması (Yar. 2/22), erkeğin ilahi emir ile ilk muhatap 

oluşu (Yar. 2/16-17) ve kadının erkeğe “uygun bir yardımcı” olarak tanımlanması, 

Tanrı’nın evlilik için arzu ettiği düzenin temeli olarak algılanmıştır (Köstenberger, 

2004, s.35). Buna göre, kadın ve erkek tek bir beden olarak üreyecek, dünyaya ve 

içindeki her şeye hükmedecek ve sıkı bir ünsiyete sahip olacaklardır. Bu ünsiyet, 

erkeğe annesini ve babasını bırakıp karısıyla tek beden olma talimatından 

anlaşılmaktadır.  

 

İnsanın cennetten düşüşünün ardından Eski Ahit’te yer alan evlilik örnekleri, rol model 

olarak değil, Tanrı’nın evlilik planının bozulması olarak görülmüştür (Köstenberger, 

2004, s.42). Günah dünyaya girince, Tanrı'nın asıl talimatlarının çoğunu çarpıtmıştır. 

Üreme emri, ona eşlik edecek olan doğum sancısı tarafından zor hale gelmiştir. Ayrıca 

sıkı bir ünsiyet erkeklerin rollerini kötüye kullanmalarından dolayı zarar görmüştür 

(Lovse, 2009, s. 115). Yeni Ahit’le bu planın aslına işaret edilecek ve yeniden 

canlandırılacaktır.  

 

Yeni Ahit’e gelindiğinde, Hz. İsa’nın evlilik hakkında farklı ifadeleri bulunduğu 

görülüyor. İlk olarak Celile’de bir düğüne katılarak evliliği onayladığını göstermiştir 

(Yuhanna 2/1-10). Ayrıca o, Hz. Yahya gibi münzevi bir hayat yaşamamış, aile 

ziyaretlerine sıkça katılmıştır (Luka 7/31–50) (Browning, 2006, s. 80). Bu ziyaretlerin 



10 

 

ve aileye verilen önemin meyvesi olarak da erken dönemde hane halklarının hep 

birlikte Hıristiyanlığa geçişi Hıristiyanlığın yayılmasına katkı sağlamıştır (Elçilerin 

işleri 10/24–48; 16/14–34). 

 

Hz. İsa, evliliği sadece davranışlarıyla değil, sözleriyle de onayladığını ifade etmiştir. 

Bir Ferisi tarafından boşanma ile ilgili bir tartışmaya çekilmek istendiğinde Tanrı’nın 

asıl planı sayılan Yaratılış 1/27 ve 2/24'e atıf yaparak üzerinde durulması gerekenin 

boşanma değil, evliliğin temeli olduğuna vurgu yapmıştır: “Yani onlar [karı koca] artık 

iki değil, birdir. Bu nedenle, Tanrı'nın birleştirdiğini insan ayırmasın” (Matta 19/6). 

Buradan hareketle, Hz. İsa'nın, evliliği Tanrı tarafından kurulan bir erkek ve kadın 

arasındaki kutsal bir bağ olarak gördüğü ortaya konulmuştur (Köstenberger, 2004, 

s.62). 

 

Diğer taraftan Hz. İsa inananlar topluluğunu, gerçek aile bağlarından üstün tutarak aile 

bağları terimlerini dindaşlar için kullanmıştır (Matta 12/46-50). Markos incilinde Hz. 

İsa'nın kendi ailesiyle olan ilişkilerinin yerini, havarileriyle olan ilişkileri almıştır. Hz. 

İsa, havarilerin kendisini takip etmek için ailelerini terk etmeleri gerektiğini söyler. 

İnananlar, biyolojik ailesinden ayrılarak iman temelinde oluşturulan, din bağıyla bağlı 

yeni bir topluluk olmaya çağrılır. (Markos 10/29-30). Kişinin ailesinden doğuştan 

gelen konum, Tanrı'nın buyruklarına uyarak kazanılan konumla değiştirilir (Osiek ve 

Balch, 1997, s.127).  

 

Matta ve Luka incilinde benzer vurgular devam etse de doğal aile bağlarına daha 

pozitif bir bakışı olduğu görülür. Örneğin Matta incilinde Hz. Meryem’in nişanlısı 

Yusuf aile bağlarını koruduğu için övülür. Luka incilinde de Hz. Meryem Tanrı’nın 

sözünü işitip itaat ettiği için, Hz. İsa’nın ailesinden sayılarak övülmüştür (Browning, 

2006, s. 81).  

 

Görüldüğü gibi Hz. İsa’nın evlilik ve karı-koca ilişkisi bakımından açık ifadeleri 

bulunmuyor fakat onun öğretileri ve yaşamından yapılan çıkarımlar temel olmuştur. 

Konu, bu temellerden hareketle takipçileri tarafından ele alınmıştır (Hurley, 1985, s. 

93). 

 

 



11 

 

2.3. Pavlus’a Göre Evlilik 

 

Pavlus, Hıristiyanlığın Yahudi olmayanlar arasında yayılması ve Hıristiyanlık 

teolojisinin şekillenmesinde en önemli şahsiyetlerden biridir. Özellikle lütuf, kurtuluş 

ve Hz. İsa’nın tanrısallığı üzerine öğretileri, Hıristiyan düşüncesini şekillendirmiştir. 

Yeni Ahit’in büyük bir bölümü, onun yazdığı mektuplardan oluşur. Bu mektuplar, 

Hıristiyan teolojisinin temelini oluşturmaktadır. Bu nedenle, çalışmamızda onun 

yazılarına sıkça atıf yapılması Hıristiyanlığın temelini anlamak için önemlidir.   

 

Hıristiyanlığın evlilik görüşü onların dünya görüşleriyle sıkı bağlantılıdır. Pavlus’un 

yazılarında öne çıkan inanış, Tanrının yerdeki ve gökteki her şeyi Hz. İsa'nın 

başkanlığı altında yeniden bir araya getirip restore etme planıdır. (Efesliler 1/10). Bu 

nedenle Hıristiyanlığın evlilik anlayışı da Tanrının bu tarihsel planı dahilinde 

okunmalıdır (Köstenberger, 2004, s.67). Buna göre, diğer her şey gibi Hz. İsa'nın 

geldiği yeni devirde evlilik de onun otoritesinde yeniden düzenlenmiştir.  

 

Pavlus, Yeni Ahit yazarları arasında evliliği en kapsamlı şekilde ele alan kişidir. 

Efeslilere ve Korintilelere yazdığı mektuplarda konuyu detaylıca ele almıştır. Onun 

yazıları Hıristiyanlığın evlilik anlayışını büyük ölçüde şekillendirmiştir (Hunter, 2018, 

s. 4-5). Öyle ki Hıristiyan teolog Rowan Williams, Pavlus’un Korintlilere yazdığı 

mektup günümüze ulaşmasaydı Hıristiyan değerlerinin çok farklı olacağını iddia eder 

(Schafer, 2019, s. 35). Bu nedenle öncelikle Korintliler mektubu, ardından Efesliler 

mektubu incelenecektir. 

 

Pavlus'un Korintlilere yazdığı ilk mektubunda evlilikle ilgili beyanları, Korintliler 

tarafından kendisine gönderilen ve ondan bazı tartışmalı konularda hüküm vermesini 

talep ettikleri bir mektuba verdiği yanıtın bir parçasıdır (1 Kor. 16/17). Korintlilerin 

sosyo-kültürel hayatına bakıldığında Korintli erkeklerin evlenmeyip münzevi bir 

yaşamı tercih ettikleri ve evlilerin boşanmaya başladıkları İskenderiyeli Philo 

tarafından anlatılmaktadır (Osiek ve Balch, 1997, s.108). Mektubun içeriği de bu 

bilgiyi teyit etmektedir. Pavlus konuyla ilgili, “Erkeğin kadına dokunmaması iyidir” 

şeklinde dolaşan görüşe cevap vererek başlar. Bekarlığa evlilikten daha fazla değer 

veren çileciliğe karşı bir tavır almıştır. Hatta Timoteos’a yazdığı mektupta (1 Timoteos 

4/1) evliliği yasaklayanları “kendilerini aldatıcı ruhlara ve iblislerin öğretilerine 



12 

 

adayanlar” olarak tanımlamıştır. Evliliği de Tanrı’nın yarattığı her şey gibi iyi 

olduğundan, reddedilmeyerek şükranla kabul edilmesi gerektiğini söyler (1 Tim. 4/4). 

Diğer taraftan, evlilik hayatının getirdiği sorumlulukları, yük ve dikkat dağıtıcı olarak 

nitelendirmiş, dünya işlerinin kendilerini meşgul etmemesi ve Tanrı’ya adanmaları 

için bekarlara bekar kalmayı tavsiye etmiştir (1 Kor. 7/28-35). Dahası, “Evlenen iyi 

eder, evlenmeyense daha iyi eder çünkü yanmaktansa evlenmek daha iyidir.” diyerek 

zina yapmaktansa evlenmenin iyi olduğunu söylemiştir (1 Kor. 7/9, 38). Pavlus'un, en 

azından zinaya bir alternatif olarak evliliği açıkça kabul etmesi, ilk Hıristiyanlara, 

evliliği tamamen yasaklayanlara güçlü bir yanıt vermesine karşın evliliği iki kötünün 

iyisi olarak yansıtması evliliğe gereken önemin verilmesine gölge düşürmüştür 

denebilir. 

 

Efeslilere yazılan mektup, Hıristiyan evlilik düzeni hakkında kaynak olması açısından 

önemlidir. Burada Pavlus, evliliğin Tanrı’nın tarihsel kurtuluş planına dahil olmasının 

yanında şeytana karşı yapılan manevi savaşın da önemli bir parçası olduğunu vurgular 

(Ef. 6/10-14). Karı ve koca olarak eşler, Tanrı’nın iradesini dünyada gerçekleştirmek 

için çalışırlar (Ef. 6/15, 19-20). Bu nedenle mektupta, evlilik ilişkisi üzerinde özellikle 

durulmuştur. Erkek ve kadının tek beden oluşuna tekrar vurgu yapar ama bu kez karı-

koca arasındaki ilişkiyi Mesih ile Kilise ilişkisine benzeterek açıklamıştır fakat 

Yaratılış bölümüne yaptığı atıftan da anlaşılacağı üzere bu analoji yeni olmayıp, 

Pavlus için İsa ile halkı arasındaki bu ilişki, Tanrı’nın başlangıçtaki asıl planının 

parçasıdır (Piper ve Grudem, 2006, s. 229). Buna göre Mesih nasıl kendini Kilise için 

verdiyse, koca da karısını öyle sevmeli ve Kilise Mesih'e nasıl itaat ediyorsa, kadın da 

kocasına itaat etmelidir (Ef. 5/22-31). Artık evlilik, iki insan arasındaki bir 

antlaşmadan çıkarak Tanrı ile insanlar arasındaki antlaşmayı ifade eden bir sır olarak 

tanımlanmıştır (Ef. 5/32) ancak bu yoğun kristolojik sembolizm, evlilik algısının farklı 

yorumlanmasına yol açmıştır. İsa damat ise onunla direkt kurulan iletişim, kadın erkek 

arasındaki insan ilişkisinden çok daha üstün görülmüştür (Browning, 2006, s. 82).   

 

Görüldüğü üzere Pavlus’un evlilikle ilgili görüşleri çelişkiler içermektedir.  Bir yandan 

bekar kalmanın daha iyi olduğunu ifade ederken diğer yandan evliliği de bir seçenek 

olarak sunar. Ona göre evlilik, insanı Tanrı’ya yönelmekten alıkoyar, dünyalık heves 

ve endişelere sebep olur. Fakat, evliliğin insanların cinsel arzularını kontrol altında 

tutmalarına yardımcı olabilecek bir yol olduğunu kabul etmiştir. Ayrıca evliliği, 



13 

 

Tanrı’nın asıl planında var olan bir anlaşma olarak açıklamıştır. Karı koca arasındaki 

ilişkiyi Mesih-Kilise benzetmesiyle açıklayan Pavlus’un eş rolleri ile ilgili görüşleri 

ilgili bölümde ele alınacaktır. 

 

2.4. Augustine’e Göre Evlilik 

 

Hıristiyan grupları arasında evlilik ile ilgili görüş ayrılıklarının ortaya çıkması 2. 

Yüzyıla dayanır (Hunter ve Yates, 2021, s. 17). Bir yandan Tatian gibi, evlilikten uzak 

durmayı kurtuluşun şartı olarak görenlere karşı, İskenderiyeli Klement gibi, evliliği 

Tanrının insanlık için tasarladığı asıl planının iyi bir parçası olarak görenler 

bulunmaktadır (Hunter ve Yates, 2021, s. 60). Evlilik aleyhine devam eden bir süreç 

yaşanırken 4. Yüzyılın sonlarına doğru Jovinian, Batı Hıristiyanlığının görüşünü 

derinden etkileyecek olan görüşünü yaymaya başlar. Ona göre Tanrı önündeki 

üstünlük ve kutsallık evlenmek ya da evlenmemek ile ilgili değildir. Bütün 

Hıristiyanlar vaftiz olarak yıkandıktan sonra diğer amellerinde farklılık 

göstermedikleri sürece aynı değere sahiplerdir (Mutter, 1996, s. 22). Bu görüşler 

Roma’da büyük yankı uyandırdı. Birçokları tarafından destek görse de karşı çıkanlar 

da fazladır. Eleştirenler arasında en sert biçimde karşı çıkan Jerome olmuştur. Fakat 

ileri giderek evliliği özünde kötü görmesi ve reddetmesi dolayısıyla Roma’dan 

ayrılması istenmiştir. Sonuç olarak, Batıdaki Hıristiyanlar kendilerini hem 

Jovinian’dan hem de Jerome’den uzak tutmaya çalışmışlardır (Hunter, 2007, s. 27). 

 

Augustine (354-430), eserlerini iki aşırı görüşün domine ettiği böyle bir konjonktürde 

kaleme almıştır. Bu çalışmada diğer ilim insanlarının değil de özel olarak kendisinin 

görüşlerinin ele alınmasının bazı sebepleri şu şekildedir. Öncelikle Augustine, Yeni 

Ahit'in yazarlarından sonra batı Hıristiyan Kiliseleri için en etkili ilahiyatçı olarak 

kabul edilir. Onun görüşleri, sonraki Batı Kilisesi geleneğini belki de Pavlus’dan bu 

yana diğer yazarlardan daha fazla şekillendirmiştir (Browning, 2006, s. 100). 

Yazılarının çok sayıda olması ve dinamik doğası nedeniyle, birçok görüşü 

desteklemek için Augustine'den alıntı yapılmıştır. Ayrıca evlilik ile ilgili görüşlerini 

dile getirmeden önce, Hıristiyan geleneğinin içinden ve dışından gelen sesleri 

dinleyerek, kendisine sunulan çeşitli düşünce sistemlerini incelemiştir. Bu nedenle ele 

aldığı mülahazalar, birçok çağdaşından daha geniştir. Evlilik konusu üzerine yazmış 

olduğu yazıları ve sunmuş olduğu temalar beşinci yüzyıldan günümüze kadar hâkim 



14 

 

olmuştur (Schafer, 2019, s. 23). Evliliğin Yararı Üzerine (De bono coniugali)  adlı 

çalışmasında, Jovinian ve Jerome'un tüm muhalifleri arasında, tartışmaya en sofistike 

ve en etkili yanıtı ilk evlilik teologu diye tasvir edilen Augustine sunmuştur. O, 

bekarlık ve evlilik arasındaki dengenin herhangi birini kötülemeden 

savunulabileceğini göstermiştir (Hunter, 2018, s. 29) 

 

Yaklaşık olarak M.S. 401 senesinde yazılan Evliliğin Yararı Üzerine (De bono 

coniugali) adlı eserde Augustine, insan doğasının kendisinin bir "toplumsal gerçeklik" 

olduğuna vurgu yaparak başlar.  Ona göre, insan toplumunun ilk doğal birliği de karı 

kocadır. Evlilik ve zina, bu nedenle, biri daha kötü olan iki kötülük değildir fakat 

evlilik ve bekar kalma, biri daha hayırlı olan iki hayırdır (De bono coniugali, I). 

Augustine, eserine evliliğin faydalarıyla devam eder. Bu faydalardan en önemlisi, 

çocuk sahibi olarak Hıristiyanların devamını sağlamaktır. Bu, insanın yaratılışının asli 

sebeplerinden biridir. Dolayısıyla, buna vesile olması açısından cinselliğe izin 

verilmiştir. Her ne kadar asli günah ile akıl ve bedeni arzuların çekişmeye girdiğini, 

bu bedeni arzular yüzünden günahın taşındığını savunsa da bu konuda orta yol bir 

yumuşaklık sergiler (De bono coniugali, X). Ona göre, Pavlus “Bunu bir buyruk olarak 

değil, bir uzlaşma yolu olarak söylüyorum.” (1 Kor. 7/6) demek suretiyle evli insanlara 

bu davranış için “taviz” vermiştir. Evlilik sınırları içerisinde gerçekleşen ilişki 

affedilebilirdir (Hunter, 2018, s.175). Hatta evli insanların cinsellikten kaçınmasını 

eleştirmiştir. Söz konusu ilişki, eşler arasında karşılıklı fedakârlık ve sadakatin 

gereklerindendir. Bu sadakat evliliğin ikinci yararıdır. Eşler maddi ya da manevi 

boyutta birbirlerine sadık olmalıdır. Pavlus’a atıf yaparak bu sözlerini vurgular (De 

bono coniugali, IV). Pavlus’un “Kadının bedeni kendisine değil, kocasına aittir. 

Bunun gibi, erkeğin bedeni de kendisine değil, karısına aittir.” (1 Kor. 7/4) sözleri eşler 

arasındaki sadakate işaret etmektedir. Söz konusu sadakatin amacı da eşlerin birbirinin 

zayıflıklarını örtmesi ve şeytanın vesveselerine karşı birbirlerini korumasıdır (De bono 

coniugali, VI). Augustine’e göre evliliğin üçüncü faydası da evliliğin kutsal 

(sacramentum) oluşudur. Ona göre evlilik, Tanrı tarafından oluşturulan kutsanmış bir 

birlikteliktir. Aynı zamanda Mesih ve Kilisenin çözülmez birliğinin kutsal işaretini 

veya sembolünü içerir. Bu nedenle evlilik, eşlerden birinin ölümüne kadar bozulamaz 

bir bağdır (De bono coniugali, VII). 

 



15 

 

Sonuç olarak Augustine, Pavlus gibi evlenmemenin ve bedeni arzuları kontrol etmenin 

Tanrı’nın hizmetinde olmak için daha uygun olduğunu ileri sürse de buna gücü 

yetmeyenleri de küçük görmemiştir. Evliliğin ilk yararı olarak çocuk sahibi olmayı 

saymış, bunu Tanrı’nın asli planının parçası olduğunu vurgulamıştır. Diğer taraftan 

çağdaşlarının çoğundan farklı olarak sadece bu görüşle kalmamış, eşler arasındaki 

sadakate dikkat çekmiştir. Böylece evlilik, çocuk dünyaya getirmek için bir araç 

olmaktan öte, dini yaşamada ve şeytana karşı korunmada bir destek, hayat yoldaşlığı 

konumuna yükselmektedir. Ayrıca, Tanrı tarafından kutsanmış olduğundan eşlerden 

biri ölene kadar bozulamayacaktır. 

 

2.5. Thomas Aquinas’a Göre Evlilik 

 

Thomas Aquinas (1225-1274), Batı felsefe ve teoloji tarihindeki en önemli 

şahsiyetlerden biri olarak kabul edilir. Papa XIII. Leo tarafından “filozofların prensi” 

olarak anılan Aquinas, modern dönemde eleştirilere maruz kalmakla birlikte başta 

Summa Theologiae ve Summa Contra Gentiles eserleri ile bugüne kadar Hıristiyan 

düşüncesinde oldukça etkili olmuştur (Pasnau, 2003). Yüzyıllar boyunca Roma 

Katolik Kilisesini etkilemiş, Hıristiyan teolojisi ve Aristoteles felsefesinin kapsamlı 

bir sentezi olan görülen Thomizm doktrin sistemi 1917'de Kilisenin resmi felsefesi 

olarak kabul edilmiştir (Chenu, 2023). Bu nedenle Aquinas, orta akım Hıristiyan 

anlayışını yansıtmayı hedefleyen çalışmamız için faydalı bir kaynak olacaktır. 

 

Hıristiyanlık tarihinde, 5. yüzyıldan itibaren Kilise babaları arasında giderek 

bekarlığın yüceltilmesi eğilimi ağırlık kazanmıştır. 12. Yüzyıla gelindiğinde ise Kilise 

liderliği için bekarlık zorunlu kılınmıştır. Böyle bir düşünce ortamında yetişen Thomas 

Aquinas, Summa Theologica adlı eserinde evlilikten ziyade bekarlığın tercihe şayan 

olduğunu dile getirerek bekarlığın ahlaki bütünlük sağladığını savunmuştur. Çünkü 

ona göre evlilik onurlu bir eylem olsa da onun dahilinde olan cinsellik belli bir utanç 

taşımaktadır (ST, II. II., soru 151-152). Bunun yanında Aquinas, evliliğin tümden kötü 

olduğunu savunmamaktadır. Ona göre evlilik, kökleri doğanın düzenine dayanan 

doğal bir kurumdur. O, erkeklerin ve kadınların biyolojik ve psikolojik olarak 

birbirlerini tamamlayacak şekilde tasarlandıklarını ve evliliğin onların doğalarını 

gerçekleştirmelerini sağlayan araç olduğunu savunmuştur (ST, II. II., soru 154). 

Aquinas’a göre evliliğin birincil amacı üreme ve çocukların yetiştirilmesidir. Bu, 



16 

 

evliliğin kurulma nedenidir. Bu nedenle cinsel ilişki üreme için olduğu müddetçe 

meşru ve övgüye değerdir. Aksi halde Aquinas, Summa Contra Gentiles eserinde 

cinsel arzunun akıl tarafından uygun şekilde düzenlenmediği ve doğru amaca 

yönlendirilmediği takdirde günah olduğunu Tanrı'nın planına aykırı olduğunu 

savunmuştur (SCG, III, bölüm 122). 

 

Aquinas’ın bu görüşü, üremenin ve çocukların yetiştirilmesinin önemini vurgulayan 

geleneksel Katolik evlilik anlayışıyla uyumludur. Ancak o, evliliğin ikincil bir amaca 

hizmet ettiğini de dile getirmiştir. Bu amaç, eşlerin birbirine karşılıklı sevgisi ve 

desteğidir. Eşler, kendilerini birbirlerinin iyiliğine adamalıdır. Bu, evliliğin kutsal 

(sakrament) olduğu görüşü ile ilişkilendirilebilir. Aquinas da Augustine gibi evliliğin 

Mesih ile Kilise arasındaki birliğin sembolü olduğu düşünmektedir (ST, III, soru 60). 

Mesih'in Kilise'yi sevdiği ve önemsediği gibi, eşler de birbirlerini sevmeli ve 

önemsemelidir. Ayrıca karı-koca insanlık onuru açısından eşittir. Bu nedenle evlilik; 

sevgi, adalet ve sağduyu erdemlerinin geliştirilmesi gereken bir ortaklık halidir (ST, II, 

soru 122). Ne var ki bu ortaklık hali ve insaniyette eşitlik vurgusu evlilik içindeki rol 

ve sorumlulukları bakımından değildir. Ona göre, evin reisi kocadır ve karısı üzerinde 

sevgi ve saygıyla davranma yükümlülüğü ile yumuşatılmış bir otoriteye sahiptir (ST, 

Supplement, soru 49). 

 

Sonuç olarak, Thomas Aquinas evliliği, üreme amacıyla ve kadın ve erkeğin 

tamamlayıcı doğası üzerine kurulmuş doğal bir kurum olarak görmüştür. Ayrıca, 

Pavlus’un Mesih-Kilise benzetmesini sürdürerek kutsallık vurgusu yapmıştır. 

Özellikle Katolik Kilisesi üzerinde etkili olan görüşleri günümüzde hala tartışılmaya 

ve yeniden değerlendirilmeye devam etmektedir. 

 

2.6. Hıristiyanlığa Göre Evlilikte Karı Koca Rolleri 

 

Hıristiyanlığın karı-koca rollerinin temelinde, Kutsal Kitap’ta dile getirilen bazı ilkeler 

yer almaktadır. Buna göre Tanrı insanı kendi suretinde kadın ve erkek olarak yaratmış, 

çoğalmayı ve dünyaya egemen olmayı ikisine de emretmiştir (Yar. 1/27). Dolayısıyla 

Tanrı’nın önünde yaratılış olarak bir ayrım söz konusu değildir. Kadın da erkek de 

Tanrı’nın suretini taşımaktadır. Tanrı’ya iman edenler arasında lütfa mazhar olma 

bakımından dişi-erkek farkı yoktur (Galatyalılar 3/29). Fakat, erkek-kadın karakter 



17 

 

farklılıklarının bir sonucu olarak, ancak birlikte olduklarında Tanrı’nın suretini tam 

olarak yansıtırlar (Lovse, 2009, s. 117). Ayrıca, Tanrı insanın yalnız kalmasını 

istememiş (Yar. 2/18), kadın ve erkeğin birbirlerine bağlanarak tek beden olmasını 

istemiştir (Yar. 2/24). Âdem ile Havva’nın birlikteliği Hıristiyanlıkta ideal evlilik 

olarak kabul görmüştür (Browning, 2006, s. 89). Yani evlilik ilişkisi insan değil, 

Tanrı’nın planıdır. Bu birliktelikte kadın ve erkek rolleri ile ilgili açık bir tanım 

yapılmasa da yaratılıştaki düzene bakılarak önemli ölçüde çıkarım yapılmıştır 

(Köstenberger, 2004, s.40). 

 

Yaratılış bölümünde, Tanrının bir kadın ve erkeği ifade ederken ר בֶּ ה -(geber) גֶּ  אִשָּׁ

(ishshah) yerine ר ה -(zakar) זָּׁכָּׁ  gibi dişilik ve erkeklik anlamına gelen (neqebah) נְקֵבָּׁ

kelimeleri kullanması biyolojik farklılıklara ve cinsiyet ayrımına bir işaret olarak 

algılanmıştır. Her ne kadar ruhen eşitlik savunulsa da Tanrı’nın hem erkeklere hem de 

kadınlara, birbirlerini tamamlamaları için farklı roller seçtiği vurgulanmıştır (DeMoss, 

2002, s.121). Kadının rolü ile ilgili olarak Hıristiyanlar tarafından temel alınan ilk 

husus Hz. Adem’in Hz. Havva’dan önce yaratılması ve ilahi hitabın ilk muhatabı 

olmasıdır. Ayrıca Havva dahil varlıklara ismini veren de yine Hz. Adem’dir. 

Kadınların temsilcisi olarak görülen Havva’nın Adem’in kaburga kemiğinden 

yaratılması ve “uygun bir yardımcı” olarak vasıflandırılması da çokça atıf yapılan 

hususlardandır (Yar. 1/15-24). Bu mesajlar Hıristiyanlık geleneğinde erkeğe Tanrı 

tarafından verilen bir liderlik vasfı olarak algılanmış, erkek evlilik birliğinde öncelikli 

sorumluluk sahibi kabul edilmiştir (Köstenberger, 2004, s.41). Önümüzdeki bölümde 

erkek ve kadının rolleri ele alınacaktır. 

 

2.6.1. Evlilikte Erkeğin Rolleri 

 

a. Liderlik 

 

İlgili bölümde görüldüğü gibi Hz. İsa’nın evlilikte kadın erkek rolleri ile ilgili açık bir 

sözü bulunmuyor. Konunun ele alınması ise onun sözlerini temel alan havarilere 

düşmüştür (Hurley, 1985, s. 93). Yeni Ahit'te erkeğin liderliği ile ilgili ifadelerin 

çoğunlukla Pavlus'a ait olduğu görülür (1 Kor. 11/3, Ef. 5/22-24, Kol. 3/18) (Ünal, 

1998, s. 101). Efeslilere mektubunun 5 ve 6. Bölümlerinde karı-koca, ebeveyn-çocuk 



18 

 

ve köle-efendi ilişkilerini ele alır. 5/21-33 bölümü, Pavlus’un karı-koca ilişkilerine 

ilişkin en ayrıntılı yazısıdır. 21. ayette Pavlus “Mesih'e duyduğunuz saygıdan ötürü 

birbirinize bağımlı olun.” diyerek tüm inananların birbirine itaat etmelerini ister. 22-

24. ayetlerde, talimat kadınlara özeldir: “Ey kadınlar, Rab'be bağımlı olduğunuz gibi, 

kocalarınıza bağımlı olun. Çünkü Mesih bedenin kurtarıcısı olarak Kilisenin başı 

olduğu gibi, erkek de kadının başıdır. Kilise Mesih'e bağımlı olduğu gibi, kadınlar da 

her durumda kocalarına bağımlı olsunlar.” Çevirilerde “bağımlı olmak” olarak 

çevrilen kelimenin aslı “hypotasso”dur. Kelime sözlükte teslim olmak, boyun eğmek, 

itaat etmek, gibi anlamlara gelir. Yeni Ahit’teki otuzdan fazla kullanımı otoriteye 

boyun eğmek anlamı taşıdığından bu yönde bir çeviri en doğrusu olacaktır 

(“hypotasso”, t.y.). Ayete göre, kadınlar kocalarına üstün oldukları için değil, Mesih 

istediği için itaat etmelidir. Burada dikkat çeken nokta evlilikteki rollerin kültürel 

olarak değil, teolojik olarak tanımlanmasıdır. Kocanın sorumluluğu kişisel 

niteliklerden çok ilahi bir görevlendirme ile ilişkilendirilir (Hurley, 1985, s. 148). 

"Kendini bir otoriteye teslim etme” anlamına gelen “hypotasso” (to submit) kelimesi 

ile ilgili olarak dikkate değer bir nokta, içerisinde zorlamadan ziyade gönüllü olarak 

yapıldığı anlamı olmasıdır. Sözlük anlamından ayrı olarak, bu boyun eğme ve itaat 

Hıristiyanlar tarafından Tanrı ile ilişkilendirildiği için gönüllülük ve sevinç ile doludur 

çünkü tüm inananlar, Tanrı’ya isyan etmeden şevk ve şükranla boyun eğmelidir 

(Lovse, 2009, s. 124). 

 

Diğer Yeni Ahit yazılarından Kol. 3/18’de de kadınlara yönelik hemen hemen aynı 

talimat vardır: “Ey kadınlar, Rab'be ait olanlara yaraşır biçimde kocalarınıza bağımlı 

olun.” Yeni Ahit yazarlarından sadece Pavlus değil, Petrus da aynı tutumu onaylayarak 

benzer talimatlar verir (1. Petrus 3/1-2). 

 

Efesliler 5:23’e gelindiğinde sadece karıları kocalarına boyun eğmeye çağırmakla 

kalmaz, aynı zamanda kocayı “baş” olarak tanımlar. Pavlus’un kullandığı “baş” 

anlamına gelen kephale kelimesi hypotasso kelimesinin kullanımından daha 

karmaşıktır. Terim, kelimenin tam anlamıyla fiziksel bir başı (1 Kor. 11/7) veya yetki 

sahibi bir kişiyi (Ef. 1/22) veya başka bir şeyin kaynağı veya başlangıcı olan bir şeyi 

(Kol. 1/18) ifade ediyor olabilir. Efeslilere mektup ile ilgili son zamanlarda yapılan 

bazı tartışmalar, 23. ayette geçen “baş” kelimesinin otoriteyi değil, sadece “köken” 

veya “birlik olmak” anlamına geldiğini öne sürmektedir (Hurley, 1985, s. 145). Ne var 



19 

 

ki “Her şeyi ayakları altına sererek ona bağımlı kıldı. Onu Kilise için her şeyin başı 

olarak atadı.” (Ef. 1/22-23) ayetine bakıldığında Mesih’in yönetimine atıf yapıldığı 

görülür. Bu nedenle otorite ifade eden anlamın tercih edilmesi en doğrusu olacaktır 

(Mutter, 1996, s. 15). Kaldı ki Âdem ile Havva ile ilgili ayetlere bakıldığında “köken” 

ifade etmek için “baş” (kephale) kavramının kullanılmadığı görülür.  

 

Pavlus’un kocanın “baş” olma talimatının Hıristiyanlar tarafından ağırlıklı olarak 

kabul görmesindeki bir etken de Pavlus’un talimatını düşüşten önceki orijinal 

yaratılışa dayandırmasıdır. Konuyla ilgili olarak Korintlilere şöyle yazmıştır: “Şunu 

da bilmenizi isterim: Her erkeğin başı Mesih, kadının başı erkek, Mesih'in başı da 

Tanrı'dır…Çünkü erkek kadından değil, kadın erkekten yaratıldı. Erkek kadın için 

değil, kadın erkek için yaratıldı.” (1. Kor. 11/3, 8-9). Ayrıca Timoteos’a yazdığı 

mektupta “Kadın sükûnet ve tam bir uysallık içinde öğrensin. Kadının öğretmesine, 

erkeğe egemen olmasına izin vermiyorum; sakin olsun. Çünkü önce Âdem, sonra 

Havva yaratıldı.” (1. Tim. 2/11-13). Görüldüğü gibi Pavlus iki metinde de görüşünü 

yaratılışa dayandırmıştır. Bu nedenle Hıristiyan geleneğinde bu talimatlarının kültürel 

olmayıp evrensel bir geçerliliği olduğu görüşü ağırlıklı kabul görmüştür (Lovse, 2009, 

s. 124). 

 

Efesliler 5/23’e bakıldığında Pavlus’un yazılarını güçlendiren diğer bir etken de karı-

koca ilişkisini Kilise-Mesih ilişkisiyle anlatmasıdır. Mesih kocayı, Kilise de kadını 

örneklendirir. Bu analoji Yeni Ahit’e ya da Pavlus’a özgü değildir. Eski Ahit’in çoğu 

yerinde evlilik ilişkisi Tanrı’nın kendi insanlarıyla olan ilişkisine benzetilmiştir 

(Hurley, 1985, s. 141). Eski Ahit'te, Yehova koca olarak ve Tanrı'nın seçilmiş halkı 

olan İsrailoğulları da karısı olarak sembolize edilmiştir. Buna göre bu ilişki, Tanrı ile 

halkı arasında bir birlikti, bozulmaması gereken bir antlaşmaydı. Sekizinci yüzyılın 

peygamberleri, İsrail'i Tanrı ile ilişkilerinde sadakate geri çağırmak için bu benzetmeyi 

sıklıkla kullanmışlardır. Eski Ahit’te geçen ikinci aşamadaki on iki peygamberin ilki 

olan Hoşea şöyle der: “Ve o gün gelecek” diyor RAB, “Bana, ‘Kocam’ diyeceksin; 

Artık, ‘Efendim’ demeyeceksin. Seni sonsuza dek kendime eş alacağım, Doğruluk, 

adalet, sevgi, merhamet temelinde seninle evleneceğim. Sadakatle seninle 

evleneceğim, RAB'bi tanıyacaksın (Hoşea 16, 19-20). Benzer şekilde, Eski Ahit’te 

Yehova halkının kurtarıcısıdır. Yeni Ahit'te de Kilise, Mesih'in gelinidir. Onun 

Kurtarıcısıdır. Pavlus’un muhataplarının alışkın olduğu benzetmeyi kullanmasıyla 



20 

 

dayanağı güçlenmiştir fakat o bu benzetmeyi farklı bir bağlama taşımış ve yeni 

anlamlar yüklemiştir. Tanrı ile halkı arasındaki ilişkiden farklı olarak, erkeklerin 

karılarıyla ve kadınların da kocalarıyla nasıl ilişki kurması gerektiğine ilişkin bu 

analojiyi kullanmıştır. Ayrıca Kilisenin Mesih’e itaatiyle kadının itaatini benzetmek 

suretiyle, bu talimatı küçümseyici olmaktan çıkarmış, Kilisenin itaati gibi uhrevi 

amaca yönelik ve alçakgönüllülük esaslı bir eylem haline getirmiştir.  

 

Pavlus’un Mesih benzetmesinden çıkarılabilecek bir başka sonuç da otoritenin nasıl 

kullanılması gerektiğine ışık tutmuştur. İncillere baktığımızda her şeyin üzerinde 

otorite olarak kabul edilen İsa Mesih’in otoriteyi hizmet aracı olarak gördüğü 

anlaşılmaktadır. Otorite olmak, yönetmek ya da sahiplik olmayıp, İsa’nın Kilise için 

kendini feda etmesi anlayışıdır. Luka 22/24-27’de Hz. İsa ulusların krallarının 

otoritelerini zorbalık için kullandığını söyleyerek eleştirmiştir. Devamındaki sözleri 

günümüz için değerli mesajlar içermektedir: “Ama siz böyle olmayacaksınız. 

Aranızda en büyük olan, en küçük gibi olsun; yöneten, hizmet eden gibi olsun. Hangisi 

daha büyük, sofrada oturan mı, hizmet eden mi? Sofrada oturan değil mi? Oysa ben 

aranızda hizmet eden biri gibi oldum.” (Luka 22/24-27). Dolayısıyla, kocaların 

karılarının ihtiyaçlarına hizmet ederek ancak liderlik görevini yerine getirebilecekleri 

sonucu çıkarılır (Hurley, 1985, s. 148). Michelle Lee-Barnewall’ın ifade ettiği gibi 

kültürel normatif görüşe göre bedenin başa hizmet etmesi gerekirken, Efeslilere 

Mektup’ta baş bedene hizmet eder (Mutter, 1996, s. 5).  

 

Önde gelen Kilise babalarından Augustine de düzgün bir şekilde düzenlenmiş bir 

evliliğin, kocanın yönettiği ve kadının itaat ettiği bir evlilik olduğunu iddia eder. 

İddiasını desteklemek için çok eşli evlilikten örnek verir. Eski Ahit’te bir erkek birden 

fazla kadınla evli olabilirken kadın için böyle bir durum söz konusu değildir. Ona göre 

bu, doğal kanunlara daha uygundur (De bono coniugali, XXXIV). Augustine’nin bu 

görüşünü anlamak için onun varlık görüşüne bakmak faydalı olacaktır. Maniheistlere 

Karşı Yaratılış (De Genesi contra Manichaeos) adlı eserinde insanı meydana getirenin 

beden ve ruh olduğunu belirtir. Akıl erkeklik ile, beden ise dişilik ile özdeşleştirilir. 

Her insanda erkek ve dişi yön vardır. Akıl ve iradeyi içinde barındıran ruh, bedenden 

üstündür. Bu nedenle ruhun bedeni yönetmesi gerekir. Kadının erkeğe itaatiyle istenen 

uyum sağlanmış olur (contra Manichaeos, II. 16). Görüldüğü gibi Augustine, Pavlus 



21 

 

gibi sadece Eski Ahit’e atıf yapmakla kalmaz, çeşitli felsefi açıklamalarla iddiasını 

destekler. 

 

Hıristiyanlığın evlilik anlayışında etki sahibi kişilerden olan Thomas Aquinas da kadın 

ve erkeğin farklı fiziksel ve psikolojik özelliklere sahip olduğu için farklı rollere sahip 

olduğunu ifade etmiştir. Ona göre bu roller birbirleriyle rekabet halinde değil, 

tamamlayıcı niteliktedir (SCG, III, bölüm 122). Buna göre, kocanın rolü ailesini 

geçindirmek ve korumak, kadının rolü ise eviyle ilgilenmek ve çocukları 

yetiştirmektir. Erkek evin başıdır ve kadın kocasının otoritesine itaat etmelidir. Çünkü 

kadın, çoğu zaman arzularının etkisi altında kalır. Bilişsel yetenekleri tamamen 

güvenilir değildir ve rasyonel düşünme becerileri zayıftır (ST, II. III., soru 156). 

Aquinas'ın evlilikle ilgili bu görüşünün temeli, evrenin doğal düzenine ilişkin 

anlayışına dayandırılabilir. Ona göre Tanrı, evrende varlıklar arasındaki hiyerarşik bir 

düzen kurmuştur. Örneğin, insanlar hayvanlar üzerinde, melekler de insanlar üzerinde 

otoriteye sahiptir. Benzer şekilde, kocanın da karısı üzerinde otoritesi vardır (ST, II. 

II., soru 154). 

 

Aquinas'ın evliliğe ilişkin görüşleri özellikle modern zamanlarda eleştiriye konu 

olmuştur. Ancak onun görüşlerini tarihsel bağlamında anlamak önemlidir. Aquinas 

zamanında kökleşmiş olan ataerkil yapıda yetişmiştir ve görüşleri de bu normları 

yansıtmaktadır. Bu nedenle, yazılarını bağlamından ve zamanından çıkarmayarak 

değerlendirmek, günümüze yansımasını iyi okuyabilmek ve faydalı olacak yönlerini 

saptamaya çalışmak önem arz etmektedir. 

 

b. Sevgi Gösterme Yükümlülüğü        

                                                                                                                                             

Pavlus, Efeslilere Mektup 5/25-34’de şöyle devam eder:  

 

Ey kocalar, Mesih Kiliseyi nasıl sevip onun uğruna kendini feda ettiyse, siz 

de karılarınızı öyle sevin. Mesih Kiliseyi suyla yıkayıp tanrısal sözle 

temizleyerek kutsal kılmak için kendini feda etti...Aynı biçimde kocalar da 

karılarını kendi bedenleri gibi sevmelidir. Karısını seven kendini sever. Hiç 

kimse hiçbir zaman kendi bedeninden nefret etmemiştir. Tersine, onu besler 

ve kayırır; tıpkı Mesih'in Kiliseyi besleyip kayırdığı gibi. Çünkü bizler 

O'nun bedeninin üyeleriyiz. ‘Bunun için adam annesini babasını bırakıp 

karısına bağlanacak, ikisi tek beden olacak.’ Bu sır büyüktür; ben bunu 

Mesih ve Kiliseyle ilgili olarak söylüyorum. Size gelince, her biriniz karısını 

kendisi gibi sevsin. Kadın da kocasına saygı göstersin. 



22 

 

Hz. İsa’nın havarilerin şiarı olarak gösterdiği şey sevgidir. O, havarilerin onun onları 

sevdiği gibi birbirlerini sevmesini emretmiş, onun öğrencisi olduklarının bu şekilde 

herkes tarafından anlaşılacağını dile getirmiştir (Yu. 13/34-35). Sadece bununla 

kalmayıp onlara düşmanlarını dahi sevip onlar için dua etmelerini istemiştir (Matta 

5/44-45). Aynı çağrı, kocalara hitaben karılarını sevmeleri için Pavlus tarafından 

yapılmıştır. Sevmeyi ifade etmek için kullanılan kelime agape’dir. Bu kelime 

Türkçede kullanılan “sevgi” kelimesinden farklıdır. Türkçedeki sevgi kelimesi her 

türlü ilişki için kullanılabilir. Birinin annesine olan sevgisini ifade etmek için 

kullandığı kelime ile eşine, arkadaşlarına, çocuklarına vs. olan sevgisini ifade etmek 

için kullandığı kelime aynıdır. Yunancada ise farklı ilişkilerdeki sevgi seviyelerini 

ifade etmek için yaklaşık dört kelime bulunur. İlk olarak, stergein (storgē) fiili aile 

sevgisi ile ilgilidir. Çocuk ile ebeveynleri arasındaki sevgiyi tanımlar. İkinci olarak, 

kadın-erkek arasındaki aşkı ifade eden fiil, eran (eros)’dır. Bir insanın en yakın 

arkadaş ve dostlarına duyduğu sevgiyi anlatan kelime philein (philia) fiilidir. Son 

olarak, söz konusu ayette geçen kelime olan agapan (agapē) fiili, sevginin en yüksek 

hali ifade eder. Agapate fiili, ikinci çoğul emir kipindeki kullanımdır. Koşulsuz, hatta 

sebepsiz sevmek anlamına gelir (Ezeogamba ve Anetoh, 2019, s. 7). Hıristiyan 

kocalar, bu içtenlikle, karşılıksız olarak karılarını sevmeye çağrılmıştır.  

 

Bu sevgiye daha fazla vurgu yapmak için kocalardan karılarını kendi bedenlerini 

seviyormuş gibi sevmeleri, kendi bedenlerini besleyip korudukları gibi karıları için de 

aynı ilgi ve şefkati göstermeleri istenmiştir. Hıristiyan teolog Derek Prince bu 

ayetlerden yola çıkarak, bir kocanın hayatta yerine getirmesi gereken en büyük 

sorumluluğun, kendi bedeninden önce karısını koruması ve güvende hissettirmesi 

olduğunu söyler (Prince, 2013, s. 63). Söz konusu sevgi günümüzde takip edilen 

bireycilik felsefesine karşı unutulan değerlerin hatırlatıcısı olmaktadır.  

 

Pavlus’un bu konuyu ele aldığı diğer bir yazısı da Koloselilere Mektup’tur. 12-14 

ayetlerinde inananların sahip olması gereken özellikleri açıklar ve hepsinde üstünde 

gördüğü sevgiyi vurgular: “Öyleyse, Tanrı'nın kutsal ve sevgili seçilmişleri olarak 

yürekten sevecenliği, iyiliği, alçakgönüllülüğü, sabrı, yumuşaklığı giyinin. Birbirinize 

hoşgörülü davranın. Birinizin ötekinden bir şikâyeti varsa, Rab'bin sizi bağışladığı 

gibi, siz de birbirinizi bağışlayın. Bunların hepsinin üzerine yetkin birliğin bağı olan 

sevgiyi giyinin.” (Kol. 3/12-14). Bu, Mesih'in tüm takipçilerinin hayatlarında 



23 

 

uygulaması gereken bir sevgidir. Kadın-erkek ayırt etmeden bir temel oluşturmuştur. 

Bu temelin üzerine 18 ve 19. ayetlerde kadın-erkek rollerini inşa etmiştir. Erkeğe özel 

olarak yeniden karısını sevmesi emredilmiş, vurgu pekiştirilmiştir. Efeslilere 

Mektup’ta da bu sevginin kutsallığını ortaya koymuş, kadına Mesih’i örnek gösterdiği 

gibi koca için de Mesih’i örnek göstermiştir. Kilise uğruna kendini feda ettiğini 

düşündükleri Mesih’in sevgisi ideal model ve sevginin kaynağı olarak sunulmuştur.  

 

Bu ayet ile Pavlus, çeşitli pasajlarda geçtiği gibi görüşlerini yaratılışa ve Tanrı’nın asıl 

planına dayayarak çağdaş fikir akımlardan ayrılarak görüşlerinin kültürel değil 

evrensel olduğu inanışına destek vermişti. Benzer şekilde o dönem dünyasında 

erkeklerden beklenmeyen fedakârlık, yıkama, temizleme, besleme gibi daha çok 

kadınlarla ilişkilendirilen eylemleri sevgi temelinde erkeklere de yüklemiştir. Bu ayet 

ile de kültürel normlardan ayrışmış, karı-koca ilişkisine yeni bir vizyon getirmiştir.  

 

c. Geçim 

 

Hıristiyan geleneğinde ailenin geçimini sağlama ve gereksinimlerini karşılama rolü 

normal şartlarda kocanın üzerinde bir sorumluluk olarak görülmüştür. Evdeki liderlik 

vasfının bunu gerektirdiği düşünülmüştür (Prince, 2013, s. 64). Diğer rollerde olduğu 

gibi geçim sorumluluğu rolünün de temeli Kitab-ı Mukaddes’in Yaratılış bölümüne 

dayandırılmaktadır. Yaratılış 2/15’te Cennet bahçesini işleme vazifesi Havva’ya değil, 

Adem’e verilmiştir. Ayrıca 3/19’da Cennetten çıkarıldıktan sonra toprağı sürüp ter 

döken yine Havva değil, Âdem olmuştur. Kocanın bu göreviyle ilgili bir diğer kaynak 

da Mısır’dan Çıkış kitabı 21/10 olmuştur (Köstenberger, 2004, s. 41). Bu pasajda Tanrı 

tarafından karısının yiyecek, giyecek ve evlilik haklarını tedarik etmesi kocanın 

yükümlülüğü olarak sayılmıştır. Hatta bu üç hak yerine getirilmediğinde kadının 

karşılıksız özgür olacağını belirtir. 

 

Konuyla ilgili kaynaklar sadece Eski Ahit’te değildir. Yeni Ahit’te de Hıristiyan 

kocalara uyarı vardır. Pavlus “sevgili oğlum” dediği Timoteos’a mektubunda şöyle 

der: “Kendi yakınlarına, özellikle de ev halkına bakmayan kişi imanı inkâr etmiş, 

imansızdan beter olmuştur.” (1 Tim. 5/8). Ayetten yola çıkarak kocanın ailesini 

geçindirme sorumluluğu kültürel bir vazife olarak değil, iman ile eşleştirilen dini bir 

sorumluluk olarak kabul edilmiştir. 



24 

 

d. Terbiye Etme 

 

Eski ve Yeni Ahit’te bir başka sorumluluk olarak kocaya çocuklarını terbiye etme ve 

Tanrı’nın buyruklarını öğretme rolü verilmiştir. Yaratılış bölümünde Hz. İbrahim ile 

ilgili olarak şöyle söylenmiştir: “Doğru ve adil olanı yaparak yolumda yürümeyi 

oğullarına ve soyuna buyursun diye İbrahim’i seçtim.” (Yar. 18/19). Tanrı, baba olarak 

ailesini ve soyunu eğitme görevini “dostum” (Yeşaya 41/8) diyerek övdüğü Hz. 

İbrahim’e vermiştir. Yeni Ahit’te de Pavlus “Ey babalar, çocuklarınızın öfkesini 

uyandırmayın. Onları Rabb’in terbiye ve öğüdüyle büyütün.” (Ef. 6/4) diyerek terbiye 

görevini babalara yüklemiştir. İbranilere Mektubu’nda da “Terbiye edilmek uğruna 

acılara katlanmalısınız. Tanrı size oğullarına davranır gibi davranıyor. Hangi oğul 

babası tarafından terbiye edilmez?” sözleriyle terbiyenin babadan geldiğini ifade 

etmiştir.  

 

2.6.2. Evlilikte Kadının Rolleri 

 

Hıristiyanlıkta kadın ile erkek arasında yaratılışa dikkat çekilerek farklı roller 

belirlenmiştir. Yeni Ahit pasajlarında dikkat çeken nokta, ilgili konu ele alınırken her 

zaman kadının rolüyle başlanmasıdır. Bu durum bekar olan Pavlus’un metinlerinde de 

Petrus metinlerinde de bu şekildedir. Hıristiyanlar arasında bu metinler kadının karı-

koca ilişkisinde merkezi konumda olduğu şeklinde yorumlanmıştır (Prince, 2013, s. 

59). Yani ilişkinin Tanrı’nın lütfuyla yürüyebilmesi için kadının rolü kilit noktadır. 

Kadın üzerine düşeni yaptıkça ilişki sağlıklı yürüyecek, erkek de bunun için gerekli 

ortamı sağlayacaktır.  

 

a. Yardımcılık  

 

“Sonra, “Adem'in yalnız kalması iyi değil” dedi, Ona uygun bir yardımcı yaratacağım. 

Adem'den aldığı kaburga kemiğinden bir kadın yaratarak onu Adem'e getirdi.” (Yar. 

2/18, 22). Yaratılış bölümünde geçen bu pasaj geleneksel Hıristiyan anlayışının 

şekillenmesinde belirleyici olmuş pasajlardan biridir. Burada geçen “yardımcı” 

(‘etzer) kelimesi çokça tartışılmış, kadının rolünü anlamada farklı çıkarımlar 

yapılmıştır. Augustine gibi ilk dönem Hıristiyanları, kadının “yardımcı” olarak 

tanıtılmasını, erkekten daha düşük seviyede olmaları ile ilişkilendirmiştir (Schafer, 



25 

 

2019, s. 110). Buna karşılık kelimeyi güç, koruyucu olarak tercüme edenler de vardır 

(Payne, 2012, s. 6). Fakat yardımcı tercümesine sadık kalarak farklı yorumlayanlar da 

olmuştur. Modern dönem teologlarından Terence E. Fretheim, kelimenin Kutsal 

Kitap’taki diğer kullanımlarına bakarak, “yardımcı” olmanın düşük ya da üstün 

olmakla ilgisinin olmadığını belirtir. ‘Etzer kelimesi Kutsal Kitap’ta 21 yerde geçer ki 

bunların hiçbirinde düşük seviyede olma anlamında kullanılmamıştır. 16 yerde 

Tanrı’nın yardımcı olduğunu belirtmek için kullanılır. Örneğin, Mezmurlar 115/9-

11’de söz konusu “yardımcı” kelimesi Tanrı için de kullanılır: “Ey İsrail halkı, RAB'be 

güven, O'dur yardımcınız ve kalkanınız! Ey Harun soyu, RAB'be güven, O'dur 

yardımcınız ve kalkanınız! Ey RAB'den korkanlar, RAB'be güvenin, O'dur 

yardımcınız ve kalkanınız!” Tanrının yardımcı olması nasıl düşük seviyede olmayı 

ifade etmiyorsa kadın için kullanımının da bunu ifade etmemesi gerektiği düşünülür. 

Yeni Ahit’te de Kutsal Ruh, Hz. İsa tarafından yardımcı olarak tasvir edilir: “Ben de 

Baba'dan dileyeceğim. O sonsuza dek sizinle birlikte olsun diye size başka bir 

Yardımcı, Gerçeğin Ruhu'nu verecek. Dünya O'nu kabul edemez. Çünkü O'nu ne görür 

ne de tanır. Siz O'nu tanıyorsunuz. Çünkü O aranızda yaşıyor ve içinizde olacaktır.” 

(Yu. 14/16-17). Kutsal Ruh’un yardımcılık göreviyle ilgili bir diğer Yeni Ahit 

pasajında şöyle yazar: “Bunun gibi, Ruh da güçsüzlüğümüzde bize yardım eder. Ne 

için dua etmemiz gerektiğini bilmeyiz, ama Ruh'un kendisi, sözle anlatılamaz 

iniltilerle bizim için aracılık eder.” (Romalılar 8/26). Kutsal Ruh’un yardımcı olması, 

insanların yetersiz kaldığı ve zayıf olduğu durumlarda araya girmesi ve onları 

desteklemesi ile olur sonucu çıkarılmıştır (Heiligenberg, 2001, s. 18). Dolayısıyla, her 

ne kadar yardımcı olma rolü modern dünyada ikinci sınıf olma ya da düşüklük olarak 

anlaşılsa da bu rolün geleneksel Hıristiyanlıkta tamamlayıcı ve destekleyici 

anlamlarında algılandığı görülmektedir. Bu durumu Tanrı’nın ya da Kutsal Ruh’un da 

zaman zaman yardımcı rolünde olmasını örnek göstererek açıklamışlardır.  

 

Ayetteki önemli olan diğer bir kelime de “uygun” kelimesidir. İbranicesi “kenegdo 

(kə-neḡ-dōw)” olan kelimenin kökü “neged (neh’-ghed)”dir. Kelime, sözlükte 

anlamına gelir (Strong, 2010, 5048). Buradaki odak nokta, uygun bir eşleşme 

olmasıdır. Yani Hz. Havva, Hz. Âdem için tamamlayıcıydı. “Âdem için yalnız kalmak 

uygun değildi.” O yalnız ve kendi başına eksikti. Hz. Havva’nın yaratılmasıyla resim 

tamamlanmış, farklı fakat birbirini tamamlayıcı özellikleriyle iki beden, tek beden 

olmuştur (Yar. 2/18-24) 



26 

 

b. Saygı Gösterme Yükümlülüğü 

 

Yeni Ahit’te bütün Hıristiyanlara hitaben “Birbirinize kardeşlik sevgisiyle bağlı olun. 

Birbirinize saygı göstermekte yarışın.” (Romalılar 12/10) denilerek sevgi ve saygının 

herkese karşı olması gerektiği belirtilmiştir. Buna karşın, Hıristiyan teolog Douglas 

Wilson, belirli ilişkiler söz konusu olduğunda Kutsal Kitap’ta muhatabın durumuna 

göre farklı ek vurgular yapıldığını öne sürer. Örneğin, çocuklara anne babalarına itaat 

etmeleri söylenir (Ef. 6/1) çünkü çocuklar bunu yapmamaya meyillidir. Yani ilgili 

vurgular muhatabın zayıflıklarına yöneliktir. Efeslilere Mektubu’nda Pavlus şöyle der: 

“Her biriniz karısını kendisi gibi sevsin. Kadın da kocasına saygı göstersin.” (Ef. 5/33). 

Burada da kocalara karılarını sevmeleri söylenir çünkü bu, erkekler için kadınlar kadar 

doğal ve içgüdüsel olmayabilir. Kadınlar için yapılan saygı vurgusunun da bu amaçla 

yapıldığını belirtir. Sevgiyi ön plana alan kadın için saygı hatırlatması yapılmıştır 

(Wilson, 2015). Pratiğe bakıldığında, kadınların erkeklerin sevgisizliğinden ve 

ilgisizliğinden şikâyet etmesi, erkeklerin de saygı görmek istemesi yapılan çıkarımı 

destekler niteliktedir (Mushtaq, 2020, s. 92). Yine de bu özel hatırlatmalar karı-koca 

ilişkisinde sevgi ve saygının karşılıklı olması gerektiğini değiştirmemektedir. Nitekim 

Petrus, “Tanrı'nın lütfettiği yaşamın ortak mirasçıları oldukları için” kocaların 

karılarına saygı göstermesi gerektiğini belirtir (1 Petrus 3/7). 

 

c. Ev İdareciliği 

 

Titus’a Mektup’ta, genç kadınların iyi birer ev kadını olarak yetiştirilmeleri istenir 

(Titus 2/5). Burada geçen “ev kadını” ibaresi hakkında Hıristiyanlar arasında görüş 

ayrılıkları vardır. Kutsal Kitap’ta başka yerde kullanılmayan söz konusu kelime 

“oikourous”dur. “oikos” "ev", “ouros” "koruyucu" anlamlarına gelir. Bu nedenle “ev 

koruyucusu” (keepers at home) olarak çevrilir. 19. yy. Kutsal Kitap teologlarından 

Albert Barnes, bu ayetin yorumunda şöyle söyler: “Bu, elbette hiçbir zaman dışarıya 

çıkmayacakları anlamına gelmiyor, ancak iç işlerini de ihmal etmemeliler. Kendi 

görevlerini ihmal etmemeli ve başkalarının kaygılarıyla "meşgul bedenler" haline 

gelmemelidirler. Din, ev içindeki erdemlerin koruyucusudur. Bir ailedeki görevler, 

dinin dünyadaki devamıyla yakından bağlantılıdır.” (Barnes, 1832). Görüldüğü gibi ev 

içindeki işler kadının sorumluluğu olarak görülmüş, ailesinin refahına katkıda 

bulunması beklenmiştir. 



27 

 

 “Ouros” kelimesinin Kutsal Kitap’taki diğer kullanımları, konunun anlaşılmasında 

yararlı olacaktır. Yaratılış kitabı 2/15’e göre, Hz. Âdem, “bakması ve işlemesi” için 

Aden bahçesine yerleştirildi. Toprağı işleyecek, orada çalışacak, onu koruyup 

kollayacaktı. Burada “işlemek” olarak çevrilmiştir. 4/2’de ise aynı kelime “çoban” 

olarak tercüme edilmiştir. Elçilerin işleri 16/36’da “gardiyan” anlamında 

kullanılmıştır. Anlamları farklı olsa da ortak nokta, hepsinin koruduğu, emek verdiği, 

sorumlu olduğu alanı olmasıdır.  

 

Kadının ev içindeki rolü, hizmetçilik ya da çocuk bakıcılığı gibi düşünülmemelidir. 

Kadın, Tanrı’ya ibadet etmede ve onun krallığını yaşatmada öncü olan, Tanrı’nın 

istediği bir yuva modelini oluşturan kimsedir. Nitekim Hz. İsa, iki kız kardeşten ev 

işleriyle meşgul olanı değil, dizinin dibine oturup onun öğretisini dinleyeni övmüştür 

(Luka 10/38-42). Hz. İsa’nın öğretisine göre de kadın inancı nispetinde değerli 

olacaktır (Ünal, 1998, s. 112). 

 

Kadının rolü ile ilgili en ayrıntılı pasajlardan biri de Süleyman’ın Meselleri 31: 10-

31'dir. Bu pasajda, erdemli kadın kocasının kendisine güvendiği, cömert, çalışkan, 

şikayet etmeyen, umut dolu, iyilik öğütleyen kişi olarak anlatılır (Süleyman’ın 

Meselleri 18/22). 

Netice olarak Tanrı’nın planında olan bu rolleri yerine getiren erkek ve kadın, birbirleri 

için en iyisi olmaya çalışacaklar, bu da onları derin bir dostluğa ve minnettarlığa 

yönlendirecektir. Böylece, ruhsal, duygusal ve fiziksel olarak Tanrı’nın arzu ettiği 

şekilde tek beden olacaklardır. 

  



28 

 

 

BÖLÜM III 

 

İSLAM’DA EVLİLİK 

 

3.1. İslam Öncesi Durum 

 

Cahiliye olarak adlandırılan İslam öncesi Arap toplumunda tek çeşitlilikten bahsetmek 

mümkün değildir. Farklı gelenek, dil, yaşam tarzına sahip topluluklardaki sosyal ve 

kültürel normlar da farklılık arz etmektedir. Bu nedenle İslam’ın filizlendiği Mekke ve 

Medine bölgelerindeki durumu incelemek isabetli olacaktır. Bunun yanında, hali 

hazırda kutsal şehir olarak görülen Mekke, Yahudiliğin ve Hıristiyanlığın kalesi olan 

Yesrib ile Necran'ın ortasında, baharat yolu üzerindeki coğrafi konumu ve 6. 

Yüzyıldaki savaşlar nedeniyle yarımadada siyasi ve ekonomik yapının bozulmasıyla 

yeni bir güç olarak ortaya çıkmıştır. Bu nedenle de bölgenin incelenmesi önemlidir. 

 

Kabile toplumu olan Mekke’deki Arap toplumunda evlilik sadece kadın ve erkek 

arasında kurulan bir birliktelik olmayıp iki kabileyi birbirine bağlayan bir birliktelikti 

(Acarlıoğlu, 2020, s. 103). Evlilik, çoğunlukla kabilenin üye sayısını ve dolayısıyla 

gücünü artırma amacı taşıyordu. Var olan kabile vurgusu ve geleneklerin çeşitliliği 

evliliğin katı, tek tip olmayan, esnek bir kurum olmasına neden olmuştur. Yaygın 

evlilik yöntemi, erkeğin kendi kabilesine denk bir kadınla mehir vererek evlenmesi 

şeklinde olmasına rağmen, toplumda çok farklı evlilik veya ilişki biçimleri vardı. 

Geçici süre için yapılan Mut’a nikahı, babanın vefatı üzerine üvey anne ile evliliği 

ifade eden Makt nikahı, mehir vermemek için bir akraba veya yakının karısı ile yapılan 

evlilik olan Şiğar nikahı, karşılıklı olarak eşlerin boşanıp diğerinin eşiyle yapılan 

evlilik olan Bedel nikahı bu nikah çeşitlerindendir. Ayrıca, kadının çocuk sahibi olmak 

için kocasının onayıyla başka bir erkekle cinsel ilişkiye girmesi, eş değiş tokuşu ya da 

evlilik dışı ilişkiler gibi uygulamalar da bulunmaktaydı. Yine de dönemi incelerken bu 

birlikteliklerin yaygın bir norm olmadığı göz önünde bulundurulmalıdır (Acarlıoğlu, 

2020, s. 112-117).   



29 

 

Aile yapısı ataerkil olduğundan Arap toplumunda çok erkek çocuk sahibi olmak aileyi 

güçlendirmek ve kabilenin prestijini yükseltmek için önemliydi. Bu dönemde, erkekler 

savaş ve iş gücü, kadınlar ise yük olarak görülmekteydi. Bu nedenle kadının asıl görevi 

erkek çocuk doğurmaktı. Bunların yanında, çocuk yetiştirmek, yemek yapmak, 

hayvanlarla ilgilenmek ve elbise dokumak gibi işler kadınların sorumluluğundaydı. 

Fakat asil aileye mensup kadınların gördüğü muamele ve sahip olduğu konum daha 

farklıydı. Bu da evliliğe ve kadınlara yönelik uygulamaların çeşitliliğini 

göstermektedir (Utku, 2021, s. 28). Kur’an-ı Kerim’de evlilikle ilgili 200’den fazla 

ayet ile bu uygulamalara atıf yapılmış, sabit bırakılmış, eleştirilmiş ya da 

değiştirilmiştir.   

 

3.2. Kur’an-ı Kerim’de Evlilik 

 

İslam’da evlilik ile ilgili olan metinlerin hemen hepsinde “Ey insanlar! Şüphesiz sizi 

bir erkek ile bir dişiden yarattık, tanışasınız diye sizi kavim ve kabilelere ayırdık…” 

(el-Hucurât 49/13) ayetine atıf yapılmıştır. Bu ayeti esas alan Müslümanlar, evliliği 

insanlık tarihinin başlangıcına konumlandırmışlardır. Buna göre yaratılan “insan” 

erkek ve kadın olarak bütündür. Biri olmadan diğeri eksiktir, birlikte “insan” meydana 

gelir (Teyfurov, 2014, s.191). İnsanı meydana getiren evlilik birliği de bu nedenle çok 

önemlidir. Bu nedenle olmalıdır ki evlilik akdi, Kur’an’da “sağlam bir söz” anlamına 

gelen “misagan ğaliza” ( غَلٖيظًا  ,olarak ifade edilmiştir. (en-Nisâ 4/21). Bu ( مٖيثاَقًا 

Kur’an’da aile kurumuna ve karı-koca ilişkisine verilen değeri göstermektedir 

(Karataş, 2021, s. 350). Evlilik kelimesi için “nikah” terimi kullanılır (el-Bakara 2/221, 

230; en-Nisâ 4/3, 22-25). Nikah terimi sözlükte “birleştirme, bir araya getirme; 

evlenme, evlilik; cinsel ilişki” anlamlarına gelmektedir (Atar, 2007). Evlilik akdiyle 

ilgili olarak fıkıh alimlerinden Muhammed Ebu Zehra, evlilik akdinin, kadın ile erkek 

arasında birlikte yaşama ve yardımlaşmanın helalliğini ifade ettiğini belirterek, diğer 

akitlerden farklı olarak mülkiyet hakkı vermediğini ve bireysel çıkarlara 

dayanmadığını söylemiştir (Bahçekapılı, 2008, s. 17). 

 

Kur’an-ı Kerim’de “Aranızdaki bekârları, kölelerinizden ve cariyelerinizden elverişli 

olanları evlendirin.” (en-Nûr 34/ 32) denilerek hem evlenmek teşvik edilmiş hem de 

Müslüman topluluğa bekarları evlendirme sorumluluğu yüklenmiştir. Diğer taraftan 

evlilik dışı ilişkiler kınanmış, zina “apaçık bir hayasızlık” olarak tanımlanmıştır. 



30 

 

Zinaya sevk edecek fiiller dahi yasaklanmıştır (el-İsrâ 17/32). Toplumun düzeni için 

zinaya karşılık evlilik, Allah’ın nimeti (el-Ahzâb 33/37) ve Allah’ın kudretinin delili 

(er-Rûm 30/21) olarak anılmıştır.  Ayrıca, tarih boyu peygamberlerin sünneti olduğu 

dile getirilmiştir (er-Ra‘d 13/38). Görüldüğü gibi Kur’an, evliliğe büyük bir değer verir 

ve teşvik eder. Fakat eş ya da çocuk sevgisinin Allah’a duyulan sevginin önüne 

geçmemesi gerektiği vurgulanmıştır (et-Tevbe 9/24). 

 

3.3. Hadislerde Evlilik 

 

Kur’an-ı Kerim’e paralel olarak Hz. Muhammed (sav) de birçok hadisinde evliliğe 

değinmiştir. Onun kendi sünneti ve diğer peygamberlerin de sünneti olduğunu 

söyleyerek (Tirmizî, Nikâḥ, 1) evliliği “nebevi yol” olarak tayin etmiştir. "Evlenmek 

benim sünnetimdir. Benim sünnetimi yerine getirmeyen benden değildir.” (Müslim, 

Nikâh, 5) hadisi Müslümanlar arasında çok meşhur olan hadislerdendir. Hz. 

Muhammed’in (sav) evliliği teşvik edici hadislerinin yanında kendi hayatı fiili 

örneklik teşkil etmiştir. Müslümanlar için bir eş ve baba olarak en güzel rol model 

olmuştur. 

 

“Sizden evlenmeye güç yetirenler evlensin; zira o, gözü nâmahrem olana bakmaktan 

korur, kişiyi haram olan zinaya düşmekten muhafaza eder. Evlenme imkânı 

bulamayan ise oruç tutsun; çünkü oruç şehveti kontrol eder.” (İbn Mâce, Nikâh, 1) 

diyerek insanın yaratılış olarak evliliğe ihtiyaç duyduğuna işaret etmektedir. İnsanların 

fıtri özellik ve ihtiyaçlarını bastırmak ya da görmezden gelmek yerine onları doğru 

şekilde kullanmaya teşvik etmiştir.  Hz. Muhammed’in hadislerine bakıldığında bu 

sıkça görülen bir tutumdur. Nitekim hiç evlenmeyeceğini, daima ibadet edeceğini 

söyleyen sahabeye bunun uygun yol olmadığını belirtmiştir. (Buhârî, Nikâḥ, 1) “Kişi 

evlendiği zaman dininin yarısını korumuş olur. Geriye kalan yarısı için de Allah’a 

karşı gelmekten sakınsın.” (Aclûnî, Keşfu’l-Hafa, 2/239) hadisi de evlenmenin kalkan 

oluşuna işaret etmektedir. Meşhur muhaddis ve fakih İmam Nevevi’ye göre bu 

hadislerde Hz. Muhammed (sav) imkânı olanlara evlenmeyi emretmektedir (Nevevî, 

Şerhu Sahîhi Müslim, IX, 172). 

 

Evliliğin önemine dair ayet ve hadisler sebebiyle Müslümanlar da evliliğe büyük önem 

vermis, fıkıh alimleri nikah ile ilgili konuları ayrıntılı şekilde incelemişlerdir (Atar, 



31 

 

2007). Üzerinde durulan konulardan biri de evliliğin dini hükmü konusudur. Alimler, 

evlenmenin ibadet mi medeni bir muamelat mı olduğu konusunda ihtilaf etmişlerdir. 

Fıkıh kitaplarında nikah konusu ibadetler bölümünde yer almaz. Fakat genel olarak 

ibadetler bölümünün hemen ardından nikah bölümü bulunur. Fakih ve İslam alimi İbn 

Abidin (ö.1252/1836), bu sıralama ile nikahın ibadet yönüne vurgu yapıldığını belirtir 

(Reddü’l-Muhtar, II, 258.) Hanefî alimler de evlilikte hem dünyevi hem de uhrevi 

faydalar bulunduğu için ibadet bölümünden hemen sonra yer verildiği şeklinde izah 

etmişlerdir (Apaydın, 2007, s. 142). Şâfiî mezhebinin imamı İmam Şâfiî ise 

evlenmenin helal olduğunu belirten Nisa suresi 24. ayetini delil göstererek evliliğin 

ibadet değil de medeni bir akit olduğunu savunmuştur (el-Umm, III, 155). Ayrıca 

nikahın bir imam tarafından ya da camide yapılmaması da evliliğin ibadet değil de 

medeni bir akit olduğunu söyleyenlerin öne sürdüğü argümanlardandır (Karaman, 

1996, s. 125). Bunun yanında Şâfiî mezhebi alimlerinden farklı görüşe sahip olanlar 

da vardır. Örneğin İmam Nevevi, evliliğin ibadet olup olmamasının niyetle ilgili 

olduğunu söylemiştir. Ona göre kötülüklerden kaçınmak için yapılan nikah ibadet 

iken, diğer hallerde değildir. Bir diğer Şâfiî fakih Bulkini de nikahın ibadet olduğunu 

ifade etmiştir. Nikahın ibadet olduğu görüşünü benimseyen Şâfiî alim Şirbini de Hz. 

Muhammed’in evliliği emretmesini delil olarak göstermiştir (Bahçekapılı, 2008, 20-

34).  

 

Sünni ekollere bakıldığında evlenmenin hükmünün kişinin durumuna göre belirlendiği 

görülür. Öncelikle, evlenmediği takdirde zinaya düşmeye meyilli olan kimseler için 

evlenmenin farz olduğu konusunda ittifak vardır (Zuhayli, İslam Fıkhı, IX, s. 29). 

Eşine zulmedeceği kesin olan kişi için haramdır. Kesin olmamakla beraber 

zulmedeceğinden endişe edilen kişiler için ise mekruhtur. Zinaya düşme ya da zulüm 

yapma endişesi olmayan “itidal” halinde olan kişi için evlenmenin hükmü konusunda 

ihtilaf vardır (Browning, 2006, s. 166). Zahiriler, yukarıda zikredilen, evlenmeyi 

emreden ayet ve hadislerden yola çıkarak evlenmenin her koşulda herkes için farz 

olduğu sonucuna varmışlardır (Bahçekapılı, 2008, s. 34). İmam Şâfiî ve genel olarak 

Şâfiî mezhebi alimlerine göre Kur’an ve sünnetteki ifadeler mübahlık bildirmektedir. 

Dolayısıyla evliliğin hükmü caizdir. Hanefî, Maliki ve Hanbeli mezhebine mensup 

alimlere göre ise sünnettir. Çoğunluğa göre evliliğin getirdiği maslahatlar sebebiyle 

evlenmek, diğer nafile ibadetlerden üstündür (Genç, 2020, s. 486) 

 



32 

 

İslam’da evliliğin birçok maksadından bahsedilmektedir. Meşhur Hanefî alimlerden 

İmam Serahsî evliliğin faydalarını sayarken ilk olarak kadınların korunması, işlerinin 

yürütülmesi ve nafakalarının sağlanmasını saymıştır. Bu durum, nikah akdi ile 

güvence altına alınmıştır. Ayrıca Hz. Muhammed (sav) ümmetinin çoğalması ve neslin 

devamı, anarşi (tecavüz, kız kaçırma), nesep karışması ya da nesil bozulması olmadan 

evlilik yolu ile meşru şekilde gerçekleşir (Serahsî, 4, 358) Bununla ilgili olarak bir 

ayette “Allah size kendi nefislerinizden eşler yarattı, eşlerinizden de sizin için oğullar 

ve torunlar yarattı ve sizi temiz gıdalarla rızıklandırdı.” (en-Nahl 16/72) 

buyurulmaktadır. Hz. Muhammed de bununla ilgili olarak “Evleniniz, çoğalınız, 

çünkü ben kıyamet gününde sizin çokluğunuzla iftihar edeceğim.” (Beyhakî, VII/81) 

buyurmaktadır. Burada dikkat edilmesi gereken nokta Hz. Muhammed’e uygun evlat 

yetiştirilmesidir. Nicelik niteliğin önüne geçmemelidir. Nitekim Kur’an’da servet ve 

çocukların dünya hayatının süsü olduğu, ölümsüz olan iyi işlerin ise Rabbin nezdinde 

hem sevapça daha hayırlı hem de ümit bağlamaya daha lâyık olduğu vurgulanmaktadır 

(el-Kehf 18/46). 

 

Evliliğin amaçlarından biri de ahlakın korunması ve biyolojik ihtiyaçların meşru 

şekilde karşılanmasıdır (Bahçekapılı, 2008, s. 31). Bilindiği gibi İslam’da zina 

yasaklanmıştır. Cinsel ihtiyacın tek karşılanma yolu da nikah akdi olarak belirlenmiş, 

gücü yetmeyenlere oruç tutarak nefsi terbiye etme öğütlenmiştir (İbni Mâce, Nikâh 1). 

 

Duygusal ihtiyaçların karşılanması ve karşılıklı ünsiyet kurmak da evliliğin temel 

maksatlarından sayılmaktadır (Browning, 2006, s. 152). Kur’an-ı Kerim’de “Kendileri 

ile huzur bulasınız diye sizin için türünüzden eşler yaratması ve aranızda bir sevgi ve 

merhamet var etmesi de O’nun (varlığının ve kudretinin) delillerindendir.” (er-Rûm 

30/21) buyrulmuştur. Ayette “sevgi” olarak tercüme edilen “meveddet” ( مودة ), “karı-

koca arasındaki sevgi, dostluk ve cinsel arzu” olarak yorumlanmıştır. “Rahmet” (رحمة) 

ise “bu sevginin meyvesi olan evlatlar” olarak yorumlanmıştır (Polat, 2014, s. 356). 

“Allah, sizi bir tek nefisten yaratan ve kendisi ile huzur bulsun diye eşini de ondan var 

edendir.” (el-A‘râf 7/189) ayeti de evliliğin maksadını doğrudan ifade eden yegâne 

ayetlerdendir. Söz konusu ayetlerin ortak yönü, eşlerin birbirleri için huzur kaynağı 

oluşudur. Dolayısıyla asıl maksat, karı koca arasında sevgi, merhamet ve huzur 

meydana gelmesidir (Ünal, 1998, s. 142). Ayrıca, Bakara suresi 187. ayeti kerimede 

“Oruç gecesinde kadınlarınıza yaklaşmak size helâl kılındı. Onlar sizin için birer 



33 

 

elbise, siz de onlar için birer elbisesiniz.” buyrulmaktadır. Bu benzetme ile Allah Teala 

olması gereken karı koca ilişkisini ortaya koymuştur. Elbise insanlar için temel 

ihtiyaçlardandır. Bedeni korur, sıcak tutar, kusurları örter, rahat hissettirir ve 

güzelleştirir. O halde eşler de birbirlerini dış etmenlerden korumalı, evini sıcak bir 

yuva haline getirmeli, kusurlarını örtmeli, güven hissi vermeli ve birbirlerini daha da 

iyiye götürmelidirler. 

Evliliğin maksatları sadece birey değil toplumla da ilgilidir. Evlenmeyi emreden Nur 

suresi 32. ayetin nüzul zamanı Hz. Aişe’ye iftira olayıyla eş zamanlıdır. Tefhîmü’l-

Kur’ân adlı eserinde Ebü’l-A’lâ Mevdûdî, iftirayı dillendiren ve yayan kişilerin 

hepsinin bekar olduğunu, bu nedenle Müslüman toplumun bu tür kötülük ve 

fitnelerden korunması için Allah Teala’nın bekarlara evlenmeyi emrettiğini 

belirtmiştir.  

 

Kur’an ve hadislerden sonra İslam inancında etkili olan önde gelen şahsiyetler 

olmuştur. Bu şahsiyetler eserleriyle Müslümanların düşünce dünyasını şekillendirmiş, 

inançlarını savunurken kendilerine pek çok atıf yapılmıştır. Sonraki iki bölümde, ana 

akım Müslümanları oluşturan grup üzerinde etkili olan şahsiyetlerden Mâtürîdî ve 

Gazâlî’nin evlilik konusundaki görüşleri incelenecektir. 

 

3.4. İmam Mâtürîdî’ye Göre Evlilik 

 

Müslümanların inanç konusunda takip ettiği önemli otoritelerden biri olan Ebû Mansûr 

el-Mâtürîdî, 10. yy.’da yaşamış önde gelen bir Sünni İslam alimidir. İslam'ı anlamada 

akıl ve vahiy arasındaki uyuma yaptığı vurgu, İslam teolojisi üzerinde kalıcı bir etkiye 

sahip olmuştur. Maturidi'nin öğretileri bugüne kadar birçok Müslümanı etkilemeye 

devam etmektedir. Bu sebeple, bu çalışmada onun görüşlerine yer vermek faydalı 

olacaktır. 

 

Mâtürîdî'nin İslam teolojisi çerçevesinde evlilik ile ilgili görüşlerini 

değerlendirebilmek için, onun yaratılışa dair görüşlerine odaklanmak gerekmektedir. 

Mâtürîdî’ye göre, insan “Allah’ın halifesi” olarak yaratılmıştır. O, insanın fıtratının 

temizliğine ve akıl sahibi oluşuna vurgu yapmıştır. Bu yaratmada cinsiyet bakımından 



34 

 

bir ayrım gözetilmemiş, kadın ve erkekten halife olarak bu konuma uygun 

davranmaları istenmiştir (Mâtürîdî, Te’vilâtü’l-Kur’ân, I, s. 77). Onun bakış açısının 

temelinde, yaratılışın ilahi bir hikmete dayandığı görüşü yatar. Kadın ve erkek, 

ontolojik olarak Allah'ın gözünde eşittir ve sosyal roller söz konusu olduğunda 

birbirlerini tamamlarlar. Bu roller ile toplumsal düzende kadın ve erkek, birbirlerinin 

eksik yönlerini güçlü yönleriyle kapatmaktadırlar (VI, s. 140). Bu tamamlanışa vesile 

olduğundan Hz. Nuh ve Lut peygamberlerin evliliği gibi kadının iman etmediği 

uyumsuz durumlarda dahi evlilik övülmüştür (et-Tahrîm 66/10; el-Hicr 15/71). 

Ayrıca, Mâtürîdî’nin tefsirinde Hz. Havva ile ilgili olan İsrailiyat haberlerine yer 

vermeyip, kadını suçlayıcı ifadeleri rivayet etmemesi önemlidir. 

 

Kadının yaratılışı ile ilgili olan ayetlerde, Mâtürîdî, Hz. Havva’nın Hz. Adem’in 

kaburga kemiğinden yaratıldığını ifade etmez (V, s. 112). Ayetin tefsirinde meşhur 

olmuş rivayetleri kullanmaması dikkat çekicidir. Kadınların yaratılmasını Hz. 

Havva’ya, erkeklerin yaratılışını da Hz. Adem’e dayandırır. Bunun yanında Hz. İsa ve 

Meryem ile ilgili olan Nisa suresi 171. ayeti açıklarken ise kadının erkeğin kaburga 

kemiğinden yaratıldığına atıf yapar (III, s. 426). Sonuç olarak, yaşadığı dönemde var 

olan yaygın rivayetlerden etkilense de bu rivayetleri kullanmada dikkatli olduğu 

sonucuna varılır.   

 

Mâtürîdî’nin vurguladığı bir diğer konu da erkek ve kadının birbirleri için huzur ve 

saadet olması için yaratılmasıdır. “Sizi bir tek candan yaratan, kendisiyle mutlu olsun 

diye ondan da eşini yaratan O’dur. Erkek eşiyle beraber olunca kadın hafif bir yük 

yüklenir…” (el-A’raf, 7/189) ayetinin tefsirinde Allah tarafından kadının övülen 

konumuna değinmiştir (VI, s. 136-7).  Ona göre, Allah, insan türünün çoğalmasını 

sağlamak için çiftler oluşturmuş, çocuklar ve torunlar bahşetmiştir (I, 364). Allah, 

kadın ve erkeği birbiri için bir elbise olarak nitelendirmiştir (el-Bakara, 2/187). Bu 

ayeti, karı-kocanın her türlü zarardan ve haramdan birbirlerini korumaları olarak tefsir 

etmiştir. Başka bir ayette gecenin huzur vesilesi olarak insan için elbise gibi yaratıldığı 

ifade edilir (en-Nebe, 78/10). Mâtürîdî, bu ayetlerdeki “libas” (elbise) kelimeleri 

arasında bağlantı kurarak karı-kocanın birbirleri için huzur kaynağı olduğunu ifade 

etmiştir (I, s. 364). 

 



35 

 

Mâtürîdî’ye göre karı-koca bu dünyadan sonra eğer mümin iseler ahirette de birlikte 

olacaklardır (XIV, s. 284). Ona göre ayetlerde anlatılan huriler, kişilerin yeni bir 

biçimde yaratılmış, cennetteki kendi eşleridir. Bu nedenle eşlerin Mâtürîdî’nin 

gözünde önemli bir yere konumlandırıldığı söylenebilir. 

 

A’raf suresi 189’de şöyle buyurulmaktadır: “Sizi bir tek candan yaratan, kendisiyle 

mutlu olsun diye ondan da eşini yaratan O’dur. Erkek eşiyle beraber olunca kadın hafif 

bir yük yüklenir...” Bu ayetin tefsirinde Mâtürîdî, kadının ailede öncelikle eş sonra da 

annelik rolü dolayısıyla övüldüğüne vurgu yapar. Bu annelik övgüsünün evlat müjdesi 

verilirken Sare’ye yönelik olarak da yapılmıştır.1 Hz. Nuh ve karısıyla ilgili ayetlerde 

de iman etmese de anne olduğundan dolayı Hz. Nuh’un eşine değer verdiğini vurgular. 

Dolayısıyla evlilik hayatının huzur içinde olması ve çocuklarının yetiştirilmesi için 

anneye verilen değer Allah’ın bahşettiği hikmetlerdendir (VIII, s. 42). 

 

Karı-koca rolleri hususunda Mâtürîdî, erkeğin zorlu yolculuklar yaparak rızık 

kazanmaya daha uygun yaratılışının olduğunu belirtir. Nisa 34. ayette geçen erkeklerin 

kadınlar üzerinde “kavvam” olmasını koruyucu, yönetici, gözetici olarak açıklar. Ona 

göre “kavvam” olarak erkek, kadınların ihtiyaçlarını yerine getirir, evin dış işleriyle 

ilgilenerek toplumsal yükü üstlenir, maddi geçimini sağlar. Yani erkeğe bir nevi 

koruma gibi hizmet etme görevi verilmiştir (III, s. 199-200.). Nitekim Bakara suresi 

233. ayetinde2 belirtildiği gibi kadının maddi ihtiyaçlarının giderilmesi kocaya aittir. 

Ayrıca Mâtürîdî, bu ayette çalışamaz durumda olup bebek emziren annenin psiko-

sosyal durumuna göre ihtiyaçlarının karşılanması gerektiğinin belirtilmesine vurgu 

yapar (VI, s. 202). Anne ve baba Allah tarafından çocuk için varlık vesilesi kılınmıştır. 

Dolayısıyla onun maddi ihtiyaçlarının karşılanması vurgusunun yapılması önemlidir. 

Bunun yanında manevi ihtiyaçlarının zaten karşılanması gereği hem annenin hem de 

babanın sorumluluğudur. Bu, sağlıklı bir aile ve toplum oluşumu için hayati öneme 

sahiptir. 

 

Mâtürîdî, erkeğin eşine karşı görevleri konusunu özetle üç maddede sıralar: Öncelikle, 

erkek ailenin maddi ihtiyaçlarını karşılamalıdır. İkinci olarak, Bakara süresi 229. 

 
1 “Sana gerçeği müjdeledik, sakın ümitsizliğe düşenlerden olma! dediler.” (el- Hicr 15/55) 
2 “Onların (anne ve çocuğun) normal ölçülerde yiyecek ve giyeceklerini sağlamak da çocuk 

kendisinden olanın (babanın) borcudur.” (el- Bakara 2/233) 



36 

 

ayetinde geçen “ya evlilik içinde iyilikle bulundurmak veya güzellikle serbest 

bırakmak” emirden dolayı erkeklerin eşlerine evlilik içinde güzellikle muamelede 

bulunması, uyum olmaması durumda ise psikojik veya fiziksel baskı bir yana iyilikle, 

kadının onurunu koruyarak ayrılması gerekmektedir. Üçüncü olarak da erkek, kadının 

dini eğitimini sağlamalıdır. Kendi sağlayamıyor ise eğitim alabileceği imkanı 

oluşturmalıdır. Bu sorumluluk, kişinin hem kendisini hem de eşini ateşten korumasına 

yönelik olan hadisle sabittir (II, s. 68-9). 

 

Mâtürîdî’ye göre kadının kocasına yönelik sorumlulukları da üç maddede sıralanabilir: 

Kadın, erkeğin maddi ihtiyaçlarını karşılamasına karşılık olarak eşlerinin isteklerine 

itaat etmeliler, sebepsiz yere karşı çıkmamalıdırlar. Evlerini ve namuslarını dışarıya 

karşı korumalıdırlar. İkinci olarak kadın, eşine karşı güzellikle konuşmalı, onun 

onurunu kırıcı tavır ve konuşmalardan uzak durmalıdırlar. Nitekim Hz. Muhammed, 

hayırlı eşi “kendisine bakınca seni mutlu kılan, seslendiğinde olumlu cevap veren, 

bulunmadığın zamanlarda kendi canını ve malını koruyan eş” olarak tarif etmiştir (İbn 

Mâce, Nikâh, 5). Son olarak kadın, eşinin sevmediği ve aile huzurunu kaçıracak 

davranışlardan uzak durmalıdır. Her ne kadar kocanın görevi ailede huzur ortamını 

sağlamak olsa da kadın da aynı derecede sorumluluk sahibidir (II, s. 68-9). 

 

Sonuç olarak Mâtürîdî, döneminin kadın erkek algısını büyük ölçüde devam ettirse de 

ayrıştığı noktalar da bulunmaktadır. Ona göre insanlık bakımında Allah katında kadın-

erkek eşittir. Kimsenin yaratılıştan dolayı birbirinden üstün olmadığı vurgusu yapar. 

Kadının fıtratında bulunan sevgi ve merhamet duygularına atıf yaparak huzur vesilesi 

olduğunu belirtir. O, Kur’an’da belirtilen hak ve sorumlulukların yerine getirilmesi 

nispetinde evlilikte huzurun sağlanabileceğini savunmuştur. 

 

3.5. Gazâlî’ye Göre Evlilik 

 

Asıl adı Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî et-Tûsî (Çağrıcı, 1996) olan 

Gazâlî, Sünni İslam'ın önde gelen ve etkili mutasavvıf, fakih ve kelamcılarındandır 

(Griffel, 2020). Sadece vefatından sonra değil daha yaşarken ünü Müslümanlar 

arasında yayılmıştır (Güneş, 2012, s. 62). İslam’ın doğru din oluşunun delili anlamına 

gelen Hüccetü’l-İslam lakabı, ilmi ve kendisine gösterilen teveccühün göstergesidir. 

Görüşleri Müslümanlar üzerinde oldukça etkili olmuş, ilim meclislerinde çokça 



37 

 

tartışılmıştır. Evlilik ile ilgili görüşleri de İslam geleneğini anlamaya ışık tutacaktır. 

Bu nedenle bu çalışmada kendisinin görüşleri ele alınmıştır. 

 

Gazâlî’nin yaşadığı 11. Yüzyılın başında evlilik hakkında iki görüş mevcuttu. Bazı 

kimseler evliliğin Allah’a yakın olmayı zorlaştırdığına inanırken, bazıları da evliliğin 

soyutlanmış dini yaşamdan daha hayırlı olduğunu iddia ediyordu. Gazâlî’nin fikirleri 

bu iki görüş arasında bir noktada yer almaktadır. O, evliliği Allah’a yakınlaştıracak 

manevi yolculuğun başlangıç noktası olarak tanımlamıştır (Azizah, 2016, s. 13). Diğer 

taraftan evlilikten çekinenlerin nedenlerini de görmezden gelmemiştir (Gazâlî, 1989, 

II, s. 67). 

 

“İslâm’a dair bütün kitaplar kaybolup sadece o kalsaydı diğerlerini aratmazdı” 

övgüsüne layık görülen, en önemli eseri İhyâü Ulûmi'd-Dîn’in (Çağrıcı, 1996) “Nikah 

adabı” bölümünde Gazâlî, konuyu üç babda ele almıştır. İlk olarak evliliğin avantaj ve 

dezavantajları, ikinci babda nikahta ve nikahlanacak kişilerde riayet edilecek hususlar 

ve son babda karı-kocanın riayet etmesi gereken hak ve sorumluluklar anlatmıştır. 

Çalışmanın konusu gereği birinci ve üçüncü bab üzerinde durulacaktır. 

 

Gazâlî, kendi dönemine kadar gelmiş olan alimlerin evlilik hakkındaki görüşlerini 

açıklayarak başlamıştır. Bazıları, ibadet daha üstündür ama evlenmek de faziletlidir 

derken; bazıları da evlenmenin eskiden iyi olduğunu ama bu zamanda evlenmemenin 

daha iyi olduğunu ileri sürmüşlerdir (II, s. 59). Ardından, yukarıda bahsi geçen 

evlenme ile ilgili ayet ve hadisleri sıralayarak evliliğin nastaki yerini temellendirir. 

Sadece bununla kalmayarak sahabe ve diğer İslam büyüklerinin sözlerine atıf yapar 

(II, s. 63). Örneğin İbn Abbas “Kişinin ibadeti ancak evlilikle kemal bulur.” demiştir. 

Sahabe büyüklerinden İbn Mesud ve Muaz b. Cebel de Allah’ın huzuruna bekar 

çıkmayı istemeyerek öz ömürleri kalsa da evlenmek istemiştir. Mutasavvıflardan Bişr 

b. Haris ise “Kocaların kadınlarda olduğu gibi, kadınların da kocaları üzerinde hakları 

vardır” (el-Bakara 2/228) ayeti sebebiyle evlenmekten çekindiğini dile getirmiş fakat 

Ahmed b. Hanbel’in evlenerek kendisinin önüne geçtiğini söylemiştir. Meşhur 

muhaddis ve fakih Ahmed b. Hanbel de hayatı boyunca tek eşlilik yapmış fakat “bekar 

olarak yatmak istemediğini” ifade ederek eşinin ölümünün ikinci günü evlenmiştir. 

Tasavvuf ehlinden İbrahim b. Ethem de Bişr b. Haris gibi aile bireyleriyle ilgilenmenin 



38 

 

bekarlıktan daha efdal olduğunu kabul etmiştir fakat evleneceği kişinin haklarına 

riayet edememekten çekindiği için evlenmediğini belirtmiştir (II, s. 65).  

 

Diğer taraftan, meşhur tâbiî Hasan-ı Basri “Allah bir kuluna hayır dilediği vakit, onu 

mal ve aile ile oyalamaz.” demiştir. Onun bu sözü onu dinleyenler tarafından evlilik 

aleyhine bir söz olarak algılanmamış, evliliğin ibadete engel olmasına karşı söylendiği 

düşünülmüştür. Nitekim Kur’an’da da evlilik, Allah ile kul arasında bir engel olarak 

görülmemiştir. İlk zahidlerden Ebû Süleymân ed-Dârânî (ö. 215/830) de, “bekarlıktaki 

huzur ve ibadetten alınan zevkin, evlilikten alınamayacağını” iddia ederek 

“dostlarından evlendikten sonra eski mertebelerini koruyan kimseyi görmediğini” 

söylemiştir (II, s. 67). Ne var ki ed-Darani’nin kendisi de evlenmiş, çocuk sahibi 

olmuştur (Derin, 2001, s. 221). Dolayısıyla, onun bu sözlerinin mutlak kast ifade 

etmediği, dini hayatın aksama endişesiyle uyarı mahiyetinde söylediği çıkarımı 

yapılabilir. Sonuç olarak, atıf yaptığı söylemlere bakıldığında Gazâlî’nin görüşü; temel 

olarak İslam’da evliliğin teşvik edildiği, bazı kimselerin ise birtakım kaygılardan 

dolayı evlenmemeyi tercih ettiği şeklindedir. 

 

Gazâlî’ye göre evliliğin beş faydası vardır. Evliliğin birinci faydası, çocuk ve torun 

sahibi olmaktır (II, s. 68). Bu vesileyle Allah ve resulünün sevgisi kazanılır. Sadakayı 

cariye olarak hayır dua edecek evlat bırakılmış olur (Müslim, Vasiyye, 14; Tirmizî, 

Ahkâm, 36). İkincisi, meşru yolla cinsel arzuyu (şehvet) tatmin etmektir. İbn Abbas, 

bu faydadan ötürü âbidin ibadetinin ancak evlilikle tamamlanacağını söylemiştir (II, s. 

76-77). Gazâlî, çok eşlilik ile ilgili olarak da Arap kavminde acemlere göre şehvetin 

fazla olduğunu, bu nedenle dine düşkün salihlerin daha çok evlendiğini söyler. Fakat 

evin idaresini bozacağını söyleyerek tek eşliliği tavsiye eder (II, s. 84). Üçüncü fayda, 

karısının refakatiyle yorgun ruhunu rahatlatmaktır. Buna göre eşle vakit geçirmek 

gönlü teskin eder, rahatlama ve dünya işleri için enerji toplama vesilesidir (II, s. 81). 

Dördüncüsü, karısının ev işlerini yapması nedeniyle ilim öğrenmek ve çalışmak için 

yeterince zaman ayırabilmektir (II, s. 81). Geçim sağladığı işinden kalan vaktinde ilim 

ve ibadetle meşgul olabilmesi için ev işlerini yaparak kocasına yardım eden kadın Ebû 

Süleymân ed-Dârânî tarafından “ahiret saadeti” olarak tanımlanmıştır (II, s. 83). Hz. 

Ömer (ra) de “Kişiye imandan sonra verilen şeylerin en hayırlısı saliha bir kadındır.” 

demiştir (II, s. 84). Son ve beşinci fayda da ailesinin geçimini sağlamakla faziletli bir 

iş yapmış olmaktır. Onların geçimini sağlamak, onlara ilim öğretmek, onları korumak, 



39 

 

sıkıntılarını gidermek ve adaletle muamele etmek kıymetli ve faziletli işlerdir. Ailesi 

için zahmet çekenin Allah yolunda cihad eden gibi olduğunu belirtir (II, s. 85).  

 

Gazâlî, yararlarının yanında evliliğin üç zararından bahseder. Birincisi, meşru kazanç 

aramanın zorluğudur. Evliliğin getirdiği nafakayı temin etme sorumluluğu, bekar 

kişiye göre daha ağırdır. Evli kişi, ailenin ihtiyaçlarını temin etme arzusuyla harama 

meyledilebilir (II, s. 89). İkincisi, eşin haklarını gözetmemek tehlikesidir. Hoşa 

gitmeyen huylara tahammül etmemek ve iyi geçinmeyip nefse uymamak gerekir. Hz. 

Muhammed (sav) konuyla ilgili olarak “Kişiye sorumluluğundaki kişilere bakmaması 

günah olarak yeter.” buyurmuştur (II, s. 90). Son olarak evlat ile övünmek ve mal 

biriktirmek gibi özellikler edinerek dünyaya meyletmesidir. Evlenmenin neticesinde 

kalbi meşgul edecek duygular ve meseleler kişiyi Allah’a ibadetten alıkoyabilir. Bu da 

ahireti düşünmeyi ve onun için hazırlanmayı engeller (II, s. 91). 

 

Evliliğin avantaj ve dezavantajlarına değindikten sonra birinci bölümün sonunda 

Gazâlî, çeşitli durumları inceleyerek erkeğin evlenip evlenmemesi konusunu ele 

almıştır. Bu noktaları kapsamlı bir şekilde değerlendirerek, bir erkeğin cinsel arzusu 

varsa ve zina yapmaktan korkuyorsa onun için evliliğin tercih edilir olduğu sonucuna 

varır (II, s. 92-94). Birlikte yaşama adabı ve eşlerin hak ve sorumlulukları konuları 

ilgili bölümde ele alınacaktır. 

 

3.6. İslam’a Göre Karı Koca Rolleri 

 

Kur’an-ı Kerim’e göre Allah Teala, insanları erkek ve kadın olarak kendi nezdinde 

kulluk bakımından eşit yaratmış, üstünlüğü takvaya (saygı ile Allah’tan korkma) 

bağlamıştır el-Hucurât 49/13). Yaratılış amacı ile ilgili ayetlerde kadın-erkek yerine 

“insan” ifadesi kullanılmıştır. Buna göre “insan”, Allah’a kulluk etme amacıyla (ez-

Zâriyât 51/56), onun halifesi olarak (el-Bakara 2/30) yaratılmıştır. Bunun yanında, 

kadın ve erkek farklı yetenek ve özelliklerle donatılmıştır. Buna uygun olarak, farklı 

hak ve sorumluluklarla birbirlerini tamamlayıcı bir sistem meydana gelmiştir (Ünal, 

1998, s.178-179). 

 

İslam’ın karı-koca rollerine bakışını, büyük ölçüde temel kaynakları olan Kur’an-ı 

Kerim ve Hz. Muhammed’in sünneti belirlemiştir. İlgili pek çok ayet ve hadis 



40 

 

bulunmaktadır. Bunun yanında, Hz. Muhammed (sav) kendi hayatı ve ilişkileriyle 

Müslümanlar için yaşayan örnek olmuştur. Kur’an-ı Kerim’de “Kocaların kadınlarda 

olduğu gibi, kadınların da kocaları üzerinde hakları vardır.” (el-Bakara 2/228) 

buyrularak eşlerin karşılıklı hak ve sorumlulukları olduğuna işaret edilmiştir. Bu hak 

ve sorumluluklar fıtrat özellikleri, örf, ve denge gözetilerek belirlenmiştir (İnanır, 

2018, s. 129).  

 

3.6.1. Evlilikte Erkeğin Rolleri 

 

a. Muaşeret-Güzel Geçim Yükümlülüğü 

 

Kur’an’da eşler göz aydınlığı (el-Furkān 25/74), huzur kaynağı (er-Rûm 30/21) olarak 

tanımlanmış, “Onlarla (eşlerinizle) güzellikle geçinin. Eğer onlardan 

hoşlanmıyorsanız, sabredin, hoşlanmadığınız bir şeyi Allah çok hayırlı kılmış 

olabilir.” (en-Nisâ 4/19) denilerek güzel geçim emredilmiştir. Erkeklerin eşlerine 

güzel muamele etmesi kadınların manevi hakkıdır. Ayette “güzellikle geçinin” olarak 

tercüme edilen kısım   ِبِالْمَعْرُوف  cümlesidir. Burada (aşiru hunne bil ma’ruf) عَاشِرُوهُنَّ 

geçen عاشر (aaşera) fiili sözlükte yakınlık kurmak, biriyle arkadaşlık etmek 

anlamlarına gelir. Maruf ise “toplum tarafından bilinen, kabul edilen, hoş karşılanan, 

dine göre de meşrû ve makbul olan davranışlardır.” (Kur'an Yolu, II, s. 38). 

Dolayısıyla, kocanın karısına karşı davranışı nazik ve şefkatli olmakla kalmayıp, 

toplum tarafından da beğenip kabul edilen türden olmalıdır. Buradan yola çıkarak, 

marufun önemine işaret eden Ahmet İnanır, geçmişte evliliği kurtarma adına 

görevlerini yerine getirmeyen isyankâr (naşize) kadına vurulmasının önerilmemekle 

birlikte caiz olduğu görüşünün örf ile değiştiğini belirtmiştir. Ona göre bu uygulama 

artık boşanma sebeplerinden sayılmakta, evlilik birliğini tehdit etmektedir. Dolayısıyla 

esas gayesi yuvayı kurtarma olan uygulamanın gayesine ulaşmak için örf ve maruf 

dikkate alınarak bütüncül bir bakış açısı geliştirilmelidir (İnanır, 2018, s. 130). 

 

Hz. Muhammed’in sünnetinde de güzel geçim teşvik edilmiştir. Örneğin bir hadisinde 

“Kadınlara iyi davranmanızı tavsiye ediyorum; vasiyetimi tutunuz. Zira kadın kısmı 

kaburga kemiğinden yaratılmıştır. Eğri kemiği doğrultmaya kalkarsan kırarsın. Kendi 

hâline bırak. Öyleyse kadınlar hakkındaki tavsiyemi tutunuz.” buyurmuştur (Buhârî, 

Enbiyâ 1, Nikâh 80; Müslim, Radâ’ 60). Kaburga kemiğinden yaratılma ibaresi gerçek 



41 

 

anlamda kullanılıp kullanılmadığı net olmasa da bu hadis, kadının tabiatına ve 

psikolojisine dikkat ederek davranılmasını tavsiye etmiştir. Ayrıca erkek, Allah’tan 

başka mükemmel ve hatasız ya da eksiksiz kimse olmadığının bilincinde olarak, güzel 

geçim emri dolayısıyla anlayışlı davranmalı, kendi görevini yerine getirmelidir 

(Mutairi, 2004, s. 184). Nitekim, kadının kocası üzerindeki hakkı nedir diyen bir 

sahabeye Hz. Muhammed, maddi hakları saydıktan sonra "Şiddet uygulamaması, 

aşağılamaması ve evi terk etmemesidir.” diye cevap vermiştir (Ebu Dâvûd, Nikâh, 41). 

“Mü’minlerin îmân bakımından en mükemmeli, huyu en iyi olanıdır. Sizin en 

hayırlınız, kadınlarına karşı hayırlı olanlardır.” (Tirmizî, Radâ` 11) hadisiyle de 

kocanın kadına bu şekilde davranmasının, erkeğin iman ve takvasının bir göstergesi 

olduğunu haber vermektedir. Ayet ve hadislerden görüldüğü üzere evlilikte istenen 

huzur ve anlayış ortamıdır. Ayrılırken dahi güzellikle ayrılmak emredilmiştir. 

Boşanırken kadının kalacak yer ya da nafaka konularında zor durumda 

bırakılmamasını emretmiş (et-Talâk 65/1-2), güzelce (maruf üzere) konuşup 

anlaşılması istenmiştir. (et-Talâk 65/6-7). 

 

Kocanın karısına karşı riayet etmesi gereken hususlarla ilgili olarak Gazâlî de 

öncelikle güzel geçimi zikretmiştir. Ayetteki عاشر (aaşera) fiilinden türemiş olan 

“muaşeret” kelimesiyle bu konuyu ele almıştır. Hz. Muhammed’in Veda haccında ses 

kısıklığına rağmen Müslümanlara verdiği son tavsiyenin “Kadınlarınız hakkında 

Allah’tan korkun.” (Müslim, Hac, 147) olduğunu belirtmiştir.  Ona göre muaşeret, 

yalnızca kötülük etmemek değil, karşı tarafın kötü huylarına da sabretmekle olur. 

Peygamberimiz de böyle yapmıştır. Nitekim Hz. Muhammed’in eşlerinin onun 

göğsüne vurduğu ya da onunla münakaşa ettiklerine dair pek çok hadis bulunmaktadır 

(II, s. 112).   

 

Gazâlî’nin kocanın görevlerinden saydığı diğer bir husus da eşinin sıkıntılarını 

gidermeye çabalamaktır. Onunla şakalaşmak, gönlünü hoş etmektir. (II, s. 114). Hz. 

Muhammed bu şekilde eşiyle şakalaşır, canı sıkkın olduğunda onu teskin ederdi. 

Ayrıca Hz. Aişe ile koşu yarışı yaptığı, üzüldüğünde gönlünü aldığı rivayet 

edilmektedir. (Ebu Dâvûd, Cihad 67). 

 

 

 



42 

 

b. Kavvamlık 

 

Karı-koca ilişkisinde en belirleyici ayetlerden biri Nisa suresi 34. ayettir:  

 

Allah’ın, kimini kimine üstün kılmasından ötürü (birbirinden farklı özellik ve lütuflar 

bahşetmesi) ve mallarından harcama yapmaları sebebiyle erkekler kadınların 

yöneticisi ve koruyucusudurlar (kavvam). Sâliha kadınlar Allah’a itaatkârdır; 

Allah’ın korumasına uygun olarak, kimsenin görmediği durumlarda da kendilerini 

korurlar. (Evlilik hukukuna) baş kaldırmasından endişe ettiğiniz kadınlara öğüt verin, 

onları yataklarda yalnız bırakın ve (Bunlar fayda vermez de mecbur kalırsanız) onları 

(hafifçe) dövün. Eğer size itaat ederlerse artık onların aleyhine başka bir yol 

aramayın; çünkü Allah yücedir, büyüktür.  

 

İslam’da kocanın rolü konusunda oldukça atıf yapılmış ve üzerinde durulmuş olan 

“kavvam” kelimesi gözetmek ve korumak, işleri çekip çevirmek, geçimi sağlamak gibi 

anlamlara gelmektedir (Polat, 2014, s. 363). Bu ayet dışında Kur’an’da geçen iki yerde 

de “adalet” kelimesine izafe edilerek “idare etmek, doğrulukla hükmetmek” 

anlamlarında kullanılmıştır. (el-Mâide 5/8; en-Nisâ 4/135). 

 

Bazı müfessirler bu ayetin Nisa suresi 32. ayet ile ilişkili olduğunu savunmuşlardır. 

Buna göre, kadınlar erkeklerin mirastan daha çok pay almaları konusunda 

konuşmalarının ardından “Allah'ın sizi, birbirinizden üstün kıldığı şeyleri (başkasında 

olup da sizde olmayanı) hasretle arzu etmeyin. Erkeklerin de kazandıklarından 

nasipleri var, kadınların da kazandıklarından nasipleri var. Allah'tan lütfunu isteyin; 

şüphesiz Allah her şeyi bilmektedir.” ayeti nazil olmuştur. Devamındaki 34. ayette de 

erkeklerin maddi sorumluluklarına işaret edilmiştir (Atmaca, 2013, s. 218). Fahreddin 

Razi de bu iki ayet arasında bağlantı kurmuş ve şu şekilde yorumlamıştır:  

 

Biliniz ki, “Erkekler kadınlara kavvamdır” ayeti, bir önceki “Allah'ın sizi, 

birbirinizden üstün kıldığı şeyleri (başkasında olup da sizde olmayanı) hasretle arzu 

etmeyin.” ayetinin devamı niteliğindedir. Bu ayetin nüzul sebebinin, bazı kadınların 

miras konusunda erkeklere ayrıcalıklı davranıldığını ima etmeleri olduğunu 

belirtmiştik. Allah, bu ayette onlara, bu ayrıcalıklı muamelenin gerekçesinin, 

erkeklerin kadınları maddi açıdan geçindirmekle yükümlü olduğu gerçeğinden 

kaynaklandığını hatırlatmıştır. Her ikisinin de birbirinden zevk almasına rağmen, 

erkekler mehri ve nafakayı sağlamakla görevlidir. Dolayısıyla, bir taraftaki imtiyaz 

veya öncelik, ek sorumluluklar ile dengelenmiş olmaktadır. Bu da taraflar arasında 

bir üstünlüğün olmadığını göstermektedir. (Râzî, Tefsir-i Kebir, VIII, s. 17). 

 

“Kavvam” olma ile ilgili olarak İslam alimlerince farklı yorumlar yapanlar da 

olmuştur. Peygamberlerin erkek olması ile ilgili olduğu, erkeklerin akıl olarak ve 



43 

 

namaz imamlığı, miras ve şahitlik gibi hukuki haklarda kadınlardan üstün olduğu 

şeklinde yorumlar yapılmıştır (Atmaca, 2013, s. 219-220).  

 

Gazâlî’ye baktığımızda “kavvam” olmayı sorumluluk olarak andığı görülür. Hz. 

Muhammed'in “Hepiniz çobansınız. Hepiniz güttüğünüz sürüden sorumlusunuz. Âmir 

memurlarının çobanıdır. Erkek ailesinin çobanıdır. Kadın da evinin ve çocuğunun 

çobanıdır. Netice itibariyle hepiniz çobansınız ve hepiniz idâre ettiklerinizden 

sorumlusunuz.” (Buhârî, Cum`a 11, Nikâh 81, 90; Müslim, İmâre 20) hadisine atıf 

yaparak kocanın ailesinin çobanı olarak sorumlu olduğunu söylemiştir. Ayrıca Hz. 

Muhammed, ailesini terk eden kişinin onlara dönmedikçe namaz ve orucunun kabul 

olmayacağını haber vermiştir. Çünkü Allah "Kendinizi ve ailenizi cehennem ateşinden 

koruyun" buyurmaktadır. Kocanın kendisini koruduğu gibi ailesini de cehennem 

ateşinden korumasını emretmiştir. Kişi kendi ihtiyaçlarını bile karşılayamayabilir ve 

evlendikten sonra bu yük iki katına çıkar ve başkasının ihtiyaçları onun sorumluluğu 

haline gelir (II, s. 65). Gazâlî kocanın riayet etmesi gereken hususlar arasında siyaset, 

gayret ve kasemi de sayar. Siyaset, kadına karşı hal ve hareketlerinde itidalli olarak 

onu idare etmek demektir. Kavvamlık gereğince kadının rahat yaşaması için isteklerini 

yerine getirir ama evin düzenini bozacak kadar da ileri gitmez (II, s. 116). Gayret, 

karısının iffetini korumak, kıskançlıkta itidalli olmak demektir. Buna göre, koca 

karısının gizli hallerini araştırmaz, lüzumsuzca vesveseye kapılmaz. Karısının ahlakını 

değiştirmeye çalışmaz (II, s. 119). Kasem ise birden fazla karısı var ise onlar arasında 

adaleti sağlamaktır. Hiçbirine daha fazla meyletmemek, maddi olarak ve vakit ayırma 

bakımından eşit davranmak kocanın üzerine bir borçtur (II, s. 127). 

Buna ek olarak kocanın karısına eğitim imkânı sağlaması da kavvamlık dahilinde bir 

sorumluluğu olarak görülmektedir. İbadetler ile ilgili bilgileri kocanın öğretmesi 

gerekir. Eğer bu yapılamıyorsa başka birinden öğrenmesi sağlanmalıdır. Buna engel 

olan koca günaha girmektedir (II, s. 123). Kadınların eğitiminin sadece bir seçenek 

değil, bir görev olduğu konusunda Müslüman alimler arasında genel bir fikir birliği 

vardır (Browning, 2006, s. 217). Kadın ve erkek benzer dini görevlere sahip 

olduğundan dolayı her Müslümanın dinini öğrenmesi farzdır (İbn Mace, Mukaddime, 

17). Bu nedenle, erkekler kadar kadınların da dini eğitime erişmeleri gerekmektedir.  

 



44 

 

Çağdaş yorumlara baktığımızda Seyyid Kutub ve Amina Wadud örnek verilebilir. 

Seyyid Kutub’a göre “kavvam” olma durumu kadının toplumsal ya da hukuki kişiliği 

ile ilgili olmayıp ev içi iş bölümü ile ilgilidir (Wadud, 1999, s. 72). Bunun gerekçesi 

de aileyi korumak ve ayakta tutmaktır. Kaldı ki başka ayetlerde bu sorumluluğun 

getirdiği yükümlülükler ifade edilmiştir. Çağdaş teolog Amina Wadud da “Kur’an ve 

Kadın” (Qur’an and Women) adlı eserinde Seyyid Kutub’a destek vererek kavvam 

olmanın aile içindeki işlevsel bir rol ayrımı olduğunu ileri sürmektedir. Erkeklerin 

kadınlardan üstünlüğü yorumunu her türlü reddetmektedir. Kavvamlığı kadının çocuk 

doğurma rolü ile ilişkilendirmiş, karı-koca arasında sorumluluk dengesini 

vurgulamıştır:  

 

Aile içinde her üyenin belirli sorumlulukları vardır. Bariz biyolojik nedenlerden 

dolayı, kadının birincil sorumluluğu çocuk doğurmaktır. Çocuk doğurma 

sorumluluğu çok önemlidir: insanın varlığı buna bağlıdır. Bu sorumluluk, büyük 

ölçüde fiziksel güç, dayanıklılık, zekâ ve derin bir kişisel bağlılık gerektirir… Buna 

karşılık yaratılıştaki denge ve adalet için erkeğe verilen sorumluluk kavvamlıktır… 

Buradaki amaç, birincil sorumluluğunu rahatça yerine getirmesi için kadının ihtiyaç 

duyduğu her şeyin (maddi geçim ve fiziksel koruma) toplum içinde erkek tarafından 

sağlanmasıdır. Aksi bir durum kadın için ciddi bir zulüm olacaktır… Diğer taraftan 

kadın için çocuk doğurma sorumluluğunun olmadığı günümüz birçok toplumunda 

durum değişmiştir. Bu nedenle, Kur’an kadın ve erkek arasındaki karşılıklı 

sorumluluk açısından gözden geçirilmelidir. Bu ayet, dengeli ve müşterek bir toplum 

yaratmak için kadınlarla ilgili olarak erkeklere ideal bir yükümlülük getirmektedir. 

(Wadud, 1999, s. 73). 

 

Görüldüğü üzere İslam’da insan ve kul olma bakımından erkek ya da kadın arasında 

fark gözetilmemektedir. Evlilikte düzenin ve huzurun sağlanması için bir idareciye 

ihtiyaç olduğu öne sürülmüştür (Teyfurov, 2014, s.193). İslam alimlerinin çoğuna göre 

erkeğin bedensel ve ruhsal olarak koruyuculuk ve idareciliğe daha yatkın olması 

sebebiyle ailede kavvam rolündedir (Ünal, 2004, s. 9). Örneğin karı-koca yürürken 

yolda bir tehdit çıksa büyük çoğunlukla erkek, hemen kadını koruma içgüdüsüyle 

davranacaktır. Erkeklerde var olan, kadınları korumak için tehlikeyi göze alma güdüsü 

bunun işaretidir (Piper ve Grudem, 2006, s. 51). Bu nedenle erkek, ailesinden kadın da 

evinden sorumlu tutulmuştur. Nitekim Allah, yaratılış farklılıklarından kaynaklanan 

yatkınlık ve üstünlükler olduğuna dikkat çekmiş ve kişinin kendisinde olmayanı arzu 

etmemesini istemiştir (Buhârî, Cum`a 11, Nikâh 81, 90; Müslim, İmâre 20). 

 

 

 



45 

 

c. Maddi Geçim 

 

İslam geleneğinde kocanın manevi sorumluluklarının yanında yerine getirmesi 

gereken maddi sorumluluklar da bulunmaktadır. Evlilikteki maddi geçim 

mükellefiyeti kocaya aittir. Nitekim, Hz. Muhammed (sav) kadının kocası üzerindeki 

hakkını soran bir sahabeye, kocanın öncelikli görevinin, durumu nispetinde karısının 

maddi ihtiyaçlarını karşılaması olduğunu söylemiştir (Ebu Davud, Nikâh, 41). Nisa 

suresi 34. ayette de erkeklerin kadınlar için mallarından harcamaları kavvamlığın 

nedeni olarak açıklanmıştır.  Erkeğin maddi sorumluluğu mehir ve sadaka olmak üzere 

başlıca iki türlüdür (Yaşarlıoğlu, 2002).  

 

Erkeğin evlenirken kadına ödediği ya da ödemeyi taahhüt ettiği para veya mala mehir 

denmektedir (Yaman, 1998, s. 63). Mehir uygulaması, ilk kez İslam tarafından ortaya 

konulan bir hak değildir. İslam öncesi dönemde Araplar ya da başka milletlerde de 

mevcuttur. Ancak bu hakkı geliştiren, düzenleyen ve özgün şekilde yeniden 

tanımlayan İslam hukuku olmuştur (Mutairi, 2004, s. 106). Kur’an-ı Kerim’de açık 

şekilde dile getirilmiştir: “Kadınlara mehirlerini (bir görev olarak) gönül hoşluğuyla 

verin. Eğer kendi istekleriyle o mehrin bir kısmını size bağışlarlarsa, onu da afiyetle 

yiyin.” (Nisâ 4/4). “Onlardan (nikâhlanıp) faydalanmanıza karşılık sabit bir hak olarak 

kendilerine mehirlerini verin. Mehir belirlendikten sonra, onunla ilgili olarak 

uzlaştığınız şeyler konusunda size günah yoktur. Şüphesiz ki Allah (her şeyi) hakkıyla 

bilendir, hüküm ve hikmet sahibidir.” (Nisâ 4/24). Söz konusu ayetlerde ifade edildiği 

gibi mehir kadının hakkıdır ve tasarrufu tamamen kendisine aittir. İsterse kocasına 

bağışlayabilir fakat vermesi için zorlanamaz. (İnanır, 2018, s. 130). Çünkü İslam’da, 

evli veya bekar, kadın ekonomik olarak bağımsızdır. Mehir de kadının malı 

olduğundan kullanım yetkisi verilmiştir (Browning, 2006, s. 220). 

 

Hz. Muhammed de mehir konusu üzerinde durmuş ve ayrıntıları açıklamıştır. Kendi 

ve yakınlarının evliliklerinde de bizzat uygulamıştır. (Algül ve Habergetiren, 2019) 

Ayrıca, “Kim bir kadınla evlenir de mehrini vermemeye niyet eder, sonra kadın hak 

ettiğini alamadan ölürse, o adam Allah'ın huzuruna zinacı olarak çıkacaktır.” diyerek 

kadını aldatarak bunu yerine getirmeyen kişiyi uyarmıştır (Taberânî, Mu’cem, 7301). 

Mehrin miktarıyla ilgili olarak İslam alimleri, Kur’an ya da sünnette açık bir ifade 

bulunmadığından, mehrin miktarı ile ilgili bir herhangi bir kısıtlama olmadığı 



46 

 

konusunda ittifak etmişlerdir. Bu nedenle, kocanın gücü yetiyorsa yüksek bir miktar 

ödemekte özgürdür. Fakat, buna gücü yetmiyorsa yüksek mehir vermeye mecbur 

değildir. Yani miktar, gelenek, örf ve adetlere göre kişilerin durumuna bırakılmıştır 

(Mutairi, 2004, s. 115). Mehrin birçok olumlu sonuçları vardır. Birincisi, bir kadına 

mehir vermek bir saygı göstergesidir, kadına mali özgürlük alanı tanır. Aynı zamanda 

kadında haz ve mutluluk duygusunun oluşmasına yardımcı olarak özgüven meydana 

getirir.   Mehir vermek, kocanın sorumluluk duygusunun gelişmesine katkı sağlar. 

Mehri karşılayabilen ve vermeye istekli olan koca, karısının geçim masraflarını da 

karşılamaya hazır olacaktır. Tüm bunlar, karı-koca arasındaki bağları güçlendirmiş 

olacaktır. Bu nedenle, her ne kadar bir sınır belirlenmemişse de erkeği zorlayacak bir 

miktarın şart koşulması, evliliğin önünde engel ve zorluk çıkarılması, bu faydalara 

gölge düşürecek, İslam’ın evliliğe teşvik eden esasına uymayacaktır. 

 

Kocanın maddi sorumluluklarından diğeri de nafaka teminidir. Karısının nafakasını 

kocanın karşılaması, mehir konusunda olduğu gibi, yeni bir şey değildir. Hz. 

Adem’den bu yana bilindiğine inanılır. “Biz de (Âdem'e) şöyle demiştik: "Ey Âdem! 

Şüphesiz bu (İblis) sana ve eşine düşmandır. Sakın sizi cennetten çıkarmasın, sonra 

bedbaht olursun (sıkıntı çeker, perişan olursun).” Ayeti ile ilgili Kurtubi, “sizi 

çıkarmasın” çoğul hitabından sonra “bedbaht olursun” fiilinin tekil erkek çekimli bir 

fiil olduğuna dikkat çekmiştir. Ona göre, Allah yalnızca Hz. Adem'e hitap etmiştir 

çünkü onların geçimini sağlamak için çalışıp çabalaması gereken Havva değil odur. 

Yani Havva değil, o geçim için sıkıntı çekecektir. Bu da erkeğin karısının bakımından 

sorumlu olduğu anlamına gelir (Mutairi, 2004, s. 133). 

 

Nafakanın tanımıyla ilgili nispeten benzer tanımlar yapılmıştır. Genel kabul gören 

tanımlamalardan biri önde gelen Hanefî alimi Muhammed eş-Şeybânî’ye aittir. O, 

nafakayı “yeme-içme, giyinme ve mesken hakkı” olarak tarif etmiştir (Akgül, 2005, s. 

23). İslâm alimleri nafakanın evlilik ile birlikte kocanın üzerine bir sorumluluk olduğu 

konusunda müttefiktirler (Erbay, 2006). Allah Teala Kur’an-ı Kerim’de “…Onların 

(annelerin ve çocukların) yiyeceği, giyeceği, (maruf üzere) örfe uygun olarak babaya 

aittir…” buyurmaktadır. Burada dikkat çeken nokta nafakanın “maruf ölçüde” 

sağlanacak olmasıdır. Durumu olmayan kişinin yük altında kalarak karısının her 

istediğini temin etmesi anlamına gelmemektedir. Nitekim başka bir ayette, “İmkânı 

geniş olan, nafakayı imkânlarına göre versin; rızkı daralmış bulunan da Allah'ın 



47 

 

kendisine verdiği kadarından nafaka ödesin. Allah hiç kimseyi verdiği imkândan 

fazlasıyla yükümlü kılmaz. Allah, bir güçlükten sonra bir kolaylık yaratacaktır.” (et-

Talâk 65/7) buyrulmuştur.  

 

Konuyla ilgili ayrıntıları Hz. Muhammed açıklamıştır. Hind binti Utbe'den rivayet 

edildiğine göre, bir keresinde kocası Ebû Süfyân'ın ne kadar cimri olduğundan şikâyet 

ederek Hz. Muhammed’e şöyle demiştir: “Ey Allah'ın Resulü! Ebu Süfyan cimridir ve 

çocuklarıma ve bana yetecek kadarını vermiyor. Onun haberi olmadan malını alabilir 

miyim?” Hz. Muhammed, sana ve çocuklarınıza yetecek kadar makul miktar al.” 

buyurmuştur (Buhârî, Nafakat 5, 9, 14; Müslim, Akdiye 7; Ebu Dâvûd, Büyu 81; 

Nesai, Kudat 30). Bu hadis kocanın malı içinde kadının nafaka hakkı bulunduğunu 

ortaya koyması açısından önemlidir. Aksi halde, Hind’in haberi olmadan kocasından 

para almasına izin verilmeyecektir. Ayrıca, Hz. Muhammed, nafaka sorumluluğunun 

sadece bir borç ödemenin ötesinde, kişi için faziletli bir davranış ve sadaka olduğunu 

belirtmiştir: “Kendini doyurmak için harcadığın şey senin için bir sadakadır. 

Çocuklarını doyurmak için harcadığın bir sadakadır. Eşini doyurmak için harcadığın 

bir sadakadır. Hizmetinde bulunan kişiyi doyurmak için harcadığın bir sadakadır.” 

(İbn Hanbel, IV, 131). Benzer şekilde “Bir Müslüman, Allah’ın rızasını umarak 

ailesinin geçimini sağlarsa, yaptığı harcamalar onun için birer sadaka olur.” (Buhârî, 

İman, 41) buyurmuştur. Diğer taraftan üzerine düşen görevi yapmayan kimseleri de 

uyarmıştır: “Geçimini sağlaması gerekeni ihmal etmek, kişiye günah olarak yeter.” 

(Ebû Dâvûd, Zekât, 45). 

 

İslam fıkıh alimleri de ihmalin sonuçları olduğunu dile getirmişlerdir. İmam Malik ve 

Şâfiî’ye göre erkek, karısına bakma sorumluluğunu yerine getirmiyorsa kavvamlık 

özelliğini yitirmekte ve nikahı fasıt olmaktadır. Öte yandan Ebu Hanife, nikahın fasıt 

olmayacağını ve erkeğe, görevini yerine getirinceye kadar fırsat verileceğini 

belirtmektedir. Kadın da nafakası kasıtlı olarak temin edilmiyorsa mahkemeye 

başvurabilir. Kocası evini terk etmişse ya da kaybolmuşsa da mahkemenin belirlediği 

miktarda kocası adına borç yazdırılarak nafakası verilir. Kadın evi terk ederse ya da 

İslam dininden çıkarsa nafaka hakkı düşmektedir. (Yaman, 1998, s.  67) 

 

Görüldüğü gibi bir kocanın karısına karşı önemli sorumlulukları vardır. Öncelikle, 

nezaket, saygı ve sevgi ile eşine şefkat ve yumuşaklıkla davranması beklenmektedir. 



48 

 

Bir koca, karısına duygusal destek sunmalı, endişelerini dinlemeli ve zor zamanlarda 

rehberlik etmelidir. Huzurlu bir ortam, İslam’da evliliğin maksatlarından olduğu için 

ayetlerde sabır, merhamet ve bağışlayıcılık vurgusu yapılmıştır. Ayrıca koca, kavvam 

olarak, güvenli ve emniyetli bir ortamı teşvik ederek kadının hem fiziksel hem de 

duygusal refahını korumalıdır. Bu bağlamda, karısının ve ailesinin temel ihtiyaçlarının 

karşılanmasını sağlamak için maddi destek sağlamakla görevlendirilmiştir. Bunun 

yanında, dengeli ve sevgi dolu bir aile hayatı için sadece erkeğin değil, kadının da 

sorumluluklarına riayet etmesi önem arz etmektedir. 

 

3.6.2. Evlilikte Kadının Rolleri 

 

Kur’an-ı Kerim’de işaret edilen evlilikte sevgi, merhamet ve huzur ortamının oluşması 

için erkeğin sorumlulukları gibi kadının da üzerine düşen sorumluluklar 

bulunmaktadır. Bunlar, itaat ve koruyuculuk olmak üzere iki başlık altında 

işlenecektir. 

 

a. İtaat 

 

Nisa suresi 34. ayette, erkeklere kavvam rolü tanımlandıktan sonra “İyi kadınlar, 

itaatkârdırlar.” denilerek kadınların itaatkâr olduğu vurgulanmaktadır. Ayette  قنت 

(kanete) kökünden gelen  َِقَانت (kanite) kelimesi kullanılmaktadır. Bu fiil, "korkudan 

değil, saygı-sevgiden doğan gönüllü bağlılığı” ifade etmektedir. (Köse, 99) Nitekim 

mutlak olarak itaat edilmesi istenen Allah ve Resulü için أطاع (eta’a) fiili kullanılmıştır 

(en-Nisâ 4/59). İbn Abbas, kadınların kocalarına itaat görevini açıklayarak kadının 

itaatinin “kocasının ailesine güzel davranması ve malını koruması” olduğunu ve geçim 

sağlaması nedeniyle Allah’ın erkeği kadından üstün kıldığını söylemiştir. Kadının 

kocasına itaati ile ilgili başka bir ayet bulunmazken konuyla ilgili pek çok hadis 

bulunmaktadır. Hz. Muhammed’e en hayırlı kadının kim olduğu sorulduğunda şu 

cevabı vermiştir: “Kocası kendisine baktığı an onu neşelendiren, emrettiğinde ona itaat 

eden, kocasının hoşlanmadığı şeyi malında ve kendinde bulundurmayan kadındır.” 

(Nesaî, Nikah 14). Bunun sonucunda “Bir kadın beş vakit namazını kılar, Ramazan 

ayında oruç tutar, iffetini korur ve kocasına itaat ederse, dilediği kapıdan cennete 

girer.” buyurmuştur (Saḥih ibn Ḥibban, 4252). Bu nedenle Müslüman alimler itaati 

kadının sorumlulukları arasında zikretmişlerdir (Uslu, 2016, s. 1135).  



49 

 

İtaatin sınırlarıyla ilgili Hz. Muhammed, itaatin ancak maruf olana söz konusu 

olduğunu, günah ya da Allah’ın emirlerine karşı olan konularda geçerli olmadığını 

söylemiştir (Buhâri, Ahkam 4, Cihad 108). Konunun önemine binaen meşhur 

muhaddis Buhari (ö.256/869) de “Ma’siyette kadının kocaya itaati yoktur.” ibaresini 

kitabında bab başlığı yapmıştır. Bunun haricinde kadın kocasının meşru isteklerine 

olumlu yanıt vermelidir. Kocanın karısıyla iyi geçinme sorumluluğu olduğu gibi karısı 

da evliliğin huzurlu uyumlu olması için kendine düşeni yapmalıdır. Gittiği yerler için 

kocasından izin almalı, kocasının rızasını öncelemelidir (Philips ve Jones, 2005, s. 33). 

Müslüman kadın, kocasını memnun etmeye ve mutlu etmeye heveslidir. Eğer erkek 

fakirse, fazla harcama yapamadığı için şikâyet etmez. İslam tarihindeki pek çok 

faziletli kadının, karşılaştıkları zorluklara rağmen kocalarına hizmet etmede ve 

evleriyle ilgilenmede sabır ve iyilik dolu tutumlarını hatırlamalıdır. Burada dikkat 

edilmesi gereken nokta şudur ki bu emir, kadınların zelil olması ya da zulüm görmesi 

için değil, evliliğin güzellikle yürütülmesi içindir (Ünal, 1998, s. 194).   

 

Gazâlî de kadının sorumlulukları arasında en ön sırada itaati zikretmiştir (İhya, II, s. 

147). Konuyla ilgili ayeti ve hadisleri temel aldıktan sonra bir annenin evlenmeden 

önce kızına verdiği şu rivayeti nakletmiştir: “…Kızım, sen kocana yer ol ki, o sana 

gök olsun. Sen onun dilediğini yap ki o da sana istediğini versin. Sen ona döşek ol ki 

o da sana yaslanacağın direk olsun…” (İhya, II, s. 153). Ona göre kadın, kocasına 

haramı emretmediği sürece itaat etmelidir. Müsaadesi olmadan dışarı çıkmamalıdır. 

Kendi nefsinden önce kocasını koymalı, ilk onu düşünmelidir (İhya, II, s. 154). 

 

Allah Teala’nın herkesin itaat etmesini istediği Hz. Muhammed’e karşı sahabenin 

tutumlarına baktığımızda karı-koca ilişkisindeki itaat konusu daha iyi anlaşılacaktır. 

Hz. Aişe, Berire adındaki cariyesini azat ettikten sonra o, kocası Muğis’ten ayrılmak 

istemişti. Ayrılmak istemeyen Muğis, konuyu Hz. Muhammed'e açıp Berire ile 

konuşmasını rica etti. Bunun üzerine, Hz. Muhammed Berire’ye ayrılmamasını tavsiye 

ettiğinde, Berire bunun bir emir olup olmadığını sordu. Rica olduğu cevabını alan 

Berire ayrılma isteğini devam ettirdi (Buhârî, Talâk, 16). Benzer şekilde Bedir Savaşı 

öncesinde, Hz. Muhammed’in askerleri konuşlandırmak istediği yerin uygun 

olmadığını gören bir sahabe bunun ilahi bir karar olmadığını öğrenince farklı bir yeri 

önermiş, Hz. Muhammed onun kararını uygulamıştır. Hz. Muhammed’in bir 

peygamber ve lider vasfının yanı sıra özel hayatında eşleriyle olan ilişkisinde onların 



50 

 

görüşlerine başvurması ve uygulaması, eşlerinin fikirlerini rahat bir şekilde dile 

getirmeleri itaat kültürünün keyfiyeti hususunda Müslümanlara yol göstermiştir 

(Buhârî, Şurut, 15). 

 

Görüldüğü gibi, İslam’da kadının kocasına maruf isteklerinde itaat etmesi 

emredilmiştir. Bununla, evlilikte sorumluluk dengesi, huzur ve merhamet 

hedeflenmiştir. Hz. Muhammed’in hayatında olduğu gibi, sürekli bir tarafın 

susturulduğu tek seslilik ve koşulsuz teslim oluş değildir. Fakat itaat, gerekli fikir 

alışverişi ve istişare yapıldıktan sonra kocanın kararına saygı duyulması ve onunla 

hareket edilmesidir (Köse, 2015, s. 103). 

 

İtaatin tamamlayıcısı olarak, İslam’da kadından kocasına saygı duyması istenmiştir 

(İnanır, 2018, s. 132). Dolayısıyla korkudan değil, saygı ve sevgiden beslenen bir 

itaatten bahsedilmiştir. Kur’an ve hadislerde, erkekler eşlerine karşı şefkat ve sevgi 

göstermeye teşvik edilirken, kadınlara yönelik vurgu farklılaşır.  

 

b. Koruyuculuk 

 

İslam’ın kaynaklarında kadının koruyucu olma sıfatı öne çıkmaktadır. Kadının, 

kendini, evini ve kocasının malını koruması istenmiş, onu harama düşmekten alıkoyan, 

dini ve dünyevi işlerinde kocası için koruyucu sığınak olarak vasıflandırılmıştır.   İlk 

olarak, “kadının kendini muhafaza etmesi ve iffetini koruması” beklenmektedir 

(İnanır, 2018, s.133). Kur’an-ı Kerim’de kişinin iffetini koruması hem erkeğe hem de 

kadına ayrı ayrı emredilmiştir. Fakat kadının ziynetleri olduğu belirtilerek onları 

koruması ve yabancı erkeklere göstermemesi vurgulanmıştır (en-Nûr 24/30-31). Yine, 

Nisa suresi 34. ayette kadınların itaatkâr olduğu belirtildikten sonra iyi kadınlar, 

“kimsenin görmediği durumlarda da kendilerini koruyanlar” olarak tanımlanmıştır. 

Hz. Muhammed de iffetini muhafaza eden kadınları cennetle müjdelemiştir (Saḥih ibn 

Ḥibban, 4252). Bu nedenle evlilik akdi ile kocasına bağlanan kadının kendi iffeti ve 

kocasının onurunu koruması Gazâlî tarafından da kadının kocasına karşı riayet etmesi 

gereken sorumluluklar dahilinde sayılmıştır (İhya, II, s. 151). 

 

Kadının diğer bir sorumluluğu da “evini korumasıdır”. Hz. Muhammed (sav) “Hepiniz 

çobansınız. Hepiniz güttüğünüz sürüden sorumlusunuz. Âmir memurlarının çobanıdır. 



51 

 

Erkek ailesinin çobanıdır. Kadın da evinin ve çocuğunun çobanıdır. Netice itibariyle 

hepiniz çobansınız ve hepiniz idâre ettiklerinizden sorumlusunuz.” (Buhârî, Cum`a 11, 

Ahkâm 1; Müslim, İmâre 20) hadisinde, kadınları evinden ve çocuklarından sorumlu 

bir yönetici olarak tanımlamıştır. Ayrıca “Ey kadınlar, sizin göreviniz evinizle 

ilgilenmektir. Cihadınız da evinizdedir.” (Müsned 6/68) buyurmuştur. Aile bireyleri 

için de bunu tatbik etmiştir. Evlendikleri gün, çok değer verdiği kızı Hz. Fatıma’ya ev 

içi işler, eşi Hz. Ali’ye de evin dışındaki işler ile ilgilenmesini söylemiştir (İbn Hacer, 

El-Metâlibü'l-Âliye, 2/39). Kadın sahabelerden Esma bint Ebu Bekir’in ve başka 

kadınların ev işlerini yaptıkları rivayet edilmiştir. Fakat Hz. Muhammed’in kendisi 

özel hayatında bu durumu tamamen eşlerine yüklememiştir. Nitekim, Hz. Aişe’ye Hz. 

Muhammed’in evinde ne yaptığı sorulduğunda ailesinin hizmetinde bulunduğunu, 

ezan okunduğunda da namaza gittiğini söylemiştir (Buhârî, Ezân 44, Nefekât 8, Edeb 

40). Buradan hareketle, kadının temizlik, yemek gibi ev işlerini yapmasının dinen bir 

sorumluluk olup olmadığı konusunda Müslüman alimler arasında fikir ayrılığı vardır 

(Ebu Zehra, 1987, s. 463).  

 

Ebu Hanife, İmam Şâfiî ve İmam Malik’in içinde bulunduğu bir kısım alime göre 

Kuran'da tanımlanan evliliğin amacı huzur, merhamet ve sevgi ilişkisi yaratmak 

olduğundan, evlilik akdi bir hizmet değil, dostluk ve arkadaşlık akdidir. Bu nedenle, 

kadının insani sebepler dışında ev işi yapma, yemek yapma ve hatta bebeğini emzirme 

zorunluluğu olmadığı sonucuna varmışlardır. Ayrıca, Müslüman kadın gönüllü 

olmadıkça, kocasından daha zengin olsa bile ev işleri ve geçimi için kocasından 

tazminat alma hakkına sahip olduğunu belirtmişlerdir (Browning, 2006, s. 177). Şâfiî 

alimlerden İmam Nevevi, ev işlerini yapmasını kadının kocasına ihsanı olarak 

nitelendirmiştir. Onların üzerine vacip değildir, zorlanamazlar. Fakat, iyi geçim 

niyetiyle yapılması güzel ahlaki özelliklerdendir. Ümmetin kadınlarının bunu 

sürdürmesi de güzel âdetlerdendir (Acar, 2017, s. 43). Bir diğer Şâfiî alim İbn Hacer 

el-Askalâni, sahabe kadınlarının ev işi yapmalarını şöyle yorumlamıştır. Erkek 

sahabeler cihat gibi ağır görevleri olduğu için ev işleri için zamanları bulunmuyordu. 

Birini görevlendirmek için de maddi durumları yeterli değildi. Bu sebeple, kadınlar 

sorumlu olmadıkları işleri de fedakarlıkla yapmışlardır. Diğer taraftan, nafaka ile 

sorumlu tutulan erkeğin ev işleriyle de sorumlu tutulmasının adalete sığmayacağını 

ileri sürerek bir kısım alim kadının fıkhen zorunlu olmasa da dini sorumluluk olarak 



52 

 

ev işlerini yerine getirmesi gerektiğini söylemişlerdir (Ebu Zehra, 1987, s. 464). Çoğu 

Hanefî aliminin görüşü bu şekildedir (İbn Hacer, Fethu’l-Bari, IX, 405). 

 

Kocanın malını korumak ile ilgili olarak da geçim sorumluluğu kocanın üzerinde 

olduğu için kadının kocasını düşünerek durumunu zorlaştırmaması, ihtiyacından fazla 

isteklerde bulunmaması gerektiği söylenmiştir. Gazâlî, bu konuda, ilk Müslüman 

kadınları örnek göstermiştir. Onlar, “Dünyada sıkıntıya dayanırız ama cehennem 

ateşine dayanamayız.” diyerek kocalarının zor durumda kalıp haram işe girmesini 

istememişlerdir (İhya, II, s. 152). 

 

Müslüman alimler tarafından üzerinde durulan konulardan biri de kadının kocasının 

cinsel ihtiyacını karşılayarak, onun için süslenerek ve bakımlı olarak onu “harama 

düşmekten korumasıdır”. Hz. Muhammed, bu konuda “Erkek karısını yatağa çağırır, 

kadında gelmeye yanaşmaz, erkek öfkelenmiş olarak sabahlarsa, melekler sabaha 

kadar o kadına lanet ederler.” buyurmuştur (Buharî, Nikâh 85; Müslim, Nikâh 120-

122). Bu nedenle hastalık veya biyolojik gibi makul sebepler dışında onu reddetmesi 

haram görülmüştür (İnanır, 2018, s. 133). Çünkü İslam, erkek ve kadınların fitneden 

uzak bir ortamda yaşamalarını istemektedir. Kadın da kocasının ihtiyaçlarını 

görmezden gelmeyerek kocasını haramdan korumalıdır. Kocası için güzel giyinip, 

süslenmek ve koku sürmek suretiyle onun gönlünü alması da kadının sorumlulukları 

arasında sayılmıştır (İhya, II, s. 152). 

 

Kocasının ibadetlerini yapmasını teşvik ederek “dinini koruması” da teşvik edilen 

hususlardandır. Bu konuda Hz. Muhammed şöyle buyurmuştur: “Geceleyin kalkıp 

namaz kılan ve karısını uyandırarak ona da kıldıran, şayet kalkmak istemezse yüzüne 

su serpen erkeğe Allah rahmet eder, (günahlarını bağışlar). Yine geceleyin kalkıp 

namaz kılan ve kocasını uyandıran, kalkmak istemezse yüzüne su serpen kadına da 

Allah rahmet eder (günahını bağışlar).” (Ebû Davûd, Salâtü't Tatavvu', 18). Görüldüğü 

gibi karı-kocanın ibadet konusunda birbirlerine destek olmaları övülmüştür. Sahabe 

kadınlarının da cihat gibi bir ibadette dahi kocalarına yardım ettikleri görülmüştür 

(Aktaş, 2021, s. 115). Kadınlar sadece dini işlerde değil, gündelik dünyevi işlerde de 

kocalarına destek olarak onların “dünya işlerini de korumuşlardır.” Onlarla yan yana 

durmuş, fikirlerini sunmuş, stres anlarında kalplerini yatıştırmış ve zor zamanlarında 

onlara destek olmuşlardır. Hz. Muhammed’in eşi Ümmü Seleme’nin verdiği destek en 



53 

 

meşhur hadiselerdendir. Hudeybiye antlaşması zamanında sahabeler üzüntüleri 

sebebiyle Hz. Muhammed’in ihramdan çıkma emrini hemen yerine getirmemişlerdi. 

Hz. Ümmü Seleme de kendisinin ihramdan çıkması halinde sahabelerin kendisini takip 

edeceğini söylemiştir. Hz. Muhammed’in bu tavsiyeyi uygulamasıyla sorun 

çözülmüştür (Buhârî, Şürûṭ, 15). 

 

Görüldüğü üzere, İslam’da kadın ve erkek insan, kul ve Allah’ın dünyadaki halifesi 

olarak eşit tutulmuştur. Ne var ki, Allah kimini kimine üstün özelliklerle yaratmış, 

dolayısıyla, buna uygun olarak farklı ama tamamlayıcı roller verilmiştir. Erkeğe 

kavvamlık, yöneticilik, nafaka temin etme ve ailedeki huzuru sağlama sorumlulukları 

yüklenmiştir. Kadınlara da kocalarına dini-dünyevi işlerinde destek ve koruyucu olma, 

ona saygı duyarak kararlarına itaat etme sorumluluğu verilmiştir. Bu paylaşım, kadın 

ya da erkeği üste çıkarmak ya da birine ayrıcalık tanımak için değil, Kur’an’da 

belirtildiği gibi birbirleri için göz aydınlığı olmaları ve huzur, sevgi ve merhamet 

temelinde bir ev inşa edilmesi içindir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



54 

 

 

BÖLÜM IV 

 

KARŞILAŞTIRMA 

 

4.1. Yaratılışa Uzanan Tarih 

 

Evliliğin temeli ve tarihi hem Hıristiyanlıkta hem de İslam’da Hz. Âdem ve Hz. 

Havva’nın yaratılışına dayandırılmaktadır. Kutsal Kitap’ta bu yaratılış “Tanrı insanı 

kendi suretinde yarattı, onu Tanrı'nın suretinde yarattı. Onları erkek ve dişi olarak 

yarattı.” (Yaratılış 1/27) olarak anlatılırken, Kur’an-ı Kerim’de “Ey insanlar! Şüphesiz 

sizi bir erkek ile bir dişiden yarattık, tanışasınız diye sizi kavim ve kabilelere ayırdık, 

Allah katında en değerli olanınız O’na itaatsizlikten en fazla sakınanınızdır. Allah her 

şeyi hakkıyla bilmektedir, her şeyden haberdardır.” (el-Hucurât 49/13) şeklinde 

anlatılmaktadır. Buradan hareketle Hıristiyanlar, evliliği Tanrı tarafından kurulan ve 

yaratılış planı dahilinde tasarlanan ilahi bir yapı olarak görmüşlerdir. (Köstenberger, 

2004, 61) Müslümanlar da evliliğin Hz. Âdem ve Hz. Havva’dan başladığına 

yorumlamışlar fakat İslam’da Tanrı’nın orijinal planı gibi bir inanış bulunmadığından 

ilgili ayetten ağırlıklı olarak insanların Allah katında eşit olduğu doktrinini 

anlamışlardır (Taberi, VII, s. 516). 

 

Hıristiyanlık inancında insanın Tanrı’nın suretinde yaratılması ve dünyayı yönetme 

emri (Yar. 1/26-28) ile İslam’da, Allah’ın insanı halife yapması (el-Bakara 2/30) ve 

yeryüzünü imar ile görevlendirmesi (Hûd 11/61) iki dinin evlilik anlayışını benzer 

şekilde etkilemiştir. Hıristiyanlığa göre, Âdem yalnızca Tanrı'nın yeryüzündeki 

egemenliğini ve yönetimini temsil etmekle kalmayıp, aynı zamanda Tanrı'nın 

doğruluk, adalet, sevgi ve sadakat gibi ahlaki niteliklerine de sahip olması 

gerekmektedir. Bunlar da Tanrı’nın isteğine uygun bir evlilik için her karı-kocada var 

olması gereken özelliklerdendir. Ayrıca, kadın ve erkeğin Tanrı’nın sureti olarak 

birlikte zikredilmesinden anlaşılacağı üzere, kadın ve erkek bir araya gelerek 

vazifelerini tamamlayıcı bir şekilde yerine getirmeleriyle ancak tam anlamıyla 

Tanrı’nın suretini temsil edebileceklerdir (Lovse, 2009, s. 117). İslam geleneğinde de 



55 

 

“Allah, Âdem’i kendi suretinde yarattı.” hadisi bulunmaktadır (Buhari, İstizan 1; 

Müslim, Birr 115). Ne var ki, Hıristiyan geleneğindeki gibi yaygın öğreti olmak bir 

yana, en sahih hadis kitaplarında yer almasına rağmen Müslümanlar tarafından 

üzerinde çok durulmamıştır. Hatta Ebu Kuteybe (ö.276/889) ilgili hadisi “te’vilinde 

insanların zorlandıkları rivayet” olarak tanımlamıştır (Çiftçi, 2014, s. 8). Alimler 

çeşitli şekillerde yorumlama yoluna gitmişlerdir. Yaradan ve yaratılan ayrımı 

konusunda çoğunluk Müslümanlardan farklı düşünen İbn Arabi gibi bazı Sufi alimler, 

Tanrı’nın kendini insanda tecelli etmesi şeklinde yorumlamışsa da (Bernburg, 2011, s. 

77) en ağırlık kazanan görüş, insanın yüzüne vurmayı yasaklama emriyle birlikte 

nakledilen rivayeti esas alınarak yapılan yorumdur. Buna göre Hz. Muhammed, 

insanın saygın oluşunu hatırlatarak değerlerinin korunması için böyle bir hadis 

zikretmiş ve yüze vurmayı yasaklamıştır (Çiftçi, 2014, s. 17).  

 

Allah’ın insana kendi ruhundan üflemesi ile ilgili olarak da alimlerin ortak bir anlayışı 

yoktur. Örneğin, Taberi (X, s. 235) ve Maturidi (III, s. 48), ruh üflenmesinin cansız 

olan varlığın canlanmasını ifade ettiğini belirtmiştir. Razi (XX, s. 175), Elmalılı (V, s. 

234) ve Seyyid Kutub (VI, 478-482) ise daha derin açıklamalar yaparak, ruhun 

üflenmesiyle insanın metafizik düşünce alemine ulaşma potansiyelinin oluştuğunu ve 

yeryüzünde Allah’ın halifesi olma sıfatı kazandığını belirtir. Allah’ın halifesi olma 

konusuna gelince, İbn Arabi’ye göre Allah’ın halifesi insan-ı kâmil olan 

peygamberlerdir (Fusus, s. 162). Diğer bir görüşe göre ise insan yeryüzüne hükmettiği 

için her biri Allah’ın halifesi kabul edilmiştir (Tefsiri Kebir, I, 381). Nitekim Allah, 

“Ey Davud! Biz seni yeryüzünde halife yaptık. O halde insanlar arasında adaletle 

hükmet.” buyurmuştur ki bu, halifelik ile hükmetmek arasında bağlantı olduğunu 

göstermektedir (Sâd 38/26). Görüldüğü üzere Allah’ın halifesi olmak yeryüzünde 

onun temsilcisi olmak demektir. Mevdudi, bu bağlamda diğer alimlerden farklı olarak 

insanı yüceltmekten ziyade omzuna aldığı yükten bahsetmektedir. Ona göre bir malın 

temsilcisi, mal sahibinin emrettiği şekilde o mülkte tasarruf edebilir. Belirlenen 

sınırları aşamaz ve kendi arzusuna göre davranamaz (Güllüce, 2001, s. 181). Tüm bu 

bahsedilen halifelik ve Allah’ın suretinde yaratılma konularının tüm ilişkilere olduğu 

gibi karı-koca ilişkisine yansıyacaktır. İnsanın şerefli bir varlık olarak vurgulanması, 

Allah’ın sıfatlarını yansıtması, adalet ile davranması gerekliliği ya da Allah’ın 

mülkünde onun istediği biçimde davranacak temsilci olması sebebiyle İslam’da, 

kişilerin evlilik birliği içerisinde bu görev bilinciyle hareket etmesi beklenmektedir. 



56 

 

Hıristiyanlık ve İslam’a göre karı-koca rollerinin belirlenmesinde etkili olan 

hususlardan biri de ilk kadının yaratılışıdır. Yaratılış bölümünde anlatıldığına göre 

Tanrı Adem’i cennete yerleştirdi. “Sonra, “Adem'in yalnız kalması iyi değil” dedi, 

“Ona uygun bir yardımcı yaratacağım.” Adem'den aldığı kaburga kemiğinden bir 

kadın yaratarak onu Adem'e getirdi.” (Yar. 2/18,22). Kur’an-ı Kerim’de de “Allah, sizi 

bir tek nefisten yaratan ve kendisi ile huzur bulsun diye eşini de ondan var edendir.” 

(el-A‘râf 7/189) ve “Kendileri ile huzur bulasınız diye sizin için türünüzden eşler 

yaratması ve aranızda bir sevgi ve merhamet var etmesi de O’nun (varlığının ve 

kudretinin) delillerindendir.” buyrulmaktadır. Görüldüğü üzere Hıristiyanlıkta 

“yalnızlıktan alıkoyacak uygun bir yardımcı” vurgusu varken, İslam’da huzur vurgusu 

yapılmıştır. 

 

Kadının erkeğin bir parçasından, ikincil olarak ve “yardımcı” sıfatıyla yaratılması, 

Hıristiyanlar tarafından Tanrı’nın planındaki rol dağılımı olarak anlaşılagelmiştir 

(Köstenberger, 2004, s. 35). Üstüne ilk günahı işleyen, cennetten düşüşe ve Tanrı’nın 

planının bozulmasına sebep olan da kadın olunca (Yar. 3/1-24), Tanrı tarafından 

doğum sancıları ve kocasının onu yönetmesi ceza olarak verilmiştir (Yar. 3/16). Âdem 

de karısının sözünü dinlediği için eleştirilmiştir (Yar. 3/17). Eski Ahit’teki dolayısıyla 

Yahudi toplumundaki kadına yönelik olumsuz algı, başta Pavlus olmak üzere ilk 

dönem Hıristiyanlarını da etkilemiştir. Tertullian, Augustine ve John Chrysostom gibi 

Kilise babaları da erkeklerin üstünlüğünü dini ve sosyal bir gerçeklik olarak 

savunmuştur. Augustine, kadının emrine erkeğin uymasını çok kötü bir şey olarak 

tanımlarken, Chrysostom da Pavlus’un sözlerine atıf yaparak kadınların ikinci planda 

olmaları gerektiğini savunmuştur. Bunun yanında, Yeni Ahit’te Hz. İsa ile sosyal 

hayatta var olan kadınlar ve Hz. İsa’nın yumuşak tutumu söz konusudur (Matta 8/14-

15, Markos 5/25-34, Lukas 7/11-17). Ayrıca, Pavlus da kurtuluş ve Tanrı’nın lütfu için 

kadın-erkek ayrımının olmadığını söylemiş (Galatyalılara 3:26-29), tarafından 

erkeklerin karılarını sevmesi ve sert davranmamaları konusunda uyarıları da olmuştur 

(Ef. 5:25-33; Kol. 3:19). Görüldüğü üzere kadınların konumu hakkında Eski Ahit 

ayetlerindeki gibi istikrarlı bir görüş bulunmamaktadır (Gürkan, 2012, s. 14). Sonuç 

olarak şöyle denebilir ki Pavlus’u otorite kabul eden ve Kutsal Kitap’ı bağlayıcı bulan 

Hıristiyanların ortak görüşüne göre, kadın yardımcı rolünü benimseyerek kocasına 

itaat etmeli ama koca da karısını severek otoritesini kötüye kullanmamalıdır 

(Köstenberger, 2004, s. 169). 



57 

 

İslam’a baktığımızda Hz. Havva’nın sonradan yaratılması ve cennetten çıkarılış inancı 

Hıristiyanlıkla ortaktır fakat ilk günahın sorumlusu olması, bu nedenle cezalar 

verilmesi söz konusu değildir. Kur’an-ı Kerim’de şeytanın aldattığı ilk kişi Hz. 

Adem’dir (el-A‘râf 7/20-25). İlahi ikaz ve ceza ise ikisine yöneliktir. Fakat sonra, Hz. 

Âdem ve Hz. Havva’nın birlikte tevbe edip affedildiği anlatılır (el-A‘râf 7/23). 

Kadının Hz. Adem’in kaburga kemiğinden yaratılması da Kur’an’da geçmemekle 

birlikte bazı hadislerde bahsedilmektedir (Buhâri, Nikâh, 80). Bu hadislerin konusu ve 

vermek istediği mesaj kadınların ikincil rolü değil, kadınlara nazik davranılması 

yönündedir. Ne var ki, ilk dönemden günümüze kadar birçok tefsire bakıldığında 

Kutsal Kitap anlatıları ile paralel olan birçok rivayet görülür (Taberî, I, s. 562., Râzî, 

IX, s. 167). Dolayısıyla İslami geleneğin İsrailiyat adı verilen rivayetlerinden 

etkilendiği görülmektedir (Fidan, 2006, s. 43). Yine de İslam’da asli günah inancı ve 

suçlu kadın figürü olmadığı için Hıristiyan geleneğindeki kadar kadın-erkek rolüne 

etkisi olmamıştır. Burada dikkat çeken nokta, Kur’an-ı Kerim’de kadının ikincil bir 

yardımcı konumunda olmayışıdır. Karı-kocanın birlikte zikredildiği ayetlerde karı-

koca arasında sevgi ve merhamet duygusu vurgulanırken, kadın da huzur kaynağı 

olarak tasvir edilir. (Ünal, 1998, s. 142). 

 

Son olarak bu başlık altında Kutsal Kitap’ın Yaratılış bölümünde geçen, kadın ve 

erkeğin evlenerek tek beden olduğu inancı konusunda mukayese yapılacaktır. “…Bu 

nedenle adam annesini babasını bırakıp karısına bağlanacak, ikisi tek beden olacak.” 

(Yar. 2/24). “Tek beden” olma tabiri fiziksel anlaşıldığı kadar manevi boyutuyla da 

ele alınmıştır. Tek olunca hayaller, duygular, düşünceler ve maddi varlıklar da 

birleşmiş olmalıdır (Pil, 2014, s. 52). Tanrı’nın planına uygun ideal evlilik böyle 

gerçekleşmiş olacaktır (Browning, 2006, s. 89). Ne yazık ki, Hıristiyanlıktaki tek 

beden olma anlayışı bir yandan kişiliklerin, daha doğrusu kadının kişiliğinin 

gölgelenmesine yol açmış gibi görünmektedir. Tarihte Hıristiyanlığın çoğunlukta 

olduğu ülkelerdeki evlilik hukukuyla ilgili belli kurallar bunun yansıması olmalıdır. 

Örneğin, İngiltere’de 18. yy.’daki hukuk kurallarına göre karı-koca tek şahıs olarak 

görülüyordu. Kadının yasal varlığı, kocasınınki ile aynı sayılıyor, neticede akit yapma 

ehliyetinden mahrum oluyordu. Kadınlar, mülk edinme ve akit yapma hakkını ancak 

1882’de edinebilmiştir. Fransa, Belçika, İspanya, İsviçre ve İtalya gibi ülkelerde de 

20. yy’a kadar benzer bir sistem yürütülmüştür (Gülfidan, 1991, s. 182). İslam’a 

gelince, birleşme ve bütünleşme kavramının yine olduğu görülür. Hatta “nikah” 



58 

 

sözcüğünün anlamlarından biri de “ed-damm” yani “birleşmek, bütünleşmek”tir. 

Bunun maddi ve manevi olmak üzere iki anlamından bahsedilir. Fiziksel olanın 

yanında manevi birleşme, kalplerin birleşmesi yani kişilerin arzu ve hedeflerinde 

ittifak meydana gelmesi olarak tasvir edilir (Apaydın, 2007, s. 147). Fakat bu birleşme 

ve tek beden olma anlayışı Hıristiyanlıktaki gibi bir doktrin haline gelmiş değildir. 

Netice olarak İslam hukukunda kadın, kendi işini ve diğer işlerini yürütebilecek 

bağımsız bir tüzel kişilik olarak kalarak evlendikten sonra da kendi soyadını ve mali 

bağımsızlığını korur (Browning, 2006, s. 216). Meşhur fakih İmam Azam Ebu Hanife 

de bu kuraldan yola çıkarak kadının velisiz olarak kendi evlilik akdini yapabileceğini 

söylemiştir. Çünkü ona göre, Allah kadınlara mali varlıkları üzerinde tam kontrol 

hakkı verdiyse o zaman hayatları hakkında karar yetkisi daha kıymetlidir (Browning, 

2006, s. 169). Dolayısıyla, karı-koca rolleri üzerinde yakın benzetmeden (tek beden 

benzetmesi) yola çıkılsa da Hıristiyanlık ve İslam’daki çıkarım ve sonuçları farklı 

olmuştur. Sıradaki bölümde, evliliğin akit olarak iki dindeki algılanış biçimi 

karşılaştırılacaktır. 

 

4.2. Tanrı Akdi mi Medeni Akit mi? 

 

Ahit ya da akit kavramı, Kutsal Kitap’taki ana temalardan biridir. Ahit, yaratılışla 

ortaya çıkan Tanrı ile insanlık arasındaki özel ilişkiyi ifade ettiği gibi insanlar arasında 

yapılan antlaşmalarda da Tanrı’nın şahitliğini ifade eder. Tanrı’nın insanlık ile yaptığı 

akdin klasik örneği Eski Ahit’te sık sık atıf yapılan Yehova ile İsrailoğulları arasındaki 

akittir (Witte ve Ellison, 2005, s. 70). Nuh ve İbrahim ile yapılan anlaşma esaslarına 

dayanarak, Tanrı seçtiği İsrail halkıyla yeni bir akit yapmıştır. Buna göre Tanrı’nın 

yasalarına itaat etme karşılığında lütuf ve bereket vadedilirken, itaatsizliğe karşılık 

ceza ve kınama tehdidi yapılmıştır. Bu nedenle İngilizce covenant, İbranice'de b'rith, 

Yunanca'da diatheke, Latince'de foedus kelimeleri basit bir akit, anlaşma ya da 

sözleşmeden çok daha fazlasını ifade etmektedir. Söz konusu akitte, her iki taraf da 

belli özgürlüklerden feragat ederek eylemlerinde sınırlama ve yönlendirmeyi, ayrıca 

şartlara uymamanın kötü sonuçlarını kabul etmiş demektir (Witte, 2012, s. 151).  

 

Kalıcılığı Tanrı tarafından korunan, Kutsal Kitapta 46 kere evliliğe atıf yapılarak 

kullanılan bu özel akit (Witte, 2012, s.163), evlilik anlaşmasına benzetilmiştir. Karı ve 

koca Tanrı’nın tanıklığında, "ölüm ayırana kadar" sadakatle bağlı kalacaklarına yemin 



59 

 

etmektedirler. Yani, evlilik akdinin karı, koca ve onları bir araya getiren Tanrı olmak 

üzere üç tarafı vardır. Hz. İsa’nın evlilikle ilgili “Tanrı'nın birleştirdiğini, insan 

ayırmasın” sözü buna işaret etmektedir. Bu nedenle evlilik, bir medeni akitten çok 

daha fazlasıdır; ilahi olarak tesis edilmiş bir antlaşmadır (Köstenberger, 2011, 5). 

Yaratılış bölümü haricinde evliliğin akit olarak tanımlandığı tek yer Malaki 2/14’tür:  

 

Yaptığınız başka bir şey var: RAB'bin sunağını gözyaşı seline boğuyorsunuz. Ağlayıp 

sızlanıyorsunuz. Çünkü RAB artık getirdiğiniz sunulara ilgi göstermiyor, onları 

elinizden beğeniyle kabul etmiyor. “Neden?” diye soruyorsunuz. Çünkü RAB seninle 

gençken evlendiğin karın arasında tanıktır. O yoldaşın ve evlilik “antlaşmasıyla” karın 

olduğu halde ona ihanet ettin. Tanrı sizi tek beden ve ruh yapmadı mı? Neden tek? 

Çünkü O kendisine özgü bir soy arıyordu. Onun için kendinize dikkat edin, hiçbiriniz 

gençken evlendiği karısına ihanet etmesin (Malaki 2/13-15). 

 

Yukarıdaki pasaj, ayrıca Pavlus tarafından yapılan İsa-Kilise benzetmesi ve “büyük 

bir sır” tanımlaması evliliğin kutsal bir akit olduğu inancının Hıristiyanlar arasında 

ağırlık kazanmasına sebebiyet vermiştir. 

 

Bu anlayışın devamı niteliğinde, Roma Katolik hukukunda da evlilik, kutsal bir akit 

olarak kabul edilmektedir (Witte ve Ellison, 2005, s. 86). Protestan ve Ortodoks 

Kiliselerinin bazı gruplarında evliliği medeni hukuka dahil etme meyli olsa da genel 

bakışları kutsal bir akit olduğu yönündedir (Vorster, 2016, s. 5). Günümüzde birçok 

teolog ve dini lider tarafından da bu anlayış desteklenmektedir. Örneğin, Timothy 

Keller, "Evliliğin Anlamı" adlı kitabında, evliliğin ilahi bir kurum olduğunu ve bu 

nedenle, kişinin eşiyle olduğu kadar Tanrı'yla da bir antlaşmayı ifade ettiğini ileri 

sürmektedir (Keller, 2011, s. 105). Benzer şekilde Papa Francis evliliği, “Kökleri 

Tanrı'nın insanlıkla olan kendi antlaşmasına dayanan, bir erkek ve bir kadın arasındaki 

ömür boyu sürecek bir aşk sözleşmesi" olarak tanımlamıştır. 

 

Bununla birlikte, kutsal akit anlayışının evliliğin ataerkil bir kuruma dönüşmesine 

zemin oluşturduğunu ileri sürerek günümüzde bu anlayışa karşı çıkanlar olmuştur. 

Onlara göre, Tanrı ile insanlar arasındaki kutsal akit, iki insan arasındaki akde model 

olmamalıdır çünkü Tanrı ile insanlar eşit olmadığı için bu anlayış erkek merkezli bir 

yapıya işaret etmektedir. Diğer bir taraftan bu anlayışın temelde ataerkilliğe ve erkek 

merkezciliğine karşı çıktığını savunanlar da vardır. Onlara göre Tanrı’nın eşit kulları 

olarak karşılıklı güven ve sevgi temelinde bir evlilik ilişkisi sağlamaktadır (Vorster, 

2016, s. 5-7). 



60 

 

Evlilikleri güçlendirmek ve boşanmaları azaltmak için 1997 yılında Amerika’da 

standart evliliğin yanında “covenant marriage (Akit evlilik)” adlı bir evlilik alternatifi 

sunulmuştur. Akit evlilik için, çiftlerin evlilik öncesi danışmanlık almaları, tüm 

bilgilerini karşı tarafa açıklamaları ve kısıtlı boşanma nedenlerini (zina, uzun süreli 

hapis, fiziksel ya da cinsel istismar, terk edilme) kabul ettiklerini belirten bir 

beyanname imzalamaları zorunlu tutulur. 2008 yılında standart evlilik ve akit evlilik 

gerçekleştiren çiftler arasında yapılan araştırmada, evlilik anlayışları ve eş rolleri ile 

ilgili bazı temel farklar bulunmuştur. Buna göre akit evlilikle evlenen çiftler, 

evliliklerinin inançlarının bir sembolü ve Tanrı’ya hizmet olduğunu düşünürler. 

Standart evli çiftler ise evliliği bireyselleştirilmiş ve özel bir kurum olarak addederler. 

Ayrıca akit evlilikle evlenen çiftler standart çiftlerin aksine geleneksel kadın erkek 

rollerinin yaşatılmasını (kocanın liderliği ve kadının yardımcılığı) dini bir sorumluluk 

olarak görürler. Bunun yanında karı-kocanın görevini, birbirlerinin istek ve 

ihtiyaçlarını karşılıklı olarak karşılama çabasında olmak ve bencil arzulara boyun 

eğmemek olarak tanımlamışlardır. Standart çiftler ise diğerkâmlık, düşünceli olma gibi 

özelliklerden dini ya da kültürel bir bağlantı kurmadan bahsetmişlerdir (Baker, 

Sanchez, Nock ve Wright, 2008, s. 164-170). Görüldüğü üzere evliliğin kutsal akit 

olduğu inancı, Hıristiyanların evlilik anlayışı ve karı-koca rollerinden evliliğin 

sürekliliği inancına kadar etkili olmuştur. 

 

İslam’a bakıldığında bir “Tanrı akdi” anlayışının olmadığı görülür. Buna yakın olarak 

tartışılan konu evliliğin ibadet mi medeni bir akit mi olduğudur. Bazı alimler evlilik 

akdini bir ibadet olarak değerlendirirken bazıları medeni bir akit olduğunu ifade 

etmişlerdir. Fıkıh kitaplarının konu tertibine bakıldığında nikah bölümü ibadet değil, 

muamelat (insani ilişkiler-ameller) bölümünde yer aldığı görülür. Fakat, bazı fıkıh 

kitaplarında nikah konusu, ibadet bölümünün hemen ardında yer alır. Nikahın hem 

dini hem dünyevi faydaları olduğu için bu şekilde bir sıralama yapıldığı bazı Hanefi 

alimlerce dile getirilmiştir. Onlara göre, kadının korunması ve ihtiyacının 

karşılanması, bireyin iffetini koruması, Müslümanların sayısının çoğalması gibi 

nedenlere nikah cihattan da öncelikli bir ibadet olmaktadır (Apaydın, 2007, s. 140). 

Şâfiî alimlerden İmam Nevevi de hayırlı evlat sahibi olmak, iffetini korumak gibi 

niyetlerle yapılan evliliğin ibadet olacağını ifade etmiştir. Ayrıca Hz. Muhammed’in 

nikahı emretmesini ibadet oluşuna delil kabul etmiştir (Bahçekapılı, 2008, s. 34). 

 



61 

 

Diğer taraftan İmam Şâfiî gibi bazı alimler evlenmeyen peygamberlerden örnek 

vererek nikahın alışveriş gibi zorunlu olmayan medeni bir akit olduğunu savunmuştur. 

Nikah akdinin şartlarına bakıldığında İmam Şâfiî’nin görüşü ile paralellik arz 

etmektedir. Nitekim İslam’da Hıristiyanlıktaki gibi bir ruhban din adamları sınıfı 

mevcut değildir. Diğer medeni akitlerde olduğu gibi resmi ya da dini bir makamın 

aracılığı ya da müdahalesi olmadan, iki tarafın en az iki kişinin şahitliğinde icap ve 

kabul ile iradelerini dile getirmeleri yeterli görülmüştür (Cin, 1974, s. 133). Dini bir 

makamın hazır bulunması, camide gerçekleştirilmesi ya da resmi bir devlet görevlisi 

tarafından kıyılmasının şart olmaması İslam’daki nikah akdinin kendine özgü, sivil 

yapısını ortaya koymaktadır (Karaman, 1996, s. 236).  

 

Sonuç olarak, alimlerin görüşleri incelendiğinde nikahın ne sadece ibadet ne de sırf bir 

medeni akitten ibaret olduğu sonucuna varılır. Evlilik, şartları bakımından hukuki 

olarak medeni akit olsa da huzur ve merhamet temelli yapısı gereği bir sıradan bir 

sözleşmeden fazlasını ifade etmektedir. Bu nedenle keskin ayrım yapmak mümkün 

değildir. Fakihlerce yapılan “ibadete vesile olan akit” (Bahçekapılı, 2008, s. 20) 

tanımlaması nikahın hem ibadet hem de medeni bir akit olabileceğini kapsayıcı bir 

şekilde ifade etmektedir. Bu açıdan bakıldığında Hıristiyanlıktaki gibi dini bir modelin 

İslam’da bulunmadığı görülür. Keza, dini- dini olmayan medeni şeklindeki bir ayrım 

geleneksel İslam düşüncesinde yaygın değildir.  

 

Hıristiyanlıkta ağırlıklı olarak etkili olan ilahi akit algısı ve İslam’ın medeni akit 

anlayışının en önemli sonuçlarından biri de evliliğin sona erdirilip akdin feshedilmesi 

noktasında ortaya çıkan farklılaşmalarıdır.  

 

4.3. Boşanma 

 

Hz. İsa’nın yaşadığı dönemde boşanma ile ilgili Yahudiler arasında iki görüş 

ağırlıktaydı. Şammay ekolüne göre edepsiz davranış ve sadakatsizlik durumları 

boşanma sebebiydi. Rabbâni Yahudiliğin kurucusu olduğu kabul edilen Himmel 

(Araz, 2017, s. 1050) ekolüne göre ise de bir eşin kocasını rahatsız eden bir şey 

yapması boşanmak için yeterliydi. Daha baskın olan görüş ikincisiydi. Her iki ekole 

göre de yeniden evlenmek mümkündü (Köstenberger, 2011, s. 18). Hz. İsa’ya sorulan 

sorular böyle bir ortamda yöneltilmiştir:  



62 

 

İsa'nın yanına gelen bazı Ferisiler, O'nu denemek amacıyla şunu sordular: “Bir 

adamın, herhangi bir nedenle karısını boşaması Kutsal Yasa'ya uygun mudur?” İsa şu 

karşılığı verdi: “Kutsal Yazılar’ı okumadınız mı? Yaradan başlangıçtan ‘İnsanları 

erkek ve dişi olarak yarattı’ ve şöyle dedi: ‘Bu nedenle adam annesini babasını bırakıp 

karısına bağlanacak, ikisi tek beden olacak.’ Şöyle ki, onlar artık iki değil, tek 

bedendir. O halde Tanrı’nın birleştirdiğini, insan ayırmasın.” Ferisiler İsa’ya, 

“Öyleyse” dediler, “Musa neden erkeğin boşanma belgesi verip karısını 

boşayabileceğini söyledi?” İsa onlara, “İnatçı olduğunuz için Musa karılarınızı 

boşamanıza izin verdi” dedi. “Başlangıçta bu böyle değildi. Ben size şunu 

söyleyeyim, karısını fuhuştan başka bir nedenle boşayıp başkasıyla evlenen, zina 

etmiş olur. Boşanan kadınla evlenen de zina etmiş olur (Matta 19/3-9). 

 

Hz. İsa’ya atfedilen bu sözlerden dolayı, tarih boyunca Hıristiyanların çoğunluğu, 

Tanrı tarafından kurulduğu için evliliğin kalıcı olması gerektiğini savunmuşlardır. 

Evlilik Tanrı’nın planı olduğu gibi boşanma da cennetten düşüşün sonucudur 

(Köstenberger, 2011, s. 6).  Tanrı da boşanmadan nefret ettiğini belirtir (Malaki 2/16). 

Bu yüzden, Tanrı planını bozan boşanmaya Kutsal Kitap’ta belirtilen çok sınırlı sayıda 

durum dışında izin verilmemiştir.  

 

Pavlus'un boşanma konusundaki görüşü, Hz. İsa'nın bu öğretisine dayanmaktadır. 

“Evlilere ise şunu buyuruyorum, daha doğrusu Rab buyuruyor: Kadın kocasından 

ayrılmasın. Ayrılırsa evlenmesin, ya da kocasıyla barışsın. Erkek de karısını 

boşamasın.” (1 Kor. 7/10-11) sözleriyle Hz. İsa’nın sözlerine atıf yapmıştır. 

Devamında, eşlerden birinin Hıristiyan, diğerinin Hıristiyan olmadığı evliliklerden 

bahsetmektedir. 1 Korintliler 7:12-14'te Pavlus, Hıristiyan olmayan eş, Hıristiyan’la 

yaşamaya devam etmek istiyorsa, Hıristiyan’ın boşanmaması gerektiğini söylemiştir. 

Ancak iman etmeyen eş evliliği terk ederse, o zaman iman eden erkek veya kadın için 

günah yoktur. Bu durumda yeniden evlenme hakkı da edinilir. Bu istisna dışında 

yeniden evlenmenin izin verildiği tek durum, eşin vefatıdır. Çünkü; “Evli kadın, kocası 

yaşadıkça yasayla ona bağlıdır; kocası ölürse, onu kocasına bağlayan yasadan özgür 

olur. Buna göre kadın, kocası yaşarken başka bir erkekle ilişki kurarsa, zina etmiş 

sayılır. Ama kocası ölürse, kadın yasadan özgür olur. Şöyle ki, başka bir erkeğe 

varırsa, zina etmiş olmaz.” (Romalılar 7/2-3). Sonuç olarak, Kutsal Kitap’a göre 

onaylanan yalnızca iki boşanma mazereti vardır: (1) Sadakatsizlik (yani zina); ve (2) 

İman etmeyen eşin, diğer eşin din değiştirmesinden sonra evliliğe devam etmeyi 

reddetmesi.  

 

İlk dönem Kilise babalarından Augustine ise sadakatsizlik durumunda dahi boşanma 

olmayacağını ifade eder. Ona göre kadın ve erkek bir araya geldikten sonra hiç 



63 

 

ayrılmayarak bu evliliği sürdürecektir. Eşlerden birinin sadakatsizlik yapması durumu 

değiştirmeyecektir (Marriage and Concupiscence, 1, 10-11). Bu durumda eş hukuken 

azledilir fakat karılık bağı devam eder. Ancak eşlerden birinin ölmesiyle bu bağ sona 

erer. Aksi halde başkasıyla evlenen kişi zina etmiş sayılır (Adulterous Marriages, 2, 

4-4). 

 

Jerome da boşanma için kapıları kapatmıştır. Ona göre bir koca, yaşadığı sürece zina 

etsin, livata yapsın, kötü bağımlılıkları olsun fark etmez, karısı onunla boşanamaz. 

Terk etse dahi hala karı-kocadırlar. Başka biriyle evlenemez (Letters, 55, 3). 

 

Thomas Aquinas da evliliğin karı koca arasında kalıcı ve çözülmez bir bağ olduğunu 

ileri sürmüştür. Boşanmanın Tanrı’nın planına aykırı olduğunu ve karı koca arasındaki 

birliğin ancak ölümle sona ermesi gerektiğini savunmuştur (SCG, III, bölüm 122).  

 

Günümüzde Hıristiyanlar arasında boşanma konusunda birtakım değişiklikler 

yaşanmıştır. Yine de hepsi evliliğin devam etmesine önem verir. Boşanma konusunda 

geleneğe en yakın ve diğer gruplara nazaran en katı görüşe sahip olan Katolik 

Kilisesidir. Kilise hukukunun İngilizce metninde eşlerin ayrılığı bölümünün ilk 

maddesi şöyle der: “A marriage that is ratum et consummatum can be dissolved by no 

human power and by no cause, except death.” (Ratum et consummatum -cinsel ilişki 

yaşanmış- olan bir evlilik, ölüm dışında hiçbir insan gücü ve sebeple feshedilemez.) 

Onlara göre, Hz. Musa kötülükleri engellemek için boşanmaya izin vermek zorunda 

kalmıştır fakat Hz. İsa geçici değerler değil, mutlak kurallar ortaya koymuştur. 

Tanrı’nın birleştirdiğini de insan ayıramayacaktır. Ayrıca, evlilik İsa Mesih ile 

Kilisenin birliğini temsil eder. Bu yüzden, boşanma söz konusu değildir (Ünal, 1998, 

s. 127-128). Katolik Kilise hukukunda da Protestanlık gibi grupların da etkisiyle 

zamanla değişiklikler de olmuştur. Eşlerden birinin zinası ebedi ayrılık sebebidir. Eşler 

bir araya gelmeyecek şekilde ayrılır fakat bu bir boşanma değildir.  Dolayısıyla başka 

biriyle evlenme söz konusu değildir. Bunun yanında geçici ayrılık imkânı getirilmiştir. 

Eşlerden birinin din değiştirmesi, Katolikliğe aykırı çocuk yetiştirme, ağır hakaret, 

eşin sağlığını tehlikeye düşürme, kötü hayat sürme sebepleri varsa eşlerden birinin 

isteğiyle geçici olarak ayrılık yaşanabilir fakat süre bitince eşler tekrar bir araya gelir. 

Protestanlar ise 16. yy.’dan itibaren daha esnek kurallar ortaya koymuştur. Protestan 

hukukuna göre eşlerden birinin zinası, terk etmesi, evlilik sorumluluklarını yerine 



64 

 

getirmeme, kişinin sağlığını bozacak kötü muamelede bulunmak ve öldürmeye 

teşebbüs boşanma sebepleri olarak sayılmıştır (Ünal, 1998, s. 130). Ortodoks Kilisesi 

de Protestanlığa benzer hükümler koymuştur. Bazı evanjelist gruplar ise Katolik 

Kilisesine yakın görüşe sahiptirler ve evliliğin çözülmezliğine inanırlar. Bu görüş 

beraberinde birtakım sorunları da getirmiştir. Gayri meşru ilişkileri 

yaygınlaştırmasının yanında kadına yönelik şiddeti de etkilemiştir. Örneğin 2011’de 

Uganda’da ve 2013’te Nijerya’da yapılan araştırmalara göre kadına yönelik şiddet 

oranı Katolikler arasında Protestanlara göre ciddi ölçüde daha fazla çıkmıştır. Bu da 

Katoliklerin şiddet eğilimli eşi ile kalmak zorunda olmasına bağlanmıştır (Simister ve 

Kowalewska, 2016, s. 1628). 

 

İslam’a göre de evliliğin gayesi devamlılıktır. Karı-koca arasında bir anlaşmazlık 

olduğunda her iki aileden hakem tayin edilerek ara buluculuk yapılması istenir: “Eğer 

karı kocanın aralarının açılmasından korkarsanız, erkeğin ailesinden bir hakem ve 

kadının ailesinden bir hakem gönderin. Düzeltmek isterlerse Allah aralarını bulur; 

şüphesiz Allah her şeyi bilen, her şeyden haberdar olandır.” (Nisâ 4/35). Yine Allah 

Teala “Eğer onlardan hoşlanmıyorsanız, sabredin, hoşlanmadığınız bir şeyi Allah çok 

hayırlı kılmış olabilir.” diyerek sabrı tavsiye etmektedir. Hz. Muhammed de eşlerin 

birbirine kin beslememesini, beğenmediği bir huyu varsa, beğendiği başka bir huyu 

olabileceğini söyleyerek farklı bakış açıları göstermiştir (Müslim, Radâ, 61). Ayrıca 

Allah’ın en sevmediği helalin boşanma olduğunu dile getirmiştir (Ebu Davûd, Talak, 

3). Göründüğü gibi boşanma tercih edilmemektedir fakat Allah Teala Müslümanlara 

iki seçenek sunmaktadır: “Ya iyilikle evlilik içinde tutmak ya da güzellikle serbest 

bırakmak”. Dolayısıyla, geri dönüşü olmayan bir anlaşmazlık olduğunda, belirli 

durumlarda izin verilmektedir. Hatta kişilere zarar veriyorsa tavsiye edilmektedir. 

Kur’an-ı Kerim’de şöyle buyrulur: “Kadınları boşadığınızda, onlar da bekleme 

sürelerini doldurduklarında ya onlarla yeniden evlenip iyilikle tutun ya da iyilikle 

serbest bırakın. Onları zarar vererek haklarını çiğnemek için nikâh altında tutmayın. 

Bunu yapan bilsin ki kendine kötülük etmiştir. Allah’ın âyetlerini sakın alaya almayın. 

Allah’ın size bahşettiği nimetleri, kitaptan ve hikmetten size öğüt vermek üzere 

gönderdiklerini dilinizden düşürmeyin. Allah’tan korkun ve bilin ki Allah her şeyi 

bilmektedir (el-Bakara 2/231). 

 



65 

 

İslam öncesi Arap yarımadasında var olan boşanma uygulamalarındaki düzensizlikler 

Kur’an ve sünnet ile düzeltilmiştir. Yazılı olmayan örfe dayalı hukuka dayalı sistemde 

kadınlar savunmasızdı. Bu uygulamalardan biri de erkeklerin eşlerini istediği kadar ve 

herhangi bir sebeple boşayıp sonra geri almak suretiyle kadınları belirsizlik içinde 

askıda bırakmalarıydı. İslam’ın getirdiği yenilikler ile artık kadınlara boşanma davası 

açma, mali bağımsızlık ve mehir hakkı verilmiş, sebepsiz boşanmalar kınanmış, 

iffetsizlik iftirası ağır suç sayılmış ve kocaya mali sorumluluklar yüklenmiştir (Motzki, 

2006). İslam’da boşanmanın şekli, hükmü, sebepleri ve yolları İslam fıkhında 

detaylıca açıklanmıştır fakat çalışmamızın kapsamı gereği kısaca bahsedilecektir. 

 

İslam’da boşanmayla ilgili temel olarak talak, tefvîz-i talâk, hul ve tefrik olmak üzere 

başlıca dört boşanma çeşidi bulunur. Talak erkeğin boşama yetkisini ifade ederken 

diğer üç çeşit, kadının boşanma hakkı ile ilgilidir. İslam’da boşanma hakkı büyük 

ölçüde erkeğe verilmiştir. Erkeğin tek taraflı iradesiyle bir otoriteye başvurmasına 

gerek olmadan karısını boşadığını ifade etmesine talak denilmektedir (Yaman, 1998, 

s. 80). Boşama hakkı üç ile sınırlıdır. İlk iki boşamada erkek isterse iddet adı verilen 

yaklaşık 3 aylık süre içerisinde eşine geri dönebilir. İddet süresi içinde kadın evinden 

çıkarılmaz ve erkeğin nafaka sorumluluğu devam eder. Üçüncü boşamadan sonra ise 

gerçek boşanma gerçekleşmiş olur. Kadın başkasıyla evlenip ayrılmadan o kadınla 

tekrar evlenemez (Yaman, 1998, s. 93). Tefvîz-i talak ise erkeğin, boşama hakkını 

kadına da vermesine denir. Yani boşama hakkının kendisinde de olmasını isteyen 

kadın, nikah esnasında ya da sonrasında bunu şart koşarak erkekle eşit boşanma 

hakkına sahip olabilir. Ahzap suresi 28-29. ayetleri gereğince İslam hukukçuları 

arasında görüş birliği bulunmaktadır. Günümüzde İslam ülkelerinde de Tefvîz-i talak 

hakkı uygulanmaktadır (Yılmaz, 108-109). Evliliğe devam etmek istemeyen kadının 

mehrinden vazgeçerek ya da erkeğe belirli bir maddi bedel vererek boşanma talep 

etmesine hul adı verilmektedir. Bakara suresi 229. ayet gereği kadınlar için evliliğin 

devam edemeyeceği durumlarda hul hakkının olduğu üzerinde İslam hukukçuları 

ittifak etmiştir (Yılmaz, 2006, s. 120). Buna örnek olarak, Hz. Muhammed kocasını 

çirkin bulduğunu ve sevmediğini söyleyen bir kadının mehir olarak aldığı bahçeyi 

kocasına geri vermek suretiyle boşanmalarını sağlamıştır (Buhârî, Talâk, 12). Erkeğin 

bedeli kabul etmeyip boşanmayı reddetmesi durumunda ise bazı sebeplerin olması 

halinde kadın mahkemeye müracaat edebilir. Bu iddiaların tespiti sonrası erkeği 

kusurlu bulan mahkemenin boşanmaya hükmetmesine tefrik adı verilmektedir 



66 

 

(Karaman, 1996, s. 281). Bunların yanında toplumun ve bireylerin maslahatı için 

devletin kanunlar ile boşanmayı birtakım kurallara bağlaması da mümkündür. Hz. 

Muhammed’in, Hz. Ömer’in ve Osmanlı Aile Hukuku’ndaki örnekler bunun mümkün 

olduğunu göstermektedir (Yılmaz, 2006, s. 310). Görüldüğü üzere İslam’da ağırlıklı 

olarak, boşama yetkisi mali sorumluluk ve nafaka yükümlülüğü kendisinde olan 

kocaya verilmiştir. Eleştirilere cevaben İslam hukukçuları, kadınların erkeklere 

nazaran daha duygusal olmaları sebebiyle fevri bir kararla boşama cümlelerini sarf 

edebileceklerini söylemişlerdir. Ayrıca, maddi yük ve başka bir erkekle evlenmeden 

kadınla tekrar birlikte olamayacağı düşüncesinin erkekleri daha temkinli olmaya teşvik 

ettiğini dile getirmişlerdir (Yaman, 1998, s. 83).  

 

Sonuç olarak, Hıristiyanlık ve İslam açısından boşanma konusunda önemli farklılıklar 

mevcuttur. İslam’da boşanma teşvik edilmemiştir fakat çözülemez sorunlar için bir 

seçenek olarak sunulmuştur. Ağırlıklı hak erkeğe verilmekle birlikte kadınların da 

boşanmayı başlatma olanakları bulunmaktadır. Hristiyanlıkta ise boşanma, ömür boyu 

sürecek bir ahit olarak kabul edilir. Boşanmanın nedeni vefat haricinde, zina ya da 

Hıristiyan olmayan eşin terk etmesidir. İlk dönem Kilise babaları tarafından da böyle 

anlaşılmıştır. 16. yy.’dan sonra Hıristiyan mezheplerince farklı yorumlar getirilmiş ve 

belirli durumlarda boşanmanın önü açılmıştır.  

 

4.4. Evliliğe Karşı Bekarlık: Fazilet Tartışması 

 

Her iki dinde tartışılan konulardan biri de hiç evlenmeme/ömür boyu bekar kalma 

konusu olmuştur. Eski Ahit zamanına bakıldığında bu durumun çok nadir olduğu 

görülür. Evlenmeyenler; dul kadınlar, hastalar, ağır ekonomik sıkıntı yaşayanlar ve bir 

tür ilahi çağrı nedeniyle bekar kalanlar ile sınırlıydı. Yaratılış bölümündeki temel 

öğretilere paralel olarak evlilik, yaygın ve genel bir norm olarak, bekarlık ise yaratılışa 

aykırı görülmüştür (Köstenberger, 2011, s. 14). Yeni Ahit’te ise daha farklı bir durum 

görülür. Hz. İsa, Vaftizci Yahya ve Timoteos gibi başlıca şahsiyetler bekardır. Ayrıca 

bekarlığı öven ifadeler bulunmaktadır. Hz. İsa “Göklerin Egemenliği uğruna kendini 

hadım sayanlar”dan olumlu bahsetmiştir (Matta 19/12). Yeniden dirilişten sonra 

evliliğin olmayacağını, insanların melek gibi olacağını bildirmiştir (Matta 22/29–30). 

Bundan yola çıkarak bazı ilk Hıristiyanlar Hz. İsa’dan sonraki yeni dönemde Tanrı’nın 

Krallığının gelmek üzere olduğuna inanarak bunu ilan etmeye kendilerini adamış ve 



67 

 

evlilik hayatından yüz çevirmişlerdir (“celibacy”, 2023) Pavlus da bekarlığı “Tanrı’nın 

bir armağanı” (1 Kor. 7/7) olarak tanımlamıştır. Ona göre bekarlar kendilerini 

tamamen Tanrı’ya adayabilirken, evli erkek ve kadınlar eşleri ve dünya işleri ile 

meşgul olurlar. Bu nedenle ilgilerin dağılmaması ve Tanrı’ya yaraşır şekilde yaşamak 

için bekarlığı tavsiye ettiğini söylemiştir (1 Kor. 7/32-35). Görüldüğü üzere Kutsal 

Kitap’ta evliliğin norm olarak kabul edilmesinden, avantaj ve dezavantajlarından 

bahsedilerek bekarlığın onaylanmasına doğru bir eğilim olmuştur. Ne var ki erken 

dönem Hıristiyanlıkta bekar kalma kural değil, istisnai bir durum olarak var 

olagelmiştir.  

 

4. yüzyıla gelindiğinde Roma İmparatorluğu’nda Hıristiyanlık yayılmaya, şehitler 

azalmaya ve zor zamanlar geride kalmaya başlamıştı. Bunun sonucunda şehitlik 

konumu ile bekar kalarak Tanrı’ya adanma durumu yer değiştirmiş, evlenenlerin 

rahatlayan ortama ayak uyduran ikinci sınıf Hıristiyan olarak görülmesi ortaya 

çıkmıştır (Schafer, 2019, s. 45). Bununla birlikte ruhu bedenden üstün kılan Gnostik 

Yunan düalizmi ve Maniheistlerin çilecilik (asketizm) anlayışı bekarlığın kademeli 

olarak yüceltilmesine yol açmıştır (Köstenberger, 2004, s. 180). Ayrıca, o dönemde 

Roma’da var olan ahlaksızlıklar da Hıristiyanların evliliğe ve cinselliğe karşı bekarlığı 

savunmalarında etkili olmuştur (Ünal, 1998, s. 282). Jovinian gibi bazı Kilise babaları 

bu duruma karşı çıksa da Augustine gibi ortayı bulmaya çalışanların yanında Jerome 

ve Thomas Aquinas gibi bekarlığın üstünlüğünü savunanların görüşü ağırlık 

kazanmıştır (Schafer, 2019, s. 50). Nitekim 12. yy.’da tüm Kilise liderleri için bekarlık 

Birinci Lateran Konsili’nde (1123) zorunlu hale getirilmiştir. Burada dikkat edilmesi 

gereken nokta Hıristiyan literatüründe kaydedilenlerin belirli bir Kilise babası 

grubunun sesi olduğudur. Genel Hıristiyan halkın çoğunluğu her dönemde olduğu gibi 

o dönemde de normal evlilik hayatı yaşadığı göz önünde bulundurulmalıdır (Osiek ve 

Balch, 1997, s. 155). 

 

İslam öncesi Arap toplumunda evlilikten kaçınma ya da dini sebeplerle bekar kalma 

uygulamasına işaret eden herhangi bir bilgi bulunmamaktadır. Fakat, Gassaniler gibi 

Kuzey Arabistan’da yaşayan Hıristiyanlar Araplarda bulunan ruhbanlık anlayışı 

hakkında bilgi sahibi oldukları düşünülmektedir (Uludağ, 1991). İslam geleneğinde de 

Hıristiyanlıktaki gibi bir eğilim olmadığı görülür. Temel kaynaklar olan Kur’an ve 

sünnette bekarlığı öven ifadeler bulunmamaktadır. Kur’an-ı Kerim’de 



68 

 

Hıristiyanlıktaki evlilikten kaçınma ve dünyadan çekilme uygulamasının Allah 

tarafından emredilmediği ifade edilir: “Andolsun Nûh’u ve İbrâhim’i elçi olarak 

gönderdik…Arkalarından Meryem oğlu Îsâ’yı da gönderdik, ona İncil’i verdik, ona 

uyanların kalplerine şefkat ve merhamet yerleştirdik. Kendilerinin icat ettikleri 

ruhbanlığa gelince, biz onlara bunu emretmemiştik; sırf Allah’ın hoşnutluğunu 

kazanmak için yapmışlardı, ama buna hakkıyla riayet etmediler. Biz de içlerinden 

iman edenlere mükâfatlarını verdik, ama çokları yoldan çıkmışlardır.” (el-Hadîd 

57/26-27) Ayrıca Hz. Muhammed, sahabelerinden hiç evlenmeyip sürekli namaz kılıp 

oruç tutacağını söyleyen üç kişiyi eleştirmiştir. Allah’tan en çok korkanın kendisi 

olmasına rağmen dengeli biçimde bunları yaptığını dile getirmiş, “Evlilik benim 

sünnetimdir. Benim sünnetimden yüz çeviren benden değildir.” buyurmuştur (Buhâri, 

Nikâh, 1; Müslim, Sıyâm 74, 79). Böylece ilk dönemde çok az da olsa rastlanan böyle 

bir eğilimin önüne geçmiştir. 

 

İslam alimlerinin çoğunluğu bu anlayışı devam ettirmiştir. Bunun yanında, geçim 

sıkıntısı ve dünya sevgisinin kalplerine girmesini istemeyerek bekarlığı tercih eden 

bazı Sufiler olmuştur. Bu kişiler peygamberimizin dönemindeki ailesi olmayan, 

kendilerini İslam’ı öğrenmeye adamış, mescidin yanında yaşayan suffa ashabı adı 

verilen bir grup sahabeyi örnek almışlar ve aralarında benzerlik kurmaya çalışmışlardır 

(Sağmak, 2019, s. 7). İkinci bölümde belirtildiği üzere bu görüşe sahip sufiler kişinin 

dünya meşguliyeti arttığı için kalbin selameti için bekar kalmanın daha doğru 

olduğunu söylemişlerse de evliliği temelde zararlı görmemişler ve sufi grupların 

içerisinde dahi azınlığı oluşturmuşlardır (Derin, 2001, s. 220). Gazali de tasavvuf 

yolculuğunun başında olan kişinin evlenmemesini tavsiye eder. Çünkü ikisinin bir 

arada yürütülmesi çok zordur. Kişi şehvetini oruçla kırmaya çalışır. Güç yetiremezse 

evlenmesi günaha düşmesinden daha iyidir (II, s. 92). Bu anlayış bazı sufi kesimler 

tarafından devam ettirilmiştir. Örneğin, 14. Yüzyılda yaşamış olan meşhur kâşif ve 

seyyah İbn Battûta, Anadolu’da zaviyelerde yaşayanlar arasında bekar yaşamanın 

yaygın olduğunu dile getirmiştir (Uludağ, 1991).  

 

Sufiler arasında mevcut olan bu görüş ile Pavlus’un bekarlara evlenmeme tavsiyesi, 

fakat güç yetiremiyorsa evlenmenin yanmaktan daha iyi olduğu söylemi (1 Kor. 7/8-

9) ile paralellik kurulabilir. İki anlayışa göre de kendini Allah’a adamak için dünyalık 

meşguliyetlerden mümkün olduğunca uzak durmak gerekir. Ancak güç yetmezse 



69 

 

günaha girmektense evlenmek tercih edilir. Benzer şekilde, malların ve evlatların fitne 

olduğu (el-Enfâl 8/28), gerçek müminlerin Allah’ı her şeyden çok sevmeleri gerektiği 

(el-Bakara 2/165) yönündeki ayetler ile Yeni Ahit’teki “Annesini ya da babasını beni 

sevdiğinden çok seven bana layık değildir. Oğlunu ya da kızını beni sevdiğinden çok 

seven bana layık değildir.” (Matta 10:37) sözü iki dinde de dünyalığın ön planda 

olmaması gerektiğine işaret eder. İki gelenekte de bekar kalma ile ilgili benzerlikler 

olsa da Hıristiyanlıkta bu görüş Hz. İsa ve Pavlus gibi Hıristiyanlar tarafından başlıca 

otorite kabul edilen kaynaklardan doğmuştur. Bu nedenle etkisi büyük, tartışmaları 

yoğun olmuştur. Diğer taraftan İslam'ın sağlam kabul edilen temel kaynaklarında 

böyle bir tutum bulunmamaktadır. Ayrıca Hz. Muhammed’in Allah’a en yakın örnek 

insan olarak görülmesi dolayısıyla evlenme ve çocuk sahibi olma, Allah’a 

yakınlaşmaya ve onun sevgisine engel olarak görülmemiştir. Bu nedenle aksi görüşler 

Müslümanlar arasında azınlık olarak kalmıştır. 

 

4.5. Kavvamlık ve Baş Olma: Hak mı Sorumluluk mu? 

 

1 ve 2. bölümlerde incelendiği gibi Hıristiyanlıkta erkek “baş”, İslam’da da “kavvam” 

olarak nitelendirilmiştir. Bu bölümde hak ya da sorumluluk olması açısından söz 

konusu rol ele alınacaktır. 

 

Pavlus’un, Efesliler 5/23’te “Mesih bedenin kurtarıcısı olarak Kilisenin başı olduğu 

gibi, erkek de kadının başıdır.” 1 Korintliler 11/3’te “Ama şunu da bilmenizi isterim: 

Her erkeğin başı Mesih, kadının başı erkek, Mesih'in başı da Tanrı'dır.” sözleri farklı 

gruplar arasında tartışılmış “baş” terimine otorite olma, kaynaklık ya da hizmet etme 

güç gibi çeşitli anlamlar verilmiştir (Hurley, 1985, s.145). İlk dönem kaynaklarında 

otorite olma görüşü ağırlık kazanmış, buna yönelik açıklamalar yapılmıştır. Örneğin, 

Chrysostom ve Augustine, ailede uyum ve düzenin hâkim olabilmesi, çocukların iyi 

yetiştirebilmesini bu rol dağıtımına bağlamıştır. Onlara göre kocaya tabi olmak, 

Tanrı’nın düzenine tabi olmaktır (Browning, 2006, s. 107). Günümüzde “baş olma” 

tabirinin tartışmalı olmasının sebebi üstünlük, hükümdar, diktatör gibi olumsuz 

anlamlarla ilişkilendirilmesidir. Dönemin kültürel ortamına bakıldığında farklı bir 

anlam çıkacağını savunan yazarlar Lewis ve Hendricks ilk Hıristiyanların baş olmayla 

“aileyi geçindiren kimse, sorumlu, seven ve koruyan” olma rollerini anladıklarını ifade 

ederler (Lovse, 2009, s. 126).  



70 

 

Chrysostom, bu liderlik rolünün diktatörlük olmadığını, korku değil sevgi temelli 

olması erektiğini dile getirmiştir. Ona göre kişi hayat arkadaşı, çocuklarının annesi, 

her türlü sevincinin kaynağına korku ve tehditlerle değil, sevgi ve sabırla 

bağlanmalıdır. Mesih de Kiliseye bu şekilde davrandığı için adam da karısına köleymiş 

gibi davranmamalıdır (Homily 20 on Ephesians, 5/22–33). 

 

Pavlus’un metninin akışına bakıldığında da kocalara İsa’nın kendini feda etmesinin 

model koyarak, kendilerini eşleri için feda etmeleri ve onları sevmelerini 

emretmektedir. Baş olmanın ancak aileye hizmet ederek yerine getirileceğini Hz. İsa 

da “Hangisi daha büyük, sofrada oturan mı, hizmet eden mi? Sofrada oturan değil mi? 

Oysa ben aranızda hizmet eden biri gibi oldum.” (Luka 22/27) sözleriyle dile 

getirmektedir. John Piper da erkeğin rolünün kadını koruma, onun geçimini sağlama, 

risk alma ve yükü sırtlanma gibi karşılıksız bir sorumluluk olduğunu öne sürmüştür 

Erkeğin bu role yaratılış gereği sahip olduğunu ifade etmiştir. Ona göre, yolda 

yürürken karı-kocanın önüne bir tehdit çıksa erkeğin kadını koruma içgüdüsüyle 

davranarak onun hizmetinde olması gibi basit bir örnek bile bu yaratılış gerçeğine 

işaret etmektedir. (Piper ve Grudem, 2006, s. 41-51) Dolayısıyla beden başa değil, baş 

bedene hizmet etmiş olmaktadır (Mutter, 1996, s. 5). Pavlus’un öğretilerine benzer 

sözlerinin sonunda Petrus, karısıyla anlayış ve saygı içinde yaşamamanın dualarının 

kabulüne engel olacağını söyleyerek Tanrı’ya göre bu rolün isteğe bağlı bir hak değil 

ciddi bir sorumluluk olduğunu gözler önüne sermektedir (1 Petrus 3/7). 

 

Kur’an-ı Kerim’de ise “Allah’ın, kimini kimine üstün kılmasından ötürü (birbirinden 

farklı özellik ve lütuflar bahşetmesi) ve mallarından harcama yapmaları sebebiyle 

erkekler kadınların yöneticisi ve koruyucusudurlar (kavvamdır).” (Nisa 4/34) ayetiyle 

erkeklerin ailede yönetici ve koruyucu olduğu belirtilmiştir. Bu da iki nedene 

bağlanmıştır. Birincisi kadın ve erkek yaratılış gereği farklı özellik ve üstün yönlere 

sahiptir. Diğer bir neden de erkeklerin ailenin maddi sorumluluğunu üstlenmesidir. 

Fahreddin Razi, bu konuda imtiyaz ve sorumluluk dengesine dikkat çekerek çalışma 

ve aileyi geçindirme sorumluluğu verildiği için yöneticilik konumuna uygun 

görülmüştür. Kocanın, ailesini koruması, sıkıntılara katlanması ve çalışması 

karşılığında kadının sevgi ve saygı göstermesi beklenmiştir. Ona göre bu durumda 

daimî bir üstünlük yoktur, aksine üstün özelliklere göre sorumluluklar dengelenmiştir 

(Tefsir-i Kebir, VIII, s. 17). Ayetin başında belirtilen “iki cinsin birbirinden farklı 



71 

 

üstün özelliklere sahip yaratıldığı” gerçeği böyle bir rol ayrımının daha adil olduğu 

gerçeğini ortaya koymaktadır. Nitekim farklı özelliklere sahip kimselere aynı ve hak 

ve sorumlulukların verilmesi ve bunlardan hesaba çekilmeleri fıtrat dini olarak 

belirtilen İslam’ın esasına uymayacaktır (Teyfurov, 2014, s. 43). Buradaki üstünlük 

Allah katındaki konum ya da insanlık değeri ile ilgili değildir. Bu anlamdaki 

üstünlüğün Allah’a yakınlık (takva) olduğu ayet ve hadislerde cinsiyet belirtilmeksizin 

ifade edilmiştir (el-Hucurât 49/13). Dolayısıyla arzu edilen, yaratılış gereği fiziki ve 

duygusal güçlülük verilen erkeğin bunun gereğini yapmasıyla adaletin sağlanmasıdır. 

Böylece ailede güç ve rol kavgası yaşanmayacak, alt-üst ilişkisinden ziyade hayat 

arkadaşlığı ilkesine odaklanılacaktır (Ünal, 2011 s. 9). Gazali de rollerin hakkıyla 

yerine getirilmesiyle ailede uyumun ve düzenin sağlanabileceğini dile getirmiştir 

(İhya, II, s. 153).  

 

Kavvamlık rolü kocanın kadın üzerindeki sınırsız söz hakkı ya da zulüm yapma yetkisi 

değildir. Bir önceki bölümde belirtildiği üzere birçok sorumluluk alanı 

oluşturmaktadır. Bu nedenledir ki evlilikten kaçınan kimselerin öne sürdüğü 

gerekçeler bu sorumlulukları karşılayamama yönünde olmuştur (İhya, II, s. 65). 

 

Görüldüğü üzere iki dinde de kocanın ailedeki liderliği vurgusu göze çarpmaktadır. 

Hıristiyanlıkta bu durum Mesih’in kendini feda etmesiyle ilişkilendirilmiş, kadını 

koruma ve ihtiyaçlarını karşılama emredilmiştir. İslam’da da Hz. Muhammed veda 

hutbesinde, erkeklerin kadınlarla Allah’ın emaneti olarak evlendiklerini söylemiş ve 

onlara sevgiyle muamele etmeleri konusunda uyarmıştır (Müslim, Hac, 147). Kötü 

muamele konusunda Hıristiyanlıkta duaların karşılık bulmayacağı gibi yaptırımlardan 

söz edilirken, İslam’da bu kimseler hayırsız olmakla itham edilmiş ve ahirette Allah’ın 

hesabından korkmaları uyarıları yapılmıştır (1 Petrus 3/7, Tirmizî, Menâkıb, 63). 

 

Kişilerin yaratıcı katındaki değerleri konusunda da eşitlik ve inanç vurgusu 

yapılmaktadır. Buna göre, kadın ya da erkek kurtuluşa daha yakın değildir. Her iki 

dinde Tanrı’nın irade buyurduğu yaşam planı farklı olsa da inançlı bireyler ait olduğu 

dindeki plana uygun yaşamaya çalıştıkça Tanrı katında değer kazanacaktır 

(Galatyalılar 3/27-29). Benzer şekilde bu yaşam planı ile ailedeki denge ve huzurun 

sağlanacağı söylenmektedir. Örnek olarak, Chrysostom ve Gazali’nin erkeğin liderliği 

ve kadının itaati ile ailedeki uyum arasında kurdukları bağlantı paralellik arz 



72 

 

etmektedir. İkisine göre de belirtilen roller yerine getirildikçe Tanrı’nın istediği sevgi 

temelli evliliğe ulaşılacaktır. 

 

 Söz konusu rol dağılımının yaradılışa uygun olduğu iddiası ortak olan 

özelliklerdendir. İslam’da fıtrat olarak ifade edilen yaradılış, Hıristiyanlara göre 

cennetten düşüşten önce Tanrı’nın planına göre insanı yarattığı ilk haldir. Piper’ın 

ifade ettiği erkekte içgüdüsel olarak var olan kadını koruma hissi buna örnektir. Ne var 

ki, konunun yaratılış hikayesine bağlanması ve çıkarılan mesajlar konusunda çok farklı 

bir tablo ortaya çıkmaktadır. Hıristiyanlıkta erkeğin liderliği ve kadının itaati yaratılış 

merkezli teolojik bir temele oturtulmuştur. Böylece ikincil olarak ve erkeğe 

“yardımcı” olarak yaratılan kadın erkeğin önüne geçip sınırını aştığı için ilk günaha ve 

cennetten düşüşe sebep olmuştur. Dolayısıyla Tanrı’nın asıl planına uygun bir yaşam 

için yardımcı rolünün önüne geçmemesi gerekmektedir. Bu da erkeğin liderliğini 

kaçınılmaz kılmaktadır. Bu nedenle kadından erkeğe kayıtsız şartsız bir itaat 

beklenmektedir. Kocası inançsız olsa bile o ayrılmadığı sürece kocasına itaatte 

kalmasının beklenmesi bunun göstergesidir. İslam’da ise bazı tefsirlerde İsrailiyat 

denen rivayetlerden yararlanılarak benzer yaratılış hikayesine rastlansa da kadın-erkek 

rolleri yaratılış hikayesine dayandırılmamıştır. Yaratılış sırası bir üstünlük ifade 

etmediği gibi 1 Korintliler 11/3'te belirtildiği gibi Tanrı>İsa>erkekler>kadınlar 

şeklinde sıralanan bir otorite zinciri İslam’da bulunmamaktadır. Kadın ve erkeğin 

rollerini konu eden ayetlerde belirtilen nedenler erkek ve kadının özellikleri ile sosyal 

hayatın getirdiği sorumluluklardır.  

 

 

 

 

 

 

 



73 

 

 

BÖLÜM V 

 

SONUÇ 

 

Hıristiyanlık ve İslam’daki evlilik anlayışını ve karı-koca rollerini ele aldığımız bu 

çalışmada başta mensuplarının çoğunluğu tarafından ortak otorite olarak kabul edilen 

Kitab-ı Mukaddes, Kur’an-ı Kerim ve hadis kitaplarını temel aldık. Ardından dini 

gelenekler içinde söz ve etki sahibi şahsiyetler olan Augustine, Thomas Aquinas, İmam 

Maturidi ve Gazali’nin eserlerini inceleyerek görüşlerini ortaya koyduk. Bu 

kaynaklarda ön plana çıkan ana temalar üzerinden ilgili geleneklerdeki karı-koca 

rollerini ele aldık. Son bölümde ise mukayese yaparak benzer ve farklı yönlerini 

göstermeye çalıştık. 

 

Hristiyanlıkta evlilik anlayışı, Eski Ahit'in Yaratılış bölümünden çıkarılan prensiplere 

dayanmaktadır. Tanrı'nın kadın ve erkeği kendi suretinde yaratması, evliliğin kökenini 

oluşturur. İnsanın cennetten düşüşüyle birlikte evlilik, Tanrı'nın asıl planının 

bozulduğu bir durum olarak görülmektedir. Yeni Ahit'te ise Hz. İsa'nın evlilik hakkında 

farklı ifadeleri bulunur. Düğüne ve aile ziyaretlerine aktif olarak katılması, evlilik 

kurumunu onayladığını göstermektedir. Ayrıca, evliliği Tanrı tarafından kurulan bir 

erkek ve kadın arasındaki kutsal bir bağ olarak görür. Bunun yanında, din bağıyla bağlı 

inananlar topluluğunu aile bağlarının üzerinde tutarak, inananların biyolojik ailelerini 

terk ederek yeni bir topluluk oluşturmalarını teşvik etmiştir. 

 

Pavlus'un evlilikle ilgili görüşleri, Hristiyanlıkta evlilik anlayışını şekillendiren önemli 

bir kaynaktır. Ne var ki birbiriyle çelişir görünen ifadeleri bulunmaktadır. Öncelikle, 

bekarlığa ve münzevi bir yaşama öncelik veren sahte bir çilecilik anlayışına karşı 

çıkmıştır. Evliliğin, Tanrı'nın kurtuluş planının bir parçası olduğunu vurgulamış, Karı 

ve kocanın Tanrı'nın iradesini dünyada gerçekleştirmek için birlikte çalışması 

gerektiğini belirtmiştir. Ayrıca evlilik ilişkisini Mesih-Kilise ilişkisine benzetmesiyle 

günümüze kadar etkili olacak teolojik bir temeli ortaya koymuştur.  Evliliğin 

çözülmezliğinden, karı-koca ilişki dinamiklerine kadar birçok konuda bağlayıcı kabul 



74 

 

edilmiştir. Diğer taraftan, evliliği zinadan daha iyi olan bir alternatif olarak 

“yanmaktan daha iyi” şeklinde ifade etmesi ve Tanrı ile ilişkide araya giren bir dikkat 

dağıtıcı olarak görmesi, Hıristiyan geleneğinde bekarcılık anlayışına kapı aralamış 

yıllar boyu tartışmaların odağında olmuştur. 

 

Augustine ve Thomas Aquinas Hıristiyan düşüncesine büyük etkisi olan 

şahsiyetlerdendir. İkisi de bekarlığın ahlaki bütünlük sağladığını savunmuş, ancak 

evliliğin doğal bir kurum olduğunu kabul etmiştir. Üreme ve çocuk yetiştirmenin 

evliliğin temel faydası olduğu görüşleri ortaktır. Bunun yanında Augustine, Pavlus'un 

sözlerine atıfta bulunarak eşler arasındaki sadakate vurgu yapmıştır. Eşlerin 

birbirlerinin zayıflıklarını örtmeleri ve şeytanın vesveselerine karşı birbirlerini 

korumaları gerektiğini belirtmiştir. Ayrıca evliliğin kutsal bir birliktelik olduğunu bu 

sebeple eşlerden birinin ölümüne kadar devam etmesi gereken bozulamaz bir bağ 

olduğuna inanmıştır. Aquinas da evin reisinin koca olduğunu ve yumuşak bir 

otoriteyle, sevgi ve saygıyla davranması gerektiğini belirtmiştir.  

 

Hıristiyanlıkta karı-koca rolleri de Tanrı'nın planı ve Kutsal Kitap'ta yer alan bazı 

ilkeler temelinde belirlenmiştir. Tanrı, kadın ve erkeği kendi suretinde yaratmış ve 

onlara çoğalmayı ve dünyaya egemen olmayı emretmiştir. Kadın ve erkek arasında 

yaratılış olarak bir ayrım yoktur ve her ikisi de Tanrı'nın suretini taşır. Ancak, erkek ve 

kadın karakter farklılıkları nedeniyle farklı görevleri vardır ve ancak birlikte 

olduklarında Tanrı'nın suretini tam olarak yansıtırlar. Erkek, evlilik birliğinde öncelikli 

sorumluluk sahibi olarak kabul edilir ve liderlik vasfı verilen cinsiyet olarak görülür. 

Kutsal Kitap'ta kadının rolü ile ilgili olarak Havva'nın Adem'den sonra yaratılması ve 

uygun bir yardımcı olarak nitelendirilmesi öne çıkan hususlardandır. Kadınların 

kocalarına bağımlı olmaları ve onlara itaat etmeleri istenmiştir. Bu itaat, Tanrı'ya olan 

itaatleriyle ilişkilendirilmiş ve gönüllü bir şekilde yapılması gerektiği vurgulanmıştır. 

Yardımcılık görevinin yanında kadına evin idareciliği görevi verilmiştir. Böylece 

kadın ve erkeğin rolleri birbirini tamamlayan, sevgi, saygı ve iş birliğine dayalı ideal 

düzen olarak sunulmuştur. Bu sorumlulukları Pavlus, evrensel ve dini temellere 

dayandırarak kültürel normlardan ayrıştırmış, dinin teolojik temelleri olarak 

tanımlamıştır. 

 



75 

 

İslam’a gelindiğinde evlilik, erkek ve kadının bir araya gelerek bir bütün oluşturduğu 

birlikteliktir. Birbirlerine tamamlayıcıdırlar ve bu birliktelikten "insan" meydana 

gelmektedir. Evlilik, Allah'ın nimeti ve kudretinin delili olarak kabul edilmiştir. 

İnsanın yaratılışının bir parçası olarak büyük bir değer verilmiş ve teşvik edilmiştir. 

Hz. Muhammed de evliliği teşvik etmiş ve onun bir "nebevi yol" olduğunu 

vurgulamıştır. Öyle ki evlenmek zina riski taşıyanlar için farz kabul edilirken, zulme 

sebep olabileceği kesin olan kişiler için haram sayılmıştır. İslam kaynaklarında 

evliliğin birçok fayda ve maksadından bahsedilmiştir. Bu maksatlar arasında 

kadınların korunması, işlerinin yürütülmesi ve nafakalarının sağlanması, çoğalma ve 

neslin devamı, anarşiye karşı önlem, ahlakın korunması, biyolojik ihtiyaçların meşru 

yoldan karşılanması, duygusal ihtiyaçların karşılanması, karşılıklı ünsiyetin kurulması 

yer almaktadır. Evlilik aynı zamanda toplumsal düzeyde de önem taşımaktadır, çünkü 

evlenme emri, toplumu kötülük ve fitnelerden korumak amacıyla verilmiştir.  

 

İslam düşünce geleneğinde oldukça etkili alimlerden olan Gazali de evliliği, Allah'a 

yakınlaşmanın bir yolu olarak tanımlamıştır. Evlilik, manevi bir yolculuğun 

başlangıcıdır ve insanı Allah'a daha da yaklaştırır. Çocuk ve torun sahibi olma, cinsel 

arzunun meşru yolla tatmin edilmesi, ruhun rahatlaması ve enerji toplanması, ilim 

öğrenmek ve ibadetle meşgul olmak için zaman kazanma, ailenin geçimini sağlayarak 

faziletli bir iş yapıyor olmak Gazali’ye göre evliliğin faydalarındandır. Bunun yanında 

evlilikle birlikte bazı zorluklar ve zararlar da gelebilir. Örneğin, meşru kazanç 

aramanın zorluğu, eşin haklarını gözetmeme tehlikesi ve dünyevi arzulara kapılma gibi 

durumlar Gazali tarafından belirtilmektedir. 

 

İslam’da karı-koca rolleri de Kur’an-ı Kerim, hadis ve tefsir kitapları temel alınarak 

belirlenmeye çalışılmıştır. Erkeklerin, eşlerine karşı güzel muamelede bulunmaları, 

Kur'an'da vurgulanmıştır. "Onlarla (eşlerinizle) güzellikle geçinin. Eğer onlardan 

hoşlanmıyorsanız, sabredin, hoşlanmadığınız bir şeyi Allah çok hayırlı kılmış olabilir." 

şeklindeki ayet, erkeklere eşlerine karşı memnun olmadığı bir durumda dahi nazik ve 

şefkatli olmalarını emretmektedir. Güzel geçim olarak tercüme edilen maruf; toplum 

tarafından bilinen, kabul edilen ve hoş karşılanan davranışları içermektedir. 

Dolayısıyla İslam’da Hıristiyanlıktan farklı olarak örf ve mevcut zamanın koşullarına 

göre davranmaya vurgu yapılmıştır. Böylece temel gaye, eşler arasında yakınlık ve tam 

bir arkadaşlık ilişkisi oluşturulmasıdır. Evlilikte erkeğin rollerine ilişkin olarak İbn 



76 

 

Kesir tefsiri, Kurtubi tefsiri ve diğer kaynaklarda da çeşitli açıklamalar bulunmaktadır. 

Karı-koca ilişkisi başta olmak üzere tüm kadınlara karşı iyi muamele etmek, mehrini 

ve rızkını vermek, güler yüzlü olmak, kaba ve sert davranmamak gibi hususlar 

vurgulanmaktadır. Bu davranışlar, eşler arasında huzur ve anlayışın sağlanmasına 

katkıda bulunmaktadır. 

 

Karı-koca ilişkisinde erkeğin "kavvam" (yönetici ve koruyucu) olarak 

görevlendirildiği ifade edilmiştir. Bazı alimler, erkeklerin kavvam olmasının miras 

konusuyla ilişkili olduğunu ve ek sorumluluklarla dengelediğini ifade etmiştir. Diğer 

alimler ise erkeklerin kadınlardan akıl olarak üstün olduğunu, hukuki haklarla ilişkili 

olduğunu veya çocuk doğurma rolüyle bağlantılı olduğunu savunmuştur. Bazı çağdaş 

müfessirler, kavvam olmanın kadının toplumsal ya da hukuki kişiliğiyle ilgili 

olmadığını ifade etmiştir. Kadın ve erkek arasında karşılıklı sorumluluklar olduğu 

vurgulanmıştır. Örneğin, Seyyid Kutub, "kavvam" olmanın ev içi iş bölümüyle ilgili 

olduğunu ve erkeğin aileyi koruma ve ayakta tutma rolünü üstlendiğini ileri sürmüştür. 

Amina Wadud da benzer bir görüşe sahiptir ve erkeklerin kadınlardan üstünlüğü 

yorumunu reddetmektedir. Ona göre, erkeğin kavvam olması, ailenin işlevsel bir rol 

ayrımıyla ilgilidir.   

 

İslam geleneğinde, kocanın maddi sorumlulukları da evlilikte önemli bir yer tutar. 

Kur’an-ı Kerim’de kavvamlığın nedeni olarak erkeklerin kadınlar için mallarından 

harcamaları belirtilmiştir. Bu nedenle kadın mali güce sahip olsa bile ailenin geçimini 

sağlama görevi erkeğe verilmiştir. Buna karşılık kadından da sorumluluk dengesini 

gözetmesi istenmiştir. Kadının kocasının meşru isteklerine olumlu yanıt vermesi ve 

onunla uyum içinde hareket etmesi beklenmektedir. Kadının koruyuculuk sorumluluğu 

da önemli bir rol oynamaktadır. İslam'ın kaynaklarında, kadının kendini, evini ve 

kocasının malını koruması istenmiş, onun harama düşmekten alıkoyan ve dini-dünyevi 

işlerinde kocası için koruyucu bir sığınak olması vurgulanmıştır. Kadının iffetini 

koruması, ziynetlerini yabancılara göstermemesi ve evini koruması emredilmiştir. 

Ayrıca kadın, evinin ve çocuğunun çobanı olarak tanımlanmış ve evinin yöneticisi 

olması beklenmiştir. 

 

İlk iki bölümden sonra İslam ve Hıristiyanlığın belirli temalar üzerinden 

karşılaştırılması yapılmıştır. Öncelikle her iki dinde de Hz. Âdem ve Hz. Havva'nın 



77 

 

yaratılışı evliliğin temelini oluştururken, evliliğin Tanrı tarafından kurulan ilahi bir 

yapı olduğu vurgulanmıştır. İnsanın Tanrı'nın suretinde yaratılması ve dünyayı 

yönetme/halife olma görevi, her iki dinin evlilik anlayışını etkilemiştir. Kadın ve 

erkeğin bir araya gelerek Tanrı'nın suretini temsil etmeleri ya da Allah’ın halifesi 

olarak yeryüzünde adaletle hüküm sürmeleri gerektiği vurgulanmıştır. Hıristiyanlıkta, 

ilk kadının Adem'in kaburga kemiğinden yaratılması ve kadının yardımcı rolü, kadının 

ikincil bir pozisyonda olduğu düşüncesini desteklemiştir. İslam'da ise, Hz. Havva'nın 

sonradan yaratılması ve ilk günahın sorumlusu olması sebebiyle kadına verilen cezalar 

gibi unsurlar bulunmamaktadır. Kadın-erkek birlikte günah işlemiş ve birlikte tevbe 

etmişlerdir. Evlilik ilişkisinde sevgi ve merhamet vurgulanırken, kadın huzur kaynağı 

olarak tasvir edilmiştir. Hıristiyanlıkta etkili olan anlayışlardan biri de kadın ve erkeğin 

tek beden olduğu anlayışıdır. Kutsal Kitap'ta kadın ve erkeğin evlenerek tek beden 

olduğu inancı vurgulanırken, bu ifade hem fiziksel hem de manevi bir birlikteliği ifade 

etmiştir. Bu anlayış bazen kadının kişiliğinin gölgelenmesine yol açmıştır. Bu, o kadar 

etkili olmuştur ki 18. yüzyıla kadar Avrupa’da karı-kocayı tek şahıs olarak gören 

yasalar bulunmaktaydı. Hatta bazı Hıristiyan ülkelerinde kadınların yasal varlığı 

kocalarınınkine eşit görülmemiştir. 

 

İslam'da ise birleşme ve bütünleşme kavramları bulunmakla birlikte, kadın kendi tüzel 

kişiliğini ve mali bağımsızlığını korumuştur. Evlilikle eşlerin maddi-manevi bir olma 

anlayışı İslam hukukunda kadın ve erkeğin bireysel ehliyetlerinin önüne geçmemiştir.  

 

Ahit ya da akit kavramı Kutsal Kitap'taki önemli kavramlardan biridir ve Tanrı ile 

insanları arasındaki özel ilişkiyi ifade etmektedir. Buna atıf yapılarak evliliğin, medeni 

bir akitten daha fazlası olduğu ve ilahi olarak kurulmuş bir antlaşma olduğu 

vurgulanmıştır. Bu akit, Tanrı'nın tanıklığında karı ve koca arasında "ölüm ayırana 

kadar" sürecek bir bağlılık yemini ile yapılmıştır. Böylece evlilik akdi fazlaca 

kutsallaştırıldığı için evlilik içinde karşılaşılan sorunlar bastırılmaya ya da hiç 

evlenmeme anlayışının tercih edilmesine yol açmıştır. İslam'da ise evlilik akdinin 

ibadet mi yoksa medeni bir akit mi olduğu tartışılmaktadır. Alimlerin görüşlerine 

bakıldığında hukuken evliliğin medeni bir akit olduğu konusunda fikir birliği olduğu 

görülür. Fakat bu akit aynı zamanda birey ve toplum için çeşitli faydalara sahip 

olduğundan ve Hz. Muhammed tarafından teşvik edildiğinden ibadet olarak da 

değerlendirilmiştir. Ne var ki, Allah’ın bağladığı bir bağ ya da ona verilmiş bir söz 



78 

 

olarak görülmemiştir. Nitekim Allah’ın şahit gösterildiği yeminlerin bile kişinin 

maslahatı için belirli kefaretler yerine getirilerek bozulmasına izin verilmiştir. 

 

Hıristiyanlıkta tek beden olma ve Tanrı akdi anlayışı boşanma kurallarını da 

etkilemiştir. Hz. İsa, Kutsal Kitap'a atıfta bulunarak Tanrı'nın evliliği birleştirdiğini ve 

insanların ayıramayacağını vurgulamıştır. Hz. İsa'nın bu sözleri, tarih boyunca 

Hıristiyanların çoğunluğunun evliliğin kalıcı olması gerektiğini savunmasına yol 

açmıştır. Evlilik Tanrı'nın planının bir parçasıdır ve boşanma cennetten düşüşün bir 

sonucudur. Pavlus, boşanmanın sınırlı sayıda durum dışında izin verilmediği 

belirtmektedir. Bu durumlar sadakatsizlik (zina) ve iman etmeyen eşin, diğer eşin din 

değiştirmesinden sonra evliliğe devam etmeyi reddetmesidir. Augustine gibi bazı 

kişiler sadakatsizlik dahi olsa boşanmanın olmayacağını savunmuştur. Ona göre, eşler 

bir araya geldikten sonra ayrılmadan evliliklerini sürdürmelidir. Şimdilerde sadece 

Katolik Kilisesi tarafından devam ettirilse de bu anlayış tarih boyunca Hıristiyanların 

teolojisinde yer etmiştir. İslam hukukunda ise mali sorumluluk sahibi ve nafaka 

yükümlülüğü olan kocaya yetki ağırlığı verilmiştir. Boşanma durumu sözlü bir 

ifadeyle gerçekleşeceğinden alimler, bunun nedeni olarak kadının duygusal yönüne 

işaret etmişlerdir. Ancak kadın da talep ederse evlilik öncesi boşanma hakkına sahip 

olabilir. Evlilik içinde belirli bir mal vererek boşanma talep edebilir ya da bazı 

sebeplerin varlığı durumunda mahkemeye başvurarak boşanmayı talep edebilir. 

Görüldüğü üzere İslam’da istenen huzur içinde bir evliliğin sürdürülmesidir fakat 

bunun her durumda gerçekleşemeyeceği insan fıtratı gereği aşikardır. “Tanrı’nın 

planı” gereği de durum böyledir.  

 

Her iki dinde de bekarlık veya ömür boyu evlenmeme konusu tartışmalıdır. Eski 

Ahit'te evlilik yaygın kabul edilirken bekarlık nadirdir. Yeni Ahit'te ise bekarlığı öven 

ifadeler bulunur ve bazı ilk Hristiyanlar bekar kalmayı tercih etmiştir. 4. yüzyılda 

Hristiyanlık yayıldıkça rahat ortama kavuşan Hıristiyanlar arasında bu rahatlıktan 

vazgeçerek bekar kalma övülmeye başlamıştır. Dikkat edilmesi gereken nokta, sıradan 

Hıristiyan halk arasında evlilik süregelmeye devam etmiş, bu tartışmalar literatürü 

elinde bulunduran bir grup Kilise babasıdır. İslam alimlerinin çoğunluğu ise evlenmeyi 

teşvik ederken, bekarlığı öven görüşler azınlıktadır. Sınırlı sayıda Sufiler bekarlığı 

tercih etmiştir. Fakat bunu yaparken evlenenleri ikinci sınıf görme gibi bir anlayış 



79 

 

yoktur. Aksine kendilerinin özel yaşamıyla ilgili dini endişelerinden dolayı böyle bir 

karar almışlardır. Hıristiyanlıktaki durum ve algıdan farklıdır.  

 

Hıristiyanlık ve İslam'da erkeğin ailede liderlik rolü vurgulanmaktadır. Bu rol, erkeğe 

sorumluluklar ve hizmet görevleri yüklerken, kadına sevgi, saygı ve koruma sağlama 

gerekliliği getirmiştir. Her iki dinde de kocanın liderliği, cinsiyetler arasında eşitlik ve 

inançta değer vurgusuyla birlikte ele alınmıştır. Rol dağılımının yaradılışa uygun 

olduğu savunulmuş, Hıristiyanlıkta bu durum yaratılış merkezli teolojik bir temele 

oturtulmuştur. Kadının erkeğe yardımcı olarak yaratıldığı ve liderlik rolünü aşmaması 

gerektiği öne sürülürken, İslam'da rol dağılımı daha çok fıtrat ve sorumluluk dengesi 

üzerine kurulmuştur. Önemli olan, bu rollerin sevgi ve adaletle yerine getirilerek ailede 

denge, uyum ve huzurun sağlanmasıdır. 

 

Sonuç olarak, bu çalışmamızda Hıristiyanlık ve İslam’da var olan geleneksel ve ana 

akım evlilik anlayışını ele aldık. Kadının konumu, karı-koca rol dağılımı, itaat ve 

liderlik gibi modern toplumsal cinsiyet rolleriyle ters düşen durumlar olduğu bizim de 

malumumuzdur. Giriş bölümünde dile getirildiği üzere amacımız, her iki dinde mevcut 

olan teolojik inançları aktarmak ve karşılaştırma yapmaktır. Dini şahsiyetler tarafından 

yapılan cinsiyet yorumlarının, yaşadıkları dönemin algısından etkilendiği göz önünde 

bulundurulmalıdır. Nitekim, araştırmayı hazırlarken -okuyucu için de benzer şekilde- 

bizim de aklımıza takılan sorular ve yaptığımız itirazların çoğu dönemimizin 

algısından etkilendiğimiz içindir. Hedeflerimizden birinin de önyargılı olduğumuzu 

kabul ederek bu kaynaklara yaklaşmak ve kendi inanç ve düşünce sistemimizi yeniden 

değerlendirmek olduğunu dile getirmiştik. Yeni felsefi ve teolojik tartışma konularının 

ortaya çıkması da araştırmanın hedeflerinden olduğundan dolayı birçok sorunun akla 

gelmiş olması tarafımızca olumludur. Her okuyucunun kendine göre yapacağı 

çıkarımların önü açıktır.  

 

Modern toplum cinsiyet rolleriyle çelişir görünen ve tartışma konusu olduğunu 

düşündüğümüz konulardan biri her iki gelenekte de var olan itaat kültürüdür. 

Kanaatimizce bireyselciliğin ve yalnızlığın hızla arttığı günümüz için göz önüne 

alınması gereken bir değerdir. Elbette kadının her daim erkeğe itaat ettiği bir anlayıştan 

bahsetmemekteyiz. Bu durum dinlerde de böyle değildir. Karşılıklı olarak eşin 



80 

 

isteklerini öncelemek ve kendi isteğine aykırı olsa bile “itaat” etmek evliliklerin 

huzurlu ve devamlı olması için çok değerlidir. Aksi halde her iki tarafın isteklerinde 

direndiği bir ortamda tartışma kaçınılmaz olacaktır. İlgili konudan kopularak inat ve 

isteğini yaptırma duygusu ortaya çıkacaktır. Kaldı ki, eşini memnun etmek için onu 

öncelemesi kişiyi ikinci sınıf kılmaz aksine aile ve toplum maslahatını sağladığı için 

büyük resim göz önüne alındığında çok takdir edilmesi gereken bir davranıştır. Karı-

koca arasında bu uyum sağlandığı ve modern bireyselcilik akımına karşı diğerkamlık 

değeri konduğu ölçüde ailelerdeki sevgi ve huzur ortamı sağlanabilecektir. 

 

Görüldüğü üzere, her okuyucunun araştırmadan alacağı hisse ve yapacağı çıkarımlar 

farklı olacaktır. Hıristiyan bir kimse, İslam’ın fıtrat, toplum maslahatı ve örfe uygunluk 

anlayışlarından yola çıkarak kendi dinlerini yeniden değerlendirebilir, yorumlayabilir 

ve kendi uygulamalarına ekleme yapabilir. Müslüman biri ise Hıristiyanlıkta var olan 

sevgi ve hoşgörü vurgusuyla, kültürel olarak geri planda kalmış olan evlilikteki asıl 

gayenin huzur ve merhamet olduğu anlayışını tekrar canlandırabilir. Unutulmamalıdır 

ki, fıkıh kuralları da bu gayenin oluşması için ortaya konulmuştur. Tezimizin yeni 

fikirler ve bakış açıları geliştirmesi, iki dinin mensupları için de karşılıklı anlayış 

geliştirmesini umut ediyor, daha kapsamlı ve çok yönlü çalışmalar için başlangıç 

olmasını temenni ediyoruz.    



81 

 

REFERANSLAR 

 

 

Abdelnour, M. G. (2021). A Comparative History of Catholic and Ašʿarī Theologies 

of Truth and Salvation. Leiden: Brill. 

 

Acar, H. İ. (2017). Kadının Kocasına Hizmet Etme ve Ev İşlerini Yapma Zorunluluğu 

Hakkında Değerlendirmeler. Turkish Studies, 12(27). 40-50. 

 

Acarlıoğlu, A. (2020). Cahiliye'den İslam'a Evlenme. İlahiyat Akademi Dergisi, 11, 

101-124. 

 

Akgül, L. (2015). İslâm Hukukunda Evli Kadının Nafakası ve Kapsamı, Ekev Akademi 

Dergisi, 19(62), 21-34.  

 

Aktaş, M. (2021). Hz. Peygamber’in Savaşlarında Kadın. Kahramanmaraş: Samer 

Yayınları. 

 

Algül, A. B. ve Habergetiren, Ö. F. (2019). Hz. Peygamber Dönemi Mehir Miktarları 

ve Günümüzdeki Karşılıkları. Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 6 (12), 209-232. DOI: 10.17859/pauifd.643770 

 

Aoyagi, K. (2005). Al-Ghazālī and Marriage from the Viewpoint of 

Sufism. Orient, 40, 124-139 

 

Apaydın, H. Y. (2007). İslam Hukukunda Aile. Çaha, Ö. (ed.). Günümüzde Aile içinde. 

135-150, İstanbul: Ensar Neşriyat. 

 

Aquinas, St. T (1957). Summa Contra Gentiles: On the Truth of the Catholic Faith. 

(Çev. J. Kenny). New York: Hanover House. Erişim adresi 

https://isidore.co/aquinas/ContraGentiles.htm 

 

Aquinas, St. T. (1947). The Summa Theologica (Çev. Fathers of the English 

Dominican Province). Benziger Bros. (Ed.). Erişim adresi 

https://www.ccel.org/a/aquinas/summa/home.html 

 

Araz, Ö. F. (2017). Rabbâni Yahudiliğin Temellerini Oluşturan Hillel ve Şammay’ın 

Hayatı ve Ekolleri. İnsan ve Toplum İlimleri Araştırmaları Dergisi, 6(2), 1049-

1069. 

 

Atar, F. (2007). Nikah. TDVİA içinde. Erişim adresi 

https://islamansiklopedisi.org.tr/nikah 

 

Ateş, A. O. (2002). İlahi Dinlerin Ortak Değerleri. Ç. Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

2(2), 15-25 

 

Atmaca, G. (2013). Müfessirlere göre kavvam kelimesi. C.Ü. İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 17(1), 215-231. 

 

https://isidore.co/aquinas/ContraGentiles.htm
https://www.ccel.org/a/aquinas/summa/home.html
https://islamansiklopedisi.org.tr/nikah


82 

 

Augustine of Hippo. (t.y.) On the Good of Marriage. Erişim adresi 

https://www.newadvent.org/fathers/1309.htm 

 

Augustine. (t.y.) Tractates (Lectures) on the Gospel of John. Erişim adresi 

https://www.newadvent.org/fathers/1701.htm 

 

Azizah, U. (2016). Marriage, Spirituality and Modern Society: Al-Ghazali’s Thought. 

Indonesian Journal of Islamic Mysticism, 5(1), 11-20. 

https://doi.org/10.21580/tos.v5i1.1716 

 

Bahçekapılı, N. (2008). İslam ve Kilise Hukuku Açısından Aile ve Evlilik. Avrupa 

İslâm Üniversitesi İslâm Araştırmaları, 1 (1), 29-38. 

 

Baker, E. H., Sanchez, L. A., Nock, S. L., & Wright, J. D. (2008). Covenant Marriage 

and the Sanctification of Gendered Marital Roles. Journal of Family Issues, 

30(2), 147–178. 

 

Barnes, A. (1832). Barnes' Notes on the Whole Bible. Erişim adresi 

https://biblehub.com/commentaries/barnes/titus/2.htm 

 

Batuk, C. (2003). Millenarianist Bir Hareket Olarak Montanizm. Milel ve Nihal, 1(1), 

41-71. 

 

Batuk, C. (2008). İsa Mesih Kadınları da Kurtaracak mı? Dini Araştırmalar 

Dergisi, 11(31), 19-48. 

 

Bayar, M. (2011). İslam Aile Hukukunda Karı-Koca Arasında Meydana Gelen 

Anlaşmazlıklara Önerilen Çözümler. Şarkiyat, (5), 87-111. 

 

Beck, J. R. (1978). Mutuality in marriage. Journal of Psychology and Theology, 6(2), 

141-148. 

 

Browning, D. S., Green, M. C., & Witte, J. (2006). Sex, marriage, and family in world 

religions. New York: Columbia University Press.  

 

Chenu, M. (2023). St. Thomas Aquinas. Encyclopedia Britannica içinde. Erişim adresi 

https://www.britannica.com/biography/Saint-Thomas-Aquinas 

 

Chrysostom, J. (t.y.). Homilies on First Timothy. Erişim adresi 

https://www.newadvent.org/fathers/230609.htm  

 

Cin, H. (1974). İslâm ve Osmanlı Hukukunda Evlenme. Ankara: Selçuk Üniversitesi 

 

Clark, E. A. (1986), Adam's Only Companion: Augustine and the Early Christian 

Debate on Marriage. Recherches Augustiniennes, 21, 139–162. 

 

Clark, S. B. (1980). Man and Woman in Christ: An Examination of the Roles of Men 

and Women in Light of Scripture and the Social Sciences. Ann Arbor: Servant 

books. 

 



83 

 

Cohen, S. J. (Ed.). (1993). The Jewish family in antiquity. Atlanta, GA: Scholars Press 

 

Cornille, C. (2019). Meaning and Method in Comparative Theology. Hoboken 

NJ: Wiley Blackwell. 

 

Çağrıcı, M. (1996). Gazzâlî. TDVİA içinde. Erişim adresi 

https://islamansiklopedisi.org.tr/gazzali 

 

Çiftci, Ş. (2014). “Allah Âdem’i kendi sûretinde yaratmıştır” Hadisinin Tahrîç ve 

Değerlendirmesi. Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1(1), 1-

20. 

 

Demircan, A. (2003). Câhiliyye ve Hz. Peygamber Döneminde Çok Kadınla Evlilik. 

İSTEM, 2, 9-32. 

 

DeMoss, N. L. (Ed.). (2002). Biblical womanhood in the home. Wheaton: Crossway. 

 

Derin, S. (2001). Tasavvufi Yolda İlerlemeye Bir Engel Olması Açısından Evliliğin 

Reddi ve Manevi Evlilik. Tasavvuf Dergisi, (6), 211-225.  

 

Ebu Zehra, M. (1987). Karı ve Kocanın Hakları. (H. Güleç, Çev.). D.E.Ü. İlâhiyat 

Fakültesi Dergisi, 4, 457-466. 

 

Eisenbaum, P. (2003). Kadın Düşmanlığının ve Yahudi Aleyhtarlığının Babası Pavlus 

Mudur? Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 3, 243-463. 

 

el-Mâtürîdî, E. M. (2005). Kitabu’t-Tevhid. (B. Topaloğlu & M. Aruçî, Ed.). Ankara: 

İsam yayınları. 

 

Encyclopaedia Britannica Editörleri. (2023). Celibacy. Encyclopaedia Britannica 

içinde. Erişim adresi https://www.britannica.com/topic/celibacy 

 

Encyclopaedia Britannica Editörleri. (2023). Marriage. Encyclopaedia Britannica 

içinde. Erişim adresi https://www.britannica.com/topic/marriage 

 

Erbay, C. (2006). Nafaka. TDVİA içinde. Erişim adresi 

https://islamansiklopedisi.org.tr/nafaka  

 

Erdal, M. (2001). Kur’an’da Nüşûz Kavramı. Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 3(2), 37-51. 

 

Et-Taberî. (1422/2001). Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân. Dâru Hicr. 

 

Ezeogamba, A. ve Anetoh B. (2019). Wives Be Subject To Your Husbands (Eph 5:21-

33): A Value For Social And Economic Development. 1-11. Erişim adresi 

https://www.researchgate.net/publication/332158657_Wives_Be_Subject_To

_Your_Husbands_Eph_521-

33_A_Value_For_Social_And_Economic_Development 

 

https://www.britannica.com/topic/marriage


84 

 

Fayzullayeva, M. S. (2016). Ethics Of Marriage In The Ideas Of Al-Ghazali. M. S. 

Aleksandrovich (Dü.) içinde, Scıence And World, 85-86. Volgograd: Scientific 

Survey. 

 

Fidan, H. (2006). Kur’an’da kadın imgesi. Ankara: Vadi Yayınları. 

 

Fitzpatrick, E. (2003). Helper by Design. Chicago: Moody Publishers  

 

Freiberger, O. (2019). Considering Comparison: A Method for Religious Studies. New 

York: Oxford University Press. 

 

Gazali. (1989). İhyau Ulumiddin. (Çev. A. Serdaroğlu). (c. 4). İstanbul: Bedir 

Yayınevi. 

 

Genç, M. (2020). Evlenmenin Hükmü (şer’î sıfatı) ve Bu Konuda İmam Şâfiî’ye 

Nispet Edilen Görüş. Diyanet İlmî Dergi, 56, 459-492. 

 

Griffel, F. (2020). al-Ghazali. The Stanford Encyclopedia of Philosophy içinde. 

Stanford University. Erişim adresi https://plato.stanford.edu/entries/al-ghazali/ 

 

Grubbs, J. E. (1994). Pagan and Christian Marriage: The State of the Question. JECS, 

2, 361–412 

 

Grudem, W. (1985). Does Κεφαλη (“Head”) Mean “Source” Or “Authority Over” in 

Greek Literature? A Survey of 2,336 Examples. Trinity journal, 6, 38-59.  

 

Grudem, W. (2012). Evangelical feminism and biblical truth: An analysis of more than 

100 disputed questions. Oregon: Multnomah Publications 

 

Gülfidan, Ş. (1991). İngiltere’de aile. Aile politikaları içinde. Ankara: T.C. 

Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu. 

 

Güllüce, V. (2001). İnsan Allah'ın halifesi midir? Atatürk Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 15, 169-214. Erişim adresi 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/atauniilah/issue/2733/36362 

 

Güneş, M. (2012). Gazzâlî'nin Batı Dünyasına Etkisi. Çanakkale Onsekiz Mart 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1(1), 61-85.  

 

Gürkan, S. L. (2012). Yahudi geleneğinde kadın algısı. Bütün yönleriyle Yahudilik, 

Dinler Tarihi Araştırmaları-VIII. Ankara: Türkiye Dinler Tarihi Derneği 

Yayınları. 

 

Harman, Ö. F. (2013). Hıristiyanlık’ta Kadın Algısı. Kur’an ve Kadın Sempozyumu, 

56-70.  

 

Heiligenberg, P. Th. (2001). Head & Helper: An Understanding of Biblical Marriage. 

Erişim adresi https://ywam-fmi.org/resource/head-helper-an-understanding-

of-biblical-marriage/ 

 

https://plato.stanford.edu/entries/al-ghazali/
https://dergipark.org.tr/tr/pub/atauniilah/issue/2733/36362
https://ywam-fmi.org/resource/head-helper-an-understanding-of-biblical-marriage/
https://ywam-fmi.org/resource/head-helper-an-understanding-of-biblical-marriage/


85 

 

Henry, M. (1706). Matthew Henry's Commentary on the Whole Bible. Erişim adresi 

https://biblehub.com/commentaries/mhcw/genesis/2.htm 

 

Hugenberger, G. P. (2014). Marriage as a Covenant: A Study of Biblical Law and 

Ethics Governing Marriage Developed from the Perspective of Malachi. New 

York: Brill. 

 

Hunter, D. G. (2003). Augustine and the making of marriage in Roman North 

Africa. Journal of early Christian studies, 11(1), 63-85. 

 

Hunter, D. G. (2007). Marriage, celibacy, and heresy in ancient Christianity: the 

Jovinianist controversy. OUP Oxford. 

 

Hunter, D.G. (2018). Marriage and Sexuality in Early Christianity. Minneapolis: 

Fortress Publishers. 

 

Hunter, D.G., Yates, J.P. (ed.) (2021). Augustine and tradition : infuences, contexts, 

legacy ; essays in honor of J. Patout Burns. Michigan: Eerdmans Publishing. 

 

Hurley, J. B. (1985). Man and woman in biblical perspective. Leicester: Inter-Varsity 

press. 

 

Hypotasso. (t.y.) Erişim adresi https://www.billmounce.com/greek-

dictionary/hypotasso 

 

İbn Arabi, M. (2018). Fusus El-Hikem. (Çev. E. Balcı). İstanbul: Kopernik. 

 

İltar, E. K., Akçoru, R., & Songören, S. A. (2022). Augustinus' un De Bono Coniugali 

(Evliliğin Yararı Üzerine) Adlı Eseri Üzerine Bir Değerlendirme. Beytulhikme: 

An International Journal of Philosophy, 12(2), 417-436. 

 

İnanır, A. (2018). İslam'a Göre Eşlerin Birbirlerine Karşı Hak ve Sorumlulukları.  

 

Öğük, E. (ed.). içinde, Kadın Ve Aile Üzerine Araştırmalar, (119-134), Ankara: 

İlahiyat. 

 

Karaman, H. (1996) İslam’ın Işığında Günün Meseleleri. (cilt II). İstanbul: Yenişafak.  

 

Karataş, Ş. (2021). Kur’ân’a Göre Aileyi Ayakta Tutan Bazı Kavramlar ve Bu 

Bağlamda Hz. İbrâhîm’in Örnekliği. İhya Uluslararası İslam Araştırmaları 

Dergisi, 7(1), 344-371. 

 

Kasper, W. (1990). Theology of Christian Marriage. New York: Crossroad. 

 

Keener, C. S. (1992). Paul, Women, and Wives: Marriage and Women's Ministry in 

the Letters of Paul. Grand Rapids: Baker Books. 

 

Keller, T. (2011). The Meaning of Marriage: Facing the Complexities of Marriage 

with the Wisdom of God. Hachette, UK: Dutton. 

 

https://biblehub.com/commentaries/mhcw/genesis/2.htm
https://www.billmounce.com/greek-dictionary/hypotasso
https://www.billmounce.com/greek-dictionary/hypotasso


86 

 

Köse, S. (2015). Kavvam-İtaat İlişkisi Bağlamında Karı-Koca Münasebetlerine Bakış. 

BÜİF Dergisi, 2(2), 84-126. 

 

Köstenberger Andreas J & Jones D. W. (2004). God, Marriage & Family: Rebuilding 

the Biblical Foundation. Wheaton: Crossway Books. 

 

Köstenberger, A. (2011). The Bible's Teaching on Marriage and Family. Washington, 

DC: Family Research Council.  

 

Kur’an Yolu. Erişim adresi https://kuran.diyanet.gov.tr/tefsir/Nis%C3%A2-

suresi/512/19-ayet-tefsiri 

 

Kutup, S. (1989). Fî Zilâli’l-Kur’ân. (Çev. S. Uçan ve V. İnce). İstanbul: Dünya 

Yayıncılık. 

 

Lovše, N. (2009). Roles of Husbands and Wives in the Christian Marriage 

Relationship (Ephesians 5). Evangelical Journal of Theology, 3(2), 113-134. 

 

Mâturîdî, E. M. (1995). Te’vîlâtu Ehli’s-Sünne. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

 

McFadden, J., & McCarthy, D. (2002). Preparing for Christian Marriage. Eugene: 

Wipf and Stock Publishers.  

 

Moin, Z. (2015). Marriage Significance in Islam and Christianity: A Textual 

Study. Journal of Social Sciences & Humanities, 23(2), 29-52. 

 

Motzki, H. (2006). Marriage and divorce. Jane Dammen McAuliffe (ed.). 

Encyclopaedia of the Qurʾan içinde, 3, 280–281. 

 

Mowrer, E. R. (1969). The Differentiation of Husband and Wife Roles. Journal of 

Marriage and Family, 31(3), 534-540. 

 

Mushtaq, G. (2020). Encouraging Marriage and Discouraging Divorce. 

www.kalamullah.com 

 

Muslim Women's League. (1995). Women in Pre-Islamic Arabia. Erişim adresi 

https://www.mwlusa.org/topics/history/herstory.html 

 

Mutairi, M. R. H. (2004). A study of the wife's rights in Islamic Fıqh. (Yayınlanmamış 

doktora tezi). Birmingham Üniversitesi, Birmingham. 

 

Mutter, K. F. (1996). John Chrysostom's theology of marriage and 

family. BRT/RBT, 6(2), 22-32. 

 

O'Brien, P. T. (1999). The letter to the Ephesians. (The Pillar New Testament 

Commentary (PNTC)). Grand Rapids: Eerdmans Publishing. 

 

Osiek, C., & Balch, D. L. (1997). Families in the New Testament world: Households 

and house churches. Louisville: Westminster John Knox Press. 

 

https://kuran.diyanet.gov.tr/tefsir/Nis%C3%A2-suresi/512/19-ayet-tefsiri
https://kuran.diyanet.gov.tr/tefsir/Nis%C3%A2-suresi/512/19-ayet-tefsiri
http://www.kalamullah.com/
https://www.mwlusa.org/topics/history/herstory.html


87 

 

Pasnau, R. (2023). Thomas Aquinas. The Stanford Encyclopedia of Philosophy içinde. 

Stanford University. Erişim adresi https://plato.stanford.edu/entries/aquinas/ 

 

Payne, P. B. (2012). Examining the Twelve Biblical Pillars of Male Hierarchy. Erişim 

adresi https://www.cbeinternational.org/resource/examining-twelve-biblical-

pillars-male-hierarchy/ 

 

Perşembe, E., & Gürkan, S. (2020). İslam Kadın (Ve Aile) İlmihallerinde Evlilik ve 

Aile Hayatında Kadın. Journal of World of Turks/Zeitschrift für die Welt der 

Türken, 12(1), 249-260. 

 

Philips, B. A. A., & Jones, J. (2005). Polygamy in Islam. Riyad: International Islamic 

Publishing House. 

 

Pil, D. (2014). Understanding the Foundation And Purpose Of Marriage From A 

Biblical Perspective. (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Evangelical 

Theological Seminary, Osijek.  

 

Piper, J., & Grudem, W. (Ed.). (2006). Recovering biblical manhood and womanhood: 

A response to evangelical feminism. Wheaton: Crossway. 

 

Polat, E. (2014). Kavvâmûn İfadesi Çerçevesinde Kocanın Karısını Te’dîbi. EKEV 

Akademi Dergisi, 18(59), 355-374. 

 

Poole, M. (t.y.). Matthew Poole’s Commentary. Erişim adresi 

https://biblehub.com/commentaries/poole/genesis/2.htm 

 

Prince, D. (2013). Evlilik Antlaşması. (S. Dordel, Çev.) İstanbul: GDK Yayınları. 

 

Razi, F. (2002). Tefsir-i Kebir (23 cilt). A. H. Ünalmış (Ed.). İstanbul: Huzur Yayınevi. 

 

Richter-Bernburg, L. (2011). ‘God created Adam in his likeness’ in the Muslim 

Tradition. The Quest for a Common Humanity içinde. Leiden, The Netherlands: 

Brill. doi: https://doi.org/10.1163/9789004211124_005  

 

Sağmak, E. (2019). İlk Dönem Sufilerinde Evlilik ve Aile Hayatı. (Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi). İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

 

Schafer, S. (2019). Marriage, Sex, and Procreation: Contemporary Revisions to 

Augustine's Theology of Marriage (Vol. 240). Wipf and Stock Publishers. 

 

Schilperoort, L. (2019). Preparing for equality: Perspectives on Christian 

marriage. Priscilla PaPers, 33(1), 7-11. 

 

Simister, J., & Kowalewska, G. (2016). Gender-Based Violence and Christianity: 

Catholic Prevention of Divorce Traps Women in an Abusive Marriage. 

Psychology, 7, 1624-1644. http://dx.doi.org/10.4236/psych.2016.713155 

 

Soroka, O. (2015). Tertullian's conception of Christian Marriage. Astra Salvensis, 1-

18. 

https://plato.stanford.edu/entries/aquinas/


88 

 

Strong, J. (2010). The New Strong's Expanded Exhaustive Concordance of the Bible. 

Erişim adresi https://biblehub.com/hebrew/5048.htm 

 

Sümer, N. (2021). Hıristiyan Kutsal Metinleri Çerçevesinde Kadın. G. İstek (Dü.) 

içinde, Kutsal Metinler ve İslami İlimlerde Her Dem Kadın, (55-79), İstanbul: 

Beyan Yayınları. 

 

Şahin, H. (2016). İslamiyet Öncesi Dönemde Yahudi ve Hıristiyanlarda Nikâh Algısı. 

İslam Bilimleri Araştırmaları Dergisi, 2, 118-147. 

 

Tertullian. (t.y.). De Cultu Feminarium (On the Apparel of Women). Chapter I. Erişim 

adresi https://ccel.org/ccel/tertullian/women_apparel/anf04 

 

Teyfurov, M. (2014). Kur’an-ı Kerim’de Aile Yapısı. Iğdır Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 3(4), 183-200.  

 

Topal, Ş., & Küçük, Y. E. (2012). Aile İçi Şiddet ve İslâm Hukukundaki Önleyici 

Tedbirler. Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1(1), 

11-41. 

 

Türkmen, E. K., & Acar, A. (2020). Cahiliye ve Asr-I Saâdetteki Evlilik Öncesi 

Uygulamaların İslam Hukukuna Yansımaları. İslam Hukuku Araştırmaları 

Dergisi, 35, 305-330. 

 

Tüzüner, Ö. (2013). Türk ve İslâm Hukuku Bakış Açısından Evlenmenin Hukuki 

Niteliği Hakkında Bir İnceleme. Ankara Barosu Dergisi, (1), 128. 

 

Uludağ, S. (1991). A’zeb.  TDVİA içinde. Erişim adresi 

https://islamansiklopedisi.org.tr/azeb--bekar 

 

Uslu, R. (2016). Nisa Suresi 34. Ayeti Çerçevesinde İslam Hukukunda “nüşuz” 

Kavramına Bir Yaklaşım. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 9(47), 

1133-1141. 

 

Utku, N. Ş. (2021). İslam Öncesi Arap Toplumunda Kadın. Müslüman Kadının Tarihi 

içinde. (c. 5).İstanbul: Ensar Neşriyat. 

 

Üçal, T. (2011). Mesih İnancından Evlilik ve Aile. TDV İstanbul Müftülüğü Dergisi, 

12, 21-23. 

 

Ünal, A. (1998). Yahudilik, Hristiyanlık ve İslam'da Evlilik. Ankara: TC. Kültür 

Bakanlığı. 

 

Ünal, İ. H. (2004). Kur’an’da Aile Kurumu. Diyanet İlmi Dergi, 40(2), 7-20. 

 

Ünal, İ. H. (2011). Kur'an ve Sünnet Verileri Işığında Aile. Din ve Hayat: İstanbul 

Müftülüğü Dergisi, 12, 6-9. 

 



89 

 

Vîlciu, M. (2018). The Christian family between Tradition and Modernity. ICOANA 

CREDINTEI. International Journal of Interdisciplinary Scientific 

Research, 4(8), 5-12. 

 

Vorster, J. M. (2016). Marriage and family in view of the doctrine of the covenant. 

HTS Teologiese Studies/Theological Studies, 72(3), a3218. 

doi:10.4102/hts.v72i3.3218 

 

Wadud, A. (1999). Qur'an and woman: Rereading the sacred text from a woman's 

perspective. Oxford: Oxford University Press. 

 

Weitz, L. (2014). Al-Ghazālī, Bar Hebraeus, and the “Good Wife”. Journal of the 

American Oriental Society, 134(2), 203-223. 

 

Wilson, D. (2015). Love and Respect: Basics for Marriage. Erişim adresi 

https://www.desiringgod.org/articles/love-and-respect 

 

Witte, J. (2012). The covenant of marriage: Its biblical roots, historical influence, and 

modern uses. Marriage, Families & Spirituality, 18, 147-165. 

 

Witte, J., & Ellison, E. (2005). Covenant marriage in comparative perspective. 

Cambridge, UK: W. B. Eerdmans Publishing. 

 

Worsley, H. (2010) The Bible in the family context, International Journal of 

Children's Spirituality, 15:2, 115-127. 

 

Yaman, A. (1998). İslam Aile Hukuku. Konya: Post Ajans. 

 

Yasdıman, H. Ş. (2001). Pavlus’un Evlilik Hakkındaki Görüşü. Süleyman Demirel 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 8, 77-91. 

 

Yasdıman, H. Ş. (2001). Yahudi Dininde Ailenin Yeri. D.E.Ü. İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 13, 241-266. 

 

Yaşaroğlu, M.K. (2002). Koca. TDVİA içinde. Erişim adresi 

https://islamansiklopedisi.org.tr/koca 

 

Yazır, E. H. (2000). Hak Dini Kur’an Dili. İstanbul: Yenda Yayın-Dağıtım. 

 

Yılmaz, İ. (2006). Yetki ve Sistem Açısından İslâm Hukukunda Boşanma. 

(Yayımlanmamış doktora tezi). Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Konya. 

 

Yılmaz, N. (2018). Tertullian’ın Kristolojisi. (Yayınlanmamış Doktora Tezi). Sakarya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sakarya. 

 

Yılmaz, Ö. (2012). Hıristiyan Mistik ve İslam Tasavvuf Geleneğinde Kadın İmgesi ve 

Evlilik Konusuna Kısa Bir Bakış. Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 13(2), 49-65.  

 

https://islamansiklopedisi.org.tr/koca


90 

 

ÖZGEÇMİŞ 

 

 

Ad ve Soyad:  

 

Sena Nur Küçüker 

 

 

Eğitim: 

 

2015 - 2020    İlahiyat (İngilizce) Lisans, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

 

2017 – 2018   International Islamic University Malaysia (Mevlana), Malezya 

 

2019               Newman University (Erasmus), İngiltere 

 

2020-2023      Din Bilimleri Yüksek Lisans, İbn Haldun Üniversitesi, Türkiye 

 

 

İş deneyimi: 

 

2021 - …        Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretmenliği, MEB  


