
 
 

AKDENİZ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

 

 

Zekiye Nur AKYÜREKLİ 

 

 

 

 

 

 

ANADOLU’DA HRİSTİYANLIK ve İNANÇ TURİZMİ:  

FENOMENOLOJİK BİR ÇALIŞMA 

 

 

 

 

 

 

 

Turizm Rehberliği Anabilim Dalı 

Yüksek Lisans Tezi  

 

 

 

 

 

 

 

Antalya, 2023



 
 

AKDENİZ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

 

 

Zekiye Nur AKYÜREKLİ 

 

 

 

 

 

ANADOLU’DA HRİSTİYANLIK ve İNANÇ TURİZMİ:  

FENOMENOLOJİK BİR ÇALIŞMA 

 

 

 

 

 

Danışman 

Doç. Dr. F. Özlem GÜZEL 

 

 

 

 

Turizm Rehberliği Anabilim Dalı 

Yüksek Lisans Tezi  

Antalya, 2023 



 
 

T.C. 

Akdeniz Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğüne, 

 
 
Zekiye Nur AKYÜREKLİ'nin bu çalışması, jürimiz tarafından Turizm Rehberliği 

Anabilim Dalı Tezli Yüksek Lisans Programı tezi olarak kabul edilmiştir. 

 
 
Başkan   : Doç.Dr. Nuray TETİK DİNÇ  (İmza) 

Üye (Danışman) : Doç.Dr. F. Özlem GÜZEL   (İmza) 

Üye   : Dr. Öğr. Üyesi Nurşah ŞENGÜL  (İmza) 

 
 

 
Tez Başlığı: Anadolu’da Hristiyanlık ve İnanç Turizmi: Fenomenolojik Bir Çalışma 

  

 

 

 

 

 

 

 

Onay: Yukarıdaki imzaların, adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 
 
 
Tez Savunma Tarihi : 22/06/2023 

 
 
 

Mezuniyet Tarihi :06/07/2023



 
 

 

 

 

 

AKADEMİK BEYAN 

 
Yüksek Lisans Tezi olarak sunduğum “Anadolu’da Hristiyanlık ve İnanç Turizmi: 

Fenomenolojik Bir Çalışma” adlı bu çalışmanın, akademik kural ve etik değerlere 

uygun bir biçimde tarafımca yazıldığını, yararlandığım bütün eserlerin kaynakçada 

gösterildiğini ve çalışma içerisinde bu eserlere atıf yapıldığını belirtir, bunu şerefimle 

doğrularım. 

 
(İmza) 

 
Zekiye Nur AKYÜREKLİ 

 



 
 

   
  04/07/2023  

 

TEZ ÇALIŞMASI ORİJİNALLİK RAPORU BEYAN BELGESİ 
 

Öğrenci Bilgileri  
Adı-Soyadı Zekiye Nur AKYÜREKLİ 
Öğrenci Numarası 20195273004 
Anabilim Dalı Turizm Rehberliği Ana Bilim Dalı 
Programı Turizm Rehberliği Programı 
Danışman Öğretim Üyesi Bilgileri 
Unvanı, Adı-Soyadı Doç. Dr. Fatma Özlem GÜZEL 
Yüksek Lisans Tez Başlığı Anadolu’da Hristiyanlık ve İnanç Turizmi: Fenomenolojik 

Bir Çalışma 
Turnitin Bilgileri 
Ödev Numarası 2126382330 
Rapor Tarihi 04.07.2023 
Benzerlik Oranı  Alıntılar hariç: %6                   Alıntılar dahil: %7 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE, 
Yukarıda bilgileri bulunan öğrenciye ait tez çalışmasının a) Kapak sayfası, b) Giriş, c) Ana 
Bölümler ve 
d) Sonuç kısımlarından oluşan toplam 137 sayfalık kısmına ilişkin olarak Turnitin adlı intihal 
tespit programından Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Çalışması Orijinallik Raporu Alınması ve 
Kullanılması Uygulama Esaslarında belirlenen filtrelemeler uygulanarak yukarıdaki detayları 
verilen ve ekte sunulan rapor alınmıştır. 
Danışman tarafından uygun olan seçenek işaretlenmelidir: 
( x) Benzerlik oranları belirlenen limitleri aşmıyor ise: 
Yukarıda yer alan beyanın ve ekte sunulan Tez Çalışması Orijinallik Raporunun doğruluğunu 
onaylarım.  
( ) Benzerlik oranları belirlenen limitleri aşıyor, ancak tez/dönem projesi danışmanı intihal 
yapılmadığı kanısında ise: 
Yukarıda yer alan beyanın ve ekte sunulan Tez Çalışması Orijinallik Raporunun doğruluğunu 
onaylar ve Uygulama Esaslarında öngörülen yüzdelik sınırlarının aşılmasına karşın, aşağıda 
belirtilen gerekçe ile intihal yapılmadığı kanısında olduğumu beyan ederim. 
Gerekçe: 

 
 
 
Benzerlik taraması yukarıda verilen ölçütlere uygun olarak tarafımca yapılmıştır. İlgili tezin 
orijinallik raporunun uygun olduğunu beyan ederim.    
                                                                                                             Danışman Öğretim Üyesi                                    
                                                                                                            Doç.Dr. F. Özlem GÜZEL 
                                                                                                                             İmza 



i 
 

 
 

İ Ç İ N D E K İ L E R 

AKADEMİK BEYAN ................................................................................................................ 1 
İ Ç İ N D E K İ L E R .................................................................................................................. i 
ŞEKİLLER LİSTESİ ................................................................................................................. iv 
TABLOLAR LİSTESİ ............................................................................................................... v 
GRAFİKLER LİSTESİ ............................................................................................................. vi 
KISALTMALAR LİSTESİ ...................................................................................................... vii 
ÖZET ......................................................................................................................................... ix 
ABSTRACT ............................................................................................................................... x 
ÖNSÖZ ...................................................................................................................................... xi 
GİRİŞ .......................................................................................................................................... 1 
BİRİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................................... 3 
HRİSTİYANLIK DİNİ TARİHSEL GELİŞİMİ ........................................................................ 3 

1.1. İsa Dönemi Öncesinde Filistin ve Kudüs Topraklarının Durumu ................................ 3 
1.1.1. Coğrafi Durum ...................................................................................................... 3 
1.1.2. Tarihi Durum ........................................................................................................ 4 
1.1.3. Kültürel ve Dini Durum ........................................................................................ 8 

1.2. İsa ve Hristiyanlığın Doğuşu ...................................................................................... 14 
1.2.1. İnciller’e Göre Meryem’in Hayatı ...................................................................... 14 
1.2.2. Meryem’e Müjde ................................................................................................ 16 
1.2.3. İsa’nın Doğumu .................................................................................................. 16 
1.2.4. İsa’nın Mucizeleri ............................................................................................... 18 
1.2.5. İsa’nın Çile Dönemi ............................................................................................ 20 
1.2.5.1. Yeruşalim’e Giriş ............................................................................................... 20 
1.2.5.2. Son Akşam Yemeği ............................................................................................ 21 
1.2.5.3. İsa’nın Tutuklanması .......................................................................................... 21 
1.2.5.4. İsa’nın Yargılanışı .............................................................................................. 22 
1.2.5.5. Çarmıha Gerilmesi (Staurosis) ve Gömülmesi ................................................... 23 
1.2.5.6. İsa’nın Dirilişi (Anastasis) .................................................................................. 24 
1.2.5.7. İsa’nın Göğe Yükselişi (Analepsis) .................................................................... 24 

1.3. Havariler ve Paulus Dönemi (İ.S. 33-67) ................................................................... 25 
1.3.1. Paulus Dönemi Öncesi (Havariler Dönemi) ....................................................... 25 
1.3.2. Paulus Dönemi .................................................................................................... 28 
1.3.3. Havarilerin Anadolu’ya Gelişi ............................................................................ 30 

1.4. Aziz Paulus’un Misyon Yolculukları ......................................................................... 31 
1.4.1. Paulus’un Birinci Misyon Yolculuğu (İ.S. 45/46-48) ........................................ 31 
1.4.2. Paulus’un İkinci Misyon Yolcuğu (İ.S. 50-52) .................................................. 33 
1.4.3. Paulus’un Üçüncü Misyon Yolculuğu (53-58) ................................................... 34 
1.4.4. Paulus’un Son Misyon Yolculuğu (58-64) ......................................................... 35 

1.5. Roma İmparatorluğu’nun Hristiyanlığı Kabulü ......................................................... 38 
1.6. Anadolu’da İlk Yedi Ekümenik Konsil ...................................................................... 41 
1.7. Anadolu’da İlk Yedi Kilise ........................................................................................ 45 
1.8. Anadolulu Azizler ve Azizeler ................................................................................... 46 

1.8.1. Anadolulu Azizler ............................................................................................... 46 
1.8.2. Anadolulu Azizeler ............................................................................................. 49 

1.9. Mezhepler ................................................................................................................... 49 
1.9.1. Katolik Mezhebi ................................................................................................. 50 
1.9.2. Ortodoks Mezhebi .............................................................................................. 51 



ii 
 

 
 

1.9.3. Protestanlık Mezhebi .......................................................................................... 53 
1.9.4. Diğer Hristiyan Mezhepleri ................................................................................ 54 

1.10. Kutsal Metinler ........................................................................................................... 55 
1.10.1. Dört İncil ............................................................................................................. 55 
1.10.2. Mektuplar ............................................................................................................ 56 
1.10.3. Vahiy .................................................................................................................. 56 
1.10.4. Apokrif Metinler ................................................................................................. 57 

1.11. Hristiyanlıkta İbadet Yapıları ..................................................................................... 57 
1.11.1. Günlük İbadetler ................................................................................................. 57 
1.11.2. Yıllık İbadetler .................................................................................................... 58 

1.12. Sakramentler (Kilise Sırları/Ayinler) ......................................................................... 60 
1.12.1. Vaftiz (βαπτιζω – baptizo) .................................................................................. 60 
1.12.2. Konfirmasyon ..................................................................................................... 61 
1.12.3. Eukharistia .......................................................................................................... 61 
1.12.4. Tövbe .................................................................................................................. 61 
1.12.5. Hasta Yağı .......................................................................................................... 61 
1.12.6. Evlenme .............................................................................................................. 62 

1.13. Hristiyanlıkta Temel İnanç Esasları ........................................................................... 62 
1.13.1. Teslis ................................................................................................................... 63 
1.13.2. Kefaret ve Çarmıh Hadisesi ................................................................................ 64 
1.13.3. Gelecek Dönem Mesih İnancı ............................................................................ 64 

İKİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................................... 66 
İNANÇ TURİZMİ VE ANADOLU’DA HRİSTİYAN MEKÂNLARI .................................. 66 

2.1. İnanç Turizmi Kavramı .............................................................................................. 66 
2.2. İnanç Turizmi Kavramının Ortaya Çıkışı ................................................................... 68 
2.3. İnanç Turizminin Önemi ............................................................................................ 70 
2.4. İnanç Turları ve Çeşitleri ............................................................................................ 71 
2.5. İnanç Turizminin Motivasyonları ............................................................................... 73 
2.6. İnanç Turistlerinin Profilleri ....................................................................................... 74 
2.7. Anadolu’nun İnanç Turizmi Potansiyeli .................................................................... 76 
2.8. Anadolu’da Hristiyanlık Açısından Öne Çıkan Destinasyonlar ve Mekânlar ........... 78 

2.8.1. St. Pierre Kilisesi (Hatay) ................................................................................... 79 
2.8.2. St. Paulus Anıt Müzesi ....................................................................................... 79 
2.8.3. Meryem Ana Evi ................................................................................................ 79 
2.8.4. St. Nikolaos Kilisesi ........................................................................................... 80 
2.8.5. İznik Ayasofya Cami .......................................................................................... 81 
2.8.6. Pisidia Antiochia ................................................................................................. 81 
2.8.7. Kappadokia Bölgesi Kiliseleri ............................................................................ 82 
2.8.8. Laodikeia Antik Kenti ........................................................................................ 83 
2.8.9. Sümela Manastırı ................................................................................................ 83 
2.8.10. Ayasofya/ Ayasofya-i Kebir Cami-i ................................................................... 84 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM .................................................................................................................. 86 
NİTEL ARAŞTIRMA TASARIMI VE BULGULARI ........................................................... 86 

3.1. Alanyazın Taraması .................................................................................................... 86 
3.2. Araştırma Problemi .................................................................................................... 94 
3.3. Araştırmanın Amacı ve Önemi ................................................................................... 95 
3.4. Araştırma Yöntemi ve Deseni .................................................................................... 96 
3.5. Araştırma Örneklemi .................................................................................................. 96 
3.6. Veri Toplama Aracı .................................................................................................... 97 
3.7. Verilerin Toplanması/Uygulama ................................................................................ 98 
3.8. Geçerlilik ve Güvenirlilik ........................................................................................... 98 



iii 
 

 
 

3.9. Verilerin Analizi ve Yorumlama Süreci ................................................................... 102 
3.10 . Araştırma Bulguları ................................................................................................ 103 

Aziz Paulus’un Ayak İzleri .......................................................................................... 116 
SONUÇ ve TARTIŞMA ........................................................................................................ 130 
KAYNAKÇA ......................................................................................................................... 140 
EKLER ................................................................................................................................... 158 

EK-1 GÖRÜŞME SORU FORMU .................................................................................... 158 
ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................................ 161 
 
 

 

  



iv 
 

 
 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Şekil 1.1 Erken Dönem Filistin Haritası ..................................................................................... 4 

Şekil 1.2. Paulus’un Birinci Misyon Yolcuğu .......................................................................... 33 

Şekil 1.3. Paulus’un İkinci Misyon Yolculuğu ......................................................................... 34 

Şekil 1.4. Paulus’un Üçüncü Misyon Yolculuğu ..................................................................... 35 

Şekil 1.5. Aziz Paulus’un Son Misyon Yolculuğu ................................................................... 38 

Şekil 2.1. Alternatif Turizmin Ortaya Çıkışı ............................................................................ 67 

Şekil 2.2. Hac, Dini Turizm ve Turizm .................................................................................... 69 

Şekil 2.3. Türkiye’de İnanç Turizmi Mekânlarının İllere Göre Dağılışı .................................. 78 

Şekil 3.1. Verilerin Analizi ve Yorumlama Süreci ................................................................. 103 

Şekil 3.2. Araştırma Deseni, Çalışma Grubu/ Araştırma Örneklemi, Verilerin Toplanma ve 

Analiz Stratejisi ...................................................................................................... 103 

 
 
 
 

  



v 
 

 
 

TABLOLAR LİSTESİ 

Tablo 2.1 Dini Amaçlı Türkiye’ye Gelen Ziyaretçi Sayıları .................................................... 77 

Tablo 3.1. Anadolu’da İnanç Turizmi Kapsamında Yapılan Çalışmalar ................................. 89 

Tablo 3.2 Anadolu’da İnanç Turizmi ve Hristiyanlık Konusunda Yapılan Çalışmalar ........... 93 

Tablo 3.3 Anadolu’da İnanç Turizmi ve Hristiyanlık Mekânlarını Konu Olan Tez Çalışmaları

 .................................................................................................................................................. 93 

Tablo 3.4 Uzman Görüşlerine Dair Bilgiler ............................................................................. 97 

Tablo 3.5 Katılımcılara Ait Demografik Bilgiler ................................................................... 104 

Tablo 3.6 İnanç Turizmi Farkılığına İlişkin Çözümleme ....................................................... 107 

Tablo 3.7 Turist Rehberlerinin İnanç Turistlerinin Özelliklerine İlişkin Değerlendirmelerinin 

Çözümlenmesi ..................................................................................................... 109 

Tablo 3.8 İnanç Turistlerini Seyahate Yönelten Motivasyonların Çözümlenmesi ................ 110 

Tablo 3.9 Anadolu’nun Hristiyanlık Tarihi Açısından Önemine İlişkin Çözümleme ........... 112 

Tablo 3.10 Anadolu’da Hristiyanlık İçin Önemli Olan Yapıların ve Mekânların 

Çözümlenmesi ..................................................................................................... 114 

Tablo 3.11 Turist Rehberlerinin Hristiyan İnanç Gruplarıyla En Çok Ziyaret Ettikleri 

Mekânların ve Yapıların Çözümlenmesi ............................................................. 116 

Tablo 3.12 Hristiyan İnanç Turistlerinin Anadolu’ya Yönelik Belirttikleri Görüşlerin Turist 

Rehberlerinin Gözünden Değerlendirilmesi ........................................................ 118 

Tablo 3.13 Hristiyan İnanç Turistlerinin Anadolu’ya Dair Merak Ettikleri Konuların ve 

Soruların Çözümlenmesi ..................................................................................... 119 

Tablo 3.14 Turist Rehberlerinin Anadolu’da İnanç Turizminin Geliştirilmesine Dair 

Sundukları Önerilerin Çözümlenmesi ................................................................. 121 

Tablo 3.15 Turist Rehberlerinin Hırisitanyanlarla Yaptıkları İnanç Turlarında Kullandıkları 

Kaynaklar ve Materyallerin Çözümlemesi .......................................................... 123 

Tablo 3.16 Turist Rehberlerinin İnanç Turlarında Yaşadıkları Zorlukların ve Sorunların 

Çözümlemesi ....................................................................................................... 125 

Tablo 3.17 Turist Rehberlerinin İnanç Turlarında Dikkat Ettikleri Hususlar, Roller ve 

Sorumlulukların Çözümlenmesi .......................................................................... 127 

  



vi 
 

 
 

GRAFİKLER LİSTESİ 

Grafik 3.1 Metafor Çözümlemesi ........................................................................................... 129 

 

  



vii 
 

 
 

KISALTMALAR LİSTESİ 

Akt.   Aktaran 

ARC   Alliance of Religions and Conservation 

CBI  Confederation of British Industry  

CBS  Coğrafi Bilgi Sistemi 

COVID-19  Koronavirüs Hastalığı-2019 

Çev.   Çeviren 

Ed.   Editör 

Hz.  Hazreti 

İ.Ö.   İsa’dan Önce 

İ.S.   İsa’dan Sonra 

KTB  Kültür ve Turizm Bakanlığı 

St.   Saint 

TÜİK   Türkiye İstatistik Kurumu 

UNESCO  United Nations Educational, Scientific and Cultural Organization  

UNWTO  The United Nations World Tourism Organizations 

vb.   ve benzeri  

vd.   ve diğerleri 

WRTA  World Religious Travel Association 

Eski Ahit Bölümleri 

Yar.   Yaratılış 

Lev.   Levililer  

Yas.   Yasa’nın Tekrarı 

Yşa.   Yeşaya 

Yeni Ahit Bölümleri 

Mat.   Matta 

Mar.   Markos 

Luk.   Luka 

Yu.   Yuhanna 

Elç.   Elçilerin İşleri 

Rom.   Paulus’tan Romalılara Mektup 

1Ko.   Paulus’tan Korintliler’e Birinci Mektup 



viii 
 

 
 

2.Ko   Paulus’tan Korintliler’e İkinci Mektup 

Gal.   Paulus’tan Galatyalılar’a Mektup 

Ef.   Paulus’tan Efesliler’e Mektup 

Flp.   Paulus’tan Filimon’a Mektup 

Kol.   Paulus’tan Koloseliler’e Mektup 

1Se.   Paulus’tan Selanikliler’e Birinci Mektup 

2Se.   Paulus’tan Selanikliler’e İkinci Mektup 

1Ti.   Paulus’tan Timoteos’a Birinci Mektup 

2Ti.   Paulus’tan Timoteos’a İkinci Mektup 

Tit.   Paulus’tan Titus’a Mektup  

Flm.   Paulus’tan Filimon’a Mektup 

İbr.   İbraniler’e Mektup 

Yak.   Yakup’un Mektubu 

1Pe.   Petrus’un Birinci Mektubu 

2Pe.   Petrus’un İkinci Mektubu 

1Yu.   Yuhanna’nın Birinci Mektubu 

2Yu.   Yuhanna’nın İkinci Mektubu 

3Yu.   Yuhanna’nın Üçüncü Mektubu 

Yah.   Yahuda’nın Mektubu 

Va.   Vahiy 

  



ix 
 

 
 

ÖZET 

Günümüz dünya dinleri arasında en çok mensubu olan din Hristiyanlıktır. Anadolu’da 

Erken Hristiyanlık tarihine ilişkin birçok kilise, manastır ve mezar yapısı bulunmaktadır. Bu 

eserler ve Hristiyanlığın tarihsel sürecinde yaşanan tüm gelişmeler, Anadolu’nun inanç 

turizmi değerlerini oluşturmaktadır. Milyonlarca Hristiyan turistin inancı doğrultusunda 

seyahatler gerçekleştirdiği göz önüne alındığında (CBI Ministry of Foreign Affairs, 2020), 

inanç turizmi pazarının büyük bir kısmının Hristiyanlardan oluştuğu anlaşılmaktadır.   

Bu çalışmada, Anadolu’da Hristiyanlık ve inanç turizmi fenomenolojik bir yaklaşımla 

ele alınmıştır. Çalışmanın temel amacı: Turist rehberlerinin Hristiyan dinine mensup 

turistlerle gerçekleştirdikleri inanç turizmi deneyimlerini keşfetmeye çalışmaktır. Bu 

deneyimlerin özüne ulaşabilmek için inanç turlarında tecrübeli turist rehberleriyle 

derinlemesine görüşmeler yapılmıştır. Elde edilen bulgular hem içerik analizi hem de betimsel 

analizle yorumlanmıştır. Turist rehberlerinin deneyimleri ile Anadolu ve Hristiyanlık 

arasındaki ilişkinin inanç turizmine olan etkileri çözümlenmiş ve tablolar şeklinde 

sunulmuştur. Katılımcılara inanç turizmi, Anadolu’da Hristiyanlığın tarihsel süreci, inanç 

turları ve rehberlerin tur yönetim becerilerine dair sorular yöneltilmiştir. Sorulara verilen 

yanıtlar kodlara indirgenerek belirli temalar altında birleştirilmiştir. Elde edilen bulgulara 

göre, turist rehberlerinin inanç turizmi deneyimlerinin; rollerden, sorumluluklardan, 

görüşlerden, sorunlardan ve önerilerden oluştuğu keşfedilmiştir.  

Anahtar Kelimeler: Anadolu, İnanç Turizmi, Hristiyanlık  

 



x 
 

 
 

ABSTRACT 

 Today, Christianity is the religion with the largest number of followers among world 

religions. Anatolia is home to numerous churches, monasteries, and tomb structures that are 

related to Early Christian history. These sites, along with the overall developments in the 

historical process of Christianity, contribute to the faith tourism values of Anatolia. 

Considering that millions of Christians embark on faith-based journeys, it becomes evident 

that a significant portion of the faith tourism market consists of Christians. 

 This study adopts a phenomenological approach to examine Christianity and faith 

tourism in Anatolia. The primary objective of the study is to explore the faith tourism 

experiences of tourist guides who accompany Christian tourists. In-depth interviews were 

conducted with experienced tourist guides who specialize in faith tours in order to capture the 

essence of these experiences. The findings were analyzed through both content analysis and 

descriptive analysis. The impact of tourist guides' experiences and the relationship between 

Anatolia and Christianity on faith tourism were analyzed and presented in tables. Participants 

were asked questions regarding faith tourism, the historical development of Christianity in 

Anatolia, faith tours, and the tour management skills of guides. The responses were coded and 

categorized into specific themes. The findings indicate that the faith tourism experiences of 

tourist guides encompass roles, responsibilities, opinions, challenges and suggestions.  

 Keywords: Anatolia, Faith Tourism, Christianity 

 

  



xi 
 

 
 

ÖNSÖZ 

 

 Bu tez çalışmamı tamamlama sürecinde benden desteklerini esirgemeyen birçok kişiye 

minnettar ve müteşekkir olduğumu belirterek başlamak istiyorum. 

 Öncelikle yüksek lisans eğitimimin her aşamasında yanımda olan, bana yol gösteren 

ve öğrencisi olmaktan büyük gurur duyduğum çok değerli danışman hocam Doç. Dr. Sn. 

Özlem GÜZEL’e en içten şükranlarımı sunarım. Sınırsız sabrı, istikrarı, motivasyonu, asla 

bitmeyen enerjisi, azmi ve bilgeliği sayesinde bu tez çalışmamı tamamlamam mümkün oldu.  

 Sahip oldukları bilgi ve deneyimleriyle çalışmamı zenginleştiren değerli hocalarım; 

Doç Dr. Nuray TETİK DİNÇ’e ve Dr. Öğr. Üyesi Nurşah ŞENGÜL’e, 

 Çalışmama katkı sağlayan kıymetli turist rehberleri; Atilla Şükrü NİLGÜN, Sibel ŞAHİN 

DÜNDAR, Macit ŞAŞZADE, Vahap POLAT, Cenk BULUT, Cenk ERONAT, Yılmaz Ermi 

KALYONCU, Özdal DEĞİRMENCİOĞLU ve Kerim KUVETLİ’ye, 

 Pek çok konuda bana yol gösteren ve çalışmamın her aşamasında yardımlarını benden 

eksik etmeyen sevgili hocalarım; Öğr. Gör. Gökhan KÖKSAL’a, Arş. Gör. Veli CEYLAN’a 

ve Arş. Gör. Büşra KARAGÖZ’e,  

 Son olarak, eğitim hayatım boyunca beni destekleyen, bana güvenen ve aldığım her 

kararın arkasında daha güçlü durmamı sağlayan anneme ve babama,  

 

 Sonsuz teşekkürlerimi sunarım.  

  

 Bu tez çalışmamı 06.02.2023 Kahramanmaraş merkezli depremde, Adıyaman Isias 

Otelde kaybettiğimiz turist rehberleri meslektaşlarıma, turist rehberliği öğrencilerine ve 

grubun kaptanına ithaf ediyorum. Unutmadık, unutmayacağız… 

 

 

Saygılarımla, 

 

Zekiye Nur AKYÜREKLİ 

 



 

 

GİRİŞ 

Yahudilik, tek tanrılı üç büyük (ibrahimî1) dinlerin ilkidir ancak bu bağlamda teşekkül 

eden münferit din değildir. Ortadoğu coğrafyasının monotheist dinlerinden olan Hristiyanlık, 

Yahudi dininin egemen olduğu ve Roma İmparatorluğu’nun hüküm sürdüğü bir zamanda 

ortaya çıkmıştır. Yahudilik ile başlayan, Hristiyanlık ile devam eden Ortadoğu monotheist 

teolojisi İslam dini ile son bulmuştur (Gündüz vd., 2010: 82). 

Filistin kökenli Hristiyanlığın tarihsel süreci, İ.S. 1. yüzyılda Filistin sınırlarını aşıp 

Yahudi toplumu dışında yayılmasıyla başlamıştır. Bir Yahudi mezhebi olan Hristiyanlık, Aziz 

Paulus2 ve Barnabas ile önce Antakya (Antiochia)’ya ulaşmış ardından da Anadolu’nun 

tamamına yayılmıştır. Hristiyanlığın Filistin coğrafyası dışında gelişmesi Erken Kilise 

Tarihi’nin başlangıcı olarak kabul edilmektedir. Erken Hristiyanlık tarihi içerisinde yaşanan 

gelişmelerin büyük çoğunluğu ise Anadolu coğrafyasında gerçekleşmiştir. İsa’nın takipçileri 

ilk kez Anadolu’da Hristiyan olarak adlandırılmıştır. İlk Misyon Yolculukları, İlk Yedi 

Ekümenik Konsil ve Hristiyanlıkta ilk mezhep ayrılıkları Anadolu’da yaşanmıştır. İlk 

Hristiyan kilisesi, ilk büyük Hristiyan Mabedi ve İlk Yedi Kilise Cemaati Anadolu’da yer 

almaktadır. Hristiyanlık İmparator I. Constantinus Dönemi’nde serbest bırakılmış ve 

İmparator I. Theodosius Dönemi’nde resmi din olarak ilan edilmiştir. Hristiyanlık Roma’nın 

çok tanrılı inancı karşısındaki zaferini Anadolu topraklarında kazanmıştır. Hristiyanlığın 

tarihsel sürecinde yaşanan tüm bu gelişmeler Anadolu inanç turizmi potansiyeli açısından 

büyük önem taşımaktadır. Hristiyanlığın Anadolu’nun inanç turizmi için olan öneminden 

hareketle bu çalışmada Anadolu’da Hristiyanlık ve inanç turizmi araştırma konusu olarak 

belirlenmiştir.  

Bugün dünyanın dört bir tarafına yayılan ve yaklaşık 2,5 milyar mensubu olan 

Hristiyanlık, Filistin topraklarında doğmuş, (Gündüz, 2020: 1) bu topraklardan Anadolu’ya 

ulaşmıştır. Hristiyanlık tarihi ile ilgili alanyazın incelendiğinde Hristiyanlık öncesi dönemde 

Filistin coğrafyasının tarihi, kültürel ve dini açıdan ele alındığı görülmektedir (Karaman, 

 
1 Hz. İbrahim’i “ata” olarak kabul eden dinler; Yahudilik, Hristiyanlık ve İslâmiyet “İbrahimî Dinler” olarak 
adlandırılmaktadır (Yeşilyurt, 2019: 191).  II. Dünya Savaşı’nın ardından Katolik Oryantalist Louis Massignon 
tarafından kavramsallaştırılmıştır (Yeşilyurt, 2019).   
2 Aziz Paulus, Saul, Paulos, Paul ve Pavlus gibi isimlerle de anılmaktadır. İbranice’de “Saul” (Elç. 9: 1-2), 
Grekçe’de “Paulos”, İngilizce’de “Paul” olarak geçmektedir (behindthename, 2022). Türkçe Yeni Ahit’te ve 
ulusal çalışmaların birçoğunda Pavlus şeklinde kullanılmaktadır (Gündüz, 2004; Demirci ve Kurt, 2016; İncil, 
2020; Duygu, 2022). Bu çalışmada ise Latince Paulus” kullanımı tercih edilmiştir. 



2 
 

 
 

1996; Ulutürk, 2005; Gündüz, 2020). Bu nedenle çalışmada ilk olarak Filistin ve Kudüs 

Bölgesi’nin Hristiyanlık öncesi dönemdeki coğrafi, tarihi ve kültürel-dini durumuna 

değinilmiştir. Ardından Hristiyanlığın doğuşu, gelişimi, tarihsel süreçte yaşanan önemli 

gelişmeler ve temel dini doktrinler Yeni Ahit’in Türkçeleştirmiş formu referans alınarak özet 

şeklinde açıklanmıştır.   

İkinci bölümde ise inanç turizmi kavramına, kavramın ortaya çıkış sürecine, inanç 

turizminin önemine, inanç turlarına, motivasyonlarına, inanç turistlerinin profillerine ve 

Anadolu’nun inanç turizmi potansiyeline ilişkin genel bilgilere yer verilmiştir. Bununla 

beraber Kültür ve Turizm Bakanlığı tarafından 1993 yılında hazırlanan inanç turizmi 

envanterindeki merkezlerden; St. Pierre Kilisesi, St. Paulus Anıt Müzesi, Meryem Ana Evi, 

St. Nikolaos Kilisesi, İznik Ayasofya Cami, Psidia Antiochia, Kappadokia Bölgesi Kiliseleri 

ve Laodikeia Antik Kenti ile ilgili bilgiler özet şeklinde sunulmuştur. Ayrıca Sümela 

Manastırı ve Ayasofya/Ayasofya-i Kebir Cami-i’ye yönelik bilgilere de yer verilmiştir.  

Üçüncü bölümde ise alanyazın taraması ile birlikte çalışmanın metodolojisi 

açıklanmıştır. Son olarak bulgular tablolar halinde görselleştirilmiş, tartışma-sonuç, 

alanyazına katkı ve gelecek çalışmalar için öneriler ile çalışma sonlandırılmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

 
 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

HRİSTİYANLIK DİNİ TARİHSEL GELİŞİMİ 

1.1. İsa Dönemi Öncesinde Filistin ve Kudüs Topraklarının Durumu 

1.1.1. Coğrafi Durum 

Binlerce yıllık geçmişe sahip olan Filistin coğrafyası, jeo-politik, tarihi ve dini 

önemini koruyarak bugüne kadar ulaşmıştır. Filistin (Palaistine) kelimesi, “Filistinli” 

anlamına gelmektedir. Kelimenin kökeni bazı kaynaklarda Gazze’nin kuzey ve güney 

bölgesinde yaşayan “Filistli” istilacılara dayandırılmaktadır (Lewis, 1980: 3; Saleh, 2002: 6). 

Kitab-ı Mukaddes’te ise Kenan Bölgesini içine alan Filistin yöresi, “sütün ve balın diyarı” 

adlandırılmıştır (Çık. 3:8; Lev. 20:25; Yas. 11:9).  

İsa’nın, Meryem’in, havarilerin ve Hristiyan tebaanın anayurdu olan Filistin; batıda 

Akdeniz, kuzeyde Lübnan ve doğuda Ürdün ile çevrili coğrafya içerisinde yer almaktadır. 

Akdeniz kıyı şeridi, kuzeyden güneye uzanan sıradağların orta yayla bölümü ve en doğuda 

Şeria Vadisi olmak üzere üç parçaya ayrılmıştır. (Karaman, 1996: 89-103). Orta yayla bölümü 

ise Galilee (Celîle), Samaria (Sâmiriye) Bölgesi, Judea (Yahudiye) ve Necef Çölü olarak dört 

parçaya ayrılmıştır (Karaman, 1996: 89-103). Kudüs, Beytlehem (Beytülahm) ve Hebron 

(Halîlürrahman) şehirleri Yahudiye Bölgesi içerisinde konumlanmıştır. Filistin Bölgesi’nin en 

önemli kapalı havzası Lut Gölü’ne dökülen Şeria Irmağı’dır. Şekil 1.1’de Filistin’in erken 

dönem haritası şehirleri ile birlikte gösterilmektedir.  



4 
 

 
 

 
Şekil 1.1 Erken Dönem Filistin Haritası (Kent, 1867-1925) 

1.1.2. Tarihi Durum 

Filistin coğrafyasının en eski izleri erken taş ve orta taş devrine kadar uzanmaktadır 

(Saleh, 2002: 19). Filistin’in tarih sahnesine çıkışı ise İ.Ö. 4. binyıl ortalarında bölgeye Asyalı 

kavimlerin gelişi ile başlamıştır (Memiş, 2011: 4). Sonrasında Arap yarımadasından 

Amurrular, Jebusitler ve Fenikeliler gibi semitik grupların bölgeye göçleri ile devam etmiştir 

(Saleh, 2002: 18). 

İnsanlık tarihinin ilk bilinen medeniyetlerinden biri olan Natufian ve Natufian Kültürü 

adını “Al-Quds (Kudüs)” bölgesinden (Saleh, 2002: 19) almıştır. Amurrular, Jebusitler 

(Yebusiler) ve Fenikeliler, Kenanlılar olarak bilinen halkın alt kültür gruplarındandır. 

Kenanlılar Filistin yöresinde sayıca baskın bir nüfusa sahip oldukları için bölge “Kenanlıların 

toprakları” olarak anılmıştır (Örücü, 2018: 207). Kenanlıların toprakları ifadesi Torah’ta da bu 

haliyle kullanılmaktadır (Yar. 17:8). Bugün üç büyük din açısından hayati öneme sahip olan 

Kudüs şehri de Kenanlıların bir kolu olan Jebusitler (Yebusiler) tarafından kurulmuştur 

(Kraman, 1996). Bu nedenle bazı kaynaklarda Kudüs şehri “Yebüs” olarak anılmaktadır 

(Karaman, 1996).  

Torah’a göre Yahudilerin tarihi İ.Ö. 2. binyılda Hz. İbrahim ile başlamaktadır (Adam, 

2010: 207; Batuk ve Mert, 2017: 132). Hz. İbrahim Yahudilik de dahil olmak üzere üç büyük 

dinin atası olarak kabul edilmektedir. Tevrat’tan edinilen bilgiler ışığında Hz. İbrahim 

Harran’da yaşamış ve Tanrı’nın, “ülkeni, akrabalarını, baba evini bırak sana göstereceğim 

ülkeye git” buyruğu üzerine Kenan diyarına göç etmiştir (Gen. 12:1).  Tevrat’ın ilk kitabı olan 

Yaratılış’a (Genesis) göre Tanrı’nın İbrahim’e vermiş olduğu toprak vaadini oğlu İshak 



5 
 

 
 

devam ettirmiştir. Filistin’de çıkan bir kıtlık sebebi ile İshak Mısır’a gitmeye karar vermiş 

ancak Tanrı İshak’a görünerek “Mısır’a gitme, sana söyleyeceğim ülkeye yerleş, orada bir 

süre kal, seni kutsayıp bütün bu toprakları sana ve soyuna vereceğim” diyerek onu Mısır’a 

gitmekten vazgeçirmiştir (Gen. 26:2-3). Filistin Bölgesini içine alan Kenan diyarı/ülkesi II. 

Mabed döneminden sonra “Arz-ı Mev’ud” olarak adlandırılmıştır (Küçük, 1991: 442-444).   

Yahudilerin Filistin Bölgesi’ndeki tarihi İ.Ö. 1250-1000 yıllarında Kudüs ve Kudüs’ün 

kuzeyinde başlamıştır (Saleh, 2002). Yahudilerin varlığı ile birlikte bölgede “Yahudilik” 

ortaya çıkmış ve dinin kuruculuğu da Hz. Musa’ya bahşedilmiştir. Filistin’deki Krallık 

Dönemi ise Hz. Davud ile başlamış sonrasında da Hz. Süleyman ile devam etmiştir. Hz. 

Davud’un kısa zamanda İsrail Devleti’nin başına geçmesi genelde üç ana nedene 

dayandırılmaktadır. Bu nedenler şu şekilde özetlenmektedir (Aydın, 2015: 176):  

• Hz. Davud ruhban ve krallık rolünü tek bir çatı altında toplamayı başarmıştır. 

• Hz. Davud’un Tanrı’nın desteğini aldığına inanılmıştır. 

• Hz. Davud Kudüs’ü başkent yapmıştır.  

Hz. Davud’un ölümünün ardından yerine geçen Hz. Süleyman ile birlikte İbraniler’in 

altın çağı başlamaktadır (Aydın, 2015). Nitekim Hz. Süleyman İbranileri tarihin önemli 

kişiliklerinden biri durumuna getirmiştir (Aydın, 2015). Hz. Davud ve Hz. Süleyman 

krallıkları bu coğrafyada yaklaşık seksen yıl hüküm sürmüş olsa da coğrafyanın tamamı 

üzerinde egemenlik kurulamamıştır (Saleh, 2002). Bununla beraber Filistin, tarih boyunca 

istikrarlı şekilde istilalara, kopmalara ve bölünmelere maruz kalan bir bölge olmuştur.  

Hz. Süleyman’ın ölümünün ardından İsrailoğulları Devleti kuzeyde İsrail Devleti, 

güneyde Yahuda Devleti olarak ikiye ayrılmıştır (Karaman, 1996). Yahudi toplumu bu 

ayrılmadan sonra büyük problemlerle, çatışmalarla ve sürgünlerle karşı karşıya kalmıştır 

(Kılıç ve Altuncu, 2016: 3). Otoriter gücünü kaybeden krallık, farklı devletlerin egemenliği 

altına girmiş ve sürgün silsilesinden kendini koruyamamıştır. Tarihi kaynaklara göre Yahudi 

toplumu kendilerine vadedildiğine inanılan topraklarda üç büyük sürgüne maruz kalmıştır 

(Smith-Christopher, 1997: 7-37; Lipschits, 2005: 36-100; Middlemas, 2005: 1-24; Kılıç ve 

Altuncu, 2016: 517). Bunlardan ilki İ.Ö. 721-705 yılları arasında gerçekleşen Asur 

sürgünüdür (Na'aman, 1993: 106). V. Shalmaneser'in ölümü ve II. Sargon'un yerine geçmesi 

Asur Devleti’nin farklı şehirlerinde isyanlara neden olmuştur. Bunun üzerine II. Sargon 

isyanları bastırmak için seferler düzenlemiş, Gazze ve bugünkü Raphia antik kentinin 

bulunduğu bölgeyi kendi topraklarına katmıştır. Çıktığı sefer esnasında Samiriye Bölgesini de 

egemenliği altına almış, Asur'a karşı ayaklanmaya katılan tüm Yahudi halkını sürgüne 

göndermiştir (Na’aman, 1993). Shalmaneser’in ardından Sennacherib ve Ashurbanipal 



6 
 

 
 

dönemlerinde Filistin’e yönelik saldırılar devam etmiş ve nihayetinde İsrail Krallığı 

yıkılmıştır. Yahudilerin milli, ruhani ve dini varlıkları son bulmuş olsa da Yahudi doktrinleri 

krallığın merkezi Kudüs’te yaşamaya devam etmiştir (Kılıç ve Altuncu, 2016). Yahudi 

halkının ikinci sürgünü Babil Sürgünü dönemi olarak adlandırılmaktadır. Kuzeyde İsrail 

Krallığı’nın yıkılmasının ardından güneyde Yahuda Krallığı, Asur Devleti’ne yarı otonom bir 

hale gelmiştir. İ.Ö. 6. yüzyıl Yahuda Krallığı için belirleyici bir dönem olarak kabul 

edilmektedir. İ.Ö. 587-539 yılları arasında başkenti Kudüs olan Yahuda Krallığı, Babil 

Sürgünü ile birlikte bir dönüm noktası yaşamış, bu hadise Yahuda Krallığı’nı felaketlerle, 

yıkımlarla ve yenilgilerle dolu bir dönemin içine atmıştır (Middlemas, 2005). Babil Kralı II. 

Nebukadnezzar Keldani kralı Nabopolassar’ın hem oğlu hem halefidir. Babasının ölümünün 

ardından tahta geçen kral II. Nebukadnezzar Filistin-Suriye Bölgesini egemenliği altına 

aldıktan sonra nihai hedefi Mısır toprakları olmuştur. Fakat Mısır seferinde istediği başarıyı 

elde edememiş, bu yenilgisi Yahuda Krallığında isyanların çıkmasına neden olmuştur. Bunun 

üzerine Babil kralı II. Nebukadnezzar İ.Ö. 587/586 yılında İsrailoğullarının üzerine yürümüş, 

Filistin halkını kılıçtan geçirmiş, Süleyman Mabedini yıkmış, kalanları da zincirlere vurarak 

Babil’e sürgüne göndermiştir (Aydın, 2015). Bu hadise yazılı kaynaklarda “Babil Esareti” 

olarak geçmekte ve Pers Kralı Büyük Kyros’un Babil’i ele geçirmesiyle son bulmaktadır 

(Yıldırım, 2014: 3). Babil Sürgünü döneminde Kudüs ve Süleyman Mabedine duyulan özlem, 

geçmişe yönelik bir anı olarak kalmamış aksine geleceğe yönelik umutların hep var olmasını 

sağlamıştır (Kılıç ve Altuncu, 2016).  Yahudi halkının yaşadığı Diaspora Dönemi, eskatolojik 

inançların oluşmasına da katkı sağlamıştır.  

Babil Dönemi’nden sonra Filistin, Pers İmparatorluğu (İ.Ö. 539-332) topraklarına 

katılmıştır (Saleh, 2002). Kyros’un İ.Ö. 539’da Babil’i fethedip bütün toprakları ele 

geçirmesiyle başlayan dönemde Yahudilere belli bir ölçüde hürriyet tanınmıştır (Karaman, 

1996). Bu dönemle beraber Kyros’un serbest bıraktığı Babil esaretindeki Filistinliler 

topraklarına geri dönmüş (Karaman, 1996) ve ardından II. Mabed Dönemi başlamıştır (Aydın, 

2015). İkinci Mabed Dönemi veya Ahitler Arası Dönem, İ.Ö. 516/517’de Süleyman 

Mabedi’nin tekrar inşa edilmesi ve İ.S. 70’te mabedin Romalılar tarafından yıkılması 

arasındaki döneme karşılık gelmektedir (Dorff ve Rosett 1988: 8; Kurt, 2006: 445).  

 Büyük İskender (III. Aleksandros) İ.Ö. 356 yılının Temmuz ayında Makedonya 

kralının oğlu olarak Pella’da dünyaya gelmiştir (Briant, 2018: 12). Babasının ölümünün 

ardından yönetimi devralan Makedonyalı İskender, genç yaşında fetihlere başlamıştır. 

Akdeniz’in batısında başlayan seferler Küçük Asya’ya, oradan Mezopotamya’ya ve son 

olarak Umman Denizi’nin doğusuna: Hindistan’a kadar uzanmıştır. Bu dönemde Filistin, 



7 
 

 
 

Mısır, Ürdün ve Suriye Büyük İskender’in egemenliğine geçmiş ve Filistin Helenistik 

yönetimle karşı karşıya kalmıştır. İ.Ö. 332’de Büyük İskender ve ordusu Kilikya’dan Mısır’a 

doğru ilerlemiş, Persepolis’i ele geçirmek istemiştir (Berlin, 1997: 3). Güneydoğu Pers 

Satraplığına bağlı Mısır’dan gelebilecek taarruzu düşünerek rotasını Fenike’ye çevirmiş, bu 

önemli hamleden sonra Pers dönemi sona ermiş ve Helenistik Dönem başlamıştır (Berlin, 

1997). Helenistik Dönem’de Filistin toprakları önce Mısır’daki Ptolemaios Krallığı’nın 

(Saleh, 2002) daha sonra Suriye’deki I. Seleukos Nikator Krallığı’nın egemenliğine geçmiştir 

(Yıldırım, 2014: 3). Seleukoslar Yahudi halkına Yunan geleneklerine bağlı kalmaları 

konusunda baskı yapmış ve bu baskıcı yönetim Yahudi halkının Kudüs’te baş kaldırmalarına 

sebebiyet vermiştir. Seleukos Krallığı’ndan hemen sonra İ.Ö. 64/63’te bölge Roma 

Devleti’nin idaresine geçmiş (Saleh, 2002) ve Yahuda Krallığı sona ermiştir. İ.Ö. 40 yılında 

Yahuda Bölgesi üzerinde iktidar mücadelesi devam ederken Roma yönetimi Herod’u 

Yahuda’ya kral yapmış, Herod’un ölümünden sonra Yahuda doğrudan Roma yönetimine 

bağlanmıştır (Gürkan, 2013). 

Bir hukuk devleti olan Roma ortak, münferit veya bölgesel ihtiyaçlara göre 

düzenlediği kanunlarla farklı ırka ve dine mensup toplulukları bir arada yaşatmaya çalışmıştır 

(Palaz Erdemir ve Erdemir, 2010: 118). Roma Devleti İ.Ö. 2. yüzyılın ortalarına kadar 

Yahudilerle ilgili özel bir kanun geliştirmemiştir (Rutgers, 1998: 94).  Ancak İ.Ö. 2. yüzyılın 

ikinci yarısından sonra Roma Devleti, Yahudi dini için bir dizi kararname çıkarmıştır. Bu 

kararnamalerle Yahudi toplumuna kendi kralları ile yönetilmeleri, dinlerini özgürce 

yaşamaları, tapınaklarında dini vecibelerini gerçekleştirmeleri gibi birtakım imtiyazlar 

verilmiştir. Yahudiler, Roma Devleti’nin en erken karşılaştığı tek tanrılı dine mensup 

topluluklardandır. Bu nedenle Yahudi halkı, Roma’nın tek tanrılı dine karşı idari ve hukuksal 

uygulamalar geliştirmesi bakımından önem taşımaktadır (Palaz Erdemir ve Erdemir, 2010: 

119). Ancak ilerleyen zamanlarda tanınan imtiyazlar ve sağlanan düzen kalıcı olmamış, Roma 

İmparatorluğu’nun çok tanrılı dini ile Yahudilerin tek tanrılı dini arasında kutuplaşmalara 

yaşanmaya başlamıştır. Devamında yaşanan vergi tahsilatındaki sorunlar ve imparatorun özel 

görevlilerinin talepleri vb. idari sorunlar Kudüs’te Yahudi’lerin isyan3 çıkarmasına neden 

olmuştur (Palaz Erdemir ve Erdemir, 2010: 118; Yıldırım, 2015: 3). Araştırmacılara göre 

isyanın asıl nedeni Yahudilerin kimliğinin, gelenek ve göreneklerinin yok sayılmış olmasıdır 

(Tural, 2021: 137). Yahudi İsyanı özgürlük adına başlayan ancak mağlubiyetle sonuçlanan ilk 

Yahudi isyanıdır (Tural, 2021). Bu isyanın ardından Roma İmparatorluğu “İkinci Tapınak” 
 

3 Yahudi İsyanı (İ.S. 66-70): Yahudi toplumunun çıkardığı en önemli isyanlardan biridir. 64 yılında Gessius 
Florus’un bölgedeki sert tutumu ve vergi talebi Yahudilerin ayaklanmasına neden olmuştur (Palaz Erdemir ve 
Erdemir 2010: 124). 



8 
 

 
 

olarak adlandırılan mabedin içine sığınan Yahudi halkı ile beraber yok etmiştir (Tural, 2021). 

Tapınağın yalnızca batı duvarı ayakta kalmış ve bu tarihi olayın anısına batı duvarı “Ağlama 

Duvarı” olarak adlandırılmıştır. Tapınağın yerine Aelia Capitolina adında yeni bir yer inşa 

edilmiş, Roma’nın tanrı heykelleri diktirilmiştir. İ.S. 66’da çıkan isyandan sonra Roma 

İmparatoru Titus başkaldıranlara karşı oldukça sert tedbirler almıştır. İsyancılar hapse atılmış, 

öldürülmüş ya da köle olarak kalmıştır (Palaz Erdemir ve Erdemir, 2010: 125). Yahudiler, bu 

tarihten 20. yüzyılın başına kadar Filistin’deki varlıklarının son bulduğuna inanmaktadırlar 

(Saleh, 2002: 22).  

1.1.3. Kültürel ve Dini Durum 

Hristiyanlık öncesi dönemde Filistin Bölgesinin kültürel ve dini durumu İsa’nın 

doktrinlerini, Hristiyanlığın nasıl ortaya çıktığını ve yayıldığını anlamak açısından oldukça 

önemlidir. Zira Hristiyanlık çoklu kültür sentezine, zorlu tarih mücadelelerine maruz kalan 

bölgede ortaya çıkmış olmasına rağmen üç büyük dinden biri olma özelliği kazanmıştır.  

Hristiyanlığın doğduğu coğrafyada Yahudilik dışında birbiriyle ilişkili başlıca iki 

kültür modeli etkili olmuştur, bunlar; Helenistik ve Roma kültürleridir. Bu kültürler bölgeyi 

kademe kademe hâkimiyeti altına alarak bugün Hristiyanlığın bazı öğretilerine öncülük 

etmişlerdir. Filistin Bölgesi Helenistik kültür döneminde Yunan, Doğu ve Ortadoğu sentezine 

ev sahipliği yapmıştır. Helenistik Dönemin ardından bölge Roma İmparatorluğu’nun eline 

geçmiştir. Ancak Yahudilerin bölgedeki baskınlığından dolayı Roma’nın imparator kültlü ve 

çok tanrılı dini Filistin yöresinde etkisini yeteri kadar gösterememiştir. 

Filistin ve Yahudi toplumunun içinde bulunduğu dönemde dini açıdan iki yönlü bir 

süreç yaşanmıştır. Birincisi Filistin’de ortaya çıkan Yahudilik, ikincisi sürgün edilen ve 

Yahudi toprakları dışında gelişen Helenistik Yahudilik veya Diaspora Yahudiliği’dir (Collins, 

2005: 21). Helenistik Yahudilik kavramı, Yahudiliğin Filistin dışındaki varlığına karşılık 

gelmektedir. Yahudilik ve Helenizm arasındaki etkileşimin sınırlarını, boyutlarını ve 

derinliğini göstermektedir. Helenistik Yahudilik Büyük İskender Dönemi’nde Doğu Akdeniz 

topraklarının Yunan kültürü ile tanışmasıyla ortaya çıkmıştır. Asıl hedefi Mısır olan Büyük 

İskender Filistin topraklarında yaşayan Yahudiler ile kanlı mücadelelere girmemiştir. Gruen’a 

(2016) göre Filistin toprakları Büyük İskender için küçük bir ilgiden öteye geçememiş ve 

büyük oranda göz ardı edilmiştir. Akdeniz’in batısında başlayan, Küçük Asya’dan Doğu 

Akdeniz’e uzanan doğu-batı sentezi; Yahudi halkı için adeta bir ışık görevi görmüştür. Büyük 

İskender’in ölümü ile birlikte Yahudi teokrasisi önce Mısır merkezli Ptolemaioslar’ın 

sonrasında da Suriye merkezli Seleukoslar’ın egemenliğine geçmiştir (Ulutürk, 2005: 7). 



9 
 

 
 

Seleukos Krallarından III. Antiokhos Megas (Büyük Antiokhos) Filistin halkına dinlerini 

yaşamaları konusunda ayrıcalık tanımış, Kudüs’teki Mabedi yalnızca Yahudilere bırakmıştır. 

Büyük Antiokhos’un ölümünden sonra yerine geçen oğlu IV. Seleukos Ptolemaioslarla toprak 

kavgaları yaşamış, bu sorunlar Yahudiler arasında bölünmelere yol açmıştır. IV. Seleukos’un 

ardından IV. Antiokhos’un tahtı ele geçirmesi ve Filistin topraklarını Helenleştirme çabası 

sonucunda ortaya Makkabi İsyanı4 çıkmıştır. IV. Antiokhos’tan önce Yahudilik ve Helenizm 

arasında barışçıl bir etkileşim sürerken IV. Antiokhos ile birlikte Yahudiler zulüm gören bir 

toplum olarak anılmıştır (Ali, 2022: 2471-2475). Büyük Antiokhos zamanında Yahudilere 

verilen dini imtiyazlar gayri meşru hale getirilmiştir. Kudüs’te yer alan mabedin içine Pagan 

Tanrılarının heykelleri dikilmiş; tapınak bu tanrılarla kutsanmış ve tapınakta kurban kesme, 

şabat ve sünnet gibi dini uygulamalar yasaklanmış ve Yahudiler başka bölgelere sürülerek 

Diaspora Yahudilerine dönüşmüştür (Karaman, 1996). Yahudi Diasporaları için 

İskenderiye’de Tevrat Grekçe’ye “Yetmişler” (Septuaginta) olarak çevrilmiştir. Roma 

Dönemi’nde yaşayan ve Tevrat üzerine alegorik yorumlarıyla tanınan Yahudi düşünürü 

Philon da bu cemaatin içinden çıkmıştır (Gürkan, 2013). Helenistik dönemde Grek kültürü 

şehirlere nüfuz etmiş, Sâmî geleneklerine bağlı olanlar kırsal kesimde varlıklarını sürdürmeye 

devam etmişlerdir (Karaman, 1996). Bu meselelerden dolayı II. Mabed Dönemi siyasi 

çalkantıların ve iç huzursuzlukların yaşandığı bir dönem olarak anılmaktadır (Palaz Erdemir 

ve Palaz, 2010: 120-121).  

Helenistik Dönem’in ardından Filistin Roma İmparatorluğu topraklarına dahil 

edilmiştir. Bölgede doğu-batı sentezi devam ederken Roma’nın Filistin’deki egemenliği ile 

çok tanrılı din de hüküm sürmeye başlamıştır. Roma, kendi dinine sıkı sıkıya bağlı ve 

dinsizliği tanrılarına karşı yapılan saygısızlık olarak değerlendiren toplumlardan biridir 

(Madden, 2005: 5-9). Romalıların dinlerine olan bağlılıkları çağdaşları tarafından kendilerinin 

saygıyla anılmasını sağlamıştır. Roma İmparatorluğu’nun elde ettiği başarılar ve kazandığı 

zaferler de dindar olmalarının bir sonucu olarak düşünülmüştür. Yahudilik etnik kökenli bir 

din olarak değerlendirilse de (Gürkan, 2013) zamanla farklı kökenden ve dini inanıştan 

insanlar da Yahudiliği kabul etmişlerdir (Palaz Erdemir ve Erdemir, 2010: 121). Yahudilik 

Roma şehri dâhil olmak üzere Akdeniz çevresinde ve doğuda Küçük Asya’nın belirli 

şehirlerinde yayılım göstermiştir (Palaz Erdemir ve Erdemir, 2010). Bu dönemde Yahudiye 

 
4 Makkabi İsyanı: İ.Ö. 164’te Kohen soyundan gelen Makkabi lakaplı bir ailenin Helenleştirme politikalarına 
karşı zafer kazanması ve Yahuda Bölgesinin yarı özerk bir krallık statüsüne kavuşması “Makkabi İsyanı” olarak 
anılmaktadır. (Yıkmaz, 2017: 153). 



10 
 

 
 

topraklarında hüküm süren Yahudilik ve birbirinden ayrılan Yahudi mezhepleri oluşmaya 

başlamıştır. Bu mezheplerden bir tanesi de Hristiyanlıktır (Madden, 2005: 9).  

İ.Ö. 1. yüzyılda Yahudi toplumu içinde gelişim gösteren mezhepler, toplumu içten 

bölen temel sorunlardan biri olarak değerlendirilmektedir. Bu dini oluşumların gelişiminde 

bölgedeki Roma hegemonyası ve Yahudi kutsal kitabının farklı tefsirleri gibi sebeplerin etkili 

olduğu düşünülmektedir. Erken dönem Yahudi mezheplerinin Haşmonay Dönemi’nde ortaya 

çıktığı düşünülmektedir. Haşmonay Krallığı, Kohenler tarafından kurulan ve İ.Ö.140-İ.Ö.37 

yıllarında Filistin topraklarında hüküm süren bir Yahudi devletidir (Altınel, 2017: 117).  

İ.Ö. I. yüzyılın ünlü Yahudi Tarihçisi Titus Flavius Iosephos’a göre Yahudi halkı 

içinde baş gösteren dini oluşumlardan en önemli üç tanesi Saddukiler, Ferisiler ve 

Esseniler’dir (Sherbok, 2003: 90).  

• Sadukiler (Sadûkīler) 

Haşmonay Krallığı ve Kral Hirodes dönemlerinde dini-siyasi kurumlarda söz sahibi, 

Yahudi aristokrasisine bağlı, Romalılar ile iş birliği yapan ve Yahudiliğin kadim savunucusu 

olarak kabul edilen bir Yahudi topluluğudur (Yıldız, 2012: 31). İ.Ö. 2. yüzyıldan İ.S. 1. 

yüzyıla kadar varlığını sürdüren Sadukiler, sayıca az ama etkili bir politik grup olarak 

anılmaktadırlar (Aydın, 2015: 195; Sherbok, 2003). Sadduki kelimesinin kökeni Yahudi 

Zadok (Sherbok, 2003) ya da Sadok soyundan gelen Kohenlere dayanmaktadır (Aydın, 2015). 

Sadukilerin kökenleri ise Hz. Harun dönemine kadar uzanmaktadır (Yıldız, 2012). Lawrence 

Schiffman, Sadukilerin Kumran toplulukları ile bağlantılı olduğunu ve Kumranlıların 

Saddukilerden ayrılan bir topluluk olduğunu ifade etmektedir (Lee-Barnewall, 2013: 221).  

Sadukilerin en parlak dönemleri Ioannes Hyrkanos (İ.Ö. 135-104) ve Salome 

Aleksandra (İ.Ö. 76-67) zamanlarında yaşanmıştır (Aydın, 2015). En belirgin özelliklerinden 

bir tanesi kendilerine özgü yazılı kaynaklarının olmamasıdır. Sadukiler hakkındaki bilgilere 

genellikle ikincil kaynaklardan ulaşılmaktadır. Sadukiler hakkında bilgi aktaran belli başlı 

kaynaklardan birkaçı; Yeni Ahit, Rabbinik Metinler ve bazı Kumran Metinleridir (Lee-

Barnewall, 2013: 222). Öne çıkan diğer bir özellikleri Ferisilere muhalif olmalarıdır. 

Ferisilere kıyasla dini anlamda daha tutucu oldukları düşünülmektedir. Yasa (Tevrat)’nın 

şifahi yorumunu kabul etmezler, ruhun sonsuzluğuna ve yeniden dirilişe inanmazlar (Aydın, 

2018: 51). Kaderi inkâr ederler, beşeriyetin iyilik ve kötülük konusunda özgür olduğunu 

savunurlar (Aydın, 2015: 195). İnançları ve ibadetleri için temel aldıkları yegâne kaynak 

Yasa’dır (Aydın, 2018). Talmud’u ve Rabbinik Yahudiliği kabul etmemektedirler (Aydın, 

2015).  



11 
 

 
 

Mabedin hizmetini elinde bulunduran Sadukiler, diğer oluşumlara kıyasla ekonomik 

açıdan daha güçlü bir konumda olmuşlardır (Yıldız, 2012). Yahudi aristokrasine mensup 

oldukları için ülke yönetimindeki kişilerle yakın ilişkiler içinde bulunmuşlardır (Yıldız, 2012: 

31; Aydın, 2018). Sadukiler sahip oldukları statüyü korumak ve Hz. İsa’yı yok etmek için 

büyük çaba sarf etmişlerdir (Yıldız, 2012: 31; Aydın, 2018) Titus Flavius Iosephos, 

Sadukilerin zenginliğinin halk nazarında bir karşılık bulmadığını bilakis ekonomik açıdan 

düşük konumda olan Ferisilerin daha güvenilir bulunduğunu ifade etmiştir (Iosephos, 2006: 

XIII; Lee-Barnewall, 2013).  

Yeni Antlaşma’da Sadukilerin baş kâhin ile yakın ilişkilerde bulundukları 

belirtilmektedir (Elç. 5: 17-18). Matta, Markos, Luka, Yuhanna ve Elçilerin İşleri’nde de 

erken kilise tarihi içerisinde önemli bir role sahip olduklarından söz edilmektedir. Flavius 

Iosephos, Sadukiler ile Ferisilerin karşıt olduğunu ancak İsa’nın varlığı karşısındaki 

tutumlarının bir olduğunu ifade etmektedir. İsa da benzer şekilde halkını Ferisiler ve 

Sadukilerin mayasından (öğretilerinden) sakınmaları gerektiğini konusunda uyarmış, onları 

kötü ve vefasız bir kuşak olarak nitelendirmiştir (Mat. 16: 1-12). II. Mabed’in yıkılışı ve 

tapınak merkezli otoritenin zayıflaması Sadukileri yok eden nedenler olarak kabul 

edilmektedir (Lee-Barnewall, 2013: 223). Ferisiler kadar popülariteleri olmadığı için de 

zamanla unutulmuş olabilecekleri düşünülmektedir (Lee-Barnewall, 2013: 223).  

• Ferisiler (Peruşim)  

Ferisilik, Yahudi halkı tarafından desteklenen ve dönemin en popüler grupları arasında 

yer alan bir Yahudi topluluğudur (Lee-Barnewall, 2013). Perişa kelimesinden türeyen Ferisi 

“ayrılan-terk eden” anlamına gelmektedir (Newman, 2006: 56). Ferisilik dönemin en uzun 

ömürlü mezhebi olarak kabul edilmektedir. Bunun nedeni kendi inanç sistemlerinin ardılları 

tarafından devam ettirilmesi olarak açıklanmaktadır (Aydın, 2018: 52). 

Ferisilik orta sınıf bir topluluk olarak kabul edilmektedir (Aydın, 2018). Yeni Ahit’te 

isimlerinden sıkça söz edilmekte ve İsa’ya karşı olan tavırları ile ön plana çıktıkları 

görülmektedir (Mat. 16:1). En güçlü oldukları dönem II. Mabed Dönemidir (Aydın, 2015). 

Ferisiler genellikle dinlerine olan bağlılıkları ile tanınmaktadırlar. Kutsal metinlerin 

kurallarına, yorumlarına ve atalarının geleneklerine bağlı kalmışlardır (Newman, 2006: 54). 

Kendi dinlerine ve inanç sistemlerine ait bir akademi kurduklarından söz edilmektedir (Aydın, 

2015: 194). Kutsal kitap olarak Tora’yı referans almışlar ve Hz. Musa’dan sözlü olarak 

aktarılan daha sonra yazıya geçirilen Mişna ve Talmud’u da kabul etmişlerdir (Tümer ve 

Küçük, 1993: 205). Kendilerini bilginler ve din kardeşleri olarak tanımlamışlar, her şeyin 

Allah tarafından kontrol edildiğine, hür iradenin varlığına, ölümden sonra dirilmeye, cezaya 



12 
 

 
 

ve müfakata inanmışlardır (Tümer ve Küçük, 1993: 205). Ferisilik bu öğretileriyle modern 

dönemdeki Ortodoks Yahudiliğin selefi olarak kabul edilmektedir (Olgun, 2012: 107).  

Yeni Ahit’te Ferisiler, körlerin kör kılavuzları (Mat. 10: 14; Mat. 23: 16), kötü ve 

vefasız (Mat.16: 4), iki yüzlü (Mat. 23: 15) bir kuşak olarak tabir edilmektedir.  Sadukilerin 

ve Ferisilerin öğretilerinin yanlış olduğu ve bu öğretilerden uzak durulması gerektiği ifade 

edilmektedir (Mat. 16: 6) Ferisiler İsa Mesih’e olan düşmanlıkları ile tanınsalar da ahiret 

konusunda inançlarının benzerlik taşıdığı düşünülmektedir (Küçük, 1993; Lee-Barnewall, 

2013: 221). Varlıklarının İ.S. 70 yılında son bulduğu ve Rabbiler tarafından Rabbani 

Yahudilik adıyla yaşadıkları kabul edilmektedir (Aydın, 2018: 53).  

• Esseniler (İssiyim)  

Esseniler hakkındaki bilgiler Flavius Iosephos, Philon ve Romalı tarihçi Plinius’nin 

kaynakları ile sınırlıdır (Lee-Barnewall, 2013). Iosephos ve Philon’a göre 4000 kişiden oluşan 

(Aydın, 2018: 53), Ölü Deniz Yazmaları’na göre içe dönük (batınî) ve bilge bir topluluktur 

(Yıldırım, 2014: 8). Philon’a göre Esseniler “azizleri”, modern müfessirlere göre de “sofuları” 

temsil etmektedir (Aydın, 2015: 196). Nereden ve ne zaman geldikleri, kökenleri, nasıl 

yaşadıkları ve atalarının kim olduğu konusunda kesin bilgi bulunmamaktadır (Yıldırım, 

2014). Bir topluluk olarak İ.Ö. I. yüzyılda yaşadıkları, Kudüs’ün düşmesi ile de yok oldukları 

düşünülmektedir (Schmidt, 2010: 79). Yarı manastır hareketi olarak görülen Essenilik, belli 

bir teşkilat yapısına ve alt-üst karşılıklı itaat ilişkisine dayanmaktadır (Aydın, 2015: 196). 

Eşitlik, grup içi dayanışma, izole yaşam ve örgütsel iç yapılanmaları ile dikkat çekmektedirler 

(Newman, 2006: 83). Kıyafetleri, yeme alışkanlıkları ve evlilik hayatları gibi tipik 

özellikleriyle diğer oluşumlardan ayrılmaktadırlar. (Newman, 2006). Genellikle beyaz kıyafet 

tercih eden, yiyecekleri ortak kullanan, hayvan kurbanını kabul etmeyen, ortak yenilen 

yemeklerden önce banyo yapan, tarımla ve zanaatla uğraşan, kendilerini cemaat hayatına 

adayan ve evlilik hayatından uzaklaşan batınî topluluk olarak kabul edilirler (Aydın, 

2015:196; Aydın, 2018: 53-4). Kutsal Kitabın alegorik yorumunu kabul etmezler. Yardım ve 

şefkat konusunda duyarlı oldukları düşünülür. Savaşa, köleliğe, kaderin reddine ve beşeriyetin 

iradesine muhalif oldukları belirtilir (Aydın, 2015; Aydın, 12018). Esseni mezhebine dahil 

olmak için bazı şartları yerine getirmek gerekmektedir, bu şartlar şu şekilde sıralanmaktadır 

(Aydın, 2015):  

1. Aday öncelikle belli bir süre (genellikle üç yıl) denemeye tabii tutulur.  

2. Deneme sürecini başarıyla tamamladıktan sonra kirli olan dünyanın maddi-manevi 

ağırlığından arınmak için banyo yapar.  



13 
 

 
 

3. Son olarak Esseni kardeşlerinin huzurunda dini yemin eder ve saklayacağı sırlar için 

söz verir.  

1947 yılında bulunan Ölü Deniz Yazmaları’nda Essenilere çok benzeyen bir topluluğun 

olduğundan bahsedilmektedir (Lee-Barnewall, 2013: 225). Birçok araştırmacı Ölü Deniz 

Yazmaları’ndan yola çıkarak Kumran Vadisi topluluğunun Esseniler ile bağlantılı olduğunu 

ileri sürmektedir.   

• Kanaîler/Zealotlar ve Dördüncü Felsefe  

Zealot kelimesi etimolojik olarak Grekçe’de ζηλωτής (zēlōtēs), Latince’de zelotes, 

modern İngilizce’de de zeal (istek, arzu, arama, arayış) kelimeleriyle özdeşleştirilmektedir 

(Online Etymology Dictionary, 2020). İbranice’de “Tanrı adına, Tanrının uğruna gayret veya 

istek gösteren” kanai/kana’im kelimesine karşılık gelmektedir (Denova, 2022). Tarihleri 

genellikle İ.S. 6 yılına ve Galileli (Celileli) Yuda (Yehuda) liderliğine dayandırılmaktadır 

(Smith, 1971: 1). Iosephos’a göre Yuda (Yehuda)’nın ardılları Sicariiler’dir (Iosephos, 2006: 

VII: 253). Roma’ya karşı direniş gösterdikleri için “işgale direnenler, çaba gösterenler” olarak 

tanımlanmaktadırlar (Küçük, 1993; Aydın, 2018: 55). Bu kapsamda alanyazında Roma’ya ve 

Roma işgaline direnen tüm oluşumların ve alt grupların Zealotlar olarak nitelendirildiği dikkat 

çekmektedir. Bilhassa klasik yazarlar Zealot oluşumunu bireysellikten öte isyana karşı 

birleşen kolektif gruplar olarak kabul etmektedirler (Guignebert, 1996: 170).  

Zealotlar ve Sicariiler hakkındaki bilgilere Iosephos’un eserlerinden (The Antiquities 

of the Jews and The Jewish War) ulaşılmaktadır. Iosephos her iki eserinde de erken dönem 

Yahudi mezheplerini ekol olarak değerlendirmektedir. Ayrıca Ferisiler, Sadukiler ve 

Essenilerin haricinde dördüncü bir felsefenin daha varlığından söz etmektedir (Iosephos, 

2006: VIII: 6). Yaşanan tüm kötü hadiselerin sorumlusu olarak da dördüncü ekolü işaret 

etmektedir (Iosephos, 1737: XVIII: 6-7). Ancak araştırmacılar arasında dördüncü ekolün 

Zealotlar olup olmadığı konusunda henüz fikir birliği sağlanamamıştır.  

Dördüncü felsefenin en temel iki amacı: Roma’ya karşı direnmek ve özgürlük 

mücadelesini kazanmaktır. Iosephos bu mücadeleyi “dokunulmaz özgürlük bağlılığı” olarak 

tanımlamaktadır (Iosephos, 1727: XVIII: Hengel, 1989). Direnişçilere göre Caesar’ın 

hakimiyeti Yahudiye Bölgesine yapılan en büyük günahlardan biridir (Aydın, 2018: 55). 

Caesar’a ödenen vergileri Yahudi yasalarına aykırı bulurlar ve halkı köleleştirmeye yönelik 

bir tutum olarak değerlendirirler (Aydın, 2018: 55). En önemli doktrinleri yalnızca Tanrının 

Rab olduğudur (Iosephos, 1727: VXIII: 23; Hengel, 1989: 81). Direnişçiler Tanrı’nın yardımı 

ve müdahelesini özgür olabilmenin ön koşulu olarak gözetmişlerdir (Iosephos, 1727: VXII I: 

5; Hengel, 1989). Mücadeleler sonucunda bir kısım katledilmiş geride kalanlar ise direnmeye 



14 
 

 
 

devam etmiştir (Yıldırım, 2014). Katlanarak büyüyen bu direniş İ.S. 66-70’te I. Yahudi 

ayaklanmasının çıkmasına neden olmuştur (Yıldırım, 2014: 7). Bu ayaklanma ile ekol 

tamamen son bulmuş, akımın ayakta kalan son kalesi de “Masada” olmuştur (Aydın, 2018).  

1.2. İsa ve Hristiyanlığın Doğuşu  

1.2.1. İnciller’e Göre Meryem’in Hayatı 

İffetiyle tanınan ve İsa Mesih’in annesi olarak kabul edilen Meryem (St. Maria veya 

Virgin Mary), Hristiyanlığın İsa’dan sonraki en önemli figürüdür. Hakkında farklı konsil 

kararları alınmış olsa da kutsallığı ve ebedi bekâreti konusunda hem fikir olunmuştur 

(Gedikli, 2018: 1456). Buna karşılık Hristiyan teolojisinde Khristoloji (İsa Mesih’i konu eden 

teoloji) dışında “Marioloji” disiplini oluşmuştur (Aktürk Şahin, 2022: 27). Efes Konsili’nde 

(431) Tanrı Anası (Theotokos) olarak ilan edilen Meryem, zamanla kendisine tapınılan bir 

Ana Tanrıça kültüne dönüşmüştür (Tümer, 2002: 134). Bugün Batı dünyasında şehitler 

kraliçesi, bütün adların, formların, üzüntülerin, neşelerin ve tesellilerin anası olarak kabul 

edilmektedir (Campell, 1995: 42). Meryem’in yaşamı ve ölümüne dair bilgiler Apokrif5 

İnciller’den elde edilmekte, Kanonik İncillerde ise kendisinden çok az söz edilmektedir 

(Harman, 2004). Meryem’in doğumuna dair bilgileri içeren apokrif metinlerden bir tanesi 

Protoevangelium’dur. Bazı kaynaklarda Yakub’un Protoevangelium’u ya da Yakub’un 

Çocukluk İncili (Infancy of James Gospel) olarak da adlandırılmaktadır (Pekak ve Gür, 2016: 

176; Horn, 2018: 223). Protoevangelium’un, 2. yüzyılın ikinci yarısında yazıldığı 

düşünülmektedir (Cartlidge ve Elliot, 2001: 3). Kanonik İnciller’den olan Matta, Markos, 

Luka ve Yuhanna’da Meryem “İsa’nın annesi” şeklinde ifade edilmektedir (Mat. 13:55; Mar. 

3:31; Luk. 8:19; Yuh. 2:1). 

Protoevangelium, Meryem’in anne ve babasına ilişkin bilgilerle başlamaktadır. 

Babası’nın adı Joachim/Yohakim (İmran)’dır ve varlıklı bir adamdır. Annesinin adı ise Anna 

(Hanne)’dır (Yakub İncili I: 1-3). Yohakim ile Anna’nın çocukları olmamaktadır (Yakub 

İncili I: 1-3). İsrail’in on iki kabilesinden olan Yohakim, Tanrı’nın özel gününde ona bir 

kurban sunmak ister fakat hiç çocuğu olmadığı için İsrailoğulları kurban takdiminin kendisine 

yakışmadığını söylerler (Yakub İncili 1: 2). Bu duruma çok üzülen Yohakim, çöle çekilir ve 

kırk gün oruç tutar. Bunun üzerine Anna Tanrı’ya, “Ey bizim babamız, Tanrım! Beni 

 
5 Hristiyan İnciller’i, Kanonik (sahih) ve Apokrif (mevzu) olmak üzere ikiye ayrılmaktadır (Sarıkçıoğlu, 2009: 
122). Apokrif İnciller, kilise babaları tarafından dine aykırı düşünceler içeren metinler kabul edilmiş ve kilise 
tarafından uydurma olarak tanımlanmıştır (Henkey, 2003: 558). Kanonik İnciller ise tüm kiliseler tarafından 
kabul edilen İnciller’dir (Kistemaker, 1977: 3). Bu İnciller; Matta, Markos, Luka ve Yuhanna İncilleri’dir. 



15 
 

 
 

bereketli kıl ve Sarah'ın rahmini bereketli kıldığın ve ona İshak'ı verdiğin gibi benim duamı da 

kabul et!" (Yakup incili, II: 4) diyerek Tanrı’ya dua eder. Anna’nın duası kabul olur ve 

Tanrı’nın meleği şu cümleler ile müjdeyi verir: “Anna Tanrı senin duanı işitti, hamile kalıp 

doğuracaksın ve senin soyun bütün dünyada anılacak” (Yakub İncili, IV: 1). Anna bu 

müjdenin ardından doğacak çocuğunu Tanrı’ya hizmet için adayacağına dair yemin eder. Altı 

ay dolar ve meleğin söylediği gibi Anna yedinci ayında doğurur, ruhu yücelir ve doğan kız 

çocuğunun adı Meryem olur (Yakup İncili, V: 1).  

Gün geçtikçe büyüyen ve güçlenen Meryem üç yaşına gelir, ailesi Tanrı’ya verdiği 

sözü tutmak üzere onu tapınağa götürür. Tapınakta yaklaşık on yıl kalan Meryem on iki 

(Yakub İncili, VIII: 2-3) yahut on dört (Cömert, 2014: 143) yaşına gelince evlendirilmek 

istenir. Tanrı’nın meleği, başrahip Zekeriya’ya dul erkekleri toplamasını ve her birinin bir 

değnek taşımasını buyurur (Yakup İncili, IX:1). Meryem bu durumun imkânsız olduğunu 

kendini Tanrı’nın hizmetine adadığını dile getirir. Başrahip, melekten vahiy aldığını ve kimin 

değneği yeşerirse Meryem’in onunla evleneceğini söyler (Cömert, 2014:144). Elçiler 

Yudea’daki erkeklere haber salar, Nasıralı marangoz Yusuf’un da içlerinde olduğu tüm 

asasını alarak başrahip Zekeriya’nın huzuruna çıkarlar (Yakub İncili, IX: 1). Asa veya değnek 

hadisesi olarak bilinen bu kısımdan sonra iki farklı şekilde anlatılmaktadır. Birinci hadise 

Yakub İncili’nde anlatılmaktadır, buna göre: Rahip toplanan erkeklerin asalarını alır ve 

mihraba girip dua eder. Duanın ardından asaları toplar ve dışarı çıkar. Asaları sahiplerine 

verirken bir mucize gerçekleşmez ancak Yusuf’un sıra gelince asadan bir güvercin çıkar ve 

başına konar. Başrahip, "Yusuf, kurada Rabbin bakiresi sana çıktı, onu himayene al!” diyerek 

Meryem’le evlenecek kişinin Yusuf olduğunu açıklar. İkinci hadise ise Yusuf’un değneğinin 

yeşermesi hikayesidir. Meryem ile evlenmek isteyen erkekler tapınağa gelir, bir gece kalırlar 

ve değneklerinin yeşermesini beklerler. Zekeriya’ya gelen melek kimin değneği yeşerirse 

onun Meryem’le evleneceğini buyurmuştur. Bir gecenin sonunda marangoz Yusuf’un değneği 

yeşermiştir (Cömert, 2014). Bu kısımdan sonra Meryem ile Yusuf’un evliliğine dair bilgiler 

farklılık göstermektedir. Tischendorf metninde, Yusuf ile Meryem’in nişanlı oldukları ifade 

edilmektedir (Sarıkçıoğlu, 2009: 134). Luka İncili’nde geçen, “Yusuf adındaki adam ile 

nişanlı olan kız” (Luk. 1: 26-27) ifadesinden de Meryem ile Yusuf’un nişanlı oldukları 

anlaşılmaktadır. Matta İncili de Yusuf Meryem’in kocası olarak anılmaktadır (Mat. 1:16). 

Dönemin kurallarına göre “karı-kocası” ifadesi tartışmalı bir konudur. Zira Yahudi 

yasalarında sadakatsizlik büyük bir günah olarak görülmekte ve nişanlı olan herkes karı koca 

olarak kabul edilmektedir (Aydın, 2013: 21) İslami kaynaklarda ise Meryem ve Yusuf’un 

evliliğine ilişkin herhangi bir bilgi bulunmamaktadır (Aydın, 2013).  



16 
 

 
 

1.2.2. Meryem’e Müjde 

İsa Mesih’in müjdelenmesi Kanonik İnciller’den Matta ve Luka’da, Apokrif 

İnciller’de ise Protoevangelium’da anlatılmaktadır. Yeni Ahit’in ilk kitabı olan Matta, İsa’nın 

şeceresini verdikten hemen sonra doğumuna geçmektedir. Luka, önce Vaftizci Yahya’nın 

ardından İsa’nın doğumunu anlatmaktadır. Luka’ya göre (Luk. 1: 26-38), Elizabet’in 

hamileliğinin altıncı ayında, Tanrı Cebrail’i Nasıra kentinde yaşayan Meryem’e gönderir. 

Meleği karşısında gören Meryem endişelenir ve bunun ne anlama geldiğini merak eder. 

Melek: “Korkma Meryem, sen Tanrı’nın lütfuna eriştin, gebe kalıp bir oğul doğuracaksın 

adını da İsa koyacaksın” (Luk. 1: 31) diyerek İsa’yı müjdeler. Eski Ahit’te geçen “bir çocuk 

doğacak, bir oğul verilecek, yönetim onun omuzlarında olacak, adı harika öğütçü, güçlü 

Tanrı, ebedi baba, esenlik önderi olacak” (Yşa. 9:6) ifadelerinin İsa Mesih’e karşılık geldiği 

düşünülmektedir. Ancak müjdelenen bu erkek çocuğun İsa olup olmadığı kesin olarak 

bilinmemektedir. Müjdeyi alan Meryem kendisinin daha önce hiçbir erkekle münasebeti 

olmadığını belirtir (Luk. 1: 34). Melek ise şu şekilde cevap verir: “Kutsal Ruh senin üzerine 

gelecek, yüceler yücesinin gücü üzerine gölge salacak, doğacak olana kutsal yani Tanrı’nın 

oğlu denecek” (Luk. 1: 35).  

Melekten aldığı haber üzerine Meryem Elizabet’i ziyaret eder. Meryem’i karşısında 

gören Elizabet, onun Kutsal Ruh ile dolu olduğunu hemen anlar (Luk. 1: 42). Yaklaşık üç ay 

kadar Elizabet’in yanında kalır ve sonra evine geri döner (Luk. 1: 56).  

1.2.3. İsa’nın Doğumu 

Matta’ya göre İsa’nın doğumu şu şekilde gerçekleşmektedir (Mat. 18-25):  

Meryem Yusuf ile nişanlıyken Kutsal Ruh’tan gebe kalır. Yusuf doğru bir adamdır, 

Meryem’i utandırmak istemediği için ondan ayrılmayı düşünür. Bu esnada Tanrı’nın meleği 

Yusuf’a rüyasında görünür, Meryem’in onun için doğru insan olduğunu ve karnında taşıdığı 

çocuğun Kutsal Ruh’tan olduğunu söyler. Yusuf rüyasından uyanır ve Meryem’i eş olarak 

yanına alır. İsa’nın doğumu Matta İncili’nde “Yıldızbilimcilerin ziyareti” kısmında 

anlatılmaktadır. İsa, Kral Hirodes devrinde Beytlehem’de doğmuştur (Mat. 2: 1-2). Doğudan 

Yeruşalim’e gelen bazı yıldızbilimciler doğuda İsa’nın yıldızını görürler ve ona tapınmaya 

geldiklerini belirtirler (Mat. 2: 1-2). Bu durumu işiten Kral Hirodes baş kâhinleri ve din 

bilginlerini etrafına toplayarak Mesih’in nerede doğacağını söylemelerini ister (Mat. 2: 3-4). 

Baş kâhinler ve bilginler İsa’nın Beytlehem’de doğacağını ifade ederler. Zira peygamber 

aracılığıyla İsrail halkını güdecek önderin Beytlehem’den çıkacağı öncesinde bildirilmiştir 



17 
 

 
 

(Mat. 2: 5). Hirodes yıldızbilimcileri çağırıp yıldızın göründüğü anın detaylarını öğrenir ve 

İsa’yı bulup kendisine getirmelerini emreder. Hirodes’in buyruğu üzerine yıldızbilimciler 

Beytlehem’e varırlar, doğuda gördükleri yıldız sayesinde Meryem’i ve İsa’yı bulurlar (Mat. 2: 

9-11). Eve girip çocuğu ve annesini gördüklerinde yere kapanıp tapınırlar sonrasında 

hazinelerini açıp hediyelerini takdim ederler (Mat. 2: 11). Memleketlerine dönmeden bir gece 

öncesinde rüyalarında Hirodes’in yanına uğramamaları konusunda uyarılırlar ve ülkelerine 

başka bir yoldan dönerler (Mat. 2: 12). Yıldızbilimcilerin ardından bir melek, Yusuf’a 

görünerek, Hirodes’in İsa’yı öldürmek istediğini bu sebeple Meryem’i ve İsa’yı alıp Mısır’a 

gitmelerini öğütler (Mat. 2: 13). Yusuf, melekten aldığı buyruk üzerine Mısır’a kaçarlar ve 

Hirodes’in ölümüne kadar orada yaşarlar (Mat. 2: 14-15). Yıldızbilimciler tarafından 

aldatıldığını öğrenen Hirodes, büyük bir öfkeye kapılır ve Beytlehem’de bulunan iki yaş 

altındaki tüm erkek çocuklarının öldürülmesini emreder (Mat. 2: 17). Hirodes’in ölümünden 

sonra Yusuf Meryem’i ve İsa’yı alarak Celile Bölgesi’ne döner ve Nâsıra kentine yerleşir 

(Mat. 2: 19-23).  

Luka İncili’nde İsa’nın doğumuna dair daha detaylı bilgiler sunulmaktadır.  

İmparator Augustus kendi döneminde ve imparatorluk topraklarında bir nüfus sayımı 

yaptırmak ister (Luk. 2: 1). Bu ilk sayım, Kirinius’un Suriye valiliği döneminde 

gerçekleşmektedir (Luk. 1: 2). Herkes kendi şehrine ismini yazdırmaya gider, Yusuf ile 

Meryem de Beytlehem’e doğru yola koyulurlar. Beytlehem yolundayken Meryem’in doğum 

vakti gelir, halkını günahlardan koruyacak olan bu çocuk doğar ve adı da İsa olur (Mat. 1: 21; 

Mat. 2: 5; Luk. 2: 6-7). İsa’nın doğumu yemlikte gerçekleşmiştir ve yörede sürülerinin başını 

bekleyen çobanlar bulunmaktadır. Rabbin meleği bu çobanlara görünürerek etraflarını 

aydınlatır. Korkuya kapılan çobanlara, Melek: “Korkmayın! Size, bütün halkı sevindirecek bir 

haber müjdeliyorum, Davut’un kentinde bir kurtarıcı doğdu, o Mesih’tir!” (Luk. 2: 8-11) 

diyerek İsa’nın doğduğunu müjdeler. Tanrı’nın müjdesini alan çobanlar Beytlehem’e ulaşırlar 

ve kundağa sarılı İsa Mesihi bulurlar. Luka’ya göre İsa’nın adı sekiz günlükken sünnet 

vaktinde koyulmuştur (Luk. 2: 21).  

Önceki bölümlerde bahsedildiği üzere, İsa’nın doğum yıllarında bölge Roma 

İmparatorluğu’nun egemenliği altındadır. Roma’nın çok tanrılı dinine karşılık Yahudi 

toplumu tek tanrılı bir inancı kabul etmiş ve zamanla kendi aralarında çeşitli gruplara 

ayrılmışlardır. Musa peygamberin öğretilerinden uzaklaşan halk, Kutsal Mabedi ticari amaçlar 

için kullanmaya başlamış ve samimiyet adım adım şekilciliğe dönüşmüştür (Ulutürk, 2005: 

28; Gül, 2014: 40). Roma’nın egemenliğinden kurtulmak için türlü teşebbüslerde bulunan 

Yahudi toplumu, çareyi gelecek Mesih’te bulacaklarına inanmıştır. İsa, Roma 



18 
 

 
 

İmparatorluğu’nun hüküm sürdüğü ve Yahudilerin çeşitli gruplara ayrıldığı bir dönemde 

ortaya çıkmıştır (Ulutürk, 2005). Vaftizci Yahya umutla beklenen Mesih’in müjdesini şu 

ifadelerle vermiştir: “Ben sizi suyla vaftiz ediyorum ama benden daha güçlü olan geliyor, o 

sizi Kutsal Ruh ile vaftiz edecek ve samanı ateşte yakacak” (Luk. 3: 16-17).  

1.2.4. İsa’nın Mucizeleri 

İsa her ne kadar Mesih olarak anılsa da tüm insanoğlu gibi bebeklik, çocukluk ve gençlik 

dönemlerini yaşamıştır (Gül, 2014: 37). Bazı kaynaklara göre İsa, Esseni rahipler tarafından 

eğitim görmüş ve inisiye edilerek görevine hazırlanmıştır (Gül, 2014). Kuzeni Yahya 

tarafından vaftiz edilmiş ve Kutsal Ruh’un şu ifadeleriyle kutsanmıştır: “Sen benim sevgili 

oğlumsun, senden hoşnudum” (Luk. 3: 21-22).  

Luka İncili İsa’nın otuz yaşında görevine başladığını belirtmektedir. İsa’ya göre zaman 

dolmuş, Tanrı’nın egemenliği yaklaşmış ve artık tövbe edip müjdeye inanmanın vakti 

gelmiştir (Mar. 1: 15). Gerçekleştirdiği mucizeler de bu dönemde yaşanmıştır. İsa, Simun ile 

Andreas’ı ilk iki öğrencisi olarak seçmiştir. Ardından Yakup ve Yuhanna kardeşleri de kendi 

hakikat yolculuğuna dâhil etmiştir (Mat. 4: 18-22; Cömert, 2014: 158).  

İsa’nın yaşadığı dönemde göstermiş olduğu mucizeler sekiz başlık altında özetlenebilir:  

• Hastalar Üzerindeki Mucizeler: İsa’nın en bilinen mucizelerinden bir tanesi hastalar ve 

hastalıklar üzerindeki şifacı etkisidir (Mat. 4: 23-25; Mar. 1: 21-38; Luk. 4: 38-44). 

Cüzamlı, felçli, sakat, ölümle mücadele eden, kör, sağır ve daha birçok hastayı mucizevi 

dokunuşlarıyla eski sağlığına geri kavuşturmuştur.  

• Şabat Günü: Yahudi geleneğinde çeşitli uygulama, ritüeller, inançlar, yasaklar, kurallar 

içerisinde geçirilen ve Tanrı’nın evreni yaratmasıyla ilişkilendirilen gün Şabat olarak 

kabul edilmektedir (Ağkuş ve Altuncu, 2017: 2275). Şabat en temelde haftanın altı günü 

çalışma, bir günü dinlenme ve ibadet etme prensibine dayanmaktdır (Bacchiocci, 1977: 

15). Cuma akşam vakitleri ile birlikte başlamakta ve cumartesi gecesi sona ermektedir. 

İsa’nın bir Şabat günü havrada birçok kişinin önünde eli sakat olan bir hastayı 

iyileştirdiğine inanılmaktadır (Mar. 3: 2-5; Luk. 66-11).  

• Ölüler Üzerindeki Mucizeler: İsa’nın yine en bilinen mucizlerinden bir tanesi ölüleri 

tekrar hayata döndürmesidir. Nain adlı kasabada cenazesi kaldırılan bir erkek çocuğuna, 

“Delikanlı, kalk!” (Luk. 7: 14-15) şeklinde seslenmiş ve ölü olan bu çocuk mucizevi 

şekilde oturup konuşmaya başlamıştır. Diğer bir hikâye Yair adındaki adamın kızı için 

anlatılmaktadır. On iki yaşındaki bir kız çocuğunun öldüğü düşünülmektedir. İsa bu 

esnada “kızım, kalk!” (Luk. 8: 40-56) diyerek çocuğa seslenmiş ve ruhu yeniden bedene 



19 
 

 
 

döndürdüğüne inanılmıştır (Luk. 8: 40-56). İsa Beytanya yolculuğu sırasında bir mucize 

daha gerçekleştirmiştir. Lazar adındaki bir adamın dört gündür ölü olduğu 

düşünülmektedir. Lazar’ın kardeşleri Meryem ve Marta İsa’nın Beytanya’ya geldiğini 

duymuşlar ve Lazar’ın durumunu İsa’ya anlatmışlardır (Yuh. 11: 17-20). İsa kız 

kardeşlere Tanrı’ya iman eden kişilerin ölmeyeceği ve ölseler dahi tekrar dirilecekleri 

yönünde telkinlerde bulunmuştur (Yuh. 11: 25-26). İsa gökyüzüne bakarak, “baba beni 

işittiğini biliyorum ve sana şükrediyorum. Beni senin gönderdiğine inanmaları ve sana 

iman etmeleri için bunları söylüyorum. Lazar, dışarı çık!” (Yuh. 42-43) diyerek seslenmiş 

ve Lazarı mezarından çıkarmıştır (Yuh. 11: 44-45).  

• Yiyecek-İçecek ile İlgili Mucizeler: Yuhanna İncili’ne göre İsa’nın ilk mucizesi Kana 

köyünde gerçekleşen bir düğünde yaşanmıştır. Kana köyündeki düğüne İsa öğrencileri ile 

birlikte katılır. Düğünde şaraplar biter ve Meryem durumu İsa’ya ivedilikle bildirir. İsa 

etrafta her biri seksenle yüz yirmi litre alan altı taş küpünü su ile doldurmalarını 

sonrasında da şölen başkanına götürmelerini emreder (Yuh. 2: 2-9). Şölen başkanına içi su 

dolu olarak giden küpler birden şaraba dönüşür (Yuh. 2: 10). Yiyecek-içecek ilgili bir 

diğer mucize Celile Gölü kıyısındaki dağda gerçekleşmektedir. İsa, öğrencileri ve halkı ile 

birlikteyken yiyecek yedi ekmek ve birkaç küçük balıkları kalmıştır (Mat. 15: 34). Herkesi 

sofraya toplar ve yedi ekmek ile balığı paylaştırır. Kadın, erkek ve çocuktan oluşan 

yaklaşık dört bin kişi yedi ekmek ve birkaç balık ile doyar (Mat. 15: 35-38; Mar. 8: 1-10). 

Luka İncili ekmek sayısının beş, halkın da beş bin kişiden oluştuğunu ifade etmektedir 

(Luk. 9: 10-17). İsa’nın ilk öğrencilerini seçtiği esnada bir mucize daha gerçekleşmiştir. 

Simun ve Andreas kardeşleri gören İsa, Simun’un kayığına atlamış ve ileriye doğru 

açılarak ağını denize atmasını buyurmuştur (Luk. 5: 3). Bütün gece balık avlamak için 

mücadele eden Simun, ağını attığı anda çok sayıda balık tutmuştur (Luk. 5: 5-6).  

• Paranormal (Levitasyon) Mucizeler: İsa’nın öğrencileri tekne ile Kefarnahum’a doğru 

yol aldıkları esnada göl hiddetli bir rüzgâr ile dalgalanmaya başlar (Yuh. 6: 16-18). 

Öğrenciler 5 km boyunca kürek çekerler ve İsa’nın su üstünde yürüyerek kendilerine 

yaklaştığını görürler (Yuh. 6: 19). İsa’yı su üzerinde gören öğrenciler korkuya kapılır ve 

içlerinden Petrus “ya Rab! Eğer sen isen buyruk ver sana doğru geleyim” (Mat. 14: 28) 

diyerek İsa’nın kendisini kanıtlamasını ister. İsa gel buyruğu üzerine Petrus tekneden iner 

suyun üzerinde yürüyerek İsa’nın yanına ulaşır (Mat. 14: 29).  

• Günahlar Üzerindeki Mucizeler: Ferisi mezhebine bağlı bir kişi İsa’yı evine yemeğe 

davet eder. İsa’nın orada olduğunu işiten günahkâr bir kadın güzel kokulu bir yağ alır ve 

İsa’nın yanına gider. İsa’nın ayaklarına kapanır, ağlamaya başlar ve elindeki yağı İsa’nın 



20 
 

 
 

ayaklarına sürer. Evin sahibi “bu adam peygamber olsaydı kendisine dokunan kadının 

günahkâr olduğunu anlardı” (Luk. 7: 39) diyerek İsa’ya inanmadığını dile getirir. İsa ise 

şu ifadeleriyle karşılık verir: “ben senin evine geldim bana su vermedin lâkin bu kadın 

geldiğimden beri ayaklarımı öpüyor ve yağ sürüyor. Sana şunu söylemeliyim ki 

kendisinin günahları bağışlanmıştır” (Luk. 7: 44-47).  

• Doğaüstü Mucizeler: İsa öğrencilerinin de içinde bulunduğu bir tekneye biner. Bu sırada 

şiddetli bir fırtına kopar ve herkesin öleceği düşünülür (Mar. 4: 37-38). İsa bir anda 

rüzgârın şiddetini dindirir ve gölü sakinleştirir (Mar. 4: 39). Öğrencilerini de ölümden 

kurtarır. İsa doğaüstü mucizlerinden bir tanesini de incir ağacı üzerinde göstermiştir. 

Meyvesi olmayan incir ağacını “sende sonsuza dek meyve yetişmesin” (Mat. 21: 18-19; 

Mar. 11: 14) diyerek kuruttuğuna inanılmaktadır.  

• Kehanetler: İsa Fısıh Bayramlarının birinde Yeruşalim’e gider ve tapınağın avlusunun 

ticaret yerine döndüğünü görür. Yahudiler’e ticaret yerine dönen tapınağın yıkıldığı 

takdirde yerine üç gün içinde yeniden bir tapınak inşa edileceğini duyurur (Yuh. 2: 19). 

Ancak Yahudi halkı kırk altı yılda yapılan bir mabedin üç gün içinde yeniden inşa 

edilebileceğine inanmamaktadır (Yuh. 2: 20). İsa bedenini ve ölümünün üçüncü gününde 

yeniden dirileceğini hatırlatarak Kutsal Yazıya iman etmenin alegorik bir mesajını 

vermiştir (Yuh. 2: 21-22). İsa’nın insanların ne düşündüğünü ve ne hissettiğini kişinin 

kendisinden daha iyi bildiğine inanılmaktadır (Yuh. 2: 25). İsa, Kudüs’teki tapınak için 

öğrencilerine “bütün bunları görüyor musunuz? Burada taş üstünde taş kalmayacak, hepsi 

yıkılacak” (Mat. 24: 2) şeklinde bir kehanatte bulunmuştur. Yaklaşık kırk yıl sonra 

İmparator Titus döneminde Romalılar Kudüs'ü kuşatmışlar ve İsa’nın belirttiği gibi taş 

üstünde taş bırakmamışlardır (Değirmecioğlu, 2014: 71).  

1.2.5. İsa’nın Çile Dönemi  

İsa’nın Yeruşalim’e girmesinden çarmıha gerilip gömülmesine kadar geçen süredeki 

olaylar “İsa’nın Çilesi” ya da “İsa’nın Çektikleri” olarak adlandırılmaktadır. Bu bölümde 

Yeruşalim’e Girişi, Son Akşam Yemeği, Tutuklanması, Yargılanması, Çarmıha Gerilmesi ve 

Göğe Yükselişi Matta, Markos, Luka ve Yuhanna’dan edinilen bilgilerle açıklanmaya 

çalışılacaktır.  

1.2.5.1. Yeruşalim’e Giriş  

Matta ve Markos’a göre İsa, Yeruşalim’e vardığında ilk olarak tapınağı ziyaret 

etmiştir. Mabedin ticaret merkezi haline dönüştüğünü görmüş ve orada bulunan herkesi 



21 
 

 
 

tapınaktan kapı dışarı etmiştir (Mat. 21: 12-13; Mar. 11: 15-18).  Akşam vaktinin gelmesi ile 

birlikte öğrencilerini de alarak Beytanya’ya geçmiştir (Mat. 21: 17; Mar. 11: 19).  

1.2.5.2. Son Akşam Yemeği 

 Fısıh Bayramı’nın birinci gününde İsa ve öğrencileri son akşam yemeği için bir araya 

gelirler. Yemeğin yenildiği esnada İsa sonunun yaklaştığını şu ifadeleriyle belirtir: “size 

doğrusunu söyleyeyim aranızdan biri bana ihanet edecek ve bu kişi elindeki ekmeği benimle 

birlikte sahana banandır” (Mat. 26: 21-23). İsa’nın sözleri üzerine telaşa kapılan öğrencilerden 

bir tanesi “o kişi ben miyim?” diye sorar, İsa da “kendi ağzınla söyledin” diyerek kendisine 

ihanet edecek kişinin Yahuda İskariot olduğunu açıklar (Mat. 26: 25). Önce eline ekmeğini 

alır, ikiye bölerek öğrencilerine dağıtır ardından önündeki kâseyi alır ve tutuklanmadan 

önceki son cümlelerini şu şekilde dile getirir: “Alın, yiyin bu benim bedenimdir beni anmak 

için böyle yapın, bu kâse de sizin uğrunuza akıttığım kanımla gerçekleşen yeni antlaşmadır” 

(Mat. 26: 27; Mat. 26: 28; Luk. 22: 19; Luk. 22: 20).  

 İsa’nın havarileriyle bir araya geldiği son akşam yemeğinden önce, Yahuda 

İskariot’un tapınak komutanları ve Yahudi baş kâhini ile anlaşma yaptığı, bir miktar para 

karşılığında İsa’ya ihanet etmeye razı olduğu ifade edilmektedir (Luk. 22: 3-5). İsa’ya olan 

ihanetinden dolayı Yahuda İskariot hain insanın prototipi olarak kabul edilmektedir (Ryan, 

2019: 223). On iki havariden biri olmasına karşılık İsa onu iblis olarak nitelendirmiştir (Yuh. 

6: 70). İhanetinden duyduğu pişmanlık için kendini asarak intihar ettiği düşünülmektedir 

(Ryan, 2019).  

1.2.5.3. İsa’nın Tutuklanması 

 İsa tutuklanmadan önce öğrencileri ile birlikte Zeytin Dağı’na çıkar. O gece hepsinin 

kendisinden dolayı sendeleyip düşeceğini bildirir (Mat. 26: 31). Petrus buna karşılık, “herkes 

sendeleyip düşse bile ben asla düşmem” (Mat. 26: 33) diyerek İsa’ya olan bağlılığını dile 

getirir. İsa, Petrus’a “bu gece horoz ötmeden beni üç kez inkâr edeceksin” demiş ve tam da 

söylediği gibi Petrus İsa’yı üç kere inkâr etmiştir (Mat. 26: 34; Mat. 26: 69-75; Luk. 22: 34). 

Gestemani’de öğrencileri ile birlikte geceyi geçiren İsa, Petrus ve Zebedi’nin iki oğluna 

uyumamalarını emreder (Mat. 26: 38). Duasını bitirip öğrencilerinin yanına döner ancak 

herkes uyuyor vaziyettedir. “Hala uyuyor ve dinleniyorlar, saat yaklaştı insanoğlu günahların 

ele veriliyor, kalkın gidelim” (Mat. 26: 45) diyerek sonunun geldiğini bildirir. Bu esnada 

Yahuda İskariot, baş kâhinler ve kılıç sopa kuşanmış kalabalık halk, İsa’nın bulunduğu yere 

ulaşırlar (Mat. 26: 47; Luk. 22: 47-48). İskariot, “kimi öpersem İsa O’dur, onu tutuklayın” der 



22 
 

 
 

İsa’ya doğru yönelir ve onu öper (Mat. 26: 48-49). İsa’nın İskariot’a son sözü “insanoğluna 

bir öpücükle mi ihanet ediyorsun” (Luk. 22: 47-48) şeklinde olmuş ve tutuklanarak baş 

kâhinin huzuruna çıkarılmıştır.  

1.2.5.4. İsa’nın Yargılanışı 

 İsa’nın ölüm cezasına çarptırılması için yalancı şahitler, iftiralar, yaptığı eylemler ve 

söylediği sözler bağlamından koparak farklılaştırılmıştır. “Tanrı’nın oğlu Mesih sen misin?” 

sorusuna “söylediğin gibidir” yanıtını vermesi Tanrı’ya yapılan bir hakaret olarak algılanmış 

ve artık ölümden kaçışının mümkün olmadığı belirtilmiştir (Mat. 26: 63-66; Mar. 14: 61-64; 

Luk. 22: 70-71).  

 Roma Devleti sınırlarının genişlemesiyle birlikte provincia denilen eyaletlere 

bölünmüştür. Bu eyâletlerin başına da umumi valiler (proconsul) atanmıştır. Umumi valiler 

eyaletin başında hâkimlik vazifesi üstlenmiş ve bazı durumlarda mahkemelere başkanlık 

yapmışlardır (Demircioğlu, 1967: 444-445). İmparatorluğun gücünün artması ve toprakların 

genişlemesiyle Roma İmparatorluğu mutlak monarşi sistemine geçiş yapmıştır (Demircioğlu, 

1967). Mutlak monarşi ile cumhuriyet dönemi sona ermiş ve eyaletler imparatorun seçtiği 

memurlara bırakılmıştır (Demircioğlu, 1967). İsa’nın yargılanma süreci bu sistem içerinde 

gerçekleşmiştir. Pontius Pilatus Roma’ya bağlı Iudea Eyaleti’nin maliye memuru olarak 

bilinmektedir. Ancak bölgeyi Tiberius’un adına procurator olarak idare etmiştir 

(Demircioğlu, 1967). Şehrin güvenliği ve düzeni de Yahudi baş kâhini ile yüksek kurulun 

sorumluluğuna bırakılmıştır (Aydın, 2004: 66). Yahudilerin işledikleri suçların yargı ve ceza 

işlemlerinden baş kâhin ve kurul yetkilendirilmiş ancak ölüm cezası verme yetkileri 

tanınmamıştır (Aydın, 2004). Ölüm kararı verme yetkisi yalnızca eyaletin valisinde olduğu 

için kurul üyeleri İsa’yı alıp Pontius Pilatus’a götürmüşlerdir (Mat. 27: 11; Luk. 23: 1; Yuh. 

18: 28). Günlerden Fısıh yemeği günüdür, dinsel kuralları bozmamak adına valinin konağına 

girmemişler, Pilatus’un dışarıya çıkmasını beklemişlerdir (Yuh. 18: 28). Yemeğin ardından 

Pilatus dışarı çıkmış ve İsa’nın yargılanışı başlamıştır.  

 Pilatus öncelikle İsa’nın hangi gerekçeklerle suçladındığı sorar (Yuh. 18: 29). Kurul 

üyeleri İsa’nın Yahudi halkını yoldan çıkardığını, Caesar’a ödenen vergilere karşı çıktığını ve 

kendisini Tanrı’nın oğlu olarak ilan belirtirler (Yuh. Luk. 23: 1-2; Mar. 15: 4-5). Pilatus İsa’yı 

bu argümanlara karşı suçlu bulmaz ve “O’nu alın kendi yasalarınıza göre yargılayın” (Yuh. 

18: 30) diyerek yetkiyi kurul üyelerine bırakır. İsa’nın ölmesi konusunda ısrarcı olan Yahudi 

halkı bu karara karşı çıkar ve “bizim ölüm emri verme yetkimiz yok” (Yuh. 18: 31) şeklinde 

yanıt verirler. Pilatus, İsa’nın Celileli olduğunu bu nedenle bölgenin kralı Hirodes’e 



23 
 

 
 

götürülmesi gerektiğini bildirir (Luk. 23: 7). Hirodes’in huzuruna da çıkan İsa suçlu bulunmaz 

ve Pilatus’a geri gönderilir (Luk. 23: 15). Her Fısıh Bayramı’nda gelenek olarak 

mâhkumlardan bir kişinin özgürlüğüne kavuştuğu bilinmektedir (Mar. 15: 6; Yuh. 18: 39). 

Pilatus bunun üzerine Yahudilere, “Yahudilerin Kralı’nı mı salayım yoksa haydut Barabba’yı 

mı?” diye sorar, halk Barabba’nın özgür bırakılmasını ister (Yuh. 18: 39-40). Barabba serbest 

bırakılır ancak Pilatus, İsa’nın ölümü için sunulan gerekçelerin yetersiz olduğunu belirterek 

onun kamçılanacağını sonrasında da serbest bırakılacağı bildirir (Luk. 23: 16-17). Halkın 

İsa’nın yok olması konusundaki net ve sert tutumuna direnemeyen Pilatus, İsa’nın çarmıha 

gerilerek öldürülmesine karar verir (Luk. 23: 18-24).  

1.2.5.5. Çarmıha Gerilmesi (Staurosis) ve Gömülmesi 

 Çarmıh (çehâr mih) Farsça kökenli bir kelime olup “dört çivi” anlamına gelmektedir 

(Tümer, 1993: 230). Yatay ve dikey olmak üzere iki ağacın oluşturduğu haç şeklindeki ahşap 

forma verilen isimdir ve Roma Dönemi’nde en sık kullanılan ceza şekillerinden biri olduğu 

bilinmektedir. Çarmıh’ta öncelikle iki el yana açılır ardından eller ve ayaklar çivilenir en son 

haç formundaki tahtaya gerilir (Tümer, 1993). 

 İsa’nın çarmıha gerilmesi hadidesi Vali Pilatus’un evine götürülmesi ile 

başlamaktadır.  Valinin askerleri İsa’yı Pilatus’a götürürler ve üzerine kırmızı kaftan giydirip 

dikenden bir taç takarlar (Mat. 27: 27-30). Yahudilerin kralının haline bakın diyerek İsa’ya 

karşı alayacı tavırlar sergilerler. Sonrasında kaftanını çıkartıp kendi kıyafetlerini giydirip 

Golgota (Kafatası) olarak bilinen tepeye çıkarırlar (Mat. 27: 33-34). Matta, Markos ve Luka 

İncilleri’nde İsa’nın çarmıhını Simun adında bir adamın taşıdığını ifade edilmektedir (Mat. 

27: 32; Mar. 15: 21; Luk. 23: 26). Yuhanna İncili’nde ise çarmıhı İsa’nın kendisinin taşıdığı 

belirtilmektedir (Yuh. 19: 17). Golgota Tepesi’ne vardıklarında İsa askerler tarafından 

çarmıha gerilir (Mat. 27: 41-42; Luk. 23: 35). İsa’nın çarmıha gerilmesi cuma günü 

gerçekleşmiş ve öğle vakti on ikiden üçe kadar tüm ülkenin üzerine bir karanlık çökmüştür 

(Mat. 27: 45-62; Mar. 15: 33-45; Luk. 23: 44-54; Yuh. 19: 31). “Baba ruhu ellerine 

bırakıyorum” diyerek Tanrı’ya seslenmiş ve son nefesini vermiştir (Luk. 23: 44-46). İsa’nın 

çarmıhının yanında annesi Meryem, Klopas’ın karısı Meryem ve Mecdelli Meryem’in 

bulunduğu belirtilmektedir (Yuh. 19: 25). Akşam vakitlerinde Aramatyalı Yusuf, Pilatus’tan 

İsa’nın cesedini ister, onu keten bir beze sarıp kendi yaptırdığı mezara gömer, üzerine de bir 

taş koyar (Mat. 27: 59-60). Yusuf’un İsa’nın cesedini gömdüğü gün hazırlık gününe denk 

gelmiştir ve Şabat için hazırlıklar yapılmaktadır. Hazırlık gününden sonraki gün kâhinler ve 

Ferisiler toplanarak Pilatus’un yanına giderler ve İsa’nın “öldükten üç gün sonra dirileceğim” 



24 
 

 
 

(Mat. 27: 62-63) sözlerini hatırlatırlar. Bu nedenle Pilatus’tan mezarın üç gün boyunca 

korunması talep edilir. Pilatus askerlerini gönderir, mezar mühürlenir ve güvenlik altına alınır 

(Mat. 27: 65-66).  

1.2.5.6. İsa’nın Dirilişi (Anastasis) 

 Şabat Günü’nü izleyen haftanın ilk günü güneş doğmadan hemen önce Mecdelli 

Meryem ile Klopas’ın annesi Meryem İsa’nın mezarını görmek için yola koyulurlar (Mat. 28: 

1). Markos İncili yanlarında Salome’nin olduğunu da belirtmektedir (Mar. 16: 1). Yuhanna 

İnciline göre mezarı görmeye sadece Mecdelli Meryem gitmiştir (Yuh. 20: 1). Luka İncili ise 

herhangi bir isimden söz etmemektedir. Yalnızca kadınların Celileli olduklarını ve yanlarında 

bir de baharat karışımının olduğunu ifade eder (Luk. 24: 1). İsa’nın mezarına vardıklarında 

Yusuf’un koyduğu taşı yuvarlanmış bir şekilde bulurlar. Matta İncili taşı Rabbin meleğinin 

büyük bir depremle gökten inip taşı yuvarladığını belirtmektedir (Mat. 27: 2). Kadınlar 

mezara açıp baktıklarında İsa’nın yerinde beyaz kaftanlı başka bir adamın oturduğunu 

görürler (Mar. 16: 5). Luka İncili mezarda iki kişinin olduğundan, Yuhanna İncili de 

oturanların insan değil iki melek olduğundan söz etmektedir (Luk. 24: 5; Yuh. 20: 12). 

Rabbin meleği mezarının başına gelerek İsa’nın dirildiğini ve onu görmek için Celile’ye 

gitmeleri gerektiğini söyler (Mat. 28: 5-7). Meleğin sözleri üzerine kadınlar büyük bir seviçle 

mezardan çıkmış ve İsa’nın öğrencilerine haber vermeye gitmişlerdir (Mat. 26: 8). Bu esnada 

İsa’nın kadınlara ansızın göründüğü ve “korkmayın” (Mat. 26: 10) diyerek seslendiği 

belirtilmektedir. Markos ve Yuhanna İncilleri’ne göre İsa pazar günü ilk olarak Mecdelli 

Meryem’e görünmüştür (Mar. 16: 9). Ardından sırayla tüm öğrencilerine görünerek şu 

ifadelerle seslenmiştir: “esenlik sizlerle olsun, baba beni gönderdi ben de sizi gönderiyorum” 

(Yuh. 20: 20-23).  

1.2.5.7. İsa’nın Göğe Yükselişi (Analepsis) 

 İsa dirilip öğrencilerine göründükten sonra öğrencileri ile birlikte Beytanya’ya 

gittikleri düşünülmektedir (Luk. 24: 50). Beytanya’ya vardıklarında ellerini yukarıya doğru 

açarak öğrencilerini kutsadığına ve yanlarından ayrılarak göğe yükseldiğine inanılmaktadır 

(Luk. 24: 51). İsa’nın göğe yükseldiği görenlerin de büyük bir kıvançla Yeruşalim’e geri 

döndükleri ifade edilmektedir (Luk. 24: 52).  



25 
 

 
 

1.3. Havariler ve Paulus Dönemi (İ.S. 33-67)  

 Çarmıh hadisesinden Paulus ve Petrus’un ölümüne kadar yaşanan bütün gelişmeler 

“Havariler ve Paulus Dönemi” olarak adlandırılmaktadır. Gündüz (2020), tarihsel süreçte iki 

ayrı İsa figüründen söz etmektedir. Havariler ve Paulus Dönemi’ne kadar geçen sürede İsa; 

Filistin’de doğan, Yahudi toplumu içinde yaşayan ve yaşadığı dönemde insanları 

sapkınlıklarından kurtarmaya çalışan bir figür olarak değerlendirilmiştir. Bu İsa’nın ilk figürü 

olarak kabul edilmekte “tarihsel İsa veya tarihin İsa’sı” olarak tanımlanmaktadır (Gündüz, 

2020: 20). 2) Teslisin üç unsurundan ikincisi olan Tanrı oğlu Mesih’tir (Gündüz, 2020). Şam 

vizyonundan sonra bahsi geçen İsa’nın Tanrı oğlu Mesih olduğu düşünülmektedir (Gündüz, 

2020: 20-22). Aziz Paulus kendisine görünen İsa’nın Tanrı oğlu Mesih olduğunu şu 

ifadeleriyle belirtmektedir: “Eğer kendimizde değilsek bu Tanrı içindir, bizi zorlayan 

Mesih’in sevgisidir, Mesih herkes için öldü, yaşayanlar kendileri için ölüp dirilen Mesih için 

yaşasınlar” (Ko. 5: 13-15).  

 Yaşamı boyunca, göğe yükseldiği esnada ve sonrasında İsa’nın kendisine iman eden 

birçok öğrencisi olmuştur. O gelecekteki sıkıntılar için öğrencilerini ikaz etmiş; zeki, dirayetli 

ve mücadeleci olmaları konusunda sürekli öğütler vermiştir. Dirilişinin ardından öğrencilerine 

tekrar görünmüş, kendisinden sonraki süreçte yapılması gerekenleri şu sözleriyle ifade 

etmiştir: “Gökte ve yerde bütün yetki benimdir, gidin bütün ulusları öğrencilerim gibi 

yetiştirin; Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’un adıyla vaftiz edin, size buyurduğum gibi her şeyi 

onlara da öğretin” (Mat. 28: 16-20). İsa’nın Hristiyanlığın henüz tanınmadığı dönemdeki 

öğütlerinde, buyruklarında ve telkinlerinde öğrencilerine büyük misyonlar yüklediği 

görülmektedir. Özellikle Şam Vizyonu’ndan sonra İsa’nın öğrencilerine katılan Aziz Paulus 

İsa’nın misyonunu en güçlü şekilde temsil eden karakterlerden biri olmuştur. Havari 

Paulus’un hakikat yolculuğuna katılması ve Hristiyanlığı Yahudi sınırlarından çok öteye 

taşıması kilise tarihinin başlangıcını oluşturmuştur.  Bu bölümde, çarmıh hadisesinden sonra 

yaşanan gelişmeler Elçiler’in İşleri kitabı temel alınarak “Paulus Dönemi Öncesi (Havariler 

Dönemi)” ve “Paulus Dönemi” olarak iki kısımda incelenmeye çalışılacaktır.  

1.3.1. Paulus Dönemi Öncesi (Havariler Dönemi)  

 İsa tebliğ görevine başladığı zamanlarda Tanrı sözünü duyurmak için yanında olacak 

on iki kişi seçmiştir. On ikiler olarak da adlandırılan öğrencilerin isimleri sırasıyla: Petrus 

(Simun), Beni-Regeş (Yakup ve Yuhanna), Andreas, Philipus, Bartalmay, Matta, Tomas, 

Alfay oğlu Yakup, Taday, Yurtsever Simun ve Yahuda İskariot’tur (Mar. 3: 14-19). İsa ölüm 

acısını çekip dirildikten sonra kırk gün boyunca öğrencilerine (Yahuda İskariot hariç) görünüp 



26 
 

 
 

Tanrının egemenliği hakkında öğütler vermiştir (Elç. 1: 1-4). Haftanın ilk günü, öğrencilerinin 

yanına gelmiş, ellerini ve bağrını göstererek Kutsal Ruhu üzerlerine almalarını buyurmuştur 

(Yuh. 20: 19-20). Kendisinin dirildiğine inanmayan Tomas’a da görünerek şu sözleriyle 

“ellerime bak, elini uzat ve bağrıma koy. İmansız olma Tomas imanlı ol” (Yuh. 20: 27) onu 

imandan şaşması için uyarmıştır. Bu hadiselerden sonra İsa; Petrus, Tomas, Kana köyünden 

Natanel, Zebedi’nin iki oğlu ve iki kişinin daha toplandığı Taberiye Gölü’nün kenarına 

gelerek öğrencilerini Petrus’a emanet ettiğini açıklamıştır (Yuh. 21: 15-18). Öğrencilerine 

Yeruşalimden ayrılmamalarını, Kutsal Ruh ile vaftiz olacaklarını ve Kutsal Ruh’tan aldıkları 

güçle Yeruşalim’de, bütün Yahudiye ve Samiriye’de, dünyanın dört bir yanında olacaklarını 

bildirmiştir (Luk. 24: 46-47; Elç. 1: 7-9).  

  Yeruşalim’e dönen Petrus, İskariot’un yerine görev yapacak birinin seçilmesi 

gerektiğini belirten bir konuşma yapmıştır (Elç. 1: 15-16). Petrus’un bu konuşması Paulus 

öncesi dönemde havarilerin yaptığı ilk önemli faaliyetlerden biri olmuştur. Yusuf ile Mattiya 

arasında kura çekilmiş ve Mattiya on ikilere dâhil olmuştur (Elç. 1: 26). Mattiya’nın on ikilere 

katılmasının ardından Pentekoste günü gelmiş ve İsa’ya iman edenlerin hepsi bir arada 

toplanmıştır (Elç. 2: 1). Bu sırada Kutsal Ruh gökten güçlü bir ses ve esinti ile üzerlerine 

inmiş, evde bulunan herkesi kendisi gücü ile doldurmuştur (Elç. 2: 2-4). Kutsal Ruh onları 

farklı dillerde konuşturmaya başlamış, Yeruşalim’de bulunan Yahudiler yankıların duyulması 

üzerine toplanmaya başlamıştır (Elç. 2: 5). Orada bulunan herkes kendi dilinin 

konuşulduğunu duyunca, “nasıl oluyor da hepimiz kendi dilimizi duyuyoruz?” (Elç. 2: 7-8) 

diyerek şaşkınlarını dile getirmişlerdir. Parthlar, Medler, Elamlılar, Mezopotamya’dan 

insanlar, Kappadokia, Pontus ve Asia kentleri, Phrygia ve Pamphylia, Mısır ve Libya’nın 

Kyrene şehrine yakın yerdeki halkların hepsi kendi dillerini işitmiştir (Elç. 2: 9-11). Bu 

şaşkınlığın üzerine Petrus yanına on birleri de alarak öne çıkmış ve işittikleri seslerin 

sarhoşlukla bir alakasının olmadığını bu hadisenin gerçekleşeceğini bildiklerini anlatmıştır 

(Elç. 2: 16-17). Tanrı’nın İsa’yı ölümden dirilttiğinin bizzat şahidi olduklarını İsa’nın hem 

Rab hem Mesih olduğunu bildirmiştir (Elç 2: 32-36). Günahlarından arınmaları için tövbe 

etmelerini bu sayede Kutsal Ruh’un onları da mükâfatlandıracağını ve bu iflah olmaz 

kuşaktan kendilerini korumaları gerektiğini belirtmiştir. Petrus’un sözünü dinleyenler vaftiz 

olmuş, yaklaşık üç bin kişi topluluğa katılmış ve bu kişiler kendilerini duaya adamıştır (Elç. 2: 

41-42). Petrus’un konuşmalarının halk üzerinde derin bir etki yaratmış olması muhtemeldir ki 

söylediklerine iman edenler birlik olmuş dünyevi isteklerden uzaklaşmış, yardıma muhtaç 

kişilere destek olmuşlardır (Elç. 2: 44-45). Tapınakta her gün toplanıp birlikte yemek yiyip 

dua edenlere her gün yeni bir kişi katılmış ve İsa’nın takipçilerinin sayısı giderek artmaya 



27 
 

 
 

başlamıştır (Elç. 2: 46-47). Öğrencilerin halk arasında mucizeler göstermesi saygı ile 

karşılanmış topluluğa katılan kişi sayısı daha da çoğalmaya başlamıştır (Elç. 5. 12-14). 

Özellikle Yahudiye ve Samiriye Bölgesi’nde öğrencilerin Mesih’i tanıtma çalışmaları sonuç 

vermiş ve kentte yaşayanları da kendi aralarına almışlardır (Elç. 5: 16; Elç. 8: 4-8).  

 Elçilerin İşleri kitabındaki bilgiler doğrultusunda, Petrus’un Paulus öncesi dönemde 

oldukça etkili bir karakter olduğu görülmektedir. Ölümüne dek geçen sürede Lidda, Şaron ve 

Yufa kentlerine kadar ulaşmıştır (Erbaş, 2021: 23). Verdiği mesajlar ve gerçekleştirdiği 

mucizelerden dolayı baş kâhin ve Sadukiler tarafından tutuklanmış ve diğer elçilerle birlikte 

hapse atılmıştır (Elç. 5: 15-18). Rabbin meleği sayesinde hapisten kurtulmuşlar Mesih’in 

öğretilerini yaymaya devam etmişlerdir (Elç. 5: 19-20). Bu süreçte öğrencilerin mucizevi 

özellikler göstermesi Yahudi baş kâhinini ve yüksek kurul üyelerini endişelendirmiştir. 

Öğrencileri yakalayıp yok etmek isteseler de halkın tepkisinden çekinip vazgeçmişlerdir (Elç. 

5: 25-35). Ferisi mezhebinden Gamaliel adlı bir adamın şu ifadeleri öğrencilerin başarıya 

adım adım yakalaştıklarını açıkça belirtmektedir: “Bu adamlarla uğraşmayın, onları rahat 

bırakın! Öğreti teşebbüsleri insan işiyse yok olup gidecektir ama eğer Tanrı işiyse bu adamları 

yok edemezsiniz” (Elç. 5: 35-39). Gamaliel’in konuşmaları kurul üyelerince haklı bulunmuş 

ve öğrenciler kaldıkları yerden öğretilerine devam etmiştir (Elç. 5: 41-42). Aralarına 

Stephanos, Philipos, Prohoros, Nikanor, Timon, Parmenas ve Antiokheialı Nikalos adında 

yedi kişi daha katılmış ve mesajları her yerde yayılmaya başlamıştır (Elç. 6: 1-7).  

 Öğrencilerin tek bir amaç uğruna birleşmeleri ve Stephanos’un çalışmaları, Azatlılar 

Havrası’ndan bazı üyeleri, Kyrene’den, İskenderiye’den, Kilikya’dan ve Asia ilinden6 bazı 

kişileri rahatsız etmiştir (Elç. 6: 8-9). Öğrenciler Tıpkı İsa’ya yapılan suçlamalar gibi Musa’ya 

ve Tanrı’ya hakaret etmekle itham edilmiştir (Elç. 6: 11). İftiralar ve karalamalar sonuç 

vermiş Stephanos Yüksek Kurul’un karşısına çıkmıştır (Elç. 6: 12). Baş kâhin iddiaların 

doğruluğunu sorgulamış, Stephanos ise atası İbrahim’den başlayarak Yusuf’a, Yusuf’tan 

Musa’ya ve Süleyman’a kadar yaşanan olayları ibret alınası bir biçimde anlatmıştır. Kurul 

üyeleri tarafından Stephanos’un yaptığı konuşmaya tepki gösterilmiş ve Stephanos taşlanarak 

kentten kovulmuştur. Elçiler’in İşlerinde Stephanos’un ölümünün Saul adındaki bir genç 

tarafından onaylandığını belirtilmektedir (Elç. 7: 59). Saul adındaki bu genç, Hristiyanlığın 

gelecek dönemdeki mimarı şeklinde anılacak olan Tarsuslu Aziz Paulus’tur. Paulus, Şam 

Vizyonundan önceki süreçte Kudüs’teki kiliseye7 karşı olan acımasız tavırları ile 

tanınmaktadır (Elç. 8: 1). Stephanos’un ölümünün ardından kiliseyi kırıp geçirdiği, ev ev 
 

6 Asia İli: Anadolu’nun Ege Bölgesi Yeni Ahit’in Elçilerin İşleri kitabında “Asia İli” olarak adlandırılmaktadır 
(İncil, 2020: 395).  
7 İnanlılar topluluğu (İncil, 2020: 639).  



28 
 

 
 

dolaşarak cinsiyet ayırmaksızın İsa’ya iman eden herkesi hapse attırdığı ifade edilmektedir 

(Elç. 8: 8).  

 Paulus öncesi dönemde mucizelerle, öğretilerle bir o kadar da kargaşalarla ve 

sıkıntılarla geçen bir süreç yaşanmıştır. Öğrenciler İsa’nın buyruğunu yerine getirmiş ve 

Rabbin öğretilerine sadık kalarak ölümü göze alırcasına çalışmaya devam etmişlerdir. Bir 

tarafta Roma yönetimi diğer tarafta Yahudi din adamları İsa’ya yapılan suçlamaların çok 

benzerlerini öğrencilere de yaşatmıştır. Tüm sıkıntılara rağmen bu dönemde Petrus başta 

olmak üzere öğrencilerin hepsi İsa’ya olan bağlılıklarını sebatla, kıvançla ve tertiple 

göstermiştir. Filistin dışı bölgelerde varlıklarını sürdürmeye devam etmişler, Antakya ve Şam 

gibi merkezlerde de İsa taraftarı topluluklar ortaya çıkmaya başlamıştır (Gündüz, 2020: 28). 

Bu toplulukların bir araya gelmesinde ve Hristiyanlığın oluşmasındaki en büyük pay şüphesiz 

Aziz Paulus’a aittir. Paulus’un Hristiyanlığa girişi, Helenistik İsa cemaatinin Mesih kavramı 

odağında gelişip yayılmasını sağlamış, kilise tarihinde âdeta dönüm noktası yaratmıştır 

(Gündüz, 2020: 30).  

1.3.2. Paulus Dönemi  

 Hristiyanlığın başlangıcında iki figür dikkat çekmektedir, bunlar: İsa ve Paulus’tur 

(Maccoby, 1986: 3). Hristiyanlara göre İsa Hristiyanlığın kurucusudur çünkü yaşamı ve 

yaşadıklarıyla Hristiyanlığın öyküsünü başlatmıştır. Paulus ise İsa’nın misyonunu yorumlayan 

en önemli şahsiyet olarak değerlendirilmektedir (Maccoby, 1986). Hristiyanların sahip olduğu 

bu düşünceler araştırmacılar tarafından farklı yorumlanmakta ve tarihsel kaynakların 

incelenmesinin gerekliliği savunulmaktadır. Paulus ile ilgili döneme ait detaylar Yeni Ahit’in 

Elçiler’in İşleri bölümünde ve Paulus’un kendi yazdığı mektuplarda yer almaktadır. Nitekim 

çalışmanın bu kısmında Elçilerin İşleri kitabı ve Paulus’un mektupları temel alınarak bir 

değerlendirme yapılacaktır.  

 İnsanlık tarihi boyunca çeşitli sayıda ve nitelikte birçok figür yetişmiştir. Kahramanlar, 

yol göstericiler, filozoflar, dini ekoller bunlardan sadece birkaçıdır. Tarihe mal olmuş bu 

figürler argümanları, yaşam tarzları ve düşünce yapıları ile güncelliklerini yitirmeden 

yaşamaya devam etmektedirler (Gündüz, 2004: 12). Hristiyanlık tarihi içerisinde önemini 

kaybetmeden yaşamaya devam eden şahşiyetlerden biri de gerçek adı Saul olan Aziz 

Paulus’tur. Bir kısım onu vizyonlar gören heretik olarak düşünmekte, diğer kısım ise devrimci 

bir theolog olarak atfetmektedir (Gündüz, 2004). Kendisini “İsrail soyundan Benyamin 

oymağından özbeöz İbrani” (Elç. 23: 6; Flp. 3: 5) olarak tanımlamaktadır. Yahudi yasalarına 

sıkı sıkıya bağlıdır ve Yahudiliğin Ferisi mezhebine mensuptur (Flp. 3: 5-6). Ailesi tarafından 



29 
 

 
 

Kutsal Yasa öğretmeni Gamaliel’den ders alması için erken yaşta Yeruşalim’e gönderilmiştir 

(Elç. 22: 3). Yeruşalim’de başarılı bir öğrenci olarak yetişmiş, Yahudilerin en yüksek 

kurulunda oy verme yetkisine sahip olmuştur (Konutgan, 2019: 27). Yahudi yasasına ve 

geleneklerine sıkı sıkıya bağlı olan Paulus, “kiliseye zulmeden biriydim, Yasa’ya dayanan 

doğruluk derseniz kusursuzdum ama benim için kazanç olan her şeyi Mesih için yok saydım” 

(Elç. 22: 1-21; Flp. 3: 6-7) diyerek hayatının yönünün değiştiğini belirtmiştir. Şam yolunda 

yaşadığı hadiseden sonra Mesih yanlısı ve İsa için çalışan biri haline dönüşmüştür. “Vizyonlar 

gören heretik” olarak betimlenmesinin muhtemel sebebi Şam vizyonu olarak da bilinen bu 

hadise ile ilişkilidir. Paulus’un Şam vizyonu hadisesi aynı zamanda kilise tarihinin belirleyici 

bir noktası olarak kabul edilmektedir (Ulutürk, 2005: 36). Elçilerin İşlerinde bu hadise 

Saul’un İsa’nın öğrencilerinin çalışmalarına karşılık baş kâhine gitmesi ile başlamaktadır (Elç. 

9: 1-2). Aziz Paulus Baş kâhinden Şam’daki havralara verilmek üzere mektup yazmasını ister, 

buradaki amacı İsa’ya inanan kim var kim yoksa tutuklayıp Yeruşalim’e getirmektir (Elç. 9: 

1-2). Yol alıp Şam’a yaklaştığı esnada gökten gelen bir ışık etrafını aydınlatır, ışığın 

enerjisine dayanamayan Saul yere yıkılır (El. 9: 4). “Saul, Saul neden bana zulmediyorsun?” 

diyen bir ses işitir ve “Sen kimsin?” (Elç. 9: 5) şeklinde yanıt verir. Gökten gelen bu ışık 

İsa’nın kendisidir, ona kente girmesini ve orada yapması gereken her şeyi öğreneceğini 

söylemiştir (Elç. 9: 5). Bu konuşmanın ardından Saul’un yanında olanların şaşkınlıktan 

dillerinin tutulduğu ifade edimektedir (Elç. 9: 7). Herkes İsa’nın sesini işitmiş ancak hiç 

kimse İsa’nın kendisini görememiştir (Elç. 9: 7). Elçilerin İşleri kitabında Saul’un gökten 

gelen ışığın etkisiyle gözlerinin görmediği ve üç gün boyunca bir şey yiyip içemediğinden söz 

edilmektedir (Elç. 9: 9).  

 Şam’ın merkezinde İsa yanlısı bir öğrenci vardır, bu kişi Hananya’dır (Elç. 9: 10). 

Hananya İsa’nın Yahudi toplumunun beklediği kurtarıcı olduğuna inan kişilerden biridir 

(Gündüz, 2020: 29). Antiochia’ya gelmesi ile birlikte bu düşüncesini temel alan çalışmalar 

gerçekleştirmiştir (Gündüz, 2020). İsa kendi yanında olan Hananya’ya görünmüş ve 

“Hananya kal, doğru sokak denilen yere git Yahuda’nın evinde Tarsuslu Saul adında biri dua 

ediyor” (Elç. 9: 11) diyerek onu Saul’a ulaşması konusunda yönlendirmiştir. Saul, 

Yeruşalim’de zalimliği ve düşmanlığı ile tanınan biridir. Hananya onun adını duyunca şaşırır, 

Saul’un yaptıklarını ve hakkında duyduklarını İsa’ya aktarır. İsa ona, “Git Hananya, benim 

adımı diğer uluslara duyurması için Saul’u ben seçtim” (Elç. 9: 15-16) diyerek Saul’un 

hakikatini bildirir. Paulus’un kendisini, “anne rahmindeyken seçilmiş ve lütufla çağrılmış 

mesih elçisi” (Gal. 1: 15) olarak tanımlaması, İsa’nın bu sözlerinin bir izahı olarak 

düşünülebilir. Hananya buyruk üzerine Saul’u bulur, Rabbin Saul’u Kutsal Ruh ile 



30 
 

 
 

doldurması için kendisinin görevlendirildiğini söyler; buna karşılık Saul’un gözleri tekrar 

görmeye başlar (Elç. 9: 17-18). Mesih yolculuğuna katılan Saul vaftiz olur, Şam’da ve 

Yeruşalim’de İsa’nın Tanrı’nın oğlu olduğunu duyurmaya başlar (Elç. 9: 20-29). İsa yaşadığı 

dönem boyunca Paulus’u hiç tanımamış, bu önemli iki figür birbirleriyle hiç karşılaşmamıştır. 

Paulus hiç tanımadığı İsa tarafından yetkilendirildiğini şu ifadeleriyle dile getirmiştir: “İsa 

Mesih ve onu ölümden dirilten Baba Tanrı aracılığıyla atanan elçi” (Gal. 1: 1). Şam’da ve 

Yeruşalim’de yaptığı çalışmalar, Yahudilerle arasının bozulmasına ve arkasından gizlice ölüm 

planları yapılmasına neden olmuştur (Elç. 9: 29). Bu haberi alan öğrenciler Paulus’u önce 

Caesarea’ya ardından da Tarsus’a göndermiştir (Elç. 9: 30). Paulus’un bu yolculuğunu deniz 

yoluyla gerçekleştirdiği düşünülmektedir (Bruce, 1990: 244). Tarsus Paulus’un doğum yeridir 

dolayısıyla eskatolojik misyonunda ilk coğrafik hedef olarak Tarsus’u seçmiş olabileceği 

varsayılmaktadır (Riesner, 1997: 265).  

1.3.3. Havarilerin Anadolu’ya Gelişi 

 Stephanos’un ölümü bölgede Yahudilerin baskılarını arttırmış bunun sonucunda 

İsa’nın öğrencileri birbirinden ayrılmak durumunda kalmıştır. Fenike, Kıbrıs ve Antiochia’ya 

gelmişler; İsa ile ilgili müjdeleri anlatmışlar ve çok sayıda kişiyi kendi aralarına dahil 

etmişlerdir (Elç. 11: 19). Yeruşalim’den dağılan imanlıların haberi kiliseye kadar ulaşmış 

bunun üzerine Barnabas Antiochia’ya gelmiştir (Elç. 11: 22). Barnabas’ın Antiochia’ya 

geldiğinde karşılaştığı ilk manzara çabalarının artık meyvelerini veriyor olduğudur (Elç. 11: 

23-24). Antiochia’dan rotasını Tarsus’a çevirmiş oradan Paulus ile birlikte tekrar 

Antiochia’ya dönmüştür (Elç. 11: 25-26). Antiochia’da bir yıl boyunca büyük bir kitleye 

eğitim veren Barnabas ve Paulus gelecek dönemlerde Hristiyan olarak anılacak olan bu dinin 

tohumlarını Anadolu’da -bugünkü Antakya’da- atmıştır (Elç. 11: 25-26). Öğrencilerine 

burada “Mesihçiler” adını vermişler, bu terim de yine ilk kez Anadolu topraklarında 

kullanılmıştır (Elç. 11: 25-26).  

 Kanonik İnciller’de İsa ve öğrencileri için “Hristiyan” ifadesi kullanılmamaktadır. 

Yukarıda belirtildiği üzere Yeni Ahit’in Elçilerin İşleri kitabında bu ifade “Mesihçiler”, 

Petrus’un 1. Mektubunda ise “Mesih inanlısı” şeklinde geçmektedir (1Pe. 4: 16). Mesih 

kelimesinin Grekçe’deki karşılığı Khristos’dur (Aydın, 2015: 213). İbranice Mesih kelimesine 

karşılık gelen Khristos, Grekçe’de sürülecek, merhem olarak kullanılacak, ve merhem 

anlamına gelen bir kelime olarak kullanılmaktadır (Greek Word Study Tool, 2023). Erken 

dönem kaynaklarında İsa ve öğrencileri için Nasuran ya da Nazoran (Gündüz, 2004: 13), 

İslami kaynaklarda ise Nasranî, Mesîhî, Îsevî isimleri kullanılmaktadır (Demirci, 1998). 



31 
 

 
 

Nazoran ifadesinin, İsa’nın yetiştiği kasaba olan Nasıra’ya mı yoksa “gizli şeyi bildiren, 

gerçek, hakikat” gibi anlamlara mı geldiği tartışmalıdır (Gündüz, 2004). Özetle İsa 

döneminde ve Paulus öncesi dönemde, İsa ve öğrencileri için Hristiyan ifadesi 

kullanılmamıştır. Elçilerin İşleri kitabına göre Hristiyan kelimesi ya da Mesih yanlısı ifadesi 

ilk kez Antakya’da kullanılmıştır. İsa’nın yolundan giden ilk öğrencilerle başlayan 

Hristiyanlık, ilk zamanlarında bir cemaat inancı olarak görülmüştür (Aydın, 2015: 215). Daha 

çok Yahudi örf ve adetlerini benimseyen ve bu kurallara uyan bir topluluk oldukları için 

bunlar Yahudi-Hristiyanlar (jewish-christian) olarak adlandırılmıştır (Aydın, 2015). Yahudi 

Hristiyanların Roma, Mısır ve Mezopotamya gibi yerlerde varlıklarını sürdürmüş 

olabilecekleri düşünülmektedir (Schoeps, 2019: 16). Yahudi kökenli olmayıp (gentile) yine de 

Hristiyanlığı kabul edenler ise putperest kökenli Hristiyanlar (pagano-christians) olarak 

adlandırılmaktadır (Harman, 2013). Hristiyan cemaatleri içinde Putperest kökenli 

Hristiyanların yolunu hazırlayan en önemli figür Aziz Paulus’tur (Schoeps, 2019). Bu hususta 

Antakya, Yahudi menşeili olmayan Hristiyanların ilk kilisesi ve Hristiyanlığın yayılmasındaki 

en önemli merkez olması sebebiyle de Anadolu’da Hristiyanlık tarihi açısından oldukça 

önemlidir (Harman, 2013).  

1.4. Aziz Paulus’un Misyon Yolculukları 

 Paulus’un misyon yolculukları Anadolu Hristiyanlık tarihi içerisinde önemli bir yere 

sahiptir. Zira Yeni Ahit’te sözünü ettiği bu yolculuklardaki yerlerin büyük bir çoğunluğu 

Anadolu’da yer almaktadır. Paulus dini misyon özelliği taşıyan yolculuklarını üç ilke 

benimseyerek üç farklı rotada gerçekleştirmiştir. Paulus’un benimsediği üç temel ilke şu 

şekilde gibi özetlenmektedir (Renard, 2022: 86):  

• İsa, Tanrı’nın oğlu ve İsrail peygamberleri tarafından duyurulan Mesih’tir. 

• İsa, insanoğlunun günahlarının kefaretini ödemiş ve cennetin kapılarını insanoğluna 

açmıştır.   

• Musa’nın yasası feshedilmiş yerine İsa’nın yasası gelmiştir. Bir başka ifadeyle, Eski 

Ahit’e (Ahd-i Atik) karşılık Yeni Ahit (Ahd-i Cedîd) yapılmıştır.  

1.4.1. Paulus’un Birinci Misyon Yolculuğu (İ.S. 45/46-48)  

 Paulus ile Barnabas’ın Antiochia’dayken Kutsal Ruh, “Barnabas ile Saul’u görev için 

bana ayırın” (Elç. 13: 2-3) şeklinde kendilerine seslenmiş ve Paulus ile Barnabas’ı aynı vazife 

için görevlendirmiştir. Kutsal Ruh’un buyruğu alan Paulus ile Barnabas ilk yolculuklarına 



32 
 

 
 

başlamıştır. Birinci Misyon Yolculuğunda ziyaret ettikleri yerlerin haritası Şekil 1.2’de 

gösterilmektedir.  

 Antiochia’dan yola koyulan Barnabas ve Paulus’un ilk uğradıkları nokta Seleucia 

Pieria (Samandağ) olmuştur (Elç. 13:4).  Seleucia Pieria’dan deniz yoluyla Kıbrıs’a geçip 

Salamis’e ulaşmışlardır (Elç. 13: 5). Salamis'ten Paphos’a gelmişler, burada öğretilerini 

gerçekleştirip yine deniz yoluyla Anadolu’nun güney kısmına, tüm Antalya körfezini içine 

alan Pamphylia Bölgesi’ne geçmişlerdir (Elç. 13: 13). Elçilerin İşleri kitabında Paulus ve 

Barnabas’ın yanında Yuhanna’nın da olduğundan söz edimektedir. Ancak Yuhanna onlara 

Perge’ye kadar eşlik etmiş sonrasında Yeruşalim’e geri dönmüştür (Elç. 13: 13). Antalya’nın 

Aksu ilçesinde yer alan ve zamana ihtişamıyla meydan okuyan antik kent Perge’den, 

Isparta’nın Yalvaç ilçesine -Pisidia Antiochia’sına- geçmişlerdir (Elç. 13: 14). Pisidia 

Antiochia’sına ulaşmalarının ardından Paulus bir Şabat Günü havraya girip orada bulunanlara 

konuşma yapmıştır (Elç. 13: 16-51). Konuşmasını tamamladıktan sonra buradan Barnabas ile 

birlikte Iconium’a (Konya) varmışlardır (Elç. 13: 52). Iconium’da da Yahudilerin havrasına 

girmişler ve buradaki konuşmanın ardından da birçok Yahudi ve Grek’i kendilerine 

çekmişlerdir (Elç. 14: 2). Elçiler’in İşleri’nde, Iconium’da uzun bir süre kaldıkları 

belirtilmektedir (Elç. 14: 2-5). Iconium’da Yahudiler tarafından çeşitli iftiralara maruz kalan 

Paulus ve Barnabas rotasını Lykaonia’nın Lystra ve Derbe kentlerine çevirir (Elç. 14: 6-7). 

Lystra’da Paulus’un ayakları tutmayan bir adama şifa olduğu bunun üzerine Lystralıların 

Barnabas’a Zeus, Paulus’a da Hermes adını taktıkları ifade edilmektedir (Elç. 14: 13). Kentin 

dışında bulunan Zeus Tapınağı’nın kâhini ikisine de kurban sunmak ister ancak Barnabas ve 

Paulus bunun doğru olmadığını belirtir. Ertesi gün Lystra’dan Derbe’ye geçerler buradaki 

görevlerini tamamlayıp Antiochia’ya geri dönerler (Elç. 14: 21-22).  

 Paulus ve Barnabas’ın birinci misyon yolculuğu Caesarea’da başlamış ve Antiochia’da 

son bulmuştur. Caesarea’dan Antiochia’ya kadar Paulus ve Barnabas birlikte çalışmış; Mesih 

müjdesini beraber duyurmuş, bu misyon yolculuğu boyunca birbirlerinden destek almıştır. 

Uğradıkları her yerde, havrada, meydanda, insanların arasında kurtuluşun sadece Mesih 

aracılığıyla mümkün olabileceğini duyurmuşlardır (Elç. 13: 38-39). Antiochia’ya 

döndüklerinde yoldaşlarını Mesih’in imanına sadık kalması konusunda cesaretlendirmişlerdir 

(Elç. 14: 21-22). İman eden kişiler için her kilisede önderlik yapacak ihtiyarlar8 seçmişler, dua 

ve oruçla onları Rabbe emanet etmişlerdir (Elç. 14: 23). Barnabas ile birlikte gerçekleştirdiği 

birinci misyon seyahatinin ardından Paulus’un ikinci misyon yolculuğu başlamıştır.  

 
8 İhtiyar kelimesi inanlılar topluluğunun önderi olarak tanımlanmış ve İsrail halkının önde gelenleri için 
kullanılmıştır (İncil, 2020: 639).  



33 
 

 
 

 
Şekil 1.2 Paulus’un Birinci Misyon Yolcuğu (Classic Net Bible, 2022a) 

1.4.2. Paulus’un İkinci Misyon Yolcuğu (İ.S. 50-52) 

Paulus ikinci yolculuğuna Silas ile birlikte başlamıştır. Bu yolculuklarında ziyaret 

ettikleri yerlerin haritası Şekil 1.3’te gösterilmektedir.  

Paulus ve Silas ilk olarak Derbe ve Lystra’ya uğrarlar, buradaki imanlıları ziyaret edip, 

Timotheos adında bir öğrenciyi de yanlarına alarak tekrar yola koyulurlar (Elç. 16: 1-7). 

Phrygia ve Galatia Bölgesi üzerinden Mysia sınırına, oradan da Aleksadreia Troas kentine 

ulaşıp burada bir gece konaklamışlardır (Elç. 16: 7-9). O gece rüyasında Paulus Makedonyalı 

bir adamın kendisinden yardım istediğini görmüş ve rotasını ani bir kararla Makedonya’ya 

çevirmiştir (Elç. 16: 9-10). Troas’tan denize açılarak Samothrake (Semadirek) Adasına oradan 

Neapolis’e, Neapolis üzerinden Philippoupolis (Filibe) kentine geçmişlerdir (Elç. 16: 11). 

Philippoupolis’de birkaç gün kalmışlar ve bu kaldıkları sürede çeşitli olaylar yaşamışlardır 

(Elç. 16: 11-40).  Philippoupolis’den ayrılan Paulus, Silas ve Timotheos, Amphipolis ve 

Apollania’dan geçerek Thessalonike’ye (Selanik) ulaşmıştır (Elç. 17: 1). Thessalonike’den 

Berea kentine geçmişler oradan da Atina’ya ulaşmışlardır. Atina’dan sonraki durakları 

Korinthos olmuş oradan da deniz yolu ile Ephesus’a varmışlardır. Ephesuslular Paulus’un 

kentte bir süre daha kalması konusunda talepte bulunmuş (Elç. 18: 1-20), Paulus bu talebe 

karşılık kente tekrar geleceğinin sözünü vermiştir (Elç. 18: 21). Yanındakilerle birlikte 

Caesarea’ya, oradan Yeruşalim’e Yeruşalim’den de Antiochia’ya geri dönerek ikinci misyon 

yolculuğunu tamamlamıştır (Elç. 18: 22-23).  

“Su ateşten hiçbir zaman korkmaz” der Hz. Mevlâna… Tıpkı su gibi Aziz Paulus da 

kat ettiği yollardan, aştığı denizlerden, verdiği Mesih mücadelesinden korkmamış, ölümüne 

dek imanla, ihtiyatla müjdelemeye devam etmiştir. Üç yıl boyunca toplam dört bin 

kilometrelik mesafede inancının zafere dönüşeceğinden hiç şüphe duymamıştır (Konutgan, 



34 
 

 
 

2019: 39). İstirahati kendisine layık görmemiş, üzerine düşen vazifeyi yerine getirmek, 

insanoğlunu uykusundan uyandırmak için üçüncü kez yollara düşmüştür (Konutgan, 2019).  

 
Şekil 1.3 Paulus’un İkinci Misyon Yolculuğu (Classic Net Bible, 2022b) 

1.4.3. Paulus’un Üçüncü Misyon Yolculuğu (53-58) 

 Antiochia’da bir süre kalan Paulus, üçüncü yolculuğuna daha önce uğradığı Galatia ve 

Phrygia bölgelerini ziyaret ederek başlamak ister (Elç 18: 22). Bu yolculuğunda ziyaret ettiği 

yerlerin haritası Şekil 1.4’te gösterilmektedir. İlk olarak Galatia ve Phrygia Bölgesi’ne gelir. 

Ektiği Mesih tohumlarının bu bölgelerde yeşermeye başladığını görünce çok mutlu olur ve 

yönünü Ephesos’a çevirir (Elç. 18: 23-28). Söz verdiği gibi Ephesos’a yeniden gelmiştir ve 

tam iki yıldan fazla süre burada kalmıştır (Elç.19: 1-4; Ef. 1). Ephesos, Erken Hristiyanlık 

Tarihi’nin en önemli kentlerinden bir tanesidir. Yeni Ahit’te sözü edilen yedi kiliseden biri 

buradadır. Paulus’un Mektuplarından biri tanesi de Ephesos halkı için yazılmıştır. Roma 

İmparatorluğu’nun sayılı liman kentlerindendir ve Küçük Asia’ya açılan kapının kilididir 

(Konutgan, 2017: 40). 

Paulus Ephesos kentinden ayrılarak Makedonya’ya, sonrasında Hellas’a oradan da 

Aleksandreai Troas’a geçmiştir (Elç. 20: 1-6). Troia’da bir hafta kaldıktan sonra Assos’a, 

Assos’tan deniz yoluyla Lesbos (Midilli), Khios (Sakız) ve Samos (Sisam)’a uğramış oradan 

da Miletos’a ulaşmıştır (Elç. 20: 6-16). Bu esnada Pentekoste günü yaklaşır ve kendisinin 

Kudüs’te olması gerektiğini düşünür (Elç. 20: 16). Miletos’tan ayrılmadan önce haber 

yollayarak çağırttığı Ephesos’daki cemaat önderlerine bir şu konuşmayı yapar: “Yeruşalim’e 

gidiyorum, orada başıma neler geleceğini bilmiyorum. Kutsal Ruh beni zincirlerin ve 

sıkıntıların beklediğine dair uyarıyor. Canımı önemsemiyorum, sizlerden hiçbirinin yüzünü 

bir daha görmeyeceğimi de biliyorum” (Elç. 20: 22-26).   



35 
 

 
 

Miletos’tan Kos’a (İstanköy), ertesi gün Rhodos’a oradan Kıbrıs’ı da geçerek 

Suriye’nin Sur kentine ulaşır (Elç. 21: 1-3). Öğrencilerini bulur ve yanlarında bir hafta kalır. 

Bu süre zarfında hepsi onu Yeruşalim’e gitmemesi konusunda uyarır ancak Paulus kararlıdır 

(Elç. 21: 5). Sur’dan Batlamya’ya, bir sonraki gün de Caesarea’ya varır (Elç. 21: 7-8). Burada 

iman eden kardeşleri de Yeruşalim’e gitmemesi için onu uyarırlar ancak Paulus, “ne diye 

ağlayıp duruyorsunuz? Ben Rab İsa’nın adı uğruna ölmeye de razıyım” (Elç. 21: 12-14) 

sözleriyle Mesih’e olan imanın ölümden daha önemli olduğunu belirtir. Yanına Caesarea’dan 

birkaç kişiyi de alarak nihayet Yeruşalim’e ayak basar (Elç. 21: 16-17).  

Paulus’un bu yolculuğunda yaptığı konuşmalar ve gerçekleştirdiği mucizeler gittiği 

her kentte dolaştığı her bölgede kendinden olan herkesi çok etkilemiştir. Ölümün onu 

korkutmaması, tek gayesinin müjdeyi duyurmak olması ve Kutsal Ruh’un yönlendirmesi ile 

gerçekleştirdiği mucizeler, Hristiyan theolojisi içinde büyük bir öneme sahiptir. İ.S. 53-58’te 

Küçük Asya ve Anadolu’nun Ege kıyılarını ziyaretleri, Paulus’un hayatının en önemli 

dönemlerini oluşturmaktadır (Konutgan, 2019: 42). Yeni Ahitte’ki Romalılara ve 

Korinthlilere olan mektuplarını da bu tarihlerde kaleme aldığı düşünülmektedir (Konutgan, 

2019).   

 
Şekil 1.4 Paulus’un Üçüncü Misyon Yolculuğu (Classic Net Bible, 2022c) 

1.4.4. Paulus’un Son Misyon Yolculuğu (58-64)  

Paulus Yeruşalim’e geldiği an öğrencileri tarafından karşılanır ve ertesi günün 

sabahında hep birlikte Yakup’u ziyarete giderler. Rabbin yol göstermesiyle gerçekleştirdiği 

misyon yolculuklarında yaptıklarını ve yaşadıklarını Yakup’a anlatır. Her ne kadar övgüyle 

anılsa da Gentilelere karşı sergilediği tutum Yeruşalim’de bulunan halkı tedirgin etmiştir (Elç. 

21: 21-22). Yakup, Paulus’u yapması gerekenler konusunda yönlendirmiş, yanına dört kişiyi 

alarak arınma törenine katılmasını söylemiştir (Elç. 21: 22-25). Ertesi gün Paulus bu dört 



36 
 

 
 

kişiyi yanına alarak arınma törenine katılır. Ancak gelişmeler aleyhine işler ve tapınakta 

bulunan Yahudilerin kışkırtmasıyla tutuklanır (Elç. 21: 26-27). Paulus’a karşı bütün kent 

ayaklanır gerek sözlerle gerekse eylemlerle adeta kapana sıkıştırılır (Elç. 21: 30-36). Bunlarla 

da kalmayıp Paulus’un ölümü için baskı yapılır (Elç. 21: 36). Kendini savunma hakkı verilmiş 

olsa da (Elç. 21: 40; Elç. 22: 21-21) Yahudilerce haklı görülmeyip kamçılanarak sorguya 

çekilmek istenir (Elç. 22: 22-24). Paulus yaşadığı dönemde Roma vatandaşlığını almış bir 

şahsiyettir (Elç. 22: 27). Roma vatandaşları yargılanmadan suçlu bulunamadığı için Paulus’un 

kurul önünde mahkemeye uygun bir şekilde yargılanmasına karar verilir (Elç. 22: 25-30). 

Mahkemeye çıkan Paulus birtakım hamleler yaparak orada bulunan Saduki ve Ferisiler 

arasında tartışma çıkarmıştır (Elç. 23: 1-9). Ferisi olan Paulus’un Ferisilerce suçsuz görülmesi 

Sadukileri kışkırtmış ve mahkeme sonuçlanmadan bitirilmiştir (Elç. 23. 9-10). Bu olayın 

ardından Paulus Yeruşalim’den Caesarea’ya götürülmüştür (Elç. 23: 23). Caesarea’da 

procurator Antonius Felix tarafından tekrar mahkemeye çıkarılmış ancak mahkeme bir kez 

daha ertelenmiştir (Elç. 24: 22). Paulus bu süre zarfında -yaklaşık iki yıl- hapiste kalmıştır. 

Hizmet süresini dolduran Antonius Felix’in yerine Porkius Festus geçmiştir (Elç. 24: 24). 

Festus tarafından tekrar yargılanma sürecine giren Paulus, Roma vatandaşlık hakkını 

kullanarak davasının Caesar’a iletilmesini talep etmiştir (Elç. 25: 1-12). Roma’ya doğru 

başlayacak olan bu yolculuk, Aziz Paulus’un son misyon yolculuğu olmuştur. Dördüncü 

Misyon Yolculuğunda ziyaret ettiği yerlerin haritası Şekil 1.5’te gösterilmektedir.  

Paulus’un yargılanmasının ardından Yahudi Kralı Hirodes Agrippa proconsul Festus’u 

ziyarete gelir (Elç. 25: 13). Paulus’un durumunu Festus’tan dinleyen Agrippa, bir de 

kendisinin Paulus’u dinlemek istediğini söyler. Ertesi gün Paulus Agrippa’nın karşısına 

çıkarılır, kendisini savunması istenilir yaptığı konuşma sonucu Agrippa tarafından da suçlu 

bulunmaz (Elç. 26: 1-32). Paulus ve bazı tutuklular Augustus taburundan Iulius adlı bir 

yüzbaşıya teslim edilerek Roma’ya doğru yelken açarlar (Elç. 27: 1). Gemi bir sonraki gün 

Sidon’a (Sayda), oradan Pamphylia ve Kilikia’ya sonrasında da Myra’ya ulaşır (Elç. 27: 3-5). 

Myra’dan Roma’ya giden bir gemi bulurlar ve hep birlikte bu gemiye binerler (Elç. 27: 6). 

Günler süren bu yolculukta gemi şiddetli fırtınalara maruz kalır sonunda Malta’ya 

ulaşır ve burada karaya oturur (Elç. 27: 6-44; Elç. 28: 1). Malta’da Paulus halk tarafından 

samimi bir şekilde karşılanır ve kaldıkları sürede çeşitli kehanetlerde bulunur (Elç. 28: 2-10). 

Yaklaşık üç ay Malta’da kalan Paulus, yanındakilerle birlikte tekrar denize açılır ve nihai 

hedef Roma’ya ulaşılır (Elç. 28: 11-15). Roma’ya vardıktan sonra Yahudileri toplar ve 

başından geçen olayları, davasını, suçlamaları tek tek anlatır (Elç. 28: 17-30). Paulus iki yıl 

boyunca kendi kiraladığı bir evde kalmış ve Rabbin öğretisini yaymaya devam etmiştir (Elç. 



37 
 

 
 

28: 30). Elçilerin İşleri kitabı bu bilgiler ile sona ermektedir. Paulus’un hayatının sonuna dair 

bilgiler erken dönem kilise babalarının varsayımlarına, Apokrif Metinlere ve çeşitli Hristiyan 

kaynaklarına dayanmaktadır. Eusebius, Clement, Jerome ve Sulpicius Severus gibi Erken 

Hristiyan yazarları, Kutsal Havariler Petrus ve Paulus’un işleri gibi Apokrif Metinler 

bunlardan birkaçıdır (Gündüz, 2004: 81).  Yazarlara ve Hristiyan kaynaklarına göre Paulus iki 

yıl boyunca asker gözetiminde kalmış, büyük zorluklar ve işkenceler çekerek yaşamına 

devam etmiştir (Gündüz, 2004).  İ.S. 61’te kaldığı evden ayrılmış ve özgürlüğüne 

kavuşmuştur (Konutgan, 2019: 43; Erbaş, 2021: 25). Serbest bırakıldıktan sonra İspanya’da 

müjdelemeye devam ettiği ve Ege Bölgesini bir kez daha ziyaret ettiği düşünülmektedir 

(Konutgan, 2019). Bu ziyareti sırasında Timotheos’a ve Titus’a mektuplar yazmıştır (Erbaş, 

2021). Son günlerini yaşadığının bilincinde olan Paulus, tekrar yakalanmış ve İmparator Nero 

Dönemi’nde (İ.S. 54-58) ölüme mâhkum edilmiştir (Gündüz, 2004; Konutgan, 2019; Erbaş, 

2021). Colossaelılara, Phiilipililere ve Colossae’da bulunan Philimon’a olan mektuplarını 

tutuklu olduğu bu sürede yazdığı düşünülmektedir (Konutgan, 2019: 43). Paulus’un 

Tarsus’tan Antiochia’ya oradan Pamphylia’ya, Iconium’a Derbe’ye, Ephesos’a Aleksadreia 

Troas’a Ege kıyılarına ve daha birçok yere uzanan Mesih yolculuğu ve hayatı, Roma’da 

ölümü ile son bulmuştur. Yıllar süren bu misyon yolculukları ve Paulus’un Hristiyan 

theolojisindeki yeri değerlendirilecek olursa, Hristiyanlığın doğuşu, gelişimi ve yayılması 

havarilerin çalışmalarıyla gerçekleşmiştir. Paulus’un Şam vizyonu hadisesi Filistin coğrafyası 

ile kısıtlı olan bu yeni hareketi Anadolu’ya taşıyarak hakimiyet alanını genişletmiş deyim 

yerindeyse bir devri kapatmış yeni bir çağ başlatmıştır. Paulus’un vermek istediği mesaj, 

yazdığı mektuplarda açıkça ifade edilmektedir (Rom. 1-16; 1Ko. 1-16; 2Ko. 1-12; Gal. 1- 6; 

Ef. 1-6; Flp. 1-4; Kol.1-4; 1Se. 1-5; 2Se. 1-3; 1Ti. 1-6; 2Ti. 1-4; Tit. 1-3; Flm. 1: 1-23). O 

yaptığı tüm faaliyetlerin, verdiği mesajların ve öğretilerin Tanrı’dan gelen bir istek olduğunu 

belirtmiştir (1Ko. 1: 1). Mesih yolunda ilerleyen ve ilerleyecek olan herkesi kendisini örnek 

almaya davet etmiştir (1Ko. 4: 1-20). I. yüzyılın sonlarında Hristiyanlık, baskı ve zorbalıklara 

göğüs gererek Mezopotamya’dan Anadolu’ya, İran ve Hindistan’a, Galya’dan İspanya’ya 

(Erbaş, 2021: 26) kadar birçok kişiye ulaşmıştır. Anadolu, Suriye, Arabistan ve Yugoslavya 

bölgelerinde de Mesih cemaatleri oluşmuştur (Erbaş, 2021). İsa’nın Yahudilere doğru olan 

açısı Paulus ile birlikte Gentilelere doğru çevrilmiştir. Paulusçu anlayışın Kudüs’te bulunan 

Yahudi-Hristiyan cemaatini yok etmesi ve Roma İmparatorluğu’nun bu dini kendi 

topraklarında egemen kılması, nadasa bırakılan Hristiyanlığın ilerleyen süreçlerde en verimli 

ve en zengin dönemlerini yaşamasını sağlamıştır.   



38 
 

 
 

 
Şekil 1.5 Aziz Paulus’un Son Misyon Yolculuğu (Classic Net Bible, 2022d) 

1.5. Roma İmparatorluğu’nun Hristiyanlığı Kabulü  

Roma İmparatorluğu çok tanrıcılıktan imparator kültüne, Mithra inancından tek 

tanrıcılığa kadar birçok dine ve dini pratiğe ev sahipliği yapmıştır. Roma, Monarşi (Krallık), 

Cumhuriyet ve İmparatorluk olmak üzere üç büyük dönem geçirmiş ve çok geniş topraklarda 

hüküm sürmüştür. Asırlar boyu birçok coğrafya gören Roma; farklı kültürler, farklı sosyolojik 

edinimler ve dini olgularla karşılaşmıştır.  

Antik Roma halkı, Yunanistan’ın Olympos Dağı’nda yaşadığı düşünülen tanrıları ve 

çeşitli doğa olaylarını kutsal kabul edip dini inanışa dönüştürmüştür (Martin, 2022: 37). 

Roma’nın çok tanrılı dini Yahudilikteki on emir gibi belli ahlak yasaları üzerine 

kurulmamıştır (Martin, 2022). Bu durum tek tanrıcılığa karşı bir antitez oluşturmaktadır. 

Cumhuriyet Dönemi’nden Hristiyanlığın kabulüne kadar geçen sürede ortaya çıkan bir başka 

inanış “İmparator Kültü”dür (Warmind, 1993: 211-212). Kökeni Doğu kültürlerine Antik 

dayanan imparator kültü (Baz, 1998: 1; Price, 2004), ölümlü olan kişilerin kahraman olarak 

görülmesi ve manevi açıdan ölümsüzleştirilmesi düşüncesine dayanmaktadır (Momigliano, 

1986: 181-184). Roma’daki imparator kültü, imparatoru diğer insanlardan ayıran ve bunu 

açıkça belirten ritüellerden ve sembollerden oluşmaktadır (Warmind, 1993). Anadolu, 

imparator ve imparator tapınak kültünün en önemli merkezlerinden biridir (Warmind, 1993: 

214). Antik dönemde Anadolu’da imparatorlara adanan birçok tapınağın varlığından söz 

edilmektedir (Warwind, 1993). En iyi imparator tapınak temellerinin Anadolu’da atılarak inşa 

edildiği belirtilmektedir (Warwind, 1993).  

Roma’nın kendi topraklarında kabul ettiği dinlerden bir diğeri de Mithraizm’dir 

(Gordon, 1972: 93). Mithraizm Güneş Tanrı’sı Mithra’nın dinidir. İran ve Hindistan’dan 

Mezopotamya’ya oradan da Anadolu’ya ulaşmıştır (Kızıl, 2013). Anadolu’da Kybele ile 



39 
 

 
 

özdeşleşen Mithra, Helenistik Dönem’de Stoa felsefesinin ahlak ilkeleri ile birleşerek 

Roma’ya geçmiştir (Kızıl, 2013: 120-126). Roma Mithraizmi, Roma İmparatorluğu’nun 

Hristiyanlık öncesi ve sonrası dönemin geçiş noktası olarak kabul edilmektedir. Bazı 

araştırmacılara göre Hristiyanlığın Mithra kültünden etkinlendiği düşünülmektedir 

(Conybeare, 1914: 10; Roselaar, 2014: 183-190). Hristiyanlık ve Mitraizm arasında ibadet, 

inanış ve ritüel gibi bazı pratiklerin birbirine çok benzer olduğu ifade edilmektedir. Bu 

benzerliklerden ilki Roma İmparatorluğu’nda Hristiyanlığın yayılmasının ardından 

Mithraizm’in Mithras’ı ile Hristiyanlığın Mesih’i özdeşleştirilmesidir (Kızıl, 2013: 129-130). 

25 Aralık günü hem Mithra festivali olarak hem de İsa’nın doğum günü olarak 

kutlanmaktadır. Ayrıca Mithra inanışında güneşin övüldüğü pazar günü Hristiyanlar için de 

ayrı bir öneme sahiptir (Kızıl, 2013: 129-130) 

Hristiyanlık küçük bir grubun içinde doğmuş, asırlar süren yolculuğunda gelişimini 

tamamlamış ve nihayetinde Roma’ya ulaşmıştır. Roma, Mesih yolundan gidenlere ilk 

zamanlarda dini hoşgörü sağlamıştır (Ertekin, 2011: 93). Ancak ilerleyen zamanlarda 

Yahudilerin Hristiyanlara karşı olan sert tutumları Roma’yı da etkilemiştir. Roma yönetimi 

Hristiyan kültürünü anlamamış, Hristiyanlığı Yahudiliğin tahrife uğramış bir mezhebi olarak 

kabul etmiştir (Sönmez, 2019: 1377). Hristiyanların Yahudilerden farklı tapınma, ibadet ve 

inanç pratikleri Roma halkının Hristiyanlara karşı olan tutumlarını değiştirmiştir. Öğrencilerin 

çalışmaları ve Paulus’un Filistin merkezli oluşumu Filistin dışında yayması da tepkilerin 

büyümesini sağlamıştır. Nitekim Hristiyanlara zulmeden bir Roma portresi çizilmeye 

başlamıştır. İ.S. 2. yüzyıldan 3. yüzyıla kadar Hristiyanlar Roma yöneticileri tarafından 

potansiyel huzur bozucu olarak görülmüş ve hain olarak atfedilmişlerdir (Martin, 2022: 169). 

Bunun sonucu olarak Hristiyanlar çeşitli hükümlere maruz kalıp acımasız işkencelere 

terkedilmişlerdir (Moss, 2013: 17). İmparator Nero (İ.S. 60) Dönemi’nde Roma’da Circus 

Maximus bölgesinde çıkan yangın bu durumun en iyi kanıtlarından biridir (Baker, 2020: 213). 

Yangın olağandışı bir felakete dönüşmüş, Roma’nın büyük bir kısmı yanmış ve birçok insan 

hayatını kaybetmiştir (Baker, 2020). Araştırmacılar tarafından ortaya çıkan bu felaketlerin 

hem siyasi hem de dini boyutu olduğu düşünülmektedir (Ertekin, 2011: 93-94). Takibatların 

dini boyutu Hristiyanlarla ilişkilendirilmiş ve yangının Hristiyanlar tarafından çıkarıldığı 

düşünülmüştür (Ertekin, 2011). Tertullianus’un Apologia’sındaki “Muhalifler Hristiyanların, 

halkın başına gelen her felaket ve belanın sebebi olduğunu düşünürler… Nil Irmağı’nın su 

seviyesi düşse, hava değişmese, deprem, açlık ve veba olsa derhal Hristiyanları ateşe atın diye 

seslenirler” (Tertullian, 1889: XL) ifadeleri, Romalıların Hristiyanlara karşı olan tutumunu 

açık bir şekilde göstermektedir. Roma tarihinin en iyi yazarlarından biri olarak kabul edilen 



40 
 

 
 

Tacitus (İ.S. 56/57-İ.S. 120/125) Annalis adlı eserinde Hristiyanların hayvan derileri ile 

kaplatılıp köpeklerin önüne atıldığını ifade etmektedir (Martin, 2022: 169). Nero’nun cefa 

dolu yönetimi altında sıkışan Roma halkından bazıları bu olaydan sonra Hristiyanlara karşı 

sempati duymaya başlamıştır (Martin, 2022).  2. yüzyıla gelindiğinde de benzer olaylar 

yaşanmış, Bithynia proconsulü (eyalet valisi) Plinius tarafından Batı Anadolu’da yaşayan 

Hristiyan cemaat mensupları idam ettirilmiştir (Martin, 2022). 3. yüzyıl Hristiyanlara yapılan 

baskıların ve zulümlerin devam ettiği bir dönemdir. İmparator Decius, Gallus, Valerianus, 

Gallienus, Aurelianus ve Tacitus dönemlerinde Hristiyanlar Roma yönetimi ve halkı 

tarafından dışlanan, küçümsenen ve aykırı bir topluluk olarak görülmüştür (Kassa, 2020: 23-

26). Diocletianus dönemine gelindiğinde Roma tetrarşi (İ.S. 293-305) adı verilen dörtlü bir 

sisteme geçiş yapmıştır (Rice, 2016: 1). Tetrarşi sisteminde Hristiyanları yok etmeye yönelik 

bir kovuşturma yapılmıştır. Bu kovuşturma Roma tarihinde “Büyük Takibat” olarak 

bilinmektedir (Ertekin, 2011). Büyük Takibat Roma İmparatoru Diocletianus Dönemi’nden 

(İ.S. 23 Şubat 303) Milano Fermanı’nın (İ.S. 313) ilan edilmesine kadar geçen on yıllık süreyi 

kapsamaktadır (Ertekin, 2011). Hristiyanlık tarihinin dönüm noktası olarak adlandırılmakta ve 

4. yüzyıl erken Hristiyanlık tarihinin en uzun yüzyılı olarak kabul edilmektedir (Ertekin, 

2011). Zorluklarla mücadele eden Roma toprakları I. Constantinus ile birlikte yeni bir döneme 

geçiş yapmıştır. Eusebius’a göre İmparator I. Constantinus Büyük Takibat’ın ardından 

şehrinin çektiği acılara kayıtsız kalmamış ve elini taşın altına koyması gerektiğini 

düşünmüştür (Eusebius, I: 26). I. Constantinus ve İmparator Maxentius Milvius Köprüsü’nde 

karşı karşıya gelmeden önce Constantinus’un askeri güçten ziyade ilahi gücün desteğine 

ihtiyaç duyduğu düşünülmektedir (Eusebius, I: 27). Eusebius, Constantinus’un imparatorluğu 

kurtaracak ve koruyacak tanrının Hristiyanların Tanrı'sı olduğuna inandığını belirtmektedir 

(Eusebius, I: 27). Haç Vizyonu olarak bilinen bu hadiseyi şu şekilde aktarmaktadır:   

Constantinus öğleye doğru Tanrı’ya dua ederken gökte muazzam bir şekilde işaret 

belirir. Eusebius bu işaretin, “bununla fethedin” (Eusebius, I: 28) yazılı ışıklı haç sembolü 

olduğunu ifade etmektedir. Mucizeye tanık olan Constantinus ve ordusu çok şaşırmış ve 

bunun ne anlama geldiğini merak etmişlerdir. Olayın yaşandığı sabahın gecesinde 

Constantinus’un rüyasına Tanrı’nın Mesih’i aynı işaret ile tekrar görünmüş ve bu işaretin 

(XP) onları tüm olumsuzluklardan koruyacağını söylemiştir (Eusebius, I: 29). Yaşanan 

gelişmelerin ardından İ.S. 312’te I. Constantinus ve Maxentius Milvius Köprüsünde karşı 

karşıya gelmiştir. Bu karşılaşmanın 4. yüzyıl kronolojisinin önemli noktalarından biri olduğu 

düşünülmektedir (Bruun, 1960: 301). Roma tahtının sahibi olmak isteyen I. Constantinus 



41 
 

 
 

askerlerine kalkanlarına Labarum “Khi (X) ve Rho (P)”9 işaretini çizmelerini emretmiştir 

(Kutay, 1999: 83). Savaş Constantinus’un mağlubiyetini işaret ederken Maxentius Tiber 

Nehrine düşerek ölmüş, Constantinus ve ordusu savaştan galip gelmiştir (Eusebius, I: 38; 

Kutay, 1999). Savaşın ardından tahta geçen Constantinus, Hristiyanların Tanrı’sının kendisine 

yardım ettiğini ve zaferin bu sayede kazanıldığını ifade etmiştir (Martin, 2022: 196). Bunun 

üzerine de kendisini Hristiyan olarak ilan etmiştir (Martin, 2022). Hristiyanlığa geçişinin 

ardından Roma dinini yasaklamamış Hristiyanlığı da resmi din olarak ilan etmemiştir. Bunun 

yerine İ.S. 313 yılında Doğu’da Licinius ile anlaşarak Milano Fermanı’nı çıkarmıştır. Milano 

Fermanı Hristiyanlara dini hoşgörü tanıyan, ibadet özgürlüğü sunan, el konulan ibadet 

yerlerini, mal ve mülkleri Hristiyanlara geri veren bir fermandır (Konutgan, 2019: 79; Martin, 

2022).  

Kilise tarihi açısından İmparator I. Constantinus önemli bir konuma sahiptir. 

Constantinus katakomplarda ibadetlerini gerçekleştiren Hristiyanları kiliselere taşımış; 

Roma’nın çok tanrılı, imparator kültlü inanç sistemini tek tanrıcılığa dönüştürmüş ve halkını 

Hristiyanların Mesih’ine doğru yönlendirmiştir. Haç Vizyonu’nun ardından (İ.S. 324) Eski 

Roma’nın yeni bir dinle kurulamayacak kadar lekelenmiş olması kısmen de ekonomik ve 

politik sebeplerden dolayı Roma İmparatorluğu’nun başkentini doğuya; kendi adını verdiği 

Constantinopolis’e taşıma kararı almıştır (Ware, 2019: 31).  6 yıl sonra şehrin açılışını da 

büyük bir törenle yapmıştır. Iulianus Apostata (361-363) yeniden pagan inanışı canlandırmaya 

çalışan son Doğu Roma İmparatoru olmuş, İ.S. 380 yılında ise İmparator I. Theodosius’un 

kararı doğrultusunda Hristiyanlık Roma İmparatorluğu’nun resmi dini olarak ilan edilmiştir. 

Bu dönemden sonra Roma’nın yeni başkentinde pagan ayinleri hiçbir şekilde 

gerçekleştirilmemiş, Constantinus ve ardıllarının kaideleriyle birlikte Doğu Hristiyanlığı’nın 

gelişimi başlamıştır (Ware, 2019).  

1.6. Anadolu’da İlk Yedi Ekümenik Konsil  

Hristiyanlık ortaya çıktığı andan itibaren hem doktrinsel hem de otorite bakımından 

birtakım fikir ayrılıklarına ve anlaşmazlıklara maruz kalmıştır. Bu anlaşmazlıkları gidermek 

için dini liderlerin, imparatorların ve baş psikoposların bir araya geldikleri toplantılara konsil 

adı verilmektedir (Aydın, 2015: 250).  Konsil, kilise hayatının ortaya koyduğu sorunlara 

çözüm üretmek için psikoposların ve yüksek din adamlarının bir araya gelerek toplandıkları 

kurul olarak tanımlanmaktadır (Erbaş, 2021: 50). Hristiyan konsillerinde dini inançlar, 

 
9 Labarum, I. Constantinus tarafından kullanılan bir Hristiyan monogramıdır (britannica.com). Khi (X) ve Rho 
(P) sembollerinin birleşiminden oluşmakta ve Mesih adının ilk iki harfine karşılık gelmektedir (Eusebius, I: 29).  
 



42 
 

 
 

öğretiler ve pratikler üzerine kararlar alınmakta ve kilisenin yönetimi belirli kararlar üzerine 

kurulmaktadır (Yalduz, 2003: 258). Kilise tarihinde önemli bir yer tutan konsiller, Genel 

Konsiller (Ekümenik Konsiller) ve Özel Konsiller olarak ikiye ayrılmaktadır (Yalduz, 2003). 

Genel Konsiller Papa tarafından organize edilmekte, Papa’nın kendisi veya onun temsilcileri 

tarafından yönetilmektedir (Yıldız, 2014: 156). I. İznik Konseyi, I. İstanbul Konseyi, Efes 

Konsili, Kadıköy Konsili, II. İstanbul Konseyi, III. İstanbul Konseyi ve II. İznik Konseyi bu 

bölüm kapsamında açıklanacak olan ilk yedi Konsili oluşturmaktadır. İlk yedi Konsilin 

tamamı Genel Konsiller olarak kabul edilmiş ve bu konsiller Anadolu’da toplanmıştır. I. İznik 

Konsili, Milano Fermanı ve Constantinopolis’in kuruluşu; kilisenin rüştünü ispatlayan üç 

önemli olay olarak kabul edilmektedir (Ware, 2019: 32).  

• İznik Konsili (İ.S. 325) 

325 yılında İmparator I. Constantinus tarafından toplanmıştır. Konsilin toplanma amacı 4. 

yüzyılda hızla gelişen Ariusçuluk ve karşıtları arasındaki khristolojik tartışmaları çözüme 

kavuşturmaktır (Duygu, 2018: 82). Libyalı rahip Arius’a (256-336) göre Mesih şahsiyet-doğa-

öz itibariyle Tanrı’dan farklı ve yaratılmış bir varlıktır (Duygu, 2018). Bu nedenle Tanrı 

tarafından yaratılan bir varlığın Tanrı olması mümkün değildir. Arius’a göre Baba, Oğul ve 

Kutsal Ruh’un benlikleri birbirinden farklı; öz itibariyle birbirlerinden uzaktırlar (Duygu, 

2018). Arius’un düşüncelerine karşı olanlar ve Mesih’in Baba ile aynı özü taşıdığını 

savunanlar Konsilin toplanılmasını zorunlu hale getirmiştir. I. Constantinus’un başkanlığında 

Kurtuba Psikoposu Hosius’un yönetiminde çok sayıda rahip ve birkaç filozofun katılımıyla 

325 yılında ilk konsil İznik’te (Nikomedia) toplanmıştır (Sinanoğlu, 2001: 9). Konsilde 

“Babanın özünden, Baba ile aynı tabiattan, Tanrı’dan Tanrı, nurdan nur, bedenleşip insan 

olan, insanlık için ıstırap çeken ve dirilerek göğe yükselen Kutsal Ruh’a inanırız” amentüleri 

ile Ariusçu düşünceler aforoz edilmiştir (Sinanoğlu, 2001).  

• İstanbul Konsili (İ.S. 381) 

İznik Konsili’nde Ariusçu düşünceler aforoz edilse de Teslisçiler ve Ariusçular arasındaki 

tartışmalar uzun yıllar devam etmiştir. Arius’un ve İmparator I. Constantinus’un ölümünün 

ardından Constantinopolis’in patrikliği Ariusçuların yönetimine geçmiştir (Madrigal, 2015a: 

18). İ.S. 379’da İmparator Theodosius Hristiyan olduktan kısa bir süre sonra Ariusçu Patrik 

Makedonius’un yerine teslisçi Patrik Meletius’u geçirmiştir (Aydın, 2015: 251). Bunun 

üzerine İ.S. 381’de Theodosius başkanlığında İstanbul’da bir konsil daha toplanmıştır 

(Madrigal, 2015a). I. İstanbul Konsili’nde Kutsal Ruh’un Baba ve Oğul ile aynı özü taşıdığı 

kabul edilmiş ve Ariusçu düşünce yeniden aforoz edilmiştir (Aydın, 2015). İstanbul 

Konsili’nde bir başka gelişme daha yaşanmış ve dört önemli patriklik makamı belirlenmiştir 



43 
 

 
 

(Demir ve Çurku, 2020: 66). Bu dört patriklik merkezi Antiochia, Aleksandreia, Roma ve 

Constantinopolis olarak kabul edilmiştir.    

 

• Efes Konsili (İ.S. 431) 

Efes Konsili, İ.S. 431’te Ephesos’ta toplanmıştır. I. İznik Konsili’nde ve I. İstanbul 

Konsili’nde alınan “İsa’nın Baba ile aynı özden olduğu” kararı devamında İsa’nın annesinin 

Tanrı annesi mi (Theotokos) yoksa insan annesi mi (Khristotokos) olduğu sorularını peşinde 

getirmiştir. 428 yılının sonlarında Nestorius ile Constantinopolis’e gelen din adamlarından bir 

tanesi Meryem’in Tanrı annesi olmadığını ileri sürmüş, bu yönde vaazlar vermeye başlamıştır 

(Davis, 2017: 195). Rahibi destekleyen Nestorius Constantinopolis’te, Aleksandreia’da ve 

Roma’da Theotokos yanlılarını karşısına almıştır (Davis, 2017: 195-196). İskenderiye Patriği 

Cyrille ve Roma Psikoposu Calestinus Nestorius’un bu söylemlerine karşılık bir araya 

gelmişlerdir. Kyrillos başkente Nestorius’un yanlışlarını dile getiren ve “Aforozname” olarak 

bilinen bir mektup yazmıştır (Konutgan, 2019: 87). Mektupta Nestorius ve onun öğretilerine 

kulak asan herkesin aforoz edilmesi gerektiği belirtilmiştir. Yaşanan gelişmelerin ardından 

İmparator II. Theodosius bu düalistliği çözüme kavuşturmak için İ.S 431’de Efes Konsili’ni 

toplamıştır (Konutgan, 2019). Efes Konsili’nde kristolojik açıdan alınan iki önemli karar 

alınmıştır. Bu kararlar şu şekildedir:  

• İsa’da hem ilahi ve hem insani tabiat bulunmaktadır. 

• Meryem hem insan hem de Tanrı annesidir.  

Meryem’in Tanrı annesi olmadığını savunan Nestorius ve taraftarları Efes Konsili’nde 

aforoz edilmiştir (Aydın, 2015: 251).  

• Kadıköy (Kalkhedon) Konsili (İ.S. 451)  

Kadıköy Konsili İsa’nın ilahi ve insani yönünü karara bağlamak üzere 451 yılında 

Kadıköy’de toplanmıştır (Madrigal, 2015: 31). Kadıköy Konsili’nin toplanma amacını 

anlamak için Efes Konsili’nden sonraki gelişmeleri dikkate almak gerekmektedir. Efes 

Konsili’nde aforoz edilen Nestorius Antakya’ya daha sonrasında İskenderiye’ye sürgüne 

gönderilmiştir. İsa’da hem ilahi hem de beşeri tabiatın var olduğunu savunan Nestorius’un 

düşüncesi İskenderiye’de Nestoriler (Nesturilik) adıyla ciddi oranda gelişim göstermiş, aforoz 

edilen düşünce zamanla Orta Asya’ya kadar yayılmıştır (Albayrak, 2007: 15-17). Hırsız 

Konsil veya Haydutlar Konsili olarak adlandırılan II. Efes Konsili’nin toplanmasının 

temelinde yatan mesele Nestoriliğe karşı olan monofizitizmdir (Madrigal, 2015). Tek 

tabiatçılık olarak bilinen monofizitizm, rahipler ve psikoposlar arasında çatışmalara akabinde 

de doğu-batı kilisesi ayrımına sebep olan bir düşüncedir. Meselenin özünde İsa’nın tanrısal ve 



44 
 

 
 

beşeri özellikleri nasıl bir arada bulundurduğu düşüncesi yatmaktadır (Çoban, 2013: 15). 

Monofizit teoloji, İsa’da ilahi ve insani iki tabiatın bulunduğunu ancak insani yönün ilahi 

tabiat içinde zamanla kaybolduğu ve tek tabiatta birleştiğini savunmaktadır (Çoban, 2013: 

15). 

II. Efes Konsili’nin toplanmasına sebep olan monofizit ve nestoriyanizm düşüncenin 

odağında iki önemli isim dikkat çekmektedir, bunlar: İstanbul’da manastır başrahibi olan 

Eutcyhes ve İstanbul başpsikoposu Flavian’dır. Eutyches monofizitizmi savunur ve 

Nestorius’a karşı tepki gösterir, Flavian tarafından toplanan sinodda aforoz edilir (Çoban, 

2013). Aforoz edilen Eutcyhes’un destekçileri bu duruma tepki gösterir ve sarayda bir 

karışıklık çıkar. Çıkan karışıklığı önlemek maksadıyla II. Theodosius 449 yılında II. Efes 

Konsili’ni toplama kararı alır (Madrigal, 2015a). İskenderiyeli Dioscorus başkanlığında 

toplanan II. Efes Konsili’nde I. Efes Konsili’nde alınan kararlar bir kez daha onaylanmış ve 

Flavian sürgün edilmiştir (Durak, 1993: 8). II. Theodosius’un ölümünün ardından tahta geçen 

Marcianus 451 yılında Kadıköy’de bir konsil daha toplar. Konsilde görüşülen konu, 

Nestoriler’e karşı olan monofizitizmdir. Alınan kararlar neticesinde II. Efes Konsili Haydut 

Konsil olarak kabul edilmiş ve Diodorus’un yetkileri elinden alınmıştır (Demir ve Çurku, 

2020: 67). Kadıköy Konsili’nde Papa I. Leo’nun “İsa hem Tanrı’dır hem insandır” (Leo, 

1885: 23) ifadesi ve İncil’den verdiği referanslar ile İsa’nın çift tabiatı monofizitizm 

karşısında zafer kazanmıştır. Ayrıca Constantinopolis Kilisesi diğer kiliselerden daha 

imtiyazlı bir konuma getirilmiştir (Duygu, 2018: 136).  

Kadıköy Konsili Hristiyanlıkta ilerleyen dönemlerde yaşanacak olan ilk büyük 

mezhep ayrılığının başlangıcını oluşturmaktadır (Atiya, 2005: 87). Kadıköy Konsili 

diyofizitizmin monofizitizme baş kaldırdığı Başkent Kilisesi’nin, Doğu Kilisesi’nden üstün 

olduğu bir konsil olarak kabul edilmektedir. Bu sonuçların yalnızca teolojik boyutlu olduğunu 

söylemek yetersiz kalmaktadır. Patrikler arasındaki anlaşmazlıklar, kiliselerin güç gösterisi ve 

tahta çıkan imparatorların desteklediği düşünceler bu durumun teolojik boyuttan ziyade 

siyasal boyutlu olduğunu göstermektedir (Atiya, 2005: 89; Çoban, 2013: 23).  

Bu konsillerden sonra II. İstanbul Konsili (553), III. İstanbul Konsili (680-681) ve II. 

İznik Konsili (787) olmak üzere üç konsil daha toplanmıştır. II. İstanbul Konsili I. Justinianus 

tarafından Constantinopolis’te toplanmıştır. Konsilde İsa’nın iki tabiat taşıdığı ve ölümü 

bedende tattığı kabul edilmiştir (Aydın, 2015: 252). II. İstanbul Konsili’nden ortalama bir asır 

sonra İmparator IV. Constantinus tarafından III. İstanbul Konsili’nin toplanılmasına karar 

verilmiştir. Diğer konsillerde olduğu gibi bu konsilde de İsa’nın insani ve ilahi tabiatı 

üzerinde durulmuştur. Kadıköy Konsili’ndeki sonuçlar bir kez daha kabul edilmiş, Monofizit 



45 
 

 
 

akımı destekleyenler aforoz edilmiştir (Yıldız, 2014: 158). İstanbul Konsilleri’nin ardından 

son ekümenik konsil olan II. İznik Konsili toplanmıştır. Aziz ve Meryem ikonalarının 

kiliselerde yer alıp almayacağı görüşülmüş, kiliselere ikonaların konulabileceği kararı 

verilmiştir (Aydın, 2015).  

1.7. Anadolu’da İlk Yedi Kilise  

Anadolu’da Hristiyanlık tarihi açısından önemli olan bir diğer konu Yeni Ahit’in 

Vahiy bölümünde yer alan Yedi Kiliselerdir. Yeni Ahit’e göre Vahiy bölümü İsa Mesih’in 

öğrencisi Yuhanna tarafından Hristiyan cemaatlerinin yoğun baskı altında olduğu dönemde 

kaleme alınmıştır. Bu baskıcı dönemin İmparator Nero (İ.S. 54-68) ya da İmparator 

Domitianus (İ.S.81-96) zamanlarına karşılık geldiği düşünülmektedir (Va. 2018: 593). Vahiy 

bölümü İsa Mesih’in vahiylerinden ve Yuhanna’nın “kilise” olarak nitelendirdiği yedi ayrı 

topluluğa yazdığı özel bildirimlerden oluşmaktadır. Bahsi geçen yedi topluluk Ephesos, 

Smyrna, Pergamon, Thyateira, Sardis, Philadelphia ve Laodikia Kiliseleri’dir. Bu 

toplulukların tamamı Anadolu’nun batı kısmında yer almakta ve Yedi Kiliseler olarak 

adlandırılmaktadır.  

Yedi Kiliseler, teologların birçok yönden ele aldığı bir konudur. Gerek isimleri, 

bulundukları coğrafi konumları gerekse seçilmiş bir topluluk olup olmadıkları tartışılmış ve 

birtakım temellere dayandırılmaya çalışılmıştır. Ramsay (1904), Yedi Kilisenin tümünün 

Asya’da yer aldığını ancak Küçük Asya’da bulunan tek kiliseler olmadığını ifade etmektedir. 

Bu noktada öne çıkan ilk soru niçin bu yedi topluluğun seçilmiş olduğudur.  

Dini önemlerine, zenginliklerine ve mertebelerine göre seçilmiş olma olasılıkları 

oldukça düşüktür. Bu özelliklere göre Asya vilayetinin önde gelen yedi şehri olmadıkları 

kabul edilmektedir. Ramsay (1904), Asya şehirlerinin dini, zenginlik ve büyüklüklerine göre 

bir sıralama yapılması durumunda listede Philadelphia ve Laodikeia’dan ziyade Troas, 

Kyzikos, Magnesia, Alabanda, Apameia ve Kolosai şehirlerinin yer alması gerektiğini 

belirtmektedir. Bir başka varsayım yedi sayısına atfedilen kutsallıktır. Vahiy bölümünde yer 

alan yedi mühür, yedi borazan ve yedi tas ifadeleri toplulukların yedi sayısına göre 

belirlendiğinin bir işaret olarak görülmektedir. Buna göre yedi sayısının kutsallığına karşılık 

Yuhanna’nın Asya ilinden yedi şehir seçmiş olabileceği düşünülmektedir. Vahiy bölümünde 

geçen “Ben Yuhanna’dan Asya ilindeki yedi kiliseye selam (Va. 1:1)” ve “gördüklerini yaz ve 

yedi kiliseye gönder (Va. 1:11)” bu ifadeler yedi kilisenin Yuhanna’nın vizyonundan çok 

önce belirlendiği yönündeki görüşleri de desteklemektedir (Ramsay, 1904: 103-104). Bir 

diğer varsayım Ephesos, Smyrna, Pergamon, Thyateira, Sardis, Philadelphia ve Laodikeia’nın 



46 
 

 
 

coğrafi konumlarıyla ilişkilidir. Bu şehirler Asya ilinin çevresinde önemli noktalarda yer 

almakta ve daire şeklinde sıralanmaktadır. Ephesos Büyük Menderes ve Küçük Menderes 

vadisine, Laodikeia Çürüksu Vadisi’ne, Smyrna ve Sardis Gediz Vadisi’ne, Philadelphia 

Yukarı Lydia’ya, Pergamon ve Thyateira ise Mysia’ya kadar büyük bir alanda 

konumlanmıştır (Hill, 1923: 21). Yedi Kiliseler arasında coğrafyaları ve yaşadıkları dini 

zorluklar açısından da birçok benzerlik bulunmaktadır (Hill, 1923: 21).  

Yedi Kiliselerin Küçük Asya için olan önemlerine dair bir değerlendirme yapılacak 

olursa Ephesos, Smyrna, Pergamon, Thyateira, Sardis, Philadelphia ve Laodikeia Katolik 

Kilisenin birer temsilcileridir (Ramsay, 1904: 103-104). Asya ilinde yer alan Yedi Kilise 

grubu vardır ve her biri birer temsilci tarafından temsil edilmektedir (Ramsay, 1904). Bu 

temsilciler Yedi Kiliseler’dir ve Yedi Kiliseler Tanrı’nın kilisesine karşılık gelmektedir 

(Ramsay, 1904).  

1.8. Anadolulu Azizler ve Azizeler  

Hristiyanlık’ta hayatlarını dine adamış, yaşadıkları dönem ve sonrasında tebaaları 

arasında saygı görmüş kişiler aziz ve azize olarak adlandırılmaktadır (Gür ve Yılmaz, 2016: 

229). Aziz ve azizeler dini misyonlarını yerine getiren, nefsini terbiye eden, dini hayatları 

içinde fedakârlık gösteren ve çeşitli mucizeler gerçekleştirdiğine inanılan kimselerdir 

(Harman, 1991: 332). Aziz, Hristiyanlığın ilk dönemlerinde bütün Hristiyanlar için 

kullanılırken sonraları, özellikle kiliseye bağlı olarak yaşayan ve bu uğurda şehit olanlara 

(martyros) verilen bir unvan olmuştur (Harman, 1991). İ.S. 155’te öldürülen İzmir (Smyrna) 

piskoposu Polikarpos, şehit olarak aziz ilan edilen ilk kişidir (Harman, 1991). Meryem, 

İsa’nın öğrencileri ve İncil yazarları da aziz olarak anılmışlardır. Anadolu toprakları 

Hristiyanlık’ta aziz olarak anılan kişilerin yaşadığı bölgelerin başında gelmektedir. 

Çalışmanın bu kısmında Anadolu topraklarında doğmuş, yaşamış, baskı ve zulümlere rağmen 

misyonundan vazgeçmemiş, doğru yolu göstermek için çabalamış aziz ve azizeler hakkındaki 

bilgiler özetlenerek açıklanmaya çalışılacaktır.  

1.8.1. Anadolulu Azizler 

• Aziz Paulus: Gerçek adı Saul olan Aziz Paulus, İ.S. 10 yılında Anadolu’nun Tarsus 

kentinde doğmuştur (Gündüz, 2004: 32). Yahudiliğin Ferisi mezhebine mensuptur ve bir 

Roma vatandaşı olarak hayatını sürdürmüştür (Elç. 21: 39; Elç. 23: 6). Galatialılara 

yazdığı mektupta kendisini “anne karnındayken seçilmiş” kişi olarak tanıtmaktadır. 

Hristiyanlara zulmeden biriyken Şam Vizyonundan sonra Mesih uğruna birçok mücadele 



47 
 

 
 

vermiş, Anadolu başta olmak üzere Hellas ve Roma’da misyon faaliyetleri 

gerçekleştirmiştir. Mesih uğruna verdiği mücadele sonunda Roma’da tutuklanarak 

öldürülmüştür.  

• Aziz Nikholaos: Anadolulu azizler denildiğinde aklan ilk gelen isimlerden biri Aziz 

Nikholaos’tur. Lykia’nın önemli şehirlerinden ve başkentlerinden olan Patara’da (İ.S. 

270) dünyaya gelmiştir. Patara’da çıkan bir salgında annesini ve babasını kaybetmiş, 

Myra’ya amcasının yanına taşınmıştır (Akça ve Esen, 2020: 117). Ailesinden miras kalan 

varlığını yardım faaliyetlerine ve kilise hizmetlerine bağışlamıştır (Akça ve Esen, 2020). 

Samimiyeti ve yardımseverliği ile tanınan ve halk tarafından sevilen bir aziz olmuştur. 

Dini çalışmaları sayesinde Myra kentinin başpiskoposluğuna kadar yükselmiştir. Batılı 

ülkeler arasında Aziz Nikholaos, geceleri gizemli ziyaretleri ile çocukların kalbini 

kazanan Noel Baba (Santa Claus) hikayesi ile tanınmaktadır (McKnight, 1917: 28).  

• Aziz Ignatius: Bir başka adı Theophoros (Tanrı Taşıyan) olan Aziz Ignatius, Antiochiada 

dünyaya gelmiştir (Budak, 2012: 87).  İsa Mesih’i açıkça Rab olarak ikrar ettiği için 

ölüme mahkûm edildiği, İ.S. 117 yılında da vahşi hayvanların önüne atılarak öldürüldüğü 

düşünülmektedir (Budak, 2012).  

• Aziz Blasios (Vlas): Aziz Blasios, İ.S. 280/283 yılında Roma İmparatorluğu’nun Sebasteia 

(Sivas) şehrinde doğmuştur (Yurdakök, 2005: 361). Zengin bir aileden gelen Blasios tıp 

eğitimi almış, boğaz hastalıkları konusundaki başarısı ile tanınmıştır (Yurdakök, 2005; 

Durak, 2012). Araştırmacılar Aziz Blasios’un Ermeni veya Rum kökenli olabileceğini 

düşünmektedirler. Pagan inanışını terk ederek Hristiyan olmuş, kendi şehri Sivas’a 

piskopos olarak seçilmiştir.  Piskoposluğunun ardından Romalıların baskılarından kaçarak 

Argaios (Erciyes) Dağı’nda bir mağarada keşiş hayatı sürmeye başlamıştır (Yurdakök, 

2005). Hristiyan olmaktan vazgeçmediği gerekçesiyle de Romalılar tarafından 

öldürülmüştür (Yurdakök, 2005).  

• Aziz Basileios: Basileios diğer adı ile Megas Basileios (Büyük Basileios), Ortodoks ve 

heretik ayrımın belirginleştiği dönemde Caesarea’da (Kayseri) (İ.S. 329/330) Hristiyan bir 

ailenin çocuğu olarak dünyaya gelmiştir (Smith, 1879: 9). Eğitim hayatına Kapadokya’da 

başlayan Basileios, burada Nazianzuslu Gregorius ile tanışmıştır. Nazianzuslu Gregorius 

ile birlikte eğitimlerine devam etmek için önce Constantinopolis’e daha sonra da Atina’ya 

geçmişlerdir (Smith, 1879; Madrigal, 2015b: 39; Temiztürk, 2016: 41). Bazı 

araştırmacılar Aziz Basileios’un ününün Atina’ya kendisinden önce ulaştığını 

belirtmektedir. Arkadaşı Nazianzuslu Gregorius, kardeşi Nyssalı Gregorius ile birlikte “üç 

Kapadokyalılar” olarak anılmaktadırlar (McSorley, 1907). İ.S. 370 yılında Caesarea 



48 
 

 
 

piskoposu olan Basileios, doğu kilise adamlarının önde gelen isimlerinden biri olmuştur 

(Taylor, 1973: 187). Aziz Basileios’un Anadolu’daki manastır hayatını şekillendirdiği ve 

Hristiyan manastır hayatını da kiliseden sapmaktan kurtardığı bilinmektedir (Budak, 

2012).  

• Nazianzuslu Aziz Gregorius: Nazianzuslu Gregorius, Hypsistosçuların grubuna bağlı 

olan ancak daha sonra Hristiyanlığı seçerek piskoposluğa kadar yükselen Gregorius’nin 

oğludur (Tokay, 2007: 32). Aksaray ilinin yakınlarında bulunan (Bekarlar Kasabası) 

Nazianzos şehrinde (İ.S. 330) doğmuş ve doğduğu yerin yakınlarındaki Arianzos şehrinde 

(İ.S. 389) vefat etmiştir (Budak, 2012: 102). İ.S. 362 yılında rahip olmuş, İ.S. 370-379 

yılları arasında piskoposluğa yükselmiştir.  

• Nyssalı Aziz Gregorius: 4. yüzyılın önemli Hristiyan ilahiyatçılarından olan Aziz 

Gregorius, Niksar’da (Neokaiseria) doğmuş ve İ.S. 335-394 yılları arasında yaşamıştır 

(Budak, 2012: 100). Aziz Basileios’in küçük kardeşidir. Çağdaşları arasında en kültürlü 

kişi olduğu düşünülmektedir (Budak, 2012). İ.S. 372 yılında Gregorius, Nyssa piskoposu 

olarak seçilmiştir (Madrigal, 2015b: 43). Gregorius’a göre Tanrı sınırsızdır ve yarattığı 

varlıkların sınırlı zihniyle Tanrı tam olarak algılanamamaktadır (Madrigal, 2015b). 

Gregorius Apofatik veya Negatif Theoloji alanına yaptığı katkılar ile tanınmaktadır.  

• Aziz Georgios: Aya Yorgi olarak da bilinen Aziz Georgios, İ.S. 280 yılında İmparator 

Diocletianus döneminde dünyaya gelmiştir. Babası gibi iyi bir asker olan Georgios, kısa 

sürede bulunduğu çevrede öne çıkan yetenekleri ile tanınmıştır (Ortodokslar Topluluğu, 

2022). Baskıcı ve zulüm dolu bir dönemde yaşamış olsa da İsa Mesih uğruna mücadele 

etmekten geri durmamıştır. Mücadelelerinin sonucunda da Romalılar tarafından 

öldürülmüştür. Anadolu'da Hz. Hızır ve St. George (Aya Yorgi) kişilik özellikleri ve 

işlevleri bakımından birbiriyle özdeşleştirilmektedir (Türk, 2010: 138). Hızır ve İlyas 

peygamberlerin buluştuğu günün anısına kutlanılan Hıdırellez Bayramı, benzer 

hikayelerlerle 23 Nisan’da Batılı ülkelerde Aziz Georgios’u anmak için kutlanmaktadır.  

• Aziz Mamas: Aziz Mamas, 3. yüzyılda yaşamış Kapadokyalı bir azizdir. Çoban olarak 

bilinen Mamas, çocukluk yaşlarında Hristiyanlığı yaydığı gerekçesiyle zulme uğramış ve 

Hristiyan dinini inkâr etmediği için öldürülmüştür (Budak, 2012: 107).  

• Nusaybinli Mor Efrem: İ.S. 303/306 yılında Nusaybin’de doğmuştur (Budak, 2012; 

Madrigal, 2015). 4. yüzyıl Süryani edebiyatının en önemli isimlerindendir. Eğitimini Urfa 

(Edessa) okulunda tamamlamıştır (Bilge, 1996: 51). Şiirleri ve İsa Mesih üzerine yazdığı 

ilahileri ile tanınmaktadır (Budak, 2012: 118). Kutsal kitabın tamamını yorumlamış ve 

Hristiyanlığa duyduğu sempati yüzünden evinden kovulmuştur (Budak, 2012).   



49 
 

 
 

• Nusaybinli Aziz Yakup: 3. yüzyılda Nusaybin’de dünyaya gelmiştir (Kütük, 2012: 5). 

Aziz Yakup Nusaybin’de kurulan akademi okulunun en önemli isimlerindendir. Şehrin 

yakınlarındaki bir manastırda münzevi yaşamı tercih etmiş, erdemi ve itibarı sayesinde 

piskoposluğa kadar yükselmiştir (Kütük, 2012).  

1.8.2. Anadolulu Azizeler  

• Azize Thekla: Thekla Konya (İconium)’da doğmuş, 90 yaşında Kilikia Bölgesinde 

Seleukeia yakınlarında vefat etmiştir (Budak, 2012: 88). Aziz Paulus ile bahsi geçen 

Azize Thekla, Paulus ile Iconium’da karşılaşmadan önce nişanlı sıradan genç bir kız 

olarak bilinmektedir (Öztürk, 2012: 44). Aziz Paulus’un Konya’yı ziyareti sırasında onun 

vaazlarından etkilenen Thekla, bakirelik üzerine söz vermiş ve kendini Hristiyanlığa 

adamıştır (Öztürk, 2012: 44). Thekla’nın Hristiyan oluşu, riyazetle dolu yaşamı tercih 

etmesi ve başından geçen birtakım olaylardaki duruşu, onu kadın dindarlığı için örnek 

gösterilen azizelerden biri olmuştur (Öztürk, 2012: 46). Thekla’nın bakireliği ve 

tarihselliği Katolik Kilisesi tarafından sorgulanmış ve adı azizeler listesinden çıkarılmıştır 

(Öztürk, 2012). Ancak Yunan Kilisesi tarafından kadınlar arasında şehitliğin öncüsü 

olarak kabul edilmiş ve havarilerle eşit sayılmıştır (Öztürk, 2012).   

• Azize Helena: İmparator I. Constantinus’un annesi olarak tanınan Helena, İ.S. 248/250 

yılında Bithynia’da dünyaya gelmiştir. Hristiyan olduktan sonra Azize olarak anılmıştır 

(Doğancı, 2017: 495). Geleneksel Hristiyan hac uygulamasını ilk kez Azize Helena’nın 

başlattığı kabul edilir (Keskin, 2018: 887). Hz. İsa'nın doğduğu, çarmıha gerildiği ve 

gömüldüğü yerleri ziyaret ederek, bu kutsal yerlerde incelemelerde bulunmuş ve 

Hristiyanlıktaki ilk hacı olarak anılmıştır (Keskin, 2018).   

• Azize Barbara: Azize Barbara’nın Eski Bithynia başkentinde -İzmit’te- doğduğu ve 3. 

yüzyılda yaşadığı düşünülmektedir (Budak, 2012: 115). Hristiyanlığı kabul ettiği 

gerekçesiyle çeşitli işkencelere maruz kalmıştır. Babası tarafından başı kesilerek şehit 

edilmiş ve azize olarak anılmıştır (Budak, 2012).  

1.9. Mezhepler  

Mezhep kelimesi, iman eden kimsenin görüşüne kıyasla daha bilimsel bir yaklaşımı 

ifade etmektedir. Bu doğrultuda mezhep, aynı dine mensup kişilerin çoğunlukla farklı 

doktrinlere inanışını ya da farklı ritüelleri uygulamasına karşılık gelmektedir (Demirci, 2018: 

1). İnanış ve uygulamalardaki farklılıklar büyüklüklerine göre mezhep olmaktan çıkıp din 

hüviyeti kazanabilmektedir. Ancak Hristiyanlıkta mezhep olmaktan çıkıp din haline 



50 
 

 
 

dönüşmüş bir inanış kümesi mevcut değildir (Demirci, 2018). Hristiyanlık Roma 

İmparatorluğu’nun resmi dini ilan edildikten sonra büyük oranda tek bir kilise olarak kalmayı 

başarabilmiştir.  

Hristiyanlık tarihinde mezhepleşmeler üç döneme ayrılmaktadır (Gündüz, 2020: 121). 

Birinci dönem (İ.S. 5. yüzyıl) Doğu Hristiyanlığının ortaya çıkışıdır (Gündüz, 2020). Bir 

sonraki dönemde (1054) kilise doğu ve batı olarak ikiye ayrılmıştır (Gündüz, 2020: 130). 

Üçüncü dönemde ise (16. yüzyıl) Katolikliğe karşı reformist hareket olarak Protestanlık 

ortaya çıkmıştır. Bu bölümde mezhepler; “Ortodoksluk”, “Katoliklik”, “Protestanlık” (Reform 

Kilisesi) ve “Diğer Mezhepler” olmak üzere dört grupta açıklanmaya çalışılmıştır (Demirci, 

2018).  

1.9.1. Katolik Mezhebi  

Grekçe katholikos (evrensel, genel), Latince universalis, generalis, communis 

kelimelerine karşılık gelen Katoliklik, müntesibi bakımından en büyük Hristiyan mezhebidir 

(Erbaş, 2021: 31, Harman, 2022: 55-58). Latin Amerika başta olmak üzere Fransa, İtalya, 

İspanya, Portekiz ve Polonya Katoliklerin olduğu belli başlı ülkelerdendir (Aydın, 2015). 

Katolik Kilisesi 1054 yılındaki bölünmeden sonra Avrupa’daki etkisini hızla artırmış, 11.-

13.yüzyıllar arasında gerçekleşen Haçlı Seferlerinde de askeri ve siyasi gücünü genişletmiştir 

(Gündüz, 2020: 130). Tarihe IV. Haçlı Seferi olarak geçen Latin Krallığı kuşatmasında, 

imparatorluk kilisesi önemli ölçüde zarar görmüş birçok eser yağmalanmış ve 

Constantinopolis’ten kaçırılmıştır. Yakın dönemlere kadar Katolik Kilisesi ile Doğu 

Kiliselerini birleştirmeye yönelik birtakım politikalar izlenmiş, 1960’lı yıllarda gerçekleşen II. 

Vatikan Konsili de iki kiliseyi birleştirmek amacıyla toplanmıştır. Birlikteliği amaçlayan bu 

teşebbüsler sonuçsuz kalmış, Katolik ve Ortodokslar arasındaki derin ayrılık günümüze kadar 

ulaşmıştır (Gündüz, 2020).  

Katolik Kilisesi’nin ana merkezi Vatikan’dır. Merkeziyetçi yönetimin başında bulunan 

Papa ruhani Vatikan Devleti’nin başkanı olarak kabul edilmektedir (Aydın, 2015). Katolik 

Kilisesinde Papa Petrus’un vekili olarak görülmektedir. Petrus İsa’nın vekilidir dolayısıyla ilk 

Papa’dır ve ondan sonra gelen tüm papalar Petrus’un halefi konumundadır. Katolik Kilisesi 

hiyerarşisinde başta Papa sırasıyla kardinaller, psikoposlar, psikopos yardımcıları, rahipler ve 

rahip adayları bulunmaktadır (Aydın, 2015). Bugün, Papa XVI. Benedict’in yerine gelen Papa 

Franciscus; Vatikan’ın 266. Papa’sıdır.  

Katolik mezhebinin başlıca özellikleri şu şekilde özetlenmektedir (Aydın, 2015; Demirci, 

2018; Erbaş, 2021):  



51 
 

 
 

• Katoliklikte popüler dini gelenekten ziyade resmi dini gelenekler önemlidir. 

• İlk Yedi Konsille birlikte II. Vatikan Konsili de dahil toplam 22 konsil resmi olarak 

kabul edilmektedir. 

• Katoliklere göre Roma Kilisesi diğer kiliselerin ruhani merkezidir; evrensel kurtuluş 

yalnızca Katolik mezhebinin ilkelerine bağlı kalmakla gerçekleşmektedir.  

• Kutsal Ruh Baba ve Oğul’dan neşet etmiştir, kilise Kutsal Ruh’un idaresi altında 

yönetilmektedir.  

• İsa’da çift tabiat vardır, İsa gibi Meryem de günahsızdır ve asli suçtan uzaktır. 

• Dini bilgiler sadece din adamları tarafından öğretilmekte, rahibin bulunduğu her yerde 

kilisenin varlığı kabul edilmektedir. 

• Katolik Kiliselerinde kesin ve önemli olan yedi sakrament bulunmaktadır. Hristiyan 

olmanın şartları bu sakrementleri yerine getirmekten geçmektedir. 

• Liturji ayininde kullanılan ekmek ve şarabın İsa’nın kanı ve eti olduğunu ancak ekmek 

ve şarap kokusunun İsa’nın özünü tam olarak yansıtmadığını düşünürler. 

• Katolik Kiliselerinde Mariyoloji (Mariology) anlayışına göre Meryem İlahi Hikmet’in 

bedenleşmiş halidir ve o da İsa gibi göğe yükselmiştir.   

• Katolik mezhebinde azizlere saygı gösterilir ancak onlardan şefaat beklenmemektedir. 

• Katolikler kaderi ve kaderci görüşü kabul ederler. 

• Aziz ve azize ikonaları Tanrı’ya ulaştırıcı bir aracı değildir yalnızca sembolik ve 

öğretici kültürün ögeleridir.   

• Katolik Kilisesi rahip ve rahibelerin evliliğine karşı çıkmakta ve bekarlığı onlar için 

mecbur kılmaktadır.  

• Katolik Kilisesinde ölümden sonraki yaşam kurtulanlar ve kurtuluşa eremeyenler 

arasındaki ayrım ile bağlantılıdır. Ezeli cehennem fikri resmi görüştür. 

• Katolik Kiliseleri Noel’i 25 Aralık’ta kutlamaktadır. 

1.9.2. Ortodoks Mezhebi  

Grekçe ortho (doğru) doksa (kanaat) kelimelerinden oluşan Ortodoksluk, Batı 

dillerinde “Doğu Ortodoks Kilisesi (Eastern Orthodox)” veya “Grek Ortodoks Kilisesi” olarak 

adlandırılmaktadır (Demirci, 2018). Katolikliğin batıyı, İslamiyetin güneyi himayesine 

alması, Ortodoksluğun gelişiminde kendisine çok az yer bulmasına neden olmuştur. Bugün 

Ortodoksluğu kabul eden belli başlı ülkeler: Macaristan, Romanya, Çekoslovakya, 

Yunanistan, Sırbistan, Hırvatistan, Bulgaristan, Rusya, Gürcistan, Kuzey Amerika, Mısır, 

Lübnan, Suriye ve Türkiye’dir (Aydın, 2015: 258).  



52 
 

 
 

Doğu ve Batı kiliseleri ortaya çıktıkları tarihin yarısı kadar tek vücut şeklinde kalmayı 

başarmışlardır (Gündüz, 2020: 142). Batı Roma İmparatorluğu’nun yıkılması, 

Constantinopolis’in ikinci Roma ilan edilmesi ve Roma’dan bağımsız bir kilisenin teşekkül 

etmesiyle bu birliktelik zamanla zayıflamaya başlamıştır (Gündüz, 2020). Batıda oluşan 

otorite boşluğunu papanın doldurma teşebbüsleri de bu ayrılığı tetiklemiştir. II. İznik 

Konsili’nde tartışılan ikon meselesi ve III. İstanbul Konsili’nde Kutsal Ruh’un kimden neşet 

ettiği tartışmaları ayrılığın fitilini ateşleyen son olaylar olmuştur (Erbaş, 2021: 34). Nitekim 

Doğu Kilisesi 1054 yılında kendisine Ortodoksluk ismini vererek Batı Kilisesinden resmi 

olarak ayrılmıştır (Erbaş, 2021). Ortodoksluk ve Roma Katolikliği birçok yönden birbirine 

benzemektedir. İlk Yedi Konsili, Kilise Sırları (ayini) olarak Yedi Sakramenti ve Kitab-ı 

Mukaddes’in Kutsal Ruh tarafından yazılmış olduğu inanışı her iki mezhep tarafından da 

kabul edilmektedir (Aydın, 2015, Demirci, 2018). Ortodoksluğun Katoliklikten ayrıldığı 

noktalar ise şu şekilde belirtilmektedir (Aydın, 2015; Demirci, 2018; Erbaş, 2021):  

• Ruhani başkanları patrik veya psikoposlardır, Papa’nın yanılmazlığını redderler.  

• Kutsal Ruh’un yalnızca Baba’dan çıktığına inanırlar. 

• Kendilerini “ilk bin yılın kilisesi Havariyyun (apostolik)” olarak görürler.  

• Ortodoksluğa göre kiliselerde yanılmaz ve hata yapmaz bir yetki mertebesi yoktur. 

• Teoloji; sır ve bilinmezlik üzerine kuruludur. 

• Pratiğe dayalı yaşam tarzı teorik konulardan daha önemlidir, ilahi tecrübe bu şekilde 

gerçekleşmektedir. 

• Ortodosluğa göre Kutsal Kitap kanonunda detorokanonik kitaplara da saygı duyulması 

gerekmektedir. 

• İznik ve I. İstanbul Konsili’ndeki iman esaslarını olduğu gibi kabul ederler. 

• Günahtan kurtulmak için İsa’ya mutlak teslim olmak gerekmektedir, kurtuluş ancak 

bu şekilde mümkün olabilmektedir. 

• Evharistiya ayininde şarap ve ekmek bütünüyle İsa’nın kanı ve eti temsil etmektedir. 

• Ortodoks Kilisesi Meryem’i Tanrı Anası olarak kabul etse de Meryem’i insan olarak 

görmektedir.  

• İkonaları Tanrı’ya ulaştırıcı aracı olarak kabul ederler. Bu nedenle önlerinde secde 

eder, öper, okşar ve tanzim ederler.  

• Hür irade Ortodokslar için önemli bir kavramdır; insanlar kendi seçimlerini yapmakta 

özgürdür, kader ise Tanrı-insan arasındaki sinerjik enerjinin emaresidir.  

• Ortodoks Kiliselerinde Araf inancı yoktur; ezeli cehennem fikrine de sıcak bakılmaz.  



53 
 

 
 

• Dini hiyerarşide bekarlık önemli olsa da alt hiyerarşidekiler evlenmekte özgürdür. 

Evlenen din adamı psikopos olamaz.  

• Ortodoks Kiliselerinin belli bir merkezi yoktur, her Ortodoks Patrikliği bağımsızdır. 

• Ortodoks ve bazı Doğu kiliseleri Noel’i 6 Ocak’ta kutlamaktadır. 

Ortodoks Kilisesi İstanbul’un fethine kadar imparatorluk kilisesi olarak varlığını 

sürdürmüştür. 1453’te Ortodokslar tarafından seçilen patrik, Fatih Sultan Mehmet tarafından 

tanınmış ve saray erkanlarından biri olmuştur (Gündüz, 2020). Osmanlı Devleti döneminde 

birkaç kez yeri değişen Ortodoks Patrikhanesi Cumhuriyet döneminde 1989’dan 1991’e kadar 

onarım görmüştür (Şahin, 1995: 342-348). Son hali bugün bulunduğu yere Fener’e taşınarak 

İstanbul’da yaşayan Ortodoks Rumların patrikhanesi olmuştur.  

1.9.3. Protestanlık Mezhebi  

Protestanlık, 15. yüzyılda Batı Hristiyanlığı içerisinde Katolik Kilisesine ve Papalığa 

karşı Martin Luther öncülüğünde gerçekleşen reform hareketidir (Aydın, 2015). Luther’e göre 

Katolik Kilisesi Hristiyanlıkta olmayan birçok ilkeyi dine eklemiştir. Bu konuyla ilgili 

kiliseye eleştiriler yöneltilmiş, 1517’de Martin Luther tarafından Witternberg Kilisesi’nin 

kapısına doksan beş maddelik itiraz tezi asılmıştır (Gündüz, 2020: 31). Luther’den Katolik 

Kilisesine açılan bu isyan bayrağı, Jean Calvin ve Aultrich Zwing ile devam etmiştir 

(Gündüz, 2020). 

Bazı Batı ülkelerinde Protestanlık; Evangelik veya Anglikan şeklinde de ifade 

edilmektedir. 16. yüzyılda Protestanlık içerisinde Protestan Ortodoksisine karşı Luteran 

kökenli pietist ve püriten gibi oluşumlar meydana gelmiştir (Waardenburg, 2007: 351-354). 

İlerleyen zamanlarda Hristiyanlığın temel dini doktrinlerinin ötesine geçen Unitarian 

Socinianizm ve Arminiazim gibi dini akımlar da teşekkül etmeye başlamıştır (Waardenburg, 

2007). Nitekim Protestan Reformu 19. yüzyılda Avrupa ve Kuzey Amerika’da gelişimini 

karmaşık yapı olarak tamamlamıştır. En temelde Protestanlık, Papalık idaresindeki Katolik 

Kilisesine karşı oluşan reformist bir akımdır. Karmaşık yapısı ve içinde oluşan çeşitli 

gruplardan dolayı günümüz Protestanlığı hakkında genel bir tanım yapmak oldukça zordur. 

Ancak Protestanlar’ın kabul ettiği görüşleri aşağıdaki gibi özetlemek mümkündür 

(Waardenburg, 2007; Aydın, 2015; Gündüz, 2020; Erbaş, 2021):  

• Protestanlık, Katolik Kilisenin içinde baş gösteren, Papanın yanılmazlığını reddeden 

ve “İncil’e uygun Hristiyanlık” olmayı hedefleyen bir akımdır.  

• Hristiyanlığın yedi sakramentinden yalnızca Vaftiz ve Evharistiya’yı kabul ederler. 

• Papa tek otorite değildir, Hristiyan olan herkesin otorite gücü olabilir. 



54 
 

 
 

• Kilisede hiyerarşi yoktur, papanın ve psikoposların tek görevi Hristiyanlara hizmet 

etmektir. 

• Tanrı önünde herkes eşittir, ruhban sınıfının ayrıcalıkları olamaz. 

• Kutsal Kitabı yorumlamak kilisenin tekelinde değildir, Hristiyan olan her kişi Kutsal 

Kitabı anlayıp yorumlayabilir. 

• Günahları bağışlayacak olan Tanrı’dır ve Tanrı’nın dışında günah bağışlayıcı bir 

mertebe bulunmamaktadır.  

• Kurtuluş amelle değil, yalnız imanla ve Tanrı’nın inayeti ile mümkün olabilmektedir. 

• Kiliselerinde resim ve heykel gibi görsel tasvirler bulunmaz. 

• Protestanlıkta (Anglikanlar hariç) haç bulundurulmaz ve haç çıkarılmaz.  

• Meryem’e özel bir önem atfedilmez, azizler ve azizeler kutsal kabul edilmez.  

• Protestan Kiliseleri erkekler gibi kadınların da kilise hizmetinde yüksek makamlarda 

olması gerektiğini savunurlar. 

• Rahipler evlilik konusunda serbesttirler.  

1.9.4. Diğer Hristiyan Mezhepleri 

Diğer Hristiyan Mezhepleri en az Katoliklik, Ortodoksluk ve Protestanlık kadar 

önemlidir. Diğer olarak tanımlanmalarındaki neden gerek Doğu Kiliselerinde gerekse modern 

zamanda yüzlerce mezhebin var olmasıdır. Hristiyanlığın üç büyük mezhebi kadar tanınan 

kiliseler bu sınıfta yer almaktadır. Diğer Hristiyan Mezhepleri olarak anılan kiliseler; 

Monofizit Kiliseler (Süryaniler, Ermenilik, Nesturilik) ve Çağdaş Hristiyan Mezhepleridir.  

• Monofizit Kiliseler: Monofizitizm, İsa’da ilahi ve insani çift tabiatın tek vücutta 

birleştiğini savunan anlayıştır. Konsiller bölümünde bahsedildiği üzere Monofizit Kiliseler 

İsa’nın tabiatına dair görüşleriyle diğer kiliselerden ayrılmaktadır. Bugün Doğu Ortodoks 

Kiliseleri içinde yer alsalar da bu kiliselerden bağımsızdırlar (Erbaş, 2021: 29). Monofizit 

olarak bilinen kiliseler şu şekildedir: Süryaniler, Ermeniler, Kıpti (Kopt) Kilisesi ve Habeş 

Kilisesi. Süryaniler kendi aralarında; Süryani Ortodoks Kilisesi, Süryani Nasturi Kilisesi, 

Süryani Melkit Kilisesi, Süryani Maruni Kilisesi, Süryani Keldani Kilisesi, Süryani 

Katolik Kilisesi, Süryani Melkit, Rum Katolik Antakya Patrikliği ve Süryani Protestan 

Kilisesi olmak üzere sekiz kola bölünmüştür (Erbaş, 2021). Türkiye’de Süryaniler 

Güneydoğu, Doğu Anadolu ve İstanbul’da yaşamaktadırlar. Ermeniler ise Hristiyanlığı 301 

yılında kabul ederek kendilerini Hristiyanlığı toplu olarak kabul eden ilk millet olarak 

tanımlamışlardır (Erbaş, 2021). Monofizit kiliseler dini anlayış bakımından birbirlerinden 

çok farklı değillerdir.   



55 
 

 
 

• Çağdaş Hristiyan Mezhepleri: Çağdaş Hristiyan mezheplerinin çoğu Protestan meyilli 

oluşumlardır (Aydın, 2015). Baptistler, Adventistler, Quakersler, Metodistler, 

Presbiterianlar, Mormonlar, Moonlar, Pentakoistler vb. olmak üzere birçok modern 

Hristiyan mezhebi bulunmaktadır (Aydın, 2015).  

1.10. Kutsal Metinler  

Hristiyan Kiliselerinde “İlahi Vahiy” olduğuna inanılan kitap Yeni Ahit’tir. Yahudi ve 

Hristiyanlar tarafından oluşturulan Eski Ahit’e karşılık Hristiyanlar tarafından yeni bir 

antlaşma yapılmış ve bu antlaşma Yeni Ahit olarak adlandırılmıştır. Hristiyanlar Eski Ahit’in 

kutsallığına önem verirler ancak Yahudiler Yeni Ahit ismini kabul etmezler (Erbaş, 2021: 57). 

Yeni Ahit; İnciller, Mektuplar ve Vahiy olmak üzere toplam 27 kitaptan oluşmaktadır.  

1.10.1. Dört İncil 

Hristiyan kutsal metinlerinin merkezini “Müjdeler” adı verilen dört önemli metin 

oluşturmaktadır (Renard, 2022: 82). Bunlar; Matta, Markos, Luka ve Yuhanna İncilleri’dir. 

Orijinal yazım dilleri Aramice’dir ancak Dört İncil’in en eski nüshaları Yunanca olarak 

yazılmış sonra da İbraniceye çevrilmiştir (Aydın, 2015). Dört İncil geleneklere dayandırılarak 

İsa’dan sonraki dönemlerde yazılmıştır. Hristiyanlara göre İnciller’in yazılmasında Kutsal 

Ruh’un katkısı büyüktür çünkü İncil’in Kutsal Ruh’un ilhamı ile kaleme alındığına inanılır. 

İncil kelimesi, Yunanca “iyi” anlamına gelen eu ve “haber” anlamına gelen angelios 

kelimelerinin birleşiminden oluşmaktadır (Aydın, 2015).  

İnciller içerisinde kilise tarafından kabul edilen (Kanonik) metinler Matta, Markos, 

Luka ve Yuhanna’dır. Diğer metinlerin tümü Apokrif (uydurma) olarak kabul edilmektedir. 

İnciller’in isimleri yazarlarına göre verilmiştir. Matta, Markos ve Luka’da yazılı olan 

hadiseler büyük oranda benzerlik taşıdığı için bunlar aynı zamanda Sinoptik İnciller olarak da 

adlandırılmaktadır. Dört İncil şifahi (sözlü) olarak nakledilmiş daha sonra yazıya geçirilmiş 

ve tümünde İsa’nın mesajının hikayesi anlatılmıştır (Aydın, 2015). Bu noktada Matta, 

Markos, Luka ve Yuhanna İsa’nın kim olduğu, misyonu ve öğrencilerin vazifelerinin neler 

olduğu konusunda benzer ifadeleri içermektedir. Matta İncili büyük oranda Yahudi 

altyapısına sahip kişilere hitap etmektedir (Renard, 2022: 82). Dört metin içerisinde en kısa 

olanı Markos İncilidir.  Matta İncili’nden sonraki yirmi ile otuz yıl içerisindeki gelişmeler 

Luka İncili’nde anlatılmaktadır. Aynı zamanda Yeni Ahit’in Elçilerin İşleri bölümünün Luka 

İncili’nin devamı olduğu düşünülmektedir. Yuhanna İncili ise Dört İncil arasında İ.S. 1. 

yüzyıla tarihlendirilen sonuncu kitaptır.  



56 
 

 
 

1.10.2. Mektuplar 

Yeni Ahit’in büyük bir kısmı ve en eski kitapları Aziz Paulus’un mektuplarından 

oluşmaktadır. İnciller ve Mektuplar İ.S. 100-500 yılları arasında yazılmış ve teşekkülleri dört 

asır sürmüştür. Yeni Ahit’in 21 bölümü mektuplardan oluşmaktadır. Bu mektupların 14’ü 

Aziz Paulus’a, 7 tanesi de öğrencilere atfedilmiştir. Mektuplar her ne kadar kişilere atfedilse 

de bunların birçoğunun mahlasla yazılmış olduğu düşünülmektedir (Renard, 2022).  

• Aziz Paulus’a atfedilen 14 mektup şu şekilde sıralanmaktadır (İncil, 2020): Paulus’tan 

Romalılar’a Mektup, Paulus’tan Korintliler’e 1. Mektup, Paulus’tan Korintliler’e 2. 

Mektup, Paulus’tan Galatyalılar’a Mektup, Paulus’tan Efesliler’e Mektup, Paulus’tan 

Filipililer’e Mektup, Paulus’tan Koloseliler’e Mektup, Paulus’tan Selanikliler’e 1. 

Mektup, Paulus’tan Selanikliler’e 2. Mektup, Paulus’tan Timoteos’a 1. Mektup, 

Paulus’tan Timoteos’a 2. Mektup, Paulus’tan Titus’a Mektup, Paulus’tan Filimon’a 

Mektup ve İbraniler’e Mektup.  

Paulus’un mektupları olarak bilinen kitapların İ.S. 55-63 yılları arasında yazıldığı 

düşünülmektedir. Mektuplarında topluluklara ve kişilere seslenen Paulus; Mesih’in 

hakikatinden, günahtan, kutsal yasanın gerekliliğinden, ruhsal olgunlaşmadan, doğru yoldan, 

dinin teolojik tasarısından ve kiliselerin birlik olması gerektiğinden bahsetmektedir.   

• Diğer Mektuplar ise şu şekilde sıralanmaktadır (İncil, 2020): Yakup’un Mektubu, 

Petrus’un 1. Mektubu, Petrus’un 2. Mektubu, Yuhanna’nın 1. Mektubu, Yuhanna’nın 

2. Mektubu, Yuhanna’nın 3. Mektubu ve Yahuda’nın Mektubu.  

Bu mektupların yazılış tarihleriyle ilgili kesin bilgiler bulunmamaktadır. Mektuplarda 

genel olarak dini nasihatler yer almaktadır. Aralarından Yuhanna’nın Mektupları Ege 

Bölgesindeki halklar tarafından okunmuş, Mesih sevgisinden, günahtan ve imandan 

bahsedilmiştir.  

1.10.3. Vahiy 

Yuhanna tarafından yazılan Vahiy, Yeni Ahit’in son kitabıdır. Dönemin yaygın ve 

popüler yazını Apokaliptik türde kaleme alınmıştır. İsa Mesih’in vahyi olduğu, melekler ve 

Kutsal Ruh aracılığıyla Yuhanna’ya yazdırıldığına inanılmaktadır (İncil, 2020: 593). 

Apokaliptik yazılar genellikle Eski Ahit’e dayandırılır ve dünyanın sonu hakkında bilgiler 

içerir (İncil, 2020). Anadolu’daki Yedi Kiliseye yazılan mektuplar bu kitapta yer almaktadır. 

Vahiy kitabında yedi sayısına çeşitli benzetmelerle de vurgu yapılmaktadır.  



57 
 

 
 

1.10.4. Apokrif Metinler 

Roma Kilisesi tarafından uydurma olarak kabul edilen metinler Apokrif İnciller olarak 

adlandırılmaktadır. Yakub’un İncili, Barnabas İncili, İbrani Tomas İncili, Ebiyonitler İncili, 

İbraniler İncili, Havari Tomas İncili, Havari Filip İncili ve Havari Petrus İncili bu metinlerden 

bir kaçıdır (Bayrakdar, 2016: 222). Apokrif metinlerin İncil’den daha eski olduğuna inanılır. 

İsa’nın havarileri veya onlara çok yakın kişiler tarafından yazıldığı düşünülmektedir. Apokrif 

metinlerde İsa, Meryem ve havariler hakkında daha detaylı bilgiler yer almaktadır (Bayrakdar, 

2016: 222).  

1.11. Hristiyanlıkta İbadet Yapıları 

İbadet, tüm dinlerde Tanrı’ya duyulan saygının çeşitli uygulamalar ve ritüeller 

aracılığıyla gösterildiği tapınım şeklidir. İbadet, kişinin ruhani hisleri ve manevi özlerinin en 

saf haliyle Tanrı arasında kurulan bağın sembolüdür. Manevi özün saflığı, ibadetin amacına 

ulaşmasındaki en önemli hususlardan bir tanesidir (Sinanoğlu, 1999: 233-235). Toplumlar 

kendi teolojilerindeki ibadet olgusuna çeşitli anlamlar yükleyerek onu bir fenomene 

dönüştürmüştür. Sığınma, yüceltme, sevgi ve korku gibi anlamlarla bütünleşen ibadet, iç 

dinamikleri harekete geçiren çeşitli davranışlarla tezahür eden deruni ve evrensel bir 

fenomene karşılık gelmektedir (Sinanoğlu, 1999). Hristiyanlıktaki ibadetler Batı dillerindeki 

ayine karşılık Liturji kelimesi ile ifade edilmektedir (Sinanoğlu, 1999). Günlük, haftalık ve 

yıllık şeklinde gerçekleşen ibadetler ve kilise tarafından kabul edilen ayinler (sakramentler) 

Hristiyanlığın temel ibadet yapılarını oluşturmaktadır.  

1.11.1. Günlük İbadetler 

Günlük ibadetler sabah ve akşam olmak üzere günde iki kere yapılmaktadır. 

Süryaniler günlük ibadetlerine öğle vaktini de eklemektedirler (Gündüz, 2020: 172). Kilise 

bireysel ibadetlerden ziyade toplu ibadetleri önerdiği için ibadetler papaz eşliğinde 

yapılmaktadır (Tümer ve Küçük, 264). Günlük ibadetler kilise tarafından hazırlanan liturji 

takvimine göre ayarlanmaktadır. İlahiler ve dualar ibadetlerin önemli bir parçasını 

oluşturmaktadır. Günlük ibadetler ilahiler, dualar, vaazlar ve Kutsal Kitap’tan bölümler 

okunarak yapılmaktadır. Günlük dualarda ve evharistik ayinde okunan dualardan bir tanesi şu 

şekildedir:  
“Göklerdeki Babamız,  

Adın kutsal kılınsın. 

Egemenliğin gelsin. 

Gökte olduğu gibi, yeryüzünde de 



58 
 

 
 

Senin istediğin olsun. 

Bugün bize gündelik ekmeğimizi ver. 

Bize karşı suç işleyenleri bağışladığımız gibi,  

Sen de bizim suçlarımızı bağışla. 

Ayartılmamıza izin verme. 

Bizi kötü olandan kurtar. 

Çünkü egemenlik, güç ve yücelik 

Sonsuzlara dek senindir! Amin’dir” (Mat. 6: 9-13).  
İbadetler genellikle kiliselerde iç mekân özelliklerine göre oturarak veya ayakta 

yapılmaktadır (Gündüz, 2020). Bireysel ibadetlerde kişi, iki elini avuç içleri birbirine gelecek 

şekilde birleştirir, parmaklarını kenetler ve boynunu eğerek ibadet eder. Ortodoks 

Kiliselerinde bu hareket genellikle ikonların önünde yapılmaktadır. Hristiyan kiliselerinde 

namaza benzer ibadet şekli yalnızca Süryani Kiliselerinde yapılmaktadır. Hristiyanlıkta 

kadınlar ve erkeklerin bir arada ibadet etmesinde herhangi bir sakınca bulunmamaktadır.  

Bu da alt başlık olmayacak mı? Haftalık İbadetler (Pazar İbadeti): Haftalık ibadetler 

pazar günü sabah ve akşam olmak üzere iki kere yapılmaktadır (Tümer ve Küçük, 1999: 264). 

Katolik Kiliselerinde haftalık ibadetlere katılmak mecburidir. Hristiyanlar, İsa’nın pazar günü 

dirildiğine inandıkları için pazar gününe ayrıca önem vermektedirler. Bu nedenle haftalık 

ibadete katılmaya ve pazar günü temiz olmaya özen gösterirler (Tümer ve Küçük, 1999: 265). 

İsa’nın bedenine ortak olmak amacıyla pazar ibadetinde ekmek ve şarap ayini de 

yapılmaktadır.  

1.11.2. Yıllık İbadetler  

Hristiyan kiliselerinde yıllık ibadetler yılda bir kez bayram şeklinde 

gerçekleşmektedir. Teolojik açıdan önemli olayları kutlama ve anma amacıyla yapılmaktadır. 

Yıllık ibadetlerin bir kısmı İsa Mesih, Kutsal Ruh, Meryem ve Azizlerle ilişkilidir (Gündüz, 

2020). Bunlardan en önemlileri: Noel, Epifani, Paskalya, Haç Yortusu ve Meryem Ana 

Günü’dür (Tümer ve Küçük, 1999).  

1.11.2.1. Noel  

Noel, kelime kökü olarak (Keltçe) “yeni” anlamına gelen noio ile “güneş” anlamına 

gelen hel kelimesinden türemiştir (Arslantürk, 2014: 177). Kışın gün dönümünde güneşin 

yeniden doğuşuna işaret eden Noel, calendas terimiyle ilk gün ve ayın yeni günü anlamına 

gelmektedir (Arslantürk, 2014). Noel, 4. yüzyıldan itibaren İsa Mesih’in doğum gününü 

anmak amacıyla kutlanmaktadır. Katolik Kilisesinde 25 Aralık’ta Ortodoks Kilisesinde ise 6 

Ocak’ta kutlanmaktadır. Katoliklerde Noel Bayramı, 24 Aralık gecesi ayinler ve kutsal 



59 
 

 
 

eğlenceler ile başlar, 25 Aralık sabahı kilise şenlikleri ile devam eder 26 Aralık’ta ise misafir 

ziyaretleri ile sona erer (Tümer ve Küçük, 1999: 265). Noel Bayramı İsa’nın doğum gününü 

anmak için kutlansa da İsa’nın doğum günü sadece varsayımlar üzerine dayanmaktadır. Bu 

tarih aralığının seçilmesinin nedeni Mitra inancı ile Hristiyanlık arasındaki birtakım 

benzerliklerle ilişkilendirilmiştir. 25 Aralık gününün Mitra festivali ve İsa’nın doğum günü 

olarak kutlanması, güneşin övüldüğü Pazar gününün Hristiyanlar için de kutsal kabul edilmesi 

bu benzerliklere örnek olarak gösterilmektedir (Kızıl, 2013: 129-130).  

1.11.2.2. Epiphani 

Kelime anlamı olarak “görünme ve belirme” anlamlarına karşılık gelen epiphani, 

İsa’nın soylulara ve çobanlara görünmesini ifade etmektedir (Tümer ve Küçük, 1999: 266). 

İsa’nın Tanrılığının ve vaftizinin anısına kutlanmaktadır. Epifani kutlama zamanı olarak Noel 

ile birleştirilmiştir. Katolik, Ortodoks ve Doğu Hristiyanlar arasında 6 Ocak’ta 

kutlanmaktadır.  

1.11.2.3. Paskalya 

Hristiyan bayramları içerisinde en önemli ve kutsal olanı Paskalya Bayramı’dır 

(Gündüz, 2020: 173). Paskalya, İbranice “geçiş” anlamına gelen pesah, Grekçe’de Paskhalia 

kelimesinden türemiştir (Tümer ve Küçük, 1999: 266). İngilizce’de ise “büyük gün” anlamına 

gelen Easter kelimesi ile ifade edilmektedir. Hristiyanlığın ilk dönemlerinde Yahudilerin 

Pesah (Mısır’dan kurtuluşun kutlanması) bayramı ile aynı zamanlarda kutlanan Paskalya 

Bayramı için sonraları özel bir takvim belirlenmiştir (Tümer ve Küçük, 1999: 266). Genellikle 

Nisan ayının ikinci pazarı kutlanmakta, Diriliş Günü veya Kıyam Yortusu gibi isimlerle 

anılmaktadır. İsa’nın tüm insanlığın günahlarının bedeli için kendisini çarmıhta feda edişini 

ve ölümünün ardından üç gün sonra dirilişini anmak amacıyla kutlanmaktadır. Paskalya 

Bayramı’ndan önce belirli bir süre oruç tutulmaktadır (Gündüz, 2020: 174). Bu süre “Kül 

Çarşambası” olarak adlandırılmaktadır (Gündüz, 2020: 174). Batı geleneğinde Paskalya 

Bayramı’nda “Easter Yumurtaları” olarak bilinen renkli yumurta şeklinde hediyeler 

hazırlanmaktadır (Gündüz, 2020).  

1.11.2.4. Haç Yortusu 

Haç, ahşap veya metal malzemeden oluşan sütunların yatay ve dikey olarak birbirine 

çakılması ile elde edilen şekildir. İsa’nın çarmıha gerilmesinden sonra Hristiyanlar 

(Protestanlar hariç) tarafından insanoğlunun günahını, günah uğruna çekilen acıları ve ölümü 



60 
 

 
 

hatırlatan sembol olarak değerlendirilmiştir. Haç sembolü gündelik yaşamda yol kenarlarında, 

mezarlarda ve kişilerin üzerlerinde bulunmaktadır (Tümer ve Küçük, 1999: 267).  

1.11.2.5. Meryem Ana Günü 

Meryem Ana’nın günahsızlığını ve iffetini vurgulamak için Roma’da 1477’de 

kutlanan bir anma günüdür (Arslantürk, 2014: 179). Hristiyanlar (Protestanlar hariç) Meryem 

Ana’ya büyük saygı gösterirler ve onun öldükten sonra dirildiğine inanırlar.  

Hristiyanlıkta yapılan ibadetler zamanlara göre üç temel kategoriye ayrılmaktadır. 

Bunların dışında namaz, oruç, hac ve kurban gibi ibadetler de yapılmaktadır (Bayrakdar, 

2016: 400). Namaz, kiliselerde dua ile birlikte ayin şeklinde yapılmaktadır. Oruç, belirli 

bayramların öncesinde perhiz şeklinde gerçekleşmektedir. Kurban Hristiyanlıkta Tanrı’ya 

adak sunma olarak yapılmamaktadır. Ancak İsa Mesih’in insanlık için kendisini kurban 

etmesi çoğu ibadetin bu hadisenin etrafında şekillenmesini sağlamıştır. Hac ibadeti ise, 

Hristiyan dindarlar tarafından Kudüs ve Anadolu başta olmak üzere kutsal kabul yerlerin 

ziyaret edilmesiyle gerçekleşmektedir (Bayrakdar, 2016: 401).  

1.12. Sakramentler (Kilise Sırları/Ayinler) 

Hristiyan kiliselerinde sakramentler dini açıdan önemli bir yer tutmaktadır. 

Sakramentler genellikle sembolik davranışlar ve işaretler için kullanılmaktadır (Gündüz, 

2020: 159). Katolik ve Ortodoks Kiliseleri yedi sakramenti kabul ederken Protestanlar 

yalnızca iki sakramenti (Vaftiz ve Evharistiya) kabul etmektedir. Hristiyanlıktaki yedi 

sakrament şu şekildedir: Vaftiz, Konfirmasyon, Evharistiya, Rahip Takdisi, Tövbe, Hasta 

Yağı ve Evlenme (Aydın, 2015: 253-254).  

1.12.1. Vaftiz (βαπτιζω – baptizo)  

Vaftiz bütün Hristiyan kiliseleri tarafından kabul edilen sakramentlerdendir. Hristiyan 

olan ve olmak isteyen her kişinin uygulaması gereken en temel sakrament olarak kabul edilir. 

Vaftiz ayininde kişinin su ile günahlarından arınması, İsa Mesih’te yeniden dirilmesi ve 

Tanrı’nın oğlu olması simgelenmektedir (Aydın, 2015: 253; Gündüz, 2020: 161). Vaftiz 

esnasında suya girmek; ölümü, sudan çıkmak ise dirilmeyi temsil etmektedir (Gündüz, 2020). 

Vaftiz ayininde yapılan dualarda Kutsal Ruh’un orada bulunduğuna inanılır. Vaftizin kaç kere 

yapılacağı konusunda fikir ayrılıkları olsa da çoğunluğa göre bir kere yapılmaktadır.  



61 
 

 
 

1.12.2. Konfirmasyon 

Konfirmasyon kelime olarak “güçlendirme” anlamına gelmektedir. Vaftiz ayininden 

sonra vaftizin lütfunu arttırmak, tamamlamak ve İsa Mesih’in fedakâr yardımcısı haline 

gelmek amacıyla yapılmaktadır (Aydın, 2015). Ancak bugün Batı toplumlarında yeteri kadar 

uygulanmamaktadır (Aydın, 2015).  

1.12.3. Eukharistia 

Evharistiya, vaftiz gibi bütün kiliseler tarafından kabul edilen sakramenttir. 

Komünyon, Mass, Son Akşam Yemeği ve Aşayı Rabbani olarak da anılmaktadır (Gündüz, 

2020: 163). Ekmeğin şaraba batırılarak yenmesi şeklinde gerçekleşen ayin, İsa’nın öğrencileri 

ile birlikte yediği son akşam yemeğini temsil etmektedir. Luka İncili’nde Fısıh Yemeği olarak 

anlatılan hadise Evharistiya ayininin referansı olarak gösterilmektedir:  
“Bunu (şarabı) aranızda paylaşın, 

Size şunu söyleyeyim, Tanrı’nın Egemenliği gelinceye dek, asmanın ürününden bir daha içmeyeceğim. 

Sonra eline ekmek aldı, şükredip ekmeği böldü ve onlara verdi. 

“Bu sizin uğrunuza feda edilen bedenimdir. Beni anmak için böyle yapın”. 

Aynı şekilde kâseyi aldı, “Bu kâse sizin uğrunuza akıtılan kanımla gerçekleşen yeni antlaşmadır” (Luk. 

22: 17-21).    
Son akşam yemeğinin anısına kutlanan Kudas ayininde İsa’nın yukarıdaki sözleri 

tekrarlanır ve ekmek şaraba batırılarak yenilir. Evharistiya ayinine katılan kişinin güç ve 

kuvvet kazandığı, imanlıların dualarını, amellerini, sevinçlerini ve acılarını bu ayine 

taşıdıkları düşünülmektedir (Erbaş, 2021: 85-86). Evharistiya, İsa Mesih’in Paskalyası’nın 

anısı olarak düşünülmektedir (Erbaş, 2021).  

1.12.4. Tövbe 

Tövbe, kişinin vaftiz olduktan sonra işlediği günahları yok etmek ve kaybedilen 

iyilikleri tekrar kazanmak amacıyla yapılmaktadır (Aydın, 2015: 254). Kişi kurtuluşa 

erebilmek için tövbesini yapmak zorundadır. Hristiyanlar tövbelerini yetkili bir rahibe itiraf 

ederek yaparlar. Kiliselerde günahların itiraf edilmesi için kafesler bulunur, günahlı kişi bu 

kafese girerek günahlarını anlatır.   

1.12.5. Hasta Yağı 

Hasta yağlama ayini, ölümle karşı karşıya olan kişilere okunmuş kutsal yağın 

sürülmesi ile yapılır. Ölüm eşiğinde olan kişilere uygulandığı için son yağlama olarak da 

adlandırılmaktadır. Ayini yapan rahip, kutsal yağı hastanın beş duyu organına haç şeklinde 



62 
 

 
 

sürmektedir (Aydın, 2015: 254). Hasta yağlama ayininde İsa’nın hastalar üzerindeki şifacı 

özelliğine dikkat çekilmektedir. “Hastaları iyileştirin, ölüleri diriltin, cüzamlıları temiz kılın” 

ifadeleri bu duruma kanıt olarak gösterilebilir (Mat. 10: 8). Hasta yağmala ayini; hastaların 

acılarından kurtulması, sıkıntılarının sona ermesi ve Mesih’in çektiği acıların anlaşılması için 

yapılmaktadır. “İçinizden biri hasta mı, kilisenin ihtiyarlarını çağırtsın; Rabb’in adıyla üzerine 

yağ sürüp onun için dua etsinler” (Yak. 5: 14); “İmanla edilen dua hastayı iyileştirecek ve Rab 

onu ayağa kaldıracaktır eğer hasta günah işlemişse günahları bağışlanacaktır” (Yak. 5: 5: 15) 

ifadeleri kutsal yağın hastalar üzerindeki önemine referans olarak gösterilebilir.  

1.12.6. Evlenme 

Hristiyanlıkta evli olan kişilerin evliliğe sadık kalması ve boşanmamaları 

öğütlenmektedir (Aydın, 2015: 264). Aziz Paulus’un mektuplarında evlilikle ilgili yer alan 

ifadelerden birkaçı şu şekildedir:  
“Her erkek karısıyla, kadın da kocasıyla yaşasın. Erkek karısına, kadın da kocasına hakkını versin. 

Kadının bedeni kendisine ait değil kocasına aittir bunun gibi erkeğin bedeni de karısına aittir (1.Ko. 7: 

2-4); Yine de evli olmayanlara söyleyeyim: benim gibi kalsalar iyi olur (1.Ko. 7: 8); Evlilere ise Rab 

şunu buyuruyor: Kadın kocasından ayrılmasın, ayrılırsa evlenmesin, ya da kocasıyla barışsın. Erkek de 

karısını boşamasın (1.Ko. 7: 1-10); Karın varsa boşanmayı isteme, karın yoksa kendine eş arama ama 

evlenirsen günah işlemiş sayılmazsın, bir kadın da günah işlemiş sayılmaz (1.Ko. 7: 27-28); nişanlısıyla 

evlenen iyi eder, hiç evlenmeyen daha iyi eder” (1.Ko. 7: 38).  
Aziz Paulus’a göre verdiği öğütler kendisine Tanrı’nın Ruhu aracılığıyla bildirilmiştir. 

Buna göre Hristiyanlıkta kadın ya da erkek Rabb’e inanan biriyle evlenmekte özgürdür ama 

bekar kalmak daha önemlidir. İmanlı bir kadın ya da erkek eğer imansız biriyle evlenirse, 

imanlı olan kişi tarafından kutsanmaktadır (1.Ko. 7: 14).   

Evlenme ayinleri genellikle kadının bağlı bulunduğu kilisede psikopos nezaretinde 

yapılmaktadır. Ortodoks ve Katolik kiliselerinin evlenme ayinleri büyük oranda benzerlik 

göstermektedir (Aydın, 2015: 264). Ancak Protestanlar evliliği ayin olarak kabul 

etmemektedir (Aydın, 2015: 264).  

1.13. Hristiyanlıkta Temel İnanç Esasları  

Hristiyan ilahiyatında dinin temel inanç esaslarını belirlemeye, anlamaya ve yorumlaya 

yönelik birtakım tartışmalar yapılmaktadır. Tartışmaların bugün hala devam ediyor olması; 

Kutsal Kitap’ta inanç esaslarına açıkça yer verilmemesinden kaynaklanmaktadır. Teslis, 

kefaret, çarmıh hadisesi ve gelecek dönem Mesih inancı gibi temel esasların belirlenmesinde 

Kutsal Kitap’tan ziyade konsil kararları etkili olmuştur (Tümer ve Küçük, 1993: 251). 



63 
 

 
 

Hristiyan inanç esaslarını ifade etmek için “kredo” kelimesi kullanılmaktadır. Tanrı, ölüm 

sonrası yaşam, ilahî yargılama vb. konulardaki dogmalar için tüm Hristiyanlar tarafından 

kabul edilen iman formülü “Havariler Kredosu”dur (Gündüz, 2020: 65). Havariler 

Kredosu’nda yer alan inanç esasları şu şekilde sıralanmaktadır: (Tümer ve Küçük, 1993: 251-

252; Gündüz, 2020; Erbaş, 2021: 46):  

• Ben Tanrı’ya, kudretli Baba’ya; 

• Bütün asırlardan önce Baba’dan doğan, Tanrı’nın biricik oğlu Rab İsa’ya, Tevlit 

edildiğine, yaratılmadığına, Baba ile aynı tabiatta olduğuna,  

• Kutsal Ruh aracılığıyla Bakire Meryem’den ve Kutsal Ruh’tan doğmuş olduğuna,  

• Bizim için Vali Pilatus zamanında çarmıha gerildiğine, öldüğüne, gömüldüğüne, 

• Üçüncü gün dirildiğine, 

• Göğe yükseldiğine, Baba’nın sağında oturduğuna, 

• Yargılamak için geri geleceğine, 

• Rab olan ve hayat veren Kutsal Ruh’a, onun Oğul’dan neşet ettiğine, 

• Kiliseye, birliğine, kutsallığına, evrenselliğine ve havarilere ait oluşuna inanırım. 

• Günahların affı için yalnızca vaftizi kabul ederim. 

• Ölülerin dirilmesini, 

• Gelecek dünyayı beklerim.  

Havariler kredosunda yer alan maddeler Baba, Oğul ve Kutsal Ruh, ölüm sonrası 

yaşam, çarmıha gerilme ve gelecek dönem Mesih inancı ile ilgilidir. Bu maddelere dayanarak 

Hristiyan teolojisinin inanç esasları Teslis, Kefaret, Çarmıh Hadisesi ve Gelecek Dönem 

inancı olarak açıklanmaya çalışılmıştır.    

1.13.1. Teslis 

Yunanca trias kelimesinden türeyen Teslis (trinite) üçleme anlamına gelmekte ve 

Hristiyan geleneğinde Baba-Oğul-Kutsal Ruh anlayışını ifade etmektedir (Waardenburg, 

2011: 548-549). Yeni Ahit’te Teslis’in unsurları yalnızca iki yerde bir arada kullanılmıştır 

(Mat. 28: 19; 2Ko. 13: 14). Bu metinlerden üç Tanrı veya üç konumlu bir Tanrı ifadesini 

çıkarmak güç olsa da Teslis neredeyse tüm Hristiyanlar tarafından kabul edilmiştir (Erbaş, 

2021: 47).  

İnanışa göre Teslis’in birinci unsuru Baba’dır. O’nun; kusursuz, görünmez, ebedi ve 

saf ruhu temsil ettğine inanılmaktadır. Yuhanna İncili’nde evrenin hâkimi, yaratıcısı ve sahibi 

olduğu belirtilir (Yu. 1: 1-4). O’nun özü sevgidir, Oğlunu günahları bağışlaması için dünyaya 



64 
 

 
 

göndermiştir (1Yu. 4: 7-10). Baba yani Tanrı tektir (Gal. 3:20), Tanrı mukaddes üçlüktür 

(Erbaş, 2021: 47).  

Teslis’in ikinci unsuru olan Oğul, Tanrı’nın oğlu; İsa Mesih’tir (Mat. 3: 17). Yeni 

Ahit’in bazı bölümlerinde İsa Mesih’in Tanrı olduğu da ifade edilmektedir (Tit. 2: 13). 

Konsillerin toplanması ve mezheplerin oluşmasındaki yegâne mesele İsa’nın tabiatı 

üzerindeki fikir ayrılıklarından kaynaklanmıştır. İsa kendisini Tanrı’nın oğlu olarak 

tanıtmaktadır (Mar. 14: 61-62).  

Teslisin son unsuru Kutsal Ruh’tur. İsa’nın doğumunda, vaftizinde, öğrencilerle olan 

hadiselerde Kutsal Ruh’tan sıklıkla söz edilmektedir. Kutsal Ruh konsillerde üzerine tartışılan 

en önemli unsurlardan biridir. İznik Konsili’nde resmen kabul edilmiş, İstanbul Konsili’nde 

de Kutsal Ruh’un Baba ve Oğul’dan neşet ettiğine karar verilmiştir (Aydın, 2015: 252).  Bu 

karar bir asır sonra aforoz edilmiş, kiliselerin ayrılmasına neden olan konulardan biri 

olmuştur. Kutsal Ruh, Batı Kiliselerine göre hem Baba’dan hem de Oğul’dan, Doğu 

Kiliselerine göre Oğul yoluyla Baba’dan çıkmıştır (Erbaş, 2021: 49).  

1.13.2. Kefaret ve Çarmıh Hadisesi 

Hristiyan ilahiyatında İsa Mesih ile ilgili en önemli doktrinlerden biri kefarettir. Tanrı 

oğlu İsa, insanoğlunun günahlarına kefaret olarak dünyaya gelmiş ve çarmıha gerilerek 

kurban edilmiştir. İsa’nın kefaretine dair ifadeler Paulus’un Romalılara Mektubu ve 

Yuhanna’nın I. Mektubu yer almaktadır. “Tanrı Mesih’i, kanıyla günahları bağışlatan ve 

imanla benimsenen kurban olarak sundu” (Rom. 3: 25-26). “Tanrı, öz Oğlu’nu günahlı insan 

benzerliğinde günah sunusu olarak gönderip günahı insan benliğinde yargıladı” (Rom. 8: 3). 

“İsa Mesih, bütün dünyanın günahlarını bağışlatan kurbandır” (1Yu. 2: 2).  Bu ifadelere göre 

İsa Mesih Tanrı tarafından insanoğlunun günahlarını bağışlamak için gönderilmiştir. Bu 

durum Tanrı’nın insanlığa olan sevgisinin bir sonucu olarak değerlendirilmiştir.  

1.13.3. Gelecek Dönem Mesih İnancı 

Hristiyanlık’ta İsa’ya atfedilen en önemli kristolojik unvan Mesih’tir. Mesih, Aramice 

meşiha, İbranice mâşiah, Arapça meseha, Asurca maşâhu kelimelerinden oluşan; el sürmek, 

elle sıvazlamak, eli bir şeyin üzerine koymak, yağ sürmek, yağla meshetmek ve dini misyonla 

görevlendirilmiş kişi anlamına gelmektedir (Waardenburg, 2004: 306-309). Mesih ifadesinin 

yalnozca İsa’ya verilen bir unvan olduğu düşünülmektedir (Waardenburg, 2004: 306-309). 

Yahudi toplumunda yaşanan sıkıntıların ardından bir kurtarıcının geleceği inancı oluşmaya 

başlamıştır. Hristiyanlar bu kurtarıcının Mesih İsa olduğuna inanmışlardır. Hristiyanlık’ta İsa 



65 
 

 
 

Mesih, dünyanın ve beşeriyetin kurtuluş planı olarak kabul edilmektedir (Gündüz, 2021: 92). 

Gelecek dönem Mesih inancında İsa’nın yeniden yeryüzüne inmesi beklenmektedir. Yeni 

Ahit’te Tanrı oğlu İsa Mesih’in yeniden yeryüzüne ineceği şu ifadelerle belirtilmektedir: 

“Mübarek umudumuzun gerçekleşmesini, ulu Tanrı ve kurtarıcımız İsa Mesih’in yücelik 

içinde gelmesini bekliyoruz” (Ti. 2: 13); “Var olmuş, var olan ve gelecek olan” (Va. 4: 8)  

İsa Mesih’in yeniden yeryüzüne inecek olması parosia olarak adlandırılmaktadır 

(Gündüz, 2021: 95). Yeni Ahit’in son kitabı olan Vahiy’de Mesih gelmeden önceki dönemde 

yaşanacak olaylar anlatılmaktadır. Vahiy’e göre İsa Mesih yeryüzüne melekler eşliğinde 

inecek, dirileri ve ölüleri yargılayacak, yeryüzündeki tüm yönetimler yok olacak, yalnız 

Tanrı’nın egemenliği var olacaktır (Va. 11; 15-19; Va. 21: 4; Va. 22: 1-21). Yargılanma 

sonunda kötüler yok olacak, iyiler yaşayacaktır. Bin yıl Mesih ile birlikte egemenlik sürüp 

hep birlikte ilahi aleme yükseleceklerdir (Va. 20: 4-6). 

 



 

İKİNCİ BÖLÜM 

İNANÇ TURİZMİ VE ANADOLU’DA HRİSTİYAN MEKÂNLARI 

2.1. İnanç Turizmi Kavramı  

İnanç, kişinin kendi edinimleri doğrultusunda geliştirdiği, kişiye özgü anlamlar içeren 

ve büyük oranda öznellik barındıran bir olgudur. Din, belirli kelimelerle (ceza, mükâfat, itaat) 

ve ifadelerle karşılık bulurken, inanç kişisel algılarla oluşan inanışlar dizisine karşılık 

gelmektedir (Newman, 2004: 102). Bu inanışlar; ahlaki değerler, ritüeller, semboller, dini 

öğretiler, gelenek ve göreneklerden oluşmaktadır. Bütün bu değerlerle birlikte inanç; inanma 

eylemine ve inanılan şeyin kendisine atıfta bulunmaktadır (Taliaferro ve Marty, 2010: 236). 

Fowler’a (1986: 19-24) göre inanç, görmek ve bilmektir; kişi inanarak etrafındaki 

düzensizlikleri semboller, metaforlar ve hayal gücü ile şekillendirebilmektedir. İnanç kişinin 

iç dünyasında gelişen bir olgudur dolayısıyla hakkındaki nesnel olan tek yargı kişiye özgü 

olduğudur (Fowler, 1986: 32). Din ve inanç kavramları genellikle birbiri yerine 

kullanılmaktadır. Ancak içerik ve anlam bakımından farklı kelimelerdir. Din belirli inanışları, 

istikrarlı değerleri, normları, statüleri, pratikleri ve sosyal ihtiyaçları içine alan bir sistemdir 

(Smith, 1995: 893-905). İnanç; içsel, bağlılık, güven duygusu ile ilahi gücün varlığına, nihai 

kurtuluşa, hayvana, bitkiye veya herhangi bir nesneye yüklenen anlamlarla ilişkilendirilir. Din 

bireyi toplumlaştıran sabit normlardan, değerlerden ve rollerden oluşmaktadır (Durkheim, 

1924: 1-2; Newman, 2004: 106). İnanç ise kişinin içşel dünyasında anlamlanan bireysel ve 

dinamik değerlerden oluşmaktadır (Fowler, 1991: 27).  

İnsanoğlu var olduğu günden bugüne kozmolojik evrende kendini sürekli sorgulamış 

ve bunun sonucunda ortaya binlerce farklı inanç grubu çıkmıştır (Güzel, 2020: V). Kutsal 

kitaplar, tapınaklar, mabedler, ibadethaneler, dini yaymak için verilen mücadeleler, misyon 

faaliyetleri, dini rotalar, kutsal olduğu düşünülen objeler inancın bir sonucu olarak yaşamın 

her alanında kendisini göstermiştir. Bugün birçok kişi sorularına cevap bulabilmek için 

inançları doğrultunda seyahat etmektedir. Dini açıdan kutsal kabul ettiği mekânları, yerleri ve 

destinasyonları ziyaret eden kişilerin inancı seyahat motivasyonu olarak kullandıkları 

görülmektedir. Bugün gerçekleşen inanç temelli seyahatlerin tümü turizm kavramı içerisinde 

değerlendirilmekte ve inanç turizmi olarak tanımlanmaktadır (Güzel, 2020: V).  

Turizm, ortaya çıktığı günden bugüne sağladığı maddi olanakları ile ülkelerin en 

önemli gelir kaynaklarından biri olmuştur. Uluslararası alanda artan turizm faaliyetleri 

gelişmiş ve gelişmekte olan ülkeleri hem rekabete hem de mevcut turizm potansiyellerini 

arttırmaya teşvik etmektedir. Gelişmiş ve gelişmekte olan ülkelerin artan rekabet ortamında 



67 
 

 
 

avantaj sağlamak amacıyla turistik ürün çeşitlendirmesine yöneldikleri görülmektedir. Bu 

doğrultuda geleneksel kitle turizmine karşılık yeni alternatifler sunma yoluna gidilmektedir. 

Kişiler arası kültürel paylaşımı minimize eden kitle tüketimi sonucunda ortaya “alternatif 

turizm” (Cohen, 1987: 13) veya “niş turizm” (Robinson ve Novelli, 2005: 1-9) fikirleri 

atılmıştır. Alternatif turizm, eğlence ve rekreatif faaliyetlerden pek de öteye geçemeyen 

geleneksel turizme karşılık; otantiklik, gerçek yaşam deneyimleri, karşılıklı anlayış ve 

dayanışmayı hedefleyen bir turizm hareketi olarak tanımlanmaktadır (Cohen, 1987: 14-16). 

Şekil 2.1’de görüldüğü üzere alternatif turizm “kültürel, çevresel, kırsal, şehirsel ve diğerleri” 

olmak üzere beş ana makroya ayrılmaktadır (Robinson ve Novelli, 2005: 9). İnanç turizmi ise 

kültürel turizmin mikrosu olarak sınıflandırılmaktadır (Şekil 2.1).  Araştırmacıların çoğuna 

göre inanç turizmi ve kültür turizmi birbiriyle yakından ilişkili, birbirine çok benzer iki turizm 

çeşidi olarak değerlendirilmektedir (Rinschede, 1992: 5).  

 
Şekil 2.1 Alternatif Turizmin Ortaya Çıkışı (Robinson ve Novelli, 2005: 9). 

İnanç turizmi; inancın geçmişine yolculuk yapmak, dini açıdan önemli merkezleri 

ziyaret etmek, manevi tatmini sağlamak ve iç huzuru bulmak isteyen kişiler için geleneksel 

turizme karşılık sunulan en iyi alternatiflerden biridir (Sargın, 2006: 3). İnanç turizmi dini 

motivasyonlarla gerçekleşen seyahatlerin tümü kapsamaktadır (Rinschede, 1992: 52; Sharpley 

ve Sundaram, 2005: 161). Dini motivasyonlarla gerçekleşen bu seyahatlerin en eski 

örneklerini de hac (pilgrimage) yolculukları oluşturmaktadır (Rinschede, 1990: 14). Avrupa 

Roma Katolik Kilisesi dindarlık gözetmeksizin, büyük katedrallerden küçük ibadethanelere 

kadar birçok kutsal yerin ziyaret edilmesini inanç turizmi olarak adlandırmaktadır (Nolan ve 

Nolan, 1992: 69). Turizm pazarında her geçen gün katlanarak büyüyen inanç turizmi (Seyer 

ve Müller, 2011: 45); hac ziyaretleri, seminerler, festivaller ve spiritüel inzivalardan 

oluşmaktadır (Sharpley ve Sundaram, 2005: 161-162). İnanç turizmi her dinden, mezhepten, 

inanıştan, kültürden ve yaştan kişiye hitap etmektedir (Nolan ve Nolan, 1992: 69; Iliev, 2020: 

131). Bununla beraber İnanç turizmi, turistleri manevi ülkeleri de maddi olarak 

desteklemektedir (Bogan vd., 2017: 106; Iliev, 2020: 131).  



68 
 

 
 

2.2. İnanç Turizmi Kavramının Ortaya Çıkışı  

Turizmin en eski örneklerini dini amaçla gerçekleştirilen seyahatler, ritüeller ve 

festivaller oluşturmaktadır. 30.000 yıl öncesinde Avusturyalı Aborjinlerin ritüel, tören ve 

festivallere katılmaları, dünyanın en eski tapınağı olarak kabul edilen Göbeklitepe, 

İngiltere’nin en eski tapınak ve ritüel alanı Stonhenge, Mısır Medeniyeti dönemindeki dini 

törenler, Aziz Paulus’un seyahatleri, 1.-2. binyılda Roma, Santiago de Compostela, Kudüs 

gibi merkezler dini amaçlarla yapılan seyahatlerin en eski örnekleri olarak kabul edilmektedir 

(Favreau-Lilie, 1995: 325; Blackwell, 2007: 37; Seyer ve Müller, 2011: 45; Bogan vd., 2017). 

Bu bağlamda İ.Ö. 2. binyılda vahalarda ve şehir kültünün bulunduğu yerlerde hac 

merkezlerinin olduğu bilinmektedir (Erbaş, 2002: 99). Benzer şekilde İ.Ö. 18. yüzyılda 

Harran’da Sin, Qatna’da Belit-Ekalli tapınakları, Bronz çağında Byblos’taki Baaltis Tapınağı, 

İ.Ö. 1500-1250’li yıllarda Mezopotomya’da Nippur ve Asur’da Ninova’nın en popüler dini 

güzergahlardan olduğu ifade edilmektedir (Erbaş, 2002: 99).  

Bilimsel araştırma kavramı olarak dini turizm ya da inanç turizmi 1990’lı yılların 

başında ortaya çıkmıştır (Iliev, 2020). İnanç turizmi ile ilgili yapılan ilk çalışmalarda 

çoğunlukla dini ve turizmin karşılıklı ilişkisi ele alınmış bunun sonucunda turizmin dinlerin 

bazı sosyal fonksiyonlarını özümsediği belirtilmiştir (MacCannel, 1973; Cohen, 1996: 101). 

MacCannell’in (1973) çalışmasında otantik deneyim arayışında olan turistlerin dini seyahatler 

gerçekleştirdiklerinde bu deneyime rahatlıkla erişebilecekleri ifade edilmektedir. Cohen’e 

(1996) göre din turizmini diğer modern seyahatlerden ayıran iki önemli husus bulunmaktadır, 

bunlar şu şekilde sıralanmaktadır (Cohen, 1996: 99):  

• Dini ya da hac seyahatinin spiritüel odağının merkezinde kişinin kendi inançları 

bulunmaktadır. 

• Kişi kendi inançları için sürekli yaşadığı yerden çok uzak merkezleri ziyaret etmek 

zorunda kalmaktadır.   

Din ya da hac amacıyla seyahat eden turistin rotayı kendisinin planlamadığı, inançları 

doğrultusunda dinine uygun olan merkezlere yönlendirildiği belirtilmektedir. Bu noktada bir 

yerin kutsal olarak kabul edilmesi için şu özelliklerin olması gerektiği savunulmaktadır 

(Erbaş, 2002: 99-100):  

• Kutsal kabul edilen yerin Tanrı tarafından belirlenmesi 

• Tanrı’nın o yerde tüm kudretiyle yaşadığına inanılması 

• Tanrı’nın o yerde görünmüş olması 

• Tanrı’nın o yerde gücünü göstermesi 



69 
 

 
 

• Kutsal kabul edilen kişilerin izlerinin bulunması (bir kahramanın doğup büyüdüğü 

yerler, şehit mezarlıkları, din büyüklerinin eşyalarının sakladığı yerler vb.) 

Modern turizm; kültür merkezinden çevreye, inanç turizmi ise çevreden kültür 

merkezine doğru gerçekleşmektedir (Cohen, 1979: 183). Cohen (1996: 99), turistin kendi 

inancı dışında olsa bile yaşadığı yerde gerçekleşen dini törenlere saygı gösterdiğini ifade 

etmektedir. Cohen’e göre (1979), existential mode (varoluşsal mod) ile hac seyahati 

sonundaki deneyimler birbiriyle çok benzer özellikler taşımaktadır.  

 
Şekil 2.2 Hac, Dini Turizm ve Turizm (Smith, 1992: 4). 

Şekil 2.2.’de hac seyahatinin dini turizme, dini turizminde zamanla nasıl seküler 

turizme dönüştüğü gösterilmektedir. Smith (1992), c noktasında ellerin ve ayakların arasında 

kutsal ve seküler uyumun bulunduğunu, bu uyumun da inanç turizmi olarak tanımlandığını 

belirtmektedir. Kişi hacı olmak için seyahat edebilir ve hacı olarak adlandırılır; kişi benzer 

yerleri kimlik arayışı veya merak duygusu ile de seyahat edebilir, bu kişiler de turist olarak 

tanımlanmaktadır (Smith, 1992: 4). Bu noktada hacı ve turistler arasındaki ayrımın çok net 

olmadığı düşünülmektedir.  (Iliev, 2020: 133). Nolan ve Nolan’a (1992: 69) göre Avrupa’da 

çoğu dini merkez turizm amaçlı kullanılmakta ve bu merkezler hem dindarlar hem de turistler 

tarafından ziyaret edilmektedir. Olsen ve Timothy’a (2006) göre dini seyahat yeni bir 

fenomen değildir. Din uzun yıllarca boyunca yolculukların ayrılmaz bir parçası olarak kabul 

edilmiştir (Jackowski ve Smith, 1992: 92). Din ve turizm arasındaki yakın ilişkide üç ana 

yaklaşım bulunmaktadır, bunlar: Mekânsal yaklaşım (hacı ve turistlerin dini mekânlara farklı 

yaklaşımları), tarihsel yaklaşım (seyahatin dini formu ve turizm arasındaki ilişki) ve kültürel 

yaklaşım (hac yolculuğunun ve turizmin modern pratikler olarak değerlendirilmesi)’dır 

(Bremer, 2005’ten akt. Olsen ve Timothy, 2006: 2). Hac seyahatlerini turizmden farklı ibr 

olgu olarak düşünmek pek mümkün değildir (Ron ve Timothy, 2018: 2). Nitekim zaman 

içerisinde hac turizmi, dini turizm veya inanç temelli seyahatlerin hepsi turizmin birer çeşidi 

olarak kabul edilmeye başlamıştır (Ron ve Timothy, 2018). Sonuç olarak, 1990’lı yılların 

başında hac ve turizm arasındaki karmaşık ilişki yeni bir kavrama dönüşerek “inanç turizmi” 

olarak adlandırılmıştır (Iliev, 2020: 133).  



70 
 

 
 

2.3. İnanç Turizminin Önemi  

İnanç turizmi kavramı sosyo-kültürel özelliği ile dikkat çekmektedir. Kutsal yerler 

kişilerin dini ne olursa olsun, toplumu dini hayatın merkezine alan ve insan hayatına yön 

veren mekânlardır (Erbaş, 2002: 98). Kutsal mekân ziyareti kişiye manevi, ziyaret edilen yere 

de maddi açıdan destek sağlamaktadır. Bu noktada kişinin inancı ile turizmin bir araya 

gelmesi karşılıklı etkileşimin sosyal, kültürel, dini ve ekonomik boyutlarını temsil etmektedir. 

İnanç turizmi farklı destinasyonlara ait kültürel mirasları, sanatsal değerleri ve tarihsel 

olayları deneyimleme fırsatı sunmaktadır (Iliev, 2020: 134). İnanç turizmi, farklı geçmişlere 

sahip insanları ortak bir amaçta birleştirmeyi hedeflemektedir (UNWTO, 2014). Bununla 

beraber yerel kalkınmayı ve sürdürülebilir gelişimi destekleyerek ortak kültürel miras 

kaynaklarını korumaya teşvik etmektedir (Griffin ve Raj, 2018: 2).  

İnanç turizmi, turizm sektöründe her geçen gün büyüyen niş bir pazar olarak önem 

kazanmaktadır. Jackowski’ye (2000) göre, her yıl 220-240 milyon insan hac ziyareti 

gerçekleştirmektedir. Bu sayının 150 milyonu Hristiyan, 40 milyonu Müslüman ve 20-30 

milyonu ise Hindulardan oluşmaktadır (Jackowski, 2000: 63). İnanç turizmi pazarının büyük 

kısmı Hristiyanlardan, Hristiyanlar içerisinde de Katolik gruplardan oluşmaktadır. Dünyada 

2016 yılında dini mekânlara yapılan seyahatlerin sayısı 600 milyona ulaşmış ve inanç turizmi 

yerel ekonomik kalkınmayı destekleyen turizm çeşitlerinden biri olarak kabul edilmiştir 

(Acha-Anyi, 2018: 8). İnanç turizminin, turizm pazarında hızla büyüyeceği, kitlesel pazar 

olma yolunda ilerleyeceği ve küreselleşmenin parçası olan endüstlerilerden biri olacağı 

düşünülmektedir (Iliev, 2020). UNWTO (2014)’e göre her yıl ortalama 300-330 milyon turist 

dini açıdan önemli şehirleri ve merkezleri ziyaret etmektedir. ARC (Alliance of Religion and 

Conseveration)’a göre dünyanın en büyük hac rotalarından yalnızca 38’i her yıl hac görevini 

yerine getiren 200 milyon kişi tarafından ziyaret edilmektedir (Griffin ve Raj, 2017: 8). 

Dünya çapında 600 milyon yerli ve yabancı turist dini yolculuk yapmakta ve bu rotaların 

%40’ı Avrupa’da yer almaktadır (UNWTO, 2014). Amerika’da inanç turizmi pazarının 

gelecek dönemlerde ortalama 18 milyar dolarlık endüstri payına sahip olacağı tahmin 

edilmektedir (Griffin ve Raj, 2017: 8).  

Bugün dünya nüfusunun yaklaşık üçte birini temsil eden Hristiyanlık (Ron ve 

Timothy, 2018: 2), inanç turizmi pazarının en önemli bileşenlerinden birini oluşturmaktadır. 

Hristiyanların yarısından fazlası gelir düzeyleri ve yaşam standartları yüksek olan ülkelerde 

yaşamaktadırlar (Ron ve Timothy, 2018). Ekonomik açıdan daha yüksek seviyede olan bu 

ülkeler genellikle Kuzey Amerika ve Avrupa’da yer almaktadır. Ron ve Timothy’e (2018) 

göre Hristiyanların seyahate olan eğilimleri büyük oranda benzerlik taşımaktadır. Son yıllarda 



71 
 

 
 

Batılı ülkelerin resmi olarak kiliseye bağlılıkları zayıflamış olsa da değişen sosyo-ekonomik 

koşullar ve inanç turizminin geleneksel hac seyahatinden ayrılmış olması sebebiyle 

seyahatlerde önemli ölçüde artış yaşandığı gözlemlenmektedir (Eade, 2016; Dowson; 2017; 

Ron ve Timothy, 2018). Hristiyan kiliselerinde hac veya inanç temelli seyahatler imanın inşa 

edilmesi ve ilahi bereket arayışının güçlü yolu olarak görülmekte ve bu tarz seyehatler kilise 

tarafından teşvik edilmektedir (Ron ve Timothy, 2018). Bu nedenle dünyada Hristiyan 

kiliselerinin kabul ettiği önemli hac merkezleri bulunmaktadır. Bu hac merkezlerinin 

bulunduğu coğrafyalardan bir tanesi Anadolu’dur.  

2.4. İnanç Turları ve Çeşitleri  

İnanç turizmi turistlerin kişisel motivasyonlarına göre şekillenmektedir. Bu 

motivasyonlar; dini törenler, hac rotaları, konferanslar, uluslararası ve ulusal dini merkezler, 

festivaller ve bayramlar olarak ifade edilmektedir (Rinschede, 1992: 52). Wright’e (2008: 10-

24) göre inanç turizminin on iki farklı çeşidi bulunmaktadır, bunlar: Hac, misyon seyahati, 

deniz yolculukları, boş zaman veya kaçamaklar, dini konferans veya toplantılar, dini turistik 

mekânlar, inzivalar, macera odaklı seyahatler, Hristiyan kampları, gönüllü tatiller, öğrenciler 

ve aileler tarafından gerçekleştirilen dini seyahatler olarak sıralanmaktadır.  

• Hac Yolculuğu (Pilgrimage): İnanç temelli seyahatlerin büyük çoğunluğu hac yolculuğu 

şeklinde gerçekleşmektedir. Yılda ortalama 150-200 milyon Hristiyan turist hac amacıyla 

önemli rotaları ziyaret etmektedir (Seyer ve Müller, 2011: 50).  

• Misyonerlik Seyahati (Missionary Travel): İnanç turizminin geleneksel formlarından 

biri misyonerlik seyahatleridir (Seyer ve Müller, 2011). Hristiyan gruplarla yapılan inanç 

turlarının kalbini hac ziyaretleri, can damarını ise misyonerlik seyahatleri oluşturmaktadır 

(Wright, 2008). Misyonerlik seyahati, Hristiyan inancının, teolojisinin ve geleneğinin 

ayrılmaz parçası olarak düşünülür (Wright, 2008: 10-24). Kısa ve uzun olmak üzere iki 

dönemde gerçekleşir. Misyon seyehatinin başlıca amacı: Hristiyan öğretisini yaymak, 

kiliseler kurmak ve yerel halkın ihtiyaçlarına yardımcı olmaktır (Wright, 2008).  

• Deniz Yolculuğu (Cruising): Hristiyan ve diğer inanç grupları kutsal yerleri ziyaret 

etmek amacıyla güvenlik, düzen ve topluluk duygusu ile kruvaziyerlede bir araya 

gelmektedirler (Seyer ve Müller, 2011). İnanç turizmi pazarının son dönemlerdeki 

gelişiminden kruvaziyer endüstrisi olumlu yönde etkilenmektedir. Yılda ortalama 2 

milyon aynı inanca ve ilgi alanına sahip dindar gezgin, deniz araçlarında bir araya gelerek 

deneyimlerini ve inançlarını paylaşmaktadır (Seyer ve Müller, 2011).  



72 
 

 
 

• Boş zaman veya Kaçamaklar (Leisure or Gateaways): Dindar kişiler kardeşlik 

duygusu ile boş zamanlarında bellirli gruplara dahil olarak bir araya gelmektedirler. Bu 

birliktelik inanç turizmini olumlu yönde etkilemektedir. Boş zaman aktivitesi olarak 

gerçekleştirilen dini seyahatler inanç turizminin %20’lik bir kısmına karşılık gelmektedir 

(Seyer ve Müller, 2011).  

• Konferanslar veya Toplantılar: Dini konferansların ve toplantıların inanç turizmi 

pazarında özellikle Kuzey Amerika’da en popüler etkinlikler arasında yer almaktadır 

(Seyer ve Müller, 2011).  

• Destinasyonlar ve Turistik Çekim Merkezleri: İnanç temelli seyahatlerin odağındaki 

temel unsurlar destinasyonlar ve turistik çekim merkezleridir. Turistler maneviyat arayışı, 

merak duygusu ve farklı kültürlerin inançlarını deneyimleme isteği ile kutsal mekânları 

ziyaret etmektedirler. İnanç turistleri uğradıkları destinasyonlarda manevi destek aramakta 

ve yaşamın anlamına dair izlerin peşinden gitmektedirler (Huang ve Pearce, 2019: 2).  

• İnzivalar: Dindar gezginler arasında en sık tercih edilen deneyimlerden bir tanesi de 

inzivalardır. Bu seyahatler dini merkezlerde veya manastırlarda dua etmek, çeşitli dini 

etkinlikler, ayinler, ruhani sohbetler, tefekkür, meditasyon ve bir dizi kişisel gelişim 

etkinliklerinden oluşmaktadır (Tomljenovic ve Dukić, 2017: 5).  

• Macera Odaklı Seyahatler: İnançlı kişiler tarafından yurt içinde ve yurt dışında macera 

odaklı seyahatler gerçekleşmektedir. Bu seyahatler inanç turizmi kapsamında 

değerlendirilmektedir. Macera odaklı seyahatlerin genç turistleri hedef aldığı ifade 

edilmektedir (Seyer ve Müller, 2011: 52).  

• Hristiyan Kampları: Hristiyan kampları her yıl dört kiliseden birinin ortalama 120.000 

katılımcı ile düzenlediği dini etkinliklerdir (Seyer ve Müller, 2011). Bu etkinlikler inanç 

turizmi pazarına 8 milyona yakın kamp tesisiyle ile büyük bir alt yapı sunmaktadır (Seyer 

ve Müller, 2011).  

• Gönüllü Seyahat: Din ve gönüllü seyahat arasındaki ilişki dinsel hoşgörüyü ve sosyal 

dayanışmayı temsil etmektedir. Gönüllü ve inanç temelli seyahatler arasındaki çevresel 

yönetim, sosyal adalet ve sosyal meseleler; ilerleyen dönemlerde “gönüllü turizmi” 

şeklinde yeni bir turizm çeşidi olarak değerlendirilmiştir (McGehee, 2014: 850). Gönüllü 

kişiler sosyal sorumluluk düşüncesiyle yardıma ihtiyaç duyulan bölgeleri ziyaret 

etmektedirler.  

• Öğrenci ve Gençler Tarafından Gerçekleştirilen Seyahatler: Dini okullar, yatılı 

okullar, yurtlar ve diğer eğitim kurumları tarafından desteklenen bu pazarın gelecek 

dönemlerde daha da büyüyeceği düşünülmektedir (Seyer ve Müller, 2011).  



73 
 

 
 

• Aile Seyahatleri: İnanç turizmi her yaş grubundan insana hitap etmektedir. Hac, gemi 

yolculuğu, dini konferanslar vb. etkinlikler aile fertlerinin birlikte katıldıkları seyahatlere 

örnek olarak gösterilmektedir.  

İnanç turizmi, inanç turlarını tercih eden turistlerin hareket alanlarına göre de 

sınıflandırılmıştır. Bir ülkeden başka ülkeye çıkış yaparak gerçekleştirilen inanç turizmi aktif, 

kişilerin kendi ülkesinden başka bir ülkeye yaptıkları inanç turizmi ise pasif olarak 

tanımlanmaktadır (Büyükşalvarcı vd., 2017: 46-47). Örnek verilecek olursa kişi Türkiye’den 

hac görevi için Mekke ve Medine’ye giderse bu Suudi Arabistan için aktif inanç turizmi 

olarak değerlendirilir (Büyükşalvarcı vd., 2017: 46). Türkiye’nin Suudi Arabistan’a her yıl 

hac ve umre amacıyla ziyaretçi göndermesi ise Türkiye için pasif inanç turizmi olarak 

değerlendirilir (Kurnaz, 2013: 10-11).  

2.5. İnanç Turizminin Motivasyonları 

Motivasyon kelimesi karmaşık bir kavramdır ve insanları neyin motive ettiği 

sorusunun basit veya evrensel bir karşılığı bulunmamaktadır (Blackwell, 2007: 40). En genel 

haliyle motivasyon kelimesi, bir kişiyi eylem planına bağlayan itici güç olarak 

tanımlanmaktadır. Blackwell’in (2007) çalışmasında inanç turizmine katılan kişilerin 

motivasyonları Vroom (1964)’un beklenti teorisine göre yorumlanmıştır. Beklenti teorisi, 

bireylerin eylemlerinin belirli bir sonucu olacağı bekletisi ile motive edilmesi ve sonuçtan 

elde edilecek memnuniyetin ifadesi olarak tanımlanmaktadır (Blackwell, 2007: 44).  

Vroom (1964)’un beklenti teorisine göre inanç turizmine katılan kişilerin 

motivasyonları şekilde açıklanmaktadır (Blackwell, 2007: 44):    

• Dini seyahatler kişide maneviyat ve maneviyatı güçlendirme beklentisi 

oluşturmaktadır  

• Dini seyahatler kişide manevi hedefe ulaşma beklentisi oluşturmaktadır. 

• İçsel ve dışsal ödüller için yapılan dini seyahatlerde kendini gerçekleştirme, tanınma, 

dini topluluk içinde statü kazanma beklentisi oluşturmaktır.  

Smith ve Kelly (2006), modern turizm algısının fiziksel rahatlamadan ziyade ruhsal 

rahatlamaya dönüştüğünü belirtmektedir. Özellikle sosyal anlamda kendini yalnız hisseden 

kişiler, spiritüel merkezlere gitmekte, farklı toplumları ve kültürleri tanımakta, inzivalar, 

meditasyonlar, dualar yaparak ruhsal arınma gerçekleştirmektir (Smith ve Kelly, 2006: 17). 

Buradaki temel motivasyon kişiyi bu tür seyahatlere yönelten “etken arayıştır” (Smith ve 

Kelly, 2006). Woodward (2007)’e göre kişileri dini seyahate yönelten beş ana motivasyon 

faktörü bulunmaktadır. Bunlar, spiritüel motivasyon, ani gelen ziyaret etme istediği, aile 



74 
 

 
 

ilişkileri (ölüm, düğün ya da özel dini etkinlikler), dini açıdan önemli kişilere ait mekânların 

ziyaret edilmesi (Meryem Ana Evi, Meryem Ana Kilisesi vb.) ve kişisel ilgi alanları (dini 

yerlerde, mekânlarda yer alan mimari ögeler, sanat eserleri vb.)’dır (Woodward, 2007: 174).  

Güzel’in (2010: 91) çalışmasında kişileri inanç temelli seyahate iten faktörler şu şekilde ifade 

edilmiştir:  

• Hac ziyaretinin yerine getirilmesi 

• Hac ziyaretinin yerine getirilmesinden sonra oluşan manevi rahatlık 

• Dini sosyallik 

• Kutsal yerleri görme ve ziyaret etme merakı 

• Günahlardan kurtulmak ve dua etme isteği  

İnanç turizmi dini merkezler, hac rotaları ve kutsal mekânlara sahip ülkeler için de 

önemli bir motivasyon aracıdır. Suudi Arabistan’ın petrolden sonraki en büyük gelir kaynağı 

hacı olmak isteyen Müslümanların ziyaretlerinden oluşmaktadır (Güzel, 2010: 91). İnanç 

turizmi öncesinde yalnızca dini motivasyonlar değil kültür, tarih ve doğa gibi farklı 

motivasyonlar da dikkate alınmaktadır (Güzel vd., 2019: 111).  

2.6. İnanç Turistlerinin Profilleri  

İnanç turistlerinin profillerine yönelik yapılan araştırmalarda en çok tartışılan 

konulardan biri turistler ve hacılar arasındaki ayrımdır. Hacı; kilise, manastır, ibadethane gibi 

halka açık dini mekânları orijinal ruh arayıcı olarak ve dini motivasyonlarla ziyaret eden kişi 

olarak tanımlanmaktadır (Ramírez ve Fernández, 2018: 2). Hacı olmak amacıyla seyahat eden 

kişilerin temel motivasyonu, Tanrı’ya yakın olmak, dua etmek ve günahlarından arınmaktır. 

Ancak bu motivasyonlara sahip olmayan kişilerin de dini merkezleri ziyaret ettikleri 

görülmektedir. Ramírez ve Fernández’in (2018: 2) çalışmasında bu noktaya değinilmiş ve son 

yıllarda birçok turistin hac yollarını, dini mekânları ve yerleri bir hacı gibi ziyaret ettiği ifade 

edilmiştir. Aynı çalışmada dini turistik destinasyonların yalnızca dindarlara veya hacılara 

hitap etmediği, bu destinasyonların kültür turistlerinin de ilgisini çektiği belirtimiştir (Ramírez 

ve Fernández, 2018: 2). İnanç turistlerinin profillerine yönelik yapılan çalışmalarda farklı 

görüşler belirtilerek birtakım sonuçlar ortaya çıkarılmıştır. Turner (1973) yaptığı çalışmada 

kilise, sinagog veya cami gibi yerlerin dini faaliyetlere odaklandığını bu yerlerin insanların 

ortak ilgi alanlarından biri olamayacağını, dini merkezlerin resmi ve popüler olarak iki ayrı 

şekilde değerlendirilmesi gerektiğini savunmaktadır (Turner, 1973’ten akt. Cohen, 1992: 36). 

Hac yolculuğu yapan turistler kendi sosyokültürel merkezlerine seyahat ederken, popüler dini 

merkezlere yapılan yolculuklar hem hac hem de turizm kapsamında değerlendirilmektedir 



75 
 

 
 

(Cohen, 1992: 36). Dolayısıyla hacıların ve turistlerin kutsal mekânlarda deneyimledikleri 

olaylar ve olgular birbirinden farklılık göstermektedir (Cohen, 1979: 22). Smith’in (1992) 

çalışmasında hacılar; dini gezgin, turistler ise tatilci gezgin olarak tanımlanmış ve turistler ile 

hacılar arasındaki kültürel kutuplaşmanın varlığından söz edilmiştir. Bununla birlikte bireysel 

inançlar veya dünya görüşleri hacıları turistlerden ayıran en önemli iki kriter belirtilmiştir 

(Smith, 1992: 2-6). Turnbull (1981)’e göre hacılar dine ait olma veya spiritüel duygularla, 

turistler ise kişisel isteklerini gerçekleştirme arzusu ile seyahat etmektedir.  

MacCannel (1973)’e göre hacı olmak isteyen kişilerle modern turistlerin otantiklik 

arayış motivasyonları benzerlik göstermektedir. Eade’nin (1992) çalışmasında Fransa’nın 

Lourdes şehrini ziyaret eden hacıların ve turistlerin profilleri değerlendirilmiştir. Çalışmada 

Lourdes şehrini ziyaret eden hacıların satın alma davranışlarının turistlerinkine çok benzer 

olduğu ifade edilmiştir. Aynı çalışmada hacıların ve turistlerin Lourdes kentindeki dini yerlere 

aynı hassasiyeti gösterdikleri belirtilmiştir. Eade (1992) hacı ve turist farkının kıyafetlerden 

ayırt edildiğini ancak bazı hacıların turist gibi giyindiklerini ifade etmiştir. Çalışmanın 

sonucunda, hacılar ve turistler arasındaki ayrımı saptamanın oldukça güç olduğundan söz 

edilmiştir (Eade, 1992: 28-29).  

Fleischer’in (2000) çalışmasında Kutsal toprakları ziyaret eden Hristiyan hacıların 

turistik davranışları incelenmiştir. Çalışmada inanç turistlerinin profillerine dair sonuçlar 

ortaya çıkarılmıştır. İnanç turistlerinin profillerine dair çıkan sonuçlar şu şekildedir (Fleischer, 

2000: 317-324):  

• Kutsal toprakları ziyaret eden hacıların yaklaşık %90’ı Hristiyanlardan oluşmaktadır.  

• İnanç turizmi pazarının büyük çoğunluğu 30 yaş ve üzeri yetişkinlerden oluşmaktadır.  

• Yetişkin turistler paraya değer vermekte ve iyi bir tur deneyimi yaşamak 

istemektedirler.  

• İnanç turizmi düşük bütçeli bir pazardır ve inanç turizmine katılanlar ortalama gelire 

sahip kişilerdir.   

• İnanç turistleri diğer turistlere kıyasla tur programlarını çok öncesinde planlamaktadır.  

• İnanç turistleri seyahatlerini tanıdıklarının ya da kilisenin spiritüel liderlerinin 

tavsiyelerini üzerine gerçekleştirmektedirler.  

• İnanç turistleri genellikle organize turları ve cemaat liderinin öncülüğünde gerçekleşen 

tur programlarını tercih etmektedir. 

• İnanç turistlerinin konaklamaları oteller veya hostellerde 8-9 gecelik konaklamalardan 

oluşmaktadır.  



76 
 

 
 

• İnanç turistleri önemli günleri, dini törenleri veya bayramları dikkate alarak planlama 

yaparlar.   

2.7. Anadolu’nun İnanç Turizmi Potansiyeli 

Anadolu; tarih öncesi çağlardan yazının keşfine, antik zamandan modern zamana 

kadar birçok inanışa ev sahipliği yapmıştır. Gökyüzünde başlayan keşifler, doğum ile ölüm 

arasında gelişen inanışlar zamanla sembollere, kültlere ve totemlere dönüşmüştür. Bunun 

sonucunda ortaya Ana Tanrıça kültü, gök tanrıcılık, animizm, totemizm, dinamizm gibi 

inançlar; Yahudilik, Hristiyanlık ve İslamiyet gibi büyük dinler ortaya çıkmıştır. Anadolu’da 

Neolitik Dönem’le birlikte Ana Tanrıça kültü, ardından Kyble inancı ve sonrasında ölüler 

kültünün izleri görülmeye başlamıştır. Orta Çağ’a gelindiğinde Roma İmparatorluğunun çok 

tanrılı inancı zamanla yerini zamanla tek tanrılı inanca -Hristiyanlığa- bırakmıştır. İslam’ı 

tanıyan ve kabul eden Orta Asya Türklerinin seferleri sonucunda Anadolu Türk’lerin İslam 

yurdu haline gelmiştir.  

Din hem kültürün en önemli kaynağı hem de fertlerin ve toplumların en büyük 

ihtiyacıdır (Eroğlu ve Kılıç, 2005: 751). Bu ihtiyacı giderebilmek için her yıl milyonlarca 

insan dini amaçları doğrultusunda seyahat etmektedir. Din, seyahatlerin en eski ve en yaygın 

nedenlerinden biridir (Ayaz ve Eren, 2020: 284). Kiliseler, manastırlar, camiler, 

ibadethaneler, hac rotaları, türbeler, manastırlar, ibadethaneler vb. dini değerler hem turistik 

ürün hem de çekicilik unsuru olarak değerlendirilmektedir. Dini turizm endüstrisinin yıllık 

değeri 20 milyar dolar olarak belirlenmiştir (Huang ve Pearce, 2019: 1). Bu bağlamda inanç 

turizminin gelecek dönemlerde turizm pazarında büyük paya sahip olacağı düşünülmektedir. 

İnanç turizmi pazarında öne çıkan ülkelerden biri Türkiye’dir. Türkiye, inanç turizmi 

açısından 44 ilindeki çekiciliklerle yılda en az 250 bin kişiyi ağırlayabilecek potansiyele 

sahiptir (Ayaz ve Eren, 2020: 284). Kültür ve Turizm Bakanlığı tarafından bu potansiyelin 

geliştirilmesine yönelik 1993 yılında üç büyük din (Yahudilik, Hristiyanlık ve İslam) için bir 

envanter hazırlanmıştır (KTB Yatırım ve İşletmeler Genel Müdürlüğü). Hazırlanan 

envanterde Türkiye’nin inanç turizmi kapsamında dokuz adet merkezi belirlenmiştir, bu 

merkezler;  

- Hatay-Merkez: St. Pierre Anıt Müzesi 

- Mersin-Tarsus: St. Paulus Anıt Müzesi 

- İzmir-Selçuk: Meryem Ana Evi 

- Antalya-Demre: St. Nikolaos Kilisesi 

- Bursa-İznik: Ayasofya Cami 



77 
 

 
 

- Manisa-Sard: Sard Sinagogu 

- Manisa-Alaşehir: Alaşehir Kilisesi 

- Manisa-Akhisar: Akhisar Kilisesi 

- Isparta-Yalvaç: Pisidia Antiochia Antik Kenti 

- Nevşehir-Derinkuyu: Ortodoks Kilisesi 

- Denizli-Pamukkale: Laodikya Antik Kenti’dir.  

Kültür ve Turizm Bakanlığı tarafından hazırlanan Türkiye Turizm Stratejisi 2023 

hedeflerinde; “varış noktası olarak geliştirilecek ve birden fazla ili kapsayan turizm gelişim 

bölgelerinde yerel ve bölgesel kalkınmada turizmin güçlü bir araç olarak kullanılması” için 

turizm gelişim bölgeleri belirlenmiştir (Kültür ve Turizm Bakanlığı, 2007). Aynı çalışmada, 

belirli güzergâhların doğal ve kültürel dokusunun yenilenmesi ve belli temalara dayalı olarak 

turizmin geliştirilmesi için turizm koridorları oluşturulmuştur. Bu koridorlardan biri inanç 

turizmi koridorudur. İnanç turizmi koridoru Tarsus, Hatay, Gaziantep, Şanlıurfa ve Mardin 

yöresini kapsamaktadır (Kültür ve Turizm Bakanlığı, 2007).  

Türkiye’nin son 5 yıla ait inanç turizmi verileri Tablo 2.1’de gösterilmektedir. Bu 

veriler değerlendirildiğinde dini amaçlı gelen ziyaretçi sayılarının oldukça düşük olduğu 

görülmektedir. 2019 yılında 2018 yılına kıyasla bir artış söz konusudur. Ancak 2020 ve 2021 

yıllarında pandeminin etkileri ile birlikte ziyaretçi sayısında önemli ölçüde azalma 

yaşanmıştır. 2022 yılında pandeminin kısıtlayıcı etkilerinin son bulmasıyla birlikte ziyaretçi 

sayısında artış kaydedilmiştir. 

Tablo 2.1 Dini Amaçlı Türkiye’ye Gelen Ziyaretçi Sayıları 

Yıl  Geliş Nedenine Göre Çıkış Yapan Ziyaretçi Sayısı  
2018 32.350 
2019 84.347 
2020 12.04510 
2021 12.755 
2022 18.997 
Kaynak: TÜİK, 2023.    

Türkiye inanç turizmi çekicilikleri bakımından zengin bir ülkedir. Bu çekicilikler 

Türkiye’nin inanç turizmi değerlerini oluşturmaktadır. Türkiye’de inanç turizmi kapsamında 

değerlendirilebilecek 1.259 adet dini mekân bulunmaktadır (Okuyucu, 2020: 2618). Bu dini 

mekânlardan 1009’u İslama, 227 tanesi Hristiyanlığa, 21 tanesi de Yahudiliğe aittir 

 
10 Koronavirüs pandemisi (COVID-19) sebebi ile sınır kapılarında anket yapılamadığı için 2020 yılı 2. Çeyreği 
turizm verileri yayınlanmamıştır (TÜİK, 2023).   
 



78 
 

 
 

(Okuyucu, 2020: 2619). Bu mekânların başında camiler (550), türbeler (238) ve kiliseler 

(173) gelmektedir (Okuyucu, 2020). Anadolu’nun sahip olduğu dini zenginliğinin nedenleri 

şu şekilde açıklanabilir (Okuyucu, 2020: 2620-2624): 

• Anadolu bugün bir İslam ülkesidir.  

• Hristiyanlık Anadolu’da gelişmiştir.  

• Orta Çağ’ın sonuna kadar Hristiyanların en önemli yerleşim merkezlerinden biri 

Anadolu olmuştur.  

• Eski Ahit’te Anadolu’nun doğusundan bazı yerlerin isimleri geçmektedir. Bu yerler 

Yahudiler tarafından kutsal kabul edilmektedir. 

• Osmanlı Devleti döneminde Anadolu birçok Yahudiye ev sahipliği yapmıştır 

(Okuyucu, 2020: 2620-2624). 

 
Şekil 2.3 Türkiye’de İnanç Turizmi Mekânlarının İllere Göre Dağılışı (Okuyucu, 2020: 2617). 

Şekil 2.3’teki harita Coğrafi Bilgi Sistemi (CBS) verileri sonucunda oluşturalarak 

hazırlanmıştır. Türkiye’nin inanç turizmi değerlerinin illere göre dağılımını göstermektedir. 

Bu haritaya göre, Türkiye’de inanç turizmi bakımından öne çıkan iller: Bursa, Isparta, 

Şanlıurfa, İstanbul, Amasya, Van, Kırklareli, Artvin ve Ankara’dır (Okuyucu, 2020). İnanç 

turizmi bakımından diğer illere kıyasla daha az yapıya ve mekâna sahip olan iller: Samsun, 

Iğdır, Uşak, Bayburt, Çanakkale, Erzincan, Hakkâri ve Osmaniye’dir (Okuyucu, 2020).  

2.8.Anadolu’da Hristiyanlık Açısından Öne Çıkan Destinasyonlar ve Mekânlar  

Anadolu’nun Hristiyanlık tarihi içerisindeki yeri ve önemi ilk bölümlerde açıklanmaya 

çalışılmıştır. Bu bölümde Anadolu’da Hristiyanlık açısından öne çıkan destinasyonlar ve 

mekânlar hakkında bilgi verilmeye çalışılacaktır.  



79 
 

 
 

2.8.1. St. Pierre Kilisesi (Hatay)  

Aziz Petrus ya da diğer adıyla St. Pierre Kilisesi, Antakya-Reyhanlı yolu üzerinde 

Habib Neccar Dağı’nın kolu olan Haç (Stauris) Dağı’nın eteğinde yer almaktadır. Aziz 

Petrus’un İ.S. 29-40 yılları arasında Antakya’ya geldiği düşünülür. Petrusla birlikte ilk 

cemaatlerin burada “Hristiyan” ismini aldıklarına inanılır (Antakya Kaymakamlığı, 2023). Bu 

nedenle St. Pierre Kilisesi Hristiyan aleminin ilk kilisesi olarak kabul edilmektedir. Kilisenin 

bahçesi uzun yıllar boyunca Hristiyan mezarlığı olarak kullanılmıştır (Anadolu Katolik 

Kilisesi, 2008). Aziz Petrus’un 29 Haziran’da bu kilisede öldürüldüğü düşünüldüğü için 1963 

yılında Papa IV. Paul tarafından hac yeri olarak ilan edilmiştir (Atlas Keşif Kitaplığı, 2009: 

78-79). Kilisede her yıl 29 Haziran’da Katolik Kiliseleri tarafından ayinler düzenlenip dualar 

yapılmaktadır (Müze Kart, 2023). St. Pierre Kilisesi, 9.50x13.00 metre genişliğinde ve 7 

metre yüksekliğinde doğal bir mağaradır. Ön cephesi gotik tarzda inşa edilmiş ve giriş kapısı 

gül motifleri ile bezenmiştir (Atlas Keşif Kitaplığı, 2009: 78-79). Kilisenin iç tasarımında 

altar, Petrus heykeli ve tünel bulunmaktadır (Atlas Keşif Kitaplığı, 2009: 78-79). Her yıl 

binlerce gerek Müslüman gerekse Hristiyan turist tarafından ziyaret edilmektedir.  

2.8.2. St. Paulus Anıt Müzesi  

St. Paul Anıt Müzesi, Mersin’in Tarsus ilçesinde yer almaktadır. 1850 yılında Arap-

Rum Cemaati tarafından kilise olarak inşa edilmiştir (Türkiye Kültür Portalı, 2013a). 1994 

yılında Kültür ve Turizm Bakanlığına tahsis edilmiş, 2001 yılında St. Paul Anıt Müzesi olarak 

ziyarete açılmıştır. St. Paul Anıt Müzesi 2000 yılında UNESCO Dünya Mirası Geçici 

Listesine alınmıştır (UNESCO, 2023). Hristiyanlık tarihi içerisinde en önemli figürlerden biri 

şüphesiz Aziz Paulus’tur. Çalışmanın önceki bölümlerinde de bahsedildiği üzere kendisi 

Tarsuslu’dur. Filistin merkezli Hristiyanlığın sınırları onunla aşılmıştır. Yahudi mezhebi 

olarak anılan Hristiyanlık Aziz Paulus sayesinde din hüviyeti kazanmıştır.  

St. Paul Kilisesi Tarsus’ta Aziz Paulus adına yaptırılan tek kilisedir. Kilise Ortodoks 

ve Katolik mimarisine uygun biçimde dikdörtgen plan üzerine inşa edilmiştir (Tarsus 

Kaymakamlığı). Kilisenin batı kısmı dört sütundan oluşmaktadır. İç tasarım süslemelerinde 

bitki motifleri kullanılmıştır (Tarsus Kaymakamlığı). Kilisenin kuzeydoğusunda bir de çan 

kulesi yer almaktadır. Yerli ve yabancı birçok turist tarafından her yıl ziyaret edilmektedir. 

2.8.3. Meryem Ana Evi  

Meryem’in ölüm yeri olarak bilinen “Meryem Ana Evi” İzmir’in Selçuk ilçesinde ve 

Bülbül Dağı üzerinde yer almaktadır. Kilisenin keşfi Hristiyan dünyasında büyük yankı 



80 
 

 
 

uyandırmıştır. Katolik Ansiklopedisine göre Meryem’in hayatı Kudüs’te sona ermiştir 

(Arslan, 2020: 302). Ancak kilisenin keşfiyle birlikte Meryem’in Efes’te öldüğüne 

inanılmıştır. İnanışa göre İsa ölmeden önce annesi Meryem’i havarilerinden St. John (Aziz 

Yuhanna)’a emanet eder. Yuhanna İncili’nde bu hadise şu ifadelerle anlatılmaktadır: İsa 

çarmıha gerilmeden önce annesine Yuhannayı işaret eder ve “Anne işte oğlun!” der; 

Yuhanna’ya döner ve “İşte annen!” der (Yu. 19: 26-27). Bunun ardından Aziz Yuhanna’nın 

Meryem’i evine aldığı ve onunla ilgilendiği belirtilmektedir (Yu. 19: 27). Yuhanna’nın Efes 

ve civarında hizmet ettiği düşünüldüğünde Meryem’in Yuhanna ile birlikte Efes’te bugünkü 

Meryem Ana Evi’nin bulunduğu yere geldiklerine inanılmaktadır (Arslan, 2020).  

Meryem Ana Evi’nin keşfi modern tarihe göre 19. yüzyılın ilk yarısında Anna 

Katharina Emmerick (1774-1824)’in vizyonu ile başlamaktadır (Öter ve Çetinkaya, 2016: 4). 

Efsaneye göre Anna Katharina Emmerick İsa ve Meryem ile ilgili gördüğü rüyaları sayesinde 

geçmek bilmeyen hastalığına çözüm bulur. Hiç tanımadığı yerleri ve kişileri gördüğünden 

bahseder ve bu gördüğü rüyaları etrafındakilere anlatır. İlerleyen zamanlarda Emmerick’in 

gördüğü vizyonların günlüğünü tutan Brentano, bunları derleyip iki cilt şeklinde kitap haline 

getirir (Arslan, 2020: 305). Emmerick’in vizyonlarından yola çıkan bir grup Lazarist Meryem 

Ana Evi’nin olduğu yere gelir ve taş binayı görürler. Bu keşif dünya dinlerinin tümünde 

büyük ilgi görür (hz.meryemanaevi.com, 2023). Keşfin ardından kilisenin restorasyonunu 

Rahibe Marie de Mandat-Grancey üstlenmiştir (Arslan, 2020: 306). Katolik Kilisesi 

tarafından da Meryem Ana Evi’nin kurucusu olarak ilan edilmiştir (Arslan, 2020: 306). 20 

Mayıs 1896 yılında Vatikan tarafından Meryem Ana Evi hac merkezi olarak ilan edilmiştir.  

Her yıl 15 Ağustos’ta Meryem Ana’nın göğe yükselişinin anısına tören düzenlenmekte, 

Hristiyan ve Müslümanlar tarafından ziyaret edilmektedir (Öter ve Çetinkaya, 2016: 4).   

2.8.4. St. Nikolaos Kilisesi  

Saint Nikolaos, Sante Klaas, Santa Claus veya Noel Baba isimleri ile tanınan Aziz 

Nikolaos, İ.S. 4. yüzyılda Lykia’nın başkenti Patara’da dünyaya gelmiştir. Anadolulu 

azizlerin en önemli isimlerindendir. Hümanist tavırları ile dikkat çeken Aziz Nikolaos Myra 

kentinin baş psikoposu olmuş, vefatının ardından da azizlik mertebesine yükselmiştir (Ünal, 

2020: 376). Myra’da bugün adına yaptırılan kilisede Aziz Nikolaos’un mezarının olduğuna 

inanılır. Aziz Nikolaos Kilisesi her yıl binlerce Hristiyan turist tarafından ziyaret 

edilmektedir. 

Aziz Nikolaos Kilisesi ve Anıt Müzesi Antalya’nın Demre ilçesinde Gökyazı 

mahallesinde yer almaktadır. Kilise Aziz Nikolaos anısına Myralılar tarafından 6. yüzyılda 



81 
 

 
 

yaptırılmış ve çeşitli zamanlarda restore edilerek bugünkü halini almıştır (muze.gov.tr, 2023) 

Kilisedeki ilk sistemli kazılar Hacettepe Üniversitesi Öğretim Üyesi Prof. Dr. Yıldız 

ÖTÜKEN başkanlığında 1989 yılında başlatılmış ve 2009 yılına kadar devam etmiştir. 

Kilisenin önemli özelliklerinden biri Aziz Nikolaos’ın mucizelerini konu alan duvar 

resimleridir.  

2.8.5. İznik Ayasofya Cami  

İznik Ayasofya Cami Bursa’nın İznik ilçesinde yer almaktadır. Ekümenik 

Konsillerden II. İznik Konsili burada toplanmıştır. Bu nedenle Konsil Kilisesi olarak da 

adlandırılmaktadır (Tetik Dinç, 2020: 556). Yapının tarihçesi ve banisi hakkında herhangi bir 

kitabe bulunmamaktadır (Tetik Dinç, 2020: 556; Türkiye Kültür Portalı, 2013b). Bizans 

Döneminde bazilika planlı olarak inşa edilmiştir (Tetik Dinç, 2020: 556; Türkiye Kültür 

Portalı, 2013b). Yapı genellikle üç dönemde incelenmektedir. Birinci dönem yapının ilk inşa 

edildiği evredir. 11. yüzyılda hasar gören kilise onarılarak eski haline çevrilmiştir bu yapının 

ikinci dönemini oluşturmaktadır. Üçüncü dönem ise, Orhan Gazi’nin İznik’i fethetmesinin 

ardından camiye çevrilmesidir. Evliya Çelebi İznik Ayasofyası’ndan “çarşı içinde üzeri 

kurşun örtülü, bir minareli büyük mabed” olarak söz etmektedir (Eyice, 1991: 219-220). 

Evliya Çelebi’nin seyahatnamesinde caminin restorasyonunu Mimar Sinan’ın yaptığı ifade 

edilmektedir (Eyice, 1991: 219-220). Bugün araştırmacılar tarafından İznik Ayasofyasında 

Mimar Sinan’ın izlerinin açıkça görüldüğü belirtilmektedir (Eyice, 1991: 219-220). 1935 

yılında Alman Arkeoloji Enstitüsü’nden Alfons Maria Schneider tarafından kazı çalışması 

yapılmış ve kilisenin ilk dönemlerine ait mozaikler ortaya çıkarılmıştır (Tetik Dinç, 2020: 

558). 1980’li yıllarda yapının çevresinde düzenlemeler yapılarak bitkilerle 

zenginleştirilmiştir. 2007-2009 yıllarında bir restorasyon daha geçiren yapı, 6 Kasım 2011 

tarihinde İznik Ayasofya Cami adıyla ibadete açılmıştır (Eyice, 1991:219-220; Tetik Dinç, 

2020: 558).  

2.8.6. Pisidia Antiochia  

Güneyde Toros, kuzeyde Sultan dağları ile çevrili olan Pisidia Bölgesinin en önemli 

kentlerinden biri Pisidia Antiochia Antik Kenti’dir. Kent Isparta’nın Yalvaç ilçesinde yer 

almaktadır. İ.Ö. 3. yüzyılda Seleukos Hanedanlığı’nın kolonisi olarak kurulmuştur.İ.Ö. 25 

yılında Colonia Caesarea adıyla Augustus tarafından yeniden organize edilmiştir. İmparator 

Diocletianus döneminde kent Pisidia’nın metropolisi olmuştur (Kaşka, 2017: 22). Kentin 

Hristiyanlık tarihi Aziz Paulus ile başlamaktadır. Anadolu’da gerçekleştirdiği misyonerlik 



82 
 

 
 

seyahatlerinin ilk duraklarından biri Pisidia Antiochia olmuştur (Özhanlı, 2023). Paulus’un ilk 

resmi vaazını kentteki sinagogta verdiğine inanılmaktadır. Vaazını verdiği bu sinagogun 

üzerine kendi adıyla St. Paulus Kilisesi inşa edilmiştir (Atlas Keşif Kitaplığı, 2009: 82). 

Bazilika plan tipinde inşa edilen St. Paul Kilisesi Antiokheia’nın ilk ve en büyük kilisesi 

olarak kabul edilir (Atlas Keşif Kitaplığı, 2009: 82). İ.S. 325’te toplanan İznik Konsili’nde 

hac merkezi olarak ilan edilen kent, bugün yerli yabancı birçok turiste ve sahipliği 

yapmaktadır (Özhanlı, 2023). Kentte ilk kazı çalışması 1800’lü yıllarda arkeologlar, gezginler 

ve bilim insanları tarafından başlatılmıştır. 2008 yılından beri Süleyman Demirel Üniversitesi 

Arkeoloji bölümü öğretim üyesi Prof. Dr. Mehmet ÖZHANLI başkanlığında devam 

etmektedir.  

2.8.7. Kappadokia Bölgesi Kiliseleri 

Strabon “Geographika” adlı eserinde Kappadokia Bölgesi’ni güneyde Toros Dağları, 

batıda Aksaray, doğuda Malatya ve kuzeyde Doğu Karadeniz’e kadar uzanan geniş bir bölge 

olarak tanımlar (Kültür ve Turizm Bakanlığı Tanıtma Genel Müdürlüğü, 2023). Bugünkü 

Kapadokia Bölgesi Nevşehir, Aksaray, Niğde, Kayseri ve Kırşehir illeri ile çevrilidir. 

Kapadokya Bölgesi doğal yapısı ve kültürel zenginliği ile Anadolu’nun en önemli turistik 

merkezlerindendir. Kendine özgü peri bacaları, kaya ve mağara kiliseleri ile de ayrıcalıklı 

bölgelerden bir tanesidir (Koç ve Erdoğan, 2020: 485). Bölgenin tarihi Neolitik Dönem’e 

kadar uzanmaktadır. I. İznik Konsili’nde kabul edilen İnciller’den birinin Kapadokya’dan 

getirilmiş olduğu düşünülmektedir (Koç ve Erdoğan, 2020: 485). Erken Hristiyanlık tarihinin 

önde gelen merkezlerdendir. Kapadokya Babaları olarak bilinen Aziz Basileius, kardeşi 

Gregorius ve Nazianzuslu Gregorius düşünceleriyle, yaptıkları çalışmalarla Erken Hristiyanlık 

tarihinin oluşumuna büyük katkı sağlamışlardır. Aziz Basil Ariusçu düşünceye karşı verdiği 

mücadele neticesinde bölgede birçok manastır yaptırmış ve Ortodoksluğun temellerini 

atmıştır (Koç ve Erdoğan, 2020: 487). Kayalık Kapadokya Bölgesinde Hristiyanlığın izleri 

genellikle İ.S. 4. yüzyıla tarihlendirilir (Akurgal, 2007: 155). Erken Hristiyanlık tarihinin 

gelişmesinde bölgenin coğrafi özellikleri belirleyici rol üstlenmiştir. Roma zulmünden kaçan 

Hristiyanlar için bölgenin yer altı şehirleri hem sığınak hem mabed hem de dini eğitim 

merkezi görevi görmüştür (Temiztürk, 2016: 40). Kapadokya Bölgesinde yer alan kiliseler 

tek, çift, üç nefli, serbest haç planlı ve kare içinde kapalı haç planlı olarak 

sınıflandırılmaktadır (Koç ve Erdoğan, 2020: 488). Göreme Açık Hava Müzesinde yer alan ve 

en çok ziyaret edilen kiliselerin başında Elmalı Kilise, Yılanlı Kilise, Karanlık Kilise, Çarıklı 

Kilise ve Tokalı Kilise gelmektedir. Ortodoks Kiliseleri tarafından hac merkezi olarak ilan 



83 
 

 
 

edilmiştir. Bölge hem doğal hem de tarihi oluşumlarıyla UNESCO Dünya Kültür Mirasına 

(1985) ilk dahil edilen yerlerden olmuştur. Kapadokya Bölgesi her yıl binlerce turist ve dini 

gezgin tarafından ziyaret edilmektedir.  

2.8.8. Laodikeia Antik Kenti  

Laodikeia Antik Kenti Denizli’nin 6 km kuzeyinde Eskihisar, Goncalı, Bozburun 

arasında kalan bir bölgede yer almaktadır (Denizli İl Kültür Turizm Müdürlüğü). Kent, İ.Ö. 3. 

yüzyıl ortalarında Seleukos Kralı II. Antiokhos’un emriyle eşi Laodike’nin anısına 

kurulmuştur (Kültür Varlıkları ve Müzeler Genel Müdürlüğü). Laodike’nin adına ithafen de 

kente Laodikeia adı verilmiştir (Kültür Varlıkları ve Müzeler Genel Müdürlüğü). Laodikeia 

Antik Kenti sırasıyla Seleukos Hanedanlığı, Bergama Krallığı, Roma İmparatorluğu ve 

Türklerin yönetimine geçmiştir. Yeni Ahit’in Vahiy bölümünde bahsi geçen Yedi 

Kiliselerden biri bu kentte yer almaktadır. İ.S. 4. yüzyılda Laodekia’nın hac merkezi ilan 

edilmesi kentin inanç turizmi açısından önemini arttırmıştır. Antik kentteki kazı ve 

restorasyon çalışmaları Pamukkale Üniversitesinden Prof. Dr. Celal ŞİMŞEK başkanlığında 

yapılmaktadır (Kültür Varlıkları ve Müzeler Genel Müdürlüğü). 

2.8.9. Sümela Manastırı 

Sümela Manastırı Trabzon’un Maçka ilçesinde Altındere Milli Parkının içerisinde yer 

almaktadır. Sümela’nın melas (kara/siyah) kelimesinden türediği manastırın bulunduğu dağın 

adının da Oros Melas’tan (Kara Dağ) geldiği düşünülmektedir. Meryem Ana’ya ithafen 

yapıldığı için halk arasında “Meryemana” olarak da bilinmektedir (Köse, 2014: 11). 

Manastırın keşfedilme efsanesilerinden biri, İ.S. 385 yılında Atinalı keşişler Barnabas ve 

Sophronios’un gördükleri rüya sonucu Karadağ’a gelmeleriyle başlar. İki keşiş efsaneye göre 

manastırın bulunduğu yere gelir, Meryem’in ikonasını buldukları yere bir kilise inşa ederler. 

Bugünkü manastırın inşası çeşitli eklemeler yapılarak yaklaşık 1600 yılda tamamlanmıştır 

(sumela.gov.tr). Sümela Manastırı Komnenos Hanedanlığı zamanında en parlak dönemini 

yaşamıştır. Osmanlı Devleti döneminde manastıra ayrıcalıklar tanınmış, Yavuz Sultan Selim 

ve II. Selim tarafından hediyeler takdim edilmiştir.  1923 yılında Türkiye Cumhuriyeti’nin 

kurulması ile birlikte manastır halkı göç etmek durumunda kalmış ve Sümela Manastırı 

faaliyetleri sona ermiştir (sumela.gov.tr). 1972 yılında Kültür ve Turizm Bakanlığı tarafından 

koruma altına alınan manastır, restorasyonların ardından 1986 yılında ziyarete açılmıştır. 

Sümela Manastırı’nın taş düşme riskine karşılık güçlendirme ve restorasyon çalışmaları 

bugün hala devam etmektedir. Dönem dönem ziyarete kapatılan manastır sezonda belirli 



84 
 

 
 

zamanlarda ziyarete açılmaktadır. Sümela Manastırı bölgenin en eski Hristiyan 

mabedlerindendir. İnanç turizmi bakımından yabancı turistlerin en çok ziyaret ettiği yerlerin 

de başında gelmektedir (Zaman, 2005: 14). Sümela Manastırı’nın içerisindeki kayadan 

damlayan suyun şifalı olduğu ve birtakım hastalıklar üzerinde iyileştirici etkisinin olduğuna 

inanılması manastıra olan ziyaretlerin artmasını sağlamaktadır (Zaman, 2005: 14).  

2.8.10. Ayasofya/ Ayasofya-i Kebir Cami-i 

Dünya sanat tarihinin en önemli anıt mabedlerinden biri olan Ayasofya, Anadolu’nun 

simgesi haline dönüşmüştür (Eyice, 1984: 4). Ayasofya yapım aşaması olarak üç dönemde 

incelenmektedir. İlk dönem İmparator I. Constantinus dönemidir ve bu dönemdeki ilk 

Ayasofya İmparator Constantinus tarafından İ.S. 337-361 yılları arasında inşa ettirilmişit 

(Eyice, 1984: 4). Ahşap çatılı ve bazilika planlı olan birinci Ayasofya inşa edildiği dönemde 

Büyük Kilise (Megale Ekklesia) olarak adlandırılmıştır. 5. yüzyıldan itibaren Hagia Sophia 

(Kutsal Bilgelik) olarak anılmış sonrasında da Ayasofya’ya dönüşmüştür. Ayasofya’nın ikinci 

dönemi İmparator Theodosios (İ.S. 408-450) dönemidir. İmparator Theodosios çıkan 

ayaklanma sonucu hasar gören Ayasofya’yı restore ettirerek İ.S. 415 yılında yeniden ibadete 

açmıştır (Eyice, 1984: 4). Üçüncü Ayasofya ya da günümüz Ayasofya’sı İmparator 

Justinianus (İ.S. 527-565) döneminde inşa edilmiştir. Doğu Roma Dönemi’nde imparatorların 

taç giydiği ve kendilerine törenler düzenlendiği en büyük mabet olmuştur (Deniz ve 

Savaşkan, 2018: 98). 1261 yılında Latinler’in İstanbul kuşatmaları sırasında yağmalanmış ve 

büyük oranda tahrip edilmiştir. 1453 yılında İstanbul’un fethiyle camiye dönüştürülmüş ilk 

Cuma namazı da Ayasofya’da kılınmıştır (Deniz ve Savaşkan, 2018: 98). 1935 yılında 

Mustafa Kemal Atatürk’ün isteği üzerine Ayasofya müzeye çevrilmiş 2020 yılına 

gelindiğinde de Ayasofya-i Kebir Cami-i olarak yeniden camiye çevrilmiştir. Müze olarak 

hizmet verdiği süre boyunca Türkiye’nin en çok ziyaret edilen mekânlarından biri olmuştur.   

Anadolu’da Hristiyanlık tarihi açısından öne çıkan yerler bu mekânlarla sınırlı 

değildir. Anadolu’nun yedi bölgesinin her bir şehrinde Hristiyanlar için önemli dini yapılar, 

mekânlar ve destinasyonlar bulunmaktadır. Çalışmanın önceki bölümlerinde Yedi Kiliseler ve 

Ekümenik Konsiller konusu açıklanmaya çalışıldığı için bu bölümde onlara yer verilmemiştir. 

Anadolu’da Hristiyanların hac seyahatleri için kullandıkları yollar üzerinde iki önemli 

güzergâh bulunmaktadır, bunlar: İstanbul-Suriye arasındaki Roma askeri yolu ve Karadeniz 

kuzey yoludur (Şengül, 2022: 12). Anadolu’da bu güzergahlar üzerinde öne çıkan merkezler, 

Constantinopolis (İstanbul), Khalkedon (Kadıköy), Nikomedia (İzmit), Nikea (İznik), 

Ephesos (Efes), Ankyra (Ankara), Iconium (Konya), Kaesareia (Kayseri), Euchaita (Çorum), 



85 
 

 
 

Hieropolis (Denizli), Khonai, Psidia Antiokheia (Isparta, Yalvaç), Tarsos (Tarsus, Mersin), 

Seleukeia (Silifke, Mersin), Edessa (Urfa), Myra (Demre), Antiokheia (Antakya)’dır (Keskin, 

2018: 896; Şengül, 2022: 12). 



 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

NİTEL ARAŞTIRMA TASARIMI VE BULGULARI 

3.1. Alanyazın Taraması 

Küreselleşen, sıradanlaşan ve tek tipe dönüşen dünyada seyahat eden kişilerin 

kendilerine yeni ve farklı alternatifler aradıkları görülmektedir. Bu duruma bağlı olarak 

alanyazında sürdürülebilir turizm, alternatif turizm, özel ilgi turizmi, güncel turizm 

eğilimleri/trendleri, turizmde turistik ürün çeşitlendirmesi vb. başlıklar altında yapılan 

çalışmaların her geçen gün sayısı artmakta ve önemi vurgulanmaya çalışılmaktadır. Turizmde 

çeşitlenmeye, farklılaşmaya, elde olan turistik değerleri korumaya, var olan potansiyeli 

geliştirmeye yönelik yapılan çalışmalarda ortaya birbirinden farklı turizm çeşitleri 

çıkarılmıştır. Bu turizm çeşitlerinden biri de inanç turizmidir. Bir önceki bölümde inanç 

turizmi kavramı ve kavramsallaştırma sürecine dair bilgiler açıklanmaya çalışılmıştır. Bu 

bölümde ise alanyazında araştırma konusuyla ilgili olan çalışmaların genel bir özeti 

sunulmaya çalışılacaktır.  

Ulusal alanyazında Anadolu’da Hristiyanlığa ait değerlerin inanç turizmi kapsamında 

değerlendirildiği önemli çalışmalar bulunmaktadır. Ancak Anadolu’da Hristiyanlık tarihine 

ilişkin sürecin ve mevcut kültürel değerlerin turist rehberlerinin inanç turizmi deneyimleriyle 

keşfedilmeye çalışıldığı herhangi bir çalışma bulunmamaktadır. Araştırma konusuyla ilgili 

yapılan çalışmaların (makale, bildiri, tez vb.) genel özeti bu bölümde tablolar şeklinde 

sunulmuştur. Tablo 3.1’de Anadolu’da inanç turizmi konusunda yapılan çalışmalar, Tablo 

3.2’de Anadolu’da inanç turizmi ve Hristiyanlık konusunda yapılan çalışmalar, Tablo 3.3’te 

ise Anadolu’da inanç turizmini ve Hristiyanlık mekânlarını konu alan çalışmalar 

gösterilmektedir. 

İlgili alanyazında din ve turizm ilişkisi, Türkiye’nin inanç turizmi potansiyeli, turistik 

ürün çeşitlendirmesinde inanç turizmi ve inanç turizmi motivasyonlarının öne çıkan konular 

olduğu saptanmıştır. Tablo 3.1’de Türkiye’den Akdeniz Bölgesi ve Karadeniz Bölgesi, 

destinasyonlardan ise Antalya Dinler (Hoşgörü) Bahçesi, Hatay-Antakya, Isparta-Yalvaç, 

Konya, Mardin, Kastamonu, Manisa, Ayasofya vb. yerler çalışmalara konu olarak dahil 

edilmiştir. Bu çalışmaların ortak amacı dini açıdan önemli değerlere sahip olan Türkiye'nin 

inanç turizmine yönelik potansiyelini değerlendirmektir. Çalışmaların genelinde, Türkiye'nin 

çeşitli bölgelerinde yer alan kültürel ve dini yapıların inanç turizmi açısından potansiyel 

kazanımlar olduğu ve bu yapıların daha iyi tanıtılması, tanıtım faaliyetlerinin arttırılması ve 

turizm alt yapısının sağlanması gerektiği belirtilmiştir. Turizm ve din arasındaki ilişkiyi analiz 



87 
 

 
 

etmeyi ve dinlerin turizm sektörüne etkisini incelemeyi amaçlayan çalışmalarda, inanç 

turizminin geliştirilmesi için farklı bakış açıları sunulmuştur Ayrıca çalışmalarda inanç 

turizminin ekonomik ve sosyal boyutları bir arada ele alınarak incelenmiştir. Yerel halkın 

inanç turizmi bilincinin arttırılması da sosyal gereklilik olarak değerlendirilmiştir Tablo 

3.1’de yer alan çalışmaların konuları, amaçları ve sonuçları şu şekilde özetlenmektedir:  

Anadolu’da inanç turizmi kapsamında önemli merkezlere sahip olan bölgelerden biri 

Akdeniz Bölgesidir. Bingöl’ün (2004) yaptığı çalışmada, Akdeniz Bölgesi sekiz iliyle birlikte 

kültür ve inanç turizmi bağlamında incelenmiştir. Çalışmada kültür ve inanç turizmine konu 

olabilecek yapılar, kiliseler, camiler, türbeler, sinagoglar, antik kentler, kaleler, burçlar ve 

müzeler olarak belirtilmiştir. Yapıların yanı sıra somut olmayan kültürel miras değerleri de 

çalışmaya konu edilmiştir (Bingöl, 2004: 127-136).  

Sargın’ın (2006) çalışmasında Akdeniz Bölgesinden Isparta’nın Yalvaç ilçesi inanç 

turizmi kapsamında incelenmiştir. Çalışmada Yalvaç’ın inanç turizmi açısından önemli 

potansiyele sahip olduğu ancak gerekli turizm alt yapısının sağlanması ve tanıtım 

faaliyetlerinin arttırılması gerektiği belirtilmiştir (Sargın, 2006: 1).  

Aktaş ve Ekin’in (2007) yaptığı çalışmada Türkiye’nin inanç turizmi potansiyeli 

incelenmiştir. Çalışmanın temel amacı Türkiye'nin dini zenginliğini turizm açısından daha 

etkili şekilde kullanmaya yönelik öneriler sunmaya çalışmaktır. Yazarlar diğer ülkelerin dini 

miraslarını nasıl verimli şekilde kullandıklarını örnek göstererek, Türkiye'de de benzer 

uygulamaların yapılması gerektiğini belirtmiştir. Bunun için yerel otoriteler, ortaklık 

kuruluşları ve uluslararası kuruluşların koruma, restorasyon, tanıtım faaliyetleri ve özel 

etkinlikler düzenlemesi gerektiği ifade edilmiştir. Ayrıca üniversitelerin, bölgesel dini turizm 

merkezlerinin geliştirilmesi ve korunmasına yönelik projeler yapmaya teşvik edilmesi 

gerektiği belirtilmiştir.  

Güzel’in (2010) çalışmasında ise inanç turizmi turistik ürün çeşitlendirmesi 

kapsamında ele alınmıştır. Türkiye’nin Hristiyanlık açısından turizm değerleri detaylı bir 

şekilde incelenmiş ve inanç turizminin geliştirilmesine yönelik kayda değer öneriler 

sunulmuştur. Çalışmada Dünya İnanç Turizmi Birliği (WRTA) ile iş birliği yapılarak 

Anadolu’daki dini merkezlerin envanterlerinin gönderilmesi ve turistlerin bölgeye çekilmesi 

gerektiği ifade edilmiştir (Güzel, 2010: 99). Ayrıca Türkiye'nin dini toplantılara ve 

aktivitelere ev sahipliği yaparak turistleri sürekli müşteri haline dönüştürebileceği 

belirtilmiştir (Güzel, 2010).  

Egresi ve diğerlerinin (2012a) çalışmasında Türkiye'nin farklı bölgelerinin inanç 

turizmi potansiyelini değerlendirmek amaçlanmıştır. Türkiye'de turizmin çoğunlukla kitle 



88 
 

 
 

turizmi şeklinde gerçekleştiği ve inanç turizmi potansiyelinin yeterince kullanılmadığı ifade 

edilmiştir. Çalışmada öne çıkan husus, inanç turizminin en iyi sürdürülebilir alternatiflerden 

biri olduğudur. Bu bağlamda Türkiye'nin inanç turizmi alanında büyük bir potansiyele sahip 

olduğu belirtilmiştir. En büyük potansiyelin Orta ve Güneydoğu Anadolu, Akdeniz Bölgesi ve 

Karadeniz'in Doğu Bölgesi'nde olduğu tespit edilmiştir. Ancak bu bölgelerin inanç turizmi 

açısından yeterli ölçüde gelişmediği ifade edilmiştir.  

Egresi ve diğerlerinin (2012b) bir diğer çalışmasında Mardin ilinde yer alan dini 

merkezler incelenmiştir. Çalışmada Mardin'de bulunan kiliselerin, camilerin, medreselerin ve 

manastırların turizm açısından daha iyi değerlendirilmesi gerektiği belirtilmiştir. Bu 

kapsamda Mardin'in turizm potansiyelini arttırmak için bazı öneriler sunulmuştur. Çalışmada 

Mardin'deki dini mekânların dini amaçtan ziyade kültürel amaçla ziyaret edildiği ifade 

edilmiştir. Bölgedeki turizm faaliyetlerinin çeşitlendirilmesi, alışveriş ve eğlence gibi 

alternatiflerin sunulması önerilmiştir. Ayrıca restorasyona ihtiyaç duyan eserlerin onarımı 

yapılarak ziyarete açılması gerektiği belirtilmiştir. 

Okuyucu ve Somuncu’nun (2013) çalışmasında inanç turizmi değerleri üç büyük din 

(İslam, Hristiyanlık ve Yahudilik) açısından ele alınmış ve inanç turizminin Türkiye’deki 

mevcut durumu değerlendirilmiştir. ArcGIS 10.1 yazılımı ile Türkiye'deki inanç turizmi 

merkezlerinin haritası sunulmuştur. Benzer şekilde Türkiye’nin inanç turizmi potansiyelinin 

yeterince değerlendirilmediği sonucuna ulaşılmıştır.   

Yılmaz ve diğerlerinin (2013) çalışmasında Antalya ilinde yer alan Dinler (hoşgörü) 

Bahçesi inanç turizmi bağlamında incelenmiştir. Çalışmada öncelikle Türkiye inanç 

turizminin mevcut potansiyeli değerlendirilmiştir. Ardından deniz-kum-güneş üçlemesiyle 

öne çıkan Antalya’nın yalnızca kitle turizmi ile sınırlı olmadığı belirtilmiştir. Türkiye’de 

insanların hoşgörü içerisinde ibadet etmelerinden hareketle geliştirilen Dinler Bahçesi 

projesinin gelecek inanç turizmi projelerine örnek teşkil edebileceği ifade edilmiştir. Dinler 

Bahçesi’nin içinde farklı dinlere ait eserlerin yan yana yapıldığına da dikkat çekilerek 

Antalya'nın inanç turizmine ve dinler arasındaki hoşgörüye atıfta bulunulmuştur (Yılmaz vd., 

2013: 1052).  

İnanç turizmine yönelik yapılan araştırmalardan yine bir tanesi Eykay ve diğerlerinin 

(2015) çalışmasıdır. Bu çalışmada Akdeniz Bölgesinde yer alan ve Hatay ilinin en büyük 

ilçesi olan Antakya, inanç turizmi açısından ele alınmıştır. Hem yerel halka hem de yabancı 

turistlere anket uygulanarak Antakya’nın inanç turizmi potansiyeli değerlendirilmiştir. 

Çalışmada yerel halkın inanç turizmine olan bakış açısının olumlu olduğu ve bölge halkının 

Antakya’nın turistik öneminin bilincinde olduğu belirtilmiştir (Eykay vd., 2015: 70-71). 



89 
 

 
 

Antakya’yı ziyaret eden yabancı turistlerin büyük çoğunluğunun da Hristiyanlardan oluştuğu 

tespit edilmiştir. Antakya’nın Hristiyanların hac merkezi olması bu durumun sebebi olarak 

gösterilmiştir. Ancak çalışmada “inancın” inanç turizminden yeterli payı alamadığı ifade 

edilmiştir (Eykay vd., 2015).  

İbret ve diğerlerinin (2015) çalışmasında Kastamonu ili kültür turizmi ve inanç turizmi 

bağlamında incelenmiştir. Kastamonu’nun turizm potansiyelinin SWOT analizi yapılarak 

güçlü yönleri, zayıf yönleri, fırsatları ve tehditleri ortaya çıkarılmıştır. Şehrin tarihi ve doğal 

zenginliklerinin turizmde kullanılamasının nedeni olarak tanıtım eksikliği ve yetersiz altyapı 

olarak belirtilmiştir. Çalışmada alternatif turizm faaliyetlerinin geliştirilmesi, yerel halkın 

turizme dahil edilmesi, kültürel zenginliklerin tanıtımı ve tarihi evlerin turizme kazandırılması 

gibi öneriler sunulmuştur.  

Kartal ve diğerlerinin (2015) çalışmasında ise Manisa ilinin inanç turizmi potansiyeli 

değerlendirilmiştir. Yapılan mülakatlar, literatür taraması ve web incelemesi sonucunda 

Manisa'nın inanç turizmi potansiyelini arttırmaya yönelik öneriler sunulmuştur. Çalışmada 

turistlerin tarihi, mimari, rekreasyonel veya kültürel motivasyonlarla dini sitelere ilgi 

gösterdikleri belirtilmiştir. Bu nedenle inanç turizmi ürünleri ve hizmetlerinin farklı turist 

tiplerini hedefleyecek şekilde belirlenmesi gerektiği ifade edilmiştir. Manisa'da birçok tarihi 

cami, türbe ve diğer dini eserlerin bulunduğuna dikkat çekilerek inanç turizmi değerlerinin 

diğer turizm türleriyle birleştirilmesi gerektiği belirtilmiştir.  

Kaynak ve Karabulut’un (2016) çalışmasında Konya ilinde inanç ve kültür turizmine 

konu olabilecek değerler kentsel turizme olan katkılarıyla incelenmiştir. İlde yer alan 

Hristiyanlık ve İslam inanç merkezleri; kiliseler, camiler, mescitler ve türbeler olmak üzere 

dört grupta ele alınmıştır. Çalışmanın sonucunda Konya'nın inanç turizmi açısından önemli 

bir potansiyele sahip olduğu ancak bu potansiyelin yeterince değerlendirilmediği 

belirtilmiştir.  

Türker’in (2016) çalışmasında Türkiye'nin inanç turizmi potansiyeli 

değerlendirilmiştir. Türkiye’de inanç turizmine konu olabilecek yapıların sayısına dikkat 

çekilmiş ve inanç turizminin ulusal literatürde en az çalışılan konulardan biri olduğu ifade 

edilmiştir. 

Kaçar ve Türker’in (2020) çalışmasında ise inanç turizminin seyahat motivasyonları 

ve ziyaretçilerin mekâna yönelik algıları değerlendirilmiştir. İstanbul Ayasofya Müzesi'ni 

inanç odaklı seyahat eden turistlerin motivasyonları ve dini mekân algıları anket tekniği 

kullanılarak incelenmiştir. Çalışmada Ayasofya Müzesi, Efes Antik Kenti, Aziz Paul Kilisesi 

ve Kuyusu, Aziz Nicolas (Noel Baba) Kilisesi, St. John Bazilikası, Pamukkale-Hierapolis, 



90 
 

 
 

Yedi Uyuyanlar Mağarası ve Meryem Ana Evi en çok ziyaret edilen yerler olarak 

gösterilmiştir (Kaçar ve Türker, 2020). Turistlerin inanç odaklı seyahat motivasyonları ise 

Tanrı’ya yakın olmak, inancı güçlendirmek, iç huzura ulaşmak ve ibadet etmek olarak 

belirlenmiştir (Kaçar ve Türker, 2020). Turistlerin dini mekânların sosyal ve psikolojik 

niteliklerine yönelik algılarının olumlu olduğu saptanmıştır. Çalışmada farklı inanç ve 

mezhebe bağlı turistlerin psikolojik ve sosyal algılarının farklılık gösterdiği ifade edilmiştir. 

Bu noktada dini mekânların farklı turist grupları için farklı anlamlar taşıyabileceği ve farklı 

etkiler yaratabileceği belirtilmiştir.  

Özçoban’ın (2020) çalışmasında yerli alanyazında inanç turizmi başlığında 

yayımlanan yüksek lisans ve doktora tezleri ele alınmıştır. YÖK tez merkezinde erişime açık 

47 tez incelenmiş ve tezlerin türü, yılı, üniversitesi, enstitüsü, ana bilim dalı ve sayfa sayısı 

bölgelere göre dağılımı ve araştırma yöntemine göre belirli kriterler altında analiz edilmiştir.  

Turan’ın (2020) yaptığı çalışmada ise Doğu Karadeniz Bölgesi’nin inanç turizmi 

potansiyeli ve inanç turizminin altında yatan motivasyonlar incelenmiştir. Çalışmada inanç 

turizminin insanların manevi ihtiyaçlarını karşılamada önemli bir araç olduğu belirtilmiştir. 

Ek olarak insanların iç huzuru sağlama, destek arama, arınma ve geçmiş dönemlerdeki 

manevi duyguları yaşama gibi ihtiyaçlarının inanç turizmi aracılığıyla karşılanabileceğine 

dikkat çekilmiştir (Kaçar, 2020). Araştırmanın sonucunda Doğu Karadeniz Bölgesi’nin sahip 

olduğu inanç turizmi potansiyelinin gerçekleştirilmesi için öneriler sunulmuştur.  

Bilim ve Ay’ın (2022) çalışmasında da Konya ili araştırma alanı olarak belirlenmiş ve 

genç Türk turistlerin motivasyonları, algıları ve destinasyona yönelik hedefleri incelenmiştir. 

Araştırmada veri toplama aracı olarak anket tekniği kullanılmıştır. Çalışmanın sonucunda 

genç turistlerin dini turlara ilgisi yüksek olsa da eğlence odaklı turların daha çok tercih 

edildiği tespit edilmiştir. Bu bulgulara dayanarak genç turistlerin beklentilerine yönelik 

nelerin yapılması gerektiği ve nasıl daha fazla genç turist çekilebileceği yönünde öneriler 

sunulmuştur.   

Tablo 3.1 Anadolu’da İnanç Turizmi Kapsamında Yapılan Çalışmalar 

Yazar Yıl Araştırma Konusu Yöntem 

Bingöl, Z. 2004 Akdeniz Bölgesi’nin Kültür ve İnanç Turizm 
Açısından Potansiyelinin Değerlendirilmesi Kavramsal Değerlendirme 

Sargın, S. 2006 Yalvaç’ta İnanç Turizmi  Kavramsal Değerlendirme 

Aktaş, A. ve Ekin, Y. 2007 
The Importance and The Role of Faith 
(religious) Tourism as Alternative Tourism 
Resources 

Kavramsal Değerlendirme 

Güzel, Ö. 2010 Turistik Ürün Çeşitlendirmesi Kapsamında 
Yeni Bir Dinamik: İnanç Turizmi  

Kavramsal Değerlendirme 
 

Egresi, I., Bayram, B., 
Kara, F. ve Kesik, O. A. 2012(a) Unlocking The Potential of Religious Tourism 

in Turkey Kavramsal Değerlendirme 



91 
 

 
 

Yazar Yıl Araştırma Konusu Yöntem 
Egresi, I., Bayram, B. ve 
Kara, F. 2012(b) Tourism at Religious Sites: A Case From 

Mardin, Turkey Derinlemesine Görüşme Tekniği 

Okuyucu, A. ve 
Somuncu, M. 2013 Türkiye’de İnanç Turizmi: Bugünkü Durum, 

Sorunlar ve Gelecek  Kavramsal Değerlendirme 

Yılmaz, G., Erdinç, S. 
B. ve Küçükali, S. 2013 

İnanç Turizmi Çerçevesinde Antalya 
Destinasyonunun İncelenmesi: Dinler 
(Hoşgörü) Bahçesi Örneği 

Kavramsal Değerlendirme 

Eykay, İ., Dalgın, T. ve 
Çeken, H. 2015 İnanç Turizmi Açısından Antakya’nın 

Değerlendirilmesi Anket Tekniği 

İbret, Ü. ve Aydınözü, 
D. Ve Uğurlu, M. 2015 Kastamonu Şehrinde Kültür ve İnanç Turizmi  SWOT Analizi 

Kartal, B., Tepeci, M. 
ve Atlı, H. 2015 Examing the Religious Tourism Potential of 

Manisa, Turkey with a Marketing Perspective  Derinlemesine Görüşme Tekniği 

Karabulut, T. ve 
Kaynak, İ. H. 2016 İnanç Turizmi Bağlamında Kentsel Turizm ve 

Kültürel Turizm: Konya Örneği Kavramsal Değerlendirme 

Türker, N. 2016 Religious Tourism in Turkey Kavramsal Değerlendirme 

Kaçar, F. ve Türker, N. 2020 

Ayasofya Bağlamında İnanç Turizmi 
Ziyaretçilerinin Seyahat 
Motivasyonları ile Dini Mekân Algıları Üzerine 
Bir Araştırma 

Anket Tekniği 

Özçoban, E. 2020 
İnanç Turizmi Alanında Yayımlanan Yüksek 
Lisans ve Doktora Tezlerinin Bibliyometrik 
Analizi (1998-2019) 

Bibliyometrik Analiz 

Turan, Y. 2020 
Kutsalın Ziyareti: İnanç Turizminin Altında 
Yatan Güdüler ve Karadeniz Bölgesi İnanç 
Turizmi Potansiyeli  

Kavramsal Değerlendirme 

Bilim, Y. ve Ay, S. 2022 

Young Tourists’ Religious Tourism 
Motivations, Perceptions and Intentions About 
a Religious Destination: The Case of Konya, 
Turkey  

Anket Tekniği 

Tablo 3.2’de Anadolu’da inanç turizmi kapsamında Hristiyanlık ile ilgili konuların ve 

merkezlerin incelendiği çalışmalar gösterilmektedir. Anadolu’da inanç turizmi kapsamında 

yapılan çalışmaların araştırma konuları Hristiyanlık ile daraltıldığında bu sayının azaldığı 

dikkat çekmektedir. Sümela Manastırı, Demre-Myra, Antakya-Aziz Paulus Evi, Meryem Ana 

Evi, Mersin ve Kapadokya Bölgesi çalışmalara konu edilen merkezler arasında yer 

almaktadır. Tablo 3.2’de yer alan çalışmalara ait bilgiler şu şekilde özetlenmektedir:  

Zaman’ın (2005) çalışmasında Sümela Manastırı araştırma konusu olarak 

belirlenmiştir. Diğer çalışmalarda olduğu gibi manastırın ve bulunduğu bölgenin inanç 

turizmi potansiyeli değerlendirilmiştir.  Çalışmada Sümela Manastırı’nın Hristiyanlar ve 

özellikle Ortodokslar için olan önemine dikkat çekilmiştir. Ayrıca manastırın bulunduğu 

konum, mimari yapı, yaşanan sorunlar ve yörede olan eksiklikler tartışılmıştır. Turizm 

aktivitelerinin on iki aya bölünmesi ve turistlerin daha uzun süre konaklaması teşvik edildiği 

takdirde manastır ve çevresinin turizm açısından daha önemli hale geleceği belirtilmiştir.  

Dikici ve Sağır’ın (2012) çalışmasında Myra-St. Nikolaos Kilisesi inanç turizmi 

kapsamında incelenmiştir. İnanç turizminin sosyolojik bakış açısıyla ele alındığı çalışmada 



92 
 

 
 

nitel araştırma yöntemlerinden mülakat tekniği kullanılmış ve inanç turizminin yerel halkın 

üzerindeki etkileri yorumlanmaya çalışılmıştır. Çalışma bulgularında katılımcıların inanç 

turizminin kendileri için bir anlam ifade etmediği ve turizmin genellikle ekonomik boyutuyla 

ilgilendikleri ifade edilmiştir (Dikici ve Sağır, 2012: 39-42). Bu kapsamda inanç turizmi 

bilincinin öncelikle yerel halkta oluşmasının gerektiği belirtilmiştir.  

Öter ve Çetinkaya’nın (2015) çalışmasında ise Meryem Ana Evi’ni ziyaret eden 

Müslüman ve Hristiyan ziyaretçilerin davranışları yarı yapılandırılmış görüşme tekniği ile 

incelenmiştir. Çalışmada Müslümanlar’ın ve Hristiyanların Meryem Ana Evi’ni ziyaretlerinde 

farklı davranış kalıpları sergilediği ortaya çıkarılmıştır. Araştırmanın sonucunda Müslüman 

ziyaretçilerin Meryem Ana Evi’nde İslam’a dair yeterli işaretler bulamadıkları ve bu yüzden 

maneviyatı hissetme fırsatı yakalayamadıkları ifade edilmiştir. Buna karşılık Hristiyan 

ziyaretçilerin görsel unsurlar yoluyla miras alanına aidiyet hislerinin daha güçlü olduğu 

belirtilmiştir. Meryem Ana Evi'nin yönetiminin Hristiyan bir derneğe ait olması İslam 

dinindeki önemine rağmen mekânın öncelikle Hristiyanlıkla ilişkilendirildiğine yönelik algı 

oluşturduğu ifade edilmiştir. Çalışmada Müslüman ve Hristiyan turistlerin Meryem Ana 

Evi'ni ziyaretlerinde farklı davranış kalıplarının ortaya çıktığı belirtilmiştir. Ziyaretçi 

memnuniyeti açısından da Hristiyanlar arasında daha yüksek bir seviye görülürken, 

Müslümanlar arasında bu seviyenin daha düşük olduğu tespit edilmiştir.  

Sarıkaya Levent ve Uçar’ın (2018) çalışmasında Mersin ilinin Hristiyanlığa dair 

önemli yapıları ele alınarak inanç turizmi potansiyeli açısından değerlendirilmiştir. 

Araştırmanın sonucunda Avrupa Konseyi’nin 1987 yılında önerdiği “Avrupa Kültür Rotaları 

Programı” kapsamında inanç turizminin diğer turizm çeşitleri ile bütüncül bir şekilde nasıl 

geliştirileceğine yönelik öneriler sunulmuştur (Sarıkaya Levent ve Uçar, 2018: 338).  

Yenipınar’ın (2022) çalışmasında Kapadokya Bölgesi ve Kapadokyalı Azizler inanç 

turizmi bağlamında ele alınmıştır. Çalışmada öncelikle Kapadokya'nın inanç turizmi açısından 

Türkiye’nin en önemli bölgelerinden biri olduğu belirtilmiştir. Ancak Kapadokyalı Patristik 

Babalar olarak anılan azizlerin düşüncelerinin bölgenin inanç turizmi tanıtımında yeterince 

kullanılmadığı ifade edilmiştir. Kapadokya’nın Patristik Babaları olarak bilinen azizlerin 

düşüncelerine daha fazla odaklanarak, Kapadokya'nın inanç turizmi potansiyelinin 

geliştirilmesi ve bölgenin tanıtımında bu usnurların kullanılması gerektiği belirtilmiştir.  

 

 

 



93 
 

 
 

 

Tablo 3.2 Anadolu’da İnanç Turizmi ve Hristiyanlık Konusunda Yapılan Çalışmalar 

Yazar Yıl Araştırma Konusu 
Araştırma 
Yöntemi 

Zaman, M. 2005 
Türkiye’nin Önemli İnanç Turizmi 
Merkezlerinden Biri: Sümela (Meryem Ana) 
Manastırı 

Kavramsal 
Değerlendirme  

Dikici, E. ve 
Sağır, A. 2012 

Antalya’da İnanç Turizminin Sosyolojik 
Çözümlemesi: Demre-Myra Örneği 

Derinlemesine 
Görüşme Tekniği 

Öter, Z. Ve 
Çetinkaya, M. 2016 

Interfaith Tourist Behaviour at Religious Heritage 
Sites: House of The Virgin Mary Case in Turkey 

Derinlemesine 
Görüşme Tekniği  

Sarıkaya 
Levent, Y. ve 
Uçar, M. 

2018 
Kültürel Rotalar Bağlamında Mersin İlinin İnanç 
Turizmi Potansiyeli Açısından Değerlendirilmesi  

Kavramsal 
Değerlendirme 

Yenipınar, U. 2022 Patristik Kapadokya Babaları ve İnanç Turizmi  Kavramsal 
Değerlendirme 

İnanç turizmi başlığı ile hazırlanan yüksek lisans ve doktora tezlerinin 2023 yılı 

itibariyle Ulusal Tez Merkezindeki sayısı 66’dır. Bu tez çalışmalarından 9 tanesi Anadolu’da 

inanç turizmi kapsamında Hristiyan mekânlarına yönelik hazırlanmıştır. Yüksek Lisans ve 

Doktora tezlerine ait bilgiler Tablo 3.3’te gösterilmektedir.  

Tablo 3.3 Anadolu’da İnanç Turizmi ve Hristiyanlık Mekânlarını Konu Alan Tez Çalışmaları 

Yazar  Yıl Ana Bilim Dalı  Araştırma Konusu Yöntem 

Usta, M. K.  2005 Turizm İşletmeciliği ve 
Otelcilik Ana Bilim Dalı  

İnanç Turizmi Potansiyeli Açısından 
İznik’in Değerlendirilmesi  Anket Tekniği  

Başçı, A.  2011 Turizm İşletmeciliği 
Eğitimi Ana Bilim Dalı  

Türkiye’de İnanç Turizmi Kapsamında 
Aziz Paulus’un Yeri Önemi ve Turistik 
Ürün Potansiyelinin 
Değerlendirilmesinde Tanıtım 
Faaliyetleri  

Anket Tekniği  

Yörük, G.  2011 Felsefe ve Din Bilimleri 
Ana Bilim Dalı  

İnanç Turizmi Potansiyeli Açısından 
Demre’nin Değerlendirilmesi  

Kavramsal 
Değerlendirme  

Bulut, Z.  2012 Turizm İşletmeciliği 
Eğitimi Ana Bilim Dalı 

Türkiye’de İnanç Turizmi Kapsamında 
Selçuk Aziz Yuhanna Bazilikası’nın 
Turistik Ürün Potansiyeli ve 
Tanınmışlık Düzeyi Üzerine Bir 
Araştırma 

Anket Tekniği  

Gümüş, G. 2019 Turizm İşletmeciliği Ana 
Bilim Dalı  

Turistik Ürün Çeşitlendirmesi: 
Kapadokya Bölgesindeki İnanç Turizmi 
Kaynaklarının Değerlendirilmesi 

Anket Tekniği  

Şengül, F.  2019 Sanat Tarihi Ana Bilim 
Dalı 

İnanç Turizmi Bakımından Kapadokya 
Bizans Resim Sanatında Constantinus 
ve Helena Tasvirlerinin İncelenmesi 

Tasvir İnceleme 

Tiğiz, M.  2019 Turizm İşletmeciliği Ana 
Bilim Dalı 

Süryanilerin İnanç Turizmine Katılım 
Motivasyonları: Mardin İli Örneği Anket Tekniği  

İlada, T.  2021 
Turizm İşletmeciliği Ana 
Bilim Dalı  
 

İnanç Turizmi Yönünden İzmir’deki 
Kiliseler ve Sinagoglar 

Kavramsal 
Değerlendirme 

Işık, B.  2022 Turizm İşletmeciliği Ana 
Bilim Dalı 

Turistik Ürün Çeşitlendirmesi 
Kapsamında Ege Bölgesinde Yer Alan 
Yedi Kiliselerin İnanç Turizmi 
Potansiyelinin Belirlenmesine Yönelik 
Bir Çalışma 

Derinlemesine 
Görüşme Tekniği  



94 
 

 
 

Ulusal alanyazın dışında uluslararası alanyazında da inanç turizmi ile ilgili önemli 

çalışmalar bulunmaktadır. İnanç turizmi (faith tourism), din turizmi (religious tourism), 

Hristiyan turizmi (Christian tourism), Hristiyan seyahati/gezisi (Christian travel), hac turizmi 

(pilgrimage turizm) vb. konular yabancı alanyazında konuyla ilişkili öne çıkan başlıklar 

olarak belirlenmiştir. İlgili alanyazında yer alan yabancı çalışmalardan bazı örnekler şu 

şekildedir:  

Cohen’in (1998) yaptığı çalışmada din ve turizm ilişkisi karşılaştırılmalı bir 

yaklaşımla ele alınmıştır.  Çalışmanın temal amacı: Din ve turizm arasındaki ilişkiyi analiz 

etmek ve farklı dinlerin turizm sektörüne olan etkisini incelemektir. Çalışmada dinin 

destinasyonlarda, turistik merkezlerde ve turistik seçimlerdeki etkisi kapsamlı bir şekilde 

değerlendirilmiştir.  

Collins-Kreiner ve Kliot’un (2000) çalışmasında Hristiyan hacıların Kutsal 

Topraklar’da yer alan dini merkezlerdeki davranış özellikleri incelenmiştir. Çalışmada anket 

tekniği kullanılmış ve bölgeyi ziyaret eden Hristiyan hacılar araştırma evreni olarak 

belirlenmiştir. Araştırmanın ölçeğinde hacıların inançları, duyguları, motivasyonları, 

davranışları ve deneyimleri üzerine odaklanılmıştır. Çalışma Nasıra, Kefernahum, Kafr Kanna 

gibi Celile Bölgesi’nin farklı kutsal yerlerinde gerçekleştirilmiştir. Çalışmanın sonucunda 

davranışsal faktörlerin hacıların Kutsal Topraklar’daki yerlere olan algılarıyla ilişkili 

bulunmuştur. Ayrıca hac yolculuğu ile turizmin giderek yakınlaştığı ifade edilmiştir.   

Fleischer’in (2000) çalışmasında da Kutsal Topraklar uygulama alanı olarak 

seçilmiştir. Çalışmada turistlere dönüşen Hristiyan hacıların davranışları incelenmiştir. 

Hacıların ve turistlerin davranış özellikleri çalışmada anket tekniği ile analiz edilmiştir. 

Çalışmanın sonucunda, hacıların diğer turistlerden farklı olarak daha yaşlı, gelir düzeyi olarak 

daha düşük statüde ve daha kısa süreli ziyaretlerde bulundukları belirtilmiştir. Ayrıca Katolik 

hacıların kutsal alanlara, Protestan hacıların ise dünyevi yerlere ilgi duydukları ifade 

edilmiştir. Çalışmada hacıların memnuniyet düzeyinin turistlerinkinden yüksek olduğu 

saptanmıştır. Hac seyahatlerinin daha başarılı bir şekilde organize edilmesi gerektiği ifade 

edilmiştir. Hacıların ihtiyaçlarına yönelik altyapı ve fiziksel düzenlemelerin yapılması öneri 

olarak sunulmuştur.   

3.2. Araştırma Problemi 

Geleneksel turizm olgusunun modern turizme doğru ivme kazanması, ülkeleri sahip 

olduğu turizm potansiyellerini çeşitlendirmeye ve geliştirmeye yöneltmektedir. Her yıl 



95 
 

 
 

milyonlarca Hristiyan turist, modern turizm hareketi içerisinde ve inanç turizmi bağlamında 

kutsal mekânları ziyaret etmektedir. 

Hristiyanlık, yaklaşık 2,5 milyar mensubu ile dünya dinlerinin en büyüğüdür (Ron, 

2009: 287). Anadolu toprakları, Hristiyanlığın “din” hüviyeti kazandığı, kaidelerinin 

belirlendiği ve asırlar süren teolojik gelişimini tamamladığı coğrafya olarak dikkat 

çekmektedir. Anadolu’da Hristiyanlığa ait değerler, mekânlar, fenomenler ve hac rotaları 

inanç turizmi açısından önemli bir potansiyel oluşturmaktadır. Bu kapsamda araştırmanın 

konusunu ve problemini belirmek için ilgili alanyazında inanç turizmine yönelik bir inceleme 

yapılmıştır. Bunun sonucunda Anadolu’nun inanç turizmi potansiyelinin üç büyük din 

(İslamiyet, Hristiyanlık ve Yahudilik) açısından değerlendirildiği ve çalışmaların ağırlıklı 

olarak kavramsal çerçevede ele alındığı keşfedilmiştir (Tapur, 2009; Güzel, 2010; Şahiner, 

2012; Okuyucu ve Somuncu, 2013; Karabulut ve Kaynak, 2016; Ayaz ve Eren, 2020; Eren, 

2020; Okuyucu, 2020). Anadolu’da Hristiyanlık özelinde yapılan çalışmalar ise, bölgeler veya 

illerde öne çıkan destinasyonlar ile sınırlandırılarak gerçekleştirilmiştir. Bölgenin veya 

destinasyonun sahip olduğu inanç turizmi potansiyeli ve destinasyonu ziyaret edenlerin 

profilleri araştırmaların odak noktası olmuştur (Usta, 2005; Zaman, 2005; Sargın, 2006; 

Şaman, 2009; Başer ve Başçı, 2012; Dikici ve Sağır, 2012, Güngör, 2018; Kökşen, 2020; 

Ilgar, 2021). 

Yapılan literatür incelemesi sonucunda bu araştırmaya eşlik eden alt araştırma soruları 

“Anadolu coğrafyasının tamamının Hristiyanlık tarihi ve inanç turizmi açısından bir bütün 

olarak değerlendirilmemesi” temel araştırma sorunsalıdan ortaya çıkarak şunlar olarak 

belirlenmiştir:  

• Hristiyan grupların Anadolu’yu tercih etmelerindeki nedenler veya olgular nelerdir? 

• Turist rehberlerinin inanç turizmine ilişkin deneyimleri nelerdir? 

• Hristiyan turistlerin veya dindarların Anadolu’yu ziyaretleri sonrasındaki deneyimleri 

ve görüşleri nelerdir? 

• Anadolu’nun inanç turizmi açısından turistik ürün olarak daha aktif kullanılması ve 

tutundurulması kapsamında Hristiyanlık dini için geliştirilen temel öneriler nelerdir?  

3.3. Araştırmanın Amacı ve Önemi 

Bu fenomenoloji araştırması Hristiyanlık dininin Anadolu inanç turizmi açısından 

önemini ortaya koymak ve turist rehberlerinin inanç turlarına yönelik deneyimlerini 

keşfetmek amacıyla tasarlanmıştır. Daha önceki çalışmalarda Anadolu’da Hristiyanlık, inanç 

turları ve tur deneyimleri yorumlayıcı bir felsefe ile incelenmemiş ve bu deneyimlerin özü 



96 
 

 
 

Anadolu inanç turizmi açısından değerlendirilmemiştir. Bu çalışmada Hristiyanlık tarihinde 

Anadolu’da gerçekleşen olaylar, Kutsal Kitap’ta adı geçen yerler, Anadolu’da yaşamış aziz ve 

azizeler bütüncül bir yaklaşımla ele alınmıştır. Anadolu’da en çok ziyaret edilen Hristiyan 

mekânları, yerleri ve hac rotaları profesyonel turist rehberlerinin Hristiyan turistlerle 

gerçekleştirdikleri tur deneyimleri ile anlamlandırılmıştır. Araştırma, ilgili alanyazındaki 

boşluğu doldurması ve Anadolu inanç turizminde Hristiyanlık dininin daha etkin şekilde 

kullanılmasına kılavuzluk etmesi bakımından önem taşımaktadır.  

3.4. Araştırma Yöntemi ve Deseni 

Bu çalışmada nitel araştırma yöntemi kullanılmıştır. Araştırmanın amacı turist 

rehberlerinin inanç turlarına ilişkin deneyimlerini belirlemek, bu deneyimlerin özünü 

keşfetmek ve fenomene ilişkin betimleme yapmak olduğu için (Merriam, 2018: 25) araştırma 

deseni olarak fenomenoloji (olgu bilim) tercih edilmiştir. Fenomenoloji deseni, bir fenomen 

veya kavramla ilgili yaşanmış deneyimlerin ortak anlamını keşfetmek için kullanılmaktadır 

(Creswell, 2013: 79). Bununla birlikte fenomenoloji deseninde, katılımcıların fenomenle ilgili 

deneyimleri ve bu deneyim hakkında nasıl fikir sahibi oldukları ayrıntılı bir şekilde 

incelenmektedir (Giorgi ve Giorgi, 2003). Fenomenoloji deseninin temel amacı bir fenomenle 

ilgili bireysel deneyimleri evrensel nitelikteki bir açıklamaya indirgemeye çalışmaktır 

(Creswell, 2013: 79). Fenomenoloji deseninde bireylerin kişisel deneyimleri öznel, diğer 

bireylerle ortak olan deneyimleri de nesnel olarak açıklandığı için nesnel-öznel ayrımı 

bulunmamaktadır (Creswell, 2013: 80). Bu araştırmada “Anadolu’da Hristiyanlık ve İnanç 

Turizmi” ile ilgili kişisel bilgiler ve yargılar bir kenara bırakılmış (Merriam, 2018: 25) 

araştırma fenomeni yeniden keşfedilmek için araştırmaya konu olmuştur.  

3.5. Araştırma Örneklemi 

Fenomenolojik araştırmada örneklemi, araştırma konusu edilen fenomene ilişkin 

deneyim yaşamış kişiler oluşturmalıdır. Bu nedenle “Anadolu’da Hristiyanlık ve İnanç 

Turizmi” konulu araştırma kapsamında amaçlı örneklemeye gidilmiştir. Öncelikle 

Türkiye’deki eylemli profesyonel turist rehberlerine ulaşılmış sonrasında inanç turizmi ve 

turları uzmanlaşma gerektiren bir alan olduğu için kartopu örneklemeden yararlanılmıştır. 

Araştırmanın örneklemini Türkiye’de eylemli olarak turist rehberliği yapan, inanç turları 

konusunda deneyimi ve uzmanlığı bulunan 10 turist rehberi oluşturmaktadır. Örneklem sayısı 

doygunluk seviyesine ulaştığı ve örneklem birimlerinden yeni bilgi elde edilemediği için 10. 

katılımcıda son bulmuştur (Lincoln ve Guba 1985’ten akt. Merriam, 2018: 79).  



97 
 

 
 

3.6. Veri Toplama Aracı 

Veri toplama aracı olarak turist rehberlerinin Hristiyan turistlerle gerçekleştirdikleri 

inanç turizmi deneyimlerini daha iyi analiz edebilmek ve deneyimlerin özüne daha kolay 

erişebilmek için derinlemesine görüşme tekniği kullanılmıştır. Alanyazın taramasında 

yapılmış olan çalışmalar baz alınarak yarı yapılandırılmış görüşme formu hazırlanmış, 

araştırmanın amacı dahilinde açık uçlu sorular kullanılmış ve mülakat esnasında gerekli 

görüldüğü yerlerde rehberlere ilave sorular sorulmuştur (Robson, 1993: 347). Buradaki temel 

amaç katılımcıların kendilerini daha iyi ifade edebilmeleri ve sorunları daha derinden 

anlatabilmelerini sağlamaktır. Görüşme formunun iç geçerliğinin sağlanması ve 

güvenirliğinin arttırılması için hazırlanan görüşme soruları yedi farklı araştırmacıya 

gönderilerek uzman görüşü alınmıştır. Uzman görüşü için bir araştırmacı günlüğü tutulmuş, 

soru formunun uzmanlara gönderildiği ve gelen yanıtların tarihleri araştırmacı günlüğüne 

kaydedilmiştir. Uzmanların kimliklerine ve mesleki özelliklerine ilişkin bilgiler tablo 3.4’te 

gösterilmektedir. Uzmanlar tarafından incelenen soru formu gelen öneriler doğrultusunda 

nihai halini almıştır. İç geçerliği artırmak için görüşme formunda yer alan araştırma soruları 

24.06.2021 tarihinde Akdeniz Üniversitesi Etik Kurul Komisyonu’na sunulmuş ve 06.07.2021 

tarihinde Etik Kurul Komisyonu tarafından onaylanmıştır.  

Tablo 3.4 Uzman Görüşlerine Dair Bilgiler 
AD-SOYAD MESLEK GÖNDERİLME-CEVAP ALINMA 

TARİHİ 
DR. EZGİ KIRICI TEKELİ Akademisyen/Profesyonel Turist 

Rehberi 
13.10.2021-15.10.2021 

DR. TOLGA FAHRİ ÇAKMAK Akademisyen/Profesyonel Turist 
Rehberi 

13.10.2021-14.10.2021 

ÖĞR. GÖR. GÖKHAN KÖKSAL Akademisyen/Profesyonel Turist 
Rehberi 

13.10.2021-15.10.2021 

DR. AYTUĞ ARSLAN Akademisyen/Profesyonel Turist 
Rehberi 

15.10.2021-16.10.2021 

DR. SAVAŞ YILDIZ Akademisyen/Profesyonel Turist 
Rehberi 

15.10.2021-17.10.2021 

İNAN AKPINAR Profesyonel Turist Rehberi 16.10.2021-19.10.2021 

DR. NURAY TETİK DİNÇ  Akademisyen/Profesyonel Turist 
Rehberi  

16.10.2021-19.10.2021 

Katılımcılara yöneltilen araştırma soruları altı aşamalı olarak hazırlanmıştır:  

• Rehberlerin demografik özelliklerine ilişkin sorular, 

• İnanç turizmine yönelik sorular, 

• Anadolu ve inanç turizmi deneyimi örüntülerine ilişkin sorular, 

• Anadolu’nun Hristiyanlık açısından potansiyelinin belirlenmesine yönelik sorular, 

• Rehberlerin inanç turu yönetimi ve becerilerine ilişkin sorular  



98 
 

 
 

• Metafor sorusu 

Görüşme formunda yer alan araştırma soruları EK-1’de gösterilmektedir. Görüşme 

formunun nihai hali 13 temel araştırma sorusu ve 1 metafor sorusu ile tamamlanmış, ardından 

verilerin toplanması aşamasına geçilmiştir.  

3.7. Verilerin Toplanması/Uygulama 

Araştırmanın veri toplama aşamasında turist rehberlerine mail ve sosyal medya 

aracılığıyla ulaşılmış ve araştırmanın konusu hakkında bilgi verilmiştir. Görüşme yapmayı 

kabul eden katılımcıların müsaitlik durumlarına göre uygun bir zaman belirlenmiştir. 

Katılımcıların belirlediği tarih ve saatte 7 katılımcı ile Zoom uygulaması üzerinden görüntülü 

toplantı, 3 katılımcı ile de telefonda sesli görüşme yapılmıştır. Toplantılar ve görüşmeler 

uzaktan uygulama ile yapıldığı için görüşmeye başlamadan önce kişilerin gönüllü olarak bu 

çalışmaya katıldıklarına dair sesli bir şekilde teyit alınmıştır. Her bir katılımcının rızası 

alınarak araştırmanın ilerleyen aşamalarında kayıtların yazıya aktarılabilmesi için görüşmeler 

kaydedilmiştir. Görüşmeler minimum 30, maksiumum 80 dakika sürmüş ve Mayıs 2022-

Şubat 2023 tarih aralığında gerçekleştirilmiştir. Katılımcılara ilk olarak sosyo-demografik 

özelliklerine ilişkin sorular, sonrasında çalışmanın amacına yönelik temel araştırma soruları 

yöneltilmiştir. Her katılımcıya görüşme formunda yer alan sorular aynı sıra ile sorulmuştur. 

Araştırma etiğine ve desenine uygun olması amacıyla araştırmacının fenomene ilişkin kişisel 

bilgileri ve görüşleri görüşmeye dahil edilmemiştir.  

3.8. Geçerlilik ve Güvenirlilik 

Tüm araştırmalar etik ilkeler dikkate alınarak geçerli ve güvenilir bilgi sunma gayesi 

taşımaktadır (Merriam, 2018: 199). Nicel araştırmada geçerlik, ölçme aracının ölçmeyi 

amaçladığı olguyu doğru ölçmesi ile yakından ilişkilidir. Ancak nitel çalışmalarda geçerlik 

kavramı tartışmalıdır. Bazı araştırmacılar geçerlik kavramını nicel çalışmaların 

varsayımlarıyla bağlantılı gördükleri için bu kavramı kullanmayı tercih etmemişlerdir. 

(Maxwell, 2018). Lincoln ve Guba (1985) nicel çalışmalardaki iç geçerlik, dış geçerlik, 

güvenirlik ve nesnellik yerine nitel çalışmalarda inanırlık, nakledilebilirlik, güvenirlik ve 

doğrunabilirlik kavramlarını önermişlerdir.  

Firestone (1987: 19), nicel çalışmalarda geçerliğe ilişkin prosedürler harfiyen 

uygulansa bile okuyucuyu ikna etme konusunda yeterli gelmediğini ve nicel çalışmaların 

değişkenler dünyası ve durağan haller portresi çizdiğini ifade etmektedir. Nitel çalışmaların 

da çeşitli haller ve durumlarda eylemde bulunan insanları tanımladığını belirtmektedir 



99 
 

 
 

(Firestone, 1987: 19). Schwandt (1990) nitel çalışmaların iyi kalitede olması için ölçütler 

koyulmasının gerçekte olanaklı olmadığını ve bu durumun nitel araştırmanın rastlantısal, 

bağlamsal ve yoruma dayalı doğasına ters düştüğünü savunmuştur.  

Nitel araştırmacıların önde gelen isimlerinden Lincoln ve Guba (1985), “gerçek 

dünya” ile ilgili olan herhangi bir gerçeklik kavramının, aslında bireylerin ve toplumların 

yorumları dışında bir gerçekliğinin olduğunu ve yorumlar için nesnel bir standardın 

olmadığını düşünen yapılandırmacı yaklaşımla çeliştiğini ifade etmektedir. Maxwell (2018) 

geçerliği üründen ziyade bir amaç olarak tanımlamaktadır. Bu nedenle nitel çalışmalarda 

geçerliğin araştırmanın amacıyla ve şartlarıyla değerlendirilmesi gerektiğini belirtir. Merriam 

(2018) veri toplamanın ve analiz aşamasının başlıca vasıtasının insan olduğunu ve onun 

görüşmeleriyle gerçek hakkındaki yorumlara doğrudan ulaşılabileceğini ifade eder. Miles ve 

Huberman (2021) ise nitel çalışmaların gerçek sosyal hayatta yer aldığını ve insanların 

yaşamlarına dair gerçek sonuçlar olabileceğini ve “neyin gerçekleştiğine” ilişkin iyi ya da 

kötü açıklamalar yapılabileceğini belirtmektedir. Nitel çalışmada araştırmacının temel amacı; 

katılımcılarla kişisel olarak iletişime geçmek, alanda uzun süre zaman harcayarak derin 

anlamlara ulaşmak ve bu bilgilerin yapısını anlamaya çalışmaktır (Creswell, 2013: 245). 

Bununla birlikte araştırmanın sonuçlarında, “doğru anladık mı?” veya “yanlış veya hatalı bir 

açıklama yapıldı mı” gibi sorular ortaya çıkmaktadır (Creswell, 2013). Bu bağlamda geçerlik 

ve güvenirlik kavramlarının geliştirilip genişletilmesi için konuya emek veren araştırmacılar 

tarafından bir dizi ölçütler veya stratejiler geliştirilmiştir, geliştirilmeye de devam 

edilmektedir.  

Bu araştırmada geçerlik ve güvenirlik kriterlerinin sağlanması amacıyla iç geçerlik 

(inanırlık), güvenirlik (tutarlılık) ve dış geçerliğe (nakledilebilirlik) yönelik geliştirilen 

stratejiler kullanılmıştır. 

• İç geçerlik (İnanırlık): Nitel çalışmaların iç geçerliğinin sağlanabilmesi için şu 

sorulara cevap verilmesi beklenir (Yıldırım ve Şimşek, 2018; Merriam 2018; Miles ve 

Huberman, 2021): 

Ø Bulgular mevcut gerçeklikle uyumlu mudur?  

Ø Bulgular gerçekten yaşananları ifade ediyor mu?  

Ø Araştırmacılar gerçekten keşfetmek istedikleri şeyi mi ölçüyorlar?  

Ø Çalışmanın bulguları anlam taşıyor mu?  

Ø Bulgular katılımcılar ve okuyucular açısından inanılır mı? 

 Görüldüğü üzere iç geçerlik kavramı araştırma bulgularının dış dünyadaki gerçekliğe 

uyup uymadığı sorunsalıyla ilgilidir (Merriam, 2018). Bu nedenle “araştırma ile gerçek dünya 



100 
 

 
 

arasındaki haberleşmeyi” aslında iç geçerliği arttırmak için bazı stratejiler kullanılmaktadır. 

Bu stratejiler yoğun ve uzun süreli dahil olma, zengin veri, katılımcı teyidi ve uzman görüşü 

olarak ifade edilmektedir (Becker ve Geer, 1957; Lincoln ve Guba, 1985; Maxwell, 2018; 

Merriam 2018). Veri toplama için kullanılan stratejilerden en bilineni üçgenleme tekniğidir 

(Maxwell, 2018; Merriam, 2018). Üçgenleme tekniğinde üç veri toplama yöntemi 

önerilmektedir. Bunlar gözlem, mülakat ve doküman incelemesidir (Merriam, 2018). Bu 

çalışmada iç geçerliği arttırmak için başlıca veri toplama yöntemi olan mülakatın yanında 

gözlem ve doküman incelemesinden yararlanılmıştır. Öncelikle Türkiye’nin önemli inanç 

turizmi merkezlerinden olan Ayasofya, Meryem Ana Evi, St. Nikolaos Kilisesi ve Sümela 

Manastırı (2019-2023 yıllarında) sırasıyla ziyaret edilmiştir. Ziyaretler esnasında yabancı 

turistlerin mekânlarda gerçekleştirdikleri dini uygulamalar (ayin, ibadet ve dua) 

gözlemlenmiştir. Ayasofya’da ikonalara saygı gösterilmesi, St. Nikolaos Kilisesinde papaz 

eşliğinde gerçekleşen ayinler (mum yakma, tütsü yakma), Meryem Ana Evinde yapılan 

ayinler (dilek duvarına ip bağlama), Sümela Manastırında ayazmadan akan suyun kutsal 

olduğuna inanılması ve suyun içilmesi gibi birtakım olaylar gözlemlenmiştir. Çalışmanın 

bulgularında da benzer sonuçlar elde edilmiş ve katılımcılar inanç turlarında dini 

uygulamaların yapıldığını dile getirmişlerdir. Ayrıca araştırmacı tarafından 02-03.12.2021 

tarihinde Hitit Üniversitesi tarafından yapılan “Çorum’da İnanç Turizmi Çalıştayı”na ve 25-

28. 08.2022 tarihinde düzenlenen “Anatolian Landscape and Faith Tourism: Ancient Times to 

Present” kongresine katılım sağlanmıştır. Doküman incelemesi kapsamında inanç turizmine 

ilişkin dergiler, broşürler, köşe yazıları, gezi katalogları ve bilimsel çalışmalar takip 

edilmiştir. Tüm bunlarla birlikte iç geçerliği sağlamak için araştırmacının çalışmanın sürecine 

yoğun ve uzun süreli katılım sağladığı ifade edilebilir.  

 Çalışmanın iç geçerliğini sağlamak için uygulanan diğer bir strateji uzman görüşünün 

alınmasıdır. Görüşme formu hazırlanırken ilgili alanyazın kapsamlı bir şekilde taranmış ve 

görüşme soruları araştırmanın amacına yönelik hazırlanmıştır. Hazırlanan görüşme soruları 

yedi farklı araştırmacıya gönderilerek uzman görüşü alınmış ve uzmanlardan gelen geri 

dönüşlerle soru formunun nihai oluşturulmuştur. İç geçerliliği arttırmak için görüşme soruları 

da dahil olmak üzere araştırmanın süreci rapor şeklinde 24.06.2021 tarihinde Akdeniz 

Üniversitesi Etik Kurul Komisyonu’na sunulmuş ve 05.07.2021 tarihinde Etik Kurul 

Komisyonu tarafından onaylanmıştır. Görüşme formunun yarı yapılandırılmış olması 

mülakatlarda derinlik odaklı veri toplama tekniğinin uygulanmasını sağlamıştır. Bu kapsamda 

görüşmeler esnasında “inanç turizminin geliştirilmesi için sunacağınız öneriler nelerdir?”, 

“İnanç turlarında karşılaştığınız sorunlar nelerdir?”, “İnanç turlarının yönetimi sürecinde turist 



101 
 

 
 

rehberlerinin rollerini ve sorumluluklarını değerlendiriniz” gibi sorularla derinlemesine 

bilgiler edinilmeye çalışılmıştır. Bununla birlikte, mülakat süreleri herhangi bir zaman 

kısıtlaması olmadan gerçekleştirilmiş ve araştırmacıya güven ve samimiyet ortamı 

yaratılmaya çalışılmıştır.  

• Dış geçerlik (Nakledilebilirlik): Araştırma sonuçlarının benzer ortamlarda ve durumlarda 

genellenebilmesi nitel çalışmalarda dış geçerlilik olarak ifade edilmektedir. Ancak nitel 

çalışmalarda elde edilen bulguların evrene genellenmesi gibi bir amacı bulunmamaktadır. Bu 

çalışma fenomenolojik bir yaklaşımla incelendiği için amaç katılımcıların fenomene ilişkin 

deneyimlerini ortaya çıkarmaktır. Bu nedenle çalışmanın dış geçerliğini genellebilirlikten 

ziyade “aktarılabilirlik” ya da “uygunluk” olarak ifade etmek daha uygun olacaktır (Lincoln 

ve Guba, 1985; Miles ve Huberman, 2021).  

  Bu çalışmanın aktarılabilirliğini sağlamak için amaçlı örneklemeye gidilmiştir. 

Keşfedilmek istenen fenomen belirli bir deneyim ve uzmanlaşma gerektirdiği için de kartopu 

örneklemeden yararlanılmıştır. Ayrıca görüşmelerde elde edilen bulgular yoğun betimlemeye 

tabi tutulmuş ve bulguların aktarılabilmesi için doğrudan alıntılara yer verilmiştir.  

• Güvenirlik (Tutarlılık): Nitel araştırmalarda güvenirlik elde edilen bulguların yeniden 

üretilip üretilememesiyle ilgilidir (Merriam, 2018). Ancak araştırmacılar çalışmanın tekrar 

yapıldığında aynı sonuçları vermesinden ziyade elde bulguların tutarlı olup olmadığının daha 

önemli olduğunu belirtmektedirler (Lincoln ve Guba, 1985; Miles ve Huberman, 2021; 

Merriam, 2018). Goetz ve Lecompte’ye (1984) göre nitel çalışmada tutarlılık kalite kontrol 

anlamına gelmektedir. Güvenirlik konusunda “çalışma tekrar yapıldığında aynı sonuçlar elde 

edilebiliyor mu? sorusuna cevap aranmaktadır. Ancak nitel araştırmada insanın değişken 

yapısından dolayı çalışmaların tekrarlanmasında aynı sonuçların elde edilemeyeceği 

düşünülmektedir (Merriam, 2018). Bunun için nitel çalışmalarda asıl önemli olan, ulaşılan 

sonuçların toplanan verilerle tutarlı olup olmadığıdır (Merriam, 2018). Lincoln ve Guba 

(1985) nitel çalışmalar için güvenirliği; araştırma bulgularının ve sonuçlarının okuyucuda bir 

anlam çıkarması yani bulguların sonuçlar üzerinde tutarlı olması şeklinde izah etmişlerdir. Bu 

nedenle güvenirlik yerine “tutarlılık” ve “teyit edilebilirlik” kavramlarını kullanmayı tercih 

etmişlerdir. Nitel araştırmacının elde ettiği bulguların tekrarlanmasını bekleyemeyeceği için 

elde edilen bilgilere ve sonuçlara nasıl ulaşıldığını detaylı bir şekilde açıklanması 

gerekmektedir (Dey, 1993: 251).  

 Bu çalışmada tutarlılığın ve teyit edilebilirliğin sağlanabilmesi amacıyla, araştırmada 

izlenen tüm süreçler şeffaf bir şekilde okuyucuya açıklanmaya çalışılmıştır. Hazırlanan 

görüşme soruları için uzman görüşü alınmış ve uzmanlardan alınan geri dönüşlerle soru 



102 
 

 
 

formunun son hali oluşturulmuştur. Görüşmeler esnasında katılımcılardan gönüllü olduklarına 

dair teyit alınmış ve görüşmeler kaydedilmiştir. Deşifreleri yapılan kayıtlardan 55 sayfalık 

veri metni oluşturulmuştur.  Veriler tarafsız bir şekilde analiz edilmiş ve kodlar katılımcıların 

ifadelerine bağlı kalınarak oluşturulmuştur. Bu kodlar için bir kod defteri tutulmuş, belirli 

aralıklarla kodlar tekrar edilmiş ve yeniden kodlanmıştır. Araştırmacının oluşturduğu kodlar 

tez danışmanı tarafından denetlenmiş, kodların benzerliği ve tutarlılığı için ortak hareket 

edilmiştir. Çalışmada elde edilen bulgular doğrudan alıntılarla okuyucuya sunulmuştur.  

3.9. Verilerin Analizi ve Yorumlama Süreci 

Araştırmada yarı yapılandırılmış görüşme formu ile toplanan ham veri kayıtları ilk 

olarak metne dönüştürülmüştür. Verilerin analiz aşamasına geçmeden önce ham verileri daha 

anlaşılabilir bir forma dönüştürmek için deşifreleri yapılmış ve 55 sayfalık veri metni 

oluşturulmuştur. Bu sayede yazıların daha okunabilir ve ana fikrin daha anlaşabilir hale 

getirilmesi sağlanmıştır (Miles ve Huberman, 2021: 51). Deşifreleri yapılan veriler, 

araştırmanın amacına ve araştırma sorusuna uygun olarak analize tabi tutulmuştur. Bu 

noktada araştırmanın amacına yönelik oluşturulan görüşme soruları ve katılımcıların 

verdikleri cevaplar, araştırma deseninde hangi analizin kullanılması gerektiği konusunda yol 

gösterici olmuştur. Katılımcıların “ne, hangi, kim” sorularına verdikleri yanıtlar betimleme 

yaklaşımına uygun sorular olduğu için bu sorulardan elde edilen verilerin betimlemeleri 

yapılmıştır (Yıldırım ve Şimşek, 2018: 238). Moustakas’a (1994) göre bu adım “anahtar 

ifadelerin listenmesi” olarak adlandırılmaktadır. Betimsel analiz ile yorumlanan veriler 

katılımcıların görüşlerinden doğrudan alıntılar yaparak sunulmuştur (Yıldırım ve Şimşek, 

2018). Betimsel analiz ile doğrudan keşfedilemeyen ve derinlemesine analiz gerektiren 

sorular (nasıl, neden, niçin gibi) ve sorulara verilen yanıtlar için içerik analizi yapılmıştır 

(Yıldırım ve Şimşek, 2018). İçerik analizinin ilk adımında görüşmeler sonucu oluşturulan veri 

seti önemli ifade ve alıntılara indirgenerek kodlanmıştır. Araştırma sonuçlarının geçerli 

olabilmesi için araştırmanın amacından kopmamaya ve araştırma amacına uygun olmayan 

verileri kodlamamaya dikkat edilmiştir. Oluşturulan kodlar düzenli aralıklarla tekrar okunmuş 

ve birkaç kez yeniden kodlama yapılmıştır. Strauss ve Corbin’e (1990) göre kodlama 

aşamasında veriler bölümlere ayrılır, incelenir, kavramsallaştırılır ve birbiriyle ilişkilendirilir. 

Kodlamalar verilerden elde edilen kavramlara göre yapılmıştır (Straus ve Corbin, 1990). Bu 

aşamada katılımcılar için de kodlar (K1, K2…) kullanılmıştır. Oluşturulan kodlar arasında 

birbiriyle ilişkili olan kavramlar ve bu kavramların ortak yönleri tematik olarak kodlanarak 

benzer ifadeler bir araya getirilmiştir. Kodlara indirgenen veriler düzenlenerek uygun temalar 



103 
 

 
 

altında birleştirilmiştir. Turist rehberlerinin inanç turizmine dair neyi deneyim ettikleri, koşul, 

durum ve içerik açısından nasıl deneyim ettikleri hem dokusal ve yapısal betimlemenin 

birleştirildiği (Creswell, 2013: 83), hem de derinlemesine içerik analizinin yapıldığı bir yapıda 

keşfedilmiştir. Son olarak analiz edilen veriler yorumlanarak ve tablolaştırılarak görsel hale 

getirilmiştir. Verilerin analizinde takip edilen aşamalar Şekil 3.1’de gösterilmektedir. 

Araştırma yönteminin özeti ise Şekil 3.2’de sunulmuştur. 

 

 
Şekil 3.1 Verilerin Analizi ve Yorumlama Süreci (Collins Baş, 1999; Creswell, 2013) 

 

 
Şekil 3.2 Araştırma Deseni, Çalışma Grubu/ Araştırma Örneklemi, Verilerin Toplanma ve Analiz 
Stratejisi 

3.10. Araştırma Bulguları 

Tablo 3.5’te katılımcılara ait demografik bilgiler yer almaktadır. Bu bilgiler analiz 

edildiğinde, araştırmaya katılım sağlayanların çoğunluğu erkek ve 1 tanesi kadın turist 

rehberinden oluşmaktadır. Katılımcılardan 7 tanesi 50 ve üzeri, 3 tanesi 35 ve üzeri yaş 

aralığındadır. Katılımcıların yaş ortalaması ise 50, 5’tir. Eğitim durumları incelendiğinde 

1.Verilerin 
Yazıya Geçirilmesi 

2. Verilerin 
Deşifrelerinin Yapılması

3. Verilerin Betimlenmesi, 
Kodların Oluşturulması

4. Kodları Temalara İndirgeme 

5. Kodlara ve Temalara Göre Verilerin Betimlenmesi, 
Alıntılara Yer Verilmesi, Açıklanması, Yorumlanması

6. Verilerin Tablolar Halinde Sunulması

7. Araştırma Sonucunun Yazılması ve Tartışılması

Desen: Olgubilim
Olgu: Hristiyanlık üzerine 

uzmanlaşan rehberlerin 
deneyim örüntüleri

Amaç: Örüntüleri ortaya 
çıkarmak

Çalışma Grubu:
Amaçlı örnekleme
Kartopu örnekleme

Eylemli Uzman Rehberler

Verilerin Toplanması ve 
Analizi:

Bireysel  mülakatlar
Yarı yapılandırılmış 

görüşmeler
Dokusal ve Yapısal 

Betimleme 
İçerik Analizi



104 
 

 
 

çoğunluğun lisans, 2 kişinin doktora, 1 kişinin de lise mezunu olduğu görülmektedir. 

Katılımcılardan 3 tanesi İRO’ya (İstanbul Rehberler Odası), 4 tanesi İZRO’ya (İzmir 

Rehberler Odası), 1 tanesi ANRO’ya (Ankara Rehberler Odası), yine 1 tanesi ARO’ya 

(Antalya Rehberler Odası) ve son 1’i de MUTRO’ya (Muğla Rehberler Odası) bağlıdır. 

Katılımcıların tümünün rehberlik lisansı ülkeseldir. Tabloda ruhsatname dillerinin ise 

değişkenlik gösterdiği görülmektedir. Katılımcılardan 3 tanesi iki farklı dilde, 2 tanesi 

yalnızca Fransızca, 2 tanesi İngilizce, diğer ikisi Almanca ve 1 tanesi de Hollandaca rehberlik 

hizmeti vermektedir. Katılımcılara inanç turlarında çalıştıkları grupların niteliği sorulduğunda 

K3, K7, K8, K9 ve K10 kilise üyeleri; K8, K10 belirli bir mezhebe bağlı kişiler; K3, K8 ve 

K10 kurum; K9 arkadaş grupları ve K1, K2, K4, K5, K6 bunların hepsi şekilde cevap 

vermiştir. Katılımcılara hangi bölgeden gelen turistlere hizmet veriyorsunuz? sorusu 

yöneltildiğinde ise çoğunluk Orta Avrupa ve Kuzey Amerika cevabını vermiştir. Son olarak 

katılımcıların deneyim süreleri incelendiğinde, 5 tanesi 30 yıl ve üstü, 2 tanesi 20 yıldan fazla 

ve 3 tanesi de 10 yıldan fazla deneyime sahip olduklarını belirtmişlerdir.  

Tablo 3.5 Katılımcılara Ait Demografik Bilgiler 

Katılımcı Cinsiyet Yaş Eğitim 
Durumu 

Bağlı 
Olduğu 

Oda 

Rehberlik 
Lisans 
Türü 

Ruhsatna-
me 

Dili/Dilleri 

Çalıştıkları 
Grupların 
Niteliği11 

Hizmet 
Verdiği 
Bölgeler 

Deneyim 
Süresi 

K1 Erkek 56 Lisans İRO Ülkesel Fransızca Hepsi Afrika, Orta 
Avrupa 36 

K2 
 Erkek 37 Lisans İRO Ülkesel İngilizce Hepsi 

Güney 
Amerika, 

Kuzey 
Amerika, 

Orta Avrupa 

13 

K3 Erkek 57 Lisans İZRO Ülkesel İngilizce ve 
Fransızca 

Kilise üyeleri 
ve kurumlar 

Kuzey 
Amerika 34 

K4 Erkek 40 Lisans İRO Ülkesel İngilizce ve 
Yunanca Hepsi 

Kuzey 
Amerika ve 
Orta Avrupa 

17 

K5 Erkek 55 Lisansüstü 
(Doktora) ANRO Ülkesel Fransızca Hepsi 

Kuzey 
Amerika ve 
Orta Avrupa 

36 

K6 Kadın 51 Lise İZRO Ülkesel Hollandaca Hepsi Orta Avrupa 26 

K7 Erkek 58 Lisans ARO Ülkesel Almanca Kilise üyeleri Orta Avrupa 36 

K8 Erkek 50 Lisansüstü 
(Doktora) İZRO Ülkesel Almanca 

Mezhep, 
kilise üyeleri 

ve kurum 
Orta Avrupa 26 

K9 Erkek 36 Lisans MUTRO Ülkesel İngilizce Arkadaş ve 
kilise üyeleri 

Kuzey 
Amerika ve 
Okyanusya 

14 

K10 Erkek 65 Lisans İZRO Ülkesel İngilizce ve 
Arapça 

Mezhep, 
kilise üyeleri 

ve kurum 

Kuzey 
Amerika ve 
Okyanusya 

30 

 
11 Nitelikler: Aile, Arkadaş, Mezhep, Kilise Üyeleri, Kurum Kuruluş veya Sponsor 



105 
 

 
 

Veri toplama aşamasının ilk kısmında araştırmaya konu olan inanç turizminin tanımı, 

özelliği, içeriği ve motivasyonları hakkında katılımcılara sorular yöneltilmiştir. Bu noktada 

öncelikle kültür turizminin bir alt başlığı olarak değerlendirilen inanç turizmini kültür 

turizminden ayıran özellikler kavranmaya çalışılmıştır. “Kültür turlarına kıyasla Hristiyanlar 

ile yapılan inanç turları hangi açıdan farklılar taşımaktadır?” sorusuna ilişkin bulgular tablo 

3.6’da dört tema şeklinde sunulmuştur. Bu temalar “yapısal özellik”, “dini aidiyete göre 

şekillenmesi”, “çekicilikler” ve “anlatım konuları” olarak belirlenmiştir. İnanç turizminin 

yapısal özelliğine ilişkin katılımcıların cevapları yorumlandığında; inanç turlarının papaz, din 

adamı veya bir teolog eşliğinde gerçekleştiği sonucu ortaya çıkmıştır. İnanç turizmine katılan 

kişilerin belirli bir dine ve mezhebe bağlı olması, inanç turlarında kutsal kitabın referans 

olarak kullanılması ve birtakım dini uygulamalar içermesi inanç turizminin kültür turizminden 

ayrıldığı noktalar olarak ifade edilmiştir. İnanç turizminin dini hassasiyet barındırması ve 

grubun isteği doğrultusunda programda olmayan mekânların ziyaret edilmesi inanç turunun 

farklılığına ilişkin bir başka özellik olarak belirtilmiştir. İnanç turizminin yapısal özelliğine 

ilişkin kodlara şu ifadeler ışık tutmaktadır:  

“…inanç turu gruplarının başında ya bir teolog ya da bir din adamı oluyor.” K7 

“…ben genelde Protestan gruplarla çalışıyorum. Protestanlar pazar günü otelden dahi çıkmazlar hiçbir 

program yapmazlar otelde ayin yapılır. Öğleden sonralarını ise boş geçirirler.” K6 

“…inanç turu yapıldığı zaman gezilen yerlerin ve bu yerlerin konumunun genellikle kutsal kitapla 

ilişkili olması gerekiyor.” K3  

Katılımcıların verdiği cevaplara göre inanç turizmi ile kültür turizmi arasındaki bir 

diğer fark rehber anlatımlarında ortaya çıkmaktadır. Tabloda yer alan kodlarda da belirtildiği 

gibi inanç turlarında anlatımlar grubun mensubu olduğu inanç sistemine göre 

şekillenmektedir. Bunun yanı sıra dinin içinde gelişen mezhep gibi oluşumların da anlatım 

konularında yönlendirici olduğu ifade edilmiştir. Anlatım konularında yer alan kodlar şu 

cevaplardan hareketle oluşturulmuştur:  

“…kültür turlarında herkese hitap eden genel bir anlatım yapıyoruz ama inanç bambaşka bir şey… 

İnanç gruplarında dine ve mezhebe göre anlatımlarınızı şekillendirmeniz gerekiyor.” K2 

“…inanç turlarında mezhepler ön plana çıkmaktadır. Her mezhep birbirinden farklı hepsine aynı 

derecede hitap edemiyorsunuz. Mesela Ortodokslar ile Katoliklerin Meryem Ana’ya bakış açıları 

farklıdır.” K4 



106 
 

 
 

Katılımcılar inanç turlarında dinin ve mezhebin şekillendirdiği diğer bir hususun 

rotalar, gezilen yerler ve gidilen mekânlar olduğunu dile getirmişlerdir. Bu kapsamda kutsal 

kitapta bahsi geçen yerler, hac rotaları, dini mekânlar, kutsal kişilerin bir zamanlar yaşadığı 

veya izlerini barındırdığı düşünülen yerler inanç turlarında ziyaret edilen yerler belirtilmiştir.  

 Katılımcıların temaya ve kodlara ilişkin verdikleri yanıtlar şu şekildedir:  

“… söz konusu inanç turu olduğunda gezilen yerlerin konumları ve gezi planları genellikle kutsal 

kitapla ilgili oluyor. Musevi bir grup gelirse Tevrat’taki yerler sinagoglar geziliyor, Hristiyanlarda da 

İncil’deki yerler geziliyor.” K3 

  “İnanç turları hangi inanca yönelikse o rotaya ya da o bölgeye göre yapılır.” K2 

“…dini turlarda genellikle Meryem Ana Evi, Yedi Kilise, Aziz Paulus’un ayak izleri gibi yerleri ziyaret 

ediyoruz.” K8 

Kültür turizmi ve inanç turizmi arasındaki farka ilişkin son tema anlatım konuları 

olarak belirlenmiştir. Katılımcıların verdikleri yanıtlara göre kültür turları ve inanç turlarının 

anlatım konuları kapsam ve içerik açısından bir noktaya kadar farklılık göstermektedir. Ancak 

katılımcılar inancın kültürün bir parçası olduğunu ve inanç turizmi yapılırken kültürden uzak 

olmanın pek mümkün olmadığını da ifade etmişlerdir. Benzer şekilde kültür turlarında da 

gidilen yere ve mekâna göre dini konulara yer verildiği belirtilmiştir.  Ancak inanç turlarında 

ilk sırayı dini konular, kutsal kitaptan bölümler ve bununla ilişkili freskler alırken kültür 

turlarında dini konuların daha genel anlatımla sunulduğu ifade edilmiştir. Bununla bağlantılı 

olarak dini temalı konuların inanç turlarında daha kapsamlı şekilde aktarıldığına/anlatıldığına 

dikkat çekilmiştir. Kültür turlarında tarih, coğrafya, mimari, sanat ve arkeoloji konularına; 

inanç turlarında ise dini temalı konulara ve buna bağlı anlatımlara yoğunlaşıldığı ifade 

edilmiştir. Anlatım konuları temasında yer alan kodlar şu ifadelerden hareketle 

oluşturulmuştur:   

“…inanç turizmi yaparken kültürden uzak olamazsınız bu yüzden inanç turlarına kültürü de dahil 

ediyoruz fakat inanç turlarında dini konular ağırlıklı ve arkeolojiden daha az bahsediyoruz.” K10 

“…inanç turunda kültür turunda verdiğimiz bilgilere ek olarak İncil’den çok fazla bölüm anlatılır. 

Kültür turlarında da İncil anlatılır ama inanç turlarındaki kadar detaya yer verilmez.” K6 

“…inanç turlarında inanca ek olarak kültür ve arkeolojiden de bahsediyoruz ama bunar daha az oluyor.” 

K7 

“…dini gruplarda dini konulara ağırlık verilir kültür turlarında genel anlatım yapılır.” K5 



107 
 

 
 

Katılımcıların soruya verdikleri yanıtlara göre inanç turizmi, kişilerin mensubu olduğu 

din ve buna yönelik oluşturdukları inanç sistemi içerisinde değerlendirilmektedir. İnanç 

turizmini anlamaya ve kavramaya yönelik oluşturulan kodlardan hareketle, 

Belli bir dine veya mezhebe bağlı olan kişilerin, kendi kutsal kitaplarını referans 

alarak dini yerleri, mekânları, önemli hadiselerin yaşandığı yerleri görmek ve kutsiyet 

atfettikleri şahsiyetlerin yaşamlarına dair izlerinin peşinden gitmek amacıyla 

gerçekleştirdikleri seyahatler inanç turizmi olarak tanımlanmaktadır. Buna bağlı olarak “din 

adamı eşliğinde gerçekleşen, din temalı konuların, rotaların, anlatımların hâkim olduğu dini 

ayinlerin, duaların, ibadetlerin yapıldığı turlar da “inanç turu” olarak adlandırılmaktadır.  
Tablo 3.6 İnanç Turizmi Farkılığına İlişkin Çözümleme 

Tablo 3.7’de katılımcıların Hristiyan inanç turistlerinin özelliklerine ilişkin yaptıkları 

değerlendirmeler çözümlenmiştir. Yapılan değerlendirmeler sonucunda Hristiyan inanç 

turistlerinin özellikleri “kolektif özellikler” ve “öne çıkan özellikler” olarak iki tema altında 

birleştirilmiştir. Tabloda öncelikle Hristiyan inanç turistlerinin yaş aralığı katılımcılar 

tarafından orta yetişkin ve ileri yetişkin olarak değerlendirilmiştir. Anadolu’yu ziyaret eden 

Hristiyan inanç turistleri aynı zamanda gelir durumları yüksek ve eğitimli kişiler olarak 

nitelendirilmiştir. Tablo 3.6’da inanç turizmine katılan kişilerin belirli bir mezhebe bağlı 

olduğu ve inanç turizminin bu noktada kültür turizminden farklılık gösterdiği sonucu ortaya 

Tema Kod Katılımcılar 

Yapısal Özellik 

İnanç turlarının teolog veya din 
adamı eşliğinde gerçekleşmesi K1, K6, K7  

Grubun belirli bir dine veya 
mezhebe bağlı olması  K2, K3, K4, K5, K6, K7  

Kutsal kitapların kaynak olarak 
kullanılması K3, K6, K7, K8  

Dini uygulamalar içermesi (ayin, 
ibadet vb.)  K5, K8  

Dini hassasiyet barındırması K10 
Grubun isteği doğrultusunda 
kutsal mekânların tur programına 
anlık olarak dahil edilmesi  

K6 

Dini Aidiyete Göre Anlatımın 
Şekillenmesi  

Mensubu olduğu inanç sisteminin 
içinde yer alması K2 

Mezheplere göre şekillenmesi K2, K4, K5 

Çekicilikler  

Mensubu olduğu inanca ait 
rotalar/güzergahlar K2, K3, K5, K6, 

Mensubu olduğu inanca ait yapılar  K2, K3, K4, K6,  
Kutsal kitapta bahsi geçen yerler K3, K6, K7, K8,  
Kutsal kişilerin izlerini barındıran 
mekânlar  K9 

Anlatım Konuları 
Dini Konular K5, K10 
Yeni Ahit Bölümleri  K6, K7 
Freskler K6 



108 
 

 
 

çıkarılmıştır. Katılımcılar Tablo 3.7’de Anadolu’yu ziyaret eden Hristiyan inanç turistlerinin 

mezheplerini Katolik, Ortodoks, Protestan ve Süryani Ortodoks olarak belirtmişler ve bu 

durumun grubun kolektif bir özelliği olduğunu vurgulamışlardır. Belirli bir mezhebe, kiliseye 

veya cemaate bağlı bulunmalarından dolayı bu kişilerin birbirini tanıyan ve dini açıdan aynı 

düşünce yapısına sahip olan kişiler olduğunu da ifade etmişlerdir. Katılımcıların Hristiyan 

inanç turistlerinin kolektif özelliklerine ilişkin yaptıkları değerlendirmeden alıntılar şu 

şekildedir:  

“…bu kişilerin yaş ortalamaları 45-50/80 civarı oluyor genelde, inanç turizmi ciddi maliyet gerektiren 

bir olay ve kişinin bunu karşılayabilecek maddi olanağa sahip olması gerekiyor.” K10  

“…gelir durumları ortalama bir turiste göre yüksektir çünkü bunlar nitelikli hizmet istiyorlar. İyi 

otellerde konaklamak istiyorlar. İyi yemekler yemek istiyorlar. Kaliteli hizmet aradıkları için bunun da 

bedelini ödemeye hazırlar.” K9  

“Bunlar kilise grubu oluyor genelde. Rahip ve rahibelerle ile birlikte gelirler...” K6 

“Bu gruplar genellikle de birbirlerini tanıyan kişilerden oluşuyor. Ya aile fertleri ya aynı köyden ya da 

aynı kiliseye bağlı kişiler oluyor. Beraber hareket eden, aynı yöne bakan aynı şeyi düşünen kişiler 

oluyor. Çok farklı sesler olmuyor genelde konulara aynı şekilde yaklaşıyorlar…” K7 

Tabloda Hristiyan inanç turistlerinin dindarlıkları, araştırma yapmaları, dini konularda 

bilgili olmaları, kendi kutsal kitaplarına olaylar ve kişiler açısından hâkim olmaları, manevi 

duygularının ön planda olması ve birden fazla dil bilmeleri öne çıkan özellikleri olarak 

yorumlanmıştır. İnanç turizminin temel ziyaret amacının net olduğu ve bu turlara katılan 

kişilerin okumalar, ön araştırmalar yapan kişiler olduğu ifade edilmiştir. Katılımcılar inanç 

turizminin maneviyat ağırlıklı bir turizm çeşidi olduğunu öne sürerek inanç turistlerini manevi 

duyguları yüksek kişiler olarak tanımlamışlardır. Katılımcılardan iki tanesi Anadolu’yu 

ziyaret eden Hristiyan inanç turistlerinin bilgili olduklarını yineleyerek bu kişilerin birden 

fazla dil bildiği yönünde de görüş belirtmiştir. Hristiyan inanç turistlerinin öne çıkan 

özelliklerine yönelik katılımcıların ifadelerinden alıntılar şu şekildedir:  

“…inanç turistleri genellikle dindar olurlar.” K1 

“Hristiyan gruplar ön bilgili gelirler. Bizleri bile şaşırtacak derecede ön bilgili geliyorlar.” K3 

“Dini gruplar çok bilgilidirler ziyaret ettikleri ülkenin tarihini, kültürünü ve sanat tarihini bilerek 

okuyarak gelirler. Birden fazla dil biliyorlar genelde İngilizce ve Fransızca, Almanca gibi… “K5 

“…duayla yemek açıp duayla kapatıyorlar ve çok kitap okurlar.” K6 

“İnanç turlarına katılan Hristiyanlar çoğu şeyi bilerek geliyorlar. Teorik donanımları çok sağlam. Kendi 

dinlerinin hikayelerini önemli yerlerini çok iyi biliyorlar. Derslerine iyi çalışıp geliyorlar.” K9 



109 
 

 
 

Tablo 3.7 Turist Rehberlerinin İnanç Turistlerinin Özelliklerine İlişkin Değerlendirmelerinin 
Çözümlenmesi 

Tema Kod Katılımcılar 

Kolektif Özellikler 

Orta ve üstü yaş aralığında olmaları K1, K2, K3, K4, K5, K6, K7, K8, 
K9, K10 

Yüksek gelire sahip olmaları K1, K5, K6, K7, K8, K9, K10 

Eğitimli kişiler olmaları K3, K5, K6, K7, K8, K9, K10 

Belirli bir mezhebe veya kiliseye 
bağlılık göstermeleri (Katolik, 
Ortodoks, Protestan ve Süryani 
Ortodoks) 

K6, K7, K8 

Grubun birbirini tanıyan ve aynı 
düşünen kişilerden oluşması K7 

Öne Çıkan Özellikler 

Dindar olmaları K1, K6 
Dini konular hakkında bilgili 
olmaları K1, K6, K5, K8, K9 

Araştırmacı ruha sahip olmaları K3, K5, K6 
Kendi kutsal kitaplarına hâkim 
olmaları K6 

Manevi duygularının yüksek olması K4, K8, K6 
Birden fazla dil bilmeleri K4, K5  

Bireylerin seyahat etme ihtiyacı ve hangi ihtiyaca karşılık seyahat eğilimi 

gösterdiklerine dair teoride birçok kuram geliştirilmiştir. Turist rehberlerinin Anadolu’da 

Hristiyanlığa dair inanç turizmi deneyimlerini keşfetmeye yönelik yapılan bu çalışmada, turist 

rehberlerinden Hristiyan inanç turistlerini seyahate yönelten motivasyonlara dair bir 

değerlendirme yapılması istenmiştir. Tablo 3.8’de bu motivasyonların çözümlemesi iki tema 

halinde sunulmuştur. Dann (1977) ve Crompton (1979)’un teorileri temel alınarak bu temalar 

“itici faktörler” ve “çekici faktörler” olarak belirlenmiştir. Tablo 3.8’de inanç turunun temel 

motivasyonunu inanca dair olan pratiklerin, görevlerin, olguların, kişilerin ve duyguların 

oluşturduğu dikkat çekmektedir. “İbadet etmek, hacı olmak, kendi kutsal kitabında adı geçen 

yerleri ziyaret etmek, inanca konu olan olay ve olguların peşinden gitmek, maneviyata 

yönelmek ve kendini gerçekleştirmek” inanç turunun itici faktörleri olarak belirlenmiştir. 

Katılımcılar inanç turistlerinin okudukları ve duydukları bilginin peşine düşerek gerçeği 

keşfetmek istediklerini de ifade etmişlerdir. İnanca dair olan bilgilerin yerinde keşfedilmek 

istenmesinin önemi şu ifadelerle vurgulanmıştır:  

“İncil’den kutsal topraklar Paulus’un ayak izinde, havarilerin işleri, konsilleri duya duya insanlar dini 

açıdan da bir meyilleri varsa merak uyandırıyor gerçeği keşfetmek istiyorlar… Din adamı olmak isteyen 

kişileri de gezdiriyoruz. Onlar da kutsal kitapta adı geçen yerleri görmek ve öğrenmek istiyorlar…” K7  

“…birinci neden kutsal yerleri ziyaret etmek hac görevidir onlar için ikincisi kutsal olarak gördükleri 

azizlerin Anadoluda’ki izlerini sürmek, azizlerle bütünleşmek, onların soluduğu havayı solumaktır bir 

diğer neden. İncil’de anlatılan olaylardaki birçok yer Anadolu’dadır. Vahiy bölümü özellikle orada 

geçen yerlerin neredeyse hepsi Anadolu’dadır. İncilde’ki hikayeleri ve bu hikayelerin geçtiği yerleri 



110 
 

 
 

görmek ve deneyimlemek bu atmosferi yaşamak bu insanlara keyif vermenin yanı sıra bir ibadeti de 

yerine getirme imkânı sunmaktadır.” K5 

Katılımcılardan bir tanesi inancın edebiyata veya sinemaya konu olmasının insanlarda 

merak duygusunu harekete geçirdiğini ve bunun bir itici faktör olarak değerlendirilebileceğini 

şu ifadeleriyle öne sürmüştür:    
“…dini filmler, efsaneler, genel kültür, edebiyat gibi alanlarda inanç ve din olduğu için insanlar bu 

yerleri görmek istiyorlar. İnanç insanlar için hep var olan ve içinde hep yaşayan bir olay. İsa’nın 

resminin yer aldığı bir mağarayı bile görmek istemeleri onlar için inancın bir parçası olmakta. Hem 

popüler hem de dini açıdan önemli yerleri görmek isterler.” K1 

Çekici faktörler temasında ise mekânların ve yapıların çekicilik unsuru olarak 

kullanılmasına dair oluşturulan kodlar bir araya getirilmiştir. Dini temalı filmlerin veya 

dizilerin çekildiği yerler, ilkler ve enler olarak olarak ön plana çıkan mekânlar, kutsal kişilere 

ait olduğu düşünülen mezar veya kilise yapıları inanç turistlerini seyahate çeken faktörler 

olarak ifade edilmiştir. Katılımcılardan bir tanesi gidilecek yerin ekonomik koşullara sahip 

olmasının da motivasyon aracı olarak kullanabileceğinin altını şu ifadeler ile çizmiştir:   

“…Türkiye’den örnek vermek gerekirse burası ucuzdur. İnanç turu yapanlar çok zengindir ama inanca 

para harcamak istemezler Türkiye gibi ülkeler inanç turizmi için biçilmiş kaftanlardır…” K6  

Tablo 3.8 İnanç Turistlerini Seyahate Yönelten Motivasyonların Çözümlenmesi 

Tema Kod Katılımcılar 

İtici Faktörler 

Dini görev ve sorumlulukları yerine getirme isteği (ibadet 
etmek, hacı olmak) K5, K6, K7, K8 

Kutsal kitapta adı geçen yerleri yerinde görmek istemek K3, K5, K6, K7, K8, K9, 
K10 

Bir daha yaşanması mümkün olmayan dini olay ve olguların 
izini sürmek  K2, K5 

Maneviyata yönelme isteği  K9 
Kişinin kendini gerçekleştirme ihtiyacı K5, K9 
İnanca dair bilginin peşine düşmek ve gerçeği keşfetmek 
istemek  K2, K5, K6, K7, K9 

Dini açıdan önemli kabul edilen mekânları ziyaret etme 
isteği K1, K4, K8, K9, K10 

İnancın kişinin içinde ebedi bir olgu olması K1 
Kutsal kabul edilen kişilerle bütünleşmek ve onların 
bıraktıkları izleri bugünün atmosferinde deneyimlemek K5 

Sinemaya, edebiyata vb. alanlara inancın konu edilmesi ve 
insanların bu enerjiden etkilenmesi K1, K5 

Çekici Faktörler 

Din temalı dizilerin veya filmlerin çekildiği yerlerin turizm 
amaçlı kullanılması  K1, K5 

Dini açıdan ilkleri ve enleri barındıran yerlerin turistik 
çekim merkezi haline dönüşmesi K2, K4, K6, K7, K9, K10 

Kutsal kişilere ait doğum yeri, kilise binası ve mezar yapıları K3, K4, K5 
Ülkenin veya destinasyonun ekonomik koşullara sahip 
olması  K6  



111 
 

 
 

Tablo 3.9’da katılımcıların Anadolu’nun Hristiyanlık tarihi açısından önemine ilişkin 

değerlendirmeleri çözümlenmiştir. Araştırmanın problemine ve amacına ışık tutmak için 

yapılan bu değerlendirmede Anadolu’nun Hristiyanlık tarihi içerisindeki yeri ve önemi 

“Erken Hristiyanlık tarihinde yaşanan hadiselere”, “önemli gelişmelere”, “dini mimariye”, 

“Kutsal Kitap’ın atıfta bulunduğu yerlere”, “önemli kişilere” ve “efsanelere” ayrılarak altı 

tema halinde sunulmuştur. Tablo 3.9’da görüldüğü üzere Hristiyanlık tarihinde yaşanan 

ilklerin, önemli faaliyetlerin, bugüne ulaşan birçok gelişmenin ve sonucun büyük çoğunluğu 

Anadolu coğrafyasında gerçekleşmiştir. Hristiyanlığa adını veren “Hristiyan” kelimesinin ilk 

olarak Antakya’da kullanılmış olması, Aziz Paulus’un Yahudi topraklarının sınırını aşıp 

Anadolu’ya gelmesi ve dini yaymak için yapmış olduğu seyahatler Hristiyan teolojisinin 

yapıtaşını oluşturmuştur. Yahudi kökenli bir mezhep olarak anılan Hristiyanlık, Anadolu 

coğrafyasında yaşanan gelişmelerin ve önemli kişilerin çalışmaları ile din hüviyeti 

kazanmıştır. Katılımcılardan birinin “…dinin ortaya çıktığı yer Anadolu’dur bugün 

Hristiyanlık varsa bu Kapadokya Bölgesi sayesindedir K1.” ifadesi, Anadolu’nun Hristiyanlık 

tarihine ilişkin önemini açıkça ortaya koymaktadır. Katılımcılar, Hristiyanlığın 

Constantinopolis’te Roma İmparatorluğu’nun resmi dini ilan edilmesinin ve tamamı 

Anadolu’da toplanan konsillerin dinin şekillenmesinde büyük rol oynadığını belirtmişlerdir. 

Toplanan konsillerde alınan kararların ilk mezhepleşmeleri ortaya çıkardığını ve ilerleyen 

zamanlarda bu kararların kiliselerin doğu-batı olarak ayrılıklarına sebebiyet verdiğini de 

vurgulamışlardır. Katılımcıların Hristiyanlığın yapılanmasına dair belirttikleri ifadeler şu 

şekildedir:   

“…özellikle erken Hristiyan Kaideleri, İznik Amentüleri burada belirlendi.” K9  

“…Ekümenik Konsillerin toplandığı ve önemli kararların alındığı yerdir Anadolu. Doğu-Batı 

kiliselerinin ayrılmasında da Anadolu çok önemlidir. Süryani Ortodoks Kiliseleri Anadolu’dadır.” K2  

Katılımcılar tarafından Hristiyan dini mimarisinin Anadolu’daki izlerine dair de 

değerlendirmeler yapılmıştır. Hristiyanlığın ilk kilisesi, Ayasofya Mabedi ve hac yeri olarak 

kabul edilen Meryem Ana Evi Anadolu’nun sahip olduğu önemli inanç turizmi değerleri 

olarak belirtilmiştir. Anadolu’yu Hristiyanlar için önemli kılan diğer bir husus Yeni Ahit ve 

Yeni Ahit’te bahsi geçen yerler olarak kabul edilmektedir. Elçilerin İşleri, Paulus’un 

Mektupları, Yuhanna’nın Mektupları ve Vahiy bölümünde Akdeniz Bölgesi, İç Anadolu 

Bölgesi ve Ege Bölgesinden birçok yerin adı geçmektedir. Yeni Ahit’in atıfta bulunduğu 

yerler, inanç turistlerini seyahate yönelten motivasyonlardan “kutsal kitaptaki yerleri görme 

isteği” ile örtüşerek Anadolu’nun Hristiyanlar için en önemli coğrafyalardan biri olduğunun 



112 
 

 
 

kanıtı olarak değerlendirilmiştir. Bu durum Hristiyan tebaa için önemli olan tarihsel ve 

kültürel değerlerin Anadolu coğrafyasına turistik ve ekonomik katkılar sunma potansiyeli 

taşıdığını göstermektedir. Katılımcıların soruya ilişkin verdiği yanıtlar; Hristiyanlığa ait 

değerlerin önemi kavranıldığı takdirde Türkiye’nin inanç turizmi pazarında hem ekonomik 

hem de turistik rekabet anlamında avantajlar elde edebileceğinin sonucunu ortaya 

koymaktadır.   

Dini bir oluşumun zaman içerisinde sınırlarını aşarak yayılım göstermesi imanı için 

emek veren ve çaba gösteren kişilerin çalışmaları ile mümkün olmaktadır. Hristiyanlığın 

doğduğu coğrafyadan çıkıp Anadolu’ya gelmesi ve bu topraklarda gelişimini tamamlaması 

aziz olarak kabul edilen kişilerin çalışmaları ile gerçekleşmiştir. Katılımcılar Anadolu’da 

faaliyet gösteren, Hristiyanlık için kayda değer çalışmalar yapan kutsal kişilerin Anadolulu 

olduğunu ve Anadolu topraklarında izler barındırdığını ifade etmiştir. Aziz Paulus, Aziz 

Basil, Aziz Basil’in kardeşi Gregor, Nazianzuslu Gregorios ve Aziz Nikolaos Hristiyanlık için 

mücadele eden Anadolulu azizler olarak belirtilmiştir. Katılımcıların yaptığı 

değerlendirmelerden oluşturulan son tema “inanışa konu olan efsaneler”dir. Sözlü geleneğin 

dinamikleri arasında kabul edilen efsaneler nesilden nesle aktarılarak toplumun benliğini ve 

kültürel kimliğini sürekli kılmaya yardımcı olmaktadır. Anadolu’da yaşayan ve Hristiyan 

inanışına konu olan hikayelere katılımcıların verdikleri örnekler şu şekildedir:   

“Yuhanna İncili’nin yazıldığı yer Anadolu’dur.” K2 

 “…Kutsal Mendil Hikayesi Urfa-Harran’da yaşanmıştır.” K5 

“Meryem Ana’nın Evi var bizim topraklarımızda, bunun başka bir emsali yok dünyada. Efsaneye göre 

İsa çarmıha gerilmeden önce annesini Aziz Yuhanna’ya emanet eder. Aziz Yuhanna ile Meryem Ana 

Efes’e gelirler burada bir müddet kalırlar ve güvenlik sorunlarından dolayı tepede bulunan Meryem Ana 

Evine gelirler. Meryem Ana’nın burada öldüğü ve göğe yükseldiğine inanılıyor Katolik inancında…” 

K10  

Tablo 3.9 Anadolu’nun Hristiyanlık Tarihi Açısından Önemine İlişkin Çözümleme 

Tema Kod Katılımcılar 

Erken Hristiyanlık Tarihine İlişkin 
Hadiseler 

“Hristiyan” kelimesinin ilk olarak 
Anadolu’da kullanılması K1, K5, K7, K8, K9 

Aziz Paulus’un misyon yolculuklarına 
başlaması  K7, K10 

Hristiyanlığın Gentileler arasında 
yayılması K5, K6, K7, K10 

Kapadokya Bölgesinde cemaatlerin 
oluşması K1, K6, K9 

   
   



113 
 

 
 

   
   
Tema Kod Katılımcılar 

Hristiyanlığın Yapılanmasındaki 
Gelişmeler 

Resmi din olarak ilan edilmesi  K1, K7  
Evrensel din niteliği kazanması  K2, K9 
İlk Yedi Ekümenik Konsilin 
toplanması  K1, K2, K4, K5, K7, K9 

İlk Ekümenik İnanç Esasının (İznik 
Amentüsü) belirlenmesi K9 

Mezhep Ayrılıklarının Yaşanması 
(Katolik, Ortodoks, Süryaniler) K2, K9 

Dini Mimari  

İlk Hristiyan kilisesi (St. Pierre 
Kilisesi) K5, K6 

İlk büyük Hristiyan mabedi 
(Ayasofya) K5, K9 

Meryem Ana Evi K5, K10  

Yeni Ahit’e Konu Olan Yerler 

Aziz Paulus’un Yolculukları   K4, K8, K10 
Yuhanna’dan Yedi Kilise 
(imanlılar)’ye Sesleniş  K2, K3, K5, K7, K10 

Aziz Paulus’tan Efeslilere Mektup K10 

Azizler  

Kapadokyalı Azizler (Büyük Basil, 
Kardeşi Gregor ve Nazianzuslu 
Gregorios) 

K2, K4, K9 

Aziz Nikolaos K4, K5, K8, K9 
Aziz Paulus K4, K7, K8, K10 

İnanışa Konu Olan Efsaneler  

Yuhanna İncili’nin Anadolu’da 
yazılması K2 

Meryem Ana’nın son günlerini Bülbül 
Dağında geçirmiş olması K10 

Kutsal Mendil (Hagion Mandylion) 
hikayesi  K5 

Turist rehberlerinin Hristiyan inanç turistleriyle gerçekleştirdikleri tur deneyimlerini 

keşfetmek ve bu deneyimleri Anadolu inanç turizmi ile ilişkilendirmek için yapılan bu 

çalışmada; mekânlar, rotalar, bölgeler ve şehirler araştırma amacı ve önemi açısından önemli 

bir yer tutmaktadır. Anadolu’da Hristiyanlığa ait inanç turizmi değerleri Tablo 3.10’da turist 

rehberlerinin soruya ilişkin verdikleri cevaplar neticesinde çözümlenmiştir. Hristiyanlığa ait 

inanç turizmi değerleri “mekânlar”, “rotalar”, “önemli olan şehirler” ve “bölgeler” olmak 

üzere dört tema halinde sunulmuştur. İstanbul, Bursa ve Trabzon’da bulunan Ayasofyalar, 

Meryem Ana Evi, azizlerin adıyla anılan kiliseler, Sümela Manastırı, Yedi Kiliseler ve Aziz 

Paulus’un yolculuklarında uğradığı yerler turist rehberleri tarafından Hristiyanlar için en 

önemli mekânlar olarak değerlendirilmiştir. Erken Hristiyanlık tarihi içerisinde önemli 

gelişmelerin yaşandığı şehirler ve bölgeler, bu kapsamda öne çıkan yerler olarak belirtilmiştir. 

Üç büyük din için önemli olan Urfa, Gürcü Hristiyanlar için Artvin ve kiliseleri, Aziz 

Paulus’un doğum yeri Hatay, İznik Konsili’nin toplandığı şehir Bursa, Süryaniler için önemli 

şehirlerden biri olan Mardin ve bu şehirlerin yer aldığı bölgeler Anadolu Hristiyanlık tarihi 

içerisinde önemine vurgu yapılan merkezler olarak ifade edilmiştir. Katılımcıların Hristiyan 

mekânlarına, rotalarına ve bölgelerine ilişkin yaptıkları değerlendirmeden alıntılar şu 

şekildedir:  



114 
 

 
 

“...en önemli bütün Hristiyanların gezmesi gereken yer anlamında Yedi Kiliselerdir Efes başta olmak 

üzere… Bunun dışında Antakya önemli bir merkez, herkesin gitmek istediği bir yer. Bu yerleri 

genellemek zor ama özelinde konuşursak İstanbul, Antalya Demre ve Meryem Ana Evi...” K3 

“…Hristiyanlar için önemli olan yerler Yedi Kiliseler, Efes Meryem Ana Evi, St. Jean Bazilikası, 

Kapadokya Bölgesi ve Kiliseleri, Eski Constantinopolis, Ayasofya, Kariye Müzesi, Bursa İznik 

Ayasofya, Tarsus St. Paul Kuyusu, St. Pierre Kilisesi, Isparta Psidia Antiokheia, St. Nikolaos Kilisesi, 

Van Akdamar Kilisesi, Kars Ani Harabeleri, Urfa Harran, Doğu Karadeniz Bölgesi Artvin-Yusufeli gibi 

yerlerde çok sayıda Ermeni Gürcü kiliseleri mevcuttur buralara küçük gruplarla gidlir. Sümela 

Manastırı ve Trabzon Ayasofyası…” K5 

“…en önemli hac yeri bence öncelikle Antakya çünkü Hristiyan isimi burada verildi. Antakya’da 

Barnabas ile Paulus’un sünnet mevzusunu ve kurban meselesi açısından önemli. İkincisi Efes Bölgesi, 

Paulus burada uzun süre yaşamış. St. Jean burada yaşamış. Meryem Ana’nın son günleri geçirmesi 

sebebiyle Efes Bölgesi önemli hac yeri. Theotokos unvanını aldığı yer de Meryem Ana’nın Efes 

Konsilidir. Likya Bölgesinde ise Aziz Nikholas var. Patara’da doğan Myra’da başpsikopos olan ve 

varını yoğunu ihtiyacı olanlara ve mucizeler gösteren önemli bir şahsiyet ve Ortodokslar için burası 

önemli bir yer. Kapadokya Bölgesi de önemli çünkü üç tane önemli din adamı var burada yetişmiş 

olan… Ekümenik açıdan bakacak olursak İznik ve İstanbul da önemlidir.” K7 

Tablo 3.10 Anadolu’da Hristiyanlık İçin Önemli Olan Yapıların ve Mekânların Çözümlenmesi 

Tema Kod Katılımcılar 

Mekânlar 

Ayasofya-i Kebir Cami K1, K5 
İznik Ayasofya Cami K1, K5 
Trabzon Ayasofya Cami K1, K5 
Meryem Ana Evi  K2, K3, K5, K6, K7, K9, K10 
St. Jean Bazilikası K5, K9  
St. Nikolaos Kilisesi K2, K3, K5, K7 
Kariye Cami K5 
St. Paulus Kuyusu K5 
St. Pierre Kilisesi K5, K6, K9 
Pisidia Antiochia K5 
Akdamar Kilisesi  K5 
Kars Ani Harabeleri K5 
Sümela Manastırı K5 

Rotalar  Yedi Kiliseler  K1, K5, K6, K8, K10 
Aziz Paulus’un Ayak İzleri K1, K2, K4, K6, K8, K9 

Şehirler 

İstanbul K3, K3, K4, K5, K7 
Urfa/Harran K4, K5 
Artvin K5 
Hatay K7, K8 
Bursa/İznik K7 
Mardin K9 

Bölgeler 

Kapadokya Bölgesi  K2, K4, K5, K7, K8 
Doğu Karadeniz Bölgesi  K2, K5 
Efes Bölgesi K7, K9, K2 
Güneydoğu Anadolu Bölgesi K2 

Katılımcıların “kendi turlarında en çok ziyaret ettikleri Hristiyan mekânlarının veya 

rotalarının hangileri olduğu” sorusuna ilişkin verdiği yanıtlar Tablo 3.11’de çözümlenmiştir. 



115 
 

 
 

Tablo 3.10’da öne çıkan yerlerin birçoğunu kendi turlarında da ziyaret ettiğini belirten 

katılımcılar, çalıştıkları grupların mezhebinin hangi mekânın veya bölgelerin ziyaret edileceği 

konusunda yönlendirici olduğunu ifade etmişlerdir. Katılımcılardan bir tanesi ise inanç 

turlarının acentenin hazırladığı tur programı ile sınırlı kaldığını da belirterek şu ifadeleri 

kullanmıştır:  

“Türkiye’de biz kendimiz gezdiremiyoruz. Turlar paket şeklinde acente neyi uygun görürse ya da 

verirse biz oraları gezdiriyoruz.” K1 

Katılımcılar Hristiyan inanç turistleriyle yaptıkları turlarda en çok ziyaret ettikleri 

yerleri, Kapadokya Bölgesi, Doğu Karadeniz Bölgesi, Efes Bölgesi, Aziz Paulus’un Ayak 

İzleri, Doğu Hristiyanlığı’nın başkenti İstanbul, Bursa İznik, Antalya Demre, Hatay, Doğu ve 

Güneydoğu Bölgesinde yer alan Süryani Kiliseleri olarak ifade etmişlerdir. Katılımcıların 

soruya verdikleri yanıtlar ve çalıştıkları grupların mezhepleri dikkate alındığında; Katolikler 

ve Ortodokslar için Meryem Ana Evi, Rus Ortodokslar için İstanbul ve Demre St. Nikolaos 

Kilisesi, Protestanlar için Yedi Kiliseler, Süryaniler için Doğu Anadolu ve Güneydoğu 

Anadolu Manastırları en çok ziyaret edilen yerler ve mekânlar olarak öne çıkmıştır. Tüm 

Hristiyanların ziyaret ettikleri yerler ise Kapadokya Bölgesi, Aziz Paulus’un Ayak İzleri ve 

Antakya St. Pierre Kilisesi olarak ifade edilmiştir. Katılımcıların turlarında ziyaret ettikleri 

yerlere ilişkin verdikleri yanıtlardan alıntılar şu şekildedir:  

“Ben genellikle Protestan gruplarla çalışıyorum bu yüzden Yedi Kiliseler…” K3 

“Ben Yunanca rehberim ve Ortodokslar ile çalışıyorum o yüzden İstanbul birinci noktamız oluyoruz 

Fener Rum Patrikhanesi’nden dolayı yine aynı şekilde Kapadokya Bölgesi Kiliseleri, Efes ve Meryem 

Ana Evi.” K4 

“Protestan gruplarla çalıştığım için Yedi Kiliseler, St. Paul’un ayak izleri ve Antakya St. Pierre 

Kilisesi.” K6 

“Birincisi Efes, Yedi Kiliseler içinde adı geçiyor mektuplarda adı geçiyor. Kapadokya Bölgesi 

Hristiyanlık tarihi ile ilişkili olup en çok ziyaret ettiğimiz yerlerden. İstanbul tabii ki bir bütün olarak 

İstanbul...” K9 

“Katolikler için birinci sırada Meryem Ana Evi, Yedi Kiliseler de Protestanlarla en çok ziyaret ettiğimiz 

yer…” K10 

 

 

 

 



116 
 

 
 

 

 

Tablo 3.11 Turist Rehberlerinin Hristiyan İnanç Gruplarıyla En Çok Ziyaret Ettikleri Mekânların ve 
Yapıların Çözümlenmesi 

KOD K1 K2 K3 K4 K5 K6 K7 K8 K9 K10 
Kapadokya 
Bölgesi 
Kiliseleri 

✓   ✓  ✓ ✓    ✓  

Trabzon 
Ayasofya Cami  ✓        ✓    

Sümela 
Manastırı  ✓     ✓    

Artvin Gürcü 
Kiliseleri        ✓   

Efes Bölgesi         ✓ ✓  
Meryem Ana 
Evi  ✓   ✓  ✓ ✓   

St. Jean 
Bazilikası  ✓   ✓   ✓   

Yedi Kiliseler   ✓   ✓ ✓ ✓ ✓  ✓ 
Aziz Paulus’un 

Ayak İzleri 
   ✓  ✓  ✓   

İstanbul    ✓ ✓   ✓ ✓  
Ayasofya 
Kebir-i Cami  ✓   ✓      

Kariye Cami      ✓      
İznik Ayasofya 
Cami  ✓         

Antalya Demre 
St. Nikolaos 
Kilisesi 

    ✓  ✓    

Hatay 
(Antakya ve 
Tarsus)  

    ✓  ✓    

St. Pierre 
Kilisesi      ✓     

Van     ✓   ✓   
Akdamar 
Kilisesi  ✓         

Mardin 
(Midyat)     ✓  ✓ ✓   

Mor Gabriel 
Manastırı  ✓         

Deyrulzafaran 
Manastırı  ✓         

Aleksandr 
Nevski Kilisesi  ✓         

Urfa (Harran)    ✓ ✓  ✓    
On İki Havari 
Kilisesi  ✓         

Hierapolis 
Antik Kenti     ✓      



117 
 

 
 

Katılımcılardan veri toplamanın bu aşamasında Hristiyan inanç turistlerinin tur 

sonunda Anadolu’ya yönelik yaptıkları değerlendirmelerin veya belirttikleri görüşlerin neler 

olduğunun cevaplanması istenmiştir. Soruya verilen cevaplardan elde edilen bulgular Tablo 

3.12’de yorumlanmıştır. Bulgular, “ülke imajının değer kazanması”, “kültür varlıklarının 

durumu” ve tur programı sonundaki deneyimler” olmak üzere üç tema şeklinde sunulmuştur. 

Turist rehberlerinin soruya ilişkin verdiği yanıtlarda, Anadolu’nun inanç turizmi imajı için 

sahip olduğu değerlerin korunması ve bu değerlerin daha etkili şekilde tanıtılması 

gerekliliğine vurgu yapılmıştır. Katılımcılar ekseriyetle Hristiyan turistlerin Anadolu’ya 

yönelik olumlu görüşler belirttiğini ve ziyaret etmeden önceki görüşlerinin ziyaretleri 

sonrasında olumlu anlamda değiştiğini dile getirmişlerdir. Bununla birlikte Anadolu 

coğrafyasının doğal zenginlikleri, yerel halkın misafirperverliği, Hristiyanlığa ait önemli 

yapıların burada konumlanması ve Türkiye’nin modern bir ülke olarak değerlendirilmesi 

turistler üzerinde saygın izlenimler bırakan hususlar olarak değerlendirilmiştir. Ancak 

katılımcılar Hristiyan turistlerin Anadolu’da yer alan kültür varlıklarının yeteri kadar 

korunamadığına ve var olan değerlerin yeterince tanıtılamadığına yönelik görüşler 

belirttiklerini de ifade etmişlerdir.  

Katılımcılar, gerçekleştirdikleri inanç turlarında Hristiyan inanç turistlerinin tur 

programına ilişkin belirttikleri görüşleri ve deneyimleri de aktarmışlardır. Katılımcıların inanç 

turlarında aldıkları geri dönüşlere göre, Hristiyan turistler Anadolu’yu ziyaretleri sonrasında 

bilinenden çok daha fazlasını öğrenmekte ve turist rehberleri vasıtasıyla yeni bilgiler 

keşfetmektedirler. Katılımcıların inanç turistlerinden Anadolu’ya yönelik aldıkları geri 

dönüşler incelendiğinde ise Hristiyan turistler Türkiye’de inanca dair şaşırtıcı deneyimler 

yaşamakta ve Türkiye’yi ziyaretlerinden memnun bir şekilde ayrılmaktadırlar. Önceki soru 

çözümlemelerinde de belirttiği üzere katılımcılar Hristiyan inanç turistlerinin ön bilgili ve 

inançlarına ait konuları bilerek geldiklerini belirtmişlerdir. Ancak kendi dinlerine ait birçok 

yerin Anadolu topraklarında yer aldığını bilmediklerini de ifade etmişlerdir. Bu bağlamda 

Anadolu’nun Hristiyanlığa dair sahip olduğu değerlerin yerinde görülmesinin turistlerde genel 

bir şaşkınlık ifadesi yarattığına dikkat çekilmiştir. Hristiyan turistlerin Anadolu’ya dair 

katılımcılara belirttikleri görüşler ve deneyimlerden alıntılar şu şekildedir:  

“Türkiye’nin sahip olduğu değerleri gördükleri zaman çok şaşırıyorlar. Genel bir şaşkınlık ifadesi ile 

ayrılıyorlar.” K8 

“Hristiyan olup Türkiye’yi ziyaret amaçlı gelenler bu toprakların bu kadar zengin olduklarını 

bilmediklerini söylüyorlar. Türkiye’yi çok tipik bir İslam ülkesi olarak düşündüklerini ama buraya 



118 
 

 
 

geldiklerinde böyle olmadığını düşündükleri gibi çıkmadığını söylüyorlar. İnanç temelli ön yargılarının 

kırıldığını ve Türkiye’yi küresel dünya ile entegre bulduklarını dile getiriyorlar.” K9 

Tablo 3.12 Hristiyan İnanç Turistlerinin Anadolu’ya Yönelik Belirttikleri Görüşlerin Turist 
Rehberlerinin Gözünden Değerlendirilmesi 

Tema Kod Katılımcılar 

Ülke İmajının Değer Kazanması  

Türkiye’nin köklü tarihine yakından 
şahit olunması K2, K6 

Önyargının yerini hayranlığa 
bırakması  K3, K5, K6, K9  

Türkiye’yi kendi ülkelerinde tanıtma 
imkanının yaratılması K3, K10 

Yerel halkın misafirperverliğinden 
memnuniyet duyulması K3 

Anadolu’nun her köşesinin zenginlik 
barındırması K6, K7, K8, K9 

Anadolu’daki Hristiyan mekânlarına 
ve yapılarına gıpta edilmesi K6  

Türkiye’nin modern bir ülke olarak 
değerlendirilmesi K6, K9 

Kültür Varlıklarının Durumu 
Yeterli ölçüde korunamaması K1 
Hak ettiği oranda tanıtılamaması K2  

Tur Programı Sonundaki 
Deneyimler  

Bilinenin ötesine geçmek  K2, K6, K9 
Memnun ve mutlu ayrılmak K3, K5, K10 

Görüşmenin bir sonraki aşamasında katılımcılara Hristiyan turistlerin Anadolu’ya 

yönelik merak ettikleri konuların veya soruların neler olduğuna ilişkin soru yöneltilmiştir. 

Tablo 3.13’te soruya verilen yanıtlar “merak edilen konular”, “Anadolu’da yaşayan 

Hristiyanlar’a yönelik sorular” ve “kiliselere yönelik sorular” olmak üzere üç tema şeklinde 

çözümlenmiştir. Soruya verilen yanıtlardan hareketle en çok merak edilen konular; “dini 

yapıların konumları”, “Anadolulu azizler ile ilgili konular”, “Ekümenik Konsiller” ve “Yeni 

Ahitteki mektuplarla ilgili konular” olarak yorumlanmıştır. Katılımcılardan bir tanesi 

Türkiye’nin inanç turizmi tanıtımı konusundaki eksikliğine vurgu yaparak, Hristiyan 

turistlerin kendi dinlerine ait bazı yapıların konumlarının Türkiye’de yer aldığını 

bilmediklerini ve genellikle bu yapıların konumları ilgili sorular sorduklarını ifade etmiştir. 

Katılımcılardan yine bir tanesi Aziz Nikolaos’un Anadolulu olduğunun bilinmediğine dikkat 

çekmiş ve bu konunun merak edildiğini belirtmiştir. Katılımcıların Hristiyan inanç 

turistlerinin merak ettikleri konulara ilişkin yaptıkları değerlendirmelerden alıntılar şu 

şekildedir:  

“Hristiyanlarla yaptığım turlarda en merak edilen konu dini yapıların lokasyonları çünkü çoğu inanç 

turisti konuyu biliyor ama bu yerlerin Anadolu’da olduğunu veya Anadolu’daki yerlerini bilmiyor…” 

K3 

“Aziz Paulus’un seyahatleri ile ilgili konular, Konsiller hakkında sorular soruluyor…” K4 



119 
 

 
 

“En merak edilen konu St. Nikolaos’un Rusyalı olup olmadığıdır. Çoğu kişi Aziz Nikholaos’un 

Anadolulu olduğunu bile bilmiyor…” K5  

Çözümlemeye ilişkin diğer bir tema, “Anadolu’da yaşayan Hristiyanlar’a yönelik 

sorulan sorular” olarak belirlenmiştir. Tablo 3.13’te de bahsedildiği üzere bu soruların büyük 

çoğunluğu Anadolu’da yaşayan Hristiyanların mevcut durumları ile ilişkilidir. Türkiye’de 

yaşayan Hristiyanların nüfusunun ne kadar olduğu, Hristiyanların hakları, mezhepleri, onlara 

nasıl davranıldığı ve nerede oldukları en çok sorulan sorular arasında yer almaktadır.  

Katılımcılar kendilerine yöneltilen diğer soruların Anadolu’da yer alan kiliselerle ilgili 

olduğunu ifade etmiştir. Kiliselerin hizmet verip vermediği, veriliyorsa bu kiliselerin sayısının 

ne kadar olduğu, kiliselerde çalışanların durumu ve kiliselerin giderlerinin karşılanıp 

karşılanmadığı; Hristiyan turistlerin en çok merak ettikleri konular olarak belirtilmiştir.  

Tablo 3.13 Hristiyan İnanç Turistlerinin Anadolu’ya Dair Merak Ettikleri Konuların ve Soruların 
Çözümlenmesi 

Tema Kod Katılımcılar 

Merak Edilen Konular 

Dini yapıların konumları K3 
Aziz Paulus ile ilgili konular K4 
Ekümenik Konsiller ile ilgili konular K4 
Aziz Nikolaos ile ilgili konular  K5 
Yeni Ahitteki mektupların yazılış amacı ve tarihi ile 
ilgili konular K10 

Anadolu’da Yaşayan 
Hristiyanlara Yönelik 
Sorular 

Ne kadar Hristiyan yaşıyor? K1, K4, K7, K8, K9 
Devlet desteği veriliyor mu? K7 
Hangi haklara sahipler? K8 
İbadet özgürlüğü tanınıyor mu? K8 
Hangi mezhebe bağlılar? K9 
Rum Ortodoks ve Ermeni cemaatleri şimdi neredeler? K9 
Onlara karşı tavır ve tutumlar nasıldır? K10 

Anadolu’daki Kiliselere 
Yönelik Sorular 

Kiliselerde aktif hizmet veriliyor mu? K2, K6, K7, K9 
Ne kadar aktif kilise mevcut? K9 
Kiliselerde çalışanların durumları nedir? K7 
Kiliselerin elektriği ve suyu ödeniyor mu? K7 

Araştırmanın önemi kapsamında Anadolu’da Hristiyanlığa ait tüm değerlerin turistik 

ürün olarak kullanılması ve mevcut potansiyelin arttırılması ancak sunulacak öneriler ve 

yapılacak eylemler ile mümkün olmaktadır. Bu hususta inanç turistleriyle birebir etkileşimde 

olan ve ülkenin en doğru şekilde tanıtılmasında kilit rol oynayan turist rehberlerinin sunacağı 

öneriler büyük önem taşımaktadır. Bu doğrultuda katılımcılardan Hristiyan gruplarla 

gerçekleştirdikleri inanç turu deneyimlerine dayanarak Türkiye’nin mevcut inanç turizmi 

potansiyelinin arttırılması ve bu potansiyelin daha etkin şekilde kullanılması için öneriler 

sunulması istenmiştir. Soruya verilen cevaplar Tablo 3.14’te çözümlenmiş ve üç tema halinde 

sunulmuştur. Katılımcılar inanç turizminin geliştirilmesi için öncelikle konuya ilişkin bilincin 

ve bilgi düzeyinin arttırılması gerektiğini belirtmişlerdir. Bu bağlamda yerel yönetimin ve 



120 
 

 
 

yerel halkın inanç turizmi konusunda bilinçlendirilmesinin gerekliliğine dikkat çekilmiştir. 

İnanç turizmi konusunda bilinçlenen yerel halkın başka dine olan olumsuz bakış açılarının 

azalacağı ve bu sayede dini hoşgörü ortamı yaratılabileceğinden söz edilmiştir. Toplumun 

konuya ilişkin bilgi düzeyinin artmasıyla birlikte sahip olunan değerlere karşı daha korumacı 

bir tavır sergileneceği ifade edilmiştir. K3 ziyaret edilen yerlerde bilgi panolarının sayısının 

arttırılmasının ziyaretçilerin ziyaret ettiği yere dair daha fazla bilgi edinmesini sağlayacağını 

da belirtmiştir. Katılımcılardan biri bilgi düzeyinin arttırılmasının önemini şu ifadelerlerle 

vurgulamıştır:   

“Halkların eğitilmesi lazım daha eğitimli bir kitleyle bir araya gelmemiz lazım. Başka bir dine ait olan 

yapıların korunmasına yönelik ve bu yerlere zarar verilmemesine yönelik halkın ve yerel kitlenin 

eğitilmesi gerekmektedir. Mevlana’nın dediği gibi tolerans ve dini hoşgörü yaratabiliriz…” K7  

Katılımcılar, Hristiyanlığa ait yapıların ihtiyaç duyulmadan camiye 

dönüştürülmemesini ve bu yapıların mümkün mertebe müze olarak kullanılması gerektiğini 

savunmaktadır. Anadolu’da atıl inanç mekânlarının ve yapılarının gerekli düzenlemeler 

yapıldığı takdirde önemli ölçüde ziyaretçi çekebilme potansiyeline sahip olduğu 

belirtilmektedir. K8 bu doğrultuda Aziz Paulus’un Ayak İzleri projesinin iyi bir örnek 

olduğunu ve bu tarz rotaların sayısının arttırılması gerektiğini ifade etmiştir. Bununla birlikte 

inanç rotalarına alternatif bisiklet yollarının yapılmasını ve bu sayede hem doğanın 

korunacağını hem de kırsal kesimdeki halkın ekonomik açıdan destekleneceğini dile 

getirmiştir. K8’in inanç rotalarına bisiklet yolları yapılmasına ilişkin sunduğu öneri şu 

şekildedir:   

“…Paulus yolu başta olmak üzere güneydoğudan Ege’ye ve Marmara’ya Kapadokya’dan Ağrı’ya 

Kars’a kadar rotalar çizildiği bir bisiklet yolu yapılmalı. Doğa dostu, insanların sırt çantaları ile birlikte 

gezebilecekleri rotalar olmalı bunlar. Böyle turlar ülkenin kırsal kesimini de geliştirmeye çok ciddi 

katkı sağlıyor. O şehirdeki belediyeleri bu konuda eğitilmeli.” K8 

Bununla birlikte söz konusu olan inanç turizmi konusundaki tanıtım eksikliğini 

gidermek için de birtakım öneriler sunulmuştur. Bunlardan ilki tanıtım ve pazarlama 

faaliyetlerinin arttırılması gerektiğidir. Bir diğeri siyasi konuların inanç turizmine ve inanç 

turizmi değerlerine yansıtılmaması gerektiğidir. Turizmde ülke imajı yaratmanın ve bu imajı 

doğru bir şekilde yansıtmanın yolunun siyasi veya politik konulardan uzak durmaktan geçtiği 

belirtilmektedir. K9 tanıtım çalışmalarının kapasitesini arttırmak için yurtdışında inanç 

turizmi kapsamında kongreler düzenlenmesini ve bu etkinliklerde Türkiye ve Hristiyanlık 

arasındaki bağın sürekli olarak vurgulanması gerektiğini dile getirmiştir. Dünyada başka 



121 
 

 
 

emsali olmayan birçok eserin Anadolu’da yer aldığını ve bunun markalaşmak için bir güçlü 

bir avantaj olduğunu ifade etmiştir. Katılımcılar tarafından sunulan önerilerde ekseriyetle 

inanç turizminde markalaşan, farklılışan ve merak uyandıran bir Türkiye imajı yaratılmasına 

dikkat çekildiği görülmektedir. İnanç turizmi pazarında ulusal imajı yaratan ve inanç 

turizminde markalaşan bir Türkiye olmak için atılacak adımlar şu şekilde ifade edilmiştir:   

“Birincisi bu gibi kültürel miraslarımıza uluslararası standartlarda sahip çıkmamız gerekiyor. İnanç 

turizmine konu olabilecek ortak kültürel değer merkezlerinin ibadet merkezlerinin güncel siyasete 

kesinlikle alet edilmemesi gerekiyor. Turizme kazandırmadığımız bırakın yurtdışını bizim bilmediğimiz 

bir sürü yer var bu yerleri ziyarete açık ve uygun hale getirmeliyiz. İnsanların hem inanç turizmi hem de 

yürüyüş yapabilcekleri güzel yerlerimiz buralarda belki gerekli düzenleme, tanıtım ve pazarlama 

çalışmalarını yapılabilir. Bu projeler sıfırda geliştirileceği için sürdürülebilir turizm ilkeleri buralara 

pekâla uygulanabilir böylece kitlesel turizm hareketinden de koruyabiliriz. Türkiye ile Hristiyanlık 

tarihi arasındaki çok güçlü bir şekilde vurgulamamız gerekiyor.” K9 

“Öncelikle yurtdışı fuarlarında Anadolu’nun ve Hristiyanlık ile ilgili önemli yerlerin öneminin iyice 

vurgulanması gerekmektedir. Bu konuyla ilgili uluslararası kongre ve toplantıların yapılması gerektiğini 

önerebilirim. Bu toplantılara uluslararası basının da çağırılması ve bu konuda dünyaca ünlü 

araştırmacıların davet edilmesi ve konuşmacı olarak katılım sağlamaları gerekmektedir. Markalaşmak 

için farklılığımızı ön plana çıkarmamız gerekmektedir. Toplumun kendi öğrenmesi ile bilinçlenmesi 

çok kıymetlidir. Öncelikle bu bilincin kendimizde oluşması gerekmektedir.” K10 

Tablo 3.14 Turist Rehberlerinin Anadolu’da İnanç Turizminin Geliştirilmesine Dair Sundukları 
Önerilerin Çözümlenmesi 

Tema Kod Katılımcılar 

Bilgi Düzeyini Arttırmak 

Yerel yönetim ve yerel halk inanç turizmi 
konusunda bilinçlendirilmeli  K1, K7, K8, K10 

Din-dil-ırk ayrımı gözetilmeden hoşgörü 
ortamı yaratılmalı K1, K7 

Mekânlarda tanıtım panolarının sayısı 
arttırılmalı K3 

Sürdürülebilirliği Temel Almak 

Başka dine ait yapıların işlevi ve orijinalliği 
bozulmamalı K2, K4, K9 

Atıl yapılar ve mekânlar ziyarete açılmalı K2, K9 
Kullan-koru ilkesi benimsenerek inanç turizmi 
değerleri müze olarak kullanılmalı K2, K9 

İnanç turizmi rotalarının sayıları arttırılmalı K6, K8, K9 
Alternatif bisiklet yolları oluşturulmalı K8 

Uluslararası İnanç Turizmi 
Pazarında Ulusal İmajı 
Yansıtmak 

Tanıtım faaliyetleri arttırılmalı K2, K3, K4, K5, K9 
Turistik değerler siyaset aracı olarak 
kullanılmamalı K4, K5, K9 

Konuya ilişkin uluslararası kongreler veya 
toplantılar düzenlenmeli K10 

Yurtdışı fuarlarında Türkiye ve Hristiyanlık 
arasındaki güçlü bağ vurgulanmalı  K10 

Markalaşmak için farklılıklar ortaya çıkarılmalı K10 
Türkiye ilgi duyulan ve merak edilen bir ülke 
haline dönüştürülmeli K5, K6 



122 
 

 
 

Araştırmanın amacı ve önemi doğrultusunda katılımcılara “inanç turlarındaki tur 

yönetimi becerileri” kategorisinde yer alan sorular yönetilmiştir. “Hristiyan turistlerle 

yaptığınız turlarlarda en çok kullandığınız kaynaklar veya materyaller hangileridir?” sorusuna 

verilen yanıtlar Tablo 3.15’te çözümlenmiştir. Bulgular, “Kutsal metinler”, “araştırma ve tarih 

kitapları” ve “yardımcı materyaller” olmak üzere üç tema altında sunulmuştur.   

Verilen yanıtlardan elde edilen bilgiye göre inanç turlarında kullanılan kaynaklardan 

ilki kutsal metinlerdir. Katılımcıların neredeyse tümü konu Hristiyanlık veya Hristiyanlar 

olduğunda Yeni Ahit’i kullandığını belirtmiştir. Hristiyanlığın kutsal kitabının birinci referans 

alınması inanç turlarında anlatım yapabilmenin gerekliliği olarak değerlendirilmiştir. K4 Yeni 

Ahit’in yanı sıra Eski Ahit’ten faydalandığını da ifade etmiştir. Bunun sebebini de 

“Hristiyanlığın Yahudi toplumunun içinde gelişen bir din olması” şeklinde açıklamıştır. 

Tabloda Apokrif metinlerin kullanıldığı da görülmektedir. Nitekim Meryem’in ve azizlerin 

hayatına dair bilgilerin büyük çoğunluğu Apokrif metinlerde yer almaktadır. Bu bilgilerin 

edinilmesi için Apokrif metinlerin kulllanılması gerekmektedir. Bununla birlikte K3 “İncil tek 

başına yeterli değil onun sözlükleri de basılıyor onlardan da yararlanıyorum.” diyerek kutsal 

kitabı sözlükle desteklediğini ifade etmiştir. K7’de benzer ifadelerle Yeni Ahit’in yorumunu 

içeren kitaplardan faydalandığını şu ifadelerle belirtmiştir: 

“İncili hep yanımda bulunduruyorum onun yorumunu içeren kitaplar da var St. Jean’in İzmirlilere 

yazdığı mektubun yorumunu içeren kitap gibi veya işte burada ne demek istemiştir, anlatılmak istenen 

nedir gibi bundan da faydalanıyorum.” K7  

Katılımcılar rehberin tek bir kaynağı olamaz yargısına vurgu yaparak yerli veya 

yabancı birçok araştırma ve tarih kitabından yararlandıklarını dile getirmişlerdir. “Araştırma 

ve tarih kitapları” teması altında konuya ilişkin kullanılan kitapların konuları bir araya 

getirilmiştir. Anadolu tarihi, dönem tarihi, dinler tarihi, Aziz Paulus’un hayatını ve 

misyonunu konu alan kitaplar, Yedi Kiliseler ve Hristiyanlık tarihi ile ilgili kitaplar 

rehberlerin inanç turlarında en sık kullandıkları kaynaklar olarak belirlenmiştir.  Katılımcılar 

tur esnasında yardımcı materyaller kullandıklarını da ifade etmişlerdir. Bu materyaller: tablet, 

Hristiyanların özel günlerini içeren takvim, bugün mevcut olmayan yapıların rekonstrüksiyon 

görselleri, haritalar ve headseatler olarak ifade edilmiştir. Katılımcıların soruya yönelik 

verdiği cevaplardan çıkarılan sonuca göre, bir turist rehberinin turun her aşamasında 

donanımlı olması, tur programının içeriğine göre turu zenginleştirebilmesi ve misafirlerine 

daha iyi hizmet sunabilmesi kullandığı kitaplar ve materyallerle doğrudan ilişkilidir.  

 



123 
 

 
 

Tablo 3.15 Turist Rehberlerinin Hırisitanyanlarla Yaptıkları İnanç Turlarında Kullandıkları Kaynaklar 
ve Materyallerin Çözümlemesi 
Tema Kod Katılımcılar 

Kutsal Metinler 

Yeni Ahit K1, K2, K3, K4, K5, 
K6, K7, K8, K9 

Eski Ahit K4 
Apokrif İnciller K4 
İncil Sözlüğü K3 
Kutsal Kitap yorumları K7 

Araştırma ve Tarih 
Kitapları 

Anadolu tarihi kitapları K2 
Belli dönemleri içeren tarih kitapları (Roma 
İmparatorluk Dönemi vb.)  K2, K9  

Dinler tarihi kitapları K2, K3 
Yedi kiliselerle ilgili kitaplar K2, K10 
Aziz Paulus ile ilgili kitaplar K2, K10 
Hristiyanlık tarihi kitapları K3, K10 

Yardımcı Materyaller 

Tablet  K9 
Özel günleri gösteren takvim K7 
Dini yapıların rekonstrüksiyon görselleri K7, K9 
İnanç rotalarının yer aldığı haritalar K10 
Headset  K5 

Araştırmanın temel amacı kapsamında keşfedilmek istenen inanç turu deneyimlerinin 

bir parçasını da turist rehberlerinin turlarında yaşadıkları zorluklar ve sıkıntılar 

oluşturmaktadır. Veri toplama aşamasının bu noktasında katılımcılardan inanç turlarının 

zorluklarına dair bir değerlendirme yapılması istenmiştir. İnanç turlarında yaşanan zorluklar 

ve sorunlara yönelik verilen cevaplar Tablo 3.16’da çözümlenmiştir. Söz konusu elde edilen 

bulgular “mekânlarda yaşanabilecek zorluklar”, “inanç turunun yapısal özelliğinden 

kaynaklanabilecek sorunlar” ve “tur programından kaynaklanabilecek sıkıntılar” olmak üzere 

üç tema şeklinde sunulmuştur. Her turda olduğu gibi inanç turlarında da zorlukların olduğunu 

belirten katılımcılar ilk olarak mekânlarda yaşanan zorluklara değinmiştir. Dini mekânlarda 

yaşanan zorluklardan ilki kiliselere girişlerde özel izinlerin alınması gerektiği şeklinde ifade 

edilmiştir. Bunun nedeni ise güvenlik önlemleri olarak açıklanmıştır. Tur öncesinde programı 

hazırlayan acentenin gerekli izinleri almaması durumunda tur programında geciklemelerin 

yaşandığı ve bu durumun tur esnasında sorun yaratabildiği ifade edilmiştir. Benzer şekilde 

katılımcılar tarafından kiliselerin belirli saatlerde hizmet verdikleri ve tur programında 

yaşanabilecek olası bir aksaklıktan dolayı bu mekânların ziyaret edilemediği belirtilmiştir. 

Aksayan tur programının ve ziyaret edilemeyen yerlerin turist rehberilerine geri dönüşü 

“memnuniyetsizlik” olarak açıklanmıştır. Memnuniyetsizliğe ilişkin katılımcılardan bir tanesi 

ziyaret edilecek mekâna yönelik beklentiyi yönetememek üzerinden örnek vererek şu 

açıklamayı yapmıştır:  

“Mesela Yedi Kiliseler turu yapıyorsanız oraya gittiğinizde fiziksel bir bina görmemeleri konusunda 

önceden bilgilendirme yapmamak sorun olabilir. Bu memnuniyetsizlik olarak geri döner. Oraya 



124 
 

 
 

gittiğinizde fiziksel bir bina görmemeleri konusunda önceden bilgilendirme yapmamak sorun 

olabilir…” K9  

Katılımcıların soruya verdiği cevaplardan hareketle inanç turlarında yaşanabilecek 

sorunların inanç turunun yapısal özelliğinden kaynaklı olduğu sonucu ortaya çıkarılmıştır. 

İnanç turlarında yeterli donanıma sahip olmayan ve uzmanlığı bulunmayan rehberlerin bu 

turlarda başarılı olamayacağı belirtilmiştir. Tabloda görüldüğü üzere bir diğer sorun yerel 

halkın başka dinlere olan olumsuz bakış açıları şeklinde açıklanmaktadır. Turist rehberinin tur 

yönetimi konusunda yeteri kadar yetkin olmaması durumunun yerel halk ile inanç turistleri 

arasında birtakım sıkıntılara neden olabileceği şeklinde ifade edilmiştir. Yerel halk ile inanç 

turistleri arasında yaşanabilecek kutuplaşmaya yönelik şu ifadeler ışık tutmaktadır: 

“…gidilen yerlerde bazen yerel halkın bakış açısı farklı dine karşı olumlu olmuyor. Bu konuda yeterli 

ön bilgilendirme yapılmazsa sorun çıkabiliyor. Konu inanç olduğu zaman çok fazla hassas nokta var.” 

K9  

K4, gruptaki kişilerin aşırı dindar veya fanatik olabileceğini ve bu ihtimale karşı 

dikkatli olunması gerektiğini şu ifadelerle belirtmiştir:  

“…belki çok dindar ya da fanatik insanlar varsa o zaman biraz daha rahatsız etmeyecek şeyler 

anlatılması gerekiyor.” K4 

İnanç turunun yapısal özelliklerinden biri önceki çözümlemelerde de belirtildiği üzere 

tur programında olmayan yerlerin anlık olarak misafirler tarafından ziyaret edilmek 

istenmesidir. Katılımcılar misafirlerin anlık isteklerinin karşılanamamasının tur esnasında 

soruna tur sonrasında da memnuniyetsizliğe neden olabileceğini belirtmişlerdir. K1 ve K8 

inanç turizminin odağının inanç olduğuna vurgu yaparak satış odaklı tur algısının da tur 

programını olumsuz etkileyebileceğinin altını şu ifadelerle çizmişlerdir:      

“…inancı parayla ölçmeye kalktığınız zaman sorunlar hep var olur. Çok harcama yapan gruba karşı 

daha hoşgörülü az harcama yapan gruba hoşgörüsüz yaklaşabiliyoruz.” K1 

“…dini turlarda satışlara odaklanmamak gerekiyor çünkü o bir din turizmi…” K8 

Son temada ise tur programından kaynaklanabilecek sıkıntılar kodlanmıştır. Bu 

noktada inanç turizmi konusunda bilgili ve nitelikli kişilerin acentelerde çalıştırılmamasının 

tur programlarında zamanlama açısından sorunlar yaşattığı belirtilmiştir. Tur rehberine tur 

progrmanının önceden gönderilmemesi, rehberin tur programına önceden çalışamamasına ve 

mevcut sorunların önceden farkedilememesine yol açtığı ifade edilmiştir. Tur programından 

kaynaklanbilecek sıkıntılara yönelik K7’nin verdiği yanıt şu şekildedir:  



125 
 

 
 

“…bu işi yapacak olan acentenin bu konuyu bilmesi gerekiyor. Bu konuyla iştigal eden birinin büroda 

çalışması gerekiyor. Acentenin o programı bana göndermesi gerekiyor ki ben çalışabileyim. Acente 

bazen öyle bir program gönderiyor ki saat zaman istekler açısından uymayabiliyor. Program içerisinde 

bir akış var ve şurada şu kilisede duamız var diyor bunun öyle olmaması lazım o kiliseyi acentenin 

araması ve saat alması lazım o kilisenin bizi beklemesi lazım…” K7 

Tablo 3.16 Turist Rehberlerinin İnanç Turlarında Yaşadıkları Zorlukların ve Sorunların Çözümlemesi 

Tema Kod Katılımcılar 

Mekânlarda 
Yaşanabilecek Zorluklar 

Özel izinlerin alınması K2, K7, K10 
Kiliselerin belirli saatlerde açık olması K7, K10 
Bilgi panolarının yetersizliği K3 
Konumlarının şehir merkezinden uzak olması K8 
Mekâna yönelik beklentinin karşılanamaması K9 

Yapısal Özellikten 
Kaynaklanabilecek 
Sorunlar   

Rehberin yeterli donanıma sahip olmaması K4, K6, K9 
Yerel halk ile inanç grupları arasında kutuplaşmanın 
yaşanabilmesi K5, K9 

Grubun aşırı dindar veya fanatik kişilerden oluşması K4 
Grubun program dışı isteklerinin olması (dua etmek, ayin 
yapmak vb.) K7, K9, K10 

Kâr amaçlı yaklaşımı benimsemek K1, K8 
Tur Programından 
Kaynaklanabilecek 
Sıkıntılar   

Acentenin yeterli bilgiye sahip olmaması K7 
Tur programının rehbere öncesinde gönderilmemesi  K7 
Program akışındaki zamanlamaya uyulamaması K7 

Veri toplama aşamasının bu kısmında katılımcılardan turist rehberlerinin inanç 

turlarındaki tur yönetim becerileri ve rollerine bir değerlendirme yapılması istenmiştir. Elde 

edilen veriler, turist rehberlerinin inanç turlarında farklı roller üstlendiği sonucunu ortaya 

çıkarmıştır. Bu roller Tablo 3.17’de “ülkeyi doğru temsil etmek”, “anlatımlarda inanç turizmi 

bilincini yansıtmak” ve “meslek etik kurallarına uygun davranmak” şeklinde yorumlanarak üç 

tema halinde sunulmuştur. Söz konusu tabloda Anadolu’yu inanç turizmi kapsamında ziyaret 

eden Hristiyan turistlere yönelik üstlenilen ilk rol ülkeyi doğru temsil etmektir. Katılımcılar 

Türkiye’nin en doğru şekilde tanıtılmasında, var olan önyargıların kırılmasında ve inanç 

turizmi pazarında modern Türkiye imajı çizilmesinde turist rehberlerinin temsilci rolü ile ön 

plana çıktığını belirtmiştir. Önceki çözümlemelerde katılımcılar Hristiyan turistlerin 

Türkiye’ye karşı önyargılı geldikleri ancak ülkeden ayrıldıkları sırada önyargıların tamamen 

değiştiğini ifade etmiştir. Bu durum turist rehberlerinin üstlendikleri temsilci rolü yerine 

getirme becerisini ve başarısını ortaya koymaktadır.  

İnanç turizmi konusunda yeterli bilgiye sahip olmamak hem ülke imajının olumsuz 

değerlendirilmesine hem de tur programında sorunların yaşanmasına yol açabilmektedir. 

Katılımcılar benzer sorunların turist rehberinin bilgi eksiliğinden de kaynaklanabileceğini 

ifade etmişlerdir. Bu nedenle anlatımlarda turist rehberine düşen bir diğer rol inanç turizmi 

bilincini yansıtmak olarak yorumlanmıştır. Rehberin inancı turizmi bilincini yansıtabilmesi 

için konuların belirli bir akış içinde anlatılması, siyasi ve politik konulara yer vermemesi 



126 
 

 
 

gerektiği şeklinde ifade edilmiştir. K10 “İnanç turizmi yapan bir rehber onu sıradan turlar gibi 

düşünmemelidir. İnanç turları farklı turlardır. Coğrafya, din, arkeoloji konusunda yetkin 

olmanız gerekmektedir.” ifadesiyle rehberin başta Hristiyanlık tarihi olmak üzere ilişkili diğer 

disiplinlere de hâkim olması gerekliliğinden bahsetmiştir. K9 ise inanç turlarının papaz veya 

teolog eşliğinde gerçekleştiğinin bir kez daha altını çizerek grup liderinin anlatım yapmasına 

fırsat tanınması gerektiğini şu ifadelerle belirtmiştir:   

“…grupta teologlar oluyor ve onların da anlatım yaptığı noktalar oluyor ben genelde turun başında 

konuşuyorum kim nereleri anlatacak kim hangi bölümleri anlatacak gibi… Birbirimizin ayağına 

basmadan ilerliyoruz.” K9 

Hristiyanlarla yapılan inanç turlarında Hristiyanlığın kendi kutsal kitabının referans 

alınmasının önemi ise şu ifadelerle dile getirilmiştir:  

“…anlatım konularında birinci referansımız İncil ve ne anlatıyorsak onu referans göstermemiz 

gerekiyor. Yedi Kiliseler turu yapan birinin İncil bilmeme gibi bir lüksü yoktur. İnanç turları yapan bir 

rehberin grubundaki misafirlerden daha az Hristiyanlık tarihi bilmesi gibi bir lüksü yok. Bu bilgileri 

sadece ezbere değil bağlamı ile olayları ilişkilendirerek bilmesi gerek. Objektif ve nesnel olmak 

zorundayız.” K9 

Katılımcıların verdiği yanıtlar ile oluşturulan son tema meslek etik kurallarına uygun 

davranmak olarak belirlenmiştir. Bu kapsamda inanç temelli turların odağında inancın olduğu 

ve turist rehberlerinin buna uygun davranması gerektiği belirtilmiştir. Turist rehberinin 

meslek etik kurallarına uygun davranmasının gerekliliğine ilişkin katılımcıların ifadelerinden 

alıntılar şu şekildedir: 

“…onların ana motivasyonu din. Diğer turlardan diğer gruplardan profillerden ayrılıyorlar. Onları 

rencide edecek dinleri rencide edecekdavranışlarda bulunmamak gerek. Onların ülkemizi ziyaret eden 

bir misafir olarak turun her aşamasında bu düşünce ile davranmak zorundayız…” K8 

“…kendi dininiz olmasa da o dine çok saygılı olmanız lazım. Onların beklentilerinin karşılanması için 

dikkatli olmamız lazım. Gelen kişilerin uzak mesafelerden ülkemizi inanç amacıyla ziyaret ettiğini 

kendimize hatırlatıp onlara bu konularda önce saygı sonra sevgiyle yaklaşmamız gerek…” K10 

“…inanç turlarında tarafsız kalınmalı Moderatör gibi olmak gerekiyor yorum katmamak gerekiyor turun 

düzgün ilerleyebilmesi ve sorun çıkmaması için.” K4 

“Dini gruplarla yapılan turlarda bir dini bir başka dinle asla kıyaslamamak lazım. Herkesin dinine 

mezhebine saygı duymak gerekiyor. Belirli bir yaşın üzerinde oldukları için onlara nazik kibar ve 

saygılı davranmak lazım. İtina göstermek gerekiyor yaşları nispeten büyük olduğu için itina göstermek 

zorundayız gerekirse yardımcı olmaktan kaçınmamalıyız…” K5  



127 
 

 
 

Tablo 3.17 Turist Rehberlerinin İnanç Turlarında Dikkat Ettikleri Hususlar, Roller ve Sorumlulukların 
Çözümlenmesi 

Tema Kod Katılımcılar 

Ülkeyi Doğru Temsil 
Etmek 

Türkiye’nin ibadet özgürlüğü tanıyan bir ülke olduğunu 
belirtmek K1 

Önyargıları yok etmeye çalışmak K1, K2 
Özgün ve modern bir ülke imajı çizmek K1 

Anlatımlarda İnanç 
Turizmi Bilincini 
Yansıtmak 

Olayları tarihsel sürecine uygun şekilde anlatmak  K3 
Konuları anlaşılabilir kılmaya özen göstermek K3 
Siyasi konulara yer vermemek K4, K5, K7, K8 
Donanımlı ve yetkin olmak K2, K5, K7 
Konuya ilişkin alt disiplinlere hâkim olmak K8 
Dinler arası mukayese yapmamak K5, K9 
Dini konulara ağırlık vermek K6, K8, K10 
Grup liderinin (teolog, papaz vb.) anlatım yapmasına imkân 
tanımak K7 

Kutsal Kitapları birincil referans almak K9 

Meslek Etik 
Kurallarına Uygun 
Davranmak 

Satış odaklı yaklaşımdan uzak durmak K1, K8 
Kırıcı, incitici tavır ve söylemlerden kaçınmak K4, K5, K8, K10 
Din ve mezhep ayrımı yapmamak K2, K9, K10 
Herhangi bir yanlılık gözetmemek K4, K9 
Kişisel düşünceleri yansıtmamak K4, K9 
Kılık kıyafete dikkat etmek K6, K9  
Grup sorumluluğuna yaraşır biçimde davranmak K5, K6, K8, K9 
Grubun isteklerini ve beklentilerini karşılamaya çalışmak K7, K10 

Fenomenin metafor analizi yapmak amacıyla katılımcılara son aşamada “Anadolu’yu 

Hristiyanlık tarihi açısından neye benzetirdiniz?” sorusu yöneltilmiştir. Soruya verilen 

yanıtlar ve oranları Grafik 3.1’de gösterilmektedir. Verilen cevaplar analiz edildiğinde, K1 ve 

K6 Anadolu’yu Hristiyanlık tarihi açısından köprüye benzetmektedir. Bunun sebebini 

“Anadolu’nun geçiş noktası olması ve Hristiyanlığın doğudan batıya geçişini temsil etmesi” 

şeklinde açıklamışlardır. K1 ve K6’nın köprü metaforuna ilişkin verdikleri yanıtlar şu 

şekildedir:  

“Köprüye benzetirdim çünkü Anadolu bir geçiş noktasıdır”. K1 

“Köprüye benzetebilirim çünkü Anadolu Hristiyanlığın doğudan batıya geçişini sağlayan bir ülke.” K6 

K2 ve K3 küçük parçaların bir araya gelerek büyük parçayı oluşturduğunu bu sayede 

ortaya çıkarılan şeyin anlam kazandığını belirterek Anadolu’yu Hristiyanlık tarihi açısından 

mozaiğe benzetmişlerdir. Katılımcıların mozaik metaforuna ilişkin yaptıkları açıklamalar şu 

şekildedir:  

“Mozaiğe benzetirim, mozaikler küçük küçük parçalardan meydana gelir ve tek başına bir anlam ifade 

etmez. Her biri bir bütünün parçasıdır. Ama ortaya geldiklerinde ortaya güzel bir tablo çıkar. Farklı 

kökenden, dinden bir araya gelmiş insanlar farklı renkleri oluştururlar. Anadolu’da bu bağlamda ortaya 

çok renkli ve çok katmanlı bir tablo çıkıyor.” K2 

“Mozaik diyebilirim çünkü Hristiyanlık da olmak üzere tüm dinler bir arada.” K3 



128 
 

 
 

K4 ve K10 Anadolu’yu Hristiyanlık tarihi açısından aslana benzetmiştir. Hristiyanlığın 

Anadolu’da yayılarak güç kazanması aslanın güçlü ve mücadeleci özelliği ile 

ilişkilendirilmiştir. K4 ve K10’nun aslan metaforuna ilişkin yaptığı açıklamalar şu şekildedir:  

“Aslana benzetirim. Anadolu Hristiyanlık açısından aslan kadar güçlü bir coğrafyadır.” K4 

“Aslan demek istiyorum çünkü Anadolu çok güçlü bir coğrafya Hristiyanlık için ve aslanın pençeleriyle 

kazıdığı gibi bu topraklarda kazıya kazıya Hristiyanlık yayıldı.” K10 

Soruya yönelik yapılan benzetmelerden bir diğeri Ana Tanrıça’dır. K5 Anadolu 

kelimesinin emitolojisini dikkate alarak, Anadolu’yu aydınlığın ve dinlerin anası manasına 

gelen Ana Tanrıça’ya benzettiğini ifade etmiştir.  K5’in Ana Tanrıça metaforuna ilişkin 

yaptığı açıklama şu şekildedir:  

“Ana Tanrıça’ya benzetirim. Aydınlığın, dinlerin anası anlamında. Hristiyanlığın gelişim gösterdiği 

yerdir Anadolu.” K5  

K7 Anadolu’yu Hristiyanlık tarihi açısından porsuğa benzetmiştir. Hristiyanlığın 

Anadolu’daki mücadelesi sonucunda kazandığı zaferi porsuk hayvanının korkusuz ve zeki 

özelliğiyle ilişkilendirmiştir. K7’nin porsuk metaforuna yönelik ifadesinden alıntı şu 

şekildedir:  

“Porsuğa benzetirdim. Porsuk zeki ve korkusuz bir hayvandır. Anadolu’da Hristiyanlığın yayılmasında 

korkusuz davranıp en güçlü rakiplerini bile yenmeyi başarmıştır.” K7  

K8 “Anadolu Hristiyanlığın Mekke’sidir.” ifadesiyle Anadolu’yu Hristiyanlık tarihi 

açısından Mekke’ye benzetmiştir. K9 ise Anadolu’yu ana merkez, Hristiyanlığın gelişimine 

ve yapılanmasına dair yaşanan hadiseleri de kollar şeklinde tasvir ederek bunun ancak bir 

ahtapota karşılık gelebileceğini dile getirmiştir. K9’un ahtapot metaforuna ilişkin yanıtı ve 

açıklaması şu şekildedir:   

“Ahtapota benzetirim. Çok sayıda birbirinden bağımsız hareket eden kolu var ama bunların hepsi tek bir 

merkezden toplanıyor. Merkez Anadolu’da Hristiyanlık, kollar ise Hristiyanlığın farklı farklı alanlarını 

temsil ediyor. Bir kolu mezheplerini temsil ediyor, bir kolu Erken Hristiyanlık tarihini temsil ediyor, bir 

kolu genel Hristiyanlık tarafını temsil ediyor gibi…” K9  



129 
 

 
 

 
Grafik 3.1 Metafor Çözümlemesi 

 

Köprü
20%

Mozaik
20%

Aslan
20%

Ana Tanrıça
10%

Porsuk
10%

Mekke
10%

Ahtapot
10%

Metaforlar

Köprü Mozaik Aslan Ana Tanrıça Porsuk Mekke Ahtapot



 

SONUÇ ve TARTIŞMA 

Ulusal ve uluslararası alanyazında turizm başta olmak üzere dinler tarihi, sanat tarihi, 

sosyoloji vb. disiplinlere araştırma konusu olarak dahil edilen kavramlardan biri inanç 

turizmidir (Yörük, 2011; Dikici ve Sağır, 2012; Şengül, 2019). Çeşitli disiplinlerde farklı 

yaklaşımlarla ele alınan bu çalışmalarda, inanç turizmi kavramı gerek uygulama gerekse 

kavramsal çerçevede incelenmiştir. Sürdürülebilir turizm, alternatif turizm veya özel ilgi 

turizmi kapsamında incelenen inanç turizmi, turistik ürün çeşitlendirmesinde ve ülkelerin 

mevcut turizm potansiyellerini arttırmada en iyi araçlardan biri olarak değerlendirilmektedir 

(Acha-Anyi, 2018; Iliev, 2020). Yapılan çalışmalarda inanç turizminin öneminin ve 

popüleritesinin giderek arttığı görülmektedir (Jackowski, 2000; Collins-Kreiner ve Kliot, 

2000; Fleischer, 2000; Griffin ve Raj, 2017; Ramírez ve Fernández, 2018; Ron ve Timothy, 

2018). Güncel turizm trendlerinde inanç turizmine yönelik talep artışıyla birlikte, ülkelerin 

dini mekânları veya dini yapıları altyapı çalışmalarıyla, gerekli düzenlemelerle ve tanıtım 

faaliyetleri ile inanç turizmine kazandırdığı görülmektedir. İnancın her bireyin içinde var olan 

bir olgu olduğu düşünülürse inanç turizmi değerlerine sahip ülkelerin uluslararası turizm 

rekabetinde büyük avantajlar elde edebileceği düşünülmektedir. Dünyada milyonlarca turist 

dini amaçlarla seyahat ederken (CBI Ministry of Foreign Affairs, 2020) Türkiye’nin 2022 yılı 

turizm istatistiklerinde inanç turizmi yalnızca %0,03’lük bir kısma karşılık gelmektedir. 

(TÜİK, 2023). Türkiye’nin kadim tarihi ve sahip olduğu inanç turizmi değerleri dikkate 

alındığında, uluslararası inanç turizmi pazarından hak ettiği payı alamadığı görülmektedir.  

İlk çağlardan itibaren çok sayıda medeniyete ev sahipliği yapan Türkiye, dini ve 

kültürel bakımdan zenginleşmiş ve bir inanç turizmi merkezine dönüşmüştür. Hristiyanlık, 

Yahudilik ve İslama ait ören yerleri, kiliseler, manastırlar, tapınaklar, camiler, türbeler, anıt 

mezarlar vb. değerlerin birçoğu gelecek kuşaklara miras olarak bırakılmıştır. Türkiye’nin 

inanç turizmi potansiyeli bu inançlara konu olan somut veya soyut değerlerden 

oluşturmaktadır. Dünya çapında Hristiyanların ve Hristiyan turistlerin sayılarının her geçen 

gün arttığı gözlemlenmektedir (Ron ve Timothy, 2018). Dolayısıyla Türkiye’nin inanç turizmi 

geleceğine yapılan en iyi yatırımlardan birinin Hristiyanlık olduğu düşünülebilir. Hristiyanlık 

Anadolu’da gelişmiş ve Anadolu’dan tüm dünyaya yayılmıştır. Bu nedenle Anadolu 

coğrafyasında Hristiyanlığa ait değerlerin inanç turizmi kapsamında değerlendirilmesi 

Türkiye açısından büyük önem taşımaktadır. Anadolu’da Hristiyanlığın ve inanç turizminin 

turist rehberlerinin deneyimleriyle keşfedildiği bu çalışmada, öncelikle inanç turizmi kavramı, 



131 
 

 
 

inanç turistlerinin profilleri, Anadolu’da inanç turizmi kapsamında ziyaret edilen mekânlar ve 

bu mekânlarda karşılaşılan sorunlar ortaya çıkarılmıştır. Ardından, Hristiyan turistlerin tur 

sonundaki görüşleri ve Türkiye’ye dair yaptıkları değerlendirmeler turist rehberlerinin 

yorumlarıyla birlikte sunulmuştur. Son olarak rehberlerin inanç turlarındaki rolleri, 

sorumlulukları ve tur yönetim becerileri belirlenmeye çalışılmıştır. Çalışmada elde edilen 

bulgularla beraber Hristiyanlığın Türkiye inanç turizmine olan etkileri keşfedilmeye 

çalışılmıştır. Bununla birlikte inanç turizmi potansiyelinin geliştirilmesine yönelik çeşitli 

önerilerde bulunulmuştur. 

 Kültürün çok boyutlu özelliğinden dolayı inanç turizmi genellikle kültür turizmi 

kapsamında değerlendirilmektedir. Bu hususta katılımcılara ilk olarak kültür turizmi ve inanç 

turizmi arasındaki farklılığa ilişkin bir soru yöneltilmiştir. Elde edilen bulgulara göre, inanç 

turizminin birçok konuda kültür turizminden ayrıştığı tespit edilmiştir. Bu konulardan ilki, 

inanç turizminin odağının ve temel amacının “inanç” olmasıdır. İnanç turizmine katılan 

kişilerin profilleri, dinleri, mezhepleri, ziyaret ettikleri mekânlar ve referans aldıkları 

kaynaklar belirli bir inanç sistemi içerisinde yer almaktadır. Dolayısıyla inanç turizmi 

kapsamında ziyaret edilen mekanların farklı inanca mensup kişilerde farklı anlamlar 

taşıyacağı ifade edilebilir. Diğer bir farklılık inanç turları ve bu programların içeriğinde ortaya 

çıkmaktadır. İnanç turlarına katılan kişilerin dinleri ve mezhepleri tur programının içeriğinde 

belirleyici bir rol üstlenmektedir. Daha açıklayıcı bir ifadeyle, Hristiyan gruplarla Hristiyan 

mimarisine ait eserler, Müslüman gruplarla ise İslam dinine ve mimarisine ait eserler ziyaret 

edilmektedir. Buna bağlı olarak turist rehberlerinin anlatımları da bireylerin dinlerine ve 

mezheplerine göre şekillenmektedir. Her mezhebin kendi içerisinde kutsiyet atfettiği manevi 

değerleri bulunmaktadır. Aynı değerler başka mezhebe mensup kişiler tarafından benzer 

öneme sahip olabileceği gibi bunun olmama ihtimali de bulunmaktadır. Özetle gerek tur 

programlarında gerekse rehberin anlatımlarında grubun niteliğine göre bir yol haritası 

çizilmektedir.  

 İnanç turizmi ve kültür turizmi arasındaki farklardan yine bir diğeri anlatım 

konularında kendini göstermektedir. Kültür turlarında din temalı konular daha genel bir 

anlatımla sunulurken inanç turlarında dini konular ana temayı oluşturmaktadır. İnanç 

turizminin dini hassasiyet barındırması, ayin, dua ve ibadetlerin yapılması, inanç sistemi ve 

bu sistemin içinde gelişen oluşumlar inanç turlarında hem belirleyici hem de farklılaştırıcı 

etmenler olarak değerlendirilmektedir. Araştırmanın bulgularına göre inanç turizmi, inancı, 

inanç sistemini, bu sistemin içinde yer alan dini oluşumları ve dini konuları temel alan bir 

turizm çeşididir. İnanç turizmi ve tur programları turistlerin profillerine, dinlerine ve 



132 
 

 
 

mezheplerine göre şekil almaktadır. Bununla birlikte kişilerin inançları ve dinleri inanç 

turizmi üzerinde en etkili araç olarak kabul edilmektedir. Kaçar ve Türker’in (2020) 

çalışmasında farklı inanç ve mezhebe bağlı turistlerin psikolojik ve sosyal algılarının farklılık 

gösterdiği tespit edilmiştir. Öter ve Çetinkaya’nın (2015) çalışmasında ise Müslüman ve 

Hristiyan turistlerin Meryem Ana Evi'ni ziyaretlerinde farklı davranış kalıplarının sergilendiği 

sonucuna ulaşılmıştır. Bu çalışmada inanç turizminin farklı inançlara veya mezheplere göre 

şekillenmesi ve kişilerde farklı anlamlar taşıyabilmesine ilişkin elde edilen bulguların, Öter ve 

Çetinkaya (2015) ile Kaçar ve Türker’in (2020) çalışmalarındaki sonuçlarla uyumluluk 

gösterdiği ifade edilebilir.   

 İnanç turizmine katılan ve Anadolu’yu bu kapsamda ziyaret eden Hristiyan turistlerin 

profilleri de Türkiye inanç turizmi açısından önem kazanmaktadır. Araştırmanın bulgularına 

göre, inanç turizmine katılan Hristiyan inanç turistleri genellikle orta ve üzeri yaş 

aralığındadır. Bununla beraber turistlerin gelir düzeyleri ile eğitim durumlarının da orantılı 

olduğu görülmektedir. İnanç turizmine katılan Hristiyan turistler çoğunlukla bir mezhebe 

bağlılık göstermektedir. İnanç grupları da genellikle aynı mezhebe ve aynı düşünce yapısına 

sahip kişilerden oluşmaktadır. Ayrıca dini konularda bilgili, kutsal kitaplarına olaylar, kişiler 

ve mekânlar açısından hâkim, merak eden, okuyan ve ön araştırma yapan her Hristiyan 

turistin Anadolu coğrafyasını ziyaret etmesi kaçınılmaz bir durum olarak 

değerlendirilmektedir.  

 Tıpkı inanç gibi inanca bağlı gerçekleşen eylemler de süreklilik arz eden olaylardır. 

Bu noktada inanca bağlı gerçekleşen seyahatlerin yinelenebileceği ve süreklilik özelliği 

gösterebileceği düşünülmektedir. Katılımcılardan Hristiyan turistleri inanç turizmine yönelten 

motivasyonların neler olduğuna dair bir değerlendirme yapılması istenmiştir. Elde edilen 

bulgulara göre inanç turistleri yalnızca dini görev veya sorumluluk için değil aynı zamanda 

maneviyata yönelmek, kendini inancı ile gerçekleştirmek, dinine ait tüm olay ve olguları 

yerinde deneyimlemek veya inancının peşine düşmek gibi motivasyonlarla da seyahat 

etmektedir. Ayrıca bu motivasyonların diğer turist gruplarını inanç turizmine katılma 

noktasında teşvik edebileceği de düşünülmektedir. Bu sonuçlara göre inanç turizmi her 

kesimden, dinden, mezhepten veya inanıştan olan geniş bir kitleye hitap etmektedir. İnanç 

turizmine katılan turistlerin profillerine yönelik yapılan Nolan ve Nolan (1992) ile Ramírez ve 

Fernández (2018) çalışmalarında da benzer bulgular elde edilmiştir. Bu doğrultuda inanç 

turistlerini seyahate yönelten motivasyonlara dair elde edilen bulguların ilgili alanyazındaki 

çalışmaların sonuçlarıyla örtüştüğü görülmektedir.    



133 
 

 
 

 Anadolu kadim tarihi ve tarihe ilişkin barındırdığı izlerle Hristiyan tebaa için 

vazgeçilmez coğrafyalardan biridir. Hristiyan kelimesinin telaffuzu, Hristiyanlığın gentileler 

arasında yayılması ve azizlerin misyonerlik çalışmalarının büyük çoğunluğu Anadolu 

coğrafyasında yaşanmıştır. Yeni Ahit’te bahsi geçen hadiseler, azizlerin mektupları ve 

seslenişleri Anadolu’ya ve Anadolu’da yaşayan kiliselere ithaf edilmiştir. Hristiyan dini 

mimarisinin eşsiz örnekleri, manastırları, kiliseleri, hac rotaları/mekânları ve daha birçok yer 

Anadolu coğrafyasında konumlanmıştır. Katakomplarda küçük bir oluşum olarak anılan 

Hristiyanlık, çok tanrılı Roma dini karşısında galibiyetini yine Anadolu’da kazanmıştır. 

Asırlar süren mücadele sonucunda gelişimini tamamlayarak Anadolu’dan tüm dünyaya 

yayılmıştır. Dinin teolojik gelişiminin ilk adımları Anadolu’da atılmış ve tarihsel sürecin 

neredeyse tamamı Anadolu’da yaşanmıştır. Zamanın izlerinin coğrafyaya yansıması ve bu 

izlerin mekânlarda yaşıyor olması Türkiye’nin Hristiyan kiliseleri için olan önemini açıkça 

ortaya koymaktadır. Bu bulgularla bağlantılı olarak katılımcılara “Anadolu’da Hristiyanlığa 

ait önemli yapıların veya mekânların hangileri olduğuna dair” bir soru yöneltilmiştir. Soruya 

verilen yanıtlara göre, Meryem Ana Evi, Yedi Kiliseler ve Aziz Paulus’un misyon 

seyahatlerinde uğradığı noktalar en önemli yapılar ve rotalar olarak ifade edilmiştir. İstanbul, 

Hatay ve Urfa en önemli şehirlerden, Kapadokya ve Antik Efes de en önemli bölgelerden 

birkaçı olarak belirtilmiştir. İstanbul, Trabzon ve İznik’te bulunan Ayasofyalar, Myra-Demre 

St. Nikolaos Kilisesi, St. Pierre Kilisesi de Türkiye’deki en önemli mekânlara örnek olarak 

gösterilmiştir. Kaçar ve Türker’in (2020) çalışmasında da benzer yerler en çok ziyaret edilen 

mekânlar olarak belirtilmiştir. Dolayısıyla bu çalışmada elde edilen bulguların Kaçar ve 

Türker’in (2020) çalışmasındaki bulgularla uyumlu olduğu ifade edilebilir.  

 Türkiye’yi ziyaret eden Hristiyan turistlerin tur sonundaki görüşleri ve Türkiye’ye 

yönelik yaptıkları değerlendirmelerden elde edilen bulgular araştırmanın en önemli 

kısımlarından birini oluşturmaktadır. Zira turist rehberlerinin Hristiyan turistlerden aldıkları 

geri dönüşlerin Türkiye’nin inanç turizmi alanındaki tanınırlığına ilişkin önemli ölçüde 

ipuçları sunduğu keşfedilmiştir. Araştırmanın bulgularında sıklıkla tanıtım ve pazarlama 

konusundaki mevcut faaliyetlerin yetersizliğine dikkat çekilmiştir. Bu doğrultuda Anadolu 

coğrafyasında yer alan önemli merkezlerin Hristiyan turistler tarafından yeterince tanınmadığı 

tanınıyorsa da bu merkezlere ait bilgilerinin eksik olduğu ifade edilmiştir. Ancak Hristiyan 

turistlerin Anadolu’yu ziyaretleri sonrasında bilinenden çok daha fazlasını öğrendiği ve turist 

rehberleri vasıtasıyla yeni bilgiler edindikleri ortaya çıkmıştır. Türkiye’ye karşı birçok konuda 

önyargılı gelmelerine rağmen tur sonrasında bu önyargıların büyük oranda değiştiği ifade 

edilmiştir. Bununla beraber Hristiyan turistlerin Türkiye’de inanca dair şaşırtıcı deneyimler 



134 
 

 
 

yaşadıkları ve Türkiye’yi ziyaretlerinden memnun bir şekilde ayrıldıkları belirtilmiştir. 

Araştırmanın bulgularında Türkiye inanç turizmine dair iki önemli sonucun ortaya çıktığı 

görülmektedir. Bunlardan birincisi, Türkiye’nin inanç turizmi tanıtımı konusunda uluslararası 

standartların gerisinde kaldığıdır. İkincisi ise, önyargıların kırılması sonucunda oluşan 

ziyaretçi memnuniyetinin ilerleyen dönemlerde potansiyel turistleri ülkeye teşvik 

edebileceğidir. Bu bağlamda Anadolu coğrafyasının doğal zenginlikleri, yerel halkın 

misafirperverliği, Hristiyanlığa ait önemli yapıların Anadolu’da konumlanması ve 

Türkiye’nin modern bir ülke olarak değerlendirilmesi turistler üzerinde saygın izlenimler 

bırakan hususlar olarak değerlendirilmiştir. Sonuç olarak, inanç turizmi kapsamındaki tanıtım 

faaliyetlerinin tatmin edici düzeyde yapılmadığı ve nitekim Anadolu’daki eserlerin dünya 

çapında hak ettiği ölçüde tanınmadığı tespit edilmiştir. İlgili alanda yapılan çalışmalarda da 

belirtildiği üzere Türkiye, inanç turizmi açısından güçlü bir potansiyele sahiptir (Aktaş ve 

Ekin, 2007; Okuyucu ve Somuncu, 2013; Güzel, 2010; Türker, 2016). Ancak bu potansiyelin 

istenilen ölçüde değerlendirilmesi öncelikle devlet destekli tanıtım ve pazarlama çalışmalarına 

yoğunlaşılmasıyla mümkün olacaktır. İnancın daimi bir olgu olduğu göz önüne alındığında, 

Hristiyanlığa ait bütün değerlerin sürdürülebilir turizm ilkeleri ile korunması ve ziyarete 

elverişli olmayan yerlerin Türkiye inanç turizmine kazandırılması gerekmektedir. Egresi vd., 

‘nin (2012a) de sözünü ettiği gibi en iyi sürdürülebilir alternatiflerden biri inanç turizmidir. 

Bu sayede hem eldeki mevcut değerlerin korunması hem de Türkiye’nin ekonomik açıdan 

sürekli girdi elde etmesinin yolu açılacaktır. Araştırmanın bulgularından hareketle, 

Anadolu’da Hristiyanlığa ait değerlerin inanç turizminde daha etkin kullanılması ve 

Türkiye’nin uluslararası turizm pazarında ulusal imajı yansıtması için sunulan öneriler şu 

şekilde belirlenmiştir:   

• Turizmin en önemli unsuru olan insan faktörü inanç turizmi konusunda 

bilinçlendirilmelidir. 

• Turizmin sosyal bir hareket olduğu dikkate alınarak inanç turizmine siyasi ve politik 

meseleler dahil edilmemelidir.   

• Turizmin kültürel etkileşimi arttırdığı gerçeği benimsenerek başka dinlere olan 

olumsuz tavırlardan uzak durulmalı ve dinsel hoşgörü ortamı yaratılmalıdır. 

• Hristiyanlığa konu olan tüm kültürel varlıkların orijinalliği korunarak inanç 

turizminde turistik ürün olarak değerlendirilmelidir. 

• İnanç turu programları kültür turu programlarından ayrı bir şekilde 

gerçekleştirilmelidir. 



135 
 

 
 

• Aziz Paulus ve Yedi Kiliseler güzergahları örnek alınarak bu minvaldeki projelerin 

sayısı arttırılmalıdır.  

• Halihazırda ve gelecek süreçte yapılacak olan inanç turu rotaları için alternatif bisiklet 

yolları oluşturulmalıdır.  

• Hristiyanlık ve Anadolu coğrafyası arasındaki tarihsel süreç ve kültürel bağ 

uluslararası etkinliklere taşınarak tanıtılmalıdır. 

• Turizmin ekonomik girdilerinin katlanarak büyümesi için inanç turizmi konusunda 

farklılaşan ve markalaşan bir Türkiye yaratılmalıdır. 

Ülke turizmine en etkili hizmeti sunan, kültürel değerlerin en doğru şekilde 

tanıtılmasını sağlayan ve temsilci rolleri ile ön planda olan turist rehberlerinin tur yönetim 

becerileri de inanç turizmi açısından büyük önem taşımaktadır. Turist rehberleri iananç 

turistlerinin ülkeye ayak bastığı andan itibaren birebir etkileşimde oldukları ilk kişilerdir. Bu 

kapsamda katılımcılara inanç turları ve tur yönetim becerilerine dair sorular yöneltilmiştir. 

Turist rehberinde aranan ilk özelliklerden biri kendisini sürekli geliştirmeye açık olmasıdır. 

Her turda olduğu gibi inanç turlarında da yetkin ve donanımlı olabilmenin öncelikli koşulu 

okumaktan, araştırmaktan ve bilgileri güncel tutmaktan geçmektedir. Bu husus dikkate 

alınarak “Hristiyanlarla yaptığınız turlarda en çok kullandığınız kaynaklar hangileridir?” 

sorusunun cevaplanması istenmiştir. Katılımcıların neredeyse tümü Hristiyanlarla yapılan 

turlarda Yeni Ahit’i referans aldıklarını belirtmiştir. İnanç turlarında Hristiyanlığın kendi 

kutsal kitabının referans alınması, dini anlatımların gerekçelendirilmesi bakımından önemli 

bir husus olarak değerlendirilebilir. Araştırmanın bulgularında inanç turizminin dini 

hassasiyet barındırdığı ve inanç turlarına katılan turistlerin belirli bir mezhebe bağlılık 

gösterdikleri tespit edilmiştir. Bu nedenle inanç turlarında kutsal kitapların temel kaynak 

olarak kullanılması rehber anlatımlarında oluşabilecek kişisel yargıların, herhangi bir 

yanlılığın veya yanlış bilgilendirmenin önüne geçilmesini sağlayacaktır. Yeni Ahit’in yanı 

sıra Hristiyanlarla yapılan inanç turlarında Hristiyanlık tarihi ile ilgili kaynaklar, dönemin 

tarihini içeren kitaplar ve tura yardımcı tablet, harita, görseller, headset vb. gibi 

materyallerden yararlanıldığı da ortaya çıkmıştır. 

  Turizmin beşeri sermayesinin “turist” olduğu düşünülürse ve inanç turizminin yapısal 

özellikleri dikkate alınırsa inanç turlarında turist rehberlerine daha fazla rol ve sorumluluk 

yüklendiği görülmektedir. Dolayısıyla turist rehberlerinden mesleki becerilerini kullanarak 

inanç turlarında yaşanabilecek sorunlara veya sıkıntılara çözüm üretmeleri beklenmektedir. 

Bu kapsamda araştırmada katılımcılara “inanç turlarında yaşanan veya yaşanabilecek 



136 
 

 
 

sorunların neler olduğuna” dair bir soru yöneltilmiştir. Soruya verilen cevaplarda, dini yerlere 

girişlerde özel izinlerin alınması mekânlarda en sık yaşanılan zorluk olarak belirtilmiştir. 

İnanç turizminin yapısal özelliğinden kaynaklı sorunlara; rehberin yeteri kadar bilgi sahibi 

olmaması, konuya ilişkin yetkinliğinin bulunmaması, yerel halkın inanç turizmi konusundaki 

bilgi eksikliği, inanç turistlerine karşı olumsuz tavırları ve inanç gruplarının tur programı 

dışında isteklerinin olması gibi örnekler verilmiştir. Ayrıca turist rehberlerinin üzerlerine 

düşen rolleri ve sorumlulukları yerine getirmedikleri takdirde bazı sorunların yaşanabileceği 

de ifade edilmiştir. Bu hususla ilişkili olarak, inanç turizminin temel motivasyonunun “inanç” 

olduğu ve ekonomik gayelerin ikinci planda tutulması gerekliliğine vurgu yapıldığı tespit 

edilmiştir. Tüm bu bulgularla beraber inanç turizmi konusunda bilinçlenmenin öneminden bir 

kez daha söz edilmiş; turist rehberinin, yerel halkın ve acentenin yeteri kadar bilgiye sahip 

olmamasından kaynaklı sorunların yaşanabileceği belirtilmiştir. Dikici ve Sağır’ın (2012) 

çalışmasında, Demre’de yaşayan yerel halkın inanç turizminin kendileri için bir anlam ifade 

etmediği ve turizmin genellikle ekonomik boyutuyla ilgilendikleri sonucu ortaya çıkarılmıştır. 

Nitekim inanç turizmi bilincinin öncelikle yerel halkta oluşmasının gerekliliğine vurgu 

yapılmıştır. Dikici ve Sağır’ın (2012) çalışmasında ortaya çıkarılan sonuç ile bu çalışmada 

elde edilen bulgunun benzerlik taşıdığı ifade edilebilir.  

Markalaşmak için yapılacak tanıtım çalışmalarının temel dinamiğini turist 

rehberlerinin sunmuş ve sunacak oldukları kaliteli hizmetler oluşturmaktadır. Zira turist 

rehberlerinin turistlerin inanç turizmi deneyimlerine eşlik etmeleri ve bu deneyimleri yerinde 

doğru bilgilerle yaşatmaları inanç turizmi tanıtımında en aktif rolü üstelendiklerinin bir 

göstergesi olarak değerlendirilmektedir. Çalışmanın bulgularında; inanç turizmi konusunda 

uzmanlaşmak, inanç turizminin hassasiyetine ayak uydurmak, yerel halk ile inanç turistleri 

arasında dini hoşgörü sağlamak ve grubun isteklerini karşılamaya çalışmak turist rehberlerinin 

üzerlerine düşen roller ve sorumluluklar olarak belirlenmiştir. Tüm bu bulgularla birlikte 

turist rehberlerinin; sunulan hizmetten ülke tanıtımına, tur becerilerilerinden bilgi düzeylerine, 

çözüm odaklı yaklaşımlardan ara bulucu rollere ve daha birçok özellikleriyle inanç turizminin 

tanıtımında ve gelişiminde büyük bir katkıya sahip oldukları tespit edilmiştir. Turist 

rehberlerinin Hristiyan inanç turistleri ile yaşadıkları inanç turizmi deneyimlerini keşfetmek 

amacıyla yapılan bu çalışmada; turist rehberlerinin rolleri, sorumlulukları, fenomene ilişkin 

bilgi düzeyleri, sorunları, çözüm önerileri, inanç turizmine dair tecrübeleri ve ülke imajına 

sağladıkları katkılar inanç turizmi deneyimlerinin örüntüleri olarak ortaya çıkmıştır. 

Yapılan metafor analizi sonucunda Hristiyanlığın Anadolu coğrafyasındaki tarihsel 

süreci; yaşanılan tüm mücadelelere karşı kazandığı güçlü zaferle ilişkilendirilmiştir. 



137 
 

 
 

Hristiyanlığın evrensel bir din olması Anadolu coğrafyasının konumu ve önemli bir geçiş 

noktası olmasıyla anlamlandırılmıştır. Anadolu coğrafyasında gelişen Ana Tanrıça kültü 

örnek verilerek Hristiyanlığın bu topraklarda aydınlanmış olmasına atıfta bulunulmuştur. 

Hristiyanlık dinine ait yaşayan dini ve kültürel mirasların Anadolu’da coğrafyasında anlamlı 

bir bütün olarak ortaya çıktığı belirtilmiştir. Bununla birlikte Anadolu’nun sahip olduğu dini 

değerlerin Hristiyanlar için olan önemi de “Anadolu Hristiyanlığın Mekke’si” metaforuyla 

ifade edilmiştir.  

Araştırmanın Uygulama ve Alanyazına Katkısı  

 Alanyazında Anadolu’da Hristiyanlığın ve Hristiyanlarla yapılan inanç turlarının 

bütün olarak ele alındığı herhangi bir çalışmaya rastlanmamıştır. Ayrıca Anadolu’da 

Hristiyanlık ve inanç turizmi alanında yapılmış olan çalışmalarda da Hristiyanlık tarihinin 

bütüncül bir yaklaşımla ele alınmadığı görülmektedir (Zaman, 2005; Dikici ve Sağır, 2012; 

Öter ve Çetinkaya, 2015; Sarıkaya ve Levent, 2018; Yenipınar, 2022). Ulusal alanyazında 

yapılan çalışmaların bir kısmında Anadolu’nun inanç turizmi potansiyeli kavramsal çerçevede 

ele alınmış ve üç büyük din açısından incelenmiştir (Güzel, 2010; Okuyucu ve Somuncu, 

2013; Türker, 2016). Diğer bir kısımda ise Anadolu’nun Hristiyanlık değerleriyle öne çıkan 

bölgeleri, şehirleri veya destinasyonları araştırma konusu olarak seçilmiştir (Bingöl, 2004; 

Sargın, 2006; Yılmaz vd., 2013; İbret vd., 2015). Bu çalışmaların evreni ve örneklemi 

genellikle yerli-yabancı turistlerden veya yerel halktan oluşmaktadır. Işık’ın (2022) 

çalışmasında örneklem inanç turizmi konusunda yetkili kişilerden (acente yetkilisi, turist 

rehberi vb.) oluşmuş olsa da çalışma Yedi Kiliselerin inanç turizmi potansiyelini belirlemeye 

yönelik yapılmıştır.  

Bu çalışmada Hristiyanlığın tarihsel süreci teolojik kronolojiye sadık kalınarak ana 

hatlarıyla açıklanmıştır. Benzer şekilde Anadolu’da Hristiyanlık tarihine ilişkinin yaşanan 

gelişmeler de genel çerçevede sunulmuştur. Bununla bağlantılı olarak dinin seyahat aracı 

olarak değerlendirilmesi, hac ziyaretlerinin turizme doğru evrilmesi ve hacıların zamanla 

inanç turisti haline dönüşmesi kavramsal olarak incelenmiştir. Çalışmada Anadolu’da 

Hristiyanlık ve inanç turizmi arasındaki ilişki turist rehberlerinin inanç turizmi deneyimleriyle 

keşfedilmeye çalışılmıştır. Bu sebeple inanç turistleriyle birebir etkileşimde olan ve inanç 

turizmi konusunda deneyimi bulunan turist rehberleri de araştırmanın örneklemini 

oluşturmuştur. Anadolu’da Hristiyanlık ve inanç turizmi bütüncül bir yaklaşımla ele 

alınmıştır. Turist rehberlerinin inanç turizmi deneyimleri ise fenomenolojik araştırma deseni 



138 
 

 
 

ile keşfedilmiştir. Bu nedenle araştırma konusu ve yöntemi ile çalışmanın alanyazındaki 

boşluğu dolduracağı düşünülmektedir.  

Dünyanın mensubu açısından en büyük dini Hristiyanlıktır. Bu nedenle Hristiyan 

turistlerin seyahatleri dünya inanç turizmi pazarının adeta bel kemiğini oluşturmaktadır. 

Hristiyan olan ve kendi kutsal kitabını referans alan her bir turistin Türkiye’yi ziyaret etmesi 

kaçınılmaz bir durumdur. Zira Anadolu’nun inanç turizmi potansiyelinin büyük bir kısmı 

Hristiyanlığa ait kültürel ve dini değerlerden oluşmaktadır. Çalışmada turist rehberlerinin 

bizatihi deneyimlerinden elde edilen bulguların ve inanç turizmine yönelik sunulan önerilerin 

Türkiye inanç turizminin mevcut potansiyelinin daha etkin kullanılmasına ve eyleme 

geçirilecek tanıtım-pazarlama politikalarına ışık tutacağı öngörülmektedir.  

Meryem Ana Evi, Yedi Kiliseler, Aziz Paulus’un Ayak İzleri Rotası, St. Pierre 

Kilisesi, St. Nikolaos Kilisesi, Ayasofyalar, Sümela Manastırı, Güneydoğu-Doğu Anadolu 

Manastırları ve daha birçok yer Hristiyanlığın Türkiye’deki en önemli merkezleri arasında yer 

almaktadır. Bu kapsamda ziyarete elverişli olmayan yerlere yönelik düzenlemeler, koruma 

politikaları, restorasyon ve kazı çalışmalarının arttırılması mevcut turizm potansiyeli üzerinde 

çarpan etkisi yaratacaktır. Aynı zamanda yerel yönetimin, yerel halkın ve seyahat 

acentelerinin inanç turizmi konusunda bilinçlendirilmesi inanç turlarına katkı sağlayacak ve 

inanç turistleri üzerinde pozitif etkiler yaratacaktır. Son olarak Anadolu ve Hristiyanlık 

arasındaki güçlü bağın uluslararası alanda tanıtımının yapılması Türkiye’nin inanç turizmi 

imajına önemli oranda destek olacaktır. Çalışmada turist rehberlerinin inanç turizmi 

deneyimleriyle elde bulguların, Türkiye’nin dünya çapında bir inanç turizmi merkezi 

olmasına ve inanç turizmi pazarında güçlü adımlarla ilerlemesine katkı sunacağı 

beklenmektedir.  

Gelecek Çalışmalar İçin Öneriler 

Anadolu’nun sahip olduğu inanç turizmi değerleri dünya turizmi açısından büyük önem 

taşımaktadır. Ancak bu değerlerin yeteri kadar tanınmadığı, mevcut potansiyelin hak ettiği 

oranda değerlendirilemediği ve tanıtım konusunda yüksek standartlara erişelemediği 

görülmektedir. Bu alanda yapılacak çalışmaların sayısının arttırılması Türkiye’nin inanç 

turizmi potansiyelindeki üstünlüğünün daha çok vurgulanmasını sağlayacaktır. Her yıl 

milyonlarca Hristiyan turist inançları doğrultusunda seyahat etmektedir. Anadolu Hristiyan 

dindarların hacı olabilmeleri için ziyaret etmesi gereken birkaç destinasyondan biridir. Bugün 

dünyada birçok dindar turist Kudüs’ü ziyaret ederek dini misyonunu yerine getirmektedir. 

Kudüs kadar önemli olan Anadolu coğrafyasının bu dini hareketten geri kalmaması için 



139 
 

 
 

yapılacak her çalışma Anadolu’nun sahip olduğu değerlere dikkat çekilmesini sağlayacaktır. 

Bu nedenle gelecekte inanç turizmi konusunda yapılacak çalışmalar tanıtım konusundaki 

eksikliklere çözüm üretme potansiyeli taşıyacaktır. Gelecek çalışmalara fikir sağlayabilmek 

amacıyla sunulan öneriler şu şekilde sıralanabilir:  

• Çalışmada Hristiyanlık dini bir bütün olarak incelenmeye çalışılmıştır. Gelecek 

çalışmalarda farklı Hristiyan mezhepleri ayrı birer araştırma konusu olarak seçilebilir 

ve inanç turistlerinin Anadolu’yu ziyaret motivasyonları bu mezhepler özelinde 

incelenebilir. 

• Çalışmada inanç turizminin yapısal özelliğine ilişkin elde edilen bulgular gelecek 

çalışmalar için yol gösterici veya yönlendirici olabilir. İnanç turlarında dua, ayin veya 

ritüel gibi uygulamaların inanç turistleri üzerindeki manevi etkileri araştırma konusu 

olarak belirlenebilir.   

• Bu çalışmanın örneklemi inanç turizmi konusunda deneyimi bulunan turist 

rehberlerinden oluşmaktadır. Gelecek çalışmalarda örneklem olarak doğrudan inanç 

turistleri seçilebilir ve onlar üzerinde bir uygulama yapılabilir.  

• Anadolu coğrafyası bünyesinde İslam dinine ait birçok eser bulundurmaktadır. 

Gelecek çalışmalarda İslamiyet ve inanç turizmi araştırma konusu olarak belirlenebilir 

ve yapılacak çalışmalarla alanyazına katkı sağlanabilir.  

• İbrahimi dinlerin ilki Yahudiliktir ve Anadolu’da Yahudiliğe ait birçok dini eser 

bulunmaktadır. Bu kapsamda Anadolu’da Yahudilik ve inanç turizmi arasındaki ilişki 

incelenebilir. Türkiye’nin dünya dinlerine ev sahipliği yapmasından doğan avantajları, 

turistik ürün çeşitlendirilmesi kapsamında değerlendirilebilir. 

 



140 
 

 
 

KAYNAKÇA 

Acha-Anyi, P. (2018). “Religious Tourism-Local Economic Development Nexus: Prospects 

for Atteridgeville Township”. Euro Economica, 37(02): 7-20. 

Adam, B. (2010). “Yahudilik”. Ş. Gündüz (Ed.), Yaşayan Dünya Dinler. Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, Ankara, 205-275.  

Ağkuş, Y. ve Altuncu, A. (2017). “Yahudi Kutsal Metinlerinde ve Kur'an'da Şabat 

(Cumartesi) Yasakları ve Mesih Hadisesi” İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları 

Dergisi, (6)5: 2275-2794.  

Akça, E. ve Esen, S. (2020). “Aziz Nikholas ve Mucizevi Karaakteri”. Avrasya Sosyal ve 

Ekonomi Araştırmaları Dergisi, 7 (12): 114-128.  

Aktas, A. ve Ekin, Y. (2007). “Case Study 5: The Importance and The Role of Faith 

(religious) Tourism as Alternative Tourism Resources In Turkey”. R. Raj ve N. D. 

Morpheth (Ed.), Religious Tourism and Pilgrimage Festivals Management: An 

International Perspective. CABI Publishing, Wallingford, 170-183. 

Aktürk Şahin, Z. (2022). Tefsir Geleneğinde Hz. Meryem. Doktora Tezi. Çukurova 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana.  

Akurgal, E. (2007). Anadolu Uygarlıkları. Net Turistik Yayınları, İzmir.  

Albayrak, K. (2007). “Nestûrîlik”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul, 33, 15-17. 

Altınel, T. S. (2017). “Soyun Önemi Bağlamında Yahudi-Haşmoni Krallığı ve Vaftizci 

Yahya”. Marmara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 52(1): 115-138.   

Arslan, A. (2020). “Meryem Ana Evi: Hristiyanlığın Hac Merkezi”. Ö. Güzel (Ed.), 

Anadolu’da İnanç Turizmi. Nobel Yayıncılık, Ankara, 297-310.  

Arslantürk, Y. (2014). “Hristiyan İnançları, İbadetleri ve Ayinleri”. Ö. Değirmencioğlu ve A. 

Başçı (Ed.), İsa Peygamber ve Anadolu İkonografisi. Detay Yayıncılık, Ankara, 173-

184. 

Atiya, A. S. (2005). Doğu Hristiyanlığı Tarihi. Doz Yayınları, İstanbul.  

Atlas Keşif Kitaplığı. (2009). Gezginin İnanç Yerleri Atlası. Doğan Burada Dergi, İstanbul.  

Ayaz, N. ve Eren, M. (2020). “Türkiye’de İnanç Turizmi Üzerine Nitel Bir Araştırma”. 

Uluslararası Türk Dünyası Turizm Araştırmaları Dergisi, 5(2): 284-300.  

Aydın, F. (2018). Yahudilik Tarih, İnanç, İbadet, Kültür. Mahya Yayıncılık, İstanbul.  



141 
 

 
 

Aydın, M. (2004). İsa’ya Ne Oldu? “İsa’nın Tutuklanması, Yargılanması ve Çarmıha 

Gerilmesiyle İlgili İncil Rivayetlerinin Tarihsel Açıdan Değerlendirilmesi”. Milel ve 

Nihal İnanç-Kültür-Mitoloji, 1(2): 41-93.  

Aydın, M. (2013). “Yûsuf en-Neccâr”. İslam Ansiklopedisi. Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul, 

XLIV, 20-22.  

Aydın, M. (2015). Dinler Tarihine Giriş. Literatürk Yayınevi, Konya.  

Babadostu, R. (2019). Provincia Iudea’da Zealot Hareketi. Yüksek Lisans Tezi. İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul.  

Bacchiocci, S. (1977). From Sabbath to Sunday A Historical Investigation of the Rise of 

Sunday Observance in Early Christianity. The Pontifical Gregorian University Press, 

Rome.  

Baker, S. Eski Roma Bir İmparatorluğun Yükselişi ve Çöküşü.  

Başçı, A. (2011). Türkiye’de İnanç Turizmi Kapsamında Aziz Paulus’un Yeri Önemi 

veTuristik Ürün Potansiyelinin Değerlendirilmesinde Tanıtım Faaliyetlerinin 

Rolü. Yüksek Lisans Tezi. Gazi Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Ankara.  

Başer, F. ve Başçı, A. (2012). “İnanç Turizmi Kapsamında Aziz Paulus Evinin Önemi ve 

Tanıtım Faaliyetlerine İlişkin Ziyaretçi Görüşlerinin Değerlendirilmesi”.  Mustafa 

Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 9(19): 423-443. 

Batuk, C. ve Mert, R. (2017). “Çatışan Kutsalların Ortasındaki Şehir: Kudüs”. Din Bilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi, 17(2): 129-149.  

Bayrakdar, M. (2016). Üç Dinin Tarihi. Say Yayınları, İstanbul.  

Baz, F. (1998). Roma İmparator Kültü. Yüksek Lisans Tezi. Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul.  

Becker, H. S. ve Geer, B. (1957). “Participant observation and interviewing: A comparison”. 

Human Organization, 16, 26-28.  

Berlin, A. M. (1997). “Archaeological Sources for the History of Palestine: Between Large 

Forces: Palestine in the Hellenistic Period”. The Biblical Archaeologist, 60(1): 3-51.   

Bilge, Y. (1996). Süryaniler Anadolu’nun Solan Rengi. Yeryüzü Yayınları, İstanbul.  

Bilim, Y. ve Ay, S. (2022). “Young Turkish Tourists’ Religious Tourism Motivations, 

Perceptions and Intentions About a Religious Destination: The Case Of Konya, 

Turkey”. International Journal of Religious Tourism and Pilgrimage, 10(2): 13-27.  

Bingöl, Z. (2004). “Akdeniz Bölgesinin Kültür ve İnanç Turizmi Potansiyeli Açısından 

Değerlendirilmesi”. Bilgi Sosyal Bilimler Dergisi, (8): 125-137. 



142 
 

 
 

Blackwell, R. (2007). “Motivations for religious tourism, pilgrimage, festivals and 

events”. Religious tourism and pilgrimage festivals management: An international 

perspective, 35-47. 

Bogan, E., Roangheș-Mureanu, A. M., Constantin, D. M. O., Grigore, E., Gabor, S., ve 

Dîrloman, G. (2017). “The Religious Tourism–An Opportunity of Promoting And 

Developing the Tourism in the Vâlcea Subcarpathians”. Academic Journal of 

Economic Studies, 3(3): 106-111. 

Bremer, T.S. (2005) “Tourism and religion,” L. Jones (Ed.). Encyclopedia 

Briant, P. (2018). Büyük İskender. Alfa Yayıncılık, İstanbul.   

Bruce, F. F. (1990). The Acts of Apostles Greek Texts with Introduction and Commentary. 

Eerdsmans Publishing Company, Michigan.  

Bruun, P. (1960). “The Battle of the Milvian Bridge: the date reconsidered”. Hermes, 88(3): 

361-370.  

Budak, D. (2012). Anadolu’da Yaşamış Aziz ve Azize Hayatlarının Dinler Tarihi Açısından 

Değerlendirilmesi. Yüksek Lisans Tezi. Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Konya.  

Bulut, Z. (2012). Türkiye’de İnanç Turizmi Kapsamında Selçuk Aziz Yuhanna Bazilikası’nın 

Turistik Ürün Potansiyeli ve Tanınmışlık Düzeyi Üzerine Bir Araştırma.  Yüksek 

Lisans Tezi. Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara.  

Büyükşalvarcı, A., Şapçılar, M. C., Altınışık, İ. Ve Şimşek, Ç. (2017). “Turizm 

Öğrencilerinin İnanç Turizmine Yönelik Bakış Açıları”. Selçuk Üniversitesi Sosyal ve 

Teknik Araştırmalar Dergisi, (14): 42-61.  

Campbell, J. (1995). Batı Mitolojisi Tanrının Maskeleri. (Çev. K. Emiroğlu), İmge Kitabevi, 

Ankara.  

Cartligde, D. R. and Elliot, K. (2001). Art and the Christian Apocrypha. Routlegde, London.  

Cohen, E. (1979). “A phenomenology of tourist experiences”. Sociology, 13(2): 179-201.  

Cohen, E. (1987). “Alternative Tourism – A Critique”. Tourism Recreation Research, 12(2): 

13-18. 

Cohen, E. (1992). Pilgrimage centers: Concentric and excentric. Annals of tourism 

research, 19(1): 33-50.  

Cohen, E. (1996). A Phenomenology of Tourist Experinences. The Sociology of Tourism: 

Theoretical and Empirical Investigations. (Ed. Y. Apostolopoulos, S. Leivadi, A. 

Yiannakis). Routledge, New York.  

Cohn-Sherbok, D. (2003). Judaism, History, Belief and Practice. Routledge, London.  



143 
 

 
 

Collins Baş, A. (1999). A Case of Instructional Supervision at a Private Secondary School. 

Doktora Tezi. Orta Doğu Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara.  

Collins, J. J. (2005).  Jewish Cult and Hellenistic Culture. Brill Press, Boston.  

Conybeare, F.C. (1914). Historical Christ or an Investigation of the Views of Mr. J. M. 

Robertson, Dr. A. Drews, and Prof. W.B. Smith. Watts & Co, London.  

Cömert, B. (2014). Mitoloji ve İkonografi. De Ki Basım Yayın, Ankara.  

Creswell, J.W. (2013). (Çev. S.B. Demir ve M, Bütün). Nitel Araştırma Yöntemleri. Siyasal 

Kitabevi, Ankara. 

Çoban, B. Z. (2013). “Doğu Kiliseleri ve Monofizitizm”. Milel ve Nihal, 10(12): 13-27.  

Davis, L. D. (2017). The First Seven Ecumenical Councils (325-787) Their History and 

Theology. A Michael Glazier Book The Liturgical Press, Minnesota.  

Demir, M. Ş. Ve Çurku, R. (2020). “Doğu-Batı Kiliselerinin Ayrılış Noktası: Kalkedon 

Konsili”. Turkuaz, 1(1): 63-69.  

Demirci, K. (1998). “Hristiyanlık”. İslam Ansiklopedisi. Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul, 

XVII, 368-372.  

Demirci, K. ve Kurt, T. (2016). “Theosebesler ve Erken Hristiyanlık”. İslami İlimler Dergisi, 

11(2): 47-68.  

Demircioğlu, H. (1967). “Roma Devletinin Eyalet (Provincia) Sistemi Hakkında”. Tarih 

Araştırmaları Dergisi, 5(8): 443-459.  

Deniz, T. Ve Savaşkan, Y. (2018). “Taşınmaz Kültür Varlıkları Kapsamında Ayasofya 

Müzesi’nin İstanbul Kültür Turizmine Katkısı”. Safran Kültür ve Turizm 

Araştırmaları Dergisi, 1(2): 92-103.  

Dey, I. (1993). Qualitative data analysis: A user-friendly guide for social scientists. 

Routledge, London.  

Dikici, E. ve Sağır, A. (2012). “Antalya'da İnanç Turizminin Sosyolojik Çözümlemesi: 

Demre-Myra Örneği”. Karamanoğlu Mehmet Bey Üniversitesi Sosyal ve Ekonomik 

Araştırmalar Dergisi, 2012(1): 35-43. 

Doğancı, K. (2017). “I. Constantinus’un Hristiyanlığı Meselesi ve Ölümü Hakkındaki 

Tartışmalar”. Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

18(33): 493-517.  

Dorff, E. N. ve Rosett, A. (1988). A Living Tree The Roots and Growth of Jewish Law. State 

of University Of New York Press, ABD.  

Durak, N. (1993). Süryaniler Açısından 451 Kadıköy Konsili. Yüksek Lisans Tezi. 

Marmamara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul.  



144 
 

 
 

Durkheim, E. (1924). Din Hayatının İbtidâî Şekilleri. (Çev. H. Câhid), Tanin Matbaası, 

İstanbul. 

Duygu, Z. (2022). İsa, Pavlus, İnciller. Düşün Yayıncılık, İstanbul. 

Eade, J. (1992). “Pilgrimage and tourism at Lourdes, France”. Annals of Tourism 

Research, 19(1): 18-32. 

Egresi, I., Bayram, B., Kara, F. ve Kesik, O. A. (2012a). “Unlocking the Potential of 

Religious Tourism in Turkey”. GeoJournal of Tourism and Geosites, 9(1): 63-80. 

Egresi, I., Bayram, B., ve Kara, F. (2012b). “Tourism at Religious Sites: A Case from Mardin, 

Turkey”. Geographica Timisiensis, 21(1): 5-15. 

Erbaş, A. (2002). “İslam Dışı Dinlerde Hac”. Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

4(5): 97-121.  

Eren, M. (2020). Türkiye'de inanç turizmi ve geliştirilmesi üzerine nitel bir araştırma. Yüksek 

Lisans Tezi. Karabük Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Karabük.  

Eroğlu, T., & KILIÇ, H. (2005). “Türk inançları ve inanışlar”. In Journal of Social Policy 

Conferences (49): 749-770.  

Ertekin, E. (2011). “Roma Devleti’nin Hristiyanlığı Ortadan Kaldırmaya Yönelik Son 

Hamlesi: Büyük Takibat (303-311)”. Selevcia AD Calycdnvm. Olba Kazısı Yayınları 

(1): 91-109.  

Eusebius. (1990). Life of Constantine. (Çev. A. Cameron, A. ve S. G. Hall), Clarfendon Press, 

Oxford.  

Eyice, S. (1984). Ayasofya 1. Yapı ve Kredi Bankası Kültür ve Sanat Hizmetlerinden, 

İstanbul.  

Eyice, S. (1991). “Ayasofya Camii”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. IV, İstanbul, 

219-220.  

Eykay, İ., Dalgın, T. ve Çeken, H. (2015). İnanç Turizmi Potansiyeli Açısından Antakya’nın 

Değerlendirilmesi”. Journal of Life Economics, 2 (2): 59-74.  

Favreau-Lilie, M. L. (1995). “The German Empire and Palestine: German Pilgrimages to 

Jerusalem Between the 12th and 16th Century”. Journal of Medieval History, 21(4): 

321-341. 

Firestone, W. A. (1987). “Meaning in method: The rhetoric of quantitative and qualitative 

research”. Educational Researcher, 16(7): 1621.  

Fleischer, A. (2000). “The Tourist Behind the Pilgrim in the Holy Land”. Hospitality 

Management. 19: 311-326.  



145 
 

 
 

Fowler, J. W. (1986). “Faith and the structuring of meaning”. C. Dykstra ve S. Parks (Ed.), 

Faith development and Fowler. AL: Religious Education Press, Birmingham.  

Fowler, J. W. (1991). “Stages in Faith Consciousness”. New Directions For Child 

Development. 32: 27-45.  

Gedikli, Ş. (2018). “Bakire meryem’in Ölümü ve Göğe Yükselmesi”. Hitit Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 11(2): 1455-1474).  

Giorgi, Amedeo P. and Barbro Giorgi (2008). “Phenomenological Psychology”. C. Willing 

and W. Stainto (Eds.), The SAGE handbook of Qualitative Research in Psychology, 

165-179. London: Sage. 

Goetz, J. P. Ve LeCompte, M. D. (1984). Ethnography and qualitative design in educational 

research. Academic Press, New York.  

Gordon, R. L. (1972). “Mithraism and Roman Society: Social factors in the Roman Empire”. 

Religion, (2(2): 92-121.  

Griffin, K. ve Raj, R. (2018). “The Importance of Religious Tourism And Pilgrimage: 

Reflecting on Definitions, Motives And Data”. The international Journal of Religious 

Tourism And Pilgrimage, 5(3): 2-9.  

Gruen, E. S. (2016). The Construct of Identitiy in Hellenistic Judaism. Library of Congress 

Cataloging-in-Publication Data, Germany.  

Guignebert, C. (1996). The Jewish World In The Time Of Jesus (Çev. S.H. Hooke), 

Routledgde, London-Newyork.  

Gül, T. (2014). “İsa Peygamber’in Doğumu” Ö. Değirmencioğlu ve A. Başçı (Ed.). İsa 

Peygamber ve Anadolu İkonografisi. Detay Yayıncılık, Ankara, 24-36.  

Gümüş, G. (2019). Turistik Ürün Çeşitlendirmesi: Kapadokya Bölgesindeki İnanç Turizmi 

Kaynaklarının Değerlendirilmesi. Yüksek Lisans Tezi. Nevşehir Hacı Bektaş Veli 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Nevşehir.  

Gündüz, Ş. (2004). Paulus Hristiyanlığın Mimarı. Ankara Okulu Yayınları, Ankara.  

Gündüz, Ş. (2020). Hristiyanlık. Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara.  

Gündüz, Ş., Olgun, H., Salihoğlu M, Tokay, E. (2010). Dinler Tarihi. İstanbul Üniversitesi 

Açık ve Uzaktan Eğtim Fakültesi Yayını, İstanbul.  

 Güngör, Y. (2018). “Kültürel Eksende Aya Yorgi (St. George) Kültü ve İnanç Turizmi 

Açısından Nikomedia (İzmit) İçin Önemi”. “Uluslararası Turizm Ekonomi ve İşletme 

Bilimleri Dergisi, 2(1): 72-81. 

Gürkan, S. L. (2013). “Yahudilik”. İslam Ansiklopedisi. Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul, 

XLIII, 226-232.  



146 
 

 
 

Güzel, Ö. (2010). “Turistik Ürün Çeşitlendirmesi Kapsamında Yeni Bir Dinamik: İnanç 

Turizmi”. Süleyman Demirel Üniversitesi Vizyoner Dergisi, 2 (2): 87-100. 

Güzel, Ö. (Ed.). (2020). Anadolu’da İnanç Turizmi: Fenomenler, Efsaneler, Kişiler ve 

Mekanlar. Nobel Yayıncılık, Ankara.  

Güzel, Ö., Köksal, G. ve Şahin, İ. (2019). “İnanç Turu Rehberliği Alanında Uzmanlaşma”. Ö. 

Güzel ve Ö. Köroğlu (Ed.), Turist Rehberliğinde Uzmanlaşma: Özel İlgi Turlarından 

Özel Konulara. Nobel Yayıncılık, Ankara, 101-148.  

Harman, Ö. F. (1991). “Azîz”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, İstanbul, 4, 332.  

Harman, Ö. F. (2004). “Meryem”. İslam Ansiklopedisi. Türkiye Diyanet Vakfı, Ankara 

XXIX, 236-242.  

Harman, Ö. F. (2013). “Yahudi Hristiyanlığı”. İslam Ansiklopedisi. Türkiye Diyanet Vakfı, 

İstanbul, XLIII, 184-187. 

Harman, Ö. F. (2022). “Katoliklik”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 25, 55-58.  

Hengel, M (1989). The Zealots Investigation into Jewish Freedom Movement in the Period 

from I Herod Until 70 A.D. (Çev. D. Smith), T. & T. Clark, Edinburgh.   

Henkey, C. H. (2003). “Apocrypha”. New Catholic Encyclopedia. For The Catholic 

University of America, New York, I, 548-558.  

Hill, J. H. (1923). The Seven Churches of Asia. Master’s Thesis. The University of Manitoba 

Library.  

Horn, C. (2018). “The Protoevangelium of James and Its Reception in the Caucasus: Status 

Quaestionis”. SCRINIUM, 14: 223-238.  

Huang, K. Ve Perace, P. (2019). “Visitor’s Perceptions of Religious Toruism Destinations”. 

Journal of Destination Marketing & Management, (14): 1-10.  

Ilgar, R. “Ashab-I Kehf’in İnanç Turizmi Açısından Değerlendirilmesi ve Afşin’in 

Tanıtımında Kullanılabilirliği”. 21. Yüzyılda Eğitim ve Toplum Eğitim Bilimleri ve 

Sosyal Araştırmalar Dergisi, 10(28): 247-259. 

Iliev, D. (2020). “The Evolution of Religious Tourism: Concept, Segmentation And 

Development of New Identities”. Journal of Hospitality and Tourism 

Management, (45): 131-140.  

Işık, B. (2022). Turistik Ürün Çeşitlendirmesi Kapsamında Ege Bölgesinde Yer Alan Yedi 

Kiliselerin İnanç Turizmi Potansiyelinin Belirlenmesine Yönelik Bir Çalışma. Yüksek 

Lisans Tezi. İzmir Kâtip Çelebi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir.  



147 
 

 
 

İbret, Ü., Aydınözü, D., ve Uğurlu, M. (2015). “Kastamonu Şehrinde Kültür ve İnanç 

Turizmi”. Marmara Coğrafya Dergisi, (32): 239-269. 

İlada, T. (2021). İnanç Turizmi Yönünden İzmir’deki Kiliseler ve Sinagoglar. Yüksek Lisans 

Tezi. Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir.  

İncil. (2020). Kitabı Mukaddes Yayınları, Kore.  

Jackowski, A. (2000). “Religious Tourism: Problems with Terminology”. Peregrinus 

Cracoviensis, (10): 63-74.  

Jackowski, A.ve Smith, V. L. (1992). “Polish Pilgrim – Tourists”. Annals of Tourism 

Research. 19: 92-106. 

Iosephos, F. (1737). Wars of the Jews (Çev. W. Whiston), The Genuine Works of Flavius 

Iosephos, Lexundria.  

Iosephos, F. (2006). The Antiquites of The Jews. (Çev. William Winston), The Eco Library.  

Kaçar, F. ve Türker, N. (2020). “Ayasofya Bağlamında İnanç Turizmi Ziyaretçilerinin 

Seyahat Motivasyonları ile Dini Mekân Algıları Üzerine Bir Araştırma”. Journal of 

Tourism and Management, 1(1): 40-63. 

Karabulut, T. ve Kaynak, İ. H. (2016). “İnanç Turizmi Bağlamında Kentsel Turizm ve 

Kültütrel Turizm: Konya Örneği”. Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, (35): 185-191. 

Karaman, L. M. (1996). “Filistin”. İslam Ansiklopedisi. Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul, XIII, 

89-103.  

Kartal, B., Tepeci, M. ve Atlı, H. (2015). “Examining The Religious Tourism Potential of 

Manisa, Turkey with A Marketing Perspective”. Tourism Review, 70(3): 214-231. 

Kassa, T. T. (2020). İmparator I. Constantin ve Hristiyanlık Tarihindeki Yeri. Yüksek Lisans 

Tezi. Bursa Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Bursa.  

Kaşka, G. (2017). “Pisidia Antiokheia’sında Hristiyanlık”. SDÜ Fen- Edebiyat Fakültesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, (41): 21-33.  

Keskin, E. (2018). “Doğu Roma İmparatorluğu Döneminde Anadolu’dan Kudüs’e Uzanan 

İnanç Yolculuğu”. Turkish Studies Social Sciences. 13(18): 883-900.  

Kılıç, S. ve Altuncu, A. (2016). “Yahudi Geleneği Bağlamında Sürgün”. I. Ortadoğu 

Konferansları: Ortadoğu’daki Çatışmalar Bağlamında Göç Sorunu. 28-29 Nisan 

2016, Kilis, 516-524.  

Kızıl, H. (2013). “Mitra’dan “Mithras’ın Sırları”na Mitraizm’in Kuruluş Serüveni”. EKEV 

Akademi Dergisi. 17(55): 113-136.  



148 
 

 
 

Kistemaker, S. J. (1977). “The Canon of New Testament”. Journal of the Evangelical 

Theological Society, 20(1): 3-14.  

Kitab-ı Mukaddes. (2015). Kitabı Mukaddes Yayınları, İstanbul.  

Koç, D. E. ve Erdoğan, Y. (2020).  “Kapadokya Bölgesi Tarihi Kiliseleri”. Ö. Güzel (Ed.), 

Anadolu’da İnanç Turizmi. Nobel Yayıncılık, Ankara, 485-500.  

Konutgan, B. (2017). Anadolu’da Hristiyanlık. Yay Yayınları, İstanbul.  

Kökşen, B. (2020). “Alahan Manastırının İnanç Turizmi Açısından Değerlendirilmesi”. 

Turizm Ekonomi ve İşletme Araştırmaları Dergisi, 2(1): 74-84. 

Köse, İ. (2014). Sumela’nın Bilinmeyen Freskleri. Akademi Kitabevi, Trabzon.  

Kurar, İ., Akbaba, A. ve İnal, M. E. (2015). “A Qualitative Study on Situation Analysis of 

Faith Tourism: The Case of Tarsus”. Tourism Academc Journal, 2(1): 62-76.  

Kurnaz, H. B. (2013). İnanç Turizmi Kapsamında Hac ve Umre Organizasyonu Yapan 

Seyahat Acentalarının Pazarlama Faaliyetlerinin İncelenmesi: A Grubu Acentalara 

Yönelik Bir Uygulama. Yüksek Lisans Tezi. Balıkesir Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Balıkesir. 

Kurt, A. O. (2006). “İkinci Mabed Dönemi Yahudiliğine Genel Bakış”. Cumhuriyet 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 10(2): 445-463.  

Kutay, T. (1999). “Su ile Yaşatılan din Hristiyanlık”. ZDergisi, 1-4.  

Küçük, A. (1991). “Arz-ı Mev’ûd”. İslam Ansiklopedisi. Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul, III, 

442-444.  

Kütük, A. (2012). “Nusaybinli Aziz Yakub ve Nusaybin Şehrinin Manevi Savunması”. 

Mukaddime, (5): 1-24.  

Lee-Barnewall, (2013). “M. Pharisees, Sadducees, and Essenes”. J.B. Green and L. M. 

Donald (Ed.). The World of New Testament Cultural, Social and Historical Contexts. 

Baker Academic, Michigan, 217-227.  

Leo I, P. (1885). St. Leo’s Epistle to Flavian: the tome of St. Leo. Oxford University Press, 

Toronto.   

Levent, Y. S. ve Uçar, M. (2018). “Kültürel Rotalar Bağlamında Mersin İlinin İnanç Turizmi 

Potansiyelinin Değerlendirilmesi”. I. Uluslararası Akdeniz Sempozyumu, 09-12 Mayıs, 

2013, 322-340.  

Lewis, B. (1980). Palestine: “On the History and Geogpraphy of a Name”. The International 

History Review, 2(1): 1-12.  

Lincoln, Y. S. ve Guba, E. G. (1985). Naturalistic inquiry. CA: Sage, Beverly Hills.  



149 
 

 
 

Lipschits, O. (2005). The Fall and Rise of Jerusalem. Eisenbrauns Press, United States of 

America. 

MacCannel, D. (1973). “Staged Authenticity: Arrangements of Social Space in Tourist 

Settings”. American Journal of Chicago Press. 79(3): 589-603.  

Maccoby, H. (1986). The Mytmaker Paul and Invention of Christianity. Barnes & Noble 

Book, New York.  

Madden, T. F. (2005). From Jesus to Christianity A History of Early Church. Limited 

Liability Company, New York.  

Madrigal, M. (2015a). Ekümenik Konsiller. Kitab-ı Mukaddes Yayınları, İstanbul.  

Madrigal, M. (2015b). Kilise Babaları. Kitab-ı Mukaddes Yayınları, İstanbul.  

Martin, T. H.  (2022). Antik Roma Romulus’tan Justinianus’a. Bilge, Kültür, Sanat, İstanbul.  

Maxwell, J. A. (2018). Nitel Araştırma Tasarımı. (Çev. M. Çevikbaş), Nobel Yayıncılık, 

Ankara.  

McGehee, N. G. (2014). “Volunteer Tourism: Evolution, Issues and Futures. Journal of 

Sustainable Tourism”, 22(6): 847-854.  

McKnight, G. H. (1917). St. Nikolaos His Legend and His Role in the Christmas Celebration 

and Other Popular Customs. The Knickerbocker Press, Newyork.  

McSorley, J. (1907). St. Basil the Great. In The Catholic Encyclopedia. New York: Robert 

Appleton Company.  

Memiş, E. 2011. “Eskiçağda Filistin ve Filistinliler”. Fırat Üniversitesi Orta Doğu 

Araştırmaları Dergisi, 7(2): 1-11.  

Merriam, S. B. (2018). Nitel Araştırma: Desen ve Uygulama İçin Bir Rehber. (Çev. Ed.  S. 

Turan), Nobel Yayıncılık, Ankara.  

Middlemas, J. (2005). The Troubles of Templeless Judah. Oxford University Press, New 

York.  

Miles, M. B. ve Huberman, A. M. (2021). Nitel Veri Analizi. (Çev. Ed. S. Akbaba Akgül ve 

A. Ersoy), Pegem Akademi, Ankara.  

Momigliano, A. (1986). “How Roman Emperor Became God”. The American Scholar. 55(2): 

181-193.  

Moss, C. (2013). The MYTH of Persecution How Early Christians Invented A Story Of 

Martyrdom. Harperone, United States.  

Moustakas, C. (1994). Phenomenological research methods. Thousand Oaks, CA: Sage.  

Na’aman, N. (2013). “Population Changes in Palestine Following Assyrian Deportations”. 

Journal of the Institute of Archaeology of Tel Aviv University, 20(1): 104-124.  



150 
 

 
 

Nermin Öztürk, N. (2012). “Hristiyanlığın İlk Yıllarında Akdeniz Ülkelerini Etkisi Altına 

Alan Kadın: Tekla”. Fe Dergisi, 4(1): 42-53. 

Newman, H. (2006). Proximity to Power and Jewish Sectarian Groups of the Ancient Period: 

A Review of Lifestyle, Values and Halakhah in the Pharisees, Sadducees, Essenes and 

Qumran. Brill Press, Boston.  

Newman, L. L. (2004). “Faith, Spirituality, and Religion: A Model for Understanding the 

Differences”. College Student Affairs Journal, 23(2): 102-110.  

Nolan, M. L. ve Nolan, S. (1992). “Religious Sites as Tourism Attractions in Europe”. Annals 

of tourism research, 19(1): 68-78.  

Okuyucu, A. (2020). “İnanç turizmi açısından Türkiye’de dini çekiciliklerin dağılışı”. Turkish 

Studies-Social, 15(5): 2611-2628.  

Okuyucu, A., & Somuncu, M. (2013). “Türkiye’de İnanç Turizmi: Bugünkü Durum, Sorunlar 

ve Gelecek”. In International Conference on Religious Tourism and Tolerance, 9(12): 

627-643. 

Olgun, H. (2012). “Yahudi Ferisîler ile Katolik Kilisesi Bağlamında Ortodoksi ve Heresi”. 

Eskiyeni, (25): 106-114.  

Olsen, D. H., ve Timothy, D. J. (2006). “Tourism And Religious Journeys”. D. H. Olsen ve D. 

J. Timothy (Ed.), Tourism, Religion And Spiritual Journeys. Routledge, New York, 1-

21.  

Örücü, S. (2018). “Yahudi Diasporası’nın Filistin’e Göçü ve İsrail Devleti’nin Kuruluşu”. 

AKANÜVİS 

Öter, Z. ve Çetinkaya, M. Y. (2016). “Interfaith Tourist Behaviour at Religious Heritage 

Sites: House of The Virgin Mary Case in Turkey”. International Journal of Religious 

Tourism and Pilgrimage, 4(4): 1-19.  

Özçoban, E. (2020). “İnanç Turizmi Alanında Yayımlanan Yüksek Lisans ve Doktora 

Tezlerinin Bibliyometrik Analizi (1998-2019). Turkish Studies-Social, 15(3): 1363-

1375. 

Palaz Erdemir, H. ve Erdemir, H. (2010). “Kudüs’te Yahudi İsyanı ve Yahudiler”. History 

Studies, 2 (Özel Sayı), 2010.  

Price, S. R. F. (2004). Ritüel ve İktidar. İmge Kitabevi Yayınları, Ankara.  

Pekak, S. ve Gür, D. (2015). “İsa’nın Doğumu”. Sanat Tarihi Dergisi, 14(2): 175-226.  

Ramírez, R. ve Fernández, M. (2018). “Religious experiences of travellers visiting the Royal 

Monastery of Santa María de Guadalupe (Spain)”. Sustainability, 10(6): 1-19.  



151 
 

 
 

Ramsay, W. M. (1904). The Letters to the Seven Churches of Asia. Christian Classics Ethereal 

Library, University of Aberdeen.  

Renard, J. (2022). A’dan Z’ye Dinler Tarihi. (Çev. F. Sezer) Say Yayınları, İstanbul.  

Rice, C. R. (2016). “Diocletian’s Great Persecutions”: Minority Religions and the Roman 

Tetrarchy. Thesis of Master’s. North Carolina University, Raleigh.  

Riesner, R. (1997). Paul’s Early Period: Chronology, Mission, Strategy, Theology. (Tr. D. W. 

Stott), Eerdmans Publishing Company, Michigan.  

Rinschede, G. (1990). “Religious Tourism”. Geographische Rundschau, 42(1): 14-20. 

Rinschede, G. (1992). “Forms of Religious Tourism”. Annals of Tourism Research, 19(1): 51-

67. 

Robinson, M. ve Novelli, M. (2005). “Niche Tourism: An Introduction”. M. Novelli (Ed.). 

Niche Tourism: Contemporary, Issues, Trends and Cases. Elsevier, UK.  

Robson, C. (1993). Real World Research: A Research for Social Scientists and Practitioners-

Researchers. Blackwell, UK.  

Ron, A. S.  (2009) “Towards a typological model of contemporary Christian travel”. Journal 

of Heritage Tourism, (4:4): 287-297.  

Ron, A.S. ve Timothy, D. J. (2018). Contemporary Christian Travel: Pilgrimage, Practice and 

Place. Channel View Publication, Bristol.  

Roselaar, S. (2014). The Cult of Mithras in Early Christian Literature-an Inventory and 

Interpretation. De Gruyter. 96(1): 183-217.  

Rutgers, L. V. (1998). “Roman Policy Toward the Jews: Expulsion from the City of Rome 

during the First Century” C. E. K. P. Donfried ve P. Richardson (Ed.), Judaism and 

Christianity In First-Century Rome. William B. Eerdmans Publishing Company, U.K., 

93-108.  

Ryan, M. (2019). “Creating Judas Iscariot: critical questions for presenting the betrayer 

of Jesus”. Journal of Religious Education, 67:223–237.  

Saleh, M.M. (2002). History of Palestine A Methodical Study of the Palestinian Struggle. Al-

Falah Foundation, Egypt.  

Sargın, S. (2006). “Yalvaç’ta İnanç Turizmi”. Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, 16(2): 1-18. 

Sarıkçıoğlu, E. (Ed. ve Çev.) (2009). Diğer İnciller (Apokrif İnciller). Fakülte Kitabevi, 

Isparta.  

Schmidt, B. J. (2010). Utopian Communities of the Ancient World: Idealistic Expriments of 

Pythagoras, the Essenes, Pachomius and Porclus. The Edwin Mellen Press, Ontairo.  



152 
 

 
 

Schoeps, H. J. (2019). İlk Hristiyanlar. (Çev. E. Sarıkçıoğlu) Düşün Yayıncılık, İstanbul.  

Scwandt, T. A. (1990). On judging trustworthiness in interprevist methodologies. Paper 

presented at the Annual Meeting of the American Educational Research Association, 

Boston.  

Seyer, F., ve Müller, D. (2011). “Religious tourism: Niche or mainstream?”. A. Papathanassis 

(Ed.). The Long Tail of Tourism: Holiday Niches And Their Impact on Mainstream 

Tourism. Gabler Verlag, Wiesbaden.  

Sharpley, R., ve Sundaram, P. (2005). “Tourism: A sacred journey? The case of ashram 

tourism, India”. International journal of tourism research, 7(3): 161-171. 

Sinanoğlu, M. (1999). “İbadet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, İstanbul, 19, 233-235.  

Sinanoğlu, M. (2001). “Hristiyan ve İslam Kaynaklarında Tartışmalı Bir Dini Toplantı: İznik 

Konsili”. İslam Araştırmaları Dergisi, (6): 1-16.  

Smith-Christopher, D. L. (1997). “Reassessing The Historical and Sociological Impact Of 

The Bablyonian Exile”. M. J. Scott (Ed.), Exile: Old Testament, Jewish, &Christian 

Conceptions. Brill Press, Netherlands.  

Smith, J. Z. (1995). “Religion”. J. Z. Smith (Ed.), The HarperCollins Dictionary of Religion. 

Harper San Francisco, San Francisco. 

Smith, M. (1979). “Zealots and Sicarii, Their Origins and Relations”. Harvard Theological 

Rewiev, 64(1): 1-19.  

Smith, M., & Kelly, C. (2006). “Holistic tourism: Journeys of the self?”. Tourism Recreation 

Research, 31(1): 15-24.  

Smith, RT. (1879). St. Basil the Great. London Press, Newyork.  

Smith, V. L. (1992). “The Quest in Guest”. Annals of Tourism Reserach, 19: 1-17.  

Sönmez, Z. (2019). “Roma İmparatorluğunda Hristiyanlar’a Yöneltilen Ahlaksızlık (Ensest) 

ve Yamyamlık İddiaları ve Kilise Babalarının Bunlara Karşı Cevapları”. Uluslararası 

Sosyal Araştırmalar Dergisi. 12(66): 1376-1390.   

Strauss, A. ve Corbin, J. M. (1990). Basics of Qualitative Research: Grounded Theory 

Procedures and Techniques.  SAGE Publications, Birleşik Krallık.  

Şahin, S. M. (1995). “Fener Rum Ortodoks Patrikhânesi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul, 12, 342-348.  

Şahiner, T. (2012). İnanç Turizmi Potansiyeli ve Halkın İnanç Turizmine Bakışı Açısından 

Karaman. Yüksek Lisans Tezi. Karamanoğlu Mehmet Bey Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Karaman.  



153 
 

 
 

Şaman, E. (2009). Mersin İli İnanç Turizmi Potansiyelinin Değerlendirilmesi: Mersin’de 

İnanç Turizmine Katılanların Profili Üzerine Bir Araştırma. Yüksek Lisans Tezi. 

Karamanoğlu Mehmet Bey Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Karaman.  

Şengül, F. (2019). İnanç Turizmi Bakımından Kapadokya Bizans Resim Sanatında Constantin 

ve Helena Tasvirlerinin İncelenmesi. Yüksek Lisans Tezi. Gazi Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Ankara.  

Şengül, F. (2022). “Orta Anadolu’da Bizans Dönemi Hristiyan Hac Yolları”. Ankara Hacı 

Bayram Veli Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, (7): 11-29.  

Taliaferro, C. ve Marty, E. J. (Ed.). (2010). A Dictionary of Philosophy of Religion. 

Bloomsbury Academic, UK.  

Tapur, T. (2009). “Konya İlinde Kültür ve İnanç Turizmi”. Journal of International Social 

Research, 2(9): 473-492.  

Temiztürk, H. (2016). “Kapadokyalı Bir Kilise Babası: Aziz Basil ve Hristiyanlığın 

Şekillenmesine Etkisi”. Karadeniz Teknik Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

(KTUİFD), 3(1): 35-61. 

Tertullian. (1890). The Apology of Tertullian For The Christians. Clarendon Press, Oxford.  

Tetik Dinç, N. (2020). “İznik Ayasofya”. Ö. Güzel (Ed.), Anadolu’da İnanç Turizmi. Nobel 

Yayıncılık, Ankara, 544-582.  

Tiğiz, M. (2019). Süryanilerin İnanç Turizmine Katılım Motivasyonları: Mardin İli Örneği. 

Yüksek Lisans Tezi. Batman Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Batman.  

Tokay, E. (2007). Anadolulu Bir Kilise Babası: Nazianzuslu Gregory. Yüksek Lisans Tezi. 

Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Entitüsü, Sakarya.  

Tomljenovic, R. Ve Dukic, L. (2017). “Religious Tourism – from a Tourism Product to an 

Agent of Sociental Transformantion”. SITCON, 1-8.  

Tural, S. (2021). “Roma İmparatorluk Dönemi’ndeki Yahudi İsyanlarına Genel Bir Bakış”. 

Uluslararası Toplumsal Bilimler Dergisi, 5(1): 132-147.  

Turan, Y. (2020). “Kutsalın Ziyareti: İnanç Turizminin Altında Yatan Güdüler ve Karadeniz 

Bölgesi İnanç Turizmi Potansiyeli”. Ordu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, 10(1): 153-163. 

Turnbull, C. (1981). “Pilgrimage in India”. Natural History, 90(7): 14-81.  

Turner, V. (1973). “The Centre out There: Pilgrim’s Goal”. History of Religion, 13(3): 191-

230.  

Tümer, G. (1993). “Çarmıh”. İslam Ansiklopedisi. Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul, VIII, 230.  



154 
 

 
 

Tümer, G. (2022). Hristiyanlıkta ve İslamda Hz. Meryem. Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

Ankara,   

Tümer, G. ve Küçük, A. (1993). Dinler Tarihine Giriş. Ocak Yayınları, Ankara.  

Türk, H. (2010). “Hatay’da Müslüman-Hristiyan Etkileşimi: St. Georges ya da Hızır Kültü”. 

Milli Folklor, 22(85): 138-147.  

Türker, N. (2016). “Religious tourism in Turkey”. I. Egresi (Ed.), Alternative Tourism in 

Turkey: Role, Potential Development and Sustainability, 151-172. 

Ulutürk, M. (2005). Hristiyanlık’ta Havarilik. Doktora Tezi. Selçuk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Konya.  

Usta, K. M. (2005). İnanç Turizmi Potansiyeli Açısından İznik'in Değerlendirilmesi.  Yüksek 

Lisans Tezi, Balıkesir Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Balıkesir.  

Usta, Ö. (2001). Genel Turizm. Anadolu Matbaacılık, İzmir. 

Ünal, C. (2020). “Aziz Nikolaos ve Kilisesi: Likya’da Bir Hac Merkezi”. Ö. Güzel (Ed.), 

Anadolu’da İnanç Turizmi. Nobel Yayıncılık, Ankara, 376-387.  

Waardenburg, J. (2004). “Mesîh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 29, 306-309.  

Waardenburg, J. (2007). “Protestanlık”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul, 34, 351-354.  

Waardenburg, J. (2011). “Teslis”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, İstanbul, 40, 548-549.  

Warmind, M. L. (1993). “The Cult of the Roman Emperor before and after Christianity”. 

Scripta Instituti Donneriani Aboensis, 15: 211-220.  

Woodward, S. C. (2004). “Faith and tourism: Planning tourism in relation to places of 

worship”. Tourism and Hospitality Planning & Development, 1(2): 173-186. 

Wright, K. (2008). The Christian Travel Planner. Library of Congress Cataloging, New York.  

Yalduz, A. (2003). “Konsillerin Hristiyanlık Tarihindeki Yeri ve İznik Konsili”. Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 12(2): 257-296.  

Yenipınar, U. (2022). “Patristik Kapadokya Babaları ve İnanç Turizmi”. Journal of Global 

Tourism and Technology Research, 3(2): 95-116. 

Yeşilyurt, M. (2019). “İbrahimî Dinler” Kavramsallaştırılmasının Tarihi”. Bilimname, 37(1): 

191-241.  

Yıkmaz, Y. (2017). “Ruhun Yeniden Dirilmesi Unsuru Üzerinden Zerdüştlük-Yahudilik 

Etkileşimi”. Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 11(1): 

149-158.  



155 
 

 
 

Yıldırım, Ali ve Hasan Şimşek (2013). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. Seçkin 

Yayıncılık, Ankara. 

Yıldırım, M. (2014). “Hristiyanlık Öncesi Filistin Yöresi ve Yahudilik”. Ö. Değirmencioğlu 

ve A. Başçı (Ed.). İsa Peygamber ve Anadolu İkonografisi. Detay Yayıncılık, Ankara, 

6-18.  

Yıldız, M. (2012). Erken Dönem Hristiyanlık (MÖ. 2.yy-MS. 2. yy). İstanbul. 

Yıldız, S. (2014). “Hristiyan Konsilleri”. Ö. Değirmencioğlu ve A. Başçı (Ed.), İsa 

Peygamber ve Anadolu İkonografisi. Detay Yayıncılık, Ankara, 156-160.  

Yılmaz, G., Erdinç, S. B. ve Küçükali, S. (2013). “İnanç Turizmi Çerçevesinde Antalya 

Destinasyonunun İncelenmesi: Dinler (Hoşgörü) Bahçesi Örneği”. In International 

Conference on Religious Tourism and Tolerance, 09-12 Mayıs, 2013, 1041-1055. 

Yılmaz, S. ve Gür, D. (2016). “Anadolu’daki Bazı Aziz Kültlerinin Geç Antik Çağ 

Sonrasında Kuzeybatı Karadeniz’in Sosyoekonomik ve Dini Yapısına Katkısı. 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 15(1): 105-126.  

Yörük, G. (2010). İnanç Turizmi Potansiyeli Açısından Demre'nin Değerlendirilmesi. Yüksek 

Lisans Tezi. Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Isparta.  

Yurdakök, M. (2005). “Çocukta boğaza takılan kılçık ve Sivaslı Aziz Vlas (280-316). Çocuk 

Sağlığı ve Hastalıkları Dergisi”, (48): 361-362.  

Zaman, M. (2005). “Türkiye’nin Önemli İnanç Turizmi Merkezlerinden Biri: Sumela 

(Meryem Ana) Manastırı”. Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 

6(2): 1-24.  

İnternet Kaynakları  

 Online Etymology Dictionary, “Zeal”,  

https://www.etymonline.com/word/zeal#:~:text=%22passionate%20ardor%20in%20pursuit%

20of,%22%20%5BLiddell%20%26%20Scott%5D%2C (erişim tarihi: 04.06.2022).  

CBI, Ministry of Foreign Affairs, (2020). “The European Market Potential for Religious 

Tourism” https://www.cbi.eu/market-information/tourism/religious-tourism/market-

potential (erişim tarihi: 01.12.2021).  

Classic Net Bible, “Paul’s First Missionary Journey”, 

https://classic.net.bible.org/map.php?full=jp1 (erişim tarihi: 15.11.2022a). 

Classic Net Bible, “Paul’s Second Missionary Journey”, 

https://classic.net.bible.org/map.php?full=jp2 (erişim tarihi: 16.11.2022b).  

Classic Net Bible, “Paul’s Third Missionary Journey”, 

https://classic.net.bible.org/map.php?full=jp3 (erişim tarihi: 17.11.2022c).  



156 
 

 
 

Classic Net Bible, “Paul’s Journey to Rome”, https://classic.net.bible.org/map.php?full=jp4 

erişim tarihi: 16.11.2022d).  

Kent, C. F. (1867-1925). “Palestine in the time of Jesus, 4 B.C. – 30 A.D. (including the 

period of Herod, 40 – 4 B.C.)”  https://www.loc.gov/item/2009579463/ (erişim tarihi: 

30.11.20221). 

“Sacred Monogram”, https://www.britannica.com/topic/sacred-monogram (erişim tarihi: 

01.12.2022).  

Ortodokslar Topluluğu “Büyük Şehit Aziz Georgios Hakkında Vaaz”, 

https://www.ortodokslartoplulugu.org/azizler-ve-din-adamlarimiz-hakkinda-

tanikliklar/%ce%b2uyuk-sehit-aziz-georgios-hakkinda-vaaz/ (erişim tarihi: 

03.12.2022).  

UNWTO (2014), “Tourism Can Protect and Promote Religious Heritage”, 

https://www.unwto.org/archive/europe/press-release/2014-12-10/tourism-can-protect-

and-promote-religious-heritage (erişim tarihi: 12.12.2022).  

Kültür ve Turizm Bakanlığı Yatırım ve İşletmeler Genel Müdürlüğü, 

https://yigm.ktb.gov.tr/TR-10173/inanc-turizmi.html (erişim tarihi: 01.01.2023).  

Kültür ve Turizm Bakanlığı, (2007), “Türkiye Turizm Stratejisi 2023 Eylem Planı 2007-

2013”, https://www.ktb.gov.tr/Eklenti/906,ttstratejisi2023pdf.pdf?0 (erişim tarihi: 

02.01.2023).  

Türkiye İstatistik Kurumu, https://data.tuik.gov.tr/Kategori/GetKategori?p=egitim-kultur-

spor-ve-turizm-105&dil=1 (erişim tarihi: 05.01.2023).  

T.C. Antakya Kaymakamlığı, “St. Pierre Kilisesi”, http://www.antakya.gov.tr/st-pierre-

kilisesi-ilcemiz, (erişim tarihi: 02.02.2023).  

Anadolu Katolik Kilisesi, (2008). “Aziz Petrus’un Mağarası”, 

http://www.anadolukatolikkilisesi.org/antakya/tr/grotta.asp (erişim tarihi: 02.04.2023).  

 “St. Pierre Kilisesi”, https://muze.gov.tr/muze-detay?DistId=MRK&SectionId=STP01 

(erişim tarihi: 06.02.2023).  

Türkiye Kültür Portalı, (2013a) “St. Paul Anıt Müzesi”, 

https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/mersin/gezilecekyer/st-paul-anit-muzesi 

(erişim tarihi: 07.02.2023). 

UNESCO Türkiye Milli Komisyonu, “UNESCO Dünya Mirası Listesi”,  

https://www.unesco.org.tr/Pages/125/122/UNESCO-D%C3%BCnya-Miras%C4%B1-

Listesi (erişim tarihi: 09.02.2023).  



157 
 

 
 

T.C. Tarsus Kaymakamlığı, “St. Paul Anıt Müzesi”, (http://www.tarsus.gov.tr/st-paul-anit-

muzesi (erişim tarihi: 10.02.2023).  

 “St. Nikolaos Museum”, https://muze.gov.tr/muze-detay?SectionId=STN01&DistId=STN 

(erişim tarihi: 11.02.2023).  

Türkiye Kültür Portalı, (2013b) “İznik Ayasofya Camii- Bursa”, 

https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/bursa/gezilecekyer/znik-ayasofya (erişim 

tarihi: 13.02.2023). 

Özhanlı, M. “Psidia Antiokheia Kazısı” https://fef.sdu.edu.tr/arkeoloji/tr/kazilar/pisidia-

antiokheia-kazisi-10988s.html (erişim tarihi: 15.02.2023). 

Kapadokya Tanıtma Genel Müdürlüğü, https://tanitma.ktb.gov.tr/tr-22783/kapadokya.html 

(erişim tarihi: 16.02.2023).  

Denizli İl Kültür Turizm Müdürlüğü, “Laodikeia, https://denizli.ktb.gov.tr/TR-

211744/laodikeia.html (erişim tarihi: 16.02.2023).  

Kültür Varlıkları ve Müzeler Genel Müdürlüğü, “Laodikeia”, https://kvmgm.ktb.gov.tr/TR-

51372/laodikeia-antik-kenti-denizli.html (erişim tarihi: 17.02.2023).  

 “Sumela Adının Etimolojisi”, https://www.sumela.gov.tr/tarihce/sumela-adinin-

etimolojisi (erişim tarihi: 18.02.2023).  

“Greek Word Study Tool”, 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=xristos&la=greek#lexicon, (erişim tarihi: 

02.07.2023).  

“Paul” https://www.behindthename.com/name/paul (erişim tarihi: 03.03.2023).  

 

 

 

 

 

  



158 
 

 
 

EKLER 

EK-1 GÖRÜŞME SORU FORMU 
YARI YAPILANDIRILMIŞ GÖRÜŞME FORMU 

 

ANADOLU’DA İNANÇ TURİZMİ VE HRİSTİYANLIK: FENOMENOLOJİK BİR ARAŞTIRMA 

 
 
 

 

Katılımcı No: …………                                                     Saat (Başlama):…………... 

Tarih: ….…/….…./ ….…                                  Saat (Bitiş):………….…….  

 

Sayın katılımcı, 
 

Merhaba, adım Zekiye Nur AKYÜREKLİ. Akdeniz Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Turizm 

Rehberliği Anabilim Dalı’nda yüksek lisans öğrencisiyim. Sizinle birazdan yapacağım görüşme yüksek lisans 

tezi için yapılacak olup, elde edilen bilgiler, yalnızca bu araştırmada kullanılacak ve kişisel bilgiler kesinlikle 

gizli tutulacaktır. Tezin temel konusu olan inanç turizminin tanımı şu şekildedir;  

İnanç Turizmi: Dünyanın en eski turizm türlerinden birisi olan inanç turizmi, insanların dini 

vazifelerini ve hac ziyaretinin yerine getirmek, kendi dinlerine mensup kişilerle tanışmak, kendi 

dinlerine ait önemli merkezleri görme isteği, günahlarından kurtulmak ve yaratıcıya daha yakın 

hissetmek için yaptıkları turistik amaçlı gezilerin turizm olgusu içerisinde değerlendirilmesidir.  

 

Bu araştırma aşağıdaki amaçlara yönelik sonuçlar üretmek için yapılacaktır. Araştırmanın amaçları:  

a) Türkiye’de rehberlik yapmakta olan eylemli turist rehberlerinin inanç turizmi ve inanç turistlerine 

ilişkin deneyimlerinin keşfedilmesi;  

b) Anadolu’nun Hristiyanlık tarihi açısından öneminin ve potansiyelinin değerlendirilmesi; 

c) İnanç turizminin Hristiyanlık bağlamında gelişimine yönelik önerilerinin belirlenmesi. 

 

Elde edilen bulguların ülkemiz inanç turizmi potansiyeline yönelik olumlu katkılar sunması beklenmektedir. 

Bu nedenle aşağıdaki sorulara vereceğiniz içten ve samimi yanıtların araştırmamız için büyük önemi vardır. 

Görüşmenin yaklaşık kırk dakika süreceğini tahmin etmekteyim. İzin verirseniz görüşmeyi kaydetmek istiyorum. 

Bu şekilde hem zamanı daha iyi kullanabiliriz hem de sorulara vereceğiniz cevapların kaydını daha ayrıntılı 

tutma fırsatı elde edebilirim. Görüşmeye başlamadan önce sormak istediğiniz soru ya da belirtmek istediğiniz 

herhangi bir düşünceniz var mı? 

Bu araştırmaya katılmayı kabul ettiğiniz için şimdiden teşekkür ederim.  

 

 

 

 

Araştırma Sorusu: Hristiyanlık dininin Anadolu inanç turizminin gelişimine olan katkıları nelerdir?  
 



159 
 

 
 

v Tanımlayıcı Sorular  

1. Cinsiyet: 

2. Yaşınız:  

3. Eğitim durumunuz: 

4. Medeni durumunuz: 

5. Hangi şehirde yaşıyorsunuz? 

6. Hangi odaya bağlısınız? 

7. Rehberlik lisansınız türü hangisidir?      Bölgesel (  )      Ülkesel (  ) 

8. Eğer cevabınız bölgesel ise hangi bölge/bölgelerde rehberlik yapmaktasınız?  

Akdeniz Bölgesi ( ) Karadeniz Bölgesi ( ) Marmara Bölgesi ( ) Ege Bölgesi ( )  

Güneydoğu Anadolu Bölgesi (  ) İç Anadolu Bölgesi (  ) Doğu Anadolu Bölgesi (  ) 

9. Ruhsatname diliniz/dilleriniz:  

10. Çalıştığınız milliyetler: 

11. Genellikle çıktığınız gruplarin niteliği: 

Aile gruplari ( )  Arkadaş gruplari ( )   Belirli bir kilise üyeleri ( )   Mezhep,tarikat vb. ( )    

Klise, kurum, kuruluş sponsorlu ( )  Hepsi ( )   

12. Çoğunlukla çıktığınız grupların nitelikleri nelerdir?  

Private ( )  Orta büyüklükte grup (12-24 arasi ) ( )  Büyük grup (24-45 arasi)  ( )   Hepsi ( )   

13. Kaç yıldır turist rehberliği yapmaktasınız? 

1 yıldan az ( ) 1-3 yıl arası ( ) 4-7 yıl arası ( ) 8-11 yıl arası ( ) 12-15 yıl arası ( )  

15 yıl ve üzeri ( ) 

12. Hangi Bölgeden Gelen Turistlere Hizmet Veriyorsunuz? 

Güney Amerika ( )   Kuzey Amerika ( )    Asya ( )    Uzak Doğu ( )  Afrika ( )  Kuzey Afrika ( )  

Okyanusya ( )  Orta Avrupa ( )  Doğu Avrupa ( )  Batı Avrupa ( )  Orta Doğu ( )   Kuzey Avrupa ( ) 

v İnanç Turizmine Yönelik Sorular  

1. Kültür turlarına kıyasla Hristiyanlık ile ilgili inanç turları hangi açıdan farklılıklar 

taşımaktadır?  

2. Çıktığınız turları göz önüne alarak Hristiyan turistlerin profillerine yönelik bir 

değerlendirme yapınız. Kimlerdir? Nasıl özellikleri vardır? (yaş, gelir, eğitim, mezhep vb.) 

3. Size göre Hristiyan olan inanç turistlerini seyahate yönelten motivasyonlar/nedenler 

nelerdir?  

 

v Anadolu ve İnanç Turizmi ile ilgili Sorular  

4. İnanç turizmi bağlamında Hristiyanlığı göz önüne alarak Anadolu’ya yönelik bir 

değerlendirme yapınız. Size göre Anadolu toprakları Hristiyanlık için neden önemlidir? 

Örnekler vererek açıklayabilir misiniz? (yapılar, kişiler, azizler, efsaneler vb.)  

5. Size göre Hristiyanlık açısından Türkiye’de en çok ziyaret edilen inanç mekânları ve/veya en 

önemli hac yerleri hangileridir? 

6. Hristiyanlığı göz önüne aldığınızda turlarınızda en çok uğradığınız noktalar nerelerdir? 



160 
 

 
 

7. Genellikle Hristiyan turistlerin turlar sonrasındaki görüşleri nasıldır? Ülkemizi nasıl 

değerlendirirler? 

8. İnanç turizmine katılan Hristiyanların Türkiye'deki inanç turizmi ve Hristiyanlık ibadet 

merkezleri ile ilgili merak ettikleri konular nelerdir? En çok karşılaştığınız sorular ve 

konular nelerdir?  

9. Anadolu’da Hristiyanlığı ele aldığınızda inanç turizminin geliştirilmesi için sunacağınız 

öneriler nelerdir? 

 

v Rehberlerin Tur Yönetimi Becerileri  

1. Diğer turlarla kıyaslandığında bir rehber olarak Hristiyan turlarında hangi konulara daha 

çok dikkat etmektesiniz? 

2. Hristiyanlarla yaptığınız turlarda en çok kullandığınız materyaller/kaynaklar hangisidir?  

3. İnanç turlarında yaşanabilecek zorluklar ve sorunlar varsa nelerdir? 

4. İnanç turlarının yönetimi sürecinde turist rehberlerinin tur yönetim becerilerini ve rollerini 

değerlendiriniz.  

 

v Metafor Sorusu 

Hristiyanlık tarihini göz önüne alarak Anadolu’yu bir nesneye, renge, şekle, hayvana, masal 

kahramanına, tarihsel kimliğe, fenomene ya da canlıya benzetmenizi istesem, hangisine neye 

benzetirdiniz? Neden? 

  



161 
 

 
 

ÖZGEÇMİŞ 

Adı ve SOYADI Zekiye Nur AKYÜREKLİ 

EĞİTİM DURUMU 

Mezun Olduğu Lise Şehit Ali İhsan Kalmaz Anadolu Lisesi 

Lisans Diploması Necmettin Erbakan Üniversitesi Turizm Rehberliği Lisans Programı 

Yüksek Lisans Tez 

Konusu 

Anadolu’da Hristiyanlık ve İnanç Turizmi: Fenomenolojik Bir 

Çalışma 

Yabancı Dil / Diller İngilizce 

BİLİMSEL FAALİYETLER 

Akyürekli, Z. N. (2020) “Seyit Battal Gazi ve Külliyesi”. Ö. Güzel (Ed.), Anadolu’da İnanç 

Turizmi: Fenomenler, Efsaneler, Kişiler ve Mekanlar. Nobel Yayıncılık, Ankara, 224-232.  

Akyürekli, Z. N. ve Güzel, F. (2022). “Hanlar ve Kervansaraylar”. Ö. Zorlu, H. Akyurt 

Kurnaz, A. Acun Köksalanlar (Ed.), Turist Rehberleri ve Rehber Adayları için Anadolu’da 

Türk İslam Dönemi Mimari Yapılar. Paradigma Akademi, Çanakkale, 179-195.   

Yetimoğlu, S. Akyürekli, Z. N. (2023). “Şeyh Edebali”. T. F. Çakmak ve Ö. Güzel (Ed.), 

Anadolu Düşünürleri. Detay Yayıncılık, Ankara, 247-255. 

İŞ DENEYİMİ 

Stajlar Ginza Travel Seyahat Acentesi – Biletleme Departmanı  

Çalıştığı Kurumlar 

Rixos Sungate – Rezervasyon Memuru 

T.C. Gümüşhane Üniversitesi – Araştırma Görevlisi  

Türkiye Turist Rehberleri Birliği – Profesyonel Turist Rehberi  

 


