UNIVERSITE GALATASARAY
Institut des Sciences Sociales
Département de Philosophie

LA LIBERTE ET LE PROBLEME MORALE DANS LA PENSEE DE SARTRE

Z. Gaye Cankaya

Directeur de recherche : Prof. Dr. Kenan Giirsoy

Memoire pour 1’obtention du DEA “Philosophie”

FEVRIER, 2004



TABLE DES MATIERES
INTRODUCGTION ...ttt e e e aaae e e eenaaeeeens 1
PREMIERE PARTIE ......cocccoeeteeccneeeeecsneeeccssnseecsssnsssccsssnssscsssassssssssnsssssssssssessssnnas 7
INTERPRETATION CHRONOLOGIQUE DU PROJET ETHIQE DANS LA
PENSEE DE SARTRE ....ccottiernetieccsnnneeccssssseecsssnsseccsssnssscsssasssesssssssssssssssssssssnnes 7
CHAPITRE L.ttt e e e eaaae e e eenaaeeeens 8
POSSIBILITE DE PARLER D’UNE ETHIQUE A PARTIR DE LA CONSCIENCE SARTRIENNE . 8
Section I — Une théorie éthique chez Sartre comme un échec ........................... 11
Section II - Une éthique de la finitude ..................ccccccoovoiviiiniiaiiiaiiieeeene. 12
Section III - « Premiére morale » de Sartre...........cccccccc...ccoovveviiiiiiiiiiiiinnnn. 15
Section IV - « Deuxieme morale » de Sartre...............c....ccceeveeeeciieeeeecienaaann. 17
Section V - « Troisieme Morale » de Sartre............cccccccc.ooovvveiiiiiiiiiiiiininnn. 19
CHAPITRE-IL......eiiiiie e ettt e e e e e e e anaee s 21
ESQUISSES PHENOMENOLOGIQUES D’UNE CONSCIENCE AVANT L 'ETRE ET LE NEANT
................................................................................................................................ 21
Section I -L attitude sartrienne contre le je transcendantal............................... 22
Section I -Le Je et le Moi comme deux faces de ['’EQO ...............cccccevcuvennnnn... 27
CHAPITRE L. et e e e e et e e e e e e e e eneaaees 30
L’ETRE ET LE NEANT ET LE PASSAGE DE L’ONTOLOGIE A L’ETHIQUE ......ccceeennnn..... 30
Section I - Du cogito cartésien a l’étre-pour-Soi ................ccceeevueeecveenceeencunenns 30
Section II - Introduction a la conception de conscience chez Sartre et
L existentialisme eSt un MUMARISIE. .............cccccciiiiiiiieiiiiiiiiiiieeeeeeiiieeeeeeeeia 31
CHAPITRE IV .ottt e e e et e e e e aaae e e e e nenaeaas 34
LES STRUCTURES IMMEDIATES DU POUR-SOI A PARTIR DE LA TRADITION
CARTESIENNE .....uttiiiiiiieeeeiiieeeeeiteeeeestaeeeeaabaeeeessssaeeeesssseeeesssssaeaassseesesnnseseeassseens 34
Section I - La présence a S0i et le NEANL.................cccooeveueeeiiiesiieeiiiieeeiieeeieens 34
Section II - La liberté cartésienne et la liberté sartrienne................................. 41
Section III - Analyse sartrienne de la notion de facticité et la tradition
CATTBSICIMC ...ttt e e e e e e e aaee s 44
Section 1V - Subjectivité et valeur chez Sartre : Le pour-soi et l’étre de la valeur
............................................................................................................................ 50
Section V - Le pour-soi comme [’étre des possibles..................cccccevevevvennnnnn. 58
DEUXIEME PARTIE.......uiiceeieccrnnneecccssnneeccsssnsecccsssnsscssssnssssssssnsascsssnnsssssssnsasens 61
LA CONDITION PREMIERE DE L’ACTION : LA LIBERTE.........cccvvceeeeennn. 61
CHAPITRE Lot ettt e e e e e e e e aa e e e e eaaaeeeeennnaeeas 62
LES MANIFESTATIONS DE LA LIBERTE HUMAINE.......ccccciitiiiiieeeeeeeeiiiiireeeeeeeeeeeenenees 62
Section I - Liberté comme base de ’action intentionnelle................................ 63

Section II - Choix, liberté et responsabilité ................ccccoevviviiienciiieniiiannnnn. 69



i

Section Il - La mauvaise foi comme mouvement de fuite de la conscience...... 73
Section IV - Possibilité d’une éthique de sincerité : Un regard optimiste......... 82
CHAPITRE I ..ottt e 88
LES RELATIONS AVEC AUTRUL.....ceiuiiiiiiiiiiiiiiieniieie ettt 88
Section I - L’existence de la conscience et d autrui en tant qu’objet : le corps 93
Section II - Le conflit créé par [’existence d’autrui : un regard pessimiste ...... 95
Section Il - Générosité comme une chance de l’éthique.....................c............ 99
CONCLUSION ...ttt sttt ettt sttt sttt sbe e e e 107

BIBLIOGRAPHIE ......cocoiiiiiiiiee et 115



INTRODUCTION

Un effort de soumettre la « liberté » qui serait vraisemblablement le concept
de base de la pensée sartrienne, ainsi que 1’étude qui consiste a caractériser dans quel
genre de conception morale ce concept de liberté tel que défini par Sartre pourrait se
trouver place; invitent le chercheur a comprendre la structure originale de
I’ontologie sartrienne. Car, se demander s’il existe une argumentation morale dans la
pensée sartrienne, c’est, compte tenu de la dernicre partie de « L ’Etre et le néant »
(1946) ayant pour titre secondaire « Essai d’ontologie phénoménologique » , en
méme temps entamer une interrogation que Sartre avait lui-méme trouvé digne
d’attention. Lorsqu’il s’agit de quelques questions cruciales qui émergent de cette
ceuvre construite sur la problématique d’étre / existence, Sartre rappelle qu’elles ne
sauraient étre répondues que dans le cadre de la morale. Ainsi, nous pourrons
affirmer que pour dire qu’une conception de morale est révélée clairement dans la
question de I’étre/existence de Sartre, il faut d’abord définir la manic¢re dont les
¢léments de la trilogie de liberté-ontologie-morale se mettent en relation dans sa

pensée.

Un effort destiné a définir le passage au domaine de la morale en partant
d’une conception de libert¢ fondée sur les bases ontologiques, mettra au premier plan
les questions suivantes : Pourquoi la liberté apparait-elle comme une notion qui nous
oriente vers le domaine de la morale ? Faudra-t-il prendre la liberté pour condition

préalable a I’action et a la morale ou pour convenance a une morale définie ?

Cependant, lorsque la notion de liberté est considérée comme condition
préalable de I’action de la personne qui agit, elle devient le terme commun des
domaines politique et du moral. En ce sens, au cours de I’étude de la pensée
sartrienne, si la question de passage a la morale en partant de son ontologie était

transformée en une question d’action en elle-méme, il faudra réfléchir également sur



ce fait que Sartre, au lieu d’étudier une théorie de morale apres “L ’Etre et le néant”,
s’est orienté vers une sorte de discours d’action politique comme “Critique de la
raison dialectique”. On pourrait se demander également, en suivant le chemin
parcouru par les ouvrages philosophiques de Sartre, si ces deux domaines, moral et
politique, sont des domaines différents ou s’ils constituent un ensemble de relations

qui se définissent se repliant sur eux-méme et qui créent un seul “domaine pratique”.

En disant que la définition de liberté¢ qui se dégagerait de la pensée sartrienne
serait en réalité¢ la définition de la “conscience de liberté”, nous pourrions nous
permettre de faire un pas vers un rapport entre I’ontologie et la morale que nous
essayons de mettre en évidence dans sa pensée ; la raison en est la suivante : dans
tous les ouvrages philosophiques de Sartre, la conscience est accentuée au premier
plan, et Sartre interpréte une phénoménologie fondée sur la pensée husserlienne a
travers la célebre formule “toute conscience est conscience de quelque chose”, pour
I’introduire par la suite dans sa réflexion. L“€tre pour-soi” que Sartre pose a base du
cogito cartésien se définit en tant que “conscience” et il est 1’élément fondateur de
tous les états existentiels dans la réalité-humaine. C’est pourquoi, Sartre commence a
utiliser et expliciter plusieurs concepts qui pourraient constituer la base d’une morale
sur laquelle il est possible de réfléchir en partant de 1’ontologie sartrienne, dans le
chapitre intitulé “Les structures immédiates du pour-soi” de “L’Etre et le néant”
lorsqu’il explique la structure de 1“étre pour-soi”. Cependant, la compréhension de
1“étre pour-soi” passerait par le saisissement de sa relation avec 1“€tre en-soi”. Méme
si I’interrogation d’existence par Sartre s’est définie en s’appuyant sur la relation
entre ces deux modes d’étre fondamentaux, cette explication est beaucoup plus
complexe qu’une simple dualité. Nous pouvons affirmer que Sartre montre qu’il ne
réfléchit le probléme de I’étre qu’a partir de 1’existence en nous appuyant au point de
départ pour définir I’étre en-soi -qui est un état d’intensité de 1“étre ce qu’il est, I’étre
qui coincide avec soi-méme”- est un “€tre pour-soi” en tant qu’““il n’est pas ce qu’il
est, I’étre ce qu’il n’est pas”, qui se définit par un manque, par une non-coincidence.
La conscience tellement soulignée par Sartre dépend en derni¢re analyse de son
attitude destinée a donner du sens a ses définitions ontologiques dans la réalite-
humaine. La notion de valeur aussi, qui est I'une des notions plus importantes du
domaine de la morale et qui, par conséquent, pourrait constituer un passage de la

pensée sartrienne vers la morale, est insérée dans la réalité-humaine par la



conscience (I’étre pour-soi). En conséquence, le chemin qui, en partant de Sartre,
nous ménerait 2 une morale existentielle, passera d’abord par le cogito de Descartes
que Sartre lui-méme considére comme son antécédent du point de vue de la
conception de conscience, ensuite par la notion de conscience, et enfin par la

méthode phénoménologique dans laquelle il définit la conscience.

La question destinée a faire savoir comment 1“€tre pour-soi” qui se définit ou
se construit toujours en tant que distance a soi-méme, et qui gagne son sens par une
finitude pourrait vivre la liberté, doit étre considérée comme une question qui nous
permettra de sortir de I’ontologie sartrienne pour passer a la morale. A ce point-la,
nous rencontrerons d’autres notions qu’il faut prendre en considération dans
I’évaluation de la pensée sartrienne du point de vue de la morale. Celles-ci sont /a
responsabilité, le choix et [’engagement. Sartre nous présente ces notions comme les
¢léments fondateurs de I’expérience morale. L’expérience morale construite par ces
¢léments montre, pour Sartre, la position que prend la conscience a I’envers de sa

propre finitude.

Dans le cadre de la problématique dont nous venons de parler ci-dessus, il
faut, outre 1’é¢tude des textes philosophiques essentiels de Sartre depuis de la
“Transcendence de [’ego”, étudier le projet que Sartre envisage de réaliser en ce qui
concerne la morale et la définition de ce projet au cours de I’évolution de sa pensée,
en tenant compte également de certains discours, correspondances et manuscrits qu’il
a faits et écrits, mais qui ne sont pas impliqués dans ses ouvrages. En ce sens, le
développement de son projet de morale pourrait étre soumis a une analyse
chronologique et ses ouvrages pourraient étre étudiés de nouveau a travers cette
classification chronologique. Ainsi, Alain Renaut, dans son ouvrage intitulé¢ “Le
dernier philosophe, Sartre”, et Gerhard Seel, dans “La dialectique de Sartre”, ont
abordé¢ le projet de morale de Sartre dans un processus de développement semblable,
en le soumettant a des classifications chronologiques proches 1’'une de [’autre.
Chacun de ces deux ouvrages s’appuient sur “Le probleme morale et la pensée de
Sartre” de Francis Jeanson, datant de 1965, en tant que référence. Par contre, Jeanson
a essay¢ de parvenir a une morale sartrienne non par une classification et une
interrogation chronologiques, mais par 1’é¢tude de son ouvrage intitulé¢ “L 'Etre et le

néeant”.



Mettre en évidence un projet de morale en partant de la pensée sartrienne
nous mettra devant un autre probléme ; celui de sujet, de la subjectivité. Pour A.
Renaut qui considére la pensée sartrienne comme une sorte d“ontologie de la
subjectivité”, ’existentialisme de Sartre peuvent étre jugé comme un individualisme,
et certains problémes d’inter-subjectivité peut etre exprimés dans cet existentialisme.
Par conséquent, un effort pour définir le sujet dans I’ontologie sartrienne qui pourrait
donner naissance a un projet de morale, en partant de ces deux jugements différents,
serait utile dans la tiche que nous avons entrepris pour mettre en évidence une

conception de morale éventuelle dans la pensée sartrienne.

Pour étudier en détail la problématique précitée et pour mieux comprendre la
maniére dont la notion de liberté est abordée chez Sartre, il sera utile de découvrir
I’emploi de la notion de liberté dans les ouvrages philosophiques de Sartre, écrits
avant “L ’Etre et le néant”, et de voir les transformations qu’a subies cette notion
jusqu’a “LEtre et le néant”. Dans ce contexte, on pourrait rechercher, chez Sartre,
comment est définie la conscience pour faire en sorte que le probléme de liberté soit
considéré comme un probléme de conscience, tout en tenant compte de ses ouvrages
intitulés “La Transcendence de [’ego”, “Imaginaire” et “Esquisse d’une théorie des
émotions”. D’ailleurs, comme nous 1’avons déja dit, il conviendrait mieux de

comprendre la liberté chez Sartre comme une “conscience de liberté”.

Dans “La Transcendence de [’Ego”, Sartre commence a établir ses propres
concepts de conscience et d’Ego, a travers des discussions avec Descartes sur le
cogito qu’il prend comme base du point de vue de la notion de conscience, et avec
Husserl qui prétend fonder la conscience grace a la méthode phénoménologique. A
ce niveau, il est important que Sartre ait commencé a ce processus en partant de la
tradition cartésienne. Or, il est vrai que la nécessit¢ de mettre la conscience au
premier plan pour pouvoir parler de la liberté n’est une attitude devenue pertinente
qu’a partir de Descartes. Sartre a beau considerer Husserl et Descartes comme ses
antécédents dans la constitution de la notion de conscience, il critique tous ces deux
philosophes dans un sujet trés important qui est 1’établissement de la relation entre la
conscience et le monde extérieur. Le fait que le cogito cartésien ait une structure

renfermée en elle-méme et qu’il définisse le monde extérieur comme ses propres



contenus de conscience, ainsi que le fait que Husserl parle d’une possibilité de
réduction allant jusqu’a 1“ego transcendant” en derniére analyse, constituent un
probléme pour Sartre. Dans toutes ces deux attitudes, le domaine existentiel qui porte
une importance primordiale pour Sartre est négligé et la réalité-humaine est
suspendue. Sartre donne donc une grande importance a 1’étre-au-monde, et cela est
d’autant plus important pour la considération de sa pensée sous I’angle d’une
problématique de la morale. D’autre part, la saisie de la notion d’engagement se fera

de méme a travers 1’état d’étre-au-monde.

Dans son ouvrage intitulé “L’Imaginaire”, Sartre essaie d’expliquer
I’imagination en nous exposant la définition de conscience dans ses détails les plus
fins, et dans son ouvrage intitulé “Esquisse d’une théorie des émotions”, il nous
présente le choix conscient ayant un effet direct a la base des émotions et la position
qu’il prend a I’encontre de la notion “inconscient” utilisée en psychanalyse. Dans
chacun de ces deux ouvrages, ce qui est important pour notre problématique, c’est
que Sartre a pris comme base, le choix et la conscience dans 1’explication méme des

notions telles que imagination et émotion.

Cependant I’analyse de “L Etre et le néant” occupe une place trés importante
du point de vue du probléme de morale que nous essayons de mettre en évidence,
parce que Sartre nous donne dans cet ouvrage une explication détaillée pour chacune
des notions et distinctions que nous avons citées jusqu’ici. L’effort a faire pour
comprendre a travers “L’Etre et le néant”, d’une part la place des notions de liberté
et de conscience dans I’ontologie sartrienne et d’autre part la définitions de ces deux
notions du point de vue du probléme d’autrui, constituera une autre étape importante
quant a la problématique de morale. A ce niveau, on pourra demander ce qu’exprime
I’autrui dans le domaine de la morale et on pourra interroger chez Sartre la possibilité
du passage au domaine de la morale en partant de la relation avec autrui. Par ailleurs,
I’existence d’autrui en termes de Sartre pourra €tre abordée en comparaison avec le
concept heideggerien de Mitsein. Pour 1’étude de “L’Etre et le néant” et
I’interprétation du chapitre intitulé¢ “Perspectives morales” du point de vue d’un
probléme moral, I’ceuvre de Francis Jeanson, constituant un guide assez important,

nous aidera beaucoup.



Prise de la pensée sartrienne dans la chronologie, nous permettra de mettre en
¢vidence, I’un ceil différent, le développement d’une idée de morale chez Sartre ou sa
manicre de traiter un plan pareil dans I’histoire de la philosophie ; et, en ce sens, on
peut tres bien refaire le parcours suivi dans I’ceuvre de Alain Renaut. En résumant en
trois titres principaux les évolutions de I'idée de morale que Sartre planifie
d’exprimer clairement, on pourra étudier I’évaluation de la conception sartrienne de
morale mise en projet mais non encore entierement réalisé, en tant qu’une éthique de
la finitude et prendre en considération, a ce niveau, I’ouvrage posthume intitulé

“Cahiers pour une morale” de Sartre.

Finalement, vu que Sartre a commencé, a partir des années 1960, a répondre
plutot dans le domaine politique aux questions concernant les problémes de liberté et
de morale, nous pourrons voir quelle type de relation Sartre établit entre la morale et
la politique, et nous pourrions conclure que les notions de liberté, d’action et de
responsabilité qu’il emploie jusqu’a la “Critique de la raison dialectique”, y
prennent un sens “politique”. En ce sens, il serait possible d’étudier I’évolution du
projet éventuel de morale sartrienne en parallele avec 1’évolution de sa position

philosophique et politique.



PREMIERE PARTIE

INTERPRETATION CHRONOLOGIQUE DU PROJET ETHIQE DANS LA
PENSEE DE SARTRE



CHAPITRE I

Possibilité de parler d’une éthique a partir de la conscience sartrienne

Sartre affirme vers la fin de L’Etre et le néant : « L’ontologie ne saurait
formuler elle-méme des descriptions morales. Elle s’occupe seulement de ce qui est,
et il n’est pas possible de tirer des impératifs de ces indicatifs. Elle laisse entrevoir
cependant ce que sera une éthique qui prendra ses responsabilités en face d’une

I, Et puis pour terminer la partie qui s’appelle

réalité humaine en situation »
« Perspectives Morales », il conclut que toutes les questions sur la liberté
ontologique, la valeur et 1’agent morale -qui est /’étre par qui les valeurs existent
dans le monde- peuvent trouver leurs réponses sur le terrain moral et il envisage

écrire un prochain ouvrage sur la morale.

Le fait qu’il se trouve, semble-t-il, un probléme de libert¢ et de valeur
derri¢re les questions qui avaient incité Sartre a parler d’un tel projet, fut I’'un des
motifs fondamentaux dans le choix du sujet de cette travaille, car maints ouvrages en
effet, ayant mis en avant la question morale dans la philosophie sartrienne, ont pris

pour point de départ la dernicre partie de ce livre.

Francis Jeanson par exemple, avait consacré une part considérable son ceuvre
« Le probleme moral et la pensée de Sartre » a I’analyse des deux derniers chapitres
de L’Etre et le mnéant concernant successivement |’action de la liberté et la
psychanalyse existentielle, et entrepris une définition de la « morale de I’ambiguité »
chez Sartre a partir de cette analyse?. Afin de pouvoir révéler la question morale dans

toutes ses dimensions, Jeanson tentait dans les premiers chapitres de son livre de

! Jean-Paul Sartre, L 'Etre et le néant, Gallimard, 1943, p. 673-674.
2 Francis Jeanson, Le probléme moral et la pensée de Sartre, Editions du Seuil, Paris, 1965, p. 233-
291.



définir la réalit¢ humaine et la condition humaine dans la pensée existentialiste de
Sartre a partir de ses ceuvres philosophiques qui avaient précédé L Etre et le néant -
méthode que je vais suivre également- et essayait, dans ce contexte, d’interpréter la
psychologie des émotions et la phénoménologie de 1I’imagination par référence a leur
place dans la pensée sartrienne. D’autre part, sous le titre d’ « Ontologie de
I’ambiguité », Jeanson commentait le role de la relation conscience-étre dans la
philosophie de Sartre® -ce que je pense aussi, d’ailleurs, qu’il convient d’analyser
avant de passer par la suite a la question morale. L’utilité d’une telle approche pour
notre travaille pourrait étre définie de la fagon suivante : pour comprendre le sens
ontologique chez Sartre du concept de liberté, il faudrait avoir antérieurement saisi la
structure de la conscience -ou du pour-soi- en quoi ce concept de liberté se manifeste,
c’est-a-dire qui introduit cette liberté dans la réalit¢é humaine ou qui fait qu’il nous
soit possible de parler d’une liberté. En outre, je crois que la tentative de comprendre
le concept de liberté chez Sartre comme conscience de la liberté, pourrait aider a
frayer une voie vers le domaine de la philosophie pratique, c’est-a-dire celui de
I’éthique (ou vers la politique qui, plus tard, sera mise en question dans ce travail).
Pour ce faire, il faudra parler d’une conscience en action et d’une action libre, en
prenant comme point de départ la pensée de Sartre. Il nous faudra pourtant clarifier, a
ce niveau de notre réflexion, que cette tentative de décrire la liberté¢ a partir de la
« conscience de la liberté » devrait se comprendre dans le cadre de la méthode
phénoménologique étant donné que la description d’une action ou d’un objet a partir
de la conscience qui I’accompagne, enferme un péril que tous les phénoménologues
s’efforcent d’éviter : celui de tomber dans le psychologisme. Donc, ¢’est mieux que
nous focalisions sur I’intentionnalit¢ méme de la conscience pour saisir 1’aspect
pratique de la philosophie existentielle, parce que la conscience est la conscience de

I’expérience vécue dans le monde et dans une sphére intellectuelle.

D’autre part, essayer de trouver un chemin a travers la question morale en
utilisant les ceuvres qui ont précédé L Etre et le néant était une méthode approuvée
par Sartre méme, dans la préface qu’il avait rédigée pour le livre de Jeanson. Pour
Sartre aussi, penser la question morale au sein de sa philosophie devrait comporter
une interrogation sur les relations entre la morale et 1’histoire, entre la transcendance

concréte et I'universel, ce qui requiert la prise en considération de ses ceuvres

3 Ibid. p.35 - 211



10

précédentes. Voila ce que disait Sartre & Jeanson dans cette préface que je viens de
mentionner®, sur I’étude de sa pensée du point de vue d’une problématique
morale : « Vous avez choisi, au contraire, pour 1’étudier, le point de vue le plus
difficile mais aussi le plus fructueux : vous I’avez envisagé comme une pensée
inachevée, en mouvement, et vous avez tenté d’esquisser ses perspectives futures.
Pour cela, vous n’avez pas hésit¢ a prendre comme théme directeur la morale
existentialiste et vous y avez eu d’autant plus de mérite que cette partie de la doctrine
n’a pas encore ¢té véritablement traitée [...] En effet, ’existant est pour moi un étre
«qui a a exister son étre », il va de soi que I’ontologie ne saurait se séparer de
I’¢thique, et je ne fais pas de différence entre 1’attitude morale qu’un homme s’est

choisie et ce que les Allemands appellent sa « Weltanschauung ». »°

La reprise des lignes qui se trouvent dans la derniére partie de L ’Etre et le
néant nous ramenerait & une interrogation sur la maniére de vivre la liberté et la
manicre dont cette liberté surgit dans la réalit¢ humaine comme une action libre, que
Sartre articule dans le domaine philosophique, et ce domaine philosophique est
I’ontologie phénoménologique lorsqu’il s’agit de L’Etre et le néant. Deux
interprétations divergentes se dégagent du fait que, par opposition a ce qu’il avait
prévu dans ces phrases finales de son ceuvre, Sartre ne se soit jamais hasardé a ce
travail d’élaborer le projet éthique qu’il s’était proposé de concrétiser a partir des
problémes pratiques. La premiére de ces interprétations se base sur I’idée qu’il serait
une tiche malaisée d’affirmer I’individu tel que défini dans L 'Etre et le néant comme
un agent moral, et que le passage de I’ontologie sartrienne a la morale s’avére
problématique vu I’impuissance des définitions de la liberté et de la conscience,
fondées ontologiquement, de franchir leur structure refermée sur elles-mémes. Le fait
que Sartre n’ait pas écrit une ceuvre sur la morale est, selon cette interprétation, un

échec inévitable qui découle de ces difficultés.

Le deuxiéme point de vue a ce sujet est celui qui se focalise plutdt sur
I’évolution de la pensée de Sartre et son engagement politique au regard des
conditions de 1’époque, et affirme une constatation a partir de la tendance sartrienne
de concevoir la politique et 1’éthique comme deux domaines inséparables : suivant

cette deuxiéme explication, si Sartre n’a pas écrit une ceuvre sur 1’éthique, cela

4Ibid. p. 11-12
5 Weltanschauung : vision du monde.



11

n’atteste pas un échec, mais une sorte de mutation dans sa pensée, et on pourrait
méme voir la Critique de la raison dialectique qu’il a publi¢ en 1960, comme un
substitut de cette ceuvre sur 1’éthique qu’il promettait a la fin de L 'Etre et le néant.
C’est dans le contexte de ce deuxieme point de vue que va se poser plus tard, et
fréquemment, la question de savoir s’il y a continuité ou rupture dans la pensée

sartrienne.

Un dernier commentaire qui reste a faire concernant le projet éthique de
Sartre, a la différence des approches mentionnées jusqu’ici, serait la théorie qui
consiste a prétendre que si Sartre n’a point écrit sur I’éthique, c’est que ceci est une
nécessité provenant de sa pensée méme. Cette explication est d’ailleurs celle sur
laquelle nous allons nous concentrer entre autres, et celle qui va former le noyau de

la conclusion de notre travaille, apres avoir examingé les deux premiéres approches.

Ce chapitre de 1’é¢tude sera voué a I’évaluation des points de vue qui se
regroupent autour de ces deux commentaires et a la construction d’une conclusion

qui s’ensuivra.

Section I — Une théorie éthique chez Sartre comme un échec

L’attitude de Gabriel Marcel, philosophe théiste et existentialiste, envers le
projet éthique irréalisé de Sartre doit étre placée dans la premiere des deux positions
exposées globalement ci-dessus. Dans la préface qu’il avait écrit pour I’ouvrage
intitulé L’existence et la liberté humaine chez Jean-Paul Sartre de Gabriel Marcel,
Denis Huisman disait : « Marcel avait déja prévu que Jean-Paul Sartre n’écrirait
jamais d’Ethique (contrairement aux promesses explicites contenues a la fin de
L Etre et le néant) ». En s’appuyant sur la difficulté de définir le pour-soi de Sartre,

c’est-a-dire I’individu qu’il comprend comme conscience, dans son rapport a d’autres

¢ Alain Renaut, Sartre, le dernier philosophe, Edition Grasset & Fasquelle, 1993.
7 Gabriel Marcel, L existence et la liberté humaine chez Jean-Paul Sartre, précédé d’une présentation
de Denis Huisman, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 1981, p.26



12

consciences, Marcel estime que le passage a I’éthique chez Sartre est problématique,

et s’oppose fonciérement a ’idée d’un projet éthique chez Sartre®.

Un autre point de vue qui prend pour échec le passage de 1’ontologie a 1’éthique
chez Sartre est celui de Kenan Giirsoy. Cependant, dans son livre Problemes
engendrés par [’athéisme Jean- Paul Sartre, Giirsoy parvient a cette opinion
négative par une critique tout a fait différente de celle de Marcel. Pour Glirsoy,
I’ontologie sartrienne est incomplete parce que fondée sans référence transcendante,
ce qui rend impossible un discours éthique basé sur cette ontologie’ et qui fait que le
projet éthique de Sartre demeure inachevé. Néanmoins, la recherche d’une théorie
¢thique dans la pensée sartrienne est justifi¢ pour Giirsoy étant donné qu’elle

rivilégie en grandes lignes I’homme qui vit, qui éprouve, ¢’est-a-dire 1’existence'”.
b 9

Tout en exposant, au cours de notre travaille, ces approches diverses, notre
intention sera plutét de parvenir, dans [’ontologie sartrienne, a une issue vers

1’éthique.

Section II - Une éthique de la finitude

Dans les dernicres pages de L 'Etre et le néant, Sartre nous propose de trouver
les traces de la conception morale du pour-soi en partant de la liberté ontologique,
car il faut répondre a une grande question : comment vivre la liberté¢ ? En tant que
condition du pour-soi dans le monde, la libert¢ doit étre établie dans le domaine
pratique, c’est-a-dire, dans le domaine moral et politique. Pour penser une éthique
fondée sur I’ontologie sartrienne, le terme de finitude doit étre examing ; car, avant
d’écrire les Cahiers pour une morale, Sartre a rappelé que le pour-soi a «a
intérioriser sa finitude », « a a étre fini » et il avait annoncé qu’il allait construire une
morale de la finitude!!. Méme si, en posant la « finitude » comme 1’un des concepts
d’introduction a la morale, Sartre laisse prévoir vaguement qu’il a une attitude anti-

heideggérrienne envers le probléme, du point de vue de I'usage qu’il fait de ce

8 Ibid., p. 3.

® Kenan Giirsoy, Sartre in Ateizminin Dogurdugu Problemler, Ak¢ag Yayincilik, Ankara, 1987.
19 Tbid., p.89

' Alain Renaut, Sartre, le dernier philosophe, Edition Grasset & Fasquelle, 1993, p.159.



13

concept : ’'un affirme la finitude comme concept qui rend nécessaire le passage a
I’éthique ; I’autre, au contraire, la déclare comme concept qui rend ce passage

problématique.

Arlette Elkaim-Sartre qui, & partir des manuscrits de Jean-Paul Sartre qui
datent de 1948, publie en 1989 I’ouvrage intitulé Veérité et Existence, prétend dans ce
livre que, contrairement a ce qu’en pensait Heidegger, une réflexion sur notre
finitude ne saurait étre autre chose qu’une interrogation morale. Sartre soutient que
cette réflexion est en méme temps une réflexion sur notre état d’étre « pure liberté »,
puisque ’homme défini en tant qu’ « étre-au-monde » voit son étre déterminé par
celui de ce monde. D’autre part, sa liberté se manifeste a travers les choix parmi les
possibles qu’il est censé faire dans ce monde-ci. Le paradoxe qui surgit a ce niveau,
et dont on parle souvent, est celui-ci : si je me trouve dans un monde qui n’est pas
déterminé par moi, méme les actions qui n’appartiennent qu’a moi peuvent amener
d’innombrables conséquences que je ne pourrais prévoir ; pourtant, étant soumis a la
finitude, I’homme définit son existence par sa liberté car « ces conséquences sont
miennes ». Sartre suggere en ce qui concerne ce paradoxe, 1’idée que la liberté
humaine doit étre a la base de son action et que ’homme doit constamment « se
faire » en tant que révolte contre les situations imprévisibles, choisir ses propres
actions, assumer sa propre responsabilité avec toute sa pesanteur. A partir de cette
suggestion, il affirme finalement que les éléments constitutifs de I’expérience morale
tels que liberté et responsabilité ne pourraient étre délaissés sous prétexte de finitude,
et que, au contraire, un état de liberté ayant intériorisé sa finitude et I’imprévisibilité
du monde dans lequel il se trouve, se manifeste sur le plan éthique par des choix,
décisions et engagement. Selon Alain Renaut, la philosophie de Sartre et celle de
Heidegger ont beau s’opposer quant au passage de I’ontologie a 1’éthique;
Heidegger avait parlé du passage a 1I’éthique comme un projet dans son Kantbuch qui
date de 1929, mais s’en était completement éloigné plus tard. Pourtant Sartre, en
avangant la possibilit¢ d’un tel passage, a su habilement montrer [’attrait
philosophique du projet éthique que Heidegger avait laissé de coté. Le projet éthique
esquiss¢ par Heidegger dans le Kantbuch n’est autre chose que de donner une

signification a ’intérieur de la finitude aux valeurs qui se fondent par 1’autonomie'2.

12 1bid., p.161.



14

L’éthique qui se définit a partir d’un tel projet a pour prétention, selon Renaut, de

rendre son sujet & ce domaine.

Alain Renaut essaye d’examiner le développement de 1’approche morale dans
la pensée de Sartre avec un regard historico-chronologique. Gerhard Seel, d’autre
part, reprend le projet éthique de Sartre avec une fragmentation presque similaire, en

faisant référence a Alain Renaut.

La fragmentation historico-chronologique qu’utilise Renaut consiste en trois
parties, dont la premiére comprend les manuscrits de 1947-1948 (Vérité et existence,
Cahiers pour une morale), et surtout cette partie-la que Renaut préfere travailler
dessus, puisqu’elle montre indirectement que 1’éthique était I’'un des propos majeurs

de Sartre a I’époque.

La deuxiéme partie qui renferme une période plus longue qui s’étend des les
années 1964-65 jusqu’aux ’70, est plutét marquée par la politisation de Sartre lui-
méme et de sa pensée : « le Sartre de 1972 estime que la question morale n’est autre
que la question politique »'*. Dans cette partie de son ceuvre, A. Renaut se référe
essentiellement a trois textes :

1. Les Notes éditées a partir d’'une conférence qu’il a donnée pendant un
colloque sur la morale et la société, organisé en 1964 par le Parti Communiste
Italien'*,

2. Un dactylogramme de 499 pages révélé par J. Gerassi et publi¢ toujours par
lui sous le titre de Morale de Sartre 1964.

3. Un manuscrit inédit de 255 pages qui appartient a Sartre. Ce manuscrit avait
¢été réédité par Sartre méme sous forme d’un dactylogramme de 138 pages et
en 6 chapitres pour étre présenté pendant ses conférences a 1’Université

Cornell aux Etats-Unis, sous le titre de Recherches pour une morale.

Alain Renaut parle derniérement d’une troisiéme partie de la fragmentation qu’il

fait du projet éthique envisagé par Sartre. Cette troisieme partie est fondée sur une

B Ibid., p.165.
141 s’agit du texte intitulé “Détermination et liberté”, publié en italien dés 1966 dans Actes du

colloque et en frangais (sans révision par Sartre) in M.Contat et M.Rybalka, Les Ecrits de Sartre,
1970, p.735-745.



15

problématique dont nous parlerons longuement plus tard. Les années que Renaut
propose comme troisiéme partie sont celles qui précédent la mort de Sartre, c’est-a-
dire les années 1977-79. Dans le chapitre qui est voué a cette période, Renaut tient

compte plutdt des entretiens faits avec Sartre.

Section III - « Premiére morale » de Sartre

« J’ai achevé ma morale »(1939)"

Alain Renaut utilise cette phrase que Sartre avait prononcée longtemps avant
L’Etre et le néant, comme preuve de ce qu’il avait des projets qui couvrent une
période assez longue concernant le domaine moral, et examine le développement de
la pensée morale du philosophe en commengant dés 1939, car, les discours et sources
les plus fructueux qui serviront de base pour rechercher 1’existence d’un probléme
moral chez Sartre sont, pour Renaut, ceux qu’il va classifier sous le titre de
« premiere morale ». En essayant d’expliquer au sein de ce chapitre, comment la
conscience se définit chez Sartre, notamment dans la lignée de ses livres comme
Transcendance de [’Ego, Esquisse d’une théorie des émotions, L’imaginaire et
derniérement L 'Etre et le néant, Renaut, tout en se référant a ’ouvrage Le probleme
moral et la pensée de Sartre de Francis Jeanson, en fait aussi une critique : selon
Renaut, les ceuvres de Sartre que Jeanson prend en considération dans sa recherche,
et sa manicre de les aborder a travers un probléme de conscience, ne concernent pas
directement le probléme éthique. A suivre le fil de la critique qu’apporte Renaut, F.
Jeanson a voulu étudier en développant une réflexion sur la subjectivité, la situation
de la conscience en tant qu’une « existence authentique », du point de vue de la
libert¢ et de la morale (cette travaille d’ailleurs a pour prétention de poser la
problématique d’une facon semblable) ; cependant, Renaut signale que I’auteur n’a
tenu compte ni de 1’ouvrage Les cahiers de la drdle de guerre de Sartre, ni des
correspondances publiées par Simone de Beauvoir. Plutét que de reprendre la
technique d’interprétation de Jeanson qui consiste a des analyses de textes, Renaut
préfere ramasser des « preuves » servant a démontrer que Sartre avait un projet

¢thique ; et utiliser les manuscrits et textes d’entretien qui n’avaient pas ¢été

15 Sartre cité par Alain Renaut dans “Sartre, le dernier philosophe” , Edition Grasset & Fasquelle,
1993, p.162.



16

jusqu’alors étudiés dans le contexte de la question morale, afin d’exposer 1’évolution
chronologique. Dans cette étude nous voulons présenter ces deux aspects différents
avec I’idée qu’ils se completent I'un 1’autre pour indiquer I’importance de la place

qu’occupe le probléme moral dans la pensée de Sartre.

Le passage que j’ai cité de Sartre ci-dessus, a sans doute été utilisé¢ par le
philosophe en 1939, d’une maniére un peu hative ; pourtant il révele clairement
I’enthousiasme qu’il portait pour la morale. Voila ce qu’il dit le 3 décembre 1939 :
« J’ai vu cette morale que je pratique depuis trois mois sans en avoir fait la théorie »,
et le lendemain, il continue : «Je suis toujours enchanté de ma morale, qui est
sombre comme il se doit et que je sens ». Sartre a annoncé, dans son Carnet III, en
date du 7 décembre 1939 ( Les Carnets de la dréle de guerre, p.136-145), qu’il faut
commencer a mettre en ordre ses idées sur la morale. Finalement, dans la partie qui
appartient a la date de 9 décembre des Carnets de la drole de la guerre, i1 n’hésite
pas a dire : « J’ai achevé ma morale. Je vais vous la copier, ici. C’est fort long. Si je
n’y parviens pas complétement, je continuerai demain »'° (“Les carnets de la dréle
de la guerre” p.1897). D’aprés Renaut, lorsque Sartre était en train de préparer des
¢bauches sur la morale en 1939, il ne prévoyait pas encore les argumentations
ontologiques qu’il allait faire dans I’Etre et le néant et dans Cahiers qui paraitraient
en 1947 et 1948. C’est pourquoi, antérieurement a ces deux ceuvres-ci, Sartre a beau
avoir permis I’acces au probléme éthique en parlant du domaine moral comme un
projet, ce projet qu’il avait dans 1’esprit devrait étre vu en tant qu’une réflexion
morale ayant forcément subi une modification sérieuse apres L 'Etre et le néant.

Alain Renaut constate que Sartre essaye en reprenant dans Les carnets de la
drole de guerre (pp.1898-1900) 1’évolution de 1’idée de liberté a laquelle il avait
donné une place considérable dans L’Etre et le néant, d’établir au sein de la réalité
humaine, 1’ébauche d’une morale. Cette réalit¢é humaine a I'intérieur de laquelle
Sartre projette sa morale, se définit comme domaine de la conscience consciente de
sa finitude. Ces termes de « finitude » et « réalité humaine » sont employés par Sartre
au sens heideggerien. Heidegger et Sartre ont beau diverger nettement en ce qui
concerne le passage a 1’éthique a partir de la finitude, ils s’approchent quant au
rapport de ce concept a I’ « étre-pour-soi » chez Sartre, et au « Dasein » chez

Heidegger. Alain Renaut argumente la morale qui appartient a la conscience ayant

16 Sartre, cité par Alain Renaut dans “Sartre, le dernier philosophe”, Edition Grasset & Fasquelle,
1993, p.163.



17

intériorisé sa finitude, de la facon suivante : « Finie, cette réalité est constamment
« séparé de son dessein » et doit projeter son étre propre dans 1’avenir, comme ce
qu’elle a a étre par sa liberté : en ce sens, la réalit¢ humaine n’est « ni un fait, ni une
valeur », mais « le rapport d’un fait a une valeur » - entendre : le rapport de la liberté
en tant que facticité, présent dans le monde comme un «fait», a ce que cette liberté
doit faire d’elle-méme, en se jetant dans [’avenir « pour y étre son propre

fondement » »!’

La méthode d’interprétation que Renaut préfere utiliser en examinant le
Sartre des années 1930, consiste a y introduire également 1’époque ou L ’Etre et le
néant avait été¢ écrit; car Renaut prétend faire cette lecture a la fois comme un
probléme de sujet afin de parvenir a I’individu en tant qu’agent moral a partir du
sujet / conscience existentialiste de Sartre. Un deuxiéme objectif de cette maniére de
lire Sartre serait de garantir le passage de cet agent moral au domaine politique dans

la pensée sartrienne.

Section IV - « Deuxiéme morale » de Sartre

« J’ai au fond écrit deux morales, une entre 45 et 47, completement mystifiée [...] et
puis des notes de 65 environ sur une autre Morale, avec le probleme de réalisme et

le probleme de la morale. »'

A partir des années 60, Sartre commence a penser la morale et la politique
dans le cadre d’une méme problématique. Dorénavant, il va transgresser les limites
de I’ontologie phénoménologique et s’incliner vers la « praxis » . Ici, 'emploi du
terme signale le cheminement de Sartre vers les concepts qu’il utilise dans la critique
de la raison dialectique. Les années 60 et 70, sont celles qui ont témoigné une
redéfinition dans le domaine social par Sartre des concepts qu’il avait coutume
d’employer antérieurement dans son ontologie ; et cette rénovation déguise en effet,
I’effort d’introduire ces concepts dans le langage politique. Concernant toujours la
méme période, le film que M. Contat et A. Astruc ont consacré a Sartre, révele les

mémes déclarations que le philosophe avait exprimées sans dissimulation a propos de

17 Alain Renaut, Sartre, le dernier philosophe, Edition Grasset & Fasquelle, 1993, p.164.
18 Qartre, cité par Simone de Beauvoir dans La Cérémonie des adieux, p.42.



18

ce passage. Sartre y affirme que le probléme ne consiste point a choisir la morale et
la politique étant donné que ces deux domaines ne doivent pas étre pris distinctement
mais comme une méme sphere pratique ; et il estime que la « question morale n’est
autre que la question politique ». C’est justement par 1’influence de cette transition
que ’on témoigne chez Sartre que la partie abordée sous le titre de la « deuxiéme
morale » est en général considérée comme une rupture par rapport a la lignée
habituelle de sa pensée. Voila ce qu’Alain Renaut constate a partir de 1’ouvrage
intitulé Sartre de 1966 de Francis Jeanson: « Sartre reprenait, sur une base
philosophique renouvelée (celle des positions élaborées dans la Critique de la raison
dialectique), la réflexion morale que les Cahiers avaient tenté de développer a partir
des théses de L ’Etre et le néant, et si I’humanité restait inscrite dans la dimension de
I’avenir, comme une « humanité a faire », s’il s’agissait toujours de penser I’homme
comme « le produit de lui-méme », c’était désormais « I’homme communiste » qui

incarnait cet avenir. »'°

Cette constatation faite par Renaut repose en effet sur trois textes de base,
mentionnés ci-dessus. Pour en venir a une étude plus minutieuse concernant la méme
période encore, il serait utile de parcourir rapidement quelques articles, tels
que : « Ethique dialectique. Un premier regard aux notes de conférence de Rome,
1964 »* ; « Making the Human in Sartre’s Unpublished Dialectical Ethics »*', par
R. Stone et E.Bowman ; ainsi que « Socialist morality in Sartre’s unpublished 1964
Rome Lecture : A summary and commentary » toujours par les mémes auteurs, qui
pourrait €tre estimé comme une source importante pour revisiter le texte de cette
conférence donnée par Sartre en 1964 et qui a notamment déterminé sa position

morale dite « deuxiéme »*2.

D’autre part, le dactylogramme que J. Grassi avait publié sous le titre de

Morale de Sartre de 1964 semble soutenir son projet éthique. Pourtant, 1’absence

19 Op. Cit., p.165.

20 Robert V.Stone et Elisabeth A.Bowman, “Ethique dialectique. Un premier regard aux notes de la
conférence de Rome, 1964, in Sur les écrits posthumes de Sartre, Ed.de I’Université de Bruxelles,
prés. Par R.Verstraeten, 1987.

21 Robert V.Stone et Elisabeth A.Bowman, “ “Making the Human” in Sartre’s Unpublished Dialectical
Ethics”, in Writing The Politics of Difference, edité par Hugh J. Silverman, State University of New
York Press, 1991.

22Robert V.Stone et Elisabeth A.Bowman,  Socialist morality in Sartre’s unpublished 1964 Rome
Lecture: A summary and commentary”, in Bulletin de la Société Américaine de la philosophie de
Langue Frangaise, vol.IV, No : 2-3,Department of foreign languages and literatures, Northern Illinois
University, 1992.



19

d’une ceuvre sur la morale élaborée par Sartre méme, rend possible la constatation
que la morale de Sartre qu’il prétendait avoir « achevée » dés 1939, est un projet
resté¢ en 1’air. Les Recherches pour une morale que le philosophe avait recueillies
pour une conférence a 1’Universit¢ de Cornell est plutét une réflexion sur le
« paradoxe ¢éthique », organisée en six chapitres. C’est le «paradoxe d’une
subjectivité » qui se manifeste comme « libre autonomie de volonté ». Ce paradoxe
est la « dépendance a la liberté », ou avec la terminologie sartrienne des années 60,
c’est la libert¢ a 1’égard d’un probléme practico-inerte. A cette époque-la, Sartre
soutient cette attitude de ne pas argumenter 1’évolution de sa pensée avec un ouvrage

philosophique, par des raisons que 1’on dirait non-philosophiques.*?

Section V - « Troisiéme Morale » de Sartre

Quant a cette partie, Alain Renaut fait remarquer deux interviews de Sartre
pendant les années 70. Le premier de ces textes est un entretien paru en 1977, dans
Lotta continua, une publication de la gauche italienne ou Sartre exprime son attitude
envers ceux qu’il nomme les « nouveaux philosophes »**. Cette attitude consiste a la
distinction qu’il fait entre les « marxiens » et les « marxistes », dans ces années-la ou
il critique le marxisme pour avoir ignoré la subjectivité et ou il parle d’un
« marxisme existentialisé¢ ». A suivre cette distinction, ceux que Sartre appelle les
« marxistes » ont une conception historique qui réduit ’homme a une chose et ils
définissent I’histoire de sorte qu’il ne reste aucune place a la subjectivité. D’autre

part, le deuxiéme texte cité par Renaut dans cette troisiéme partie est également une

23 J.-P.S. — Il y a eu un ouvrage de moral que j’ai préparé pour cette université américaine qui m’avait
invité. J’avais commencé a écrire quatre ou cinq conférences que je devais faire la-bas, et puis j’ai
continué pour moi. J’ai une tas de notes, je ne sais pas ce qu’elle sont devenues, d’ailleurs; elles
doivent étre chez moi. Des tas de notes pour une morale.

S. deB.- Ce n’était pas sur le rapport de la morale et de la politique essentiellement?

J.-P.S.- Oui.

S. deB.- C’était donc tout a fait différent de ce que vous aviez écrit vers les années 48, 49?

J.-P.S.- Tout a fait différent. J’ai des notes la-dessus. En fait le livre entier aurait été trés important.

S. de B.- Pourquoi I’avez vous abandonné, celui-1a?

J.-P.S.- Parce que je m’étais lassé de faire de la philosophie. Vous savez, ¢a vient toujours comme ¢a
la philosophie, chez moi en tout cas. J’ai fait L 'Etre et le néant et je me suis fatigug; 1a aussi il y avait
une suit possible, je ne 1’ai pas faite. J’ai écrit Saint Genet qui peut passer pour intermediare entre la
philosophie et la littérature. Et puis j’ai fait la Critique de la raison dialectique, et 1a aussi, je me suis
arréte (Simone de Beauvoir, La Cérémonie des adieux, p.261-262).

24 Sartre a déclaré: “Je ne suis plus marxiste”. Cité par M.Contat et M.Rybalka dans leur
“Chronologie” in (Euvre romanesque, “La Pléiade”, p.c11.



20

interview fait par M. Sicard pour la revue Oblique. Sartre parle dans cette interview
des dimensions éthiques de I’ « interrelation des consciences » du point de vue de ses

origines ontologiques?.

Parmi les trois parties que nous avons résumées jusqu’ici d’une maniere
chronologique, A. Renaut insiste principalement sur la premiére et examine la
transition entre I’ontologie et 1’éthique a travers les textes des années 40, car les
écrits inédits de Sartre sont d’une structure déréglée et énigmatique. Il existe deux
questions essentielles pour Renaut :

1- Peut-on parler d’une éthique sartrienne a partir de L 'Etre et le néant qui
comporte des théses basées sur la « réalité¢ humaine » ?

2- Le projet éthique qui se manifeste d’'une manicre assez dissolue sous le titre
de Cahiers pour une morale, serait-il considéré comme un échec ; ou bien
ouvre-t-il un nouvel «horizon philosophique » ? Une idée nouvelle peut
apparaitre, pour Renaut, si I’on peut expliquer cet échec philosophiquement :
il signale, chez Sartre, indirectement ou négativement, la nécessit¢ de

reconstruire le discours éthique différemment.

Les questions fondamentales de ce travail ont été pour nous, celles qui avaient été
pesées par Alain Renaut. Le bilan chronologique que nous venons de faire afin de
révéler les phases du projet éthique chez Sartre, fournit a notre travail qui est a la
recherche d’une morale dans la pensée sartrienne, sa légitimité. Car, la question
morale avait toujours gardé son importance pour Sartre, pendant toutes les trois
périodes dont nous avons parlé brievement : il n’avait cessé de mettre en question,
soit en pensant sur 1’ontlogie, soit sur la politique, le lien de ces deux domaines avec
la morale. Et nous, dans les limites de ce travail, tenterons d’interroger le rapport
entre 1’ontologie sartrienne et son éthique, en nous concetrant plutot sur la période

jusqu’a la fin de L 'Etre et le néant.

20Obliques, no 19, 1979, “Sartre”, p.14 -15.



21

Chapitre-11

Esquisses phénoménologiques d’une conscience avant L’Etre et le néant

Nous croyons que nous devons expliquer comment la conscience qui jouera
un rble central dans les parties suivantes ou nous allons étudier 1’ontologie
phénoménologique sartrienne, est considérée dans les étapes ou, avant L’Etre et le
néant, elle n’est pas encore formulée dans le domaine ontologique en tant que 1’étre
pour-soi. Parce qu’une étude de la conscience a son état esquissé avant L ’Etre et le
néant nous permettra, semble-t-il, d’obtenir les clés de plusieurs concepts que nous
allons rencontrer lorsque nous allons essayer de saisir la place de I’€tre pour-soi dans
I’ontologie phénoménologique et de certaines méthodes utilisées par Sartre lorsqu’il
construit sa pensée. Et plus important encore, il sera ainsi possible d’affirmer qu’il
existait toujours une conscience existentielle au fondement de la pensée
philosophique de Sartre, méme dans son ouvrage de période précoce intitulé La
transcendance de [Ego. Pouvoir faire une constatation pareille porte une grande
importance pour nous ; parce que notre but principal dans notre étude est de mettre
en ¢évidence la relation entre la conception de conscience de Sartre et la réalité-
humaine, ainsi que d’interroger s’il existe une dimension éthique de cette conscience.
Par ailleurs, essayer de saisir, en partant de cet ouvrage, la maniére dont Sartre
construit la structure de la conscience, nous fournira la possibilit¢ de parler de la
relation entre Sartre et ses antécédents (Kant, Descartes, Husserl). D’ailleurs Sartre
construit son ouvrage en question plutdt sur la critique des analyses de conscience
faites avant lui-méme. Mais, étant donné¢ que la taiche d’interroger la relation de
Sartre avec ses antécédents est une problématique a part, il serait utile de préciser que
notre but dans cette partie sera plutét de nous arréter sur la maniére dont Sartre se
sert de ses antécédents en construisant sa propre conception de conscience, que
d’interroger la manicre dont il les lit, pour ne pas nous dérouter de notre probléme

central. La raison pour laquelle nous abordons cet ouvrage de Sartre, €crit avant



22

L’ Etre et le néant, c’est de pouvoir faire une initiation a I’ontologie sartrienne ; et
notre objectif s’y borne a expliquer la distinction entre les concepts de « conscience
réfléchie » (cogito réflexif) et de « conscience irréfléchie » (cogito préréflexif) que
nous allons rencontrer souvent plus tard, et a insister sur le refus de Sartre a
I’encontre du Je transcendantal et de l’inconscient. Quant a I’insistance sur la
distinction entre le Je et le Moi apparue dans la relation établie par Sartre entre sa
conception de 1I’Ego et la conscience, ainsi que sur les manieres dont ceux-ci
construisent I’Ego, constituera le centre des constatations que nous allons faire en

partant de cet ouvrage en question.

Section I -L’attitude sartrienne contre le je transcendantal

Dans la Transcendance de [’Ego, Sartre commence a exprimer les points ou il
se distingue de la phénoménologie husserlienne en critiquant le je transcendantal de
Husserl. Sa premiére critique concerne I’idée selon laquelle le je transcendantal est
considéré comme une exigence formelle de la conscience (contre Husserl et Kant).
Le premier probléme que Sartre envisage avec une intention pareille est 1’idée
suivante de Kant: «le Je Pense doit pouvoir accompagner toutes nos
représentations »*¢ Cette proposition de Kant montre, pour Sartre, un probléme dont
Kant, lui-méme, se rend compte; c’est 1’idée que nous pouvons avoir des
représentations auxquelles le Je Pense n’accompagnerait pas. Sartre accepte 1’idée de
Kant, mais ajoute tout de suite aprés qu’il ne tomberait pas dans la faute d’expliquer
les états de conscience auxquels le Je Pense n’accompagnerait pas par 1’inconscient.
Ce qu’il fait en acceptant cette proposition de Kant, ¢’est de donner les signes de la
distinction entre la conscience réfléchie et la conscience irréfléchie tout au début de
ses pages. Sartre pose une série de questions en analysant la proposition de Kant, et
commence a expliciter sa propre idée de conscience en interprétant ces
questions : « le Je Pense doit pouvoir accompagner toutes nos représentations ; mais
faut-il entendre par la que l'unité de nos représentations est, directement ou
indirectement, réalisée par le Je Pense — ou bien doit-on comprendre que les

représentations d’une conscience doivent étre unies et articulées de telle sorte qu’un

26 Kant cité par Sartre, dans La transcendance de I’Ego, Librairie philosophique J. Vrin, Paris, 1996, p. 13.



23

«Je Pense» de constatation soit toujours possible a leur propos ? »*’ Une
formulation plus simple de cette question nous donnera la phrase suivante : « le Je
que nous rencontrons dans notre conscience est-il rendu possible par ['unité
synthétique de nos représentations, ou bien est-ce lui qui unifie en fait les
représentations entre elles ? »*® Pour Sartre, parmi les conséquents de Kant, celui sur
lequel nous devons nous arréter le plus du point de vue de ses réponses a cette
question, c’est Husserl. La conception de phénoménologie de Husserl est, pour
Sartre, un methode que I’on peut choisir pour expliquer la conscience. Sartre dit que
la phénoménologie de Husserl est non une critique de la conscience, mais une étude
scientifique de celle-ci. Dans la phénoménologie husserlienne, I’intuition est utilisé
comme méthode fondamentale et il nous met devant la chose ; pour Husserl, « dans
les actes d’intuition immédiate, nous avons I’intuition de “la chose en elle-
méme” »*. Husserl dit que pour avoir ’intention d’une chose, il faut que I’on ait eu
une prévision concernant cette chose ; et I’intuition dont nous venons de parler nous
fournit cette prévision. Pour Sartre, la phénoménologie de Husserl « est une science
de fait et que les problemes qu’elle pose sont des problemes de fait, comme
d’ailleurs, on peut encore le comprendre en considérant que Husserl la nomme une
science descriptive. » Husserl essaie d’expliquer les étres des phénomeénes dans ce
monde en les considérant comme des faits ; il s’agit, dans sa méthode, non de
découvrir la structure du phénomene, mais de mettre en évidence la signification que
prend le phénomene lors de la relation entre moi et lui. Dans ce cas, pour Sartre,
lorsque cette méthode de Husserl s’applique dans la relation entre la conscience et le
je, la relation entre ces deux étres devrait étre vue comme une relation existentielle.
Husserl essaie de saisir de nouveau la conscience transcendantale de Kant par
I’époché®’. Mais pour Sartre, lorsque Husserl envisage la conscience par cette
méthode, il aurait ’intention de la saisir comme « un fait absolu », et cela est une
approche approuvée également par Sartre. La conscience que Husserl essaie
d’obtenir par la réduction phénoménologique est une conscience réelle que chacun

pourra atteindre, et « c’est bien elle qui constitue notre conscience empirique, cette

2 Ibid., p. 16.

28 Idem.

2 Husserl cité par Sartre, dans La transcendance de I’Ego, Librairie philosophique J.Vrin, Paris, 1996,
p- 17.

30 L’explication de ’époché dans La Transcendance de I’Ego (p. 18, en bas de page) est donnée de
fagon suivante : « L’époché, la réduction phénoménologique, est la mise entre parenthéses de
I’attitude naturelle, toujours empreinte d’un réalisme spontané ; Sartre désigne aussi, aprés Husserl,
cette conscience naturelle par I’expression “conscience intra mondaine”. »



24

conscience ‘“dans le monde”, cette conscience avec un “moi” psychique et
psychophysique. »*! Sartre accepte que cette conscience transcendantale unificatrice
avancée par Husserl est un point indispensable a atteindre en suivant sa méthode,
mais il commence en méme temps juste a ce point-la a critiquer Husserl. Et dans
cette critique nous voyons la question fondamentale posée par Sartre a la
phénoménologie husserlienne : « Nous suivons Husserl dans chacune des admirables
descriptions ou il montre la conscience transcendantale constituant le monde en
s’emprisonnant dans la conscience empirique ; nous sommes persuadées comme lui
que notre moi psychique et psycho-physique est un objet transcendant qui doit
tomber sous le coup de I’époché. Mais nous nous posons la question suivante : ce
moi psychique et psycho-physique n’est-il pas suffisante ? Faut-il le doubler d’un Je
transcendantal, structure de la conscience absolue ? »*> Ces questions de Sartre
montrent son insistance sur ne pas détacher la conscience de ses rattachements
existentiels. D’ailleurs, la tentative departir d’une conscience en tant qu’un étre
«dans le monde », comme le propose Husserl, et ensuite la détacher de ses
rattachements a ce monde pour la porter a une dimension transcendantale, rend la
réduction de Husserl une méthode critiquable. Aux yeux de Sartre, il est impossible
de parler d’un Je dans le champ transcendantal atteint par une réduction pareille ;
parce que ce champ que I’on prétend saisir comme une conscience pure doit
obligatoirement étre indépendant de toutes sortes de personnalité (« prépersonnel »
ou sans Je). Ainsi, le « Je Pense » a construire sur la conscience transcendantale
saisie en tant qu’une unité pure et impersonnelle devient privé de sa particularité
d’étre sa propre source; parce que «c’est cette unité préalable qui le rend

possible » 3.

Pour Sartre, la conscience se forme dans son propre processus existentiel ;
c’est d’ailleurs pour cette raison qu’il est impossible que la conscience se construise
sur une idée de conscience transcendantale non formée par elle-méme. Chez Sartre,
I’acceptation du Je transcendantal correspond a la disparition de la conscience. « [...]
ce Je superflu est nuisible. S’il existait il arracherait la conscience a elle-méme, il la
diviserait, il se glisserait dans chaque conscience comme une lame opaque. Le Je

transcendantal, ¢’est la mort de la conscience. En effet, 1’existence de la conscience

31 bid., p.18.
3 Ibid., p. 19.
3 Tdem.



25

est un absolu parce que la conscience est consciente d’elle-méme. C’est-a-dire que la
type d’existence de la conscience c’est d’étre conscience de soi »** Ces définitions de
Sartre, en ce qui concerne la conscience, constitue en effet le fondement du concept
de conscience et de I’ontologie phénoménologique qu’il construira dans L Etre et le
néant. Pour Sartre, I’ensemble des explications de la conscience fondées sur un Je
transcendantal, indique une seule et méme chose; c’est la quéte d’une référence
unificatrice pour toutes les activités de conscience. Mais, comme le répete souvent
Sartre, il ne faut pas nécessairement une référence d’un élément transcendantal pour
assurer cette unification ; parce que la conscience construit déja sa propre unité
lorsqu’elle réalise sa structure existentielle. « C’est la conscience [...] qui rend
possible I’unité et la personnalité de mon Je. »**> Pour Sartre, une autre raison pour
laquelle il est inutile de se référer au Je transcendantal, ¢’est I’intentionnalité. « Le Je
est producteur d’intériorité. Or, il est certain que la phénoménologie n’a pas besoin
de recourir a ce Je unificateur et individualisant. En effet, la conscience se définit par
I’intentionnalité. Par 1’intentionnalité elle se transcende elle-méme, elle s’unifie en
s’échappant. »*® Le Je transcendantal atteint par une réduction husserlienne, comme
nous l’avons envisagé ci-dessus, est le fruit de la quéte d’une transcendance
unificatrice de toutes les activités de conscience. Pour Sartre, I’Ego en tant que
champ transcendantal défini ainsi, est 1’« habitant » transcendantal de la conscience ;
il se situe dans la conscience, il y reste toujours de la méme maniére et auquel la
conscience ne pourrait accéder que si elle se fait I’objet de son intentionnalité. Ici
I’Ego peut étre considéré en quelque sorte comme une base de conscience purifiée de
toutes les actions et de tous les choix du je, et voire comme un Ego transcendantal
universel du fait qu’il est accessible par tous les consciences. Aux yeux de Sartre,
une conscience manifestant la réalisation de son étre/ existence par son caractére
intentionnel n’a pas besoin d’une référence transcendantale, et 1’intentionnalité,
lorsqu’elle était utilisée différemment, devrait permettre au détachement du

solipsisme.

Le point ou Sartre essaie de parvenir en critiquant le Je transcendantal
husserlien, c’est de dire qu’il faut faire une définition différente de I’Ego. La

définition de I’Ego chez Sartre est une prise de position contre les réflexions

3 Ibid., p. 23-24.
3 Ibid., p. 23.
3 Ibid., p. 21.



26

antécédentes ayant [’intention de voir I’Ego comme un «habitant», une
« propriétaire » de la conscience. L’Ego doit étre positionné en dehors de la
conscience et considéré comme la synthése de toute action et de tout état de la

conscience.

Jusqu’ici, nous avons dit que le probléme apparaissant sur le premier plan
dans la critique de Sartre contre Husserl est le refus du Je transcendantal né en tant
qu'un champ impersonnel. Pour pouvoir comprendre la méthode que Sartre nous
proposera en vue de construire I’Ego d’une manicre différente, il faut, croyons-nous,
s’arréter sur les concepts utilisés par Sartre, tels que transcendant, transcendantal,
transcendance. Dé€ja, il différe de ses antécédents du point de vue de la maniere dont
il emploie ces concepts et du sens qu’il leur attribue. A cet effet, il conviendrait
mieux de citer cette note trés explicative située, par Sylvie Le Bon, dans La
Transcendance de I’Ego : « Pour Sartre, ’hypothése d’un Je transcendantal comme
foyer personnel unificateur et fondateur de toute conscience est superflue. Il y a
seulement pour lui un champ transcendantal pré-personnel ou impersonnel.
Transcendant et transcendantal ne sont pas pris par lui au sens kantien, mais plutot
dans le sens husserlien tel qu’il est défini par exemple par le § 11 des Méditations
cartésiennes. Est transcendantal le champ que constituent les consciences originaires
donatrices de sens. Il faut remarquer que Sartre délaissera ce terme (trop kantien ?),
qu’on ne trouve pour ainsi dire dans L’Etre et le néant. La conscience y est
considérée selon qu’elle est irréfléchie ou réflexive, positionnelle ou non-
positionnelle de soi. Il n’y a plus ’Ego ni méme de champ transcendantal. Par contre,
la transcendance de I’Ego demeure une thése fondamentale. Les notions de
transcendance et d’intentionnalité sont en effet corrélatives. « La transcendance est
structure constitutive de la conscience » L’Etre et le néant, p.28, c’est-a-dire que
d’emblée la conscience s’arrache a elle-méme pour se porter vers les objets. C’est ce
que signifie I’affirmation fameuse « Toute conscience est conscience de quelque
chose ». Corrélativement, sont dits transcendants a la conscience le monde et ses
objets (physiques, culturelles, etc.), en tant qu’ils sont, par définition, Aors de la
conscience, et 1’autre absolu pour elle. »*7 Compte tenu les explications figurant dans
cette note, nous pouvons prévoir que 1’intentionnalité de la conscience jouera un role

central dans L’Etre et le néant ; cependant, on voit bien que la naissance de ce

37 Idem.



27

concept dans la pensée sartrienne est sur les pages du premier ouvrage de Sartre

intitulé La transcendance de I’Ego.

Section II -Le Je et le Moi comme deux faces de ’Ego

Comme nous 1’avons déja précis¢, Sartre poursuit la réduction
phénoménologique de Husserl jusqu’a un certain point, par contre, il critique Husserl
sur deux points. Selon Sartre, Je transcendantal de Husserl n’est pas convenable a sa
phénoménologie fondée sur 1’intentionnalité, et Sartre considére une tel explication
du je insuffisant. Parce qu’aux yeux de Sartre, la relation entre ce Je transcendantal
atteint par Husserl et la conscience agissant qui a une structure intentionnelle n’a pas
¢té¢ établie parfaitement; en ce sens, la relation entre l’immanence et la
transcendance n’a pas été bien constituée chez Husserl. C’est-a-dire, la maniére dont
une conscience impersonnelle privée de toutes conditions existentielles de la
conscience passe en relation avec la conscience intentionnelle n’est pas claire. Et ce
sera d’ailleurs le probléme fondamental que Sartre essaiera de franchir lorsqu’il
constituerait le Ego. La tendance de réfléchir la transcendance avec 1’intentionnalité,
comme nous I’avons exprimé dans la partie précédente, est un pas pour franchir ce
probléme. Viser a souligner la structure intentionnelle de la conception de I’Ego chez
Sartre et a réfléchir sur les points ou une constitution pareille de I’Ego nous amenera
sans doute un risque de négligence de certains points. Le plus important parmi ces
points qui pourraient étre négligés, ce sera le manque que produirait une approche de
I’Ego fondée sur la critique de Sartre sans en tenir compte de la place exacte du Je
transcendantal critiqué par Sartre dans la phénoménologie husserlienne. Cependant,
la relation de la pensée husserlienne avec la phénoménologie sartrienne est un sujet
tellement long et important qu’il doit faire I’objet d’une étude a part. C’est la raison
pour laquelle, dans le cadre de cette étude, nous préférons nous arréter plutot sur ce
que peut étre I’importance de la définition de I’Ego sartrienne du point de vue de
notre problématique, en fixant notre attention sur les résultats que Sartre a atteints en

ce qui concerne I’Ego.

Sartre essaie d’expliquer I’Ego dans une structure a deux aspects différentes.

Le Je qui est la premicre de ces deux aspects constitue la face active de I’Ego, il ne se



28

fait visible qu’a travers la conscience réflexive ; et ’autre, le Moi a une définition
« plus proche » de la zone de la spontanéité et de la conscience irréfléchie, soulignant
plutot I’aspect matériel de la conscience. Nous nous réservons cependant de réfléchir
le Moi en entier dans la zone irréfléchie ; parce que nous nous rendons bien compte
qu’une approche pareille peut nous conduire a faire une simple distinction entre la
« conscience active et la conscience simplement spontanée ». Sartre dit dans la partie
intitulée « Constitutions des Actions » de son ouvrage qu’il se réserve de faire une
distinction pareille, parce que cette derniére constitue I'un des problémes les plus

difficiles a résoudre dans la phénoménologie.*®

Ce que Sartre veut faire, c’est de pouvoir montrer une structure de I’Ego ou
les aspects psychique et psychophysique de la conscience est suffisants et la
transcendance s 'établit par I’intentionnalité. Sartre affrime que le je et le moi ne font
qu’un et il essai de motrer que ’Ego dont Je et Moi ne sont que deux face constitue
I’unité¢ idéale (noématique) et indirecte de la séie infinie des consciences
réfléchies.’® La distinction entre le Je et le Moi, formulée par Sartre, est une
distinction fonctionnelle a utiliser dans le cadre d’une constitution qui libérerait le
Ego de I'impersonnalité. Lorsqu’il explique d’ailleurs ces deux concepts, il parle
ainsi : « le Je c’est I’Ego comme unité des actions. Le Moi c’est I’Ego comme unité
des Etats et des qualités. Les distinctions qu’on établit entre ces deux aspects d’une
méme réalité nous parait simplement fonctionnelle, pour ne pas dire

grammaticale. »*

Avec la distinction qu’il établit entre le Je et le Moi, Sartre se permet
d’unifier sa distinction entre la conscience réfléchie et la conscience irréfléchie avec
sa propre conception de Ego intentionnel. Dans la partie intitulée « Théorie de la
présence matérielle du Moi » de son ouvrage, il dit qu’on pourrait penser que
certaines situations se manifestent immédiatement dans la zone réfléchie ; mais que
méme dans un cas pareil, la conscience irréfléchie a une priorité ontologique sur la

zone réfléchie. « Nous arrivons donc a la conclusion suivante : la conscience

% bid., p. 51.
3 Ibid., p.43.
40 Tbid., p. 44.



29

irréfléchie doit étre considérée comme autonome. C’est une totalité qui n’a nullement

besoin d’étre complétée [...] »*!

Considérer ’Ego comme une sturcture qui inclut deux faces formant 1’unité
de conscience, permet Sartre d’unifier sa conception intentionnelle de I’Ego et la
distinction entre la conscience réfléchie et irréfléchie. « Nous arrivons donc a la
conclusion suivante : la conscience irréfléchie doit étre considérée comme autonome.
C’est une totalité qui n’a nullement besoin d’étre complétée[...] »** Sartre affirme,
dans La Transcendance de I’Ego, que quelques expériences ne puissent étre vécues
que dans la conscience réfléchie, mais au cours des telles expériences-mémes, la
conscience irréfléchie garde sa priorit¢é ontologique sur la conscience réfléchie:
« L’Ego n’est pas directement unités des consciences réfléchies. Il existe une unité
immanente de ces consciences, ¢’est le flux de la Conscience se constituant lui-méme
comme unité de lui-méme —et une unité transcendante : les états les actions. L’Ego
est unité des états et des actions, -facultativement des qualités. Il est unité d’unités
transcendantes et transcendant lui-méme. C’est un pdle transcendant d’unité
synthétique, comme le pole-objet de Dattitude irréefléchie. Seulement ce podle

n’apparait que dans le monde de réflexion.»*

4 bid., p. 40.
2 Ibid., p.40.
4 Idem.



30

Chapitre 111

L’Etre et le néant et le passage de ’ontologie a I’éthique

Section I - Du cogito cartésien a I’étre-pour-soi

L’étre-pour-soi et I’étre-en-soi qui sont les éléments constitutifs de
I’ontologie sartrienne servent aussi de mots-clefs pour le passage a 1’éthique a partir
d’une question d’étre. Comprendre la relation entre ces deux « modes d’étre », tels
que définis par Renaut, doit précéder le passage a un domaine de valeurs. L’étre-
pour-soi entendu comme une intention vers 1’étre-en-soi, est défini en tant qu’ « étre
par qui les valeurs existent dans le monde ». L’étre-pour-soi est le sujet du passage a
la morale, grace a sa libert¢ indéfectible et au fait qu’il soit déterminé
comme « I’'unique source de la valeur ». Pour faire une interprétation sur ce sujet
moral chez Sartre, il faut également prendre en considération la difficulté de parler
d’un systeme de valeurs et étudier la manic¢re dont le concept de valeur s’explique
chez Sartre. Dans On a raison de se révolter, Sartre explique que les valeurs « sont
faites de telle sorte qu’il faut a chaque fois les découvrir, ou les inventer » et « le
mouvement du dépassement des faits » vers les valeurs est «le moment de la
liberté ».** Par ailleurs, dans L Etre et le néant, Sartre fait une analyse de valeur a
partir du concept mangque, sous le titre « Le pour-soi et I’étre de la valeur ».*> Pour
mieux comprendre la définition de « valeur » chez Sartre et envisager la morale
comme un espace de valeurs, c’est la partie « Les structures immédiates du pour-
soi » qui constitue la partie la plus importante a interpréter dans la perspective de

notre étude.*® Or, la lecture intégrale de cette partie est la condition d’arriver a ce

44 Sartre cité par Alain Renaut, in Sartre, le dernier philosophe, Edition Grasset & Fasquelle, 1993,
p.175.

4 Jean-Paul Sartre, L étre et le néant, Gallimard, 1943, p.121-132.

46 Ibid., p.109-142.



31

point ou on parviendrait a une analyse de valeur. Ainsi, dans le contexte de L Etre et
le néant, on pourrait éclairer en grande partie la conception de subjectivité et

I’approche a la morale problématique chez Sartre.

Section II - Introduction a la conception de conscience chez Sartre et

L’existentialisme est un humanisme

Dans L’Etre et le néant, en expliquant la structure du pour-soi, Sartre
explique en premier lieu que le pour-soi doit étre compris comme 1’étre de la
conscience et il analyse chacune des caractéristiques fondamentales mettant au jour
la structure ontologique de la conscience. Chez Sartre, avec la définition de la
conscience comme « la présence a soi », il est affirmé que la conscience est un étre
capable de saisir elle-méme comme une distance a soi-méme. Cette distance
signifie également 1’état de non-coincidence de I’€tre-pour-soi avec soi-méme. « La
caractéristique de la conscience, au contraire (de 1’étre en soi), c’est qu’elle est une
décompression d’étre. Il est impossible en effet de définir comme coincidence avec
soi. »*” Une pareille définition de conscience montre d’une part que Sartre parle
d’une conscience alignée avec le cogito cartésien, et renvoie d’autre part au « pro-jet
ex-statique » heideggerien.*® Dasein que Sartre traduit comme « réalité-humaine »
est I’étre conscient de lui-méme et de ses propres possibilités et ayant des projets
relatifs a ces derniéres. C’est dans cette phrase « Il faut partir du cogito »*°, prise du
texte intitulé L ‘existentialisme est un humanisme, que 1’on voit le plus clairement
I’association faite par Sartre entre sa conception de phénoménologie, dont les
origines se trouvent chez Husserl, et un sujet ou une conscience envisagée a partir du
cogito cartésien. Mais, pour Sartre, le cogito ne peut étre mis au service de la
phénoménologie existentialiste qu’en étant retraité et par conséquent modifi¢. Alain
Renaut explique de la fagon suivante le point sur lequel insiste Sartre contrairement
a la définition de conscience des Modernes: « La conscience s’est définie, chez les
Modernes, par I’identité a soi : le « Moi = Moi » de Fichte, dans son interprétation
traditionnelle. Réaménager la conception classique du cogifo, c’est en ce sens pour

Sartre tenir compte de la maniere dont, en réalité, I’identité ou I’adéquation a soi de

47 Ibid., p.110.
4 Tbid., p.109.
4 Jean-Paul Sartre, L 'existentialisme est un humanisme, Nagel, 1970, p.123.



32

I’étre qui est ce qu’il est définit le propre, non de la conscience, mais de la chose, non
du pour-soi, mais de I’en-soi —lequel seul est par essence « plein de lui-méme », sans
distance, sans vide, sans fissure: densit¢ absolue. Le propre du pour-soi, au
contraire, est la non-coincidence, la constante néantisation de ce qu’il est au nom de
ce qu’il n’est pas, mais projette d’étre: or c’est précisément sur ce point qu’il
s’agirait, pour redéfinir la présence-a-soi de la conscience, d’intégrer les acquis de la
théorie de I’intentionnalité —car tel serait au fond ce qu’impliquerait, dans la formule
selon laquelle «toute conscience est conscience de quelque chose », entre la

conscience et ce dont elle est conscience. »°°

En termes de cette formule fondamentale de 1’intentionnalité, la conscience
ne se définit que par ’univers de 1’en-soi vers laquelle elle s’orienterait (aurait une
intention), mais elle ne peut pas étre réduite a cela. Cette transcendance, immanente a
la conscience, est la caractéristique la plus importante précisant cette derniere. La
conscience est « une facon de ne pas €tre sa propre coincidence, laquelle coincidence
avec soi ne saurait donc constituer qu’un horizon »°!. Sartre, dans L existentialisme
est un humanisme, résume ainsi en bref, avec ces explications, les définitions
ontologiques dans L’Etre et le néant et précise que I’étre de la conscience est un

mouvement constant de néantisation qui se manifeste également en tant que liberté.

Sartre essaie de constituer un passage a I’idée d’autonomie, tout soutenant la
conception de conscience cartésienne. Pour lui, Descartes, dans I’histoire de la
philosophie, a su introduire de maniére parfaite 1’« expérience de I’autonomie » dans
sa pensée, clarifiant la conscience avec toutes ses actions et toute son indépendance.
Par contre, il faut ne pas oublier, quand il s’agit de la pensée cartésienne, que cette
expérience d’autonomie doit uniquement étre comprise en tant qu'une expérience de
conscience. Toutefois, si 1’expérience de conscience chez Descartes pourrait étre
jugée en méme temps comme une « expérience de la liberté », la liberté apparaitra a
nos yeux comme le dénominateur commun de la conscience et sartrienne et

cartésienne.>® Par ailleurs, Sartre, lui-méme, voit une tension dans la tradition

50 Alain Renaut, Sartre, le dernier philosophe, Edition Grasset & Fasquelle, 1993, p. 177.

31 Op. cit., p.128.

52 Pour celui qui cherche a placer quelque part dans I’histoire de la philosophie, la possibilité du
passage aux questions morales chez Sartre, il sera utile de prendre en considération les conceptions de
liberté des deux autres grands théoriciens de morale : celle de Spinoza et celle de Kant. Cette
description comparée de la liberté est d’une importance majeure en vue de révéler les traits distinctifs



33

cartésienne qui 1’a guidé notamment a propos de la liberté ; et pour lui, cette tension
trouve sa source dans un mouvement d’oscillation entre les modeles kantien et
spinoziste de liberté. Dans ce sens, par rapport a ces deux théories morales bien
fondées, 1’évaluation des difficultés que pourrait entrainer la conception sartrienne de
liberté au cours de la constitution du passage a une théorie morale, et méme avant, la
définition de la relation de Sartre avec la tradition cartésienne seraient bien utiles du

point de vue du probléme central de la présente étude.

de la liberté sartrienne. Le concept de liberté, chez Kant et chez Spinoza, bien harmonisé dans leur
systéme de pensée, constitue également la base des théories morales propres a ceux-ci.



34

Chapitre IV

Les structures immédiates du pour-soi a partir de la tradition cartésienne

Pour pouvoir étudier un concept ou une problématique quelconque dans la
pensée sartrienne, il faut d’abord expliquer 1’ontologie sartrienne fondée sur des
bases existentielles. En premier lieu, pour mettre en évidence le probléme essentiel
de notre étude, nous avons essayé d’expliquer les étapes d’un projet éthique sartrien
éventuel dans une structure chronologique, aprés avoir exprimé dans les chapitres
précédents la question de possibilité d’un projet éthique chez Sartre. Mais pour
mieux comprendre les processus envisagés dans ces chapitres et pour avoir plus tard
une réflexion philosophique sur notre théme essentiel, il faut, comme nous 1’avons
déja précisé, interpréter certaines parties de L’Etre et le néant, texte essentiel de
I’ontologie sartrienne, et expliquer la structure de 1’¢lément fondamental de la
réalité-humaine qui est constitué par 1’étre pour-soi. Interroger la possibilité d’un
«sujet éthique » chez Sartre ne serait possible que par 1’étude des analyses de
concepts tels que conscience, soi, néant, réalité humaine, valeur et liberté, qui ont été

faites par lui-méme, tout en s’appuyant sur les données a obtenir dans son texte.

Section I - La présence a soi et le néant

Dans la premiere étape de 1’explication de conscience, Sartre propose de
retourner a Descartes et d’analyser la distinction qu’il a faite entre le « cogito
réflexif » et le « cogito pré-réflexif ». Par ce retour, il vise en effet, a partir de la
conception de Descartes, a « passer au-dela » de celle-ci, aprés 1’avoir bien
analysée. Avant de nous mettre a expliquer le contenu de cet effort chez Sartre,

on pourrait dire que son but, durant une partie importante de L Etre et le néant,



35

¢tait de faire une ontologie phénoménologique/ existentielle a base d’une
conscience-liberté en continuant a ses échanges avec Descartes et de sortir de la
structure du cogito cartésien qui €tait renfermée en elle-méme, pour établir sa
relation avec la réalité humaine —totalité-. Sartre essaie de se servir du cogito
cartésien comme 1’¢lément fondateur de la réalit¢ humaine en le mettant a la base
de I’étre pour-soi. Ainsi il commence a faire une définition de conscience en
partant de soi-méme et en saisissant soi-méme en fonction du cogito, sans

suspendre 1’existence.

Apres la Transcendance de [’Ego, Sartre continue a ses analyses de
conscience dans L’Etre et le néant en se référant toujours a Descartes et a
Husserl. Pour lui, I’utilisation fonctionnelle du cogito ainsi que la définition de
I’acte de douter comme une méthode (comme une expérience vécue pour une
seule fois) chez Descartes sont les deux défauts qui restreignent la pensée
cartésienne. Sartre pense que les formules « je doute » et « je pense » pourraient
étre portées au-dela de leurs fonctionnalités dans la méthode cartésienne et qu’on
pourrait ainsi se détacher d’un substantialisme en les retraitant dans une

dialectique existentielle.

Avant d’expliquer les concepts fondamentaux indiqués par la « présence a
soi », Sartre interpréte les approches de Husserl, de Heidegger et de Descartes, en
ce qui concerne leur manicre de traiter la conscience et leur entreprise d’établir sa
relation avec la totalité.>> Bien que la conception d’expérience de douter en tant
qu’une méthode pour constituer le cogito (le doute méthodique) ait pu avancer
les analyses de conscience et la réduction phénoménologique de Husserl, il essaie
de ne pas rester dans la « faute substantialiste ». Husserl, en établissant une
relation entre la conscience et le monde extérieur a partir de I’intentionnalité, fait
en effet un pas pour sortir de la structure du cogito renfermée en elle-méme par
cette relation a deux pdles. Mais pour Sartre, méme ce pas de Husserl ne suffit
pas a le mettre entiérement en dehors de la « faute substantialiste ». Il dit que
Husserl ne fait autre chose que de décrire purement I’apparence et que, dans ce
sens, sa pensée reste également enfermée dans les limites du cogito. Comme nous

I’avons déja précisé, le probleme fondamental concernant la définition

33 Jean-Paul Sartre, L Etre et le néant, Gallimard, 1943, pp.109-110.



36

husserlienne de conscience, pour Sartre, c’est que la méthode réductive dont il se
sert en établissant la relation conscience-monde extérieur n’ait pas de rapports
solides avec I’existence. Quant a Heidegger, il commence ses interrogations par
une analytique existentielle, sans s’arréter sur le cogito. Méme si le Dasein de
Heidegger se définit comme 1’origine de la conscience, comme un étre a travers
lequel il est possible de saisir la réalité humaine par un « pro-jet ex-statique », le
Dasein, selon Sartre, ne nous porte pas a une dimension ou le cogito pourrait
nous porter.>* D’ailleurs la vraie raison pour laquelle Sartre remet en cause les
pensées de Heidegger et de Husserl avant d’affirmer sa propre analyse de
conscience, c’est de rendre légitime sa proposition de retourner au cogito pour
une analyse pareille. Parce que, pour lui, interroger le cogito est le seul moyen

qui nous permettrait de sortir d’instantanéité pour passer a la totalité.>

Pour voir la conscience comme «[’étre qui est présent a soi», il faut
expliquer le sens de I’« €tre de la conscience » en retournant aux définitions que
Sartre a faites dans 1’Introduction de L Etre et le néant : « L’étre de la conscience
[...] estun étre pour lequel il est, dans son étre, question de son étre. »*® Sartre
continue a son analyse dans cette définition heideggerienne en parlant du fait que
I’étre de la conscience n’arrive jamais a établir une coincidence avec soi-méme ;
une coincidence parfaite, ou bien une adéquation ou plénitude compléte, ne peut
étre valable que pour 1’étre en-soi, et 1’étre pour-soi se manifeste en tant qu’un
étre ayant toujours I’intention d’étre I’étre en-soi, pourtant n’y arrivant jamais. Si
I’on regarde de plus pres la définition de 1’étre en-soi : « L’étre ce qu’il est. Il
n’est pas, dans I’en-soi, une parcelle d’étre qui ne soit a elle-méme sans distance.
Il n’a pas dans I’étre ainsi congu la plus petite €ébauche de dualité ; c’est que nous
exprimons en disant que la densité d’étre de I’en-soi est infinie. C’est le plein. »°’

Comme il est expliqué dans cette définition, 1’étre en-soi ne contient en soi aucun

54 Les lectures de Husserl et de Heidegger faites par Sartre dans le cadre de sa pensée ont constitué
I’objet de plusieurs études, dont la plupart est critique. En particulier, le terme de “réalit¢ humaine”
qu’a fait correspondre Sartre au Dasein de Heidegger en le traduisant, est jugé comme un effort inutile
destiné a humaniser la pensée de Heidegger. Nous préférons expliquer la pensée de Sartre du point de
vue de la liberté et du probléme moral plutot dans le contexte de ses propres textes, en vue de faire
plus de place aux concepts portant un intérét central pour le probléme que nous essayons d’aborder
dans le cadre de cette étude. D’ailleurs, un esprit destiné a lire Sartre de fagcon comparative avec ses
contemporains ne peut se former, croyons-nous, qu’apres une lecture pareille.

55 Ici, ¢’est la réalité humaine que Sartre désigne par la notion de totalité. L’orientation de Sartre du
singulier vers la totalité rappelle une attitude hégélienne.

56 Jean-Paul Sartre, L’Etre et le néant, Gallimard, 1943, p.110.

7 1dem.



37

vide ou aucune distance, et cela traduit son caractére d’identité. Ici, Sartre, avec
la définition de 1’étre en-soi, commence a expliquer une relation trés importante ;
cette relation est celle entre les concepts d’identité et d’en-soi. Le fait que I’en-
soi soit rempli par lui-méme montre qu’il posséde sa propre identité ; dans 1’étre
en-soi « I’unité s’évanouit et passe dans I’identité »°%. Il est impossible de trouver
une relation interne dans un étre possédant sa propre identité, parce qu’il n’est
pas a une distance nécessaire pour permettre une relation quelconque ; il est
enticrement rempli par lui-méme. C’est 1a, d’ailleurs, que I’on se rend compte
qu’il est impossible de définir I’étre en-soi comme « présence a soi », parce que
la «distance » évoquée par le terme « présence a », c’est-a-dire, se remarquer
avec une distance a soi, n’y existerait pas. Par la méme raison, on peut dire que
« I’étre qui est présent a soi-méme » signifie toujours un étre « manquant ». Ce
manque est une des caractéristiques importantes de « I’étre de la conscience »
que nous aborderons plus tard. Le fait que la conscience soit dépourvue de la
plénitude et que I’étre de la conscience soit défini comme « I’€tre qui est distance
a soi-méme » entraine la définition de cette conscience aussi bien comme une
conscience réfléchissant que comme une conscience « témoin » de ses propres
réflexions>. Et ce qui rend possible une conscience a la fois « témoin de soi-
méme » et réfléchissant sur elle-méme est la distance que le «a» dans la
«présence a soi» indique. La conscience est toujours dans I’état d’a faire

quelque chose, de pour faire quelque chose.®

Nous pensons qu’il sera également utile de s’arréter sur un exemple utilisé
dans L 'Etre et le néant pour exprimer un autre aspect important de la conception
de conscience de Sartre. Cet exemple est celui de « conscience de la croyance ».
Pour Sartre, « la croyance » nous apparait toujours sous forme de « la conscience
de la croyance », mais cette situation ne signifie pas que la « croyance » et « la

conscience de la croyance » sont identiques. L’aspect de la conscience qui permet

58 Idem.

% Dans une définition pareille de conscience, Sartre s’est servi encore de la tradition cartésienne. Le
cogito pré-réflexif est le contemplateur de I’acte de conscience sur lequel nous avons réfléchiedans
une autre section sur La Transcendance de I’Ego. Mais nous, nous commengons a parler de ce qu’est
le cogito pré-réflexif a partir du cogito qui réfléchit sur cet acte. A ce point des analyses de conscience
de Sartre, les définitions de conscience de Husserl sont autant déterminantes que la tradition
cartésienne. En particulier, la distinction faite par Husserl entre la “conscience réfléchie” et la
“conscience irréfléchie” ressemble ici aux explications de Sartre. Dans La Transcendance de [’ego,
Sartre fait une esquisse phénoménologique de conscience en jugeant les conceptions de conscience de
Husserl et de Descartes.

60 Jean-Paul Sartre, L ’Etre et le néant, Gallimard, 1943, p.111.



38

a cette derniére de constituer la réalité humaine est ce désir d’identité ; mais cela
est un désir en vain. La conscience saisira la chose vers laquelle elle s’orienterait,
toujours et uniquement comme «la conscience de cette chose-la» : «La
conscience (de) croyance, tout en altérant irréparablement la croyance, ne se
distingue pas d’elle, elle est pour faire I’acte de foi. Ainsi sommes-nous obligé
d’avouer que la conscience (de) croyance est croyance. Ainsi saisissons-nous a
son origine ce double jeu de renvoi : la conscience (de) croyance est croyance et
la croyance est conscience (de) croyance. En aucun cas nous ne pouvons pas dire
que la conscience est conscience, ni que la croyance est croyance. Chacun des
termes renvoie a l'autre et passe dans 1’autre, et pourtant chaque terme est
différent de 1’autre. Nous 1’avons vu, la croyance, ni le plaisir, ni la joie ne
peuvent exister avant d’étre conscients, la conscience est la mesure de leur étre

[...]»"!

Dans la partie citée ci-dessus, nous témoignons I’emploi de la méthode
phénoménologique par Sartre. Ici, il prend comme base la relation mutuelle entre
la conscience et I’objet de la conscience. Si on regarde de plus pres ’emploi de la
méthode phénoménologique par Sartre dans cet exemple, on remarquera une fois
de plus son attitude négative en ce qui concerne 1’« ego transcendant » auquel
Husserl est parvenu par une réflexion semblable. Sartre, en disant que rien ne
peut étre exprimé comme identique a soi-méme, y compris la conscience, refuse
une conscience pure, un je pur qui serait saisi par la derni¢re réduction de la

méthode phénoménologique de Husserl.

Jusqu’a ce point, nous avons parlé¢ de la non-coincidence que le «a» du
concept de « présence a soi» nous signifie. Maintenant, nous allons passer a
¢tudier les clés que le «soi » employé dans ce concept nous procurerait pour
éclairer la voie de 1’ontologie sartrienne allant vers la « liberté » et nous allons
essayer d’interroger la structure du discours de morale dans laquelle pourrait

prendre place cette conception de liberté et de conscience.

L’un des points que nous répétons sans cesse en ce qui concerne 1’ontologie

sartrienne est le suivant : dans cette ontologie, il s’agit non d’une dualité, mais

! Tdem.



39

d’«une dualité qui est une unité », et il est nécessaire de comprendre chacun des
«modes d’étre » constituant le « contenu » de cette unité, I'un par 1’autre.
L’analyse du «soi » qui est, chez Sartre, 'un des composants des concepts
fondamentaux tels que « présence a soi », « 1I’étre pour-soi » ou « I’étre en-soi »,
va nous guider dans notre chemin pour mettre en évidence cette relation. Ce
composant qui apparait comme une expression de subjectivité a premicre vue, va,
pour Sartre, jusqu’a la « coincidence avec soi » lorsqu’il est porté a ses derniéres
limites et a ce point-1a « le soi » laisse sa place a I’¢état d’« étre identique ». Mais,
toujours pour Sartre, a I’exception de ce cas limite, la notion de soi nous renvoie,
du fait méme de la structure syntaxique®?, a un « sujet » : “Par nature, il [le soi]
est un réfléchi, comme 1’indique assez la syntaxe et, en particulier, la rigueur
logique de la syntaxe et les distinctions strictes que la grammaire établit entre
I’usage du “ejus” et celui du “sui” [...] Je considere le “se” de “il s’ennuie”, par
exemple, je constate qu’il s’entrouvre pour laisser paraitre derriere lui le sujet lui-

méme.”

La notion de “soi” trouverait sa vraie définition lorsqu’elle serait prise
comme une notion clé dans la définition de la relation du sujet avec lui-méme. Or
le “soi” est une expression de la structure vidée du sujet, une condition de la
relation établie par le sujet avec lui-méme grace a la distance qu’il porte en soi,
mais la notion de “soi”, a elle seule, n’a rien de significatif. “Le soi ne peut étre
saisi comme un existant réel : le sujet ne peut étre soi, car la coincidence avec soi
fait, nous 1’avons vu, disparaitre le soi. Mais il ne peut pas non plus ne pas étre
soi, puisque le soi est indication du sujet lui-méme. Le soi représente donc une
distance idéale dans I’immanence du sujet par rapport a lui-méme, une fagon de
ne pas étre sa propre coincidence, d’échapper a l’identité tout en la posant
comme unité [...] »** En conclusion, le soi, lorsqu’on pense 1’emploi de Sartre,
possede une fonction qui nous renvoie a la personnalité ; la notion de soi, a elle
seule, ne peut €tre envisagée, ni exprimée, comme d’ailleurs 1’est le cogito pré-
réflexif, mais en méme temps, il est impossible d’expliquer le fondement
ontologique de 1’étre pour-soi, sans prise en considération de cette notion. De
méme que le cogito pré-réflexif ne peut étre observé qu’a partir du cogito, toutes

les ouvertures représentées par le soi ne peuvent étre comprises qu’en partant de

%2 Ibid. p.112.
6 Ibid. p.113.



40

la fonction de celui-ci dans la conscience. Le soi, c’est I’expression de la distance

que porte I’étre pour-soi, et la présence a soi, c’est « la loi d’étre du pour-soi ».

Sartre dit que la « présence a » marque une sé€paration. Cette séparation est le
signe de la dualité qui se trouve dans le pour-soi ; le fait que le pour-soi soit la
« présence a soi-méme », implique la nécessité de partir toujours d’une négation
en faisant la définition de ceci. Par contre, dans I’état en-soi de I’étre il n’y a
aucune négation. Certes, lorsqu’on définit 1’étre en-soi, on pourrait essayer de
I’expliquer par I'intermédiaire de « ce qui ne 1’est pas » et on pourrait se servir
d’une négation ; mais cette méthode ne nous dit rien en ce qui concerne « ce
qu’est » I’étre en-soi ; parce qu’il n’est rien d’autre que ce qu’il est, et aucune
négation ne nous rapproche de sa définition. On ne pourrait parler que de ce que
I’étre en-soi soit identique en soi ; et méme cela ne serait qu’une explication faite
de I’extérieur dans sa relation avec I’extérieur. D’ailleurs la relation de 1’étre en-
soi avec I’extérieur ne s’établit que par le fait qu’il soit visible a la réalité
humaine. La réalit¢ humaine se définit comme « autre» de 1’étre en-soi qui se
montre a elle mais qu’elle ne saisit jamais enticrement ; « la réalit¢ humaine est
présente a 1’étre en-soi et engagée dans le monde ; il ne concerne pas les rapports,

en tant qu’ils poseraient une altérité, n’existent pas. »**

Nous avons dit que la « présence a soi » traduit une « fissure impalpable »
dans I’étre pour-soi, et que cette distance représentée par le soi constitue un étre
séparé en soi. Dans ce cas, la question suivante se pose indispensablement :
qu’est-ce qui divise le sujet en soi ? Sartre dit que nous devons accepter que ce
n’est «rien», et qu’il est impossible d’expliquer ce fait par une « réalité
qualifiée ». Si I’on revient a I’exemple que nous I’avons donné en haut ; « rien ne
peut séparer la conscience (de) croyance de la croyance puisque la croyance n’est
rien d’autre que la conscience (de) croyance. » Il est méme impossible de saisir
ce qui sépare ces deux entités par une isolation ; dés que nous aurons dit qu’il est
devenu saisissable, nous le perdrons de vue. Il s’agit ici du « pur négatif » de
Sartre ; « ce négatif qui est néant d’étre et pouvoir néantisant tout ensemble ;
c’est le néant. [...] Mais le néant qui surgit au cceur de la conscience 7 ‘est pas. 1l

est eté. La croyance, par exemple, n’est pas contiguité d’un étre avec un autre

% Tdem.



41

étre, elle est sa propre présence a soi, sa propre décompression d’étre. Sinon
I’unité du pour-soi s’effondrerait en dualité de deux en-soi. Ainsi le pour-soi doit-
il étre son propre néant. L’étre de la conscience, en tant que conscience, c’est
exister a distance de soi comme présence a soi et cette distance nulle que 1’étre

porte dans son étre, ¢’est le Néant. »%

Sartre cherche a expliquer les détails de sa propre définition de conscience en
utilisant la relation entre le cogito pré-réflexif et le cogito. Mais, son but
essentiel, comme nous ’avons déja dit, est de réfléchir la possibilit¢ de
I’ouverture du cogito vers la totalité. Autrement dit, c’est d’expliquer la relation
entre la réalit¢ humaine et une conscience fondée sur le cogito. C’est a travers ces
efforts que Sartre cherche la solution dans le néant. « Le néant est toujours un
ailleurs ». Cette référence qui ne nous renvoie qu’a nulle part est la raison de
I’acte perpétuel qui se déroule dans le pour-soi ; et c’est grace a cet acte que le
néant est intégré dans la réalité humaine par la conscience. « Le néant étant néant
d’étre ne peut venir a 1’étre que par I’étre lui-méme. Et sans doute vient-il a 1’étre
par un é&tre singulier, qui est la réalité-humaine. Mais cet étre constitue comme
réalité-humaine en tant qu’il n’est rien que le projet originel de son propre néant.
La réalité-humaine, c’est 1I’étre en tant qu’il est dans son étre et pour son é&tre

fondement unique du néant au sein de 1’étre. »%¢

Section II - La liberté cartésienne et la liberté sartrienne

Sartre explique les raisons et le but de son emploi du cogito a la fois dans La
Liberté cartésienne® et dans L existentialisme est un humanisme. Pour lui, Descartes
«a compris, mieux que personne, que la moindre démarche de la pensée engage
toute la pensée, une pensée autonome qui se pose, en chacun de ses actes, dans une
indépendance pléniére et absolue »°®. Certes, les « vérités éternelles » et 1’« ordre des

vérités » qui jouent un rdle déterminant dans la pensée de Descartes, n’ont pas

% Ibid., p.114.

% Ibid., p.115.

67 Jean-Paul Sartre, « La Liberté cartésienne », introduction 4 un volume de morceaux choisis,
Descartes, 1596-1650, Geneve/Paris, Ed. des Trois Collines, « Les Classiques de la liberté », 1946,
repr. in Situations philosophiques, Gallimard, Collection Tel.

68 Jean-Paul Sartre, « La Liberté cartésienne » in. Situations philosophiques, Gallimard, p.62.



42

d’équivalents exacts dans la pensée de Sartre; mais D’emploi des « vérités
éternelles » cartésiennes a toutefois constitué la base de certaines formulations de
Sartre. D’ailleurs, chez Descartes, « la responsabilit¢ de ’homme en face du vrai »
est aussi important que la reconnaissance de 1’« ordre des essences » restreignant la
liberté®®. Dans la pensée cartésienne « I’homme est I’étre par qui la vérité apparait
dans le monde ». Cette approche conduit a la relation que Sartre établit dans L ’Etre
et le néant entre la réalité-humaine et la valeur —la réalit¢é humaine est ce par quoi la
valeur arrive dans le monde’. A ce point, la relation que nous cherchons a établir
entre Sartre et Descartes doit concerner la maniere dont le cogito et I’autonomie du

pour-soi se définissent.

Chez Descartes, « une véritable autonomie de ’homme » n’apparait que par
une « expérience du faux, du mal » que ’homme aurait vécu en face de la plénitude
de Dieu, et par conséquent, « puisque 1’ordre des vérités existe en dehors de moi »,
« ce qui va me définir comme autonomie, ce n’est pas 1’invention créatrice, c’est le
refus. » C’est-a-dire, I’autonomie chez Descartes surgit par le refus de la pensée
selon laquelle nous sommes libres. Quant a 1’acte le plus important qui pourrait étre
défini comme un acte libre, ce serait le doute, parce que dans le doute, il y a une
« négation pure » ou une « force néantisante »’!. La pertinence du refus dont nous
venons de parler dépend d’une négation pareille. Chez Descartes, cette négation est
accompagnée d’une interrogation ; interroger la possibilité de sortir en dehors de
« l’ordre des vérités », en douter ; en effet, le seul moyen de prendre conscience de

cet ordre passe par sa négation.

Pour Sartre, « personne avant Descartes n’avait mis 1’accent sur la liaison du
libre arbitre avec la négativité ; personne n’avait montré que la liberté ne vient point
a ’homme en tant qu’il est, comme un plénum d’existence parmi d’autres pleins

dans un monde sans lacune, mais en tant qu’il n est pas, au contraire, en tant qu’il est

% Alain Renaut écrit dans son ceuvre, p. 180 : « pour que la vérité advienne, explique Sartre, ’homme
doit s’engager, sous la forme d’une adhésion au vrai qui ne dépend que de lui : en ce sens, tout homme
posséde une liberté infinie dans «la puissance finie, comme 1’écrit Descartes dans la quatriéme
Meéditation, de bien juger et distinguer le vrai d’avec le faux ». A insister ainsi sur I’entiére liberté qui
« appartient également a tout homme », Descartes aurait montré quelle liaison s’établit entre « ’esprit
de la science et I’esprit de la démocratie », au point que le cogito, expérience de cette liberté « égale
chez tous les hommes », fonderait suffrage universel. »

70 Jean-Paul Sartre, L’ Etre et le néant, Gallimard, 1943, p. 123.

" Op. Cit., p.181



43

fini, limité »”2. A ce niveau, la définition qu’a faite de soi-méme, le cogito qui s’était
rendu compte d’étre fini, comme une « force néantisante », nous permet d’évoquer la
position primordiale de la responsabilité en face de la finitude, position occupant une
place assez importante dans la pensée de Sartre. Ainsi, en ce qui concerne la relation
entre les notions de responsabilité, d’éthique et de finitude, comme nous I’avons déja
évoqué lorsque nous étudions la notion de finitude, nous revoyons que Sartre, en
s’appuyant sur la tradition cartésienne en face de Heidegger, dit : c’est parce que
I’homme est fini qu’il est responsable, donc libre, au sens d’une liberté qui est
pouvoir néantisant. Le fait que Sartre, dans La liberté cartésienne, prenne ’acte de
doute du cogito comme une force néantisante, nous conduit a établir des liaisons
relatives a ses fondements cartésiens. Pour lui, ce qui manque chez Descartes est de
« concevoir la négativit¢ comme productrice ». Francis Jeanson aussi, dans son
ouvrage’”, souligne le méme point lorsqu’il fait une citation de L Imaginaire de
Sartre : Telle est la signification méme de la découverte de la pensée, dans le Cogito
cartésien : « La condition méme du Cogito n’est-elle pas d’abord le doute, c’est-a-
dire a la fois la constitution du réel comme monde et sa néantisation de ce méme
point de vue, et la saisie réflexive du doute comme doute ne coincide-t-elle pas avec

I’intuition apodictique de la liberté ? »

Méme si c’est Descartes qui a inspiré Sartre dans sa conception de liberté
définie par une négation ; celle de Sartre par rapport a la conception sartrienne de
liberté¢ nuancée dans I’ontologie phénoménologique reste une conception de liberté
plus simplement congue, plutdét avec un souci métaphysique, en tant qu’une
possibilité de choisir le faux ou le mal. Donc « la conception cartésienne de la liberté,
en tant que simple liberté pour le mal ou pour I’erreur est finalement restée en retrait
des valeurs ainsi entrevues, celles d’une véritable éthique de I’autonomie ».”* Sartre,
dans La Liberté cartésienne, en ce qui concerne Descartes, accentue essentiellement
ce point : Descartes « a compris que le concept de liberté renfermait 1’exigence
d’une autonomie absolue »’°, puisque, méme s’il n’a pu donner tous ses droits & une

telle exigence, quand il évoque la liberté de Dieu ; il la pense en termes de création

2 Idem., Jean-Paul Sartre cité par Alain Renaut.

3 Sartre cité par Francis Jeanson, dans Le probléme moral et la pensée de Sartre, Editions de Seuil,
Paris, 1965, p. 99.

4 Alain Renaut, Sartre, le dernier philosophe, Edition Grasset & Fasquelle, 1993, p. 183.

75 Jean-Paul Sartre, « La Liberté cartésienne » in. Situations philosophiques, Gallimard, p.77.



44

pure ; or, s’il nous dit bien que la liberté¢ de I’homme est identique a cette liberté de

Dieu’®, il n’est jamais parvenu a penser vraiment cette identité.”’

En conséquence, Descartes, malgré les différences dans les analyses de
liberté, joue un réle d’avant-garde pour Sartre en ce qui concerne le trajet parcouru
dans la définition de la liberté. La définition de la liberté faite a partir d’un
mouvement de néantisation, d’aprés Sartre, constitue en effet une des origines
d’inspiration de sa pensée ; et encore plus important, pour Sartre, « Descartes a

compris [...] que ’'unique fondement de 1’étre était la liberté. »'8

A la lumiére de toutes ces liaisons, il nous convient d’étudier d’abord les
analyses de facticité, de contingence et de valeur faites par Sartre et ensuite, de
découvrir son analyse de liberté en partant de son ouvrage L’Etre et le néant.
Cependant, il y a deux raisons fondamentales pour lesquelles nous avons essayé de
placer Sartre dans la tradition cartésienne, avant de passer a I’étude des analyses que
nous venons de citer. La premicre, c’est que Sartre, dans L 'Efre et le néant, avant de
nous faire entrer dans ses propres analyses, nous renvoie a des philosophes qui 1’ont
anticipé (Heidegger, Husserl etc.), et notamment & Descartes, dans chacun des sujets
qu’il abordera par la suite. Et la deuxiéme, c’est qu’il est impossible, croyons-nous,
d’essayer de comprendre un philosophe, sans tenir compte de la tradition a laquelle il

se trouve 1ié d’une maniére ou d’une autre.

Section III - Analyse sartrienne de la notion de facticité et la tradition

cartésienne

Au moment ou il commence a expliquer le role « déterminant » joué par la
notion de facticité¢ dans I’existence/étre du pour-soi, Sartre affirme cette phrase : « le
pour-soi est [...], il est en tant qu’il est jet¢ dans un monde, délaisse dans une

« situation », en tant qu’il est pure contingence. [...] Il est, en tant qu’il y a en lui

76 Cette partie nous évoque cette phrase de Sartre : “L’homme se fait homme pour étre Dieu”. Jean-
Paul Sartre, L Etre et le néant, Gallimard, 1943, p. 674.

7 Alain Renaut, Sartre, le dernier philosophe, Edition Grasset & Fasquelle, 1993, p.183.

78 Sartre cité par Alain Renaut; ibid. p. 183.



45

quelque chose dont il n’est pas le fondement : sa présence au monde. »”° Ici, le fait
que le pour-soi constituant la structure fondamentale de ’analyse faite par Sartre, en
tant qu’un étre «jeté dans un monde » ou « dé¢laissé dans une situation », est
également une des caractéristiques essentielles de Dasein chez Heidegger. La
facticité de la notion du Dasein que Sartre choisit de traduire comme « réalité-
humaine » s’exprime chez Heidegger par la notion de « Geworfenheit ». Sartre
emploie cette notion empruntée de Heidegger en la modifiant de la fagon suivante :
I’existence du pour-soi commence par le fait de se trouver dans une situation non
choisie par soi-méme. Il sera utile d’expliquer la maniére dont les notions de facticité
et de contingence se définissent dans L 'Etre et le néant, avant d’étudier le role joué
par cette idée de « délaissement » dans la définition de la relation entre le sujet/ la

conscience et la réalité-humaine chez Sartre.

Parce qu’elle exprime 1’état de « non pouvoir étre la source de soi-méme »
qui conclu la facticité du pour-soi, et puis, cette question-ci accentue la possibilité
perpetuel d’étre autrement et nous conduit a 1’idée de contingence. Dans 1’étre du
pour-soi, Sartre voit une contingence ressemblant presque a ce fait qu’une table ou
qu’un mur soit «&tre 1a de soi ». L’étre pour-soi est fondateur de ses propres choix,
de ses propres actions, mais non fondement de « sa propre présence au monde ». Le
pour-soi n’est pas la source de son propre commencement. C’est la raison pour
laquelle, Sartre considére le pour-soi comme soumis a la facticité a cause de la
situation de ceci qui peut étre formulée comme un étre non déterminé par soi-
méme. Mais, compte tenu la présence au monde du pour-soi d’une maniere ou d’une
autre —réfléchissons tout de suite cette question : cette facticité nous fait penser aussi
la contingence. Cette saisie de I’étre par lui-méme comme n’étant pas son propre
fondement, saisie dont parle Sartre, implique également une attitude cartésienne.
Drailleurs, ce fait de « ne pas pouvoir étre le fondement de soi-méme » est ¢galement
un aspect important du cogito. Celui-ci saisit lui-méme comme un « étre imparfait »
du fait qu’il est en train de douter ; et I’état d’étre imparfait y renvoie toujours a une
idée d’«étre parfait ». D’autre part, 'importance du cogito en tant qu’«étre
imparfait » vient de son rdle de porteur de I’idée d’« étre parfait ». Chez Descartes,
c’est avec I’« appréhension de 1’étre comme un manque d’étre en face de 1’€tre » que

I’idée de finitude commence a apparaitre. Ainsi, Descartes fait des conclusions qui

7 Jean-Paul Sartre, L Etre et le néant, Gallimard, 1943, p. 115.



46

formulent la différence et la relation entre I’idée de 1’étre générale sur laquelle il
réfléchit, et 1’étre du cogito. Mais Descartes emploie cette méthode différemment de
I’ontologie phénoménologique de Sartre. Pour lui, cette réflexion fondée sur le
manque est une partie de la preuve de I’existence du dieu ; c’est le point précieux de

le « je pense ».

Méme si cette réflexion cartésienne si «utile» du point de vue
méthodologique aux yeux de Sartre porte une certaine importance pour ses analyses
de pour-soi et de facticité/ contingence, toutes ses questions ne trouvent pas de
réponse avec cette méthode. Ce qu’il vise en effet, c’est, comme nous le répétons
sans cesse, de pouvoir insérer le cogito dans la réalité-humaine et de pouvoir donner
une réponse a la question « que suis-je ? », suite a la formule « je pense donc je
suis ». Pour répondre a cette question, Sartre met devant nous encore une série de
questions relatives a 1’étre pour-soi en tant qu’un étre qui existe par soi. Parmi
celles-ci, la plus importante est la suivante : « Comment le pour-soi qui, en tant qu’il
est, n’est pas son propre étre, au sens ou il en serait le fondement, peut-il €tre, en tant
qu’il est pour-soi, fondement de son propre néant ? » Sartre répond lui-méme a ces
questions en employant la notion de « néant » dont nous avons longuement essayé de
faire la définition. Pour lui, ce n’est pas la méme chose de dire que I’étre est le
fondement de son propre néant et qu’ il est le fondement de son étre. Pour fonder son
propre étre, il faut exister a distance de soi et cela impliquerait une certaine
néantisation de 1’étre qui est fondé comme 1’étre fondant, une dualité qui serait
unité.®® Sartre nous invite & nous rappeler la structure du pour-soi pour rendre plus

claires ces questions de fondement.®!

Dans le pour-soi, si I’on arrivait a se rappeler, il s’agissait non d’une dualité
unifiée dans une unité transcendante, mais de 1’unit¢é d’une dualité qui ne
parviendrait jamais a une synthese, c’est-a-dire, de I'unité¢ d’une structure dont les
deux éléments étaient séparés 1’'un de I’autre par une distance qui ne s’effacerait

jamais. Et la distance fondant cette dualité était exprimée par le rien ou le néant.

8 Ibid., 114.

81 Dans I’ontologie sartrienne, on observe sans cesse un mouvement de va-et-vient ; Sartre nous fait
parvenir 1a ou qu’il désire nous emmener, par des retours permanents. A chaque fois qu’il ajoute un
nouveau nceud en tissant le filet des liens ontologiques qui se rattachent entre eux, il évoque tous les
nceuds qu’il a fait avant. C’est la raison pour laquelle, seules de permanentes répétitions rendent
possible une explication convenable au systéme de réflexion de Sartre.



47

Cette dualité, c’est la particularité de I’étre pour-soi. Aux yeux de Sartre, la position
de cet étre particulier envers la facticité ou la contingence devrait étre établie tout en

tenant compte de I’ensemble.

Sartre, parlant de la « possibilité » comme la premicre notion a laquelle
renvoie contingence, attire [’attention sur les manicres d’interprétation de la
contingence avant lui dans I’histoire de la philosophie. Par exemple, chez Leibniz,
« le nécessaire est un étre dont la possibilité implique 1’existence ». Chez lui, la
possibilité s’explique par un manque de connaissance (une ignorance), par la non-
possession de la connaissance de tous les possibles que I’existence comprend. D’ou,
la contingence chez Leibniz est notre possibilit¢ d’étre « d’'une maniére ou d’une
autre » parmi les possibles qui se trouvent dans une « harmonie préétablie »
constituée préalablement et dont les limites sont a notre insu. La possibilité dont on
parle ici est externe a 1’étre auquel elle appartient puisqu’elle est déterminée
préalablement a 1’existence ; elle consiste en effet, comme un principe antécédent,
dans des possibles portés par un systeme déja établi. Et la conscience ne fait que la
trouver. Ainsi, ce que la conscience fait, devient non une « constitution du
fondement », mais un «acte de trouver le fondement ». Quant a la contingence a
laquelle Sartre désire parvenir, elle ne s’exprime pas de cette maniére. Ce qu’il veut,
ce n’est pas de définir un étre en soi restant a I’extérieur de la conscience pour
ensuite définir la contingence avec cet étre. Pour lui, une telle tentative ne serait que
I’abstraction d’une notion générale de contingence. Ce qu’il faut faire dans le
contexte de 1’ontologie sartrienne, c’est de faire une définition d’existence et de
contingence/facticité a partant de 1’étre de la conscience. A ce point, Sartre attire les
attentions sur une distinction importante : « les prémisses “tout ce qui est contingent
doit trouver un fondement dans un étre nécessaire. Or je suis contingent” marquent
un désir de fonder et non le rattachement explicatif a un fondement réel. Elles ne
sauraient aucunement rendre compte, en effet, de cette contingence-ci, mais
seulement de I’idée abstraite de contingence en générale. En outre, il s’agit la de
valeur, non de fait. » Ce qui est formulé dans cette derniére phrase est assez
important, aussi bien pour voir le passage a la définition de valeur chez Sartre, que
pour comprendre la maniere dont la contingence est expliquée dans sa pensée. La
contingence ne peut pas €tre comprise chez Sartre comme un fait, uniquement

comme un « étre 1a » ou comme une situation constatée —nous allons dire plus tard



48

qu’il faut ne pas voir la valeur non plus de cette maniére. La contingence est un
ensemble de possibles, établie comme pour la valeur, a la fois comprenant 1’étre de
I’étre pour-soi et constitu¢ par ce dernier. Par le fait que la contingence soit
constituée par le pour-soi, il faut entendre que le pour-soi est a la fois créateur de ses

propres possibles et de ses propres possibilités.

Tout au cours de L’Etre et le néant, Sartre explique les concepts
apparemment opposé€s les uns aux autres (€tre-néant, 1’en-soi — pour-soi) par leurs
relations entre eux. Pour mieux faire comprendre ce qu’est la contingence ou la
facticité, Sartre attire 1’attention sur la maniére dont s’établit la relation entre ces
deux notions : « Mais si I’étre en-soi est contingent, il se reprend lui-méme en se
dégradant en pour-soi. Il est pour se perdre en pour-soi. En un mot, I’étre est et ne
peut qu’étre. Mais la possibilité propre de 1’étre —celle qui se révele dans 1’acte
néantisant— c’est d’étre fondement de soi comme conscience par 1’acte sacrificiel qui
le néantit ; le pour-soi c’est I’en-soi se perdant comme en-soi pour se fonder comme
conscience. Ainsi la conscience tient-elle d’elle-méme son €tre-conscience et ne peut
renvoyer qu’a elle-méme en tant qu’elle est sa propre néantisation mais ce qui
s’anéantit en conscience, sans pouvoir €tre dit fondement de la conscience, c’est 1’en-
soi contingent. [...] Cette contingence perpétuellement évanescente de 1’en-soi qui
hante le pour-soi et le rattache a I’étre en-soi sans jamais se laisser saisir, ce que nous
nommerons la facticité du pour-soi. C’est cette facticité qui permet de dire qu’il est,
qu’il existe, bien que nous ne puissions jamais la réaliser et que nous la saisissions

toujours a travers le pour-soi. »*?

Nous retrouvons également la signification, pour 1’ontologie sartrienne, de
I’expérience de I’angoisse existentielle formulée avec un langage littéraire dans La
Nausée, au chapitre concernant la facticité et la contingence de L ’Etre et le néant :
«[...] en tant que ce pour-soi, tel qu’il est, pourrait ne pas étre, il a toute la
contingence du fait. De méme que ma liberté néantisante se saisit elle-méme par
I’angoisse, le pour-soi est conscient de sa facticité : il a le sentiment de son entiere
gratuité, il se saisit comme étant 1a pour rien, comme étant de trop. »** Selon la
définition de Sartre, I’angoisse est une « expérience immédiate de 1’€tre » sentie par

la conscience tout au long de son existence liée a la lourdeur de 1’état de liberté dans

82 Ibid., p. 118-119.
8 Ibid., p. 120.



49

lequel elle est enfermée a jamais. Dans le chapitre intitulé « La liberté et facticité :
situation » du méme ouvrage, on trouve ensemble les notions telles que la facticité, la
contingence, la liberté, 1’angoisse et la responsabilité. Sartre rassemble toutes ces
notions dans son propre systéme, en définissant la liberté ontologique de la facon
suivante : « Nous disions que la liberté n’est pas libre de ne pas étre libre et qu’elle
n’est pas libre de ne pas exister. C’est qu’en effet le fait de ne pas pouvoir ne pas étre
libre est la facticité de la liberté, et le fait de ne pas pouvoir ne pas exister est sa
contingence. Contingence et facticité ne font qu’un : il y a un étre que la liberté a a
étre sous forme du n’étre-pas (c’est-a-dire de la néantisation). Exister comme le fait
de la liberté ou avoir a étre un étre au milieu du monde, c’est une seule et méme
chose et cela signifie que la liberté est originellement rapport au donné. »** Nous
allons y revenir, mais pour I’instant, par I’appui méme de cette partie, nous voulons
noter que Sartre ne pense pas les termes de contingence et de facticité séparément

I’un de I’autre.

Dans son ouvrage « Le dernier philosophe, Sartre », Alain Renaut attire
’attention sur les références de Heidegger faites lors de I’¢tude de la facticité dans
I’ontologie de L Etre et le néant. Premierement, Renaut affirme que 1’explication de
I’expérience de I’angoisse en tant qu’« intuition de notre contingence » figure
également dans les ouvrages intitulés Etre et Temps et Qu’est-ce la métaphysique ?
de Heidegger. Dans ces textes, ’angoisse se montre premierement comme une
« révélation de I’Etre ». Dans L Etre et le néant, Sartre parle de Heidegger la fagon
suivante : « C’est cette intuition premiére de notre propre contingence que Heidegger
donnera comme la motivation premiere du passage de [I’inauthentique a
’authentique. »*°> Selon Renaut, cette référence est assez importante du point de vue
du passage de I’ontologie a 1’éthique. Ainsi, I’angoisse expérimentée par le pour-soi
en tant qu’une « intuition de la contingence », rend plus claire la subjectivité de 1’étre
pour-soi en renforcant la particularité de celui-ci. En ce sens, « le pour-soi est une
tache, un horizon a construire, en méme temps qu’il constitue (comme néantisation)
le moteur de cette construction ; et c’est cet énigmatique dédoublement du pour-soi

(réalité-humaine, mais aussi tdche ou idéale de I’humanité) qui entraine que

8 Ibid., p. 531-532.
55 Ibid., p.116.



50

I’ontologie, non seulement ouvre sur 1’éthique, mais contienne au ceur d’elle-méme,

comme 1’ontologie de I’existence humaine, une dimension éthique. »%

Section IV - Subjectivité et valeur chez Sartre : Le pour-soi et ’étre de la

valeur

Sartre, lorsqu’il donne la définition du pour-soi dans les parties qui figurent
avant celle ou il commence a analyser 1’étre de la valeur, fait valoir sans cesse la
caractéristique de néantisation de celui-ci. Par contre, méme si le fait que le pour-soi
se manifeste en tant qu’une néantisation constante de 1’en-soi, témoigne de sa
particularité, cette caractéristique qu’il porte ne lui suffit pas, selon Sartre, pour nous
faire passer au-dela des limites du cogito. Lorsqu’il explique ce qu’est « I’étre de la
valeur », il fait entendre que le pour-soi doit rendre plus nuancée sa définition (et par
conséquent, sa relation avec 1’en-soi), et qu’il y a déja plusieurs questions restées
sans réponses en ce qui concerne la relation qu’a le pour-soi avec la réalité-humaine.
L’¢étude de I’analyse de valeur porte une grande importance du point de vue de notre
travaille pour deux raisons. L’une, c’est, comme nous 1’avons dit en haut, de pouvoir
exprimer 1’ontologie sartrienne de fagon plus nuancée ; et I’autre (celle qui compte le
plus), c’est de montrer que Sartre, lui-méme, a parlé¢ dans L 'Etre et le néant de la
possibilité du passage d’une dimension ontologique ouverte par la valeur a 1’éthique.
Et, le point ou nous voulons parvenir a notre tour, c’est d’interroger la possibilité

d’ouverture de soi de cette « ontologie de la réalité-humaine » a 1’éthique.

Sartre au début de son analyse de valeur, dit que la néantisation est possible
au fur et 2 mesure que le pour-soi continue a se définir en tant qu'un « défaut
d’étre ». Si ce qui rend possible la néantisation est la définition du pour-soi en tant
que « défaut d’étre », le défaut en question doit signifier plus qu’un simple vide situé
dans la conscience. Ce défaut que le pour-soi porte en soi le rend capable de se
définir en tant qu’un étre qui n’est pas en-soi, mais qui réalise conjointement une
révolte et une intention a I’encontre de 1’en-soi. « Ainsi la néantisation ; étant
néantisation d’étre, représente la liaison originelle entre 1’étre du pour-soi et I’étre de

I’en-soi. L’en-soi concret et réel est tout entier présent au cceur de la conscience

8 Alain Renaut, Sartre, le dernier philosophe, Edition Grasset & Fasquelle, 1993, p. 189.



51

comme ce qu’elle se détermine elle-méme a ne pas étre. Le cogifo doit nous amener
nécessairement a découvrir cette présence totale et hors d’atteinte de 1’en-soi. Et,
sans doute, cette présence sera-t-il la transcendance elle-méme du pour-soi. Mais
précisément c¢’est la néantisation qui est I’origine de la transcendance congue comme
lien originel du pour-soi avec I’en-soi. »*’ C’est a ce point-1a que Sartre a commencé
a parler a propos du passage au-dela du cogito. D’ailleurs, c’est cette transcendance
immanente au pour-soi qui permet au cogito de faire des références en dehors de lui-
méme et d’établir une relation avec I’extérieur. C’est-a-dire, tant que le pour-soi se
définit comme « défaut d’étre » ou « étre néantisant » avec une sorte de négation,

cette derniére constitue le fondement de sa transcendance.

Nous avions dit que 1’analyse de valeur constitue le point clé de 1’ontologie
phénoménologique ; et le point d’appui de cette analyse, c’est la partie ou la trinité
que Sartre développe sur le «manque » est expliquée. Pour rester fidéle a la
terminologie utilisée par Sartre et pour pouvoir expliquer la structure de cette trinité
sans la modifier, il conviendrait mieux de citer cette partie telle qu’elle est : « De
toutes les négations internes, celle qui pénétre le plus profondément dans 1’étre, celle
qui constitue dans son étre 1’étre dont elle nie avec 1’étre qu’elle nie, c’est le manque.
Ce manque n’appartient pas a la nature de I’en-soi qui est toute positivité. Il ne parait
dans le monde qu’avec le surgissement de la réalité-humaine. C’est seulement dans
le monde humain qu’il peut y avoir des manques. Un manque suppose une trinité : ce
qui manque ou manquant, ce & quoi manque ce qui manque ou existant, et une
totalité qui a été désagrégee par le manque et qui serait restaurée par la synthése du
manquant et de I’existant : c’est le manqué. »*® Le contenu et la structure de la trinité
évoquent ici la manicre dont le pour-soi est expliquée. Sartre définissait le pour-soi
comme « une dualité qui est une unité » ; dans cette structure-1a aussi, il s’agissait de
deux morceaux, et ces deux morceaux constituaient ensemble une unité a part qui
n’est ni I’un ni ’autre. Avec la trinité manque, manquant et manqué, Sartre porte une
structure semblable en dehors du pour-soi (en dehors du cogito). Pour lui, la relation
qu’a le cogito avec I’extérieur s’établit par le fait que le cogito se rende compte de
son manque au moyen de néantisation. Ainsi, c’est par la réalité-humaine que
s’explique ’apparition du manque dans le monde ; et c’est le « défaut d’étre » de

I’&tre pour-soi qui constitue ce manque. Donc, la particularité du pour-soi gagne ainsi

8 Op. cit., p.122.
8 Idem.



52

une caractéristique de plus : « seul un étre qui manque peut dépasser I’étre vers le

manqué. »%¥

Pour mieux comprendre les trois concepts importants de la trinit¢ de Sartre,
essayons de redéfinir tous les trois d’une maniere explicative. Ce que nous voulons
faire entendre par 1’existant, c’est 1’état du désir d’apparaitre de fagon immédiate,
c’est-a-dire sans aucun intermédiaire, dans le cogito ou la maniere de la formulation
de I’étre du pour-soi dans un contexte différent. Pour pouvoir faire comprendre le
role de ’existant dans la totalité (réalité-humaine) exprimée en 1’occurrence par le
terme de manqué, il faut aussi que nous expliquions la relation entre I’existant et le
manquant. Le fait que I’existant et le manquant (ce qui manque) soient ensemble
signifie plus qu’une coexistence; c’est-a-dire: si le manquant se trouve
constamment dans 1’existant en tant qu’un vide, ce n’est possible que grace a un
saisissement simultané de tous les deux par une seule et méme totalité. C’est ainsi
que I’existant est toujours I’étre évoqué par «a ... » et « pour ... », il est « I’étre
pour-soi », et que « le manque est apparition sur le fond d’une totalité ». Par cette
analyse de manque, Sartre nous fait passer du pour-soi a la réalit¢ humaine, du
singulier au pluriel, de I’unité (une dualité qui est une unité) a la totalité, sans nous
détacher du fondement ontologique. «[...] la réalité-humaine est dépassement
perpétuel vers une coincidence avec soi qui n’est jamais donnée. Si le cogito tend
vers 1’étre, c’est que par sa surrection méme il se dépasse vers 1’étre en se qualifiant
dans son étre comme 1’étre a qui la coincidence avec soi manque pour étre ce qu’il
est. Le cogito est indissolublement 1i¢ a 1’étre-en-soi, non comme une pensée a son
objet —ce qui relativiserait— mais comme un manque a ce qui définit son manque. En
ce sens la seconde preuve cartésienne est rigoureuse : 1’étre imparfait se dépasse vers
I’étre qui est fondement de son étre. Mais I’étre vers quoi la réalité-humaine se
dépasse n’est pas un Dieu transcendant : il est au coeur d’elle-méme, il n’est qu’elle-

méme comme totalité. »°°

L’apparition du pour-soi visant sans cesse une “coincidence avec soi” est
sous la forme de « I’'impossible synthése du pour-soi et de I’en-soi ». Sartre appelle

« le Soi »! le produit de cette synthése impossible ; par contre, le Soi y est différent

8 Ibid., p. 123.
0 Ibid., p. 125-126.
1 L’emploi du concept avec initial en majuscule est un choix d’Alain Renaut.



53

du soi sur lequel il était arrété avant en partant de la « présence a soi » : « Mais ce
retour sur soi se ferait sans distance, il ne serait point présence a soi, mais identité a
soi. Bref, cet étre serait justement le soi que nous avons montré ne pouvoir exister
comme rapport perpétuellement évanescent, mais il le serait en tant qu’étre
substantiel. Ainsi la réalité-humaine surgit comme telle en présence de sa propre
totalité ou soi comme manque de cette totalité. » Ici, la chose la plus importante qui
manque dans le pour-soi est le Soi, autrement dit, la possibilité de cette synthése. Au
fait, cela n’est autre chose que de répéter que le pour-soi n’a pas la possibilité¢ de
coincider avec soi-méme, ni de posséder une identité comme en-soi. Par contre, ce
point ou Sartre nous a fait parvenir par I’intermédiaire du concept de manque, nous
ouvrira un nouvel horizon grace aux questions suivantes : Qu’est que la relation entre
I’&tre du soi et le pour-soi ? Qu’est-ce que I’étre du Soi ? A la premicre question,
Sartre répond ainsi : « [...] sans cet étre (I’étre du Soi) qu’elle est sous forme de ne
I’étre pas, la conscience ne serait pas conscience, ¢’est-a-dire manque : c’est de lui,
au contraire, qu’elle tire pour elle-méme sa signification de conscience. Il surgit en
méme temps qu’elle, a la fois dans son ceceur et hors d’elle, il est la transcendance
absolue dans I’'immanence absolue, il n’y a priorité ni de lui sur la conscience ni de la
conscience sur lui : ils font couple. Sans doute ne saurait-il exister sans le pour-soi,
mais le pour-soi non plus ne saurait exister sans lui. La conscience se tient par
rapport a cet €tre sur le mode d’étre cet étre, car il est elle-méme, mais comme un
étre qu’elle ne peut pas étre. [...] ; son rapport au pour-soi est une immanence totale

qui s’achéve en totale transcendance. »”> Si 1’on fait particuliérement attention a la

%2 1bid., p. 126.
% Ibid., p. 127. L’objet et la matiére de cet extrait consistent en la constitution d’une voie de passage

au domaine de la morale par une analyse ontologique de la valeur. Mais il faut aussi attirer I’attention
sur le fait que cet extrait apporte une clarté a un aspect trés important de la pensée de Sartre. Ici, on
voit comment Sartre emploi la “transcendance” dans sa propre pensée. Avant L 'étre et le néant, dans
La transcendance de I’Ego, il 1’avait définie par une intentionnalité qui trouve sa source dans la
pensée husserlienne. En bref, le mouvement intentionnel de la conscience était la définition de sa
transcendance. Sartre continue a progresser dans cette approche dans L’étre et le néant avec une
analyse plus détaillée et cite la transcendance ensemble avec la conscience, et a partir de cette
derniére, avec la réalité-humaine. Il faut également faire attention a ce que I’emploi des concepts
« transcendant » et « transcendantal » de Kant, soit trés différent de ce qui est exprimé dans cet extrait.
Dr’ailleurs, le terme “transcendant” est utilisé chez Kant pour désigner le domaine nouménal, qui

existe en tant qu’une nécessité théorique dans son systeme et qui ne se donne pas en tant qu’objet de



54

derniére phrase de cet extrait, on pourra mettre en évidence un autre probléme tres
important de I’ontologie sartrienne. Sartre définit ici deux concepts opposés dans une
structure relationnelle (d’ailleurs, Sartre a annoncé prétentieusement tout au début de
L’Etre et le néant cette approche d’aborder toutes les oppositions utilisées jusque la
dans [I’histoire de la philosophie de facon différente avec la méthode
phénoménologique et de les comprendre dans une seule et méme opposition —fini et
infini— pour les dépasser), mais, cette fois, sa facon de réfléchir sur les concepts qu’il
souligne porte une grande importance du point de vue de notre problématique de
morale ; car la position transcendantale de la conscience qui est I’élément le plus
important dans a tous les niveaux de la pensée de Sartre, y trouve exactement son
sens. La conscience porte toujours en elle la plénitude qu’elle désire devenir, mais
elle existe en tant qu’elle ne 1’est pas. Le Soi est ainsi I’expression de 1’idéalisation et
I’impossibilité d’une telle synthese. La réalisation du Soi n’est pas possible, mais son
existence peut étre apergue par I'intermédiaire de la conscience, parce que «ce
qu’est ’étre du soi : ¢’est la valeur. »”* Autrement dit, méme s’il ne se réalise jamais,
le Soi est une possibilité de la synthése qui est immanente au Soi, en tant qu’un
possible uniquement pour le pour-soi ; et I’étre (ou 1’« étre de ne pas étre ») de cette
possibilité est la valeur. Alors, il serait possible de dire quelques mots sur la fagon
dont Sartre envisagera la notion de la valeur, sans méme passer a des explications
qu’il a faites en ce qui la concerne. Si Sartre commence a expliquer la valeur en tant
qu’un étre d’une synthese idéale comme le Soi que le pour-soi ne saisira jamais
entierement ; on pourra dire que le mouvement essentiel qui va établir sa conception
de valeur serait I’intentionnalité. Certes, le concept de valeur qui sera valable pour la
conscience la réalité-humaine de Sartre ne pourra ni étre constituée par les principes
d’une loi transcendantale, ni avoir une structure a priori déterminable. Et la
conception d’éthique qui serait formée par Sartre devrait également étre compatible
avec cette conception de valeur expliquée dans le dynamisme de ce mouvement
d’intentionnalité. Une définition pareille de I’éthique devrait étre expliquée en tant
qu'une conception d’éthique dynamique établie avec la conscience, ses choix

« autonomes » et son action. Les deux questions que nous venons de poser ci-dessus

connaissance. Quant au terme “transcendantal”, il est utilis¢ chez Kant pour désigner ce qui rend
possible 1’expérience et qui ne pourrait pas &tre dérivé de I’expérience.

% Ibid., p. 129.



55

portent donc une grande importance, parce qu’elles lient les deux concepts

importants qui nous donnent une idée de ce que Sartre comprend de 1’éthique.

Ci-dessus, nous avons eu certaines prévisions concernant la valeur, en partant
de sa définition en tant que « I’€tre du Soi ». Si I’on revient a L ’Etre et le néant, on
verra bien que la valeur y est montrée comme ayant une structure non saisissable
entierement et qu’elle est, en derniere analyse, « par dela 1’étre ». Alors, comment a-
t-il été possible pour Sartre de définir la valeur en tant que synthése supréme vers
laquelle le pour-soi tend, et voire, de dire qu’elle est « par dela » 1’étre ; alors, que

signifie tout cela ?

Sartre explique la structure insaisissable de la valeur de la fagon suivante :
« En tant que valeur, en effet, la valeur a I’étre ; mais cet existant normatif n’a
précisément pas d’étre en tant que réalité. Son étre est d’étre valeur, c’est-a-dire de
n’étre pas étre. Ainsi I’étre de la valeur en tant que valeur, c’est I’€tre de ce qui n’a
pas d’étre. La valeur semble donc insaisissable. » Cette définition qu’a donnée Sartre
pour la wvaleur peut é&tre jugée comme une nécessité de son ontologie
phénoménologique. Il serait contradictoire de mettre la réalit¢ humaine ou figurera la
conscience libre qui est le fondement des décisions et choix du soi, dans une théorie
de morale et des normes morales dont les limites sont déterminées, et cela ne
correspondrait pas d’ailleurs a la définition de libert¢ que Sartre a faite. Sa
conception de valeur nous permettra d’établir le rapport ontologie-éthique qui nous
est cher. Au cours de 1’analyse de valeur faite dans L ’Etre et le néant, la relation
entre ces deux domaines est affirmée. D’ailleurs, c’est le pour-soi qui met en
évidence la valeur, et la réalité-humaine s’établit également ainsi ; c’est pourquoi, la
valeur nous permet d’affirmer le passage de 1’ontologie au domaine pratique par
I’intermédiaire du pour-soi. Voici I’aspect de cette relation vu du coté de
I’établissement de la valeur et de la formation de la réalité-humaine. Si I’on interroge
ce que la méme relation exprime pour la structure du pour-soi, nous verrons : La
valeur n’est ni ce que le pour-soi pose, ni un objet existant en face de lui et qu’il
aurait & connaitre — mais exister comme conscience ou comme pour-soi, c¢’est faire
surgir la valeur comme ce sens du manque qui constitue le pour-soi. Dés lors, en
effet que le pour-soi n’est pas ce qu’il est sur le mode d’une chose, mais qu’il existe

comme une conscience, c’est-a-dire comme réflexion qui replie sur ce qu’il est, la



56

conscience dévoile ses valeurs.”® Cette approche de Sartre nous permet en méme
temps de répéter que la réflexion de [D’existence dans sa pensée serait
indispensablement la réflexion de I’existence, du domaine pratique, de la réalité-
humaine. Il est clair que chez Sartre 1’ontologie phénoménologique pourrait étre lue
comme une étape pour la définition des conditions du domaine pratique (1’éthique et

peut-étre la politique) et pour I’explication des fondements de ce domaine.

Si la valeur était ¢tudiée comme un fait que nous définissons dans cette
structure ontologique qui est la source de la morale, il sera difficile de dire qu’elle est
valeur morale, et il sera impossible qu’elle nous renvoie a la réalité humaine et a la
liberté¢. Chez Sartre, nous voyons la valeur comme un appel aux intentions libres de
la conscience, comme la source des projets rendant visible la liberté. La valeur a une
structure paradoxale et elle ne peut étre comprise que si elle est apergue avec ses
deux pdles : d’une part, la valeur a un étre et c’est grace a cet étre que la direction de
la liberté est tournée vers la valeur. D’autre part, elle est par dela 1’étre, du fait
qu’elle se définit en tant que « I’étre de ce qui n’a pas étre ». La valeur n’est pas un
principe ou une maxime dirigeant la liberté, mais il est vrai qu’elle fait appel a la
création libre du comportement qu’elle anticipe. La conscience, créatrice de I’acte
libre, ne peut pas s’empécher d’étre fondateur de la direction qu’elle avancerait et de
la valeur vers laquelle s’orienterait. Juste a ce point-la, nous rencontrons I’ambiguité
de 1’éthique qui pourrait étre fondée dans la pensée de Sartre : la liberté n’a aucune
source en dehors d’elle-méme et aucune valeur ne pourra lui étre imposée de
I’extérieur, ainsi la liberté se confrontera avec son propre Soi ; d’autre part, du fait
que ce Soi représente une synthése impossible et que le pour-soi se définit toujours
par son propre néant et non par son propre étre, la liberté et le Soi ne pourront jamais
réaliser parfaitement cette confrontation. Par contre, c’est grice a cette situation
ambigué que la face et le mouvement de la liberté restent toujours tournés vers la
valeur.”® Dés lors, le domaine ou on parlera de cette ambiguité que nous venons

d’évoquer, ce sera I’éthique, non I’ontologie.

% Alain Renaut, Sartre, le dernier philosophe, Edition Grasset & Fasquelle, 1993, p. 193.

% L’article “Sartrean Ethics” de Juliette Simont, publié dans le livre intitulé The Cambridge
Companion to Sartre, est une référence trés importante pour la compréhension de 1’éthique chez
Sartre et pour les chapitres de notre étude concernant notamment les notions de valeur et de
générosité.



57

Dans le domaine ontologique, exprimer la valeur en tant que « le manqué »,
c’est de dire qu’elle est 1’étre de ce qui manque, non I’étre qui sent un manque.
Autrement dit, elle est un idéal transcendant qu’un mouvement d’achévement
cherche d’obtenir sans jamais y arriver parfaitement. Cette double objectivation de la
valeur est « stigmatisée » —en termes de Juliette Simont”’— par Sartre dans le dernier
chapitre intitulé « Perspectives morales » de L’Etre et le néant, sous le nom
d’« esprit de sérieux » : « L’esprit de sérieux a pour double caractéristique, en effet,
de considérer les valeurs comme des données transcendantes indépendantes de la
subjectivité humaine, et de transférer le caractére « désirable », de la structure
ontologique des choses a leur simple constitution matérielle. Pour 1’esprit de sérieux,
en effet, le pain est désirable, par exemple, parce qu’il faut vivre (valeur écrite au
ciel intelligible) et parce qu’il est nourrissant. »”® Ce que Sartre essaie de faire 13,
c’est de réifier la valeur. Et le produit de cette réification dans le domaine de la
morale serait la « mauvaise foi» : « Aussi sommes-nous déja sur le plan de la
morale, mais concurremment sur celui de la mauvaise foi, car ¢’est une morale qui a
honte d’elle-méme et n’ose dire son nom ; elle a obscurci tous ses buts pour se

délivrer de 1’angoisse. »*’

L’analyse sartrienne de valeur nous permet de faire un grand pas vers le but
d’établir une relation entre 1’ontologie et 1’éthique dans le contexte de sa pensée.
Mais il faut également accepter que, méme si le concept de valeur nous guide dans le
travail de légitimation de ce passage, il met aussi en évidence plusieurs nouvelles
questions pour la constitution du domaine de 1’éthique. La réflexion sur la valeur
semble nous emmener trés vite au dernier chapitre de L’ Etre et le néant ou Sartre
parle de la nécessité du passage a 1’éthique. Sartre y donne également une définition
de I’« agent moral » en 'unifiant a la conception de valeur : «[...] ’ontologie et
psychanalyse existentielles doivent découvrir a I’agent moral qu’il est /’étre par qui
les valeurs existent. C’est alors que sa liberté¢ prendra conscience d’elle-méme et se
découvrira dans I’angoisse comme 1’unique source de la valeur, et le néant par qui le
monde existe. Dés que la quéte de I’étre et I’appropriation lui seront découvertes

comme ses possibles, elle saisira par et dans 1’angoisse qu’ils ne sont possibles que

%7 Juliette Simont, “Sartrean Ethics”, in The Cambridge Companion to Sartre, Christina Howells (ed.),
Cambridge University Press, 1992, p. 178-210.

%8 Jean-Paul Sartre, L’ Etre et le néant, Gallimard, 1943, p. 674.

% Idem.



58

sur fond de possibilité d’autres possibles. [...], le théme qui faisait I’unité de tous les
choix de possibles, c’était la valeur ou présence idéale de 1’ens causa sui.» Par
contre, méme si ce passage rapide que nous avons réalis¢ sur le concept de valeur
vers le dernier chapitre de L’Etre et le néant a été possible du point de vue
méthodique, le paragraphe que nous avons ci-dessus, extrait du dit chapitre nous
signale un retour aux chapitres précédents. Il n’est pas possible, chez Sartre, de
définir la liberté et, par conséquent, la valeur sans répondre a la question de ce que la
notion du « possible » exprime pour un étre orienté a la découverte de « ses propres
possibles ». Par ailleurs, il ne serait possible de faire une interprétation sur les
questions que pose Sartre en ce qui concerne la relation entre la liberté et la valeur
(Que deviendra la liberté, si elle se retourne sur cette valeur ? Est-il possible, en
particulier, qu’elle se prenne elle-méme pour valeur en tant que source de valeur ou
doit-elle nécessairement se définir par rapport a une valeur transcendante qui la
hante ? ) qu’en retournant a I’ontologie phénoménologique, et aprés avoir étudié la
relation entre la possibilité et la liberté ainsi que le chapitre consacré a la liberté de

L ’Etre et le neant.

Section V - Le pour-soi comme I’étre des possibles

Avec le concept de « possible » on rencontre une autre formulation du pour-
soi: I’étre des possibles. Cette formulation —I’étre des possibles— qui exprime un
nouvel aspect de 1’étre pour-soi que nous avons expliqué par des définitions telles
que « non-coincidence avec soi » ou « I’arrachement a ce qu’il est », est, en fait,
définie par une notion dont nous avons déja parlé. La définition apportée par cette
formulation est une autre expression de la caractéristique de néantisation du pour-soi
et le complément de 1’analyse de manque que nous avons expliquée dans la partie
concernant la valeur. « Le rapport transcendant originel du pour-soi esquisse
perpétuellement comme un projet d’identification du pour-soi a un pour-soi absent
qu’il est et dont il manque. Ce qui se donne comme le manquant propre de chaque
pour-soi et qui se définit rigoureusement comme manquant a ce pour-soi précis et a
aucun autre ; c’est le possible du pour-soi. Le possible surgit du fond de néantisation

du pour-soi. »'%

190 Tbid., p. 132.



59

La définition du pour-soi en tant qu’«intentionnalité vers ses propres
possibles » est également compatible avec la structure insaisissable de la valeur de
Sartre. D’ailleurs, le possible pour le pour-soi est « ce de quoi manque le pour-soi
pour &tre soi ». Le Soi y est la synthese idéale motivant les projets du pour-soi ; et la
valeur c’est I’« étre du Soi ». Ainsi, nous pouvons dire que la valeur est un idéal que
le pour-soi constitue, a la base de ses propres possibles et vers lequel il tend. « [...] le
surgissement du pour-soi comme néantisation de 1’en-soi et décompression d’étre fait
surgir le possible comme un des aspects de cette décompression d’étre, c’est-a-dire
comme une maniere d’étre a distance de soi ce qu’on est. Ainsi le pour-soi ne peut

apparaitre sans étre hanté par la valeur et projeté vers ses possibles propres. »!°!

Et avec sa facon d’aborder le possible dans le dernier chapitre de L 'Etre et le
néant, Sartre explique la place de ce concept dans I’esquisse morale sartrienne et
souligne la relation entre 1’angoisse et les possibles. Or ce que nous expérimentons
par ’angoisse ; c’est que nous sommes constitués des possibles de la « réalité-
humaine ». L’expérience de 1’angoisse existentielle se manifeste en tant qu’une
« réalisation» soudaine dans la conscience ; pour Sartre, I’angoisse est une révélation
de la liberté. L’expérience vécue par le pour-soi en face des possibles de la réalité-
humaine apporte également la responsabilité, parce que le pour-soi fait « son propre
choix » parmi les possibles qu’il apergoit dans la réalité-humaine. Pour dire plus
clairement, le pour-soi est, par sa nature et par la situation de liberté a laquelle il est
soumis, 1’étre qui doit se charger de la responsabilité de ses propres choix. La
caractéristique qu’a le pour-soi, de choisir et d’étre le fondement de ses propres
choix se manifeste dans toute son action ; cette responsabilit¢ qu’a le pour-soi de
prendre des décision continue sans cesse durant toute son existence. L’existence du
pour-soi que 1’on peut également exprimer comme un processus perpétuel de faire
des choix est du début a la fin une « transformation radicale de soi », et I’angoisse est

précisément la saisie de cette possibilité perpétuelle de cette transformation.'??

C’est cette « situation » du pour-soi relative a la liberté et au choix qui montre
qu’il peut également étre pensé comme une conscience morale. Dans cette direction,

I’explication de la place de la responsabilité, I'un des concepts ajoutés a notre théme

101 Thid., p. 133.
192 Francis Jeanson, Le probléme moral et la pensée de Sartre, Editions de Seuil, Paris, 1965, p. 234.



60

principal, dans I’ontologie sartrienne, devra constituer une autre étape importante de
la problématique du passage de 1’ontologie sartrienne a I’éthique. Etudier le chapitre
de L’Etre et le néant ou la relation de responsabilité-liberté est abordée, constituera
d’autre part un passage pour notre travaille. Jusqu’ici, nous avons essay¢ de faire une
documentation chronologique du projet éthique sartrienne et d’expliquer la structure
du pour-soi; mais nous n’avons pas encore révélé précisément la place, ni I’analyse
de la libert¢ dans 1’ontologie phénoménologique sartrienne. Il est nécessaire,
croyons-nous, d’expliquer la liberté en tant que « la condition premiére de 1’action »
en nous appuyant principalement sur L ’Etre et le néant, soit pour pouvoir retourner
aux textes cités dans la chronologie de la premiére partie et aux problématiques de
ceux-ci, soit pour pouvoir passer aux questions relatives a la relation de I’ontologie-
¢thique dont nous avons parlé dans I’introduction et dans la premiére partie. Ensuite,

nous allons revenir a la relation entre la liberté et la responsabilité.



61

DEUXIEME PARTIE

LA CONDITION PREMIERE DE L’ACTION : LA LIBERTE



62

Chapitre I

Les manifestations de la liberté humaine

Nous avons trés souvent exprimé que chez Sartre, 1’ontologie a une structure
fondée sur I’existence, et qu’en partant d’une analyse de valeur a base ontologique,
cette ontologie existentielle/phénoménologique pourrait étre lue également comme la
définition des conditions de possibilité du domaine pratique (I’éthique et peut-Etre la
politique). Il nous reste maintenant d’expliquer le sens et la constitution de 1’action
qui est le dénominateur commun de I’éthique et de la politique -philosophie pratique-
en nous référant a L’Etre et le néant. D’ailleurs, il ne serait possible d’évoquer de
nouveau ’une des questions importantes que nous avons posées dans 1’Introduction,
uniquement en montrant 1’expression de la relation entre 1’action et la liberté dans
I’ontologie sartrienne. Lorsque nous abordions dans 1’Introduction, la notion de
liberté¢ en tant que la condition préalable de I’action, nous avons dit que I’action
deviendrait le concept commun du domaine politique et du domaine moral, et qu’en
ce sens, dans 1’étude de la pensée sartrienne, le fait que Sartre ait passé a une sorte de
discours d’action politique tel que “Critique de la raison dialectique” au lieu de
réfléchir sur une théorie morale aprés “L’Etre et le néant” en transformant la
question du passage a la morale a partir de 1’ontologie sartrienne a une question
d’action en soi, pourrait étre pris de ce point de vue. C’est pourquoi, il est nécessaire,
a notre avis, d’expliquer une liberté ontologique qui précéderait avant 1’action, pour
définir, d’une part, le passage de Sartre de I’ontologie a 1’éthique, et d’autre part pour

mieux comprendre, de 1’autre part, son passage de I’éthique a la politique.



63

Section I - Liberté comme base de I’action intentionnelle

“Agir, ¢’est modifier la figure du monde”!%?

Cette phrase que Sartre énonce avant de commencer a expliquer son concept
de liberté ontologique, est celle qui nous guidera dans la philosophie pratique
sartrienne. Francis Jeanson aussi, dans son ouvrage, commence dans la partie
concernant la relation entre 1’action et la liberté, par attirer I’attention sur ce mot
“agir”: “agir, c’est en effet, pour la réalité-humaine, entretenir avec le monde, le
rapport le plus fondamental, celui par lequel elle dépasse la simple détermination
statique de la configuration du monde pour modifier ce monde dans sa matérialité
méme.”'* Dans cette partie, I’accent mis sur 1’action qui est “dans ce monde” ainsi
que sur I’action qui est “pour notre existence dans ce monde” porte une grande

importance du point de vue éthique et politique.

L’action a, aux yeux de Sartre, deux principes importants pour fondement; le
premier est son intentionnalité, et le deuxieme, c’est qu’elle vise une fin choisie par
une intention consciente, c’est qu’elle est la “réalisation intentionnelle d’un projet
conscient”. La finalité de cet acte traduit en méme temps sa temporalité. “[...] un acte
est une projection du pour-soi vers ce qui n’est pas et ce qui est ne peut aucunement
déterminer par lui-méme ce qui n’est pas. [...] Il ne saurait en étre autrement puisque
toute action doit étre intentionnelle : elle doit, en effet, avoir une fin et la fin a son
tour se réfere a un motif. Telle est, en effet, 'unité des trois ex-stases temporelles : la
fin ou temporalisation de mon futur implique un motif (ou mobile), c’est-a-dire
indique vers mon passé, et le présent est surgissement de 1’acte.”!% Sartre est contre
la structure intentionnelle de l’acte et de parler d’un acte sans motif. La
compréhension de I’organisation complexe de “motif-intention-acte-fin” serait la

premicre étape de la définition de I’acte par la liberté.

Ce que nous voulons faire entendre par « motif de I’action », c¢’est la décision

que prend le pour-soi, le choix qu’il fait avant de passer en action —agir d’une fagon

103 Jean-Paul Sartre, L’Etre et le néant, Gallimard, 1943, p. 477.
194 Francis Jeanson, Le probléme moral et la pensée de Sartre, Editions de Seuil, Paris, 1965, p. 233.
195 Op. Cit., p. 479-480.



64

ou d’une autre, tendre la main droite pour prendre un verre, etc.— ; autrement dit, le
motif, est ce a quoi le pour-soi attribue la valeur de causer [’action. Seuls ses propres
choix, ses propres intentions et ses propres projets peuvent déterminer, pour Sartre,
I’action du pour-soi. Par le terme « motif », il ne faut pas entendre un principe ou une
régle imposé(e) de I’extérieur. Le motif est I’idée ou la décision qu’a le pour-soi de
viser la fin vers laquelle il s’oriente. Si nous insistons autant sur le terme « motif »,
c’est parce que ce terme nous permet de souligner la structure intentionnelle de I’acte
du pour-soi. “Motifs et mobiles n’ont de sens qu’a I’intérieur d’un ensemble pro-jeté
qui est justement un ensemble de non-existants. Et cet ensemble, c’est finalement
moi-méme comme transcendance, c’est moi en tant que j’ai a étre moi-méme hors de
moi.”'% Ici, Sartre a utilisé I’expression “un ensemble de non-existants” pour
traduire le “moi-méme”, parce que la conscience est toujours considérée comme un
“ensemble des projets” orienté vers les choses qu’elle n’a pas encore réalisées,
qu’elle n’est pas elle-méme, et aussi, parce que la transcendance est fondée dans ce
mouvement d’intention vers ceux-ci. Et le processus de “motif-intention-acte-fin” sur
lequel Sartre attire 1’attention, doit étre compris dans le cadre que nous venons de
préciser, tout en mettant au premier plan la transcendance intentionnelle du pour-soi.
Et puis la liberté sartrienne ne subit le poids d’aucun “motif” ou “mobile”, d’aucune
“passion” —car c’est elle qui donne leurs sens a toutes les ‘“déterminations” qui
pourraient lui venir de 1’extérieur ou du passé. En se projetant vers une fin librement
choisie, la conscience constitue, en tant que liberté, ses propres actions; elle
découvre les valeurs fondées en elle-méme. Et ’antécédent de son action est une
intention : “choix fondamental, opéré par le sujet, de se placer, pour agir, sur le plan

de la réflexion.”'?’

Au début du chapitre concerné de L Etre et le néant, Sartre emploie ensemble
les concepts de «motif» et» de «mobile» puisqu’ils déterminent I’intention
antérieur a I’action ; mais plus tard, il fait une distinction entre ces deux concepts. La
définition plus nuancée des concepts de motif et de mobile porte une trés grande
importance pour privilégier le role joué par ces concepts dans 1“organisation
complexe” dont nous venons de parler ci-dessus, et aussi pour mieux définir les
aspects humains ayant un effet important en cas de prise de décision ou de choix.

Voila, par ses propres mots, ce que Sartre veut faire entendre par le “motif d’un

196 Thid., p. 481.
197 Francis Jeanson, Le probléme moral et la pensée de Sartre, Editions de Seuil, Paris, 1965, p. 234.



65

acte”: “on entend ordinairement par motif la raison d’un acte ; c’est-a-dire
’ensemble des considérations rationnelles qui le justifient”.!® Autrement dit, Sartre
regroupe les raisons évoquées pour la justification rationnelle de 1’action sous le
terme de motif. Par exemple, lorsque le gouverneur ayant pris la décision de faire
entrer son pays dans la guerre, explique qu’il a pris cette décision pour prendre des
mesures contre les attaques des ennemis et pour lutter contre les évenements
menacant I’unité du pays, il fait en réalité, nous semble-t-il, I’explication des motifs
qui justifient son choix. De méme, ’explication de la hausse de prix des biens de
consommation dans I’ensemble d’un pays par I’augmentation du taux d’inflation
dans I’économie du pays montre le motif de la hausse des prix appliquée. D’ailleurs,
Sartre veut faire entendre par le terme de motif, les raisons rationnelles et objectives
entrainant un acte. Il appelle donc « motif » la saisie objective d’une situation
déterminée en tant que cette situation se révele, a la lumiere d’une certaine fin,
comme pouvant servir de moyen pour atteindre cette fin.”!” Quant au terme de
mobile, nous rencontrons une définition tout a fait contraire de ce que nous venons
de dire ci-dessus en ce qui concerne le terme de motif ; parce que le mobile est un
concept que Sartre emploie pour exprimer les ¢léments subjectifs causant un acte.
“Le mobile est considérée ordinairement comme un fait subjectif. C’est I’ensemble
des désirs, des émotions et des passions qui me pousse a accomplir un certain acte.”
Sartre développe sa réflexion en plagant les notions comme émotion, passion et désir
dans le champ de la conscience. C’est pourquoi, il faut se rappeler que sa conception
de conscience ne pourrait pas étre considérée uniquement comme source des actes
purement rationnels, des actions dont seule la raison est responsable. Par contre,
Sartre ne justifie pas non plus son attitude de ne pas progresser dans sa réflexion
concernant les actes purement rationnels, par I’inconscient ou par une zone de la
conscience réservée a 1’émotion, a la passion et au désir. Tout au contraire, comme
nous I’avons évoqué de nouveau par le terme de mobile, Sartre met ces notions dans

la définition de la conscience et de la liberté.

Avec la distinction entre le motif et le mobile, Sartre vise a définir la
conscience sur une base aussi bien rationnelle —objective— que passionnelle —
subjective. Des lors, il devient légitime de faire la remarque suivante : chez Sartre,

dans I’explication de la liberté en tant que ma liberté, ce sont les mobiles qui ont de

198 Op. Cit., p. 490.
109 Tdem.



66

I’importance plutot que les motifs conduisant a I’acte ; parce que, tandis qu’en tout
cas, le motif, par sa nature objective, inaugure un processus rationnel conduisant a un
seul et méme acte, mes différents désirs et volontés peuvent aussi bien me permettre
d’achever le méme processus rationnel avec un acte tout a fait différent suivant les

mobiles que j’évoquerais.

Nous avons dit que le motif et le mobile se formaient, en tant qu’un ensemble
de projets, au sein de la conscience dans 1’organisation sartrienne de “motif-
intention-acte-fin”, et qu’ils visaient une fin dans toutes sortes d’acte de la
conscience par le mouvement fondateur de I’intention. Ensuite, nous avons étudié¢ en
bref les trois premiers concepts de cette organisation en question. Quant au réle joué
par le quatrieme concept (fin) de cette organisation, nous allons de nouveau
rencontrer les définitions marquées par I’intentionnalité. D’ailleurs, nous pouvons
dire, méme avant de passer a ces définitions, que le but vers lequel la conscience
s’oriente constitue le pole opposé de la conscience dans le mouvement intentionnel.
Cela revient a dire que la conscience est fondatrice de la fin atteinte par 1’acte
intentionnel ; et en méme temps, la conscience se forme et en tant que ce mouvement
méme par I’intermédiaire de cet acte intentionnel. L’explication de ce qu’expriment
les fins dans cette relation se fait dans L 'Etre et le neant de la fagon suivante : “La
réalité-humaine ne saurait recevoir ses fins ni du dehors, ni d’une prétendue “nature”
intérieure. Elle les choisit et, par ce choix méme, leur confére une existence
transcendante comme la limite externe de ses projets. De ce point de vue [...] la
réalité-humaine, dans son surgissement méme, décide de définir son étre propre par
ses fins. C’est donc la position de mes fins ultimes qui caractérise mon étre et qui

s’identifie au jaillissement originel de la liberté qui est mienne.”!!°

A ce niveau, un autre point sur lequel il faut insister dans I’organisation
complexe, outre ’intentionnalité, est la situation selon laquelle 1’acte que j’ai réalisé
en m’appuyant sur les motifs que j’ai déterminés moi-méme d’aprés mes propres
choix et ses fins appartiennent a “moi”. En ce sens, pour Sartre, s’il s’agit 1a d’une
conscience, c’est particulierement ma propre conscience, et le probleéme de liberté y
est limité par tout ce qu’on pourrait dire en ce qui concerne ma liberté, celle qui

n’existe que durant ma propre existence individuelle. Sartre choisit ici, de nouveau,

10 Tbid., p. 488.



67

le cogito comme base de sa réflexion. Il s’oppose a faire une définition de la nature
de ’homme, de la conscience ou de la liberté pour interroger ensuite la liberté ou la
conscience en s’y référant. “C’est aussi au cogito, que nous nous adressons pour
déterminer la liberté comme liberté qui est notre, comme pure nécessité de fait ;
c’est-a-dire comme un existant, contingent mais que je ne peux pas ne pas ¢prouver.
Je suis, en effet, un existant qui apprend sa liberté par ses actes ; mais je suis aussi un
existant dont 1’existence individuelle et unique se temporalise comme liberté. [...]
Ainsi ma liberté est perpétuellement en question dans mon étre ; elle n’est pas une
qualité surajoutée ou une propriété de ma nature ; elle est trés exactement 1’étoffe de
mon étre ; et comme mon étre est en question dans mon étre, je dois nécessairement
posséder une certain compréhension de la liberté.”'!! Ainsi Sartre met au premier
plan I’accentuation du singulier et évite de faire une définition “générale” des notions
ayant une relation directe avec la conscience, telles que la liberté et le choix. Mais il
faut toutefois préciser que méme si les manieres d’exister et les intentions du pour-
soi dont nous avons évoqué si souvent la structure ontologique jusqu’ici, le discours
selon lequel la conscience se fait sentir et sa relation avec la liberté est une
condamnation inévitable, est un discours valable non pour un seul pour-soi, mais
pour I’ensemble de la pluralit¢ des pour-soi constituant la réalité-humaine. Une
conception pareille de liberté ontologique que nous mettons en évidence lorsque nous
essayons d’interroger la relation entre 1’éthique et la zone ou cette pluralité
constituant la réalité-humaine par de semblables expériences existentielles (négation,
interrogation, angoisse, etc.) forme un ensemble, peut trés probablement causer une
intuition de 1’existence possible d’une zone “intersubjective” a établir par le fait que
chaque pour-soi comprenne 1’autre a travers sa propre expérience. Mais, a ce niveau,
il est trop tot pour penser que chez Sartre, I’analyse de liberté pourrait permettre a

I’intersubjectivité.

Lorsqu’il s’agit d’un probléme de liberté dans 1’histoire de la philosophie, les
autres notions avec lesquelles on se trouve face-a-face, sont la volonté, le désir et la
passion. Et Francis Jeanson dit qu’aucune étude visant le passage au domaine de la
morale ne pourrait se progresser sans mettre la volonté en cause. La relation entre la
liberté¢ et la volonté est abordée de différentes maniéres durant 1’histoire de la

philosophie. Penser ces deux notions sous un méme toit, peut nous conduire a fonder

M Tbid., p. 483.



68

la liberté sur les actions spontanées réalisées dans une zone irréfléchie ou I’action
consciente est laissée a 1’arriere-plan. Dans une conscience pareille, la volonté
apparait comme une faculté toute-puissante de l’ame humaine. Mais cette approche
nous met devant une difficulté importante : “La difficulté est la suivante : d’une part
il faut bien admettre que 1’attitude volontaire est une attitude réflexive, mais d’autre
part on ’assimile a la liberté absolue du sujet ; on lui donne des motifs, chargés de
rendre compte de la décision qu’elle prend, mais on fait d’elle un mobile absolu, un
acte qui se décide lui-méme, un pouvoir de mobilisation de soi —nécessairement situé
par-dela tout motif et toute réflexion. Bref, on reconnait qu’elle se situe sur le plan de
la pensée constituée, et 1’on voudrait lui conférer la vie spontanée de la pensée
constituante. Il y a la une antinomie irréductible : pour la lever, il faut bien
reconnaitre que la volonté, en tant qu’effort réflexif, renvoie a une vie irréfléchie
sans laquelle elle ne se comprendrait pas, et qui [’oriente elle-méme selon le choix

fondamental par quoi se définit la conscience a ce niveau de libre spontanéité.”!!?

Et lorsque I’on regarde la relation de la liberté sartrienne qui se développe en
permanence avec |’accentuation de la conscience et des projets basés sur la
conscience, on rencontre la définition suivante : “La liberté n’est rien autre que
I’existence de notre volonté ou de nos passions, en tant que cette existence est
néantisation de la facticité, c¢’est-a-dire celle d’un étre qui est son étre sur le mode
d’avoir a étre.”'"® Ici, en mettant la volonté dans la définition de la liberté, Sartre
emploie la relation entre la conscience et la liberté, relation qu’il a préalablement
¢tablie, comme point d’appui ; et donne une place a la volonté et a la passion dans le
caractére néantisant de la conscience. D’ailleurs, dés lors qu’il s’agirait de
I’ontologie sartrienne, la libert¢ nous emmeénera indispensablement a la zone
réflexive de I’étre pour-soi par I’intermédiaire d’un rapport étroit établi avec la
conscience. Par conséquent, nous pouvons dire que mettre la volonté chez Sartre
dans la définition de la liberté signifie d’établir en méme temps sa relation avec la
conscience. En ce sens, la volonté ne prend-elle son sens que dans le projet originel
d’une liberté, toujours intentionnelle et orientée. La volonté y est prise non comme
une propriété humaine ayant une influence dans un domaine en dehors de I’agir de la

conscience, mais comme une propriété qui participe a la conscience dans son acte de

112 Francis Jeanson, Le probléme moral et la pensée de Sartre, Editions de Seuil, Paris, 1965, p. 235.
113 Op. Cit., p. 488.



69

se manifester en tant que liberté et qui gagne de I’importance autant qu’elle existence

dans la conscience.

Section II - Choix, liberté et responsabilité

Selon Francis Jeanson, lorsque 1’on fait attention a ce que les mots de
« choix » et de « liberté » soit employés ensemble dans 1’ontologie sartrienne, il va
falloir insister sur le caractére négatif de la liberté sartrienne.!!'* Parmi les aspects de
cette conception de liberté absolue —qui trouve sa définition dans les actes de
négation et d’interrogation de la conscience— dans la réalité-humaine, celui qui

compte le plus est le choix. Il est une manifestation de I’acte libre de la conscience.

Les actes destinés a prendre une décision et a faire un choix se comprennent
enticrement comme « invention du sujet lui-méme » chez Sartre. Mais cette
invention subjective ne doit pas exprimer un processus tout a fait libre de prise de
décision ; il faut penser le choix en tenant compte de 1’organisation de “motif-
intention-acte-fin” que nous avons d’aborder en haut. La notion de choix entendue
comme “invention subjective”, doit étre définie comme les choix que fait la
conscience dans le processus ou elle s’apercoit en tant que source de ses propres

possibles et elle se met a réaliser ses propres projets.

Nous avons dit ci-dessus que le choix est une partie de 1’acte libre ; mais il
faut rappeler que pour Sartre, il n’y a d’ailleurs aucun acte ou la conscience n’est pas
libre. Ainsi, nous trouvons devant nous une définition assez ambigué; par
conséquent, la notion de choix est aussi une notion ambigu€¢ comme les autres
notions corrélatives. Le choix, en tant qu’« un pouvoir de refus »'!'°, constitue 1’une
des caractéristiques fondamentales de la conscience ; donc, le choix de la conscience
peut se manifester également comme le refus de ce qui est approuvé par la raison. En
nuangant I’action de la conscience par deux concepts tels que motif et mobile, Sartre
explique tout choix de la conscience comme une synthése de ses intentions aussi bien
objectives (rationnelles) que subjectives (passionnelles). Alors, la conscience fait
apparaitre un choix tout a fait passionnel, en « raisonnant » qu’il est loin d’une base

objective ; c’est-a-dire, méme si le choix ne s’oriente pas vers ce qui est approuvé

114 Op.Cit., p. 248.
115 Francis Jeanson emploie cette expression lorsqu’il définit le choix.



70

par la raison, au niveau de prise de décision, la raison n’est pas laissée en dehors du
processus. Nous pouvons donc dire que ce qui est choisi est plutdt ce qui s’établit par
I’acte libre que le refus d’une autre alternative. Mais dés que nous expliquons le
choix dans cette approche, le fait de 1’avoir congu en tant qu’« un pouvoir de refus »
devient une situation qui peut étre remise en cause. Parce que les définitions de
conscience et d’acte faites par Sartre sont loin de permettre a un « choix véritable » ;
et cette situation fait penser qu’il ne faut exprimer comme « refus » aucun acte ni
choix qui puisse €tre défini par I’intentionnalité. D’ailleurs, la notion de « refus »
exige un choix ou acte fixe, rationnel a refuser, mais chez Sartre, il est impossible de
faire des déterminations pareilles. Ainsi, pourrions-nous dire que le choix chez
Sartre, devrait étre compris non comme un acte de refuser une chose en faveur de
I’autre, mais comme ce que le pour-soi met en ceuvre a chaque pas qu’il fait vers son

propre projet.

L’acte de faire un choix est, pour Sartre, I’acte dans lequel la liberté devient
visible, et I’étre de la conscience est ainsi engagé au monde par les choix qu’il aurait
faits. « Ainsi I’acte fondamental de liberté est trouvé ; et c’est lui qui donne son sens
a Daction particuliere que je puis étre amené a considérer : cet acte constamment
renouvelé ne se distingue pas de mon étre ; il est choix de moi-méme dans le monde
et du méme coup découverte du monde. »''® Le pour-soi, avec les choix qu’il fait,
¢tablit a la fois lui-méme et la réalité-humaine. Pour Sartre, les choix que le pour-soi
fait avec 1’étre de la conscience ne peuvent pas étre séparés les uns des autres. “Et
comme notre étre est précisément notre choix originel, la conscience (de) choix est
identique a la conscience que nous avons (de) nous. Il faut étre conscient pour choisir
et il faut choisir pour étre conscient. Choix et conscience sont une seule et méme
chose.”''” Méme si I’on essaie de mettre ici I’accent sur le rapport étroit du choix
avec la conscience ; la relation exprimée par I’énoncé “il faut étre conscient pour
choisir et il faut choisir pour €tre conscient”, semble faire penser que 1’on pourrait
parler ¢également d’une catégorie de “choix inconscient”. Or, pour Sartre,
I’expression de I’“inconscient” ne peut en aucun contexte étre acceptée. D’autre part,
le terme de “choix originel” employé dans cet extrait, nous pousse a parler d’un autre
aspect intéressant de la pensée sartrienne : Sartre montre le délaissement du pour-soi

et son impossibilité¢ de choisir le début de sa propre existence, comme les preuves les

116 Jean-Paul Sartre, L’Ere et le néant, Gallimard, 1943, p. 506.
17 Idem.



71

plus importantes de la soumission du pour-soi a la facticité. Si ’on regarde le
chapitre intitulé “Liberté et responsabilité”!'® de L Etre et le néant, on peut voir que
Sartre remet en question cette réflexion en la réfléchissant avec 1’idée de
responsabilité.!!” Pour Sartre, I’homme ne peut en aucun cas fuir devant sa propre
responsabilité. L’homme, pour se libérer un peu de la responsabilité de tout ce qu’il
fait et par conséquent de 1’obligation de prendre en sa charge la réalité-humaine, se
référe souvent a la phrase suivante : “je n’ai pas demandé a naitre”. Sartre dit que
cette expression n’est qu’une accentuation naive faite en faveur de la facticité, et que
je dois accepter, d’une certaine maniere, que je suis méme responsable de ma
naissance. “Cependant je retrouve une responsabilité absolue du fait que ma facticité,
c’est-a-dire ici le fait de ma naissance, est insaisissable directement et méme
inconcevable, car ce fait de ma naissance ne m’apparait jamais brut, mais toujours a
travers une reconstruction pro-jective de mon pour-soi ; j’ai honte d’étre né ou je
m’en étonne, ou je m’en réjouis, ou, en tentant de m’oter la vie, j’affirme que je vis
et j’assume cette vie comme mauvaise. Ainsi, en un certain sens, je choisis d’étre né.
Ce choix lui-méme est affecté intégralement de facticité, puisque je ne peux pas
choisir ; mais cette facticité a son tour n’apparaitra qu’en tant que je la dépasse vers

mes fins.” !0

L’expérience de 1I’angoisse sur laquelle nous avons déja insisté lorsque nous
expliquions les concepts de contingence, de facticité et de possible, se montre de
nouveau dans la relation de la conscience avec le choix. Parce que la conscience
trouve sa place dans la réalité-humaine par le choix et la prise de décision. La
conscience se comprend en tant que seule responsable de toute décision qu’elle prend
et de tout choix qu’elle fait.« [...] nous avons pleinement conscience du choix que
nous sommes. Et si ’on objecte qu’il faudrait avoir conscience non de nous étre-
choisis, mais de nous choisir, nous répondrons que cette conscience se traduit par le
double « sentiment » de ’angoisse et de la responsabilité. Angoisse, délaissement,
responsabilité, soit en sourdine, soit en pleine force, constituent en effet la qualité de

notre conscience en tant que celle-ci est pure et simple liberté. »'%!

18 Tbid., 598-603.

19 George Kerner aussi parle du “choix originel” dans le chapitre intitulé “Sartre and the Ethics of
Subjective Commitment” de son ouvrage Three Philosophical Moralists, Kant, Mill, Sartre (p. 161).
120 Op. Cit., p. 600-601.

121 Tbid., p. 508.



72

Une autre situation évoquée par 1’expérience de 1’angoisse, c’est de savoir si
les choix de la conscience sont justifiables ; et cela nous conduit encore a réfléchir
sur la contingence. « Dans 1’angoisse, nous ne saisissons pas simplement le fait que
les possibles que nous projetons sont perpétuellement rongés par notre liberté a venir,
nous appréhendons en outre notre choix, c’est-a-dire que nous-méme, comme
injustifiable, c’est-a-dire nous saisissons notre choix comme ne dérivant d’aucune
réalité antéricure et comme devant servir de fondement, au contraire, a 1’ensemble
des significations qui constituent la réalité. L’injustifiabilit¢ n’est pas seulement la
reconnaissance subjective de la contingence absolue de notre étre, mais encore celle
de I’intériorisation et de la reprise a notre compte de cette contingence. Car le choix
—nous le verrons— issu de la contingence de 1’en-soi qu’il néantise, la transporte sur le

plan de la détermination gratuite du pour-soi par lui-méme. »'*?

Et si I’on réfléchissait sur la relation de la conscience avec I’expérience de
I’angoisse, il nous serait possible de dire que le choix est I’acte de conscience qui a le
plus grand effet sur les manieres d’existence de la conscience dans le monde. L’acte
de choisir est la forme la plus importante de la relation temporelle établie par le pour-
soi avec le monde et la réalité-humaine. « Choisir, c’est faire que surgisse avec mon
engagement une certaine extension finie de durée concréte et continue, qui est
précisément celle qui me sépare de la réalisation de mes possibles originels. Ainsi

liberté, choix, néantisation, temporalisation, ne font qu’une seule et méme chose. »'

Sartre exprime, dans le cadre des explications que nous venons de faire ci-
dessus, que la question de déterminer 1’existence humaine dans le monde par « le fait
de la liberté » passe indispensablement de la définition du choix. Nous avons dit en
bref que le choix, en tant que libre acte, est I’acte déterminant la place de I’étre pour-
soi dans la réalité-humaine. Dé¢s lors, nous pouvons dire que le choix assure d’une
part la construction du pour-soi par lui-méme, et qu’il montre d’autre part la prise en
charge par le pour-soi de sa propre responsabilit¢ grice a ses choix et de la
responsabilité¢ de I’ensemble de la réalité-humaine qu’il construit. La conscience qui,
obligatoirement, choisit et construit elle-méme a chaque choix qu’elle fait, reste
obligée de définir en méme temps toutes les autres consciences a partir de la

ressemblance de celles-ci a elle méme. «[...] ’homme, étant condamné a étre libre,

122 bid., p. 509.
123 Ibid., p. 510.



73

porte le poids du monde tout entier sur ses épaules : il est responsable du monde et de

lui-méme en tant que maniére d’étre. »'**

Conception de responsabilité¢ dans L ’Etre et le néant est fondé sur I’affirmation
de la conscience comme le fondement de ses propres actions. D’ailleurs, la prise en
charge par le pour-soi de la responsabilité de ses choix signifie tout simplement qu’il
accepte que sa propre liberté, sa fagon de vivre sa liberté et les fins de cette fagon de
vie appartiennent a lui-méme. Sartre explique ceux-ci de la fagcon suivante : « Ce qui
m’arrive m’arrive par moi et je ne saurais ni m’en affecter ni me révolter ni m’y
résigner. »'2> Pour lui, tout ce que je vis est mienne, et par conséquent, concerne la
réalité-humaine. Sartre exprime ainsi, a part la prise de sa propre responsabilité, une
autre approche de sa pensée ; c’est qu’aucune situation éventuelle a subir par un
homme soit a cause de lui-méme soit a cause des autres ne pourrait étre inhumaine.
C’est-a-dire, aucune des situations que nous avons ’intention de qualifier comme
« inhumaines », telles que la guerre, le génocide ou la torture, ne peut étre définie
ainsi. « [...] il n’y a pas de situation inhumaine ; c’est seulement par la peur, la fuite
et le recours aux conduites magiques que je déciderai de I’inhumain ; mais cette
décision est humaine et j’en porterai I’entiére responsabilité. Mais la situation est
mienne en outre parce qu’elle est ’'image de mon libre choix de moi-méme et tout ce
qu’elle me présente est mien en ce que cela me représente et me symbolise. »'?°
Sartre dit que méme un événement social a un rapport avec mes responsabilités. Rien
m’arrive pendant mon existence n’est accident ; tout ce qui m’arrive est formé par

mes choix.

Section III - La mauvaise foi comme mouvement de fuite de la conscience

Nous avions dit que la liberté¢ absolue et la responsabilit¢ impliquée dans la
notion de conscience par Sartre, se manifestent a travers I’expérience de 1’angoisse.
Lorsque l'on D’exprime de cette maniére, [’angoisse devient une situation
existentielle née par la pression que font la liberté et la responsabilité sur la

conscience pour s’imposer a elle. L’angoisse, c’est la preuve du fait que la

124 [id., p. 598.
125 Tdem.
126 [hid., p. 599.



74

conscience ne pourra jamais sortir de cette liberté absolue et de la responsabilité.
Toutefois, on pourra parler d’une fagon de vivre dans laquelle la conscience évite de
confronter sa liberté absolue ou essaie de négliger la responsabilit¢ qu’il devrait
prendre en sa charge. Sartre appelle cette situation la « mauvaise foi ». Dans la
mauvaise foi, la conscience tend a ne pas se définir en tant qu’une conscience libre.
La conscience de mauvaise foi, au lieu de se comprendre en tant qu’une conscience
qui se réalise elle-méme, essaie de masquer sa liberté absolue en se chargeant des
roles sociaux fixes ou en adoptant certaines valeurs qui ne sont pas déterminées par

elle-méme.

Selon Sartre, la mauvaise foi n’est qu'un mensonge a soi-méme. La
conscience qui s’inquicte devant sa liberté absolue essaie de se tromper pour se
sauver un peu de cette situation. Par contre, justement 1a ou se produit un paradoxe:
le choix que fait la conscience tout de suite aprés avoir compris qu’elle est
prisonniere d’une pareille liberté absolue, doit encore étre nécessairement signe
d’une réflexion de la conscience. D’ailleurs, la conscience parvient a la décision
d’essayer de sortir ou de faire semblant de sortir de sa situation tout en s’en rendant
compte, a la suite d’une sorte de choix. Comme 1’indique aussi Robert V. Stone, il
s’agit dans la mauvaise foi de la « négation de soi » de la conscience.'?” Dans cet
acte, la conscience agit différemment de son attitude que nous avons expliquée
auparavant ; dans la mauvaise foi, 1’acte de négation de la conscience est orienté vers
la conscience-méme. La définition de mauvaise foi que nous donnons a ce niveau,
c’est la situation selon laquelle la conscience est conscient de sa liberté mais agit par
le méme acte consciente comme si elle ne I’était pas. Mais alors, comment cela peut

étre possible ?

Sartre refuse la réflexion psychanalytique qui peut étre considérée favorable
pour répondre a cette question ; parce que cette réflexion soutient qu’une conscience
peut avoir des agissements a la fois conscients et inconscients, et que cela reflete,
pour Sartre, une approche nuisant a 1’unité de la conscience. Comme nous le répétons
souvent, la phénoménologie sartrienne choisit d’expliquer toute situation dans
laquelle se situe d’une maniére ou d’une autre, par la conscience elle-méme. Dans ce

cas, la solution de Sartre en ce qui concerne la condition de possibilit¢ de la

127 Robert V. Stone, “Sartre on Bad Faith and Authenticity”, in. The Philosophy of Jean-Paul Sartre,
Paul Arthur Schilipp (ed.), The Library of Living Philosophers, Volume XVI, 1981, p. 247.



75

mauvaise foi serait différente. « La condition de possibilité de la mauvaise foi, c’est
que la réalité-humaine, dans son étre plus immédiat, dans I’infrastructure du cogito
préréflexif, soit ce qu’elle n’est pas et ne soit pas ce qu’elle est .»!?® C’est-a-dire, la
possibilité de la mauvaise foi est déja incluse pour Sartre dans la formulation
suivante de la conscience : « elle est ce qu’elle n’est pas et ce n’est pas ce qu’elle
est ». Nous pouvons donc dire que la mauvaise foi est un jeu joué par la conscience a
I’encontre d’elle-méme. Et ce qui fournit la condition de possibilité de ce jeu joué par
la conscience, c’est le fait que le «cogito réflexif » (conscience réfléchie) et le
« cogito préréflexif » (conscience irréfléchie) expliquée par Sartre dans ses ouvrages
intitulés Transcendance de [’Ego et L’Etre et le néant constituent 1’unité de la

conscience en forme de « deux consciences superposées ».'?

Il nous faut rappeler ici
également D’extrait sur lequel on s’est arrété dans la partie « Esquisses
phénoménologiques d’une conscience avant L 'Etre et le néant » : « Nous sommes
donc fondés a nous demander si le je qui pense est commun aux deux consciences
superposées ou s’il n’est pas plutdt celui de la conscience réfléchie. Toute conscience
réfléchissante est, en effet, en elle-méme irréfléchie. »'*° La mauvaise foi est un des
possibles de la conscience. La conscience de mauvaise foi essaie d’orienter sa
négation vers soi-méme, vers sa liberté de choisir et son « obligation » d’étre libre.
Au fait, lorsque nous considérons la mauvaise foi de cette maniére, nous verrons que

la conscience continue a se construire a travers la négation également dans la

mauvaise foi.'3!

Dans la mauvaise foi, la relation de la conscience avec elle-méme est comme
celle entre un acteur et Hamlet. La conscience y joue avec elle-méme : 1’acteur est
conscient qu’il joue dans le jeu mais continue a se manifester et a agir comme un
caractére qui n’est pas lui-méme. La conscience de mauvaise foi est consciente
qu’elle est libre, mais joue le role d’une conscience qui n’est pas consciente de cette
liberté. La mauvaise foi est une représentation de la conscience. L’exemple de
gar¢on de café doné dans L’Etre et le néant refléte assez bien le point de vue de
Sartre qui concerne la mauvaise foi : « Considérons ce garcon de café. Il a le geste

vif et appuy€, un peu trop précis, un peu trop rapide, il vient vers le consommateur

128 Jean-Paul Sartre, L ’Etre et le néant, Gallimard, 1943, p. 102.

129 Jean-Paul Sartre, Transcendance de 1’Ego, Librairie philosophique J.Vrin, Paris, 1996.
130 Ibid. p. 28-29.

131 Jean-Paul Sartre, L’Etre et le néant, Gallimard, 1943, p. 247.



76

d’un pas un peu trop vif, il s’incline avec un peu trop d’empressement, sa voix, ses
yeux s’expriment un intérét un peu trop plein de sollicitude pour la commande du
client, enfin le voila qui revient, en essayant d’imiter dans sa démarche la rigueur
inflexible d’on ne sait quel automate, tout en portant son plateau avec une sorte de
témérité de funambule, en le mettant dans un équilibre perpétuellement instable et
perpétuellement rompu, qu’il rétabli perpétuellement d’'un mouvement léger et de la
main. Toute sa conduite nous semble un jeu. Il s’applique a enchainer ses
mouvements comme s’ils étaient des mécanismes se commandant les uns les autres,
sa mimique et sa voix méme semblent des mécanismes ; il se donne la prestesse et la
rapidité impitoyable des choses. [...] il joue a étre gargon de café. »'*? La personne
expliquée dans cet exemple apparait comme une personne qui se réduit aux taches,
mouvements et gestes d’un gargon de café. Pour Sartre, méme dans la condition de
cette personne-la, il existe un choix. Il est conscient de s’étre manifesté en tant qu’un
« caractére » remplissant les obligations quotidiennes d’un gargon de café, et par
cette conscience-méme, ses conduites n’expriment qu’une représentation determinée

par lui-méme et pour lui-méme.

Sartre dit que la conscience, lorsqu’elle n’est pas de mauvaise foi, a la
capacité de choisir et de « réaliser » sa liberté ; d’autre part, lorsqu’elle est dans la
mauvaise foi, elle essai de nier cette capacité en se cachant derriere des roles
quotidiens, des travaux de routine, I’image que l’autrui en a. Dans ce cas, la
conscience a tendance a se voir comme un mécanisme ; alors qu’elle est pleinement
dotée d’une capacité d’agir librement, elle s’attache a ne pas réaliser cette capacité et
agit comme si elle n’était pas libre. Ainsi, la mauvaise foi se montre dans la réalité-
humaine comme des fagcons d’étre de la conscience. « [...] La mauvaise foi ne vient
pas du dehors a la réalité-humaine. On ne subit pas sa mauvaise foi, on n’en est pas
infecté, ce n’est pas un état. Mais la conscience s’affecte elle-méme de mauvaise foi.
Il faut une intention premiére et un projet de mauvaise foi : ce projet implique une
compréhension de la mauvaise foi comme telle et une saisie préréflexive (de) la

conscience comme s’effectuant de mauvaise foi. »'33

A la lumicre de tout ce qu’on vient de dire jusqu’ici, nous pouvons affirmer

que la mauvaise foi n’est, pour Sartre, qu'une forme de relation de la conscience

132 Ibid., p. 94.
133 Ibid., p. 83.



77

avec elle-méme ; elle est une tendance consciente de tromperie de la conscience que
I’on pourra expliquer par le fait qu’« elle se ment ». En effet, selon Sartre, dans la
mauvaise foi, la conscience joue un jeu a I’encontre d’elle-méme pour découvrir elle-
méme : «le jeu est une sorte de repérage et d’investigation. L’enfant joue avec son
corps pour I’explorer, pour en dresser I’inventaire ; le garcon de café joue avec sa
condition pour la réaliser. »'>* Par contre, cette maniére existentielle de conscience
sous la forme de la mauvaise foi impliquerait, croyons-nous, de nous référer

135 et celui

expressément a 1’autrui. Car, les deux exemples —celui de la femme frigide
du gar¢on de café que nous avons cité ci-dessus— que Sartre explique pour la
démonstration de la mauvaise foi, sont des exemples ou nous devons obligatoirement
prendre en considération 1’existence de 1’autrui. Le jeu/ la représentation que la
personne qui essaie d’alléger sa charge existentielle en agissant comme un automate
de garcon de café met en scéne se joue, faut-il accepter, en méme temps pour les
clients du café ; parce que la relation voir-étre vu que nous pouvons considérer
comme une forme de relation fondamentale avec I’autrui est aussi valable pour une
conscience dans la mauvaise foi. Il faut noter que 1’exemple de garcon de café donné
par Sartre est entierement expliqué par des descriptions faites aux yeux d’autrui.
Sartre explique d’abord /’automatisme, la rapidité et I’extréme minutie du garcon,
tels qu’il les observe, et ensuite, commence a parler de la mauvaise foi lorsqu’il
exprime ce que peut étre la maniére de conscience d’une personne agissant/ se
montrant ainsi. Ce que Sartre décrit a partir de ce point-1a, n’est plus le gar¢con du
café aux yeux des clients, mais sa maniére de conscience. Pour comprendre le jeu
joué par le garcon dans le cadre de sa propre conscience, tout le café et les autres
semblent étre suspendus (méme si nous avons souvent dit que Sartre est contre cette
opération), et tous les gestes du garcon dans le café s’expliquent par la mauvaise foi,
sa conscience ¢tant transformée en une représentation de 1’étre pour-soi du Sartre.
Par contre, penser qu’un mensonge a soi ainsi observable par 1’autrui n’est qu’un
acte de mentir d’une seule et méme personne, et est destiné a l'intérieur, impliquerait
de tenir cet acte exempt des références interpersonnelles, et cette situation ne serait

pas considérée cohérente dans le cadre des exemples donnés.'*® Parce que le choix

134 Ibid., p. 94.

135 Ibid., p. 89-90.

136 Le texte intitulé “Sartre on Bad Faith and Authenticity” de Robert V. Stone qui étudie d’un ceil
critique les deux exemples de Sartre donnés dans L ’étre et le néant, pour argumenter 1’idée selon
laquelle la mauvaise foi est une référence de champ social, semble soutenir 1’idée selon laquelle la
mauvaise foi devrait étre lue avec la référence de I’autrui. (Robert V. Stone, “Sartre on Bad Faith and



78

que le garcon fait en essayant de s’abstenir d’assumer sa propre liberté, nécessite
I’existence d’un autrui ; c’est-a-dire, ce que le garcon essaie de faire, c’est de se voir
par le regard d’autrui ; c’est de se faire en-soi. Si I’on a pu dire que ce jeu joué par la
conscience, autrement dit, ce fait de se tromper soi-méme est devenu visible dans les
gestes du garcon de café; il nous faudrait penser que la représentation de la
conscience se fait aussi bien pour se tromper que pour tromper I’autrui. D’ailleurs,
lorsqu’on considere que la conscience participe au monde par son corps et qu’elle
fait continuer son acte et son existence dans le monde par le corps, on devrait
accepter qu’il est en quelque maniere « sociale ». Etre un gargon de café ou méme se

montrer comme un automate de gargon est une réalité « sociale ».'¥’

Il faut insister, croyons-nous, sur la référence que fait Sartre a
I’intersubjectivité de la mauvaise foi dans les premiers chapitres de L 'Etre et le néant
ou il explique « mensonge a soi »; parce que cette insistance pourra nous aider a
trouver une analyse qui nous conduirait au domaine moral. Nous pensons que le
concept de mauvaise foi entrainerait la rencontre avec une réflexion sartrienne
concernant 1’« autrui » et la « pluralité » a une étape assez précoce de L’Etre et le
néant'®8. Sartre a placé, dans son ouvrage, la partie consacrée a « la mauvaise foi »
avant le chapitre intitulé « Les structures immédiates du pour-soi », sans avoir
enticrement expliqué la structure de la conscience. Lorsque 1’on pense que Sartre a
écrit cette partie indépendamment de L 'Etre et le néant et qu’il a I’ajouté plus tard, la
maniére d’insérer la mauvaise foi dans 1’ouvrage le rende questionnable. Fort
probablement, Sartre a mis cette partie tout de suite aprés le chapitre intitulé
« L’origine de la négation » a cause du rapport étroit de la mauvaise foi avec la
négation, et a choisi d’étudier ce concept plutdt en tant qu’une forme frappante de
I’acte de négation de la conscience. La raison pour laquelle Sartre choisit de mettre
en cause la mauvaise foi dans cette partie de 1’ouvrage, serait sans doute de continuer
a accentuer la « transcendance » de la conscience, en tant que I’origine de négation,
fondée sur la négation et I’intentionnalité. Lorsque la mauvaise foi devient une
mani¢re de conscience qui pourrait étre considérée comme la plus importante

application de la négation de la conscience caractérisée par la distance a soi-méme,

Authenticity”, in. The Philosophy of Jean-Paul Sartre, Paul Arthur Schilipp (ed.), The Library of
Living Philosophers, Volume XVI, 1981, p. 246-257.)

37 Ibid., p.251-252.

138Jean-Paul Sartre, L 'Etre et le néant, Gallimard, 1943, p. 81-106.



79

sans créer une contradiction avec son unité ; I’importance de ce concept pour Sartre
doit étre jugée plutot du point de vue de la transcendance ou de celui de la facticité

de la conscience ou encore de sa capacité d’échappement a soi-méme :

« Quelle unité trouvons-nous dans ces différents aspects de la mauvaise foi ? C’est un certain
art de former des concepts contradictoires, c’est-a-dire qui unissent en eux une idée et la négation
de cette idée. Le concept de base qui est ainsi engendré utilise la double propriété de 1’étre
humain, d’étre une facticité et une transcendance. Ces deux aspects de la réalité-humaine sont, a
vrai dire, et doivent étre susceptibles d’une coordination valable. Mais la mauvaise foi ne veut ni
les coordonner ni les surmonter dans une synthése. Il s’agit pour elle d’affirmer leur identité tout
en conservant leurs différences. Il faut affirmer la facticité comme éfant la transcendance et la
transcendance comme étant la facticité, de fagon qu’on puisse, dans I’instant ou on saisit 1’une, se
trouver brusquement en face de I’autre. [...] On voit, en effet, I’'usage que la mauvaise foi peut
faire de ces jugements qui visent tous a établir que je ne suis pas ce que je suis. Si je n’étais que
ce que je suis, je pourrais, par exemple, envisager sérieusement ce reproche qu’on me fait,
m’interroger avec scrupule et peut-étre serais-je contraint d’en reconnaitre la vérité. Mais
précisément par la transcendance, j’échappe a tout ce que je suis. [...] Je suis sur un plan ou
aucun reproche ne peut m’atteindre, puisque ce que je suis vraiment, c¢’est ma transcendance ; je
m’enfuis, je m’échappe, je laisse ma guenille aux mais de sermonneur. Seulement, I’ambiguité
nécessaire a la mauvaise foi vient de ce qu’on affirme ici que je suis ma transcendance sur le
mode d’étre de la chose. Et c’est seulement ainsi, en effet, que je puis me sentir échapper a tous

ces approches. »'¥

Méme si Sartre n’a pas essay¢ d’utiliser la mauvaise foi pour assurer le
passage de la conscience a l’autrui, il affirme que ce concept met en cause
I’« existence de 1’autre », I’« existence pour 1’autre » et 1’« I’existence de I’autre
pour moi », et nous renvoie au concept de Mitsein de Heidegger : « [...] c’est que le
mensonge est un phénoméne normal de ce que Heidegger appelle le « Mitsein ». 11
suppose mon existence, 1’existence de D'autre, mon existence pour autre et
I’existence de I’autre pour moi. Ainsi n’y a-t-il aucune difficulté a concevoir que le
menteur doive faire en toute lucidité le projet du mensonge et qu’il doive posséder
une entiere compréhension du mensonge et de la vérité qu’il altere. Il suffit qu’une
opacit¢ de principe masque ses intentions a 1’autre, il suffit que ’autre puisse
prendre le mensonge pour la vérité. Par le mensonge, la conscience affirme qu’elle

existe par nature comme cachée a autrui, elle utilise a son profit la dualité

139 Ibid., p. 91-92.



80

ontologique du moi et du moi d’autrui.»'*’ De notre point de vue, I’importance de
cette partie est d’une importance majeur ; parce que Sartre y parle d ‘une maniéere du
role de ’autrui en méme temps qu’il aborde la relation de la conscience avec soi-

méme.

De la méme manicére, la « mauvaise foi » anticipe également le passage a une
¢tape importante dans la pensée sartrienne: 1’étape de [D’authenticité et de
I’inauthenticité. Aux yeux de Sartre, la mauvaise foi est I’état inauthentique de 1’étre
pour-soi; et I’inauthenticit¢ de I’étre pour-soi signifie en méme temps son
immoralité. Le fait que 1’inauthenticité et I’immoralité nous renvoient a un seul et
méme concept relatif a la structure ontologique du pour-soi, nous permet de dire que
I’un des concepts importants qui nous laisserait d’établir la relation entre 1I’éthique et
I’ontologie —relation que nous cherchons a mettre en évidence durant notre étude— est
celui de mauvaise foi. A ce niveau, pour établir une relation entre 1’ontologie
phénoménologique et 1’éthique a travers la mauvaise foi, il conviendrait de faire
quelques rappels sur 1’ontologie sartrienne et de mieux installer le concept de
mauvaise foi dans son contexte au sein de 1’ontologie sartrienne. Ce faisant, il nous
faut avouer que I’ouvrage intitulé Pour une morale de I’ambiguité de Simone de

Beauvoir a été notre guide principal'*!.

Simone de Beauvoir met en cause la finitude de 1’étre pour-soi, lorsqu’elle
écrit ses pages sur 1’inauthenticité et I’immoralité. (Comme on s’en souviendra, nous
aussi, nous avons parlé, dans diverses parties de notre étude, de 1’existence d’un
rapport étroit entre la finitude et I’éthique). Et elle répete la définition suivante :
I’étre du pour-soi est fini, et ’homme apparait comme « cet étre dont 1’étre est de

n’étre pas »'#?

. Donc, c’est cette expression de 1’étre pour-soi qui fournit la définition
de I’ambiguité comme le propre d’un étre qui « ne se rejoint que dans la mesure ou il
consent a demeurer a distance de soi-méme. »'** Enfin, la moralité est située dans la
liberté¢ authentique au sens ou « se vouloir libre, c’est effectuer le passage de la

nature a la moralité en fondant sur le jaillissement originel de notre existence une

140 Tbid., p. 83.
141 Beauvoir, Simone de, Pour une morale de |’ambiguité, Gallimard, 1947.
142 Ibid., p. 13.
143 Ibid., p. 18.



81

liberté authentique ».'** A ce point, nous devons nous arréter sur la maniére dont

Sartre explique les concepts d’authentique et d’inauthentique.

Chez Sartre, inauthenticité de I’étre pour-soi est définie comme ““ ne pas étre
soi-méme” ou comme “perdre ce qui constitue le propre du pour-soi”.!*> L’état
inauthentique du pour-soi est désormais 1’état dans lequel il devrait étre défini
comme “un étre autre que soi-méme”. Quant a D’authenticité du pour-soi, c’est
I’existence du pour-soi comme une liberté entiére et absolue, 1’existence du pour-soi
comme un étre qui ne s’est pas aliéné. L’inauthenticité du pour-soi, en tant que
réification du pour-soi par soi-méme, est plutdét une chosification qu’il fait a soi-
méme comme s’il se définissait a travers les yeux « d’autrui » ; ¢’est un effort de nier
sa propre liberté ou sa propre subjectivité. Une pareille définition de 1’inauthenticité

nous montre pourquoi la mauvaise foi est considérée comme 1’inauthenticité du pour-

sol.

Le fait que Sartre explique 1’état authentique de la conscience en tant que
I’acte d’«assumer sa propre structure » nous permet d’obtenir un concept
d’authenticité assez fertile et, par conséquent, de faire un pas de plus vers 1’avant
dans nos réflexions en ce qui concerne la structure du pour-soi. Il ne nous reste
maintenant que d’expliquer un peu ce que nous venons de dire : une interrogation
concernant ’authenticité du pour-soi, qui affirme sa structure ontologique comme
libert¢ absolue, nous introduit dans une réflexion complexe sur la structure
fondamentale du pour-soi. La nécessité du pour-soi, d’étre défini en tant qu’un étre
authentique, de coincider avec sa propre structure suppose une définition interessante
du pour-soi ; parce qu’il propose d’expliquer un étre qui ne peut pas coincider avec
soi, comme un étre qui coincide avec son non-coincidence structuelle. C’est-a-dire,
I’authenticité de la conscience s’appuie sur le fait qu’elle est 1’étre qui est ce qu’il
est ; mais le caractére fondamental de la conscience est en méme temps 1’état de ne
jamais €tre en coincidence avec soi-méme. La situation dont il s’agit ici, est celle
selon laquelle la conscience, de méme qu’elle se définit comme étre intériorisant sa
propre finitude, intériorise aussi le fait d’étre une liberté permanente et « celui d’étre
ce qu’il n’est pas». Nous pouvons dire en bref que 1’¢tat authentique de la

conscience est en coincidence avec sa « non-coincidence avec sol-méme ».

14 Tbid., p. 35.
145 Alain Renaut, Sartre, le dernier philosophe, Edition Grasset & Fasquelle, 1993, p. 208.



82

Coincidence avec non-coincidence de soi est une définition assez frappante de
I’authenticité. Pour résumer qu’on vient de dire : ce que la conscience néglige ou
choisit de négliger dans la mauvaise foi, c’est I’intériorisation de sa propre liberté ; et
ce choix lui permet d’exister en tant qu’une conscience inauthentique et immorale.
Mais, pourquoi Sartre met-il ensemble les concepts d’immoralité et d’inauthenticité ?
Ou quel(le) peut étre, pour lui, le concept ou la maniére de conscience qui pourrait
exprimer I’authenticité de la conscience ? Sartre dit que ce concept-la est celle de
sincérité. Ceci est I’état ou la conscience assume sa propre structure et met au
premier plan son existence en tant qu’une liberté absolue; la sincérité, c’est
I’antithése de la mauvaise foi. Et plus important encore, selon Sartre, étre une
conscience morale n’est possible pour la conscience que par la sincérité. Pour
discuter les possibilités que les concepts de sincérité et de mauvaise foi pourront
nous produire en ce qui concerne la morale, il nous faut analyser de plus pres le

concept de sincérité.

Section IV - Possibilité d’une éthique de sincérité : Un regard optimiste.

Ce que nous pouvons dire en premier lieu en ce qui concerne le concept de
sincérité ; c’est que sa structure essentielle est identique a celle de la mauvaise foi.
Ce qu’il faut entendre ici par la structure essentielle, c’est la forme de relation
qu’établissent la mauvaise foi et la sincérité avec la conscience. « Ainsi la structure
essentielle de la sincérité ne differe pas de celle de la mauvaise foi, puisque 1’homme
sincere se constitue comme ce qu’il est pour ne [’étre pas. C’est ce qui explique cette
vérité reconnue par tous, qu’on peut devenir de mauvaise foi a force d’étre sincere.
[...] La sincérité totale et constante comme effort constant pour adhérer a soi est, par
nature, un effort constant pour se désolidariser de soi ; on se libére de soi par I’acte
méme par lequel on se fait objet pour soi. » La relation de ces deux maniéres de
conscience avec la conscience s’établit a travers I’intériorisation de la liberté absolue
dans lequel se trouve la conscience en se construisant et en se découvrant. Tandis que
la mauvaise foi que nous avons essayé d’analyser en haut est, comme nous 1’avons
déja indiqué, la maniére de la conscience cherchant a soumettre sa liberté et sa
capacité de choisir librement a la négation; la sincérit¢é —ou la franchise— est

I« antithese » de la mauvaise foi. C’est-a-dire, la sincérité est 1’idéal selon lequel la



83

conscience assume soi-méme telle qu’elle est, et la transformation de la conscience
en conscience authentique ou conscience morale n’est possible que par son
orientation vers cet idéal. Compte tenu de I’analyse de valeur que nous avons faite, la
sincérité est la valeur qui est la cible de 1’orientation pouvant permettre a I’étre pour-

soi de s’ouvrir vers la totalité, et sa seule source est 1’étre pour-soi.'*®

Le probléeme fondamental sur lequel nous insistons en ce qui concerne
I’authenticité et I’inauthenticité dans la partie ou nous avons analysé la mauvaise foi,
est le méme lorsque nous réfléchissons sur la relation de la sincérité avec la
conscience ; parce que, comme nous 1’avons déja dit, la structure essentielle de la
mauvaise foi et celle de la sincérité sont identiques. Réfléchir ’authenticité et la
sincérité comme un idéal de la coincidence avec soi-méme pose un probléme
important pour Sartre : « Un examen rapide de I’idée de sincérité, I’antitheése de la
mauvaise foi, sera tres instructif a cet égard. En effet, la sincérité se présente comme
une exigence et par conséquent elle n’est pas un état. Or quel est I’idéal a atteindre
en ce cas ? Il faut que ’homme ne soit pour lui-méme que ce qu’il est, en un mot
qu’il soit pleinement et uniquement ce qu’il est. Mais n’est-ce pas précisément la
définition de 1’en-soi —ou, si I’on préfére, le principe d’identité ? »'*” Compte tenu de
ces questions, voici, a notre tour, les notres : I’interrogation commencée par ces
questions peut-elle conduire a un assemblage de concepts figurant déja dans 1’esprit
de Sartre ? Autrement dit, est-ce que, pour Sartre, le concept correspondant a la
conscience —I’étre pour-soi— est plutot celui de mauvaise foi ? Dans ce cas, devons-
nous associer 1’idée de sincérité chez Sartre, en tant qu’« antithése de la mauvaise
foi », ensemble avec le concept de 1I’étre en-soi qui est le pole opposé du pour-soi ?
Pour répondre a ces questions, suivons I’interrogation de Sartre : «Ainsi pour que les
concepts de mauvaise foi puissent au moins un instant nous faire illusion, pour que la
franchise des « cceurs purs » (Gide, Kessel) puisse valoir pour la réalité-humaine
comme idéal, il faut que le principe d’identit¢é ne représente pas un principe
constitutif de la réalité-humaine, il faut que la réalité-humaine ne soit pas
nécessairement ce qu’elle est, puisse étre ce qu’elle n’est pas.»'*® A ce niveau I3,

nous commengons a deviner les réponses de nos questions. Nous pouvons dire que

146 Cf. Kenan Giirsoy, « Ozgiirliik Tek Basina Deger Olabilir mi ? », in. Bilgi ve Deger, Vadi
Yayinlari, 2002.

147 Jean-Paul Sartre, L ’Etre et le néant, Gallimard, 1943, p. 93.

148 Idem.



84

Sartre a dans son esprit une explication de sincérit¢ plus compliquée que
I’assemblage de concepts dont nous avons fait I’objet de nos questions ci-dessus. 1l
est évident que la mauvaise foi, par le fait qu’elle est une maniére de conscience
mettant au premier plan la négation, I’interrogation et la transcendance de la
conscience, constitue un bon moyen pour comprendre la structure immédiate de
I’étre pour-soi, mais il faut toutefois comprendre la mauvaise foi comme une maniere
exceptionnelle de la conscience. C’est parce que la mauvaise foi exprime une
manicre de conscience par laquelle la conscience essaie de cesser sa relation avec sa
propre liberté, croyons-nous, elle ne peut pas représenter entierement 1’étre pour-soi.
D’autre part, comme I’indique Sartre, seul le concept de mauvaise foi peut nous faire

penser un idéal comme sincérité.

Comme font voir les citations que nous venons de donner, Sartre emploie la
sincérité non comme un idéal d’identité construisant la réalité-humaine et expliquant
la structure essentielle de cette dernic¢re, mais comme un idéal vers lequel 1’étre pour-
soi et, par conséquent, la réalité-humaine pourront s’orienter sans jamais le réaliser
entierement, dans une ontologie phénoménologique ou la réalité-humaine se définit
en tant qu’« étre qui estce qu’elle n’est pas ». Réfléchir ainsi un tel concept de
sincérité peut nous permettre de porter le dynamisme de ce mouvement
d’intentionnalit¢ de [D’ontologie vers 1’éthique en utilisant la méthode
phénoménologique. Le  mouvement d’intentionnalit¢ = que  1’ontologie
phénoménologique nous offre au niveau des analyses de conscience peut également
étre considéré, croyons-nous, en tant qu’un mouvement intentionnel par lequel la
conscience s’oriente vers la valeur, I’authenticité, la sincérité et, par conséquent, vers
I’idée d’étre une conscience morale. L’intentionnalité vers une synthese impossible
nous permet de parler I’intentionnalité en tant qu’un mouvement perpetuel au lieu
d’une forme fixe d’établissement d’une relation entre le sujet et 1’objet et d’exprimer
un dynamisme ou le mouvement d’intentionnalité continue a ne pas achevé ; ce qui
nous conduit a réfléchir sur une définition dynamique de conscience morale. Si nous
essayons de définir 1’authenticité de la conscience qui est considérée comme 1’« €tre
qui est ce qu’il n’est pas » non par son identité, mais par le fait qu’elle est la
coincidence avec non-coincidence de soi, la définition de la morale de la réalité-
humaine construite par cette authenticité¢ aussi doit porter un dynamisme semblable.

Nous pouvons donc dire que I’intention de la conscience pour devenir sincére peut



85

fournir le mouvement construisant le dynamisme en question. Pour soutenir cette

idée, continuons a étudier I’interrogation de la sincérité par Sartre.

« Si1’homme est ce qu’il est, la mauvaise foi est a tout jamais impossible et la
franchise cesse d’étre son idéal pour devenir son étre ; mais ’homme est-il ce qu’il
est et, d’'une maniere générale, comment peut-on éfre ce qu’on est, lorsqu’on est
comme conscience d’étre ? Si la franchise ou sincérité est une valeur universelle, il
va de soi que sa maxime «il faut étre ce qu’on est » ne sert pas uniquement de
principe régulateur pour les jugements et les concepts par lesquels j’exprime ce que
je suis. Elle pose non pas simplement un idéal du connaitre mais un idéal d’étre, elle
nous propose une adéquation absolue de I’étre avec lui-méme comme prototype
d’étre. En ce sens il faut nous faire étre ce que nous sommes. »'*° Le fait que la
conscience est en mouvement perpetuel de se faire étre et d’étre ce qu’elle se fait étre
nous rappelle de nouveau sa responsabilité. Et, I'un des points importants de 1’idée
de morale dynamique que nous essayons de construire sur la sincérité s’appuie sur la
question de comment définir la responsabilité dans une conception morale pareille.
L’étre de la conscience sartrienne ; c’est 1’étre qui est responsable de se faire étre, et,
comme nous I’avons indiqué dans des parties précédentes, c’est elle qui détermine a
la fois ses propres valeurs et ses propres responsabilités. Donc, tout concept relatif a
la conscience (responsabilité, valeur, liberté, etc.) est formé a tout moment avec la
conscience et par la conscience. Alors, une morale a définir au sein de cette
conscience doit étre une morale formée a tout moment avec la conscience et par la
conscience. Le fait que la conscience doit réaliser soi-méme (et, par conséquent, la
réalité-humaine), est a la fois sa responsabilité et sa situation dans laquelle elle
devrait se trouver. Et la seule source de motivation de la conscience pour étre
authentique et morale, c’est la maniére de conscience dans laquelle elle assume sa
propre liberté et elle s’ouvre a la réalité-humaine par ’intermédiaire des valeurs

qu’elle fonderait lors de ses propres choix libres.

Une autre thése que 1’on peut avancer pour soutenir I’argumentation d’une
¢thique subjective sartrienne par ’intermédiaire du concept de sincérité¢ dans le
contexte de L ’Etre et le néant, concerne certaines questions laissées « suspendues »

par Sartre dans la partie intitulée « Perspectives morales ». Rappelons-nous les

%9 1bid., p. 93-94.



86

questions posées par Sartre en cloture de son ouvrage dont il anonce que les réponses
ne pourront étre trouvées que dans le domaine de I’éthique : « Est-il possible en
particulier, qu’elle (la liberté) se prenne elle-méme pour valeur en tant que source de
toute valeur ou doit-elle nécessairement se définir par rapport a une valeur
transcendante qui la hante ? Et dans le cas ou elle pourrait se vouloir elle-méme
comme son propre possible et sa valeur déterminante, que faudrait-il entendre par
1a 7 Une liberté qui se veut liberté, c’est en effet un étre-qui-n’est-pas-ce-qu’il-est et
qui-est-ce-qu’il-n’est-pas qui choisit, comme idéal d’étre, I’étre-ce-qu’il-n’est-pas et
le n’étre-pas-ce-qu’il-est. Il choisit donc non de se reprendre, mais de se fuir, non de
coincider avec soi, mais d’étre toujours a distance de soi. »'*° Les problémes
envisagés ici nous semblent, apres 1’analyse de sincérité que nous venons de faire,
comme la forme interrogative de la définition de sincérité de Sartre. D’ailleurs, tout
ce que nous essayons d’expliquer tout au cours de ce chapitre de notre étude, c’est
que la conscience qui existe, comme exprimée dans I’extrait cité ci-dessus, en tant
que «l’étre-ce-qu’il-n’est-pas et le n’étre-pas-ce-qu’il-est » assume soi-méme
comme une liberté et considere la tache d’assumer cette libert¢é comme une valeur
sous le nom d’une sincérité. En pensant que notre analyse de sincérité comprend ce
que Sartre veut expliquer en disant que la liberté se veut comme une valeur, nous
nous conduisons indispensablement a croire que la sincérité serait le concept
fondateur et dynamique du domaine de 1’éthique ou Sartre nous propose de chercher
les réponses a ses questions, et a penser qu’on pourrait apporter un regard optimiste
sur le probléme de passage de I’ontologie sartrienne au domaine de I’éthique. Mais, il
faut toutefois accepter qu'un tel domaine de 1’éthique qui s’ouvrirait, compte tenu
des analyses faites jusqu’ici, ne franchira pas facilement les frontieres de la
subjectivité. Une base morale que nous définissons par I’intermédiaire de la sincérité
comme coincidence avec non-coincidence de soi, pourrait étre insuffisante pour
résoudre les problémes concernant 1’autrui et la liberté¢ d’autrui. Il faut accepter que
toutes sortes d’efforts destinés a assurer le fonctionnement du concept de sincérité
également a propos de la libert¢ de I’autrui, que 1’on prévoie par exemple que ce
concept serait commun pour toute conscience, ou que 1I’on dise qu’il serait possible
de prévoir une pluralité¢ de ce concept en parlant d’une franchise atteinte par chaque
pour-soi par I’intermédiaire de sa propre intériorit¢, ne sera qu’un effort

d’universalisation de la sincérité ; et 1’idéal de sincérité¢ auquel nous arriverons, en

150 Ibid., p. 675-676.



87

partant d’une telle réflexion, sera un idéal fixé, un en-soi ; donc, cela s’opposera a
I’analyse ontologique de sincérité de Sartre. Car, Sartre empéche un tel processus en
indiquant que la sincérité doit rester dans la subjectivité du pour-soi, avec ces mots :
« Il ne faut pas aller chercher la sincérité¢ dans les relations du « Mitsein », mais, 1a

ou elle est pure, dans la relations vis-a-vis de soi-méme »'>!

151 Tbid., p. 100.



88

Chapitre 11

Les relations avec autrui

Bien que le probléme central de notre ¢tude concerne la morale, nous n’avons
pas fait jusqu’a ce point une analyse exhaustive de I’autrui ; parce que nous croyons
que pour parler de la relation avec autrui, il faudrait expliquer d’abord la conception
de conscience ou sujet chez Sartre et la tradition sur laquelle il s’appuie. Méme si
nous croyons atteindre un point assez proche du domaine de la morale avec le
concept de sincérité, 1’idée que ce concept resterait insuffisant pour résoudre les
problémes que nous rencontrerons au niveau de la relation de 1’étre pour-soi avec
autrui et que la sincérité n’exprimerait que la relation de la conscience avec soi-
méme, nous pousse a expliquer le role de 1’autrui dans I’ontologie sartrienne et la

facon dont Sartre établit la relation de la conscience avec autrui.

Sartre consacre la troisiéme partie de L’Etre et le néant aux analyses
concernant 1’autrui. Il met en évidence le probléme au début du chapitre intitulé « Le
pour-autrui », en donnant le premier exemple de la relation avec 1’étre d’autrui:
« Considérons, par exemple, la honte. Il s’agit d’'un mode de conscience dont la
structure est identique a toutes celles que nous avons précédemment décrites. Elle est
conscience non positionnelle (de) soi comme honte, comme telle, c’est un exemple
de ce que les Allemands appellent « Erlebnis », elle est accessible a la réflexion. En
outre, sa structure est intentionnelle, elle est appréhension honteuse de quelgue chose
et ce quelque chose est moi. Je honte de ce que je suis. La honte réalise donc une
relation intime de moi avec moi : j’ai découvert par la honte un aspect de mon étre.
Et pourtant, bien que certaines formes complexes et dérivées de la honte puissent

apparaitre sur le plan réflexif, la honte n’est pas originellement un phénomene de



89

réflexion. En effet, quels que soient les résultats que 1’on puisse obtenir dans la
solitude par la pratique religieuse de la honte, la honte dans sa structure premicre est
honte devant quelgu 'un. Je viens de faire un geste maladroit ou vulgaire : c’est geste
colle a moi, je ne le juge ni ne le blame, je le vis simplement, je le réalise sur le mode
du pour-soi. Mais voici tout a coup que je léve la téte : quelqu’un était 1a et m’a vu.
Je réalise tout a coup toute la vulgarité de mon geste et j’ai honte. Il est certain que
ma honte n’est pas réflexive, car la présence d’autrui a ma conscience, fiit-ce a la
manicre d’un catalyseur, et incompatible avec ’attitude réflexive : dans le champ de
ma réflexion je ne puis jamais rencontrer que la conscience qui est mienne. Or autrui
est le médiateur indispensable entre moi et moi-méme : j’ai honte de moi tel que
J’apparais a autrui. Et, par I’apparition méme d’autrui, je suis mis en mesure de
porter un jugement sur moi-méme comme sur un objet, car ¢’est comme objet que

j’apparais a autrui. » '3

Dans ce premier exemple que donne Sartre en ce qui concerne I’existence de
I’autrui, nous ne pouvons pas trouver une explication concernant I’autrui-méme.
Sartre y met encore en premier plan ma conscience, et explique ce qu’exprime-
I’autrui pour moi, par quelle sorte d’expérience il peut se manifester dans mon
monde d’existence; et, en tant que forme de premiere relation avec lui, il parle du fait
que je suis vu par lui. Lorsque j’apergois que je suis vu par un autrui, je me rends
compte également que mon propre &tre existe aussi en tant qu’objet d’un autrui, et
cela me fournit une possibilité de réflexion sur moi-méme que je ne pourrais pas
réaliser seul. Ainsi, je comprends par ’intermédiaire de 1’existence d’autrui que
certaines de mes expériences existentielles ne se construisent pas uniquement par
moi. L’exemple de la honte employé par Sartre est assez utile pour soutenir cette
constatation. La honte que je sens a cause d’étre vu par un autrui me fournit un
nouveau modele de relation avec moi-méme. Lorsque je suis seul, je peux trés bien
renoncer a ce que je suis en train de faire ou aprés un certain temps je peux me
repentir d’avoir fait ce que j’étais en train de faire en ce moment-la, par contre, pour
que je puisse penser que ce que je fais en ce moment-1a est vulgaire, maladroit ou

inconvenant, il me faut avoir une réflexion sur mon action. Certes, I’existence d’un

152 Tbid., p. 259-260. Durant toute notre étude, nous avons fait attention 2 utiliser les exemples de

Sartre. Il est assez important pour nous que Sartre ait souvent recouru a des exemples, soit dans ses
ouvrages parus avant L 'étre et le néant, soit dans ce dernier, parce que ces exemples montrent son
effort de soutenir sa réflexion par les démonstrations phénoménologiques et lui permettent de
souligner ainsi la structure existentielle de sa réflexion.



90

autrui n’est pas du tout nécessaire pour la réalisation d’une réflexion pareille. Mais,
le fait que je pense soudainement que ce que je viens de faire est honteux,
impliquerait ’existence de 1’autrui, et aussi, je ne peux qualifier brusquement par
I’adjectif « vulgaire » ce que je viens de faire, que par I’intermédiaire d’autrui. Alors,
a ce niveau, I’autrui peut étre défini comme un moyen qui me permet de m’exprimer
a moi-méme mes actions, autrement dit, de passer soudain de la conscience
préréflexive a la conscience réflexive. Cependant, celle-ci est une définition d’autrui
faite du point de vue de son influence sur ma conscience ; et il faut reconnaitre
qu’aucune des définitions d’autrui que nous allons rencontrer dans la pensée
sartrienne ne serait faite de facon a laisser ma conscience complétement en dehors ;
parce que le concept d’autrui supposerait toujours 1’existence d’un je relatif a cet
autrui, c¢’est-a-dire, d’une conscience qui n’est pas celle de cet autrui. D’ailleurs, a la
base du probléme concernant 1’autrui, il existe cette situation dont nous venons de

parler :

« A D’origine du probléme de I’existence d’autrui, il y a une présupposition fondamentale :
autrui, en effet, c’est 'autre, c’est-a-dire le moi qui n’est pas moi ; nous saisissons donc ici une
négation comme structure constitutive de I’étre-autrui. La présupposition commune a ’idéalisme
et au réalisme, c’est que la négation constituante est la négation d’extériorité. Autrui, c’est celui
qui n’est pas moi et que je ne suis pas. Ce ne-pas indique un néant comme élément de séparation
donné entre autrui et moi-méme. Entre autrui et moi-méme il y a un néant de séparation. Ce néant
ne tire pas son origine de moi-méme, ni d’autrui, ni d’une relation réciproque d’autrui et de moi-
méme ; mais il est, au contraire, originellement le fondement de toute relation entre autrui et moi,
comme absence premicre de relation. C’est que, en effet, autrui m’apparait empiriquement a
I’occasion de la perception d’un corps et ce corps est un en-soi extérieur a mon corps ; le type de
relation qui unit et sépare ces deux corps est la relation spatiale comme le rapport des choses qui

n’ont pas de rapport entre elles, comme ’extériorité pure en tant qu’elle est donnée. »'

Comme I’exprime aussi Francis Jeanson, il ne faut pas oublier que méme
lorsque nous analysons I’existence d’autrui, nous sommes toujours dans le plan
ontologique. Suite pour rappeler, le but fondamental de 1’ontologie
phénoménologique sartrienne qui prend comme point de départ I'intériorit¢ du
cogito, ¢était de constituer la relation de ce dernier avec la totalité. Aprés avoir
recouru aux plusieurs analyses de Sartre faites en vue de réaliser ce but (néant, I’étre

pour-soi, I’étre en-soi, valeur, mauvaise foi etc.), il ne nous reste que d’exprimer, au

153 Ibid., p. 269.



91

niveau d’une analyse d’autrui a faire, les explications données dans [’extrait
suivante : « D’aprés la signification immédiate qui se dégage de notre rapide
phénoménologie de honte, mon rapport a autrui, en tant qu’il constitue I'une des
structures de mon étre, devra donc étre abordé comme une relation fondamentale
d’étre a étre, non de connaissance a connaissance. Je ne dois point chercher a saisir
mon étre et celui des autres comme objets de connaissances équivalents : je dois, au
contraire, m’établir dans mon étre et poser le probléeme d’autrui a partir de mon
étre. »'>* Vu que nous sommes toujours en train de continuer & nos analyses en
partant de I’étre de la conscience, nous devons suivre également notre interprétation
en ce qui concerne I’existence d’autrui. Certes, I’existence d’autrui nous conduit a
réfléchir sur la manieére dont une multiplicité des consciences est constituée dans le
domaine ontologique. Par contre, lorsqu’il s’agit de ’ontologie sartrienne, une
attitude négative commence a se faire sentir dés que 1’on remet en cause I’existence
d’autrui. « Aucun optimisme (philosophique) ne saurait donc faire cesser le scandale
de la pluralité des consciences... La tache qu’une ontologie peut se proposer, c’est de
décrire ce scandale et le fonder dans la nature méme de 1’€tre : mais elle est
impuissante a le dépasser... la dispersion et la lutte des consciences demeureront ce
qu’elles sont : nous aurons simplement découvert leur fondement et leur véritable
terrain. »'>°> La raison pour laquelle Sartre considére comme un « scandale » la
pluralité des consciences que nous rencontrons a travers 1’existence d’autrui est la
suivante : « I’existence d’autrui a la nature d’un fait contingent et irréductible. On
rencontre autrui, on ne le constitue pas. »'>® D’ailleurs, I’étre pour-soi n’est familier
qu’avec son propre existence qu’il a construit lui-méme, qui est son propre produit.
L’extériorité d’autrui indique une distance que 1’on ne pourrait jamais franchir ;
parce que l’autrui, c’est ce qui n’est pas moi et '« autrui n’est pas ajouté a moi
comme un objet I’est & un autre dans une collection, notre relation est interne et elle
indique une Totalité ; mais « cette Totalité est telle qu’il est par principe impossible
de se placer au point de vue de tout [...] I’existence-pour-autrui étant refus radical

d’autrui, aucune synthése totalitaire et unificatrice des « autrui » n’est possible. »'>’

154 Francis Jeanson, Le probléme moral et la pensée de Sartre, Editions de Seuil, Paris, 1965, p. 213.
155 Op. Cit., p. 272.

156 Tbid., p. 279.

157 Francis Jeanson, Le probléme moral et la pensée de Sartre, Editions de Seuil, Paris, 1965, p. 214.



92

Il s’ensuit que, de ce point de vue, la considération de ’existence d’autrui
presque comme une menace contre moi, ne reléve pas uniquement du fait que je suis
I’objet de son regard. Il s’agit 1a d’un probléme encore plus important. Moi, je
construis le monde en tant que mon monde grace a la relation intentionnelle que
j’établis avec les objets de mon entourage, et dans ce cas, ’autrui devient une
menace contre moi, parce que I’« autrui ce n’est pas seulement cet existant qui me
vole le monde, qui décentralise, pour I’organiser selon lui, le monde dont j’étais le
centre ; autrui, ce n’est pas seulement celui que je regarde et qui, en méme temps que
moi, regarde les mémes objets que moi et leur confére une sorte d’absence pour moi
[...] »'3® Si I’on saisit une telle relation négative a travers une relation de voir-étre
vu, essayer de considérer la pluralité des consciences comme une Totalité deviendrait
une affaire d’autant plus difficile, parce que, comme nous 1’avons précisé en haut, il
est impossible de saisir un point de vue qui unifierait la pluralité des consciences
dont chacune se réalise en tant qu'un centre. « Chacune de mes libres conduites
m’engage dans un nouveau milieu ou la matiére méme de mon étre est I’imprévisible
libert¢ d’un autre. Et pourtant, par ma honte méme, je revendique comme mienne
cette liberté d’un autre, j’affirme une unité profonde des consciences [...] une unité
d’étre, puisque j’accepte et je veux que les autres me conférent un étre que je
reconnais. [...] »*° Mais mon intention d’affirmer une telle « unité profonde des
consciences » ne me permettra pas de parler d’une Totalité ; parce que « S’il y a un
Autre, quel qu’il soit, ou qu’il soit, quels que soient ses rapports avec moi [...] j’ai un

dehors, j’ai une nature ; ma chute originelle, c’est I’existence de I’autre. »'¢°

Pour dire en bref, le regard de I’autrui me fixe dans le monde, dans un endroit
non déterminé par moi-méme, lorsque je suis sous son regard, « je ne sais ni qui je
suis, ni quelle est ma place dans le monde, ni quelle face de ce monde ou je suis
tourné vers autrui. »'®! Son existence signifierait pour moi un conflit ; parce que, lui,
lorsqu’il pratique sa propre liberté, me rend un objet, et moi, j’insiste toujours a
construire le monde a travers mon propre regard. « Tout ce qui vaut pour moi vaut
pour autrui. Pendant que je tente de me libérer de I’emprise d’autrui, autrui tente de

se libérer de la mienne ; pendant que je cherche a asservir autrui, autrui cherche a

158 Idem.

159 Jean-Paul Sartre, L’Etre et le néant, Gallimard, 1943, p. 292.
160 Tbid., p.293.

161 Tbid., p.299.



93

m’asservir. Il ne s’agit nullement ici de relations unilatérales avec un objet-en-soi,
mais de rapports réciproques et mouvants. Les descriptions qui vont suivre doivent
donc étre envisagées dans la perspective du conflit. Le conflit est le sens originel de
I’étre-pour-autrui. »'% Si 1’on parle d’une réciprocité entre 1’autrui et moi, cela ne
peut se faire qu’en pensant de la facon suivante : de méme que son regard est
susceptible de me chosifier, le mien aussi est susceptible de le chosifier. L’autrui
m’apparait a travers son propre corps ; et il parait impossible d’établir une relation
entre nous qui signifierait que, moi et lui, nous sommes plus de ce qu’expriment ces

corps.

Section I - L’existence de la conscience et d’autrui en tant qu’objet : le

corps

Lorsque Sartre parle de trois dimensions ontologiques du corps, il explique un
aspect différent de 1’étre pour-soi sous le regard de ’autrui, c’est-a-dire, le fait que
I’étre pour-soi apergoive d’étre vu en tant qu’un corps. Tous ces trois dimensions
concernent I’expression de mon corps dans le domaine ontologique : « J’existe mon
corps : telle est sa premicre dimension d’étre. Mon corps est utilisé et connu par
autrui : telle est sa seconde dimension. Mais en tant que je suis pour autrui, autrui se
dévoile a moi comme le sujet pour lequel je suis objet. Il s’agit méme 14, [...], de ma
relation fondamentale avec autrui. J’existe donc pour moi comme connu par autrui —
en particulier dans ma facticit¢ méme. J’existe pour moi comme connu pour autrui a
titre de corps. Telle est la troisiéme dimension ontologique de mon corps. »'® Ainsi
que la rencontre de 1’autrui avec mon étre n’est possible que par I’intermédiaire de
mon corps, son existence aussi apparait dans mon monde en tant qu’un objet se
manifestant comme un corps. Dans la partie précédente, nous avions dit que
I’existence d’autrui signifierait pour moi un conflit ; maintenant, il nous faut penser
ce que la considération de la situation dont il s’agit dans ce conflit comme un conflit
entre les corps pourrait exprimer. Ce faisant, nous pouvons également passer aux

relations concrétes avec ’autrui. '

162 Ibid., p. 404.

163 Ibid., p. 392.

164 Ici, nous essayons de réfléchir dans le systéme suivi par Francis Jeanson lors de son analyse de
I’existence d’autrui.



94

Lorsque nous pensons selon la définition suivante: «Le corps est
’instrument que je suis »'®°, nous voyons que le corps est un objet dans le monde et
que je ne peux le définir globalement que par référence a 1’autrui. Méme en réalisant
I’unification entre mon corps et ma conscience, j’essaie de me voir avec le regard de
I’autrui pour me faire une idée globale de mon corps. Mon propre corps n’est pas un
« €tre en-soi » ou un objet pour moi. Seulement le regard d’autrui me fait penser que
mon corps est une chose parmi les choses. Mon regard sur mon propre corps se fait
sur une perspective limitée. C’est une situation trés concrete dont parle Sartre ici ;
mon observation de mon corps est limitée par la vision de la partie de mon corps qui
reste en bas de mes €paules et uniquement par la face devant de mon corps. La
structure de mon corps ne me permet pas de voir ma téte et la face derriere de mon
corps. Lors que je me pense comme un sujet qui voit mon corps, je ne pourrais pas
atteindre une vision globale de mon corps, pour ce faire, il faut que je voie le corps
d’un autrui et que je sois dans la position d’un sujet qui voit ce corps de I’autrui
comme un objet. Mon corps, en tant qu’il est moi-méme, en tant qu’il est un sujet, ne
peut pas €tre un objet ; mais aussi, en tant qu’un objet, mon corps ne peut pas étre un
sujet. Par exemple, mes yeux réalisant I’opération de voir ne peuvent pas voir eux-
mémes. Pour que j’aie une vision compléte de mes yeux, il me faut soit faire une
recherche sur 1I’ceil humain, soit voir les yeux d’un autrui. Dans chacun des deux cas,
j’aurai besoin d’un autrui ; j’essaierai d’adopter le regard de I’autrui pour me définir.
En ce qui concerne 1’expérience de mon corps, je m’experime en tant que pour-soi, et
j’exprime autrui en tant qu’en-soi. Mais alors, comment doit-on exprimer exactement
la relation entre 1’étre pour-soi et son corps ? La conscience, c’est le corps —en tant
qu’il y a une facticité du pour-soi. Le corps « n’est rien autre que le pour-soi ; il n’est
pas un en-soi dans le pour-soi, car alors il figerait tout. Mais il est le fait que le pour-
soi n’est pas son propre fondement, en tant que ce fait se traduit par la nécessité
d’exister comme étre contingent engagé parmi les étres contingents. »'% Le corps est
la condition de 1’ouverture de I’étre pour-soi a I’extériorité, de son passage de la
contemplation a 1’expérience. « Cette premiére ouverture, ce sujet de 1’expérience,

c’est le corps, c’est la conscience en tant qu’elle a un corps. »'%7 Dans ce cas, nous

165 Op. Cit., p. 427.

166 Sartre cité par Francis Jeanson dans Francis Jeanson, Le probléme moral et la pensée de Sartre,
Editions de Seuil, Paris, 1965, p. 218.

167 Idem.



95

pouvons dire que I’étre pour-soi ne pourrait pas étre défini en tant qu’un étre
identique a son corps, mais « elle est avec son corps dans une relation existentielle,
son corps est une des structures en tant que conscience irréfléchie. Plus précisément,
cette conscience “est conscience (du) corps comme de ce qu’elle surmonte et
néantise en se faisant conscience, c’est-a-dire comme de quelque chose qu’elle est
sans avoir a I’étre et par-dessus quoi elle passe pour étre ce qu’elle a a étre” (L 'Etre
et le néant, p.395) [...] la conscience c¢’est le corps dans la mesure ou, si elle n’était
que cela, elle ne serait pas conscience —puisque sa vocation méme de conscience
consiste a se néantiser dans cette structure corporelle, a la dépasser, a la “négliger”, a

la passer sous silence. »'%®

En ce qui concerne le corps, en dehors de tout ce qu’on vient d’expliquer, il
nous faut accentuer également que les concepts de facticité et de contingence,
concepts que nous avons déja essayé a expliquer, apparaissent de nouveau a propos
de I’étre pour-soi a travers le corps. Nous avions déja indiqué dans une partie
précédente que les concepts de facticité et de contingence ne pourraient pas étre
séparés 1'un de l’autre dans ’ontologie sartrienne. Pour Francis Jeanson, ce que
Sartre dit sur le corps soutient cette idée-1a : « Sur le plan du pour-soi, le corps n’est
donc que la contingence que le pour-soi existe, la contingence qu’il est en tant que
facticité, mais que précisément il a a dépasser. La «nausée » est précisément
I’appréhension vécue par la conscience de sa propre contingence, de sa propre
existence de fait. La conscience ne cesse pas d’avoir un corps. »'* Dans ce contexte,
il sera possible également d’éclaircir la relation entre les concepts de « nausée » et
d’« angoisse », et la « nausée » apparaitra ainsi devant nous en tant que le reflet sur

le corps d’une angoisse définie comme 1’expérience ontologique de la conscience.

Section II - Le conflit créé par I’existence d’autrui : un regard pessimiste

Sartre pense que toutes sortes d’entreprises relatives a I’établissement de la
phénoménologie des relations humaines, sont construites consciemment ou
inconsciemment par les paramétres de la dialectique de maitre-esclave de Hegel.

D’ailleurs, pour Sartre, réfléchir sur les relations humaines supposerait de les

168 Thid., p. 219.
169 Tdem.



96

considérer en tant que des conflits ; et ces conflits sont fondés sur la liberté. Mon
existence s’appuyant sur 1’expression de soi-méme comme une liberté constante, se
fonde sur la base de mes libres choix, et I’existence d’autrui apparait comme un
danger dans le processus ou je me construis. J’essaie de réprimer la liberté d’autrui
pour exercer ma propre liberté, et le fait que 1’autrui aussi a naturellement la méme
attitude contre moi produit un conflit. Pour Sartre, il n’y a aucune forme de relation
dans laquelle I'une des parties n’essaierait de réprimer 1’autre partie. Seul le regard
d’autrui peut entrainer une relation pareille d’empéchement. Sartre, bien qu’il mette
au fondement de la relation avec autrui qu’il explique ainsi avec une attitude
négative, une conception hégélienne de conflit, critique toutefois la dialectique
hégélienne de maitre-esclave en la considérant optimiste par rapport a sa propre
représentation de relation avec autrui.!’® Le point qu’il critique dans la dialectique
hégélienne de maitre-esclave, c’est que la situation de I’esclave porte des facteurs
dialectiques de libération. Pour Sartre, Hegel nous explique la texture constituée du
monde de I’esclave sous un angle optimiste. Pour Hegel, les activités de I’esclave qui
contribuent a la transformation du monde sont les facteurs libérateurs pour 1’esclave.
Hegel pense que ces activités comprennent des éléments libérateurs pour deux
raisons : d’abord, c’est la réalit¢ de ces actions ; alors que l’esclave, lors de ces
actions, devient un sujet créant des changements dans le monde, le maitre continue a
rester dans son inertie narcissique. Ensuite, c’est la réactivation de 1’esclave grace a
Pactivité de cette derniére destinée a causer une transformation dans le monde ;
I’esclave, lorsqu’il continue a lutter en permanence pour ne pas mourir, trouve
I’occasion d’apercevoir ce qu’il accepte ou ce qu’il refuse pendant les conflits qu’il
rencontre. L’esclave a choisi de se soumettre a I’oppression pour pouvoir survivre.
Alors, pour Hegel, ’esclave doit étre considéré en tant qu’un sujet agissant dans ce
monde et apercevant qu’il est, grace a ses propres activités libératrices, dans une
situation plus favorable que celle dans laquelle se trouve le maitre. Mais pour Sartre,
il est assez difficile de trouver un aspect libérateur dans les activités en question de
I’esclave. Le plaisir qui pourrait étre obtenu de la production de I’esclave est

définitivement interdite pour 1’esclave, et c’est pourquoi, I’esclave ne peut pas

170 1 article intitulé « Sartrean Ethics » de Juliette Simont et celui intitulé « Appendix :Hegel and
Sartre » de Pierre Verstraete qui, tous les deux, considérent la critique de Hegel en partant 1’ouvrage
intitulé Cahiers pour une morale de Sartre sont assez éclaircissant a ce propos. « Sartrean Ethics », in.
The Cambridge companion to Sartre, édité par Christina Howells, Cambridge University Press, p.178-
213 ; « Appendix : Hegel and Sartre », in. The Cambridge companion to Sartre, édité par Christina
Howells, Cambridge University Press, p. 353-373.



97

connaitre le sens de ce qu’il produit. Pour Sartre, une tunique cousue par 1’esclave ne
gagnerait de valeur et de sens que lorsque le maitre la porte. Toute chose que
I’esclave forme échappe de ses mains ; comme il produit toute chose pour autrui,
cette production ne retournera pas a son monde comme un sens ou un facteur
libérateur. Pour Sartre, les facteurs libérant I’esclave sont différents de ceux que
Hegel nous présente. Sartre trouve les ¢léments qui pourraient étre libérateur pour
I’esclave, dans le fait qu’il soit maltraité et qu’il ait faim. Parce que, pour lui, la faim
est la meilleure expression de la « subjectivité absolue ». La faim de 1’esclave est une
situation que le maitre ne pourrait négliger ; parce que 1’esclave, pour continuer a ses
activités d’esclave, doit manger et par conséquent, le maitre, pour faire durer sa
position telle qu’elle est, doit assurer que 1’esclave n’ait plus faim. D’autre part, en
cas de faim ou du point de vue de leur besoin de manger, 1’esclave et le maitre sont
dans une position égale. C’est la raison pour laquelle, manger pour se débarrasser de
la faim, signifierait en méme temps pour Sartre la sortie de I’état d’esclavage et le
passage au méme niveau que le maitre. Le mod¢le de libération présenté par Hegel
n’est, aux yeux de Sartre, qu’un optimisme ontologique, qu’une définition stoicienne
de liberté interne. Et le stoicisme indiquerait un renfermement a Iintérieur ;

effacerait la possibilité de révolte ou de libération.

Avec la critique de Hegel, une fois de plus, nous nous rendons compte que
pour Sartre aucune approche optimiste ou pouvant diminuer la tension du conflit
n’est acceptable lorsqu’il s’agit de la relation avec autrui. «Ainsi, le respect de la
liberté¢ d’autrui est un vain mot : si méme nous pouvions projeter de respecter cette
liberté, chaque attitude que nous prendrions vis-a-vis de 1’autre serait un viol de cette
liberté¢ que nous prétendions respecter. L’attitude extréme qui se donnerait comme
totale indifférence en face de ’autre n’est pas non plus une solution : nous sommes
déja jetés dans le monde en face de I’autre, notre surgissement est libre limitation de
sa liberté et rien, méme le suicide, ne peut modifier cette situation originelle ; quels
que soient nos actes, en effet, c’est dans un monde ou il y a déja 1’autre et ou je suis

"' La question la plus

de trop par rapport a I’autre, que nous accomplissons. »!
éventuelle a poser a Sartre a ce proposserait si ce conflit pourrait étre franchi par une
forme de relation comme par exemple I’amour ou non. Mais I’attitude pessimiste de

Sartre continuera méme en répondant a cette question. Pour lui, ’amour aussi est une

17 Jean-Paul Sartre, L ’Etre et le néant, Gallimard, 1943, p.450.



98

forme de conflit. Une relation amoureuse n’est pas un champ ou la conscience peut
se sentir en sécurité. « Cet idéal irréalisable, en tant qu’il hante mon projet de moi-
méme en présence d’autrui, n’est pas assimilable a I’amour en tant que 1’amour est
une entreprise, c’est-a-dire un ensemble organique de projets vers mes possibilités
propres. Mais il est idéal de I’amour, son motif et sa fin, sa valeur propre. L’amour
comme relation primitive a autrui est I’ensemble des projets par lesquels je vise a

172

réaliser cette valeur. » '© Méme s’il est défini ainsi, 1’amour, puisqu’il me met

directement en contact avec autrui, ne serait autre chose qu’une relation conflictuelle.

Pour Sartre, ce conflit dont on a parlé jusqu’ici serait défini dans ce contexte
par un masochisme ou sadisme. Car dans ’amour, mon existence cherche son
fondement chez autrui. « L’amour étant exigence d’étre aimé par la liberté de 1’autre,
il faut qu’il soit rigoureusement réciproque, et par la cette liberté doit s’adresser a ma
propre liberté : ce que je voulais, c’est que la subjectivité d’autrui me fonde comme
objet absolu, —ce que j’obtiens, c’est qu’elle méme renvoie a ma propre
subjectivité. »'”3 Demander d’attaindre a la transcendance d’autrui, pour constituer le
fondement de ma liberté, est pour Sartre une attitude masochiste, et lorsque je suis
dans une attitude pareille, je renonce a faire fonder ma valeur par autrui, je ne
demande plus a sa liberté que de me fonder comme objet, non plus comme soi mais
simplement comme étre-en-soi. «Je m’en remets a autrui du soin de me faire
exister. »7* Cette forme de relation que nous définissons finalement comme
masochisme est un échec en principe, aux termes de Sartre ; c’est un « vice » ou le
sujet nie sa propre subjectivité et cherche un fondement a sa propre subjectivité en

demandant a autrui sa liberté a lui.

Le désir d’approprier la liberté d’autrui finit toujours par un échec d’apres
Sartre. Parce que ce que ’on désire ici, ce n’est pas de saisir une forme d’étre
ensemble ou de constituer ensemble la réalité humaine ; tout au contraire, c’est
d’approprier la transcendance d’autrui pour mettre mon étre au centre du monde.
Sartre dit que cette forme de relation n’est autre chose que le sadisme. Le sadisme,
c’est une tendance qui consiste a rechercher ’appropriation totale de la liberté

d’autrui a travers une appropriation totale de son corps. « Ainsi suis-je corps (totalité

172 Ibid, p. 406.
173 Francis Jeanson, Le probléme moral et la pensée de Sartre, Editions de Seuil, Paris, 1965, p. 221.
174 Ibid., p. 222.



99

synthétique en situation) en face d’une chair. Je me retrouve, a peu de chose pres,
dans la situation dont je tentais justement de sortir par le désir, c’est-a-dire que
j’essaie d’utiliser 1’objet-autrui pour lui demander compte de sa transcendance et
que, précisément parce qu’il est fout objet, il m’échappe de foute sa transcendance.
J’ai méme, a nouveau, perdu la compréhension nette de ce que je recherche, et
pourtant je suis engagé dans la recherche. Je prends et je me découvre en train de
prendre, mais ce que je prends dans mes mains est autre chose que ce que je voulais
prendre ; je le sens et j’en souffre, mais sans étre capable de dire ce que je voulais
prendre car, avec mon trouble, la compréhension méme de mon désir m’échappe ; je
suis comme un dormeur qui, s’éveillant, se trouverait en train de crisper ses mains
sur le rebord du lit sans se rappeler le cauchemar qui a provoqué son geste. C’est

cette situation qui est a I’origine du sadisme. »'"

Nous pouvons conclure de la maniére suivante : Sartre, par sa manicre de
constituer 1’étre pour-soi, a essay¢ de débarrasser le cogito d’étre uniquement un « Je
Pense » et faisant une définition intentionnelle de conscience, a établi la relation de
cette conscience avec I’extériorité pour la transformer en un sujet agissant dans ce
monde et construisant la réalité-humaine. Méme si Sartre prévoit par des nombreuses
analyses phénoménologiques que la réalité-humaine est une pluralité de consciences,
lorsqu’il commence a réfléchir sur la possibilit¢ de cette pluralité, il a adopté
I’attitude pessimiste dont nous avons parlé ci-dessus en bref. Par contre, ’analyse de
valeur faite par Sartre a la lucidité, croyons-nous, qui nous donnera un horizon

distingué en ce qui concerne la pluralité et la réalité-humaine.

Section III - Générosité comme une chance de I’éthique

Méme si Sartre a consacré une grande partie de son ouvrage de 1947, a
I’explication des relations entre les hommes comme une relation de conflit ou
d’approbation, ou encore comme des relations sadomasochistes, il exprime
cependant, de fagon assez surprenante, que la relation avec autrui puisse E&tre
envisagée d’une manicre différente. Pour lui, les approches prévoyant le sadisme ou

le masochisme ne fermaient pas toutes les portes s’ouvrant & la morale. « Ces

175 Jean-Paul Sartre, L ’Etre et le néant, Gallimard, 1943, p. 438-439.



100

considérations n’excluent pas la possibilit¢ d’une morale de délivrance et du Salut.
Mais celle-ci doit étre atteinte au terme d’une conversion radicale [...] »'7® Cette
expression, croyons-nous, prouve qu’il pensait tourner la direction des analyses
pessimistes de pluralité qu’il avait atteinte dans le contexte de son ontologie, vers un
point qui rendrait possible la morale. Par le terme de « conversion radicale », Sartre
veut faire entendre la remise en cause de certaines caractéristiques de I’étre pour-soi
relatives a sa structure ontologique, ainsi que la révélation de 1’une des possibilités
du pour-soi par laquelle il serait possible de le considérer en tant que sujet morale.
Méme si Sartre a parlé en bref de la notion de conversion dans L’Etre et le néant,
nous trouvons ’interprétation du terme conversion, plutdt dans la section du Cahier

4.'77 Dans cette

IT consacrée a I’analyse des conditions pour la conversion, au point
section-1a, Sartre se référe aux structures ontologiques du pour-soi. Et la raison pour
laquelle Sartre fait de nouveau une révision dans la structure ontologique du pour-soi
pour parler d’une conversion, est la suivante : « Avant de montrer comment le sujet
organise sa propre création et la donne aux autres, Sartre bouleverse la description
ontologique d’autrui, de fagon rapide et décisive. Les autres apparaissent non plus
comme de regards fuyants qui en méme temps me révelent et me volent ma propre
existence au dehors de moi-méme, dans le monde, mais comme des ‘“créatures
révélées”. »'7® Pour Sartre, puisqu’il commence a aborder la relation avec autrui dans
une dimension différente, de méme que 1’€tre pour-soi devrait étre formulé sous un
nouvel angle, D’autrui devrait également étre réfléchi de facon différente. La
condition de pouvoir parler de la générosité qui est I'un des concepts communs de
L ’Etre et le néant et des Cahiers, c’est la réalisation d’une conversion dans aussi bien
le pour-soi que I’approche de I’intersubjectivité. Sartre explique cette fois I’étre-avec
et ’autrui dans cette approche-ci de fagon suivante : « Car une des structures du Mit-
sein est de révéler I’ Autre dans le monde. Dans 1’Enfer des passions (décrit in E.N.),
cette révélation de I’autre est congue comme pur dépassement [...]. Mais ce que je

veux marquer ici ¢’est que dans cet enfer déja il y avait générosité et création.»'”

176 Ibid., p. 453, note I.

177 Jean-Paul Sartre, Cahiers pour une morale, Gallimard, Paris, 1983, p. 514-524.

178 Raoul Kirchmayr, « Don et générosité, ou les deux chances de ’éthique » in. Les Ecrits posthumes
de Sartre, II, Juliette Simont (coordination scientifique), Vrin, 2001, p. 122.

179 Op. Cit., p. 515.



101

Peut-on considérer 1’alternative proposée par Sartre comme un « contre-

mouvement de la dialectique de 1’appropriation »'%

pour passer au-dela des
problémes rencontrés lorsque la relation avec autrui se fonde sur une relation
d’appropriation et pour se débarrasser d’une ontologie allant jusqu’a I’impossibilité
de l’intersubjectivité ? Si ’on considérait un contre-mouvement pareil comme une
expropriation ; nous pourrions penser que 1’alternative que Sartre nous propose pour
la relation avec autrui se fonderait sur une donation. Mais cette « relation de donner a
autrui » que nous pourrions penser comme don ou générosité, doit étre sous une
forme de relation indirecte et créative entre moi et autrui. D’ailleurs, chez Sartre, les
formes directes de la relation avec autrui nous font revenir aux relations
d’appropriation dans L Etre et le néant. « Ce contre-mouvement serait une espece de

« saut » modifiant le rapport entre en-soi et pour-soi tel qu’ordonné au projet

ontologique du pour-soi & s’accomplir comme totalité. »'®!

C’est juste a ce point-la que, nous rencontrons de nouveau 1’idée de totalité
que nous avons souvent évoquée lorsque nous expliquions [’analyse de valeur
sartrienne. Il conviendrait mieux de répéter 1’extrait que nous avons abordé dans la
partie intitulée « Subjectivité et valeur chez Sartre : le Pour-soi et I’étre de la valeur »
pour pouvoir montrer que l’interrogation relative a I’établissement de la relation
entre le cogito et la totalité continue également a ce niveau : « [...] la réalité-humaine
est dépassement perpétuel vers une coincidence avec soi qui n’est jamais donnée. Si
le cogito tend vers 1’étre, c’est que par sa surrection méme il se dépasse vers 1’étre en
se qualifiant dans son étre comme 1’étre a qui la coincidence avec soi manque pour
étre ce qu’il est. Le cogito est indissolublement li¢ a 1’étre-en-soi, non comme une
pensée a son objet —ce qui relativiserait— mais comme un manque a ce qui définit son
manque. En ce sens la seconde preuve cartésienne est rigoureuse : 1’étre imparfait se
dépasse vers 1’étre qui est fondement de son étre. Mais 1’étre vers quoi la réalité-
humaine se dépasse n’est pas un Dieu transcendant : il est au coeur d’elle-méme, il

n’est qu’elle-méme comme totalité. »'%?

Dans L’Etre et le néant, la totalité, pour
I’étre pour-soi qui construit sa propre structure en visant perpétuellement une

coincidence dans un mouvement perpétuel de l’intentionnalité, est la structure

180 Raoul Kirchmayr, « Don et générosité, ou les deux chances de I’éthique » in. Les Ecrits posthumes
de Sartre, II, Juliette Simont (coordination scientifique), Vrin, 2001, p.123.

181 Idem.

182 Jean-Paul Sartre, L ’Etre et le néant, Gallimard, 1943, p. 125-126.



102

dynamique méme construite par ce mouvement intentionnel, elle est la réalité-
humaine. Par contre, méme la réflexion de cette réalité-humaine en tant qu’une
pluralité des consciences ne suffira pas a dépasser la structure purement subjective
des concepts comme valeur, intentionnalité ou totalité. Ou plutot, méme si la relation
entre les étres pour-soi dont chacun construit la réalit¢ humaine, et le monde,
s’établit, au dernier point de cette analyse la relation avec autrui restera en tant qu’un
conflit, parce que toute conscience insisterait a étre I’origine de sa propre liberté et de
ses propres valeurs. C’est la raison pour laquelle, un contre-mouvement de la
dialectique de 1’appropriation, doit étre un nouveau pas, un nouveau modele de
relation qui peut modifier la relation de 1’étre pour-soi qui essaie de se réaliser

comme une totalité, avec la réalité-humaine.

Lorsque nous retournons a la partie intitulée « La premiére attitude envers
autrui : Pamour, le langage, le masochisme », nous voyons que Sartre a déja abordé
le don en tant que « métaphore d’un double mouvement composé par le recevoir et le
donner »'®* d’une maniére assez énigmatique, avant ses Cahiers, dans L Etre et le
néant : « Dans la mesure, en effet, ou le surgissement de la liberté fait qu’un monde
existe, je dois étre, comme condition-limite de ce surgissement, la condition méme
du surgissement d’un monde. Je dois étre celui dont la fonction est de faire exister les
arbres et ’eau, les villes et les champs et les autres hommes, pour les donner ensuite
a autre qui les dispose en monde, tout de méme que la mére, dans la société
matronymique, recoit les titres et les noms, non pour les garder, mais pour les
transmettre immédiatement a ses enfants. »'%* Au fait, I’analyse que fait Sartre est ici
une analyse assez complexe de 1I’amour ; mais la lecture de cet extrait en nous
appuyant sur le don en tant qu’une définition de transmission, de filiation et de
reconnaissance, peut ouvrir un horizon différent. Le donner est la médiation entre
moi et autrui, c’est une activité qui construit le monde pour moi et pour autrui. Le
donner, c’est I’acte de ma révélation a autrui. « Donner a autrui, c’est sortir 1’étre de
son obscurit¢ et de son silence, en attendant que l’autre [...] lui donne sens et

forme. »'®

183 Op.Cit., p. 123.

184 Jean-Paul Sartre, L ’Etre et le néant, Gallimard, p. 419. (Souligné par Raoul Kirchmayr, dans « Don
et générosité, ou les deux chances de ’éthique ».)

185 Tbid., p. 124.



103

Dans la conclusion de L’Etre et le néant, Sartre exprime la conscience
préréflexive comme 1’« appel d’étre »'%6. Pour Raoul Kirchmayr, a partir de cette
expression Sartre commence a construire son discours de conversion éthico-
ontologique, que nous voyons dans ses Cahiers II. Mais il faut noter qu’il ne s’agit
pas dans ces Cahiers une conversion morale. Sartre n’essaie pas d’utiliser la
conversion comme un moyen qui établirait directement le domaine de I’éthique. Ce
qui le pousse vers le concept de conversion, c’est son effort de réfléchir sur 1« appel
d’étre ». Comme dans 1’analyse de valeur dont nous avons parlé en haut en évoquant
I’orientation vers la totalité, dans I’analyse de conversion (au point 2) aussi, avec la
« transformation radicale du projet réfléchie » Sartre ¢étudie toujours le projet
perpétuel du pour-soi en tant qu’étre orienté¢ vers la synthése de 1’en-soi-pour-soi.
Cependant, cette fois, Sartre répéte le projet perpétuel du pour-soi par des concepts
différents : « A ce niveau s’opére la transformation radicale du projet réfléchie. Car
la réflexion étant dévoilement de la liberté, le projet est toujours de vouloir [’étre
mais de le vouloir non en tant que soutenant le Pour-soi, mais en tant que soutenu par
lui. Il y a une conversion du projet d’€tre-pour-soi-en-soi et d’appropriation ou
d’identification en projet de dévoilement et de création. »'37 C’est 1a d’ailleurs que la
notion de création utilisée par Sartre porte une grande importance. Et le fait que
Sartre a aussi employ¢ la notion de création dans la partie concernant la « conversion
a authenticité » de ses Cahiers, est un autre point important de notre point de vue.
Car nous avons d¢ja précisé que 1’analyse sartrienne d’authenticité-sincérité de Sartre
pourrait jouer un réle important dans le passage au domaine de la morale. Il
synthétise la « création » et la « conversion a 1’authenticité » de la manicre suivante :
« La conscience authentique [...] se saisit elle-méme dans sa structure la plus
profonde comme créatrice. Elle fait qu’il y ait un monde par surgissement méme, elle
ne peut voir sans dévoiler et dévoiler [...] c’est créer ce qui est. »*® Ce que I’on
entend par cette expression, ¢’est que Sartre réfléchit la conversion a 1’authenticité en
tant que 1’acte de se réaliser, de se créer du pour-soi. Elle correspond exactement a la
définition de sincérité. D’ailleurs, ce que Sartre fait entendre par la conversion, ¢’est
en méme temps le saisissement du « rapport originel a soi » en tant qu’un « rejet de
I’aliénation », et cette définition convient aussi a 1’analyse de sincérité que nous

avons déja faite. La conversion est une modification concernant la structure

186 Jean-Paul Sartre, L’Etre et le néant, Gallimard, 1943, p. 665.
187 Jean-Paul Sartre, Cahiers pour une morale, Gallimard, Paris, 1983, p. 499.
188 Thid., p. 530.



104

ontologique de 1’étre pour-soi. « Cette modification est justement la création. Et la
relation a I’autre apparait d’emblée essentielle dans la conversion. »'® C’est-a-dire,
nous pouvons dire que la conversion du pour-soi en tant qu’un acte créatif, c’est la

transformation de la relation ontologique du pour-soi avec lui-méme et les autres .

En conséquence, si I’on essaie de faire un résumé en ce qui concerne le
concept de conversion, on peut dire: la conversion trouverait son sens dans
I’intention du pour-soi de se créer, de se réaliser tel qu’il est et dans son orientation
vers 1’authenticité/sincérité. Cette intention/orientation est en méme temps un
processus de création. Ce processus de création réalisé par le pour-soi, traduit aussi
bien une transformation concernant sa propre structure ontologique qu’une
transformation dans sa relation ontologique établie avec autrui de maniére indirecte.
Le pour-soi établit une relation avec autrui a travers sa propre création. Ce produit de
la création est le pour-soi méme au niveau ontologique ; et au niveau esthétique, il

est une ceuvre d’art.

La création du pour-soi nous fournit I’intermédiaire qui nous assurera que sa
relation avec autrui soit indirecte : 1’ceuvre. Car, nous avons dit tout au début de cette
section qu’il faudrait réfléchir sur une forme de relation indirecte pour débarrasser la
relation avec autrui d’étre une relation d’appropriation. « Le vrai rapport a autrui
jamais direct : par I’intermédiaire de I’ceuvre. Ma liberté impliquant reconnaissance
mutuelle. Mais 1’on se perd en se donnant. Générosité. Amour. Rapport nouveau
entre mon Pour-soi et mon Pour-Autrui : par I’ceuvre. Je me définis en me donnant a
autrui comme objet que je crée pour qu’il me rende cette objectivité. »'°° Ainsi Sartre
bouleverse également la définition de ’amour qu’il a fait dans L’Etre et le néant.
Pour Raoul Kirchmayr, nous rencontrons trois bouleversements différents dans cette
définition : le bouleversement du « rapport a 1’étre, du rapport a soi du pour-soi, du
rapport a I’autre. Ces transformation du projet d’€tre ont toutes trait a générosité, qui

se révele dans la donation. »'!

189 Raoul Kirchmayr, « Don et générosité, ou les deux chances de ’éthique » in. Les Ecrits posthumes
de Sartre, II, Juliette Simont (coordination scientifique), Vrin, 2001, p. 128.

190 Op. Cit., p. 487.

191 Raoul Kirchmayr, « Don et générosité, ou les deux chances de I’éthique » in. Les Ecrits posthumes
de Sartre, II, Juliette Simont (coordination scientifique), Vrin, 2001, p. 129.



105

Méme si les concepts de conversion et de générosité que nous essayons
d’étudier dans cette partie nous a permis de nous approcher vers une nouvelle forme
de relation avec autrui, ils ne nous éloignent pas du domaine de I’ontologie.
D’ailleurs, «la relation médiate avec autrui » que nous avons expliqué jusqu’a ce
point, est encore une définition de relation ontologique. Sartre pense que le point ou
le passage entre ’ontologie et 1’éthique deviendrait possible avec ces concepts,
trouve ses bases dans la création esthétique. A ce niveau-1a, I’intermédiaire qui
assurerait la relation entre I’autrui et le pour-soi, c’est I’ceuvre d’art. « Ce a quoi vise
I’ceuvre (et I’ceuvre d’art comme forme éminente de la création humaine), c’est a en
appeler a 1’autre pour qu’il assume sans conditions sa propre liberté et
reconnaissance la liberté d’autrui. »'°> Dans son texte intitulé Qu’est-ce que la
littérature ? de 1947, Sartre étudie les concepts pouvant rendre possible la relation
d’ontologie-éthique, dans le cadre de I'idée d’engagement. Selon Sartre,
I’engagement qui permet de comprendre la liaison entre les concepts de création et
de générosité est I’idée fondatrice des conditions ontologiques de la conversion en
tant qu’il permet d’assumer la liberté originaire du pour-soi comme téléologie de
I’ceuvre ou comme but de la création esthétique. « La thése fondamentale de 1’essai
est que ’ceuvre d’art est un appel [...]. Le lecteur, dit Sartre, est engagé par I’ceuvre
parce qu’il est appelé par elle, parce qu’elle ’appelle dans sa liberté ; I’ceuvre est la
source du rapport entre I’ceuvre, 1’écrivain, le lecteur. »'** Sartre écrit dans Qu ‘est-ce

que la littérature ? :

Ainsi les affections du lecteur ne sont-elles jamais dominées par 1’objet et, comme nulle
réalité extérieure ne peut les conditionner, elles ont leur source permanente dans la liberté, c’est-
a-dire qu’elles sont toutes généreuses —car je nomme généreuse une affection qui a la liberté pour
origine et pour fin. Ainsi la lecture est-elle un exercice de générosité ; et ce que 1’écrivain réclame
du lecteur ce n’est pas 1’application d’une liberté abstraite, mais le don de toute sa personne, avec
ses passions, ses préventions, ses sympathies, son tempérament sexuel, son échelle de valeurs.
Seulement cette personne se donnera avec générosité, la liberté la traverse de part en part et vient
transformer les masses les plus obscures de sa sensibilité. Et comme [’activité s’est faite passive
pour mieux créer I’objet, réciproquement la passivité devient acte, I’homme qui lit s’est élevé au

plus haut. '*

192 Tdem.

193 Tbid., p. 130.
194 Jean-Paul Sartre, « Qu’est-ce que la littérature ? », in : Situations II, Paris, Gallimard, 1948, p. 100.



106

Ici, il semble que dans I’exercice de générosité expliqué par Sartre est saisie
une réciprocité. D’ailleurs, le texte, en tant que création esthétique, prévoit
indispensablement 1’écrivain et le lecteur. L’écrivain transforme son propre monde a
travers son ceuvre et le donne a 1’autrui, ainsi la relation que le lecteur établit avec ce
texte affirme le « pacte entre les libertés »'*> de 1’écrivain et le lecteur, et rend
possible la réciprocité. « Ecrire, c’est donc a la fois dévoiler le monde et le proposer
comme une tiche a la générosité du lecteur. »'°® Pour la partie réalisant ’acte créatif
—I’écrivain—, le processus de créer I’ceuvre constitue en méme temps celui de se
définir dans le monde et d’étre engagé au monde et a ’autrui. Quant a I’autrui, grace
a I’ceuvre d’art, il établit une relation avec le monde de 1’écrivain, d’ailleurs I’une des
caractéristiques fondamentales de I’ceuvre est qu’elle a été construite pour Etre
offerte a I’autrui ; la création de I’écrivain, c’est son mode d’offrir son propre monde
a I’autrui. Dans une forme pareille de relation, le rapport du lecteur a 1’écrivain n’est

plus une relation d’appropriation.

La relation avec autrui en tant qu’une relation établie par I’intermédiaire de la
création du pour-soi semble permettre au passage a 1’éthique non seulement a cause
de ce rdle d’intermédiaire, mais aussi du fait que 1’acte de donner est réfléchi en tant
qu’un acte de donner généreux. D’ailleurs, 1’idée de générosité est le reflet de 1’idée
de sincérité que nous avons abordée dans la condition de possibilité de la conversion
et dans la relation du pour-soi avec soi-méme, dans la relation du pour-soi avec

autrui.

195 Ibid., p. 108.
196 Tbid., p. 109.



107

CONCLUSION

Nous avons essayé de réfléchir sur la relation entre 1’ontologie et 1’éthique
dans la pensée sartrienne et sur les concepts par lesquels nous pouvons établir cette
relation. Notre probléme central étant la question morale, en vue d’en parler, il nous
fallait chercher dans ’ontologie sartrienne, des concepts dont nous nous servirions
pour justifier notre recherche. C’est la raison pour laquelle, nous avons pris L Etre et
le néant pour ouvrage principal a recourir dans notre étude. L’effort que nous avons
fait pour analyser la maniére dont Sartre formule son projet éthique, nous a laissé vis-
a-vis d’un discours philosophique qui va de 1’ontologie vers la politique, en passant
par D’éthique, et voire allant jusqu’a D’esthétique. Méme si de nombreuses
transformations que subit la pensée sartrienne se fondent en principe sur I’ontologie
phénoménologique, elles ne présentent pas, a vrai dire, de cohérence intégrale.
Dr’ailleurs, I'une des questions fondamentales que nous avons évoquées dans notre
¢tude était la suivante : y a-t-il eu une rupture dans la pensée sartrienne apres L 'Etre
et le néant? Ce fut non une cevre sur I’éthique, mais la Critiqgue de la Raison
Dialectique que Sartre a écrit a la suite de L’Etre et le néant, et c’est sur cette
constatation que nous avons basé notre problématique. A la fin de notre étude ou
nous cherchons la possibilit¢ d’une éthique sartrienne, la réponse a laquelle nous
sommes parvenus a ¢t€ de juger le passage de I’ontologie a la politique non comme
une rupture, mais comme une continuit¢ du projet éthique modifié par 1’esprit

politique du si¢cle de Sartre.

L’analyse chronologique que nous avons faite dans la premiere partie sous
forme de trois étapes permet de dire qu’il n’est pas convenable de considérer les
questions de Sartre en ce qui concerne la morale comme un projet ayant surgi en
rédigeant L 'Etre et le néant. Et, aprés avoir montré qu’il est possible de constater a
partir de ses correspondances, dactylogrammes, discours et textes oraux, que Sartre a
des esquisses morales depuis 1939, et aprés avoir défini son ontologie

phénoménologique comme constitution des conditions et possibilités de sa



108

philosophie pratique, nous pouvons dire qu’il s’agit dans tous discours de Sartre
d’une question morale qui pese. Le fait que Sartre a écrit sur la politique et qu’il a
choisit de s’exprimer dans le domaine de 1’action politique apres L 'Etre et le néant,
au lieu de donner un ouvrage sur I’éthique, doit méme étre considéré, croyons-nous,
non comme une rupture a l’égard de son projet de moral, mais comme une
modification dans son discours de morale. Comme nous 1’avons exprimé dans les
premicres parties, la morale, pour Sartre, devient inséparable de la politique a partir
des années 1960. Quoique nous nous soyons bornés a une intervalle de temps allant
jusqu’a la fin de la période ou L 'Etre et le néant est publié, nous pensons également
que la conception politique de Sartre fondée sur 1’ontologie et 1’éthique doit faire
I’objet d’une étude intéressante. Pour faire une telle étude, il faut reconstituer la
structure subjective de la liberté ontologique sartrienne dans le domaine politique,
pour déterminer d’autre part, 1’engagement politique du pour-soi, lequel nous
croyons étre un sujet autonome, il nous a fallu redéfinir maints concepts, tels que
autonomie, engagement, praxis etc., en tant que concepts politiques dont les
dimension ontologiques sont affaiblies. Nous croyons qu’une étude sur 'idée de
réalité-humaine constituée par le sujet et pour le sujet dans un discours politique
caractéris¢ par son fondement ontologique peut fournir également une réflexion
politique assez fructueuse. Nous devons pourtant préciser que, 1’ontologie
phénoménologique exposée dans L’Etre et le néant implique des analyses qui, a
cause de I’approche pessimiste de Sartre e ce qui concerne I’intersubjectivité, rendent
difficile la définition du champ moral ou politique. Pour surmonter les problémes
intersubjectifs de 1’ontologie sartrienne, il faut attirer I’attention sur la médiation de
la conversion que Sartre a utilisée pour assurer le passage de 1’ontologie a la

politique.

D’autre part, les motifs qui ont fait que Sartre a publié un ouvrage politique
apres L’Etre et le néant ne peuvent pas €tre cherchés uniquement dans son
cheminement philosophique ; I’influance de la période dans laquelle Sartre a vécu,
ainsi que ses propres engagements politiques devront également étre tenus en
compte. D’ailleurs, I’'une des raisons pour lesquelles nous ne tentons pas de la
Critique de la raison dialectique comme une rupture, c’est que Sartre a considéré lui-
méme ses efforts dans les années 60 et 70, comme des efforts déployé en vue de

construire un fondement moral au marxisme. C’est-a-dire, méme lorsqu’il réfléchit



109

sur la politique, il essaie en effet de définir le fondement moral et le sujet de la
pensée politique a laquelle il est engagé. Dans ce cas, il sera légitime de formuler
ainsi de suite : dans la pensée sartrienne, la question morale a une priorité sur la
question politique, et la politique apparait indispensablement, comme un domaine a
constituer, lorsque 1’on réfléchit sur le domaine moral chez Sartre. Méme si ses
fondements ont été¢ expliqués ontologiquement, la dimension sociale de la réalité-
humaine établie par la conscience implique une réflexion aussi bien sur 1’éthique que
sur la politique. Compte tenu tout ce que I’on vient de dire, le passage a un discours
politique aprés L’Etre et le néant pourrait trés bien ne pas €tre jugé comme une

rupture ; il s’agit de ce que Sartre unifie son projet moral avec sa réflexion politique.

Bien que Sartre ait choisi de développer son discours politique aprés la
question ontologique, nous sommes focalisés sur I’analyse du processus d’apparition
des questions que pose Sartre a la fin de L’Etre et le néant, dans la partie courte
consacrée a la morale; et pour ce faire, il fallait analyser, dans une étude a faire, la
structure et le contenu de 1’ontologie, tout en donnant la place centrale a une question
morale. Par ailleurs, I’insistance de Sartre sur la conscience telle qu’elle est esquissée
dans ses ouvrages publiés avant L 'Etre et le néant, pourrait étre importante pour
saisir le développement de 1’accentuation du concept de la réalité-humaine dans
L’Etre et le néant. Ceci nous a pouss€¢ a expliquer comment Sartre a abordé la
phénoménologie, la transcendance, I’intentionnalité et I’Ego La Transcendance de
I’Ego. Grace aux explications que nous avons faites en ce qui concerne La
Transcendance de [’Ego, nous avons pu affirmer que cette esquisse précoce de
conscience phénoménologique a une priorité chez Sartre sur plusieurs concepts que
nous rencontrons dans L’Etre et le néant et sur la méthode qui y est utilisée. En
particulier, le fait que Sartre place I’Ego en dehors de la conscience et qu’il souligne
la structure de I’Ego établie par I’intentionnalité, a été jugé comme des analyses de
conscience qui précedent le passage a la structure ontologique de I’étre pour-soi.
D’ailleurs, I’'un des facteurs qui nous ont motivé pour chercher les traces de la
question morale chez Sartre, était I’accentuation de la conscience et de la réalité-

humaine qui passe au premier plan dans tous ses ouvrages philosophiques.

Lorsque nous pensons la réalité-humaine sartrienne comme une structure établie

par la conscience et par le mouvement intentionnel de la conscience, la zone que



110

nous rencontrons est plutét une zone ou chacune des consciences construit sa propre
autonomie, qu’une pluralité. Une grande partie de 1’ontologie sartrienne se fonde sur
la structure singuliére de la conscience et sur la question de I’étre/existence de cet
étre en tant que I’étre pour-soi. D’ailleurs, la conception sartrienne de liberté aussi
s’exprime en s’appuyant sur la liberté d’une seule conscience, et quand il s’agit de la
liberté de I’autrui ou d’une liberté¢ dans un domaine de pluralité, c’est le conflit qui
entre en jeu. Dans ce cadre, 1’étude de L’Etre et le néant nous conduit a des
approches négatives sur 1’éthique. Par contre, la tendance qui se fait sentir dans notre
étude était de pouvoir dire que I’ontologie sartrienne contient 1’éthique en tant
qu’une possibilité. Sous I’effet de cette tendance et en partant de ’analyse de valeur
de Sartre, nous avons essayé de mettre en évidence une ligne optimiste qui s’etend
jusqu’a la sincérité, 1’authenticit¢ et la moralité. Ainsi, des deux questions
fondamentales que nous avons posées dans la premicre partie de notre étude (voir La
Premiére Partie, Chapitre I, Section V : 1-Peut-on parler d’une éthique sartrienne a
partir de L’Etre et le néant qui comporte des théses basées sur la «réalité
humaine » ? 2-Le projet éthique qui se manifeste d’une maniére assez dissolue sous
le titre de Cahiers pour une morale, serait-il considéré comme un échec ; ou bien
ouvre-t-il un nouvel « horizon philosophique » ? Une idée nouvelle peut apparaitre,
pour Renaut, si I’on peut expliquer cet échec philosophiquement : il signale, chez
Sartre, indirectement ou négativement, la nécessit¢ de reconstruire le discours
¢thique différemment), nous avons donné une réponse positive a la premicre, mais
nous avons exprimé également qu’un discours éthique a construire par ces concepts
ne pourrait €tre valable que dans la relation du pour-soi avec soi-méme. Cependant, il
faut noter aussi que méme la constitution de cette approche optimiste est devenue
possible par I’intermédiaire d’une négation. D’ailleurs, le théme principal qui nous
permet de parler chez Sartre des concepts positifs tels qu’authenticité, moralité ou
sincérité, c’est la possibilité selon laquelle la conscience peut étre dans la mauvaise
foi, la possibilité selon laquelle elle peut ne pas €tre authentique. Par la possibilité de
mauvaise foi qui est un mode de négation de la conscience, nous parvenons a un
point positif a travers un itermédiare négatif, tout comme 1’idée de liberté fondée sur
la possibilit¢ du faux. Et nous pouvons dire que plusieurs concepts de 1’ontologie

sartrienne sont expliqués par une méthode semblable.



111

Noton au passage que notre lecture de 1’ontologie phénoménologique
sartrienne faite a partir du concept de finitude, nous a fourni un point de vue positif
en ce qui concerne la relation entre 1’éthique et 1’ontologie. D’ailleurs, le concept de
finitude et 1’analyse de la conception sartrienne de finitude nous fournissaient la
premicre étape d’une ligne qui s’étend jusqu’au domaine de 1’éthique. Etant donné
que 1’on pensait la responsabilité qu’a 1’étre pour-soi de former le monde dans lequel
il se trouverait et celle de se réaliser, a partir de 1’interiorisation de sa propre finitude,
une analyse du concept de finitude pourrait constituer une étape importante du

passage au domaine pratique.

Bien que le concept de finitude apparaisse a la premiére vue comme un
concept qui pourrait conduire a une conception pessimiste de réalité-humaine, pour
Sartre, il est un concept qui motive I’agir au monde. La finitude ainsi posée, le
champ moral retrouve son sujet et nous remarquons par conséquent, une
interirorisation ontologique sur laquelle se base toute activit¢ de I’é€tre pour-soi
comme sujet agissant. Méme si, du point de vue de la problématique de notre étude,
nous nous sommes bornés a juger ce concept comme un concept qui s’ouvre vers
1’¢thique, il faut également noter que la finitude est en méme temps un concept qui
peut s’ouvrir vers le domaine politique. D’ailleurs, puisque la finitude se situe a la
base de 1’agir au monde qu’a la conscience, elle peut trés bien entrainer une
ouverture vers les aspects politiques ou éthiques de la réalité-humaine, en tant que
des domaines pratiques. L’impossibilité pour Sartre, a partir des années 60 et 70, de
séparer 1’é¢thique d’avec la politique. Pour Sartre, réfléchir sur I’agir politique et
I’agir éthique signifie réfléchir sur 1’étre pour-soi qui constitue le seul et méme
domaine pratique. En ce sens, I’ontologie sartrienne pourrait étre pensée comme la

possibilité et le fondement, a la fois de 1’éthique et de la politique.

Le concept de finitude que nous avons abordé tout au début de notre étude se
fait sentir jusqu’aux derniers chapitres. La raison en est que nous pouvons saisir a
travers la finitude, une médiation semblable a celle a travers laquelle nous avions
atteint la sincérité en passant par la mauvaise foi (du négatif vers le positif), car en
plagant au centre de notre ¢étude, la finitude comme structure caractéristique de la
conscience, nous parvenons a une définiton de conscience qui se réalise par une

expérience existentielle. Les analyses ontologiques que nous avons étudiées a partir



112

de la finitude, nous ont poussé¢ a constater que ’authenticité et la moralité sont
pensées de concert chez Sartre. Quant a la définition d’authenticité sartrienne, elle
exprime que 1’étre pour-soi assume sa propre structure ontologique, confronte sa
non-coincidence avec soi-méme. Le concept de sincérité rendant possible une
dimension éthique que 1’on pourrait saisir au moins dans la relation de I’étre pour-soi
avec soi-méme est pensé¢ chez Sartre comme une expression d’authenticité, ce que a
justifié¢ ’importance que nous avons attribuée au concept de finitude. D’ailleurs, en
réalisant son existence authentique, la conscience devait en premier lieu assumer sa
propre finitude lorsqu’elle était confrontée avec sa propre structure. Donc, nous
pouvons dire que 1’idée de finitude qui nous a permis de pénetrer dans les concepts
de I’ontologie, apparait en derni¢ére analyse comme point d’appui de I’authenticité.
Nous constatons que ’existence authentique de la conscience ayant intériorisé sa
propre finitude se rattache dans la relation de I’étre pour-soi avec soi-méme, a 1’idéal
de sincérité, et dans la relation de celui-ci avec autrui a la générosité, ainsi elle
constitue le fondement d’une morale sartrienne éventuelle. D’une maniére semblable,
le concept d’engagement aussi garde en son arriere-plan le concept de finitude. Tout

engagement de la conscience est un effort de donner du sens a sa propre finitude.

Dans les derniéres pages de notre travaille, pour pouvoir parler d’une
intersubjectivité qui pourrait étre 1’alternative de la structure conflictuelle de la
conception de relation avec autrui dans L’Etre et le néant, nous avons essayé
d’expliquer les concepts de don et de générosité plutot tels qu’ils sont abordés dans
les Cahiers pour une morale que tels qu’ils apparaissent dans L ’Etre et le néant. Ces
deux concepts portent un caractére qui peut amener notre étude a une conclusion,
pour deux raisons : la premicre, c¢’est que les concepts de don et de générosité sont
des concepts qui peuvent assurer la filiation entre L ’Etre et le néant et les Cahiers
pour une morale. En mentionnant ces concepts dans son ontologie, Sartre ne promet
pas un nouveau projet d’intersubjectivité. Mais, lorsque nous les voyons abordé¢ de
nouveau dans les Cahiers, nous remarquons que Sartre les utilise pour développer ses
projets de morale de délivrance dont il parle déja dans une note de L 'Etre et le néant
(p. 453, note 1) ; ainsi, il devient possible de dire que Sartre envisage de passer dans
I’avenir a une conception d’intersubjectivité différente, au niveau méme de
I’ontologie. Et I’autre raison pour laquelle I’idée de générosité nous est chere, c’est

notre tendance a donner une réponse positive a la deuxiéme des deux questions



113

fondamentales dirigeant notre étude (2-Le projet éthique qui se manifeste d’une
maniére assez dissolue sous le titre de Cahiers pour une morale, serait-il considéré
comme un échec ; ou bien ouvre-t-il un nouvel « horizon philosophique » ?). Bien
que nous n’ayons pas inclus dans cette étude une analyse compléte des Cahiers, nous
pensons que la pensée morale sartrienne, telle qu’elle est esquissée en méme temps
que L’Etre et le néant, contient des analyses qui peuvent conduire a fonder une
conception différente de 1’éthique qui mette 1’étre-avec au premier plan dans le
champ existentiel, en modifiant I’ontologie phénoménologique (comme on I’a vu en
ce qui concerne 1’idée de conversion pour passer a la politique). La pensée que nous
utilisons comme point d’appui pour cette approche positive que nous adoptons, se
limite par la partie ou nous avons exposé nos idées par 1’intermédiaire du concept de
générosité. L’évaluation des Cahiers comme un échec a, d’aprés nous, de simples
raisons. Nous devons cependant reconnaitre que les Cahiers sont loin d’étre une
théorie de 1’éthique présentant une totalité ; mais il faut aussi ne pas oublier que les
analyses observées dans cette ceuvre posthume sont des analyses mises en place pour
étre développées et des esquisses qui ne sont pas organisées plus tard. Nous pensons
dans la direction de ce qu’indique Alain Renaut, c’est-a-dire, d’aprés nous, les
analyses dans les Cahiers signalent indirectement ou négativement, la nécessité de

reconstruire un discours éthique avec une maniere différente que ses antécédents.

Finalement, il conviendrait mieux de parler de ce que Sartre a exprimé sur
I’amour lors de I’entretien que Francis Jeanson a fait avec lui en 1965. Notre choix
d’étre dans une approche optimiste en ce qui concerne la morale a partir de L 'Etre et
le néant, apparaitra tout a fait cohérent avec ce que Sartre a exprimé lors de cet
entretien. On peut trouver le texte de cet entretien dans 1’ouvrage intitulé Sartre dans
sa vie de Francis Jeanson!®’. Sartre y dit que I’amour qu’il avait défini dans L 'Etre et
le néant concerne plutdt le désir d’étre aimé, qu'une approche pareille 1’a conduit a
expliquer les relations humaines en tant qu’appropriation et conflit, et qu’il n’a pas
pu trouver plus tard 1’occasion de faire une description positive de I’amour. Lorsqu’il
s’agit de son attitude a I’égard de I’amour, Sartre nous rappelle Saint Genet, et il dit
qu’a partir de Saint Genet, il a commencé a parler d’une conception positive de
I’amour, et que dans 1’ouvrage en question, il avait pensé sur I’amour comme une

acceptance totale d’une personne. Lors d’un autre entretien dix ans plus tard,

197 Francis Jeanson, Sartre dans sa vie, Seuil, Paris, 1974, p.232.



114

Sartre!®® explique que sa conception d’amour a changé dans Saint Genet, qu’il a
commencé a réfléchir sur une conception positive de 1’amour et qu’il voit une
positivité dans la constitution de I’intersubjectivité a travers I’amour. La nouvelle
définition de I’amour que nous rencontrons dans Saint Genet aprés L Etre et le néant,
affirme encore une fois I’attitude positive de Sartre envers I’intersubjectivité. Il est
possible, a notre avis, de trouver les clés de ce changement dans Cahiers pour une
morale. Une comparaison de toutes ces trois ceuvres (L'Etre et le néant, Saint
Genet : Comédien et martyr et Cahiers pour une morale) dans 1’optique de leur
approche vers I’amour, ferait I’objet d’un nouveau travaille qui viserait a révéler la
transformation dans la pensée sartrienne, en ce qui concerne la relation avec autrui.
Sartre analyse la conversion et la transformation radicale qu’il estime nécessaires
pour le passage a une conception positive de morale, dans cette ceuvre posthume, et
assume qu’il doit faire certaines modifications dans son ontologie avant de passer au
domaine de 1’éthique. Nous pouvons donc dire que Sartre savait trés bien qu’il était
impossible que I’ouvrage qu’il promet a la fin de L ’Etre et le néant coinciderait
parfaitement avec son ontologie phénoménologique contenant plusieurs obstacles en
ce qui concerne ’intersubjectivité, et prévoit le passagepasser dans a 1’éthique en
soutenant la conception de morale qui pourrait étre fondée sur les analyses de valeur
et de réalité-humaine, tout en gardant la position transcendantale / intentionnelle de

la conscience.

198 An Interview with Jean-Paul Sartre, in The Philosophy of Jean-Paul Sartre, ed. Paul A. Schilipp,
Library of the Living Philosophers, 1981, p.5-54.



115

BIBLIOGRAPHIE

A. Ouvrages

BEAUVOIR, Simone de, La Cérémonie des adieux, Galllimard,
Collection Folio, Paris 1987.

BEAUVOIR, Simone de, Pour une morale de |’ambiguiteé, Gallimard,
1947.

GURSOY, Kenan Sartre’mm Ateizminin Dogurdugu Problemler,
Akc¢ag Yayincilik ve Ltd. Sti., Ankara, 1987

HATZENBERGER, Antoine, La Liberté, Flammarion, Paris, 1999.
HOWELLS; Christina (ed.), The Cambridge Companion to Sartre,
Cambridge University Press, 1992.

HUSSERL, Edmund, Recherches logiques, Press Universitaire de
France, 1994.

JEANSON, Francis, Le probleme moral et la pensée de Sartre,
Editions du Seuil, Paris, 1965.

JEANSON, Francis, Sartre dans sa vie, Seuil, Paris, 1974.

KERNER, George, Three Philosophical Moralists; Mill, Kant and
Sartre, Oxford University Press, New York, 1990.

KRISTEVA, Julie, La révolte intime, Librarie Arthéme Fayard, 1997.
KRISTEVA, Julie, Sens et non-sens de la révolte, Librarie Arthéme
Fayard, 1996.

MARCEL, Gabriel, L existence et la liberté humaine chez Jean-Paul
Sartre, précédé d’une présentation de Denis Huisman, Paris, Librairie
Philosophique J. Vrin, 1981.

McBRIDE, William L. (ed.), Sartre and Existentialism: Philosophy,
Politics, Ethics, the Psyche, Literature and Aesthetics, Garland
Publishing, Inc., New York&London, 1997.

Obliques, No :19, 1979, “Sartre”.



116

PHILIPPE, M.-D., L’étre, Recherche d’une philosophie premiere,
Editions P.Téqui, Paris, 1972.

PRIEST, Stephan, Jean-Paul Sartre:Basic Writings, Routledge,
London and New York, 2001.

RENAUT, Alain, Sartre, le dernier philosophe, Edition Grasset &
Fasquelle, 1993.

RYBALKA, Michel, CONTAT Michel, , Les Ecrits de Sartre,
Gallimard, 1970.

RYBALKA, Michel, CONTAT Michel, Euvre romanesque,
Gallimard, Bibliotheque de la Pléiade, 1981.

RYBALKA, Michel, CONTAT, Michel, Sartre, Bibliographie 1980-
1992, CNRS Littérature, 1998.

SARTRE, Jean-Paul, Cahiers pour une morale, Gallimard, 1983.
SARTRE, Jean-Paul, Esquisse d’une théorie des émotions, Hermann,
1995.

SARTRE, Jean-Paul, L’Etre et le néant, Gallimard, Collection Tel,
1943.

SARTRE, Jean-Paul, L’Existentialisme est un humanisme, Nagel,
1970.

SARTRE, Jean-Paul, L’Imaginaire, Gallimard, Collection Folio
Essais, 1986.

SARTRE, Jean-Paul, Saint Genet :Comédien et Martyr, Gallimard,
Collection Blanche, 1952.

SARTRE, Jean-Paul, Situations philosophiques, Gallimard, Collection
Tel, Paris, 1966.

SARTRE, Jean-Paul, Transcendence de [’Ego, Librairie
philosophique J.Vrin, Paris, 1996.

SARTRE, Jean-Paul, Vérité et existence, texte établi et annoté par
Arlette Elkaim-Sartre, Gallimard, 1989.

SCHILIPP, Paul Arthur, The Philosophy of Jean-Paul Sartre, The
Library of Living Philosophers, Volume XVI, 1981.

SIMONT; Juliette ( coordination scientifique), Ecrits posthumes de
Sartre, vol-II, Librairie Philosophique J. Vrin, Paris, 2001.



117

B. Articles

SARTRE, Jean-Paul, “Qu’est-ce que la literature?”, in. Situations 11,
Paris, Gallimard, 1948.

STONE, Robert V. et BOWMAN Elisabeth A., “Ethique dialectique.
Un premier regard aux notes de la conférence de Rome, 1964”, in Sur
les écrits posthumes de Sartre, Ed.de I’Université de Bruxelles, prés.
Par R.Verstraeten, 1987.

STONE, Robert V. et BOWMAN Elisabeth A., “ “Making the
Human” in Sartre’s Unpublished Dialectical Ethics”, in Writing The
Politics of Difference, edité par Hugh J. Silverman, State University
of New York Press, 1991.

STONE, Robert V. et BOWMAN Elisabeth A., “ Socialist morality in
Sartre’s unpublished 1964 Rome Lecture : A summary and
commentary”, in Bulletin de la Société Américaine de la philosophie
de Langue Frangaise, vol.IV, No : 2-3,Department of foreign
languages and literartures, Northern Illinois University, 1992.

“Une vie pour la philosophie, entretien avec Jean-Paul Sartre », in
Magazine Littéraire pour Sartre, no : 384, Février 2000.

« Sartre, Merleu-Ponty : les lettres d’une rupture », in Magazine

Littéraire, L’ existentialisme, no : 320, Avril 1994,






	Gaye Çankaya Yüksek Lisans Tez Kapak
	LA LIBERTE ET LE PROBLEME MORALE DANS LA PENSEE DE SARTRE

	Gaye Çankaya Yüksek Lisans tezi
	INTRODUCTION
	PREMIERE PARTIE
	INTERPRETATION CHRONOLOGIQUE DU PROJET ETHIQE DANS LA PENSEE DE SARTRE
	CHAPITRE I
	Possibilité de parler d’une éthique à partir de la conscience sartrienne
	Section I – Une théorie éthique chez Sartre comme un échec
	Section II - Une éthique de la finitude
	Section III - « Première morale » de Sartre
	Section IV - « Deuxième morale » de Sartre
	Section V - « Troisième Morale » de Sartre

	Chapitre-II
	Esquisses phénoménologiques d’une conscience avant L’Etre et le néant
	Section I -L’attitude sartrienne contre le je transcendantal
	Section II -Le Je et le Moi comme deux faces de l’Ego

	Chapitre III
	L’Etre et le néant et le passage de l’ontologie à l’éthique
	Section I - Du cogito cartésien à l’être-pour-soi
	Section II - Introduction à la conception de conscience chez Sartre et L’existentialisme est un humanisme

	Chapitre IV
	Les structures immédiates du pour-soi à partir de la tradition cartésienne
	Section I - La présence à soi et le néant
	Section II - La liberté cartésienne et la liberté sartrienne
	Section III - Analyse sartrienne de la notion de facticité et la tradition cartésienne
	Section IV - Subjectivité et valeur chez Sartre : Le pour-soi et l’être de la valeur
	Section V - Le pour-soi comme l’être des possibles


	DEUXIEME PARTIE
	LA CONDITION PREMIERE DE L’ACTION : LA LIBERTE
	Chapitre I
	Les manifestations de la liberté humaine
	Section I - Liberté comme base de l’action intentionnelle
	Section II - Choix,  liberté et responsabilité
	Section III - La mauvaise foi comme mouvement de fuite de la conscience
	Section IV - Possibilité d’une éthique de sincérité : Un regard optimiste.

	Chapitre II
	Les relations avec autrui
	Section I - L’existence de la conscience et d’autrui en tant qu’objet : le corps
	Section II - Le conflit créé par l’existence d’autrui : un regard pessimiste
	Section III - Générosité comme une chance de l’éthique

	CONCLUSION
	BIBLIOGRAPHIE



