
   

 

T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

HALKLA İLİŞKİLER VE TANITIM ANABİLİM DALI 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

“KÜLTÜR”ÜN VE “İLETİŞİM”İN METİNSELLİĞİ 

ÜZERİNE BİR ARAŞTIRMA: YAŞAR KEMAL 

ROMANLARINDA KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİM  

 

 

 

 

GÜLİSTAN ELMACIOĞLU 

2502160097 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

PROF. DR. SEVİMECE KARADOĞAN DORUK  

 

 

 

 

İSTANBUL-2021



   

 

 

ÖZ 

“KÜLTÜR”ÜN VE “İLETİŞİM”İN METİNSELLİĞİ 

ÜZERİNE BİR ARAŞTIRMA: YAŞAR KEMAL 

ROMANLARINDA KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİM  

GÜLİSTAN ELMACIOĞLU 

 

Dil, iletişim, kültür ve metin kavramlarının birbirleriyle olan ilişkisi, sosyokültürel 

bağlamda edebi metinler aracılığıyla ele alınmıştır.  Edebi metinler yazılı dil kurulan 

iletişim formları/araçları olarak kabul edilmekte ve bu sayede dil/edebi metin, kültürün 

yaşatılmasını, sürdürülmesini ve aktarılmasını sağlamaktadır. Kültürlerarası iletişim 

disiplininin “iletişim kültürdür, kültür de iletişimdir” savı ile metin temelli kültürel 

çalışmaların, sosyal/kültürel yapıyı ve ilişkileri dönüştürebilme etkisi olabilecek 

kültürel anlatı formlarını -metinleri- araştırma, sorgulama ve anlama olanağı sunması, 

her iki disiplinin kuram ve yöntemlerinden yararlanmayı olanaklı kılmıştır. Yaşar 

Kemal romanlarında -Kimsecik Üçlemesi ve Bir Ada Hikâyesi Dörtlemesi- kültürel 

farka dayalı dil/iletişim, Raymond Williams’ın “duygu yapısı” kavramından hareket 

edilerek sosyokültürel bağlamda analiz edilmiştir. Bu kavram temelinde romanlarda 

yer alan Anadolu coğrafyasının altkültürleri arasında kurulan iletişime, bütün yaşam 

tarzının -kültürün- şekillendirdiği kolektif deneyimlenme biçimlerinin bağlamsal 

olarak nasıl yansıdığı ve iletişimi ne şekilde etkilediği/engellediği araştırılmıştır. 

Araştırmada, edebi çalışmalardan kültürel çalışmalara uzanan bir yöntem olan 

metinsel analiz, kültürlerarası iletişim araştırma yaklaşımlarından yorumlayıcı 

yaklaşım ve yorumlayıcı kültürlerarası araştırmanın en iyi örneği olarak kabul edilen 

iletişim etnografisi yöntemi birlikte kullanılmıştır. Araştırma sonucunda, kültürlerarası 

iletişim engelleri olarak kavramsallaşan ve bu çalışmanın analiz temaları olan 

stereotipler, önyargılar, etnomerkezcilik ve ayrımcılık, edebi metin anlatısının ve 

roman karakterlerinin konuşmaları/diyaloglarının analiz edilmesiyle ortaya 

çıkarılmıştır. Kültürel farka dayalı kurulan diyaloglarda, dil/iletişimin sosyokültürel 

bağlam ve bu bağlamın tecrübe edilmesini anlatan duygu yapısından etkilendiği ve 

dili/iletişimi dönüşüme uğrattığı sonucuna ulaşılmıştır. Araştırmada ayrıca, 



 

  

 

ii 

 

kültürlerarası iletişim engellerinin bertaraf edilmesi adına bir aydın ve yazar olarak 

Yaşar Kemal’in ve romanlarının, duygu yapısının ve dolayısıyla kolektif tecrübelerin 

olumlu yönde değişimi/dönüşümü noktasında, kültürlerarasında “yeni bir dil/iletişim”i 

hangi değerlerle ve nasıl yarattığı sorgulanarak açıklanmıştır.  

Anahtar Kelime: Dil, iletişim, kültür, metin, kültürlerarası iletişim, kültürel 

çalışmalar, duygu yapısı, iletişim etnografisi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

 

iii 

 

ABSTRACT 

A RESEARCH ON THE TEXTUALITY OF “CULTURE” AND 

“COMMUNICATION”: INTERCULTURAL COMMUNICATION 

IN YAŞAR KEMAL’S NOVELS 

GÜLİSTAN ELMACIOĞLU 

 

The relationship between the concepts of language, communication, culture and text 

is discussed in the sociocultural context through literary texts. Literary texts are 

accepted as communication forms/tools established with written language, and in this 

way, language/literary text ensures the survival, maintenance and transmission of 

culture.. The intercultural communication discipline's argument that "communication 

is culture, and culture is communication" has made it possible to benefit from the 

theories and methods of both disciplines, as text-based cultural studies offer the 

opportunity to research, question and understand cultural narrative forms -texts- that 

can have the effect of transforming the social/cultural structure and relations. 

Language/communication based on cultural difference in Yaşar Kemal's novels -

Kimsecik Trilogy and Bir Ada Hikayesi Tetralogy- has been analyzed in a 

sociocultural context based on Raymond Williams' concept of "structure of feeling On 

the basis of this concept, it has been researched how the forms of collective experience 

shaped by the whole lifestyle -culture- are reflected in the context of the 

communication established between the subcultures of the Anatolian geography in the 

novels and how they affect/prevent communication. In the research, textual analysis, 

which is a method extending from literary studies to cultural studies, interpretive 

approach from intercultural communication research approaches, and ethnography of 

communication method, which is accepted as the best example of interpretive 

intercultural research, were used together. As a result of the research, stereotypes, 

prejudices, ethnocentrism and discrimination, which are conceptualized as barriers to 

intercultural communication and are the analysis themes of this study, were revealed 

by analyzing the narrative of the literary text and the conversations/dialogues of the 

novel characters. In the dialogues based on cultural difference, it has been concluded 

that language/communication is affected by the sociocultural context and the structure 



 

  

 

iv 

 

of feeling that describes the experience of this context transforms 

language/communication. In the study, it is also explained by questioning how and 

with which values Yaşar Kemal, as an intellectual and a writer and his novels, created 

a "new language/communication" between cultures at the point of positive 

change/transformation of structure of feeling and therefore collective experiences in 

order to eliminate barriers to intercultural communication.  

Keywords: Language, communication, culture, text, intercultural communication, 

cultural studies, structure of feeling, ethnography of communication. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

 

v 

 

ÖNSÖZ 

Lisansüstü eğitimi tamamlamış olmanın hem mutluluk hem de hüzün dolu 

hislerini bir arada deneyimliyorum.  Yaşar Kemal’i, sanatını ve okurlarına armağan 

ettiği eserlerini iletişim ve kültür açısından ele alma fikri, lisans ve yüksek lisans 

eğitimimden edindiklerimi doktora tez çalışmasında bir araya getirme isteğimin bir 

sonucuydu. Kendisine ve edebiyatına çok şey borçlıı olduğumuzu düşündüğüm 

Kemal’in hayatta olmaması ise, satır aralarına kendisiyle görüşerek eklemek 

istediklerimi yarım bıraktı. Miras bıraktığı eserleri ve fikirleri bana çok şey kattı ve 

öğretti; bu çalışma ona bir saygı atfı olarak da okunabilir.  

Tez konusuna karar verdiğimde, saygıdeğer tez danışmanım Prof. Dr. Sevimece 

KARADOĞAN DORUK’un kapısını çalarak böyle bir çalışma yapmak istediğimi 

söylediğimde, kendisinin güler yüzüyle karşılaşmamı unutamam. Sayın hocamla bu 

çalışmayı yürütmeyi, kendisinin fikir ve görüşlerinden faydalanmayı çok istemiştim. 

Çalışmanın her aşamasında destekleyici, anlayışlı ve yol gösterici yaklaşımı için 

kendisine sonsuz minnettarım. Kendisinin öğrencisi olmaktan onur duyuyorum. 

Ayrıca tez izleme komitemde yer alan Doç. Dr. Veli POLAT ve Prof. Dr. R. Gülay 

ÖZTÜRK hocalarım da tez hazırlama sürecinde değerli fikirlerini her zaman 

paylaşarak, çalışmada tıkandığım hususlarda yoluma ışık tuttular. Kendilerine de 

sonsuz teşekkürlerimi sunmak isterim. 

Ve son olarak, hayatımı anlamlı kılan ailem ve dostlarıma teşekkür etmek 

istiyorum. Tez hazırlama sürecindeki zorlukları onların varlığıyla aşabildim. Bütün 

hayatını bizleri okutabilmek için kendisini bize adayan canım annem başta olmak 

üzere; bütün kardeşlerime ve hayatımı tamamlayan, köklü ve sarsılmaz bağlar 

kurduğum dostlarım, Aysel ve Dilhan’a, Mehmet, Umur, İrem, Ceren ve Şafak’a 

varlıkları ve yaşamımı yaşanılır kıldıkları için müteşekkirim. Son olarak, 2019’da 

kendisine heyecanla anlattığım tez konumu dinleyen fakat aynı yıl kaybettiğim, 

babamın yokluğunu hiçbir zaman hissettirmemiş olan canım dayım Mustafa 

ALTUNDAL’a bu tez çalışmamı ithaf etmek istiyorum… 

       İSTANBUL, 2021 

                                              GÜLİSTAN ELMACIOĞLU 

 



 

  

 

vi 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ .............................................................................................................. i 

ABSTRACT ............................................................................................ iii 

ÖNSÖZ ..................................................................................................... v 

TABLOLAR LİSTESİ ............................................................................ x 

GİRİŞ........................................................................................................ 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİM: TEMEL KAVRAMLAR, 

TANIMLAR, KURAMLAR ve TARİHSEL GELİŞİM 

 

1.1.Kültür, İletişim ve Metinsellik Üzerine Disiplinlerarası Bir 

Çerçeve… ............................................................................................. .7 

1.2.Kültürlerarası İletişimin Temel Taşları: Kültür ve İletişim 

İlişkisine Genel Bir Bakış……… ...................................................... 16 

1.3.Kültürlerarası İletişim: Tanımlamalar ve Tarihsel Arka 

Plan……. ............................................................................................. 20 

1.4. Kültürlerarası İletişim Kuramları: Kültürel Değer 

Yöneliminde Farklı Yaklaşımlar ...................................................... 24 

1.4.1.Edward T. Hall’un Yüksek ve Düşük Bağlamlı Kültür 

Ayrımı ............................................................................................... 25 

1.4.2. Geert Hofstede ve Kültürel Boyutlar ................................ 26 

1.4.3. Florence Kluckhohn ve Fred Strodtbeck’in Değer 

Yönelimleri Teorisi ........................................................................... 28 

1.4.4. Shalom H. Schwartz ve Kültürel Değer Teorisi ............... 29 



 

  

 

vii 

 

1.5. Kültürlerarası İletişimi Etkileyen/Engelleyen Faktörler ........ 30 

1.5.1. Stereotipleştirme ............................................................... 32 

1.5.2. Önyargı ............................................................................. 33 

1.5.3. Etnomerkezcilik ................................................................ 34 

1.5.4. Ayrımcılık ......................................................................... 35 

1.6. Dili, Kültürü ve İletişimi Araştırmanın Metodolojisi: İletişim 

Etnografisi ve Yorumlayıcı Yaklaşım .............................................. 36 

1.7. Kültürlerarası İletişim Alanında Ulusal Araştırmalar ........... 45 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KÜLTÜREL ÇALIŞMALAR VE EDEBİYAT 

 

2.1. Kültürel Çalışmalar: Metin Olarak “Kültür”ün ve 

“İletişim”in Araştırılması .................................................................. 48 

2.2. Raymond Williams, Edebi Metinler ve “Duygu Yapısı” 

Kavramı.. ............................................................................................ 53 

2.3. Edebiyat ve Kültür ...................................................................... 58 

2.4. Edebiyat ve İletişim..................................................................... 60 

2.5. Altkültür Kavramı ...................................................................... 64 

2.5.1. Ulusal Altkültür Araştırmaları .......................................... 67 

2.6.Edebiyatı, Kültürü ve İletişimi Yaşar Kemal Özelinde 

Anlamak: Eserlerinin ve Yaşamının Temel Yapı Taşları .............. 68 

2.6.1. Yaşar Kemal’in Edebi Kişiliği ve Eserleri ....................... 73 

2.6.2. Yaşar Kemal’in Ödülleri ve Uluslararası Tanınırlığı ....... 81 

2.6.3 Yaşar Kemal ve Eserleri Üzerine Yapılan Ulusal Tez 

Çalışmaları ........................................................................................ 83 



 

  

 

viii 

 

2.7. Kültürel Çalışmalar, Edebiyat ve Altkültür Araştırmaları ... 84 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

YAŞAR KEMAL ROMANLARINDA KÜLTÜRLERARASI 

İLETİŞİM: İLETİŞİM ETNOGRAFİSİ YÖNTEMİ İLE 

KÜLTÜREL FARKA DAYALI İLETİŞİMİN ÇÖZÜMLENMESİ 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

YAŞAR KEMAL ROMANLARINDA KÜLTÜRLERARASI 

İLETİŞİM: İLETİŞİM ETNOGRAFİSİ YÖNTEMİ İLE 

KÜLTÜREL FARKA DAYALI İLETİŞİMİN ÇÖZÜMLENMESİ 

 

3.1.Araştırmanın Konusu .................................................................. 87 

3.2. Araştırmanın Amacı ................................................................... 88 

3.4. Araştırmanın Kuramsal Çerçevesi ........................................... 89 

3.5. Araştırmanın Yöntemi................................................................ 94 

3.6. Araştırmanın Evren ve Örneklemi ........................................... 96 

3.3. Araştırmanın Önemi ................................................................... 96 

3.7. Araştırmanın Sınırlılıkları ......................................................... 98 

3.8.Kimsecik Üçlemesi Romanları Hakkında Genel Sunuş ve Özet

 99 

3.8.1. Kimsecik I-Yağmurcuk Kuşu Romanı Analizi .............. 102 

3.8.2.Kimsecik II- Kale Kapısı Romanı Analizi ...................... 110 

3.8.3 Kimsecik III- Kanın Sesi Romanı Analizi ...................... 114 

3.9. Bir Ada Hikayesi Dörtlemesi Romanları Hakkında Genel 

Sunuş ve Özet ................................................................................... 119 

3.9.1. Bir Ada Hikayesi I- Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana 

Romanı    Analizi ............................................................................ 124 



 

  

 

ix 

 

3.9.2. Bir Ada Hikayesi II- Karıncanın Su İçtiği Romanı Analizi

 ......................................................................................................... 134 

3.9.3. Bir Ada Hikayesi III- Tanyeri Horozları Romanı Analizi

 ......................................................................................................... 142 

3.9.4. Bir Ada Hikayesi IV- Çıplak Deniz Çıplak Ada Romanı 

Analizi ............................................................................................. 147 

SONUÇ ....................................................................................... 150 

KAYNAKÇA ............................................................................. 162 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................... 186 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

 

x 

 

TABLOLAR LİSTESİ 

Tablo 1: Yağmurcuk Kuşu Romanı, s.56-57 Çözümlemesi ............................. 105 

Tablo 2: Yağmurcuk Kuşu Romanı, s.100 Çözümlemesi ................................. 107 

Tablo 3: Yağmurcuk Kuşu Romanı, s.304 Çözümlemesi ................................. 109 

Tablo 4: Kale Kapısı Romanı, s.126-127 Çözümlemesi ................................... 112 

Tablo 5: Kale Kapısı Romanı, s.425 Çözümlemesi .......................................... 114 

Tablo 6: Kanın Sesi Romanı, s. 242 Çözümlemesi........................................... 116 

Tablo 7: Kanın Sesi Romanı, s.297 Çözümlemesi............................................ 118 

Tablo 8: Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana Romanı s.63 Çözümlemesi ............. 128 

Tablo 9: Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana Romanı s. 254-255 Çözümlemesi .. 133 

Tablo 10: Karıncanın Su İçtiği Romanı, s. 163,164,165,167 Çözümlemesi..... 139 

Tablo 11: Karıncanın Su İçtiği Romanı, s.202, 214 ve 215 Çözümlemesi ....... 142 

Tablo 12: Tanyeri Horozları Romanı, s.43-44 Çözümlemesi ........................... 145 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

 

1 

 

GİRİŞ 

“‘Kültür’ün ve ‘İletişim’in Metinselliği Üzerine Bir Araştırma: Yaşar Kemal 

Romanlarında Kültürlerarası İletişim” başlığını taşıyan bu tez çalışmasında dil, 

iletişim, kültür ve metin kavramlarının ilişkisi sosyo-kültürel bağlamda incelenmiş ve 

kültürel farka dayalı dil ve iletişim engelleri – stereotipler (kalıp yargılar), önyargılar, 

etnomerkezci ve ayrımcı dilsel ifadeler- araştırılmıştır. Dil, iletişimin en temel aracıdır. 

Kültürün yaşatılması, sürdürülmesi ve aktarılması için iletişime ihtiyaç duyulmaktadır. 

Edebi metinler, yazılı dille kurulan iletişim formları olarak düşünülmekte ve bu şekilde 

dil ve dilin kurduğu iletişim sayesinde kültürün hafızası ve hazinesi niteliğini 

kazanmaktadır.  Dil, bu tez çalışmasında edebi metinleri, iletişim araçları/formları 

olarak kuran sosyal ve kültürel bir inşa olarak kabul edilmektedir (Lehtonen, 2000; 

Kaplan, 2003). 

20. yüzyıl Türk Edebiyatı’nın Nazım Hikmet’ten sonra uluslararası tanınırlığa 

sahip ikinci büyük yazarı Yaşar Kemal’in romanlarında kültürlerarası iletişim 

çalışılmış olup; örnekleme dahil edilen edebi metinler ve bu metinlerde farklı 

kültürlerden gelen karakterlerin konuşmaları ve sözleri nitel veri olarak 

irdelenmektedir. Bu tez çalışmasının odak noktasını dil, kültür ve iletişim kavramları 

ile bu kavramlar arasındaki bağlantı ve ilişkiler sayesinde açığa çıkan kültürel bağlam 

oluşturmaktadır. Edebiyatın hem kültürel eserler veren bir sanat dalı hem de bu 

eserlerle, üretildiği topluma ait bir kültürel bellek olması sayesinde, edebi metinler 

kültürel ve kültürlerarası çalışmalarla yapılacak analiz ve incelemeler için veri 

sağlayan önemli kaynaklar konumundadır. Edebi metinleri kültürel birer nesne kabul 

eden ve kültürel bellek ile olan ilişkisi bağlamında ele alan bu çalışma, edebiyatın dil 

ile oluşturduğu iletişim durumlarını ve biçimlerini incelemeyi amaçlamıştır (Aytaç’tan 

akt. Güçlü: 2008:51-54). Edebi metinlerde yer alan kültürlerarası iletişim, metin 

analiziyle yorumlanmış ve iletişim etnografisiyle çözümlenmiştir. 

Tez üç bölümden oluşmaktadır. Her bölüm bu tez çalışmasının kavramsal, 

kuramsal ve yöntemsel araştırma metodolojisini kuran başlıklardan oluşmaktadır. 

Birinci bölüm, kültürlerarası iletişim, ikinci bölüm kültürel çalışmalar ve edebiyat, 

üçüncü ve son bölüm ise araştırmanın analizinin yapıldığı ve konu, amaç, önem, 

örneklem, yöntem ve sınırlılıklara değinildiği bölümdür. Bu tez çalışması 



 

  

 

2 

 

kültürlerarası iletişimin alt çalışma alanlarından birisi olan iletişim engelleri kavram 

dörtlüsünü- stereotipleri, önyargıları, etnomerkezci ve ayrımcı dilsel 

ifadeleri/iletişimi- analiz temaları olarak belirlemiştir. Ayrıca kültürlerarası iletişim 

araştırmaları yaklaşımlarından -işlevselci, yorumlayıcı ve eleştirel- yorumlayıcı 

perspektif tercih edilmiştir. Bu yaklaşımın sav ve argümanları, “yorumlayıcı 

kültürlerarası araştırmaların en iyi örneği” kabul edilen iletişim etnografisi yöntemi ile 

eklektik olarak kullanılmıştır. Yorumlayıcı yaklaşım sav ve argümanları ve iletişim 

etnografisi çözümleme modeli, kültürel çalışmalar ekolünün kurucu isimlerinden 

Raymond Williams’ın geliştirmiş olduğu duygu yapısı kavramının işaret ettiği 

bütünsel yaşam biçimlerinin -kültürün- şekillendirdiği kolektif deneyimlenme 

biçimlerinin dile ve iletişime yansımaları ile ele alınarak bağlamsal olarak 

irdelenmiştir.   

Araştırmada, kültürlerarası iletişim kuram, kavram ve epistemolojisinden, 

kültürel çalışmaların dil ve edebiyat araştırmalarından esinlenerek geliştirilen metin 

kavramı ve dolayısıyla kültürel çalışmaların metin temelli araştırmalarını edebi metin 

odaklı yürütmüş olan, metni verili tarihsel koşullar ve sosyal belirleyenleri içinde 

sorgulayan Williams’ın duygu yapısı kavramından yararlanılmıştır. Buradan hareketle 

tez çalışmasının birinci bölümünde disiplinlerarası kurulmuş araştırma modelinin 

kuramsal ve yöntemsel çerçevesi, kültür ve iletişim ilişkisi, kültürler arası iletişimin 

kavram, tanım, kuram ve tarihsel gelişimi, disiplinin alt çalışma alanlarından 

kültürlerarası iletişim engelleri; dili, iletişimi ve kültürü metin bazlı çalışabilmek için 

yararlanılan kültürlerarası iletişim araştırmalarından yorumlayıcı yaklaşım ve 

temelleri sosyolingüistik ve antropolojide atılmış olan iletişim etnografisi yöntemi 

anlatılmıştır. Bölüm sonunda ise, kültürlerarası iletişim alanında yazılan ulusal tez, 

kitap ve makaleler verilmiş ve bu tez araştırmasının onlardan ayrılan yönleri ve özgün 

değeri aktarılmıştır (Bkz. Birinci Bölüm). 

 Tezin ikinci bölümü kültürel çalışmalar, edebiyat ve Yaşar Kemal’e 

odaklanmıştır. Araştırmanın disiplinlerarası ikinci ayağını oluşturan ve kültürel 

çalışmaların edebiyatla olan bağını kuran metin/metinsellik kavramı, duygu yapısı 

kavramı, altkültür kavramı, edebiyatın hem kültür hem de iletişimle olan ilişkisi, Yaşar 

Kemal, eserleri, edebi kişiliği, ödülleri ve kültürlerarası iletişim/diyalog ve kültürler 

hakkındaki görüş ve fikirlerinin yaşamında ve eserlerindeki izdüşümü anlatılmıştır. 



 

  

 

3 

 

Bölüm sonunda kültürel çalışmalar, edebiyat ve altkültür odaklı araştırmalara 

değinilmiştir. Bu araştırma kapsamında Anadolu coğrafyasında yaşamış veya 

yaşamaya devam eden altkültürlerin kültürel farka dayalı dil ve iletişimleri, iletişim 

engelleri bağlamında çalışıldığı için ayrıca ulusal altkültür araştırmaları da taranmış 

ve aktarılmıştır. Bu tez çalışmasının onlardan ayrılan farkları belirtilerek, alan yazına 

ne açıdan katkı sunacağı belirtilmiştir (Bkz. İkinci Bölüm). 

Tezin üçüncü ve son bölümünde araştırmanın konu, amaç, önem, örneklem, 

yöntem ve sınırlılıkları anlatılmış ve Yaşar Kemal’in Kimsecik Üçlemesi; Yağmurcuk 

Kuşu (1980); Kale Kapısı (1985); Kanın Sesi (1991) ve Bir Ada Hikayesi dörtlemesi; 

Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana (1997); Karıncanın Su İçtiği (2002); Tanyeri 

Horozları (2002); Çıplak Deniz Çıplak Ada (2012) romanlarında metinde anlatılan 

duygu yapısı içinde sosyo-kültürel bağlamın değişimi ve dönüşümü ile şekillenen 

kolektif deneyimlerimizin dile ve iletişime nasıl yansıdığı yorumlayıcı yaklaşım ve 

iletişim etnografisi çözümleme modeli ile analiz edilmiştir (Bkz. Üçüncü Bölüm). 

Dilin edebi metinleri kurması ve edebi metinlerin iletişim formu/aracı olarak 

kabulü, dil ve metinde kültür analizinin, metinde yer alan iletişimsel durumlar/olaylar 

üzerinden yapılmasını ve kültürel belleğe yerleşen dilsel/iletişimsel kalıpların tarihsel-

politik kırılma noktalarından hareketle ortaya çıkarılmasını sağlamaktadır. Kültürel 

farka dayalı iletişim biçimi olan kültürlerarası iletişim, bireylerin dil ve iletişim ile 

müzakere ederek paylaştığı anlamlar bütünü olan kültürün farklı olması durumunda, 

anlamlandırma pratikleri ve algılamaların değişeceğini ifade eden bir disiplindir. 

Kültürel olarak farklı ard yöreye sahip insanların kurdukları iletişim kültürlerarası 

iletişim olarak tanımlanmaktadır. İletişim ve sosyalleşme süreçlerinde yaşam boyu 

devam eden kültürlenme süreci, kültürel kodlar ve kültürün yapı taşları olan değerler, 

normlar, gelenekler, inançlar ve tutumların öğrenilmesi ve içselleştirilmesini 

anlatmaktadır. Kültür algıyı ve iletişimi etkilemektedir; her birey ait olduğu kültürün 

penceresinden dünyaya bakmaktadır. Farklı kültürlerin farklı anlam inşaları, 

birbirleriyle kurmuş oldukları iletişimde bazı engeller yaratabilmektedir; bunun nedeni 

her kültürün kendi sembol sistemleri, inanç yapıları, değer yargıları, düşünce ve fikir 

dünyaları olmasıdır. (Blommaert, 1999:22; Samovar ve Porter 2004’ten akt. Patel, Li 

ve Sooknanan, 2011:16-19). Kültürlerin birbirlerini tanımamalarından kaynaklı ya da 

birbirleri hakkındaki yanlış/eksik bilgilerinin sebep olduğu iletişim engelleri ortaya 



 

  

 

4 

 

çıktığında bu eksik/yanlış bilginin yerini stereotipler ve önyargılar almaktadır (Hurn 

ve Tomalin, 2013:14; Liu, Volcic ve Gallois, 2015:95-96). 

Kültürel farka dayalı kurulan iletişimin duygu yapılarına bağlı olarak değişen ve 

dönüşen durumu, Raymond Williams (1921-1988) tarafından “kültürün kalbi” 

metaforuyla tanımlanan edebiyat ve yazarlar aracılığıyla incelenebilmektedir. Bu 

araştırmada Yaşar Kemal romanlarında Anadolu coğrafyasında yaşamış veya 

yaşamaya devam eden altkültürlerin diyalog ve iletişim durumları, metnin aktardığı 

tarihsel dönemin ve sosyo-kültürel bağlamın sirayet ettiği ve kolektif olarak 

deneyimlenme biçimlerini anlatan duygu yapısı kavramından yararlanılarak analiz 

edilmiştir (Williams, 1961; Lecercle, 2014:681-684). Duygu yapısı kavramı belli bir 

tarihsel an’da yaşanılan ve tecrübe edilen kültürel yapıyı bütünsel bir yaşam tarzını 

içine alacak şekilde kapsamaktadır. Bütünsel yaşam tarzı olarak tarif edilen kültür 

tanımlaması ve bu kültürün deneyimlenme biçimini anlatan duygu yapısı kavramı 

metnin aktardığı ya da üretildiği verili tarihsel koşullar ve toplumsal süreçlerden 

bağımsız değildir, tam olarak bu yaşama biçimlerine -kültüre- içkindir. Bu nedenle 

belirli bir duygu yapısının, kültürel üretim alanı içinde yaratılan edebi metinler içinde 

izi sürülebilmektedir. Çünkü bu yapı, bütünsel olarak inşa edilen ve kültürün bütün 

unsurlarına ve pratiklerine gönderme yapan soyut, somut, zihinsel, düşünsel ve hissi 

üretimlerin ayrı ayrı olarak değil birbirleriyle ilişki içinde ve aynı bütünlükte tecrübe 

edildiklerini işaret etmektedir. Yapı gibi sabit ve değişmesi zor bir terimi/kavramı, 

geçişken-esnek ve sınırları belirsiz duygu kavramıyla bir araya getiren Williams, bu 

kavramla, kültürü oluşturan bütün unsurların şekillendirdiği deneyimlerimizi edebi 

metinler aracılığıyla da yaşayabileceğimizi anlatmaktadır. Edebi metinler de bir 

dönemin hâkim ya da baskın konumdaki değerlerinin ve toplumsal uzlaşmazlıklarının 

tecrübe edildiği duygu yapıları içinde üretilmektedir. Yazarlar, bu duygu yapısını 

deneyimleyen özneler olarak, duygu yapılarının tasvir ettiği dönemsel ruhu ya da 

bağlamı eserleriyle anlatmaya çalışmaktadır (Williams, 1961:84-88; Walton, 

2008:125-134; Hall, 2019:51). 

 Yaşar Kemal (1926-2015) de bu yazarlardan birisidir. Onun eserleri “evrensel 

hümanizm”in sesidir. Edebi metinlerde kültürü ve kültürlerin iletişim durumlarını 

analiz etmek için Yaşar Kemal’in seçilme nedeni çok çeşitlidir. İlk olarak Yaşar Kemal 

edebiyata çocuklukta sözlü edebiyat ile başladığını anlatmaktadır. Sözlü edebiyat 



 

  

 

5 

 

içinde yer alan ve yerel dili yansıtan destanları, halk hikayelerini, ağıtları ve şiirleri 

köy köy dolaşarak dinlediği halk ozanları ve aşıklar aracılığıyla derlemiştir. Bu onun 

yerel dile ve kültürlerin bıraktığı bu mirasa hâkim olmasının yolunu açmıştır. Yaşar 

Kemal ayrıca röportaj gazeteciliği yaptığı yıllarda bütün Anadolu’yu gezdiğini ve her 

kültürü yerinde gözlemlediğini ve tanıdığını belirtmektedir. Edebiyata sözlü 

edebiyatla başlayan yazarın, gazetecilik yaptıktan sonra tanıdığı kültürel grupları ve 

onların hikayelerine olan tanıklığını eserlerinde yeniden kurguladığı görülmektedir. 

Yerel dili, gözlemlerini ve tanıklığını kendi edebi dili ve üslubuyla buluşturan yazar 

evrenselliği yakalamıştır. Edebi kişiliğini ve uluslararası ününü yerel dile ve kültüre 

bağlayan Kemal, Anadolu’yu ve Akdeniz’i kültürlerin beşiği ve uygarlıkların 

dölyatağı olarak tanımlamaktadır. Onun kültürler konusundaki görüşü, kültürlerin 

çeşitliliği ve zenginliğini “dünya binbir çiçekli bir kültür bahçesi”dir benzetmesiyle 

anlaşılır olmaktadır. Yazara göre her kültür biriciktir, kendine özgüdür, yaşatılmalı ve 

korunmalıdır, yok sayılan ve yok edilen her bir kültür, bahçedeki bir kokudan ya da 

renkten mahrum olmaktır (Kemal, 2020a ve 2020b). 

Kültürlerarası iletişim araştırmalarının yaklaşımlarından olan yorumlayıcı 

yaklaşım ve yorumlayıcı kültürlerarası araştırmaların en iyi örneği iletişim etnografisi 

çözümleme yöntemi (Martin, Nakayama ve Carbaugh, 2012:24), analiz temaları olan 

stereotipleri, önyargıları ayrımcı ve etnomerkezci dilsel ifadeleri Yaşar Kemal 

romanlarında ortaya çıkarmak için araştırmanın yöntembilimini oluşturmuştur. 

Yorumlayıcı yaklaşımın araştırma savları bu çalışma için uygun zemini sağlamaktadır. 

Bu yaklaşıma göre dil, iletişim ve kültürel farklılıklar belli bir bağlamda 

incelenmelidir. Yaklaşımın merkezinde anlam ve bağlam yer almaktadır. 

Araştırmacıya önemli bir yer atfedilen bu yaklaşımda sosyal gerçeklik ve bilgi dil ile 

inşa edilmekte ve araştırmacı tarafından yorumlanarak açığa çıkarılmaktadır (Martin 

ve Nakayama, 2010:59; akt. Sarı, 2004:24). Dilin ve iletişimin kültüre ve topluma dair 

özel bir bilgiyi içerdiği ve bu bilginin iletişim etnografisi yöntemiyle ortaya 

çıkarılabileceği savunulmaktadır. İletişim etnografisinin temelleri toplum dilbilimi ve 

antropolojide atılmıştır ve dilin gramer ve yapısalcı gelişiminin ötesinde, toplumsal ve 

kültürel bir inşa olarak analizi amaçlanmıştır. Kültür analizi için dile ve iletişime 

ayrıcalık tanıyan bu yöntem ile iletişimin antropolojisi çalışılabilmektedir. Bir dili 

bağlamı içinde anlamak ve konuşabilmek, o dilin sadece gramerini değil, o dilin sosyal 



 

  

 

6 

 

ve kültürel anlamını bilmeyi sağlayan iletişimsel yetkinliğini gerektirmektedir. 

1962’de Dell Hymes ve John Gumperz tarafından geliştirilen iletişim etnografisi 

çözümleme modeli vasıtasıyla dil ve iletişimin analizi yapılabilmekte ve bir kültür ya 

da toplum hakkında sosyal ilişki ve pratikler, roller ve kişilikler, değer ve inançlar 

araştırılabilmektedir (Hymes, 1954:1-3; Croucher, 2015:135-136). Başka bir deyişle, 

dilin gramatik ve dilbilimsel çözümlemelerinin ötesinde, dilin iletişimsel yetkinliği 

sağlayan sosyal ve kültürel anlamı sorgulanmaktadır. 

Dilin toplumsal ve kültürel kullanımına odaklanan ve Yaşar Kemal metinlerinde   

kültürel farka dayalı iletişimde ortaya çıkan anlamı, sosyokültürel bağlamı içinde ele 

alan bu tez çalışmasında aşağıdaki soruların yanıtları aranmıştır: 

1-Kültürlerarası iletişim sosyo-kültürel bağlamdan ve bu bağlamın kolektif 

deneyimlenme biçimini anlatan duygu yapısından nasıl etkilenmektedir? 

2- Duygu yapısının değişimi/dönüşümü kültürel farka dayalı dil ve iletişime ne 

şekilde yansımaktadır? 

3-Kültürlerarası iletişim engelleri olan stereotipler (kalıp yargılar), önyargılar, 

etnomerkezcilik ve ayrımcılık Yaşar Kemal metinlerinde ve anlatısında kültürel 

anlamı nasıl inşa etmiştir ve bu anlam hangi ifadeler ve söylemle aktarılmıştır? 

4-Genel olarak sanat, özel olarak Yaşar Kemal, Anadolu’da yaşayan/yaşamış olan 

altkültürlerin kurduğu diyaloglarda iletişim engellerinin aşılması adına anlatısını hangi 

değerler temelinde kurmuştur; kültürlerarasında “yeni bir dil”i inşa etmenin olanakları 

ve yolları neler olmuştur, metinde anlatılan toplumsal/tarihsel/kültürel dönemin duygu 

yapısı, kültürlerin kolektif tecrübelerine nasıl yansımıştır? 

5- “Kültür” ve “iletişim”in metinsel analizi/çözümlemesi, sosyo-kültürel bağlamı, 

tarihi, toplumu, sosyal süreçleri, ilişkileri ve farklı kültürlerin algılama ve 

anlamlandırma pratiklerini sorgulamak ve araştırmak için işlevsel midir; metinler, 

belli tarihsel an’ların “duygu yapısını” deneyimlememize ve bu yapının 

kültürlerarasındaki engelleri ortadan kaldırmak için dönüşümüne aracılık edebilir mi? 

 

 

 

 



 

  

 

7 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİM: TEMEL KAVRAMLAR, 

TANIMLAR, KURAMLAR ve TARİHSEL GELİŞİM 

1.1.Kültür, İletişim ve Metinsellik Üzerine Disiplinlerarası Bir 

Çerçeve   

Dil, iletişimin en temel aracıdır. Dil, yazılı, konuşmaya dayalı, basılı, elektronik 

ve dijital formlarda üretilmiş metinler vasıtasıyla iletişimi sağlayan bir araçtır. İletişimi 

sağlamak için sembollerin ve işaretlerin kullanılmasını gerektiren bir yapı olarak dil, 

sadece konuşma ya da yazılı formdan ibaret değildir. Resimler ve müziğe kadar geniş 

bir spektrumda düşünülen iletişim sistemlerini oluşturan dil aracılığıyla, söze dayalı 

veya sözsüz olmak üzere ya da görsel veya işitsel olarak ikili sınıflandırmalarla 

anlamın inşa edildiği metinler üretilmektedir. Söze dayalı metinler yazıya ya da 

konuşmaya dayanırken; sözsüz metinler, müzik ve resim olarak ikiye ayrılmıştır. 

Benzer bir sınıflandırma şu şekilde de yapılabilmektedir; işitsel metinler, konuşma ve 

müzik iken, görsel metinler yazı ve resim olarak da düşünülebilir. Kelimeler, resim ve 

müzik, kendi başlarına birer iletişim aracı değildir. Başlıca sembol formları olan 

kelimeler, resim ve müzik, iletişim araçları olan kitapları, fotoğrafları ve ses kayıtları 

vb. olan iletişim araçlarını meydana getirirler (Lehtonen, 2000:48-49). Buradan 

hareketle bu çalışmada Yaşar Kemal’in romanları, yazılı dille üretilmiş metinler olarak 

ele alınmakta ve bu metinlerde inşa edilen sosyo-kültürel anlamı okuyucuya aktaran 

birer iletişim aracı olarak düşünülmektedir. 

Metinler anlamların üretildiği yapılardır. Anlam, kültür, semboller, sembol 

sistemleri, metinler, bağlamlar ve metinle bağlantı kuranların ilişkileri ile inşa 

edilmektedir. Kültürün anlamlı doğası ve metinselliği üzerine sosyal bilimlerin 

özellikle edebiyat, iletişim ve kültürel çalışmalar disiplinleri araştırmalar yapmaktadır 

(Lehtonen, 2000:2-3). Bir kitap, televizyon programı, reklam, film, dergi, kıyafet, 

giyim eşyaları, el yapımı eserler, edebiyat, güzel sanatlar, gezi belgeleri, tarihi ve 

politik belgeler vb. pek çok yapı, içinden anlamın yorumlanarak çıkarılabileceği birer 

metin olarak düşünülmektedir. Kendimizi ve ötekini tanımladığımız bu metinlerle, 

onlarla olan ilişkilerimiz araştırılabilmektedir (Vanderstoep & Johnston, 2009:202; 

Holliday, 2016:24). Metinsel analiz, kültürel çalışmalarda, medya ve kitle iletişim 



 

  

 

8 

 

araştırmalarında, sosyolojide, felsefede ve terimin bu alanlarda kullanılmasını 

sağlayan edebiyat çalışmalarında başvurulan bir yöntemdir (Türkoğlu, 2004:183). 

Metin çözümlemesi ya da metinsel analiz olarak adlandırılan yöntem, araştırmacıya, 

nitel veri sağlayacağını düşündüğü metinlerde, farklı kültür ve alt kültürlere mensup 

üyelerin dünyayı nasıl anlamlandırdıklarını anlamak adına yol gösterici bir çerçeve 

sağlamaktadır. Farklı kültürlerin farklı anlam üretme pratiklerinin olduğu ve onların 

gerçekliği kendi kültürel perspektiflerinden yorumladıkları kabulünden hareketle 

metin çözümlemesi, üç şekilde kültürel pratik ve anlamlara yaklaşmaktadır: İlki, bir 

kültürün gerçekliği betimlemede tek doğru olarak kendini tanımlamasını öngören 

realist yaklaşımdır. İkincisi, bütün kültürlerin aslında benzer yapılara sahip olduğunu 

söyleyen ve kültürlerin biricikliğini reddeden yapısalcı yaklaşımdır. Son olarak da her 

kültürün dünyayı farklı olarak anlamlandırdığı ve gerçekliği farklı olarak 

deneyimlediğini öne süren post-yapısalcı yaklaşımdır (McKee, 2003:1-9). Post-

yapısal analiz, metinde verilen anlamların geniş bir tanımını yapmaktadır. Dile özel 

bir önem ve dikkat atfetmektedir. Bu yaklaşıma göre, metinsel analizle konuşma 

çözümlemesinden ziyade sosyal ilişkiler ve toplumsal pratikler sorgulanmaktadır 

(Given, 2008: 668). Bu yöntem ile metinleri kuran yapılar ve metinlerin içeriği 

incelenmektedir. Metinlerin toplumsal, kültürel, tarihsel ve ideolojik bağlamlar 

aracılığıyla yorumlanması ve metinler üzerine yapılabilecek muhtemel yorumların ise 

metinde yer alan kodlar ve geleneklerden hareketle ve bahsi geçen bağlamlar 

unutulmadan yapılması gerektiği ve bu nedenle metinlerin çok anlamlılığa sahip bir 

yapıyı oluşturdukları ifade edilmektedir (Given, 2008:865). Metin çözümlemesinde 

anlamın dil ve semboller aracılığıyla nasıl oluştuğu araştırmacının yorumlaması 

neticesinde elde edilmektedir. Anlam, metin çözümlemesinin merkezinde yer 

almaktadır. Metindeki anlam inşası, konuşmacıların niyetlerinden, izler kitlenin ya da 

okuyucunun tepkilerinden ve metnin üretildiği ya da tecrübe edildiği tarihsel ve 

toplumsal bağlamdan yola çıkılarak incelenmekte ve yorumlanmaktadır. Metin analizi 

3 ayrı perspektiften yapılabilmektedir: Retoriksel, eleştirel ve söylem. Retoriksel 

yaklaşım, ikna ve etkiye odaklanmakta ve metinlerin insanları etkileyen anlamlar 

taşıdığını savunmaktadır. Pornografi, şiddet filmleri, reklamlar, cinsiyet ve etnik 

stereotiplerin yer aldığı metinlerin insanların davranış ve tutumlarını 

değiştirebileceğine inanılmaktadır. Kültürün burada metinler aracılığıyla 



 

  

 

9 

 

deneyimlendiği iddiası vardır. Eleştirel yaklaşımda, metinler, bir mücadele alanı 

olarak görülür. Popüler kültür metinleri- filmler, tv programları, müzik vb.-iktidarı 

elinde bulunduranın mesajlarını vermektedir. Aleni ve örtük baskılar, ötekileştirme ve 

ayrımcılık, metinler aracılığıyla sürdürülmektedir. Söylem yaklaşımı ise, belli bir 

kültürü, sosyal grubu ya da olayı anlamak adına metinleri anlatı ve konuşma 

çözümlemesi olarak iki şekilde analiz etmekte ve iletişim vasıtasıyla anlamların 

üretildiğini varsaymaktadır (Vanderstoep & Johnston, 2009:201-202). Bu tez 

çalışması edebi metinlerin sosyo-kültürel bağlamda yorumlanarak, farklı kültürlerden 

gelen insanların iletişim durumlarını inceleme konusu etmesi nedeniyle hem kültürel 

çalışmalar alanından hem de kültürerarası iletişim disiplininden beslenmektedir. Her 

iki disiplinin çalışma alanları ve yöntemleri bazı noktalarda örtüşmektedir. Kültürel 

çalışmaların bir dizi farklı metinden (edebi, film, televizyon programı reklam, dergi 

vs.) hareketle farklı kültürlerin gündelik yaşam pratiklerine ve kültürel ürünleri nasıl 

deneyimledikleri ve anlamı nasıl kurduklarına olan ilgisinden ve kültürlerarası iletişim 

disiplininin farklı kültürlerin kendi kültürel evrenlerinde içselleştirmiş oldukları 

anlamlandırma pratikleriyle iletişime geçtikleri varsayımından hareketle, bu tez 

çalışmasının esin kaynağı olmuşlardır. 

Kültürel çalışmalar, bir yanda sağ kanat yönetsel araştırmaların yer aldığı 

işlevselci pozitivist paradigma ile sol kanat geleneksel Marksist ekonomi-politik 

yaklaşımla Frankfurt Okulu’nun kitle toplumu eleştirilerini kapsayan araştırmalar 

arasında; hümanist, yapısalcı ve Yeni Sol Marksist akademisyenlere üçüncü bir yol 

açmıştır (Hall 1980 ve 1982’den akt. Saukko, 2003:13). Hümanist grup işçi sınıfı 

kültürü gibi bireylerin yaratıcı potansiyel taşıyan yaşam deneyimlerine odaklanırken; 

yapısalcı grup düşünme biçimlerimizi şekillendiren popüler kültür metinlerinin 

dilbilimsel kalıplarını araştırmıştır. Yeni Sol ise yaşam deneyimleri ile daha geniş 

sosyal, siyasal ve ekonomik çevre arasındaki bağlamları incelemiştir. Kısacası kültürel 

çalışmalar, günlük yaşama sızan ve bireyin politik ve yaratıcı potansiyelinin kültürel 

ideolojilerle nasıl sınırlandırıldığını anlamaya çalışmıştır. Bu bakış açısıyla medya 

izler kitlelerine, alt kültürlere ve işçi sınıfı kültürüne eğilmişlerdir (Saukko, 2003:13). 

Kültürel çalışmalar, toplumsal ve ekonomik yapıların, dil ve kültür bağlamı 

olmaksızın betimlenemeyeceği ve sınıf, ırk ve cinsiyet eşitsizliklerinin de kültürel 

pratikler aracılığıyla nasıl pekiştirildiği üzerinde durmaktadır (Saukko, 2003:22). 



 

  

 

10 

 

“Dile ve kültüre yönelen iletişim araştırmalarının kurumsallaştığı” İngiliz Kültürel 

Çalışmaları, insan davranışını, gündelik yaşamda tecrübe edilen durumlar aracılığıyla 

anlamaya ve açıklamaya çalışmıştır (Özüdoğru, 2014:263-264). Araştırma konusu 

insan ve insana dair pratikler olan sosyal bilimlerin pek çok alanında olduğu gibi 

kültürel çalışmalar alanında da en çok kullanılan nitel araştırma yöntemleri “etnografik 

araştırma, olgubilim, kuram oluşturma, durum çalışması, eleştirel söylem 

çözümlemesi, yorumlayıcı çözümleme, göstergebilim ve eylem araştırması” olmuş ve 

bu yöntemler kullanılarak, insanların deneyim ve davranışları, toplumsal yaşam içinde 

kurduğu ilişkiler ve gündelik yaşam pratikleri incelenmiştir (Özüdoğru, 2014:265; 

Kartarı, 2017:214). 

Thomas Wilson’ın sembolik etkileşimcilik ve etnometodoloji temelleri üzerinde 

geliştirdiği yorumsamacı paradigma, bireyin sosyal etkileşimlerini, ondan beklenen 

roller ve yönelimleri ile kendi içinde bir süreç olarak anlamaya çalışır. Bu süreci 

oluşturan öznel eylemler ve ilişkiler ayrı ayrı değerlendirilmekte ve sosyokültürel 

bağlamla birlikte bir bütün olarak betimlenmektedir (akt. Kartarı, 2017:210-214). 

İnsanı, ait olduğu kültürü ve ilişkilerini betimleyebilmek için gösterilen bütün bilimsel 

çabalar da “etnografi” olarak tanımlanmaktadır (Kartarı, 2017:217). Hem kültürel 

çalışmalar hem de kültürlerarası iletişim araştırmalarının merkezi kategorisi olan 

kültürü anlamanın ve dinamiklerini analiz etmenin başlıca yöntemi olan etnografi, bir 

kültürü betimlemenin çalışmasıdır; iletişim değiş tokuşlarının ve etkileşimlerin kültür 

tarafından nasıl etkilendiğinin araştırılmasıdır (Bruce, 2001:133; Daymon, 2010:129).  

Farklı kültürler arasındaki iletişimin bağlamsal analizinin yapılması amaçlandığı için, 

metinsel çözümleme vasıtasıyla elde edilen nitel veriler, etnografinin dilbilimsel 

yaklaşımla buluşturulduğu “iletişim etnografisi” yöntemiyle ve kültürlerarası 

iletişimde Judith Martin ve Thomas Nakayama (2000)’nın üç farklı sosyal bilim 

yaklaşımı olarak ortaya koymuş oldukları -işlevselci, yorumlayıcı, eleştirel 

sınıflandırma- yorumlayıcı perspektiften hareket edilerek analiz edilmiştir. 

Yorumlayıcı yaklaşım, “iletişim bağlamını anlamayı öne çıkarmaktadır” (akt. Sarı, 

2004:23). Antropoloji ve sosyolinguistikte temellenen bu yaklaşımda, kültürün 

iletişimle yaratıldığı ve sürdürüldüğü savunusu vardır. “Kültür, iletişim ve kültürel 

farlılıklar belli bir bağlamda” incelenmektedir (akt. Sarı, 2004:24). Yorumlayıcı 

araştırma felsefi ve metodolojik olarak sosyal gerçekliği kavramada araştırmacıya bir 



 

  

 

11 

 

çerçeve sunmaktadır. Epistemolojik olarak sosyal bilimlerde, antropoloji, sosyoloji, 

iletişim, kültürel çalışmalar, eğitim gibi pek çok bilim alanında kullanılmaktadır. 

Yorumlayıcı yaklaşımda anlamanın yorumlamadan ayrılamayacağı savunusu vardır 

(Given, 2008:464.) Yorumlayıcı paradigmada gerçeklik, bağımsız olarak yoktur; 

araştırmacının açıkladığı, betimlediği veya araştırma raporuna dönüştürdüğü şeydir. 

Gerçeklik, iletişim, etkileşim ve pratikler aracılığıyla oluşturulur. “Bilgi, dil ve 

etkileşim vasıtasıyla sosyal olarak inşa edilir ve gerçeklik toplumun kültürel ve 

ideolojik kategorileri ile bilinebilir” (Tracy, 2012:40-41). İnsani pratiğin ölçülen bir 

gerçeklik olmadığı; okunabilen, yorumlanabilen ve yapıbozuma uğratılarak 

incelebilen bir metin olduğu savunulur. Bu metinleri anlayabilmek için ise, kültürel ve 

tarihsel bağlam hesaba katılmalıdır (Tracy, 2012:42). Yaşar Kemal romanlarında 

kültürlerarası iletişimin bağlamsal analizi için, kullanılan dile ve bu dille kurulan 

kültürel farklılığa bakmak, iletişim etnografisi ve yorumlayıcı yaklaşımın 

kullanılmasını zorunlu kılmaktadır. Yorumlayıcı yaklaşımı besleyen iki disiplinden -

antropoloji ve sosyolinguistik-antropolojinin kullandığı temel yöntem etnografinin 

toplumdilbilimiyle sentezlenmesi de iletişim etnografisini oluşturmaktadır (Sarı, 

2004). 

Etnografide, iletişim biçimlerinin sosyopolitik bağlamı nasıl belirleyebildiği ve 

aynı zaman da sosyopolitik bağlamdan nasıl etkilendiği üzerine dikkat çekilmektedir 

(Saville ve Troike, 2003:8). Bu hususta geliştirilen iletişim etnografisi “toplumların, 

toplulukların, grupların veya kültürlerin inanış, davranış, değer kalıplarını kendine 

özgü biçimleri ile anlamaya ve yorumlamaya yönelir.” (Hammersley ve Atkinson 

1983’ten akt. Özüdoğru, 2014:265). İletişim etnografisi, özel olandan geneli 

keşfetmeye çalışmaktadır. Yerel katılımcıların perspektifinden olayları ve durumları 

anlamayı amaç edinmektedir. Amacı, farklı toplumlardaki iletişimsel eylemi 

sınırlayan ya da onu yönlendiren gelenekleri ortaya çıkarmaktır. Kültürlerarası 

iletişimin doğası ve iletişimde yaşanan çelişkilerin nedenleri araştırılmaktadır. 

Toplumsal oluşumların ve kültürel pratiklerin dile ne şekilde yansıdığına 

bakılmaktadır. Dilin kullanımı ile toplumsal olanın ifadesi, oluşumu ve devamlılığı ele 

alınmaktadır (Saville ve Troike, 2003:141). 

II. Dünya Savaşı yıllarından itibaren antropologlar, sosyologlar, psikologlar ve 

dilbilimciler kendi alanlarındaki araştırmalarında merkezi konuma sahip iki yapının 



 

  

 

12 

 

“dil ve kültür” olduğu hususunda hemfikir olmuşlardır. İletişim etnografisinin bu 

alanlardaki araştırmalara temel sağlayabilecek bir çatı yöntem olabileceği 

düşünülmüştür. Temelinde etnografik fakat amaç olarak iletişimselliği sorgulayan 

araştırmaların, bu yöntemle yürütülebileceği ifade edilmiştir. Bir bütün olarak 

iletişimsel alışkanlıkların ve geleneklerin bir topluluk bağlamında ele alındığı bir 

yaklaşımdır. Dilin kültürel ve toplumsal kullanımı betimlenmektedir. “Kültürel değer 

ve inançlar, sosyal konular ve biçimler, roller ve kişilikler, tarih ve topluluk ekolojisi, 

iletişimsel durumlarla ilintisi bağlamında analiz edilmektedir.” (Hymes, 1964:1-3). 

İletişim etnografları, iletişimsel eylemleri sadece işaret sistemleri olarak düşünmezler; 

daha geniş bir bağlamda incelerler. Anlamın oluşumunda iletişim işlevlerinin ve 

toplumsal bağlamın rolüne odaklanırlar. Dilin sadece bir iletişim aracı olarak ele 

alınması yerine, insanın deneyimini aktaran işlevine odaklanırlar. Toplumsal, politik 

ve ahlaki olanın iletişim ile bağlantısına bakılır. Notice Conklin, “kültürün etnografik 

betimlenmesi ve iletişim sistemlerinin ve farklılıkların ortaya çıkarılması için kültürel 

olarak tanımlanmış durumların detaylı analizinin yapılması gerektiğini söylemektedir” 

(akt. Hymes, 1964). 

Etnografi belli bir zamanda ve bağlamda belirli bir grup insanın kültürel ve 

toplumsal pratiklerinde saklı olan anlamların keşfini sağlamaktadır. 20. yüzyılın 

başında kültürel antropologlar ilkel olarak görülen egzotik Anglo-Amerikan kültürleri 

araştırmak için bu kültürlerin yaşadıkları yerlerde saha çalışmaları yapmışlardır. 

Branislaw Malinowski I. Dünya Savaşı süresince Trobriand Adaları’nda yerel dili ve 

kültürel pratikleri araştırmak için bu halkla birlikte yaşamıştır. İncelediği kültür 

hakkında etnografiler kaleme almıştır (Malinowski 1922’den akt. Jackson, 2016:240-

241). Daha çok uzakta olanı araştıran antropologların etnografik araştırmaları 

dönüşüme uğramıştır. Erken dönem Malinowski’nin araştırmalarının akabininde ilgi 

ve odak artık yakında olan “sıradan”, “günlük” yaşamlara yüzünü dönmüş ve bu 

yaşamlarda tecrübe edilen kültürel pratikler araştırılmaya başlanmıştır. “Kentsel 

etnografi” yaygınlaşmıştır. Bir mahallede ya da bölgedeki altkültürler araştırılmaya 

başlanmıştır. Geleneksel etnografi daha çok yabancı olanı bilinir kılmaya çalışırken; 

daha modern etnografik araştırmaların aşina olunan kültürleri spesifik/özgün/özel 

kılmaya çalıştığı görülmektedir (Jackson, 2016:241). 



 

  

 

13 

 

Etnografi, kültürlerarası iletişimden sosyolojiye, psikolojiden eğitime, kültürel 

çalışmalardan hukuka, coğrafyadan sağlığa, etnik ve cinsiyet araştırmalarından 

ticarete kadar pek çok disiplinin kullandığı bir yöntem olmuştur. Bu alanlara ek olarak 

sosyolinguistikte Dell Hymes ve John Gumperz “iletişim etnografisi”ni, dil ve kültür 

bağlantısının bağlamsal olarak daha iyi anlaşılması için geliştirmişlerdir. Kültürün 

analizi ve betimlenmesi olan etnografiyi, dilin analizi ve betimlenmesi olan dilbilimle 

birlikte düşünerek, iletişim etnografisini tasarlamışlardır. Dell Hymes, dil ve kültür 

arasında ilişkilerin bu sentez yöntemle açığa çıkarılabileceğini söylemektedir. Hymes, 

Noam Chomsky’nin metodolojisini dilden, iletişim davranışı ve dil bağlamına doğru 

genişletmiştir. Dilbilimi antropoloji ile kaynaştıran ve dil aracılığı ile kültürün 

çalışılmasını sağlayan ve Amerikan Antropolojisini dilbilim ile buluşturan Franz 

Boas’ın da katkıları sayesinde, dilbilim antropolojide kaybettiği otoritesini yeniden 

kazanmaya başlamıştır. Antropoloji ile dilbilimi bir araya getiren iletişim etnografisi, 

dilin yapısal çözümlenişinin ötesinde, toplumsal ve kültürel bağlamda dilin 

kullanımında paylaşılan inanç ve değerlerin anlamına odaklanmıştır. Hymes’a göre 

dilin araştırılması ile dilbilimsel öbekler/kodlar sorgulanmakta ve böylelikle dilin 

toplumsalı inşa etmedeki rolü araştırılmaktadır (Keating, 2001:285). İletişim 

etnografisinin kökenleri, Amerikan antropolojisinin yanında Roman Jacobson ve Prag 

Dilbilim Okulu’na uzanmaktadır. Okul, şiirsel temalarla semantik ilişkinin nasıl 

yaratılabileceği gibi konular ile biçim ve içerik arasında anlam odaklı araştırmalar 

yürütmüştür. Okulun kurucularından Jacobson’ın dilin duygusal, bilişsel, poetik, 

ilişkisel, göndergesel ve dil ötesi işlevlerine tekabül eden altı öğeli modeli konuşmanın 

etnografisi tekniğine yaklaşmaktadır. Dilbilimci ve edebiyat kuramcısı Roman 

Jacobson’ın bir iletişim eyleminde yer aldığını söylediği altı öğeden –gönderici, alıcı, 

bildiri, iletici, kod ve bağlam- bağlam unsuru, Hymes ve Gumperz’in geliştirdiği 

iletişim etnografisinin etnografiyi ve dilbilimi sentezleyen, dilin toplumsal ortamda 

betimlenmesini anlatan, dilin sosyo-kültürel bağlamıyla benzerlik göstermektedir 

(Moran, 2013:180; Hanks 1996’dan akt. Keating, 2001:286-290). İletişim etnografisi, 

dil ve kültür arasındaki ilişkinin analiziyle, “kimliğin, sosyal tabakalaşmanın, 

etnisitenin, ideolojinin, çokdilliliğin, dil ediminin, iktidar ilişkilerinin, estetiğin, 

çatışmanın, temsiliyetin, edebi kültürün, bilişselin ve cinsiyetin araştırılmasına olanak 

sağlamıştır” (Keating, 295). Uygulamalı dilbilim ve yorumsamacı paradigma içinde 



 

  

 

14 

 

düşünülebilecek bu yöntem, konuşmanın etnografisi ya da iletişimin etnografisi olarak 

adlandırılmıştır. İletişim etnografisi, daha önceki ismiyle konuşmanın etnografisi, 

Hymes ve Gumperz tarafından 1962’de geliştirilmiş ve antropoloji, folklor ve 

toplumdilbilimini de içeren farklı düşünsel alanlardan beslenmiştir. Konuşmanın 

etnografisinde iki varsayım söz konusudur; konuşmanın kültürden kültüre 

değişebilmesi ve konuşmanın sosyal yaşamı ve dolayısıyla toplumsal gruplar hakkında 

özel bir bilgiyi sunmasıdır. İletişim etnografları dilbilimsel ve antropolojik 

yaklaşımları birleştirmişlerdir (Croucher, 2015:135-136). İletişimin kültürel yapılarını 

çalışmayı sağlayan bu yöntem ile Hymes ve çağdaşları, etkileşimin sözlü ve sözsüz 

biçimlerini analiz etmişlerdir. Bu alanda araştırmacılar, talk showlar gibi iletişim 

olaylarını, iletişim eylemlerini, durumlarını ve dil topluluklarını incelemişlerdir. 

İletişim etnografları iletişim dizgelerini, insanlar ve gruplar hakkında ne anlattığını 

anlamak adına ele almışlardır (Tracy, 2012: 53-54). Buradan hareketle, konuşma ya 

da iletişim analizi için, Hymes ve Gumperz SPEAKING kelimesinden akronim olarak 

ürettikleri bir analitik çözümleme tekniği geliştirmişlerdir (Hua, 2016:9; Jackson, 

2016:241). Scene/setting (yer ve zaman), iletişimin fiziksel bağlamını; 

Participant/Purposes (katılımcı/amaçlar), iletişime katılan tarafları; Ends (sonuçlar), 

konuşmacının niyetlerini ve iletişimin sonuçlarını; Act of sequence (eylem dizisi), 

iletişimin/etkileşimin bir dizi halinde olmasını; Key (anahtar kavram), iletişimi 

başlatan esasları; Instrument (araçlar), iletişime aracılık eden ses, mimik veya aracılı 

iletişim aygıtlarını; Norms (normlar), iletişimsel durumun adetlerini, alışkanlıklarını 

ve kurallarını; Genre (tür), mesajın türünü ya da kategorisini anlatmaktadır. İletişim 

ve kültür hakkındaki verileri keşfetmek ve betimlemek için bu teknik işlevseldir. 

İletişimle açığa çıkan kimliğe, ilişkilere ve kültüre dikkat çeken bir tekniktir. “İletişim 

etnografisi çalışmaları bir okul, bir örgüt, bir millet ya da bir etnik kültürdeki, belli bir 

bağlamda gerçekleşen iletişim dizgeleri ve işlevleri kadar, ne zaman ve nasıl 

konuşulduğunu, farklı kültürel kod ve kuralları da açığa çıkarabilmektedir” (Tracy, 

2012:54). Birey ve grupların kültür odaklı davranışlarını inceleyen etnografik 

yöntemde, araştırmacı bu teknik aracılığıyla davranışları, etkileşimleri ve sözsüz 

anlaşmaları analiz edebilmektedir (Creswell, 2002:21; Given, 2008:9). Bu teknikle 

beraber, etnografide araştırmacıyı konumlandıran iki çalışma perspektifi 

bulunmaktadır. Araştırmacı çalışmasını emik perspektif ile yürütürse, “insanların 



 

  

 

15 

 

zihinsel haritalarını, kültürel kavrayışlarını, onların dünyayı nasıl kavradıklarını” 

anlamak için iç gözlemci olmaktadır. Bireylerin dünya görüşlerini ve dünyaya bakış 

açılarını bilmek nesnel gerçekliği yansıtmayabilse de o insanların gerçekliği nasıl 

kavradıklarını ve onların yaşadıkları gerçekliği anlamamıza olanak sağlamaktadır 

(Given, 2008:249). Etik perspektif ise, araştırmacının bakış açısını anlatmaktadır yani 

araştırmacı dış gözlemcidir (Keating, 2001:288). 

Kültür, bir grubun, topluluğun ya da toplumun üyeleri tarafından içselleştirilen 

bilgiler, inançlar, değerler ve anlamlarla oluşturulmuş, o gruba, topluluğa veya 

topluma özgü yaşam tarzını anlatmaktadır. Kültür, grubun davranışları, jargonu, kural 

ve normları, ritüelleri, grup üyelerinin birbirleri ile olan etkileşimleri, kurdukları 

ilişkileri ve beklentilerine kadar pek çok yapıda açığa çıkmaktadır (Daymon, 129). 

Raymond Williams da kültürün üç tanımı ya da boyutu üzerinde durur. İlki “zihnin 

gelişkin bir durumu” olarak kastettiği kültürlü kişi olarak tanımladığımız boyuttur. 

İkincisi, kültürel ilgilerin ve etkinliklerin “gelişme süreci”nin anlatıldığı boyuttur. 

Üçüncü ise, bu gelişme sürecinin araçları olan “sanat” ve “beşerî entelektüel 

çabalar”dır. Williams, kavramın antropolojik ve sosyolojik kullanımına daha yakındır 

ve burada kültürü “bir halkın ya da bir toplumsal grubun, bütün bir yaşam biçimi” 

olarak tanımlamaktadır. Burada anlatmak istediği, kültürün toplumsal, sıradan ve 

herkesçe paylaşılan olduğudur. Bu tanımlamanın iki temel açılımı vardır; ilki özgüllük 

taşıyan (dil gibi, sanat üslubu gibi, çalışma şekilleri gibi) toplumsal etkinliklerden 

meydana gelmektedir. İkincisi ise bütün kültürel etkinliklerin üzerinde yer alan bütün 

bir yaşam biçimini içeren “bilgilendiren tin” dir. Bu da bütün bir toplumsal düzeni 

oluşturan kültürel göstergelerin özgül formlarını işaret etmektedir (Williams, 1993). 

Kısacası kültür Williams’ın tanımlamasında “bir halkın somutlaşmış ruhu, 

mükemmelliğin gerçek standardı ve yapay değerlere karşı gerçek değerlerin 

temsilidir” (Williams, 2017:79). Kültürü anlamanın, çözümlemenin ve toplumsal 

davranışa ve pratiğe yansıma biçimlerine bakmanın yolu da etnografiden geçmektedir. 

Etnografi, insanların nasıl düşündüğü, davrandığı ve nelere inandığı ile ilgili 

açıklamalar yapılmasını sağlamaktadır. Bu açıklamalardan kültür teorileri 

geliştirilmesine aracılık etmektedir (Daymon, 2010:259). Bir grubun dünyayı görme 

ve deneyimleme biçimlerinin iletişime nasıl yansıdığını araştıran iletişim 

etnografisinin ise en genel tanımı, “dil-kültür bağlantısının bağlamsal incelenmesi”dir 



 

  

 

16 

 

(Jackson, 2016:242). Bu noktadan hareket edilerek, bu çalışmada sosyo-kültürel 

bağlamda gerçekleşen kültürlerarası iletişim durumlarının edebi metinler üzerinden 

analizi yapılmıştır. 

Bir insanın dünyayı anlamlandırma ve algılaması ait olduğu kültür tarafından 

şekillendirilmektedir. Kültürlerarası iletişim kavramı, kültürel algıları ve sembol 

sistemleri farklı olan insanların etkileşimleri sonucunda ortaya çıkan iletişim 

durumlarını değiştirebilen yapıların bu farklı kavrama ve sembol sistemleri olduğunu 

anlatmaktadır (Samovar ve Porter 2004’ten akt. Patel, Li ve Sooknanan, 2011:16-17). 

Farklı kültürlerdeki bireyleri birbirinden ayıran ya da onlar arasında benzerlik kuran 

nitelikleri, onların kültürel inançları, değerleri ve toplumsal norm ve geleneklerinden 

etkilenmektedir. İletişim ve sosyalleşme süreçlerinde bu inanç ve değerler 

öğrenilmekte ve “kitle iletişim, dil, eğitim, öyküler, halk hikayeleri, mitoloji ve 

atasözleri” vasıtasıyla da kuşaktan kuşağa aktarılmaktadır. Birey dünyayı bu inançları 

ve değerleri ile yorumlamaktadır. “Külltür algıyı ve iletişimi etkilemektedir” (akt. 

Patel, Li ve Sooknanan, 2011:18-19). İnsanlar ait oldukları kültürlerin penceresinden 

diğer insanlarla iletişime geçmektedir. 

Kişisel, örgütsel, ulusal ya da uluslararası iletişimin bütün tipleri, belirli bir 

bağlamın içinde oluşmaktadır. Bağlam, kişilerarası, kültürlerarası ve uluslararası 

iletişimde önemli bir rol yüklenmektedir. Fiziksel, sosyal, psikolojik, fizyolojik ve 

dönemsel (belli bir zamanı kapsayan) olmak üzere beş yönü bulunan bağlamı (Li ve 

Patel, 2011:19), hesaba katmaksızın kültürler arasındaki iletişimi ele almak yeterli bir 

analiz olmamaktadır.  

1.2.Kültürlerarası İletişimin Temel Taşları: Kültür ve İletişim 

İlişkisine Genel Bir Bakış 

Kültür terimi Latin kökenli “cultura” kelimesinden türemiş olup, toprağın 

ekilmesi ve işlenmesi manasını taşımaktadır.  Anlamı zamanla gelişen kültür, süsleme, 

besleme, tapma vb. anlamlar da kazanmıştır. Köken olarak bir eylemi ya da aktiviteyi 

işaret eden kültürün temel anlamı ekilmek, işlenmek ve geliştirmektir. “Kültür, sembol 

sistemleri ya da doğal diller gibi araçlar vasıtasıyla öğrenilen ve paylaşılan anlamlar 

sistemi” olarak tanımlanmaktadır. Bu anlam sistemleri aracılığıyla, insan grupları 

çevreleri ile uyum sağlayabilmekte ve kişilerarası etkileşim kurmaktadır. “Kültürel 



 

  

 

17 

 

anlam sistemleri, belirli bir toplumdaki büyük bir bilgi havuzu, bir dizi normlar 

kümesinden oluşan ve özneler arası paylaşılmış ya da sembolik olarak üretilmiş 

gerçekliklerdir.” Bir topluluğun üyeleri tarafından paylaşılan gelenekler, inançlar, 

değerler ve normlar olarak kültür, sözlü ve sözsüz semboller ve dil sayesinde 

yaşatılmaktadır (Ting Toomey, 1999:9-11).  Kültürel gelenekler, mitleri, efsaneleri, 

törenleri ve ritüelleri içermekte ve sözlü ya da yazılı araçlarla kuşaktan kuşağa 

aktarılmaktadır. Kültürel inançlar, insanların tartışmaksızın kabul ettikleri bir dizi 

varsayıma işaret etmektedir. İnsanlığın kökeni, yaşam ve ölümün anlamı, yer, zaman 

ve gerçeklikle ilgili düşüncelere kadar uzayan sorulara verilen yanıtlar insan 

topluluklarının inançlarına dayanmaktadır. Kültürel değerler, iyi ve kötü davranışlar, 

arzu edilen ve edilmeyen pratikler, adil olan ve olmayan eylemler karşısında bireyin 

yapması gerekenler konusunda rehberlik eden öncelikleri anlatmaktadır. Değerlerin 

temelinde inançlarımız yatmaktadır. Değerlerimiz neyin iyi veya kötü, doğru veya 

yanlış ya da arzu edilir olduğunu belirli bir toplumda ve belirli bir bağlamda 

göstermektedir (Schwartz’dan akt. Spencer-Oatey ve Franklin, 2009:17). Kültürel 

değerler, eylem için motivasyonel temel sağlamakta ve davranışlara mantıksal bir 

açıklama sunmaktadır. Kültürel normlar, verili bir durumda iken, uygun olan ve 

olmayan davranışı oluşturan kolektif beklentilerdir. Belirli durumlarda bireylere nasıl 

davranmaları gerektiğini göstermektedir. Örneğin, kendimizi bir yabancıya nasıl 

tanıtacağımız konusunda yaşadığımız kültürdeki normlardan yararlanırız. Kısacası 

normlar, topluluk üyelerine yol gösterici rehber niteliğindedir. Kültürel inanç ve 

değerler daha kurumsal ve görünmez yapıda iken, normlar davranışlarda daha kolay 

gözlenebilmektedir. “Kültürel gelenekler, değerler ve inançlar, bir kültürdeki kolektif 

normların gelişimini etkilemek açısından bir araya getirilen kavramlardır.” Kültürün 

kimlik inşası, grup üyeliği sağlama, gruplar arası sınırları belirleme, çevresel uyum 

yaratma ve kültürel iletişim gibi beş temel işlevi vardır. Kültür insanın yaşadığı 

çevreyle uyum içerisinde yaşamasını sağlamakta ve insani olma durumunun ön 

koşullarını yaratmaktadır. Kimlik inşası ya da kimliğin anlamı işlevi ile bireyler 

yaşadıkları kültürün değerlerini kazanırlar ve o kültüre ait olmaktan kaynaklı bir 

kimlik edinirler. Örneğin Çin kültüründe “değerli insan” olmanın anlamı, her daim 

ebeveynlere gösterilen saygıyla ölçülmektedir. Kültürün bir gruba dâhil olma işlevi, 

grubun bir üyesi olarak kabul görmeyi ve o gruba ait olmayı anlatmaktadır. Kültürün 



 

  

 

18 

 

gruplar arası sınırları belirleme işlevi, grup içi ve grup dışındaki bireylerle 

kurduğumuz etkileşimde, kültürün oluşan tutumlarımızı şekillendirmesini 

betimlemektedir. “Tutumlar, davranışlarımızı etkileyen öğrenilmiş eğilimler” olarak 

tanımlanmaktadır. Kültür de bu tutumların oluşmasında öncü bir role sahiptir. 

Kültürün bir diğer işlevi olan çevresel uyum işlevi, bireyin kendisi ile yaşadığı 

topluluk ve çevresi arasında uyum yakalamasını kolaylaştırmaktadır. Kültür çevreyle 

uyum içindeki davranışı onaylarken, uygunsuz olan davranışlara ise yaptırım 

uygulamaktadır. Son olarak kültürün son işlevi kültürel iletişim işlevi ise, “kültür ve 

iletişim arasındaki koordinasyonu anlatmaktadır. Kültür iletişimi, iletişim de kültürü 

etkilemektedir.” İletişime, kültürel deneyimleri betimlemek için ihtiyaç duyulmaktadır 

(Ting-Toomey, 1999:12-15; Liu, Volcic ve Gallois, 2015:87).  

Kültürü oluşturan bütün öğeler, doğup büyüdüğümüz ve hala yaşamakta 

olduğumuz coğrafi ve politik sınırları aşarak geniş bir toplumsal bağlamda yer alırlar. 

Kültürel öğeler olarak tanımladığımız dil, gelenek, beklentiler, davranışlar, 

alışkanlıklar, düşünme biçimleri vb. uzun bir zaman diliminde, belirli bir fiziksel 

çevrede ve sosyal bağlamda oluşmuştur. Bir grup insanın düşünme ve yaşama biçimi, 

o gruba mensup insanların inançlarını, değerlerini, bakış açılarını, ritüellerini, 

geleneklerini ve iletişim biçimlerini kısacası “kültür” olarak tanımladığımız yapıyı 

yansıtmaktadır. Kültür “bilgiye, deneyime, anlamlara, inançlara, değerlere, tutumlara, 

dinlere, kendilik ve evren tanımlamalarına, ilişkilere, statü hiyerarşilerine, rol 

beklentilerine, zaman ve mekân/yer ilişkilerine” kadar bir dizi kavramı içine alan, 

değişen ve dönüşen bir yapıya işaret etmektedir. Kültür, dil ve düşünce kalıplarında, 

aktivite ve davranış biçimlerinde görünür hale gelmektedir (Samovar ve Porter, 

2003:8; Baldwin vd.,2014:53; Novinger, 2001:14;).  Edward T. Hall (1914-2009)’un 

Silent Language (1959) adlı eserinde belirttiği üzere, “Kültür iletişim, iletişim de 

kültürdür” söyleminden yola çıkılarak, iletişim biçimlerinin kültürel olduğu ve 

kültürel olan her şeyin de iletişim aracılığıyla yaşatılıp, aktarıldığı sonucuna 

varılmaktadır (Hall, 1959:218). Kültürel kural ve normların bilinçli ve bilinçsiz olarak 

iletişim aracılığıyla öğrenilmesi ve sosyal etkileşimlerle de sürekli olarak inşa edilmesi 

kültürün değişim halinde olduğunu göstermektedir (Piller, 2012:5; Liu, Volcic ve 

Gallois, 2015:66-68). Kültür, düşünme ve yaşama şeklimizi, kendimizi ve ötekini 

algılama biçimimizi, neyi nasıl ifade ettiğimizi etkilemekte ve bu durum iletişim 



 

  

 

19 

 

esnasında kullandığımız dil kalıplarına yansımaktadır. Edward Twitchell Hall’a kadar 

uzanan, pek çok kültür teorisyeni tarafından da buzdağına benzetilerek iki ayrı şekilde 

ele alınan kültürün, görünen yüzeysel düzeyinde “ırk, etnisite, toplumsal cinsiyet, yaş, 

sanat eserleri, dans, müzik, şarkılar, yeme ve içme pratikleri, kılık kıyafet tarzları, dil, 

davranışlar, jest ve mimikler” gibi maddi unsurlar yer alırken; buzdağının görünmeyen 

derin yüzeyinde “hisler, duygular, tutumlar, normlar, düşünceler, değerler, inançlar, 

algılar, ırkçılık, stereotipler, önyargılar, etnomerkezcilik, varsayımlar, etik, ahlak, 

kurallar, rol kavramları, sorunlarla baş etme yöntemleri, karar alma mekanizmaları ve 

ilişkiler” gibi daha soyut unsurlar bulunmaktadır (Patel, Li ve Sooknanan, 2011:28; 

Hurn ve Tomalin, 2013:5). Kültürü ayrıca yüksek kültür ya da antropolojik kültür 

olarak da iki ayrı sınıflandırmaya bölmek mümkündür. İlk anlamıyla yüksek kültür, 

entelektüel ve sanatsal başarıları anlatmak için kullanılmaktadır. Bir şehrin kültür şehri 

olduğunu ifade etmek, o şehirde pek çok konserin, serginin ve kamuoyuna açık 

seminerlerin olduğu manasını taşımaktadır. Ayrıca yüksek kültür, bir dönemi anlatmak 

adına da kullanılabilir. Örneğin, İngiltere’de (1558-1603) Elizabeth Dönemi de ya da 

Çin’de (618-917) Tang Dönemi yüksek kültür dönemleri olarak düşünülmektedir. 

Nedeni ise, bu dönemlerde pek çok şairin ve müzisyenin yetişmiş olmasıdır. 

Kültürlerarası iletişimde asıl odak ise kültürün bu manadaki ifadesi değil; daha çok 

antropolojik anlamıdır ve içerisine gelenekleri, bakış açılarını, dilleri, toplumsal 

örgütlenmeyi ve bir kültürün diğerinden farklı kılan günlük yaşama dair pratikleri 

almaktadır (Scollon ve Scollon, 2001:139). 

İletişim kelimesi, düşüncelerin, duyguların, umutların, kültürel olan her ürünün 

insandan insana aktarılarak yaygın/ortak kılınması manasını taşımaktadır. Her kültürel 

ürün ve toplumsal davranış iletişimi içermektedir. Kültür ve iletişim kavramları 

birbirini tamamlayarak gelişen, iç içe geçmiş, ayrılmaz iki kavramdır (Liu, Volcic ve 

Gallois, 2015: xv). Kültür, iletişim aracılığıyla paylaşılan anlamlar bütünüdür. Nasıl 

davrandığımız, neye değer ve önem verdiğimiz doğrudan kültüreldir. Her kültür 

kendine özgü yasalara, dinamiklere ve ilkelere sahiptir. Yazılı ya da sözlü iletişim 

biçimleriyle aktarılan kültür, insanlara anlamlı bir düşünme ve yaşama şekli sunan 

bağlamsal bir sosyal inşadır (Trompenaars’dan akt Hurn ve Tomalin, 2013:4).   



 

  

 

20 

 

1.3.Kültürlerarası İletişim: Tanımlamalar ve Tarihsel Arka Plan 

Kültürlerarası iletişim, kültürün belli bir şekli ve belli bir iletişim tarzının, belirli 

bir yer, zaman ve bağlamda gerçekleşmesidir (Martin ve Nakayama, 2010). Kültür ve 

iletişimin kesişim noktasında, kültürler arasında kurulan diyalogda, ne söylendiği, 

neden, nerede, ne zaman ve kim tarafından söylendiği, nasıl bir anlamın nakledildiği 

ve söylenen şeyin/verilen mesajın nasıl yorumlandığı kültürlerarası iletişimi anlamak 

adına yanıtlanması gereken sorulardır. Farklı kültürler arasında var olan benzerlik ve 

farklılıkları ortaya çıkaran nitelikler, kültürel inanç, değer, norm ve geleneklerden 

meydana gelmektedir. İletişim ve sosyalleşme aracılığıyla birey, bu nitelikleri tarihte, 

gelenek-göreneklerde, eğitimde, dinde ve aile yapısında görerek öğrenmektedir. Dil, 

eğitim, kitle iletişim, öyküler, halk hikâyeleri, mitoloji ve atasözleri vasıtasıyla 

öğrenilen kültürel yapı, kuşaktan kuşağa aktarılmaktadır. Bireyin kendi kültürünü 

doğrudan ya da dolaylı öğrenme süreci kültürlenme olarak tanımlanmaktadır. Bu 

süreçte, kültüre rehberlik eden, tartışılmaksızın kabul edilen değerler ve değerlerden 

beslenen inançlar içselleştirilmektedir.  Disiplinin ilk teorisyenlerinden Lary A. 

Samovar ve Richard E. Porter (2004)’e göre, öğrenilen kültür, algıyı ve iletişimi 

etkilemektedir. Bu nedenle insanların iletişim biçimlerinde kültür açık ya da örtük bir 

unsur olarak görülmektedir. İletişim durumlarının analizi, kültürleri analiz etmenin ve 

anlamanın olanağını sunmaktadır. Farklı kültürlerden gelen insanların gerçekliği inşa 

etme ve algılamaları, yetiştirilme tarzları, eğitimleri, içinde büyüdükleri politik ve 

sosyal bağlam dolayısıyla farklılık arz etmektedir (Patel, Li ve Sooknanan, 2011:16-

19). 

Kültürlerarası iletişim özellikle antropoloji, iletişim çalışmaları, toplumsal ve 

organizasyonel psikoloji, sosyoloji, pazarlama, yönetim çalışmaları, yabancı diller ve 

yabancı dil eğitimi, uygulamalı dilbilim, pragmatik ve söylem analizi olmak üzere 

farklı alanların ilgi odağı haline gelmiş bir disiplindir (Spencer-Oatey ve Franklin, 

2009:25). Kültürlerarası iletişimin kökenleri, Şikago Okulu’na ve Georg Simmel 

(1858-1918)’in teorilerine kadar uzanmaktadır. Simmel’in “öteki/yabancı” kavramı, 

sosyolojinin ve kültürlerarası iletişimin anahtar kavramıdır. “Öteki” kavramıyla 

Simmel, toplumsal sistemin üyesi olan fakat yer aldığı sisteme güçlü bir bağı olmayan 

ya da diğer bir deyişle, toplumsal sistemin diğer üyeleri tarafından tam olarak kabul 



 

  

 

21 

 

görmeyen kişiyi tanımlamaktadır. Bireylerin toplumsal bağlamdaki bu konumları hem 

Şikago Okulu araştırmalarında yer almış hem de kültürlerarasında “öteki” olarak 

gördüğümüz kişileri kendimizden farklı olarak tanımlayabilmemizin önünü açmıştır. 

Şikago Okulu teorisyenlerinden Robert Ezra Park (1864-1944) da “sosyal mesafe” 

kavramıyla etnisite, ırk, din ayrımlarıyla ortaya çıkan mesafeyi anlatmakta ve bu 

mesafenin kültürel olarak inşa edildiğini belirtmektedir. Park ayrıca, “marjinal kişilik” 

kavramını, iki ayrı kültürde yaşayan ama iki kültüre de yabancı olan bireyleri anlatmak 

adına kullanmıştır (Liu, Volcic ve Gallois, 2015: xvi).  Kültürlerarası iletişime katılan 

bireylerin, iletişim kurdukları karşı kültürdeki kişileri, kendilerinden farklı olarak 

nitelendirmeleri ve onları “öteki” ya da “marjinal” olarak görmeleri, Simmel ve 

Park’ın kültürlerarası iletişim disiplinine katkılarını göstermektedir. 

Kültürlerarası iletişim, etnisite, sosyoekonomik statü, yaş, toplumsal cinsiyet ya 

da yaşam tarzı gibi farklı toplumsal yapılardan gelen insanlar arasındaki iletişimi 

anlatmaktadır. İki farklı kültürel ardyöreye sahip birey karşılaştığında, iki farklı dizide 

kavram, kategori, gelenek, alışkanlık ve varsayımlar da bu karşılaşmaya eşlik 

etmektedir (Blommaert, 1999:22). Bu farklılıkları göz önünde bulunduran William 

Gundykunst, Simmel’in “öteki” kavramından hareket ederek, bireyin karşısında yer 

alan kişiyi öteki olarak tanımladığını ve aynı toplumsal sistemde yaşayan bireyler için 

bu kişilerin bilinmeyen olarak görüldüğünü ve belirsizlikler taşıdığını aktarmıştır. 

Gudykunst, kültürlerarası iletişim disiplininin bu belirsizliği azaltmak adına yeni 

yollar araştırdığını ifade etmiş ve bu nedenle işlevsel olduğunun altını çizmiştir (akt. 

Liu, Volcic ve Gallois, 2015: xvii).  

Kültürlerarası iletişim çalışmaları, 1950’lerde başlamıştır. Amerikalılara yabancı 

dilleri öğretmek amacıyla kurulan Dış Servisler Enstitüsü (FSI), 1946’da kurulmuştur. 

Antropoloji enstitüde verilen programın bir parçası olarak görülmüştür. 1951-1955 

arasında Edward Twitchell Hall enstitüde öncü isim olarak yer almıştır. Hall 

“iletişimin farklı görünüşleri olarak, sese, mimiklere, zamana ve ilişkilere” 

odaklanarak, mikro kültürel analizler yapmıştır. Uluslararası ticarette diplomatlara 

pratik bilgiler veren enstitünün başında bulunan Hall’un Silent Language (1959) 

kitabı, kültürlerarası iletişimin başlangıç noktası kabul edilmektedir. Beyond Culture 

(1976), adlı kitabında ise Hall, kültürün sözlü, sözsüz ve görülmeyen biçimleriyle 

ilgilenmiştir. Dilbilimsel antropolojiden farklı bir yoldan ilerleyen Hall; Franz Boas, 



 

  

 

22 

 

Edward Sapir ve Benjamin Lee Whorf’u kendisine referans olarak alsa da Dell Hymes, 

Erving Goffman ve Keith Basso’yu ve “konuşmanın etnografisini” referans 

almamıştır. Kısacası Hall, olay/durum temelli dil-kültür ilişkisini ele alan yaklaşımlara 

uzak kalmıştır. 1970’lerle birlikte kültürlerarası iletişim programları açılmaya ve 

alanla ilgili metinler de basılmaya başlamıştır (Monaghan, 2012:21). 

Bu gelişmelerden hareketle, kültürlerarası iletişim disiplininin tarihsel geçmişine 

kısaca bakılması gerekirse, alanın gelişiminde dönüm noktaları sayılacak hususlar şu 

şekildedir: 

1. 1950-1955 yılları arasında Amerika’da FSI (Dış Servisler Enstitüsü)’ın 

kuruluşu ve Edward T. Hall’un burada diplomatlara verdiği dersler;  

2. 1955’te Hall’un kültürlerarası iletişim alanında The Antropology of Manners 

adlı ilk yayını çıkarması; 1959’da The Silent Language’in basılması;  

3. 1960’larla birlikte alanda üniversitelerde derslerin verilmeye başlanması 

(Pittsburgh Üniversitesi’nde) ve Alfred Smiths’in 1966 Communicaton and 

Culture adlı kitabının basılması;  

4. 1970’te Uluslararası İletişim Birliği’nin kurulması; 1972’de Larry A. Samovar 

ve Richard E. Porter tarafından Intercultural Communication: A Reader adlı 

kitabın yazılması;  

5. 1973’te L.S. Harms tarafından Intercultural Communication adlı ilk ders 

kitabının çıkarılması; 1974’te, Uluslararası ve Kültürlerarası İletişim 

Komisyonu tarafından (1970 öncesi adı, Speech Communication 

Association’dir) Uluslararası ve Kültürlerarası İletişim Yıllıkları’nın 

basılması ve Uluslararası Eğitim, Uygulama ve Araştırma Topluluğu’nun 

kurulması;  

6. 1975’te Fathi Yousef ve John C. Condon tarafından An Introduction To 

Intercultural Communication adlı ikinci ders kitabının çıkarılması ve 1977’de 

International Journal of Intercultural Communicaiton yayınlanmasının 

başlaması;  

7. 1983’ten günümüze, kültürlerarası iletişimde kuram geliştirmenin 

vurgulanması ve yukarıda adı geçen yıllıklarda üç cildin kültürlerarası iletişim 

teorisine ayrılması; 1998’te International Academy of Intercultural 

Relations’ın kurulmasıdır (Hart vd. 2002:14). 



 

  

 

23 

 

 

Kültürlerarası iletişim, birden fazla topluluktan gelen bireylerin anlam 

mübadelesine girdikleri etkileşimsel bir durumu anlatmaktadır. Kültürlerarası 

iletişimin sembolik anlam iletimi, iletimin gerçekleştiği süreç, farklı kültürel 

topluluklar ve etkileşimsel durum olarak karşımıza çıkan karakteristikleri vardır. Bu 

unsurlar, kültürlerarası iletişimin gerçekleşme zeminini yaratmaktadır. Sembolik 

anlam iletimi, sözlü ve sözsüz sembollerle anlamın paylaşılmasını ifade etmektedir. 

Süreç, kültürlerarası iletişime giren tarafların birbirine bağlı olarak geliştirdikleri 

etkileşimi ve ilişkiye işaret etmektedir. Farklı kültürel topluluklarla kastedilen ise, bir 

yandan ulusal, etnik, cinsiyet toplulukları olabilirken; diğer yandan kendilerini spesifik 

olarak bir birlik olarak gören grupları anlatmak için de kullanılabilmektedir. Anlam 

mübadelesi, kültürlerarası diyaloğun genel amacını işaret etmektedir. Anlam 

mübadelesinde birincil niyet, mesajların anlaşılmasıdır. Son karakteristik etkileşimsel 

durum ise, kurulan kültürlerarası diyaloğa işaret etmektedir. Etkileşimsel durum; 

unsurları, davranışları, katılımcıların niyet ya da motivasyonlarını, davranış 

kurallarını, rolleri, fiziksel ortamı, araçları, bilişsel kavramları (özel-kamu boyutu, 

resmi-gayri resmi boyut, rekabetçi-dayanışmacı boyut vs.) ve iletişim için gerekli 

sosyal yetenekleri kapsamaktadır (Ting-Toomey, 1999:17-21). Kültürlerarası 

iletişimin karakteristiklerine ek olarak ayrıca, kültürlerarası iletişimin gerçekleşmesi 

için beş temel varsayım bulunmaktadır. Bunlardan ilki, kültürlerarası iletişim, değişen 

derecelerde farklı kültürel grup üyeliklerini içermektedir. Kültürel grup üyeliği bilinçli 

ya da bilinçsiz olarak iletişim sürecini etkilemektedir. İki farklı kültürden gelen iki kişi 

iletişim kurduğunda, iletişime iki kültürün benzerlik ve farklılıkları yansımaktadır. 

İkinci varsayım, kültürlerarası iletişimin sözlü ve sözsüz mesajların eş zamanlı 

kodlanmasını ve kod açımını içermesidir. Üçüncü varsayım, bazı kültürlerarası 

iletişim karşılaşmalarının iyi niyetli olan ama diğer kültürü bilmezlikten kaynaklı 

çatışmalara dönüşebilme durumudur. Bunun anlamı, bireylerin kendi kültürlerindeki 

normlara göre davranarak, istemsiz bir şekilde yanlış anlamalara sebebiyet vermesidir. 

Dördüncü varsayım, kültürlerarası iletişimin her zaman bir bağlamda 

gerçekleşmesidir. Kültürel bilgi, geçmiş deneyimler ve etkili iletişim yeteneği, 

bağlamın bileşenlerini oluşturmaktadır. “Kültürlerarası iletişim sürecini derinlikli 

anlamanın yolu ancak, iletişim biçimleri, bağlam ve kültür arasındaki bağlantı” 



 

  

 

24 

 

incelenerek anlaşılabilmektedir. Beşinci ve son varsayım da kültürlerarası iletişimin 

yerleşik ve kurumsallaşmış toplumsal yapılarda gerçekleşmesidir. Kendi kültürümüzü 

öğrenmemiz anlamına gelen kültürlenme kavramı, makro ve mikro seviyelerde 

bileşenlerden etkilenmektedir. Bireyler makro ölçekte, aile, eğitim sistemi, din, politik 

sistemler, devlet, sosyoekonomik yapı ve medyadan edinilen bilgilerle kültürlenme 

sürecine katılmaktadır. Mikro ölçekte ise insanlar kültürlerini, benzer ideoloji, değer, 

norm ve beklentilere sahip insanlarla çevrelendiklerinde kısacası sosyalleşme 

sürecinde öğrenmektedir (Ting-Toomey, 1999:21-23).  

Kültürlerarası iletişim, telekomünikasyon teknolojisindeki dönüşüm, uluslararası 

ticaret ve politik sebeplerle yer değiştirmeler ve göçler gibi sebeplerle farklı bir boyuta 

evrilmiştir. Yeni teknolojiler ve yenilikçi iletişim sistemleri kültürel etkileşimi hem 

teşvik etmiş hem de kolaylaştırmıştır. Ekonominin globalleşmesi, çokuluslu şirketlerin 

uluslararası ticaret düzenlemeleri ve anlaşmalar yapmaları kültürlerarası temasları 

artırmıştır. Ayrıca göçler de kültürel yapıyı dönüştüren başka bir unsur olarak 

toplumları daha melez hale getirmiştir (Samovar ve Porter, 2003:6). İçinde 

yaşadığımız çağda, sözü edilen temasların her geçen gün ulusalı aşarak artması, 

kültürlerarası diyaloglarda çatışmaların yaşanmaması adına, alanda daha fazla 

araştırmanın yapılmasını ve bu araştırmaların önemini göstermektedir.  

1.4. Kültürlerarası İletişim Kuramları: Kültürel Değer 

Yöneliminde Farklı Yaklaşımlar 

İnsan davranışına yön veren ve rehberlik eden değerler her kültürde farklılık 

göstermektedir. Bazı değerler bir kültürde çok ön plana çıkarken, başka bir kültürde 

daha az önemli olmaktadır. Örneğin, bir kültür özgüveni ve iddialı olmayı değerli 

bulurken; bir başka kültürde uyumlu olmak takdir edilen bir değer olabilmektedir. 

Değerler kendi davranışlarımızı ve başkalarının davranışlarını değerlendirmek 

açısından yol gösterici bir işleve sahiptir. Davranışlar aracılığıyla açık ya da örtük bir 

şekilde iletişime yansıyan değerler, sosyalleşme sürecinde öğrenilmekte ve zamanla 

da içselleştirilmektedir. Kültürel değerler başkaları ile kurduğumuz iletişim 

biçimlerimizi etkilemektedir (Liu, Volcic ve Gallois, 2015:104). Kültürel eğilim ve 

değer yönelimlerinin davranışlar üzerindeki etkisini ele alan ve iletişim biçimlerinin 

kültürel olduğunu savunan kuramcılar ve yaklaşımlarından öne çıkanlar; Edward 



 

  

 

25 

 

Hall’un yüksek ve düşük bağlam kültürleri; Geert Hofstede’in kültürel boyutları, 

Kluckhohn ve Strodtbeck’in değer yönelimleri ve Shalom Schwartz’ın kültürel değer 

teorisidir.  

1.4.1.Edward T. Hall’un Yüksek ve Düşük Bağlamlı Kültür 

Ayrımı  

Edward T. Hall Beyond Culture (1976) kitabında kültürleri yüksek ve düşük 

bağlamlı olmak üzere ele almıştır. Bu iki bağlamda kurulan iletişim biçimlerinin 

farklılık arz ettiğini ifade etmiştir. Her etkileşimin fiziksel, sosyal ve psikolojik 

boyutlarının hesaba katıldığı bağlamı yüksek bağlam; fakat mesajın doğrudan ve sözlü 

olarak verildiği bağlamı da düşük bağlam olarak tanımlamıştır (Hall, 1976:91).  Çin, 

İngiltere, Fransa, Gana, Japonya ve Kore yüksek bağlamlı kültürlere örnek 

toplumlarken; Almanya, İskandinavya, İsviçre ve Amerika Birleşik Devletleri ise 

düşük bağlamlı kültürleri oluşturmuştur. Düşük bağlamlı iletişimde dinleyicinin çok 

az şey bildiği varsayılarak her şeyin anlatılması amaçlanmaktadır. Yüksek bağlamlı 

iletişimde ise dinleyici iletişimsel bağlama hâkimdir ve çok fazla bilginin aktarılması 

söz konusu değildir. Yüksek bağlamda “neyin söylendiği” düşük bağlamda ise “nasıl 

söylendiği” önem kazanmaktadır (Peltokorpi ve Clausen, 2011:514). Yüksek bağlamlı 

kültürlerde anlam fiziksel ortamda ya da paylaşılan inanç, değer ya da normlarda açık 

ve anlaşılırdır. Burada bağlam, kültürün kuralları, pratikleri ve beklentileri hakkında 

bilgi sağlamaktadır. Bu nedenle iletişimde dinleyicinin mesajı doğru şekilde 

yorumlayacağı düşünülmektedir. Kültürel kural ve bilgilerin bilindiği ön 

varsayımından hareketle yüksek bağlamlı kültürlerde her şey konuşulmamakta ve 

bağlamın davranışı tahmin etmede ipucu vereceği ifade edilmektedir. Yüksek bağlamlı 

kültürlerde iletişim fiziksel, sosyal, ilişkisel ve kültürel çevrenin de içinde olduğu 

bağlamda kurulduğu ve bağlamın da mesajın anlaşılmasını sağlayan bilgiyi sunduğu 

savunusu vardır. Bu kültürlerde beden dili ve sessizlik de önemli iletişim unsurları 

olarak görülmektedir. Tam tersi olarak, düşük bağlamlı kültürlerde ise iletişim sözlü 

ve açık bir kodu içermektedir. Anlam genelde verilen mesajda ifade edilmekte ve 

bağlamdan çok az etkilenmektedir (Würtz, 2006:274; Liu, Volcic ve Galois, 2015:110-

11).  Yüksek bağlamlı kültürlerde insanlar kişilerarası ilişkilere ve grup dinamiklerini 

önemsemekte ve bireysel tercihleri arka planda tutmaktadır. Uzun süreli ilişkiler güven 



 

  

 

26 

 

ve karşılıklı olarak verilen kararlar daha çok yüksek bağlamlı kültürlerde göze 

çarpmaktadır.  Bireyler söze değil niyete daha fazla dikkat etmektedir. Düşük bağlamlı 

kültürlerde ise kişiler daha hedef yönelimli ve bireyci karaktere sahiptir (Karakuzu ve 

İrgün, 2016:229). Yüksek bağlamlı kültürlerde bireylerin daha içten ve yakın ilişkileri 

vardır ve dayanışmacı bir toplum modeli sergilenmektedir. Her şeyin açıkça ifade 

edilmediği ve sosyal hiyerarşinin hissedildiği yüksek bağlamlı iletişimin tersine, düşük 

bağlamlı kültürlerde mesajlar daha net ifade edilmekte ve doğrudan bir iletişim tarzı 

kabul görmektedir (İzgüden ve Erdem, 2017:108). Yüksek bağlamda, yetki ve otorite 

daha çok üst statüde yer alanlara verilmişken; düşük bağlamda statüler arası iletişim 

biçimlerinde bu otorite hissedilmemektedir (Hall, 1976:113).   

Edward Hall bağlam ve anlamı birbirine bağlı iki kavram olarak görmüştür. Hall’a 

göre iletişimi anlamanın yolu, bağlam, anlam ve kodu bir arada ele almaktan 

geçmektedir. Bağlam ona göre, bir olaya, bir bireye ya da duruma bağlı olan bir 

çevreyi, ortamı ya da arka planı anlatmaktadır. Yüksek bağlamda gerçekleşen bir 

iletişim sadece sözsüz öğeleri ya da sessizliği değil; zaman ve durum gibi iletişimin 

fiziksel görünüşlerini de içine almaktadır. İlişkilerin samimiyeti arttıkça, iletişim daha 

yüksek bir bağlama yaklaşmaktadır. “Yüksek bağlamlı iletişimin, dolaylı, belirsiz, 

uyumu gözeten, saklı ve söylenmeyen nitelikleri” olduğu; “düşük bağlamlı iletişimin 

ise, doğrudan, kesin, dramatik, açık niteliği ve gerçek niyetleri yansıtan” bir yapıda 

olduğu anlatılmıştır (Würtz, 2006:277-278).  

1.4.2. Geert Hofstede ve Kültürel Boyutlar 

Geert Hofstede’a göre kültür, bir gruba ya da topluma mensup üyeleri birbirinden 

ayıran zihnin kolektif programlanmasıdır. Kültür anne babaların çocuklarına, 

öğretmenlerin öğrencilerine ya da liderlerden takipçilerine kadar toplumun bütün 

ilişkilerinde insanların birbirlerine aktarmış oldukları düşünme örüntüleridir. 

İnsanların iyi veya kötü olarak düşündükleri değerlerinde, doğru ya da yanlış olarak 

yorumladıkları kolektif inançlarında veyahut güzel ya da çirkin olarak 

değerlendirdikleri sanatsal faaliyetlerinde kültür, anlamsal bir inşa olarak açığa 

çıkmaktadır (Hofstede, 1984:82). Ulusal kültürlerde işle ilgili iççi değerlerini 

karşılaştırmalı olarak ele alan araştırmalarını Hofstede (1979, 1980, 1982, 1983) önce 

40, sonra 53 ülkeyi kapsayacak şekilde yürütmüştür. Hofstede, araştırmasını çok 



 

  

 

27 

 

uluslu bir şirketin (IBM) farklı iştiraklerinde çalışan personelle yapmıştır. Değer 

ölçümlerinde ülkenin ortalama değerini gösteren faktör analiziyle Hofstede beş 

kültürel boyutu oluşturan bir çalışmayla ülkeleri bu boyutlara göre aldığı cevaplar 

üzerinden sıralamıştır. Her ülkenin her bir boyut için bir puan skalası oluşmuştur. Bu 

skala üzerinden Hofstede’in tanımladığı kültürel boyutlar açısından araştırmaya dahil 

edilen her ülkenin konumlandığı bir yer açığa çıkmıştır. “Bu beş boyutun, temel 

antropolojik ve toplumsal konularla ilgili ve onlarla bir bağının ya da ilişkisinin” 

olduğu söylenebilmektedir (Hofstede ve Bond, 1984:419; Pillay ve Dorasamy, 

2010:369-373). 

 İlk kültürel boyut güç aralığıdır. Bu boyut, kurum ve organizasyonlarda daha az 

güce sahip üyelerin gücün eşitsiz dağılımını kabul derecelerini ve bir insanın diğer 

insanlar üzerindeki otoritesini gösteren temel antropolojik/toplumsal konuyu sosyal 

eşitsizliğe bağlayan durumu anlatmaktadır. İkinci boyut, belirsizlikten sakınmadır. 

Belirsizlikten sakınma, insanların muğlak durumlarda kendilerini tehdit altında 

hissetmeleri sonucu bu durumlardan sakınmak adına yarattıkları inançları 

anlatmaktadır. Antropolojik/toplumsal olarak ise bu boyut, bir toplumun çatışma ve 

saldırılarla baş etme yollarını anlatmaktadır. Üçüncü boyut bireyciliğe karşı 

kolektivizmdir. Bir kültürün iki kutuplu yapısını anlatmaktadır. Bireycilik bireyin 

kendisini ve ailesini ön planda tutmasını ve gözetmesini tanımlarken; kolektivizm, 

bireylerin mensubu oldukları grupları ya da kolektiviteleri sadakat içinde gözetmeleri 

gerekliliğini tanımlamaktadır. Dördüncü boyut, erilliğe karşı dişiliktir. Erillikle 

kastedilen toplumda baskın durumda olan değerlerin para ve başarı olduğu; dişilikle 

kastedilen baskın değerlerin ise yaşam kalitesi ve başkalarını sevmek ve korumaktır. 

Bu boyut toplumda, toplumsal cinsiyet rolleri tercihleriyle ve bunun benlik üzerindeki 

etkileriyle ilgili görülmektedir. Beşinci boyut ise, kısa/uzun süreli zaman yönelimidir. 

Bu boyut, bir kültüre mensup üyelerin maddi, sosyal ve duygusal gereksinimlerini 

ertelemeyi ne dereceye kadar kabul edebileceklerini anlatmaktadır (Migliore, 2011:41; 

Hofstede ve Bond, 1984:419-420).  



 

  

 

28 

 

1.4.3. Florence Kluckhohn ve Fred Strodtbeck’in Değer 

Yönelimleri Teorisi 

Florence Kluckhohn ve Fred Strodtbeck 1961’de evrensel olarak bütün 

kültürlerde insanların temel insani sorunlar ve varoluşsal sorularla yüzleştiklerini ve 

bunlara belirli çözümler üretmeye çalıştıklarını araştırmışlardır. Güney Amerika’da 

yaşayan Navao Indians, Latinoas ve Avrupalı Amerikalılar üzerinde yürüttükleri 

araştırmalarda bütün kültürlerdeki insanların beş soruya çözüm ya da cevap 

aradıklarını bulgulamışlardır. Kluckhohn ve Strodtbeck’in bütün kültürlerde çözüm ve 

cevabını aradığı sorular şu şekildedir: İnsanın doğayla ilişkisi, doğaya yaklaşımı 

nasıldır; insanın zamanla ilişkisi, zamandaki odağı nedir; insanın tabiatında/özünde ne 

vardır; insani eylemlerin yönü/biçimi nasıldır ve son olarak insanların başkalarıyla 

olan sosyal ilişkilerinin biçimi nasıldır? sorularından oluşmaktadır. Değer yönelimleri 

teorisi, insanların evrensel olarak bu beş soruya yanıt aradıklarını varsaymaktadır. Her 

kültürün kendi değerleri çerçevesinde bu sorulara verdikleri yanıtlar bulunmaktadır. 

Bazı kültürlerin yanıtları ya da buldukları çözümler diğer kültürlere nazaran daha 

güçlü tercihleri barındırabilmektedir (Ting-Toomey, 1999:59-60).  

Kluckhohn ve Strodtbeck’e göre, bir toplumun/kültürün bulmuş oldukları 

çözümler, o kültürün değerlerini yansıtmaktadır.  İnsanın zamanla olan ilişkisinde, 

geçmişe mi, şimdiki zamana mı yoksa geleceği mi odaklanması gerektiği; insanın 

doğayla olan ilişkisinde, doğa üzerinde egemen olması mı, doğaya teslim olması mı 

yoksa doğayla uyum içerisinde mi olması durumu; insanların diğer insanlarla olan 

ilişkisinde, insanların hiyerarşik olmaları mı, onlarla eşit bir pozisyonda mı olmaları 

yoksa yeteneklerine göre mi konumlanması gerektiği;  insanın temel davranışsal 

motivasyonunun ne olduğu sorusuna, insanın kendi özünü bulması mı, gelişmeye 

devam etmesi mi yoksa başarıyı yakalamak mı olduğu ve son olarak, insan 

doğasının/özünün ne olduğu; iyi, kötü ya da bunların ikisi mi olduğu sorularına verilen 

yanıtlar değer yönelimlerini oluşturmuştur. Her kültürün bu sorulara vermiş olduğu 

baskın ya da temel cevap o kültürün esas olan eğilimlerini göstermiştir. Kluckhohn ve 

Strodtbeck’in beş soruyla ve her soruda yer alan üçer olası cevapla geliştirmiş 

oldukları değer yönelimleri; İlişkisel yönelim (hiyerarşik, eşitlikçi ve bireyci), insan ve 

doğa yönelimi (egemen, uyumlu ve boyun eğen), insan doğası yönelimi (iyi, kötü ve 



 

  

 

29 

 

her ikisi birarada), zaman yönelimi (geçmiş, şimdi ve gelecek) ve etkinlik yönelimi 

(dışavurumcu, içsel gelişim, eylem/başarı odaklı)’dır (Hills, 2002:4-8).  

1.4.4. Shalom H. Schwartz ve Kültürel Değer Teorisi 

Kültürel değerlerin davranış ve tutumlar üzerindeki etkisini anlamak adına başka 

bir kültürel değer teorisini Shalom Schwartz 1988 ile 1992 yılları arasında 38 ülkede 

öğretmenler ve öğrencilerden elde ettiği verilerden geliştirmiştir (Liu, Volcic ve 

Gallois, 2015:116). Schwartz’a göre değerlerin doğası ve yapıları evrensel olmasına 

rağmen, insanların ve grupların değerlere verdikleri öncelikleri farklılık 

göstermektedir. Değerlerin altı özelliğini anlatan Schwartz’ın sıraladığı nitelikler şu 

şekildedir: Değerler, duygulara hitap eden inançlardır; değerler arzu edilen hedefleri 

işaret etmektedir, değerler belirli eylem ve durumların ötesinde kavramlardır; değerler 

standartlar ve ilkeler olarak hizmet eder; değerlerin bireylere göre değişen öncelik ve 

önem sıraları vardır ve son olarak birbiriyle ilgili değerler eylemlere rehberlik eder 

nitelik taşımaktadır. Kültürel değer teorisi, bireylerin biyolojik organizmalar, sosyal 

varlıklar ve ait oldukları grup ihtiyaçlarını baz alan on evrensel değeri 

tanımlamaktadır. Bu değerler; güç, başarı, hazcılık, uyarılma, öz-denetim, evrensellik, 

yardımseverlik, geleneksellik, uyum ve güvenliktir. Bu değerlerin tanımlayıcı 

hedefleri bulunmaktadır. Gücün tanımlayıcı hedefi, sosyal statü ve prestijdir. 

Başarının tanımlayıcı hedefi, sosyal standartlara göre yetkinliği gösteren kişisel 

başarıdır. Hazcılığın hedefi, memnuniyet ya da kişinin kendisi için istediği duygusal 

tatmindir. Uyarılmanın hedefi, heyecan, coşku, yenilik ve yaşam mücadelesidir. Öz-

denetimin hedefi, bağımsız düşünce, yaratıcılık ve keşiftir Evrenselliğin hedefi, 

anlayış, tolerans, takdir etme ve bütün insanların ve doğanın korunmasıdır. 

Yardımseverliğin hedefi, etkileşim içinde olunan grup üyelerinin mutluluklarını 

korumak ve artırmaktır. Gelenekselliğin hedefi, kültürel gelenek ve fikirlere saygı, 

taahhüt ve kabulün sağlanmasıdır. Uyumun hedefi, sosyal beklentileri ve normları 

tahrip eden eylemleri, eğilimleri sınırlandırmaktır. Son olarak güvenliğin hedefi ise, 

emniyet, uyum, benliğin, ilişkilerin, toplumun istikrarının sağlanmasıdır (Schwartz, 

2012:3-7). Schwartz’a göre, evrensel olarak bütün toplumların yüzleşerek 

çözümlemek zorunda oldukları üç temel sorun vardır ve toplumların bu sorunlara 

buldukları çözümleri de kültürel boyutlar olarak adlandırılmıştır. İlk sorun birey ve 



 

  

 

30 

 

yaşadığı grup arasındaki ilişkiyi anlatan özerkliğe karşı gruba yerleşik/ait olma 

boyutudur. Özerklik bireyciliği ve onun istek ve arzularını anlatırken; gruba bağlılık 

ise, kolektifliği ve yaşamdaki anlamın sosyal ilişkiler aracılığıyla bulunabileceğini 

anlatmaktadır. İkinci kültürel boyut olarak Schwartz, hiyerarşiye karşı eşitlikçiliği 

tanımlamaktadır. Hiyerarşiyi değer kabul eden kültürlerde sosyal, politik ve ekonomik 

güç eşit olmayan bir şekilde dağılmıştır. Bu kültürlerde kurallar ve zorunluluklar 

sosyal sorumluluk davranışını geliştiren hiyerarşik bir sistemde gücü korumak adına 

kullanılmıştır. Üçüncü evrensel sorun da insanın doğaya olan yaklaşımını 

anlatmaktadır ve bu soruna bulunan çözümler de üçüncü boyut olan doğaya 

hakimiyete karşı doğayla uyumu tanımlamaktadır. Doğaya hâkim olmayı tercih eden 

kültürlerde, dünyayı kontrol etmek ve kişisel ilgiler ve grup çıkarları için doğayı 

işletmek ve sömürmek söz konusudur. Uyumu gözeten kültürler ise kendilerini 

doğanın bir parçası olarak kabul eder, çevresini korur ve doğanın sunduğu güzellikleri 

birer değer olarak görür (Liu, Volcic ve Gallois, 2015:117-8). 

1.5. Kültürlerarası İletişimi Etkileyen/Engelleyen Faktörler 

Kültür, dünyaya bakış açımızı şekillendirmektedir. Kültürel olarak oluşan bilişsel 

ve duygusal süzgeçler, farklı kültür üyelerinin davranışlarını yorumlamak ve 

değerlendirmek açısından bizlere sınırlandırılmış bir bakış açısı sunmaktadır. 

Dünyayı, çevremizi ve insanların davranışlarını anlamak adına sahip olduğumuz bu 

kültürel filtreler, bakış açımızı sınırlandırmakla kalmamakta, aynı zamanda 

çarpıtmaktadır. Görüleni olduğu gibi değil, kendi perspektifimizden anlamamıza ve 

yorumlamamıza neden olmaktadır. Çevreden alınan uyarıları beklentilerimize uygun 

olacak şekilde zihnimizden geçirerek anlamlandırmaya çalışmak ise algılama olarak 

tanımlanmaktadır (Ting-Toomey ve Chung, 2012:159).  

Kültürel olarak farklı insanların gerçekliği yorumlama şekilleri de farklılık 

göstermektedir. Beş duyu organımızla edindiğimiz bilgilerin, insan zihni tarafından 

işleme alınmasının ilk aşaması algıdır. İçsel bilgilerimiz, geçmiş deneyimlerimize ve 

hislerimize dayanırken; dışsal bilgilerimiz çevremizdeki insanlar ve olaylara 

dayanmaktadır (Goss’tan akt. Liu, Volcic ve Gallois, 2015:80). Bu iki bilgi türünün 

zihin tarafından sentez edilerek işlenmesi sayesinde başarılı bir algılama sürecinden 

bahsedilmektedir. Algının kültürel olarak oluştuğu ve algının inançlarımızla, 



 

  

 

31 

 

değerlerimizle, dünyaya bakış açımızla ve tutumlarımızla bağlantılı olduğu 

bilinmektedir. “Algılamayı etkileyen faktörler, genel olarak önyargılar, kültürel 

farklılıklar, geçmiş tecrübeler, uyarıcının özellikleri ve ani duygu değişimleri 

olabilmektedir” (Apak, 2018:18).  

 Kültürlerarası iletişimi etkileyen ve engelleyen unsurların anlaşılabilmesi için, 

stereotiplerin, önyargıların, etnomerkezciliğin, ayrımcılığın ve bunların algılama ile 

ilişkisinin incelenmesi gerekmektedir. Algılama üç aşamada gerçekleşmektedir: 

Seçme, kategorileştirme ve yorumlama. Farklı kültürel ardyörelerden gelen insanların 

algıları da geldikleri kültürün etkisi altındadır. Algılama sürecinde üç genel eğilim söz 

konusudur; kapalılık, aşinalık ve beklentiler. Kapalılık, az bilgiyle genel yargılara 

ulaşabilme eğilimini anlatmaktadır. Var olan mevcut bilgiyle aşina olunana yatkınlık 

eğilimi, söz konusu ikinci durumu açıklamaktadır. Zihinde yerleşik ve sabitlenmiş 

imaj ve fikirler de beklentileri ifade etmektedir. Gülün zihinde kırmızı olarak 

kodlanması ya da yaşlıların beyaz saçlı olarak düşünülmesi gibi. Bu sabit imajlar 

alışkanlık haline gelmekte ve zamanla farklı algılamanın önünde engel 

oluşturmaktadır (Liu, Volcic ve Gallois, 2015:81).  

Algılamanın ilk aşaması olan seçme kavramı, daha önceden deneyimlediğimiz ve 

gördüğümüz bilgilerin hafızada kayıtlı olduğunu ve ihtiyaç halinde hafızadan 

çağrılarak kullanılma durumunu anlatmaktadır. İkinci aşama olan kategorileştirmede 

ise, “insanları, nesneleri, olayları ve benzer özellikte ve nitelikte olanların 

gruplandırma işlemini ifade etmektedir. “Örneğin insanları, cilt ya da saç rengine, 

kıyafetine, ırkına, cinsiyetine, diline, meşguliyetine, ilgilerine, coğrafik lokasyonuna 

ya da arzu edilen/edilmeyen niteliklerine” göre kategorize ettiğimiz anlatılmaktadır. 

Algılamanın son aşaması yorumlamada, insanlar bilgiyi, “fiziksel (duymak, dokunmak 

vd.), sosyolojik (nüfus, grup üyeliği vb.), psikolojik (tutum, inanç ve eğilimler vb.) 

olarak” süzgeçten geçirmektedir. Algılamanın fiziksel unsurları bütün insanlar da 

ortak olsa da algıdan anlamı oluşturma bütün insanlarda benzer değildir. Bu durum 

kültürel etkilerle ilgilidir ve öğrenilmiş bir süreçtir (Kartarı, 2014:140; Liu, Volcic ve 

Gallois, 2015:82-86). 



 

  

 

32 

 

1.5.1. Stereotipleştirme 

Stereotip terimini modern anlamda ilk kullanan Walter Lippmann’dır. Kamuoyu 

(1922) adlı kitabında, entelektüel imajları oluşturmanın psikolojik bir yöntemi olarak 

stereotip kavramını kullanmıştır. Bir grubun aşırı düzeyde basitleştirilmiş nitelikleri 

hakkında varsayımlarda bulunulurken; olumsuz çağrışımlar yapılarak stereotipler 

oluşturulmaktadır. Stereotipler, bireysel yargılardan çok, üzerinde toplumsal uzlaşıya 

varılmış yargıları anlatmaktadır. Genellikle stereotip haline getirilen bir gruba ya da 

kültüre ait niteliklerin, genetik veya ırksal olduğu varsayılmaktadır. Stereotiplerin üç 

temel karakteristiği bulunmaktadır: insanların kategorileştirilmesi, atfedilen 

niteliklerde uzlaşıya varılmış olması ve atfedilen niteliklerle gerçek nitelikler arasında 

tutarsızlıkların olmasıdır. “Bir stereotip, bir grup insanın karakteristikleri hakkında bir 

takım pozitif ya da negatif inançlardan oluşur” (Spencer-Oatey ve Franklin, 2009:140; 

Scollon ve Scollon, 2001:171). Stereotipleştirmede, bireysel değişkeler dikkate 

alınmadan, bireyin mensubu olduğu grup hakkından önceden yerleşmiş imajlar 

kullanılmaktadır. Stereotiplerin oluşmasında dil kullanımı da etkili olmaktadır. Dilde 

bulunan kutuplaştırıcı ifadeler bu durumun farkında olunmadan yaygınlaşmasına 

sebebiyet vermektedir. Örneğin, biz ve ötekiler, kadın ve erkekler, siyah ve beyaz 

ırklar, heteroseksüeller ve homoseksüeller gibi kelime gruplarının günlük hayatta 

sıradanlaşmış olarak kullanımları, çoğu zaman fark edilmeyecek şekilde bir diğer grup 

hakkında basmakalıp yargılarda bulunulmasına neden olmaktadır. Dilin bu şekilde 

kullanımına ve kişisel deneyime ek olarak, bu basmakalıp yargıların oluşmasında ve 

yerleşik hale gelmesinde medyanın kritik önemdeki rolü de bilinmelidir (Ting-

Toomey ve Chung, 2012:165-167). 

Başka kültürdeki insanların en basit şekilde kategorilere ayrılmasını anlatan 

stereotip kavramı, kişisel deneyimlere dayanmayan, genel olarak kendi kültürümüzün 

önyargılarından ya da medyadan edindiğimiz klişe/basmakalıp yargı haline gelmiş; 

değişime kapalı ya da değişime direnen, eleştiri kabul etmeyen genellemeleri 

anlatmaktadır (Hurn ve Tomalin, 2013:13-14; Kartarı, 2014: 244). Stereotipler (kalıp 

yargılar), olumlu ya da olumsuz olabilmekte fakat olumsuz olan stereotipler 

önyargıların oluşmasına sebep olmaktadır. Önyargılar da kültürel bir gruba karşı 

negatif yönde bir tutum geliştirmemizin ve peşin hükümler vermemizin ana nedenleri 



 

  

 

33 

 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum zaman içinde ayrımcılığa kadar 

varabilmektedir. Samovar ve Porter göre (2001)’e göre, önyargılar kültürlerarası 

iletişimde kendi kültürümüz dışında kalan diğer kültürlere karşı düşmanca duygular 

beslememizin önünü açmaktadır (akt. Patel, Li ve Sooknanan, 2011:144) Stereotipler 

dile; çarpıtmalar, karikatürleştirmeler ve kurumsallaşmış yanlış bilgiler şeklinde 

yerleşmektedir. Örneğin, belirli bir ırka atfedilen basmakalıp yargılar, ırksal 

önyargıları yansıtır ve bunlar medya tarafından tekrar edildikçe kurumsallaşmaya 

başlamaktadır. Yaygın basmakalıp yargılar, ırktan, yaştan, toplumsal cinsiyetten, 

sosyal sınıftan ve kılık kıyafete kadar pek çok farklı dinamikten 

kaynaklanabilmektedir. Burada tehlikeli olan durum, yetersiz bilgi ve kanıtla başka 

kültürler hakkında genelleştirmeler yapılması ve varsayımlarda bulunulmasıdır. 

Yanlış ve yetersiz bilgilerin dile yerleşmesi ve zamanla yoğunluk kazanmasının 

neticesi ise stereotiplerin kurumsallaşmasına neden olmaktadır (Hurn ve Tomalin, 

2013:14). 

1.5.2. Önyargı 

Bireyin bir olay, bir insan ya da grupla ilgili kesinkes olumlu ya da olumsuz bir 

yargıya varmadan fakat kendi öz bilgi ve deneyimlerine de dayandırmadan geliştirmiş 

olduğu ön fikirleri olarak tanımlanmaktadır. Bu ön fikirlerle birey, farklı kültürel 

çevrelerden gelen birey ve gruplarla arasına fiziksel ya da sosyal mesafe 

koyabilmektedir. Bu nedenle de ön yargılar iletişim engeli oluşturmaktadır (Göregenli, 

2012:6). Önyargı, bir grup insana karşı verilen bir takım duygusal nitelikte tepkiler 

olarak düşünülmektedir. Stereotipler, belirli bir gruba karşı beslenen inançlarken; 

önyargı, belirli bir gruba karşı beslenen genelde negatif tutumlardır (Spencer-Oatey ve 

Franklin, 2009:141). Diğer bir deyişle, önyargı, stereotipleştirmenin sonucunda başka 

bireylere karşı geliştirdiğimiz olumsuz tutumlardır. Bir kişiye, bir olaya ya da konuya 

karşı kişisel deneyim, kişilerarası iletişim ya da medyanın etkisiyle genellenmiş 

değerler oluşmaktadır. Bu değerlerden birisi olan önyargı, bir gruba ya da grup 

üyelerine karşı beslenen olumsuz tutumlardır (Kağıtçıbaşı, 2014:148). Önyargının 

bazı pragmatik sonuçları olabilmektedir. Ekonomik ya da toplumsal olarak fayda 

sağlamak için insanlar kolayca önyargılara başvurmaktadır. Azınlık grupları ile ilgili 

geliştirilen önyargılar, kişileri hâkim kültürde konforlu hissettirmektedir. Ayrıca 



 

  

 

34 

 

önyargıların, ego-koruyucu işlevi vardır. Örneğin, başarısız olunduğunda, başarılı 

olanlar suçlanmakta ve böylelikle kişi kendisine duyduğu öz saygısını korumaya 

çalışmaktadır. Önyargıların bir diğer işlevi olan değer ifade edici işlev, mensubu 

olunan gruba bağlılığı ve verilen değeri ifade etmektedir. Son işlev de, bilgi işlevidir. 

Bireyler, bir kişi ya da grup hakkında yetersiz bilgiye sahip olduğunda önyargılar 

devreye girmekte ve eksik olan bilginin tamamlanmasına aracı olmaktadır. Brislin 

(1981), önyargıları yoğunluğuna göre kategorize etmiştir: Sözlü taciz, fiziksel 

sakınma, ayrımcılık, fiziksel şiddet ve katliama doğru aşama aşama önyargıların 

yoğunluğu artmaktadır (Liu, Volcic ve Gallois, 2015:95-96).  

Önyargıya sebep olan dört unsur, olumsuz stereotipler, gruplararası kaygı, 

gerçeğe dayalı tehditler ve sembolik/kültürel tehditlerdir. Stereotipik inançlar kültürel 

olarak farklı olana beslenen olumsuz tutumlardan kaynaklanmaktadır. Gerçeğe dayalı 

kaygılar, grup çatışmalarına, az olan kaynaklara ulaşımdaki rekabete veya bir gruptaki 

fiziksel iyi olma haline karşı gelişebilecek tehditlerden oluşmaktadır. Ev sahibi 

kültürler bu tehdidin genel olarak göçmen topluluklarından geleceği düşünmektedir. 

Sembolik tehdit ise, ortak bir çıkarı paylaşan grubun sahip olduğu sosyokültürel 

sistemin başka bir grup tarafından bozulması, engellenmesi ya da sisteme zarar 

verilmesi durumunu anlatmaktadır (Spencer-Rodgers ve McGovern, 2002:613-14).  

1.5.3. Etnomerkezcilik 

Etnomerkezcilik kelimesi köken olarak, “ethno” ve “centrism” kelimelerinin 

birleşiminden oluşmuş ve ethno, kişinin kendi etnik ya da kültürel grubunu; centrism 

de kişinin kendi üyesi olduğu grubu merkezi görmesini anlatmaktadır. 

Etnomerkezcilik de buradan hareketle, kendi kültürel grubumuzun görüşlerini ve 

standartlarını, diğer gruplardan daha önemli bulduğumuzu anlatmaktadır. Diğer 

gruplar bu bakış açısıyla dezavantajlı bir konuma sürüklenmektedir. Bu durumun 

nedeni, diğer grubun standart ve değerlerini onların gözünden değil, kendi 

kültürümüzün değer ve yargılarına göre yorumlamamızdan kaynaklanmaktadır. 

Etnomerkezcilik, kendi kültürümüzü diğerlerinden üstün görmek için bir savunma 

mekanizması gibi işlemektedir. Bu nedenle kişiler kendi yaşam tarzlarını yaşanılan en 

uygun ve makul yaşam olarak kavramaktadır. Diğer kültürlerin kendilerini örnek 

almalarını ve kendileri gibi davranmalarını beklemektedir. Etnomerkezcilik, kültürel 



 

  

 

35 

 

sosyalizasyonun sonunda öğrenilmiş bir süreçtir ve içinde doğup büyüdükleri iletişim 

pratiklerini, kendilerini daha güvende hisetmek adına içselleştiren bireyler, kendi 

kültürel kurallarını da bu nedenle daha önemli bulmaktadır (Ting-Toomey ve Chung, 

2012:161-163). 

Etnomerkezcilik, bir kültüre mensup üyelerin, başka kültürleri kendi inanç, değer 

ve geleneklerine göre yorumlamasını ifade etmektedir. Sonrasında bu kültürlerden 

gelen insanları, kötü, zayıf, aptal ya da çılgın vb. olarak kategorileştirmelerini 

anlatmaktadır. Diğer kültürlere bu şekilde verilen tepkiler; bu kültürlerin tarihlerine, 

dinlerine, sanatlarına, geleneklerine ve değerlerine karşı bilgisiz olmaktan; bu kültür 

gruplarını tanımama ve bilmeme durumunu anlatan kaygıdan; farklı kültürleri 

anlamaya çalışmak yerine, bu kültürler hakkında kolay bir şekilde varsayım ve 

tahminlerde bulunma eğilimi ve başka kültürleri tanıma isteksizliğinden kaynaklı 

gelişen basmakalıp yargılardan oluşmaktadır. Kültürel bir olaya ya da duruma karşı 

geliştirilen yaklaşımlar, kişilerin kendi öz deneyimlerinden ziyade; sahip olduğu sınırlı 

bilgiler ve önyargılarından kaynaklanmakta ve bu durum, bireylerin diğer kültürü 

anlamaya çalışmanın zor olduğu kanısına götürerek, basit ve kolay bir şekilde diğer 

kültürleri kendi kültürel perspektifinden yargılamayı tercih etmesine sebebiyet 

vermektedir (Hurn ve Tomalin, 2013:12-13). 

1.5.4. Ayrımcılık 

Önyargıların aşırı ve bilinçli/kasıtlı bir biçimi olarak ayrımcılık, bireylere ya da 

bir gruba cinsiyetleri, ırkları, dinleri, etnisiteleri ya da engelleri nedeniyle olumsuz 

muamele edilmesi ya da eşit muamele edilmesinin karşısında olma durumunu 

içermekte ve bu yüzden kültürlerarasındaki iletişimi engellemektedir (Keleş, 

2012:1517). “Ayrımcılık, bir gruba veya grubun üyelerine karşı önyargılardan 

beslenen olumsuz tutum ve davranışların tümüyle ilgili bir süreçtir. Ayrımcılık, 

ayrımcılığın yöneltildiği kişilerin kişisel özelliklerinin ötesinde mensubu oldukları 

grubun aidiyetlerini taşıdığı varsayılarak genelleştirilen olumsuz önyargılardan 

kaynaklanmaktadır. Bir gruba atfedilen niteliklerin belirli durumlarda ve özel 

koşullarda gerçekliği yansıtıyor olması ve ayrımcılığın meşru kılınması adına 

kullanılması da ayrımcılığın gerekçelendirilmesine sebebiyet vermektedir. 

Ayrımcılığın olduğu toplumsal düzlemde ilişkilerin daha dikey, güçle ilgili 



 

  

 

36 

 

konumlanmalar daha keskin ve adalet kavramının tam olarak yerleşemediğini 

söylemek mümkündür. Çünkü bir toplumda ayrımcılığa neden olan etken, farklı 

etnisite, cinsiyet ya da dine mensup grupların toplumsal tabakada daha alt seviyede 

görülmesidir. Toplumda farklı olanın algılanma biçiminin olumsuz olması, 

çoğunluğun farklı olanı dışarıda bırakan, kendisini azınlıkta olanlardan daha üstün 

görmesi de ayrımcılığın altında yatan ideolojik yapısını göstermektedir. Ayrımcılık 

sadece benzerlik ve farklılık mevzusu olmayıp, bu farklılığın dışlayıcı bir söylemle 

olumsuzlanması ya da aşağılanması durumudur. Önyargılar davranışlarda izlenirse 

açık bir ayrımcılıktan söz edilmektedir (Göregenli, 2012:5-6). Ayrımcılık, bir grup 

hakkında sahip olduğumuz olumsuz tutumlar nedeniyle, o gruba mensup kişilere 

olumsuz davranışlarda bulunmayı anlatmaktadır (Kağıtçıbaşı, 2014:148). 

1.6. Dili, Kültürü ve İletişimi Araştırmanın Metodolojisi: İletişim 

Etnografisi ve Yorumlayıcı Yaklaşım 

George Wilhelm Hegel, Edmund Husserl, Georg Simmel ve Ferdinand de Tönnies 

tarafından sosyal bilime yorumlayıcı yaklaşımın temelleri atılmıştır. Bu araştırmacılar, 

pozitif/doğa bilimlerinin insan davranışını anlamadaki yetersizliğini vurgulayıp; bu 

metodların kültürel norm, inanç, sembol, değerler ve bireysel konuları anlamakta 

uygun olmadıkları kanaatini taşımışlardır. Hermenötik, fenomenoloji ve sembolik 

etkileşimcilik vb. alanlarda yorumlayıcı yaklaşımdan faydalanılmıştır. Yorumlayıcı 

yaklaşım, etnografiyi, röportajı, gözlemi, odak grubu, içerik analizini ve diğer 

yöntemleri kullanabilmektedir. Yorumlayıcı perspektifin amacı, sosyal eylemin ve 

etkileşimin anlamını keşfetmektir. Clifford Geertz (1926-2006), “insani eylemlerin 

sosyal ve kültürel bağlam hesaba katılmadıkça anlamsız olduğunu” vurgulamıştır. 

Yorumlayıcı yaklaşımın merkezinde anlam ve bağlam vardır ve anlam da kültürel 

toplulukların dil ve iletişim aracılığıyla müzakere ederek paylaştıkları sosyal bir 

inşadır (Croucher, 2015:52-54). Yorumlayıcı yaklaşım, belirli bir kültürel grubun, 

iletişim pratiklerini derin ve detaylı anlamak için işlevseldir; çünkü iletişimi bağlamı 

içinde anlamayı öne çıkarmaktadır.  

Kültür ve iletişimi çalışmak için üç büyük yaklaşım ya da perspektif 

tanımlanmaktadır: Sosyal bilim (işlevselci), yorumlayıcı ve eleştirel. Bu üç yaklaşım 

pek çok başka disiplinden beslenmekte ve gerçeklik, insan davranışı, kültür ve iletişimi 



 

  

 

37 

 

çalışmanın farklı perspektiflerini yansıtmaktadır. Kültürü her yaklaşım farklı 

varsayımlarla ele almakta ve bu yaklaşımlar kültür hakkında nasıl düşünüldüğü 

sorusunun, kültürün nasıl çalışılacağını da etkilediğini iddia etmektedir (Martin ve 

Nakayama, 2010:50). Yorumlayıcı paradigmada kültür sosyal olarak inşa edilen bir 

yapı olarak anlaşılmakta ve daha önceden doğruluğu kanıtlanmış bir birim olarak ele 

alınmamaktadır. Kültür ve iletişim arasındaki ilişki, işlevselci yaklaşımın aksine 

nedensel değil; birbiriyle karşılıklı bağı olan kavramlar olarak düşünülmektedir. 

Kültür, yorumlayıcı paradigmada iletişimi etkileyen ve aynı zamanda da iletişim 

tarafından inşa edilen ve ortaya çıkarılan bir sosyal yapı olarak ifade edilmektedir. Bu 

bakış açısıyla, iletişim, pratiklerin kültürel olarak kodlandığı ilk sosyal süreçtir. Bu 

süreçte, kültürel kodlama sadece insanları birbirleriyle kaynaştırmamakta aynı 

zamanda dönüştürücü ve yaratıcı işlevlere aracılık etmektedir (Martin, Nakayama ve 

Carbaugh, 2012:23). Kökleri toplum dilbiliminde olan yorumlayıcı yaklaşımlardan 

birisi, Hymes’ın geliştirdiği ve “yorumlayıcı kültürlerarası araştırmanın en iyi örneği” 

olarak görülen iletişim etnografisidir (Martin, Nakayama ve Carbaugh, 2012:24). 

İletişim etnografları, belirli kültürel gruplarda iletişim biçimlerinin/modellerinin 

betimleyici çalışmalarına yönelmişlerdir. Yorumlayıcı araştırmacılar, gerçekliğin 

insanlar tarafından sosyal olarak inşa edilen dışsal bir unsur olduğunu varsaymaktadır.  

İletişimi de içine alan insan deneyiminin öznel olduğu ve ne önceden tahmin edilebilir 

ne de önceden verili olduğu kabul edilmektedir. “Yorumlayıcı yaklaşımın hedefi, 

insan davranışını anlamak ve betimlemektir.” İşlevselci yaklaşımda ise insan 

davranışını önceden tahmin etmek amaçlanmaktadır. Yorumlayıcı yaklaşımda, 

kültürün iletişim tarafından yaratıldığı ve sürdürüldüğü savunusu vardır. Bu yöndeki 

araştırmalarda antropoloji ve dilbilimden beslenerek ortaya çıkan nitel yöntemler 

kullanılmaktadır. Yorumlayıcı yaklaşımı tercih eden araştırmacılar belirli kültürel 

grupların iletişim kuralları tanımlamalarının, o grubun inanç ve değerlerinde gömülü 

olduğunu vurgulamışlardır. Bu perspektifte yapılan araştırmalarda kültür, iletişim ve 

kültürel farklılıklar belli bir bağlamda incelenmektedir (Martin ve Nakayama, 

2010:59-63). İletişimin yorumlayıcı bir yaklaşım ve etnografik analiziyle, iletişim 

eylemini kültürler arasında sınırlayan, engelleyen, yönlendiren ve çarpıtan etmenlerin 

ortaya çıkarılması amaçlanmaktadır.  



 

  

 

38 

 

1900’lardan II. Dünya Savaşı’na erken 21. yüzyılda lingüistik ve antropoloji 

Amerika Birleşik Devletleri’nde birbiriyle yakından ilişkili iki alan olarak 

görülmüştür. Franz Boas (1858-1942), (Kolombiya Antropoloji Departmanı kurucusu 

ve Amerika Antropoloji Birliği’nin ortak kurucusu) antropolojinin alt dallarından 

birisi olarak dili çalışma alanına katmıştır. En bilinen öğrencisi Edward Sapir (1884-

1939), dilbilimsel antropolojinin kurucu ismidir. Kültürler bu dönemde etkileşimsel 

yapılarıyla değil, kendi içlerinde araştırılmıştır. Bu araştırmacılar, 1925’te Amerika 

Dilbilim Topluluğu’nda çeşitli kültürleri araştırmışlardır. Alanda ilk olarak filologlar 

çalışma yürütmüşlerdir. Erken dönem çalışmalarda dillerin spesifik niteliklerine 

eğilmişlerdir. II. Dünya Savaşı sonrasında ise Amerikalılara başka dilleri öğretmek 

amaçlanmıştır (Monaghan, 2012:19-20). Aynı dönemde, toplum dilbilim ve 

antropolojinin ortak ilgi konusu dil olmuştur.  

Kültürlerarası iletişim, davranışta görülen kültürel çeşitliliği anlamanın anahtar 

alanlarını inceleme sahasına almaktadır. Çokkültürlü (multicultural) iletişim, 

antropoloji, dilbilim, felsefe ve psikoloji kültürlerarası iletişim alanını besleyen 

disiplinlerdir. Farklı kültürdeki insanların uzaktan ya da yüz yüze kurdukları iletişim, 

yazılı, sözlü ya da vücut dilini kapsayabilmektedir. İki araştırma okulu iletişimi ve 

iletişimin sıralanan farklı şekillerini anlamaya çalışmıştır: İlki, teori geliştirmeye 

çalışan Sosyoloji ve İletişim Okulu; diğeri ise teoriyi pratikle sentezleyen ve içine 

psikoloji, antropoloji, sosyoloji ve dilbilimi alan ve disiplinlerarası bir yaklaşımı 

benimseyen okuldur. Bu yaklaşımdan beslenerek, dilbilim ve iletişim arasındaki 

ilişkinin araştırıldığı ve dilbilim iletişimi nasıl etkiler sorusuna verilen yanıtlar, 

semiyotik çalışmalar başta olmak üzere, dil ve düşünce arasındaki ilişkileri araştıran 

çalışmalarla doğrudan ilişkilidir. Kültür dili etkiler mi sorusunun yanıtları da cevabını 

kültürel antropoloji, dilbilimsel antropoloji ve toplum dilbiliminde bulmaktadır. 

Kültürel antropolog ve etnolog Franz Boas, yerli Amerikan kabileleri üzerinde yaptığı 

çalışmalarla dil ve davranış arasındaki bağı kurmuştur. Dile özgü yapıların, insanların 

geleneklerine yansıdığını ifade etmiştir (Boas’tan akt. Hurn ve Tomalin, 2013).  

Noam Chomsky, dilbilimsel evrensel kodlar olduğunu savunmuş ve kültürden 

kültüre değişen kültürel kodların varlığını yadsımıştır. Dilin gramatik yapılarına 

eğilerek, evrensel kodlarını inceleyen Chomsky’nin aksine, dilin düşünceyi 

oluşturduğu ve etkilediğine inanan filozoflar da kendi hipotezlerini geliştirmiştir. 18. 



 

  

 

39 

 

yüzyılın başlarında psikoloji ve antropoloji disiplinleri, dil ve kültürün birbirlerini 

karşılıklı olarak nasıl etkilediklerini ve bunun düşünme üzerine etkisini 

araştırmışlardır. Wilhelm von Humboldt (1767-1835), dilin bir ulusun ruhu olduğunu 

ve dil analiziyle bir milletin ulusal karakteristiklerinin keşfedilebileceğini öne 

sürmüştür (Kothoff ve Oatey, 2007:9). Dilbilimsel kategorileştirmenin kültürel kodları 

ne derece yansıttığı ve bu kodların herhangi verili bir zamanda insanların ne yaptığını 

ya da düşündüğünü tam olarak belirlemese de bu kategorilerin tarihsel olarak 

oluşturulmuş geleneksel kalıplar olduğu açıklanmıştır. Dilin düşünceyi nasıl etkilediği 

ve bunun iletişimle ortaya çıkma halini savunan hipotezler, gramatik ve semantik 

yapılar arasında ayrıma giden bir çerçeveye karşı gelmekte ve bu yapıların içinde 

bilginin, metaforik anlamların ve dilin bağlamsal yönlerinin var olduğunu iddia 

etmişlerdir. Dilin metaforik, bağlamsal ve toplumsal kişiliği ortaya çıkarma niteliğinin 

daha geniş iletişimsel süreçlerle anlaşılabileceği savunulmaktadır. “İletişimin kültüre 

özgü yollarının araştırılmasında, dil, kültür ve düşünce arasındaki ilişki varlığının 

kabulü, açıklayıcı bir unsur ya da kanıt olarak görülmektedir” Kültürlere özgü bu 

iletişim yollarının araştırıldığı çalışmalarda, kültürün iletişim biçimlerimizi etkilediği 

ya da belirlediği düşüncesi yatmaktadır. Bu çalışmalarda, etkileşim tarzlarında görülen 

kültürel değişkenler ve özgünlükler, kültürel değerler, inançlar, tarih ve beklentiler 

açılarından açıklanmaktadır (Hua, 2014:184). Kültürler arasında kurulan iletişimle 

gerçekleşen pratiklerin, etnografik soruşturmalar sayesinde, kültür ve iletişimsel 

durumlarla olan ilintisinin anlaşılabileceği ifade edilmektedir (Gumperz ve Cook-

Gumperz, 2008:14-15).  

1960’larda başlayan iletişim etnografisi metodu ile kültürün konuşma aracılığıyla 

kurulan iletişimsel bir yapı olduğu düşünülmüştür. İletişim etnografisi, 1980’lerde 

dilbilimsel antropolojiye aracılık etmiştir. Antropologlar, kültürel olarak inşa 

edildiğini düşündükleri bir dizi olayın/durumun incelenerek kültürün 

araştırılabileceğini ortaya koymuşlardır. Dell Hymes vd., (Hymes 1974; Gumperz ve 

Hymes 1964 ve 1972; Bauman ve Sherzer 1974), dilbilimsel analizlerle, etnografik 

saha çalışmalarını birleştirerek, dilin nasıl kullanıldığını araştırmışlardır. Roman 

Jacobson’ın “konuşma olayı”, başlangıçta katılımcıların eylemlerini anlamak adına 

yorumlayıcı bir bakış açısı sağlamıştır. Olaylar, pratiklerin daha detaylı yorumsal 

incelemesi için analiz birimleri olarak ele alınmıştır (Gumperz ve Cook-Gumperz, 



 

  

 

40 

 

2008:16). Hymes, Gumperz ve Ervin-Tripp erken dönem dilbilimci antropologlardan, 

dil ve kültür arasındaki ilişkiye yaptıkları vurguyla ayrılmışlardır. Çünkü erken dönem 

antropologları daha çok dillerin tasviriyle ve grameriyle ilgilenmişlerdir. Dil yönelimli 

antropoloji (dilbilimci antropologlar), 1950’lerin sonunda farklı kültürlerin ve dillerin 

gramer tanımlamalarını bırakmışlardır. Dell Hymes ve John Gumperz ve Berkeley 

Üniversitesi çalışma grubu, gramer tanımlamalarını aşan bir alternatif geliştirmiştir. 

Dell Hymes, 1960’ta Harvard’dan Berkeley’e gelerek, SPEAKING (Setting, 

Participants, Ends, Act Sequences, Key, Instrumentality, Norms ve Genre) modelini 

ortaya koymuştur. Bu modeli, yasal işlemler, sınıf etkileşimleri, karşılaşmaları veya 

dini hizmetler gibi özel olayları/durumları analiz etmek için kullanmıştır. Odağı 

gramer ve sözlükbilimden alarak, konuşmanın etnografisine vermiştir. Hymes, 

Gumperz, Labov ve Bernstein daha sonra “İletişim Etnografisi” üzerine kitap yazarak, 

dilbilimsel antropolojiyi etkilemişlerdir (Monaghan, 2012:24-27). Modern dilbilimsel 

antropolojinin çalışma konuları, dil pratikleri, katılım ve kendilik/kişilik/kimlik olarak 

ifade edilmiştir. (Duranti’den akt. Monaghan, 2012:29). İletişim etmografisi, 

dilbilimsel yönlü antropolojik araştırmalara meydan okuyan bir yanıt olarak, dil ve 

kültür çalışmalarına yeni bir soluk kazandırmıştır.  Konuşma durumları, kültürel ve 

sosyal olarak inşa edilen toplumsal normların açığa çıkarılması için geçerli etnografik 

bilgiyi sunmaktadır. Bu yaklaşımın ortaya çıkmasında etkileşimsel toplum dilbilimin 

özel konuşma durumlarından yararlanılmıştır (Gumperz ve Cook-Gumperz, 2012:66-

67).  

Dell Hymes modelini iki düşünce akımının ortasında geliştirmiştir. İlki 

Chomsky’nin genel gramer programı (1957-1964), diğeri Claude Levi-Strauss’un 

yapısalcılığından etkilenerek gelişen antropolojideki betimleme metodlarıdır. Hymes, 

iki temel amacından bahsetmektedir: Betimleyici ve teoriksel. Betimleyici hedefinde 

yerlilerin kendi kültürleri içindeki konuşmalarını ve etkileşimlerini anlamaya yardımcı 

olacak bir çerçeve sunmak istemiştir. Bu emik bir betimlemeyi göstermektedir. Daha 

çok dillerin ses sistemlerini betimlemek için yapılan sesbirimsel (fonemik) 

betimlemeye benzemektedir. Aynı zamanda Hymes’ın sunduğu çerçeve, benzer 

konuşma durumları/olayları için farklı kültürler tarafından kullanılan konuşma 

biçimlerini karşılaştırmayı yapabilmek adına kullanılabilirdir. Bu da etik bir 

betimlemeyi anlatmaktadır (Kiesling, 2012:77). Teorik olarak ise; Hymes “iletişimsel 



 

  

 

41 

 

yetkinliği” modellemeye yönelmiştir. Bu şekilde Hymes, Chomsky’nin bütün herkesin 

kendi yerel dilinin grametik yapısını bilerek kuracağı cümleleri kapsayan dilbilimsel 

bir yetkinliği anlatan genel teoriye karşı gelmiştir. “Bu nedenle genel bir dil teorisi 

sadece dilbilimsel yetkinliği değil; aynı zamanda bir dilde gelişmiş özel bir konuşma 

durumunu da anlamayı ve konuşmacının özel bir durumu anlatabilmesini de 

sağlayacak yetkinliğini de içermelidir.” Bu teori özel durumları anlatmaya yardımcı 

uygun dilin nasıl betimleneceğini, konuşma durumunun nasıl tanımlanacağını ve bu 

kavramların bir kültüre nasıl bağlanacağını göstermek için işlevsel olmuştur. Hymes’a 

göre bir konuşma bir kültüre çeşitli seviyelerde bağlanmaktadır; dil topluluğu, 

konuşma ortamı, konuşma olayı ve konuşma edimidir. Hymes dilsel topluluğu 

“konuşmayı yürütmek ve yorumlamak için kuralları olan ve en azından dilsel bir 

değişkeyi benzer yorumlayabilen topluluk” olarak tanımlamıştır. Burada esas olan 

nokta, konuşmanın yürütülmesi ve yorumlanmasında dilsel topluluğun aynı kuralları 

ve normları paylaşmasıdır. Hymes modelini farklı konuşma biçimlerini tasvir 

edebilmek adına geliştirmiş ve betimlemelerin yapılabilmesini sağlamıştır (Kiesling, 

2012:78-79). 

İletişimin ekonomi-politiği, sosyo-politiği, sosyolojisi, felsefesi üzerine 

çalışmalar yanında iletişimin antropolojisini çalışmanın yöntemini sunan ve dil, kültür, 

iletişim arasındaki örüntüleri anlamaya olanak sağlayan iletişim etnografisi, 

dilbilimsel çalışmaların erken dönem çalışmalarından farklı olarak, antropoloji 

departmanlarında yer alan ve kültürü anlamanın yolunun dilbilimsel analizden 

geçtiğini savunan dilbilimsel antropolojinin ve toplum dilbiliminin ilgi alanına 

girmiştir. Dil ve biliş arasındaki ilişkiden yola çıkarak, dilin bir konuşanın dünyayı 

algılamasını yönlendirmesini savunan Sapir-Whorf hipotezi, dil ve kültür arasındaki 

bağa işaret etmektedir. Dil, bir bireyin bireysel statüsünden, aile geçmişine kadar 

uzanan göstergeleri anlatmaya yarayan sembol sistemiyken; konuşma da bu sosyal 

oluşumların aktarılmasına hizmet etmektedir. Bir diğer deyişle, sosyal bağlamda 

dilbilimsel etkinliğin işlevini anlatan toplum dilbiliminde etkili iletişim kurmanın yolu 

Chomsky’nin savunduğu dilbilimsel yetkinliğin ötesinde iletişimsel yetkinlikten 

geçmektedir. İletişimsel yetkinlik, bir dilin sadece gramatik kodlarını bilmenin 

toplumsal bağlamda kurulan etkili iletişimde yetersiz kalacağını düşündüğü 

dilbilimsel yetkinlikten daha ziyade, sosyal bir yeteneğin kazanılmasını anlatan bir 



 

  

 

42 

 

kavram olarak Dell Hymes tarafından ortaya atılmıştır. Hymes ayrıca Roman 

Jacobson’ın “speech event” kavramından esinlenerek geliştirdiği konuşmanın 

etnografisinde, konuşmanın bileşenlerinden olan dilbilimsel kodlar yanında, 

konuşmacıların sosyal karakterlerini, kültürel geçmişlerini, etkileşime girdikleri 

ortamı ve etkileşimin sosyal karakterini de hesaba katmaktadır (Gumperz, 1967:224-

229) Kısacası Hymes’ın konuşma olayı, konuşma durumu ve konuşma eylemi dediği 

yapılar iletişim etnografisi ile çözümlenmekte ve konuşmaların röntgeni 

çekilmektedir. 

Dilbilimsel antropoloji ve toplum dilbiliminde geliştirilen konuşmanın/iletişimin 

etnografisi, dili, kültürü ve toplumu anlamanın gözlemsel ve kuramsal çerçevesini 

sunmaktadır. “Daha genel olarak ise, konuşmanın etnografisi, belirli bir grupta, 

kurumda, toplulukta ya da toplumda örüntülü dil kullanımlarının ve konuşmanın 

kültürel terimlerinin betimlenmesidir” (Sherzer, 1977:44). Konuşmanın etnografisi 

özelinde ve toplum dilbilimi genelinde iletişimsel alanla ilgili toplumsal sorunlara 

çözümler bulabilmek alanın motivasyonlarından biridir.  Konuşmanın/iletişimin 

etnografisi bu nedenle bir toplumda şu soruları sormaktadır: İletişimin sözlü ve sözsüz 

farklı biçimleri nelerdir ve bu biçimler iletişimsel eylem ve olaylar bağlamında 

toplumun bütün iletişimsel kuramında birbiriyle nasıl ilişkili olmaktadır? Bu ilişkilerin 

anlaşılması da toplumsal sorunlarda yaşanan iletişim sorunlarının ve engellerinin 

neden kaynaklandığını anlaşılır kılmaktadır (Sherzer, 1977: 51-53).  

Dell Hymes’a göre, bir dili konuşabilme yetisi, o dilin sosyo-kültürel bağlamda 

uygun kullanımlarının bilinmesini de gerektirmektedir. Bu nedenle belirli bir 

topluluktaki yerel dili kullanan insanların sadece doğru gramer kurallarını bilmesi 

yeterli olmayıp; aynı zamanda iletişimin kurulduğu ortama ve bağlama da uygun olan 

dili kullanmayı da bilmelidirler. Bu yetenek ise, paylaşılan ortak dilbilimsel kodları 

içerdiği kadar, konuşmayı yönlendiren ve yorumlanmasını sağlayan sosyo-kültürel 

kuralları, normları ve değerleri de kapsamaktadır. İletişim etnografisi, bir insanın ait 

olduğu topluluğun dil kullanımı hakkında ne bildiği ve bunu nasıl öğrendiği ile ilgili 

sorulara yanıt aramaktadır (Farah 199’den akt. Johnstone ve Marcellino, 2010:60). 

 Hymes’ın farklı kültürlerin konuşma kullanımları üzerine yapmış olduğu 

sınıflandırma ile varmış olduğu husus, bir bireyin, bir dili nerede, ne zaman ve nasıl 

kullanacağını bilmiyorsa o dili biliyor sayılamayacağıdır (Clair, 1974:932).  



 

  

 

43 

 

Belirli bir kültürde ya da toplulukta iletişim etnografları iletişimi, konuşma 

olayları, konuşma durumları ve konuşma eylemleri aracılığıyla sorgulamaktadır. 

Hymes’a göre, konuşma olayları, törenler, yemekler, tartışmalar, sevgi gösterileri gibi 

sosyal ve kültürel etkinlikleri anlatmaktadır. Konuşma durumları ise konuşma olayları 

içinde yer almaktadır.  Bu iki duruma örnek vermek gerekirse, evlilik törenleri bir 

konuşma olayını, bu törende edilen evlilik yemini ve verilen sözler de konuşma 

durumunu göstermektedir. Konuşma eylemleri ise bireylerin söz ve ifadelerini anlatan 

en küçük analiz birimini oluşturmaktadır. “Hymes, bu üç kavramı anlatmak için, bir 

partiyi (konuşma olayı), parti boyunca süren bir konuşmayı (konuşma durumu) ve 

konuşma esnasında yapılan bir şakayı (konuşma eylemi) örnek olarak vermektedir.” 

Hymes, konuşma eylemlerini cümle yapıları gibi gramatik kavramlardan ayırmaktadır. 

Çünkü Hymes’a göre, “bir anlam, statü ya da bir konuşma eyleminin işlevi sadece 

gramatik biçimlere bağlı değildir.” Konuşma eylemlerinin yorumlanması daha çok, 

toplumsal statü ve katılımcıların ilişkilerine bağlı bir iletişimsel süreci anlatmaktadır 

(Johnstone ve Marcellino, 2010:63). 

Dil ve toplumsal yaşam arasındaki etkileşimin sorgulanması söz konusuysa 

‘konuşmanın etnografisi’ ve ‘iletişimin etnografisi’ aynı kefeye konulmaktadır. Dil ve 

toplumsal yaşam arasındaki etkileşimin betimlenmesine duyulan ihtiyaç için yürütülen 

argümanların neticesinde Hymes: “Böyle bir çalışma, toplum dilbiliminin genel 

çalışma sahası içerisinde bir yaklaşım olarak, konuşmanın ve iletişimin etnografisi 

olarak adlandırılabilecek bir çalışmanın özüdür/esasıdır” demiştir (Leeds-Hurwitz, 

1984:16). 

Alessandro Duranti, Language As Culture in U.S. Anthropology adlı makalesinde 

dili kültür olarak ele alan üç paradigma üzerinde durmaktadır (Duranti, 2003:323-

347).  Amerikalı antropolog Franz Boas’nın öncülük ettiği ilk paradigma, özellikle 

Kuzey Amerika yerli dillerinin sınıflandırılması, belgeleme, gramatik betimleme 

üzerinde durulmuş ve dilbilimsel görecelik kavramına ayrı bir önem verilmiştir. İkinci 

paradigma, 1960’larda geliştirilmiş ve kayıt altına alma teknolojilerinin de 

gelişmesiyle “dil kullanımının bağlamsal analizine olanak sağlayan yeni kuramsal 

görüşler vasıtasıyla konuşma olayı gibi yeni analiz birimlerinin ortaya çıkarıldığı” 

paradigmadır. Daha çok antropolojinin içinde olduğu varsayılan bu paradigma aslında 

antropolojiden bir kopuşu göstermektedir. Bu iki paradigma arasındaki temel fark, ilk 



 

  

 

44 

 

paradigmanın öncüsü olan Boas ve öğrencilerinin savunusu olan dilin artık insan 

zihninin bir penceresi olmadığıdır. Bunun yerine ikinci paradigma ile geliştirilen 

savunu, dilin tek tek bireylerin zihin yapısının bir yansıması olarak çalışılmasından 

ziyade; “dilin öncelikle konuşma olayı ve konuşma etkinliği esnasında çalışılan 

toplumsal bir olgu olduğudur” (Duranti, 2003:329).  Son olarak üçüncü paradigma ise, 

kimlik oluşumu, anlatısallık ve ideoloji kavramları üzerinde geliştirilmiş ve 

antropolojiyi dilbilimsel yöntemlerle başka alt dallarda belirlenen konuların 

çalışılmasına bağlayan yeni bir girişimi anlatmaktadır. Bu üç paradigmayı 

uygulayanların yürüttükleri tartışmaların azlığı dolayısıyla, kültürel bir kaynak ve 

toplumsal bir pratik olarak dilin doğası hakkında kuramsal savunuların sistematik hale 

getirilmesi zorlaşmıştır. Kültür olarak dil çalışmaları, dilbilimsel antropolojinin, 

etnolingüistiğin ve toplum dilbiliminin çalışma sahasına girmekle beraber, her bir 

çalışma pratiği, dili araştırma nesnesi olarak ele aldıklarında farklı kuramsal ve 

yöntemsel eğilimlere sahip olmuşlardır. Bu tez çalışmasında ikinci paradigmanın öne 

sürdüğü fikirler esas kabul edilmektedir. Dilbilimsel antropoloji (antropolojik bağlam 

içinde dilin çalışılması) ve toplum dilbilimi (dilin toplumsal bir inşa olarak çalışılması) 

olarak adlandırılan ve iletişimin etnografisi olarak tanımlanan bir yaklaşımı da içine 

alan ikinci paradigmanın esaslarını Duranti şu şekilde özetlemiştir: 

a. Duranti ikinci paradigmanın hedefinin, dil kullanımını konuşanların 

konuşma etkinliği sırasında analiz etmek olduğunu, 

b. Bu paradigmada ‘dil’e bakış açısının, dilin kültürel olarak oluşmuş ve 

oluşmaya devam eden bir yapı olarak kavrandığını, 

c. Analiz birimlerinin, konuşma toplulukları, iletişimsel yetkinlik, dil 

çeşitliliği, konuşma olayı, konuşma eylemi ve türü olduğunu, 

d. Kuramsal konuların, dil farklılıkları ve “dil ve bağlam arasındaki ilişkiyi” 

kapsadığını, 

e. Son olarak bu paradigmada veri/bilgi toplama yöntemlerinin; “katılımcı 

gözlem, gayri resmi görüşmeler, dil kullanımının kayıtları” olduğunu 

belirtmiştir (Duranti, 2003:330). 

İletişim etnografisi kültürün konuşma aracılığıyla oluşturulan iletişimsel bir olgu 

olduğu görüşünü dile getiren bir yaklaşım olarak pek çok disiplinin kesişim noktasında 

yer almaktadır.  Bu nedenle antropologlar, iletişim bilimciler ve dilbilimciler, 



 

  

 

45 

 

“kültürün nasıl işlediğini bir dizi kültürel olarak kurulan konuşma olayları aracılığıyla” 

çalışabilirler (Gumperz ve Cook-Gumperz, 2008:536). 

 

1.7. Kültürlerarası İletişim Alanında Ulusal Araştırmalar 

Bu tez çalışmasında Türkiye’de yaşayan altkültürlerin birbirleriyle kurdukları 

kültürlerarası etkileşimde ortaya çıkan dilsel kalıpları ve kültürel farka dayalı iletişim 

engellerini, Yaşar Kemal eserleri üzerinden bir incelemeyle analiz etmektedir. Bu 

nedenle kültürlerarası iletişim üzerine yapılan literatür taramasında öncelikle 

lisansüstü tez çalışmalarından başlanılarak, Ulusal Tez Merkezi’nde, “Kültürlerarası 

iletişim” ve “altkültür” terimleri birlikte taratılmıştır. Tarama sonucunda bulunan 

tezler; Fikriye Arslantaş (2019)’ın Kültürlerarası iletişim: Mardin'de yaşayan 

altkültür grubu Süryanilerin ulusal kültürle olan iletişimi adlı halkla ilişkiler yüksek 

lisans tezi,  Mahmut Ercan (2015)’ın Kültürlerarası iletişim: Eskişehir'de yaşayan 

altkültür gruplarından biri olan Arnavutların, hâkim kültürle iletişimi bağlamında 

incelenmesi adlı yüksek lisans tezi ve son olarak, Hande Ökeli (2014)’nin 

Kültürlerarası iletişim bağlamında bir altkültür grubu olan Çerkeslerin hâkim kültürle 

iletişimi adlı yüksek lisans tez çalışmalarıdır. Bu 3 tez çalışmasından hareketle 

denilebilir ki, iletişim bilimleri disiplinleri alanlarında yapılan kültürlerarası iletişim 

ve altkültür çalışmalarında, altkültürlerin hâkim kültürle olan iletişimi ve etkileşimine 

odaklanılmıştır. Bu tez çalışmasında ise bu tezlerden farklı olarak, seçilen ilgili 

altkültür grubunun sadece ulusal kültürle olan iletişimi değil; Yaşar Kemal metninde 

yer alan bütün kültür gruplarının birbirleriyle olan iletişimi araştırılmaktadır. 

Kültürlerarası iletişim disiplinin kavramlarından olan kalıp yargılar, ön yargılar, 

ayrımcılık ve etnomerkezci dilsel kalıplar ve iletişimsel yapılar, dilin ve iletişimin 

hafızası konumundaki edebi metinler aracılığıyla sosyo-kültürel bağlamda 

irdelenmektedir.  

“Kültürlerarası iletişim” teriminin tek olarak yapılan taraması sonucunda ise 

altmış lisansüstü tez çalışması karşımıza çıkmaktadır. Burada bu tezlerden, iletişim 

bilimleri alanında hazırlanan  tez çalışmalarından bazıları; Pelin Su Altan (2019)’ın 

Uluslararası göç bağlamında kültürlerarası iletişim adlı yüksek lisans tezi, Su Erol 

(2008)’un Hıristiyan / Süryani ve Müslüman cemaatleri arasındaki kültürlerarası 



 

  

 

46 

 

iletişim Bir çokkültürlü şehir örneği: Mardin adlı yüksek lisans tezi, Seyhan Akyol 

(2019)’un Sağlık iletişiminde yabancı hasta ilişkisi ve kültürlerarası iletişim 

problemleri: İstanbul ili özel hastanelerinde bir araştırma adlı halkla ilişkiler yüksek 

lisans tezi, Hatice Şule Oğuz (2013)’un  

Kültürlerarası iletişim bağlamında sığınmacılık deneyimi: Gaziantep örneği adlı 

doktora tezi, Onur Bekiroğlu (2011)’nun Kültürlerarası iletişim bağlamında Türk 

basınında etnik kimliklerin sunumu: Ermenilere ilişkin haberlerin nicel ve nitel analizi 

adlı doktora tezi ve Nurullah Tabakcı (2008)’nın Kültürlerarası iletişim sürecinde alt-

kültürde kimliğin oluşumu (Türkiye'deki Karaçay Topluluğu örneği) adlı halkla 

ilişkiler doktora tezidir. Bu çalışmalarda da ortaya çıkan genel sonuç, iletişim 

disiplinleri alanlarında yapılan lisansüstü tezlerde kültürlerarası iletişim odaklı 

araştırmaların, kültürel iletişimi, çokkültürlü toplumsal yapıyı, bu yapıyı oluşturan 

kültürel grupların kimlik oluşumunu, temsilini ve kültürlerarası iletişimin oluşum 

dinamikleri ve mekanizmalarını (göç ve sığınmacılık; yabancı hastalar ve sağlık 

iletişimi vb.) konu etmesidir.  

Kültürlerarası iletişim alanında tez çalışmaları yanı sıra, yazılan kitap ve 

makaleler de taranmıştır. Yazılmış olan kitaplarda ilk sırayı kültürlerarası iletişim 

disiplininin Türkiye Akademisi’nde yerleşmesini ve gelişmesini sağlayan Asker 

Kartarı (2001)’nın Farklılıklarla Yaşamak: Kültürlerarası İletişim adlı kitabı 

gelmektedir. Kartarı lisans ve lisansüstü seviyede verdiği kültürlerarası iletişim 

dersleri ile alanın tanıtılması ve gelişimi adına öncü isimdir. Disiplinin gelişimi adına 

yönettiği tez çalışmalarıyla da alan literatürüne katkı sunmuştur. Ayrıca Engin Sarı 

(2010)’nın Mardin'de kültürlerarasılık (Kültür, kimlik ve politika) adlı kitabı da 

çokkültürlü toplumsal yapıyı Mardin üzerinden ele alarak, kültürel farka dayalı kültür 

ve kimlik inşasını anlatmaktadır. Kültürlerarası iletişim konusunda yazılmış ve Google 

Scholar ve Dergipark üzerinden yapılan tarama sonucunda karşımıza çıkan 

makalelerden öne çıkanlar şu şekildedir: Alanın kavram, kuram ve yaklaşımlarıyla 

gelişimini anlatan derleme niteliğinde makalesiyle Engin Sarı (2004)’nın 

Kültürlerarası iletişim: Temeller, gelişmeler, yaklaşımlar adlı çalışması, kültürlerarası 

iletişim engellerine “dilsel iletişim, sözsüz iletişim, sosyokültürel ve stratejik 

yeterlikler” açılarından bakarak, Türkiye-Ermenistan ilişkilerini çalışan Melek Sarı 

Güven (2015)’in Kültürler Arası İletişim Engelleri: 1991’den Günümüze Türkiye-



 

  

 

47 

 

Ermenistan İlişkileri Örneği adlı makalesi, Cemal Çakır (2008)’ın “kültürlerarası 

iletişim yaklaşımlar, modeller ve sınıflandırmalarını incelediği” Kültürlerarası 

İletişim Penceresinden Bakmak adlı makalesi, Gürsel Yaktıl Oğuz (2002)’un 

kültürlerarası iletişim engellerini ve etkenlerini film üzerinden ele aldığı 

Kültürlerarası İletişimde Engeller: Bir Örnek Çözümleme: Savulun Battal Gazi 

Geliyor adlı makalesi, Selin Bitirim Okmeydan (2020)’nın kültürlerarası iletişim 

başlığını taşıyan ulusal tezlerin bibliyometrik analizini son yirmi beş yılı kapsayacak 

şekilde araştırdığı Kültürlerarası İletişim Alanındaki Eğilimler: ‘Kültürlerarası 

İletişim’ Başlıklı Lisansüstü Tezlerin Bibliyometrik Analizi adlı makalesidir. Bu 

makale çalışmalarından hareketle denilebilir ki, bu tez çalışmasına konu ve yöntem 

olarak benzerlik taşıyan konular, sadece kültürlerarası iletişim alanının alt alanlarından 

olan kültürlerarasıı iletişim engellerine değinen başlıklardır. Fakat Alev Yemenici 

(1995)’nin Söylem Çözümlemesinde Üç Temel Yaklaşım ve Kültürlerarası İletişimde 

Söylem Çözümlemesinin Önemi adını taşıyan makalesi, bu tez çalışmasına da  konu 

olan ve irdelenmesi gereken araştırma problemi olarak düşünülen, dilin toplumsal ve 

kültürel bir inşa/olgu olması ve dilin/kültürün iletişimi etkileme ve iletişime yansıma 

durumundan hareket etmekte ve yazarın kendi ifadeleriyle belirttiği şekilde “dilsel 

etkileşimi belirleyen kuralların toplumlar tarafından kültürel özellikleri yansıtacak 

biçimde düzenlendiği” varsayımından yola çıkmaktadır. Her türlü iletişimsel 

etkinliğin ya da durumun, toplumsal ve kültürel olandan etkilendiği ve kültürden 

kültüre farklı olması dolayısı ile iletişimi de kültürel farka dayalı olarak değişime ve 

dönüşüme uğrattığı, kültürel eserler olan edebi metinler üzerinden araştırılmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

 

48 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KÜLTÜREL ÇALIŞMALAR VE EDEBİYAT 

2.1. Kültürel Çalışmalar: Metin Olarak “Kültür”ün ve 

“İletişim”in Araştırılması 

 Dil, kültür ve toplum araştırmalarının merkezinde dilin doğasını nelerin 

oluşturduğu ve bu dille yaratılan iletişim durumunun açıklanmaya çalışılması 17. 

yüzyıldan itibaren sosyal bilimlerin pek çok disiplinini bir araya getirmiştir. Modern 

dönemden (17. yy’dan günümüze) başlamak üzere, disiplinler arasındaki sınırların 

gevşemesine olanak sağlayan neden ise dili, kültürü ve toplumu anlayabilmenin 

yolunun bu disiplinlerarası diyalogdan geçmesidir. Dilin doğasını araştıran iki büyük 

teoriden birisi çerçeveleme kuramıyken; diğeri inşacı kuramdır. İlk kurama göre, insan 

yaşamına ışık tutan bir resmin, davranışların, amaçların ve zihinsel işlevselliğin 

çerçevelediği bir yapı içerisinden dili anlama çabasına girilmektedir. Dilin bu çerçeve 

içinde geliştiği varsayılmaktadır. Dil olmaksızın bu unsurların tanımlanabileceği ve 

tasvir edilebileceği savunusu söz konusudur. İkinci kuram olan inşacı kurama göre ise 

durum bunun tam tersidir. Bu kuramda, yeni amaçların, yeni davranışların, yeni 

anlamların ve yeni bir insani yaşam resminin oluşturulmasında dil yapıcı bir unsur 

olarak kabul edilmektedir. Kısacası ilk kuramdan farklı olarak, sözü edilen etmenlerin 

ancak ve ancak dilin varlığı sayesinde ortaya çıkabileceği iddiasıdır (Jourdan ve Tuite, 

2006:16). “Dil, öznelliği, kimliği ve anlamın kültürel haritalarını inşa eden bir yapıdır” 

(Barker, 2008:155). Kültürün, dil yapılarının ve kişisel ifade ya da konuşmaların 

ayrılamaz bir bütün olduklarından hareket edilmekte ve bireylerin her ne kadar kişisel 

olarak dilleri sayesinde inşa ettiklerine inandıkları sözcelerinin aslında kişisel 

yorumlamaların ötesinde, daha karmaşık açıklamaları, kaynakları ve anlam haritalarını 

barındıran geniş çaplı bir kültürel söz dağarcığına ait olduğu anlatılmaktadır (Barker, 

2002:40). Dil temelli kültür çalışmaları, kültürü dile ait ve bütün yaşama biçimlerini 

anlatan bir yapı olarak tasarlamaktadır. Durgun bir yapıdan ziyade akışkan ve sınır 

tanımayan bir yapı olarak kültürü anlamanın yolu, farklı kullanımları ve amaçları 

anlatan insani etkinliği araştırmaktan geçmektedir. Bu etkinlikler, “yaşam biçimlerini, 

dili, temsili, iletişim aracını, pratikleri, sanat eserlerini, mekânsal düzenlemeleri, güç 



 

  

 

49 

 

ilişkilerini, anlam örüntülerini, yüksek kültürü, popüler kültürü, alt kültürü, kaos 

kültürünü, yönetimsel kuralları” içeren çok parçalı ve katmanlı bir yapı olan kültürün 

hareket halinde ve dönüşen sosyal bir belirleyici olduğunu anlatmaktadır (Barker, 

2002:80-84).  Dilin yapısalcı anlayışta ileri sürüldüğü gibi gösteren ve gösterilen 

denilen ikili yapının oluşturduğu göstergelerden meydana geldiği ve dilin 

konuşmadan/sözden ayrı olduğu ele alınmış ve dolayısıyla dil, bireysel ifadelerden 

soyutlanmıştır (Johnson, Chambers vd., 2004:158). Bu yaklaşıma itiraz eden teoriler, 

dilin sosyal inşacı yapısını ortaya koymuştur. Dil tarihsel, toplumsal ve kültürel bir 

inşadır ve sosyal etkileşimi kuran omurgadır. Dilin söz ile arasına konulan sınırları 

ortadan kaldıran inşacı kuram yaklaşımına benzer olarak, iletişimin de sadece bir 

mesajın gönderici-mesaj-alıcı düzleminde doğrusal işleyişi tarihsel süreçte genişlemiş 

ve iletişimin sosyal bir bağlamda yaratıldığı ve insanların ait oldukları kültürden, 

toplumdan, kimlikten ve sınıfsal konumundan izler taşıdığı savunusuna gelinmiştir. 

“İletişimsel süreçte mesajın bağlamı, aldığı biçim, gönderici ve alıcı arasındaki güç 

ilişkileri, yorumlama süreci ve buna alıcının verdiği geri bildirimler” iletişimin de dil 

aracılığıyla kurulan bir etkinlik olarak, toplumsal ve kültürel olandan ayrılmazlığı 

ortaya çıkarılmıştır (Longhurst, Smith vd., 2016:30). 

Kültürü araştırma sahasına alan sosyoloji, antropoloji, edebiyat, tarih ve pek çok 

başka disiplin yanında kültürel çalışmalar da kültürü merkezi bir kategori olarak 

tanımlayarak, “anlamlandırma pratiklerini, temsili, kültürel politikayı, kültürel 

materyalizmi, toplumsal oluşumu, eklemlenmeyi, güç yapılarını, popüler kültürü, 

ideolojiyi, hegemonyayı, metinleri, izleyici/seyirciyi, öznelliği, kimliği, söylemi, 

sosyal ve tarihsel bağlamda konumlanmayı ve dönüşen/değişen toplumsal değişimi” 

kültürel ve sosyal yaşama dahil olarak keşfetmeye çalışmaktadır. Anlam inşası ve 

temsillerle kurulan kültürün insan pratiğiyle açığa çıkan anlamlandırma 

mekanizmalarında izlenebileceği düşünülmektedir.  Bu bağlamda Stuart Hall (1932-

2014), belirli bir topluluğa özgü olan dil, pratikler, temsiller ve gelenekler aracılığıyla 

kültürün anlaşılır olacağını söylemiştir. Bu amaçla da kültürel çalışmalar, “kültürü 

meydana getiren anlamın ve temsillerin gömülü olduğu anlamlandırma pratiklerini ve 

aynı zamanda güç ilişkileri ile bunun sonuçlarını” araştırmayı amaçlamıştır. Bu 

araştırmalarla kültürün izini, bütün bir yaşamı kapsayacak şekilde değerlerin, 

inançların, yetkinliklerin ve alışkanlıkların yerleştiği toplumsal pratiklerde, 



 

  

 

50 

 

kurumlarda ve sınıflandırma sistemlerinde sürmüştür (Barker, 2002:3-7). Romandan 

reklama, reklamdan televizyona, televizyondan dergilere bir dizi metni yapısöküme 

göre analiz eden kültürel çalışmalar, kültürel sınıflandırmanın farklı kategorileri olan 

toplumsal cinsiyet, ırk, yaş ve diğer toplumsal oluşumlar arasındaki esnekliği ve 

geçişkenliği anlaşılır kılmakta ve kültürel farklılığa olan hoşgörünün ve dayanışmanın 

bir parçası haline gelmektedir (Barker, 2002:23). 

Tarihsel süreçte yaşanan gelişmelere, değişim ve dönüşümlere paralel olarak, 

toplumların da duygu ve düşünce yapılarında farklılıkları Raymond Williams, Kültür 

ve Toplum (1958) adlı eserinde, 18. yüzyıl’dan (Edmund Burke, William Cobbett) 20. 

yüzyıla (D.H. Lawrence, R.H. Tawney, T.S. Eliot, I.A. Richards, F. R. Leavis ve 

George Orwell) kadar uzanan dönemde düşünürlerin ve edebiyatçıların eserlerinden 

yola çıkarak kaleme almıştır.  Kültürün tarihsel perspektiften dönüşümünün izini, sözü 

edilen düşünürlerin eserlerinde sürmüş ve yaşam ve düşüncedeki büyük değişimleri 

bu eserler ışığında yorumlamıştır. Williams kitabında “modern, demokratik ve 

endüstriyel toplumun” betimlenmesini sağlayan sosyo-politik ve düşünsel geleneği 

anlama uğraşına girmiştir (Williams, 2017; Walton, 2008:113).  

   “Williams’ın kültürel çalışmaların gelişimindeki kuramsal etkisi 

karşılaştırılamayacak kadar büyük olmuştur ve bu etki 1958 yılında Kültür ve 

Toplum’un yayımlanması ile başlar. Kültür ve Toplum bir edebiyat tarihi 

kitabıdır ama bir farkla; edebiyat metinlerini kendi başlarına ele almaktansa, 

bunların bir fikir ile bağlantısını inceler. Williams İngiliz düşünce tarihindeki bir 

izleği takibe alır ve on dokuzuncu ve yirminci yüzyılları kat ederek fikirlerin 

kültürel temellerini ve temsillerini ortaya koyar. (…) Kitabın hareket yönü 

metinlerin kendine has özelliklerinden toplumsal dinamiklere doğruydu; kültürün 

belirli görme biçimlerini birbirleriyle ilişkilendiriyordu. Kültür ve Toplum’un 

asıl gücü burada yatar: kitabın kültürel ürünler ve kültürel ilişkiler arasındaki 

bağlantıları açık ve ısrarlı şekilde takibi” (Turner, 2016:66). 

 

Stuart Hall Cultural studies: Two paradigm (1980) adlı makalesinde, Raymond 

Williams’ın kültür tanımının, fikirlerle örülü bir alandan, sosyal pratiklere kadar 

uzanan antropolojik anlamına kadar genişlediğini ifade etmektedir. Williams, bu 

anlamda “kültürün bütün bir yaşam tarzı” olduğunu anlatan ve terimin betimleyici ve 

hatta etnografik biçimde kullanılış biçimini gösteren “belgesel” kavramı ile 

ilişkilendirmiştir. Bütün bir yaşam tarzını ifade eden kültür tanımlamasında, sanatın, 

ticaretin, politikanın ve hatta ailenin yetiştirilmesine dek uzanan sosyal pratiklerin 

birbirlerinden ayrı pratikler olarak değil; birbirleriyle ilişkileri bağlamında 



 

  

 

51 

 

çalışılmasını anlatmıştır. Bu şekilde yapılacak bir çalışmanın amacının belirli bir 

dönemde, bütün bu pratik ve unsurlar arasındaki ilişkinin nasıl oluyor da bir bütün 

olarak yaşanıldığını ve deneyimlendiğini anlama çabası olduğunu dile getirmiştir. 

Williams bu durumu duygu yapısı olarak tanımlamıştır. Bu yapılar bireysel olarak 

değil, kolektif olarak yaratılmaktadır. Kültürün bütün sosyal pratiklerin iç içe geçmiş 

insani etkinliğin bir biçimi olduğunu ve bu biçimi de tarihin yapıldığı hissi/duygusal 

praksisler olarak kavramsallaştırmıştır. En basit tanımıyla, ekonomi alt yapıyı belirler 

indirgemeciliğine ve “ideal ve materyal güçler arasındaki ilişkiyi oluşturan alt yapı-

üst yapı ayrımına karşı gelmiştir.” Bunun yerine Williams, “sosyal varlık ve sosyal 

bilinç arasındaki diyalektiğin içinde olduğu daha geniş bir formülasyonu” tercih 

etmiştir (Hall, 1980:59-63). 

“(…) Bu formülasyonda kültür, verili tarihsel koşullara ve ilişkilere dayanan, bunlar 

aracılığıyla ortaya çıkan ve var olabilme şartlarıyla baş etmeye çalışan farklı sosyal 

gruplar ve sınıflar arasında ortaya çıkan anlamlar ve değerler olarak ve bu anlamların 

açıklandığı ve içinde gömülü olduğu deneyimler ve pratikler olarak tanımlanmıştır. 

Williams, bu iki görünümü- tanımlamalar ve yaşama tarzları- ‘kültür’ kavramı 

etrafında bir araya getirmiştir. Thompson ise iki unsuru- bilinci ve tarihsel koşulları- 

‘deneyim’ kavramı içinde bir araya getirmiştir” (Hall, 1980:63). 

 

 “Tarihi, üretim pratiklerini, metinsel biçimi, alımlamayı ve yeniden dolaşımı” 

anahtar kavramları olarak kucaklayan kültürel çalışmalar”, kültürel analizde 

metodolojik olarak çoğulcu bir yapı sergilemektedir. (Barker, 2008:167; McGuigan, 

2010:3). Kültürel çalışmalar akademide daha çok üç disiplinden beslenmiştir: Edebi 

çalışmalardan, sosyal teori ve etnografik saha çalışmasını içeren sosyolojiden ve 

tarihsel bağlamsallaşma ile kültürel dönüşüm hareketlerini kapsayan tarihten 

(Johnson, Chambers vd., 2004:20). Kültürel çalışmalar, kültürel sorgulamalarını 

yaparken bu alanların kaynak ve yöntemlerinden yararlanmış ve kültürel 

çevrimin/dolaşımın dört ana öğenin daimî etkileşiminden oluştuğunu savunmuştur: 

Metin, metnin üretimi, metnin okuma/yorumlanma süreci ile günlük yaşam ve 

deneyimlerdir. “Metinler kendi içinde soyut bir biçime sahip kültürel parçalar 

oldukları kadar, daha geniş sosyo-kültürel pratiğin birer görünüşüdürler” (Johnson, 

Chambers vd., 2004:38-42).  Kültürün paylaşılan anlamların ve toplumsal kimlikleri 

üreten bir sistem olması, duygu yapılarını içermesi nedeniyle araştırmalarda toplumsal 

grupların ve kültürel alanların seçilmesi ya da metinlerin bağlamsal okunması veyahut 



 

  

 

52 

 

kültürel biçimleri kapsaması kaçınılmazdır.  Bu nedenle kültürel formların dolaşıma 

girdiği anların/zamanların ya da kültürel dolaşımın bağlamsal analizi kültürel 

çalışmalarda nitel analizi, nicel analizle yakalanan sayısal ölçümlere kıyasla hem 

vazgeçilmez hem de bir bakıma zorunlu kılmıştır. Çünkü nicel analizle çok katmanlı 

anlamları, çıkarımları, çelişkileri, belirsizlikleri ve bazen sessiz kültürel 

performansları keşfetmek mümkün olmamaktadır. Fakat edebi, dilbilimsel, görsel 

analizler ile bedensel performansları anlamayı sağlayan metodların iletişimle ortaya 

çıkan anlam karmaşasını çözmesi daha olası bir seçenek olmaktadır (Johnson, 

Chambers vd., 2004:177). Edebi bir metin aracılığıyla kültürel oluşumları anlamaya 

çalışmak, metinle bağlamı arasındaki ayrımı aşındırmaktadır. Çünkü metin, tarihi ana 

eşlik eden bir tanık olarak karşımızda durmaktadır. “Kültürel tarihi oluşturmanın 

yollarından birisi de bir metni okumaktan geçmektedir” (Johnson, Chambers vd., 

2004:199). 

“İnsanı anlam ağlarında asılı duran bir hayvana” benzeten Clifford Geertz (1926-

2006), “kültürün bu ağlar olduğunu ve bu nedenle de kültür analizinin yasa koymak 

için yapılan deneysel araştırmaların uzağında, anlamı keşfetmeye çalışan yorumlayıcı 

bir analiz olduğunu” söylemektedir (Geertz, 1973:5). Geertz için “kültürel analiz, 

anlamı tahmin etmek, bu tahminleri değerlendirmek ve en iyi tahminlerden açıklayıcı 

sonuçlar çıkarmaya çalışmaktır; anlamın kıtasını keşfetmek ya da bu kıtanın bedensiz 

haritasını çizmek değildir” (Geertz, 1973:20). Kültürel çalışmalar bu yorumlayıcı 

soruşturmaları, antropolojinin, mikro-sosyolojinin, metinsel analizin, toplumsal ve 

kültürel tarihin ve psikanalizin kaynaklarını sentezleyerek yapmaktadır. “Yorumlayıcı 

araştırmalar, metinlerin, imajların, incelenebilir notların ve günlük konuşmaların nitel 

analiziyle” yürütülmektedir.  Kültürel çalışmalar metinlerde inançların ve duygu 

yapılarının olduğunu, üretildikleri dönemlerden işaretler taşıdıklarını ve bunların 

yorumlanarak açığa çıkarılabileceğini savunmaktadır (Murdock, 1997:181-183).  

Kültürel çalışmalar araştırmalarının üç çalışma modeli bulunmaktadır. Bu 

modeller; üretim/ürün temelli çalışmalar, metin temelli çalışmalar ve yaşayan 

kültürlerin/deneyimlenen kültürün çalışmalarıdır. Üretim/ürün temelli çalışmalar, 

kültürel üretimin en güçlü araçlarının kontrolü ya da dönüşümü için verilen 

mücadeleyi veyahut karşı hegemonik bir alan yaratabilmek/mücadele edebilmek için 

alternatif araçlara odaklanmaktadır. Kültürel ürünleri odağına alan metin temelli 



 

  

 

53 

 

çalışmalar, dönüştürücü etkileri olabilecek kültürel pratikleri araştırma sahasına 

almıştır. Son olarak yaşayan/deneyimlenen kültür araştırmaları, ötekileştirilen 

toplumsal grupların yaşam tarzlarını sunan “temsil” politikalarına yönelmekte ve 

baskın/hâkim konumdaki biçimleri eleştirmektedir. Bu çalışmalar aracılığıyla 

sessizliğe itilen, ötelenen ya da özel kılınan kültürlerin su yüzüne çıkarılması ve karşı 

hegemonik bir mücadelenin verilmesini sağlayabilmektedir (Johnson, 1986:73; 

Longhurst, Smith vd., 2016:23). 

Kültürel çalışmaların kökeni Britanya’da edebiyat çalışmalarına dayanmakta 

iken; Amerika Birleşik Devletleri’nde toplumsal eleştiri pratiği 19. yüzyılın 

sonlarından itibaren daha çok kurumsallaşan sosyoloji disiplininde ve entelektüel 

yaşamda etkin olmuştur. Williams’ın Kültür ve Toplum (1958) adlı eserinin Britanya 

Kültürel Çalışmalar Ekolü’nün kurucu eserlerinden birisi olmasının nedeni, “edebi 

nitelik ve estetik lezzet için sorulan soruların sosyal güç ve kültürel erişim sorularına 

dönüşmesini sağlamasıdır.” Britanya’da edebi çalışmalar, sosyo-politik araştırma ve 

eleştiri için büyük bir hazine olarak kabul edilmiştir. Edebi eleştiri, siyasi tartışmanın 

kamusal hale gelmesinde rol oynamıştır. Williams da sözü edilen eserinde, “tarihi 

bilincin ve politik mücadelenin kelimelere yüklenen birtakım özel maddi 

işaretlemelerle” anlaşılabileceğini düşünmüştür. Williams, kelimelere yüklenen 

anlamların tarihsel arka planının, “kuramsal soruşturmalardan ve politik eleştiriden” 

bağımsız düşünülemeyeceğini savunmuştur (White ve Schwoch, 2006:55-56). Kültür 

ve kamu gibi kelimelerin insan mücadelesini ve sosyal değişimi anlatan tarihselliğe 

sahip olduğunu belirtmiştir (White ve Schwoch, 2006:55-60). 

2.2. Raymond Williams, Edebi Metinler ve “Duygu Yapısı” 

Kavramı  

Dil ile anlamı inşa edilen/kurulan pratiklerin görünür hale geldiği metinleri 

Raymond Williams (1921-1988), “edebi çalışmaları, fotoğrafları, filmleri, televizyon 

ya da radyo programları ile reklamları kapsayan kültürün belgeleri” olarak 

tanımlamıştır (Gray, 2003:124). Kültürü araştırmanın olanaklarından birini sunan ve 

kültürel ürünler olarak karşımıza çıkan metinler sayesinde insan topluluklarının 

günlük yaşam pratiklerini nasıl ifade ettikleri ve bu pratiklerin onlar için taşıdığı 



 

  

 

54 

 

anlamlar araştırılabilmektedir. Kültürel çalışmalar metinlerdeki anlam inşası yanında, 

metinlerin üretimini, dolaşımını ve tüketimini de sorgulayan disiplinlerarası bir 

çalışma alanıdır.  Bu nedenle de metinler kültürel çalışmalarda üretildikleri ve 

tüketildikleri geniş toplumsal, tarihsel ve kültürel bağlam içinde incelenmektedir. 

Örneğin, 19. yüzyılda Batı Edebiyatı’nda üretilen büyük edebi ve sanat eserlerinde 

kullanılan “doğu ya da öteki” kavramlarının sömürgecilikle olan ilintisi 

görülebilmektedir. Aynı zamanda görsel metinler olan ilk fotoğraflar, üretildikleri 

dönemlerde “doğal” kabul edilen dışlama ve baskı altına alma pratiklerini gözler 

önüne serebilmektedir. Benzer şekilde film, televizyon, reklam ve basında yer alan 

toplumsal cinsiyet ve cinsellik temsilleri, feminist eleştirmenlere kültür ve güç 

ilişkisini irdeleyebilmenin yeni olanaklarını sunabilmektedir. Tüm bunlardan 

hareketle kültürel çalışmalar sahasında metinlerin geniş sosyo-politik ve tarihsel 

bağlamda araştırılması neticesinde, kültürün ve kültürü oluşturan pratiklerin 

anlaşılabilmesini sağlayan önemli kaynaklar olduğu düşünülmektedir. (Gray, 

2003:127). Metinsellikte gizli ya da açık sunulan ve belirli bir kültüre özgü olan 

kültürel kodlar ile metnin taşıdığı anlam o kültürün üyeleri tarafından anlaşılabilir 

olmaktadır. “Kültürel çalışmaları iletişim çalışmalarından edebi teoriye, sinematik 

metne, psikoanalize, feminizme ya da post-yapısalcılığın başlangıcına kadar taşıyan 

anahtar gelişme” tam da metnin kodlarının kültürün üyeleri tarafından çözümlenerek 

metinden haz yaratılması kavramına uzanmaktadır (Gray, 2003:132). Anlamın dilde, 

anlatıda ve diğer işaret sistemlerinde üretildiği formları analiz edebilmenin yolu 

kültürel çalışmaların sosyoloji, antropoloji ve tarihin kullandığı yöntemleri 

kullanmanın yanında edebiyat eleştirisini ve yapısalcı dilbilimi/dilbilimsel biçimciliği 

de işlevselleştirmesini gereklı kılmaktadır (Johnson, 1986:50). 

Raymond Williams, duygu yapısı (structure of feeling) olarak adlandırdığı 

kavramla, kolektif deneyimlenme biçimlerini anlatmak istemiştir. Willliams endüstri, 

demokrasi, sınıf ve sanat yapılarındaki tarihsel değişimlerin sorgulandığı durumlarda 

verilen yanıtların aslında kültürün de değişen anlamına odaklı olduğuna dikkati 

çekmiştir. Buradan hareketle düşünür tarihsel bir dönemi ele alırken edebi ya da 

popüler metinlerden yararlanmış ve o dönemlerin duygu yapısını bu metinlerden yola 

çıkarak incelemiştir. Williams’a göre, “duygu yapısı, gözardı edilen popüler kurgu 

metinlerinden, edebiyat olarak şimdilerde okuduğumuz bütün romanlara kadar 



 

  

 

55 

 

hepsinde mevcuttur.” Kültürün analizinde, dönemin edebiyatında yer alan duygu 

yapısı ile metin arasındaki bağ büyük bir öneme sahip olmaktadır. Elizabeth 

Gaskell’in, Mary Barton’un, Charlotte Bronte’nin ve Charles Dickens’ın eserlerinde 

yazarlar dönemin duygu yapısını yansıtan konuları ele almışlar ve “öksüz çocuk, 

korunmasız çocuk, yalnızlık, fakir bir aileden çıkan genç kız gibi” karakter ve temalar, 

gerçek bir yaşama karşı yazıldıkları dönemlerde verilmiş en derin yanıtlar olarak var 

olmuşlardır. Williams, sanatın toplumun bir yansıması olduğunu ve gerçek yaşam 

tecrübesine uzanan bir toplumsal karaktere hayat verdiğini aktarmaktadır. Aynı 

zamanda sanat, toplumun fark edemediği yeni algıları ve yanıtları da açığa 

çıkarabilecek bir yaratıcı gücü kendinde bulundurmaktadır. Sanat ve toplum mukayese 

edildiğinde gözden kaçmaması gereken husus, ikisinin de gerçek yaşamla kurmuş 

olduğu derin ve merkezi konumdaki bağları olduğudur. Olay örgüsü ve toplumsal 

karakterin yaşadıklarına bakılarak, eser dönemin duygu yapısını betimlemekte, 

tartışmakta ve yorumlamaktadır. Sanat, toplumun ifade edemediği duygularını 

gösterebilme gücüne sahiptir. Bu sayede de dönemin duygu yapısında gördüğü ve 

dönüştürmek istediği noktalarda yeni bir his durumu ile yaratıcı yanıtlar 

üretebilmektedir. Sanat bazen toplumla örtüşmekte iken, bazen de onunla çatışma 

içine girmekte ve bir şekilde onun asli unsurlarından biri haline gelmektedir. Kültürü 

bir bütün olarak analiz etmenin yolu ise toplumu oluşturan bütün unsurlar gibi sanatı 

da bu unsurlarla aynı denklemde ele alınması gerekliliğidir (Williams, 1961:84-88).  

Raymond Williams, Britanyalı romancı ve politikacı Benjamin Disraeli’nin Sybil 

ya da The Two Nations (1845) adlı romanında ele aldığı toplumsal sorunları nasıl 

çözmeye çalıştığını göstermiştir. Romancının, dönemin toplumsal sorunlarına genel 

bir çözümün olmadığı durumlarda, çözümü roman karakterleri üzerinden çözmeye 

çalıştığını aktarmıştır. Benzer olarak, belli bir dönemin ruhunu yansıtan duygu 

durumlarında dahi çelişkilerin olabileceğini aktaran Williams buna örnek olarak 

Elizabeth Gaskell’in Mary Barton (1848) adlı romanını gösterir. Romanda hem 

yoksullara derin sempati duyulduğunu hem de işçi sınıfı şiddetine karşı korkunun 

varlığını bir arada verildiğini dile getirmektedir. Düşünürün büyük edebi eserler ya da 

popüler metinleri referans alarak incelediği tarihsel dönemlerin kendine özgü duygu 

yapısı fikri dergilere, dramalara, filmlere, televizyon programlarına ve hatta video 

oyunlarına kadar uzanabilmektedir. Örneğin, üretildikleri ve dolaşıma sokuldukları 



 

  

 

56 

 

dönemlerde baskın olan kültürel değerlere ve yasalara karşı, Batman, Superman, 

James Bond, Rambo, Matrix, Harry Potter, Cat Woman ve Kill Bill gibi popüler 

metinlerde karakter ya da kahramanlar farklı toplumsal sorunlara nasıl bir çözüm 

sunmuşlardır? Kültürün çağdaş formları olarak tarif edilen bu yapımlarda zor olan 

toplumsal sorunların nasıl çözüme kavuşturulduğu ve bu sorunları ne şekilde ele 

aldığı/ifade ettiği de kültürel çalışmaların metinler üzerinden araştırdığı konulardandır. 

Kültürel çalışmalar, toplumsalın kenarında görülen ya da kenarına itilen, 

marjinalleştirilen kesimleri daha görünür kılmak ve onların taşıdıkları sosyal değeri 

göstermek için onları analizlerinin merkezine almışlardır (White ve Schwoch, 

2006:14). Toplumsal gerçekliği araştıran bu çalışmalarda toplumun altkültürlerinin ve 

saldırıya maruz kalabilen başka topluluk üyelerinin (göçmenler, mülteciler, yoksullar, 

evsizler, lgbt kişiler vs.) yaşamış oldukları katı hayat koşullarını ele almışlar ve hâkim 

kültürün dışına itilen bireylerle olan düşünce/fikir ayrılıkları üzerinde durmuşlardır. 

Yukarıda sözü edilen popüler metinlerde ya da daha büyük edebi eserlerde her ne 

kadar Williams iyi romancıların, kahraman ya da karakterleri üzerinden sihirli 

formüllerle (magic formula) toplumsal uzlaşmazlıktan kaynaklı bu düşünce 

ayrılıklarına çözüm üretmeye çalıştıklarını ortaya koymuş olsa da, baskın durumda 

olan duygu yapısının karşısında her zaman konumlanabilen çatışmaları da görmezden 

gelmemiştir. Kısacası Williams, toplumda hâkim konumda olan değerlerin yer aldığı 

duygu yapısında yaşanan toplumsal sorunlara romancılar tarafından yine kendisine ait 

bir kavram olan sihirli formüllerle çözümler üretildiğini söylemiştir. Bu sihirli 

formüllerin analiziyle, belli bir dönemin duygu yapıları anlaşılmıştır. Başka bir 

ifadeyle, kültür, “bir dönemin duygu yapısı” aracılığıyla araştırılabilmekte ve anlamını 

bulmaktadır (Walton, 2008:125-134; Hall, 2019:51). 

Raymond Williams, The Long Revolution (1961) adlı eserinde, demokratik, 

endüstriyel ve kültürel devrimlerin ayrı ayrı değil; birlikte ele alınmasıyla toplumsal 

değişimlerin/dönüşümlerin anlaşılabileceğini söylemektedir. Willliams, üyesi 

olduğumuz toplulukları şekillendirmekten, eğitimin içeriğine, aile yapılarından sanatın 

statüsüne ve eğlence biçimlerine kadar bütün yaşam yollarının, demokrasiden ya da 

sanayi etkileşiminden ve iletişim araçlarının gelişmesinden doğrudan etkilendiğini 

anlatmaktadır. Yaşam tecrübesinde ve sanat ile fikirlerin yorumlanmasında kendini 

açığa vuran kültürel devrimin çok farklı kanallardan kendini açığa vurduğunu 



 

  

 

57 

 

anlatmaktadır. Politika, ekonomi ve iletişimsel alanda gözlemlenen değişimlerin, 

yaşamda ve sanatta/fikirde görülen değişimlerle olan bağlantısının keşfi üzerine 

yürütülecek bir sorgulamanın, insana ilişkin temel soruları kapsadığını 

vurgulamaktadır (Williams, 1961:11-12). Kültür teorisini, bu bağlamda bütün yaşamı 

oluşturan bütün unsurlar arasındaki ilişkilerinin araştırılması olarak tanımlayan 

düşünüre göre, kültürü analiz etmenin tam da bu ilişkilerin karmaşık yapısının 

oluşturduğu sistemin doğasını keşfetmeye çalışmak olduğunu ifade etmektedir. 

“Bütün bir yaşam tarzı” olarak betimlenen kavram, kültür örüntülerini oluşturan bir 

dizi ilgilerin ve etkinliklerin seçilmesi, düzenlenmesi ve aynı zamanda bunlara özel bir 

anlam verilmesiyle ortaya çıkan bir toplumsal yapı olarak tarif edilmektedir. 

Toplumsal karakter yapısı da benzer bir şekilde öne çıkarılan davranış ve tutumların 

kurumsal hale getirildiği bir sistemi anlatmaktadır (Williams, 1961:63-64). Williams, 

bir yandan “yapı” kavramı kadar sabit ve sınırları olduğunu ifade ettiği bir terimden 

ve diğer yandan da fazlasıyla kırılgan ve oldukça az maddi nitelik taşıyan 

etkinliklerimizin bir parçası olarak oluşan “duygu yapısı” kavramını “bir dönemin 

kültürü” olarak tanımlamıştır.  Duygu yapısı, genel sistem içindeki unsurların 

birbirleriyle ilişkisi sonucu meydana gelen belirli bir tecrübeyi anlatmaktadır. Duygu 

yapısının toplumsal karakter kavramı kadar topluluk üyelerince benimsenen genel bir 

yapı olarak değil; fakat daha derin olarak, içinde yaşanılan ve tecrübe edilen bir yapıyı 

anlattığını ve iletişimin de duygu yapısına bağlı olarak gerçekleştiğini anlatmaktadır. 

Toplumsal karakter yapısı gibi duygu yapısının resmi ya da gayri resmi yollardan 

öğrenilmediğini, her kuşağın toplumsal karakter yapısından ya da kültürel 

örüntülerden öğrendiği her ne varsa bunlara dayalı olarak farklı şekillerde yanıtlar 

ürettiklerini ve değişen ve dönüşen toplumsala “yeni bir duygu yapısıyla” tepki 

verdiğini ifade etmektedir. Duygu yapısı üreticilerinin ya da yaratıcılarının öldüğü 

durumlarda, geçmişe dönük bu yapıyı en yakın olarak anlayabilmenin olanağı 

şiirlerden, mimariye ve modaya kadar uzanan, bu yapıyı kayıtlar altında alan belgesel 

kültürler ile ortaya çıkarılmaktadır. “Belgesel nitelikteki kültür tanımlaması”, 

belgelerin izini sürmek ve bir dönemin duygu yapısını bu belgeler aracılığıyla 

açıklamak, belgeler ve duygu yapısı arasında olan ilişkiden kaynaklanmaktadır. 

Belgesel kültürün önemi/anlamı, bir döneme tanıklık edenlerin artık olmadığı 

durumlarda, o dönem tecrübe edilen yaşamı başka herhangi bir şeyden daha açık 



 

  

 

58 

 

olarak bizlere sunabilme potansiyeli taşımasıdır. Kültürün belli bir zamanda ve 

mekânda/yerde yaşanılan deneyimler tanımlaması ile sanattan günlük yaşama kadar 

uzanan kayıt altına alınan, bir dönemin kültürüne işaret eden kültür tanımlaması 

arasındaki fark kültür tanımlamalarındaki (ideal olarak kültür fikri, yaşanan 

deneyimler toplamı olarak kültür ve belgesel olarak kültür) üç ayrı seviyeyi 

göstermektedir. “Yaşanılan kültür ile dönemsel kültürü birbirine bağlayan şey ise 

seçici gelenektir.” Belirli bir dönemin kayıt altına alınması ve seçici geleneğe dahil 

edilmesi, yaşanılan canlı kültürden farklı bir durumu anlatmaktadır (Williams, 

1961:64-67). Seçici gelenek, genel bir kültürü, belirli bir toplumun tarihsel kaydını ve 

zamanında yaşanılan kültürün büyük bir bölümünün reddi olmak üzere üç seviye 

yaratmaktadır. Yaşanılan bir kültürde, geçmiş bir dönemde ya da toplumsal bir 

düzenleme olan seçici gelenekte belge analizi, sosyal bir analizin esası olmaktadır. 

Seçici geleneğin oluşturulması, analiz edilmek istenen dönemin niteliksel veya ayırt 

edici özellikleriyle ön plana çıkmış çalışmalarının düzenlenmesi manasını 

taşımaktadır. Belgelere bakmak, dönemin toplumsal tarihini anlamak demektir 

(Williams, 1961:68-72). 

2.3. Edebiyat ve Kültür  

Raymond Williams kişilerarası, toplumsal ve kültürel dönüşümlerin ortaya çıktığı 

yeni yapılarla, var olan toplumsal düzenin yapıları arasındaki ilişkileri inceleyebilmek 

için, bu ilişkilerin vuku bulduğu dönemlerin sanat ve edebiyat kaynaklarına 

başvurmanın altını çizmiştir. Williams’ın duygu yapıları kavramıyla anlatmak istediği 

de her döneme mahsus gelişen ve sanat ile edebiyata yansıyan, her tarihsel zamanın 

kendine özgü, dönemin ruhunu anlatan yapısıdır (Filmer, 2003:200). Edebiyatın bir 

türü olarak romanlar, yazarların yaşadıkları dönemlere tanıklık ederek kaleme aldıkları 

eserlerdendir. Bu nedenle edebi metinler yazıldıkları dönemlerin sosyo-kültürel 

dönüşümlerini ve ilişkilerini anlamak açısından verimli kaynaklar olarak 

değerlendirilmektedir. Her tarihsel dönemin kendine has toplumsal, siyasi ve kültürel 

belirleyenleriyle kişilerarası ve toplumsal ilişkileri ve iletişimi değiştirdiği, 

dönüştürdüğü ve hatta engellediği gerçeğinden hareketle, edebiyat genelinde ve 

romanlar özelinde, Türkiye coğrafyasında gelişen sosyo-kültürel ve sosyo-politik 



 

  

 

59 

 

ortamın ortaya çıkardığı yapıların altkültürler arasındaki iletişime ve dile ne şekilde 

yansıdığının izi sürülmek istenmektedir. Çünkü edebiyat dönemsel ruhu yansıtan 

duygu yapılarına tanıklık etmekte ve kültürel bir hafıza yaratmaktadır. Kavram bunu 

anlamamıza iki şekilde olanak sağlamaktadır: Bunlardan ilki, tarihsel döneme ait 

özgünlüğün keşfi için, bireyler ve gruplar üzerinde etkilerinin açıkça görülebildiği 

kolektif bir tarihsel tecrübeye dayalı yapıların güncel olarak deneyimlenen zamana 

yansımalarını görebilmektir. Egemen konumdaki toplumsal düzenin ve kurumların 

dışına itilmiş sosyal ve kültürel tarihe sahip olan kültürlerde rastlanabilecek duygu 

yapılarının dönemin sanat ve edebiyatına sirayet etmesi de ikinci olanağı sunmaktadır. 

“Kavramın bu ikili yapısı arasındaki ilişki duygu yapılarının toplumsal ve kültürel 

etkileşim ve pratikler vasıtasıyla oluştuğunu göstermektedir” Bir dönemin duygu 

yapısı ancak o dönemin sanat çalışmalarının tecrübe edilmesiyle anlaşılır olmaktadır 

(Filmer, 2003:200-202). 

Kültürel hafızanın oluşturulmasında edebiyatın üç rolü olduğunu ifade eden 

Astrid Erll ve Ann Rigney (2006), bu rolleri şu şekilde sıralamaktadır: 

“Anmanın/hatırlamanın bir aracı olarak edebiyat, anmanın/hatırlamanın bir nesnesi 

olarak edebiyat ve kültürel hafızanın nasıl oluştuğunu incelemenin bir vasıtası olarak 

edebiyat” (Erll ve Rigney, 2006:112). Edebiyat çalışmaları anlatı tarzında üretilen 

eserleriyle geçmişin kolektif hafızasının üretilmesine katkıda bulunmaktadır. 

Edebiyatın geçmişi nasıl gördüğümüzü ve yorumladığımızı sağlama kanalları, türler, 

bakış açıları ve metaforlar aracılığıyla şekillenmektedir. Tarihsel romanlar, dramalar, 

otobiyografiler ve kültürün diğer formları toplumsal değişimi gözler önüne 

sermektedir. Geçmişi hatırlamak için böylelikle edebi metinler yeniden ele alınmakta 

ve yorumlanmaktadır. Edebi çalışmaların geçmişle şimdiyi bu şekilde birleştirmesi ve 

biraraya getirmesi kuşaklar arasında bir köprü işlevi gördüğünü anlatmaktadır. Diğer 

bir deyişle, daha önceden yazılan edebi metinlerin yazıldığı tarihsel dönem ile tecrübe 

edilen yeni dönemi birbirine bağlaması, kültürel hafızayı oluşturan zincirin halkaları 

(nesnesi) olduklarını göstermektedir. Edebiyat aynı zamanda bireysel ve kolektif 

belleği oluşturan olayların ve konuların yeniden görünür kılındığı ve yaşatıldığı bir 

hafıza gibi işlemekte ve tecrübe edilmiş gerçekliğin taklidi/benzeri olmaktadır. Bu 

niteliği ile de sosyoloji, felsefe, etik ve psikoloji gibi alanlarla kurduğu ilişkilerle 



 

  

 

60 

 

geçmişin yorumlanmasına ve kültürel belleğin oluşmasına aracılık etmektedir (Erll ve 

Rigney, 2006:113). 

Kültürün, kültürel çalışmalarda kullanıldığı esas anlamı, “gerçek bir toplumsal 

tarihin kaydı” olmasıdır. Bu anlamıyla kültür, belli pratikleri, kurumları, dini, öğrenme 

biçimlerini, eğitimi ve sanatın her türlüsünü içine alan sembolik sistemlerin bir 

bütününü anlatmaktadır. Sanatın dallarından biri olan edebiyat da sembolik 

sistemlerde üretilen toplumsal anlamları ve süreçleri sadece yansıtmakla kalmamakta 

fakat aynı zamanda toplumsal anlamı kuran pratiklerden biri olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Edebiyat belli bir kültür içindeki anlamları üretmenin yollarından birisi 

olmaktadır (Thrift, 1983). Kültürel üretim sadece yansıtma ve ifade etme durumundan 

çıkarak, edebiyatla birlikte toplumsal anlamların yaratılmasını sağlayan 

anlamlandırma pratiği haline gelmektedir.  

Edebiyat dil aracılığıyla kültür ve değerleri ifade eden bir sanat dalı olarak, bir 

toplumun tarihine tanıklık etmektedir (Kaplan, 2003:7). Bir milletin duygu ve 

düşüncelerinin o milletin dil hazinesinde saklı olduğunu ve bu niteliği sayesinde 

kuşaklar boyunca aktarıldığını aktaran Kaplan’a göre, “yazı, dilin sesini kaydeden bir 

vasıta olarak dilin bir parçasıdır.” Dil kültürün esasını oluşturan bir yapı olarak, bir 

toplumun “dil ile ifade ettiği sözlü ya da yazılı her şey kültür kavramı içine 

girmektedir” (Kaplan, 2003:151). Kültür eserleri de buradan hareketle dil ile üretilmiş 

ve belirli bir yer ve zamana ait ürünler olarak şekillenmiştir. Tarihsel geçmişte yaşayan 

insanların deneyimleri, inançları ve değerleri kültür eserlerinde konu edilmektedir. 

Dolayısıyla kültür eserleri ya da ürünleri belli bir kültürün yaşam pratiklerinden inanç 

ve değerlerine kadar her tecrübesini anlatan/gösteren eserlerdir. Bu nedenle “sözlü ve 

yazılı edebiyat dili” kültür dili olarak düşünülmektedir. “Yazılı edebiyat, kültür dilinin 

en büyük hazinesini teşkil etmektedir” (Kaplan, 2003:153-161). 

2.4. Edebiyat ve İletişim 

Edebiyatı, edebi metinleri ve iletişimi birlikte ele almak, ortaklığı inşa eden 

kavramları su yüzüne çıkarmaktadır. Bu ortaklığı sağlayan kavramlardan ilk akla 

geleni şüphesiz dildir. Bir diğeri ise kültür. İletişimi ve edebiyatı kuran ana omurga 

veya araç dildir. Bu dil sözlü, yazılı, görsel ya da işitsel olarak sınıflandırılabilir. Yazılı 

ve sözlü edebiyat dilinin, kültür dili olarak adlandırılmasının altında yatan temel 



 

  

 

61 

 

etmenin, kültürü hazine gibi saklayan, yaşatan, sürdüren ve tazeleyen formun dil 

olduğu bilinmektedir. Bu başlık altında açıklanmaya çalışılacak olan edebiyat ve 

iletişimin ortak anahtar kavramı dildir. Dil hem edebiyatın hem de iletişimin aracıdır. 

Edebiyat, diğer iletişim araçları gibi -televizyon, radyo, gazete, dergi, dijital içerik 

platformları vb.- kendine özgü aracı olan ve bu araçla metin üreten iletişimsel bir form 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Edebi metinler, sözü edilen iletişim araçları gibi, 

gerçekliği kendine özgü sanatsal ve yaratıcı bir dil ve üslupla yeniden kuran, 

dönüştüren iletişim formlarıdır.  

“(…)Edebiyat toplumu şekillendirir”, “mevcut düzeni meşrulaştırıp muhafaza eder”, 

“gerçekliği çarpıtan ya da kuran ideolojik bir araçtır”, “bir üretimdir ve üretim 

ilişkilerinin belirleyiciliğinden kurtulamaz”, “edebiyat çağının tanığıdır onu yansıtır”, 

“yazar ve okuyucunun ortaklaşa çabasının ürünüdür”, “bireysel değil, bir topluluğun 

eseridir yani kolektif bir öznenin ürünüdür” şeklindeki tüm iddiaları, haber, reklam, 

dizi, sinema vb. medya içerikleri için de söylemek mümkündür” (Dönmez, 2020:119). 

 

Türkiye’de “röportaj haberciliği” ile toplumsal olayları ele alan Yaşar Kemal gibi 

Ernest Hemingway, George Orwell, Mark Twain gibi yazarlar da mesleğe gazeteci 

olarak başlamışlardır. Haber metinlerinde yazılan gerçeklik, edebi metinlerde de 

olduğu gibi aslında yazarın/gazetecinin “zihnindeki kırılmış gerçekliğin resmidir.”  

Haber metinlerinde ele alınan konular da gazetecinin sosyal ilişkileri ve içinde 

yaşadığı sosyal yapının uzantısı olarak üretilmektedir (Dönmez, 2020:120). Buradan 

hareketle edebi alanın, kültür gibi, din gibi, eğitim gibi, hukuk gibi, bilim gibi 

toplumsal uzamı oluşturan alanlardan birisi olduğu ve bu alanların her birinin 

birbirleriyle ilişkili olduğu düşünülmektedir. Kültürel üretim alanı da edebi alanı içine 

almakta ve toplumsalı oluşturan diğer alanlarla çatışma ve uzlaşma ilişkisi 

kurabilmektedir. Pierre Bourdieu’nun sosyolojisinde karşımıza çıkan “alan” kavramı, 

edebiyatı ve sanatı da üretim alanları olarak kabul etmekte ve toplumsal uzamı 

oluşturan alanların içine katmaktadır. Edebi alan, toplumsal/kültürel uzamı oluşturan 

diğer alanlarla ilişkisini ve etkileşimini “nesnel bağıntılar” ile kurmaktadır. Bu nesnel 

bağıntılar, sanatı sadece biçimsel olarak ele alan estetik yaklaşımlarla, sanatı toplumsal 

oluşuma doğrudan entegre eden yaklaşımların indirgemeci tuzaklarından kurtararak, 

sanatın ve edebiyatın da içinde olduğu bütün üretim alanlarını birbirleriyle 

ilişkilendirmektedir (Aymaz, 2007:22-24). Edebi metinler de bu nedenle, televizyon, 



 

  

 

62 

 

gazete vb. iletişim formlarının yer aldığı kültürel üretim alanı içinde yer alan ve 

gerçekliği kendine has yöntemlerle yeniden inşa eden üretimlerdir. 

“Edebiyat, insan eyleminin temelinde bulunan, iletişim ve eylemi açıklamaya odaklanır. 

Kendi sürekliliğini de sözü edilen iletişim formunun sunduğu imkânda görmekte ve 

bunun kaybolmasını istememektedir. Eğer iletişim hayatı yapan unsur ise, bir iletişim 

formu olan edebiyat da (edebi iletişim) hayatın yapıcı unsurlarından biri olarak 

görülmek durumundadır. Çünkü metin (yazı/söz), yazar (anlatıcı) ile okur (dinleyici) 

arasında bir iletişim kanalıdır” (Rogers 1991’den ve Griswold 1993’ten akt. Alver, 

2006:114). 

 

Edebiyat ve iletişimin kurucu ve yapıcı unsuru olan dilin işlevlerinden 

faydalanarak yazın alanı iletişimi kurmaktadır. Bu işlevler, bir yandan “öyküleme, 

bildirme, düşleme, inandırma, betimleme, sorgulama, yaratma ve sınıflandırma” 

olarak tarif edilirken; diğer yandan, “ihtiyaçları karşılama aracı olarak (diyalog, iş 

mektubu gibi) dilin işlevini anlatan araçsallık; başkalarının davranışlarını kontrol 

etmeye (onaylama, talimat verme gibi) yarayan kontrol işlevi; sosyal etkileşimi 

başlatan ve sürdüren iç etkileşimsel işlev; bireyin kendisini anlatmasına aracı olan dilin 

kişisel işlevi; bilgiyi toplamaya ve sentezlemeye (mülakat, tartışmalar gibi) yarayan 

araştırmaya dönük işlev; yaratıcılığı (şiir, hikaye, drama gibi) ortaya çıkaran düşünsel 

hayali işlev ve son olarak bilgiyi aktarma aracı olarak dili anlatan (panel, gösteri, 

söylev gibi) işlevdir. Edebi metinler, iletişimsel etkileşimi dilin bütün bu işlevlerini 

kullanarak hem metin içinde hem de metinle okuru arasında kurmaktadır (Kırcı, 

2003:184-5). 

İletişim araçlarının “ikna etme, düşündürme, bilgilendirme, yönlendirme, 

yaratıcılığı uyarma, dikkat çekme” gibi işlevsel yönlerini edebiyatın da üstlendiğini 

ve bunu edebi metinleri birer iletişim aracı gibi kullanımıyla kurduğu görülmektedir 

(Bülbül, Türkoğlu ve Küzeci, 2015:2).  

“(…) Edebiyat bazen bir başkaldırıdır, bazen de bir sorgulama. İnsanların bilincinde 

döllenen bir tanrısal itkidir. Bir iletişim yatağıdır. Bir yönlendirme, bir yaşam biçimidir. 

Çağdaş dünyamızın sorunsal, sendromlu ağına düşmüş insanımızın, iletişimsizlik, 

yalnızlık, patolojik belirtiler, isteksizlik, karamsarlık, yaşama ümitsizce bakış gibi 

yaşamsal bozuk belirtilerle iç içe olması tek bir nedenle olmasa bile, en önemli 

nedenlerden olan, sanat yoksunluğu ve bundan duyulması gereken zevkin yaşanmaması 

ile açıklanabilir” (Bülbül, Türkoğlu ve Küzeci, 2015:3). 

 

Edebiyat, “insanı, toplumu ve yaşamı ele alan” bir dil sanatıdır. Yazarlar ise, daha 

büyük hisseden, düşünen ve bunu yaratıcılıklarıyla açığa çıkaran kişilerdir. Bireyi 



 

  

 

63 

 

içine düştüğü iletişimsizlik ve yabancılaşma sorunlarından çekmek ve bununla baş 

edebilmesinin yollarından birisi, edebiyatla ve sanatla buluşmasıdır. Bu sayede yeni 

fikirler, yeni bakış açıları ve yeni ortamlar ile karşılaşan okurun hem metinle hem 

metnin yazarıyla hem de yaşadığı toplumla kurduğu bir iletişimsel etkinlik süreci 

başlamakta ve bu süreç birbirini anlamaya evrilmekte ve diyalog kurma olanağının 

koşullarını oluşturmaktadır. Yazarın amacı kurduğu metinlerde okuru sadece 

“bilgilendirmek, öğretmek, zevk vermek, hayata dönük estetik zevki aşılamak ve 

paylaşım duygusu kazandırmak” değildir. Yazar yarattığı dil ile vurgulamak ve öne 

çıkarmak istediği hususları eserleri aracılığıyla işleyerek sessizliğini bozmakta ve 

okurla, kendisiyle ve metniyle iletişim kurmakta; bu iletişimsel etkinlik sayesinde hem 

kendini hem metnini hem de okuyucusunu değiştirmekte ve dönüştürmektedir. 

Yazarlar büyük hisseden ve düşünen sanatçılar olarak içinde yaşadıkları topluma 

duyarlı kişiliklerdir ve toplumsal acılara ve sorunlara karşı uyarıcı, dikkat çekici ve 

yol gösterici metinler yazmaktadırlar. “Sanatıyla gerçeği, bir iletişim öğesi olan dil ve 

onun kullanım olanaklarıyla okura ulaştırmaktadır” (Bülbül, Türkoğlu ve Küzeci, 

2015:6-8). Bilginin ve gerçeğin sanatsal dolayımla ve yaratıcılıkla ortaya konulması, 

bu bilgiyi estetik deneyim ile kazanan bireyin sezgi, algılama ve anlama yeteneğini 

geliştirmektedir. Edebiyat dil sanatçıları ile okuyucusuna farklı bakış açıları ve kapılar 

aralamaktadır.  

Edebiyat, yaşamı, insanı, olayları, düşünce ve duygularımızı dil vasıtasıyla kuran 

ve yansıtan bir sanattır. Bireyi ve toplumu zihinsel ve duyusal açıdan geliştirme ve 

dönüştürme yetkesini taşımaktadır. Bunu ise gerçeği ve bilgiyi estetik haz ve beğeni 

verecek şekilde yeniden kurarak başarmaktadır. Sanat eserinden alınan beğeni estetik 

deneyim olarak tanımlanmaktadır. Yazarın ürettiği eserler ile okuyucusuyla kurduğu 

iletişim, etkileşim ve ortaklık estetik deneyimin yaşanması ile mümkün olmaktadır. 

Ancak ve ancak bu deneyim sayesinde birey kendisini bir başkasının yerine 

koyabilmekte ve diğer insanların bakış açılarını anlayabilmektedir. Bu nedenle sanat 

ve edebiyat, toplumsal iletişimin ve diyaloğun inşasında bireye ve topluma duyarlılık 

kazandırmaktadır. Edebi eserler, başkasını suçlamak ve önyargı geliştirmek yerine, 

diğerini/ötekini anlamak ve iletişim kurmak için yeni bir dili kurmanın yolunu 

açmaktadır (Paliçko, 2020:117-126). 

 



 

  

 

64 

 

2.5. Altkültür Kavramı 

Altkültür tanımlamalarında farklı disiplinlerin farklı bakış açıları olmakla birlikte; 

kavramın üç temel terimle olan ilişkisi ortaktır. Bu terimler, kimlik, farklılık ve 

benliktir. Altkültürlere mensup bireylerin kolektif bir bilince sahip bir kimliği, 

farklılığı ve benliği taşıdıkları anlatılmaktadır. Altkültürler makro kültürler içinde yer 

alan mikro kültürler olup; toplumsalın bir parçası olarak bazen işçi sınıfı kültürünü, 

bazen suçlu/sapkın olarak nitelenen belli grupları, bazen de gençlik altkültürlerini 

betimlemek için kullanılagelmiştir. Makro kültüre karşıt olarak tanımlanmasa da karşıt 

olarak kendini tarif eden grupların da altkültür olarak değerlendirilmesi mümkün 

olmaktadır. Alkültürler, değişiklikleri, farklılıkları, zıtlıkları ya da topluma direniş 

içinde olan grupları anlatmak için kullanımı işlevselleşen bir çatı kavram olarak 

düşünülmektedir (Aslan, 2013). 

Kültürel çalışmalar okuluna mensup önde gelen bazı isimler (John Clarke, Stuart 

Hall, Tony Jefferson ve Brian Roberts), kültürün insanların yaşam biçimleri olduğunu 

ve toplumsal ilişkileri birbirine bağlayan somut ve bilişsel yapıyı anlatan “anlam 

haritaları”nı kapsadığını dile getirmişlerdir (Jenks, 2005a:135). Her altkültürel grubun 

da kendine özgü olan anlam haritaları bulunmaktadır. Bu anlam haritaları içine üyeleri 

birbirine bağlayan farklı yapılara gönderme yapılmaktadır. Bu yapılar bazen dil ve dini 

içine alan farklı etnik kimliğe sahip altkültürleri; bazen de dinlediği müzikten giyim 

tarzına kadar uzanan gençlik altkültürlerini; bazen işçi sınıfı kültürü gibi ya da toplum 

dışına marjinalize edilerek itilmiş göçmen gruplar gibi altkültürleri tanımlamak adına 

değişiklik göstermektedir. Altkültürler mikro bir sosyolojinin inceleme alanına 

girmekte ve dilleri, inanç sistemleri, değerleri, tarzları, davranış biçimleri ya da yaşam 

şekilleriyle bir parçası oldukları toplumun büyük çoğunluğundan ayrılan nitelikleriyle 

tarif edilmektedir. Bazı alkültür tanımlamalarına bakılacak olursa eğer: 

“Altkültürler, ulusal bir kültürün altbölümleri olarak; sınıf statüsü, etnik özgeçmiş, 

bölgesel ve kırsal ya da kentsel yerleşme ve dini inanca mensupluk gibi bazı sosyal 

durumları/konumları içeren fakat aynı zamanda mensup olan bireye bağlılık aidiyeti 

kazandıran işlevsel bir birliği oluşturmaktadır” (Gordon 1947’den akt. Jenks, 

2005a:143). 

“Altkültür terimi, nüfusun belirli dilimlerinin sergilediği kültürel değişkelere işaret 

etmektedir. Altkültürler sadece bir ya da iki ayrı özellikle tanımlanmamaktadır- 

altkültürler oldukça birleşmiş/bağlı toplumsal sistemleri oluşturmaktadır. Kendi ulusal 



 

  

 

65 

 

kültürümüzün büyük dünyası içinde başka dünyaları anlatmaktadır, altkültürler” 

(Komaravsky ve Sargent 1949’dan akt. Jenks, s.143). 

 

Kültür kavramının ilk anlamı insan ve doğa arasında vuku bulan koşutlukta 

kendini göstermiştir. Uygarlık kavramıyla eş tutularak kullanılan, insanın eğitimle, 

sanatla ve bilimle zihnini geliştirmesi ve bu fikirlerin insan zihnine işlenmesi ile 

ilerlemesi insanın kültürlenmesini ve doğadan/yaban olandan bu noktada ayrılarak 

medeniyet kazandığını anlatmak adına kullanılan kültür kavramı ile standardizasyon, 

endüstrileşme ve kitle üretim teknolojileri ile dönüşen kültürel üretim, yeni Marksist 

teorisyenler ve Frankfurt Okulu tarafından eleştirilere tabi tutulmuştur. Çünkü artık 

doğa-kültür/insan arasındaki ayrım ya da ilişkinin insan/kültür-makine arasında 

gerçekleştiği düşünülmüştür. Kültürün yozlaşması, estetik değerin yitimi konuları, 

kitlesel üretim ve kitle toplumu kavramları etrafında kuramsallaştırılmış ve kültürün 

dönüşümü çoğul anlamlar kazanmıştır. İngiliz ve Amerikan toplum kuramcıları, 

kültürün kazandığı bu çoğul anlamlar ile kolektivite içinde farklılıkları/değişiklikleri 

kapsayan bir toplum teorisini ortaya koymuşlardır. Talcott Parsons (1902-1979)’un 

sapkınlık teorisinden, Chicago Okulu’nun sembolik etkileşimcilik kuramına kadar bir 

dizi kültür sosyolojisi kuramından ortaya çıkan sonuç, toplumun içinde yer alan mikro 

yapıdaki altkültürel oluşumların olduğu ve bunların kolektiviteyi bu heterojen yapı 

içinde meydana getirdiğidir (Jenks, 2005a:7-10).  

Kimlik politikalarının bir sonucu olarak, farklı etnik kimliğe sahip bireylerin 

oluşturduğu topluluklar olarak da tarif edilen altkültürler, belirli dil, inanç, değer ve 

davranış kalıplarına sahip olarak, yaşadıkları toplumların içindeki daha küçük 

toplulukları oluşturmaktadır. Toplumlar, sosyal ölçekte daha büyük insan gruplarını 

meydana getirirken; altkültürler sosyal ilişkilerin ortaklığına, yakınlığına ve aidiyet 

bağlarına gönderme yapan toplulukları anlatmak için kullanılmaktadır. Sosyal yaşamı 

oluşturan yapıların çekirdeği ve çeperi, merkezi ve sınırları, kimliği ve farkı, normali 

ve sapkını anlatan yeni toplumsal yapı, bunların hepsini kapsayan bir kolektiviteyi tarif 

etmektedir. Bu kolektif yapıda belli toplumsal kurallar ile sözü edilen toplumsal yapı 

katmanları birbirine bağlanmaktadır. Bu katmanlar ise altkültür kavramı etrafında 

şekillenmekte ve betimlenmektedir (Jenks, 2005b:142). 



 

  

 

66 

 

Chicago Okulu’nun kentsel yaşamda marjinalize edilmiş ya da gettolarda 

yaşayan, genellikle suç ile ya da sapkınlıkla nitelenen grupları çalışmasının yanısıra, 

ırk ve etnisiteye olan ilgisine benzer şekilde ilk olarak Stuart Hall ile Kültürel 

çalışmalar Okulu bu konulara eğilmiştir.  Okulun en etkili metinlerinden Dick 

Hebdige’in Subculture: The Meaning Of Style (1979) adlı kitabında, gençlik 

altkültürleri ve punk müziğin yeni bir altkültür formu olarak ortaya çıkışı 

anlatılmaktadır. 1970’lerin İngiliz punk altkültürüne olan ilgisini Hebdige iki nedene 

bağlamıştır: İlki, Punk müziğinin etnik olarak kültürlerarası bir geçişi sağladığını ve 

göçmen Jamaikalı altkültürel rudie ve reggae müziği formlarını içerdiğini 

belirtmesidir. Hebdige, punk müziğini temel olarak işçi sınıfının performansı olarak 

değerlendirmesine rağmen; etnisite ve ırk eserinde baskın sosyolojik kategori olarak 

yerini korumaktadır. İkincisi ise, punk altkültürünü yenilikçi ve alışıldık olmayan bir 

formla “normal” kabul edilene karşı tarzı ve duruşuyla etkileyici bir altkültür olarak 

düşünmesidir (Gelder, 2007:91-93).  Punk müziği gibi farklı etnik gruplardan izler 

taşıyan ve kültürel farklılık temelinde oluşan bu grupları anlatmak adına kullanılan 

etnisite ya da etnik kimlik kavramları, bireylerin aidiyet hissettikleri toplulukla aynı 

dili, gelenekleri, inancı, değer yargılarını, alışkanlıkları, davranışları ve ritüelleri 

paylaştıklarını anlatmaktadır (Yanık, 2013:231; Öztürk, 2016:3). “Etnisite ve etnik 

grup tanımlamalarında kültürel bir topluluğa ait olma hissi ve kolektif kimlik algısı” 

vurgulanmaktadır. Etnik kimlik kolektif kimliğin bir parçası olarak ortaya çıkmaktadır 

(akt. Ulusoy, 2017:169-170). Başka bir ifadeyle, “etnik kimlik bireyin dil, etnisite ve 

yaşadığı coğrafya gibi kültürel unsurlar aracılığıyla kendi öz benliğni 

tanımlamasıdır” (Öztürk, 2016:4). Kültürel farklılıklara dayalı bağ kuran insan 

grupları dil, din, beslenme alışkanlıkları, aile yapıları vb. unsurlar açısından çeşitlilik 

göstermekte ve bu anlamda etnik grupları oluşturmaktadır. Etnik grupların öne çıkan 

özelliği, mikro grupların kültürel farka dayalı niteliğini anlatmaktadır (Türkdoğan, 

1997:108).  Kısacası, etnik gruplar da toplumda altkültürler olarak yerini almaktadır. 

Bütün bu tanımlamalara rağmen; antropologlar ve sosyologlar tarafından farklı 

biçimlerde ve bağlamlarda kullanılan kavramın tanımındaki muğlaklık devam 

etmektedir. Sosyologlar arasında belli oranda uzlaşı sağlanmış olsa da diğer sosyal 

bilimciler ve psikologlar arasında kavramın kullanımı noktasında belirsizlik 

sürmektedir. Alt- ön eki bütünün bir parçası anlamında, kültürün alt kategorilerine 



 

  

 

67 

 

işaret etmektedir. Herhangi bir altkültürün hâkim kültür tarafından istenmeyen olarak 

kodlanmadığı sürece; olumsuz bir çağrışımı uyandırması ya da negatif algı yaratması 

düşünülmemektedir. Sosyologlar kavramı genel olarak değer yargılarından bağımsız 

olarak, herhangi bir niteliğiyle toplumdan farklılaşan mikro yapıları anlatmak adına 

kullanmışlardır (Jenks, 2005b:129). 

2.5.1. Ulusal Altkültür Araştırmaları 

Ulusal Tez Merkezi’nde “altkültür” terimi ile yapılan arama sonucunda sosyal 

bilimler alanında on bir tez bulunmuştur. Bunların dokuzu yüksek lisans tezi olup; 

diğer iki tez doktora tezi olarak hazırlanmıştır. Bu tez çalışmalarından altısı iletişim 

bilimleri*, dördü sosyoloji** ve ikisi edebiyat*** alanındadır.  Bu tez çalışmalarında 

 
* 1.Aral, H. (2018). Bir altkültür olarak grafiti & sokak sanatının hâkim kültürle iletişimi: Atina 

örneği, (yayınlanmamış yüksek lisans tezi), Galatasaray Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstütüsü.; 

2.Ercan, M. (2015). Kültürlerarası iletişim: Eskişehir'de yaşayan altkültür gruplarından biri olan 

Arnavutların, hâkim kültürle iletişimi bağlamında incelenmesi, (yayınlanmamış yüksek lisans tezi), 

Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstütüsü.; 

3.Ökeli H. (2014). Kültürlerarası iletişim bağlamında bir altkültür grubu olan Çerkeslerin hâkim 

kültürle iletişimi, (yayınlanmamış yüksek lisans tezi), Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstütüsü.; 

4.Özyurt M. (2019). Çaycuma bisiklet topluluğu'nun bir altkültür örneği olarak incelenmesi, 

(yayınlanmamış yüksek lisans tezi), Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstütüsü. 

5. Arslantaş, F. (2019). Kültürlerarası iletişim: Mardin'de yaşayan altkültür grubu Süryanilerin 

ulusal kültürle olan iletişimi, (yayınlanmamış yüksek lisans tezi), Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstütüsü. 

6. Efe, Y. (2020). Türkiye'de bir altkültür olarak anime ve manga hayranlığı, (yayınlanmamış 

yüksek lisans tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstütüsü 

 

 
** 1.Yaman, Ö. M. (2012). Gençlerin toplumsal davranış ve yönelimleri: İstanbul'da 'apaçi' 

altkültür grupları üzerine nitel bir çalışma, (yayınlanmamış doktora tezi), Sakarya Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstütüsü.; 

2.Burgan, E. (2012). Dönüşen kentte bir altkültür: İzmir Kadifekale gençliği örneği, 

(yayınlanmamış yüksek lisans tezi), Muğla Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstütüsü.; 

3.Bayraktaroğlu, N.D. (2011), Türkiye'de 1980 sonrasında bir altkültür grubu olarak punk'ın 

oluşumu, (yayınlanmamış yüksek lisans tezi), Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstütüsü.; 

4.Burcu, E. (1997). Çırak ve kalfa gençlik altkültür grubu hakkında sosyolojik bir araştırma, 

(yayınlanmamış doktora tezi), Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstütüsü. 

 

 
*** 1.Savaş, Z. (2013). İngiliz altkültür romanında ideoloji ve tüketim kültürü: Otomatik Portakal ve 

Trainspotting, (yayınlanmamış yüksek lisans tezi), Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstütüsü.; 

2.Ayan Kurdoğlu, S. (2018). 'Giovanni'nin Odası' ve 'ÇC' isimli eserlerde altkültür olarak eşcinselliğin 

mekân imgesi ekseninde incelenmesi, (yayınlanmamış yüksek lisans tezi), Eskişehir Osmangazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstütüsü. 

 

 



 

  

 

68 

 

iletişim bilimleri genelinde altkültürleri konu edinen çalışmaların azlığı dikkat 

çekmektedir. Altkültür çalışmalarında mikro gruplar olarak görülen ve etnik, dilsel, 

dinsel ya da yaşam tarzlarına kadar farklılıkları ile ayırt edilebilen grupların altkültür 

olarak araştırıldığı görülmektedir. Tezlerde genel olarak seçilen altkültür grubunun 

hâkim kültürle uyumu ya da iletişiminin incelendiği ya da özel olarak seçilen altkültür 

grubunun belirli bir tema çerçevesinde ele alındığı ortaya çıkmıştır. İletişim alanında 

altkültürler, kültürlerarası iletişim paralelinde çalışılmış olup; altkültürün, hâkim 

kültürle etkileşimi ve iletişimi nasıl kurduğu üzerinde durulmuştur. 

2.6.Edebiyatı, Kültürü ve İletişimi Yaşar Kemal Özelinde 

Anlamak: Eserlerinin ve Yaşamının Temel Yapı Taşları 

Yaşar Kemal edebiyatının temelini, insan, doğa, insan ve doğa etkileşimi, 

yoksulluk, başkaldırı, insanın değişimi ve gizemi, kültür, kültürün dönüşümü, 

tarihsellik, toplumsallık, sosyal koşullar ve hepsinden önemlisi umut oluşturmaktadır. 

Yaşar Kemal sosyal gerçeklikle insanın kendi koşullarında kurduğu/yarattığı mitsel 

gerçeği ya da düşsel imgelemi bir araya getirmektedir. Ona göre düşsel gerçekliği ya 

da mitleri sosyal gerçeklikten ayırmak olanaksızdır. Çünkü, insan yaşadığı çağın, 

dönemin, toplumsal koşulların ve doğanın yarattığı bir varlıktır ve bu durumların 

içinde hayal kurmakta ve kendi gerçekliğini yaşamaktadır. Bu nedenle onun sosyal 

gerçekliği kendi düşsel gerçekliğini ortaya çıkarmaktadır. Her insanın değişen 

toplumsal koşulları, kültürü ya da sınıfı da ona sığınabileceği yeni uğraklar bulmasını 

sağlamıştır. İşte mitler ve düşler bu uğrakların adıdır; insanın kendi gerçekliği içinde 

üretmiş olduğu hayallerdir ama bu hayaller kendi verili koşullarından bağımsız 

değildir. Tarih boyunca bu böyle süregelmiştir. Bütün sözlü ve yazılı edebiyat bu 

şekilde doğmuştur: Mitlerden, düşlerden, destanlardan, türkülerden, ağıtlardan ve 

hepsini bir çatı altında toplayan kültürden. “Edebiyatını hümanizm üzerine kuran, 

Türkiye edebiyatının büyük ustası Yaşar Kemal’in edebiyat, kültür ve özgürlük üzerine 

temel düşüncelerini”, Sevmek, Sevinmek, İyi Şeyler Üstüne (2020) adlı kitapla 

derleyen Filiz Özdem, Yaşar Kemal’in yazdıklarını şu şekilde tanıtmaktadır: 

“Bir insan, bir yazar ve bir aydın olarak hayattaki duruşunu olduğu kadar; kökleri 

asırlar öncesine dayanan olay ve duyguları acı, yoksunluk ve isyanla harmanlayan 

Anadolu’nun ve Çukurova’nın kültüründen beslenerek yarattığı coşkulu, zengin ve 

evrensel dilini de ele veriyor.” (Özdem, 2020:8). 

 



 

  

 

69 

 

Anadolu’nun “çokkültürlü, çok dilli, çok dinli” yapısını Akdeniz, Mezopotamya, 

Kafkasya ve Karadeniz kültürlerinin bir araya geldiği topraklar olarak tanımlayan 

Yaşar Kemal’in, kültürlerin biricikliği, özgünlüğünü, zenginliğini, birikimini ve 

bıraktığı mirası hem yaşamında hem de eserlerinde yansıttığı görülmektedir. 

Karakterler ve olaylar üzerinde Anadolu kültürlerini yansıtan ve anlatan bir yazar 

olarak, her insanın “diline, kültürüne ve doğasına” özgürce sahip olmasını 

savunmaktadır (Kemal, 2020a:22-29). Anadolu’nun kültürel çeşitliliğinin bir 

zenginlik olduğunu ve hepsinin yaşatılmasına duyduğu inancını şu sözleriyle ifade 

etmektedir: 

“Gene gençliğimden bu yana dünya bin kültürlü bir çiçek bahçesidir, dedim hep. Oysa 

biliyoruz ki dünya binlerce çiçekli bir kültür bahçesidir. Tarih boyunca kültürler hep 

birbirlerini beslemiş, birbirlerini etkilemiş, birbirlerini aşılamışlardır. Uygarlıklar ve 

kültürler, çağımıza kadar, hiç, birbirlerine zarar vermemişlerdir. Birbirlerini 

öldürmemişlerdir. Dünyamızdan bir kültürü koparırsak, dünyamızdan bir rengi, bir 

kokuyu, bir zenginliği yok etmiş oluruz. Kendi ülkemden örnek verecek olursam, benim 

ülkem Anadolu, dahası Akdeniz binlerce kültüre yataklık etmiştir. Akdeniz ve Anadolu 

binlerce kültürü barındırdığından dolayı bugünkü dünya uygarlığına, dünya kültürüne 

kaynaklık etmiştir” (Kemal, 2020a:91). 

 

Eserlerini yaşamın gerçeğinden esinlenip, insanın yarattığı düşsel ve mitsel 

gerçekle birleştiren yazara göre “sanat eksilten değil ekleyen, besleyen, katandır”; 

yaşamın gerçekliği sanata hareketlilik ve canlılık kazandırmıştır. Yaşam gerçeği ve 

insanın gizemi/gizi, sanatın büyüsünü yaratmaktadır. Sanat hayatın bir parçasıdır ve 

hatta en güçlü, en yetkin ve en etkili parçasıdır. Yaşamın yeniden yaratıldığı sanat, 

“şiiri, doğayı, yaşamı etkili” ve büyülü bir yapıya kavuşturmaktadır. Sanatın büyüsü, 

yaşamın gerçeğini kurgulamasından kaynaklanmaktadır; doğanın canlılığı ve hayatın 

eylemi bu büyüye aracılık etmektedir (Kemal, 2020a:70-71). Sanat, yaşamın bir 

parçasıdır, tarihsel seyir içinde “belli bir zamanın, düşüncelerini, gereksinmelerini, 

umutlarını yansıttığı ölçüde insanlığı temsil eder. Ama sanat bu sınırlılığı aşar ve o 

tarihsel an içinde insanlığın sürekli gelişme yeteneği olan bir anını yaşatır” 

(Fischer’den akt. Kemal, 2020a:76). İnsanın çoğalma ve bütünleme isteği/doğası onun 

başka yaşantılara ve deneyimlere sanat vasıtasıyla katılmasına olanak sağlamaktadır. 

Bireyin, parçası olduğu bütünle kaynaşması, birleşmesi, deneyim ve yaşantılarını 

paylaşması sanat ile mümkün olabilmektedir. İnsanın kendini var etme ve oluş çabası 

kendisini aşan ve kendisinden ayrı olanla bütünleşmesi sayesinde gerçekleşmektedir, 



 

  

 

70 

 

bunu bireye sunan yapı sanatın ta kendisidir. Sanatın bunu başarma ve sağlama 

yetkinliği, sanatçının gerçekle kurduğu ilişkide, sanatın iki büyük kaynağı halka ve 

doğaya başvurusunda saklıdır (2020a:76). 

“(…) sanatçıyı gerçeğe çağırdım. Dünyadaki her varlığın iki büyük kaynağı olan büyük 

gerçeğe çağırdım. Sanatın da ölmez kaynağı olan halka ve doğaya çağırdım. Temele, 

köke inmeye, ölümsüz olana çağırdım. Bireyin, toplumun kendi gerçeğine çağırdım. Her 

an yaratan, oluşturan iki büyük ölmez güce, halkla ve doğaya çağırdım” (Kemal, 

2020a:76-77). 

  

Yaşar Kemal eserlerinde yarattığı karakterleri ve olayları yaşamın gerçeğinden, 

yurdunun gerçeğinden ve kendi tanıklık ve gözlemlerinden yola çıkarak yazmaktadır. 

“Taş çatlasa da yurdumuzun gerçeğini roman yapacağız, film yapacağız, yazacağız, 

çizeceğiz, göstereceğiz. Milletimiz sanatımızda da var olacak” (Kemal, 2020b:51) 

diyen Kemal, bireyin kişiliğini var eden unsurlar olarak yaşadığı koşulları, doğup 

büyüdüğü toprakları, sosyal ilişkilerini, dilini ve kültürünü saymakta ve bunları 

eserlerinin yapı taşları olarak aktarmaktadır (2020b:108). Edebiyatını insan ve yurt 

gerçekliğine dayandıran ve bu gerçekliği, kültürlerin ve insanların yaratıları olan mit 

ve düşlerle harmanlayan yazar, Anadolu kültürlerine ve uygarlıkların “dölyatağı” 

olarak tanımladığı Akdeniz’e büyük önem atfetmiştir. Çünkü Anadolu ve Akdeniz bu 

topraklarda yaşayan insanın ve yaşamın gerçekliğini kurmuştur, zenginleştirmiştir; 

kültürlerin ve Akdeniz uygarlıklarının birikim olarak bıraktığı miras, “savaş istemeyen 

bir insanlık, barış içinde bir insanlık, yeniden yaratılmış insan değerlerine sahip bir 

insanlık, sevgiyi, belki daha safını, güzelini, dostluğu, kardeşliği yeni yaratmış, 

sömürüye, insanlığı aşağılayan bütün davranışlara karşı bir insanlık” (2020b:88)’ın 

oluşmasına katkı sunmuştur. 

Yaşar Kemal’in edebiyatı Anadolu’nun kültürel çeşitliliği ve zenginliğini yansıtan 

bir külliyattır. Esin kaynağını Anadolu’nun kadim kültürlerinin bırakmış olduğu 

kültürlerden aldığını söyleyen yazara göre kültür, “insanlığın kendini bildi bileli 

insan-doğa, insan-insan ilişkilerinde çıkan deneylerin bir sonucu, bir birikimidir.” 

(Kemal, 2020a:57). Anadolu onun yazınının beşiğidir. Coğrafik açıdan, tarihsel ve 

toplumsal durum açısından Anadolu, köklü kültür ve uygarlıklara ev sahipliği 

yapmıştır. Bu kültür ve medeniyetler birikimlerini bu topraklarda yaratmış ve kadim 

bir kültürel belleği halka miras bırakmışlardır (2020a:63). Kemal’in Anadolu ve 

kültürü hakkındaki düşüncelerini kendi sözleriyle aktaracak olursak: 



 

  

 

71 

 

 

“Bir de Anadolu var, yerleştiğimiz, özümsediğimiz, topraklar. Bu topraklar kültür 

birikimlerinin toprağıdır. Bu topraklar, Urartuların, Greklerin, İyonyalıların, 

Asurluların, Frigyalıların, yani büyük uygarlıkların toprağıdır. Bu topraklar bir kültür 

birikiminin toprağıdır. Biz Orta Asya’dan getirdiklerimizle, yolda aldıklarımızla büyük, 

on bin yıllık zengin bir kültür toprağının üstüne oturduk. Bu kültür toprağındaki 

birikimleri özümsedik. Kültürümüzü bu topraktakilerle besledik, zenginleştirdik. Bir de 

kervan yolları geçiyordu Anadolu’dan. Bir kavimler, uluslar köprüsüydü Anadolu. Bir 

de Akdenizle çevrilmişti iki yanımız, Karadeniz de kuzeyimizdeydi. İnanılmaz bir dünya, 

uygarlıklar ilişkisi. İnanılmaz bir zenginlik. İşte bu ilişkiler, bu zenginlikler, sağlam bir 

kültürün, yeni bir yaratımın temeli oldular. Ortaya bir kültür zenginliği çıktı. Ortaya 

bir Dede Korkut çıktı. Bir Yunus, bir Karacaoğlan, bir Köroğlu, bir Ahilik, bir 

Bedrettin, bir Karahisari, bir Mimar Sinan, bir Dadaloğlu çıktı. Büyük bir kültür doğdu. 

Bu kültürü derinlemesine araştırmak gerek. Ondan sonradır ki, bu kültürün zenginliği 

karşısında şaşkına döneceğiz.” (Kemal, 2020b:102-103). 

 

Yaşar Kemal edebiyata çocuklukta başladığını dile getirmektedir. Çukurova’da, 

eski adıyla Kilikya denilen topraklarda göç ederek yerleştikleri Türkmen köyüne gelen 

ozanların, aşıkların ve destancıların anlattıklarını dinlemiş ve tanıklık etmiştir (Kemal, 

2020a:107). On yedi ve on sekiz yaşına geldiğinde ise köy köy dolaşarak dinlediği 

destan, türkü ve ağıtları derlemiş; kendisi de bunları kendi dil ve üslubuyla anlatmaya 

başlamıştır. Sözlü edebiyattan beslenerek başladığı edebiyatına roman yazmaya karar 

verdiğinde yazılı edebiyatla devam etme kararı almıştır. Ona göre dil, yazılı edebiyatla 

oluşmaktadır. Kemal’e göre, “dili yazı yaratır, geliştirir. Yani yazılı edebiyat dili 

yaratır. Halk da yaratır ama yazılı edebiyatın yarattığı kadar yaratamaz.” (Kemal, 

2020a:264). Bir toplumun edebiyatına toplumsal olan her şeyin yansıdığını dile getiren 

yazar, edebiyatı en etkili sanat dalı olarak tasavvur etmekte; toplumun yozlaşmasını, 

bozulmasını ve yabancılaşmasını önlemek için edebiyatın bu gücünden faydalanmak 

gerektiğini söylemektedir (2020a:170).  

Edebiyatını ve romanlarını doğa, insan ve yaşam temelinde kuran Yaşar Kemal 

için insanın gizini keşfetmek, her şeyi yaşamın içinden seçerek yaşamla 

ilişkilendirmek anlatım dilini kurduğu unsurlardır. İnsana ve yaşama olan inancının 

altında, insanın umut üretebilme ve değer yaratabilme niteliğine vurgu yapmaktadır. 

İnsani ve kültürel değerlerin geçmişteki birikimlerden geldiğini ve hepsinin masallar 

ve destanlarla anlatılarak önce sözlü edebiyatla ve sonra yazılı edebiyatla günümüze 

ulaştığını belirtmektedir. Kemal, “Ben de romanlar yazdım, romanlarımın yaşam gibi 

doğru söylemesini, yaşamla birlik olmasını istedim. Çünkü insanlık, çünkü yaşam, 



 

  

 

72 

 

umutsuzluktan umut üreterek buraya kadar gelmişti” demektedir (Kemal 2020b:97).  

Nazım Hikmet başta olmak üzere, Sait Faik, Sabahattin Ali, Kemal Tahir, Melih 

Cevdet, Orhan Kemal gibi kişilikleri edebiyatımızda yeni bir şiir dili, yeni bir roman 

dili yaratan ustaları olarak tanımlayan Kemal, Batı ve Rus Edebiyatı’nda Stendhal, 

Gogol, Puşkin, Dostoyevski, Faulkner, Çehov, Kafka ve Tolstoy’u dile getirerek onları 

“büyük kapıdan geçenler” metaforuyla anmakta ve evrensel yazarlar olarak 

tanımlamaktadır (Kemal, 2020a). 

“Dünyanın bütün kültür değerlerine başvurmak zorundayız, ama temel kendimiz 

olarak, kendi kültür değerlerimiz ile yetiştikten, büyüdükten, kaynaştıktan sonra… Bir 

Türk romancısı, bir halk hikayecisi, Köroğlunu nasıl anlatır bilmiyorsa, bir masalcının 

ustalığına nasıl varmamışsa, Dede Korkutu okumamışsa, Yunusu ezberlememişse, 

Karacaoğlanı, Pir Sultanı yüreğinin derinliğinde duymamışsa, onun bir Homerosu 

anlayabileceğini sanmıyorum. Bir Kafka’ya, Bir Çehova, bir James Joyce’a 

varabileceğine inanamıyorum.” (Kemal, 2020a:167). 

 

Yaşar Kemal edebiyatında barış, adalet, eşitlik, özgürlük ve umut kavramları, 

yoksulluğun, aşağılanmanın, yok sayılmanın, savaşın ve karanlığın karşısında 

konumlandırılan ve insanlık onurunu temsil eden kavramlardır. İnsana ve onun değer 

yaratma niteliğine güvenmektedir. Asırlar boyunca insanlar ve kültürler bu değerleri 

sürekli olarak yeniden yaratarak ayakta kalmışlardır. İnsan iyimser olmalıdır, yaşama 

sevincini kaybetmemelidir; insanı, karanlıktan aydınlığa, gericilikten ilericiliğe, 

savaştan barışa, düşmanlıktan kardeşliğe, kötülükten iyiliğe, zulümden merhamete, 

çirkinlikten güzelliğe vardıracak gücü, umutsuzuktan umut yaratabilme yeteneğinde 

bulmaktadır. İnsana olan bu inancını destanlara, türkülere, masallara, baladlara, 

ağıtlara dayandırmaktadır. “Nereden gelip nereye gidersek gidelim, bu güzel dünyayı, 

bu ışığı, bu binbir renkli toprağı, bu içleri sevinç dolu insanları gördük ya, yaşadık ya. 

Ya hiç gelmeseydik, bu güzelim dünyayı hiç görmeseydik?” (Kemal, 2020a:93). 

İnsana, yaşama, doğaya, umuda, kardeşliğe, barışa, iyiliğe ve güzelliğe duyduğu 

inancını sanatıyla bütünleştiren yazar romanlarını okuyanlardan aşağıda dile getirdiği 

kendi sözlerinden anlaşılacağı üzere, insanlık onurunu temsil eden ve kültürleri 

yaşatan insanlık değerlerini korumalarını ve yozlaşan, tükenen ve yabancılaşan 

değerleri ise yeniden yaratmaları gerektiğini belirtmektedir ve bunun gerçekleşeceğine 

olan inancını anlatmaktadır: 

 



 

  

 

73 

 

“Benim işim hep edebiyat oldu. Benim yazılarımı, daha doğrusu romanlarımı okuyanlar 

doğaya, insana sevgiyle dolsunlar. Benim romanlarımı okuyanlar insanoğlunu 

aşağılayamasınlar. Benim romanlarımı okuyanlar katil, savaş hayranı, ırkçı 

olamasınlar, savaşların, nerede olursa olsun can düşmanı olsunlar. Bir ağacı kesmek 

değil bir yaprağına bile dokunamasınlar, bir karıncayı ezemesinler, bir kelebeği 

tahtaya çivileyemesinler. Ben angaje bir yazarım. Benim içimdeki bu damarı kim söküp 

alabilir? Ben buyum, bütün benliğimden nasıl ayrılır da başka bir insan olabilirim. 

Edebiyat adına bunu kim benden isteyebilir? Ben insanlıktan çıkıp acı çekenlerin 

yanında nasıl olmayabilirim. Ben kendime, kendi yüreğime angajeyim” (Kemal, 

2020a:86-87). 

 

2.6.1. Yaşar Kemal’in Edebi Kişiliği ve Eserleri  

Türk Edebiyatı’nın 20.yüzyılda yaşamış, eserleri kırktan fazla dile çevrilen ve 

Nobel’e aday gösterilen ilk yazarı Yaşar Kemal (1926-2015), uluslararası edebiyatta 

adını duyuran evrensel bir yazar olmuştur. Kemal’in edebi üslubu, gazetecilik yaptığı 

1950’li yıllarda Cumhuriyet Gazetesi için Anadolu’nun pek çok yerine giderek sıradan 

insanlarla yapmış olduğu röportajlar vasıtasıyla halk dilinin yerelliği ile buluşmuş ve 

çocukluğundan itibaren aşıklar ve saz şairlerinden dinlediği destan ve ağıtlardan 

beslenmiştir (Gürsel, 2006:31; Onural, 2017). Yaşar Kemal’in “geçmişle gelecek 

arasında bir köprü niteliğinde kurguladığı romanlarında”, halk hikayelerinden, 

destanlardan ve klasiklerden izler ve etkiler görülmektedir (Onural, 2017:1).  

Yaşar Kemal’in romanlarında ele aldığı konular arasında toplumsal ve siyasal 

sömürü, çatışma, iyilik-kötülük, adalet, insan ve doğa birlikteliği yer alırken; Kemal’in 

romanlarına asıl övgü edebi niteliği açısından verilmektedir (Baskett, 2003:58). James 

Baldwin, Yaşar Kemal için “kimsenin ilgilenmediği kişilerin öyküsünü yazar” 

demektedir (akt. Baskett, 2003:59). Baskett, insanın yaşadığı dramı romanlarında 

yarattığı karakterler ile anlatan yazarın, edebiyat vasıtasıyla okuyucu bilincinin 

geliştirilmesinde önemli bir payı olduğunu dile getirmektedir (Baskett, 2003:59-60). 

       Barry Charles Tharaud Çukurova -Yaşar Kemal Edebiyatı’nın Temelleri (2017) 

adlı eserinde Kemal’in ilk dönem yazdığı ilk beş romanını, İnce Memed I (1955) ve 

İnce Memed II (1969) ile Dağın Öte Yüzü üçlemesi’ni – Ortadirek (1960), Yer Demir 

Gök Bakır (1963), Ölmez Otu (1968)- felsefi temelleriyle ele almış ve yazarın 

romanlarında yarattığı varoluşsal kaynakları ve temaları irdelemiştir (2017:8). 

Tharaud, Williams Shakespeare (1564-1616)’in İngiliz Edebiyatı’na kazandırdığı 

Antik Yunan ve Roma kelimeleri ile aristokratik bir İngilizce kelime dağarcığı 



 

  

 

74 

 

yarattığını; benzer şekilde Yaşar Kemal’in ise Anadolu halk kültür diliyle İstanbul 

ağzını buluşturduğunu ve Türkçe’ye yeni kelimeler kazandırdığını ifade etmektedir 

(Tharaud, 2017:42). İki evrensel sanatçı yeni bir dil kurarak eserlerini yazmışlardır. 

Tharaud, Vincent Van Gogh (1853-1890)’la Yaşar Kemal yaratımı arasında da bir 

analolojiyi “gerçeği görmek” arasında kurmuştur. Hem Van Gogh’un hem de 

Kemal’in sadece fiziksel bir görmeyi değil; metafizik bir görüş ile var olan gerçekliği 

algılamamızı sağladıklarını söylemektedir. Burada kastedilen, görenin sadece gördüğü 

nesneyi algıladığı değil, gören kişinin bilinci ile bu nesneyi değiştirip dönüştüremediği 

“bir imgelem eylemi” olarak gerçek kavramadır. “İnsanlar imgelemlerini kullanma 

kapasitesine sahip olduklarında, sıklıkla eşzamanlı olarak hem doğanın güzelliğini 

hem dünyanın içler acısı insani sefaletini görürler” (Tharaud, 2017:434-5). Van Gogh 

ile benzerliklerinin Kemal’in romanlarında yer verdiği betimleyici tabiat bilgisi, 

gezgin bir ozan olarak sahip olduğu Anadolu kökenleri, onun sıradan insanı diliyle 

resmedebilmesine olanak vermiştir (Tharaud, 2017:449). 

“Kişisel olaylarla tarihi şartların birleşmesi, onun kendi deneyimini evrensel bir tarzda 

ifade etmesini sağlamıştır. Kariyerinin başında standart İstanbul Türkçesini, kendi 

bölgesinin Anadolu lehçesini ve çocukluğu ile gençliğinin Anadolu ozanlarının türkü ve 

destanlarında kullandığı ‘sözlü edebiyatın’ yaşayan dilini birleştiren bir dil geliştirdi. 

Yeni dili, ilk hikayelerini ve Türk ve dünya edebiyatında yerini almasını sağlayan çığır 

açıcı romanı İnce Memed I’i yazmasını mümkün kıldı” (Tharaud, 2017:450). 

 

Yaşar Kemal, yazmış olduğu kırktan fazla eserinde “adalet, barış, eşitlik, 

özgürlük, demokrasi ve insan hakları” konularındaki duruşunu yaratmış olduğu 

karakterler aracılığıyla okuyucularına sunmuştur. İnsan, doğa, çevre ve topluma 

bakışını insan sevgisi, insana atfettiği üstün değer ve hoşgörü-anlayış temelinde tesis 

eden Kemal’in eserleri, toplumsal, siyasal, kültürel ve sosyolojik açılardan verimli 

belgeler niteliğindedir. Onun sanatının amacı, “sevgi, özgürlük, umut ve adalet” 

unsurları ile örülü bir insan felsefesi yaratmaktır. Kemal, okuyucusunu insanı ve 

toplumu sarsan sorunlar ve konular karşısında kendi tanıklığına dahil etmek istemiştir. 

Aziz Şeker (2019)’e göre, Yaşar Kemal belki de “bu utancından kurtulmak için” iyi 

ve güzel olanı kaleme almıştır (Şeker, 2019:371-2). “Yaşananları bir reel tarih ve 

toplum okuması olarak bir sosyal belge halinde insanlara” sunmuştur. (Şeker, 

2019:372).  Onun romanlarında ezilen, sömürülen, kültürü ve kimliği yok sayılan, 

ötekileştirilen bireyin “mecburi başkaldırısı” vardır. Bu başkaldırı, insan olmanın 



 

  

 

75 

 

gereği ve onurudur. İnsan kalabilmenin ve umudun her yeni doğan günde 

filizlenebilmesinin ön koşuludur, başkaldırı.  Onun roman karakterleri “onurlu, 

umutlu ve yürekli, korkunun üzerine, eşitsizliklere karşı gidebilen insan” dır (Şeker, 

2019:376). 

“Yaşar Kemal modern Türk romanında dünyayı, doğduğu coğrafyayı, insanı, toplumu, 

doğayı derinden anlayan, çözümleyen ve aktaran bir yazardır. Türk romanının tarihsel 

geçmişine ve birikimine, özgün roman sosyolojisiyle önemli katkılarda bulunmuştur. 

Onun roman anlayışı insancıl bir söylem üzerine yükselir; insan felsefesi ve değerleri 

açısından zengin bir sosyal/kültürel yapıya dayalıdır. Bu özelliği onun kült eseri İnce 

Memed başta olmak üzere hemen diğer bütün eserlerinde görmek mümkündür” (Şeker, 

2019:374).  

 

Yaşar Kemal’in 6. Ölüm yıldönümünde, 27-28 Şubat 2021 tarihlerinde 

düzenlenen anma etkinlikleri “Benim Romanlarımı Okuyanlar” oturumunda konuşan 

Kemal’in yakın dostu sanatçı Zülfü Livaneli, Yaşar Kemal eserlerinde ve de 

yaşamında neyi savundu sorusuna şu yanıtları vermiştir: “Yaşar Kemal, barışı, 

sömürüsüz bir dünyayı, asimilasyonun tam karşısında olmayı, aşağılanmanın olmadığı 

bir yaşamı, yoksulluğun bitirilmesini ve insanların bin bir çiçekli bir bahçede yaşıyor 

gibi mutlu, eşit ve adil bir dünya kurmalarını savunmuştur. Livaneli’ye göre Yaşar 

Kemal edebiyat ile dil ile bütün kötülüklerden arınabileceğimizi bize kendi 

romanlarıyla kendi kalemiyle göstermiştir (Livaneli, Yaşar Kemal Vakfı Youtube 

Kanalı, Erişim: 27 Şubat 2021). Eserlerinde insan ruhunu bütün yönleriyle gözler 

önüne seren Yaşar Kemal; kötülüğü, iyiliği, yoksulluğu, güzelliği, eşitliği, adaleti, 

sevgiyi, korkuyu, başkaldırıyı, merhameti, hoşgörüyü, sabrı, anlayışı, mutluluğu, 

sevinci bizlere eserleri aracılığıyla bu coğrafyanın insanlarını gözlemleyerek, 

dinleyerek hafızasına kaydetmiş ve bu kayıtlardan yeni bir dil, yeni bir dünya inşa 

ederek bize sunmuştur. Ayrıca Yaşar Kemal, “doğa”ya yapılan tahribata karşı durmuş 

ilk yazardır. Yazar, bütün eserlerinde “doğa”yı romanın baş karakterlerinden biri gibi 

ele almış, onu canlı bir kişilik olarak yaşatmıştır. Doğa onun edebiyatında kültüre dahil 

olmuş gibidir; antropolojik anlamda insanın doğasıyla, dışarıda nefes alan doğayı 

kaynaştırmıştır. Bu nedenle doğanın tahrip edilişine her zaman ses çıkaran, 

kitaplarında -özellikle İstanbul’u anlattığı Deniz Küstü, Kuşlar da Gitti ve Al Gözüm 

Seyreyle Salih- doğaya verilen zararı anlatmaktadır, deniz küstü, kuşlar gitti diyerek.  



 

  

 

76 

 

27 Şubat Yaşar Kemal’i anma etkinliği, “Benim Romanlarımı Okuyanlar” adlı 

oturumda konuşan yazar Selim İleri’ye göre Yaşar Kemal “merhametin romancısı”dır. 

İleri’ye göre yazarın 1978’de yazdığı Kuşlar da Gitti adlı uzun hikayesi- İleri’ye göre 

kısa romandır- Sait Faik’in son kuşlarına naziredir. Selim İleri, Yaşar Kemal 

romancılığının başyapıtı olarak ise, Deniz Küstü (1978) adlı romanını işaret 

etmektedir. Bu romanıyla Yaşar Kemal’in, İstanbul’daki hayatı, yozlaşmayı, çürümeyi 

anlattığı etkileyici bir anlatıdır. “Anlatımı, dili, üslubu şiirsel olan bir şairdir aslında” 

demektedir Selim İleri. 1978’te kaleme aldığı röportajları, Allah’ın Askerleri ise, 

kimsesiz çocukların hikayelerini ve mücadelelerini anlatmaktadır. İleri, Yaşar Kemal’i 

düşünülenin aksine sadece Çukurova’nın değil; gerçek bir İstanbul romancısı 

olduğunu dile getirmiştir. Ayrıca hem Lütfi Akad hem de Atıf Yılmaz’la ortak çalıştığı 

filmlerden bahsederek; Lütfi Akad’ın yönettiği Beyaz Mendil (1950)’in, Atıf 

Yılmaz’ın yönettiği Ölüm Tarlası (1976)’nın film senaryolarını yazdığını aktarmıştır 

(İleri, Yaşar Kemal Vakfı Youtube Kanalı, Erişim: 27 Şubat 2021). 

27 Şubat 2021 Yaşar Kemal’i Anma Etkinliği “Yaşar Kemal’in İstanbul’u” adlı 

oturumda konuşan yazar Feridun Andaç, Yaşar Kemal’in edebiyata derlemeleri, halk 

hikayelerini, manileri ve destanları Çukurova’da köy köy gezip biraraya getirerek 

başladığını söylemektedir. Bunların ise Adana Halkevi tarafından basıldığını 

aktarmıştır. “Ben kendi Çukurova’mı yazdım” diyen Yaşar Kemal’i “sözün büyücüsü” 

olarak tanımlayan Andaç, düşsel-gerçekçi bir romancı olarak yazarın, 

Dostoyevski’den ve Stendhal’den etkilendiğini dile getirmiştir. Hüyükteki Nar Ağacı 

(1982)’nın bu tarihte yayınlanmasına karşın, aslında Kemal’in 1949-50’lerde yazdığı 

ilk kitap olduğunu söylemiş ve yazarın anlatı coğrafyasının temalarını içeren bir eser 

olduğunu söylemiştir. Yaşar Kemal Andaç’a göre, eserlerinde toprak meselesine, 

köylülüğe, tarım sorunlarına derinlikli bir bakış açısı ve gözlem yeteneğiyle yaklaşan 

ve yazan ilk kişidir.  Andaç, Kemal’in “bir toplumun, kültürün, coğrafyanın, 

efsanelerini, söylencelerini, dilini ve hafızasını yazıya taşıdığını” dile getirerek; 

Anadolu’yu karış karış gezen, her kültürden insanı gözlemleyen ve bu tanıklıklarından 

yola çıkarak yazdığı gerçeğin, yazarın kendi yaratıcılığı ile buluştuğu “düşsel bir 

gerçeklik” halini aldığını söylemiştir. Andaç’a göre, Yaşar Kemal’in eserlerinde baş 

karakterler olan çocuk kahramanlar, sürüklenen, kaçan, düşlerde yaşayan mitik 

kahramanlardır. Andaç, Yaşar Kemal’i beş duyuya seslenen ender yazarlardan birisi 



 

  

 

77 

 

olarak nitelemiştir (Andaç, Yaşar Kemal Vakfı Youtube Kanalı, Erişim: 27 Şubat 

2021).  

Masal, destan, söylence ve ağıtlardan yararlanan Kemal’in amacı, bunlardaki gizli 

hazineyi ortaya çıkarmaktır. Yaşar kemal eserlerindeki derinliği bu hazinede 

keşfettikleriyle yazmıştır. Edebiyatıyla gerçeküstü bir alan açarak, anlatısında “büyülü 

gerçekçiliği” yaratmıştır.  

Yaşar Kemal’in öykülerden romanlara, şiirden röportajlara, söyleşilerinden 

derlemelerine ve çocuk kitaplarından destansı romanlara uzanan eserlerinin künyesini 

kronolojik olarak değil fakat; yazmış olduğu dörtleme, üçleme, ikileme ve daha sonra 

öykü, şiir, röportajlar, kitaplaştırılan makale, söyleşi ve derlemeler, destansı romanlar 

ve çocuk kitapları şeklinde bir sınıflandırma yapılacak olursa; Kemal’in bütün eserleri 

aşağıda sunulmaktadır: 

Romanlar; 

-İnce Memed I (1955); İnce Memed II (1969); İnce Memed III (1984); İnce Memed 

IV (1987), 

-Bir Ada Hikayesi Dörtlemesi; Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana (1997); 

Karıncanın Su İçtiği (2002); Tanyeri Horozları (2002); Çıplak Deniz Çıplak Ada 

(2012), 

-Dağın Öte Yüzü Üçlemesi; Orta Direk (1960); Yer Demir Gök Bakır (1963); 

Ölmez Otu (1968), 

-Akçasazın Ağaları İkilemesi; Demirciler Çarşısı Cinayeti (1964); Yusufçuk Yusuf 

(1965) 

-Kimsecik Üçlemesi; Yağmurcuk Kuşu (1980); Kale Kapısı (1985); Kanın Sesi 

(1991), 

-Teneke (1955), 

-Ağrıdağı Efsanesi (1970); 

-Binboğalar Efsanesi (1971), 

-Yılanı Öldürseler (1976), 

-Al Gözüm Seyreyle Salih (1976), 

-Kuşlar da Gitti (1978), 

-Deniz Küstü (1978), 

-Hüyükteki Nar Ağacı (1982), 



 

  

 

78 

 

-Yaşar Kemal Kendini Anlatıyor – Alain Bosquet’le Görüşmeler (1993), 

-Tek Kanatlı Bir Kuş (2013). 

Öyküleri; 

-Sarı Sıcak (1952), 

-Bütün Hikâyeler, (1975). 

Şiirleri; 

-Bugünlere Bahar İndi (2010). 

Destansı Romanları; 

-Üç Anadolu Efsanesi (1967), 

-Çakırcalı Efe (1972). 

Kitaplaştırılan Röportajları; 

-Nuhun Gemisi (Bu Diyar Baştan Başa 1) (1971), 

-Yanan Ormanlarda 50 Gün (Bu Diyar Baştan Başa 2) (1955), 

-Peribacaları (Bu Diyar Baştan Başa 3) (1957) 

-Bir Bulut Kaynıyor (Bu Diyar Baştan Başa 4) (1974), 

-Çukurova Yana Yana (1955), 

-Allahın Askerleri (1978), 

-Röportaj Yazarlığında 60 Yıl (2011), 

Çocuklar İnsandır (2014). 

Kitaplaştırılan Makaleler, Söyleşiler, Derlemeleri; 

- Ağıtlar (1943), 

-Taş Çatlasa (1961), 

-Baldaki Tuz (1974), 

-Gökyüzü Mavi Kaldı, (halk edebiyatından seçmeler, S. Eyüboğlu ile), 

-Ağacın Çürüğü: Yazılar-Konuşmalar, (der. Alpay Kabacalı) (1980), 

Yayımlanmamış 10 Ağıt (1985), 

-Sarı Defterdekiler: Folklor Derlemeleri, (haz. Alpay Kabacalı), (1997), 

-Ustadır Arı (1995), 

-Zulmün Artsın, (1995), 

--Binbir Çiçekli Bahçe (2009), 

-Bu Bir Çağrıdır (2012). 

Çocuk ve İlk Gençlik Kitapları; 



 

  

 

79 

 

-Filler Sultanı ile Kırmızı Sakallı Topal Karınca (1977), 

-Sevmek, Sevinmek, İyi Şeyler Üstüne (2014), 

-Neredesin Arkadaşım (2014), 

-Yağmurla Gelen (2014), 

-Kalemler (2016), 

-Beyaz Pantolon (2016), 

-Yeşil Kertenkele (2017). (Yaşar Kemal Vakfı Web sitesi: Erişim Aralık 2020). 

Yaşar Kemal İnce Memed I’de yakalamış olduğu başarısını, destanlar, ağıtlar, 

deyişler, efsaneler ve halk hikayelerini dinleyerek edinmiş olduğu sözlü kültürü çağcıl 

ve bireysel yorumuyla yeniden yorumlamasına bağlamaktadır. İnce Memed romanı, 

“başkaldıran mecbur insanın destanı” olarak tanımlanmaktadır (Çiftlikçi, 1993:156). 

Yaşar Kemal 1976’dan sonra İstanbul’u konu ettiği eserlerini yazmadan önce onun 

romanlarının anavatanı Çukurova, Toroslar, Anavarza kayalıklarıdır (Çiftlikçi, 

1993:167). Toplumsal gerçekçi bir yazar olarak öne çıkarılan Yaşar Kemal aslında, 

büyüsel gerçekliği yazmıştır. Gerçeklik onun romanında imgelemi yüksek, şiirsel bir 

dille aktarılmıştır. 1960’larda Latin Amerika Edebiyatı’nın “büyülü gerçekçiliği”ni 

daha öncesinde Yaşar Kemal’de görmek mümkündür. 1980’lerle birlikte yazarın 

uluslararası tanınırlığının artması ile yazarın sosyal konumu yanı sıra; onun artık 

eserlerinin estetik ve edebi nitelik yönlerine yapılan vurgunun arttığı 

gözlemlenmektedir. Üslubu, imgelemi, insan ruhunu derinden kavrayışı ve 

anlatımındaki şiirsellik sadece ulusal değil dünya edebiyatında tanınmasını 

sağlamıştır. “1954’te tefrika edilip, 1955’te kitaplaşan İnce Memed ile uluslararası ün 

kazanmaya başlamıştır.” (Armağan, 2015: 348).  

“Yaşar Kemal, toplumcu olmakla birlikte, bir bakıma gerçekçi yöntemden uzak durmuş 

bir yazar. Kalkındığı olağandışı olaylar, simgeleşmiş kişiler ve hayvanlar, mitos 

kalıpları onu destan, efsane ve halk hikayeleri geleneğine bağlar. Ne ki Yaşar Kemal, 

bu geleneğin içine hapsolmamış, modern hatta modernist anlatım yöntemlerini, bu 

gelenekle uzlaştırmaya çalışmış. Yer Demir Gök Bakır’ın yarıya yakın bir kısmı, gördük 

ki şiir gibi düzenlenmiştir. Anlatının içine yerleştirilen efsaneler gerçeklikle fantastiğin 

bir karışımını oluştururken; Memidik’in sayrıları bilinç akımının yerini tutar. Kısacası, 

Yaşar Kemal gerçeklik ile efsanenin, olağan ile fantastiğin iç içe girdiği bir dünya sunar 

bize, çünkü ona göre insan, yaşam savaşımını biraz da mitoslar yaratarak ve düşlerden 

güç alarak sürdürür” (Moran, 2016:150).  

 



 

  

 

80 

 

Dağın Öte Yüzü Üçlemesi’nden Ortadirek, Yer Demir Gök Bakır, Ölmez Otu 

eserlerinde Kemal, sosyal konuları ele almıştır. Bu üçlemede, modernist romanın 

tekniklerinin kullanıldığı görülmektedir. Yalak köylülerinin pamuk toplamak için 

Çukurova’ya gidişini, onların yol hikayesini konu edinen üçlemede ayrıca yaşadıkları 

zorluklar anlatılmıştır (Moran, 2016:123).  İnce Memed ve Akçasazın Ağaları ırmak 

romanlarından sonra Yaşar Kemal’in dünyada üzerinde en çok araştırma ve inceleme 

yapılan ve ses getiren dizisi, “Yaşar Kemal romanının ruhsal çözümlemelerden 

kaçınarak farklı bir niteliğe büründürdüğü ilk yapıtları” Dağın Öte Yüzü üçlemesidir 

(Moran, 2016:149; Çiftlikçi, 1993:275). Yer Demir Gök Bakır ile 1977’de Fransız 

Edebiyat Eleştirmenleri Sendikası En İyi Yabancı Roman Ödülü’nü kazanmıştır. 

Ölmez Otu ise, Fransa’da “Yılın En İyi Yabancı Romanı Ödülü’ne layık görülmüştür 

(Çiftlikçi, 1993:282). Yaşar Kemal Çukurova gerçeklerinden sonra İstanbul’u ele 

aldığı Al Gözüm Seyreyle Salih, Deniz Küstü ve Kuşlar da Gitti romanlarında ise, 

kentsel değişimi, korkuyu ve yabancılaşma kavramları üzerinde durmuştur. Kuşlar da 

Gitti (1978) romanında “toplumun ekonomik, kültürel ve sosyal değişimini” işlemiştir. 

Kimsecik üçlemesi de yazarın kendi yaşamından izlerin sürülebildiği bölümlerin, 

olayların ve düş-sanrıların yer aldığı otobiyografik bir roman olarak 

nitelendirilmektedir. Bu üçlemede, sosyal konularla birlikte, “Anadolu’dan kaçan 

Ermeni, Süryani, Yezidi, topluluklarının dramı işlenirken; bir yandan da yörüklerin 

yerleşik hayata geçme çabaları, toplumsal değişme üzerinde durulmaktadır.” 

(Çiftlikçi, 1993:449-477).  

Yaşar Kemal Akçasazın Ağaları ikilemesinde –Demirciler Çarşısı Cinayeti ve 

Yusufçuk Yusuf – feodal düzenin yerine kapital düzenin geçişini, ekonomik ve politik 

açıdan güçlü olan beylerin gücünü kaybedişini, Ağaların güç kazanmasını ve 

nihayetinde, feodal yapının çöküşünü anlatmaktadır (Moran, 2016:164). 

Yaşar Kemal Bir Ada Hikayesi Dörtlemesi’nde ise, Anadolu’dan farklı altkültüre 

sahip bireylerin, adadan sürgün edilen Rumların bıraktığı adaya gelmelerini ve bir 

arada yaşamalarını konu edinmiştir. Dörtlemenin ilk kitabı, Fırat Suyu Kan Akıyor 

Baksana, I. Dünya Savaşı sonrası yaşanılan dramı ve travmaları farklı kimlikler 

üzerinden dile getirmektedir. Yazar bu romanında çokkültürlü bir yaşamın prototipini, 

Karınca Adası’nda bir araya gelen Rum, Türk, Çerkes, Ermeni ve Kürt vs. kültürler 

aracılığıyla aktarmaya çalışmaktadır. “Roman, Anadolu’nun çokkültürlü yapısına 



 

  

 

81 

 

yakılmış bir ağıttır.” (akt. Önder, 2017:157). Yazar, romanın ana karakterlerinden 

Vasili’nin bireysel belleğine, kişisel tarihine bakmakta ve kültürel kimliğin inşasında, 

bellek/tarih ilişkisini göstermektedir (Önder, 2017:159). Çokkültürlü yaşamın 

olanakları, yeni bir dille kurulmaktadır. 

“Yaşar Kemal kökü geçmişten gelen anlatıları yeniden üretip, gündelik iletişim ve 

davranış kalıplarını Ada toplumunun tümünü kapsayacak şekilde kurumsallaştırarak, 

kültürel belleğin iletişim yoluyla ortaklaştırılan bireysel bellekten nasıl beslendiğini 

anlatmaktadır (…) Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana romanında geçmiş zamanda adada 

uzun yıllar boyunca korunmuş çok sesli, çokkültürlü atmosfer tasvir edilmektedir. Farklı 

dilleri konuşan ve farklı dinlere mensup insanların kaynaşmasını sağlayan, “bağlayıcı 

yapı” her renge “var oluş” hakkı tanımış, tüm renklerin uyumlu bir kompozisyonla 

kaynaşmasını sağlamıştır” (Önder, 2017:161-166). 

2.6.2. Yaşar Kemal’in Ödülleri ve Uluslararası Tanınırlığı 

Yaşar Kemal, edebi hayatı boyunca sayısız ulusal ve uluslararası ödül almış; ikisi 

yurt dışı –“Strasbourg Üniversitesi Onur Doktorası (8 Kasım 1991) ve Berlin Frei 

Üniversitesi Fahri Doktorası (1998)”- ve beşi ulusal -“Akdeniz Üniversitesi Onur 

Doktorası (20 Nisan 1992), Ankara Bilkent Üniversitesi Fahri Doktorası (18 Mayıs 

2005), Boğaziçi Üniversitesi Fahri Doktorası (13 Mayıs 2009), Çukurova Üniversitesi 

Fahri Doktorası (7 Ekim 2009) ve Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Onursal 

Doktorası (23 Aralık 2011)”- olmak üzere toplamda yedi fahri doktorluk payesi 

almıştır.  

Evrensel yazarımızın ulusal ödülleri şu şekildedir: “İnce Memed ile 1956 Varlık 

Roman Armağanı (20 Ocak 1956); Teneke’den aynı adla uyarlanan oyunu ile 1966 

İlhan İskender Armağanı (8 Ekim 1966), TÜYAP Kitap Fuarı Edebiyat Halk Ödülü (7 

Kasım 1984), Nokta Dergisi “Doruktaki Dokuz Edebiyat Ödülü”, İstek Vakfı “Yılın 

en Çok Okunan Yazarı Ödülü”, Sedat Simavi Vakfı “Edebiyat Ödülü” (9 Aralık 1985), 

Kale Kapısı ile “1986 Orhan Kemal Roman Ödülü” (2 Haziran 1986), TÜYAP Kitap 

Fuarı “Halk Ödülü” (10 Kasım 1988), Dil Derneği “Türk Dili Onur Ödülü”, Nokta 

Dergisi “Doruktakiler ’90 Ödülü”, 11. TÜYAP Kitap Fuarı Onur Yazarı (11 Kasım 

1992), Antalya Altın Portakal Film Festivali, “Yaşam Boyu Altın Portakal Onur 

Ödülü” (17 – 20 Ekim 1993), Kültür Bakanlığı Büyük Ödülü (13 Mayıs 1993), 5. 

Ankara Uluslararası Film Festivali “Sinemada Yaşar Kemal Ödülü” (21 Mayıs 1993), 

Mülkiyeliler Birliği Rüştü Koray Armağanı (4 Aralık 1994), Nokta Dergisi 



 

  

 

82 

 

“Doruktakiler ‘95 Ödülü” (18 Mart 1996), Türkiye Yayıncılar Birliği “Düşünce 

Özgürlüğü Ödülü” (7 Kasım 1996), Orhan Apaydın Demokrasi ve Barış Vakfı 2000 

Yılı Ödülü, Türkiye Gazeteciler Cemiyeti “Burhan Felek Basın Hizmet Ödülü” (8 

Kasım 2002), PEN Yazarlar Derneği Şükran Ödülü, Çanakkale Uluslararası Troya 

Festivali, “2. Homeros Şiir Ödülü” (9 – 15 Ağustos 2003), Türkiye Yayıncılar Birliği 

“Yayıncılık Emek Ödülü” (12 Ekim 2003), Dil Derneği, 3. İzmir Türkçe Günleri “3. 

Türkçeye Emek Ödülleri – Yayın Ödülü” (26 Eylül 2004), Anadolu Halk Bilimleri ve 

Kültür Derneği “Özgür İnsan Ödülü”, Cumhurbaşkanlığı Kültür ve Sanat Büyük 

Ödülü (29 Kasım 2012), Adana Kültür Ve Dayanışma Derneği AKDD 2009 Onur 

Ödülü, Çağdaş Gazeteciler Derneği Özel Onur Ödülü (28 Mart 2011), Yeni Kuşak 

Köy Enstitüleri Derneği “Aydınlanma Onur Ödülü” (17 Nisan 2011), Ankara 

Çukurova Lobisi “4. Altın Turaç – Yılın yazarı Özel Ödülü” (5 Mayıs 2012), İzmir 

Dikili Belediyesi “Nazım Hikmet Barış Ödülü” (1 Eylül 2012), Troya Folklor 

Araştırmaları Derneği “Troya Kültür Sanat Ödülü” (13 Ocak 2012), 80. Dil Bayramı 

Onur Ödülü, Dil Derneği (29 Eylül 2012), İstanbul Arel Üniversitesi “Yaşam Boyu 

Onur Ödülü”, BALEV “Beyaz Yaşam Ödülü” (22 Aralık 2012), İstanbul Sarıyer 

Belediyesi “Beyaz Martı Edebiyat Onur Ödülü” (7 Aralık 2014), Çukurova Sanat 

Girişimi “9. Uluslararası Çukurova Sanat Günleri Çukurova Ödülü” (18 Mart 2015) 

ve son olarak Birleşik Hukukçular Kulübü “Ceride-i Kantar 2015 Onur Ödülü” dür.  

Yaşar Kemal’in almış olduğu uluslararası ödüller ise; “Uzundere (Yer Demir Gök 

Bakır – Genç Oyuncular Tiyatro Topluluğu uyarlaması) oyunu ile 1966 Uluslararası 

Nancy Tiyatro Festivali Birincilik Ödülü (23 Mayıs 1966), Demirciler Çarşısı Cinayeti 

ile 1974 Madaralı Roman Armağanı (17 Nisan 1974), Yer Demir Gök Bakır ile 1977 

Fransa Eleştirmenler Sendikası” En İyi Yabancı Roman Ödülü”, Ölmez Otu ile 

1978’de Fransa’da “En İyi Yabancı Kitap Ödülü”, Binboğalar Efsanesi ile 1979 

Fransa “Büyük Jüri En İyi Kitap Ödülü”, Uluslararası Cino Del Duca Ödülü; Fransa 

(14 Ekim 1982), Legion d’Honneur Commandeur payesi; Fransa (4 Mayıs 1984), 

Fransa Kültür Bakanlığı “Commandeur des Arts et des Lettres” Nişanı (10 Mayıs 

1988), Morgenavissen Jylaand-Pösten Ödülü (Kopenhag – Danimarka), Kanın Sesi 

ile “1996 Akdeniz Yabancı Kitap Ödülü” (Perpignan, Fransa), Premi Internacional 

Catalunya Ödülü (Barcelona, İspanya) (18 Mart 1996), Lillian Hellman / Dashiell 

Hammett Baskıya Karşı Cesaret Ödülü (New York, ABD), Uluslararası Nonino Ödülü 



 

  

 

83 

 

(İtalya) (25 Ocak 1997), Kenne Vakfı “Düşünce ve Söz Özgürlüğü Ödülü” (Uppsala, 

İsveç), Norveç Yazarlar Birliği Ödülü (1997), Frankfurt Kitap Fuarı “Alman 

Yayıncalar Birliği Ödülü” (15 – 20 Ekim 1997),  Bordeaux Yayıncılar Birliği 

“Yabancı Edebiyat Ödülü” (1998), Grand Officier dans l’Ordre National de la Légion 

d’Honneur Nişanı, Fransa (17 Aralık 2011), Ermenistan Kültür Bakanlığı Krikor 

Naregatsi Nişanı (4 Eylül 2013) ve son olarak Norveç Edebiyat ve İfade Özgürlüğü 

Akademisi “Bjornstjerne Bjornson – Akademiet 2013 Ödülü” (9 Kasım 2013)’dür.”  

(Yaşar Kemal Vakfı Web sitesi: Erişim Aralık 2020). 

2.6.3 Yaşar Kemal ve Eserleri Üzerine Yapılan Ulusal Tez 

Çalışmaları 

Yaşar Kemal ve romanları üzerine yapılan lisansüstü çalışmalar Ulusal Tez 

Merkezi’nde taranmıştır. Toplamda kırk beş tez hazırlandığı görülmüştür. Bu tez 

çalışmalarının onu doktora tezi, biri sanatta yeterlik ve otuz dördü yüksek lisans tezi 

olarak hazırlanmıştır. Lisansüstü tez çalışmalarının otuz üçü filoloji bölümlerinde 

(Türk, Alman, Fransız, Amerikan ve Doğu Dil ve Edebiyat Bölümleri ile 

Karşılaştırmalı Edebiyat Bölümü) hazırlanmıştır. Geriye kalan on iki tezden dördü 

dilbilim, ikisi sosyoloji ve ikisi halk bilimi olmak üzere; geriye kalan tezler birer 

çalışma olarak, gazetecilik, eğitim bilimleri, mütercim tercümanlık ve güzel sanatlar 

alanlarında hazırlanmıştır. Bu tez çalışmasına konu ve tema olarak benzerlik gösteren; 

sosyal konular, kültürel öğeler ve altkültürel haklar temelinde Yaşar Kemal’i ve 

eserlerini irdelemiş olan çalışmalar şu şekilde sıralanabilir: Aziz Şeker (2006)’in Yaşar 

Kemal'in romanlarında sosyal konular adlı yüksek lisans tezi, Elif Yanık (2016)’ın 

Yaşar Kemal'in İnce Memed, Demirciler Çarşısı Cinayeti, Yusufcuk Yusuf adlı 

romanlarında 'Toplumcu gerçekçilik' adlı yüksek lisans tezi; Mine Bilge (2018)’nin 

Yaşar Kemal'in Kimsecik üçlemesinde insan hakları adlı yüksek lisans tezi; Davut 

Coşar (2019)’ın Yaşar Kemal'in Bir Ada Hikâyesi dörtlemesinde toplumsal ve siyasal 

dönüşüm adlı yüksek lisans tezi; Ahmet Bora Dindar (2021)’ın Yaşar Kemal'in İnce 

Memed I isimli eserinin eleştirel söylem çözümlemesi: Metinsel ve metinlerarası bir 

yaklaşım adlı yüksek lisans tezidir. Şeker (2006), Yaşar Kemal romanlarında sosyo-

ekonomik ve siyasi dinamikleri birey-toplum ekseninde araştırmıştır. Toplumsal 

değişimlerin yaşandığı toplumsal yapı ile roman arasında “organik bir bağ” olduğunu 



 

  

 

84 

 

aktaran Şeker, yazarın “toplumsal sorunları, toplumsal yapıyı ve insan ilişkilerini” 

romanlarına konu etmesi olanağından yararlanarak araştırmasını sosyal konular 

üzerine yürütmüştür. Yanık (2016), “toplumcu gerçekçi” açıdan incelediği Yaşar 

Kemal romanlarında “eşkıyalık konusunu, ezen-ezilen çatışmasını, devlet aygıtlarına 

bakışı, toprak sorununu, yoksulluğu, eğitim sorununu, emek sömürüsünü, kadına 

bakışı ve ideolojik bakışı” ele almıştır. Bilge (2018), Kimsecik Üçlemesi romanlarında 

“insan hakları sorunlarını insan, hak ve değer kavramlarını temel alarak incelemiş; 

edebiyat ve insan hakları ilişkisinde edebiyatın insan haklarının korunmasında 

oynayabileceği yolu” ortaya koymaya çalışmıştır. Coşar (2019), Bir Ada Hikâyesi 

Dörtlemesi romanlarında “toplumsal ve siyasal dönüşümü” araştırmış; “yeni siyasi 

yapıyı, yurttaşlık inşasını, ekonomik yapıyı, ulus inşasını, aileyi, gelenek ve 

görenekleri, toplumsal cinsiyet ilişkilerini ve dini” sorgulamıştır. Dindar (2021) ise, 

İnce Memed I romanını metinsel ve metinlerarası perspektifle eleştirel söylem 

çözümlemesi ile çalışmıştır. Metinde hegemonya ve ideoloji araştırması yapan 

araştırmacı, metinde yer alan ideolojik ve hegemonik bileşenleri sorgulamıştır. 

Metinde kurulan söylemde hegemonik dili ve bunun nasıl metinsel özellikler ve 

metinlerarası ilişkiler ile bozulmaya çalışıldığı gösterilmiştir. Bu çalışma ile 

araştırmacı romanın sosyo-kültürel ve tarihsel bağlamını de eleştirel açıdan 

değerlendirmiştir. Bu çalışmalarda Yaşar Kemal’in eserlerinin sosyal gerçeklik, sosyal 

konular, insan hakları, toplumsal değişim ve dönüşümleri ve bunların yaşandığı 

toplumsal, tarihsel ve kültürel bağlamı anlamak adına irdelendiği anlaşılmaktadır. 

İletişim disiplinleri alanında Yaşar Kemal metni ve eserleri üzerine dil-kültür-iletişim 

odaklı yapılmış herhangi bir tez bulunmamıştır. Bu nedenle edebiyat ve kültürel 

çalışmaların kesiştiği noktada, edebiyatın ve sanatın içinde yer aldığı kültürel üretim 

alanının ve bu alanın formları olan edebi metinlerin analizi ile toplumsalı ve kültürü 

anlamak, yorumlamak ve irdelemek mümkün olmakta ve dil, kültür odaklı iletişim 

araştırmaları metinler aracılığıyla yapılabilmektedir.  

2.7. Kültürel Çalışmalar, Edebiyat ve Altkültür Araştırmaları 

Ulusal Tez Merkezi’nde “kültürel çalışmalar” ve “altkültür” terimleri bir arada 

tarandığında herhangi bir tez ile karşılaşılmamıştır. Fakat “kültürel çalışmalar” olarak 

yapılan taramada on tez çalışmasının yapılmış olduğu görülmektedir. Bu 



 

  

 

85 

 

çalışmalardan iletişim disiplinleri alanlarında yapılanlar; Arzu Süzmen (2019)’in 

Sokak modasının Nişantaşı ve Beşiktaş'ta kültürel çalışmalar bağlamında 

karşılaştırılması adlı medya ve kültürel çalışmalar alanında hazırladığı yüksek lisans 

tezi, Tayfun Dalkılıç (2018)’ın Osmanlı'da ev içi hizmeti köleliğinin Türk film ve 

televizyon yapımlarındaki yansıması: Kültürel çalışmalar yaklaşımı çerçevesinde 

Arap Bacı örneği adlı yüksek lisans tezi, Sevdiye Teker (2018)’in Frankfurt ekolü ve 

İngiliz kültürel çalışmalar okulunun karşılaştırmalı bir okuması adlı yüksek lisans tezi, 

Şefika Yurdakul (2016)’un İngiliz kültürel çalışmalar perspektifinden işçi sınıf 

kültürünün direnme alanı olarak alternatif medya sendika.org örneği adlı yüksek 

lisans tezi, Elçin Selin Hacıbektaşoğlu (2014)’nun Kültürel çalışmalar ve çizgi 

filmlerin çocuk izleyici üzerindeki etkileri araştırmaları adlı yüksek lisans tezi ve son 

olarak Mehmet Güzel (2006)’in Kültürel çalışmalar içinde internet adlı yüksek lisans 

tezidir. Kültürel çalışmalar alanında kültürün merkezi bir kategori olarak ele alınarak 

ve dil, iletişim ve kültür odaklı toplumsal araştırmaların edebi metinler aracılığıyla 

yapıldığı bir tez çalışmasının yapılmadığı görülmektedir. Bu tez çalışmasının bu 

anlamda kültürel çalışmalar ve iletişim çalışmalarına hem konu hem de 

yöntembilimsel açıdan katkı sunacağı düşünülmektedir.  

Google Scholar ve Dergipark Akademik üzerinden yapılan “kültürel çalışmalar”, 

“edebiyat/edebi metin” ve “altkültür” taraması sonucunda herhangi bir makale 

çalışmasına rastlanılmamıştır; fakat “kültürel çalışmalar” ve “iletişim” özelinde 

yapılan daha geniş arama sonucunda iki makale bulunmuştur. Bu makaleler, Erdal 

Aksoy (2018)’un ulusal akademide lisans ve lisansüstü seviyede kültürel çalışmalar 

programlarını tanıtan Türk Üniversitelerinde Kültürel Çalışmalar Alanının 

Kurumsallaşması adlı çalışması ile Zeliha Hepkon (2006)’un iletişim bilimleri ve 

kültürel çalışmalar disiplininin ortak paydada buluştuğu noktalar, her iki alanın 

sistematik bir bilim dalı haline gelmesi konusunda verilen uğraşlar ve sınırlarını 

tartıştığı İletişim bilimleri ve kültürel çalışmalar: bir disiplinin sınırları sorularımızın 

sınırlarını kapsayabilecek mi? adlı çalışmasıdır. Bu tez çalışması paralelinde 

düşünüldüğünde, kültürel çalışmaların doğuşunda öncü bir bilim dalı olarak filoloji 

bölümlerinin (ülkemizde Batı Dilleri ve Edebiyatları alanı etkisi ve katkısı ile 

kurumsallaşmaya başlamıştır, bkz. Aksoy, 2018) ulusal akademide katkıları göz önüne 

alındığında kültürel çalışmalar-edebiyat-iletişim üçgeninde çalışılan bir tez ya da 



 

  

 

86 

 

makalenin olmadığı görülmüştür. Bu bağlamda, kültürel çalışmaların edebiyattan 

beslenerek çıktığı yol (İngiliz Kültürel Çalışmaları), daha sonra iletişim bilimleri ile 

de kesişmiş (Amerika, Avusturalya ve Kanada’da gelişen kültürel çalışmalar) ve 

disiplinlerarası bir perspektif kazanmıştır. Tam da bu noktada, bu tez çalışması, 

kültürel çalışmalar, iletişim ve edebiyat sarmalında Yaşar Kemal metinlerinde dile, 

kültüre/altkültür gruplarına, iletişime odaklanmakta; toplumsalı ve sosyokültürel 

dokuyu bu açıdan anlamayı amaç edinmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

 

87 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

YAŞAR KEMAL ROMANLARINDA KÜLTÜRLERARASI 

İLETİŞİM: İLETİŞİM ETNOGRAFİSİ YÖNTEMİ İLE 

KÜLTÜREL FARKA DAYALI İLETİŞİMİN ÇÖZÜMLENMESİ 

 

3.1.Araştırmanın Konusu 

“‘Kültür’ün ve ‘İletişim’in Metinselliği Üzerine Bir Araştırma: Yaşar Kemal 

Romanlarında Kültürlerarası İletişim” başlığını taşıyan bu tez çalışmasının konusu, 

dil, kültür, iletişim ve edebi metinlerin ilişkisi ve bu ilişkinin sosyokültürel bağlamda 

ele alınarak sorgulanması ile ortaya çıkarılan kültürlerarasılık/kültürlerarası iletişim 

durumlarının incelenmesi ve araştırılmasıdır. Örnekleme dahil edilen Yaşar Kemal 

metinleri üzerinde ele alınan ve Anadolu coğrafyasında yaşayan farklı altkültürler 

arasında gerçekleşen iletişimsel durumlar ve buna aracılık eden dilsel ifade ve 

kalıpların, söz konusu edilen kültürlerin iletişimlerini nasıl ve ne şekilde engellediği, 

çarpıttığı, bozduğu ve sınırladığı incelenmektedir. Kültürlerarası iletişim alanının 

çalışma alanlarından birisi olan farklı kültürler arasındaki iletişim engellerinin 

araştırılması bu tez çalışmasının konusunu oluşturmaktadır. İletişim engelleri, 

etnomerkezcilik, basmakalıp yargılar/klişeler, önyargılar ve ayrımcılık kavramları 

üzerinden araştırılmaktadır. Edebiyat sözlü ve yazılı bir sanat dalı olarak, üretildiği 

toplumun kültürel belleğidir, ait olunan kültürle şekillenen deneyimlerimizi hem 

yansıtan hem de yeniden inşa eden bir alan/yapıdır. Kültürlerarasında ortaya çıkan 

iletişim durumları ve biçimlerinin ve buna aracılık eden dil/dilsel ifade/kalıplar 

vasıtasıyla, kültürel anlam, bu anlamların üretildiği yapılar olan edebi metinler 

sayesinde açığa çıkarılabilmektedir. Buradan hareketle bu tez çalışmasında, 

kültürlerarası diyalogun (bu çalışmada, kültürler metinlerde konu edilen Anadolu 

coğrafyasının altkültürleridir) sosyokültürel bağlam göz önünde bulundurularak; bu 

diyalog/iletişimin nasıl ve ne şekilde kültürden etkilendiği, hangi dilsel/iletişimsel 

kalıplarla ortaya çıktığı ve bu kalıpların içerdiği önyargılar, basmakalıp yargılar, 

ayrımcı ve etnomerkezci ifadeler roman karakterlerinin sözleri, konuşmaları ve 

anlatıcının aktarımları ile araştırılmaktadır. 



 

  

 

88 

 

Farklı kültürel ardyöreye sahip bireylerin kendi kültürlerinden öğrendikleri 

anlamlandırma pratikleri, “her kültür biriciktir, kendine özgüdür” yaklaşımıyla 

anlaşılmaya çalışılmaktadır. Çünkü farklı kültürler/altkültürler farklı anlam üretme 

pratiklerine sahiptir. Her kültür sosyal gerçekliği kendi kültürel dünyalarından ve 

perspektiflerinden inşa etmekte ve yorumlamaktadır. Metin çözümlemesi/analizi 

sayesinde kültürel farklılıklar sorgulanabilmekte ve araştırılabilmektedir. Metinde yer 

alan kodlar, gelenekler, dilsel kalıplar, iletişimsel durumlar, karakterlerin sözleri ve 

diyalogları nitel veri kabul edilerek irdelenmektedir.  

Metinler, toplumsal, kültürel, tarihsel ve ideolojik bağlamda üretilen yapılar 

olması dolayısıyla; kültürler arasında gerçekleşen iletişim açısından araştırmacıya 

olanaklar sunmaktadır (Given, 2008:865). Bu tez çalışmasında, kültürlerarası 

diyalog/iletişim, dil ve kültür, metinler üzerinden yapılan analiz ve iletişim etnografisi 

yöntemiyle sorgulanmaktadır. Başka bir deyişle bu çalışmanın konusu, dil, kültür ve 

iletişimin sosyokültürel bağlamda edebi metinler aracılığıyla incelenmesidir.  

3.2. Araştırmanın Amacı  

Kültürün ve iletişimin sosyokültürel bağlamdan etkilenmesinden ve farklı 

kültürlerin değişen anlamlandırma ve gerçekliği farklı algılama ve yorumlama 

pratiklerinden hareketle bu tez çalışmasının amacı, bu etkilerin ve farklı algı ve 

yorumlamaların iletişime ve dile yansımalarını irdelemek ve ortaya çıkarabilmektir. 

Edebi metinler bu etkileri, algıları, yorumlamaları, dilsel ifadeleri/öbekleri ve 

iletişimsel biçimleri/durumları görmek açısından zengin bir kültürel bellek 

yaratmaktadır. Kültürel anlamın muhtevası metinlerde aleni ya da gizli şekilde 

mevcuttur. Bu anlamın kurulması ve dilde/iletişimde açığa çıkarılması metinlerin 

analiziyle mümkündür. Bu amaçla Yaşar Kemal romanları, farklı altkültürlere mensup 

bireylerin iletişimsel etkileşimlerini bağlamsal olarak irdelemeyi olanaklı kıldığı için, 

bu tez çalışmasının veri kaynağı olmuştur. Bu çalışmada, dil, kültür ve iletişim 

ilişkisini metinler üzerinden anlamaya çalışmak amaçlanmaktadır. Dile ve iletişime 

yansıyan kültür ile kültürden etkilenen dil ve iletişim, anlamın inşa edildiği metinler 

aracılığıyla araştırılabilmektedir.  

Yaşar Kemal Anadolu coğrafyasını röportaj gazeteciliği yaparken dolaşmış ve 

sıradan insanların gündelik yaşamlarını ve deneyimlerini şekillendiren kültürlerini 



 

  

 

89 

 

gözlemleme şansına sahip olmuştur. Bu gözlemleri ile insanları yakından tanıma 

fırsatını yakalamış ve bunları romanlarına yansıtmış ve aktarmıştır. Yazarın tanıklığı 

ve romanlarında kaleme aldığı bu tanıklığa dayalı gerçeklik, Anadolu’da yaşayan 

farklı kültüre mensup insanları ve onların yerel dil ve iletişimlerini anlamak açısından 

bir hafıza niteliği taşımaktadır. Bu hafıza, Anadolu’da yaşamış kültürleri, insanları ve 

onların dillerini/iletişimsel durumlarını yaşatmaktadır. Bu hafıza ile kurulan metinler 

ile altkültürleri ve onların diyaloglarını/dillerini/iletişimsel etkinliklerini anlamak, 

betimlemek ve yorumlamayı amaç edinen bu çalışmada ayrıca Yaşar Kemal’in 

kültürlerarası diyalogu/iletişimi sınırlayan ya da engelleyen ayrımcı dilin bertaraf 

edilmesi adına yaratmış olduğu perspektifi de ortaya çıkarmayı amaç edinmektedir. 

Tüm bunlardan hareketle; dil, kültür ve iletişimin metinler üzerinden bağlamsal 

analizinin yapılması; bunun sonucunda metinlerin kültürel anlamı kuran ve kültürel 

belleği yaşatan yapılar olmasının ortaya konulması; farklı kültürlerin farklı 

anlamlandırma pratikleri ile gerçekliği kendi kültürel perspektiflerinden inşa etme 

durumlarının açığa çıkarılması; kültürlerarası iletişimi engelleyen, sınırlayan ve bozan 

ayrımcı, önyargılı, klişelere dayalı ve etnomerkezci dilsel ifadelerin araştırılması ve 

kültürlerarası diyalogun bu ifadelerden arındırılması adına genel olarak sanatın ve 

özelde edebiyatın/edebi metinlerin ve bu çalışmanın veri kaynağı olan Yaşar Kemal’in 

ve romanlarının sunduğu yeni bir dili/iletişim ile kültürlerarası barışın/diyalogun tesis 

edilebilme durumunu irdelemek amaçlanmaktadır.  

3.4. Araştırmanın Kuramsal Çerçevesi  

Kültürlerarası iletişim, kültürel çalışmalar ve edebiyat biliminin kuramsal 

yaklaşımları ve yöntemlerinden yararlanarak araştırma modelini kuran bu tez 

çalışmasının metodolojisini, yorumlayıcı/yorumsamacı paradigma, metinsel 

analiz/metin çözümlemesi ve iletişim etnografisi yönteminin eklektik olarak 

kullanılması oluşturmaktadır. Kültürlerarası iletişim alanında yapılan araştırmalarda 

kültür ve iletişimin işlevselci ve eleştirel paradigma açısından araştırılmasından 

ziyade, bağlam odaklı ve betimleyici bir perspektifi araştırmacıya sağlayan 

yorumlayıcı yaklaşımın argüman ve kuramsal savları bu tez çalışması için daha uygun 

bir çerçeve sunmuştur. Metinsel analiz, edebi teoriden temellerini alan metin üretimi, 

metnin bağlamı, deneyimlenme biçimi ve metnin alımlanması gibi konularda 



 

  

 

90 

 

araştırma olanağı sunan bir yöntem olarak kültürel çalışmalarda kullanılagelmiştir. 

İletişim etnografisi ise temelleri antropoloji ve sosyolingüistikte atılan, kültürlerarası 

iletişimden, kültürel çalışmalara, antropolojiden sosyolojiye kullanılan bir yöntemdir. 

Hem etnografik saha çalışmalarında hem de metin temelli araştırmalarda dile/iletişime 

ve kültüre odaklanmak ve incelemek açısından işlevsel bir yöntemdir.  

Farklı kültürler arasındaki iletişimin bağlamsal analizinin metin temelli 

yapılmasının amaçlandığı bu tez çalışmasında, metinsel analiz ile elde edilen iletişim 

durumları ve dilsel ifadeler, kültürlerarası iletişim araştırmalarında Judith Martin ve 

Thomas Nakayama (2000)’nın geliştirdiği üç yaklaşımdan -işlevselci, yorumlayıcı, 

eleştirel- yorumlayıcı yaklaşımın argümanları ile Yaşar Kemal metinlerini incelemek 

amaçlanmıştır. Yorumlayıcı yaklaşım, antropoloji ve sosyolingüistikte temellenen, 

iletişimin bağlamıyla ilgilenen, kültür iletişimle yaratılır ve sürdürülür görüşünü 

savunan, kültür, iletişim ve kültürel farklılıkların belli bir bağlamda incelenmesi 

gerekliliğini öne süren bir kuramsal yaklaşım sunmaktadır (akt. Sarı, 2004:24). Bu 

yaklaşımın sözü edilen savunuları ile metinler analiz edilmekte ve bu yöntemle birlikte 

etnografik yöntemin dilbilimsel yaklaşımla biraraya getirildiği iletişim etnografisi ile 

metni kuran dilin toplumsal ve kültürel kullanımı araştırılmaktadır. Yorumlayıcı 

yaklaşım araştırmacıyı sosyal gerçeği anlama ve yorumlamada bir çerçeve 

sağlamaktadır. Sosyal pratikler ve gerçekler bu paradigmaya göre, araştırmacının 

açıkladığı, betimlediği ve rapora dönüştürdüğü bilgi olmaktadır (Given, 2008:464). 

Sosyal pratik ölçülebilen değil fakat; yorumlanabilen bir metin olarak 

okunabilmektedir. Metin ise üretildiği ve okunduğu tarihsel ve kültürel bağlamı içinde 

anlaşılır olmaktadır. Yaşar Kemal metinlerinde kültürel farka dayalı dil ve iletişim, 

yorumlayıcı yaklaşımın argümanları ile anlaşılmaya çalışılmaktadır. Antropoloji ve 

sosyolingüistik alanlarında geliştirilen iletişim etnografisi de yöntem olarak 

seçilmiştir.  

Metin çözümlemesi/analizi, farklı kültürel ardyöreye sahip bireylerin, dünyayı, 

yaşamı ve sosyal gerçeği nasıl inşa ettikleri ve anlamlandırdıklarını araştırma imkânı 

sunan ve temelini edebi teoriden alarak kültürel çalışmalara uzanan bir yöntemdir. 

Kendi kültürümüz deneyimlerimizi şekillendirmekte ve öteki kültürden mensup 

bireyler ile farklı dil/iletişim biçimleri oluşmasına kaynaklık etmektedir. Bu 

farklılıklar bazen kültürlerarası iletişimde engeller yaratmakta ve ötekileştirici 



 

  

 

91 

 

ifadelerin doğmasına neden olmaktadır. Bunların araştırılması için kültürün hafızası 

olan dil ve dil ile oluşturulan metinlerde iletişim ve kültürü incelemek ve 

sanatın/edebiyatın iyileştirici ve kültürlerarası diyalogu tesis edici yönlerini anlamak 

adına hem kültürlerarası iletişim hem de kültürel çalışmaların metin temelli kuramsal 

yaklaşımları esas alınmıştır. Metin çözümlemesi üç şekilde kültürel pratik ve anlamları 

irdeleme olanağı sağlamaktadır: İlki, bir kültürün gerçekliği tasvir etmede doğruluk 

ölçütü olarak sadece kendisini baz aldığı realist yaklaşım, ikincisi kültürlerin benzer 

olduğunu ve biricikliğini reddeden yapısalcı yaklaşım; sonuncu ise dile ayrı bir önem 

atfeden ve her kültürün sosyal gerçeği farklı deneyimlediğini savunan post-yapısalcı 

yaklaşımdır. Bu yaklaşımda metinde anlam çok katmanlıdır. Metinsel analiz ile sosyal 

ilişkiler ve pratikler araştırılabilmektedir (Mckee, 2003:1-9; Given, 2008:668). Anlam 

dil ile oluşturulmakta ve metinde inşa edilmektedir, araştırmacı ise bunu sosyokültürel, 

tarihsel ve politik bağlamda yorumlayabilmektedir. Metinleri ayrıca üç ayrı 

perspektiften ele almak mümkündür: İkna ve etkiye odaklanan retoriksel, metni 

mücadele alanı olarak gören eleştirel ve metinleri anlatı ve konuşma olarak analiz 

edilebileceğini varsayan söylemsel yaklaşımdır. Bu tez çalışmasında metinler post-

yapısalcı ve söylemsel perspektife benzer şekilde ele alınmıştır. Çünkü metinde dile 

ve çok katmanlı kültürel anlamı kuran iletişim etkinliğine odaklanılmaktadır. 

Söylemsel olarak ise anlatı ve konuşma çözümlemesinden daha çok, iletişimin kültürel 

boyutuna ve dilin toplumsal kullanımına odaklanan iletişim etnografisi tercih edilerek 

daha mikro bir analiz tercih edilmektedir. Söylemsel perspektif makro yapılar içinde -

iktidar ve ideoloji- üretilen söyleme odaklanması sebebiyle, bu tez çalışması ise daha 

çok iletişim durumlarını ve kültürü betimlemeyi amaç edinmesi nedeniyle, iletişim ve 

kültür ilişkisini anlamamıza imkân sunan iletişim etnografisinden faydalanılmıştır 

(Vanderstoep & Johnson, 2009:201-2).  

Yaşar Kemal metninde sosyokültürel bağlama bağlı olarak farklı altkültürlerin 

iletişim durumları incelenmektedir. Bu nedenle, kültürlerarası iletişim ve metin temelli 

kültürel çalışmaların kuramsal yaklaşımları yol gösterici bir çerçeve sağlamıştır. 

Altkültürlerin gündelik yaşamı anlamlandırma pratiklerinin kültürel çalışmaların 

araştırdığı konular arasında yer alması, metinde yer alan altkültürlerin deneyimlerinin 

ve sosyal ilişkilerinin ele alınmasını kolaylaştırmıştır. Hem kültürlerarası iletişimin 

hem de kültürel çalışmaların merkezi kategorilerinin kültür ve iletişim olması, bu iki 



 

  

 

92 

 

alanın kuramsal argümanlarını temel almayı gerekli kılmıştır. Dil ve kültür odaklı 

iletişim araştırmalarının adı olan kültürel çalışmalar, edebi metinlerin toplumsal 

sorgulamalar yapmak adına işlevselliğini gösteren ve bu minvalde eserler vermiş olan 

Raymond Williams’ın geliştirdiği duygu yapısı kavramı aracılığıyla metni 

çözümlemeye çalışmaktadır.  

Kültür algıyı ve iletişimi etkilemektedir savı olan kültürlerarası iletişim bireyin ait 

olduğu kültürün inançları, değerleri, normları, gelenekleri ile öteki kültürlerle iletişime 

geçtiğini ileri süren bir alandır. Bu iddialardan hareketle, diğer kültürü tanımamaktan 

ve öteki kültürler hakkında eksik bilgiden kaynaklı iletişim engelleri olan- ayrımcı, 

basmakalıp yargılı ve önyargılı- bir etkileşim oluşmaktadır. Yaşar Kemal metninde 

sorgulanan bu kavramlar olup; kültürlerarası iletişimin bu kuram ve yaklaşımları 

yapılan analizin temelini kurmaktadır.  

Edebi metinlerin toplumsal sorgulamalara uzanan araştırmalarda kullanımı 

kültürel çalışmalar ekolünün kurucu isimlerinden Raymond Williams’ın eserlerinde 

karşımıza çıkmaktadır. Toplumların duygu ve düşünce dünyalarındaki 

değişim/dönüşümü ve kültür ile ideolojinin deneyimlerimizi şekillendirme biçimini 

anlatan “duygu yapıları” kavramı yardımıyla, edebi metinlerde dil, kültür ve iletişim 

anlaşılmaya çalışılmıştır. Williams’ın 1958’de kaleme aldığı Kültür ve Toplum 

edebiyat tarihi kitabıdır ve edebi metinleri kendi içinde değerlendirmektense; metinleri 

toplumsal ve kültürel bağlam içinde ele almıştır. Eseri, kültürel ilişkiler ve ürünler 

arasındaki bağlantıyı yansıtmaktadır (Turner, 2016:66). Williams’ın “bütün bir yaşam 

tarzı” olarak tanımladığı kültür, sanata, ticarete, siyasete ve sosyal pratiklere uzanan, 

bu yapıların birbirlerinden bağımsız olarak değil, birbirleriyle ilişkileri bağlamında bir 

bütünün parçaları olmasını durumunu anlatmaktadır. Bu ilişkileri anlama çabası, 

bunların nasıl bir bütün olarak deneyimlendiğini açıklama uğraşıdır. Williams bu 

deneyimleme durumunu duygu yapısı olarak tanımlamaktadır. Bu yapılar bireysel 

olarak değil, kolektif olarak yaratılmaktadır. Bütün sosyal pratikleri iç içe geçmiş 

insani etkinlikler olarak, tarihin yapıldığı hissi praksisler olarak kavramsallaştırmıştır. 

İnsanın sosyal varlığı ile sosyal bilinci arasındaki diyalektiği kapsayan bir kültür 

tanımı yapan düşünür, verili tarihsel koşullar, ilişkiler ve şartlarda sosyal sınıf ve 

grupların anlamı ürettikleri, deneyim ve pratiklerini şekillendirdiği yer olarak 

tanımlamış olduğu kültür alanını göstermektedir (Hall, 1980:59-63). Kültürel tarihi 



 

  

 

93 

 

oluşturan deneyim, pratik ve ilişkileri analiz etmenin yolu edebi metinleri okumaktan 

ve onların tarihe tanıklıklarına başvurmaktan geçmektedir (Jonhson, Chambers vd. 

2004:199). 

Dil ile kurulan anlamın oluşturulduğu metinleri kültürün belgeleri olarak 

tanımlayan Williams, kültürü ve kültürün şekillendirdiği deneyimi duygu yapısı olarak 

açıklamış ve bu yapının edebi metinlerde izlenebileceğini eserlerinde anlatmıştır. Bu 

nedenle metinler, üretildikleri tarihsel, toplumsal ve kültürel bağlam içinde 

incelenmelidir. Bu açıdan, “duygu yapısı” olarak tanımladığı kavramla düşünür, her 

dönemin kendine özgü gelişen sosyo-kültürel deneyimini ve ortamını anlatmak 

istemektedir. Kültür analizinde, her dönem edebiyatında yer alan duygu yapısı ile 

metin arasındaki bağ örtüşmektedir. Sanat, toplum ve kültürle iç içe geçmiş bir 

yansıtıcı olmakla beraber; toplumun fark edemediği yeni algı ve yanıtları da açığa 

çıkarmaktadır. Duygu yapılarında açığa çıkan deneyimler, sanatta gözlemlenmekte ve 

duygu yapıları dönüştürülerek istenen bir soruna yeni bir his/duygu durumu ile yaratıcı 

yanıtlar verilmektedir. Kültürün bütün bir yaşam tarzı olarak, toplumu oluşturan bütün 

unsurlar gibi, sanatı da bu unsurlar ile ilişkisi bağlamında aynı duygu yapısı içinde ele 

almıştır (Williams, 1961:84-88). İyi romancıların roman karakterleri ya da 

kahramanları ile toplumsal uzlaşmazlık ve anlaşmazlıklara çözüm üretmeye 

çalıştıklarını söylemiş ve baskın durumda olan duygu yapısının karşısında 

konumlanabileceklerini belirtmiştir. Hâkim konumda olan değerlerden ortaya çıkmış 

duygu yapısında toplumsal sorunlara romancıların sihirli formüllerle yaratıcı 

yanıtlar/çözümler sunduklarını dile getirmiştir (Walton, 2008:125-134; Hall, 

2019:51). Kısacası duygu yapısı, topluluk üyelerince yaşanılan ve tecrübe edilen bir 

yapıyı anlatır ve dil/iletişime yansır (Williams, 1961:64).  

Kültürlerarası iletişim çalışmalarında yararlanılan yorumlayıcı yaklaşım ile 

kültürel çalışmalar alanında edebi metinlerin toplumsal ve kültürel bağlam içinde 

oluşan deneyimler ile araştırılmasını ve anlaşılmasını sağlayan duygu yapısı kavramı 

bu tez çalışmasının kuramsal temellerini oluşturmaktadır. Metinsel analizden elde 

edilen iletişim durumları/dilsel ifadelerin iletişim etnografisi ile çözümlenmesi ise 

çalışmanın yöntem ayağını kurmuştur. Çalışma nitel bir araştırma modeli ve 

metodolojisi ile yürütülmüştür.  

 



 

  

 

94 

 

3.5. Araştırmanın Yöntemi  

Bu tez çalışmasının araştırma metodolojisini yorumlayıcı paradigma ve iletişim 

etnografisi yöntemi oluşturmaktadır. Yorumlayıcı paradigma insan davranışı ve 

eylemini anlamayı ve betimlemeyi amaçlayan bir çerçeve sunmaktadır. Kültürün 

iletişim tarafından yaratıldığı ve sürdürüldüğü savunusu bulunan yorumlayıcı 

yaklaşımın merkezinde anlam ve bağlam vardır ve anlam da kültürel grupların dil ve 

iletişim aracılığıyla müzakere ederek paylaştıkları sosyal bir inşadır (Croucher, 

2015:52-4). Belirli bir kültürel grubun iletişim pratiklerini detaylı anlamak için bu 

yaklaşım işlevseldir. İletişimi bağlamı içinde incelemeyi ve anlamayı sağlayan bu 

paradigma, kültürün hem iletişim tarafından inşa edilen hem de iletişimi etkileyen bir 

sosyal yapı olduğu görüşünü ileri sürmektedir. Kültürel olarak kodlanan pratiklerin ilk 

sosyal süreci iletişimi kurmaktadır (Martin, Nakayama ve Carbaugh, 2012:23). 

Temelini toplum dilbiliminden alan, Dell Hymes’ın geliştirdiği ve “yorumlayıcı 

kültürlerarası araştırmanın en iyi örneği” olarak tanımlanan iletişim etnografisi 

(2012:24), kültürel grupların iletişim biçimlerini bağlamı içinde betimlemeyi 

sağlamaktadır. Kültürel grup üyelerinin sosyal süreçlerde iletişim ile inşa ettikleri 

gerçeklik, önceden verili değildir; insanların etkileşimi ile kurulmaktadır.  

Kültür dil/iletişimi etkiler mi sorusunun yanıtları kültürel antropoloji, dilbilimsel 

antropoloji ve toplum dilbiliminde aranmıştır. Kültürel antropolog ve etnolog Franz 

Boas, dil ve davranış arasındaki bağı gösteren yerli Amerikan kabileleri üzerinde 

çalışmıştır. Dile özgü yapıların, insanların geleneklerine yansıdığını ifade etmiştir (akt. 

Hurn ve Tomalin, 2013). Dilbilimsel evrensel kodlar üzerinde duran Noam 

Chomsky’nin aksine, dilin kültürel kullanımı, dil-kültür ilişkisi ve dilin düşünceyi 

oluşturması üzerine Wilhelm von Humboldt, dilin bir ulusun ruhu ve karakteri 

olduğunu düşünmüştür (Kothoff ve Oatey, 2007:9). Dilbilimsel kategorilerin kültürü 

ne denli yansıttığı tarihsel süreçte oluşmuştur. Dilin, metaforik- bağlamsal anlamı ve 

toplumsal kişiliği yansıtma ve kurma niteliğinin iletişimsel süreçlerle anlaşılabileceği 

savunulmuştur. Kültürlere özgü iletişim araştırmalarında, dil-kültür-düşünce 

ilişkisinin ön kabulü, açıklayıcı bir başlangıç/kanıt olarak görülmüştür. İletişimi 

etkileyen kültürel değişkenler, değerler, inançlar, tarih ve beklentiler açıklanmaya 

çalışılmıştır (Hua, 2014:184).  



 

  

 

95 

 

1960’larda gelişmeye başlayan iletişim etnografisi, kültürü, konuşma ile kurulan 

iletişimsel bir yapı/olgu olarak tanımlamaktadır. Antropologlar, kültürel olarak inşa 

edildiğini düşündükleri bir dizi olayı inceleyerek, kültürü analiz etmek istemişlerdir. 

Dell Hymes vd., (Hymes, 1974; Gumperz ve Hymes, 1964 ve 1972; Bauman ve 

Sherzer, 1974), dilbilimsel analizlerle etnografik saha çalışmalarını birleştirerek, dilin 

nasıl kullanıldığını araştırmışlardır (Gumperz ve Cook-Gumperz, 2008:16). Dil ve 

kültür ilişkisine Hymes, Gumperz, Ervin- Tripp gibi dilbilimci antropologlar 

eğilmişlerdir. Dil tasviri ve gramerinden farklı olarak, dil yönelimli antropoloji, 

1950’lerin sonunda farklı kültürlerin ve dillerin gramer tanımlamalarını terk etmiştir. 

Dell Hymes, John Gumperz ve Berkeley çalışma grubu, 1960’larda SPEAKING 

kelimesinden akronim olarak ürettikleri (setting, participants, ends, acts of sequences, 

key, instrumentality, norms, genre) araştırma modelini geliştirmişlerdir. Bu modelle, 

dilin gramer ve sözlükbilim analizinden ziyade, konuşmanın etnografisine 

yönelmişlerdir. Hymes, Labov ve Bernstein iletişim etnografisi üzerine eser yazmışlar, 

dilbilimsel antropolojiyi etkilemişlerdir (Monaghan, 2012:24-7). Dil pratikleri, 

katılım, kişilik ve kimlik oluşumu çalışma alanlarına giren konular olmuştur 

(2012:29). Dilbilimsel antropolojiye alternatif bir model olarak iletişim etnografisi, dil 

ve kültür çalışmalarına yeni bir kapı aralamıştır. Diğer bir deyişle, iletişimin sosyo-

politiği, ekonomi-politiği, sosyolojisini çalışmak gibi, iletişimin antropolojisini 

çalışmanın yöntemini sunan ve dil, kültür, iletişim ilişkisini anlamaya imkân sağlayan 

iletişim etnografisi, kültürü anlamanın yolunun, dilbilimsel analizden geçtiğini 

savunan dilbilimsel antropoloji ve toplum dilbilim alanında geliştirilmiştir. Dilbilimsel 

yetkinliği aşan, iletişimsel yetkinliğin toplumsal bağlamda etkili iletişim kurmanın 

anahtarı olduğu görüşü hakimdir. İletişim etnografisi, dilbilimsel kodlar dışında, 

konuşmacıların sosyal kişiliklerini, kültürel ardyörelerini, sosyo-kültürel ortamı ve 

toplumsal karakteri araştırma konularına dahil etmiştir (Gumperz, 1967:224-9). Dilin 

toplumsal bir inşa ve kültürel bir kaynak olarak, antropolojik bağlam içinde çalışılması 

iletişim etnografisi yöntemini tanımlamaktadır. Başka bir deyişle iletişim etnografisi, 

kültürün konuşma vasıtasıyla oluşan iletişimsel bir yapı olduğu görüşünü açıklayan bir 

yöntem olarak geliştirilmiştir (Gumperz ve Cook-Gumperz, 2008:536). Bu tez 

çalışmasında, kültürel olarak inşa edilen konuşmaların analizi ile kültürün nasıl ve ne 

şekilde dili/iletişimi etkilediği araştırılmaktadır. 



 

  

 

96 

 

3.6. Araştırmanın Evren ve Örneklemi 

Bu tez çalışmasında Yaşar Kemal romanlarında kültür ve iletişimin metinselliği, 

kültürlerarası iletişim durumlarının analiziyle çalışılmaktadır. Yaşar Kemal’in kalemi 

ve edebi kişiliği o kadar üretkendir ki, bu tez çalışmasının kapsamını ve sınırlarını 

aşmaktadır. Yaşar Kemal’in eserleri ikinci bölümde aktarılmıştır: Yazarın ikisi 

destansı roman, yirmi altısı klasik roman olmak üzere toplamda yirmi sekiz romanı; 

iki öykü kitabı, bir şiir kitabı, kitaplaştırılan sekiz röportaj eseri ve yine kitap haline 

getirilen makale, söyleşi ve derlemelerinden oluşan on bir kitabı ve son olarak çocuk 

ve ilk gençlik kitapları olmak üzere yedi kitabı mevcuttur. Yaşar Kemal’in sözü edilen 

bütün eserleri araştırmanın evrenini, yirmi sekiz romanından analiz edilen yedi eseri -

Kimsecik Üçlemesi; Yağmurcuk Kuşu (1980); Kale Kapısı (1985); Kanın Sesi (1991) 

ve Bir Ada Hikayesi dörtlemesi; Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana (1997); Karıncanın 

Su İçtiği (2002); Tanyeri Horozları (2002); Çıplak Deniz Çıplak Ada (2012)- ise 

örneklemini oluşturmaktadır.  

3.3. Araştırmanın Önemi  

Bu tez çalışması, kültürlerarası iletişim, kültürel çalışmalar ve edebiyat 

disiplinlerinin kuram ve yöntemlerinden yararlanılarak hazırlanmıştır. Kültürlerarası 

iletişim, kültürel çalışmalar ve edebiyatın merkezi araştırma kategorileri olan dil, 

kültür ve iletişimi bağlamsal olarak ve metinler üzerinden araştıran bu tez çalışmasını, 

sözü edilen alanlarda hazırlanan diğer lisansüstü tezlerden ayıran farkı ve özgün 

yönlerini aktarmak adına, kültürlerarası iletişim araştırmaları (Bkz. Birinci bölüm 

sonu), kültürel çalışmalar araştırmaları ve edebiyat-altkültür araştırmaları (Bkz. İkinci 

bölüm sonu) bölüm sonlarında aktarılmıştır. 

Kültürlerarası iletişim kavramı, tanımları, gelişimi ve kuramlarının aktarıldığı ilk 

bölümde, bu alanda yapılan lisansüstü tezler Ulusal Tez Merkezi’nden “kültürlerarası 

iletişim” ve “altkültür” terimleri önce birleşik sonra ayrı ayrı taratılmıştır. Tarama 

sonucunda, Arslantaş (2019), Ercan (2015), Ökeli (2014)’nin sırasıyla Süryaniler, 

Arnavutlar ve Çerkeslerin altkültür grupları olarak hâkim kültürle iletişimini ele alan 

yüksek lisans tezleri olarak karşımıza çıkmıştır. Kültürlerarası iletişim tek olarak 

taratıldığında, Altan (2019)’ın göç bağlamında kültürlerarası iletişimi hazırladığı 



 

  

 

97 

 

çalışması, Erol (2008)’un Mardin’de çokkültürlü yapıyı ele aldığı araştırması, Akyol 

(2019)’un sağlık iletişiminde kültürlerarası iletişimi araştırdığı çalışması, Oğuz 

(2013)’un Gaziantep’te sığınmacılık deneyimini kültürlerarası iletişim açısından 

çalıştığı doktora tez çalışması, Bekiroğlu (2011)’nun Ermeni kimliğinin basında 

sunumunu ele aldığı doktora tezi ve Tabakçı (2008)’nın Karaçay altkültür 

topluluğunda kimlik oluşumunu çalıştığı halkla ilişkiler alanında hazırlanmış doktora 

tezi bulunmuştur. Bu lisansüstü tezler dışında kültürlerarası iletişim alanıyla ilgili 

hazırlanan kitap ve makale çalışmaları da birinci bölüm sonunda sunulmaktadır. Bu 

tez çalışmasını, kültürlerarası iletişim alanında hazırlanan lisansüstü tez, kitap ve 

makale çalışmalarından ayıran husus, kültürün ve iletişimin dil ve metin eksenli 

çalışılarak, metinde kültürel farka dayalı anlam inşasını, dilin iletişimi ve iletişimin de 

kültürü oluşturması ilişkisini açıklama çabası, metinlerin kültürel üretim alanının 

hafızası rolünü üstlenmesi ve bu sayede kültürün deneyimlenmesine aracılık etmesi 

konularını sorgulamak ve ortaya çıkarabilme uğraşıdır.  

İkinci bölümde, bu tez çalışmasının kuramsal ve yöntemsel olarak faydalandığı 

kültürel çalışmalar ve edebiyat alanında hazırlanmış lisansüstü tezler taranmış ve aynı 

şekilde, bu çalışmayı o çalışmalardan farklı ve özgün yanları ortaya çıkarılmaya 

çalışılmıştır. “Kültürel çalışmalar” olarak yapılan taramada 10 lisansüstü tez 

bulunmuştur. Süzmen (2019)’in modayı, Dalkılıç (2018)’ın film çalışması, Teker 

(2018)’in kültürel çalışmalar ekolünü anlattığı çalışması, Yurdakul (2016)’un işçi 

sınıfı kültürü tezi, Hacıbektaşoğlu (2014)’nun medya etkileri araştırması, Güzel 

(2006)’in internet üzerine araştırması karşımıza çıkan yüksek lisans tez çalışmalarıdır. 

Fakat kültürün merkezi bir kategori olarak ele alındığı, dil ve iletişim odaklı ve metin 

temelli bir araştırma yapılmamıştır. Bu tez çalışmasının dil ve kültür odaklı iletişim 

araştırmaları olarak gelişen kültürel çalışmalar alanına, bu kategoriler etrafında kuram 

ve yöntem açısından katkı sunacağı düşünülmektedir.  

Ayrıca, iletişim bilimleri alanında, edebi metin temelli kültürel çalışmalar 

ekseninde, bu çalışmanın kültürel üretim alanının formlarından olan metinlerin 

toplumu ve kültürü ve kültürün şekillendirdiği ve değişime uğrattığı dil/iletişimi 

anlamak, yorumlamak ve sorgulamak anlamında özgün olabileceği varsayılmıştır. 

Kültürel çalışmalar/edebiyat/iletişim/kültürlerarası iletişim/altkültür 

kategorileri/kavramları üzerine hazırlanan tez, makale ya da kitap çalışmasına 



 

  

 

98 

 

rastlanılmamıştır; kültürel çalışmaların filoloji (dil ve edebiyat bölümleri) 

bölümlerinin etkisiyle doğduğu İngiliz kültürel çalışmalarına benzer şekilde ulusal 

akademimizde de kültürel çalışmaların kurumsallaşmasında Batı Dilleri ve 

Edebiyatları katkısı olmuştur (Bkz. Aksoy, 2018). İngiliz ve ülkemiz kültürel 

çalışmaları dil ve edebiyat alanlarından beslenerek gelişmiş iken; Amerika, Kanada ve 

Avusturalya kültürel çalışmaları daha çok iletişim bilimlerinden beslenmiştir. İletişim 

bilimleri ile de bu şekilde yolu kesişen ve gelişmeye devam eden kültürel çalışmalar 

alanı, ülkemiz ulusal akademisinde de iletişim bilimleri ile bağını geliştirmeye devam 

etmektedir. Kültürel çalışmalar ve iletişim bilimlerinin kesişim noktasında yer alan, 

“iletişim” ve “kültür” kavramları ile bu kavramların metinsellik/metin temelli 

çalışıldığı bir çalışma yapılmamış olmasından dolayı; bu tez çalışmasının her iki alanın 

kuram ve yöntemleriyle kurulan bir yöntembilimle yapılacak bir araştırma ile 

disiplinlerarası yapılacak çalışmalara da örnek olabileceği umulmaktadır.  

Bu tez çalışmasında böylelikle, metinde kültürel farka dayalı anlam inşası, dilin 

iletişimi, iletişimin de kültürü oluşturması, aktarması ve metinler sayesinde kültürel 

hafızada yaşatması ekseninde dil, iletişim, kültür ve metin bağıntısı; 

kültürlerarasındaki iletişimi engelleyen, olumsuzlayan ve sınırlayan engeller olarak 

tanımlanan kalıp yargılar, önyargılar, ayrımcılık ve etnomerkezci dilsel ve iletişimsel 

kalıplar, sosyo-kültürel ortamı romanlarında işleyen Yaşar Kemal eserlerinde, edebi 

metinlerin toplumsal soruşturmalara doğru uzanan yapısı ve toplumsalla olan ilişkisi 

bağlamında irdelenmeye çalışılmıştır. Bu nedenle bu çalışma, kültürlerarası iletişim, 

kültürel çalışmalar ve edebiyat alanının ortak çalışma kavramları olan dili, iletişimi ve 

kültürü metinler aracılığıyla disiplinlerarası bir çerçeveden araştırmaktadır. Bu 

nedenle bu üç alanda yapılan, altkültürleri ve iletişimi ele alan çalışmaların genel 

taraması verilmiş ve bu çalışmalardan ayrılan nitelikleri açıklanmıştır. Her üç 

disiplinin kavramsal, kuramsal ve yöntemsel argümanlarından faydalanılarak, 

yöntembilimsel bir araştırma modeli kurulmuştur.  

3.7. Araştırmanın Sınırlılıkları 

Araştırma, Yaşar Kemal romanlarında yer alan kültürel farka dayalı dil ve iletişimi 

konu etmesi nedeniyle edebiyat ve iletişim bilimlerinin kesişme noktasında yer 

almıştır. Edebi bir tür olarak romanda, odak noktasının “kültürel öteki” olduğu ve 



 

  

 

99 

 

farklı kültürler arasındaki iletişim çalışıldığı için kültürlerarası iletişim ve kültürel 

çalışmalar alanının kuramsal argümanlarından yararlanılmıştır. Kültürel çalışmalarda 

edebi metin odaklı araştırmalar yapmış olan Raymond Williams’ın kültürün bir bütün 

olarak deneyimlenme biçimini anlatan “duygu yapısı” kavramı yardımıyla “kültürel 

öteki”yle kurulan iletişimin bağlamsal analizi yapılmıştır. Yaşar Kemal romanında 

metinsel analiz iletişim engellerini açığa çıkarmak adına irdelenmiştir.  Bu nedenle 

“Saussure, Jakobson, Todorov, Martinet, McLuhan, Barthes gibi Batılı edebiyat ve 

iletişim kuramcıları ve eleştirmenlerinin metin, dil ve iletişim temelli düşünceleri” 

(Çamdereli, 2021) bu çalışmanın kapsamına dâhil edilmemiştir.  

Yaşar Kemal romanlarında dil, kültür, iletişim ve metin ilişkisi sosyokültürel 

bağlam içinde incelenmiş ve kültürel farka dayalı iletişim durumları ile dilsel 

ifadeler/kalıplar araştırılmıştır. Yaşar Kemal romanlarının yirmi sekiz adet olması 

dolayısıyla bu tez çalışmasının sınırlarını hem nicel hem de nitel açıdan aşmıştır: Nicel 

olarak aşmasının nedeni, yirmi sekiz romanı bu tez çalışması kapsamında dil-kültür-

iletişim eksenli analiz etmenin, zamansal olarak kısıtlı, sayısal olarak olanaksız bir 

durum doğurmasından kaynaklanmakta; nitel olarak aşmasının nedeni ise, 

kültürlerarası iletişimin/kültürel farka dayalı dil/iletişimin analizi için her romanın 

nitel veriyi sağlamamasıdır. Örnekleme dahil edilen romanlar, kültürel çeşitlilik 

açısından nitel veri sağlamakta ve Anadolu coğrafyasında yaşayan altkültürlerin bir 

arada olduğu ve etkileşim pratiklerini anlatan olay dizileri sunmaktadır (Whitehouse, 

2001:228). 

3.8.Kimsecik Üçlemesi Romanları Hakkında Genel Sunuş ve Özet 

Yaşar Kemal’in 1980-1991 yılları arasında yayınlanan Kimsecik Üçlemesi, üç 

romandan oluşan nehir roman dizilerinden birisidir. Yazarın otobiyografik kurgu 

olarak yazmış olduğu üçlemenin ilki Yağmurcuk Kuşu (1980) romanıdır. İkincisi Kale 

Kapısı (1985) ve son olarak Kanın Sesi (1991)’dir. Kemal’in kendi yaşam öyküsünden 

olayları, kişileri ve mekanları tasarlayarak kaleme almış olduğu bu üçlemede ana tema 

korkudur. Ana kahramanları çocuklar olan ve üç roman boyunca bu çocuklar etrafında 

devam eden olaylarda, yazarın kendi hayatından kesitler yeniden kurgulanmıştır. 

Yaşar Kemal, Kimsecik Üçlemesi’nde ailesini, akrabalarını, arkadaşlarını, doğduğu 

yeri ve göç ettiği Çukurova’yı, dinlediği halk hikayelerini, destanlarını ve efsanelerini, 



 

  

 

100 

 

yaratmış olduğu roman karakterleri ve onların başlarına gelen olaylar silsilesi ile 

yazar-anlatıcı olduğu kendi sesiyle bizlere aktarmaktadır. Dili ve üslubu şiirseldir; 

dengbejlerden ve ozanlardan dinlediği halk hikayeleri, efsane ve destanlarla 

harmanladığı anlatısında gerçekliği büyülü bir dille anlatmaktadır ve bu dil onu 

yerellikten evrenselliğe taşıyan edebi ustalığını işaret etmektedir. Kimsecik üçlemesi, 

1914’ten 1930’lar arası, Cumhuriyet yıllarına uzanan ve bu yıllar arasında yazarın 

çocukluk yaşantısından izlerle bezeli öz hayatının tanıklıklarına dayanmaktadır.  

Üçlemenin ilki Yağmurcuk Kuşu, Birinci Dünya Savaşı’yla patlak veren ve Rus 

Ordusu’nun Van’ı işgali ile başlayan 1914-1915 yıllarında, Kemal’in kendi çocukluğu 

olarak değerlendirebileceğimiz çocuk roman kahramanı Mustafa ve ailesinin Van’dan 

Çukurova’ya göçünü ve orada bir Türkmen köyüne yerleşmelerini konu edinmektedir. 

Mustafa’nın babası İsmail Ağa, annesi Zero hatun, amcası Hasan Ağa ve babaannesi 

ve diğer akrabaları ile Van’dan Çukurova’ya bir buçuk yılda gelebilen aile, yolda her 

türlü yoksunluğu, zorluğu yaşamıştır. Ne paraları ne de yiyecekleri kalmıştır. Yolda 

karşılaştıkları tütün kaçakçısı Niyazi’nin tanıştırdığı Haşmet Bey’e sattıkları Zero 

hatunun altın kemeri sayesinde yola devam eden ve yine Haşmet Bey’in aracı olduğu 

Arif Bey vasıtasıyla Anavarza kayalıkları arasında kurak bir Türkmen köyüne 

yerleşirler. Köye geldiklerinde henüz çocukları Mustafa yoktur; fakat yolda ölecek 

halde zayıf, kurtlanmış bir halde buldukları ve yaralarını merhemlerle iyileştirerek can 

verdikleri çocuk Salman vardır. Bu çocuğu evlatlık edinen ve hayata döndüren İsmail 

Ağa ve ailesi roman sonunda, okuyucuyu üçleme boyunca yanıtını aramaya iten fakat 

tam olarak adı konulamayan bir olay yaşar: Salman, babası İsmail Ağayı, kardeşi ve 

romanın baş kahramanı çocuk Mustafa’nın gözleri önünde hançerleyerek öldürmüştür. 

Üçleme boyunca, neden öldürdüğü sorusunun berraklaşmadığı bu olayın olası 

sebepleri arasında, köyün dedikodularından olan, İsmail Ağanın onun gerçek babası 

olduğu ve annesini öldürdüğü yalanına inanmış olabileceği, Salman’ın küçük 

kardeşinin doğmasıyla onu kıskandığı ve babasının biricik sevgisini paylaşmaya 

dayanamadığı veyahut babasının çok düşmanı olduğu için, onu günün birinde 

öldürüleceği korkusunu yenemeyerek kendisinin öldürdüğü ve son olarak babasına 

karasevda bağlamış olan Dal Emine adında bir kıza aşık olan Salman’ın bunun 

utancından kaçmak için bu cinayeti işlemiş olabileceği yer almıştır. Yağmurcuk Kuşu 

romanı İsmail Ağanın bu dramatik ölümü ve Mustafa’nın bu ölüme tanıklığı ile 



 

  

 

101 

 

yaşadığı travmanın üçleme boyunca ana tema olan “korku” ile yaşaması ve aynı 

zamanda bu korkunun Mustafa’nın arkadaşları ve bütün köy halkını sarmasını konu 

edinmektedir. Göç ettikleri Türkmen köyünün tek Kürt aile olan İsmail Ağa ve ailesini 

köy çok sevmiş ve kucak açmıştır. İsmail Ağanın ölümüyle derinden sarsılan ve üzülen 

köy halkı, üçlemenin ikincisi Kale Kapısı ve üçüncüsü Kanın Sesi’nde, Zero hatunun 

Salman’dan intikam almak için başvurduğu eşkıyaları, Mustafa’nın korku kapanında 

kendiyle yüzleşmesini ve sonunda bu korkuyu yenmesini, kendi çocukluğundan 

tanıklıklarla ve edebi bir yaratıyla Yaşar Kemal bizlere aktarmıştır.  

Üçlemenin ikinci romanı Kale Kapısı, İsmail Ağanın öldürülmesi ile son bulan 

Yağmurcuk Kuşu anlatısının devamı niteliğindedir. Bu nedenle Salman’ın cinayeti 

işledikten sonra köyden kaçışı ile başlayan romanın ana konusu ve teması, Mustafa’yı 

başta olmak üzere, köyün diğer çocukları ve halkını saran korkudur. Bu korku Yaşar 

Kemal tarafından Mustafa’nın sanrıları ve kabuslarının anlatıya eşlik etmesi ile 

betimlenmiştir. Kale Kapısı’nda Yağmurcuk Kuşu romanından farklı olarak, romanın 

baş kahramanları Mustafa ve arkadaşlarının korkularını tarif eden psikolojik anlatı 

yoğunlaşmıştır. Düşler, sanrılar ve hayaller gerçeklikle karışmıştır. Kemal anlatısında 

yazar-anlatıcı olarak yer almakta ve köy halkı ve çocuklarının korkusu, Salman’ın 

önce babasını sonrasında İsmail Ağanın baş çobanını ve kahyası Müslüm’ü başlarını 

keserek öldürmesi ve kesik başlarını İsmail Ağa konağına asılmasını buyruk vermesi 

nedeniyle artmıştır. Kemal roman karakterlerinin psikolojik durumlarını anlatıda 

yoğun şekilde betimlemektedir. Roman, Zero hatunun hem İsmail Ağanın intikamını 

almaları hem de evladı Mustafa’yı Salman korkusundan kurtarmak için başvurduğu 

eşkıyaların tek tek Salman tarafından öldürülmeleriyle son bulmuştur. İkinci roman 

Kale Kapısı Mustafa’nın korkusu nedeniyle yakınına bile gidemediği bin bir hayvanla 

dolu mağaranın içine girmesi ve Salman’ın onu sadece orada bulamayacağı 

endişesiyle son bulmuştur.  

Üçlemenin üçüncü romanı Kanın Sesi’nde, Zero hatunun Salman’ın öldürülmesi 

adına uğraşları devam etmektedir. Konağa gelen ve öldürmeyi kendileri teklif eden 

eşkıyalara verdiği paralar ile Zero hatunun kapılarını kendisinin çaldığı eşkıyalara 

verdiği ödüller İsmail Ağadan kalma serveti tüketmiştir. Mustafa’nın korkusu günden 

güne artmış, Salman’ın başını keserek konak kapısına asacağı düşüncesi yüzünden 

saçlarını kazıtmasına neden olmuştur. Kanın Sesi’nde ölüm korkusu öyle bir seviyeye 



 

  

 

102 

 

gelir ki, Mustafa daha önce sığındığı mağaraya gidişinin ötesinde, bu kez köyden 

kaçmış ve babasının dayısı Emir Ağanın konağına gitmiştir. Emir Ağanın oğlu Kero 

Mustafa’yı Salman korkusu konusunda çok aşağılamış ve tarlasında eziyet içinde 

çalıştırmıştır. Bu eziyet ve Kero’nun başkalarına Mustafa’nın ailesi hakkında söylemiş 

olduğu yalanlara katlanamayan Mustafa sonunda evine dönmüş fakat görünüş olarak 

tanınamayacak bir duruma gelmiştir. Mustafa artık daha güçlü ve dirençli durumdadır. 

Kuş Memed’in babası Ali Çavuş’tan silah tutmayı ve ateş etmeyi öğrenerek kendisini 

Salman’dan silahıyla koruyabileceğini düşünen Mustafa artık korkusuyla yüzleşmiş 

ve korkusunu yenmiştir. Eskisi gibi değildir. Ama yine de Salman’ın bir an önce ölüm 

haberinin gelmesini beklemektedir. İsmail Ağanın ve kendi sürüsünü elinden alarak el 

koyan ve işkence ettiği Eyüp çoban, Zero hatunun yanına gelerek Salman’ı 

öldüreceğine yemin etmiştir. İsmail Ağanın en yakın dostlarından Zalımoğlu Halil’in 

verdiği mühimmatla Salman’ı öldüren Eyüp çoban sözünü tutmuştur. Roman sonunda 

Salman ölmüş, romanın baş kahramanı çocuklar ise iyiliğin ve güzelliğin sembolü 

olarak her zaman hayalini kurdukları Van Gölü ve Düldül dağına gitmek üzere 

ortalıktan kaybolmuşlardır. Mustafa ve Kuş Memed dışındaki çocuklar birkaç gün 

sonra geri dönmüş olsa da ikisi roman sonunda geri dönmemiştir. 

3.8.1. Kimsecik I-Yağmurcuk Kuşu Romanı Analizi 

Yaşar Kemal’in kendi öz yaşam öyküsünden kurgulayarak yazmış olduğu 

Kimsecik Üçlemesi’nin ilki olan Yağmurcuk Kuşu romanı, 1914-1915 yıllarında Rus 

Ordusu işgali ile memleketleri Van’dan Çukurova’ya göç etmek zorunda kalan İsmail 

Ağa ve ailesinin bir buçuk yılı yolda geçen göçleri sonunda Çukurova’da bir Türkmen 

köyüne yerleşmelerinin hikayesini anlatmaktadır. Romanda yer alan altkültürel 

gruplar arasında geçen iletişimsel durumlar ve yazar-anlatıcı olarak anlatıyı kuran 

Yaşar Kemal’in ifadeleri iletişim etnografisi yöntemiyle incelenmekte ve kolektif 

olarak yaratılan bir kültür deneyimi olan duygu yapısı kavramı yardımıyla bağlamsal 

olarak metinde kurulan kültürel anlam betimlenmeye çalışılmaktadır. Romanda yer 

alan iletişim durumları analizi, açıklandıktan sonra tablo ile de gösterilmektedir. Asıl 

amacın, altkültürel gruplar arasında kurulan kültürlerarası iletişimde yer alan 

streotipleri, önyargıları ve etnomerkezci-ayrımcı ifadeleri keşfetmek ve bunlara 

sebebiyet veren sosyokültürel bağlamın deneyimlenme durumunu anlatan duygu 



 

  

 

103 

 

yapısını anlamak ve yazarın bu duygu yapıları karşısında anlatısını nasıl 

konumlandırdığını ortaya koyabilmektir. 

Yağmurcuk Kuşu romanı sayfa 56 ve 57’de (2020:56-57) yer alan aşağıdaki 

anlatıda yazar-anlatıcı olarak Yaşar Kemal, I. Dünya Savaşı’nın patlak vermesi 

nedeniyle, yöre halkının kardeşlik ortamından düşmanlık ortamına geçişlerini hüzünlü 

bir dille aktarmıştır. Kemal, Kürt beyi İsmail Ağa ile ona sığınan Ermeni Onnik 

arasında geçen iletişimsel durumda bizlere Rus Ordusu işgali ile başlayan savaş 

ortamında köylerin talan edilmesi ile bölgede yaşayan Ermenilerin sürgün edilmesini, 

komşusu Kel Rıza tarafından öldürülmek istenen Onnik’in korkulu şaşkınlığı ve 

üzüntüsünü aktarmaktadır. Savaş başlamadan önce mutlu ve huzurlu yaşayan iki halk 

(s.57), savaşın başlaması ile düşman olmuş ve 1915 Ermeni Sürgünü olayı yaşanmıştır. 

Bölgeden ayrılan Ermeniler ile Kürtler savaş öncesinde kardeşlik, dostluk ve barış 

içinde yaşamaktadırlar. Kültürlere saygının ve dayanışmanın olduğu, ayrımcılığın ve 

etnomerkezi bakış açılarının olmadığı sosyokültürel ortamın deneyimlendiği ve 

altkültürlerin birlikte kolektif olarak yarattıkları barışçıl ve dayanışmacı duygu 

yapısından; savaşçı ve düşmanca hislerin örüldüğü bir sosyokültürel ortamın 

deneyimlendiği duygu yapısına geçiş yaşanmıştır. Bu duygu yapıları ise metinde 

altkültürler olarak karşımıza çıkan Kürtler ve Ermenilerin iletişim durumlarında ve 

yazar-anlatıcının ifadelerinde gözlemlenebilmektedir: 

“Esrük Dağı ağzına kadar binbir türlü çiçekle, otla doluydu, diz boyu. İnce, serince bir 

yel durmadan esiyor; tatlı bir güneş alabildiğine dağı dolduruyordu. Yaylada her gün 

bir düğün bayramdı. Davulunu zurnasını çeken çalgıcılar da yaylalara doluşuyordu. 

Köyün yarısı Ermeniydi. Ama onlar da Kürtçe konuşuyorlardı. Kırıma, düşmanlığa 

kadar aralarından su sızmıyordu. Müslüman Kürtler Paskalyada tıpkı Ermeniler gibi 

yumurta boyayarak onların bayramlarına, Ermeniler de kurban bayramlarında 

kurbanlar keserek bunların bayramlarına katılıyorlardı. Yüzyıllardan bu yana bu 

kardeşlik, dostluk hiçbir ayrı gayrı gözetilmeden sürüp gelmişti. Ermeniler camilerde 

Tanrılarına dua ediyor; Müslümanlar kiliselerde namaz kılıyorlardı. İsmail Ağa için 

kırım günleri ömrünün en acı günleridir. En yakın, kapı komşusu Onniki hiç unutamaz, 

onun hiçbir şey anlamayan, anlamadığı için de acı çeken yüzünü… Bir gün koşup, 

İsmail Ağaların evine gelmiş, ‘Beni kurtar İsmail, beni kurtar,’ demiş, şaşkınlığından 

fal taşı gibi açılmış gözlerle ona sığınmıştı. ‘Hem de kim öldürmek istiyor beni biliyor 

musun, bizim Kel Rıza…Hani kendi evlerinden çok bizim evde kalan Rıza… İşte o beni 

öldürmek istiyor.’ Şaşkınlığı daha da büyümüştü bu sözleri söylerken.  

İsmail Ağa onu yatıştırmıştı, ama Rızadan ödü kopmuş Onnik gece onlar uyuyunca dağa 

kaçmıştı, canını Rızanın elinden kurtarmak için. 

İsmail Ağa Rızayı bulmuş, ‘Niye öldürmek istiyorsun Onniki,’ diye sormuştu. Rıza bu 

soruya hiç karşılık vermemiş, ‘Cehennemin dibine kaçsa da ben onu bulup 

öldüreceğim,’ demişti. İsmail Ağa onun Onnike hışmını bir türlü bir sebebe 



 

  

 

104 

 

bağlayamamış, ‘Sen onu öldürsen, ben de seni öldürürüm, haydi bakalım,’ diye 

öfkelenmişti (Kemal, 2020:56).” 

 

“Bir Ermeni kızı bir Kürt delikanlısı, bir kadın bir erkek, renkli güzel giyitlerle yaylanın 

kokulu çiçekleri arasında kol kola girerek, dizilerek gövende duruyorlar†, insan 

bedenlerinin inanılmaz inceliğinde, en eski, sevinç dolu, sevgiden, kıvançtan, dolup 

taşarak oynuyorlardı. Bu oyunda yalnız gövende durmuşlar değil; yediden yetmişe 

bütün yayla halkı durgun bir deniz gibi, gökyüzüne ağan bir yayla dumanı gibi 

sallanarak gövende giriyorlardı (…) Dengbejler geliyorlardı uzak obalardan Beyin 

görkemli yedi direkli çadırına. Çadırın önüne yüksekçe bir yere bir taht kurulup üstüne 

oturtuluyordu dengbej (…) Dengbejler içinde en büyüğü, en ünlüsü, Malazgirt beyinin 

dengbeji Abdale Zeynikiydi (…) Ermeni Haçikle Abdale Zeyniki, bu iki dengbej Kastan 

Van, Vandan Urfa’ya, Diyarbakıra, Erzincana, Erzuruma kadar bütün obaların iki 

kutsal kişisiydi (Kemal, 2020:57).” 

 

Birbirlerinin kültürlerine ve kültürel geleneklerine katılan, dayanışmacı bir 

ortaklıkla yaşamlarını birlik ve beraberlik içinde idame ettiren Kürtler ve Ermenilerin, 

destan ve türkülerinde dahi ortaklaştıkları- (Dengbejler Kürt Abdale Zeyniki ve 

Ermeni Haçik kutlamalarda birliktedir)- hoşgörünün ve anlayışın tesis edildiği bayram 

ve dini törenlerin, barışçıl, huzurlu bir sosyokültürel bağlamda deneyimlenerek 

şekillendiği görülmektedir. Fakat bu sosyokültürel bağlamın değişimiyle, 

deneyimlerin de değiştiği anlaşılmaktadır. Dilin ve iletişimin, sosyokültürel bağlamın 

dönüşümüyle değiştiği ve kültürün belgeleri olarak kültürel tarihi okumamıza 

yardımcı olan ve bu tarihe tanıklık eden metinler sayesinde, baskın duruma gelen 

duygu yapıları iki farklı yüzüyle karşımıza çıkmaktadır.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
† Gövende durmak, halaya durmak anlamını taşımaktadır.  



 

  

 

105 

 

 

İletişim Etnografisi 

Çözümleme Modeli Alt 

başlıkları 

Yağmurcuk Kuşu Romanı İletişim 

Durumları Analizi 

Stereotipler, Önyargılar, 

Etnomerkezci/Ayrımcı İletişim/Dilsel 

İfade ya da Kalıplar 

Scene/Setting (Yer ve 

zaman) 

Van, Esrük dağı yaylaları, yaz ayları, 

1915’ler 

 

Kel Rıza’nın komşusu ve eski dostu 

Onnik hakkındaki olumlu tutum ve 

davranışları, onunla kişisel ilişkisi 

dolayısıyla değil; Onnik’in Ermeni 

olması nedeniyle kısa sürede olumsuz 

kalıp yargılara ve bunun sonucu olarak, 

Ermenilere karşı “öldürmek isteği” ne 

kadar uzanan ayrımcı bir dilsel ifadeye 

ulaşmıştır. Bir kültürel gruba karşı 

olumsuz stereotipler, sözlü tacize, 

fiziksel uzaklaşmaya, fiziksel şiddete 

neden oluyorsa, burada söz konusu olan 

durum, duygusal nitelikte olumsuz tepki 

yaratan önyargıların oluşmuş olmasıdır. 

Kalıp yargılar, diğer kültürel gruba karşı 

beslenen olumsuz inançlarken; bu 

olumsuz inançların olumsuz tutumlara 

dönüşmesi durumu da önyargıları 

doğurmaktadır. Kel Rıza’nın olumsuz 

tutumu birey olarak Onnik’e değil; bir 

bütün olarak Ermeni altkültür grubuna 

yönelttiği ayrımcı dilde kendisini 

göstermektedir. Kel Rıza’nın Onnik 

üzerinden Ermenilere karşı olan 

önyargıları ayrıca gruplararası kaygı ve 

tehdit durumlarında ortaya 

çıkabilmektedir. Savaş ortamı ise böyle 

bir kaygı ve tehdit durumunu 

beslemektedir. 

Participants 

(Katılımcılar)  

Kürt beyi İsmail Ağa, Ermeni Onnik 

ve komşusu Kel Rıza  

 

Ends (Amaçlar, Niyetler, 

Sonuçlar) 

İsmail Ağanın Onnik’i sakinleştirmek 

istemesi, Kel Rıza’nın düşmanca 

tavrını anlama çabası ve eski dostluk, 

kardeşlik günlerini hüzünle yad 

etmesi. 

 

Acts of Sequence (Eylem 

Dizisi) 

İsmail Ağanın acı dolu günleri 

hatırlaması, Onnik’in kederli ve 

şaşkınlık içinde İsmail Ağadan 

yardım istemesi, Kel Rıza’nın 

Onnik’i öldürme niyeti, Onnik’in 

korkudan dağlara kaçışı ve İsmail 

Ağanın Kel Rıza’nın düşmanlığını ve 

öfkesine anlam verememesi. 

 

Key (İletişimin tonu) İsmail Ağa hüzünlü ve acılı; Onnik 

korkulu ve şaşkın, Kel Rıza öfkeli ve 

acımasız. 

 

Instrumentalities 

(İletişimi kuran araçlar)  

Karakterler arası sözlü iletişim 

yazar-anlatıcının edebi dili. 

 

Norms (Normlar ve 

kurallar) 

İsmail Ağanın ve Onnik’in Kel 

Rıza’yı sözleri ve eylemi dolayısıyla 

yadırgaması, eski dostluğun kaybına 

neden olan öfkeye/intikama eleştiri. 

 

Genre (Anlatının 

/Mesajın türü) 

Diyalog ve anlatı içinde uyarı, 

sorgulama, eleştiri.  

 

Tablo 1: Yağmurcuk Kuşu Romanı, s.56-57 Çözümlemesi 

Yağmurcuk Kuşu romanı sayfa 100’de, İsmail Ağa ve annesi arasında geçen 

diyalogda, anne karakteri oğluna bazı hususları vasiyet etmektedir. Verdiği öğütler, 

yazar-anlatıcı olarak Kemal’in farklı kültürlere karşı duyduğu saygı, hoşgörü ve 

olumlu yargıların izlerini roman karakterleri taşımaktadır: 

  

“(…) Bir de senden dileğim, oğlum, o kasabaya gidersen, o Ermenilerden kalma evleri, 

tarlaları kabul etme. Sahibi kaçmış yuvada, öteki kuş barınamaz. Yuva bozanın yuvası 

olmaz. Sahiplerin hayretmeyen ev, başkasını barındırmaz. Zulüm tarlasında zulüm 

biter. Sen iyi bir insansın, Allah seni, dünyanın öteki ucuna da gitsen, korur, Allah seni 



 

  

 

106 

 

hiçbir yerde umarsız bırakmaz. Ben ölürsem, beni de buranın mezarlığına göm. Ben 

burasını sevdim (Kemal, 2020:100).” 

 

Ana karakterinin yukarıdaki alıntıda görüldüğü üzere, Ermenilerin göçü ile 

yaşadığı hüzün dolu sözlerinde olumlu stereotiplerden bahsetmek mümkündür. 

Olumsuz olabileceği gibi olumlu da olabilen stereotiplerinr/kalıp yargıların olumsuz 

olanları başka bir kültürel gruba karşı önyargılara sebebiyet verirken; pozitif yönlü de 

gelişebilmektedir. Ana karakterinin göç eden kültürlere karşı genelleşmiş bir kalıp 

yargısının olduğu görülmektedir. Bunu ise, “sahibi kaçmış yuvada, öteki kuş 

barınamaz” ifadesi ile dile getirmektedir. Diğer kültürel grubun geride bıraktıkları 

malları almanın zulüm olduğunu ve böyle bir zulme ortak olmamasını salık 

vermektedir. Burada, Ermeniler özelinde, bir diğer kültürel gruba karşı duyulan 

saygıyı, özlemi, eşitliği, adaleti ve duygularda ortaklığı dile getiren ana karakteri, 

kültürlerarası birlik ve beraberliğin önemine işaret etmektedir. Aşağıda ise ana 

karakteri ve İsmail Ağa arasında geçen iletişimin etnografik çözümlemesi yapılmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

 

107 

 

İletişim Etnografisi 

Çözümleme Modeli Alt 

başlıkları 

Yağmurcuk Kuşu Romanı İletişim 

Durumları Analizi 

Stereotipler, Önyargılar, 

Etnomerkezci/Ayrımcı İletişim/Dilsel 

İfade ya da Kalıplar 

Scene/Setting (Yer ve 

zaman) 

Çukurova’da bir kasabada 

yerleştikleri ev, akşam saatleri, 

1915’ler 

 

Ermeniler özelinde başka kültürlere karşı 

saygı ve adalet duygularının beslendiği 

olumlu stereotipler görülmektedir. 

Ermenilerin göç etmeleri sonrasında 

onların geride bıraktıkları evlerine ve 

mallarına karşı geliştirilen hassasiyet, 

ortaklık kurulan komşu bir kültüre karşı 

olumlu bir inancı beslemektedir. Ana 

karakterinin empati yeteneği sayesinde, 

her kültürün biricikliği ve saygınlığı 

hatırlatılmaktadır. Bu da kültürlerarası 

iletişimin anlayış ve barış temelinde tesis 

edilebileceğini göstermektedir. “Sahibi 

kaçmış yuvada, öteki kuş barınamaz” 

ifadesi, göç eden ya da sürgün edilen 

kültürlere empatiyi anlatan metaforik bir 

kültürel anlamı içermektedir. 

Participants 

(Katılımcılar)  

Kürt İsmail Ağa ve anası 

Ends (Amaçlar, Niyetler, 

Sonuçlar) 

Ananın oğluna Ermeniler hakkındaki 

olumlu, empati dolu ve hoşgörülü 

düşüncelerini aktarması 

 

Acts of Sequence (Eylem 

Dizisi) 

Ananın oğlunu yanına çağırması, 

İsmail Ağanın can onu kulağıyla 

dinlemesi ve Ermeniler konusunda 

anasının hassasiyetine kulak vermesi 

.  

Key (İletişimin tonu) Ana hüzünlü, İsmail Ağa saygılı ve 

hoşgörülü. 

 

Instrumentalities 

(İletişimi kuran araçlar) 

  

Beden dili ve sözlü iletişim. 

Norms (Normlar ve 

kurallar) 

Başka bir kültüre duyulan hassas ve 

empatik tutum; büyüğe duyulan 

hürmet. 

 

Genre (Anlatının 

/Mesajın türü) 

Diyalog içinde atasözlerinden 

faydalanarak öğütte bulunma ve 

yakınma.  

Tablo 2: Yağmurcuk Kuşu Romanı, s.100 Çözümlemesi 

Yağmurcuk Kuşu romanı sayfa 304’te İsmail Ağa ve ailesinin yerleştikleri 

Çukurova köyü’nde, Salman’ın babasına duyduğu hayranlığa ve Salman’ı babasını 

öldürmeye dek götüren söylentiler konuşulmaktadır. Söylentileri, yalan yanlış bilgileri 

dile getirerek İsmail Ağa hakkında dedikoduların yayılmasına sebebiyet veren köy 

halkının bu konuşmalarını aktaran yazar-anlatıcı, aslında cinayetin arka perdesini 

bizlere sunmaktadır. Genel olarak köy halkı tarafından sevilen ve sayılan birisi olan 

İsmail Ağa hakkında bu kez aşağılamalarda bulunulduğu bu konuşmalarda, İsmail 

Ağa’nın Kürt beyi olması ve “başka bir kültürdeki insanların en basit şekilde 

kategorilere ayrılmasını anlatan” stereotipleştirmelerin kullanıldığı görülmektedir. 

Kişisel olarak herkesin sevdiği ama Kürt olması dolayısıyla bireysel deneyimlerine 

dayanmayan genelleşmiş yargılamalarda bulunan köy halkının, olumsuz duygusal 

tepkilerinin ve tutumlarının önyargıları doğurduğunu söylemek mümkündür. Bu 

önyargılar Salman’ı da etkisi altına almış ve bir cinayet işlemesine sebep olmuştur. 



 

  

 

108 

 

Kültürlerarasında kurulamayan veya engel olan, sade ve basit görünen ama kültürel 

bağları koparan ve ayrımcılığa varan önyargı ve kalıp yargıların kurumsallaşıp 

meşrulaştırıldığında ne kadar tehlikeli olabileceği Yaşar Kemal’in kendi hayat 

tanıklığına dayanarak yazmış olduğu eserinde ve metninde ortaya çıkmıştır. Köy 

halkının iletişim durumlarının etnografik çözümlemesi aşağıda sunulmaktadır.  

“(…) Herkes seviyor bu Kürt İsmaili, şeytan tüylüyü de, eli kanlıyı…Ama Salmanın   

tapınması başka. Salmanın ona bir bakışı var, bir tapınması var, Allah başa vermesin. 

Git Salman şu dağı yerinden kaldır da, öteki dağın üstüne koy. Baş üstüne baba…Aklına 

bile gelmez ki bu dağ yerinden kaldırılamaz. Baş üstüne baba. Ne var ki bu Kürt 

İsmailde? Kürt İsmail bir Kürt çobanı. Geldi de Çukurova’ya adam oldu. Geldi de 

Çukurova’ya, yiyecek bir lokma ekmeği yokken, çiftliklere kondu, padişah faytonlarına 

bindi… Tarlalarında tüm Toros köylüleri ırgat. Batoslar, traktörler, otomobiller, 

kötenler, orak makinaları harıl harıl işliyor. İşliyor kardeş işliyor. Dal Emine de 

sevdasından ölüyor. Koca bir Türkmen beyinin kızı. Soylu… 

 “Tapınmış Kürde.” 

 “Salmandan da bin beter.” 

 “Üstelik de Salmanın anasını öldürmüş.” (Kemal, 2020:304). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

 

109 

 

İletişim Etnografisi 

Çözümleme Modeli Alt 

başlıkları 

Yağmurcuk Kuşu Romanı İletişim 

Durumları Analizi 

Stereotipler, Önyargılar, 

Etnomerkezci/Ayrımcı İletişim/Dilsel 

İfade ya da Kalıplar 

Scene/Setting (Yer ve 

zaman) 

Çukurova’da İsmail Ağanın yerleştiği 

Türkmen köyü, sıradan bir gün 

 

İsmail Ağa, köy halkının kişisel olarak 

çok sevdiği ve bunun dile getirildiği 

anlatıda; ne zaman İsmail Ağa hakkında 

söylentilerin yayıldığı bir zaman olsa 

“Kürt İsmail” vurgusu dikkati 

çekmektedir. Kişisel ilişkilere 

dayanmayan, yanlış ya da eksik bilgiden 

kaynaklanan, eleştiriye kapalı, basit, 

sade ve aşağılayıcı üslup olumsuz 

stereotipler üretmektedir. İsmail Ağanın 

birey olarak sevilmesi fakat söylentilere 

kulak verildiğinde “Kürt 

kimliği/kültürü”nün bu zamanlarda dile 

getirilmesi, bireyin ait olduğu altkültürel 

grup hakkında sahip olunan olumsuz 

tutumların sebebiyet verdiği önyargıların 

sonucudur. Burada İsmail Ağa ile ilgili 

kullanılan kalıp yargılar şu şekildedir: 

“Kürt İsmail, bir Kürt çobanı. Geldi de 

Çukurova’ya adam oldu.” Her zaman 

İsmail Ağa olarak çağrılan kişinin, 

söylentiler söz konusu olduğunda 

“ağalığı/beyliği” değil; çobanlığı dile 

gelmektedir. Burada ifade edilmek 

istenilen durum elbette çobanlık kavramı 

değildir; fakat halkın söz dağarcığında, 

beylik/çobanlık kullanımında, aşağılama 

ya da alay etme söz konusu olduğunda 

ikincisinin tercih edildiği aşikâr bir 

durumdur. İsmail Ağa tek başına bir 

beydir; ama önyargılar devreye 

girdiğinde Kürt İsmail’dir, Kürt bir 

çobandır.  

Participants 

(Katılımcılar) 

Yazar-anlatıcı sesin köy halkının 

söylentilerini aktarması 

 

Ends (Amaçlar, Niyetler, 

Sonuçlar) 

İsmail Ağa hakkında yalan yanlış 

bilgilerin yayılmasına aracı olmak 

 

Acts of Sequence (Eylem 

Dizisi) 

Köyde İsmail Ağa hakkında yapılan 

dedikoduların, köy halkı ağzıyla 

yazar-anlatıcının aktarımı 

 

Key (İletişimin tonu) Köy halkı alaycı ve aşağılayıcı 

 

Instrumentalities 

(İletişimi kuran araçlar)  

Söylentiye dayalı sözlü iletişim. 

Norms (Normlar ve 

kurallar) 

Saygının, doğrunun ve gerçeğin hiçe 

sayılması; toplumsal normların 

yozlaşması. 

 

Genre (Anlatının 

/Mesajın türü) 

Anlatı ve diyaloglar içinde aşağılama, 

küçük görme, alay etme, çarpıtma, 

yanlış bilgilendirme. 

Tablo 3: Yağmurcuk Kuşu Romanı, s.304 Çözümlemesi 

Yağmurcuk Kuşu romanı sayfa 312’de aşağılayıcı dilsel ifadeler devam 

etmektedir. İsmail Ağa kendisine yeni memleket edindiği, sevdiği, yerleştiği Türkmen 

Köyü’nün ileri gelenlerinden birisi olmuştur. Fakat köy içinde devam eden dedikodu 

ve söylentiler onun bu saygınlığının ayaklar altına alınmasına neden olmaktadır. Başka 

bir kültür hakkında sözlü tacize varan dilsel ifadeler, yanlış ya da eksik bilgiden 

kaynaklı olup; kendi kültürüne sembolik bir tehdit hisseden hâkim kültürler, 

altkültürler hakkında kolayca önyargılar ve ayrımcılığa varan yaklaşımlar 

geliştirebilmektedir. Fiziksel sakınma, fiziksel şiddet, ayrımcı dil ve söylem, 

strereotipleştirmenin sonucunda başka kültürden insanlara karşı gelişen olumsuz 

tutumların yarattığı önyargılara kaynaklık etmektedir. İsmail Ağa hakkında kullanılan 



 

  

 

110 

 

aşağıdaki ifadeler de altkültürel bir gruba karşı genelleşmiş ve kurumsallaşmış bir 

önyargının dilde kendini açığa çıkarmasıdır: 

“(…) Dağın yabanıl Kürdü, dil bilmez vazalağı gelmiş de Çukurovamıza yeni yasalar 

 çıkarıyor, aman kurbanınız olayım.” (Kemal, 2012:312). 

 

Vazalak kelimesinin Türk Dil Kurumu’nda anlamı “aptal, sersem, geveze” olarak 

geçmektedir. “Yabanıl Kürt”, “dil bilmez vazalak” ifadeleri ayrımcı ve aşağılayıcı 

stereotiplerdir. İsmail Ağa gibi sevilen ve sayılan birisinin yeri geldiğinde bu şekilde 

kalıp yargısal hakaretlere maruz kalması, kültürlerarasındaki iletişim engellerinin 

göstergesidir. Dilde ve iletişimde vuku bulan bu ifadeler, bir insanın ait olduğu kültürle 

ilgili kodlanmış ve meşrulaştırılmış önyargılardan beslenmekte ve o kültüre mensup 

bireylerle iletişim kurmamızda algımızı olumsuz yönde etkilemektedir. Kültürlerin 

biricikliğini, kendine özgünlüğünü ve saygınlığını bilerek, farklı bir kültür hakkında 

genellenmiş yargılara karşı dikkatli olunmalı ve o kültürden bireylere ayrımcı dilsel 

ifadelerden kaçınılmalıdır.  

3.8.2.Kimsecik II- Kale Kapısı Romanı Analizi 

Kimsecik Üçlemesinin ikinci romanı Kale Kapısı İsmail Ağanın ölümü ve 

Salman'ın dağlara kaçışıyla başlamaktadır. Bu romanda İsmail Ağanın eşi Zero 

hatunun Salman’ı öldürmeleri için eşkıyalar bulması ya da konağa gelen eşkıyaların 

ödül ve para karşılığında Salman’ı öldürecekleri üzerine bir anlatı inşasıdır. Roman 

boyunca Salman’ı yakalamaya ve öldürmeye çalışan Müslüm Ağa olmak üzere, ünlü 

bir eşkıya olan Sultanoğlu’na kadar herkes Salman’ı öldürmek için çıktıkları yolda 

canlarını yitirmiştir. Bir türlü yakalanamayan Salman öldürdüğü eşkıyaların başlarını 

keserek çoban Cemşit aracılığıyla da bu kesilen başları köye yollamakta ve konağın 

başına asmalarını istemektedir. Her kim başı indirirse hem onun başını hem de kardeşi 

Mustafa’yı da öldüreceğinin haberini Zero hatuna göndermektedir. Bu korkuyla 

başbaşa kalan Mustafa ve Kuş Memed başta olmak üzere arkadaşları bir gün Salman’ın 

öldürüleceğinin umuduna sarılmışlardır. Müslüm Ağanın ölüsünü dahi almaya 

gidemeyen Zero hatun ve ailesi yeniden kan dökülmesinden çekinmektedir. Aşağıda 

yer alan alıntıda, Müslüm Ağanın cesedi üzerine, köyün ileri kadınlarından Kara 

Anşaca şu konuşmayı yapmaktadır: 

 



 

  

 

111 

 

  “Sabahtı, yeni gün doğmuş, çiyler usul usul kalkıyordu.  

Avluda kadınlar yufka açıyorlardı (…) Yufkayı geniş bir tahtanın üstünde açan kadın 

hem yufkayı açıp saca seriyor, hem de mırıl mırıl ağıda benzer bir türkü söylüyordu. 

Ekmeği çeviren kadınsa habire konuşuyordu: 

“Ölüsü duvara çakılı kalmış, parça parça kokmuş, Kokmuş da kartallar bile ölünün 

yanına yaklaşıp yiyemiyorlarmış. Allah kimseyi garip, kimsesiz etmesin. Bunların 

uğruna öldü fıkaracık Müslüm Ağa. Hiç aldırdıkları var mı, kendi ölüleri olsa yedi 

düvelden ağıtçı getirtirlerdi.  

Kaktüs ağılının arkasındaki Mustafa kadının bu konuşmalarını dinliyor, üzülüyordu. 

Koşarak anasına gitti: 

“Ana” dedi, “Kara Anşa diyor ki…” 

Kara Anşanın dediklerini bir bir ona anlattı. Balkona çıkan Zero: 

“Kara Anşa, Kara Anşa,” diye konuştu. “Şu senin ağzından çıkan sözler, öyle ne 

yakışıksız sözler, öyle ne yakışıksız sözler (…) 

Anşaca, oklavası tahtanın üstündeki yumruk gibi hamur bezeğinde, eli öyle kalakalmış, 

Zeroya verecek bir karşılık bulamıyor, terliyordu. Neden sonra kendi kendine söylendi: 

“Bela oldunuz bu köyün başına, bela! Kan getirdiniz bu köye Kürtler, kan! Ben sana ne 

deyim, senin yüreğin yangılı Zero. Dağ gibi İsmail Ağamızı vermişsin toprağa. Yoksa 

bu sözleri senin yanına koymazdı Kara Anşaca. (Kemal, 2020:126-127).” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

 

112 

 

İletişim Etnografisi 

Çözümleme Modeli Alt 

başlıkları 

Kale Kapısı Romanı İletişim 

Durumları Analizi 

Stereotipler, Önyargılar, 

Etnomerkezci/Ayrımcı İletişim/Dilsel 

İfade ya da Kalıplar 

Scene/Setting (Yer ve 

zaman) 

  

Sabah saatleri, İsmail Ağa Konağı. Kara Anşaca İsmail Ağayı “dağ gibi 

adam” olarak nitelemektedir. Fakat 

kızgın ve öfkeliyken, İsmail Ağa ve eşi 

Zero hatuna “bela oldunuz köye, kan 

getirdiniz bu köye Kürtler” demektedir. 

Köylerine sığınan Kürt bir aileye önce 

dostluk ve kardeşlik bağları hisseden, 

fakat bağlam ve ortam değiştiği anda 

onlara düşman kesilebilecek bir durum 

görülmektedir. Önyargılar, sembolik bir 

tehdit hissedildiğinde ya da gruplararası 

kaygı durumlarında oluşmaktadır. 

Kürtlerin köye gelmesini “bir tehdit 

unsuru” olarak algılayan Kara Anşaca, 

sıradan zamanlarda olumlu yaklaştığı 

aileye, kaygılandığı zamanlarda 

önyargılarıyla davranmakta ve ayrımcı 

dile başvurabilmektedir.  

Participants 

(Katılımcılar) 

Kara Anşaca, Zero hatun, oğlu 

Mustafa 

 

Ends (Amaçlar, Niyetler, 

Sonuçlar) 

  

Zero Hatuna sitem etmek, ayıplamak. 

Acts of Sequence (Eylem 

Dizisi) 

 

  

Kara Anşaca’nın sitemi ve 

ayıplaması, Mustafa’nın bunları 

duyması, Zero’nun Kara Anşa’yı 

kınaması ve üzüntüsü. 

Key (İletişimin tonu) 

  

Kara Anşaca sitemkâr ve öfkeli; Zero 

üzgün ve yaslı. 

Instrumentalities 

(İletişimi kuran araçlar) 

  

Beden dili ve sözlü iletişim.  

Norms (Normlar ve 

kurallar) 

Ölü bir bedenin defnedilmesinin vefa 

borcu olarak görülmesi, ölünün 

arkasından yas tutulmasının kültürel 

bir kod olması, matem evine karşı 

gösterilen hassasiyet.  

 

Genre (Anlatının 

/Mesajın türü) 

Diyaloglarda sitem, yas, kınama, 

ayıplama, kızgınlık, öfke, aşağılama, 

anlam verememe. 

 

Tablo 4: Kale Kapısı Romanı, s.126-127 Çözümlemesi 

Kale Kapısı sayfa 305 ve 306’da İsmail Ağanın kardeşi Hasan Ağanın memleketi 

Van’a olan özlemini ve bu özlemi anlatırken kurduğu cümlelerinde daha iyi bir yaşam 

ve dünya umudu görülmektedir. Kültürel farka dayalı ayrımların ötekileştirici bir 

pratiğe dönüşmeden, çeşitlilik ve zenginlik olarak tasvir edildiği bir dünyayı yaratmak 

isteğini yazar anlatıcı Kemal, yarattığı roman karakteri Hasan Ağanın söylediği 

türkünün sözleriyle dile getirmektedir. Doğduğu yer Van’a duyduğu hasret ile orasını 

ütopik hale getirmektedir. Van’da börtü böceğin dahi birbirine zarar vermediğini 

söylemektedir. Hasan Ağa’nın aslında Van özlemiyle söylediği türküde ifade ettiği 

yer, kimsenin kimseyi öldürmediği, ezmediği, aşağılamadığı, insanların birbirini 

sevdiği ve saygı duyduğu, birbirlerinin kokusunu içine çekerek sarıldıkları yerdir ve 

Hasan Ağa hayalini kurduğu bu yeri Van ile resmetmiştir. Aşağıdaki alıntıda, yaşam 

sevincinin ve sevginin olduğu bu dünyayı Van özelinde söylediği türküsüyle 

anlatmaktadır: 



 

  

 

113 

 

“Hasan Ağa o gün sabaha kadar türküsünü söyledi. Mustafa da bir yandan Memede 

anlattı. Hasan Ağa Van denizi, diyordu, ulu sular. Süphan dağı, Ağrı dağı, Nemrut dağı, 

diyordu, ulu dağlar. Binlerce kır at gidiyordu dağlara doğru, Van denizinin üstünden 

çıkarak, gölgeleri mavi sulara düşerek... Bulutlar düşüyordu Van denizine, dağlar 

düşüyordu. Çangal boynuzlu geyikler…Dağların başındaki dumanlı göllerde kırmızı, 

mavi alabalıklar yüzüyordu binlerce, kırmızı, mavi ışıkları karlara yansıyarak… Van 

gölünün mavi kırları güneşe, ışığa yansıyarak… Işıklar mavi akıyordu, kuşlar mavi 

esiyordu, yeller mavi esiyordu… Çiçekler tekmil mavi açıyordu.” 

“(…) İnsanın kadrinin kıymetinin bilindiği yer orasıydı. Kimse kimseyi öldürmüyordu 

orada. Kimse kimsenin gönlünü kırmıyor, yüreğini incitmiyordu. Kimse kimseyi 

aşağılamıyordu. Kimin gücü yeterse öbürünü ezmiyordu. Bir kuşun, bir arının, bir 

kelebeğin kanadına bile dokunulmuyor, bir karıncanın yolu bile kesilmiyordu. Bir dev, 

bir ejderha, bir kurt, bir kaplan, bir sırtlan bile hiçbir yaratığa dokunmuyordu. Balıklar 

sularında, kuşlar yuvalarında şakıyorlardı. Seni de göresim geldi, ala köpeğim, benden 

hiç ayrılmazdın, diyordu Hasan Ağa (…)” 

Burada, sıcak, sıcak, sıcak… Yer yanıyor çatır çatır. Gök yanıyor apak olmuş. Mavi 

yok, mavi yok, mavi yok… Mavi yanmış, kaya yanmış, ağaç yanmış, ot yanmış çatır 

çatır…Sıtmadan çocuklar ölüyor. Burada, bu kanlı Çukurovada sıtmadan kimsenin dizi 

tutmuyor, tutmuyor ki yürüsün. Türkü söylemeyi, halay çekmeyi, sevmeyi, sevilmeyi 

unutmuşlar. Koklamayı, bir insanı derin derin, insan kokusuyla içlerini doldurmayı 

unutmuşlar. Coşmayı, ağız dolusu gülmeyi, sevinmeyi, ağlamayı unutmuşlar. Yanıyor, 

çatır çatır, mor kayalar kavruluyor, terliyor. Turnalar gidin Van denizine (Kemal, 

2020:305-306).” 

 

Kale Kapısı romanı, sayfa 425’te Mustafa ve arkadaşlarının yağmurlu bir günde 

kayalıklarda oyuna dalmaları ile köylüler çocukları uzun süre beklemiş ve merak 

etmişlerdir. Epey bir zaman sonra köye gelen çocukların ana ve babaları öfke içindedir. 

Kendi çocuklarının söz dinlemez olmalarını İsmail Ağanın oğlu Mustafa’yla 

arkadaşlık etmelerine bağlamışlardır. Kızgın ve öfkeli köylülerin aralarında geçen 

konuşmalarda aşağılama ve hakaretlere rastlanmaktadır: 

“Onları bekleyen analar babalar da su içinde kalmışlar, cıcıkları çıkmıştı. Çocuklar, 

onları böylesine öfkeli çok az görmüşlerdi. Birden çil yavrusu gibi dağılıverdiler. 

Mustafa orada, caminin önünde alanda yanında köpeği, elinde yarım yılanıyla 

kalakaldı.  

“Bu çocuk, bu Mustafa batsın, bela.” 

“Bütün çocukları delirtti.” 

“Öldürecek çocuklarımızı.”  

“Nereden geldiler de başımıza bela oldular bu vazalak Kürtler! (Kemal, 2020:425). 

 

 

İletişim Etnografisi 

Çözümleme Modeli Alt 

başlıkları 

Kale Kapısı Romanı İletişim 

Durumları Analizi 

Stereotipler, Önyargılar, 

Etnomerkezci/Ayrımcı İletişim/Dilsel 

İfade ya da Kalıplar 

Scene/Setting (Yer ve 

zaman) 

  

Köyde yağmurlu bir gün Önyargıların dört işlevi vardır; ilki 

altkültüre/diğer kültürlere karşı, hâkim 

kültüre mensup bireyi daha konforlu 



 

  

 

114 

 

Participants 

(Katılımcılar) 

  

Köy halkı, Mustafa ve arkadaşları hissettirmesidir. İkincisi, ego koruyucu 

işlevidir. Bir diğeri, bireyi ait olduğu 

kültüre bağlılığını anlatan değer ifade 

edici işlevdir. Son işlev ise başka bir 

kültürün yeterince tanınmadığı 

durumlarda bu eksikliği tamamlayan 

önyargının bilgi işlevi kazanmasıdır.  

Köy halkının “başımıza bela oldular bu 

vazalak Kürtler” ifadesinde, kendi 

kültüründen olmayan bir aileyi 

değersizleştirdiği ve onları yeterince 

tanımamaktan ve eksik bilgiden kaynaklı 

bir önyargı görülmektedir. Kısacası, 

Mustafa ve ailesine karşı gelişen 

önyargıda, karşı tarafı değil kendini daha 

değerli hissettiren işlev ile eksik bilgiyi 

tamamlayan önyargının bilgi yerine 

geçtiği işlevi açığa çıkmıştır. Ayrıca, 

hâkim kültürden olmak onlara bir konfor 

alanı yarattığı için, altkültür hakkında 

aşağılayıcı ifade kullanımı 

kolaylaşmaktadır. 

Ends (Amaçlar, Niyetler, 

Sonuçlar) 

  

Mustafa’ya, ailesine ve kendi 

çocuklarına olan öfkeyi ve kızgınlığı 

göstermek 

 

Acts of Sequence (Eylem 

Dizisi) 

Mustafa ve çocukları bekleyiş, 

çocukların gelmesi, köy halkının 

İsmail ağanın oğlu ve ailesine öfkeyle 

dolu aşağılamada bulunmaları 

 

Key (İletişimin tonu) Köy halkı öfkeli, meraklı ve kızgın. 

  

Instrumentalities 

(İletişimi kuran araçlar) 

  

Beden dili ve sözlü iletişim.  

Norms (Normlar ve 

kurallar) 

  

Komşuluk kültürünün yok sayılması. 

Genre (Anlatının 

/Mesajın türü)  

Diyalogda kızgınlık, öfke, aşağılama, 

had bildirme. 

Tablo 5: Kale Kapısı Romanı, s.425 Çözümlemesi 

3.8.3 Kimsecik III- Kanın Sesi Romanı Analizi  

Kimsecik üçlemesinin son romanı Kanın Sesi’nde, roman boyunca yanıtı aranan 

sorulara cevaplar bulunmuştur. Mustafa’nın gerçeklik ve düşlerinin birbirine karıştığı 

düşünce dünyası, sanrılarla ve korkuyla yaşadığı kabuslar yerini cesarete ve 

yüzleşmeye bırakmıştır. Ölüm korkusu nedeniyle evden kaçışı onun bu korkusuyla 

yüzleşmesini ve yaşadığı zorluklar onun büyümesini sağlamıştır. Evine dönen Mustafa 

Ali Çavuş’tan silah tutmasını ve ateş etmesini öğrenmiş ve iyi bir atıcı olmuştur. Bu 

durumun verdiği özgüvenle eskisi kadar korkmayan Mustafa kendini Salman’dan 

koruyabileceğini düşünmektedir. 

         Kanın Sesi romanı boyunca, ilk iki romanda Ermeniler ve Kürtler hakkında 

görülen stereotipler ve önyargılar devam etmekle beraber bu kez Yezidiler hakkında 

da ayrımcı dilsel ifadelere rastlanılmaktadır. Sayfa 226’da geçen aşağıdaki alıntı, 

Kürtlere karşı olan başka bir stereotiptir: 

 

“(…) Emine çok yalvarmış İsmail Ağa’ya beni de al, diye. O da almamış. Emine’ye hiç 

yüz vermemiş. Köylü diyor ki, Kürt inadı tutmuş İsmail Ağayı da o dünya güzeli Emineye 

yüz vermemiş. Yoksa hiçbir erkek Emineye dayanamazmış. Köylü diyor ki, onu o 

kocaman tabancasıyla Mustafa isterse öldürür ya, hakkıdır ya, ama Mustafa böylesi bir 

dünya güzelini öldüremez. (Kemal, 2020:226).” 

 



 

  

 

115 

 

Yukarıdaki alıntıda görüldüğü üzere, İsmail Ağanın evli olması ve bu nedenle 

kendisine kara sevda bağlamış bir başkasına bakmaması durumu ve İsmail Ağanın 

dürüstlüğü akıllara dahi gelmemiştir. Hakkında olumlu bir düşünce geliştirilmek 

istenen bir birey hakkında “evli ve o kadar güzel Emine’ye bile bakmadı” benzeri 

cümlelerin kurulması gerekli iken; Emine’ye bakmaması “Kürt inadı” gibi bir 

stereotipe yaslandırılmıştır.  

Kürt İsmail ve Ağa ve ailesinin altkültürel bir grup olarak yerleştikleri Türkmen 

köyünde kendilerine karşı genel olarak dostluk temelinde gelişen pozitif ilişkilerin 

ortam ve bağlam değiştiğinde ayrımcı dile dönüştüğü görülmüştür. Bu kez İsmail 

Ağanın eşi Zero hatun ile oğlu Mustafa arasında geçen aşağıdaki diyalogu Mustafa 

arkadaşlarına aktarmaktadır; diyalogda ayrımcı dil ve üslup göze çarpmaktadır: 

“Tırtıl Hüseyin geldi de bizim faytonu istedi, biz de vermedik. Anam kim oluyor da o 

göçmen parçası da İsmail Ağanın arabasına binecek, dedi. Varsın folluk olsun da 

tavuklara, daha iyi. O zilli kuş bize bir oyun oynamaz değil mi? Belki de o kuş Salmanın 

kuşudur. (Kemal, 2020:242).” 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İletişim Etnografisi 

Çözümleme Modeli Alt 

başlıkları 

Kanın Sesi Romanı İletişim 

Durumları Analizi 

Stereotipler, Önyargılar, 

Etnomerkezci/Ayrımcı İletişim/Dilsel 

İfade ya da Kalıplar 

Scene/Setting (Yer ve 

zaman) 

  

Türkmen köyü, gündüz saatleri.  Kendisinin bir Türkmen köyüne yerleşen 

tek Kürt aile olmasını bilen Zero hatunun 

dahi, göçmen olan Tırtıl Hüseyin ve 

ailesine karşı “göçmen parçası” sözü ve 

“varsın folluk olsun da tavuklara, daha 

iyi” gibi ifadelerinde, etnomerkezci ve 

ayrımcı bir dil görülmektedir. “Göçmen 

parçası” olarak nitelediği Tırtıl 

Hüseyin’e faytonu reva görmeyip; 

tavuklara folluk olmasını daha iyi bulan 

ve bunu normalleştiren dili, göçmenlere 

Participants 

(Katılımcılar) 

  

Mustafa ve annesi Zero Hatun; 

Mustafa’nın arkadaşları. 

Ends (Amaçlar, Niyetler, 

Sonuçlar) 

  

Zero hatunun göçmen olan Tırtıl 

Hüseyin ve ailesini değersizleştirmesi 

ve ötekileştirmesi; bu değersizliği 

Mustafa’nın arkadaşlarına aktarmak 

istemesi. 



 

  

 

116 

 

 karşı geliştirdiği olumsuz 

stereotiplerinden kaynaklanan 

önyargılarının bir sonucudur.   
Acts of Sequence (Eylem 

Dizisi) 

Mustafa ve arkadaşlarının Tırtıl 

Hüseyin ve oğlu Tırtıl Yusuf 

hakkında konuşmaları, Mustafa’nın 

annesi Zero hatunun Tırtıl Hüseyin 

hakkında dile getirdiği aşağılayıcı 

ifadeleri arkadaşlarına anlatması. 

 

Key (İletişimin tonu) Zero hatun aşağılayıcı, 

ayrımcı/etnomerkezci; Mustafa 

alaycı.  

 

Instrumentalities 

(İletişimi kuran araçlar) 

  

Beden dili ve sözlü iletişim. 

Norms (Normlar ve 

kurallar) 

Kendi kültüründen olmayan bireylere 

karşı olan saygının ve hassasiyetin 

kaybolması; kültürel kod ve 

geleneklerin yozlaşması. 

 

Genre (Anlatının 

/Mesajın türü) 

Diyalogda ve anlatıda alay etme, 

aşağılama, ötekileştirme, ayrımcılık.  

 

Tablo 6: Kanın Sesi Romanı, s. 242 Çözümlemesi 

Kanın Sesi romanı sayfa 297 ve 304’te, Salman küçük bir çocukken başına 

gelenleri ve İsmail Ağanın onu ormanda ölecek iken bulması üzerine yaşadığı kötü 

anılarla dolu geçmişi hatırlamaktadır. Yezidi bir ailenin çocuğu olan ve ailesinin 

öldürülmesinden sonra ormanda kaçan Salman aç ve yaralıdır. Van’dan Çukurova’ya 

göç ederlerken ormanda inleme sesleri üzerine buldukları Salman’ı evlatlık edinen ve 

iyileştiren İsmail Ağa ve ailesidir. Salman ormanda korkuyla ve neredeyse ölecek 

şekilde kaybolmuşken hatırladıkları ve İsmail Ağa’dan onu bulduklarında korkması, 

Yezidi olduğu için yaşadıklarına olan tanıklığından kaynaklanmaktadır (Kemal, 

2020:304). 

 

“Öndeki yeşil sarıklı, sırma maşlahlı, uzun ak sakallı, omuzu tüfekli, koşar koşar fişek 

bağlamış iri adam öne geçti. Öteki adamların hepsi de onun üstünde el pençe divan 

durdular. Yaşlı bir kadın ağır ağır geldi, adamı karşıladı. Kadın yanına gelince yaşlı 

adam elini onun omzuna koydu, ‘Gazele,’ dedi, ‘hiçbir Yezidi bırakmadık, çoluk çocuk 

hepsini kılıçtan geçirdik. Bundan sonra senin de, benim de yerim cennetlik. Bu kadar 

çok Yezidi öldüren bir Müslümanın yeri, Allah indinde cennet olmaz da ne olur. Çok da 

altınları, gümüşleri çıktı. Ağzına kadar iki heybe doldurduk. (Kemal, 2020:297).  

(…) 

“Bir daha çalının içinden çıkamadı. Aradan kaç gün geçti bilemiyor, kulağına kılıç 

şakırtıları, at kişnemeleri, inceden inceye bitip tükenmeyen bir ağıt sesi geliyordu. 

Yoldan yukarıya insan konuşmalarını, kendisine yaklaşan ayak seslerini duyunca 

inlemesini, bir koruma içgüdüsüyle kesti. İsmail Ağa gelip onun başına dikilince 



 

  

 

117 

 

gözlerini kapattı, ölü gibi sessizleşti. Ayak sesleri kesilince, dayanamadı, gene 

inlemesini sürdürdü (…) Hiçbir zaman ben Yezidiyim, demeyecekti. Ayak seslerini, çalı 

hışırtılarını yeniden duyunca, o, kocaman adamın karartısını üstüne eğilmiş görünce 

kendinden geçti. Gerisini hiç mi hiç anımsamıyor. Kendine, sıcacık suyun, yumuşacık, 

seven bir okşamasıyla geldi. Bütün bedeni çok güzel, baş döndüren korkularla kokuyor, 

üstüne eğilmiş ceren gözlü bir kadın başı ona gülümsüyordu (Kemal, 2020:304).” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İletişim Etnografisi 

Çözümleme Modeli Alt 

başlıkları 

Kanın Sesi Romanı İletişim 

Durumları Analizi 

Stereotipler, Önyargılar, 

Etnomerkezci/Ayrımcı İletişim/Dilsel 

İfade ya da Kalıplar 

Scene/Setting (Yer ve 

zaman) 

  

1915’ler, Van-Çukurova yolu 

üzerinde bir orman ve dağlık alan.  

Yezidilere karşı çözümlenen anlatıda 

olumsuz stereotipler ve bunun sebebiyet 

verdiği önyargıların ötesinde aleni bir 

etnomerkezci görüş ve ayrımcılığa varan 

pratik vardır. Kendi dini ve etnisitesini 

tek doğru kabul eden yaşlı bir adamın, 

kendi dini ve kültüründen olmayan bir 

kabileyi kılıçtan geçirmesi ve bunu 

cenneti kazanmak için yaptığını dile 

getirmesi söz konusudur. Ayrımcılık, 

farklı bir etnisiteyi, dini veya kültürü 

kendi kültürel grubundan daha 

aşağıda/alt seviyede görme durumudur. 

Dışlayıcı söylemden beslenen 

ayrımcılık, önyargıların davranışlarda 

açığa çıkması ile anlaşılmaktadır. 

“Hiçbir Yezidi bırakmadık, çoluk çocuk 

hepsini kılıçtan geçirdik” diyen roman 

Participants 

(Katılımcılar) 

Yeşil sarıklı, sırma maşlahlı uzun ak 

sakallı yaşlı bir adam, Gazele adında 

bir kadın (Müslüman olduklarını 

ifade etmekte ama etnisite bilgisi 

yoktur.) 

 

Ends (Amaçlar, Niyetler, 

Sonuçlar) 

Yezidileri öldürerek cennetlik 

olduklarını ifade etmek istemesi. 

 

Acts of Sequence (Eylem 

Dizisi) 

Yaşlı Müslüman adamın obaya 

dönmesi, Gazel adındaki kadına 

Yezidileri kılıçtan geçirdiğini 

anlatması, cenneti kazandıklarını 

düşünmesi. 

  



 

  

 

118 

 

Key (İletişimin tonu) Yaşlı adam mutlu, keyifli ve 

acımasız. 

 

karakteri yaşlı adam, bu pratiğiyle 

cenneti kazandığını düşündüğü için tek 

doğru olarak da kendi kültürü ve inancını 

görmektedir. Önyargılar da öldürme ve 

fiziksel şiddetle sonuçlanabilir fakat 

buradaki durum daha çok 

etnomerkezciliğin üst seviyede olması ve 

diğer kültürün ve inancın yanlış olarak 

tanımlanması ile öldürülmesine uzanan 

ayrımcı bir pratiği işaret etmektedir. 

Instrumentalities 

(İletişimi kuran araçlar)  

Sözlü iletişim. 

Norms (Normlar ve 

kurallar) 

Kültürel farka dayalı anlayış ve 

hoşgörünün yok oluşu. Ötekileştirme 

ve düşmanlaştırmanın alenileşmesi. 

 

Genre (Anlatının 

/Mesajın türü) 

Diyalog ve anlatıda düşmanlık ve 

ayrımcılık.  

 

Tablo 7: Kanın Sesi Romanı, s.297 Çözümlemesi 

Kanın Sesi Romanı boyunca dizinin diğer iki romanında görülmüş olan dilsel 

ifade/kalıp yargılar ve önyargılar devam etmektedir. Sayfa 330’da yer alan aşağıdaki 

alıntıdan da anlaşılacağı üzere, kültürel gruplar kendi kültürel grubundan olmayan 

diğer altkültür gruplarına karşı ortam, bağlam ve koşullar değiştiğinde, kişilerle olan 

ilişkilerini bireysel bazdan uzaklaştırarak, kişinin ait olduğu altkültüre ithaf etmekte 

ve genelleştirmektedir. Bu genelleştirme, diğer kültürü yeterince tanımamaktan 

kaynaklanmakta ve devreye önyargılar ve kalıp yargılar girmektedir. Olumsuz kalıp 

yargıların/stereotiplerin sebep olduğu önyargıların ise sözlü şiddet içerdiği ve bu 

durumun bazen fiziksel şiddete evrilme potansiyeli olmaktadır. Bu nedenle, 

kültürlerarası diyalogda genellenmiş yargılardan uzak olunmalı, anlayış tesis edilmeli, 

ilişkiler bireyin mensubu olduğu kültüre mal edilmemeli ve böylelikle 

meşrulaştırılmamalıdır. Aşağıdaki alıntıda Hasan Ağa’nın karakteri ya da kişiliği 

değil; ait olduğu kültürel topluluk ötekileştirilmektedir: 

   “(…) 

Zero: ‘Hasan Ağa yemek yemiyor, su içmiyor, yüklüğün köşesine yumulmuş oturmuş, 

yerinden de hiç kıpırdamıyor.” 

‘Ne olmuş?” 

“Birisi ona vazalak, dil bilmez Kürt demiş. Siz bu köyün başına bela oldunuz. Adam 

öldürmek sizde, kan içmek sizde. Beş karış boyundaki çocuğunuzun elinde tabanca, Ali 

Çavuştan da daha atıcı. Ey, vazalak Hasan, yakında o çocuk beş kişiyi, üstelik de başta 

anasını kurşuna dizerse hiç şaşmam. Sen de şaşma, ey, vazalak Hasan. Allah sizi bu 

köyün başına bela göndermiş. Hasan amcan da hışmile eve geldi… (Kemal, 

2020:330).” 

 



 

  

 

119 

 

3.9. Bir Ada Hikayesi Dörtlemesi Romanları Hakkında Genel 

Sunuş ve Özet 

Bir Ada Hikayesi Dörtlemesi’ni oluşturan romanlar 1997-2012 yılları arasında 

yayınlanan Yaşar Kemal’in kaleme aldığı bir diğer ırmak roman dizisidir. Bir Ada 

Hikayesi dörtlemesi; Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana (1997); Karıncanın Su İçtiği 

(2002); Tanyeri Horozları (2002); Çıplak Deniz Çıplak Ada (2012)’dan oluşmaktadır. 

Dörtlemede 1915-1925 yılları arasında I. Dünya Savaşı ile başlayan ve Kurtuluş Savaşı 

ile devam eden süreç ve savaş sonrasında imzalanan Lozan Antlaşması ile Türklerin 

ve Rumların mübadele edilmeleri anlatılmaktadır. Savaş sonunda açlıktan sefaletten 

kaçan Anadolu insanları, mübadele ile Yunanistan’dan gelen Türkler, savaş sonunda 

ödüllendirilen gaziler ve daha birçok sebepten bir araya gelerek, Rumların boşalttığı 

Karınca Adası’na yerleşirler. Karınca Adası Yaşar Kemal’in çok çeşitli kültürlerden 

insanları bir araya getirerek yeni bir yaşamı ortaklaşa deneyimlerle inşa etmeye 

çalıştıkları ütopik adasının adıdır. Yaşar Kemal, farklı kültürlerin bir arada huzur ve 

mutlulukla yaşayabilecekleri bir dünyayı ve bu dünyada toplumsal barışın ve iletişimin 

iyi ve sağlıklı bir temelde kurulabileceğinin resmini çizmektedir. Yazar kendi 

yaşamından kurguladığı Kimsecik Üçlemesi (1980-1991) ile yaşadığı ve tanıklık ettiği 

gerçekliği tasvir ederken; Bir Ada Hikayesi Dörtlemesi (1997-2012) ile hayalini 

kurduğu toplumsal gerçekliği betimlemektedir. Bu kez kültürler birbirlerini anlayarak, 

tanımaya çalışarak, deneyimlerini ortak bir zeminde ve yaşama umudunda 

birleştirerek yeni bir toplum inşa etmektedirler. Karınca Adası, adaya yerleşen her 

kültürden bireyin diğer kültürden gelen insanlarla iyi bir iletişim ve diyalog sayesinde 

kaynaşmasını sağlamış, toplumsal iletişim ve kültürlerarası diyalogun temelini anlayış 

ve saygı çerçevesinde kurmalarına kaynaklık etmiştir. Dörtlemenin “öykü dünyasında 

‘şimdiyi oluşturan ve geleceğe dönük’ bir geçmiş anlatısının, bir kolektif bellek ve 

bununla ilintili kimliğin, iletişim ve eylem üzerinden inşa edilişini izleriz” (Köroğlu, 

2015:227).  

Erol Köroğlu, “Yaşar Kemal’in “Bir Ada Hikayesi” Dörtlüsünde Eleştirel Tarih, 

Kolektif Anlatı ve Toplumsal İmgelem” (2015) adlı makalesinde, yazarın anlatısını 

destan ve mitoslarla kurduğunu belirtmiş; dörtlemeyi oluşturan roman metinlerinde 

resmi tarihin ötesine uzanarak hem geçmişi daha farklı düşünebilmeyi hem de bu farklı 



 

  

 

120 

 

düşünüşten yeni gelecek tahayyül edebilmeyi okuyucusuna göstermek istemektedir 

(Köroğlu, 2015:245-247). 

“Bu romanlar, bu doğrultuda sadece birer edebi-düşünsel deneme değil, okuru dünyayı 

değiştirmek konusunda harekete geçirmeye uğraşan metinlerdir. Kenara ya da eşiklere 

itilmiş insanların acı ve aşağılanmayla örülen deneyimlerini edebi alana taşırken, tek 

kaygıları okurda empati uyandırmak değil; aynı zamanda, bu durumu yaratan koşulları 

ve tavırları değiştirmek konusunda okuru bilinçlendirmektir de. (Köroğlu, 2015:245-

46). 

 

Dörtlemenin ilk romanı Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana (1997) Lozan 

Antlaşması’nda kararı verilen mübadelede Ege’deki Karınca Adası’ndaki Rumların 

Yunanistan’a göç etmesini, Yunanistan’daki Türklerin adaya gelmesini konu 

edinmektedir. Dizinin ilk romanı, adadan kaçak şekilde ayrılmayan Rum Vasili, adaya 

Rumlar gittikten sonra ilk ayak basan Poyraz Musa ve adasına geri dönen Lena’nın 

hikayesine odaklanmıştır. Rum Vasili toprağını bırakıp gidememiş ve yalnız kaldığı 

ilk zamanlarda adaya ilk kim gelirse öldüreceğine yemin etmiştir. Fransız ve Ruslarla 

savaşan ve gazi olan Poyraz Musa, güneydoğuda savaş sonrası Bedevi Arapların 

kabilelerine saldırmış ve şeyhin kardeşinin öldürüldüğü olayda yer almıştır. Bu 

nedenle Arapların kan davası güttüğü Poyraz Musa kaçmış ve Emir Selahaddin’e 

sığınmıştır. Bir süre Emirin korumasında Bağdat’ta bulunan Poyraz Musa onu hiç 

bulamayacakları bir yere giderek canını kurtarmak istemektedir. Askerliğini Karınca 

Adası’nda yapan bir arkadaşından adanın cennetten bir parça olduğunu dinleyen 

Poyraz Musa bundan sonraki hayatını o adada geçirmek istemektedir. Çünkü adada 

kendisini bulamayacaklarını düşünmektedir. Bu nedenle Emirin yanından ayrılır ve 

adaya gelir. Günlerce Rum Vasili Poyraz Musa’yı öldürmek ister fakat bir türlü 

öldüremez. Poyraz Musa da adada birinin yaşadığını hissetmektedir ama onunla hiç 

karşılaşamaz. Poyraz Musa’nın kayıkla denize açıldığı bir gün fırtına kopar ve kayığı 

alabora olur. Poyraz Musa denizden çıkamayacak durumda dalgalarla boğuşmaktadır. 

Bunu gören Vasili onu kurtarır ve adaya dönen Lena Anayla birlikte yaşamaya 

başlarlar. Lena Poyraz Musa’nın evinde kalmaya başlamış; ona iyileşene ve kendine 

gelene kadar bakmıştır. Poyraz Musa uyandığında Lena’yla tanışır ve her zaman 

karartısını gördüğü kişinin Vasili olduğunu anlar. Vasili ile tanışır ve hayatını kurtaran 

bu kişiye dostluk ve kardeşlik bağını kurar. Gerçek adı Abbas olan ama adada Poyraz 



 

  

 

121 

 

Musa olarak tanıtmasının nedeni kan davalılarının onu bulmasına engel olmak 

istemesidir.  

Bir Ada Hikayesi Dörtlemesi’nin ikinci romanı Karıncanın Su İçtiği (2002)’dir. 

Dizinin ilk romanı Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana (1997)’da Poyraz Musa, Vasili, 

Lena’nın adaya yerleşmeleri anlatılmış; son olarak kasaba ile ada arasında mübadil 

olan Rum balıkçı ustasının ona bıraktığı teknesiyle ulaşımı sağlayan Kadri Kaptan ile 

annesi Melek Hatun da adaya gelmişlerdir. İlk roman daha çok Türk-Rum mübadelesi 

ile adadan ayrılan Rumların gidişi ve Poyraz Musa ile Vasili’nin hikayesine 

odaklanmışken; dizinin ikinci romanı Karıncanın Su İçtiği’nde ise Kurtuluş Savaşı ile 

açlıktan, sefaletten ve işgallerden sonra işini kaybetmiş savaş yorgunu Anadolu 

insanının adayı kendilerine yurt edinmeleri, kendi hikayeleri de verilerek 

anlatılmaktadır. Adaya gelen Anadolulu göçmenler, Nişancı Veli adlı Karadenizli bir 

balıkçı ve üç torunu, Kürt Dengbej Uso ve ailesi, Binbaşı Doktor Salman Sami ve 

Doktor Halil Rıfat Bey, Doğu Anadolulu iki kadın ve iki oğulları, asker kaçağı olan 

Hasan ve Sarıkamış’ta Ruslara esir olan ve Rus bir doktor tarafından kurtarılan Baytar 

Cemil’dir. Bu göçmenlerin hepsinin ayrı ayrı hikayeleri, acıları, hüzünleri ve 

tanıklıkları vardır. Adaya gelen iki aile daha vardır; Girit’ten mübadele ile gelen Musa 

Kazım Ağaefendi ile iki kızı ve Hüsmen, eşi Sabiha ve altı kızıdır.  

Adaya göç eden bütün bu insanlar farklı kültürlere mensuplardır fakat Poyraz 

Musa’nın dayanışmacı ve birleştirici karakteriyle adada herkes kaynaşmış ve birlikte 

yeni bir toplumsal yaşamı kurmaya gönüllü olmuşlardır. Yaşar Kemal’in roman 

karakterlerini kültürel olarak farklı insanlardan seçmesi onun kültürlerin barış ve 

anlayış içinde huzurlu ve eşit bir şekilde yaşayabileceklerine olan inancı ve umudunu 

işaret etmektedir.  Yazar bu dörtlemeyle, çokkültürlü yaşamın eşit ve adil bir şekilde 

kurulabileceğini anlatmaktadır. Önyargısız, ayrım olmadan ve her kültürün kendi 

biricikliği ve özgünlüğü içinde inşa edilen toplumsal yaşamın resmini çizmektedir. 

Başkahramanı Poyraz Musa dayanışma içinde bütün insanların acılarına ortaklık 

etmekte ve yeni yaşamlarını kurmak için hepsini kolektif eyleme davet etmektedir. 

Savaş karşıtlığı üzerinde yükselttikleri ortak sesleri onlara savaşın onlarda bıraktığı 

travmatik etkinin panzehiri olarak birlikte yaşamak ve birbirlerinin kültürlerine saygı 

duymak olduğunu öğretmiştir. Savaşmak yerine barışmak, eşit ve adil bir insanlık 

onurunu adaya yerleşen herkese kazandırmak istemektedirler. Poyraz Musa Çerkes’tir, 



 

  

 

122 

 

Vasili Rum’dur, Kadri Kaptan ve Musa Kazım Ağaefendi Alevi’dir, Dengbej Uso 

Kürt’tür, Nişancı Veli Türk’tür. Yaşar Kemal’in sözleriyle Karınca Adası “bin çiçekli 

bir kültür bahçesi”ne dönüşmüş ve bu çiçekler birbirlerine sarılarak filizlenmiştir. 

Bir Ada Hikayesi dörtlemesinin üçüncü romanı Tanyeri Horozları (2002)’dır. Bu 

roman da Karıncanın Su İçtiği romanının kaldığı yerden devam etmektedir. İkinci 

romanda adaya yerleşen Türk mübadilleri Musa Kazım Ağaefendi, kızları Zehra ile 

Nesibe; Hüsmen, eşi Sabiha ve altı kızları ile Anadolu’dan savaşın bitmesiyle sefalet 

ve yoksulluk nedeniyle göç edenlerin hikayeleri ve geçmişleri anlatılmış; Tanyeri 

Horozları’nda ise adada kurdukları yeni yaşamları ve gelecek planları anlatılmaktadır. 

Anadolu göçmenlerinden Karadenizli Nişancı Veli adada kendine yeni bir ev ve tekne 

almıştır. Üç torunuyla yaşayan Nişancı Veli düzenini kurduğu için Karadeniz’deki 

köyüne giderek, oğullarının savaştan şehit oldukları haberini almasına rağmen onların 

yolunu gözleyen eşi Sultan’ı alıp getirmiştir. Türk mübadili Musa Kazım 

Ağaefendi’nin Girit’e geri dönme umudu ise yavaş yavaş yitmiştir. Poyraz Musa ile 

önce Ankara’da Musa’nın kumandanına Girit’e dönmek istediğini anlatan ama oradan 

sonuç alamayınca İstanbul’da eski bir dostu aracılığıyla Yunan Elçiliği’ne başvurmuş 

fakat Ağaefendi oradan da eli boş dönmüştür. Girit’e dönme umudunu kaybeden 

Ağaefendi Girit’te yaptığı at yetiştiriciliğine adada kendisine bir hayvan çiftliği 

kurarak devam etme kararı almıştır. Anadolu göçmenlerinden Hasan da askerden 

kaçtığı için öldürüleceğini düşünerek adalılardan gizlenmeye devam etmiştir. Poyraz 

Musa bu konuyu da çözmüş ve Hasan’ın tezkeresini almasını sağlamıştır. Adada 

kurulan yeni yaşam birliktelik ve dayanışmayla inşa edilmektedir. Her göçmen kendi 

evini almış ve kendi işini kurmuştur. Doktorlar kendilerine klinik açmışlardır. Nişancı 

Veli balıkçılık yapmaktadır. Şerife Hatun kilimlerini dokumaktadır. Adaya gelen 

herkes kolektif yaşam içinde elinden gelen her işi yapmakta ve bu dayanışma 

sayesinde kendilerine yeni bir düzen kurmanın ve savaş sonrasında acıları, açlığı ve 

sefaleti geride bırakmanın mutluluğunu yaşamaktadır. Poyraz Musa ise onlara nazaran 

daha endişeli ve kötüdür. Çünkü bir yandan kan davalısı, Şeyhin adamlarından 

Süleyman onu öldürmek için adaya gelmiş fakat Poyraz Musa’yı tanımış sevmiş ve 

ona zarar vermeden adadan ayrılmıştır. Buna rağmen Poyraz Musa kendisini güvende 

hissetmemektedir. Onun bir diğer kötü olma sebebi ise savaş esnasında tanık 

olduklarıdır. Arapların Yezidileri öldürdüğüne özellikle de Yezidi kadınlarına 



 

  

 

123 

 

yaptıklarını gören ama buna engel olamadığı için suçluluk hisseden Poyraz Musa, aynı 

tanıklığı yaşamış Şerife Hatun’un anlattıklarıyla az da olsa rahatlamıştır. Çünkü kıyım 

öyle vahşicedir ki, isteseydi de elinden bir şey gelmeyeceğini anlamıştır. Aynı vahşete 

memleketi Van’da tanıklık eden Baytar Cemil karakteri, Yezidi, Keldani, Çingene, 

Kürt ve Ermeni çocuklarının açlığa mahkûm edildiklerini görmüştür.  

Bir Ada Hikayesi’nin son romanı Çıplak Deniz Çıplak Ada (2012)’dır. On yıl 

sonra dizinin son romanını yayınlayan Yaşar Kemal, daha önce hikayelerini ve geçmiş 

acılarını anlattığı karakterlerinin birlikte kurdukları kolektif yaşamı ve gelecek 

tahayyüllerini nihayete erdirmiştir. Daha önce değinmediği ve hikayesini bu romanda 

öğrendiğimiz Rum Hıristo, Türk mübadil Musa Kazım Ağaefendi gibi sevdiği 

topraklarından koparılmıştır. Yunanistan’a gitmemek için çokça çabalayan, elinden 

gelen her şeyi yapan balıkçı Hıristo çok sevilen birisidir. Arkadaşları ve komşuları onu 

bir süre gizlemeyi başarmışsalar da hazin sonun önüne geçememişlerdir. Hıristo ve 

ailesi Yunanistan’a gönderilmiş ve orada yeni hayatlarına başlamak durumunda 

kalmıştır. Musa Kazım Ağaefendi de aynı şekilde sevdiği ve doğduğu toprağına Girit’e 

dönememiştir. İki karakter de yurtlarından uzakta ve hasretle yeni düzene alışmak 

zorunda bırakılmıştır. Ağaefendi Kadri Kaptan’ın annesi Melek Hatunla, Poyraz Musa 

ise Ağaefendi’nin kızı Zehra ile evlenmiş ve anlatıcı onlara mutlu bir son yazmıştır. 

Ağaefendi’nin diğer kızı ise adaya kilimler için kök boya satmaya gelen Ali Hüseyin 

ile evlenmiştir. Yazar neredeyse bütün karakterleri için mutlu bir son yazmış olsa da 

Hıristo ve Musa Kazım Ağaefendi yurt hasretiyle yaşamlarına devam etmektedir. Yine 

de Ağaefendi Melek Hatunla huzura kavuşmuş ve adanın cennet doğasına âşık olduğu 

için mutluluğu yakalamıştır. 

Romanın sonunda hem Zehra’yla evlenen hem de şeyhin ölüm haberini alan 

Poyraz Musa refah bir yaşama kavuşmuştur. Süleyman’dan sonra onu adaya 

öldürmeye gelen Kerim de bu yükten kurtulmuştur çünkü Poyraz Musa onları da adaya 

gelen bütün insanlar gibi kucaklamış ve yerleşmelerini sağlamıştır. Kerim sevdiği ve 

birlikte geldiği Peri ile sonunda bu cinayeti işleme sorumluluğu ve vicdan 

muhasebesini geride bırakmışlardır. Ayrıca Şeyh ölmüş ve Poyraz Musa kan 

davasından kurtulmuştur. 

Lena Ana ise adaya geri dönme sebebi olan iki oğlunun geri döneceğine olan 

inancı boşa çıkmamış oğulları dönmüşlerdir. Nişancı Veli, eşi Sultan ve torunları, 



 

  

 

124 

 

Hüsmen, eşi Sabiha ve altı kızları, doktorlar, Vasili, Kadri Kaptan ve diğer bütün 

karakterler roman sonunda kolektif olarak inşa ettikleri yeni yaşamlarında geçmiş 

acılarını ve travmalarını geride bırakarak mutlu ve umutlu bir geleceği ve şimdiyi 

birlikte dayanışarak kurmuşlardır. Karınca Adası’nda bütün kültürlerin birbirlerini 

“öteki” olarak değil; “bizden biri” olarak tanımlamaları sayesinde bir araya gelen 

kültürler, farklılıklarını bir potada ortak duygudaşlıkta buluşturmayı başarmışlardır. 

Bir arada olmanın koşulu sadece benzerlikler olmamalıdır. İnsanların acılarında 

ortaklaşmaları ve birbirleriyle kurdukları iletişim sayesinde anlayışı tesis etmiş 

olmaları iletişim engellerini aşmalarını sağlamıştır. Kültürel farka dayalı iletişimde en 

büyük engel, farklı kültürlere mensup bireylerin birbirlerini dinlemeden, anlamadan 

ve tanımadan genelleşmiş ve kurumsallaşmış önyargılar ve kalıp yargılarla birbirlerini 

nitelemeleri ya da damgalamalarıdır. Bu ise kültürler arasında kurulacak bütün 

köprüleri yıkmaktadır. Yaşar Kemal binbir kültürlü bahçe olarak betimlediği dünyayı 

Karınca Adası’nda resmetmiştir. Karınca Adası çokkültürlü yapının, kültürlerin 

dayanışma içinde olmaları ve ortak duygudaşlıkta buluşmalarıyla kurulabileceğini 

göstermektedir. Dayanışma ve ortak duygudaşlık ise, birbirlerini dinleyen, anlayan, 

saygı duyan ve tanımaya çalışan kültürlerin bir diğerini “öteki” değil; “biz” olarak 

tanımlamasıyla başarılmaktadır.  

3.9.1. Bir Ada Hikayesi I- Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana 

Romanı Analizi 

Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana, dörtlemenin birinci romanıdır. Roman 1915-

1925 yılları arasında yaşanan savaşlar sonunda ekonomik, siyasal, psikolojik ve 

toplumsal sebepler nedeniyle Yunanistan-Türkiye ve Anadolu’dan pek çok insan 

yerlerinden göç etmek durumunda kalmışlardır. Dizinin ilk romanında 1924 Lozan 

Antlaşması ile mübadele kararı alınmış ve Yunanistan’da yaşayan Türkler ile Ege’de 

simgesel bir ada olarak betimlenen Karınca Adası’ındaki Rumların yer değiştirmeleri 

istenmiştir. Karınca Adası’nda yaşayan Rumlar evlerini ve eşyalarını geride bırakarak 

adadan ayrılmıştır fakat Vasili gizlenmiş ve adasını terk etmemiştir. Adada yalnız 

kalan Vasili adaya gelecek olan ilk mübadili öldürmeye karar vermiştir. Bu kişi ise 

Poyraz Musa olacaktır. Poyraz Musa Fransızlarla savaşıp İstiklal Madalyası almıştır.  

Savaş sonrasında bir çeteye karışarak Arap Bedevilerin kabilelerine saldırmış ve Arap 



 

  

 

125 

 

Şeyhi’nin kardeşinin ölümüne karışmıştır. Kan davası güden şeyhten kaçarak adaya 

sığınan Poyraz Musa adadan kendisine bir ev ve değirmen satın alarak yerleşmeye 

karar vermiştir. Poyraz Musa, adada askerliğini yapan ve cennetten bir parça olarak 

adayı anlatan eski bir asker arkadaşından duymuş ve canını kurtarmak için ve Karınca 

Adası’nda onu kimsenin bulamayacağından emin şekilde adaya gelmiştir. Adaya ayak 

bastığında Vasili onu görmüş ve onu öldürme planları yapmıştır fakat onu öldürmek 

bir yana, denizde fırtınaya yakalanan Poyraz Musa’yı kurtararak onunla kardeşlik ve 

dostluk bağını kurmuştur. Adadan ayrılan ama oğullarının savaştan adaya dönecekleri 

umudu ile yaşama sarılan Rum Lena da adaya dönmüştür. Poyraz Musa ile yaşamaya 

başlayan Lena Ana ve Poyraz Musa’nın komşusu ise Kadri Kaptan ve annesi Melek 

Hatun olmuştur. Adaya bu roman sonunda yerleşen sadece beş kişidir. Ada, dizinin 

diğer romanlarında Yunanistan’dan gelen Türk mübadilleri ve Anadolu’dan gelen 

göçmenlerle kalabalıklaşmış ve dolmuştur.  

Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana romanı sayfa 22’de Poyraz Musa’nın adadan 

kasabaya geçerek gitmiş olduğu berberde, berber Nuri Rumların gidişlerini hüzün dolu 

sözleriyle aktarmaktadır: 

“(…) Eliyle dışarıyı gösterdi. ‘Şu evlerin…’ denize döndü, ‘tekmil şu adaların hepsi 

Rumdu. Onlar gitti, betbereket de onlarla birlikte başını aldı da gitti. Aaaah, biz böyle 

olacak adam mıydık! Bizim gibi berberler değil İstanbul’da Pariste, Atinada bile 

bulunmazdı. Efendimiz size bir şey söyleyeyim mi, bu dünyanın hiç tadı kalmadı. 

Karnımızı bile zor doyuruyoruz (Kemal, 2020:22).” 

 

Yaşar Kemal insanın barışa, iyiliğe, kardeşliğe ve dostluğa olan özlemini savaş 

karşıtlığı üzerinden vermektedir. Savaş insanlığın ayıbı, insanın yok edilişi ve 

utancıdır. Savaşın kazananı yoktur diyen yazar-anlatıcı, “bir insanın bile öldürülmüş 

olmasını bütün insanlığın ölümüdür” şeklinde yorumlamaktadır. Rumların gidişini 

berber karakteri üzerinden hazin dolu sesle aktararak, onların gidişiyle bereketli 

günlerin de geride kaldığını dile getirmektedir. Kemal’e göre Rumların gidişi, yiten 

insanlık ve insanlığın onurudur. “Onlar bize hiçbir şey yapmadılar ki…Onlar gidince 

betbereket de gitti. Evimizi yapacak bir duvarcı, bir marangoz, söküğümüzü dikecek 

bir terzi, saban demirimizi dövecek bir demirci, bir doktor, bir baytar, bir tekne ustası, 

bir motor tamircisi de kalmadı” (2020:22) ifadeleri ile berber Rumların ayrılmasıyla 

onların kolektif olarak ürettikleri her şeyin anlamını kaybettiğini, onların kültürel 

varlıklarının artık olmayışının onlar için büyük bir kayıp olduğunu dile getirmiştir. 



 

  

 

126 

 

Dünya bin çiçekli bir kültür bahçesi ise, bu bahçeye renk veren çiçeklerden birisi yok 

olmuştur. Topraklarından gönderilen mübadillerin acıları ve travmaları, geride 

bıraktıkları eserleri, evleri, eşyaları ile onlarla yaşanılan zamanlar ve anılar aracılığıyla 

verilmektedir.  

 Poyraz Musa kasabada tapu müdürüne uğrayarak adadan kendine bir ev 

almıştır. Seçtiği ev, Rum Çorbacı Manolisin evidir. “Münasiptir. Çok güzel bir evdir. 

Daha yeni yapılmıştır. Çorbacı Manolisin evidir. Kendisi bu mıntıkanın en büyük 

kumaş, şarap, zeytinyağı tüccarıydı, şarabı, zeytinyağını Yunanistana, İtalyaya ihraç 

eder, kumaşı da oralardan ithal ederdi. Münasiptir efendim, en güzel evi seçmişler 

zatıalileri” (2020:29). Rumlar adalardan ayrıldıklarında, geriye dönecekleri umuduyla 

eşyalarını götürmemişlerdir. Kültürel varlıkları ve maddi kültürü oluşturan ev 

eşyalarını, tablolarını ve resimlerini adada bırakmışlardır. Kültürel tarihi oluşturan 

eserlerini ve evlerini terk etmek durumunda kalan Rumlar, kültürel tarihin aynı 

zamanda öznesi konumundadırlar. 

Yaşar Kemal Bir Ada Hikayesi Dörtlemesi’nde çokkültürlü yapının adalet, eşitlik, 

saygınlık, anlayış ve barış temelinde kurulabileceğini simgesel bir adada kurulan 

kolektif yaşam üzerinden göstermektedir. Onun için her kültür biriciktir, kendine 

özgüdür ve yaşatılmalıdır. Bu nedenle Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana romanında 

yarattığı roman karakterlerinin kültürlerini ve kökensel yapılarını onların ağzından 

sunmaktadır. Romanın baş karakteri Poyraz Musa Çerkes’tir. Poyraz kendisini ve 

kültürünü, kendisi Çeçen olan nüfus müdürü Üzeyir Han’a anlatmaktadır:  

“Kendimi takdire cesaret edebilir miyim acaba, biz Dağıstan’dan Anadolu’ya geldik, 

Toros dağlarının Uzunyaylasına, yani Binboğa dağlarının, Kayserinin Pınarbaşı 

kazasının Kaynar nahiyesine yerleştik. Biz Kabartay Çerkesleriyiz. Ne yapalım, biz 

Kabartaylar hep köleyiz. Bunu hiçbir zaman inkâr edemem. Köle de Allahın kuludur 

(Kemal, 2020:37).”  

 

Çerkesler Anadolu Coğrafyası’nın altkültürlerinden birisidir. Kafkasya’dan 

Anadolu’ya göç ederek gelen ve Anadolu’yu kendilerine yurt edinen Çerkes kültürünü 

Poyraz Musa karakteri üzerinden aktaran Yaşar Kemal, Çerkeslerin acı dolu 

geçmişlerini “köle” metaforu ile vermektedir. Poyraz Musa travmatik anıları olan 

kültürünü “biz hep köleydik” diyerek anlatmaktadır. Yazar, kültürlerin geçmiş 

acılarını, mutlu bir gelecek ve şimdi inşasını “geçmişin farklı düşünülmesiyle 

geleceğin değiştirilebilir” gücüne inancı tazelemek için anlatmakta ve daha sonraki 



 

  

 

127 

 

romanlarda bunun hayata geçirilebildiğini göstermektedir. Roman karakterlerini farklı 

kültürlerden seçerek Anadolu altkültürlerini adada kaynaştırmak isteyen yazar, Çerkes 

altkültürünün acılı hatıraları hakkında Poyraz Musa’nın ağzından bilgi vermeye devam 

etmektedir: “Çarlar bizi Kafkastan Çini Maçine, bütün Orta Asya’ya, Arabistan’a 

dağıttı. Kölelerimiz, Mısırda Kölemenler Devletini kurdu. Ama gene de yenildik, 

perişan olduk. Kafkasın muhteşem kartalları, cesur şahinleri, hepimiz kuzgun olduk. 

Soyumuz çürüdü. Ama gene de başımızı dik tuttuk, kartal başı gibi, şahin başı gibi 

(2020:37).”  

Poyraz Musa’nın mensubu olduğu Çerkes altkültürü hakkında söyledikleri olumlu 

stereotipler içermektedir. Stereotipler, olumsuz olabileceği gibi olumlu da olabilmekte 

ve dile karikatürleştirme ve benzetmeler şeklinde girebilmektedir. Poyraz Musa’nın 

dile getirmiş olduğu “Kafkasın muhteşem kartalları, cesur şahinleri, hepimiz kuzgun 

olduk. (…) kartal başı gibi, şahin başı gibi” ifadeleri Çerkes kültürü hakkında olumlu 

stereotipleri sunmaktadır.  

Bir Ada Hikayesi Dörtlemesi’nde Anadolu’da yaşayan ve Karınca Adası’na göç 

edecek kültürleri anlatan Yaşar Kemal’in kültürel çeşitliliği vermekteki amacı, dizi 

boyunca kurmuş olduğu çokkültürlü yapıyı temellendirmektir.  

Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana romanı sayfa 63’te, zalimliği, riyakarlığı ve iki 

yüzlülüğüyle bilinen Kavlakzade Hacı Remzi Efendi adadan gönderileceklerini 

duyduğu arkadaşı Rum Perikles’in teknesini Perikles adadan ayrılmadan satın almaya 

gelmiştir. Onu teknesini satmaya ikna etmeye çalışmaktadır fakat Perikles’in sessizliği 

karşısında öfkelenen Hacı Remzi ona ağza alınmayacak cümleler sarf etmeye 

başlamıştır: 

“Yerinden kalktı, Periklesi kolundan tuttu, dişlerini gıcırdattı, öfke onu deliye 

döndürmüştü: 

‘Konuş, konuş, bir şey söyle aşağılık namussuz. Sesi bir yılan ıslığı gibiydi. ‘Ulan 

konuşsana kokmuş domuz taşağı, ulan konuşsana uyuz köpek. Konuşsana ulan dinsiz 

oğlu dinsiz. Konuşsana ulan iki dinli de iki yüzlü. Ulan sizi sürdüler akılsız, yakında 

sıçan ölüsü gibi kuyruğunuzdan tutup atacaklar hepinizi buradan. Ulan uyuz it, 

Yunanlılar geldiğinde, bizim ordudan kaçıp da Yunan ordusuna katılmadınız mı, 

kasabalarımızı, köylerimizi yakmadınız mı, çoluk çocuğumuzun ırzına geçmediniz mi?’ 

(…) 

‘Burası sizin üç bin yıllık yurdunuzmuş öyle mi? Sizin üç bin yıllık toprağınızmış, öyle 

mi? Öyleyse bu kadar oturduğunuz yeter. Üç bin yıldır bu toprakları kokuttunuz (Kemal, 

2020:63).” 

“(…) Cehennem olun, cehennem olun buradan. Ulan, bu sizin başınıza gelen az bile. 

Az bile, az bile (2020:64).” 



 

  

 

128 

 

 

İletişim Etnografisi 

Çözümleme Modeli Alt 

başlıkları 

Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana 

Romanı İletişim Durumları Analizi 

Stereotipler, Önyargılar, 

Etnomerkezci/Ayrımcı 

İletişim/Dilsel İfade ya da Kalıplar 

Scene/Setting (Yer ve 

zaman) 

Karınca Adası, 1924’ler, mübadele 

zamanları 

 

Hacı Remzi, arkadaşı ve dostu olarak 

tanımladığı Rum Perikles karşısında 

istediği çıkarı elde edemeyeceğini 

anladığı anda hakaret etmeye 

başlamıştır. Olumsuz kalıp yargıların 

sebep olduğu Hacı Remzi’nin 

önyargılarının iki sebebi 

bulunmaktadır. Adalıların Rum 

olması ve öfke anında hâkim kültüre 

mensup bir birey olarak altkültür 

grubu Rumlara karşı 

sembolik/kültürel tehditler aşağılama 

ve düşmanlaştırma boyutlarına 

varmıştır. İkinci sebebi ise savaş vb. 

dönemlerde gruplararası kaygıların 

artması ve kültürlerarası iletişimin 

zayıflama durumudur. Perikles 

vatanı olarak kabul etttiği 

topraklardan gideceği için üzgün ve 

şaşkındır. Hacı Remzi ise bu durumu 

fırsat bilerek istediğini elde etme 

peşindedir. Bu amaca ulaşmak için 

de “Ulan sizi sürdüler akılsız, 

yakında sıçan ölüsü gibi 

kuyruğunuzdan tutup atacaklar 

hepinizi buradan” ve “Üç bin yıldır 

bu toprakları kokuttunuz” 

minvalinde Perikles ile kurduğu 

iletişimde Perikles’in mensubu 

olduğu kültür hakkında aşağılayıcı ve 

iletişimi engelleyici önyargılarıyla 

konuşmaktadır.  

Participants 

(Katılımcılar) 

Rum Perikles ve Türk Kavlakzade Hacı 

Remzi 

 

Ends (Amaçlar, Niyetler, 

Sonuçlar) 

Mübadele kararına istinaden onun 

adadan gönderileceğini ileri sürerek ve 

korkutarak Perikles’ten teknesini ucuza 

satın alma uğraşı. 

 

Acts of Sequence (Eylem 

Dizisi) 

Periklesi teknesını satması için Hacı 

Remzi’nin ikna çabaları ve Perikles’in 

sessizliği karşısında öfkelenmesi ve 

aşağılamaya başlaması 

 

Key (İletişimin tonu) Hacı Remzi öfkeli ve kızgın; Perikles 

sessiz, sakin ve üzgün. 

 

Instrumentalities 

(İletişimi kuran araçlar) 

  

Beden dili ve sözlü iletişim. 

Norms (Normlar ve 

kurallar) 

  

Dostluğun ve arkadaşlığın maddi 

çıkarlar uğruna yok sayılması. 

Genre (Anlatının 

/Mesajın türü) 

Diyalog ve anlatıda aşağılama, 

düşmanlaştırma, hakaret etme.  

 

Tablo 8: Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana Romanı s.63 Çözümlemesi 

Yaşar Kemal savaş karşıtlığı üzerine temellendirdiği dörtlemesinde savaşların 

insanlar ve toplumlar üzerindeki tahribatı adaya gelen ve yerleşen kültürler ve bu 

kültürlere mensup karakterler üzerinden anlatmıştır. Farklı kültürlerin bir arada insan 

onuruna yakışır şekilde yaşayabilmesini resmetmek için Karınca Adasını umut adası 

olarak çizmiştir. Savaş esnasından ve sonrasında yaşanılan ekonomik, sosyolojik, 

psikolojik travmalar insanların göç etmelerine neden olmuş ve acılarda ortaklık onların 

birbirlerini anlayabilmelerinin ve dayanışma içinde kolektif yaşamı kurmalarının 

önünü açmıştır. Yazar-anlatıcı savaş karşıtlığını insana, hayvana, doğaya ve tüm 

kültürlere/toplumlara verdiği zararı insanı eleştirerek anlatmaktadır: 



 

  

 

129 

 

“(…) Savaş bitti. Belki daha sürüyor mu diyorsun, bunlar savaşı bu akılla bitiremezler, 

bu insanlar, kendilerini yaratıkların en akıllısı sanıyorlar, bu yaratıkların en acınası 

yaratığı, yaratıklar içinde kendinin en ahmak yaratık olduğunu bilmeyecek kadar en 

ahmak, kendi canına, tekmil yaratıkların canına kıyan bu yaratıkların en kötüsü yaratık, 

yaşadığı şu yeryüzünün bir cennet olduğunu bilmeyecek kadar enayi, yediğinin 

içtiğinin, doğan güneşin, akan suyun, esen yelin, uçan bulutun, yağan yağmurun, açan 

çiçeğin, büyüyüp gelişen meyvenin, tomurcuğun, yer altında çabalayan tohumun, uçan 

kuşun, petekteki arının, sayısız, milyarlarca, milyarlarca ışılayan rengin bir tansık 

olduğunu bilmeyecek kadar eşşek, hem de eşşoğlu eşek. Bu korkunç yaratık gene savaş 

çıkaracak, ormanları yakacak, yüzlerce binlerce yıldır yaptığı şehirleri yıkacak” 

(Kemal, 2020:115).  

 

Yaşar Kemal savaş karşıtlığı ve barışa olan umudunu betimlediği metninde bu 

umudu kültürel olarak farklı fakat acıda ortak karakterleri üzerinden vermektedir. Rum 

Vasili’nin Sarıkamış cephesinde yaşadıkları ve donarak öldüğünü gördüğü asker 

arkadaşlarını hatırlaması ile kederlenmesi fakat Karınca Adası’nda bu cepheyi gören 

insanlarla tanışması neticesinde, savaşın onlarda bıraktığı travmatik etkileri 

birbirlerine kenetlenerek aştıklarını söylemek mümkündür. İnandığı iyi ve güzel 

dünyayı dile getiren Vasili şunları düşünmekte ve bize de umudun insan için anlamını 

işaret etmektedir: 

“Vasili, tam dorukta, koltuk gibi düzlenmiş bir kayanın üstüne oturdu, güneşin denize 

inmesine, yepyeni, pırıl pırıl bir dünyanın yaratılmasına, her şeye, savaşlara, zulümlere, 

açlıklara karşın, dünyanın ulu, turuncu bir çiçek gibi açmasına tanıklık etti. İçi sevinçle 

doldu. Bu sevinçle de aşağı indi. Dışardaki fırtına buradan duyumsanmıyordu ya, 

incecik bir yel çiçekleri, çimenleri, yaprakları ığralıyordu. Kedi gelmiş bacaklarına 

sürünüyordu. Kucağına aldı, kedi de hemencecik mırıltıya başladı (Kemal, 2020:176).” 

 

Yaşar Kemal yarattığı roman karakterleri ile hem karakterlerin mensubu olduğu 

kültürleri hem de başka kültürlerin yaşadıklarına olan tanıklıklarını onların ağzından 

anlatmaktadır. Poyraz Musa Sarıkamış cephesinden sağ kalanlarla birlikte 

Mezopotamya topraklarına indiklerini orada, Orta Anadolu’ya göç etmek zorunda 

kalanların bıraktıklarıyla ya da kalanların onları doyurmalarını ve misafir etmelerini 

anlatmaktadır. Ayrıca Poyraz Musa’nın ağzından aynı dönemde Yezidilerin yaşadığı 

kıyımı aktarmaktadır: 

“Mezopotamya düzlüğüne indiklerinde koca bir taburdan yedi kişi kalmışlardı. 

Buraların halkı konukseverdi. Bir de yiyecek bir şeyleri vardı. Hakkaride köy köy 

dolaşarak çok süt içtiler, çok kavurma, tereyağı, çok yoğurt, çok bulgur aşı yediler. 

Bayağı da şişmanlayıp kendilerine geldiler. Buralarda savaştan, doksan bin kişilik 

ordunun sakat, bir deri bir kemik, hasta kalıntısından başka askere benzeyen 

kimsecikler yoktu. Bir kısım halk, Kürdü, Arabı, Türkü silahlanmışlar Yezidi avına 

çıkmışlardı. Poyrazın küçük, bitkin, yılgın birliği de Yezidi avcılarına, ister istemez 



 

  

 

130 

 

katıldı. Yezidi avcılarına katılmış başka ordu kalıntılarıyla da, başka çetelerle de 

karşılaştılar. Bu çeteler Yezidi köylerine giriyor, yediden yetmişe hiçbir canlı 

bırakmamacasına kurşundan, süngüden geçiriyorlar, koyunlarını, keçilerini, atlarını, 

eşeklerini, halılarını kilimlerini, buğdaylarını unlarını, kadınlarının takılarını, 

paralarını alıyorlardı. Kırımı haber alıp da dağlara kaçanları da teker teker avlıyorlar, 

hiçbir Yezidinin kaçmasına da izin vermiyorlardı (Kemal, 2020:247-48).” 

 

Yaşar Kemal’in altkültürlerin yaşadıkları acılı tarihin anlatılmasında nasıl 

konumlandığı kaleme aldığı bu roman ve dörtleme boyunca nettir. O ezilenden 

yanadır, öldürülenin yanındadır, aç bırakılandan yanadır, kıyıma uğrayanın 

yanındadır, sürgün edilenden yanadır; çünkü Kemal, bir insanın dahi zulme 

uğramasını bütün insanlığın kaybı, utancı ve ayıbı olarak görmektedir. Bin çiçekli bir 

kültür bahçesi olarak tanımladığı dünyadan bir çiçeğin bile yok edilmesini insanlığın 

bir kokudan ve renkten yoksun kalması olarak tarif etmektedir. Yaşar Kemal’in 

yazılarının derlendiği Binbir Çiçekli Bahçe (2020) adlı eserde aktardığı üzere her 

kültür saygındır, hakları korunmalıdır ve yaşatılması için elden gelen her şey 

yapılmalıdır: 

“Elbette yan tutuyorum. Benim için dünya bin çiçekli bir kültür bahçesidir. Bütün 

kültürler tarih boyunca birbirlerini beslemişler, aşılamışlar, böylece dünyamız 

güzelleşmiş. Bir kültürün dünyadan yok olması, bir rengin, ayrı bir ışığın, ayrı bir 

kaynağın dünyadan yok olmasıdır. Ben kültürümün yanında olduğum kadar, bu bin 

çiçekli kültür bahçesinin her çiçeğinin de yanındayım. Anadolu dünyayı güzel kültür 

çiçekleriyle, güzel ışıklarla doldurmuş bir çiçekler mozaiği olmuştur her zaman. Bugün 

de öyle olsun istiyorum. Toprağımızın kültürü üstüne titremeliyiz. Bugünkü mozaik yine 

dünyaya güzel ışıklar salarak, dünyamızı güzel çiçeklerle zenginleştirebilir. İşte ben 

bundan yanayım (Kemal, 2020:41-42). 

 

Yaşar Kemal ayrıca Aleviler ve Yezidilerin yaşadığı acılı tarihe de romanlarında 

yer verdiğini anlatmaktadır. Kemal’in dünya görüşü, hayata bakışı kültürlerarası 

iletişimdeki engellerin aşılması adına yol göstericidir. Çünkü Kemal her kültürü 

tanımak istemekte, onların acılarına kulak tıkamamakta, onların yerine kendini 

koyabilmekte, onları dinlemeden, anlamaya çalışmadan genelleşmiş ve 

meşrulaştırılmış kalıp yargılarını ve önyargılarını bir kenara bırakabilmeyi ve bir aydın 

gözüyle toplumu kültürel farklılıklarıyla inşa etmeyi dile getirmektedir. Barıştan, 

adaletten, insanlıktan, insan onurundan ve haklarından söz etmektedir. Romanlarını bu 

temel üzerinde yazdığını söylemektedir. Bu nedenle Yaşar Kemal metni kültürel farka 



 

  

 

131 

 

dayalı iletişimde engelleri yıkmak ve anlayışı tesis etmek için yol gösterici metinlerdir. 

Binbir Çiçekli Bahçe adlı eserde geçen sözleri şu şekildedir: 

“Alevi kökenli bir aileden değilim. Tarihimizde en çok zulüm görenler, aşağılananlar 

Alevilerdir. Alevilerle de birlik oldum.  

Yezidi dininden de değilim. Yezidiler Ortadoğuda 52 kez soykırıma uğramışlar, her 

soykırım sonu da, kalanlar, Sincar Dağlarına sığınmışlar, çoğalınca da Laliş Koyağına 

geri inmişler. Benim kitaplarımda bu soykırımları da epeyce yer tutar (Kemal, 

2020:41). 

 

Yukarıda aktarılan Kemal’in sözlerinden de anlaşılacağı üzere kitaplarımda yer 

tutar dediği Yezidi kültürünün yaşadıkları acılar, Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana’da 

Poyraz Musa’nın tanıklığıyla verilmektedir.  

Romanda sayfa 254 ve 255’te Poyraz Musa Bedevi baskınlarında Şeyhin 

kardeşinin ölümüne sebep oldukları olaydan sonra Bağdat’ta canını kurtarmak için 

yanına sığındığı Emir Selahattin’le konuşurlarken, onun kendisine Yezidilerle ilgili 

soru sormasından çekinmektedir: 

“Gel otur şöyle yanıma, dedi. Sert, keskin, bıçak gibi yüzü yumuşamış, gözleri sevgiyle 

dolmuştu. ‘Bak bana yavrum, iyi dinle. Biliyorsun, ben Sünni Müslümanım. Ben bir tek 

insanım. Bir tek insan acı çekiyorsa, bütün insanlar acı çekiyordur. Bu Yezidiler 

yüzlerce yıldır acı çekiyorlar, öldürülüyorlar, soylarını tüketiyorlar. Dünyada bir tek 

Yezidi kalmadı, diye düğünler, bayramlar ediyorlar. Uzun bir süre de Yezidiler 

ortalarda gözükmüyorlar. Herkes artık onların soylarının tükendiğini sanırken bir de 

bakıyorlar ki Yezidiler kurt sürüleri gibi dağlardan çöle inmişler, Şeyh Adi bin Misafirin 

dergahına yüz sürüyorlar. Sen de gördün herhalde, yıllardır, önüne gelen Yezidi 

öldürüyor. Çocuk demiyor, bebek, genç kız, delikanlı, yaşlı, hasta demiyor, dağları 

çölleri, mağaraları, delikleri bir bir arayarak Yezidi bularak öldürüyorlar. Gene de 

tükenmiyor, yılmıyor direniyorlar. Ve bütün insanlar, haberleri olsa da olmasa da 

onlarla birlikte öldürülüyor, acı çekiyor, aşağılanıyor, tükeniyor ya onlar tükenmiyor. 

Öldürenler de onlar kadar, onlar gibi onlarla birlikte ölüyorlar ya öldüklerinin, 

çürüdüklerinin farkına varmıyorlar (Kemal, 2020:254-255).” 

“Poyraz, Emirin Bedevileri niçin basıp talan ettiklerini, öldürdüklerini soracağından 

ödü kopuyor, o da birçok şeyi soruyor, (…) asker kaçaklarının, Kürtlerin, Türklerin, 

Arapların, Yezidi soykırımlarını bir türlü soramıyordu.” 

“(…) Yezidi kırımlarını anlatırken o koskocaman hüzünlü ceren gözleri kısılıyor, 

kapanıyor, acı içinde çırpınıyor, sesi kısılıncaya kadar kendinden geçerek konuşuyor, 

sesi kısılıp çıkmaz olunca da susuyordu. ‘Fırat,’ diyordu, ‘Fırat günlerce, aylarca insan 

ölüleriyle doldu da taştı. Fırat suyu kan akıyor baksana‡(Kemal, 2020:255). 

 

 

 

 

 

 

 

 
‡ Koyu vurgu bu tezin yazarına aittir.  



 

  

 

132 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
İletişim Etnografisi 

Çözümleme Modeli Alt 

başlıkları 

Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana 

Romanı İletişim Durumları Analizi 

Stereotipler, Önyargılar, 

Etnomerkezci/Ayrımcı İletişim/Dilsel 

İfade ya da Kalıplar 

Scene/Setting (Yer ve 

zaman) 

  

1920’ler, Güneydoğu Anadolu.  Önyargılar, sözlü taciz, fiziksel sakınma 

ya da uzaklaşma, fiziksel şiddet ve son 

olarak katliama dönüşebilen yoğunluk 

derecelerine sahiptir. Emir’in anlattığı ve 

Poyraz’ın dinlemiş olduğu Yezidilerin 

acılı geçmişlerinde diğer kültürlerin 

onlara uyguladığı ölümle/yoketmeyle 

sonuçlanan en şiddetli yoğunlukta 

önyargıların ve önyargıların 

davranışlarda ve pratiklerde 

izlenmesiyle açık bir ayrımcılık söz 

konusudur. Olumsuz tutumlar nedeniyle 

olumsuz davranmayla sonuçlanan 

ayrımcılık faaliyetleri Yezidilere bilfiil 

uygulanmıştır. Farklı bir etnik grubun, 

dinin ya da kültürün toplumsal tabakada 

Participants 

(Katılımcılar) 

  

Çerkes Emir Selahaddin ve Çerkes 

Poyraz Musa 

Ends (Amaçlar, Niyetler, 

Sonuçlar) 

Emir Selahaddin’in Yezidilerin 

yaşadığı acıları ve bu zulme rağmen 

her seferinde hayata yeniden 

tutunmayı başarmış olmalarını 

Poyraz Musa’ya anlatmak istemesi; 

ayrıca bir insanı dahi öldürenlerin 

kendilerinin de öldüğünü ve 

metaforik anlamda çürüdüklerini 

aktarması. 

 



 

  

 

133 

 

Acts of Sequence (Eylem 

Dizisi) 

Emir Selahaddin’in Yezidileri ve 

kıyımları anlatması; Poyraz Musa’nın 

Emir’in ona bu zulme katılıp 

katılmadığını sormasından 

çekinmesi, korkması, utanması ve 

vicdan azabı duyması. 

 

daha aşağıda görülerek yok edilmek 

istenmesi ve dışlayıcı söylemle 

ötekileştirilmiş olması Yezidilerin 

ayrımcılığa uğramış olduklarının 

kanıtıdır. 

Key (İletişimin tonu) Emir Selahaddin mağrur, hüzünlü 

ama dirençli; Poyraz Musa utangaç, 

kederli ve pişman 

 

Instrumentalities 

(İletişimi kuran araçlar) 

Poyraz Musa’nın kişi-içi (içsel) 

iletişimi, Emir’in beden dili ve sözlü 

iletişim. 

 

Norms (Normlar ve 

kurallar) 

Her kültürün biricik ve saygın 

oluşunun hatırlatılması ve bu duruma 

neden olan zulüm ve vahşetin 

tarihsel eleştirisi.  

 

Genre (Anlatının 

/Mesajın türü) 

İçsel iletişim, diyalog ve sözlü 

iletişimde korku, eleştiri, sağduyu, 

empati. 

 

Tablo 9: Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana Romanı s. 254-255 Çözümlemesi 

Yazar anlatıcı olarak romanda karşımıza çıkan Yaşar Kemal savaş karşıtlığı 

düşüncesinin altında yatan nedenleri, savaşın insanlara yaptığı zulmü ve vahşeti 

göstererek anlatmak istemiştir. Yaşadığı topraklardan göç etmek zorunda bırakılan 

mübadiller, Anadolu’dan köyleri işgal edilen ya da savaş sonrasında sefaletten evlerini 

terk etmek zorunda kalan insanlar ve savaşların bir sonucu olarak kültürler arasında 

çıkan gerilimler, kaygılar ve düşmanlık duyguları nedeniyle güçlü konumdaki hâkim 

kültür üyelerinin azınlık konumundaki altkültüre mensup üyelere acımasız 

uygulamaları görülmektedir. Romanda Poyraz Musa, Üzeyir Han, Emir Selahaddin ve 

pek çok Çerkes’in Kafkasya’dan Anadolu’ya ve Irak’a Çarlık Rusya tarafından sürgün 

edildikleri; Yezidilerin ise Mezopotamya topraklarında Araplar, Kürtler ve Türkler 

tarafından sayısız kez dini inançları nedeniyle ayrımcılığa maruz kaldıkları 

anlatılmıştır. Yaşar Kemal söyleşilerinde romanlarında bu trajediyi yazdığını ifade 

etmektedir (Bkz. Binbir Çiçekli Bahçe, 2020).  

Kısacası yazar bu romanda olduğu gibi, dörtlemenin bütün romanlarında insanın 

insana zulmünü ve bu zulmü neden birbirlerine reva gördüklerini, bir insanın bile 

öldürülmesinin bütün insanlığın utancı ve çürümesi olduğunu anlatmak istemekte ve 

bu nedenle Karınca Adası gibi simgesel bir adada bütün bu acıda ortak farklı kültür 



 

  

 

134 

 

insanlarını bir araya getirmiş, onların kolektif yaşamı birbirlerini öldürerek değil 

dayanışarak kurabileceklerini göstermiş ve barış, eşit ve adil olduklarını resmetmeye 

çalışmıştır.  

“Aaah, savaş, diye içini çekti Poyraz. ‘Aaah, savaş, seni icat eden görmesin cennet. 

Aaah, savaş. Şu yeryüzünde canlı koymadı kırdı geçirdi. Gökteki kuşu, yerdeki börtü 

böceği, sudaki balığı… (Kemal, 2020:302).” 

 

3.9.2. Bir Ada Hikayesi II- Karıncanın Su İçtiği Romanı Analizi 

Bir Ada Hikayesi ikinci romanı Karıncanın Su İçtiği (2002)’dir. İlk romanda 

adaya yerleşen Poyraz Musa, Kadri Kaptan ve annesi Melek Hatun ile adadan 

ayrılamamış olan Vasili ve adaya geri dönen Lena olmak üzere adada toplamda beş 

kişi yaşamaktadır. Bu romanda bu insanların yanına hem Anadolu’dan hem de 

Yunanistan’dan mübadele ile gelenler yerleşecektir. Bu romanın asıl konusu adaya 

gelen ve yerleşmeye karar veren her biri farklı kültür mensubu bireylerin hikayeleridir. 

Onların adaya gelme nedenleri, geçmişlerindeki acılar, tanıklıkları, kültürlerinin kendi 

ağızlarından sunumu ve adaya yerleşme serüvenleri anlatılmaktadır. Adaya gelen 

Baytar Cemil, Hüsmen, Musa Kazım Ağaefendi, Nişancı Veli ve torunları ile ada 

kalabalıklaşmaktadır. Her gelen kendi hikayesini paylaşmakta ve adanın yaşamına 

kendi yeteneklerine göre katkı sunmaktadır.  

Karıncanın Su İçtiği roman ismi romanın girişinde Karadenizli balıkçıların deyimi 

olarak şu şekilde dile getirilmektedir: “Deniz o kadar durgun, o kadar durgundu ki 

karıncalar su içerdi.” Bu deyimle anlatılmak istenen, fırtınalar dinmiştir, savaşlar 

bitmiştir, her yer artık daha sakin ve dingindir. Karakterler de yaşamlarının hızlı ve 

korkunç günlerini geride bırakmış olarak, daha sakin ve huzurlu bir yaşamı adada 

kurmaya gelmiştir. Roman bütün bu duruma ismiyle atıfta bulunmaktadır. 

Romanda sayfa 37’de adaya göç edenler sürgün edilenler ve buna mecbur kalan 

insanların hazin yaşamlarını göstermektedir. Adanın bağlı olduğu kasabanın nüfus 

müdürü Üzeyir Han’ın kendisi de Kafkasya sürgünüdür, onun ağzından dile 

getirdikleri ise; 

“Üzeyir hanın içi kan ağlıyordu. Çerkesler de, Çeçenler de, öteki Kafkaslılar da 

göçmenliği yaşamışlar, Kafkaslardan Anadolu bozkırlarına, Arabistan çöllerine 

düşmüşler, Iraka, Suudi Arabistana, Ürdüne, Mısıra kadar indirilmişlerdi. Hele Balkan, 

hele Birinci Dünya Savaşı, hele Kurtuluş Savaşı… Anadolu, Balklanlardan, 

Kafkaslardan, Doğu Anadoludan akıp gelen göçmenlerle dolmuştu. Yoksul Anadolu 

halkı daha da yoksullaşmıştı. 



 

  

 

135 

 

Üzeyir Han gözleri yaş içinde kalmış durmadan yakınıyor, bu yollara düşmüş 

göçmenlere elinden ne gelirse yapıyordu (Kemal, 2020:37). 

 

Karıncanın Su İçtiği romanında yazar zorunlu göçe tabi tutulan mübadiller ile 

Anadolu’nun her yerinden savaş nedeniyle işgale uğrayan köylerini ve kasabalarını 

terk etmek durumunda kalan insanların dokunaklı hallerini kaleme almıştır. Yaşar 

Kemal insanın öldürmesini, öldürülmesini, yerinden edilmesini, kıyıma uğratılmasını, 

yok sayılmasını, ötekileştirilmesini, düşmanca görülmesini, sefalet içinde 

bırakılmasını ve yoksulluğunu anlatırken, Anadolu’da dinlediği sözlü edebiyattan 

beslenmiştir. Ağıtlar, türküler, destanlar, anılar ve klamlar onun yazılı edebiyatının 

temel taşlarıdır. Bütün bu sayılanlar kültürün bel kemiği olan yapılardır. Romanın pek 

çok yerinde söylenen türkü ve destanlar kültürel tarihin oluşumuna tanıklık edenlerin 

dillerinde kuşaktan kuşağa yaşatılmaktadır. Yaşar Kemal insan gizini keşfetmeye 

çalışmaktadır. İnsanlığın en dramatik yönünün ise yoksulluk olduğunu söylemektedir: 

“Allahın insanoğluna en büyük zulmü yoksulluk. Olmaz olsun yoksulluk. Allah böyle bir 

yoksulluğu düşman başına bile vermesin (Kemal, 2020:94). 

 

Bir Ada Hikayesi Dörtlemesi 1915-1925 yılları arasında geçen olayları konu 

edinmektedir. Karıncanın Su İçtiği romanında verilen tarihsel aralıktaki olaylara 

göndermeler karakterlerin hikayeleriyle geriye dönüşlerle verilmektedir. Romanın 

şimdiki zamanı ise 1924 mübadele sonrasıdır. Savaş öncesi günlere roman 

karakterlerinin özlem dolu sözleri ile tanık olunmakta ve değişen bağlam 

görülmektedir. Baytar Cemil karakterinin memleketi Van’a Rus işgali sonrasında 

esaretten kurtularak döndüğünde yüzleştiği tablo onu derinden sarsmıştır. Van’ın 

işgalinde şehir zarar görmesin diye bütün halkın şehri terk etmesi ve bir gün umutla 

geri dönecekleri düşüncesi bakidir. Baytar Cemil savaş öncesinde Van’da barış ve 

huzur içinde yaşayan çokkültürlü halkı ve yaşamı aktarmakta ve savaş sonrasındaki 

memleketinin geldiği durumuna kahrolmaktadır.  Romanda sayfa 146’da ve 147’de 

yazar-anlatıcı, Baytar Cemil’in Van’a dönmesi ile yaşadığı içler acısı durumu gözler 

önüne sermekte ve bağlamın ve bağlamla değişen duygu yapılarını işaret etmektedir: 

“(…) Kale şehrin üst başındaydı. Taş burçları yer yer yıkılmış, kerpiç burçları bugün 

yapılmış gibi duruyordu. Şehrin yüksek surları da kerpiçti, o da bugün yapılmış gibiydi. 

Her perşembe akşamı Kürtlerden, Ermenilerden bir kalabalık kavalcı, meyci, türkücü 

topluluğu, siz deyin yüz, biz diyelim üç yüz, kalenin dibindeki kayalıklara çıkar 



 

  

 

136 

 

otururlar, kavallarını, meylerini çalmaya başlarlardı, bir kavalcılar başlar, onlar 

susar, ardından, bir meyciler başlarlardı. 

(…) 

Öylesine de uyumlu bir yaşayış ki Müslümanı, Hıristiyanı, Asurisi, Yezidisi hiçbir ayrım 

gözetmeden kardeşçesine, yürek yüreğe yaşarlardı. Şehirde bir kişinin başına herhangi 

bir hal gelmesin, bütün şehir ayağa kalkar, o kişinin yardımına koşarlardı. Kimse 

kimseye, ne için olursa olsun saygısızlık edemez, en küçük bir kaba sözde bile 

bulunamazdı. Baytarın gün görmüş babası, ‘İşte bütün eski şehirler böyledir. Eski 

şehirlerde insanın insana saygısı, sevgisi bir kuraldır. Bir insanın bir insanı 

aşağılaması büyük suçtur. Beyler, kullarını bile şehrin içinde küçümseyemezler,' derdi 

(Kemal, 2020:146-147).” 
 

Yaşar Kemal savaş öncesi ve savaş sonrası duygu yapısını Baytar’ın hazin dolu 

geçmişini ve Van’daki barış ortamını, huzur ortamını, kültürlerin birlikte kutlama 

yapmalarını ve birbirlerinden ayrılmadıklarını, dayanışmalarını, insanların birbirlerine 

saygısını, sevgisini, aşağılamanın asla yapılamadığını, kardeşliğin ve dostluğun 

yüreklere işlenmesini, şehirde birinin başına bir şey geldiğinde herkesin o kişiye 

yardımsever duygularını, insanların birbirine ince ve zarif davrandığını, Müslümanı, 

Hristiyanı, Asurisi, Yezidisi ve her kültürün uyum içinde yaşayışlarını ve beylerin bile 

kimseyi küçümseyemediğini “eski şehir” metaforuyla göstermektedir. Savaş 

öncesinde böyle büyük/eski şehirlerin sözü edilen şekilde bir yaşamın kurulduğu 

yerler olarak tanımlanmıştır. Bu “eskiliğin” yitimine savaş sebep olmuştur. Duygu 

yapıları değişmiştir. Duygu yapıları olarak tarif edilen, bütün bir yaşam ve kültür 

deneyimini tanımlayan iyi ve güzel durumların savaşın başlaması ile değiştiği ve 

kaybedildiği aktarılmıştır. Artık bu deneyimler ya yoktur ya da tersi yönde 

yaşanmaktadır. Artık o güzel ve umut dolu günler geride kalmıştır. Ama bu umudu 

yeniden canlandırmayı ve tazelemeyi Karınca Adası’nda iyi yönde değişecek duygu 

yapısında inşa etmeyi/kurmayı hayal eden yazar anlatıcı, bizlere duygu yapılarının 

sosyokültürel bağlamdan etkilenerek değiştiğini ve bunun da kültürlerarasındaki 

iletişimi, diyaloğu bozduğunu ya da engellediğini anlatmaktadır. Yazar, savaşla 

olumsuz yönde değişen duygu yapılarını, eski şehir olan Van’da tecrübe edilene benzer 

şekilde yeniden oluşturmak için, duygu yapılarını oluşturan kültürel deneyim 

biçimlerinin savaşın bitmesiyle Karınca Adası’nda olumlu yönde yeniden kurulması 

umudunu diriltmektedir. 

Savaş öncesi Van’daki duygu yapısını betimleyen sayfa 155’teki ifadeler savaşın 

dönüştürdüğü bağlamı göstermektedir: 



 

  

 

137 

 

“Kayalıkların üstüne dizilmiş ustalar eski türkülerini, ağıtlarını, destanlarını her dilden 

çaldılar söylediler. 

Gün Süphan dağının dibine inerken düzlükte büyük ateşler yaktılar. Ortalık gür 

yalımlarla gün gibi ışıdı. Kürtler, Ermeniler, Süryaniler, Yezidiler, Asuriler, Museviler, 

yetmiş iki millet ateş öbeklerinin yöresinde gövende durdular, ulu yalımların yöresinde 

hem söyleyerek, hem çalarak kadim oyunlarını oynadılar.  

Gün ışıdı, göl binbir mavisini dünyaya dağıtmaya başladı. Kalabalık gölün kıyısına 

yürüdü, kıyıya dizildiler, el kavuşturup orada konuşmadan, çıt çıkarmadan gözlerini 

gölün sularına dikip bir zaman öyle kaldılar. 

Sonra şehirden bir kaynaşma sesi gelir gibi oldu. Bir süre sonra o da bitti (Kemal, 

2020:155).” 

 

Savaş başlamadan önce uyum içerisinde yaşayan Kürtler, Ermeniler, Süryaniler, 

Yezidiler, Asuriler ve Museviler şehri terk etmek durumunda kalmışlardır. Osmanlı ve 

Rus Ordularının şehirde Müslüman ya da Hristiyan kimse kalmadığını gördüklerinde 

şehre top atmayacaklarını ve şehrin yıkılmayacağını düşünen Müslüman ve 

Hristiyanlar birlikte şehre savaş bittiğinde döneriz umuduyla bırakıp gitmişlerdir. Rus 

esaretinden sağ kurtulan Baytar Cemil karakterinin Van’a döndüğünde gördüğü 

ıssızlık hali onu derinden sarsmıştır. Fakat bir gün inleyen çocuk seslerinin geldiği 

yöne gider ve bir çukurda aç mı aç, susuz mu susuz, ölmek üzere olan, bir deri bir 

kemik kalmış çocukları görür. Ne yapacağını bilemez ve Kaymakama giderek 

çocukların durumunu anlatmak ve onların canını kurtarmak ister. Kaymakamın yanına 

geldiğinde yaşadıkları ise onu yaralamıştır. Kaymakam onları ölüme terk ettiklerini 

hatta ölmeleri gerektiğini ifade etmektedir. Ne diyeceğini bilemeyen Baytar yine yola 

çıkar bu kez Valiye gelir ve o da benzer minvalde şeyler söyleyecektir. Ölüme terk 

edilen çocukları Baytar Cemil hiç unutamayacaktır. Sayfa 163,164, 165 ve 167’de yer 

alan diyaloglar Baytar’ın yaşadığı dokunaklı olayı anlatmaktadır: 

“Baytar Cemil, yarı canlı çocuklardan bir ses çıkmayınca atını ovaya sürdü. Birkaç gün 

daha çocuklar böyle kalırlarsa hep birden öleceklerdi. Atını üzengiledi. Dinlenmiş atın 

ayaklarının altında toprak dürülüyordu. Kasabaya o hızla girdi, atının başını çekmeden 

önüne çıkan ilk kişiye kaymakamlığı sordu, adam gösterdi. Atını merdivenin 

parmaklığına bağlayan Baytar, merdivenleri ikişer üçer atlayarak, soluk soluğa 

Kaymakamın odasına girdi, bir asker selamı verdi: 

‘Ölüyorlar, ölüyorlar, can çekişiyorlar. Yüzlerce çocuk kocaman bir çukurun içine 

sığınmışlar, hepsi de çırılçıplak, ölüyorlar.’ 

Yaşlı, ak pos bıyıkları ağzını örtmüş Kaymakam soğukkanlı (2020:163): 

‘Hele oturun muhterem, hele bir oturun, hele bir kahvemizi için ondan sonra konşuruz.’ 

(…) 

‘Evet efendim, sağ olun efendim, ölüyorlar efendim.’ 

‘Kim bu ölenler efendim?’ 



 

  

 

138 

 

‘Çocuklar, küçük çocuklar. Doldurmuşlar bir çukura çırılçıplak, her biri bir iskelet, 

kemiklerinin sesi geliyordu çukurdan çatır çatır, ölüyorlar. Hemen şimdi, şu anda 

yetişmezsek ölecekler, can çekişiyorlar. Bir hekim…’ 

‘Çocuklar mı dediniz?’ 

(…) 

‘Biliyoruz efendim. Hiç üzülmeyin, nuru aynim. Aldırmayın. Şu kasabanın, köylerin 

çukurları, koyakları, hendekleri onların iskeletleriyle dolmuş vaziyette.’ 

‘Bunlar ölmesinler hiç olmazsa efendim. Şimdi, şu anda, hemen hekim, ilaç.’ 

‘Onlar ölecekler,’ diye bağırdı Kaymakam.  

‘Aman efendim, ne diyorsunuz efendim!’ 

‘Onlar ölecekler, ölmeliler.’ 

‘Nasıl olur efendim, onlar çocuk, onlar insan yavrusu, can çekişiyorlar.’ 

‘Onlar insan yavrusu değil, yılan yavrusu zabit bey.’ 

(…) 

Kaymakam ayağa fırladı, bas bas bağırmaya başladı. Yüzü kıpkırmızı kesildi, boyun 

damarları şişti. Elini masanın üstüne var gücüyle indirdi: 

‘Siz o çocukların kim olduklarını biliyor musunuz zabit bey, onlar insan değil, çekirge 

sürüleridir. Onlar çocuk değil, her biri bir canavardır. Şu koca memleketi onlar 

yaktılar, yıktılar, köyleri, kasabaları talan ettiler. İnsanları öldürüp küçük kızların 

ırzlarına geçtiler. Onlar Ermenidir, onlar Kürttür, onlar Yezidi, onlar Keldani, onlar 

Çingene, onlar yetmiş iki milletin veledi zinalarıdır. Dört kitapta onların katli vaciptir. 

Siz onları bilmiyorsunuz, iyi ki ölüyorlar, onlardan, o çekirgelerden, o insan suretiyle 

halkedilmiş gergedanlardan, kan içici canavarlardan kurtuluyoruz. (2020:164-65). 

(…)  

Baytar atını sürdü, kasabayı çıktı. İl çok uzakta değildi. (….) Vali onu iyi karşıladı, 

karşısındaki sandalyeye buyur etti, kahve söyledi. Ona Sarıkamış, Allahuekber dağını 

sordu. Gücü yettiğince anlattı. Valinin gözlerinden bir iki damla yaş süzüldü. 

Allahuekberden çocuklara geçince Vali buz kesti. 

‘Evet efendim, ölüyorlar.’ 

‘Ölsünler, ölecekler…’ 

Vali çukurdaki çocuklar için Kaymakamın söylediklerinin tıpkısını söylüyordu. Yalnız 

öfkesizdi, soğukkanlıydı. Sesi tok, güvenli, inançlıydı. 

‘Ölsünler, ölecekler. Böylelikle biz de onların şerrinden kurtulacağız.’ 

Baytar, ayağa kalktı, kahveyi içmeyi unutmuştu (2020:167). 

 

İletişim Etnografisi 

Çözümleme Modeli Alt 

başlıkları 

Karıncanın Su İçtiği Romanı 

İletişim Durumları Analizi 

Stereotipler, Önyargılar, 

Etnomerkezci/Ayrımcı İletişim/Dilsel 

İfade ya da Kalıplar 

Scene/Setting (Yer ve 

zaman) 

  

1915-1925 savaş yılları arası, Van  Baytar Cemil Rus esaretinden kurtulup 

Van’a döndüğünde savaş öncesi “eski 

şehrini” ıssız ve bomboş bulur.  

Sosyokültürel bağlam değişmiştir. 

Uyumlu, yardımsever ve barışçıl 

insanların sahip oldukları kültürel 

geleneklerinin biçimlendirdiği hâkim 

değerlerle oluşan duygu yapısı 

değişmiştir. Baytar Cemil eski günleri 

yad ederken kimsenin kimseyi 

aşağılamadığı, ötekileştirmediği, 

kültürlerine saygı duyarak birbirlerinin 

kutlama ve dini bayramlarına ortak 

katılımla eğlendiklerini hatırlamaktadır. 

Participants 

(Katılımcılar) 

  

Baytar Cemil, Kaymakam, Vali 

Ends (Amaçlar, Niyetler, 

Sonuçlar) 

Baytar Cemil’in ölmek üzere olan 

çocukları kurtarmak istemesi; Vali ve 

Kaymakamın ise çocukları ölüme terk 

etmesi. 

 

Acts of Sequence (Eylem 

Dizisi) 

Baytar Cemil’in çocukları görmesi, 

önce Kaymakama sonra Valiye 

durumu aktarması ve yardım 



 

  

 

139 

 

istemesi; Kaymakam ve Valinin aynı 

sözleri tekrar ederek yardım etmeyi 

reddetmeleri. 

 

Savaş ortamı ise bu sosyokültürel 

bağlamdan etkilenen toplumun, yukarıda 

sözü edilen kolektif deneyim biçimlerini 

tersi yönde dönüştürmüştür. Duygu 

yapısındaki bu dönüşümün izlerini 

Baytar Cemil’in Kaymakamla ve Valiyle 

olan iletişiminden anlamak mümkündür. 

Kaymakam ve Vali’den eski şehir 

Van’da hiç deneyimlemediği sözleri 

işitmiştir. Bu diyaloglarda ve iletişimde 

öne çıkan kalıp yargılar, önyargılar ve 

ayrımcılık karşımıza şu şekilde 

yansımıştır: “Onlar insan yavrusu değil, 

yılan yavrusu”, “onlar insan değil, 

çekirge sürüleridir. Onlar çocuk değil, 

her biri bir canavardır”, “Onlar 

Ermenidir, onlar Kürttür, onlar Yezidi, 

onlar Keldani, onlar Çingene, onlar 

yetmiş iki milletin veledi zinalarıdır”, 

‘Ölsünler, ölecekler. Böylelikle biz de 

onların şerrinden kurtulacağız.’ 

Key (İletişimin tonu) Baytar Cemil şaşkın, korkulu, 

çekingen, hüzünlü, kederli; 

Kaymakam kızgın, asabi, öfkeli; Vali 

açık sözlü ve soğukkanlı 

 

Instrumentalities 

(İletişimi kuran araçlar) 

Beden dili ve hareketleri; sözlü 

iletişim. 

 

Norms (Normlar ve 

kurallar) 

İnsana olan inancın ve 

yardımseverlik duygusunun yok 

oluşu. 

 

Genre (Anlatının 

/Mesajın türü) 

 Diyalog ve anlatıda aşağılama, 

düşmanlaştırma, ötekileştirme ve 

ayrımcılık. 

 

 

Tablo 10: Karıncanın Su İçtiği Romanı, s. 163,164,165,167 Çözümlemesi 

 

Tablo 10’da sunulan ve Baytar Cemil’in çukurda ölmek üzere olduklarını gördüğü 

çocukların birer insan yavrusu değil, birer “canavar”, “çekirge sürüsü”, “veledi zina”, 

“şerre neden olan varlıklar” şeklinde tanımlanmaları, onların ait oldukları kültürel 

aidiyetlerine atıfta bulunularak dile getirilmiştir: “Onlar Ermenidir, onlar Kürttür, 

onlar Yezidi, onlar Keldani, onlar Çingene, onlar yetmiş iki milletin veledi zinalarıdır 

(Kemal, 2020:165).”  Başka bir kültür hakkında dile getirilen karikatürleştirmeler, 

çarpıtmalar, kurumsallaşmış yanlış bilgiler şeklinde tanımlamalar o kültür hakkında 

önyargıları doğuran stereotipleri/kalıp yargıları işaret etmektedir. “Canavar”, “çekirge 

sürüsü”, “veledi zina”, “şerre neden olan varlıklar” dilsel ifadeleri, çarpıtma ve 

kurumsallaşmış yanlış bilgiler olarak, sözü edilen kültürler hakkındaki kalıp yargıları 

açıklamaktadır. Çocukların korunması ve ölümden kurtarılmaları Ermeni, Kürt, 

Yezidi, Keldani ve Çingene oldukları için engellenmektedir: Çünkü onların insan 

yavrusu değil, veledi zinalar olarak dışlayıcı söylemle ayrımcılığa maruz bırakıldıkları 

görülmektedir. Savaş ortamında gruplararası kaygıların artması nedeniyle önyargıların 

doğduğu ve önyargıların davranışlarda olumsuz tutumlar olarak izlenmesi ise açık bir 

ayrımcılığı nitelemektedir. Buradaki farklı kültürden çocukların “ölecekler, ölmeliler” 

şeklinde ölüme terk edilmeleri ayrımcılığın göstergelerinden olan dışlayıcı söylemi ve 

aşağılanmaları durumunu açığa çıkarmıştır. “Canavar, çekirge sürüleri, veledi zina” 



 

  

 

140 

 

ifadeleri ise stereotipleri göstermektedir. Bu stereotipler, başka kültürler hakkında 

geliştirilen, olumsuz tutumlar iken önyargıları; bu önyargılar “ölecekler, ölmeliler” – 

çocuklar ölüme terk edilmişlerdir- şeklinde davranış ve pratikte görüldüğünde ise 

ayrımcılığı doğurmaktadır. Stereotipler, olumlu/olumsuz inançları; önyargılar 

olumsuz tutumları, ayrımcılık ise aşağılamayı/dışlayıcı söylemi oluşturmaktadır. Bir 

diğer deyişle, olumsuz stereotipler tutum haline gelirse önyargılara; önyargılar 

davranışlarda izlenirse ayrımcılığa neden olmaktadır (Spencer, Oatey ve Franklin, 

2009:141; Liu, Volcic ve Gallois, 2015:96; Göregenli, 2012:5-6). 

Yaşar Kemal dörtleme dizisi boyunca çokkültürlü yaşamın kolektif olarak barış, 

anlayış ve mutluluk temelinde dayanışmayla kurulduğunu göstermek adına roman 

karakterlerini faklı kültürel ardyörelere sahip insanlardan seçmiştir. Bu karakterlerden 

Çerkes olan Poyraz Musa’nın içsel iletişiminde, Musa Kazım Ağaedendi’nin ve Melek 

Hatunun Alevi olduklarını kültürel geleneklerinden anladığını belirtmektedir. Kültürel 

farka dayalı iletişimi ve bu iletişime yansıyan kültürleri anlamak her bir kültürün 

tanınmasını ve biricik olduğunun anlaşılmasına katkı sunmaktadır. İletişim burada 

kültürü sürdüren ve yaşatan bir yapı olarak karşımızdadır. Yaşar Kemal kültürleri bize 

iletişim aracılığıyla anlatmaktadır. Bu iletişimde kültürleri, farklı kültürlerden gelen 

insanların birbirlerine davranışlarını ve yargılamalarını görmek mümkün olmaktadır. 

Poyraz Musa’nın sayfa 202’de geçen Alevilik hakkındaki sözleri memleketi Uzun 

yayla Binboğalar’da gördüğü ve tanıdığı Alevilerle ilgilidir ve bu minvalde Alevileri 

ve geleneklerini betimleyici tarzda aktarmaktadır: 

 

“(…) Hiç de öyle bir insana benzemiyor Musa Kazım Ağaefendi. Melek Hatun onun kim 

olduğunu anlamış, önünde diz çöküp niyaza durmuştu. Uzun yayladaki Alevi Kürtler 

dedelerine, sağ dizlerini yere koyup elini öperek niyazda bulunurlar. Dede de 

niyazcıların kadın olsun, erkek olsun, çocuk olsun ellerini öperdi. Musa Kazım 

Ağaefendi Alevi dedesi olacak. Aleviler kızlarını Alevi olmayanlara vermezler. Giritte 

Alevi ne gezer? Ne mi gezer, dünyanın her yerinde Alevi var, Azerbaycanda, İranda, 

Arabistanda bile. Şu Kazdağında bile. Melek Hatuna yarın sormalı, onlar da kimseye 

Alevi olduklarını söyleyemezler ya (Kemal, 2020:202).” 

 

Romanda sayfa 214 ve 215’te Nişancı Veli ve Poyraz Musa arasında geçen 

konuşmalarda Alevilik hakkında düşüncelerini Alevi bir birey olan Musa Kazım 

Ağaefendi üzerinden paylaşmaya devam etmektedirler. Bu konuşmada geçenler ise 

ayrımcı ve dışlayıcı sözler içermektedir: 



 

  

 

141 

 

 “Ben bu gece içki içeceğim. Bir yerlerde bir içki var mı?” 

 “Var,” dedi Poyraz, “ama birlikte. Baytarı da çağıralım.” 

 “Musa Kazım Ağaefendiyi de.” 

 “Çağıralım.” 

  “Ama o bu yaşta içki içer mi?” 

“Sana bir şey söyleyeyim de başkası duymasın. Musa Kazım Ağaefendi Alevi dedesidir. 

Melek Hatun da Alevidir.” 

“Onlar mı söyledi sana?” 

“Yoook, ben bildim.” 

“Nereden bildin?” 

“Melek var ya, Kazım Ağaefendinin elini öptü ya ondan bildim. Aleviler, bir dedeye, bir 

babaya niyaz ederlerken sağ dizlerini yere koyarlar, onun elini öyle öperler. Dede de 

niyaz edenin elini öper. Melek Hatunla Musa Kazım Ağaefendi böyle yaptılar. Bir çocuk 

bile elini öpse bir dedenin, o da çocuğun elini öper. İsteyen Alevi içki içebilir, günah 

değildir. Hele de Giritli! Gavur içinde büyümüş Alevi (Kemal, 2020:214-215).” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İletişim Etnografisi 

Çözümleme Modeli Alt 

başlıkları 

Karıncanın Su İçtiği Romanı 

İletişim Durumları Analizi 

Stereotipler, Önyargılar, 

Etnomerkezci/Ayrımcı İletişim/Dilsel 

İfade ya da Kalıplar 

Scene/Setting (Yer ve 

zaman) 

  

Karınca Adası, 1924’ler Ayrımcılık, bir kültürü, bir dini, bir 

etnisiteyi ya da cinsiyeti farklılığı 

nedeniyle ait olunan gruptan daha alt 

seviyede görme durumudur. Bu farklılığı 

dışlayıcı söylem ve aşağılama ile 

davranışlarda açığa çıkma durumu ise 

ayrımcılığın aleni göstergeleri kabul 

edilmektedir. Poyraz Musa, Musa Kazım 

Ağaefendi ve Melek Hatun’un Alevi 

olduklarını “niyaz etme” pratiklerini 

bildiği için anladığını aktarırken; Uzun 

yayla Toroslardaki Alevilerde bu 

geleneğe tanıklık ettiğini söylemiştir. 

Nişancı Veli’nin “Onlar mı söyledi?” 

Participants 

(Katılımcılar) 

  

Çerkes Poyraz Musa ve Karadenizli 

Türk Nişancı Veli 

Ends (Amaçlar, Niyetler, 

Sonuçlar) 

Nişancı Veli’nin içki içmek 

istemesini belirtmesi üzerine Poyraz 

Musa’nın Musa Kazım Ağaefendi’yi 

davet etmek istemesi ile Alevilik 

konusunun açılması ve Poyraz 

Musa’nın Alevilik kültürü hakkında 

konuşması. 

 



 

  

 

142 

 

Acts of Sequence (Eylem 

Dizisi) 

Nişancı Veli’nin içki içmek üzerine 

sohbete başlaması, Poyraz Musa’nın 

Alevilik ve Alevileri anlatması. 

 

sorusunun cevabı ise sayfa 202’de geçen 

(yukarıda alıntıda verildi) “onlar da 

Alevi oluklarını söyleyemezler ya” 

cümlesinde geçmektedir. Poyraz Musa 

onların söyleyemediğini ama onların 

geleneklerine memleketi Uzun yayla da 

tanıklık ettiğini bu yüzden Alevi 

olduklarını anladığını ifade etmektedir. 

Alevilik kültürü hakkında bildiklerini 

paylaşırken ilgili ve anlayışlı tonu son 

cümlesinde bozulmuştur: “İsteyen Alevi 

içki içebilir, günah değildir. Hele de 

Giritli! Gavur içinde büyümüş Alevi” 

Burada geçen “gavur” kelimesi sıfat 

konumundadır ve halk ağzında “dinsiz 

kimselere, Hristiyanlara ya da daha genel 

olarak Müslüman olmayanlara 

söylenilen bir tabirdir§.” Buna ek olarak 

“acımasız, merhametsiz” tanımları da 

mevcuttur. Olumlu bir sıfat olarak 

kullanımı yoktur. Kaba bir tabirdir ve 

Müslüman olmayanlara söylenmektedir. 

Müslüman bir bireyin Müslüman başka 

bir bireye kullanması incitici ya da 

hakaret olarak algılandığı için, başka bir 

dine/kültüre mensup olanlara 

kullanıldığında, aynı derecede incitici 

olduğu düşünülmektedir.  

Key (İletişimin tonu) Nişancı Veli meraklı ve istekli; 

Poyraz Musa Alevilik kültürüne 

saygılı, anlayışlı, hoşgörülü ve ilgili. 

 

Instrumentalities 

(İletişimi kuran araçlar) 

  

Sözlü iletişim 

Norms (Normlar ve 

kurallar) 

Farklı kültürlere saygı, ilgi, anlayış 

ve her kültürün biricikliğinin kabulü. 

 

Genre (Anlatının 

/Mesajın türü) 

Sözlü iletişimde merak, ilgi, istek, 

tanıma ve tanıtma. 

Tablo 11: Karıncanın Su İçtiği Romanı, s.202, 214 ve 215 Çözümlemesi 

 

 

3.9.3. Bir Ada Hikayesi III- Tanyeri Horozları Romanı Analizi 

Bir Ada Hikayesi’nin üçüncü romanı Tanyeri Horozları (2002)’dır. Bu romanda, 

ilk iki romanda adaya yerleşmeye çalışan mübadiller ve Anadolu göçmenlerinin 

yerleşik bir düzene kavuştukları ve birlikte kolektif yaşamı nasıl kurdukları 

anlatılmaktadır. Roman adaya gelen Çerkes Süleyman’ın sözleriyle başlamaktadır. 

Arap şeyhinin Poyraz Musa’yı öldürmek üzere adaya gönderdiği Süleyman kendisiyle 

yüzleşmekte ve şeyhin onu “Çerkeslerin birbirlerini kolayca öldürebildiklerini” 

bildiğinden seçtiğini düşünmektedir: “Şeyh niçin onu buraya gönderiyordu, Abbasın, 

kendisinin Çerkes olduğunu bile bile. Bağlılığını mı sınıyordu acaba?” (Kemal, 

2020:10). Öldürülerek sürgün olan Çerkeslerin şimdi de birbirlerini öldürmek zorunda 

bırakıldıklarını düşünen Süleyman, Çerkeslerin acılı geçmişini hatırlatmaktadır.  

 
§ Bkz. Türk Dil Kurumu Sözlüğü’nde “dinsiz olan/Müslüman olmayan kimse olarak 

tanımlanmıştır: https://sozluk.gov.tr/ 



 

  

 

143 

 

Adaya varmak üzere yol üzerinde uğradığı Rum köylerinin boşaldığını ve 

hükümetin köyü Anadolu göçmenlerine verdiklerini gören Süleyman, Çerkeslerin 

yaşadıkları sürgüne üzülmektedir. Anadolu göçmenleriyle kendilerini kıyaslayarak ait 

olduğu kültürün yaşadığı trajediyi kendisiyle konuşarak anlatmaktadır: 

 

“Köy bir Rum köyüydü. Onlar gittikten sonra köyü Anadolu göçmenlerine vermişlerdi. 

Bunlar sürgün değillerdi. Bunlara ev bark vermişlerdi. Asıl sürgün Çerkeslerdi. Onlara 

ne ev, ne tarla vermişlerdi. Onları Anadolunun dağlarına, Arabistanın çöllerine 

çırılçıplak sürmüşler, başınızın çaresine bakın demişlerdi. Onlar da Emir saraylarının 

muhafızları, Arap şeyhlerinin silahşorları olmuşlardı. Böyle işleri bulamayanlar da 

açlıktan, yokluktan ölmüşlerdi (Kemal, 2020:11).” 

 

Musa Kazım Ağaefendi Yunanistan mübadilidir. Girit’ten iki kızıyla Karınca 

Adası’na gelen ve eşini yoldayken gemide kaybeden Musa Kazım Ağaefendi dörtleme 

dizisi boyunca ve hatta dizinin son romanı Çıplak Deniz Çıplak Ada’ya kadar Girit’e 

döneceğini düşünmekte ve bu umutla yaşamaktadır. Adaya geldikleri günden, bir at 

çiftliği alıp Karınca Adası’na artık yerleşeceğini ve gidemeyeceğini anladığı güne 

kadar, her muhabbetinde Girit’i, oradaki dostlarını ve yaşamını hüzün ve özlemle 

anlatan Ağaefendi gidebilmenin yollarını araştırmış bunun için önce Poyraz Musa’nın 

Ankara’daki kumandanının yanına gitmiştir. Poyraz Musa ve Ağaefendi Ankara’dan 

yardım alabileceklerini ve Girit’e gidebilme izninin çıkacağını düşünerek Ankara’ya 

gitmişler, Poyraz Musa’nın kumandanına durumu anlatmışlar fakat bekledikleri 

yardımı almak bir yana dursun, kumandanın aşağılama ve hakaretlerine maruz 

kalmışlardır. Ağaefendi ve Poyraz Musa bu duruma çok içerlemiş ve bu kez İstanbul’a 

Ağaefendi’nin eski bir dostuna Yunanistan Elçiliği’ne ulaşmasını istemesi için 

gitmişler fakat oradan da eli boş şekilde adaya dönmek durumunda kalmışlardır. 

Ağaefendi ve Poyraz Musa’nın Ankara’da kumandan ile girdikleri diyalog ve bu 

diyalogun çözümlemesi ise aşağıdaki tabloda sunulmaktadır: 

 “Kumandan sert ve öfkeli bir sesle: 

 “Burası öz vatanınız değil mi?” 

“Tabii ki öz vatanım burası. Ben yüksek tahsilimi İstanbul’da yaptım. Biz yüzlerce yıl 

hiçbir zaman öz vatanımızı unutmadık. Dilimizi, dinimizi, Türklüğümüzü de unutmadık. 

Yalnız, muhterem kumandanım, biz bu sefer savaşsız yenildik. Bu bizim çok ağrımıza 

gidiyor. Köpek gibi kovulduk.” 

“Hayır, kovulmadınız. Kumandanın sesi bu sefer daha sert, daha öfkeli çıktı. ‘Buraya, 

öz vatanınıza biz sizi istedik ve sizi Yunanlılardan kan pahasına aldık.’ 

“Kovulduk kumandanım.” 



 

  

 

144 

 

“Hayır,” diye bağırarak, yumruğunu masaya vurarak, müşekkel gövdesiyle ayağa 

kalktı, ‘biz sizleri Yunanlıların elinden zorla aldık. Oralarda sersefil olmayasınız, 

hakaret görmeyesiniz diye, Yunanlıların ayaklarının türabı olmayasınız diye. Lozan 

Konferansında bütün Avrupayla, düveli muazzama ile mücadele ederek sizi öz 

yurdunuza intikal ettirdik. Devletimiz bu fakir halinde size yer verdi, yurt verdi, 

karnınızı doyurdu. Memnun değilsen arkadaş git, nereye gidersen git git, ister Girite, 

ister Fizana git. Bu toprağın sizin gibisilere hiç ihtiyacı yok (…) (Kemal, 2020:43).” 

(…) 

“Bir Yunan köpeğini, muhibbini, bana getirdiğin, cennet ve de öz vatanını beğenmeyip 

Yunan uşaklığını tercih eden bu soysuzu bana getirdiğin için seni insanlıktan derakap 

tardediyorum. Bak, bak seninki kaçtı.’ Şahadet parmağını kapıya uzattı, ortalığı zangır 

zangır titreten sesiyle: 

“Defooool, vatan haini, çıııııık dışarıya.” 

“Poyraz, ayakları ayaklarına dolaşarak dışarıya çıktı. Koridorun sonundaki 

Ağaefendiyi gördü. Yanına vardı, ayakları daha birbirine dolaşıyordu. Başını kaldırıp 

da Ağaefendinin yüzüne bakamadı.  (…) (Kemal, 2020:44).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İletişim Etnografisi 

Çözümleme Modeli Alt 

başlıkları 

Tanyeri Horozları Romanı İletişim 

Durumları Analizi 

Stereotipler, Önyargılar, 

Etnomerkezci/Ayrımcı İletişim/Dilsel 

İfade ya da Kalıplar 

Scene/Setting (Yer ve 

zaman) 

Ankara, kumandanın meclisteki 

odası, 1924’ler 

 

Dilini, dinini ve kültürünü 

kaybetmediğini fakat bütün yaşamının 

Girit’te geçtiğini, orada dostları, 

arkadaşları ve kaybettiği ailesinin 

mezarlarının olduğunu söyleyen Musa 

Kazım Ağaefendi’nin, Girit’e geri 

dönebilmek için yardım talebinde 

bulunması kumandanı çok 

öfkelendirmiştir. Savaştan yeni çıkan bir 

komutan olarak sembolik olarak 

Yunanlıları bir tehdit olarak görmeye 

devam eden kumandanın önyargılarıyla 

konuştuğu görülmektedir. Önyargılar 

olumsuz stereotipler, gruplararası 

kaygılar, sembolik ya da gerçeğe dayalı 

tehditler ile oluşmaktadır. Savaş 

zamanlarında bu tehdit ve kaygıların 

Participants 

(Katılımcılar) 

Kumandan, Poyraz Musa ve Musa 

Kazım Ağaefendi 

 

Ends (Amaçlar, Niyetler, 

Sonuçlar) 

Ağaefendi’nin Girit’e geri dönmek 

istemesi üzerine Poyraz Musa’nın 

onu Ankara’ya eski kumandanından 

yardım talebi için götürmesi 

 

Acts of Sequence (Eylem 

Dizisi) 

Ağaefendi’nin Girit’e dönüş isteğinin 

nedenlerini anlatması, kumandanın 

bu durumam tepki vermesi ve Poyraz 

Musa ve Ağaefendi’nin meclis 

odasından ayrılması. 

 



 

  

 

145 

 

Key (İletişimin tonu) Poyraz Musa ve Ağaefendi sakin, 

ürkek ve çekingen; Kumandan öfkeli. 

 

hissedilmesi daha olağandır fakat savaş 

travması ya da etkileri sonucu kumandan 

sembolik bir tehdit hissetmeye devam 

etmiştir. Önyargıların davranışlarda 

gözlemlenmesi ise ayrımcılığa sebep 

olmaktadır. Kumandan önyargıları 

nedeniyle Ağaefendi’nin geri dönme 

isteğini algılayamamakta ve onu 

sözleriyle ve söylemiyle 

aşağılamaktadır. Aşağılama ise dışlayıcı 

söylemle birlikte kumandanın ağzından 

şu şekilde dile yansımıştır: “Yunan 

köpeği, Yunan muhibbi. Yunan uşağı, 

soysuz, vatan haini. Kumandan 

Ağaefendi’yi söylemiyle 

aşağılamaktadır. Ayrıca Poyraz Musa’yı 

Ağaefendi’yi yanına getirdiği için 

madalyasını hak etmeyen bir “vatan 

haini” olarak tanımlamıştır. Bu ise 

dışlayıcı bir söylem olup; ayrımcılığı 

doğurmakta ve iletişimi engellemektedir. 

Instrumentalities 

(İletişimi kuran araçlar) 

  

Beden dili ve sözlü iletişim. 

Norms (Normlar ve 

kurallar) 

İnsanları anlama ve dinlemedeki 

anlayışın azalması ve empatinin yok 

oluşu. 

 

Genre (Anlatının 

/Mesajın türü) 

Diyalogda ve anlatıda aşağılama, 

hakaret, yargılama ve ötekileştirme. 

Tablo 12: Tanyeri Horozları Romanı, s.43-44 Çözümlemesi 

 

Yaşar Kemal Bir Ada Hikayesi’nde ele aldığı ana temalar savaş karşıtlığı, barıştan 

yana tavır, kültürlerin saygınlığı ve biricikliği, farklılıkların kabulü ile kurulan kolektif 

yaşam, acılarda ortaklık, yoksulluk ve en önemlisi umuttur. Yazar insanın gizini 

keşfetmeye çalışırken onu her yönüyle anlamaya çalışır. İnsanın yaptığı zulüm 

karşısına dayanışmayı, iyiliği ve umudu koyar. Bütün umudu insandadır. Bir insanın 

ölümü bütün insanlığın ayıbı ve utancıdır. Savaşların bu nedenle her zaman karşısında 

olmuştur. Savaşlar insanı insanlıktan çıkaran felaketlerdir. İnsanı insana düşman eden, 

onurunu kaybettiren savaşlar bitmeli ve insanlar birbirini anlayışla, kardeşçe ve dostça 

sarmalıdır. Bu nedenle her bir kültürün korunması ve yaşatılması taraftarıdır. 

Kültürlerin bir arada yaşadığı dünya bin çiçekli bir kültür bahçesidir. Bu çiçeklerden 

birinin dahi koparılmasının, bir kokudan ve bir renkten mahrum olmak manasına 

geldiğini düşünmüştür. Roman dizisi boyunca koparılan ve yok edilmeye çalışılan 

kültürleri bu yüzden yarattığı roman karakterleri ile karşımıza çıkarmıştır. Kültürel 

tarihin uzun ve acılı geçmişini oluşturan olaylarda kültürlerin trajik hikayeleri yer 

almaktadır. Kemal bunları farklı kültürlerden seçtiği kahramanlarıyla bize 

anlatmaktadır. Edebiyatın ve sanatın gücü, olmuş olanı, tecrübe edileni/deneyimleneni 

benzer şekilde ve çarpıcı yönleriyle gösterebilmesinden kaynaklanmaktadır. Romanda 

sayfa 239’da Zehra ve Poyraz Musa arasında geçen Yezidi diyalogu, koparılan ve yok 



 

  

 

146 

 

edilmeye çalışılan Yezidilik kültürünü ve Yezidilerin yaşadığı acılı durumu dramatik 

şekilde göstermektedir: 

“Zehra Yezidi sözünü eder etmez Poyrazın hiç değişmeyen yüzünün birden sapsarı 

kesildiğini, arkasından da başını çevirip ona baktığını, kucağındaki titreyen ellerini 

oradan alıp, sonra da nereye koyacağını bilemediğini gördü. Bunda bir iş vardı. Orada 

Yezidileri çok öldürüyorlarmış, öldürüp paralarını alıyorlarmış, çırılçıplak da, anadan 

doğma yapıyorlar, paralarını, saatlarını, kadınların ziynetlerini alıyorlarmış, 

öldürüyorlarmış. Yezidilerin kanlarından çölün kumları, ölülerin üstüne inen kartallar 

kıpkırmızı oluyormuş. Yezidilerin ölülerini, Fırat derler bir ulu su varmış, ona 

atıyorlarmış! (Kemal, 2020:239). 

 

Kültürlerin zenginliğini savunan ve kültürlerin bir arada adil, eşit ve barışçıl 

şekilde yaşamasını dile getiren yazar-anlatıcı ses, düşüncelerini roman karakterlerinin 

ağzından samimi şekilde okuyucusuna ulaştırmıştır. Savaşların sebep olduğu 

toplumsal, psikolojik ve ekonomik yıkımlardan sonra Kemal umudu yeniden diriltmek 

istemektedir. Umudu yeşerttiği yer Karınca Adası’dır. Ada acıların geride kaldığı, 

insanın savaşın kötülüğünü anlayarak diğer insanlara güzel gözlerle bakabildiği ve 

yeniden umudu hissettiği yer olarak imgesel bir dünya resmidir. Dizinin üçüncü 

romanı Tanyeri Horozları’nda, adada yerleşik çokkültürlü yaşam kurulmuştur. Herkes 

birbirini dinlemekte, anlamakta ve empati kurabilmektedir. Bu ise kültürlerarasındaki 

diyalogun önyargısız, kalıp yargılar olmadan ve ayrımcı dile başvurmadan kurulan 

iletişimin barışı ve dayanışmayı tesis ettiğini göstermektedir. Bütün insanlar 

kültürleriyle kendine özgüdür. Bu farklılıkları tanımak hayranlık uyandırıcıdır. 

Kültürler savaş olmaksızın umutla yeşertilmeli ve korunmalıdır. Romanda savaşların 

sebep olduğu yıkımlar ve kötülükler sayfa 339’da, bunun tam karşısında umudun 

yarattığı iyilikler ve güzellikler ise sayfa 410’da şu ifadelerle yer almaktadır: 

“Her savaşta yalnız savaşanlar ölmez, onlardan daha çok savaşmayanlar ölür. 

Çocuklar, kadınlar, yaşlılar, çocuklar da ölürler. İnsanlık insanlığını kaybeder. Hangi 

savaş olursa olsun insanın insanlığında hayır bırakmaz. İnsanoğlunda acıma hissi, 

merhamet bırakmaz, sevgi bırakmaz. İnsanda ne kadar güzellik varsa alır götürür. 

Savaş, yani harp gelecek insanlığın da insanlığını elinden alır. Savaştan sonraki insan, 

önceki insan değildir. Savaş sonrası insanlar iflah olmaz yaralar almıştır, insanlığından 

o kadar, o kadar değer yitirmiştir ki, bir daha onulmaz. Bu savaş dedikleri lanet sürecek 

olursa sonunda insanlık da tükenecek. Kendi etti, kendi buldu derler, insan kendi 

kendini tüketecekse tüketsin, kendi bilir, kendisiyle birlikte dünyayı da tüketiyor, yok 

ediyor. Oysa insanlığın iyileşerek sürüp gitmesi ne güzel olurdu, şu güzelim dünyayı her 

gün biraz daha güzelleştirmesi ne güzel olurdu. Şu insanoğlu niçin bu kadar kendine 

düşman, dünyadaki bütün güzelliklere, kayan yıldızlara, tepeden tırnağa çiçek açan 

güzelim dünyanın her şeyine, menekşenin kokusuna, güllerin rengine, kuşların ötüşüne, 

cerenlerin sıçrayışlarına, her gün binkercesini, milyonlarcasını gördüğümüz ışığa niçin 



 

  

 

147 

 

bu kadar düşman şu insanoğlu, acaba ölümlü olduğunu bildiğinden mi? Oysa insanoğlu 

isterse ölümü bile güzelleştirir (2020:339).”  

 

Savaşın bıraktığı bütün bu kötülüğü, çirkinliği, travmayı, açlığı ve zulmü ne 

bitirebilirdi? Yaşar Kemal Tanyeri Horozları romanı sayfa 410’da, bu sorunun yanıtını 

vermektedir. Onun bütün umudu savaş çıkarsa da, öldürse de, zulmetse de insanda ve 

yaşamdadır. Yaşamak, insan hayatındaki boşluğun doldurulma uğraşıdır. Boşluk ne 

kadar dolarsa yaşam o kadar güzelleşmektedir. İnsan ise umudu kadar yaşamaktadır. 

Umut Yaşar Kemal metninin ana özüdür. Umudu kuran ve yaşatan da insandır. 

Yaşamanın anlamı umutlu olmaktır, olabilmektir. Karınca Adası, umudun yeniden 

anlamını bulduğu ve Kemal’in hayalini kurduğu çokkültürlü kolektif yaşamın 

izdüşümüdür. 

Yazarın kendi cümleleriyle yaşamanın anlamı insan ilişkilerindeki sıcaklıkta ve 

doğanın sunduğu güzelliklerde saklıdır: 

“Bu insan sıcaklığını, bu dostluğu, bu arkadaşlığı, bu umudu, bu yaşamanın tadını, bu 

tanyerlerinin tazeliğini, seher yelleri eserken kanat takıp uçmanın mutluluğunu 

görmeyecek, bilmeyecektik. İyi ki bu dünyaya geldik. Bu dünyaya bin kez gelsek gene 

aynı insan olarak gelmek isterdik. Bir kez geldik buna da bin şükür. İstersek bin kez 

tadını çıkarabiliriz yaşamanın (2020:410).” 

 

3.9.4. Bir Ada Hikayesi IV- Çıplak Deniz Çıplak Ada Romanı 

Analizi 

Bir Ada Hikayesi Dörtlemesi’nin son romanı Çıplak Deniz Çıplak Ada (2012)’dır. 

Adaya gelen Yunanistan mübadilleri ve Anadolu’dan gelen göçmenler adada 

kendilerine yeni bir yaşamı kolektif olarak kurmayı başarmışlardır. Dörtlemenin daha 

önceki üç romanında farklı kültürlere mensup karakterlerin hikayelerinin mutlu ya da 

mutsuz sonları bu romanda anlatılmıştır. Üzücü sonlar olduğu kadar sevindirici 

gelişmelerin de yaşandığı son romanda adada yeni bir yaşam kurulmuştur. Yazar, ortak 

acılarda buluşturduğu farklı kültürlerden karakterleri birlik, beraberlik, eşitlik ve adil 

bir yaşamı dayanışma ve anlayış temelinde kurmalarının hikayesini aktarmış ve 

savaşın ve düşmanlığın olmadığı bir dünya yaratabilmiştir. Sanatın insanı bütünleyen, 

çoğaltan, farklı çözümleri kapsayan olanaklarını karşımıza çıkaran ve 

toplumsal/kültürel uzlaşmazlıklara yeni bir bakış açısı sunabilen deneyimleri gösterme 

çabası romanın ana teması olarak gözükmektedir. Roman umudu diriltmektedir. 



 

  

 

148 

 

Savaşın yıkımı ve tahribatı karşısında bir araya gelen insanların yaşama birlikte 

sarılmaları insani değerlerin yeniden yaratılabileceğini göstermektedir. İnsanlar 

savaşmıştır, birbirlerini öldürmüştür, yok saymıştır ve aşağılamıştır; bu durumların 

nedeni kaybolan insanlık değerleridir. Bu değerleri bir adada bir araya gelen insanların 

yeniden yaratmaları, yazar anlatıcının insana olan inancını ortaya çıkarmaktadır. 

Romanda her karakter kendi kültürünün geleneklerini sergilemektedir. Musa 

Kazım Ağaefendi ve Melek Hatun Alevi, Poyraz Musa Çerkes, Vasili ve Lena Ana 

Rum, Nişancı Veli Türk, Dengbej Uso ise Kürt’tür. Romanın baş karakteri Poyraz 

Musa ilk romandan itibaren onu öldürmek isteyen Arap şeyhinden kaçmış ve adaya 

sığınmıştır. Dörtlemenin son romanı, adaya Poyraz Musa’yı öldürmek için gelen ve 

Poyraz Musa gibi Çerkes olan Kerim ve Peri’nin diyalogları ile başlamaktadır. Kerim 

Poyraz Musa’yı öldüremezse kendisinin şeyh tarafından öldürüleceğini söylemekte ve 

aslında onu öldürmeye korkmaktadır. Nişancı Veli’nin Poyraz Musa’yı koruduğunu 

ve en az Çerkesler kadar iyi bir atıcı olması dolayısıyla ondan çok çekinmektedir. 

Adaya bu cinayeti işlemek için geldiğini Nişancı Veli’nin anladığını düşünmektedir. 

Kerim’in babası ve kardeşlerinin kabile savaşlarında öldüğünü ve annesinin de bu 

acılardan sonra yitip gittiğini anlatan Kerim, Çerkeslerin yaşadıkları sürgünü ve dramı 

açıklamakta ve onun kendisi gibi Çerkes olan Poyraz Musa’yı öldürmek için 

gönderildiğini bilmesi onu düşüncelere sevk etmekte, aslında onu kendi durumundan 

yola çıkarak Çerkesler’in bu şekilde şeyhler ya da emirlerin yanında birer katile 

dönüşmeleri onu kederlendirmektedir: 

 

“(…) Son savaşta Ruslara yenilmiş, Osmanlıya sığınmışlar, Osmanlı da onları 

Anadoluya, Balkanlara, Arabistana küçük küçük toplumlar olarak dağıtmıştı. Arap 

şeyhleri, emirleri bu sürgün, işsiz güçsüz, aç sefil, savaşlardan geriye kalmış 

Çerkeslerin attığını vuran kişiler olduklarını duyunca, genç yaşlı dememişler, onları 

silahşör olarak yanlarına almışlar, böylelikle de aç susuz Çerkeslerin karınları doymuş 

yüzü gülmüştü. Yaşlı silahşörler Arap gençlerine atıcılık öğretiyor, gençlerse şeyhin, 

emirin askerleri arasına katılıyorlardı. Şeyhler, Emirler onların hünerlerinden, 

canlarını verecek kadar bağlılıklarından çok memnundular. Kısa bir sürede bu 

Çerkesler Arabistanda dillere destan oldular” (Kemal, 2020:18). 

  

Romanda Çerkeslerin yaşadıkları travmatik acılarla dolu geçmişte sürgün edilerek 

Anadolu’ya ve Arabistan’a gelen Çerkeslerin atıcı ya da nişancı olmak dışında bir 

seçenekleri olmadığı anlatılmaktadır. Olumlu stereotipler görülmektedir: Çerkeslerin 



 

  

 

149 

 

“atıcılıkta hünerli olmaları” ve “sadık olmaları” gibi pozitif yönlü kalıp yargılar göze 

çarpmaktadır. Aynı zamanda Rus yenilgisinden sonra topraklarından sürülen bir 

kültürün aç, susuz ve sefil oldukları anlatılmaktadır. Savaş sonucunda bir kültürün 

maruz bırakıldığı “yerinden edilme” pratiği ise dinsel ve etnik olarak farklı 

olmalarından kaynaklı deneyimledikleri ayrımcılığı ortaya çıkarmaktadır. Gerçeğe 

dayalı tehdit durumu yaratan savaş durumlarında, farklı kültürleri düşmanca görmek 

ve sürgüne göndermek, o kültüre karşı beslenen olumsuz önyargıların olduğunu ve bu 

olumsuz önyargının “gönderilme/uzaklaştırma” şeklinde vuku bulduğunu; dolayısıyla 

çoğunluğun azınlık kültürüne uyguladığı ayrımcılığı açıklamaktadır.  

Her kültürün anlamlandırma pratiklerinin farklı olmasından hareketle, kültürlerini 

deneyimleme biçimleri de farklılık göstermektedir. Roman boyunca kültürler bu 

farklılıklar göz önünde bulundurularak sunulmuş, her kültürün özgünlüğü kabul 

edilmiştir. Bu romanda yazarın kurmayı istediği yeni dünyada kültürlerin birbirlerini 

eşit kabul ettikleri ve ortak bir yaşamı birlikte inşa ettikleri Karınca Adası’nda 

önyargılar, kalıp yargılar ve ayrımcılık/etnomerkezcilik gibi iletişimlerini engelleyen 

dilsel ifadelere bu romanda yer verilmemiştir. Dörtleme boyunca farklı kültürlerden 

karakterlerin yaşadıkları olumsuz durumlar hikayelerinin acılı geçmişlerinde 

bırakılmıştır. Bu romanda birbirlerine sözü edilen engelleri aşarak yaklaşan, 

birbirlerini anlayan ve ortak bir zeminde çokkültürlü yapıyı kuran insanların barışı ve 

anlayışı tesis ettikleri görülmektedir. Poyraz Musa’yı öldürmeye kararlı şeyhin ölmesi, 

Musa Kazım Ağaefendi ve Melek Hatun’nun evlenerek Ağaefendi’nin Girit’e olan 

umutsuz hasretinin yerini, adada kurduğu yeni yaşamın umuduna bırakması ve 

Lena’nın hayatta kalan ve adaya geri dönen iki oğlu ile ada eşit, özgür, mutlu ve barış 

içinde bir yaşam ile son bulmuştur. Romanın tek üzücü olayı balıkçıların piri Hıristo 

Reis karakterinin adadan sürgün edilmesi ve Yunanistan’a gönderilmesi olmuştur. 

Ama yazarın bu üzücü olayla göstermek istediği durum, diğer kültürlere mensup 

bireylerin Hıristo ve ailesi gönderilmesin diye onlarla dayanışma içinde olmalarıdır. 

Onlar dosttur ve Hıristo’nun gitmesini istememektedir. Ona duydukları sevgi ve saygı 

sonsuzdur. Rum Hıristo’nun adadaki Türkler tarafından kardeş ve dost kabul edildiğini 

ve korunduğunu gösteren yazar, bu üzücü olayla, bu birlikteliği anlatmak istemiştir. 

Karınca Adası kültürlerin barıştığı, kaynaştığı, birbirlerine önyargılı ve ayrımcı 



 

  

 

150 

 

yaklaşmadan iletişim kurdukları bir yer olmuştur. Karınca Adası çokkültürlü yaşamın 

mümkün olabileceğini gösteren umut adasıdır.  

Söze ve yazıya dayalı bir dil sanatı olan edebiyat, sadece olanı değil, olması 

mümkün olan ve inşası zor olmayan bir dünyanın yaratılabileceğini göstermiştir. İnsan 

kendini sanatla aşabilir ve içinde yaşadığı sosyal gerçekliğini, hayalini kurduğu 

yaşamın gerçeğine dönüştürebilir. Genelde sanat ve bu tez çalışması özelinde Yaşar 

Kemal metinleri, bu yaşamın yeni bir dil ve bakış açısıyla kurulabileceğini 

anlatmaktadır. Yaşar Kemal de dörtlemenin son romanı Çıplak Deniz Çıplak Ada ile 

farklı kültürlerin birbirlerini severek ve birlikte değerler üreterek yaşayabileceğini 

göstermiştir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

SONUÇ 

“Kültür”ün ve “iletişim”in metinselliğini sosyo-kültürel bağlamda Yaşar Kemal 

metinleri üzerinden araştıran bu çalışmada amaçlanan, kültürel farka dayalı kurulan 

dil ve iletişimde iletişimi engelleyen, sınırlayan ya da bozan kavramlar olan 

stereotiplerin, önyargıların, etnomerkezci ve ayrımcı dilsel ifadelerin ortaya 

çıkarılması olmuştur. Araştırma soruları olarak şekillendirilen ve seçilen metinlerde 

sorgulanan araştırma problemleri şu şekilde planlanmış ve yanıtları aranmıştır: 

Kültürel farka dayalı etkileşimde, dil ve iletişim sosyo-kültürel bağlamdan ve bu 

bağlamın deneyimlenmesi anlamına gelen duygu yapısından nasıl etkilenmektedir; 

tecrübe edilen duygu yapısının  dil ve iletişimdeki yansımaları nelerdir; kültürlerarası 

iletişim alanının alt çalışma alanlarından olan ve farklı kültürler arasındaki iletişim 

engelleri olarak kavramsallaştırılan analiz temaları, stereotipler (kalıp yargılar), 

önyargılar, etnomerkezci ve ayrımcı dilsel ifadeler edebi metinde kültürel anlamı nasıl 



 

  

 

151 

 

inşa etmiştir; inşa edilen kültürel anlam dile ve iletişime hangi ifadeler ve söylemle 

aktarılmıştır; genel olarak sanat, özel olarak Yaşar Kemal’in edebiyatı ve bir yazar ve 

aydın olarak Yaşar Kemal,  Anadolu coğrafyasında yaşamış ve yaşamaya devam eden 

altkültürlerin kültürlerarası dil ve iletişim durumlarında/diyaloglarında barışçıl, 

dayanışmacı, adil ve eşitlikçi bir perspektifi sağlayabilmiş midir ve kültürlerarasında 

köprüleri yıkan ve kolektif deneyimlerin olumsuz yönde şekillenmesine neden olan 

duygu yapısının olumlu yönde değişimine ya da dönüşümüne aracılık edebilmiş midir? 

Sanat ve edebiyat kültürlerarası köprüleri kurmak ve iletişim engellerinin ortadan 

kaldırılabilmesi için kolektif deneyimlerimizden yeni bir kültür dili yaratılabilmesine 

kapı aralayabilir mi ve bu çalışma özelinde Yaşar Kemal bu dil ve iletişimi 

kurabilmenin olanak ve yollarını, topluma göstermiş midir, gösterdiyse bunu metinde 

nasıl inşa etmiştir? Bütün bu araştırma sorularına yanıtlar aramış olan bu çalışma, 

iletişimin antropolojisini metinler üzerinden araştırmıştır. Çünkü edebi metinleri kuran 

yazılı dil, kültür dilidir ve kültürün sürdürülmesi ve aktarılması noktasında iletişim 

formları/araçları olarak işlevselleşen edebi metinler ve yazarları, tarihe, sosyo-kültürel 

dönemlere ve bağlama bağlı olarak oluşan duygu yapısını eserlerinde hem yansıtmakta 

hem de bu duygu yapısı içinde eserlerini üretmektedir. Bu nedenle belli bir tarihsel 

an’a ya da döneme özgü duygu yapısı ile bu yapıyı tecrübe eden yazarların ve 

metinlerin arasındaki örtüşme kaçınılmaz olmaktadır. 

Edebi metinler dil ve iletişim ile müzakere edilerek paylaşılan anlamlar bütünü 

olan kültürün hafızası ya da hazinesi olarak, okuyucusuna belli tarihsel dönemlerin ve 

sosyal süreçlerin duygu yapısını gösterme niteliğine sahiptir. Duygu yapısı kavramı, 

kolektif olarak bütünsel yaşam tarzlarının tecrübe edilme durumunu anlatmaktadır. 

Bütünsel yaşam tarzı olarak kastedilen kültür soyut, somut, zihinsel ya da düşünsel 

tüm pratikleri ve süreçleri kapsamaktadır. Değerler, inançlar, yargılar, gelenekler, 

tutumlar ve bütün maddi üretim biçimleri kültürel üretim alanının parçaları olarak, bir 

toplum ve bir kültürel grup tarafından kolektif olarak tecrübe edilmektedir. Yaşanılan 

ve hissedilen deneyim biçimleri ve bu yaşanılan gerçekliğe dayalı tecrübe, duygu 

yapısını kurmaktadır. Yaşar Kemal romanlarında hissi praksisler olarak kültür ve 

dolayısıyla kültürün şekillendirdiği duygu yapısı, dil ve iletişimi ne şekilde etkilemiştir 

ve kültürlerarası iletişimin/diyalogun engelsiz kurulması için “mevcut duygu yapısının 



 

  

 

152 

 

barışçıl, dayanışmacı, anlayış ve empatiye dayalı şekilde tesis edilmesinde Yaşar 

Kemal metni bize ne söylemektedir? 

Raymond Williams’ın duygu yapısı (Williams, 1961) kavramı ışığında, iletişim 

engelleri kavram dörtlüsü -stereotipler, önyargılar, etnomerkezcilik ve ayrımcılık- 

kültürlerarası araştırma paradigmalarından yorumlayıcı yaklaşım ve iletişim 

etnografisi çözümleme yöntemiyle irdelenmiş, seçilen romanlarda yer alan 

Anadolu’nun farklı altkültürleri arasındaki iletişim durumları/diyalogları bu 

çözümleme yöntemiyle analiz edilmiştir. İletişim etnografisi çözümleme modeli alt 

başlıkları, SPEAKING kelimesinin baş harflerinden akronim olarak üretilmiştir: 

Scene/Setting (Yer ve zaman), Participants (Katılımcılar), Ends (Amaçlar, Niyetler, 

Sonuçlar), Acts of Sequence (Eylem Dizisi), Key (İletişimin tonu), Instrumentalities 

(İletişimi kuran araçlar), Norms (Normlar ve kurallar) ve Genre (Anlatının /Mesajın 

türü)’dır. Bu alt başlıklar iletişim etnografisinin çözümleme modelini kurmaktadır. Bu 

model ile kurulan tablolar yardımıyla örnekleme dahil edilen romanlarda yer alan 

kültüre farka dayalı dil ve iletişim analiz edilmiştir. 

Kimsecik Üçlemesi (1980-1991) romanlarının ilki Yağmurcuk Kuşu (1980)’nda, I. 

Dünya Savaşı’nın başlamasıyla Van şehri Rus işgaline uğramıştır. Bu nedenle, yörede 

yaşayan farklı altkültürler olan Kürtler ve Ermeniler arasında kardeşliğin, dostluğun, 

dayanışmanın hüküm sürdüğü sosyo-kültürel ortam, gerçeğe dayalı bir tehdit olan 

savaş ortamı ile yerini düşmanlığa evrilen bir bağlama bırakmıştır. Dolayısıyla 

kardeşliğin, dostluğun, saygının, empatinin ve dayanışma pratiklerinin deneyimlendiği 

bir duygu yapısı ile savaşla bozulan ve düşmanlığın deneyimlendiği duygu yapısı 

farklı bir ortam/bağlam yaratmaktadır. Bu değişim ve dönüşümü roman karakterleri 

ve olay dizileri üzerinden aktaran Yaşar Kemal, kültürlerin birbirini yok etmesine 

sebebiyet veren savaş karşıtlığı üzerinden anlatısını kurmuştur. Romanda yer alan 

iletişim engelleri, Kürt Kel Rıza ve Ermeni Onnik karakterlerinin yaşadıkları üzücü 

bir olaya Kürt İsmail Ağa’nın dahil olmasıyla ortaya çıkmıştır. Kel Rıza 

çocukluğundan beridir komşusu ve dostu Onnik’i çok sevmektedir. Kişisel olarak 

herhangi bir olumsuz durum yaşamadığı Onnik’i, savaş çıkması ve bağlamın 

değişmesi ile Ermeni altkültür grubuna karşı olan önyargılarını Ermeni olması 

nedeniyle Onnik’e yöneltmiştir. Önyargılar, diğer kültürler hakkında en basit 

kategorilerin, çarpıtmaların ve olumsuz inançların tutuma dönüşmesiyle oluşmaktadır. 



 

  

 

153 

 

Gerçeğe dayalı ya da sembolik tehditler, olumsuz stereotipler ve gruplararası kaygı 

önyargıları tetiklemekte, fiziksel şiddet, fiziksel sakınma, sözlü taciz, ayrımcılık ve 

katliama kadar uzanan önyargılar yoğunluk derecelerine göre bu şekilde 

sınıflandırılmaktadır. Kürt Kel Rıza da Ermeni altkültürel grubuna beslediği ve savaş 

ortamında kaygı ve gerçeğe dayalı tehdit durumunda ortaya çıkan önyargılarını 

“Onnik’i öldüreceğini” dile getirerek (Yağmurcuk Kuşu romanı, 2020:56-57) açığa 

çıkarmıştır. Öldürme isteği, önyargının fiziksel şiddete dönüşebilme potansiyelini ve 

tehlikesini anlatmaktadır. Kişisel olarak bir sorun yaşamadığı dostunu, Ermeni 

altkültürüne mensup olması dolayısıyla, onu “düşman” olarak görmekte ve önyargısını 

Onnik özelinde Ermeni altkültürüne yöneltmektedir. “Öldüreceğim” ifadesi, şiddete 

uzanan önyargıyı ve farklı etnisite, kültür ya da dini inancı olan gruba karşı beslenen 

olumsuz tutumun davranışlarda gözlenebilir olma hali “ayrımcılığı” işaret etmektedir. 

Kel Rıza’nın olumsuz tutumunu yansıtan önyargısı, birey olarak Onnik’e değil; bir 

bütün olarak Ermeni altkültür grubuna yönelttiği ayrımcı dilde kendisini göstermiştir. 

Kişisel deneyimlere dayanmayan duygusal nitelikte olumsuz inançlar, başka bir 

altkültürel gruba karşı önyargılara sebep olmaktadır. Onnik ve Kel Rıza arasında 

oluşan durum bu şekilde gelişmiştir. 

Yağmurcuk Kuşu romanında olumlu stereotipler de olumsuz olanlar kadar dile ve 

iletişime yansımıştır. İsmail Ağa’nın annesinin oğluna verdiği şu nasihatta, tanımadığı, 

bilmediği veya tanıdığı/bildiği sürgün edilerek ya da göç ederek doğduğu ve yaşadığı 

toprakları terk etmek durumunda kalan bütün altkültürlerle ilgili hassasiyeti, empatisi 

ve duyarlılığı, bütün kültürler hakkında olumlu kalıp yargıları olduğunu göstermiştir. 

“Sahibi kaçmış yuvada öteki kuş barınamaz” (s.100) metaforik anlatımı, kültürel bir 

anlamı metinde inşa etmiştir: Ermeniler özelinde diğer kültürlerin geride bıraktıkları 

maddi/manevi mirası korumak ve değer olarak yaşatmak manasında kültürler arasında 

saygıyı, adaleti ve her kültürün özgünlüğünü ifade etmiştir.  

Yağmurcuk Kuşu romanında Van’ın işgali ile Çukurova’ya göç eden İsmail Ağa 

ve ailesi yerleştikleri Türkmen köyünde yaşayan tek Kürt ailedir. İsmail Ağa kişisel 

olarak çok sevilmektedir. Çok saygı duyulan, sözüne hürmet gösterilen bir şahsiyettir. 

Fakat kişisel deneyimlere dayanmayan stereotipler (kalıp yargılar) başka kültür 

hakkında olumsuz inançları ve başka kültürlerdeki insanların en basit şekilde 

kategorilere ayrılmasını anlatmaktadır. İsmail Ağa hakkında ifade edilen kalıp yargılar 



 

  

 

154 

 

ve bunların kaynaklık ettiği önyargılar, köylülerin onunla yaşadıkları reel bir kişisel 

deneyime dayanmamaktadır. Bu nedenle kalıp ve önyargıları yeniden mensubu olunan 

altkültürel gruba karşı yönelmiştir: “Kürt İsmail, bir Kürt çobanı. Geldi de 

Çukurova’ya adam oldu.” (Yağmurcuk Kuşu romanı, s. 304). Kişisel olarak “İsmail 

Ağa, İsmail Bey” tanımlaması, İsmail Ağa ile ilgili bilmedikleri bir olay yaşandığında 

yerini “Kürt çobanı” tanımlamasına bırakmakta; eksik bilginin yerini bilgi işlevi gören 

önyargı doldurmaktadır.  Bu da diğer bir kültürün daha alt seviyede görülmesini ve 

farklılıklarının dışlayıcı bir söylemle olumsuzlanmasına neden olan “ayrımcılığı” 

açıklamaktadır.  İsmail Ağa hakkında dile ve iletişime yansıyan diğer aşağılayıcı 

ifadeler: “Dağın yabanıl Kürdü, dil bilmez vazalağı gelmiş de Çukurovamıza yeni 

yasalar çıkarıyor.” (s.312). Vazalak kelimesi Türk Dil Kurumu Sözlüğü’nde “sersem, 

aptal, geveze” manalarına gelmekte ve aşağılayıcı bir terim olarak kullanıldığı 

anlaşılmaktadır. “Yabanıl Kürt, dil bilmez vazalak” ifadesi metinde Kürtlere karşı 

söylenmiş ve kurumsallaşmış/meşrulaştırılmış stereotipleri yansıtmaktadır. Bir 

kültürün kendi değer, inanç ve geleneklerine göre başka bir kültürü yorumlaması ve 

bunun neticesi olarak diğer kültürün üyelerini “zayıf, aptal, kötü” ve benzeri olarak 

kategorileştirmesine neden olmaktadır. Kürt İsmail Ağa’ya vazalak denilmesi, 

köylülerin kendi kültürlerini daha üstün görme ve Kürt kültürünü bu görüş 

çerçevesinde yorumlayarak/yargılayarak etnomerkezci olduklarını göstermektedir. 

Kimsecik Üçlemesi dizisinin ikinci romanı Kale Kapısı (1985)’nda İsmail Ağa ve 

ailesine karşı kişisel olarak saygı duyan ve seven köylülerin, ortam ve bağlam 

değiştiğinde bu kişisel ilişkileri göz ardı ederek, ailenin kültürü hakkında sahip 

oldukları önyargılara sığındıkları ve bu önyargılarını dile getirdikleri görülmektedir. 

Önyargıların, eksik ya da yetersiz bilgi yerine geçerek bilgi işlevi gördüğü, kişinin 

kendi ait olduğu kültüre bağlılığını anlatan değer ifade edici işlevi, kendini daha rahat 

ve konforlu hissettiren işlevi ve kişinin kendini korumaya aldığı ego-koruyucu işlevi 

vardır. Bu işlevler, gruplararası kaygı, sembolik tehditler, gerçek tehditler ve olumsuz 

stereotiplerin sonucunda bireyin kendisini kendi kültürel grubunu daha önemli ve üst 

seviyede görmesine neden olmaktadır. Kendi kültürü dışındaki diğer kültürler 

hakkında ise önyargılar geliştirmesine sebep olmaktadır. Kale Kapısı romanı sayfa 

126-127'de Kara Anşaca adlı köylü bir kadın İsmail Ağa’yı “dağ gibi adam” olarak 

nitelemektedir. İsmail Ağa öldükten sonra, İsmal Ağa’nın eşi Zero Hatunla kurduğu 



 

  

 

155 

 

bir diyalogda, ağanın ölümüyle başlayan cinayetlere kızgın ve öfkeli iken, İsmail Ağa 

ve ailesinin ait olduğu Kürt kültürü hakkında “bela oldunuz köye, kan getirdiniz bu 

köye Kürtler” demektedir. Başka bir kültürün “tehdit” olarak tanımlandığı durumlarda 

metinde yer alan bu olaydaki gibi önyargılar dile ve iletişime yansımakta ve kültürel 

anlam bu şekilde müzakere edilerek meşrulaştırılmaktadır. Romanda sayfa 425’te, 

“Nereden geldiler de başımıza bela oldular bu vazalak Kürtler!” ifadesi de Kürtlerin 

“bela ve vazalak” şeklinde aşağılanarak dışlandıkları ayrımcı bir dilsel ifade olarak 

açığa çıkmıştır.  

Kimsecik Üçlemesi’nin son romanı Kanın Sesi (1991)’nde, bu kez İsmail Ağa’nın 

eşi Zero Hatun’un köyde yaşayan göçmen bir birey olan Tırtıl Hüseyin hakkında 

“göçmen parçası” ifadesi, etnomerkezci bir tutumu göstermektedir. Bireyin kendi 

kültürünü tek ölçüt ve tek doğru olarak tanımladığı ve diğer kültürleri kendi kültürünün 

değer yargılarıyla betimlemesi durumu, Zero Hatun’un bu ifadesinde ortaya çıkmıştır. 

Faytonlarını satın almak isteyen Tırtıl Hüseyin hakkında “Tırtıl Hüseyin geldi de bizim 

faytonu istedi, biz de vermedik. Anam kim oluyor da o göçmen parçası da İsmail 

Ağanın arabasına binecek, varsın folluk olsun da tavuklara, daha iyi.” demiştir (Kale 

Kapısı romanı, sayfa 242). Tırtıl Hüseyin’e vermek istemediği faytonu tavuklara reva 

gören Zero Hatun, etnomerkezci bir bakış açısıyla, göçmenleri aşağılamakta ve 

göçmen gruplara karşı ayrımcı bir tavır sergilemektedir. 

Kanın Sesi romanı sayfa 297’de Yezidilerin uğradığı kıyım anlatılmaktadır. 

Önyargıların yoğunluk derecesinin son safhasında yer alan fiziksel şiddetin bir grubu 

yok etmeye dönük girişimi olarak görülen katliam durumu bu romanda Yezidiler 

özelinde verilmektedir. İsmail Ağa’yı öldüren evlatlık oğlu Salman’ın çocukken 

tanıklık ettiği bu olayda Arap olduğu sezdirilen bir kabile tarafından Yezidiler 

öldürülmüştür: “Hiçbir Yezidi bırakmadık, çoluk çocuk hepsini kılıçtan geçirdik. 

Bundan sonra senin de, benim de yerim cennetlik. Bu kadar çok Yezidi öldüren bir 

Müslümanın yeri, Allah indinde cennet olmaz da ne olur. Çok da altınları, gümüşleri 

çıktı. Ağzına kadar iki heybe doldurduk” diyen yeşil sarıklı, uzun ak sakallı yaşlı adam, 

kendi dini inancını doğru olan tek ölçüt olarak düşünmekte ve diğerlerini yok etmek 

istemektedir. Bu etnomerkezci bakış açısı ve dünya görüşü, aşağılayıcı ve dışlayıcı 

ayrımcı pratiğin de ötesinde bir şiddet durumu ortaya çıkarmıştır. Her bir kültürün 

biricikliği ve özgünlüğünün reddi ile diğer kültürlere karşı beslenen olumsuz inanç, 



 

  

 

156 

 

tutum ve tepkiler basit gibi görünen ama güçlü olunduğunda zayıf ve azınlıkta olan 

kültürel grup için ciddi tehlikeler doğurabilmektedir. Bu nedenle barışın, anlayışın ve 

empatinin dili ve iletişimi kültürlerarasında kurulabilmelidir. 

Bir Ada Hikayesi dörtlemesi (1997-2012) romanları çokkültürlü yaşamın 

kültürlerarası iletişim engelleri olmadan kurulabileceğini ve yeni bir dil 

yaratılabileceğinin umudunu göstermektedir. Romanlarda Türk, Kürt, Rum, Alevi, 

Çerkes, Yezidi, Arap, Çeçen, Süryani, Keldani, Asuri ve Musevi kültürleri 

anlatılmakta ve bu kültürlerin Anadolu’da ve Akdeniz’de yaşayarak, bu coğrafyayı 

binbir çiçekli bir kültür bahçesine haline getirdikleri, zengin ve çok çeşitli bir kültürel 

miras bıraktıkları anlatılmaktadır. 1914-1925'ler arasında yaşanmış savaşlardan sonra, 

yeni bir “duygu yapısı”nın, yeni değerlerle, yeni bir barış diliyle, kültürlerin arasında 

kurulacak dostluk ve kardeşlik temelinde, acılarda ortak yeni bir gelecek inşasını 

kolektif olarak deneyimleyebilecekleri bir dünyayı Karınca Adası’nda resmeden Yaşar 

Kemal, yeni bir dil ve bu dille/kültürle şekillenecek yeni bir duygu yapısını tasvir 

etmektedir. Bu duygu yapısının tecrübe edildiği adada, eski duygu yapısının yıkıcı, 

travmatik ve acılarla dolu deneyimlerini birbirleriyle kurdukları iletişimle ve anlayış 

zemininde dönüştüren ada halkı, birey özneler olarak kendi gerçekliklerini yeniden 

inşa etmişlerdir.  

Bir Ada Hikayesi’nin ilk romanı Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana (1997)’da 

geçmiş duygu yapısını tecrübe etmiş bireyler savaş dönemi deneyimlerini 

paylaşmaktadır. Bu paylaşımlar dizi boyunca da devam etmekte ve yeni duygu 

yapısının nasıl yaratıldığı, roman karakterlerinin kendi yaşadıkları deneyim hikayeleri 

ile aktarılmaktadır. Romanda adadan mübadele ile gönderilen Rumlar’ın mallarını 

satın almak isteyen bir karakter olan Hacı Kavlakzade Remzi karakterinin çıkarı 

uğruna arkadaşı Rum Perikles’e ettiği sözlerde ayrımcı ve düşmanlaştırıcı ifadeler 

görülmektedir: “Ulan sizi sürdüler akılsız, yakında sıçan ölüsü gibi kuyruğunuzdan 

tutup atacaklar hepinizi buradan” ve “Üç bin yıldır bu toprakları kokuttunuz” (Fırat 

Suyu Kan Akıyor Baksana Romanı, 2020:63). Rumların adadan gönderilecek olmaları 

onları zayıf, güçsüz ve kırılgan yapmıştır. Kavlakzade Remzi karakteri bu durumun 

farkında olarak, kendi kültürünün bağlamsal konumu ve şartlarına güvenerek kendisini 

konforlu hissetmekte ve kolay bir şekilde diğer kültür üyesini aşağılayabilmektedir. 

Önyargıların “konforlu hissettirme işlevi” burada açığa çıkmıştır. 



 

  

 

157 

 

Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana roman ismindeki “Fırat nehrinin kan akması” 

metaforu, Yezidilerin yaşadığı yıkımı anlatmıştır. Romanda sayfa 255’te Poyraz Musa 

ve yanına sığındığı Emir Selahaddin arasında geçen diyalogda, Yezidi kültürünün 

yaşadığı ayrımcılık anlatılmaktadır: “Bu Yezidiler yüzlerce yıldır acı çekiyorlar, 

öldürülüyorlar, soylarını tüketiyorlar. Dünyada bir tek Yezidi kalmadı, diye düğünler, 

bayramlar ediyorlar. Uzun bir süre de Yezidiler ortalarda gözükmüyorlar. Herkes 

artık onların soylarının tükendiğini sanırken bir de bakıyorlar ki Yezidiler kurt 

sürüleri gibi dağlardan çöle inmişler, Şeyh Adi bin Misafirin dergahına yüz 

sürüyorlar. Sen de gördün herhalde, yıllardır, önüne gelen Yezidi öldürüyor. Çocuk 

demiyor, bebek, genç kız, delikanlı, yaşlı, hasta demiyor, dağları çölleri, mağaraları, 

delikleri bir bir arayarak Yezidi bularak öldürüyorlar” (s.255). Bu ifadelerde 

Yezidilerin sayısız kez yok edilmek istendikleri ve dini inançları nedeniyle 

“ötekileştirildikleri” ve “kıyım”a varan bir şiddete maruz bırakıldıkları, bu kültüre 

karşı diğer kültürlerin (romanda Kürt, Türk ve Arapların) onlara etnomerkezci bakış 

açısıyla yaklaşarak, dini inançlarını “kafir, dinsiz ve cehennemi hakedenler” şeklinde 

stereotiplerle düşman olarak tanımladıkları açığa çıkmıştır. Yine romanda devam eden 

şu sözlerde kıyımın boyutlarının daha iyi anlaşılması adına Yaşar Kemal, Fırat 

nehrinin kan aktığını güçlü bir metaforla dile getirmiştir: “(…) Yezidi kırımlarını 

anlatırken o koskocaman hüzünlü ceren gözleri kısılıyor, kapanıyor, acı içinde 

çırpınıyor, sesi kısılıncaya kadar kendinden geçerek konuşuyor, sesi kısılıp çıkmaz 

olunca da susuyordu. ‘Fırat,’ diyordu, ‘Fırat günlerce, aylarca insan ölüleriyle doldu 

da taştı. Fırat suyu kan akıyor baksana (Kemal, 2020:255).” 

Bir Ada Hikayesi ikinci romanı Karıncanın Su İçtiği (2002)’nde kültürlerin acı 

dolu geçmişleri anlatılmaya devam edilmekte fakat yeni bir yaşamın da yavaş yavaş 

filizlendiği görülmektedir. Bu yeni yaşam, sosyo-kültürel bağlamı ve ortamı 

dönüştürmektedir. Dolayısıyla, bu bağlam ve ortamda kültürlerin tecrübeleri de 

dönüşmekte ve duygu yapısı olumlu bir ruha bürünmektedir. Bu duygu yapısı dile ve 

iletişime de yansımaktadır. Birbirlerini dinleyen, anlayan, saygı duyan, adil olan, 

tanımaya çalışarak kaygı durumunu en aza indirgeyen ve böylelikle etnomerkezciliğin 

ve önyagıların önüne geçen kültür üyeleri, böyle bir bağlam içinde yeni bir dil ve 

iletişim kurmakta ve aralarındaki engelleri kaldırmak için çabalamaktadır. Yaşar 

Kemal’in insana olan inancı ve umudu nettir. Savaş çıkaran insan, barışı da kurabilir. 



 

  

 

158 

 

Köprüleri yıkan insan, yeniden inşa da edebilir. Romanın ana teması bunlardır. Yeni 

bir dili ve iletişimi kurarak, kültürleri kaynaştırmak ve dayanışma içinde, birlik ve 

beraberlik içinde hepsini ayrı ayrı kendi özgünlükleri ve zenginlikleriyle yaşatabilmek 

ve koruyabilmektir.  

Karıncanın Su İçtiği romanı sayfa 163’le başlayan ve 167’de son bulan diyaloglar, 

Rus esaretinden kurtulan Baytar Cemil ve onun ölmek üzere olan çocukları 

kurtarmaları için Kaymakam ve Vali’den yardım talebini aktarmaktadır. Fakat 

diyaloglar, savaş ortamlarında ve bağlamında, gruplararası kaygıların ve gerçeğe 

dayalı tehditlerin artması nedeniyle, önyargıların beslediği olumsuz tutumların 

davranışlara da sirayet etmesi ile ayrımcı bir dili inşa etmiştir; Kaymakam ve Vali’nin 

söyledikleri karşısında Baytar Cemil’in kanı donmuştur: “Onlar insan yavrusu değil, 

yılan yavrusu”, “onlar insan değil, çekirge sürüleridir. Onlar çocuk değil, her biri bir 

canavardır”, “Onlar Ermenidir, onlar Kürttür, onlar Yezidi, onlar Keldani, onlar 

Çingene, onlar yetmiş iki milletin veledi zinalarıdır”, ‘Ölsünler, ölecekler. Böylelikle 

biz de onların şerrinden kurtulacağız.’ Bu ifadelerde kategorileştirmelere dayalı 

stereotipler, aşağılamaya ve ölmelerini istemeye dayalı önyargılar ve ayrıca 

farklılıkları dışlayıcı söylemle birleştiren ve olumsuzlayan ayrımcılık ortaya 

çıkarılmıştır. Benzer ayrımcı dil sayfa 214 ve 215’te de Alevilere ve Rumlara dönük 

olarak Poyraz Musa’nın ağzından çıkmıştır. Poyraz Musa Alevi kültürü ve gelenekleri 

hakkında konuşurken memleketi Toroslar’da tanıdığı Aleviler’den yola çıkmaktadır. 

Alevi dedelerine niyaz edildiğini ve içki içmeyi günah bulmadıklarını dile 

getirmektedir; fakat bunu yaparken kırıcı ve kaba bir sıfat kullanmaktadır: “İsteyen 

Alevi içki içebilir, günah değildir. Hele de Giritli! Gavur içinde büyümüş Alevi” 

Burada geçen “gavur” kelimesi sıfat konumundadır ve halk ağzında “dinsiz kimselere, 

Hristiyanlara ya da daha genel olarak Müslüman olmayanlara söylenilen bir tabirdir 

ve halk ağzında olumsuz bir kültürel anlam taşımaktadır. Bu nedenle “Giritli bir Alevi” 

olan Musa Kazım Ağaefendi için kullanılan bu sıfat hem Alevileri hem de Rumları 

“dinsiz” olarak damgalamakta ve stereotip olarak meşrulaşmasına neden olmaktadır. 

Bir Ada Hikayesi’nin üçüncü romanı Tanyeri Horozları (2002)’nda Girit mübadili 

olarak Karınca Adası’na gelmiş olan Musa Kazım Ağaefendi Girit’e dönmek 

istemektedir. Poyraz Musa bu konuda ona yardımcı olması adına Musa Kazım 

Ağaefendi’yi Ankara’da eski kumandanının yanına götürmüştür. Durumu öğrenen 



 

  

 

159 

 

kumandanın dile getirdikleri stereotiplerden oluşmaktadır. Dilini, dinini ve kültürünü 

kaybetmediğini ama Girit’te büyüdüğü için dönmek istediğini söyleyen 

Ağaefendiye’ye kumandan, savaşın yeni bitmesi ve hala etkilerinin sürmesi nedeniyle, 

gerçek tehdit ortadan kalksa da sembolik tehdidi hissettiği için, Yunanlılara olan 

olumsuz inanç ve önyargılarını Musa Kazım Ağaefendi’ye yöneltmiştir. Musa Kazım 

Aağaefendi’ye söylediği sözler kumandanın zihninde yer alan “Yunan/Rum” kültürü 

hakkındaki inanç, kalıp yargılardan ve önyargılardan kaynaklanmıştır: “Yunan köpeği, 

Yunan muhibbi. Yunan uşağı, soysuz, vatan haini.” (s.43-44). “Vatan haini” sözü, 

başka kültür üyelerine sempati besleyen bireylere, o kültür hakkında olumsuz tutumu 

olanların dile getirdiği bir stereotiptir. Stereotipler kişisel deneyimlere dayanmaz, 

değişim ve eleştiriye kapalı genellemelerdir. Dile, karikatürleştirmeler, çarpıtmalar, 

kurumsallaşmış yanlış bilgiler olarak girmektedir. Musa Kazım bir “vatan haini” 

değildir; bilakis, kültürünü, dilini ve dinini korumasını bilmiştir. Ama Girit’e dönmek 

istemesi, onun bu şekilde etiketlenmesine neden olmuştur. Bu ifade hem bir kalıp 

yargıyı hem de önyargıyı içermektedir. 

Bir Ada Hikayesi Dörtlemesi’nin son romanı Çıplak Deniz Çıplak Ada (2012)’da, 

Karınca Adası’nda çokkültürlü kolektif yaşam kurulmuş ve savaşın bıraktığı deneyim 

biçimleri dönüşerek yeni bir duygu yapısı oluşmuştur. Bu duygu yapısı içinde barış, 

kardeşlik, dostluk, saygı, sevgi, dayanışma, birlik ve beraberlik, kolektif üretim, her 

kültürün özgünlüğünün kabulü, önyargısız, kalıp yargısız, etnomerkezci ve ayrımcı 

olmayan engelsiz kültürlerarası iletişim vardır. Yaşar Kemal, insanın yeni değerler ve 

yeni bir dili yaratabileceğine inanmıştır. İnsanın içinde olan bu gizi ortaya çıkarmış ve 

bunun mümkün olabileceğini metinlerinde göstermiştir. Mesajı açık ve nettir: Binbir 

çiçekli bahçe önce korunmalı, yaşatılmalı; harap edildiyse yeniden ekilmelidir. Her bir 

çiçek bir kültürü temsil etmektedir. Bütün çiçekler ayrı ayrı bir koku ve bir renktir. 

Bütün kokuları ve renkleri insan hissetmeli ve Anadolu’nun kültürel mirasını ve 

zenginliğini yaşatmalıdır. İnsana olan umudunu ve kurulmasını istediği çokkültürlü 

dünyayı Kimsecik Üçlemesi’nin ikinci romanı Kale Kapısı’nda İsmail Ağa’nın kardeşi 

Hasan Ağa’nın sözleriyle bizlere ulaştırmıştır: “(…) İnsanın kadrinin kıymetinin 

bilindiği yer orasıydı. Kimse kimseyi öldürmüyordu orada. Kimse kimsenin gönlünü 

kırmıyor, yüreğini incitmiyordu. Kimse kimseyi aşağılamıyordu. Kimin gücü yeterse 

öbürünü ezmiyordu. Bir kuşun, bir arının, bir kelebeğin kanadına bile dokunulmuyor, 



 

  

 

160 

 

bir karıncanın yolu bile kesilmiyordu. Bir dev, bir ejderha, bir kurt, bir kaplan, bir 

sırtlan bile hiçbir yaratığa dokunmuyordu. Balıklar sularında, kuşlar yuvalarında 

şakıyorlardı. Seni de göresim geldi, ala köpeğim, benden hiç ayrılmazdın, diyordu 

Hasan Ağa (…)” (Kale Kapısı Romanı, 2020:305-306). 

Yaşar Kemal eserlerinin esin kaynağı olarak Anadolu’nun “çok dilli, çok dinli, 

çokkültürlü” mirası olan kadim kültürlerin yarattığı sözlü ve yazılı edebiyat olduğunu 

işaret etmektedir. Kafkasya, Akdeniz, Karadeniz ve Mezopotamya kültürlerinin bir 

araya geldiği coğrafyanın adı Anadolu’dur ve Anadolu dünya kültürlerine kaynaklık 

etmiş uygarlıkların dölyatağıdır. Yaşamış olduğu coğrafyanın destanlarını, 

efsanelerini, halk hikayelerini, ağıtlarını, türkülerini ve masallarını hem sözlü olarak 

dinlemiş hem de okumuş olan Kemal, kendi edebi üslubunu, dilini, imgelemini, 

anlatısındaki şiirselliği ve “büyülü gerçekliği” sözü edilen sözlü ve yazılı edebiyata 

borçlu olduğunu dile getirmiştir. Yazarın uluslararası ünü ve dünya edebiyatında yer 

edinmesi, gerçekliği imgelemi yüksek şiirsel bir dille aktarmasından ve insan 

ruhunu/doğasını derinden kavrayışı sayesinde mümkün olmuştur. Kemal sosyal 

gerçeklikle, insanın yaşadığı bu gerçeklik içerisinde yaratmış olduğu mitleri, hayalleri 

ve düşleri, insanı var eden çağın, dönemin, toplumsal koşulların ve doğanın yarattığı 

bir varlık olarak sığındığı uğraklar olarak tanımlamaktadır. İnsan kültürü, sınıfı ve 

yaşadığı zamanın verili tarihsel koşullarında kendi gerçekliğini mitler ve düşler 

aracılığıyla yeniden kurmaktadır. Bu yüzden yaşadığı gerçeklik ve yarattığı gerçeklik 

birbirine karışmaktadır. Kemal’in edebiyatı ve sanatı bu ikili gerçekliği bir arada sunan 

ve insanın hayalini kurduğu gerçekliğin, reel gerçekle bağını göstermekte ve reel 

gerçekliğin düşsel gerçekle aşılmasına aracılık etmektedir. Kemal, insanın kendisini 

var edebilme çabasının, bütünün parçası olarak diğer insanların yaşantı ve 

deneyimlerine karışabilmesinin ve bu yaşantı ve deneyimleri tecrübe edebilmesinin 

olanağını hayatın en önemli ve etkili parçası olarak tanımlamış olduğu sanatta ve 

sanatın en etkin dalı edebiyatta bulmaktadır. Bu nedenle sanat ve edebiyat ona göre 

“çoğaltan, katan, besleyen ve ekleyen” dir. Yaşar Kemal’in sanatı ve eserleri 

aracılığıyla yeni bir dile, yeni bakış açılarına, yeni deneyimlere, yeniden kurulmasını 

istediği insanlık değerlerine tanıklık edilmiş; bütün kültürlerin özgünlüğünün, 

biricikliğinin, saygınlığının -farklılıklarının- eşit ve adil bir zeminde kabulü ile 

kurulacak acılarda ortak ve umutlu bir kolektif yaşamın ancak ve ancak barıştan yana 



 

  

 

161 

 

tavırla tesis edilebileceği sonucuna varılmıştır. Buradan hareketle denilebilir ki; 

engelsiz bir kültürlerarası iletişim/diyalog için genellenmiş yargılardan uzak 

durulmalı, kültürler arsında anlayış/empati sağlanmalı, kişisel ilişkilerde yaşanan 

çatışma durumlarında, sorunlar bireyin mensubu olduğu kültüre mal edilmemeli ve 

kurumsallaşmış yanlış bilgiler meşrulaştırılmamalıdır.  

 Bu tez çalışması, kültürel çalışmalar ve iletişim disiplinlerini edebiyat 

zemininde birbirine bağlamış; çokkültürlü bir yaşamın yeşermesi ve kurulması için 

toplumsal algının olumlu yönde inşası ve toplumsal duyarlığın geliştirilebilmesi 

açılarından sanatın sunduğu farklı bakış açıları ve deneyimlerden faydalanmıştır. 

Çünkü insan kendisini sanatla aşabilir, içinde yaşadığı sosyal gerçekliğini hayalini 

kurduğu yaşamın gerçekliğine sanatsal dolayımın vesile olduğu estetik deneyim 

sayesinde dönüştürebilir. Bu yaşam yeni bir dil ve iletişim ile kurulabilir ve sanat 

eserleri bize bunu göstermekle kalmaz; tecrübe ederek öğrenmemizi sağlar. Kısacası, 

bilginin ve gerçekliğin diğer iletişim araçları olan gazete, televizyon, radyo ve 

günümüzde dijital medyanın sunduğu bilgi ve gerçeklikten farklı olarak; edebi 

metinlerin sosyal gerçeği kendine has yöntemlerle – gerçekliğin sanatsal yaratıcılık ve 

estetik haz/beğeni ile edinilmesi ve yazarların yaratıcılıklarıyla buluşması – sunması, 

bireyin sezgi gücü ve duyarlılığının gelişmesini ve kültürel “öteki” ne karşı anlayış ve 

empati yeteneği kazanmasını sağlamaktadır. Buradan hareketle bu çalışmanın sanat ve 

iletişim genelinde ve edebiyat ve kültürlerarası iletişim özelinde yapılabilecek 

çalışmalara hem yöntembilim açısından hem de sosyal ve kültürel ilişkileri 

dönüştürebilecek metinleri tarihsel ve toplumsal bağlamda analiz etmek, anlamak ve 

yorumlamak açısından örnek olabileceği umulmaktadır.  İletişim çalışmaları ve 

kültürel çalışmalar alanlarında dilin kültürel bir kaynak ve toplumsal bir inşa olarak 

kültürün hafızası olma niteliğinden hareket edilerek gelecekte yapılabilecek olan 

çalışmalarda, sanatın diğer dalları olan müzik eserleri ve sözleri, tiyatro eserleri, görsel 

sanatlar -resim, heykel, fotoğraf- iletişim açısından irdelenebilir ve iletişimin çok 

yönlü ve çok katmanlı yapısı kültürel, tarihsel veyahut politik bağlamda açığa 

çıkarılabilir. Bu amaçla, ulusal ya da uluslararası eserler tek başlarına dil, kültür ve 

iletişim odaklı araştırma konusu yapılabileceği gibi, karşılaştırmalı olarak da bu eserler 

sorgulanabilir ve incelenebilir. Böylelikle ileride yapılabilecek çalışmalarda, dilin 

nüfuz ettiği, iletişimi ve anlamı kurduğu kültürel eserler disiplinlerarası bir çerçeveden 



 

  

 

162 

 

metinsel ve bağlamsal olarak araştırılabilir. Böylelikle ulusal akademide kültürel 

çalışmalar ve iletişim disiplinlerinin disiplinlerarası araştırmalarda ortak bir zemin 

yaratmasının olanakları ve avantajları ortaya çıkmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KAYNAKÇA 

 

Aksoy, Erdal: “Türk Üniversitelerinde Kültürel Çalışmalar Alanının 

Kurumsallaşması”, Electronic Turkish Studies, 2018, 

13 (15), s.431-442. 

 

Altan, Pelin Su: Uluslararası göç bağlamında kültürlerarası iletişim, 

(Yayınlanmamış yüksek lisans tezi), Yeditepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019. 

 

Alver, Köksal: “Edebiyat sosyolojisi ve hayat.” Sosyoloji Dergisi, 2006, 

15, s.105-118. 

 

Andaç, Feridun: “Yaşar Kemal’in İstanbul’u”, Yaşar Kemal’i Anma 

Etkinliği, Yaşar Kemal Vakfı Youtube Kanalı, 



 

  

 

163 

 

https://www.youtube.com/watch?v=zgOJuz7OYT8, 

Erişim: 27 Şubat 2021. 

 

Apak, Dilhan: Soğuk Savaş Döneminde Algı Yönetimi ve Haber-

Propaganda İlişkisi, İstanbul: Kriter Yayınları, 2018.   

  

Aral, Hande: “Bir altkültür olarak grafiti & sokak sanatının hâkim 

kültürle iletişimi: Atina örneği,” (Yayınlanmamış yüksek 

lisans tezi), Galatasaray Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 2018. 

 

Armağan, Yalçın: “Kıyamete Kadar Yaşar Kemal'i Okumak.” Moment 

Dergi, 2(1), 2015, s.347-362. 

 

Arslantaş Fikriye: “Kültürlerarası iletişim: Mardin'de yaşayan altkültür 

grubu Süryanilerin ulusal kültürle olan iletişimi” 

(Yayınlanmamış yüksek lisans tezi), Selçuk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019. 

 

Aslan, İlker: “Altkültür Kültürün Neresinde?” Ayraç Kitap Tahlili 

ve Eleştiri Dergisi, 2012, (42).    

     

Ay, Ferudun: “Yaşar Kemal'de göç olgusu (Bir Ada Hikâyesi I Fırat 

Suyu Kan Akıyor Baksana, Bir Ada Hikâyesi II 

Karıncanın Su İçtiği, Bir Ada Hikâyesi III.” 

(Yayınlanmamış yüksek lisans tezi), İstanbul Kültür 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2011. 

 

 Ayan Kurdoğlu, Suna: “'Giovanni'nin Odası' ve 'ÇC' isimli eserlerde altkültür 

olarak eşcinselliğin mekân imgesi ekseninde 

incelenmesi” (Yayınlanmamış yüksek lisans tezi), 

https://www.youtube.com/watch?v=zgOJuz7OYT8


 

  

 

164 

 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 2018. 

 

 Aymaz, Göksel: “Sanatsal üretimin toplumsal oluşumu: Nazım Hikmet'in 

'Memleketimden insan manzaraları' örneği,” Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2007. 

 

John R. Baldwin, 

Robin R. Means 

Coleman, Alberto 

Gonzal¿z, Suchitra 

Shenoy-Packer: 

Intercultural communication for everyday life. 

Oxford: Wiley-Blackwell, 2014. 

 

 

 

 

Barker, Chris: Making sense of cultural studies: Central problems 

and critical debates. London: Sage Publications, 2002. 

 

Pickering, Michael: Research methods for cultural studies. Edinburgh: 

Edinburgh University Press, 2008. 

 

Baskett, Sam S.: ‘Öteki’ ile Yüzyüze: Benim bakışımla Yaşar Kemal’in 

Zamanları” Oğuzertem, S. Ed.by, Geçmişten geleceğe 

Yaşar Kemal: Bilkent Üniversitesi Türk Edebiyatı 

Merkezi Uluslararası Yaşar Kemal 

Sempozyumu (Vol. 1), içinde, Adam Yayınları, 2013. 

 

Bayraktaroğlu, Nazlı 

Deniz. : 

“Türkiye'de 1980 sonrasında bir alt kültür grubu olarak 

Punk'un oluşumu.” SDÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

2011. 

 

Bekiroğlu, Onur: 

 

"Kültürlerarası iletişim bağlamında Türk basınında etnik 

kimliklerin sunumu: Ermenilere ilişkin haberlerin nicel ve 



 

  

 

165 

 

 

 

 

Bilge, Mine:                  

nitel analizi" (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Anadolu 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2011. 

 

“Yaşar Kemal'in Kimsecik üçlemesinde insan hakları” 

(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi), Maltepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2018. 

 

Blommaert, Jan.: "How much culture is there in intercultural 

communication?" The pragmatics of intercultural and 

international communication 1991, pp.13-31. 

 

Blommaert, Jan, 

Verschueren Jef: 

The Pragmatics of Intercultural and International 

Communication: Selected Papers of the Ghent 

Symposium on Intercultural Communication. Ed.by 

Benjamins, 1991. 

 

Burcu, Esra.: “Çırak ve Kalfa Gençlik Alt Kültür Grubu Hakkında 

Sosyolojik Bir Araştırma.” (Yayımlanmamış Doktora 

Tezi), Hacettepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 1997. 

 

Burgan, Ezgi: “Dönüşen Kentte Bir Altkültür: İzmir Kadifekale 

Gençliği Örneği.” Master’s thesis, Muğla Sıtkı Koçman 

University, 2012. 

 

Bülbül, Melik; 

Türkoğlu, Sadık; 

Küzeci: 

“Deniz. Edebiyat ve Toplumsal İşlevi” Atatürk 

Üniversitesi Kazım Karabekir Eğitim Fakültesi 

Dergisi, 2015, 29, s.1-11. 

 

Bruce L. Berg: 

 

Qualitative research methods for the social sciences. 

London: Pearson, 2001. 



 

  

 

166 

 

 

Coşar, Davut: 

 

“Yaşar Kemal'in Bir Ada Hikâyesi dörtlemesinde 

toplumsal ve siyasal dönüşüm” (Yayınlanmamış yüksek 

lisans tezi), İstanbul Arel Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 2019. 

 

Clair, Robert St.: “Linguistics” Directions in Sociolinguistics: The 

Ethnography of Communication, Ed. By, John J. 

Gumperz and Dell Hymes, New York: Wiley-Blackwell, 

1974, pp.932-933. 

 

Creswell, John W., J. 

David Creswell: 

Research design: Qualitative, quantitative, and mixed 

methods approaches. London: Sage publications, 2017. 

 

Croucher, Stephen M., 

Daniel Cronn-Mills:  

Understanding communication research methods: A 

theoretical and practical approach. London: Routledge, 

2014. 

 

Çakır, Cemal: “Kültürlerarası İletişim Penceresinden Bakmak”, Türk 

Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma Dergisi, 2008, 

48, s.201-207. 

 

 

Çamdereli, Mete: Sıralı Sırasız - Dil, İletişim, Yönetişim, İstanbul: Ketebe 

Yayınevi, 2021. 

 

Çiftlikçi, Ramazan: “Yaşar Kemal: Yazar, Eser, Üslup,” (Yayınlanmamış 

Doktora Tezi), İnönü Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 1993. 

 



 

  

 

167 

 

Dalkılıç Tayfun: Osmanlı'da ev içi hizmeti köleliğinin Türk film ve 

televizyon yapımlarındaki yansıması: Kültürel 

çalışmalar yaklaşımı çerçevesinde Arap Bacı örneği. 

(Yayınlanmamış yüksek lisans tezi), Anadolu 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2018. 

 

Daymon, Christine, 

Immy Holloway: 

 Qualitative research methods in public relations and 

marketing communications. London: Routledge, 2010. 

 

 

Dindar, Ahmet Bora:     “Critical discourse analysis of Yaşar Kemal's İnce Memed 

I: A textual and intertextual perspective” (Yayınlamamış 

yüksek lisans tezi) Hacettepe Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, 2021. 

 

Dönmez, İbrahim 

Hakan: 

"Edebiyat, iletişim ve toplum ilişkisini kurmaya katkı 

sağlayan öncü yaklaşımlar." İletişim Kuram ve 

Araştırma Dergisi 2020, 50 s.117-132. 

 

Duranti, A., Ahearn, 

L., CookGumperz, J., 

Gumperz, J., Darnell, 

R., Hymes, D., 

Duranti, A.: 

 

“Language as culture in US anthropology: Three 

paradigms”. Current anthropology, 2003, 44(3), s.323-

347. 

Durham, John: "Raymond Williams’s, Culture and Society as Research 

Method." Eds. By, White, M., & Schwoch, J. Questions 

Of Method in Cultural Studies, içinde, Oxford: Wiley-

Blackwell, 2006, pp. 54-70.    

 



 

  

 

168 

 

Efe, Yaman: “Türkiye'de bir altkültür olarak anime ve manga 

hayranlığı,” (Yayınlanmamış yüksek lisans tezi), Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2020. 

 

Ercan, Mahmut: Kültürlerarası iletişim: Eskişehir'de yaşayan altkültür 

gruplarından biri olan Arnavutların, hâkim kültürle 

iletişimi bağlamında incelenmesi. (Yayınlanmamış 

yüksek lisans tezi), Anadolu Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, 2015. 

 

Erll, Astrid, Ann 

Rigney: 

"Literature and the production of cultural memory: 

Introduction." European Journal of English Studies, 

2006, 10.2 pp. 111-115. 

 

Erol, Su: “Hıristiyan/Süryani ve müslüman cemaatleri arasındaki 

kültürlerarası iletişim Bir çokkültürlü şehir örneği: 

Mardin.” (Yayınlanmamış yüksek lisans tezi), 

Galatasaray Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

2008. 

 

Filmer, Paul: “Structures of feeling and socio‐cultural formations: the 

significance of literature and experience to Raymond 

Williams's sociology of culture”. The British journal of 

sociology, 2003, 54.2, pp.199-219. 

 

Geertz, Clifford: “Thick Description: Toward an interpretive theory of 

culture.” The Interpretation of Cultures: Selected 

Essays, New York: Basic Books, 1973, pp.3-30. 

 

Given, Lisa M.: The Sage encyclopedia of qualitative research 

methods. London: Sage publications, 2008. 



 

  

 

169 

 

 

Göktürk, Işılay: “Kültürel Çalışmalar ve Toplumbilimlerinin Yeniden 

Biçimlenmesi” (Yayınlanmamış Doktora tezi) İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2012. 

 

Göregenli, Melek: “Temel kavramlar: önyargı, kalıpyargı ve 

ayrımcılık” Ayrımcılık çok boyutlu yaklaşımlar, 2012, 

s.175-187. 

 

Gray, Ann: Research practice for cultural studies: Ethnographic 

methods and lived cultures. London: Sage, 2002. 

 

Gumperz, John J., 

Cook-Gumperz, Jenny: 

“Discourse, Cultural Diversity and Communication:a 

LinguisticAanthropological Perspective.” Ed. By, 

Kotthoff, H., & SpencerOatey, H., Handbook Of 

Intercultural Communication (Vol. 7), 2008, pp.13-31.  

 

Gumperz, John J., 

Cook-Gumperz, Jenny: 

“Interactional Sociolinguistics: Perspectives on 

Intercultural Communication.” Ed.by, C. B., Kiesling, S. 

F., & Rangel, E. S., The Handbook of Intercultural 

Discourse and Communcation, 2012, Malden, Mass.: 

Wiley Blackwell, pp.63-77. 

 

Gumperz, John J.: “Language and communication.” The Annals of the 

American Academy of Political and Social Science, 

1967, 373(1), pp.219-231. 

 

Güçlü, Ayşe: “Selim İleri'nin Romanlarında Kültür Unsurları,” 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2008. 

 



 

  

 

170 

 

Gürsel, Nedim: Bozkırdaki yabancı: Türk edebiyatı üzerine inceleme, 

İstanbul: Doğan Kitap, 2006. 

 

Güven, Melek: "Kültürler arası iletişim engelleri: 1991’den günümüze 

türkiye-ermenistan ilişkileri örneği." International 

Journal of Sport Culture and Science, 3.Special Issue 

4, 2015, s. 105-111. 

 

Güzel Mehmet: “Kültürel çalışmalar içinde internet,” (Yayınlanmamış 

yüksek lisans tezi), Kocaeli Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 2006. 

 

Hacıbektaşoğlu, Elçin 

S.: 

“Kültürel çalışmalar ve çizgi filmlerin çocuk izleyici 

üzerindeki etkileri.” (Yayınlanmamış yüksek lisans tezi), 

İstanbul Arel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

2014. 

 

Hall, Edward 

Twitchell: 

The silent language. Vol. 948, New York: Anchor 

books, 1959. 

 

 

Hall, Stuart: “Cultural studies: two paradigms” Media, Culture and 

Society, 1980, pp.57-72. 

 

Hall, Stuart: Essential Essays Vol. 1, Foundations of Cultural 

Studies. Ed.by, David Morley, Durham: Duke University 

Press, 2019. 

 Hall, Edward    

Twitchell: 

Beyond Culture, New York: Anchor Books, 1976. 

 

 



 

  

 

171 

 

Hart, William B., 

Rogers, Everett M., 

Miike, Yoshitaka: 

“Edward T. Hall and the History of Intercultural 

Communication: the United States and Japan” Keio 

Communication Review, No. 24, 2002, pp.3-23. 

 

Hepkon, Zeliha: “İletişim bilimleri ve kültürel çalışmalar: bir disiplinin 

sınırları sorularımızın sınırlarını kapsayabilecek mi?”, 

İstanbul Ticaret Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

5(9), 2006, s.19-27. 

 

Hills, Michael D.: “Kluckhohn and Strodtbeck's values orientation theory.”, 

Online readings in psychology and culture, 4(4), 2002, 

pp.1-14. 

 

Hofstede, Geert: “Cultural dimensions in management and planning” Asia 

Pacific Journal Of Management, 1(2), 1984, pp.81-99. 

 

Hofstede, Geert, 

Michael H. Bond: 

"Hofstede's culture dimensions: An independent 

validation using Rokeach's value survey." Journal of 

cross-cultural psychology 15.4, 1984, pp.417-433. 

 

Holliday, Adrian: “Studying Culture”, Ed by, Hua, Z. Research Methods 

in Intercultural Communication: A Practical Guide. 

New Jersey: John Wiley & Sons., 2016, pp.23-37. 

 

Hua, Zhu: Exploring intercultural communication: Language in 

action, London: Routledge, 2014. 

 

Hua, Zhu: Research Methods in Intercultural Communication: A 

Practical Guide. New Jersey: John Wiley & Sons, 2012.   

 



 

  

 

172 

 

Hurn, Brian J., Barry 

Tomalin: 

Cross-Cultural Communication Theory and Practice, 

London: Palgrave Macmillan, 2013. 

 

Hymes, Dell: “Introduction:Toward Ethnographies of Communication” 

American Anthropologist, 66(6), 1964, pp.1-34.   

İleri, Selim: “Benim Romanlarımı Okuyanlar”,Yaşar Kemal’i Anma 

Etkinliği, Yaşar Kemal Vakfı Youtube Kanalı, 

https://www.youtube.com/watch?v=nkPpWLCdaUQ, 

Erişim: 27 Şubat 2021. 

 

İzgüden, Dilruba, 

Erdem, Ramazan: 

“Yüksek-düşük bağlamlı iletişim ile örgütsel muhalefet 

davranışları arasındaki ilişki: Süleyman Demirel 

üniversitesi akademik personeli üzerine bir araştırma”, 

Mehmet Akif Ersoy üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, Cilt:9 Sayı:22, 2017, s.104-129. 

 

Jackson, Jane: Ethnography. New Jersey: John Wiley & Sons, 2015. 

 

Hua, Zhu: “Research Methods in Intercultural Communication: A 

Practical Guide” Ed.by, Jackson, J. The Routledge 

Handbook Of Language And Intercultural 

Communication. London: Routledge, 2012, pp. 239-254. 

 

Jenks, Chris: Culture, Second Edition. London: Routledge, 2005a.  

      

Jenks, Chris: Subculture: The fragmentation of the social. London: 

Sage Publications, 2005b. 

 

Johnson, Richard: “What is cultural studies, anyway?” Social text, (16), 

1986, pp.38-80. 



 

  

 

173 

 

 

Johnson, Richard, 

Chambers, Deborah, 

Raghuram, Parvatı, 

Tincknell, Estella: 

 

The practice of cultural studies. London: Sage 

Publications, 2004. 

Johnstone, Barbara, 

William Marcellino: 

“Dell Hymes and the ethnography of communication.”, 

The Sage Handbook Of Sociolinguistics, London: Sage 

Publications, 2010, pp.57-66. 

 

Jourdan, Christine, 

Kevin Tuite: 

Language, Culture and Society: Key topics in 

Linguistic Anthropology, Cambridge:Cambridge 

University Press, 2006. 

 

Kağıtçıbaşı, Çiğdem, 

Cemalcılar, Zeynep: 

Dünden bugüne insan ve insanlar: sosyal psikolojiye 

giriş. Evrim, 2014. 

 

Kaplan, Mehmet: Kültür ve Dil, İstanbul: Dergâh Yayınları, 2003. 

 

Karakuzu, Melih, 

İrgin, Pelin: 

“High Or Low Context Culture in the EFL Classroom?” 

Journal of Educational Sciences Research, 6, 2016, 

pp.227-237. 

 

Kartarı, Asker: “Nitel Düşünce ve Etnografi: Etnografik Yönteme 

Düşünsel Bir Yaklaşım”. Moment Dergi, 4(1), 2017, 

s.207-2020.  

 

Kartarı, Asker: Farklılıklarla Yaşamak: Kültürlerarası İletişim. 

Ankara: Ürün Yayınları, 2001. 

 



 

  

 

174 

 

 Keating, Elisabeth: “The Ethnography of Communication”, Ed. By, Atkinson, 

P., Coffey, A., Delamont, S., Lofland, J., & Lofland, L. 

Handbook of Ethnography  London: Sage Publications, 

2001, s.285-301.  

 

Keleş, Yener: “What intercultural communication barriers do exchange 

students of Erasmus Program have during their stay in 

Turkey, Mugla?” Procedia-Social and Behavioral 

Sciences, 70, 2013, pp.1513-1524. 

 

Kemal, Yaşar: Yağmurcuk Kuşu Kimsecik I, İstanbul: Yapı kredi 

Yayınları, 14.baskı, 2020.  

 

Kemal, Yaşar: Kale Kapısı, Kimsecik II, İstanbul: Yapı kredi Yayınları, 

11.baskı, 2020. 

 

Kemal, Yaşar: Kanın Sesi, Kimsecik III, İstanbul: Yapı kredi Yayınları, 

11 baskı, 2020. 

 

Kemal, Yaşar: Fırat Suyu Kan Akıyor Baksana, Bir Ada Hikayesi I, 

32.baskı, İstanbul: Yapı kredi Yayınları, 2020. 

 

Kemal, Yaşar: Karıncanın Su İçtiği Bir Ada Hikayesi II, İstanbul: 

Yapı kredi Yayınları, 24.baskı, 2020. 

 

Kemal, Yaşar: Tanyeri Horozları Bir Ada Hikayesi III, İstanbul: Yapı 

kredi Yayınları, 23.baskı, 2020. 

 

Kemal, Yaşar: Çıplak Deniz Çıplak Ada Bir Ada Hikayesi IV, 

İstanbul: Yapı kredi Yayınları, 11.baskı, 2020. 

 



 

  

 

175 

 

Kemal, Yaşar: Binbir Çiçekli Bahçe, Yayına Hazırlayan: Alpay 

Kabacalı, İstanbul: Yapı kredi Yayınları, 5.baskı, 2020a. 

 

Kemal, Yaşar: Sevmek, Sevinmek, İyi Şeyler Üstüne, Hazırlayan: 

Filiz Özdem, İstanbul: Yapı kredi Yayınları, 8.baskı, 

2020b. 

 

      Kemal, Yaşar: “Bütün Eserleri”, Yaşar Kemal Vakfı Web sitesi, 

https://yasarkemalvakfi.org/kitaplari/, Erişim: Aralık 

2020. 

 

Livaneli, Zülfü: “Benim Romanlarımı Okuyanlar”,Yaşar Kemal’i Anma 

Etkinliği, Yaşar Kemal Vakfı Youtube Kanalı, 

https://www.youtube.com/watch?v=nkPpWLCdaUQ, 

Erişim: 27 Şubat 2021. 

 

Kırcı, Mustafa: “İletişim Odaklı Yeni Türk Edebiyatı Derslerinde Metin 

Okuma Denemesi.” Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 14(14-15), 2003, s.183-195. 

 

Kiesling, Scott F.: “Ethnography of Speaking”, Ed.by, Paulston, C. B., 

Kiesling, S. F., & Rangel, E. S.The Handbook of 

Intercultural Discourse and Communication. Malden, 

Mass.: Wiley-Blackwell, 2012, pp. 77-90.  

 

Kotthoff, Helga, Helen 

Spencer-Oatey: 

Handbook of intercultural communication. Vol. 7., 

Berlin: Mouton de Gruyter, 2007. 

 

Köroğlu, Erol: “Yaşar Kemal’in Bir Ada Hikâyesi Dörtlüsünde Eleştirel 

Tarih, Kolektif Anlatı ve Toplumsal İmgelem” 

Monograf, 3, 2015, s.219-247. 



 

  

 

176 

 

 

Lecercle, Jean-    

Jacques: 

“Raymond Willams” Çev: Şükrü Alpagut, Ed. Jacques 

Bidet ve Stathis Kouvelakis”, Çağdaş Marksizm için 

Eleştirel Klavuz, Yordam Kitap, 2014, s.677-687. 

 

Leeds‐Hurwitz, 

Wendy: 

“On the relationship of the “Enthnography of speaking” 

to the “ethnography of communication”, Paper in 

Linguistics, 17(1), 1984, pp.7-32. 

 

Lehtonen, Mikko: The Cultural Analysis of Texts, London: Sage 

Publications, 2000. 

 

Liu, Shuang, Zala 

Volcic, and Cindy 

Gallois: 

Introducing intercultural communication: Global 

cultures and contexts. London: Sage Publications,2015. 

 

 

Longhurst, Brian., 

Smith, Greg, Bagnall, 

Gaynor, Crawford, 

Garry, Ogborn, Miles: 

 

Introducing cultural studies. London:Taylor & 

Francis, 2016 

Lull, James: Culture in the Communication Age. London: 

Routledge, 2001. 

 

Martin, Judith N., 

Thomas K. Nakayama: 

Intercultural Communication In Contexts. New York, 

NY: McGraw-Hill, 2010. 

 

Martin, Judith N., 

Thomas K. Nakayama, 

Carbaugh D.: 

“The History And Development Of The Study Of 

Intercultural Communication And Applied Linguistics.” 

Ed. By, Jackson, J. The Routledge Handbook Of 



 

  

 

177 

 

Language And Intercultural Communication. 

Routledge, pp.17-37, 2012. 

 

McGuigan, Jim: Cultural Analysis. London:Sage Publications, 2010. 

 

McKee, Alan: Textual analysis: A beginner′ s guide. London:Sage 

Publications, 2003. 

 

Mengü Seda, Murat. 

Mengü: 

“Birmingham Okulu” Ed. By, İnceoğlu, Y. G., & Çomak, 

N. A. Metin çözümlemeleri, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 

2009, s.343-365.   

 

Migliore, Laura Ann: “Relation between big five personality traits and 

Hofstede's cultural dimensions.”, Cross Cultural 

Management: An International Journal, Vol:18 No:1, 

2011, pp.38-54. 

 

Monaghan, Leila: "Perspectives on Intercultural Communication and 

Discourse."Ed.by, Christina Bratt Paulston, Scott F. 

Kiesling, Elizabeth S. Rangel, The handbook of 

intercultural discourse and communication, Oxford: 

Wiley and Blackwell, 2012, s.19-36. 

 

Moran, Boran: Edebiyat Kuramları ve Eleştiri, İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2013. 

 

Moran, Boran: Türk Romanına Eleştirel Bir Bakış 2, İstanbul: 

İletişim Yayınları, 2016. 

 



 

  

 

178 

 

Murdock, Graham: “Thin Descriptions: Questions of Method in Cultural 

Analysis” Ed. By, McGuigan, J. Cultural Methodologies 

Sage, 1997, pp. 178-193.   

Novinger, Tracy: Intercultural Communication: A Practical Guide. 

Texas: University of Texas Press, 2001.  

 

Oğuz, Hatice Şule: Kültürlerarası iletişim bağlamında sığınmacılık deneyimi: 

Gaziantep örneği. (Yayınlanmamış doktora tezi), Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2013. 

 

Okmeydan, Selin 

Bitirim: 

"Kültürlerarası Iletişim Alanındaki 

Eğilimler:‘Kültürlerarası Iletişim’Başlıklı Lisansüstü 

Tezlerin Bibliyometrik Analizi." TRT Akademi 6.10, 

2020, s.578-611. 

 

Onural, Ece: “Yaşar Kemal’in Romanlarının Zihniyet, Yapı, Tema ve 

Anlatım Bakımlarından İncelenmesi.” (Yayınlanmamış 

doktora tezi). Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 2017. 

 

Ökeli, Hande: “Kültürlerarası iletişim bağlamında bir altkültür grubu 

olan Çerkeslerin hâkim kültürle iletişimi.” 

(Yayınlanmamış yüksek lisans tezi), Anadolu 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2014. 

 

Önder, Alev:   “Bir Ada Hikâyesi’nde Tarih, Kimlik, Bellek.” Yeni 

Türk Edebiyatı Araştırmaları, 18(18), 2017, s. 156-

176. 

 



 

  

 

179 

 

Öztürk, Rukiye Gülay: Representatıon Of Ethnıc Identities In Turkish 

Advertisements. French Journal For Media Research – 

n° 6/2016 – ISSN 2264-4733, 2016, pp.1-22. 

 

Özüdoğru, Şakir: “Nitel Araştırmanın İletişim Araştırmalarında Rol ve 

Önemi Üzerine Bir Deneme” Global Media Journal: 

Turkish Edition, 4(8). 2014, s.260-275. 

 

Özyurt, Metin: “Çaycuma bisiklet topluluğu'nun bir altkültür örneği 

olarak incelenmesi,” (Yayınlanmamış yüksek lisans tezi), 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

2019. 

 

Paliçko, Elif: “Bir Deneyim Olarak Edebiyat.” Akademik Dil ve 

Edebiyat Dergisi, 4(1), 2020, s.16-130. 

 

Patel,Fay,    Mingsheng 

Li, Prahalad 

Sooknanan: 

 

Intercultural communication: Building a global 

community. New Delhi: Sage Publications, 2011. 

Paulston, Christina 

Bratt, Scott F. 

Kiesling, Elizabeth S. 

Rangel: 

 

The handbook of intercultural discourse and 

communication, Malden: Wiley-Blackwell, 2012. 

Peltokorpi, Vesa, 

Lisbeth Clausen: 

"Linguistic and cultural barriers to intercultural 

communication in foreign subsidiaries." Asian Business 

& Management 10.4, 2011, pp. 509-528. 

 

Pillay, Soma, Nirmala 

Dorasamy: 

"Linking cultural dimensions with the nature of 

corruption: An institutional theory 



 

  

 

180 

 

perspective." International Journal of Cross Cultural 

Management, 10.3 2010, pp.363-378. 

 

Piller, Ingrid: "Intercultural communication: An overview.” The 

handbook of intercultural discourse and 

communication, Ed.by, Paulston, Christina Bratt, Scott 

F. Kiesling, and Elizabeth S. Rangel, 2012, pp. 3-18. 

 

Samovar, Larry, 

Richard, E. Porter: 

Intercultural Communication: A reader. Belmmont: 

Wadsworth Thomson Learning, 2003. 

 

Sarı, Engin: “Kültürlerarası iletişim: Temeller, gelişmeler, 

yaklaşımlar,” Folklor/Edebiyat, x (29), 2004, s.1-31.   

 

Sarı, Engin: “Kültür, Kimlik, Politika: Mardin'de Kültürlerarasılık”. 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2007. 

   

Sarı, Engin: Mardin’de Kültürlerarasılık (Kültür, Kimlik, 

Politika), İstanbul: İletişim Yayınları, 2010. 

 

Sarıaslan Satı: “Yaşar Kemal, Orhan Kemal, Kemal Tahir'in 1950-1960 

yılları arasındaki köy romanlarında halk kültürü 

unsurları” (Yayınlanmamış yüksek lisans tezi), Adnan 

Menderes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

2014. 

 

Saukko, Paula: Doing research in cultural studies: An introduction to 

classical and new methodological approaches. Sage, 

2003. 

 



 

  

 

181 

 

Savaş, Zübeyir: “İngiliz altkültür romanında ideoloji ve tüketim kültürü: 

Otomatik Portakal ve Trainspotting,” (Yayınlanmamış 

yüksek lisans tezi), Pamukkale Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, 2013. 

 

Saville-Troike, Muriel: The ethnography of communication: An introduction,  

Vol. 14. Oxford: Wiley-Blackwell, 2008. 

 

Schwartz, Shalom H.: "An overview of the Schwartz theory of basic 

values." Online readings in Psychology and 

Culture 2.1 2012, pp. 2307-0919. 

 

Scollon, R., S. W. 

Scollon, R. H. Jones: 

Intercultural communication: a discourse approach, 

New Jersey: Blackwell Publishers Inc, 2001. 

 

Sherzer, Joel: "The ethnography of speaking: A critical appraisal." 

Georgetown University Round Table on Languages 

and Linguistics 1977, pp.43-57. 

 

Spencer-Oatey, Helen 

Peter Franklin: 

Intercultural interaction: A multidisciplinary 

approach to intercultural communication. Springer, 

2009. 

 

Spencer-Rodgers, 

Julie, Timothy 

McGovern: 

"Attitudes toward the culturally different: The role of 

intercultural communication barriers, affective responses, 

consensual stereotypes, and perceived 

threat." International journal of intercultural 

relations 26.6 2002, pp. 609-631. 

 

Süzmen Arzu: “Sokak modasının Nişantaşı ve Beşiktaş'ta kültürel 

çalışmalar bağlamında karşılaştırılması,” 



 

  

 

182 

 

(Yayınlanmamış yüksek lisans tezi), İstanbul Arel 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019. 

 

Şeker, Aziz: “Yaşar Kemal'in romanlarında sosyal konular,” 

(Yayınlanmamış yüksek lisans tezi), Cumhuriyet 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2006. 

 

Şeker, Aziz: "Yaşar Kemal’in romanlarının sosyolojisinde insan 

sevgisi ve değerinin varoluşsal 

kaynakları”, Folklor/Edebiyat, 25.98, 2019, s.371-385. 

 

Tabakçı, Nurullah: “Kültürlerarası iletişim sürecinde alt-kültürde kimliğin 

oluşumu (Türkiye'deki Karaçay Topluluğu örneği)” 

(Yayınlanmamış doktora tezi), Selçuk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2008. 

 

Teker Sevdiye: “Frankfurt ekolü ve İngiliz kültürel çalışmalar okulunun 

karşılaştırılmalı bir okunması,” (Yayınlanmamış yüksek 

lisans tezi), İstanbul Arel Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 2018. 

 

Tharaud, Charles 

Barry: 

Çukurova Yaşar Kemal edebiyatının temelleri. Çev: 

T. Çulhaoğlu, İstanbul: Yapı Kredi, 2017. 

 

Thrift, Nigel: "Literature, the production of culture and the politics of 

place." Antipode 15.1, 1983, pp.12-24. 

 

Ting-Toomey, Stella, 

Leeva C. Chung: 

Understanding Intercultural Communication, Oxford 

University Press, 2012. 

 



 

  

 

183 

 

Ting-Toomey, Stella: Communicating Across Cultures, New York: Guilford 

Publications, 1999.  

Tracy, Sarah J.: Qualitative research methods: Collecting evidence, 

crafting analysis, communicating impact., Oxford: 

John Wiley & Sons, 2012. 

 

Turner, Graeme: İngiliz Kültürel Çalışmaları. Çev:Özçetin, D. ve 

Özçetin B., Ankara: Heretik Yayıncılık, 2016.   

 

Türkdoğan, Orhan: Etnik sosyoloji: Türk etnik sosyolojisi. İstanbul: Timaş 

Yayınları, 1997. 

 

Türkoğlu, Nurçay: İletişim Bilimlerinden Kültürel Çalışmalara 

Toplumsal İletişim Tanımlar. Kavramlar, 

Tartışmalar, İstanbul: Babil Yayınları, 2004.  

  

Ulusoy, Hande Ökeli: “Kültürlerarasılık, çokkültürlülük ve etnisite: 

Eskişehir’deki Çerkeslerin kültürlerarası iletişim 

pratikleri.” Akdeniz Üniversitesi İletişim Fakültesi 

Dergisi, 27, 2017, s. 165-181. 

 

Vanderstoep, Scott W., 

Deidre D. Johnson: 

Research methods for everyday life: Blending 

qualitative and quantitative approaches. Vol. 32. 

Oxford: John Wiley & Sons, 2008. 

 

Walton, David: Introducing Cultural Studies: Learning Through 

Practice. London: Sage Publications, 2008. 

 

White, Mimi, James 

Schwoch: 

Questions of method in cultural studies. Oxford: Wiley-

Blackwell, 2006. 

 



 

  

 

184 

 

Whitehouse, Ruth 

Margaret.: 

The representation of ethnic minorities in twentieth 

century Turkish fiction, PhD Thesis. SOAS University of 

London.SOAS University of London, 2001. 

 

Williams Raymond: Kültür. Çev: Suavi Aydın, Ankara: İmge Yayınları, 

1993.   

Williams Raymond: The Long Revolution. London:Penguin Books, 1961. 

Williams Raymond: Kültür ve Toplum, Çev:Uygur Kocabaşoğlu, İstanbul: 

İletişim Yayınları, 2017.   

 

Würtz, Elizabeth: "Intercultural communication on web sites: A cross-

cultural analysis of web sites from high-context cultures 

and low-context cultures." Journal of computer-

mediated communication, 11.1, 2005, pp. 274-299. 

 

Yaktıl Oğuz, Görsel: “Kültürlerarası İletişimde Engeller: Bir Örnek 

Çözümleme: Savulun Battal Gazi Geliyor.” Kurgu, 2002, 

19(1), s. 24-32. 

 

Yaman, Ömer Miraç: “Gençlerin toplumsal davranış ve yönelimleri: İstanbul'da 

'apaçi' altkültür grupları üzerine nitel bir çalışma,” 

(Yayınlanmamış doktora tezi), Sakarya Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2012. 

 

Yanık, Celalettin: 

 

 

 

Yanık, Elif: 

"Etnisite, kimlik ve milliyetçilik kavramlarının sosyolojik 

analizi." Kaygı. Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat 

Fakültesi Felsefe Dergisi, 20, 2013, s. 225-237. 

 



 

  

 

185 

 

“Yaşar Kemal'in İnce Memed, Demirciler Çarşısı 

Cinayeti, Yusufcuk Yusuf adlı romanlarında 'Toplumcu 

gerçekçilik'” (Yayınlanmamış yüksek lisans tezi, 

Kırklareli Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

2016. 

 

Yemenici, Alev: "Söylem Çözümlemesinde Üç Temel Yaklaşım ve 

Kültürlerarası İletişimde Söylem Çözümlemesinin 

Önemi." Dilbilim Araştırmaları Dergisi, 6, 1995, s. 

152-166. 

 

Yurdakul Şefika: “İngiliz kültürel çalışmalar perspektifinden işçi sınıf 

kültürünün direnme alanı olarak alternatif medya 

sendika.org örneği,” (Yayınlanmamış yüksek lisans tezi), 

Kocaeli Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2016. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

 

186 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Gülistan Elmacıoğlu, 2006-2011 yılları arasında Eskişehir Osmangazi Üniversitesi 

Karşılaştırmalı Edebiyat Bölümü’nden lisans derecesini almıştır. Yüksek lisans 

eğitimini Ankara Üniversitesi Halkla İlişkiler ve Tanıtım Programı’nda alternatif 

medya pratikleri üzerine hazırladığı tez çalışması ile 2016’da tamamlamıştır. 2016’da 

başladığı İstanbul Üniversitesi Halkla İlişkiler ve Tanıtım Doktora Programı’ndan 

2021’de mezun olmuştur. 2015 yılında başladığı Haliç Üniversitesi Halkla İlişkiler ve 

Tanıtım Bölümü araştırma görevliliğine devam etmektedir. Kültür kuramları, 

kültürlerarası iletişim, kültürel çalışmalar, iletişim etnografisi ve dilbilimsel 

antropoloji araştırma alanları arasındadır.  


