
 

 

 

BEŞİKTAŞ JİMNASTİK KULÜBÜ ÇARŞI GRUBU 

ÖRNEĞİ ÜZERİNDEN TARAFTAR FOLKLORUNUN 

İNCELENMESİ 

  

 

 
İlke TEPEKÖYLÜ 

 

 

 

Tez Danışmanı 

 Prof. Dr. Ali YAKICI 

 

 

 
DOKTORA TEZİ 

TÜRK HALK BİLİMİ ANABİLİM DALI 

TÜRK HALK BİLİMİ BİLİM DALI 

 

 

 

HAZİRAN  2022  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

BEŞİKTAŞ JİMNASTİK KULÜBÜ ÇARŞI GRUBU ÖRNEĞİ 

ÜZERİNDEN TARAFTAR FOLKLORUNUN İNCELENMESİ 

 

 

 

 

 

İlke TEPEKÖYLÜ 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

TÜRK HALK BİLİMİ ANABİLİM DALI 

TÜRK HALK BİLİMİ BİLİM DALI 

 

 

 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

HAZİRAN 2022 



ETİK BEYAN 

 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Tez Yazım Kurallarına uygun olarak 

hazırladığım bu tez çalışmasında; tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve 

dokümanları akademik ve etik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, tüm bilgi, belge, 

değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına uygun olarak 

sunduğumu, tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak 

kaynak gösterdiğimi, kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, bu 

tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu, bildirir, aksi bir durumda aleyhime 

doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan ederim.   

 

İlke TEPEKÖYLÜ 

27.06.2022 

 



 

iv 

BEŞİKTAŞ JİMNASTİK KULÜBÜ ÇARŞI GRUBU ÖRNEĞİ ÜZERİNDEN TARAFTAR 

FOLKLORUNUN İNCELENMESİ 

(Doktora Tezi) 

İlke TEPEKÖYLÜ 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

Haziran 2022 

ÖZET 

Geçmişi milâttan önceye dayanan, 19. yüzyılın ortalarında kuralları belirlenmeye başlanan 

ve kurumsallaşan futbol, 21. yüzyıla gelindiğinde dünya genelinde sayıca en çok oyuncuya, 

taraftara ve izleyiciye sahip olan spor dalı olarak yerini almıştır. Futbolun diğer spor 

dallarıyla kıyaslanamayacak kadar yoğun bir ilgi gördüğü ve sosyal hayatın her alanına etkili 

olduğu bir gerçektir. Türkiye’de de benzer bir durum söz konusudur. Sosyal bilimlerin çeşitli 

alanlarıyla çalışma konusu olarak ele aldığı; futbol, futbol endüstrisi, futbol kulüpleri, kulüp 

yönetimleri ve taraftar gruplarıyla ilgili akademik çalışmalar yapılmıştır. Bu çalışmaların 

alanları; spor yönetimi, spor sosyolojisi, pazarlama, halkla ilişkiler, reklamcılık, siyaset 

bilimi, işletme, ekonomi gibi dallarla sınırlı kalmıştır. Popüler kültürün yanı sıra halk 

kültürünün de önemli ögelerini barındıran ve sportif etkisinin dışında halk bilimsel boyutu 

oldukça önemli olan futbol ve futbol taraftarları, halk bilimi alanında birkaç tez ve makaleyle 

ele alınmıştır. Türkiye’deki futbol literatüründe ‘dört büyükler’ olarak tâbir edilen 

takımlardan biri olan Beşiktaş Jimnastik Kulübü, tanınmış ve etkili bir taraftar grubu olan 

Çarşı’ya sahiptir. Taraftar grubu Çarşı’nın bir araya gelmesini, grubun birlikte hareket 

etmesini sağlayan ve Çarşı üyelerinin fanatiklik ekseninde beslendiği gurur, minnet, tatmin 

gibi duygularla ortaya çıkardığı folklorik unsurlar tezin konusunu oluşturmaktadır. Bu 

bağlamda tezde futbol taraftarlarının oluşturduğu ortak bilinç, kültürlenme süreci, ritüel, 

gelenek, sözlü-yazılı kültür ve duygulardan hareketle kolektif davranış biçimlerinin bir 

“taraftar folkloru” oluşturduğu hipotezinden yola çıkılmıştır. Beşiktaş Jimnastik Kulübü ve 

taraftar grubu Çarşı örneği üzerinden taraftarlar, yalnızca futbolun bir aktörü olan insan 

yığını olarak değil; belirli bir amaç ve duygu etrafında toplanmış bir halk birimi ve topluluk 

olarak ele alınmıştır. Taraftarlar çeşitli duygularla takımlarına bağlanırlar ve bu bağlanma 

şekilleri de farklılık gösterir. Grup motivasyonunu sağlayan duygular ve bu motivasyondan 

hareketle ortaya çıkan taraftar üretimleri ve ritüelleri aynı zamanda taraftar folklorunun 

genetiğini taşıyan çeşitli gelenek, kültür ve değerleri oluşturur. Böylece taraftarlar 

öğrendiklerini ve ürettiklerini yaşamları boyunca kendilerinden sonraki nesillere aktararak 

bir kültürel miras taşıyıcılığı da yapar. Bu organik yapılanma içerisinde yaşadığı milletin, 

kültürün, tarihin, şehrin, semtin izlerini taşır. Bu kapsamda tezde, Beşiktaş Jimnastik Kulübü 

taraftar grubu Çarşı örneği ile bir halk kitlesi olan taraftarların ortak duygu, düşünce, 

davranış biçimleriyle inşa ettikleri ve ürettikleri halk bilimsel unsurlar belirlenmeye 

çalışılmıştır. Kaynak taraması sonucunda elde edilen bilgiler, analizler ve gerçekleştirilen 

görüşmelerle  ‘taraftar folkloru’ tanımına bilimsel ve akademik bir nitelik kazandırmak 

amaçlanmıştır. 

 

Bilim Kodu : 31003  
Anahtar Kelimeler : Beşiktaş, Çarşı, folklor, futbol, taraftar.  
Sayfa Adedi : 183  
Tez Danışmanı : Prof. Dr. Ali YAKICI  



 

v 

A STUDY ON FAN’S FOLKLORE VIA EXAMPLE OF ÇARŞI, BEŞİKTAŞ 

GYMNASTICS CLUB’s SUPPORTER GROUP 

(Ph.D. Thesis) 

İlke TEPEKÖYLÜ 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ UNIVERSITY 

GRADUATE SCHOOL FOR ANKARA HACI BAYRAM VELİ UNIVERSITY 

June 2022 

ABSTRACT 

Its history aging back to before Christ, B.C., football is known to have the biggest number of 

players, supporters and viewers worldwide.  The establishment of the rules of the game 

began in the middle of 19th century and it has become an institutional sport over the years. 

There is a vast amount of attention for football, completely incomparable to other sports. It is 

a well-known fact that football affects all social aspects of life both in Turkey and in all 

other countries all around the world. The social sciences literature investigated different 

dimensions of the sport such as football industry, football clubs, sports management and 

football fans. However, the existing literature is mostly limited to sports management, sports 

sociology, marketing, public relations, advertising, political sciences and economics. 

Football includes really important elements of the folklore culture in addition to popular 

culture.  These folkloric elements have not been explored thoroughly in the existing 

literature with the exception of a few thesis and articles. Beşiktaş Gymnastics Club, which is 

among the biggest four football clubs in Turkey, has a well-known and efficient fan club 

called ‘Çarşı’. This thesis investigates the folkloric elements such as pride, appreciation and 

satisfaction that  lead the extreme fans to gather and act in a collective manner. In this 

manner, the thesis follows the idea that collective conscience, path to common knowledge, 

rituals, written and verbal culture unite people to have a ‘fan folklore.’ Via the help of the 

Beşiktaş Gymnastic group and Çarşı supporters, the fans of the football sports are considered 

to be a community that is gathered around a common purpose and emotion, not as a mass of 

people that is just a part of the football culture. Fans are attached to their teams emotionally 

and the ways of attachment differ among people. The emotions that enable group motivation 

and the rituals stemming from this motivation forms the backbone of the fan folk culture. 

Fans transfer the common knowledge they gained through the generations and help form a 

cultural heritage. This organic structure carries the signs of the history and the culture of the 

community that they live in. In this thesis, with the help of the of Beşiktaş Çarşı football fan 

club, we investigate the folkloristic elements that is built by the common emotions, thoughts 

and behavioral patterns observed in a society. I aim to give the term ‘fan folklore’ an 

academic and scientific meaning with the help of the knowledge we obtained by the 

literature review and analysis of the interviews conducted for this study. 

 

 

 

 

 

Science Code : 31003 
Key Words : Beşiktaş, Çarşı, folklore, football, supporter. 
Page Number : 183 
Supervisor : Prof. Dr. Ali YAKICI 



 

vi 

TEŞEKKÜR 

Tezimin fikir, oluşum ve yazım sürecinde bana her türlü desteği sunan ve hep 

yanımda olan kıymetli danışmanım, hocam Prof. Dr. Ali Yakıcı’ya tüm kalbimle 

teşekkür ederim. Tez İzleme Komisyonu üyelerim olarak doktora öğrenciliğimin 

başlangıcından bugüne, tüm bilgi birikimini bizlerle paylaşan ve bizleri yetiştiren 

değerli hocam Prof. Dr. M. Öcal OĞUZ’a ve tez yazım sürecimde bana her zaman 

yol gösterici olan; kıymetli fikirlerini, zamanını, kaynaklarını benimle paylaşan, her 

daim ulaşabildiğim değerli hocam Prof. Dr. Gülin ÖĞÜT EKER’e teşekkürü bir borç 

bilirim. Tez savunma jürimde yer alarak kıymetli önerileri ve fikirleriyle tezime katkı 

sunan Prof. Dr. Hamiye DURAN ve Doç. Dr. Dilek TÜRKYILMAZ’a 

müteşekkirim. Çarşı ile temasımı sağlayan ve bana her konuda yardımcı olan sevgili 

öğrencim ve meslektaşım Ali Ekin ENÇ’ ne kadar teşekkür etsem azdır. Tez 

süresince her türlü teknik desteği gösteren ve işlerimizi kolaylaştıran Arş. Gör. 

Kadirhan ÖZDEMİR ve Arş. Gör. Burakhan KABAÇAM’a teşekkür ederim. Tezin 

İngilizce özet kısmındaki yardımları için Selin GÜNEY’e teşekkürlerimi sunarım. 

Tüm yaşamım boyunca desteğini ve sevgisini hissettiğim başta annem Sevgi 

TEPEKÖYLÜ olmak üzere tüm aileme minnettarım. 

  



 

vii 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖZET ....................................................................................................................  iv 

ABSTRACT ..........................................................................................................  v 

TEŞEKKÜR ..........................................................................................................  vi 

İÇİNDEKİLER .....................................................................................................  vii 

ŞEKİLLERİNLİSTESİ .........................................................................................  ix 

RESİMLERİN LİSTESİ .......................................................................................  x 

KISALTMALAR ..................................................................................................  xi 

1. GİRİŞ ................................................................................................................  1 

2. SPOR VE FUTBOL ÜZERİNE ........................................................................  17 

2.1. Sporun Tarihi ..............................................................................................  17 

2.2. Spor Sosyolojisi, Kültürü ve Sporun İşlevi ................................................  19 

2.3. Türklerde Spor ............................................................................................  22 

2.4. Futbol .........................................................................................................  25 

2.5. Futbolun Tarihi ve Gelişimi .......................................................................  27 

2.6. Türklerde Futbol .........................................................................................  31 

2.7. Endüstriyel Futbol ......................................................................................  40 

3. BJK’NİN TARİHİ VE BAŞARILARI .............................................................  45 

3.1. BJK’nin Tarihi ............................................................................................  45 

3.2. BJK’nin Başarıları ......................................................................................  49 

3.3. BJK’nin Efsaneleri .....................................................................................  56 

4. TARAFTAR OLGUSU, TÜRLERİ ve KİMLİKLERİ ....................................  61 

4.1. Taraftar Olgusu ..........................................................................................  61 

4.2. Taraftar Türleri ve Kimlikleri.....................................................................  65 

4.2.1. Fanatizm ve Holiganizm ..................................................................  70 



 

viii 

Sayfa 

5. ÇARŞI GRUBU, GRUBUN DUYGUSAL MOTİVASYONLARI, 

ETKİLEŞİM TÜRLERİ ve TARAFTAR FOLKLORU ..................................  73 

5. 1. Çarşı Grubu ...............................................................................................  73 

5.1.1. Çarşı Grubu ve Mekân İlişkisi .........................................................  84 

5.1.2. Çarşı Grubunun Pankartları ve Yardım Kampanyaları....................  88 

5.2. Çarşı Grubunun Duygusal Motivasyonları ................................................  103 

5.2.1. Grubun Birincil ve İkincil Duyguları...............................................  105 

5.2.2. Grubun Motivasyonunu Sağlayan Temel Duygular ........................  108 

5.3. Çarşı Grubunun Etkileşim Türleri ..............................................................  110 

5.3.1. Grup İçerisindeki İletişim Türleri ....................................................  113 

5.4. Çarşı Grubunun Taraftar Folkloru ..............................................................  115 

5.4.1. Grup Ritüelleri .................................................................................  116 

5.4.1.1. Grubun maç öncesindeki ritüelleri .....................................  121 

5.4.1.2. Grubun maç esnasındaki ritüelleri ......................................  123 

5.4.1.3. Grubun maç sonrasındaki ritüelleri ....................................  126 

5.4.2. Çarşı Grubunun Folklor ile İlişkisi ve Gelenek Aktarımı ................  129 

5.4.2.1 Çarşı Grubunun Folklor ile İlişkisi ......................................  129 

5.4.2.2. Çarşı grubunun gelenek aktarımı .......................................  134 

6. SONUÇ .............................................................................................................  143 

KAYNAKLAR .....................................................................................................  153 

EKLER ..................................................................................................................  165 

EK-1. Beşiktaş JK Çarşı Grubuna Yöneltilen Sorular ......................................  165 

EK-2. Kaynak Kişilerin Listesi .........................................................................  167 

EK-3. Çarşı Grubunun Fotoğrafları...................................................................  170 

ÖZGEÇMİŞ ..........................................................................................................  181 

 



 

ix 

ŞEKİLLERİNLİSTESİ  

Şekil Sayfa 

Şekil 4.1. Futbol Seyircisinin Sınıflandırılması ......................................................... 67 

Şekil. 4.2. Taraftar Kimliklerini Belirlemek İçin Kullanılan Kavramsal  

Çerçeveler .................................................................................................................. 68 

Şekil 5.1. Ritüel-Etkileşim ....................................................................................... 119 

Şekil 5.2. İletişimsel Bellek-Kültürel Bellek ........................................................... 120 

Şekil 5.3. Çarşı Grubu-Folklor İlişkisi Grafiği ........................................................ 134 

Şekil 5.4. Çarşı Grubu Gelenek-Kültür Grafiği ....................................................... 138 

Şekil 5.5. Çarşı Grubu Gelenek Aktarımı Grafiği.................................................... 140 

 

  



 

x 

RESİMLERİN LİSTESİ 

Resim Sayfa 

Resim 5.1. Çarşı Grubunun Atatürk Paylaşımı Görseli ............................................. 91 

Resim 5.2. Çarşı Grubunun İstiklâl Marşı’nın Kabûlü İçin Paylaştığı Görsel ........... 92 

Resim 5.3. Çarşı Grubunun Hz. Muhammed (S.A.V.) Pankart Görseli .................... 93 

Resim 5.4. Çarşı Grubunun Hocalı Katliamı Pankartı Görseli .................................. 94 

Resim 5.5. Çarşı Grubunun Darbe Karşıtı Pankart Görseli ....................................... 96 

Resim 5.6. Çarşı Grubunun Kadına Şiddete Hayır Pankartı ...................................... 97 

Resim 5.7. Çarşı Grubunun Neşet Ertaş Pankartı ...................................................... 98 

Resim 5.8. Çarşı Grubunun Siyanür Karşıtı Ferhat ile Şirin Pankartı ....................... 99 

Resim 5.9. Çarşı Grubunun SMA Hastası Bir Çocuk İçin Düzenlediği Kampanya 

Görseli ...................................................................................................................... 100 

Resim 5.10. Çarşı Grubunun Kızılay için Kan Bağışı Görseli ................................ 101 

Resim 5.11. Çarşı Grubunun Köy Okullarına Düzenlediği Yardım Kampanyası 

Görseli ...................................................................................................................... 102 

Resim 5.12. Çarşı Grubunun Hayvan Barınağı Görseli ........................................... 103 

 

  



 

xi 

KISALTMALAR 

Bu çalışmada kullanılmış kısaltmalar, açıklamaları ile birlikte aşağıda sunulmuştur.  

Kısaltmalar    Açıklamalar 

BJK     Beşiktaş Jimnastik Kulübü 

Çev     Çeviren 

Ed     Editör 

FIFA     Uluslararası Futbol Federasyonu 

ICSS     Uluslararası Spor Sosyolojisi Komitesi 

JK     Jimnastik Kulübü 

KK     Kaynak Kişi 

MEB     Millî Eğitim Bakanlığı 

MÖ     Milâttan Önce 

UEFA     Avrupa Futbol Federasyonları Birliği 

UNESCO    Birleşmiş Milletler Eğitim Bilim ve Kültür 

                                    Kurumu 

TDK     Türk Dil Kurumu 

TFF     Türkiye Futbol Federasyonu 

TSYD     Türk Spor Yazarları Derneği 

Vb     Ve Benzeri 

Vd     Ve Diğerleri 

 



 

1 

1. GİRİŞ 

19. yüzyılda bilimsel bir disiplin hâlini alan ve en geniş mânâsıyla yazılmamış 

bir tarih olan, halkın en kuvvetli hislerinin yarattığı heyecanları çok ince ve çok açık 

bir şekilde saf ve basit ifadelerle anlatan folklorun (Alangu, 2021: 382-409) klâsik ve 

yaygın araştırma alanlarını; mit, masal, efsane, halk inanışları, gelenekleri, halk şiiri 

gibi konular oluşturmaktadır. Bu dönemde bilgiden çok halka dayalı folklor tanımları 

kullanılmıştır. Aynı zamanda halkı, köylü toplum ya da kırsal alan toplulukları 

olarak tanımlayan folklorcular olmuştur. Benzer görüşe göre folklor, geçmişte 

yaratılmıştır ve bugünün halkı yeni bir folklor üretemeyen, üstelik her geçen gün 

folkloru daha da unutmakta olan hatta bir süre sonra da folkloru tamamen unutan 

olacaktır görüşü hâkim olmuştur (Dundes, 2005: 18). Bu bağlamda folklor adına 

yapılan çalışmalar 20. yüzyılın ortalarına kadar klâsik mecrasında hareket alanı 

bulmuş ve ‘modern halk bilimi’ çalışmalarının başlamasıyla birlikte, köy ve kasaba 

hayatıyla sınırlanan algının dışına çıkılarak kent ve kent insanına doğru evrilen yeni 

bir çalışma sahası üretilmiştir. Bu süreç sonrasında folklor algısı değişime uğramıştır. 

Çünkü folklor Alan Dundes’ın ifadesiyle: ”Kültürün içinde kendi kendine oluşan 

organik bir fenomendir” (2005: 39). Bu durum Tahir Alangu’nun, ‘statik folklor’ ve 

‘dinamik folklor’ tanımlarıyla da örtüşmektedir. Alangu’ya göre geleneksel 

folklorcular derlemeleri ve araştırmaları için değişime uğramamış, dış etmenlerle 

karşılaşmamış kapalı bölgelerdeki statik folklor unsurlarına yönelirlerdi ve folklor 

denince bu algılanırdı. Fakat yolun kapalı bölgenin yakınından geçmesi, ardından bir 

fabrikanın kurulması, savaşlar ve göçler, mevsim işçilerinin gidiş gelişleri bu kapalı 

ve geleneksel çevreyi açarak folklorda bir değişim ve etkileşim başlatmıştır. 

Koşulların değişimi hayatı, hayatın değişimi de kültürü değiştirmiş ve beraberinde 

yeni çevreleri, töreler, gelenekleri getirmiştir. O zaman da folklor ‘statik’ aşamadan 

‘dinamik’ aşamaya geçişi sağlamıştır.  Buna da folklorun hayatla beraber yol alan 

dinamizmi denmektedir  (2021: 420). 

Amerikalı sosyolog Gary Alan Fine, interaktif gruplar üzerine yoğunlaşırken 

her grubun bir ölçüde kendi kültürünü yarattığını öne sürer ve bu kültürü 

‘ideoculture’ olarak adlandırır. Ideoculture, interaktif bir grubun üyelerinin 

paylaştığı; daha ileri etkileşimler için bir zemin olarak başvurabildiği bilgiler, 

inançlar, davranışlar ve gelenekler sistemi olarak tanımlar. Üyelerin ortak 



 

2 

deneyimler paylaştıkları, bu ortak deneyimlerle birlikte diğer grup üyeleriyle de 

anlaşacakları beklentisini taşıdıkları ve bununla bir sosyal gerçeklik kurduklarını 

ifade eder (1979: 734). Richard Baumann da, grup folklorunu birey bileşeninden 

hareketle bireyin folklor üretimi üzerinden ele alır ve folklorun insan yaşamındaki 

yerini anlamak için bunun gerekli olduğunu ortaya koyar (1983: 362-368). 

Bir komünikasyon şekli olarak folklor, insanların yüz yüze geldikleri ve 

birbirleriyle doğrudan iletişime geçtikleri durumlarda gerçekleşir; bir grup bir aile, 

bir sokak çetesi, bir oda dolusu fabrika işçisi, bir köy, hatta bir kabile olabilir (Amos, 

2006: 35-51).  Bu tanıma paralel olarak ortaya çıkan meslek folkloru da, çalışma 

grubundaki üyelik ve konumları belirlemede kullanılan, gayri resmî olarak 

öğrenilmiş âdetler, beceriler ve anlatılara özel vurgu yapılan anlatımlı çalışma alanı 

olarak tanımlanmıştır (McCarl, 1996’dan akt.: Aça, 2015: 112). Bu bağlamda 

meslekler ve iş hayatıyla ilgili folklor çalışmaları öncelikle kırsal alanlardan başlayıp 

giderek şehirlere ve modern dünyaya doğru genişletilmiştir (McCarl, 1986’dan akt. 

Duymaz ve Şahin, 2010: 104-105). Dolayısıyla meslek ve grup folklorunun kendine 

özgü folklorik değerleri söz konusudur. Buradan hareketle günümüz folklorunun, 

Amerikalı oduncu kampları, Protestan kiliseleri, fuarlar, çiftçi festivalleri, şenlikler, 

karnavallar, balıkçıların etkinlikleri gibi geleneksel organizasyonları kapsayan bir 

tanımı vardır. Şehirli topluluklar ve kolejli öğrenciler de spesifik bir folklor yapısına 

sahiptirler. Folklorik bir etkinlikte olanlar aktif gelenek taşıyıcısıdırlar (Le Utley, 

2005: 30-31). Türkiye’deki durum Amerika’dakinden farksızdır, özellikle ülkenin 

geneline yayılmış yerel ve ulusal taraftar dernekleri, grupları bu duruma benzer 

örnekleri teşkil etmektedir.  

Çağa ayak uyduran folklor çalışmaları postmodernizm ile belirsiz bir ilişki 

içine girmiştir. Bir yandan postmodernliğin öne sürdüğü gibi halk kültürünün 

kesinliğinin ve bir kültür türü olarak ayrılmasının reddi, bu alana bir meydan okuma 

olarak görülmektedir; öte yandan postmodernist kuramlar pratikte yaygın olarak yer 

almasa da kavram açısından, folklorcuların araştırmalarını yapmak için eğitildikleri 

güncel kültürel biçimlerinin parçalı ve yerel türlerine büyük bir önem vermektedir 

(Dorst, 2006: 97). Postmodernizm, moderniteye hâkim olan benlik, toplum, cemaat, 

akıl, değerler ve tarih kavramlarını yeniden düşünülmesini ve bunu postmodernite 

koşulları altında yaratılan şeyler için nostalji ya da üzüntü ve ütopik özlemler 



 

3 

beslemeden yapılmasını istemektedir (Hollinger, 2005: 251). Dolayısıyla 

postmodernizmin geleneksel halk bilimiyle teorik bir çatışma hâlinde olsa da 

uygulama ve yöntem pratiklerinden kavramsal olarak faydalanmaktadır. Bunun 

yanında modern halk bilimi ile reddedemeyeceği bir ilişki içerisindedir. Folklor, 

futbol, postmodernizm ilişkisi; popüler kültürün değişmez bir parçası olan futbolun 

21. yüzyılda internet ve dijital uygulamalar ile birlikte daha da popülerleşmesi ve 

yaygınlaşması sonucunda modern folklor ile ilişkilenmiştir. İster izleyici, ister 

taraftar, isterse fanatik olsun, bu kimliklerin dışavurumu bir belirsizlikle 

gerçekleşmez. Bu dışavurumun gerçekleşmesi yalnızca futbol stadyumu veya futbola 

özgü ortamlarla da sınırlı değildir. Aslında futbol, mevcut zeitgeist'in1 yani zamanın 

ruhunun öyle bir parçasıdır ki, birçok farklı alanda kurumlara, kültürel uygulamalara 

ve kişisel etkileşimlere yayılır (Stone, 2007: 174). 

Futbol, Huizinga’nın Homo Ludens, Oyunun Toplumsal İşlevi Üzerine Bir 

Deneme isimli kitabında olduğu gibi ‘oyun’u anlamlandırışıyla özdeşleştirildiğinde; 

alanları sınırlı, kendine özgü ve mutlak bir düzenin hüküm sürdüğü hatta düzenin 

kendisi olarak düşünülen ve dünyanın mükemmellikten uzak olması sebebiyle 

hayatın karmaşası içerisinde sınırlı bir geçici mükemmellik yaratıcısı olarak ifade 

edilebilir (2010: 27). Bu ifadeler, insanlık tarihi kadar kadim olan ‘oyun’un 21. 

yüzyıldaki en popüler türü olan futbol ile folklor2 bilimi arasında bir bağ kurmanın 

yerinde olduğunu ortaya koymaktadır. Hayatın karışıklığı içinde insan 

topluluklarının bir futbol takımının taraftarı olması, stadyumları doldurması başlı 

başına bir meditasyon, motivasyon ve oyun sürecindeki hallerine bakıldığında ise bir 

ritüeldir. 

 
1 Zeitgeist kelimesi Almanca olup birebir Türkçe çevirisiyle ‘zamanın ruhu’ anlamına gelmektedir ve 

birçok dilde Almanca hâliyle değiştirilmeden kullanılmaktadır. Bu kelimeyi ilk kullanan ve böyle 

bir kavramı ortaya çıkaran kişi 18. yüzyılda Almanya ve Avrupa’daki folklor çalışmalarına öncülük 

eden Alman filozof, teolog ve edebiyatçı  Herder’dir. Herder tıpkı ‘zamanın ruhu’ gibi başka bir 

kavramsal üretimi olan ve halk bilimi çalışmalarında kullanılan  volksgeist yani ‘halkın ruhu’ 

tanımıyla da bilinmektedir. Herder aynı zamanda Alman kültürüne ve edebiyatına yaptığı katkılarla 

kültürel milliyetçiliğin ve ulus devletçiliğin temelini atmıştır. 

Ayrıntılı bilgi içib bkz. Akkaya, M.Ş. (1951), “Herder, Şahsiyeti ve Eserleri”, Ankara Üniversitesi 

Dil ve Tarih- Coğrafya Dergisi, 9 (2), (165-173). 
2 Folklor terimi folk (halk) ve lore (bilgi) kelimelerinden türetilmiştir ve Türkçe’deki halk bilimi 

kelimesiyle eş anlamlıdır. Folklor kelimesi ilk kez İngiliz William Thoms tarafından 19. yüzyılda 

kullanılmıştır. 



 

4 

Sosyal hayatın her alanında yerel ve ulusal oluşumlarda kitlesel bir örgütlenme 

olarak karşılık gören futbolun, modern dünyaya ait bir girişim biçimiyle ifade edilen 

ve kökleri 16. yüzyıldan beri olgunlaşan, parçası olduğu dünyada üzerine düşeni 

yaparak gerçeklik hakkında ampirik olarak doğrulanan; sistemli ve dünyevi bilgi 

üretme çabasına dayanan sosyal bilimlerin konusu olması kaçınılmazdır (Wallerstein 

vd. 2008: 12). Futbolun sosyal bilimlerde bir araştırma konusu olarak ele alınması, 

diğer alanlara oranla daha yeni bir olgu olarak değerlendirilebilir fakat ulaştığı sosyal 

ve ekonomik alanın büyüklüğün yanı sıra harekete geçirdiği kitlelerin çokluğuyla da 

dikkat çekmektedir. Dolayısıyla kitlesel bir ilginin odağı olması ve toplumsal hayatı 

etkileyen ekonomik, siyasal, kültürel gelişmelerden etkilenmesi ve bu gelişmeleri 

etkilemesiyle futbolu konu alan çalışmalar gün geçtikçe artmaktadır (Aktükün, 2010: 

9).  

19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren futbolun gelişimi, kitlesel sanayileşme ve 

kentleşme ile binlerce insanın istihdam için şehirlere taşındığı döneme denk 

gelmiştir. Bu süreçle birlikte kentlerdeki kulüp sayıları artmış ve taraftarı olunan 

kulüpler aracılığıyla da yaşam boyu sürdürülecek ve nesilden nesile aktarılacak bir 

sosyal bağlılık ortaya çıkmıştır (Cleland ve Cashmore, 2016: 125).  Aynı zamanda 

günümüz futbolu eşsiz bir satış ve pazarlama aracı konumundadır. Futbolun bir 

yandan pazarlanan, diğer yandan da pazarlayan özellikleri onu gösteri endüstrisinin 

vazgeçilmez ve bir numaralı oyuncusu hâline getirmiş durumdadır. Bu açıdan futbol, 

bir yönüyle iktisadî ve malî özellik taşırken diğer yandan da kitlelerin yönetiminde 

etkin hâle gelmiş bir enstrüman olarak değerlendirilebilir (Serin, 2001: 1). Özellikle 

siyaset ve iş çevrelerince yerel ve ulusal futbol takımları kitlelere ulaşmada hem bir 

reklam hem de bir destek aracı olarak görülmektedir. 

Futbol aynı zamanda tüm dünyada önemli bir tutku nesnesidir ve yaklaşık yüz 

elli yıldır özellikle erkekler tarafından ilgiyle izlenen, hakkında saatlerce 

konuşulurken, sosyolojinin merceği altına ise oldukça ileri bir tarihte, 1960’larda 

alınmıştır. Ancak bu tarihten sonra futbolun tarihî ve toplumsal seyri farklı açılardan 

incelenmeye başlanmıştır. 1960’larda yapılmaya başlanan çalışmalarda futbol, 

toplumsal işlevi açısından incelenirken, 1980’li yıllardan sonra özellikle İngiltere’de, 

ülkedeki popülaritesi itibariyle taşıdığı önemle uyumlu bir biçimde futbol-taraftarlık 

üzerinden ayrıntılı araştırmalarla ele alınmıştır (Hacısoftaoğlu vd. 2012: 160).  



 

5 

Futbol, dünyada ve Türkiye’de spor dalları içerisinde en etkin, yaygın ve 

popüler olandır. Aynı zamanda küresel ve ekonomik açıdan güçlü dinamiklere 

sahiptir. Bu durumdan hareketle futbolu yalnızca sportif bir faaliyet alanı olarak 

değerlendirmek eksik bir yaklaşım olarak ifade edilebilir. Günümüzde futbol, 

sosyolojik bir hareket olarak da konumlanması sebebiyle kitlelerin ortak dili hâline 

gelmektedir ve popüler kültürün derinliklerinin keşfedilmesi için işlevsel bir aygıt 

olarak kullanılmaktadır. Futbolu iyi anlamak ve futbolu derinlemesine analiz 

edebilmek, mensubu olunan toplumun ve dünyanın daha iyi anlaşılmasına yardımcı 

olacaktır. Dünya üzerinde futbol kadar sahip çıkılan ve millî kimliğin bir göstergesi 

olarak görülen bir spor dalı yok denecek kadar azdır. Dolayısıyla futbol evrensel bir 

referans olma vasfını da taşır. Bireysel olarak da kişiler, futbol aracılığı ile aidiyet 

duygusu hissederek bir kimlik edinme sürecine girer (Talimciler, 2006: 93). Böylece 

futbolun izlerini bireyler ve toplumlar üzerinde görmek mümkün hâle gelir. 

 Futbol; sporcusuyla, taraftarıyla, yayın kuruluşlarıyla dünyada en büyük 

ekonomik ve sosyal payı alan takım sporudur. Bu nedenle de güçlü bir rekabetin ve 

ortak bir heyecanın görüldüğü futbol, başta Avrupa ve Güney Amerika ülkeleri 

olmak üzere dünya genelinde geniş kitlelere seslenir. Birçok ülkede farklı sosyal ve 

kültürel yapılara sahip geniş bir izleyici kitlesi tarafından takip edilir. Dolayısıyla bu 

büyük kitlenin yani spor seyircisinin bireysel olarak psikolojik yapısı ve sosyolojik 

açıdan toplumsal konumu birçok açıdan önem arz eder (Şanlı, 2014: 1). Dolayısıyla 

futbolun bireydeki etkisini ve bunun topluma yansımasını sosyal, ekonomik ve 

kültürel olarak birbirine bağlı birçok oluşumda görebilmekteyiz. 

Futbolun ortaya çıkardığı endüstrinin tarihi gelişimi ve bu endüstrinin 

oluşturduğu güç ilişkileri; futbol medyası ve bu medyanın algılama-bilinçlenme 

kalıpları, taraftarların toplumsal-sınıfsal yapıları, ait oldukları ya da oluşturdukları 

alt-kültürler, bu grupların taraftarlık biçimleri; toplumsal kültür yapılarıyla kulüp 

kimliklerinin ilişkisi; futbolun ulusal ve yerel kimliklerinin oluşmasındaki rolü ve 

benzer ilişkili alanlara bakılarak toplum hakkında birçok bilgi edinilebilir. Bu sayede 

futbol salt soğuk bir akademik malzemeye dönüştürülmeden, futbola dönük heyecanı 

boyutlandıran bir olgu hâlini de alır (Bora, 2006: 17-21). Spor sosyolojisi alanında 

çalışmaları bulunan Dağhan Irak’ın sosyal bilimlerin futbola  bir akademik çalışma 

ve araştırma konusu olarak bakışının seyrini şu şekilde ifade etmiştir (2013: 9):  



 

6 

“Futbol, yıllar boyu üzerine akademik veya entelektüel üretimin son derece 

kısıtlı olduğu bir alandı. Sosyal bilimler alanında çalışanlar, bu son derece 

popüler kitle sporunun taşıdığı toplumsal değeri uzun yıllar görmezden 

geldiler. 1990’lara gelinceye kadar yapılan kısıtlı çalışmalarda ise taraftarlık 

meselesine genelde tepeden bakılarak, taraftarlar ile toplumun izole 

ve sorunlu bir grubu olarak algılandı. Futbolun, içinde bulunduğu toplumun 

yaşadığı sosyal, siyasal ve ekonomik süreçlerle bağlantısı 

çoğunlukla görmezden gelindi. 1990’larla beraber hem futbolun özellikle 

uydu televizyonculuğuyla beraber makyajlanarak hedef seyirci kitlesinin 

genişletilmesi, hem de sosyal bilimleri popüler kültür içinde kendine ilgi 

alanları keşfetmesiyle bu durum değişti. Eduardo Galeano’nun 1995 çıkışlı 

Gölgede ve Güneşte Futbol kitabıyla beraber entelektüellerin futbolla barışma 

süreci hızlandı. Bu sefer de futbol romantikleştirilmeye, sahip olduğu sosyal 

değer ve diğer toplumsal ilişki manzumelerinden ayıklanarak ele alınmaya 

başlandı.”  

Avrupa ülkelerinde yaygın bir biçimde kullanılan ‘modern futbol’ ifadesinin 

Türkiye ve dünyanın geri kalan bölgelerindeki karşılığı ‘endüstriyel futbol’dur ve 

endüstriyel futbol hakkındaki tartışmalar büyük bir ilgiyle devam etmektedir. 

Endüstriyel futbol sportif, ekonomik ve sosyolojik açıdan birçok tartışma alanı 

barındıran temel bir konu olarak ele alınmaktadır. Modern bir oyun hâlini almasının 

ardından futbolun oldukça değiştiği ve bu değişim süreciyle farklı aktörlerin türettiği 

ifade edilebilir. Özellikle 1990'lı yıllardan itibaren bir sektör olarak ekonomi 

çarkındaki yerini alan futbol; kulüpler, şirketler, güvenlik yasaları, hisse senetleri, 

medya, holiganlık, fanatiklik, şiddet vb. bağlamlarda araştırma konusu olmaktadır. 

Futboldaki değişim ve futbol taraftarlığı konularında Avrupa menşeili birçok çalışma 

olduğu bilinmektedir. Türkiye’de ise futbol ve futbol taraftarlığı üzerine dikkat 

çekici bir literatürün, hem ülke futboluyla ilgili hem de dünyadaki futbola ilişkin 

yapıtlarla ve çevirilerle oluşmaya başladığı söylenilebilir (Aydın vd., 2008: 290). 

Böylelikle futbol sportif, gündelik ya da magazinel bir mecradan akademik bir 

mecraya transfer olmuştur. 

Futbolun akademik çalışmalara konu olmasını takip eden süreçle birlikte, 

Türkiye’de Beşiktaş Jimnastik Kulübü3, Çarşı grubu, futbol, futbol kulüpleri ve 

taraftar toplulukları üzerine birtakım araştırmalar, yayınlar ve akademik çalışmalar 

yapılmıştır. Bu çalışmalar çoğunlukla spor yönetimi, sosyoloji, spor sosyolojisi, spor 

tarihi, pazarlama, işletme, ekonomi, halkla ilişkiler, reklamcılık gibi alanlarla sınırlı 

 
3 Buradan itibaren “BJK” denecektir. 



 

7 

kalmıştır ve kitap, makale, yüksek lisans ve doktora tezi formlarında okuyucuya 

sunulmuştur. Beşiktaş JK konulu kitaplardan en eski ve kapsamlı olanlardan biri 

Vâlâ Somalı’nın Türk Sporunda 75 Yıl 1903-1978, Beşiktaş Spor Tarihi (1978) 

diğeri de Sedat Özkol’un Övünmekte Haklıyız; Çünkü Beşiktaşlıyız (1991) isimli 

eserleridir. Daha güncel olanlar ise Mehmet Durupınar’ın Beşiktaş Tarihi, İlkleriyle 

Unutulmayanlarıyla Yüzüncü Yılında (2002), Nedret Ebcim’in, 100 Soruda Beşiktaş 

(2010), Ergun Hiçyılmaz’ın, Beşiktaş Bazıları Büyük Doğar (2019) ve Adnan 

Dinçer’in Beşiktaş’ıdır (2020). Çarşı konulu kitaplar ise sınırlı sayıda olmakla 

beraber şunlardır: Sema Tuğçe Dikici, Çarşı Bir Başka Taraftarlık (2009), Haldun 

Açıksözlü, Çarşı’yı Ararım Abi! (2013), Erk Acarer, Çarşı Ulan! (2014), Anıl 

Helvacı, Çarşı Geliyoooor! Şövalye Ruhlu Semt Çocukları (2014), Erol Özdil, Çarşı, 

35 Yılın Pankartları, Eski Tribün Kavgaları, Deplasman Anıları (2015). Ayrıca BJK 

içerikli en güncel yayın olarak da Rıdvan Akar’ın Süleyman Seba Beşiktaş’ın Dervişi 

(2021) isimli kitabı yer almaktadır. 

YÖK (Yükseköğretim Kurulu) ulusal tez tarama merkezinde yer alan BJK ve 

Çarşı konulu yüksek lisans tezleri şunlardır:  Sema Tuğçe Dikici (2008) “Türkiye'de 

Taraftarın Sosyal ve Siyasal Profili: Beşiktaş JK Çarşı Grubu Örneği”, Ender Serin 

(2011) “Türk Futbol Sektöründe Rekabet ve Taraftar Gruplarının Sektörden 

Beklentileri: Beşiktaş J.K. Çarşı Grubu Örneği”, Esra Paksoy (2014) “Futbol 

Fanatizmi, Taraftar Kimliği: Beşiktaş Çarşı Taraftarlarının Taraftarlıkla İlgili 

Davranışlarının İncelenmesi”, Deniz Cengiz (2014) “Futbolun ve Futbol Taraftarının 

Toplumsal Olaylara Etkisi “Beşiktaş Taraftar Grubu: Çarşı”, Salih Egemen Erdoğdu 

(2013) “Sporda Kalite Yönetimi: Beşiktaş Örneği”, Ömer Akkaya (2016) “Sosyal 

Medya ve Spor Pazarlaması İlişkisi Taraftar Tutumlarını Belirlemeye Yönelik Bir 

Araştırma: Beşiktaş Spor Kulübü Örneği”, Meltem Deniz Doğan (2017) “Bir Halk 

Yaratması Olarak Futbol Tezahüratları: Beşiktaş Örneği”, İsmail Arı (2017) “Marka 

Topluluklarının Marka İmajı Üzerindeki Rolü: Beşiktaş JK ve Çarşı Grubu Örneği”, 

Zafer Anşin (2020) “Spor Kulüplerinin Kurumsal Sosyal Sorumluluk Faaliyetlerinin 

Kulüp İmajı ve Marka İmajına Etkisi: Beşiktaş JK Taraftarı Üzerinde Ampirik 

Araştırma”, Fuat Tuğlu (2020) “Futbolun Yönetiminde Endüstriyel Futbol Anlayışı 

ve Geleneksel Taraftarlık: Beşiktaş Jimnastik Kulübü Örneği”, Gültekin Cem 

Çiftçibaşı (2017) “Spor Pazarlaması ve Sponsorluk: Beşiktaş Jimnastik Kulübü ve 

Vodafone Sponsorluk İlişkisinde Taraftarların Tutumlarının İncelenmesi”, Ahmet 



 

8 

Hilmi Yılmaz (2021) “Futbol Endüstrisinin Yapısı ve Özelliği: Beşiktaş Jimnastik 

Kulübü Açısından Bir Değerlendirme”. Doktora tezleri ise şunlardır: Ahmet İçöz 

(2015) “Futbol Kulüplerinde Stratejik Yönetim Aracı Olarak Dengeli Değerleme 

Kartı: Beşiktaş Futbol Kulübü Uygulaması”, Çağrı İlk (2019) “Beşiktaş ile Avrupa 

Kulüplerinin Yönetimsel Olarak Karşılaştırılması.” Bu tezler göstermektedir ki 

Beşiktaş JK ve Çarşı Grubu konulu akademik çalışmalar genellikle daha önce 

belirtilen alanlarda yapılmıştır sadece Meltem Doğan Deniz’in “Bir Halk Yaratması 

Olarak Futbol Tezahüratları: Beşiktaş Örneği” isimli yüksek lisans tezi, futbola ve 

futbol taraftarlığına halk bilimsel bir perspektifle yaklaşan tek akademik çalışmadır. 

Doktora tezlerinde de benzer bir durum söz konusudur; futbol, futbol taraftarlığı, 

BJK ve Çarşı Grubu konulu tezler oldukça sınırlı sayıdadır ve bu konuları halk bilimi 

açısından ele alan bir doktora tezi bulunmamaktadır.  

Popüler kültürün bir parçası olan ve spor bilimiyle ilişkisinin yanında 

folklorik boyutu oldukça dinamik olan futbol ve futbol taraftarları, halk bilimi 

alanında bir kaç makale dışında akademik olarak ele alınmamıştır. Gülin Öğüt 

Eker’in 2009 yılında Hakan Berument ve Başak Ceylan ile kaleme aldığı ve The 

Social Science Journal’da yayımlanan makalesi “Soccer, Stock Returns and 

Fanaticism: Evidence from Turkey” ve yine Eker’in 2010 yılında Millî Folklor 

Dergisi’nde yayımlanan “Futbolun Dayanılmaz Çekiciliği, Büyülenen Taraftar 

Portresi, Fanatizm ve Beşiktaş” (2010), Finli akademisyen Meri Kytö’nün, Soccer 

and Society4 dergisinde yayımlanan “We Are The Rebellious Voice Of The Terraces, 

We’re Çarşı: Constructing A Football Supporter Group Through Sound”5 (2011) ve 

İlke Tepeköylü’nün Akademik Bakış dergisindeki “Türkiye’de Futbol, Taraftar 

Olgusu ve Beşiktaş Çarşı Grubu” (2016) başlıklı makaleleri konuyla ilgili 

çalışmalara örnek oluşturmaktadır. 

William Bascom (2006: 226), “Folklorun Dört İşlevi” başlıklı makalesinde, 

folklorik ürünlerin; hoşça vakit geçirme yani eğlenme ve eğlendirme; değerlere 

dolayısıyla geleneklere ve toplum kurallarına destek verme; eğitim işlevi yani 

kültürü nesillere aktarma; bireysel ve toplumsal baskılardan kurtulmak için bir kaçış 

mekanizması olmak üzere dört işlevinden söz etmektedir. İlhan Başgöz, folklorun 

 
4 Futbol ve Toplum. 
5 Tribünlerin Asi Sesiyiz, Çarşıyız: Sesle Futbol Taraftar Grubu Oluşturmak. 



 

9 

sözü edilen bu dört işlevine bir beşinciyi ekler; ‘protesto’ ve bunu Türk kültür 

tarihinde; türkünün, şiirin düzeni değiştirmeye yönelik eylemlere dönüştüğünü ve 

güç vermek için kullanıldığını söyleyerek temellendirir (Başgöz, 1996: 2). İşte bu 

noktada Çarşı’nın taraftar kimliği folklorun bu beşinci işleviyle örtüşmektedir. 

Çarşı’nın sosyal olaylara ve ülke meselelerine duyarlılığı tezahüratlarda, marşlarda, 

slogan ve pankartlarda somut olarak kendini gösterir. “Çarşı ruhu” diye ifade edilen 

soyut mekanizma insanî ve toplumsal bir duyarlılık taşır. Çarşı’nın her şeye hatta 

kendine karşılığı, isyankâr tabiatının gereğidir. Bu durum, Stuart Hall’un Popüler 

Kültür ve Devlet adlı makalesinde ifade ettiği, ‘isyan’ oyun alanında değil tribünlerde 

gerçekleşir (1999: 100) görüşüyle benzerlik taşır. 

Değişen folklor algısı ile birlikte yeniden tanımlanan kavramların başında 

‘halk’ yer alır. Batılı dillerde ‘populus’, ‘vulgus’ ve ‘volk’ sözcükleriyle 

karşılanmaktadır. Ulusları oluşturan, halk kültürü denilen değerleri tarih boyunca 

taşıyan ve sınıfsallaşmanın öncesindeki geniş bir kitle de bu kelimeyle 

tanımlanmaktadır. Halk kelimesinin günümüz Türkçesinde yer almasından önce aynı 

anlama gelen ‘kara budun’ kelimesi 8. yüzyılda Orhun Anıtları’nda yer almıştır 

(Alangu, 2021: 419). Halk denildiğinde geniş kitleleri ve toplulukları düşünmeye 

yatkın insan, Dundes’ın, “halk kimdir?” ve  “bir halk grubu ne kadar küçük 

olmalıdır?” sorularının üzerine düşünmeye sevk edilirken, cevabı yine Dundes’tan 

almaktadır (2016: 18):  

“Halk, en az bir ortak faktörü paylaşan herhangi bir insan topluluğudur. 

Bağlayıcı faktörün ne olduğu önemli değildir. Ortak sahiplenilmiş herhangi bir şey, -

dil veya din olabilir- önemi olan şey, herhangi bir nedenle bir araya gelmiş bir insan 

topluluğunun kendilerinin olarak adlandırdıkları bazı geleneklerinin olmasıdır. 

Teoride bir topluluk en az iki kişiden oluşur ama genellikle çoğu topluluklar birçok 

kişiden oluşur. Topluluğun bir üyesi diğer üyelerin hepsini tanımayabilir ancak 

büyük bir olasılıkla o topluluğa ait gelenekleri, toplulukta birliktelik duygusunun 

oluşumuna yardım eden gelenekleri bilir. Böylece eğer topluluk ağaç kesenler ve 

demiryolculardan oluşuyorsa folklor, ağaç kesenler ve demiryolcular folkloru 

olacaktır. Topluluk Yahudi ya da zencilerden oluşuyorsa folklorcu Yahudi ya da 

zenci folklorunu araştırabilir.” 



 

10 

 Halkın, millet içerisindekine karşılığına ilave olarak pek çok şekli mevcuttur. 

Örneğin bölge, şehir, kasaba veya köy gibi coğrafî kümeler de kültürel olarak halk 

gruplarını oluşturur. Etnik, ırksal, dinsel ve meslekî karakterlerdeki halk grupları 

kendine ait halk bilgisine sahiptir. Futbolcular, madenciler, balıkçılar, demir yolu 

işçileri ve çiftçiler kendilerine özgü efsanelere, meslek argosuna, fıkra ve şakalara 

sahiplerdir. Dolayısıyla yeni gruplar oluştuğu sürece de yepyeni halk bilgileri de 

oluşacaktır. Çağdaş bir halk bilimci için, şehirli bir halktan bahsetmekte herhangi bir 

ikilem yoktur. Taşralı halk olduğu gibi, şehirli halk da vardır Bu düşünce ve 

tanımdan hareketle sınırsız sayıda halk grubu olduğu ifade edilebilir. Örneğin 

müzisyenlere ait bir halk bilgisi olduğu gibi, caz müzisyenlerinin de hususi bir halk 

bilgisi vardır. Halk grupları daha küçük alt gruplarını da içine alır (Dundes, 2006: 

20-32). Alan Dundes’ın yeniden tanımladığı ‘halk’ kavramı ve ona dayanan yeni 

halk bilimi çalışmaları, Herder döneminden beri yönelmek zorunda kaldığı kırsala 

yönelik çalışmaların bağımlılığından kurtulmuştur (Çobanoğlu, 2002: 292). 

Dundes’ın yaklaşımından hareketle spor takipçileri, izleyicileri bir grup;  futbol 

izleyicileri ve taraftarları da bir alt halk grubu olarak tanımlanabilir. Bozkurt 

Güvenç, bu görüşle paralel bir grup tanımlamasını; sosyal bilimler açısından belli bir 

ortak özelliğe veya özellikler dizisine sahip iki ya da daha fazla kişi olarak 

betimlemektedir. Gruplar üye sayılarına göre küçük ve büyük ölçekli olabilir. Sosyal 

gruplardaki dayanışma ve süreklilik, grupların paylaştığı maddi ve manevi unsurların 

sayısı ve grupların büyüklüğü ile doğru orantılıdır. Gruplar büyür, küçülür, dağılır, 

güçlenir ve yeniden kurulur. İşte bu sebepten grup teorisine ‘grup dinamiği’ adı 

verilebilir (1994: 223) şeklinde ifade eder. Dolayısıyla bir futbol kulübünün taraftar 

grubunu ‘halk’ olarak tanımlayıp, halk bilgisini yani ‘folklor’unu çalışma konusu 

olarak belirlemek doğal bir sonuç olarak karşımıza çıkmaktadır ve araştırılmaya 

değerdir. Çarşı grubunun kuruluşundan bu zamana oluşan yazılı ve ekseriyetle sözlü 

geleneğin bir halk yaratısı olarak kendinden sonraki nesillere aktarıldığı 

görülmektedir. Burada bir grup ve taraftar geleneğinin aktarımı söz konusudur. 

Taraftarlık denilen şey bir kültür, bir birikim, bir gelenek yaratmadır. Taraftarlık 

geleneksel bir yapıdır, yeniliğe açık olabilirsin ama muhafazakâr bir yanı da vardır 

bir bakıma değerleri korudukça ve geleneklere sahip çıktıkça büyüyebilmektedir 

(Açıksözlü, 2013: 23). Gelenek kavramını Hobsbawn, toplum tarafından kabul 

görmüş kurallarca şekillendirilen ritüeller ya da sembolik niteliklere sahip, geçmişle 



 

11 

ilişkisi sürecek şekilde tekrarlanan, belirli davranış normlarını ve değerleri aşılamaya 

çalışan pratikler kümesine şeklinde tarif etmiştir (2006: 2). İşte bu noktada Çarşı’nın 

grup ritüelleri ve sahip olduğu üretim şekilleri ile tekrara dayalı sembolik 

değerlerinden söz edilebilir. 

Beşiktaş’ın bir semt takımı olması, Çarşı’nın diğer takım taraftarlarından farklı 

şekillerde sosyalleşmesini sağlar. İsmini aldığı Beşiktaş’taki çarşıda, kartal 

heykelinin önünde, Maçka Parkı’nda, Şairler Parkı’nda veya Abbasağa Parkı’nda 

toplanılır ve tezahüratlar eşliğinde mabet6 diye adlandırılan Vodafone Arena Stadı’na 

Dolmabahçe Sarayı hattına kadar yol boyunca marşlar okunarak ve sloganlar atılarak 

yürünür. Maç sonrasında da tam tersi istikamette aynı ritüeller uygulanır. Stada 

gidemeyenler semtin belirli kafe, bar ve restoranlarında7 toplu olarak maçı izler ve 

mekânlarda adeta stat atmosferi yaratırlar. İşte maç öncesi, esnası ve sonrasıyla tüm 

bu ve buna benzer ortak davranış kalıpları Çarşı’nın taraftar folklorunu 

oluşturmaktadır.  

Tezin Konusu: Çalışma BJK’nin erkek futbol takımı ve Çarşı’nın erkek 

futbol takımı taraftarlığıyla sınırlandırılmıştır. BJK futbolun yanı sıra voleybol, 

hentbol, basketbol, jimnastik, atletizm, güreş, boks, kürek, briç, masa tenisi, bedensel 

engelliler ve satranç branşlarında faaliyet yürütmektedir.8 BJK kadınlarda da futbol, 

basketbol, voleybol takımlarına sahiptir. Çarşı ilkesel ve duygusal olarak tüm BJK 

branşlarını desteklemektedir fakat bu sınırlandırmaya, tüm takımları içeren makro 

ölçekli bir çalışmanın doktora tezi formunda yapılabilmesinin neredeyse imkânsızlığı 

ve konuyu daha mikro düzeyde detaylı bir şekilde araştırma ve inceleyebilme 

olanağını sağlamak amacıyla gidilmiştir. 

Tez giriş ve sonuç bölümleri dışında dört bölümden oluşmaktadır. Birinci 

bölümü oluşturan girişin ardından tezin ikinci bölümünün başlığı Spor ve Futbol 

Üzerine”dir. Bu başlık altında yedi alt başlık bulunmaktadır. Bunların ilki “Sporun 

Tarihi” başlıklı olanıdır ve spor kavramı ile sporun tarihi hakkında genel bilgiler 

içermektedir. İkinci alt başlık “Spor Sosyolojisi, Kültürü ve Sporun İşlevi”dir. Bu 

 
6 Bu tanım ilk olarak İnönü Stadı için kullanılmıştır. 
7 Bu mekânların içinde en çok tercih edilenler Beşiktaş Yeni Çarşı’da yer alan Kazan ve Köyiçi’nde 

bulunanlardır. 
8 BJK ayrıca dört takım sporunu da (futbol, basketbol, voleybol, hentbol)  bünyesinde bulunduran tek 

kulüp olma unvanına sahiptir. 



 

12 

bölümde sporla sosyolojinin ilişkisi, spor ve kültür arasında bağ ve etkileşim ile 

sporun işlevselliği üzerine analizlerde bulunulmuştur. Üçüncü alt başlık “Türklerde 

Spor”da Türk tarihinde sporun yeri ve gelişimi üzerinde durulmuştur. Dördüncü alt 

başlıkta ise futbolun bir tanımı yapılmış ve futbol hakkında genel bilgiler verilmiştir. 

“Futbolun Tarihi ve Gelişimi” kısmında ise futbolun ortaya çıkışından itibaren 

tarihsel yolcuğu ve bu seyirdeki gelişimine değinilmiştir. “Türklerde Futbol” başlıklı 

altıncı kısımda ise futbolun Türk tarihi ve Türk toplumu içerisindeki serüvenine yer 

verilmiştir. Tezin ikinci bölümünün yedinci ve son alt başlığı olan “Endüstriyel 

Futbolda” ise modern futbolun kulüplerle ve taraftarlarla kurduğu parasal ilişkiyle bir 

yatırım aracına dönüşmesi irdelenmiştir.  

Tezin üçüncü bölümü “BJK’nin Tarihi ve Başarıları” başlığını taşımaktadır. 

Bu bölümde üç alt başlık bulunmaktadır. “BJK’nin Tarihi” alt başlığında BJK’nin 

Osmanlı’daki kuruluş döneminden itibaren günümüze kadar uzanan tarihi süreçleri 

ele alınmıştır. İkinci alt başlığı oluşturan “BJK’nin Başarıları”nda ise kulübün elde 

sportif ettiği başarılar yer almaktadır.  

Tezin dördüncü bölümüne gelindiğinde: “Taraftar Olgusu, Türleri ve 

Kimlikleri” başlığı altında iki alt başlık yer almaktadır: “Taraftar Olgusu” ve 

“Taraftar Türleri ve Kimlikleri”. Bu kısımda taraftar olgusu açıklanmıştır ayrıca 

taraftarların sınıflandırmaları yapılmıştır. Taraftar kimlikleri üzerinden kavramsal bir 

çerçeve oluşturulmaya çalışılmıştır. Burada bir alt başlık olarak “Fanatizm ve 

Holiganizm” de ayrıca ele alınmıştır.  

Tezin beşinci bölümü “Çarşı Grubu, Grubun Duygusal Motivasyonu ve 

Taraftar Folkloru” başlığını taşımaktadır. Bu bölümde ilk alt başlık “Çarşı 

Grubu”dur ve bu kısımda Çarşı’nın nerede, ne zaman, nasıl ve kimler tarafından 

kurulduğuna, grubu oluşturan taraftarların özelliklerine ve taraftarların ritüellerine 

yer verilmiştir. Bu bölümün kapsadığı “Çarşı Grubunun Pankartları ve Yardım 

Kampanyaları” başlığındaysa grubun ürettiği; kültürünü ve toplumsal olaylara 

duyarlılığını yansıtan ve folklordan esinlendiği pankartları ile düzenlemiş olduğu 

bazı yardım kampanyalarından örnekler sunulmuştur. Bu bölümün“Çarşı Grubunun 

Duygusal Motivasyonları” alt başlıklı ikinci kısımda ise duygu sosyolojisi ve 

etkileşim ritüelleri, iletişim türleri temel alınarak; alan araştırmasındaki kaynak 

kişilerle yapılan görüşmeler neticesinde Çarşı grubu üyelerinin takımlarına ve 



 

13 

gruplarına karşı hissettikleri ve motivasyonlarını sağlayan duygulara ve bu 

duyguların oluşturduğu davranışsal sebep-sonuç ilişkilerine yer verilmiştir. Bu 

bölümde “Grubun Birincil ve İkincil Duyguları” alt başlığında birincil duygular diye 

adlandırılan yani; korku, öfke, depresyon ve tatmin ve ikincil duygular; suçluluk, 

gurur, minnettarlık ve utanç ekseninde Çarşı’daki yansımaları ele alınmıştır. Bu 

bölümün diğer alt başlığı olan “Grubun Motivasyonunu Sağlayan Temel Duygular” 

da ise grup içerisindeki duygu ve motivasyon ilişkisine değinilmiştir. Beşinci 

bölümün üçüncü alt başlığı  “Çarşı Grubunun Etkileşim Türleri” alt başlığında grup 

içerisindeki etkileşim ve “Grup İçerisindeki İletişim Türleri” alt başlığındaysa 

iletişim incelenmiştir. Beşinci bölümün dördüncü alt başlığını “Çarşı Grubunun 

Taraftar Folkloru” oluşturmaktadır. Bu bölümün alt başlıklarında görüleceği üzere 

Çarşı’nın halk bilimi unsurları ilişkisi ve halk bilimi ürünleri üzerinde durulmuştur. 

Bu bölümün ilk alt başlığı “Grup ritüelleri” dir ve bu bölüm “Grubun Maç 

Öncesindeki Ritüelleri”, “Grubun Maç Esnasındaki Ritüelleri ve “Grubun Maç 

Sonrasındaki Ritüelleri” biçiminde sınıflandırılan üç alt başlıkla incelenmiştir. “Çarşı 

Grubunun Folklor ile İlişkisi ve Gelenek Aktarımı” başlığı “Çarşı Grubunun Folklor 

ile İlişkisi” ve “Çarşı Grubunun Gelenek Aktarımı” olmak üzere iki alt başlıkta ele 

alınmıştır. Bu kısımda, Çarşı grubunun folklor ile ilişkisi, grubun sahip olduğu grup 

geleneği ve bu geleneğin aktarımı üzerinde durulmuştur. Tezin Çarşı olgusu üzerinde 

oluşturulan, alan araştırmasıyla elde edilen bilgilerin ve verilerin sonucunda, tezin 

kavramsal çatısını oluşturan Çarşı üyelerinin duygusal motivasyonlarıyla ve 

bağlanma biçimleriyle ortaya çıkardıkları folklorik yaratmalar, ürünler ve sahip 

olduğu gelenek analiz edilmiş ve halk bilimi açısından incelenmiştir. Bu kapsamda 

elde edilen tüm bilgiler ve yapılan kategorizasyon ‘taraftar folkloru’ kapsamında 

değerlendirilmiştir. 

Tezin Yöntemi: Yazım aşamasında futbol ve taraftarlık üzerine çeşitli 

disiplinleri kapsayan Türkçe ve İngilizce okumalar yapılmıştır ayrıca Beşiktaş JK, 

Çarşı grubu, spor, spor kültürü, spor sosyolojisi, duygu sosyolojisi, fanatizm ve 

holiganlık, etkileşim ritüelleri konulu okumalara ağırlık verilmiştir. Çarşı grubunun 

duygusal motivasyonlarla oluşturduğu taraftar üretimleri halk bilimi bağlamında 

değerlendirilmiştir. Tezde halk biliminin en yaygın çalışma metotlarından olan ve 

sahadan bilgi ve malzeme toplamayı amaçlayan ‘alan araştırması’ yöntemi 

uygulanmıştır. Alan araştırmasındaki sahayı, genel anlamıyla Çarşı grubunun 



 

14 

kurulduğu şehir olan İstanbul’un çeşitli semtleri ve çoğunlukla kurulduğu semt-ilçe 

olan Beşiktaş ve Beşiktaş’ta yer alan Vodafone Arena stadı, Kazan, Köyiçi 

mekânları ve Beşiktaş’ın sokakları oluşturmaktadır. Kaynak kişiler ise bizâtihi Çarşı 

grubu üyeleridir.  

Alan araştırmasının en temel özelliği; sahaya çıkmak ve araştırmanın öznesi 

olan insanların gündelik faaliyetlerine ve tecrübelerine yakın olmaktır. Yakın olmak 

kavramı, en basit ifadesiyle insanların hayatlarını, gündelik tekrarlarını içeren 

yaşayışlarına fiziksel ve sosyal olarak yakın olmayı içerir. Bu amaca yönelik olarak 

başkalarını gözlemlemek ve anlayabilmek için insanların yaşamlarını sürdürdüğü 

kilit önemdeki yerlerin ve bölgelerin tam merkezinde bir konum edinebilmektir 

(Emerson vd. 2008: 2). Bu bağlamda Çarşı grubu üyeleriyle mülâkat yöntemiyle, 

saha araştırmasının alanını oluşturan Beşiktaş ilçesindeki mekânlarda; anlatıcıyla 

icrâcının bir arada bulunduğu ve araştırmacının önceden hazırladığı soruları ve 

görüşme esnasında kendiliğinden ortaya çıkan soruları, kaynak kişiye yani anlatıcı-

icracıya yöneltmesiyle gerçekleştirilen bir çalışma yapılmıştır. Kaynak kişilere 

yöneltilen sorular ve alınan cevaplar ses kayıt cihazına kaydedilmiş ve yer yer de 

notlar alınarak yazıya aktarılmıştır (Oğuz vd. 2008: 60).  

Kenneth Goldstein’a göre görüşme yöntemiyle elde edilen bilgiler; kaynak 

kişilerin bilgi ve duyguları, biyografileri, estetik görüşleri, folklor yaratmalarının 

aktarımı, kaynak kişilerin repertuarı, derlemecinin gözlem yaptığı folklor 

durumlarının tarifi şeklinde ifade edilmiştir (1977: 72-74). Çarşı grubu üyeleriyle 

gerçekleştirilen görüşmelerde grup üyelerinin duygu ve davranışlarıyla 

oluşturdukları folklor yaratmaları, bunların tasnifi ve nakli ile ilgili bilgiler elde 

edilmiştir. Tez yazımında yazılı ve sözlü kaynakların yanı sıra elektronik 

kaynaklardan da yararlanılmıştır. 

 Alan araştırması sırasında araştırmacıların karşılaştıkları birtakım maddî ve 

manevi zorluklar olabilmektedir. Bu konuya ilişkin bir örneği, akademisyen Ilaria 

Pitti’nin, ülkesi İtalya’nın Seri A’daki ‘Ultras’ isimli fanatik taraftar oluşumlarının 

kadın taraftarlarını incelediği araştırması için şu ifadesinde görmek mümkündür: “Bu 

araştırmayı bir kadın olarak yaptığımı belirtmeyi önemli buluyorum. Özellikle de 

araştırmanın ilk aşamasında, hem meslekî rolümden hem de cinsiyetimden kaynaklı 

erkek taraftarların bana dair şüpheleri vardı ve bu ilişkilerimizde bazı zorluklara yol 



 

15 

açtı” (2019: 320-321). Pitti’nin belirttiği duruma temel olan düşünce ve inanış 

futbolun dünya genelinde bir erkek sporu olarak görülmesinden kaynaklanmaktadır. 

Yüzyılı aşkın bir süredir futbol önce özel, sonra ağırlıklı olarak bir erkek oyunu 

olagelmiştir ve bu nedenle erkeklerin sosyalleşmesinin önemli bir parçası olmuştur. 

Bugün kadınlar da futbol oynamaktadır, futbolu takip etmektedir, statlara gitmektedir 

ancak çoğu kadın için futbol bir kimlik inşası ve cinsiyetleri için önemli bir aktör 

değildir. Erkekler ise tam tersine futbolu bir erkeklik göstergesi ve toplumsal 

cinsiyeti sergilemek için bir fırsat olarak görmektedir (Pfister vd. 2013: 862). Çarşı 

grubunu konu alan bu tezde, alan araştırması sırasında Pitti’nin karşılaştığı zorluk ve 

önyargılara karşılaşmadığımı rahatlıkla ifade etmeliyim. Cinsiyetim ya da mesleğim 

üzerinden her hangi bir olumsuz tutum ve davranış görmeden gerekli görüşmeler, 

araştırma ve çalışmalar rahatlıkla yapılmıştır. 

Tezin amacı: Dünyadaki ve Türkiye’deki futbol ve futbol endüstrisi 

düşünüldüğünde ülkenin en köklü ve en çok taraftar kitlesine sahip spor 

kulüplerinden biri olan BJK’nin ve onun taraftar grubu Çarşı’nın halk bilimi alanında 

incelenmesi ve halk bilimsel metotlarla çalışılarak akademik alana yeni bir perspektif 

kazandırmak amacını taşımaktadır. Ayrıca BJK ve Çarşı grubu konulu çalışmaların 

yer aldığı sosyal bilimlerin çeşitli alanlarında eksikliği görülen halk bilimi alanı 

adına da bir katkı sağlamak hedeflenmiştir. Futbolu ve futbol taraftarını konu edinen 

bir tez olması sebebiyle tezi diğer çalışmalardan ayıracak ve teze özgünlük katacak 

yaklaşım; Çarşı taraftar grubunun takımlarına bağlanma biçimleriyle fanatiklik 

olarak adlandırılabilecek genel bir duygu durumunu; minnettarlık, gurur, tatmin, 

öfke, suçluluk, utanç, depresyon vb. gibi birincil ve ikincil duygular (Kemper, 1987: 

268-281) etrafında şekillendiren ve bunun sonucunda kendi yaratmalarıyla 

oluşturulan taraftar folklorunun halk bilimsel metotlarla incelenmesidir. Bu folklor 

ürünü bir pankart, slogan, marş, mani, maç öncesi ya da sonrası gerçekleştirilen ve 

gelenekselleşmiş bir kolektif davranış biçimi, bir dua, bir totem vb. şekillerde 

görülebilmektedir.. Tüm bu yaratmaların temelinde yatan etken, Çarşı üyelerinin 

grup etkileşimi öncesinde bireysel motivasyonunu sağlayan duygu durumlarını ve 

iletişim becerilerini gruba yansıtmasıdır. Bu noktada duygu sosyolojisi devreye 

girmektedir ve bu sosyal bilimlerin büyük ölçüde disiplinler arası çalışmalarla 

yürütülebildiğinin bir göstergesidir. Tüm bu edinimler sonucunda tezin; spor ve 



 

16 

futbol, halk ve taraftar grubu ekseninde folklor/halk bilimi çatı temasının altında 

disiplinler arası bir çalışmanın ürünü olduğu rahatlıkla ifade edilebilir.  

  



 

17 

2. SPOR VE FUTBOL ÜZERİNE 

2.1. Sporun Tarihi  

Spor, etkisi itibariyle dünyanın her köşesinde, her yaştan insanın ilgi alanında 

olan ve öncelikli faaliyetleri içerisinde yer alan bir aktivitedir. Mahiyeti, önemi ve 

işlevi itibariyle kişisel ve toplumsal açıdan dikkate değer bir olgu ve sektörel bir 

faaliyet alanıdır. Spor kelimesinin ilk kullanımına bakıldığında; eğlenme, gevşeme 

ve rahatlama anlamlarını içermektedir (Erdemli, 1995: 59). Burada profesyonel 

olmayan ve kişilerin ilgileri, tercihleri doğrultusunda yapılmış bir faaliyetten söz 

edilebilir. Aynı zamanda spor, profesyonel sporcu için geçimini sağlayan bir iş, hasta 

için bir tedavi yöntemi, iş insanının gözünde sermaye, televizyoncu için bir reyting 

unsuru, reklamcının dikkat çekme aracı, tribünlerdeki seyirci açısından psikolojik 

deşarj yolu; genç için gençliğinin gereği, yaşlı için yaşlanmadığının bir delili olduğu 

söylenebilir (Amman, 2000: 100). 

Sporun birleştirici gücü yerel ve ulusal düzeyde olduğu gibi uluslararası 

kurumlarca da önemsenmektedir ve bu bağlamda spor bir sosyal politika aracı olarak 

görülmektedir. Bu kurumlardan olan, bilim ve kültür alanında dünya genelinde 

önemli çalışmalar yürüten Birleşmiş Milletler Eğitim Kültür ve Bilim Örgütü’nün9 

1960-1982 yılları arasında Uluslararası Spor ve Beden Eğitimi Konseyi’ne başkanlık 

eden Philip Noel-Baker’ın spora dair şu ifadesi önemlidir: “Bana insan ilişkilerini 

stadyumlardan ve spor karşılaşmalarından başka hiçbir konum ve kesimde 

gösteremezsiniz ki, insanlar orada öyle çok ortak noktaları olduğunu öylesine kolay 

anlasınlar. Ana dilleri ne olursa olsun konuşulacak ortak dili de öylece kolay 

bulsunlar” (Fişek, 1983: 67). Burada sporun bireyler üzerindeki birleştirici etkisine 

 
9 Buradan itibaren “UNESCO” denecektir. Kısa adı UNESCO olan ve genel merkezi Paris’te bulunan 

Birleşmiş Milletler Eğitim, Bilim ve Kültür Örgütü, 4 Kasım 1946 tarihinde katılan Türkiye’nin de 

aralarında bulunduğu, 192 devletin üyesi olduğu hükümetler arası bir kurumdur. UNESCO, bütün 

görüşme ve yazışmalarını Birleşmiş Milletler Örgütü’nün uluslar arası diller olarak tanıdığı Arapça, 

Çince, Fransızca, İngilizce, İspanyolca ve Rusça ile yürütmektedir. Bir eğitim, bilim ve kültür 

kurumu olan UNESCO’ya Türkiye, UNESCO genel merkezindeki büyükelçilik düzeyindeki Daimî 

Temsilciliği, Dış İşleri Bakanlığı ve UNESCO Türkiye Millî Komisyonu kanalıyla doğrudan 

katılmakta, diğer bakanlık, kurum ve kuruluşlar da ilgileri oranında katkı vermektedir. Devlet 

düzeyinde 192 asıl, 6 gözlemci üyesi bulunan UNESCO, yeryüzündeki eğitim, bilim ve kültür 

çalışmalarının insanlığın ortak çıkarlarına uygun şekilde yürütülmesi yönünde uzlaşı kararı almaya, 

bunları barış ve işbirliği çerçevesinde uygulamaya çalışan –en azından kendini bu şekilde 

tanımlayan- bir dünya kurumudur (Oğuz, 2009: 9). Detaylı bilgi için bkz. Oğuz M.Ö. (2009), Somut 

Olmayan Kültürel Miras Nedir?, Geleneksel Yayıncılık, Ankara. 



 

18 

ve cinsiyet, millet, dil, din, kültür vb. aidiyetlerinden bağımsız bir şekilde 

sosyalleşmelerine, ortak düzlemde buluşabilmelerine dikkat çekilmektedir. Bu 

bakımdan spor, sosyal tarih açısından ortaya çıkış sebepleri ve insanlık üzerindeki 

etkisi bakımından incelenmeye değerdir. Sosyal bilimler içerisinde spor biliminin 

farklı bir bilim dalı olarak meşruiyet kazanması, nasıl oluşturulduğu, tarihi ve 

geçirdiği dönemlerin sosyal koşullarının irdelenmesi ile gerçek anlamda spordan 

bahsetmek mümkün olacaktır (Bourdieu, 1993: 349). 

Sportif müsabaka biçimleri yüzyıllar boyu sabit kalmış ve değiştirilememiştir. 

Dünyanın değişimi birçok şeyde olduğu gibi sporu da etkilemiş yeni dallar ve 

kurallar ile birlikte dönüşüm gerçekleştirmiştir bu devinim hâlâ devam etmektedir. 

Bazı karşılaşma türlerinde kimin daha hızlı veya daha güçlü olduğu ön plâna 

çıkmaktadır. Koşu veya halter, nişancılık, paten yarışı, araba veya at yarışı ve 

benzerleri bu kategoriye mensuptur. Kimin yüzeceğine, suyun altında kalacağına, 

kürek çekeceğine ya da kimin en hızlı koşacağına dayalı olan bu yarışma biçimleri, 

düzeni oluşturulmuş bir oyun karakterine sınırlı ölçülerde sahiptir. Kurallar 

bütünüyle birlikte, kendiliğinden gelişen oyun biçimleri de vardır. Özellikle, topla 

oynanan ve kovalamacaya dayalı oyunların durumu bu şekildedir. Bir köy halkı 

başka bir köy halkıyla boy ölçüşmekte, bir okulun öğrencileri başka bir okulun 

öğrencilerine karşı oynamaktadır. Süreklilik arz eden takımların birlikte antrenman 

yapmaları, özellikle de büyük top oyunları aracılığıyla ortaya çıkmıştır ve modern 

spor da bu şekilde oluşturmuştur. Modern sporun 19. yüzyılda İngiltere’de doğmuş 

olmasında İngiliz toplumunun temel özellikleri etkili olmuştur. Örneğin özerk yerel 

yönetimler yerel dayanışma ve bağlılık zihniyetini güçlendirmektedir. Ayrıca 

zorunlu ve askerlik hizmetinin olmaması, serbestçe ve sivil olarak yapılan fiziksel 

antrenman fırsatını teşvik etmektedir. Eğitim sistemindeki okulların örgütlenme 

biçimleri de benzer bir oluşumdadır ve duruma pozitif bir katkıda bulunmaktadır. 

Ülkenin coğrafî koşulları, geniş düzlükleri ve yerel topluluklara ait ortak çayırlar da 

fiziksel bir avantaj sağlamıştır. 

Modern sporun kuralları, 19. yüzyılın son çeyreğinden itibaren daha da 

zenginleşmiş ve belirginleştirilmiştir. Spor günümüz dünyasında kültürel evriminin 

dışında ayrı bir yere sahiptir; bu evrim sporu içermez çünkü arkaik toplumlarda 

yarışmalar kutsal bayramların içerisindeki bir faaliyet olarak yer almaktaydı. Modern 



 

19 

sporla birlikte, ibadetle spor arasındaki bu bağ tamamen ortadan kalkmış ve spor 

müsabakaları dinî hüviyetini yitirmiştir (Huizinga 2006: 245- 247). Spor artık 

kazanmaya ve mücadeleye yönelik hatta ihtiyaç duyulan bir pratik hâline gelmiştir. 

Kaybeden olmadan kazanan olamaz ve bu bakış açısıyla, mücadele eden her iki 

tarafın da yalnızca asıl amaç olan kazanmaya odaklı olduğu görülür. Kaybeden 

tarafta kazananın aksine bir üzüntü tezahür eder fakat bu üzüntü kazanmanın neşe 

olması gibi; oyunun, sporun, müsabakanın bir tür cilvesidir (McNamee, 2021: 2). 

Kaybetmenin de kazanmak kadar olası olduğu gerçeği kazanmanın büyük hırsını ve 

kaybetmenin derin üzüntüsünü değiştirmemektedir. 

2.2. Spor Sosyolojisi, Kültürü ve Sporun İşlevi 

Spor sosyolojisi, diğer sosyoloji dallarına göre oldukça yeni bir alt dalıdır. 

Spor olgusuna iki farklı disiplinde iki farklı yaklaşım bulunmaktadır. Sosyologlar ve 

beden eğitimciler arasında konuyu inceleme biçimlerinden kaynaklanan farklılıklar 

söz konusudur. Beden eğitimi ve spor bilimciler sporun yapılış amacı ve yapılış 

tekniklerine odaklanırken; sosyologlar spor faaliyetinin gerçekleştirildiği toplumdan 

hareketle toplumsal yapı ile spor arasındaki ilişkileri, sporcularla izleyiciler 

arasındaki etkileşimi ve sportif etkinliğin toplumdaki işlevini inceler (Özmen, 2000: 

27). Sosyolojinin alt disiplinlere ayrılmasıyla birlikte kendine toplumsal yaşamda 

merkezî ve oldukça önemli bir konum elde eden spor, kurumsal düzeyde de 

sosyolojinin bir konusu olmaya başlamıştır.  

Spor sosyolojisi, farklı kuramsal yaklaşımlarla zenginleşen ve gittikçe gelişen 

bir literatüre sahip olmuş ve topluma dair tespitlerde önemli bir faktör hâline 

gelmiştir. Spor sosyolojisi, sporun sosyal alandaki öneminin ve payının gittikçe 

artmasına paralel bir biçimde kendi kurumsal yapısını, yazınını ve akademik 

düzeyini oluşturmuştur. Spor olgusunun sosyolojik yaklaşımla incelenmesine olan 

ilginin artması, bu alandaki çalışmaları ve düşünsel zenginliği arttırmıştır (Amman, 

2000: 162-170). Böylece spor disiplinler arası bir olgu olarak çalışılmaya ve 

araştırılmaya adapte edilmiştir. 

Spor sosyolojisinde resmî olarak kurumlaşma çalışmaları ilk kez 1950’li 

yıllarda ortaya çıkmış ve 1960’lı yıllara gelindiğinde ürünlerini vermeye başlamıştır. 

1964 yılında UNESCO’ya bağlı Uluslararası Beden Eğitimi ve Spor Konseyi 



 

20 

bünyesinde “Uluslararası Spor Sosyolojisi Komitesi” (ICSS) kurulmuştur (Amman, 

2000: 92). 

Spor sosyolojisi alanındaki çalışmalarda sporun işlevleri üzerine 

yoğunlaşılmıştır ve genel hatlarıyla şu şekilde sıralanmıştır (Amman, 2000: 102-

103): 

1.  Haz, eğlence, mutluluk: Spor haz, eğlence ve mutluluk işlevini yerine     

getirmektedir.  

2. Sağlık: Spor sağlık açısından zorunlu bir aktivite hâlini almaktadır.  

3. Gelir sağlama-meslek: Spor endüstrisi pek çok kişiye iş imkânı 

sunmaktadır. 

4. Statü: Spor statü yükseltilebilen bir alan olmuştur. 

5. Meşguliyet: Spor sayesinde insanlar zaman geçirmektedirler. 

6. Sosyal çevre: Sportif faaliyet yeni dostlukların kurulmasını sağlar. 

7. Güzellik-form: Spor güzel ve sağlıklı beden hedefine yaklaştırır. 

8. Güç: Bireylerin bedensel güçleri artarken, özgüvenleri de gelişir.  

9. Aidiyet: Bir gruba mensubiyet/bağlılık ve birlikte hareket etme duygusu 

gelişir. 

10. Sosyalleşme: Spor sosyalleşme sürecinde etkendir. 

Sporun, sosyolojinin yanı sıra kültür ile de yakın bir ilişkisi vardır. Spor 

bulunduğu, ait olduğu kültürden etkilenir ve aynı şekilde o kültürü etkiler. 

Sosyolojinin spor üzerindeki toplumsal etkisinin yanı sıra kültürün de spor 

üzerindeki etkisinden söz etmek mümkündür. Bozkurt Güvenç’e göre kültürün dört 

farklı anlamı vardır: Bilim alanındaki kültür; uygarlık demektir. Beşerî alandaki 

kültür ise eğitim sürecinin bir ürünüdür. Estetik alanındaki kültürün karşılığı, güzel 

sanatlardır. Biyolojik ve teknolojik alandaki kültürün kapsamı; tarımsal faaliyet ve 

üretim, ekip-biçme, ürün yetiştirme ve çoğaltmadır (1995: 97). Spor ve spor kültürü 

Güvenç’in tasnifiyle beşerî kültür alanındaki kategoriye yerleştirilebilir.  

21. yüzyılın başında, dünya genelindeki hızına uygun bir ivmeyle Türkiye’de 

de yaşamın her alanında kültürü bir tanımlama biçimi olarak kullanma eğiliminin 

arttığı görülmektedir. Müzik kültürü, yemek kültürü, eğlence kültürü, dans kültürü, 

sağlık kültürü, temizlik kültürü, kent kültürü, medya kültürü, giyim-kuşam kültürü, 

seyahat ve tatil kültürü, siyaset kültürü vb. buna örnektir. Yaşam, çeşitli kültür 



 

21 

alanlarına ayrılarak ifade edilmekte ve işlevsel “mikro kültür alanları oluşturma” 

süreci yaşanmaktadır. Daha önceki dönemde bu alanların pek çoğu (yemek, dans, 

müzik vb.) genel ve üst bir olgu olan kültürü meydana getiren gelenekler olarak 

kabul görmüştür (Özdemir, 2012: 27). Özdemir’in mikro kültür alanları oluşturma 

şeklinde ifade ettiği tespitine spor kültürünü de eklemek yanlış olmayacaktır. 

Gündelik yaşamda diğer alanlarla kültür arasında kurulan bağlantı ihtiyaçların 

giderilmesi için Malinowski’nin ifadesiyle “bir araç olarak” görülebilir (1992: 22). 

Kültür ilişkide bulunduğu alanın yaşamsal pratiğe dönüşmesinde yardımcı bir rol 

oynamaktadır. 

Spor ve kültür arasında iki türlü bir ilişkiden söz edilebilir. İlkinde spor, yerel 

ve kültürel normlara uygun hâle getirilerek yapılmaktadır. Örneğin, olimpik güreşin 

alt yapısını oluşturan yağlı güreş ve aba güreşinde söylenen mâniler yalnızca Türk 

toplumundaki güreşlerde görülebilmektedir. Burada millî bir kültür unsurunun 

sportif faaliyeti etkilediği görülür ki bu çok olağan bir durumdur. İkincisi ise sporun 

bazı kültürel değişimlere sebep olduğu gerçekliğidir. Buna örnek olarak da 

Amerika’da televizyonun etkisiyle futbolun yayılmaya başlaması gösterilebilir 

(Kuru, 2009: 160). Türkiye’de yurtdışı menşeili spor kanallarının sayısının 

artmasıyla boks, golf, yüzme, kayak, bisiklet yarışı vb. gibi Türk insanının diğer spor 

dallarına göre daha uzak olduğu spor etkinliklerinin Türkiye’deki izleyici sayısının 

artması buna örnek gösterilebilir. 

Spor, kişilerin ve dolayısıyla toplumun kültür yapısını etkileyip 

şekillendirmektedir. Bu etkili konumu ve işlevi neticesinde dikkate değer bir kültür 

unsuru hâline gelmiştir. Spor faaliyetlerinin milletlerin tarihî kültürel yapılarıyla 

olduğu gibi güncel ve popüler kültürleriyle de sıcak bir ilişkisi vardır. Bu sebeple ki 

millî kültürümüzde sporun yerini anlayabilmek ve sporu daha ileri seviyelere 

taşıyabilmek için hem geçmiş hem de güncel bilgilere sahip olmak ve bunları 

geliştirmek gerekmektedir. Bir toplumun millî kültür ile özdeşleşmiş spor 

dallarındaki başarılar süreklilik gösterebilir. Örneğin Türkiye’nin ata sporu olan 

güreşte uluslar arası başarıları devamlılık arz etmektedir. Ya da futbolun beşiği 

olarak bilinen İngiltere’nin futboldaki başarıları yadsınamaz ve süreklilik 

göstermektedir. 

 



 

22 

2.3. Türklerde Spor 

Milletler coğrafi konumlarına, kültürel birikimlerine ve gelenek göreneklerine 

göre çeşitli spor dallarında başarılı olmuşlardır. Türkiye’de güreş, Amerika’da 

beyzbol ve Amerikan futbolu, Kanada’da buz hokeyi, Japonya’da judo ve sumo 

güreşi, Güney Kore’de tekvando yaygındır. Ülkelerin millî kültür ve folklorunun 

zenginliği çeşitli spor dallarına olan ilgiyi arttırmıştır. Örneğin; futbol, hentbol, 

basketbol, voleybol, yüzme, tenis gibi sporlar uluslararası bir niteliğe sahipken, 

Türklerin ata sporlarından olan cirit, okçuluk, vb. sporlar ise millî bir niteliğe sahiptir 

ve daha çok Türk Cumhuriyetlerinin olduğu topraklarda oynanır ve benimsenir 

(Erkal, 1982: 62). Türklerin Orta Asya’dan dünyanın muhtelif yerlerine yurt edinmek 

amacıyla göç etmeleri ve sürekli savaş hâlinde olmaları; yakın mesafe 

mücadelelerinde başarılı ve at üzerinde de son derece yetenekli olmalarını 

sağlamıştır. Tüm bu deneyimlerle birlikte kuvvetli bir yapıya ulaşılmıştır. 

Rakiplerine üstünlük sağlayabilmek için çevik, kuvvetli ve savaşçı olmak 

zorundaydılar, bu nedenle birçok spor dalıyla uğraşmışlardır (Sarı, 2017: 8). Bu 

durum kendi kültürlerine uygun sporlar geliştirmelerini ve bunlarda başarılı 

olmalarını sağlamıştır.  

Türklerde spor, Türk’ün çevik, güçlü ve bedensel yetkinliklere sahip 

olduğunu gösteren millî kültür unsurlarından birisi olmuştur. Diğer Türk 

devletlerinde olduğu gibi Osmanlı’da da güreş, okçuluk, atıcılık, avcılık, binicilik, 

gürz ve topuz kullanma, ağırlık kaldırma, cirit, kılıç gibi etkinlikler ilk sıralarda yer 

almaktadır. Müsabaka şeklinde gerçekleştirilen güreş, okçuluk, binicilik, cirit ve 

avcılık gibi sporlar ileriki yıllarda gelenekselleşmiş ve ata sporları hâline 

dönüşmüşlerdir Özellikle Osmanlı Devleti’nde dönemlerinde güreş, cirit,  atıcılık, 

okçuluk, binicilik, avcılık oyunları padişahın ve sarayın desteklediği spor dalları 

olarak bilinmektedir (Güven, 1999: 11). 

Tanzimat’ın ilânından10 önceki dönemde Osmanlı Devleti’nde yürütülen spor 

faaliyetlerinin geleneksel spor dallarından ibaret olduğu söylenebilir. Bu dönemde 

sporun özel bir etkinlikten ziyade bir savaş talimi olarak görüldüğü ve toplumun 

 
10 Tanzimat’ın ilânı Türk tarihinde Batılılaşma yönünde atılan ilk adım olarak değerlendirilir. 1839 

yılında Sultan Abdülmecid döneminde gerçekleştirilmiştir. 



 

23 

Batı’daki spor dallarından bihaber olduğu ve okullarda bir spor eğitim programı 

bulunmadığı tespiti yanlış olmaz (Çelik ve Bulgu, 2017: 140). Bu alanda sportif 

faaliyetler nâdiren ve yine saray vasıtasıyla yürütülmüştür.  Bunlardan ilki sportif 

faaliyetlerin Batılı örneklerine uygun bir biçimde gerçekleştirilmesini sağlamak 

amacıyla 1872 yılında Sultan Abdülaziz döneminde kurulan bir su sporu kulübü olan 

“The Imperial Yatching and Boating Club11” olmuştur (Kahraman, 1995: 638).  

Osmanlı’da spor konusunda en gelişmiş seviye 17.yüzyılda II. Mahmut 

zamanında (1808-1839) zamanında ulaşılmıştır. Bu dönemde spor eğitim 

kurumlarında görülür hâle gelmiştir. II. Mahmut dönemin birçok yenilik yapılmıştır 

bunlardan biri de Enderun Mektebi’nin Spor ve Musıkî Akademisi hâline 

getirilmesidir (Karasüleymanoğlu, 1989: 8). Dolayısıyla bu tarihten itibaren sporun 

Osmanlı’da hem bir eğitim alanı hâline geldiği hem de eğitim kurumlarında bir 

faaliyet olarak yer almaya başladığı görülür. 

Cumhuriyetin ilânı ile birlikte Türk sporu yeni ve güçlü bir atılım içine 

girmiştir. Başta Türkiye Cumhuriyeti’nin kurucusu Gazi Mustafa Kemal Atatürk ve 

Selim Sırrı Tarcan, Yusuf Ziya Öniş gibi şahsiyetlerin ve büyük kulüplerin 

çabalarıyla Türk sporu ilerleme ivmesini kazanmıştır. 23 Nisan 1923 tarihinde 

Türkiye Futbol Federasyonu (TFF) kurulmuş ve 21 Mayıs 1923 tarihinde de 

federasyon FIFA’ya12 (International Federation of Football Association) 10 Şubat 

1962 tarihinde UEFA’ya13 (Union Of European Football Associations) üye olmuştur 

(Serin, 2011: 6). Böylelikle Türk Futbolu uluslararası kimliğini resmîleştirmiştir. 

Modern sporun İngiltere’den başlayarak öncelikle Avrupa’ya ve ardında da 

Amerika kıtasına yayılmasıyla birlikte özellikle deniz aşırı ticaretle ve ardından kitle 

iletişim araçlarının da etkisiyle Doğu’daki birçok uygarlık merkezine ihracını da 

sağlanmıştır. Bu ihraç merkezlerden en önemlileri tarih ve kültürlerinde sporla ilgili 

güçlü pratiklere sahip olan Osmanlı Devleti ve sonrasında da Türkiye Cumhuriyeti 

ile Japonya olmuştur (Çakır, 2014: 132). Böylece bu iki ülke ile birlikte futbolun 

yayılma alanı daha da genişlemiştir. 

 
11 Türkçe çevirisi: İmparatorluk Yatçılık ve Tekne Kulübü şeklindedir. 
12 FIFA, Türkçe açılımıyla: Uluslararası Futbol Federasyonları Birliği, 1904 yılında Paris’te 

kurulmuştur. 
13 UEFA, Türkçe açılımıyla: Avrupa Futbol Federasyonları Birliği, 1954 yılında Basel’de 

kurulmuştur. 



 

24 

Modern sporun Türkiye’de yayılmasının temelini Batı’daki gibi sınıflar 

arasında bir egemenlik değişimi oluşturmamıştır. Bununla birlikte toplumun siyâsî, 

askerî, bilimsel, edebî ve yönetici kesimleri tarafından benimsenmesinde Batılılaşma 

hareketinin etkin olduğu görülmektedir. Dolayısıyla modern sporların İngiliz 

kolonileri aracılığıyla dünya üzerinde yayıldığı bir dönemde Türkiye ve Japonya gibi 

ülkelere taşınıyor olması da buna örnek teşkil etmektedir. Kendi coğrafyası dışında 

kalan toplumlarla ilişkisini modernite üzerinden kuran Batılı toplumlar, modern 

sporları da bu uygarlığın bir temsilcisi ve aracısı olarak görmüşlerdir. Bu bağlamda 

Batılılaşma hareketleri ile Türkiye de diğer alanlarda olduğu gibi sportif faaliyetlerde 

de hızlı ve etkili bir modernleşme/batılılaşma gerçekleşmiştir (Çakır, 2014: 132-

138). Geleneksel ata sporların yanında oluşmaya başlayan yeni spor dalları önce 

toplum nezdinde kabul görmüş, sonrasında da kurumsallaşma sürecine girmiştir. 

Böylece ülkedeki sportif değişim beraberinde getirdiği yenilikler ile hızlı bir yayılım 

ivmesi kazanmıştır. Büyük şehirlerden Anadolu’nun küçük şehir ve kasabalarına, 

okullarına ulaşarak kendi sporcu ve izleyici kitlesini oluşturmuştur. 

Modern spor, değişen toplum hayatıyla birlikte sınıfsal ilişkilere ve üretim 

araçlarına bağlı bir biçimde ortaya çıkmış ve modern toplumun sosyo-ekonomik 

koşullarına göre değişim geçirmiştir. 1950’li yıllarda başlayan ekonomik gelişmeler, 

1970’lerden günümüze değin süregelen bir ekonomik küreselleşme dönemini 

başlatmıştır.       Küreselleşme ile ortaya çıkan birtakım ekonomik ve sosyal 

gelişmelerden spor da doğrudan etkilemiş ve 1990’lı yılların başındaki ekonomik 

gelişmelerdeki küreselleşmeyle birlikte sporun günümüzdeki anlamı daha da 

artmıştır ve bir endüstriye dönüşmüştür. Bu dönemde önce Batı’da ardından dünya 

genelinde orta ve alt sınıfların boş zamanın kullanımına yönelik alanın nasıl 

değerlendirileceği bir sistem pratiğinin ortaya çıkmasıyla, sporun endüstriyel 

formasyonu sağlanmıştır. Bu formasyon neticesinde spor, geniş kitlelere ulaşabilen 

bir etkinlik sahası hâline gelmiştir. Bunun akabinde sanayileşme sürecini 

tamamlamış ya da sanayileşme dönüşümündeki toplumlar tarafından açılmıştır.  

Dünya üzerindeki milyonlarca insanın spor etkinliklerini takip etmesi 

sonucunda sporun modern yüzü tüm dünyaya yayılmıştır. Batı’dan dünya geneline 

ulaşan modern spor, kendi içinde geçirdiği değişimi de diğer toplumlara transfer 

etmiş ve küresel spor olgusuna uygun bir biçimde modern sporun yeni formuyla 



 

25 

faaliyete geçirilmesine başlanmıştır. Spordaki küreselleşme sonrası, uluslararası spor 

müsabakalarının ve bu müsabakalara katılan ülkelerin sayısında ciddi bir artış 

görülmüştür (Çakır, 2014: 187-190). Bunun sonucunda artan popülaritesiyle birlikte 

sporun, toplumların sosyal yaşamlarındaki etki alanı genişlemiştir. 

2.4. Futbol 

Futbol, amatör ya da profesyonel düzlem fark etmeksizin günümüzün 

tartışmasız en popüler spor dalıdır. Yerel, ulusal ve uluslararası düzeyde binlerce 

kulübün ve milyonlarca izleyicisinin olduğu dev bir pastadır. Kültürel bir nesne 

olarak futbol;  kültürel anlamı ile ekonomik tasarımı arasında kendine özgü bir 

dengeyi tanımlar (Kennedy, 2007: 17). Kurumsal olarak yerel-amatör, ulusal-

profesyonel ligleri, FIFA, UEFA gibi federasyonları, Dünya Kupası, Şampiyonlar 

Ligi gibi uluslararası organizasyonları barındırır. Futbolun reklam, sponsorluk, yayın 

hakkı ve bahis gelirleriyle maddi açıdan birçok devletten daha etkin ve güçlü bir 

konumda olduğu söylenebilir. Çok uluslu şirketler büyük organizasyonlara sponsor 

olmak için özel çaba göstermektedirler bu durum reklamlarını yapmak ve 

tanıtımlarını sağlamak açısından oldukça önemlidir. Dünya genelinde sahip olduğu 

etki alanı göz önünde bulundurulduğunda en büyük reklam gelirlerine sahip spor 

dallarından birinin futbol olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır (Donuk ve 

Şenduran, 2006: 150). Amerika Birleşik Devletleri, Avustralya ve Kanada gibi 

ülkelerde futboldan çok Amerikan futbolu, basketbol, buz hokeyi ve beyzbol gibi 

spor dallarının daha yaygın ve popüler olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır (Ege, 

2021: 9-10).  

İngiliz gazeteci Simon Kuper, 1990’lı yıllarda futbolun serüvenini dünyanın 

çeşitli kıtalarındaki yirmi iki ülkeyi gezerek araştırmıştır. Bu geniş kapsamlı futbol 

araştırma seyahatine iki soru üzerine kafa yorarak başladığını ifade eder: “Bir ülkede 

futbolun yaşamı nasıl etkilediği ve o ülkedeki yaşamın futbolu nasıl etkilediği?” 

(2006: 34). Yazarın bu sorulardan hareketle bir futbol araştırmasına koyulması boşa 

değildir çünkü futbolun oynandığı ülkedeki siyaseti, ekonomiyi, turizmi, sosyal 

yaşamı, popüler kültürü vb. etkileyecek derecede güçlü olduğu hatta bir gündem 

belirleme- değiştirme aracı olarak kullanıldığı bilinmektedir. Futbol toplumların 



 

26 

aynasıdır” (Wahl, 2005: 79). İlk baskısı 1994 yılında İngilizce olarak yayımlanan ve 

Türkçe ilk baskısı 2006’da yapılan Futbol Asla Sadece Futbol Değildir14 isimli 

kitabında yazarın futbol ile ilgili vardığı ve birer mottoya dönüşmüş iki temel sonuç 

şunlardır: “Futbolun dünyadaki en popüler şey olduğu” ve bir oyunun milyonlarca 

insan için önemli olmasının ardından onun sadece bir oyun olmaktan çıktığı: 

“Futbolun asla sadece futbol olmadığıdır!” (Kuper, 2006: 33-34)  

 Futbol, tek bir düzleme sığdırılamayacak kadar geniş kapsamlı bir spor dalıdır 

ve sporun da ötesinde anlamlar içermektedir. Müsabakaların yapıldığı statlar kitlesel 

temsiliyetlerde yaşanan değişim ve geçişkenliği sağlayabilen yerlerdir. Sadece 

fiziksel bir mekân olarak değerlendirilmemesi gereken stadyum, bünyesinde oynanan 

oyunlarla günümüz futbolcularının yanı sıra, geçmişteki ve gelecekteki 

kahramanlarla bağlantı sağlayan/sağlayacak bellek fonksiyonu yüklenen, geçmiş ile 

geleceğin birleştiği duygusal atmosfer mekânıdır (Öğüt Eker, 2016: 176). 

Stadyumlar bir nevi taraftarların kendilerini duygusal olarak ilişkilendirdikleri dinî 

ibadet yerleri ile özdeş görülür (Kennedy, 2012: 341). Statlara ‘mabet’ denmesi bu 

durumla bağdaştırılabilir. Ancak yeni stadyumlar yalnızca sahalardan ve oyun 

alanlarından oluşmamaktadır; bayilerden ve standlardan çok daha fazlasını içeren; 

kulüp ürünlerinin satıldığı mağazaları, restaurantlar, kafeler, büfeler vb. mini 

alışveriş alanlarını bünyesinde bulundurmaktadır (Ritzer, 2011: 176). Ayrıca 

stadyumlar insanların kişilik özelliklerinin dışa vurumu ve sosyalizasyon süreçleri 

içerisinde grupsal bir ortak payda mekânı olarak da ifade edilmektedir. Özellikle 

uluslararası müsabakalarda ulusal kimliğe yapılan vurgu artmaktadır. (Ülke 

bayrakları, diğer kutsal semboller ve ulusal marşın kullanımı vb.) Futbol, insan ve 

toplum olarak kaybedildiği zannedilen birçok duyguyu yeniden yakalama imkânını 

sunabilmektedir. Millî kimliği pekiştirmesi ve coşturması sebebiyle vatanseverlik 

duyguları özellikle Millî maçlar aracılığıyla canlı tutulmaktadır. Elde edilen 

uluslararası başarılarla milliyetçi duygular ve ulus-devlet bağları güçlenmektedir 

(Talimciler, 2005: 87-89).  

 Futbolun ulusal düzeyde milliyetçilikle ilişkisi olduğu gibi, global bir 

düzlemde küreselleşme ile bir ilişkisi de söz konusudur. Futbolun, dünya genelindeki 

 
14 Kitabın orijinal İngilizce adı “ Football Against the Enemy”dir. 



 

27 

etkisi sebebiyle piyasa ekonomisi ve internet gibi küreselleşmenin ortaya çıkardığı 

ürünlerin ilk örneği yani ‘arketip’i olduğu söylenebilir (Boniface, 2007: 11). 

Aktivitelerin, etkileşimlerin, sosyal bağların ve diyalogların sosyal hayatın merkezi 

malzemesini oluşturduğu ifade edilebilir. Çünkü sosyal dünyadaki aktörlerin 

çeşitliliği futbolu şekillendiren birçok ağdan biridir (Tilly, 2002: 72). Bu ağı 

oluşturan tüm aktörler küresel dünyanın bir parçasıdır. Başka hiçbir spor dalı, 

Lens’teki bir işçi ile Tokya’daki yüksek teknolojili bir çalışanı, Rio 

gecekondularında yaşayan bir çocuğu, Abicanlı bir asker ile Milano’dan bir şirket 

sahibini ve Moskova’dan bir işsizi aynı kült spor etrafında bir araya getirebilir? 

(Authier, 2002: 13). İşte futbolun birleştirici ve dünyayı yakınlaştıran bu özelliği 

onun popülaritesinin hep yüksek seviyede kalmasının nedenidir, çünkü konu futbol 

olunca insanlar mutlaka konuşacak bir şeyler bulur. 

2.5. Futbolun Tarihi ve Gelişimi 

 Günümüz futbolunun kökeni Çin’de tsuh-küh, Roma’da harpastum ve pila 

paganika, Eski Yunan’da episkyros gibi oyunlar olarak gösterilmektedir. Kâşgarlı 

Mahmut’un 11. yüzyılda kaleme aldığı Divanü Lûgat’it-Türk adlı eserinde çögen, 

tepük, top ve yuvarlaşmak gibi oyundan ve oyun kavramlarından da 

bahsedilmektedir (Yıldıran,1997: 54-60). Tarihî kaynaklar Çin ve Mısır kadar eski 

olmadığını belirtmekle birlikte, futbolun Antik Yunan’da M.Ö. 500’lü yıllara kadar 

eskiye dayandığını ve bu bulgunun mezar taşlarından, insanların ayakla oynadıkları 

top oyunlarını resmeden tasvirlerden referans alındığını belirtmektedir (Sert, 2000: 

52). Bunun sonucunda futbolun kadim bir geçmişi olduğundan söz edilebilir. 

Arkeolojik araştırmalara göre, dünya üzerinde varlığını sürdürmüş birçok 

toplum, bir şekilde topla ilişkide bulunmuştur. Antik Roma ve Antik Yunan 

dönemlerinde düzenlenen olimpiyat oyunlarında topun kullanıldığı bilinmektedir. 

Stemmler’in de belirttiği üzere ‘küre’, şekilsel mükemmelliğinden ve dünyanın 

simgesini temsilinden kaynaklı birçok toplumun mitinde önemli bir anlam ifade eder 

(Stemmler, 2000: 9). Amerika kıtasında Mayaların, Azteklerin ve diğer Orta 

Amerika toplumlarının Kristof Kolomb öncesi dönemlerde topla oynadıkları ve bu 

nesneyle bir ilişkileri oldukları bilinmektedir. Çin kaynaklarına göre Çinliler, tarihi 

M.Ö. 2697 yılına kadar uzanan ve günümüzde oynanan modern futbola benzeyen bir 

oyun oynamışlardır. Topu, 10’ar kişiden oluşan iki takımın dört köşeden oluşan bir 



 

28 

oyun sahasında, fileyle çerçevelenmiş ve yaklaşık beş metre yüksekliğindeki bir 

kaleye ve sokma neticesinde bir oyun oynadıkları ‘tsu kü’ adıyla anılan oyunun 

günümüz futboluyla benzerlikler taşıdığı söylenebilir (Stemmler, 2000: 13). Sonuç 

olarak farklı zamanlarda ve farklı coğrafyalarda futbolun temelini oluşturan ve 

birbirlerine benzeyen oyunların varlığı tespit edilmiştir. 

Futbolda da diğer spor dallarının çoğunda olduğu gibi Çinlilerin ilk icraatları 

yaptıkları ifade edilebilir. 5000 yıl önce Çinli hokkabazlar ayaklarını kullanarak topu 

dans ettirmişler ve daha sonraları benzer oyunlar da yine Çin’de düzenlenmiştir. 

Sahanın ortasında bir çitin yer aldığı ve her iki takımın oyuncularının ellerini 

kullanmadan topun yere değmesini engelledikleri bir oyun türü söz konusuydu. Bu 

oyun geleneği, hanedandan hanedana aktarılarak sürmüştür. Milâttan önce yapılmış 

bazı anıtlarda yer alan rölyeflerde ve milâttan sonra yapılmış bazı kabartmalarda 

görüldüğü üzere Çinli Ming Hanedanı’na mensup üyeler bugün Adidas’ın ürettiği 

toplara benzeyen toplarla oyun oynamaktaydılar (Galeano, 2014: 52). 5000 yıl 

öncesiyle günümüz futbol enstrümanları arasındaki benzerlik dikkat çekicidir. Bu 

durum futboldaki bazı formların birtakım değişikliklere uğrayarak modern futbola 

kadar ulaştığının göstergesidir.  

Futbolun doğuşuyla ilgili bir öngörü de; futbolun temelini, milâttan sonra 

Roma’da askerler arasında oynanan ve ‘harpatsum’ adı verilen oyunun oluşturduğu 

ve Helenlerin ‘episkyres’ adlı oyunundan esinlenerek ortaya çıktığıdır. 

Harpatsum’un eski Helen dilinde ‘el topu’ anlamına geldiği ve buradan yapılan 

çıkarımla oyunun elle ve ayakla karışık bir biçimde oynanabildiği düşünülür. Follis, 

pagonica veya pilla adı verilen, içi kuş tüyü ile doldurulan toplarla oynanan bu 

oyunun eşit sayıda oyunculardan oluşan takımlarla oynandığı ve mücadelenin 

amacının bu topu, rakip takımın oyuncularının sahasına geçirilmesi olduğu 

bilinmektedir. Oyunda takımların amacı; topu kapmak, ayak ve el ile topu rakip 

takımın savunduğu alana sokabilmektir. Bu oynama biçimlerinden hareketle 

‘harpatsum’un futboldan ziyâde Amerikan futbolu veya rugby denilen oyuna 

benzerliğinden söz edilir. Ortaçağ’a gelindiğindeyse Fransız ve Romalı askerler 

tarafından oynanan ‘la soule’ adlıyla anılan ve yine futbola benzeyen bir oyundan 

bahsedilir. Romalı askerler tarafından Galya’ya götürülen bu oyun hızla yayılmıştır 

(Arıpınar, 1992: 8): 



 

29 

Modern futbolun İngiltere’de ortaya çıktığı görüşü zaman zaman Fransızlar ve 

İtalyanlar tarafından tartışma konusu hâline getirilmiştir. Fransızlar futbolun ‘la 

soule’ oyununun Normanlar tarafından İngiltere’ye götürülmesiyle ortaya çıktığını, 

İtalyanlar ise bunun aksine İtalya’dan İngiltere’ye gitmiş olduğunu ileri sürerler. 

İtalya’da oynanan ‘giuocco del calcio’ isimli oyun, belli kurallar çerçevesinde 

oynanan ve günümüzdeki futbola oldukça benzeyen bir oyundur. Siena’da doğan ve 

oradan Floransa’ya ulaşan oyunun yılda en az iki kez oynandığı bilinmektedir. 

Oyunun biçimsel özelliği; iki eşit parçaya ayrılmış geniş bir sahada ve yirmi yedişer 

kişilik takımlar arasında oynanmasıdır. Topa ayakla vurulmaktadır ve amaç topun 

rakip kaleye sokulmasıdır. Bu oyun, günümüzde gelenekselleşmiş ve İtalya’nın 

Siena kentindeki meydanlarda büyük şölenler düzenlenerek ve o dönemin kıyafetleri 

giyilerek gençler arasında oynanmaktadır. Tüm bu tartışmalar ve görüşler ışığında 

menşei neresi olursa olsun futbolun 12. yüzyıldan itibaren İngiltere’de oynanmakta 

olduğu bir gerçektir. İngiliz soyluları ve halkı bu oyunu oldukça sevmiş ve oyunun 

İngiliz adalarında hızlı bir şekilde yayılmasına aracı olmuştur. Bir süre sonra 

futbolun İngiltere’deki kasaba ve köylerde yerel bir rekabete dönüşmesi, bu 

rekabetin gittikçe büyüyerek bir çatışmaya evrilmesi hatta bir iç savaş oluşturmaya 

başlaması sebebiyle dönemin kralı II. Edward tarafından 13 Nisan 1314’te tarihinde 

ilân edilen bir fermanla İngiltere topraklarında futbol yasaklanmıştır. Kral II. 

Edward’ın fermanında yasağa neden olan açıklamalarını da içeren ifadeleri şu 

şekildedir:“Büyük bir topla şehirlerde gürültüler çıkarıldığı, bu durumun birçok 

kazaya ve zarara Tanrı korusun sebebiyet vereceği görülmüştür. Tanrı ve Kral adına, 

şehirlerde ve kasabalarda top oynanmasını yasaklıyorum. Emirlerimi yerine 

getirmeyip top oynamaya devam edenler en ağır şekilde cezalandırılacaktır!” Bu 

fermanla birlikte İngiltere’de futbol adeta lânetlenmiş ve futbol oynayanlara karşı bir 

önyargı gelişmiştir. İngilizlerin en ünlü tiyatro yazarı William Shakespeare’in ‘Kral 

Lear’ adlı eserinde bu görüş, şu şekilde dile gelir: “You base, football player!”15 

Futbol atlattığı tüm bu badirelere rağmen halkın ve soyluların desteğiyle ayakta 

durmayı başarmış ve bir süre sonra yasağın da kaldırılmasıyla gitikçe artan bir hızla 

yayılmaya devam etmiştir.  

 
15 Türkçe çevirisi: “Seni aşağılık futbol oyuncusu!” 



 

30 

17. yüzyıla gelindiğinde futbolun popülaritesi iyice artmış hatta kralların halkı 

ve soyluları bu oyunu oynamaları konusunda destekledikleri görülmüştür. Bu destek 

akımını başlatan Kral II Charles’tır (Arıpınar, 1992: 8-9). Futbolun İngiltere’deki 

seyrinde yer yer dalgalanmalar görülmektedir;. önce büyük bir ilgi ve coşkuyla 

karşılanmış, hızla benimsenmiş ardından tehlike arz ettiği düşünülerek 

yasaklanmıştır. Fakat halkın futbola olan yoğun ilgi ve tutkusu bu yasağın sürekli 

kılınmasını engellemiştir. Futbol, İngiltere’deki yolculuğuna kaldığı yerden tüm 

hızıyla devam etmiştir. 

İlerleyen dönemlerde futbola benzeyen ayak oyunları çeşitli toplumlarda 

varlığını sürdürmüştür. Futbolun tarihinde önemli sayılacak dönem, sanayi devrimi 

sonrasını kapsayan süreç olarak belirtilebilir. Bu dönem sonrasında modern futbol 

özellikle ada ülkesi olarak adlandırılan İngiltere’de bir çerçeve edinmeye başlamış ve 

buradan da tüm dünyaya yayılmıştır. Futbol, sanayileşmeyle ortaya çıkan köyden 

kente göç olgusuyla ve bu göçle birlikte şehirlerde barınma ve mekân sorunları 

ortaya çıkmıştır. Diğer taraftan özellikle sanayileşmenin ilk evrelerinde işçilerin 

çalışma saatlerinin uzun olması ile futbol diğer sosyal ve sportif aktivitelerde olduğu 

gibi kendine has bir mecra alanı bulamamıştır. Fakat tüm bu olumsuzluklara rağmen 

Stemmler, gençlerin yoğun olarak bulunduğu üniversitelerde futbola ilgisini gün 

geçtikçe arttığını ve futbolun bir popülarite kazandığını ayrıca bu oyunun hayatta 

kalmasını sağlayan en büyük etken olarak da üniversitelerde okuyan burjuva 

çocuklarının futbola olan ilgisi olduğunu belirtmiştir (2000: 77). Futbolun öğrenciler 

arasında hızlıca yayılmasının ardından okul müdürleri bu popüler sporu kurallara 

uygun hâle getirmekte fayda görmüşlerdir. Bu amaçla 1846 yılında Rugby School’da 

(okulunda) ilk kurallar yayınlanmıştır. Daha sonra Cambridge School’da 1848 

yılında belirlenen kurallar, İngiltere’de bulunan diğer okullar tarafından da 

benimsenmiştir. 8 Aralık 1863’te Londra’da bir lokâlde bir araya gelen özel okul 

temsilcileri Futbol Federasyonu’nu (Football Association) kurar ve Cambridge 

kurallarını esas alarak yeni kuralları oluştururlar. Modern futbol 8 Aralık 1963 

tarihinde Londra’da kurumsallaştırılmıştır ve ilk kez futbolun kuralları bir 

federasyon organizasyonunda karara bağlanmıştır. Bu kurallar kısmen günümüzde de 

geçerlidir (Stemmler, 2000: 81-89): 



 

31 

1. Takımlar bir takım kaptanının liderliğinde oynayan on birer oyuncudan 

oluşur. 

2. Hakem zorunludur. 

3. Oyun sahası 137.16 x 91.44 m boyutlarındadır. 

4. Oyun süresi 75 dakikadır; ilk yarıdan sonra takımlar kaleleri değiştirir.  

Bu kuralların oluşmasında İtalya’da oynanan ‘giuocco del calcio’ adlı oyundan 

esinlenildiği ifade edilebilir. Bu oyunda 120x80 metre boyutlarında bir alanda 

oynanmış ve top olarak, üzeri deriyle kaplı, içi havayla doldurulmuş bir hayvan 

mesanesi kullanılmıştır. Birer metre aralıklarla dikilmiş iki adet çubukla kaleler 

oluşturulmuş ve topun bu çubukların yani kalelerin arasından geçirilmesiyle 

takımların sayı kazanması kuralı getirilmiştir. Bu sayılar da günümüzdeki futbol 

hakemleriyle özdeşleştirilebilecek görevliler tarafından kale sınırlarını oluşturan 

çubuklara bir bıçak yardımıyla atılan çentiklerle işaretlenmiştir. Tüm bu kurallar ve 

düzen çerçevesinde 1861 yılında, İngiliz kralı II. Charles’in armasını taşıyan ve 

günümüz formalarına benzeyen giysilere sahip uşaklarından oluşan takım ile 

Albemarie Kontu’nun uşaklarından kurulu takımla bir karşılaşma düzenlenmiş ve 

maçı kralın takımı kazanmıştır. İngiltere Kralı II. Charles kazanan takım 

oyuncularına armağanlarını kendi elleriyle vermiştir. Burada da günümüzün kupa 

ödüllü futbol maçlarına benzer bir seremoni görülmektedir. Kral ve kontların 

takımları dışında halk ve soylular arasında da büyük bir ilgi gören futbol, bu süreçte 

İngiltere’de hızla yayılmış ve zaman içerinde büyük bir değişim ve gelişim 

göstererek günümüze kadar ulaşmıştır (Arıpınar, 1992: .9). 

Futbolun İngiltere’den tüm dünyaya yayılmasını sağlayan aracılar İngiliz 

tüccarlardır. 19. yüzyılın sonlarında ve 21. yüzyıl başlarında dünyanın her yerinde 

ticarî faaliyetlerde bulunan tüccarlar; ulaştıkları köylere, şehirlere, bölgelere ticarî 

faaliyetleri ile birlikte kendi ülkelerinde oldukça popüler olan futbolu da 

götürmüşlerdir. Futbolun Türkiye’ye gelişi de bu şekilde olmuştur. 

2.6. Türklerde Futbol 

Futbol, Türk kültüründe eski zamanlardan beri süre gelmiş bir etkinliktir. 

Tarihî kaynaklarda belirtildiği üzere sportif bir yapıya sahip olan Türkler bunu 

kültürlerinden kaynaklı askeri disiplin, savaşçılık ve göçebe olmalarına borçludur. 

Seferlerle oluşturulan sürekli yıldırma ve yıpratma harekâtı arasında, her bir ferdini 



 

32 

bir asker gibi yetiştiren bozkır Türk halkının büyük başarılar elde etmesini sağlayan 

başlıca unsurlardan biri, savaş hazırlığı amacıyla yapılan daimî spor hareketleridir. 

Bunlarda özellikle ok atmak ve ata binmek insanların gündelik faaliyetlerindendir. 

Güreş, at yarışı, cirit, güreş, doğancılık (yırtıcı kuşlarla avlanma), gülle atma vb. 

mücadele pratiğini arttırdı. Erkekler dışında Türk kadınlarının da katılım sağladıkları 

top oyunlarından olan; futbol, golf, polo gibi oyunlar Hunlardan beri Türkler 

arasında oynanmaktadır ve Çin coğrafyasına yayılması da Göktürkler aracılığıyla 

olmuştur (Kafesoğlu, 2000: 287).  

Futbol, Osmanlı’da oynanmaya başladığı ilk zamanları haricinde özellikle 

Türkiye’de oynanmaya başladığı günden itibaren sosyal ve kültürel hayatta önemli 

bir yer teşkil etmiştir. 20. yüzyılın sonlarında dünyada ve Türkiye’de yaşanan 

ekonomik ve kültürel değişimlerle birlikte kitle iletişim araçlarının da aracılığıyla 

dizayn edilen yeni dünya düzeninde futbol kendine daha da sağlam bir yer 

edinmiştir. Özellikle İngiltere, İtalya, Brezilya ve İspanya gibi futbolun diğer spor 

dallarına göre ilk sıralarda yer aldığı ülkelerden biri olan Türkiye ve Türk insanı 

futbolu başlıca ilgi alanlarından biri hâline getirmiştir. 

Kaşgârlı Mahmut’un Divanü Lûgat-it Türk adlı eserinde Orta Asya 

Türklerinin “tepük” (tepmek) adı verilen bir oyun oynadıklarından bahsedilmektedir. 

Divanü Lûgat-it Türk'ün Besim Atalay tarafından yapılan tercümesinde “tepük” 

oyunundan şu şekilde bahsedilir (1983: 323): "Kurşun eritilerek iğ ağırşağı şeklinde 

dökülür, üzerine keçi kılı veya benzeri bir şey sarılır, çocuklar bunu teperek 

oynarlar.” Ayasofya kütüphanesinde 3029 kayıt numarasıyla bulunan Tarih-i Timur 

isimli eserde, Timur dönemindeki Türklerin, içi havayla doldurulmuş ve kuzu 

postundan yapılmış toplarla bir oyun oynadıklarından bahsedilmektedir.  Bu oyunda 

uygulanan birtakım kurallar mevcuttur ve bunlar; topa elle dokunmak ve topu 

çizgiden dışarı çıkarmak yasak olduğu şeklindedir. Timur’un bu oyunu askerlerine 

bir nevi tâlim niyetiyle çeviklik ve dinçlik kazanmalarını sağlam için oynattığı 

kaydedilmektedir (Arıpınar, 1992: 8). Hıtay Türkleri tarafından top oynandığı, topa 

ayakla vurulduğu, el ile dokunmanın ise yasak olduğu bilinmektedir (Yıldız, 2002: 

50). Tüm bu bilgiler ışığında Türklerde futbol tarihinin eskilere dayandığından söz 

edilebilir.  



 

33 

Çinli bir seyyahın Tatarlar adlı eserinde; kız ve erkeklerden oluşan karma 

takımların ayak topuyla oynadıkları ve topun rakip kaleye atılmaya çalışıldığından 

bahsedilmektedir. Orta Asya Türkleri ile ilgili Fransızca bir kaynak olan  “La 

Tartarie” adlı eserde kız ve erkeklerden oluşan takımların Tsang şehrinde ayak topu 

oynadıkları; bu heyecanlı oyunu izleyen bir Çinlinin aktarımlarına göre; büyük 

tapınaklarda ayak topu müsabakaları sıkça yapılır ve bu müsabakalarında topa elle 

dokunulamazdı. Topa kafayla ya da ayakla temas edilebilir ve topu rakip kaleden 

içeri sokmaya çalışılırdı (Arıpınar, 1992: 8). Görüldüğü üzere, Türk kaynakları 

dışındaki kaynaklarda Türklerin kızlarla ve erkeklerle karma bir yapıyla 

gerçekleştirdiği sportif faaliyetlerden söz edilmektedir. 

İbrahim Kafesoğlu’nun Türk Millî Kültürü16 isimli eserinde belirttiği gibi 

Türklerde spor faaliyetleri, eğlenceler ve avlanmalar birer askerî egzersiz 

niteliğindeydi ve kadın-erkek, genç-yaşlı herkes bozkır kültürünün hayat tarzı gereği 

her an savaşabilecek durumdaydı. Dolayısıyla tüm faaliyetler erkekler ve kadınlarla 

birlikte yapılmaktaydı (2007:281). Türk kültüründeki bu yapıya verilebilecek en 

kadim örnek Oğuz Türklerinin epik ve destansı hikâyelerini barındıran Dede Korkut 

kitabında yer almaktadır. Ali Yakıcı’nın da belirttiği üzere, Dede Korkut kitabı 

Türklerin yalnızca Orta Asya’dan Anadolu ve Balkanlar’a yerleşme ve buraları vatan 

edinmeleriyle ilgili siyasal mücadelelerinin yer aldığı bir kitap olmakla kalmamıştır. 

Türklerin sosyal, siyasal, kültürel ve dinî geçişlerinin de takip edilebildiği kıymetli 

bir kaynak eser olma özelliğine sahiptir (2007: 41). Türk kültürünün ve dilinin en 

nadide eserlerinden biri olan Dede Korkut’ta “Kam Büre Oğlu Bamsı Beyrek 

Destanı”nda17 anlatıldığı gibi Bamsı Beyrek, Banı Çiçek ile ok atmış at koşmuş ve 

güreş tutmuştur. Bu üç spor müsabakasının ardından galip geldiği için Banı Çiçek ile 

nişanlanmıştır. Kadim Türk kültüründe kızlarla erkeklerin birlikte yarıştıkları, 

birbirleriyle rakip olup sportif mücadelelere giriştikleri görülmektedir.  

 
16 Ayrıntılı bilgi için bkz. Kafesoğlu, İ. (2007), Türk Millî Kültürü, İstanbul: Ötüken Neşriyat, s. 281-

292. 
17 “Pay Büre adında bir bey oğlu olması için, Pay Bicen adındaki bey de bir kızı olması için dua 

ederler.  Pay Bicen kızı olursa Pay Büre’nin oğlu ile beşik kertme nişanlı yapacağını vad eder. Bir 

müddet sonra Pay Büre’nin bir oğlu ve Pay Bicen’in bir kızı olur. Aradan on beş sene geçer Çocuk 

delikanlı olur ve Dede Korkut ona kafirleri yakalayıp mal kurtardığı için Bamsı Beyrek adını 

koyar. Bu vesile ile beyler av tertip ederler. Beyrek bu avda bir geyiği kova kova yavuklusunun 

otağına gelir. Burada Pay Bicen’in  kızı Banı Çiçek’le ok atar, at koşturur, güreş tutar. Üçünde de 

kızı yener ve Banı Çiçek olduğunu anlayınca yüzük takarak nişanlanır” takarak nişanlanır” bkz. 

Ergin, M. (2008). Dede Korkut Kitabı, Ankara: TDK, s. 7-8. 



 

34 

 Batılı ülkelerde, spor amaçlı kurulan kulüpler 17. yüzyıl içerisinde görülmeye 

başlamışken, Osmanlı’da kulüpleşme 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren 

gerçekleştirilmiştir. Avrupalıların etkisiyle futbol tanzimatın ilânı ile Osmanlı’da 

örgütlenmeye ve oynanmaya başlamıştır. Sultan Abdülaziz döneminde eğitim için 

Paris’e gönderilen öğrenciler, Fransa’da futbolla tanışmışlardır ve futbola gösterilen 

yoğun ilgi ile karşılaşınca da İstanbul’a dönüşlerinde futbol konulu bir Fransızca 

kitap getirmişlerdir. Bu kitabı Türkçe’ye çevirerek 1869 yılında “Ordu ve 

Mekteplerde Futbol” adıyla yayımlamışlardır (Kahraman, 1995: 670). 

Osmanlı İmparatorluğu’nda futbol, 1870’lerin sonlarında İstanbul’dan önce 

İzmir ve Selanik şehirlerinde oynanmıştır (Atabeyoğlu, 1992: 11). İzmir’de futbol, 

19. yüzyılın sonlarında İngiliz ailelerinin çocukları tarafından eğlenmek ve spor 

yapmak amacıyla gerçekleştirdikleri aktivitelerle başlamıştır. Futbolun 1880’lerde 

özellikle İzmir’deki Bornovalı İngiliz gençlerce oynandığı ve gittikçe tüm şehre 

yayılıp popülerleştiriği bilinmektedir. Bu durum İzmir’deki İngiliz 

Konsolosluğu’nun resmi belgelerine yansıtılmıştır (Beyru, 2000: 278). 1890 yılına 

gelindiğinde İzmir’in tanınmış ailelerinden La Fontaine ailesinin teşvikiyle bir araya 

gelen İngiliz gençlerinin futbol oynamaya başladığı ve 1894 yılında Türkiye’nin ilk 

modern spor kulübü olan Bornova Football and Rugby Club’ın kurulmasına olanak 

sağlamıştır.  

İstanbul, futbolla Özellikle İngiltere ile karşılaştırıldığında epey geç 

tanışmıştır. İstanbul’da ilk kez 1895 yılında, Kadıköy ve Moda çayırlarında oynanan 

futbolun, başkente İzmir’den göç eden İngiliz ailelerce taşındığı söylenmektedir. 

Türklerden kurulu bir takım bundan altı yıl sonra, 1901’de futbol oynamaya 

başlamıştır. Bu takımın adı, “Black Stocking” (siyah çoraplılar) olarak İngilizce 

konmuştu. II. Meşrutiyet’in ilânıyla gelen sınırlı serbestlik ortamında ise pek çok 

futbol kulübü kurulmuştur (Hatipoğlu, Aydın, 2007: 13-14). Futbolun İzmir’de 

başlayıp dönemin baş şehri İstanbul’a gidişindeki serüvende bazı İngiliz ailelerinin 

İstanbul’a taşınması ve İstanbul’daki İngiliz elçiliği çalışanları ile futbol 

karşılaşmaları düzenlemeleri etkili olmuştur. İlkin İngiliz ve Rumların iştirak ettiği 

bu karşılaşmalar zamanla şehirde yayılmaya başlamıştır. 1903 yılı itibarı ile İngiliz 

ve Rumlar dışındaki Osmanlı’daki Türk gençlerinin ve arkadaşlarının futbol 

oynamalarına ve kulüp kurmalarına vesile olmuştur. İlk olarak 1903 yılında şimdiki 



 

35 

Beşiktaş Jimnastik Kulübü’nün temellerini oluşturan Osmanlı Beşiktaş Terbiye-i 

Bedeniyye Mektebi kurulmuş ardından 1905 yılında Galatasaray ve 1907 yılında 

Fenerbahçe kulüplerinin kuruluşu izlemiştir (Fişek, 1985: 47-49). Böylece 

Osmanlı’da İngiliz futbolunun örgütlenmesi ve kulüpleşmesi başlamıştır.  

Sultan II. Abdülhamit döneminde İzmir, İstanbul ve Selanik’te Türk olmayan 

halk tarafından sportif faaliyetler yürüten kulüpler kurulmaya başlanmıştır. 

İstanbul’da otuz iki,  İzmir’de on iki ve Selanik’te üç kulüp kurulmuştur (Kahraman, 

1995: 639). Bu sayılara bakıldığında, kulüp sayıları ile şehir nüfusları arasında doğru 

bir orantı olduğu görülmektedir. 

Osmanlı’da kurulan ilk futbol kulüpleri şu şekildedir (Yüce, 2014: 118-125) : 

▪ Constantinople Ragbi ve Futbol Kulübü (İstanbul 1880 öncesi) 

▪ Bournabat (Bornova) Ragbi ve Futbol Kulübü (İzmir 1883) 

▪ Ermis Kulübü (İstanbul 1884) 

▪ Smyrna Ragbi ve Futbol Kulübü (İzmir 1885) 

▪ Panionios Gymnastikos Syllogos Smyrnis (İzmir 1890) 

▪ Moda Ragbi ve Futbol Kulübü (İstanbul 1896) 

▪ Tatavla Heraklios Jimnastik Kulübü (İstanbul 1896) 

▪ H.M.S  Imogene Ragbi ver Futbol Kulübü (İstanbul 1898) 

▪ Apollon Futbol kulübü (İzmir 1898) 

▪ Boyacıköy Futbol Kulübü (İstanbul 1900 öncesi) 

▪ Robert College Futbol Kulübü (İstanbul 1900) 

▪ Elpis Futbol Kulübü (İstanbul 1900 civarı) 

▪ Pelops Futbol Kulübü (İzmir 1900 civarı) 

▪ Vartanyan Futbol Kulübü (İzmir 1900 civarı) 

▪ Moda Rum Futbol Kulübü (İstanbul 1901 öncesi) 

▪ Black Stocking (Siyah Çoraplılar) 

▪ Futbol Kulübü (İstanbul 1901) 

▪ Kadıköy Futbol Kulübü (İstanbul 1902)  

▪ Anadolu Spor Kulübü (Merzifon 1902)  

Türk spor tarihinde futbolun Osmanlı Devleti’nde ortaya çıktığı, oynanmaya 

başlandığı dönemden itibaren Türkiye Cumhuriyeti Devleti’ndeki seyrine 



 

36 

kurumsallaşıp uluslararası futbol arenasında yer alma sürecine bakıldığında şu 

şekilde bir kronoloji takip etmek mümkündür:   

  1. Dönem (1895-1908): Osmanlı Devleti’nde İzmir ve Selanik’te yaşayan, 

ticaretle uğraşan İngiliz ailelerin futbol oynamaya başladıkları dönemdir. Daha sonra 

İstanbul’daki İngilizler de onları takip etmişlerdir. İngiliz gençlerinin kurdukları 

takımları Ermeni, Musevi ve Rum gençlerin kurdukları takımlar izlemiştir. Bu 

dönem itibariyle Türk yurtlarında futbolun oynanmasına başlanmıştır. 

  2. Dönem (1908-1923): Bu dönemin başlangıcı, Galatasaray Spor Kulübünün 

İstanbul Futbol Ligi şampiyonu olmasıyla başlamıştır. Osmanlı futbolunda yeni bir 

dönem açabilecek önemde olmasının sebebi Galatasaray’ın yabancı takımların 

tekelindeki lig şampiyonluğunu elde etmiş olmasından kaynaklanır. Bu dönemin aynı 

zamanda tarihî bir öneme de sahiptir çünkü II. Meşrutiyet (1908) ilân edilmiştir. II. 

Meşrutiyet’in ilânı ile hukukî ve sosyal alanda birtakım serbestiler uygulanmaya 

başlanmıştır. Ülkede görülen değişim rüzgârıyla birlikte cemiyet kurma serbestisinin 

getirilmesinin ardından Türk kulüplerinin sayısı hızla artmıştır. Öncelikle büyük 

şehirlerde başlayan bu cemiyetleşme ülkenin birçok şehrine uzanan büyük bir 

organizasyona dönüşmüştür. İstanbul’un yanı sıra özellikle İzmir, Ankara, Bursa, 

Eskişehir, Trabzon ve Adana gibi şehirlerde futbol hızla yayılmaya ve gelişmeye 

başlamıştır. İstanbul Şampiyonluğu Ligi, İstanbul Türk İdman Birliği Ligi, Cuma 

Ligi ve Pazar Ligi bu dönemin önemli futbol organizasyonlarıdır. Bu durum 

İstanbul’da dört ayrı lig oluşturacak kadar çok sayıda takımın ortaya çıktığının bir 

göstergesidir. Böylelikle Türk futbolunun doğuşu olarak adlandırılabilecek bir 

döneme girilmiştir. 

 Bir jimnastik kulübü olarak 1903 yılında kurulmuş olan Beşiktaş, yine bu 

dönemde futbola adım atmış ve ortaya çıkardığı Siyah-Beyazlı takım ile adını futbol 

sahalarında duyurmaya başlamıştır. Bu dönem, Türk tarihinde Balkan Savaşı, 1. 

Dünya Savaşı ve Kurtuluş Savaşı gibi birbirini izleyen dört büyük savaşı da içeren 

bir dönemdir. On bir yıl süren bu savaşlar yüzünden Türk futbolu önemli sektelere 

uğramıştır. Nice yetenekli Türk futbolcusu bu savaşlarda vatan uğruna şehit 

olmuşlardır. Bu dönem aynı zamanda İstanbul ve İzmir’in işgal yıllarını da 

kapsamaktadır özellikle İstanbul’da işgal kuvvetleri ile yapılan futbol karşılaşmaları 

bir ‘millî dava’ hâline gelmiştir. Beşiktaş, Galatasaray ve Fenerbahçe gibi kulüpler, 



 

37 

işgal kuvvetleri takımlarıyla yaptıkları karşılaşmalarda Türk halkı tarafından büyük 

bir coşkuyla desteklenmiş ve galibiyet elde ettiklerinde büyük bir sevince vesile 

olmuşlardır.  İşte bu ve buna benzer birçok sebep neticesinde futbol, Türkler 

tarafından geniş kitlelerce ilgi ve sevgiye mazhar olmuştur. Günümüzde futbola 

gösterilen yoğun ilginin tohumları mütareke döneminde atılmıştır.  

  3. Dönem (1923-1951): Bu dönem Beşiktaş, Fenerbahçe ve Galatasaray gibi 

İstanbul kulüplerin öncülüğünü yaptığı Türk spor tarihinde spor kulüplerinin 

oluşturduğu ilk cemiyeti olan Türkiye İdman Cemiyetleri İttifakı ve bu cemiyete 

bağlı olan Türkiye Futbol Heyet-i Müttehidesi adıyla ilk futbol federasyonunun 

kurulduğu dönemdir. Bu dönemin en belirgin özelliği sporda ve futbolda resmî bir 

kurumsallaşmanın başlamış olmasıdır.  

  Yusuf Ziya Öniş’in başkanı olduğu federasyonun ilk icraatı FIFA’ya üyelik 

başvurusunda bulunmasıdır. Türkiye^nin FIFA’ya kabulü 21 Mayıs 1923 tarihinde 

resmen gerçekleşmiştir. Bunu izleyen süreçte Türk millî futbol takımı kurulmuş ve 

Türkiye Futbol Heyet-i Müttehidesi (Federasyonu) FIFA’ya bir millî maç oynamak 

için girişimde bulunmuştur. Bunun sonucunda Türk millî takımı 26 Ekim 1923 

tarihinde Romanya millî takımı ile İstanbul Taksim Stadı’nda ilk maçına çıkmış ve 

sahadan 2-2’lik skorla berabere ayrılmıştır. Bu maçtan üç gün sonra Türk tarihinin en 

önemli gelişmelerinden olan Cumhuriyet’in ilânı gerçekleşmiştir. Böylece hem Türk 

tarihinde hem de Türk futbol tarihinde önemli bir dönem yaşanmıştır. 

  4. Dönem (1952-1960): Bu dönemin en belirgin özelliği Türk futbolunda 

profesyonellik çalışmalarının resmiyet kazanmış olmasıdır. 1952 yılında futbolda 

profesyonelleşmenin yasallaşmasıyla Türk futbolunda yeni bir dönem başlamıştır. 

Bu gelişme ile birlikte futbol uluslararası alandaki amatörlüğünden sıyrılmış ve Türk 

futbolcuları yurt dışındaki takımlarda forma giymeye başlayarak dünyaya açılma 

fırsatı nı yakalamışlardır. Beşiktaşlı Şükrü Gülesin, Fenerbahçeli Lefter 

Küçükandoniadis, Özcan Arkoç ve Can Bartu yurtdışındaki takımlarda oynayan 

futbolcuların başında gelir.  

  Türk takımlarının Avrupa Kupaları’na katılmaları da bu dönemin bir başka 

önemli futbol olayıdır. Türk takımlarının Avrupa Şampiyon Kulüpler Kupası, 

Avrupa Kupa Galipleri Kupası ve UEFA Kupası’nda yer alırken birçok yabancı 

rakip karşısında başarılar elde etmiştir. Galatasaray’ın Avrupa Şampiyon Kulüpler 



 

38 

Kupası’nda, Göztepe’nin UEFA Kupası’nda yarı final oynama başarıları elde etmesi 

ve Fenerbahçe’nin Balkan Kupası’nı kazanması da bu dönemin Türk futbolu 

açısından önemli olayları arasında yer alır. (Arıpınar, 1992: 16-18). Profesyonelliğe 

geçilmesinin ardından Türk futbolcularının yurtdışına açılması ve başarılı olmaları 

Türk futbolunun Türkiye dışında da adının duyulmasını sağlamıştır.  

  Türklerin en bilinen ve yaygın olan millî sporunun güreş olduğu ifade 

edilebilir fakat cumhuriyetin ilânıyla birlikte özellikle 1930'lardan itibaren bu durum 

değişmiş ve ‘futbol’ ülkenin millî sporu hâline gelmiştir. Devlet bu süreçte, spordaki 

en büyük finansal yatırımlarını futbola yapmıştır. 1940'ların sonlarına kadar futbol 

oyuncularının amatör sözleşmeleri bulunmaktaydı, 1959 yılı itibariyle profesyonel 

sözleşmeler imzalanmaya başlanmıştır ve futbolcular resmî profesyonel statülerini 

kazanmışlardır.  Bu gelişmelerin ardından oyuncular, halk kahramanı olarak 

görülmeye başlanmış ve dolayısıyla maçlara katılım artmıştır. Türk oyuncular, 

Avrupa takımları tarafından talep görmeye başlamıştır. Bununla birlikte, ‘Üç 

Büyükler’ adıyla bilinen üç İstanbul kulübü Beşiktaş, Galatasaray ve Fenerbahçe 

yurtiçi başarılar elde etmeye başlamıştır. Daha sonra 1970'lerin ortalarında bir 

Karadeniz şehir takımı olan Trabzonspor üç büyükler tekelini kırmayı başarabilen 

tek takım olmuş ve günümüze değin gelen ‘Dört Büyükler’ tâbirinin oluşmasını 

sağlamışlardır  (Kozanoğlu, 1999: 118). Futbol büyük şehirlerle ve dört büyüklerle 

sınırlı kalmayıp Türkiye’nin her sathına profesyonel ve amatör kulüpler olmak üzere 

binlerce futbol kulübüyle yayılmıştır. Bu kulüplerin izleyicileri ve destekçileri olan 

taraftarları da düşünüldüğünde futbol kitlesinin büyüklüğünden söz etmek 

mümkündür.  

  Türkiye’deki futbolun yıllara göre dönemsel bir yönetim, futbolcu, taraftar, 

basın yayın ve endüstri açısından değişimini ve dönüşümünü içeren bir 

kategorizasyon şu şekilde yapılabilmektedir: 

1900-1950 Dönemi: Merkezde üç büyükler vardır: Beşiktaş, Galatasaray ve 

Fenerbahçe. Futbolda okullu ve mahalleli ağabeyler, oyuncular, bürokratlar, 

siyasetçilerden oluşan yerel bir kimlik söz konusu ve bu yerelliğe dayanan bir 

rekabet futbolu mevcuttur. Bu dönemde iletişim aracı olarak etkin bir biçimde yerel 

basın ve devlet radyosu var. Taraftar desteği açısından da gönüllü oluşumların ve 



 

39 

derneklerden söz edilebilir; dışa kapalı camialardır ve güçlü bir yerellik söz 

konusudur. 

1950-1980 Dönemi: Merkez bürokrasisi ile Anadolu bürokratlarının etkin 

olduğu bir dönemdir. Yerel ve ulusal nüfuz birlikte görülmektedir. 164 adet şehir 

kulübü bulunmaktadır. Siyasetçilerin ve iş insanlarının futboldaki etkisinin arttığı bir 

dönemdir. Profesyonel altyapı çalışmaları da bu dönemde başlamıştır. Yerelden 

ulusala kayan bir basın-yayından ve TRT (Türkiye Radyo Televizyon Kurumu) 

faaliyetlerinden söz edilebilir. Dernekler ve oluşumlar-dışa dönük hâle gelmeye 

başlamışlardır. Futbol ulusal bir faaliyet alanı hâline gelmeye başlamıştır. 

1980-2000’ler Dönemi: Türkiye futbolunda ulusal ve uluslararası kimlikli bir 

yapının oluştuğu dönemdir. Ulusal çevreden iş insanları, yöneticiler ve siyasetçiler 

futbolun yönetiminde etkinleşmeye başladığı ve küreselleşme ile birlikte futbolun 

ticâri ve endüstriyel bir faaliyet alanına dönüştüğü dönemdir 

Profesyonel altyapı yatırımlarının hız kazandığı, yüksek hatta astronomik 

rakamlarla futbolcu ve teknik direktör transferlerinin gerçekleştirildiği, taraftar 

oluşumlarının çoğaldığı ve etkisinin arttığı bilinmektedir. Tribünlerde fanatizmin 

arttığı ve tribün liderlerinin sayısının çoğaldığı bir dönemdir. 1990’ların sonu ve 

2000’lerin başındaki internetin kullanılmaya başlanması ve sonrasında hızla 

yayılmasıyla taraftar örgütlenmelerinde artış görülmüştür. Bu dönemde futbol 

kulüplerinin futbolcusuyla, yöneticisiyle ve taraftarıyla proaktif olmaya başladığı ve 

gündemi belirlediği görülmektedir (Talimciler, 2005’ten akt. Ünsal, 2005: 326-327). 

Dünyadaki gelişmelere paralel olarak Türkiye’de ulusal ve uluslararası 

basından, TRT dışında özel radyo ve TV şirketlerinden, internet basınından, uydu, 

kablolu ve dijital TV kanalların etkisinden söz etmek mümkündür. Futbol 

kulüplerinin reklam, sponsor, gişe hasılatı, naklen yayın, lisanslı ürün satışları, 

transfer gelirlerinin artmasıyla ve bunun yanı sıra şirketleşme döneminin başlatılarak 

kulüplerin halka arzı ile hisse senedi satışlarına başlanmasıyla futbolun, ‘futbol 

pazarı’ denilebilecek yeni dönemi başlamıştır. Böylece futbol hem ulusal hem de 

uluslararası platformda haz, çok kültürlülük ve yeni nesil taraftarlık barındıran 

eğlence sektörü hâline gelmiştir. Eğlence işlevinin yanında eğitim, tanıtım, reklam 

amaçlı kullanım şekilleri de görülmektedir. Futbola artan ilgi sadece endüstriyel 

alanda olmamış ve akademik alanda da futbola olan ilgi zamanla artmıştır. 



 

40 

2.7. Endüstriyel Futbol 

  Futbol, diğer birçok spor dalında olduğu gibi tarihi boyunca oynandığı 

dönemin toplumsal ve siyasal yapısından etkilenmiştir. Bu etkilerin boyutu ise 

dönemin konjonktürel yapısı tarafından belirlenmiştir. Bu durum sadece Türkiye’ye 

özgü olmamakla birlikte futbola ilginin yüksek olduğu diğer ülkelerde de benzer bir 

etkileşimden bahsetmek doğru bir yaklaşım olacaktır (Ongan ve Demiröz, 2010: 

126). Türkiye’de özellikle 1980 sonrasında futbola yönelik ilginin hızla arttığı 

görülmüştür. Bir Endüstrileşen ve popüler kültürün ayrılmaz parçası hâline gelen 

futbol, diğer spor dallarından daha çok önemsenip ilk sıraya yerleşmiş ve ilgiyi kendi 

üzerine çekmiştir. Bu durumun gerçekleşmesinde birtakım nedenlerin varlığından 

söz edilebilir. Örneğin 1980’li yıllarda sürdürülen politikalara bakıldığında futbolun 

önemli bir araç olarak görülmesi, hem oyuna duyulan ilgiyi hem de oyunun toplum 

üzerindeki etkinliğini arttırmıştır (Katırcı, 2009: 42). Türkiye’de siyaset ve futbol 

arasındaki ilişki her zaman süregelmiştir, ülke siyasetçilerinin üye oldukları ya da 

yalnızca taraftarı oldukları kulüpler olmakla birlikte, kendilerinin ya da ailelerinin 

kulüplerde aktif yönetici oldukları durumlar da görülmektedir (Gökaçtı, 2008: 16) 

Bu durum yerel ve ulusal düzeyde görülmektedir. Siyaset, siyasetçi ve futbol ilişkisi 

de Türkiye’ye has bir durum değildir diğer ülkelerde de benzer ilişkiler 

görülmektedir. 

Günümüzde futbol, spor olmanın ötesine geçip başka mecralara doğru yol 

almıştır. Sportif bir kimlikten endüstriyel bir kimliğe doğru bir dönüşüm içine 

girmiştir. 1980’li yılların ortalarına kadar bir ‘gösteri’ olma özelliğini korumuşsa da, 

1990’ların ilk yıllarından itibaren bu kavrama bir de ‘iş’ kavramı eklenmiştir. 

Dolayısıyla milyonlarca insanın büyük bir ilgiyle izlediği ‘show’18 bugün bir ‘show-

business’19 olmuştur. Futbolun bir gösteri aracı olma özelliğinin süreç içerisinde 

endüstriyel bir mecraya evrilmesi, onu ticarî bir iş kolu hâline getirmiştir. Bugün bu 

niteliksel gelişim ve değişim, kendi ekonomisinin oluşmasını da beraberinde 

getirmiştir. Futbol ekonomisi olarak adlandırılan bu oluşum doğal olarak kendi mali 

değerini de yaratmıştır. Bugün gelinen noktada, futbol ekonomisinin yarattığı 

endüstriyel futbol, küreselleşmenin verdiği enerjiyle dünyanın her noktasına, kendi 

 
18 Gösteri. 
19 Gösteri işi. 



 

41 

malî değerlerini taşımıştır. Futbolun ekonomik boyutu ve kitlelere sunumu açısından 

televizyonun aracılığının önemi de unutulmamalıdır (Rowe, 1996: 253). 

          Sporun beşiği eski Yunan’da müsabakaları kazananlar, zeytin dallarıyla 

örülmüş taçlarla ödüllendirilirdi. Kazananlar onurlanırlar, kaybedenler ise 

şerefleriyle mücadele ettikleri için en az galip gelenler kadar değer görürlerdi. 

Futbolun giderek endüstrileşmesi ile Eski Yunan’daki sıradan fakat onurlu 

ödüllerinin yerini milyon dolarlar almıştır. Kaybeden ise sadece maçı kaybetmekle 

kalmayıp, büyük mali kayıplar da yaşamaktadır. Futbolun öyküsü, hazdan ve zevkten 

zorunluluğa uzanan bir öykü hâlini almıştır. Spor bir endüstriye dönüştüğü oranda, 

öylesine ve amaçsız bir biçimde sırf zevk olsun diye oynandığı zamanlardaki 

güzelliğinden bir şeyler kaybetmiştir. Bugünlerde futbol pragmatik olmayan her 

ögeyi reddetmektedir, kâr getirmeyen her öge de gereksiz ve işe yaramaz kabul 

edilmektedir (Galeano, 2014: 21). 

 Günümüz konjonktüründe, birçok girişimci yatırımlarıyla futbola dâhil 

olmuştur. Bu girişimciler ve yatırımcılar futbol kulüplerini kâr amacı güden bir 

işletme ve taraftarları da müşteri kavramının merkezi bir unsuru olarak gören daha 

geniş bir serbest piyasa söylemi hâline getirmiştir (King, 1997: 231). Futbol piyasası 

günümüzün en geçerli borsalarından biridir ve futbolcular da en değerli sermaye ve 

yatırım aracı konumundadır. Futbol bugün yalnızca heyecan verici bir sportif faaliyet 

olmaktan çıkarak yüksek meblağlarda para getiren bir gelir sektöre dönüşmüştür. 

Futbol ve ekonomi arasında ilişki bu şekilde derinleşince; başarısız bir futbol 

antrenörü işinden olabiliyor ya da kendisinden bekleneni veremeyen bir futbolcu 

kadro dışı kalabiliyor. Başarılı olanlar içinse durum tam tersidir ve bu piyasada her 

zaman borsa değeri yüksektir. Çok yüksek ücretler alan oyuncular, fahiş bilet 

fiyatları, steril stadyumlar güvenli bir şekilde ayakta durmak isteyen geleneksel 

taraftarların futbola yabancılaşmasına yol açmaktadır. Bu aslında küresel oyunun 

hızlı bir şekilde gittikçe metalaşmasına ve futbolun yozlaşmasına karşı olmaktır 

(Redhead, 2019: 26). 

          Pierre Bourdieu’ya göre işverenler yanlarında çalışan işçilerine eskiden olduğu 

gibi sadece hastaneler ve okullar değil; statları, sahaları, salonları ve diğer sportif 

yapıları da sunmaktalar. Böylece özel sermayenin ve şirketlerin denetimleri ve 

yardımlarıyla çok sayıda spor birliği ve kulübü kurulmaktadır (1997: 171). 



 

42 

Dolayısıyla bugün futbol; sırttaki forma, boyundaki kaşkol, masadaki tabak, 

yataktaki çarşaf, cüzdandaki kredi kartı, yüksek ücretler ödenen yıllık kombine kartı, 

evdeki TV, şans oyunları ve milyonlarca doların döndüğü yayın ihaleleridir. 

Yaşamın her alanında görülen büyük bir metadır. Milyonlarca insandan benzer 

şekilde ilgi ve talep görebilen; globalleşen dünyanın en tanınmış markalarını dahi 

popülaritede geride bırakan, bir tüketim ekonomisidir.  

         Futbol ekonomisi, diğer endüstri kollarında olduğu gibi kendi gelirini yaratır. 

Futbol endüstrisinin ana geliri eskiden olduğu gibi sadece maç gelirleri değildir. 

Maçın oynanacağı gün sabahın erken saatlerinde statlara gelen, gişe önlerindeki 

kuyruklarda biletlerini alan, karınlarını seyyar satıcılardan aldıkları köfte ekmeklerle 

doyuran ve sınırlı gelirlerini kulüplerine bırakan taraftarların yerini artık; biletlerini 

stada gelmeden internet siteleri aracılığıyla online alan, stat bünyesindeki 

mağazalarda alışveriş yapan, kafelerden Amerikan tarzı kahvelerini, maçlarını 

konforla lüks localarda izleyen ve kulübe binlerce dolar bırakan ‘müşteriler’ almıştır.  

 Taraftar tüketici denilen kitle, sadakatle bağlı oldukları kulüplerinin arz ettiği 

ürün ve hizmetlere talepleriyle karşılık vermektedir. Bu koşulda taraftar tüketiciyi bu 

davranış kalıbına iten en temel faktör, kulüp taraftarlığı temelinde yükselen, bağlılık 

körlüğüdür. Nitekim bir ürün ya da hizmeti değerinden daha yüksek meblağlara 

alamaya yönelik tüketici davranışını başka sektörlerde rastlamak pek mümkün 

değildir. Bu durum tam anlamıyla kulübe duyulan sadakatin yarattığı, bağlılık 

körlüğüdür. Kulüplerin ekonomik olarak buhran yaşadıkları dönemlerde, sıkıntıların 

aşılması için maddi durumu müsait olan taraftar tüketiciler bağlılık körlüğünün 

etkisiyle takımlarına çeşitli yardım ve bağışlarla kulüplerine ekonomik destekte 

bulunmayı rahatlıkla seçebilir. Doğal olarak bu taraftar tüketicinin, bağlılık 

körlüğünden hareketle özverili olan fakat pek de rasyonel olmayan davranışı, 

kulübüne büyük ekonomik katkılar sağlayabilmektedir (Akşar, 2005: 2-4). Nitekim 

Beşiktaş Jimnastik Kulübü yönetiminin maddî zorluklar yaşadığı bir dönem olan 

2012-2013 futbol ligi sezonunu ‘feda’ olarak adlandırması ve o dönem gerek 

futbolcuların gerekse taraftarların kulübe maddi destek sağlamaları bu duruma bir 

örnek teşkil etmektedir. 

Sporun sadece boş zamanları değerlendirme aracı olmaktan çıkıp, hızla 

endüstrileşmesinden sonra gittikçe popülerleşen futbol için reyting faktörü yani 



 

43 

izlenme durumu önem kazanmıştır. Bunun nedeni reyting faktörünün 

endüstriyelleşmenin temek faktörlerinden olmasıdır. Bu finansal dinamiği harekete 

geçiren en önemli araç medyadır.  Futbol endüstrisinin oluşmasında kitle iletişim 

araçlarının oldukça etkin işlevleri bulunmaktadır (Akşar, 2005: 296-298). Kitle 

iletişim araçlarıyla dünyanın her yerindeki futbol izleyicilerine ulaşılarak arz-talep 

teorisi doğrultusunda izlenen karşılaşmaların ve tüketilen endüstriyel araçların sayısı 

artmaktadır. Böylece futbolun merkezinde yer aldığı büyük bir endüstri çarkı 

dönmektedir. Özetle, tüm dünyada olduğu gibi Türkiye’de büyük bir futbol 

endüstrisinden söz edilmektedir. Bu bağlamda şirketin adı ‘futbol’ olurken sporu 

oluşturan bileşenler; sporcu, spor izleyicisi, antrenör, spor basını kavramları ve bu 

kavramların işlevleri değişmektedir.  

Türkiye’de, son yıllarda yine futbol başta olmak üzere basketbol ve 

voleyboldaki transferler, tesisleşme, şirketleşme ve reklam gelirleri üzerinden 

gerçekleştirilen yatırımlar görülmektedir. Özellikle dört büyüklerin Beşiktaş, 

Fenerbahçe, Galatasaray, Trabzon kulüplerinin büyüyen şirket yapıları, borsa 

aracılığıyla halka arz edilen kulüp hisseleri, dijital ve şifreli televizyon kanallarından 

elde ettikleri yayın gelirleri ve sosyal medyanın ve dijitalleşmenin de etkisiyle sayısı 

gittikçe artan taraftar kitlesinin bir nevi müşteriye dönüşümü gözlenmektedir. Spor 

ürünlerinin üretim ve tüketim ilişkisi üzerinden dünyanın birçok yerine ulaşılabilen 

ekonomik ağların kurulması sonucunda yerel, ulusal ve uluslararası spor 

organizasyonlarının sayısında gözle görülen bir artış olmasını sağlamıştır. Bu durum 

da spor alanında özellikle ekonomik alanda köklü değişimlerin olduğunun bir 

göstergeleridir (İnal, 2008: 15). Bu durum da futbol endüstrisinin dünyanın her 

yerinde olduğu gibi Türkiye’de de etkisini göstermektedir. Günümüz popüler 

kültüründeki futbol ve futbolun oluşturduğu endüstri tüm bileşenleriyle büyük bir 

kitlesel ve ekonomik güce sahiptir. Bu bakımdan futbolu sadece bir spor dalı olarak 

ele almanın eksik bir değerlendirme olacağı kaçınılmazdır. 

 

  



 

44 

  



 

45 

3. BJK’NİN TARİHİ VE BAŞARILARI 

3.1. BJK’nin Tarihi 

Türkiye’de spor kulüplerinin kuruluşlarıyla ilgili kronolojik tartışmalar sıkça 

yapılmıştır. BJK tarihi ile ilgili yaptığı çalışmalarla bilinen Vâlâ Somalı’nın ifadesine 

göre, bazı spor kulüplerinin ilk kulüp olduklarına dair birkaç girişimi olmasına 

rağmen Türkiye’nin resmî olarak kurulan ilk spor kulübü Beşiktaş’tır (1978: 13). 

Beşiktaş Jimnastik Kulübü, 1903 yılında “Beşiktaş Bereket Jimnastik Kulübü” olarak 

kurulmuştur (Ebcim, 2010: 8). Beşiktaş, tüzüğünün ikinci maddesinde de belirtildiği 

üzere 19.03.1903’te kurulmuştur. Kurucuları Muhittin Akyüz, Cami Baykurt, 

Mazhar Kazancı, Fuat Balkan, M. Ali Fetgeri, Refik Bey ve Behçet Aysal’dır 

(Dinçer, 2020: 51). 

 Kulüp, Osmanlı’da Medine muhafızı olarak görev yapan Osman Paşa’nın 

oğulları olan Mehmet Şamil Bey ve Hüseyin Bereket Bey ile arkadaşları Ahmet ve 

Mehmet Ali Fetgeri kardeşler, Nâzım, Cemil, Nazif, Haydar, Şevki ve Tayyareci 

Fethi tarafından Osman Paşa’nın Beşiktaş’taki Serencebey Yokuşu’ndaki konağının 

bahçesinde kurulmuştur. Kulüpte güreş, halter, barfiks, boks ve aletli jimnastik 

faaliyetlerine başlanmış ve sonra da bunların arasına eskrimi eklemişlerdir. Kulübün 

çalışmaları ilk zamanlarda kurucu gençlerin bireysel çalışmalarıyla sınırlı kalmış 

daha sonra semtin bazı gençleri de onlara katılarak kulübün sporcu kitlesinin 

genişlenmesini sağlamışlardır (Arıpınar, 1992: 21). Bu dönemde kulüpte takım 

sporundan ziyade bireysel spor dallarıyla uğraşıldığı görülmektedir.  

Osman Paşa’nın çocukları ve arkadaşlarının gerçekleştirmiş olduğu 

faaliyetler dönemin hafiyeleri tarafından tespit edilmiş ve dönemin padişahı II. 

Abdülhamit’e iletilmiştir. Bu durum başyaver Mehmet Paşa’nın olaya dâhil olup II. 

Abdülhamit’i gençlerin yaptıkları faaliyetlerin olumlu olduğu yönde düşünmesine 

ikna etmesiyle kötü sonuçlanmamıştır. Hatta kulüp padişahın fermanıyla mektep 

olarak kabul edilmiştir ve faaliyetlerine resmî olarak kabul edilmiştir. Beşiktaş 

kulübüne gösterilen bu hoşgörü, 1905 yılında dönemin Mekteb-i Sultâni bugünkü 

Galatasaray Lisesi öğrencilerinde yeni bir Türk spor kulübü kurma cesaretinin 

oluşmasını sağlamıştır ve Galatasaray Spor Kulübü kurulmuştur. Galatasaray 

kulübünün kurulmasından iki yıl sonra 1907 yılında İstanbul Anadolu yakasında 



 

46 

bulunan Kadıköy’de Fenerbahçe Spor Kulübü kurulmuştur (Atabeyoğlu, 1985: 1475-

1476). Beşiktaş kulübünün kurulmasının verdiği cesaretle zincirleme bir şekilde 

Türkiye’nin ve İstanbul’un en köklü, en çok taraftara sahip kulüpleri de Türk spor 

tarihindeki yerlerini almıştır. 

Beşiktaş’ın efsanevi isimlerinden isimlerden Şeref Bey20, yetiştiği muhitte 

1911 yılının ağustos ayında Valideçeşme Spor Kulübü’nü kurarak spor hayatını 

başlatmıştır. Şair Kazım, Asım, Alaaddin, Mehmet, Selahattin, Askeri hâkim Hakkı 

Beyler de bu takımda yer almışlardır. Aynı dönemde yine aynı semtte kurulan 

“Basiret Kulübü” bulunmaktadır. Bu kulüp de Dr. Münir Bey’in etrafında 

toplanmıştır. Nuri ve Rüştü Erkuş kardeşler, Ziya, Küçük Hakkı, Hafız Mustafa ve 

Büyük Hakkı Bey ve Refik Osman Basiretliler arasında yer almıştır. Semtin diğer 

takımları arasında Barika ve Kuvvet de bulunmaktadır. Beşiktaş’a kümelenen bu 

kulüpler aralarında karşılaşmalar yapmışlardır (Hiçyılmaz, 2019: 50). O dönemlerde 

ayıp görülen ve kısa pantolon denilen şort giyerek taşlık meydanda top oynamaya 

başlamışlardır. Bu durum büyük ilgi görmüş ve bir sene zarfında semtin nerdeyse 

tüm gençleri futbol vesilesiyle toplanmışlardır. Bu meydanda Şehit Asım, Münim, 

Şehit Ali, Arif, Nuri Refik Osman ve Vasfi Beyler de vardır ve Valideçeşme 

kulübünü temsil etmektedirler. Aynı semtte yaşayan bu gençler 1910 yılında 

birleşmiş ve bu birleşmeyle Valideçeşme Kulübü, Beşiktaş Bereket Jimnastik 

Kulübü’nün futbol şubesi olarak sportif faaliyetine devam etmiştir (Özkol, 1991: 47-

48). Beşiktaş Bereket Jimnastik Kulübü adıyla kurulan kulübün adı bir süre sonra 

“Beşiktaş Osmanlı Jimnastik Kulübü” olarak değiştirilmiştir. 1908 yılında 

Meşrutiyet’in ilânından sonra da bu isim altında resmen tescil edilmiştir. Kulübün 

bireysel sporlarla başlayan serüveni 1910 yılında futbolla tanışmasıyla yeni bir ivme 

kazanmıştır (Durupınar, 2002: 16-17).  

Beşiktaş Bereket Jimnastik Kulübü’nün, Osmanlı Jimnastik Kulübü’ne dönüş 

serüveninde Fizan mebusu Câmi Bey’in rolü büyüktür. II. Abdülhamit tarafından 

Fizan’a gönderilen ve Meşrutiyet’in ilânıyla Fizan mebusu olan Câmi Bey, Beşiktaş 

İskelesi yakınındaki evinini kapılarını Beşiktaş Osmanlı Jimnastik Kulübü’nün 

kurulması için açmıştır. Beşiktaş Osmanlı Jimnastik Kulübü’nün kanunî 

 
20 Ahmet Şerafettin Bey, BJK ‘nin futbol şubesinin kurucusu olup, takımın ilk kaptanı ve teknik 

direktörüdür. 



 

47 

düzenlemeleri ve kurumsal kimliği oluşturulurken Almanlardan esinlenilmiştir. 

Almanların ülke savunmasını esas alacak şekilde kurdukları spor kulüplerinin 

tüzüğüne göre düzenlenmiştir. Kulübü kuran üyeler ilk olarak II. Abdülhamit 

dönemini içeren ve 1903 ile 1909 tarihleri arasında gizli yapılan spor çalışmalarını 

canlandırma kararı almışlardır. Kulüp formasının ve bayrağının Türk millî 

renklerinden esinlenerek kırmızı beyaz olması hususunda fikir birliğine varılmıştır 

(Özkol, 1991: 39-40). Beşiktaş Osmanlı Jimnastik Kulübü futbol takımı ilk maçını 

1918 yılında Baltalimanı çayırında Rumelihisarı futbol takımı ile yapmıştır. 

Meşrutiyet’in ilân edilmesinden sonra gayri resmî olarak faaliyet gösteren 

futbol kulüpleri resmî statülerini kazanmıştır. Dernek kurulmasına izin verilmesinin 

ardından 1909 yılında Beşiktaş, Fenerbahçe ve Galatasaray gibi bu serbestiden önce 

kurulan kulüpler de resmen tescîl edilmiştir. Bu büyük kulüpleri daha birçok spor 

kulübü takip etmiş ve tescîl işlemleri tamamlanmıştır. Kanunun çıkmasının ardından 

ruhsat alan ilk kulüp Beşiktaş Osmanlı Jimnastik Kulübü olmuştur. Beşiktaş’ın 

ardından ruhsat alan diğer takımlar: Galatasaray, Fenerbahçe, Altınordu, Beykoz, 

Vefa, Süleymaniye, Türkgücü, Anadoluhisarı, Nişantaşı gibi kulüplerdir (Somalı, 

1989: 48). İlk ruhsat alan kulüp olan Beşiktaş Osmanlı Jimnastik Kulübü futbol 

dışında birçok spor dalında faaliyet göstermiştir. Özellikle 1920’li yıllardan itibaren 

futbol takımının başarılar elde etmesiyle kulüp kendini tanıtmış ve kulübün sevgisi 

Beşiktaş semtinden çıkıp ülkenin dört bir yanına yayılmıştır (Arıpınar, 1992: 21). 

Beşiktaş semtinde üç beş yakın arkadaşın gayri resmî olarak bir konağın bahçesinde 

başlattıkları, daha sonra çoğalarak ve çeşitlenerek sürdürdükleri faaliyetler ancak 

zamanla resmî bir hüviyete bürünebilmiştir. Bunun ardından futbol takımının 

kazandığı şampiyonluklar ve kupalar takımın ülke genelinde tanınmasını ve taraftar 

kitlesinin artmasını sağlamıştır. 

 BJK’nin bayrak ve forma renkleri ilk olarak Türk bayrağının renkleri olan 

kırmızı beyazdır. Kulübün resmî olarak tescilinden ve futbol faaliyetlerinin başladığı 

dönemden kısa bir süre sonra 1912-1913 yıllarında süregelen Balkan Savaşları 

başlamıştır. Savaşa BJK’nin birçok kurucusu ve sporcusu katılmış; bu şahsiyetlerden 

bazıları şehit bazıları da gazi olmuştur. Futbol şubesi, Balkan Savaşı’nın getirdiği 

şehit ve gazilerle aldığı yaraları tam olarak saramadan bu kez de I. Dünya Savaşı 

patlak vermiş ve bu savaşta özellikle Çanakkale Cephesi’nde birçok oyuncusunu 



 

48 

kaybetmiştir. İlk resmî futbol takımını oluşturan Şeref, Şair Asım, Sadi, Kazım, 

Behzat, Dr. Mehmet, Dr. Sabri, Dr. Ali, Rıdvan, Resul ve Fahri’den oluşmaktaydı. 

Bu kadronun sekiz oyuncusu savaştıkları cephelerde şehit olmuştur; Kaptan Kazım, 

Behzat, Ali,  Şair Asım, Rıdvan, Dr. Sabri, Dr. Mehmet, Muallim Sadi (Karakaya, 

2006: 166). Bu futbolcular arasında Beşiktaş kaptanı Kazım Bey, Valideçeşme’den 

Beşiktaş’a geçen futbolculardan biriydi şiir yazdığından arkadaşları arasında ‘şair’ 

lakabı ile anılırdı. 27. Alayın bir neferi olan Kazım Bey, sırtına yediği bir gülle ile 

şehit olmuştur. Bir başka Beşiktaşlı şehit de Âsım’dır. Beşiktaş’ta dünyaya gelmiş, 

ilk futbol deneyimini mahalle aralarındaki arsalarda yaşamış, daha sonra da BJK’nin 

ilk kuruluş dönemi futbolcuları arasında yerini almıştır. Çanakkale’de şehit olduktan 

sonra ismi Beşiktaş’ta bir sokağa verilmiştir; ‘Şehit Asım Sokağı’. Beşiktaş semtinde 

adı yaşayan bir başka şehit de Nazım Bey’dir (Hiçyılmaz, 2019: 85-86). 

  Beşiktaşlı birçok isim Kurtuluş Savaşı mücadelesinde de ülkesine destek 

vermiştir. İzmir’e giden Şerafettin Bey, Kılıç Ali Paşa, Kastamonu Komutanı 

Muhittin Paşa hem Beşiktaş’ın kurucularından hem de Atatürk’ün yakınında 

olanlardandır. Beşiktaş’ta ulus sevgisi ve askerî bir yapı vardır. Tayyareci Fethi Bey, 

Balkan Ailesi, Cami Baykut, Recep Peker ve sonradan gelenler hep Atatürk’ün yakın 

kadrolarında yer almışlardır (Hiçyılmaz, 2019: 105). Beşiktaş bir mücadele ocağı 

gibi ülkesinin ihtiyacı olduğu dönemde birçok oyuncusu ve yöneticisi ile cephelerde 

savaşmış birçoğu da şehit ve gazi olmuştur.  

 Balkan savaşlarının ardından Osmanlı Devleti’nin Balkanlar’daki topraklarının 

neredeyse tamamının kaybetmesi ve çok sayıda şehit verilmesi üzerine kulübün 

renklerinin kırmızı beyazdan bir siyah beyaza dönüştürülmesine karar verilmiştir. 

1913 yılından itibaren kulüp renkleri resmî olarak siyah ve beyaz kullanılmaya 

başlanmıştır Bu karar şehitlere ve gazilere duyulan bir saygının ve onlar adına 

tutulan bir yasın göstergesidir.  BJK Türk spor kulüpleri içerisinde kulüp 

armasında ay-yıldızlı Türk bayrağı taşıyan ilk, dört büyükler arasında ise tek 

kulüptür. Bunun yanı kulüp tarihindeki başka bir millî unsur taşıyan olay da 1952 

yılında BJK bünyesindeki futbol A takımı, Türkiye Futbol Federasyonu tarafından 

kendisine verilen yetkiyle Türk millî takımını temsil etmiştir. Bunun sebebi ö 

dönemde Millî takımın malî ve idarî birtakım sıkıntıları sebebiyle kadro 

oluşturamamasıdır. BJK’nın millî takımı temsil etmesi için seçilmesi dönemin 



 

49 

koşullarında en prestijli ve güçlü takım sayılmasının göstergesidir. Yunanistan millî 

takımı ile 16 Mayıs 1952 tarihinde karşılaşmıştır. Beşiktaş futbol takımı bu dönemde 

yabancı kulüplerle oynanan on dört maçta üst üste on galibiyet kazanmış, üç 

mağlubiyet almış ve bir kez de berabere kalarak büyük bir başarıya imza atmıştır. Bu 

başarılar ve Millî takımı temsîli sonucunda BJK’nin, armasındaki Türk bayrağını 

daimî olarak kullanma hakkı da tescil edilmiştir (Dikici, 2008: 30).  

  Beşiktaş’ın kuruluşunda ve sonrasındaki dönemlerde sarayın rolü etkin 

olmuştur. Sarayın takımının taraftarları olarak görüldükleri ve maçlara arabalarla 

gittikleri ve için Beşiktaş taraftarlarına ‘arabalılar’ denmiştir. Kulüp bir ölçüde Paşa 

çocuklarının takımı olunca ‘sarayın arabalıları’ olarak anılmıştır (Dinçer, 2020: 11).  

Sarayın takımı olunmasının popülaritesiyle birlikte yoğunlaşan faaliyetler sonucunda 

sporcu sayısının giderek artması, doğal olarak kulüp binasının yetersizliğini ortaya 

koymuştur. Kulüp binasının arkasında harem ağaları ve arabacı ahırları vardı. 

Lokalin küçük gelmesi üzerine Şükrü Paşa’nın maddi ve manevi desteği ile bir arsa 

alınacaktır. İlk çalışmalar idman ve beden terbiyesidir. 1911 yılında Beşiktaş lokâl 

binasına kavuşmuştur (Hiçyılmaz, 2019: 57). 

3.2. BJK’nin Başarıları 

 Beşiktaş Jimnastik Kulübü kurulduğu dönemden itibaren birkaç gencin bir hobi 

olsun diye belirli zaman dilimlerinde bir araya geldikleri ve salt bir sosyal faaliyet 

içerisinde bulundukları bir kulüp olmamıştır. Kulübün toplumsal duyarlılığı ve 

sosyal hassasiyeti Balkan Savaşı nedeniyle şehitleri için tuttuğu yastan ve 

değiştirdiği renklerinden anlaşılmaktadır. Dolayısıyla kulübün kuruluşuna millî bir 

misyon yüklenmiştir. Bir savaş ve mücadele dönemine giren Türk halkının var 

olması için beden eğitimini akla ve bilime uygun bir biçimde, Avrupa’da bir atasözü 

hâline gelmiş ‘Türk kuvvetini’ yeniden dirilterek hayata geçirmiştir. Bu misyon 

âdeta küllerinden doğuşun bir göstergesidir. Orta Asya Türklerinin “Türk budun ertin 

ökün” yani “Türk, titre ve kendine dön” sözünün yirminci yüzyılda spora 

yansıtılmasıdır. Beşiktaş’ın kuruluş amacı tam manasıyla budur denilebilir (Özkol, 

1991: 40).  

 Türk insanının bilinen bir kuvveti vardır. Nesiller boyu süren bedenin inkişafı 

ile bu kuvvet Avrupa tarafından kabul görmüştür. Duraklama ve gerilemede 

kaybolan bu durumun yeniden bir inşa ile vücut bulması ancak çok çalışarak ve 



 

50 

modern bilim anlayışının uygulanmasıyla mümkün kılınacaktır. Bunlara ek olarak 

Beşiktaş’ın ocak kültürü ile donatıldığını söylemek mümkündür. Faaliyet alanı 

düşünce olarak dar bir alanda özellikle de sadece futbol sahasında kalmamaktadır. 

Sporcuları destekleyenler bu faaliyetleri sosyal katılımlarla üst noktaya çıkarmak 

amacındadır. Beşiktaş’ın semt olarak İstanbul’un sosyal tarihinde oynadığı fikrî rol, 

kültür çabalarında ortaya çıkmıştır. Bu durum sonraki yıllarda daha da geniş bir 

mecraya yayılacak ve edebiyattan, sinemaya kadar uzanan bir çeşitlilikle 

faaliyetlerde bulunulacaktır (Hiçyılmaz, 2019: 56-66).  

 BJK bahsedilen tüm bu kuruluş amaçları ve geleneği doğrultusunda spor 

arenasına çıktığı Osmanlı döneminden itibaren günümüze kadar Türk spor tarihinde 

çeşitli ilkler ve başarılar elde etmiştir. 1919 yılına kadar resmi lig maçlarına 

katılamamıştı. Bu tarihte Pazar Ligi ve Cuma Ligi vardır. Bu liglerin yanı sıra Şeref 

Bey, İstanbul Türk İdman Birliği’ni ve buna bağlı olarak İstanbul Birliği Ligi’nin 

kurmuştur. Beşiktaş ilk şampiyonluğunu bu ligde alacaktır (1919). Bunu ertesi yılın 

şampiyonluğu takip edecektir.   

 Cumhuriyet dönemi öncesindeki organizasyonlarda şampiyonlukları şu 

şekildedir (Hiçyılmaz, 2019: 142-143): 

 1919-1920 İstanbul Türk İdman Birliği Şampiyonluğu 

 1920-1921 İstanbul Türk İdman Birliği Şampiyonluğu 

          1921-1922 Pazar Ligi Şampiyonluğu   

 Cumhuriyet’in ilânı sonrası günümüze kadar gelen şampiyonluklarıysa şöyle 

sıralanmaktadır21: 

1923-1924 İstanbul Ligi Şampiyonluğu  

1933-1934 İstanbul Ligi Şampiyonluğu  

1934 Türkiye Futbol Şampiyonluğu  

1935 Teyyare Kupası Şampiyonluğu 

1934-1935 İstanbul Şampiyonluğu  

1937-1938 Teyyare Kupası Şampiyonluğu 

1938-1939 İstanbul Ligi Şampiyonluğu 

 
21 Ayrıntılı bilgi için bakınız: https://bjk.com.tr/tr/cms/tarihce/2/81/ 

https://bjk.com.tr/tr/cms/tarihce/2/81/


 

51 

1939-1940 İstanbul Ligi Şampiyonluğu 

1940-1941 İstanbul Ligi Şampiyonluğu 

1940-1941 Millî Küme Şampiyonluğu (Türkiye Ligi Şampiyonluğu)  

1941-1942 İstanbul Ligi Şampiyonluğu 

1942-1943 İstanbul Ligi Şampiyonluğu 

1943 İstanbul Kupası Şampiyonluğu 

1943 İzmir Fuar Kupası Şampiyonluğu 

1943-1944 Millî Küme Şampiyonluğu (Türkiye Ligi Şampiyonluğu)  

1944 Başbakanlık Kupası Şampiyonluğu  

1944-1945 İstanbul Ligi Şampiyonluğu 

1945 İstanbul Kupası Şampiyonluğu 

1945-1946 İstanbul Ligi Şampiyonluğu  

1946-1947 Millî Küme Şampiyonluğu (Türkiye Ligi Şampiyonluğu) 

1947 Başbakanlık Kupası Şampiyonluğu  

1949-1950 İstanbul Ligi Şampiyonluğu 

1950-1951 İstanbul Profesyonel Ligi Şampiyonluğu  

1951 Türkiye Futbol Şampiyonu  

1951-1952 İstanbul Profesyonel Ligi Şampiyonluğu  

1953-1954 İstanbul Profesyonel Ligi Şampiyonluğu  

1956-1957 Türkiye Ligi (Federasyon Kupası) Şampiyonluğu 

1957-1958 Türkiye Ligi (Federasyon Kupası) Şampiyonluğu 

1959-1960 Türkiye Ligi Şampiyonluğu 

1965-1966 Spor Toto Kupası Şampiyonluğu 

1965 TSYD Kupası Şampiyonluğu 

1965-1966 Türkiye Ligi Şampiyonluğu 

1966 TSYD Kupası Şampiyonluğu 

1966-1967 Türkiye Ligi Şampiyonluğu 

1967 Cumhurbaşkanlığı Kupası Şampiyonluğu 

1968 Spor Toto Kupası Şampiyonluğu 

1969-1970 Spor Toto Kupası Şampiyonluğu 

1971 TSYD Kupası Şampiyonluğu 

1972 TSYD Kupası Şampiyonluğu 

1974 TSYD Kupası Şampiyonluğu 



 

52 

1974 Başbakanlık Kupası Şampiyonluğu  

1974 Cumhurbaşkanlığı Kupası Şampiyonluğu 

1974-1975 Türkiye Kupası Şampiyonluğu 

1977 Başbakanlık Kupası Şampiyonluğu  

1981-1982 Türkiye Ligi Şampiyonluğu  

1983 TSYD Kupası Şampiyonluğu 

1984 TSYD Kupası Şampiyonluğu 

1984-1985 Amatör İstanbul Ligi Şampiyonluğu 

1985 Türkiye Amatör Futbol Şampiyonluğu 

1985-1986 Türkiye Ligi Şampiyonluğu 

1986 Cumhurbaşkanlığı Kupası Şampiyonluğu 

1988 Türkiye Amatör Futbol Şampiyonluğu 

1988 Başbakanlık Kupası Şampiyonluğu  

1988 TSYD Kupası Şampiyonluğu 

1989 Türkiye Kupası Şampiyonluğu  

1989 Cumhurbaşkanlığı Kupası Şampiyonluğu 

1989 TSYD Kupası Şampiyonluğu 

1990 TSYD Kupası Şampiyonluğu 

1989-1990 Türkiye Ligi Şampiyonluğu  

1990 Türkiye Kupası Şampiyonluğu  

1990-1991 Türkiye Ligi Şampiyonluğu  

1991-1992 Türkiye Ligi Şampiyonluğu  (Profesyonel ligde ilk namağlup 

şampiyonluk)  

1991-1992 Cumhurbaşkanlığı Kupası Şampiyonluğu 

1993 TSYD Kupası Şampiyonluğu 

1993-1994 Türkiye Kupası Şampiyonluğu 

1994 Cumhurbaşkanlığı Kupası Şampiyonluğu 

1994-1995 Türkiye Ligi Şampiyonluğu  

1996 TSYD Kupası Şampiyonluğu 

1997 Başbakanlık Kupası Şampiyonluğu  

1998 Türkiye Kupası Şampiyonluğu 

1998 Cumhurbaşkanlığı Kupası Şampiyonluğu 

2000 Atatürk Kupası Şampiyonu 



 

53 

2002-2003 Türkiye Ligi Şampiyonluğu  

2005-2006 Türkiye Kupası Şampiyonluğu 

2005-2006 Türkiye Süper Kupa Şampiyonluğu 

2006-2007 Türkiye Süper Kupa Şampiyonluğu 

2006-2007 Türkiye Kupası Şampiyonluğu 

2008-2009 Türkiye Kupası Şampiyonluğu 

2008-2009 Türkiye Ligi Şampiyonluğu  

2010-2011 Türkiye Kupası Şampiyonluğu 

2015-2016 Türkiye Ligi Şampiyonluğu  

2016-2017 Türkiye Ligi Şampiyonluğu   

2020-2021 Türkiye Ligi Şampiyonluğu  

2020-2021 Türkiye Kupası Şampiyonluğu   

2020-2021 Türkiye Süper Kupası Şampiyonluğu   

BJK’nin Türk futbol tarihindeki tescilinden sonraki remi kayıtlardaki lig ve 

kupa şampiyonluklarının yanında kulübün ilk olma özelliği taşıdığı başarıları 

şunlardır22: 

İlk kurulan spor kulubü (1903)   

İlk spor tesisi ve lokali kuran kulüp (Akaretler - 1909)  

  Ülkemizde ilk defa sahnede spor gösterisi ve jimnastik hareketleri düzenleyen 

kulüp (1910 / Kadıköy Apollon Sineması)    

İstanbul'da ilk defa uluslararası güreş turnuvası gerçekleştiren kulüp (1911)  

          İlk resmi İstanbul ligi şampiyonu (1924)   

          Olimpiyatlara ilk defa bayan sporcu yollayan kulüp (1936-Berlin)  

          Üyeleri ilk kıtalar arası seyahat yapan kulüp (1950 -USA)   

          Şampiyon Kulüpler Kupası'na katılan ilk Türk kulübü (1958 -1959)   

          Avrupa Kupaları'nda ilk kez tur atlayan kulüp (1958 -1959) 

 
22 Ayrıntılı bilgi için bakınız: https://bjk.com.tr/tr/cms/tarihce/2/83/ 

https://bjk.com.tr/tr/cms/tarihce/2/83/


 

54 

          Şampiyon Kulüpler Kupası'nda Çeyrek Final Oynayan ilk Türk kulübü  (1986 

1987)   

          İlk eskrim şampiyonu kulüp  

          İlk atletizm şampiyonu kulüp  

          İlk güreş şampiyonu kulüp    

          İlk voleybol şampiyonu kulüp 

  İlk Başbakanlık Kupası sahibi kulüp 

          İlk Federasyon Kupası sahibi kulüp  

          Yirmi takım arasında yapılan Türkiye Ligi'nde ilk şampiyon kulüp  

          Bünyesinde ilk olarak sualtı sporları yapan kulüp   

          İlk boks şubesi kuran kulüp   

          İlk maraton müsabakasını kazanan sporcunun (Maratoncu İbrahim) kulübü   

          İlk atış poligonunu kuran kulüp   

          İlk ve tek namağlup şampiyon olan kulüp  

          Atatürk Kupası’nı kazanan ilk kulüp   

          100.Yılında şampiyon olan ilk Türk kulübü  

          ISO 9001: 2000 Türkiye'de Uluslararası Kalite Belgesine sahip ilk kulüp 

          İlk Süper Kupa'nın sahibi olan kulüp (2006/2007 sezonu) 

UEFA Şampiyonlar Ligi'nde (2017-18) gruplarda en fazla puan toplayan Türk 

takımı, grubunu namağlup bitiren ilk Türk takımı, grubunu lider bitiren ilk Türk 

takımı, grup aşamasında en çok gol atan Türk takımı, grup aşamasında en çok 

galibiyet alan Türk takımı 

BJK’nin kurulduğu günden beri elde ettiği başarıları ve sportif ve genel 

başarılarını şu şekilde listelemek mümkündür23: 

  En fazla resmi İstanbul Ligi Şampiyonu (15 Kez) 

 
23 Ayrıntılı bilgi için bakınız: https://bjk.com.tr/tr/cms/tarihce/2/82/ 

https://bjk.com.tr/tr/cms/tarihce/2/82/


 

55 

          Üst üste beş yıl İstanbul Şampiyonu olan tek Kulüp (1939-1943). 

  İstanbul Ligleri’nde en fazla gol atan takım (1 Sezonda 90 Gol, 8 Yılda 599 

Gol) 

  Resmî Lig’de 18 maçta 18 galibiyet alan tek takım 

  Resmî Lig’de en fazla "namağlup şampiyon" olan takım (7 Kez) 

          Türkiye Ligi’nde "namağlup Şampiyon" olan tek takım 

          Türk Milli Takımı'nı temsil hakkı verilen tek takım 

 Ambleminde Ay yıldız olan tek kulüp 

          En fazla Centilmenlik Kupası alan takım (19 kez) 

          Genç Takımlar Futbol Ligi'nde en çok İstanbul ve Türkiye şampiyonu olan 

kulüp  

           (30 kez)          

          Eskrimde Balkan Şampiyonu olan kulüp. 

 "19 Mayıs Gençlik ve Spor Bayramı" fikrini ortaya atıp uygulamasını ve 

kanunlaşmasını sağlayan kulüp 

 Grekoromen güreşi, öncelikle kulüplere, daha sonra da Türkiye'ye yayan 

Kulüp. 

Atletizm, eskrim, boks, basketbol, güreş ve futbolda Türkiye şampiyonlukları 

olan  kulüp 

          Sırıkla atlamayı Türkiye'ye getiren kulüp (Ressam Namık İsmail) 

          Okullarda "Beden Terbiyesi" dersleri veren kulüp 

          Türkiye'nin en zengin tesislerine sahip kulübü 

 Türkiye'de her branşta "Spor Okulları" açan tek kulüp 

          Altyapısından en çok yıldız yetiştiren kulüp 

          Üst üste 56 maç yenilmeyen tek kulüp "Yenilmez Armada" 

          Üst üste en fazla arka arkaya galip gelen takım (18 kez) 

          İki senede sadece 1 yenilgi alan tek takım 



 

56 

          Resmî bir maçta 10 gol atan tek takım; 1989-90 sezonunda Beşiktaş-Adana 

          Demirspor: 10-0 Ali Gültiken (4), Metin Tekin (3) ve Feyyaz Uçar (3). 

          Evinde 10 sene hiçbir Anadolu takımına yenilmeyen tek takım 

 Lig tarihinde en uzun süre yenilmeyen ekip (48 maç) Beşiktaş, 1990-91 

sezonunun 26. haftasında Gençlerbirliği'ne 2-0 yenildikten sonra, 1991-92 sezonunu 

yenilgisiz kapattı. Beşiktaş tam 48 hafta sonra, 1992-93 sezonunun 13. haftasında 

Galatasaray'a 3-1 yenildi. 

Birinci futbol liginde üst üste en çok maç kazanma rekoru (1959-60 sezonu üst 

üste 13 maç) 

Türkiye'de bütün kuruluşlar ISO 9001: 1994'e göre belgeli olmasına rağmen, 

BJK ISO 9001: 2000 revizyonuna göre belgelendirilmiş ilk kuruluş. BJK, sportif 

branşlar yönetimi ve spor tesisleri işletimi, marka ve amblemli ürün pazarlama ve 

satışı, basın, halk, üye ve taraftar iletişimi ile üyelik hizmetleri alanlarında ISO 9001: 

2000 versiyonuyla Türkiye'de belgelendirilmiş ilk ve tek spor kulübüdür 

Son olarak da BJK tarihinde ilk kez bir sezonda (2020-2021 sezonu) üç kupa 

birden aldı. Bu kupalar: Süper Lig, Türkiye Kupası ve Süper Kupa’dır 

            

3.3. BJK’nin Efsaneleri 

          BJK’nin efsaneleşmiş sembollerinden ya da kişilerinden bahsederken üç 

büyüklerin de aynı zamanda kendi takımlarının taraftarı olduklarını beyan ettikleri 

Mustafa Kemal Atatürk ile BJK ilişkisine şu şekilde değinmek mümkündür: 

         Anafartalar kahramanı Mustafa Kemal Paşa, Filistin cephesine hareket etmeden 

önce İstanbul’daki son günlerini Beşiktaş semtindeki Akaretler yokuşu üzerinde 

bulunan evinde geçirmiştir. Valide Çeşmesi’ne çıkan ve bugün Spor Caddesi adı ile 

anılan yokuşun sağ tarafında kalan evin yakınında bir nevi komşusu olan Beşiktaş 

Jimnastik Kulübü binası bulunuyordu. Mustafa Kemal Paşa evinin arka bahçesinden 

kulüp lokâlinin bahçesinde antrenman yapmakta olan Beşiktaşlı sporcuları ilgi ile 

izlermiş. Bir bahar günü yine böyle bir antrenmanı izledikten sonra kulübün 

kurucularından Ahmet Fetgeri ve Fuat Balkan Beyleri yanına çağırarak kendilerine 

şunları söylemiştir (Atabeyoğlu, 1991’den akt. Hiçyılmaz, 2019: 100-101): 



 

57 

 “Efendiler, sizlerin ve sporcuların ciddi çalışmalarını, çeviklik ve 

maharetlerini uzun zamandan beri büyük zevkle ve ayrıca dikkatle takip 

ediyorum. Spordan mahrum olan bir gençlik nasıl ki vatan müdafaası sırasında 

müessir olamıyorsa, insan denen varlığın kafa yapısı ne derece tekâmül ederse 

etsin, bedenî inkişafı noksan ve kifâyetsiz olursa, o beden ve kafayı götüremez, 

taşıyamaz. Bugün bünyemizde toplayıp, ilmî metotlarla yetiştirmeye 

çalıştığımız bu gençler tam mânâda fikren ve bedenen inkişaf ettikleri zaman 

vatan müdaafasında, ilmî sahalarda olduğu gibi spor sahalarında da Avrupalı 

hasımlarına Türk’ün ölmez gücünü ispat edeceklerdir. Sizi candan kutlar, 

başarılarınızı her zaman duymak isterim.” 

Bu sözlerle Atatürk, Beşiktaşlı sporculara Türklük ve başarı arasında hep 

vurguladığı 

‘Türk gücü’ ilişkisinden bahsetmiştir. Bunun sadece bir spor olmadığını, ülke 

gençlerinin bedenen ve zihnen gelişmesinin aynı anda sağlanması durumunda bir 

başarının elde edileceğini öğütlemiştir. 

 Takımları simgeleyen logoların ve sembollerin kulüp, oyuncu ve taraftar 

arasında fiziksel ve kültürel bağı kuran görsel unsurlar olduğu söylenebilir. BJK’nin 

renkleri olan siyah beyaz ve kulübün sembolü olan kara kartal taraftar için özel bir 

anlam taşımaktadır. “Kara kartal” kulübün bizâtihi seçtiği bir sembol değildir, kulüp 

taraftarlarının takımları için seçtikleri sembollere ilk örneklerindendir. Kulübün 

kurucularından Şeref Bey’in vefâtı sebebiyle sahaya bir yas sembolü olarak simsiyah 

formalarıyla çıkan takımın, sahadaki etkin akınlarına, gücüne ve yırtıcılığına atfen 

taraftarlarının tribünlerden büyük bir coşkuyla takıma ‘kara kartal’ diye seslenerek 

bu sembolü ve söylemi hediye etmişlerdir. O günden sonra kara kartal BJK ile 

özdeşleşmiş ve kulüple taraftarın duruşunu belirleyen bir sembol hâline gelmiştir 

(Dikici, 2008: 41-42). 

Takımın efsaneleşen sembolünün ortaya çıkışın detaylı hikâyesi ise şöyledir; 

Beşiktaş 19 Ocak 1941 günü Şeref Stadı’nda Süleymaniye futbol takımı ile bir 

karşılaşmaya çıkmıştır. Beşiktaş’ın büyük bir skor farkıyla 6-0’lık galibiyeti ile biten 

maçın en ilginç bölümü maçın ikinci yarısında yaşanmıştır. Maçın ikinci yarısının 

ortalarında Beşiktaş farklı skorla önde olmasına karşın rakip kaleye yoğun bir şekilde 

ataklar gerçekleştirmiştir. Maçın bu heyecanlı dakikalarında Beşiktaş’ın hücum yönü 

olan Şeref Stadı’nın Atatürk panosunun bulunduğu taraftan bir ses yükselir: “Haydi 

kara kartallar! Hücum edin kara kartallar!” Şeref Stadı’nı dolduran binlerce 

futbolsever ve maçı takip eden gazeteciler durumu hemen fark etmiş ve tezahürata 

ilgi göstermişlerdir. O an son derece isabetli bir benzetme yapılmıştır. O sezon 



 

58 

rakiplerine karşı büyük bir skor üstünlüğü sağlayan Beşiktaşlı futbolcuları kara 

kartala, oynadıkları futbolu da kara kartal gibi hücum etmeye benzetmek isabet 

olmuştur.‘Kara kartal’ tezahüratını başlatan kişi Mehmet Galin isimli bir balıkçıdır. 

Beşiktaş’a gönül vermiş, Şeref Stadı’ndaki hiçbir maçı kaçırmamış binlerce 

taraftardan sadece birisidir.  

Kara kartal benzetmesi öylesine benimsenmiştir ki binlerce kişinin sesinden 

tezahürat olup Çırağan‘ın duvarlarından boğazın serin sularına kadar yankı 

bulmuştur (Hiçyılmaz, 2019: 153-154). Bu maçın ardından sembolü efsanevi “kara 

kartal” olmuştur. Marşlarda, bayraklarda, sloganlarda, pankartlarda, logolarda, 

kulübün tescilli birçok ürününde kara kartal sembolünü görmek mümkündür 

Beşiktaş kulübünün değişmez ve bütünleşik bir parçası olmuştur. 

 Kutsallık atfedilen diğer karakterler; eski futbolculardan “Baba” lakaplı 

Hakkı Yeten ve Şeref Görkey’dir. İsimleri hâlen sloganlara, pankartlara konu 

olmaktadır. Kulüp, kazandığı başarıları bu iki efsane isme atfen “Şerefiyle, 

hakkıyla!” sloganıyla temellendirmektedir. ‘Baba Hakkı’ olarak bilinen Hakkı Yeten 

1931-1948 yılları arasında BJK formasını giymiş ve futbolu bıraktıktan sonra 

Beşiktaş’ta teknik direktörlük yapmıştır. Daha sonra üç kez kulüp başkanlığı 

görevini üstlenmiştir (Dinçer, 2020: 53). Süleyman Seba ile birlikte BJK’nin iki 

onursal başkanından birisidir ve Vodafone Park stadındaki kapalı tribününe ‘Baba 

Hakkı Tribünü’ adı verilmiştir. 

 Takımın 80’li ve 90’lı yılların efsane golcüleri Metin Tekin, Ali Gültiken ve 

Feyyaz Uçar ve onların dönemini efsaneleşmesinin etkisiyle, takımın iyi gittiği 

zamanlar için “dönem sanki Metin, Ali, Feyyaz” ifadesi kullanılmaktadır. Metin, Ali, 

Feyyazlı marşlar bunca yıl sonra günümüzde dahi nostaljik bir biçimde söylenmeye 

devam etmektedir. 

 Beşiktaş’ın bir başka efsane ismi kulübe yıllarını vermiş, ömrünü adamış bir 

futbolcu ve yönetici, bir Beşiktaş efsanesi Süleyman Seba’dır. Türk spor tarihinde 

tevazusu ve centilmenliği ile anılan isimlerin başında gelir. Bu özelliklerini sportif 

başarı ve Beşiktaş’a kazandırdığı tesislerle taçlandırdığı için unutulmaz bir spor 

insanı olarak bilinir ve Türk spor tarihine adını altın harflerle yazdırmıştır. Öncelikle 

rakibine saygısı, centilmenliği, efendi kişiliği, onu efsaneleştiren özelliklerinden en 

önemlilerindendir (Akar, 2021: 168). Süleyman Seba, diğer takım yöneticilerinin 



 

59 

teşvik primi verdiklerini açıkça dile getirdikleri dönemlerde şerefli ikincilikten 

bahsederken ya da formaya sponsor kabul etmezken, belki de endüstriyelleşen 

futbolun genel kurallarını kendi nezdinde yok saymıştır.  

 ‘Beşiktaş’ın Dervişi’ olarak nitelenen Seba, böylece efsanevi bir kişilik olarak 

değerlendirilmekte ve birçok sözü hâlen takımı Beşiktaşlılığı tarif etmekle 

kullanılmaktadır. Bunlardan en bilineni: “Şerefli ikincilikler bize yeter.” sözüdür. 

Böylece, takımın kimliğinin oluşmasında başarı için her yolun mübâh olduğu 

anlayışını dışlamakta, başarıdan ziyade takımın değerlerine sahip çıkmanın daha 

önemli olduğunu vurgulanmaktadır. Benzer şekilde, Seba’nın Trabzon’dan şampiyon 

dönen takımına, uçakta Trabzonlu yolcular bulunduğu için kutlama yaptırmadığı da 

anlatılmaktadır. Bir diğer anıdaysa, Seba’nın Beşiktaş formasının üzerine alınacak 

sponsorluk anlaşmalarını şiddetle reddetmesi ve Beşiktaş yazısının yanına başka yazı 

yazdırmayacağını ifade etmesidir. Burada forma kutsal olarak değerlendirilmekte ve 

piyasalaştırılması kutsallıkla bağdaştırılmamaktadır (Sabah, 2016: 554). 

 Türkiye’de futbolun endüstriyelleşmesi sürecinden önceki futbolcular, maça 

para için değil, sevdiği takımın renkleri için çıkardı. Kazandıkları parayla zar zor 

geçinen bu insanlar için futbol bir tutkuydu, takım değiştirmenin neredeyse ayıp 

sayıldığı o günlerde, futbolcular da taraftarları oldukları takımda oynamaktan gurur 

duyarlardı. Bu geleneğin temsilcisi olan Süleyman Seba, transfer görüşmelerinde 

kimi zaman yöneticileri sevgiyle gülümseten çıkışlarıyla ünlüydü. Yönetim toplanır 

ve futbolcunun transfer ya da sözleşme uzatmak için istediği bedel konuşmaya 

başlandığında Seba, “Zaten Beşiktaş’ta oynuyor, üstüne bir de para mı istiyor ki?” 

diye kızardı. Onun için Beşiktaş’ta oynamaktan daha büyük ödül mü vardı? (Akar, 

2021: 154) 

 Süleyman Seba eski bir futbolcuydu yıllarca Beşiktaş’ta oynamıştır. Bunun da 

etkisiyle maça konsantre olur, soğukkanlılığını korur ve hakemin bitiş düdüğü 

çalmadan maçtan kopmazdı. Oyunculuk döneminde futbol yazarları onu; Beşiktaş’ın 

sakin gücü, futbol disiplinini bozmayan futbolcusu diye anmaktadırlar. Yöneticilik 

döneminde ve genel kaptanlık yıllarında doğrudan futbolcularla iletişim kuran isim 

bizatihi kendisi olmuştur. Ya teknik idare heyetinden ya da yönetimle futbolcular 

arasında iletişim kuran komiteler arasında yer almıştır.  Sağduyusu ve futbolcunun 

ruh hâlinden anlamasıyla tanınmıştır (Akar, 2021: 190). Tüm bu nitelikleri, uzun 



 

60 

yıllar Beşiktaş kulübünün formasını giymiş ve futbolcusu olduğu kulübünün yıllarca 

yöneticisi olmuş Süleyman Seba’nın “Beşiktaş’ın efsane başkanı” olarak anılmasını 

sağlamıştır. 

 BJK’nin tarihinde efsanevi nitelik taşıyan ve büyük bir dayanışma örneğine 

dönüşen, futbol tarihinin unutulmaz enstantanelerinden biri “feda” olarak 

adlandırılan 2012-2013 sezonudur. 2012 yılında Yıldırım Demirören’in TFF 

başkanlığı için BJK başkanlığı görevini bırakmasının ardından kulüp büyük bir malî 

kriz döneminin içine girmiştir. Bu nedenle FIFA tarafından Avrupa kupalarından 

men edilmiştir. Fikret Orman Yıldırım Demirören’den boşalan koltuğa seçilen yeni 

isim olmuştur ve teknik direktörlük görevi için Beşiktaş’ın eski kaptanlarından 

Samet Aybaba ile anlaşma sağlamıştır. Fikret Orman başkanlığında bir maddî 

yapılanmaya giden Beşiktaş kulübü, 2012-2013 sezonunu ‘feda sezonu’ olarak 

belirlemiştir (Aktaş ve Mutlu, 2016: 248). Bu sezonda futbolcular düşük ücretlerle 

hatta boş mukavelelerle takımda oynamaya devam etmişlerdir. Kemer sıkma 

politikasına giren yöneticiler futbolcularından fedakârlık beklemişler ve bunun da 

karşılığını görmüşlerdir.  

 2012-2013 sezonuna “feda” denmesinin bir hikâyesi vardır; Beşiktaş’ın futbol 

şubesinin kurucusu olan ve bu takımın ilk kaptanı ve ardından da teknik direktörü 

olan Şeref Bey’in vefat etmeden önce hasta yatağında kendisine yöneltilen “Beşiktaş 

seni öldürecek” sözüne karşılık, “Beşiktaş’a canım feda” demeye gücünün 

yetmemesi üzerine zayıf bir sesle sadece ‘feda’ diyebilmiş olması rivayet edilir. BJK 

için anlamı ve değeri son derece mühim olan Şeref Bey’i ve bu hadiseyi anımsatmak 

amacıyla bu sezona “feda” ismi verilmiştir. Böylece takımın oyuncuları ve 

taraftarları üzerinde duygusal bir motivasyon sağlamak amaçlanmıştır denilebilir. Bu 

sezonda “feda” kelimesi kulübün resmi ürünlerinde Osmanlıca harflerle yazılarak ve 

ürünlerde kullanılan logolarda Türk bayrağına da yer verilerek, takımın hem tarihî 

hem de millî değerlerine vurgu yapılmıştır. Böylece bu referanslarla taraftarlar 

arasında bir birliktelik ve bir dayanışma duygusu da oluşturulmuştur. 

  



 

61 

4. TARAFTAR OLGUSU, TÜRLERİ ve KİMLİKLERİ 

4.1. Taraftar Olgusu 

 Futbol, birtakım temel unsurlar üzerinden değerlendirilmektedir. Bu temel 

unsurlar; futbol, futbol kulübü ve futbol kulübünün destekçisi yani taraftarlık olarak 

ifade edilebilir. Son unsur olan taraftarlık diğerlerine göre bir farklılık taşır; 

karakterinde futbol kulübüne dair fedakârlıklar barındırır (Cayolla ve Loureiro, 2014: 

92). Futbolda taraftarlık olgusunun sosyal bilimciler tarafından özgün bir çalışma 

konusu olarak ele alınmaya başlanması, 1970’li yılların sonuna denk gelmektedir. Bu 

dönemde futbol taraftarlığı konulu araştırmaların temel çıkış noktası, futbol kaynaklı 

şiddet olaylarıydı. Bu bağlamda taraftarlık ve şiddet olgusunun ‘holiganizm’ 

başlığında ele alındığı çalışmaların güncel dönem araştırmalarına da önemli ölçüde 

yön verdiği görülmektedir.  

 Sosyal hayattaki ağırlığı son derece yoğun bir şekilde hissedilen ‘futbol 

taraftarlığı’ olgusunun, akademik araştırma konularına ve akademik ilgiye dâhil 

olmasının ötelenmesi, bir süre konuyla ilgili belirli bir bakış açısının ve 

kavramsallaştırmanın oluşamamasına neden olmuştur (Özkan, 2009: 3). Odaklanma 

ve kavramsallaştırma problemlerinin ardından kitlesel popüler kültüre odaklanmayı 

hedef gözeterek yapılan araştırmalarla dikkat çekici potansiyele sahip olan 

taraftarlık, özellikle de futbol taraftarlığı akademide yeniden ele alınan ve incelenen 

bir alan olarak ortaya çıkmaktadır (Benkwitz ve Molnar, 2012: 2). Bu sarmaldan 

kurtulan futbol ve taraftarlık olgusu, günümüzde birçok sosyal bilim dalının 

heyecanla yaklaştığı ve sıklıkla ele aldığı bir konu haine gelmiştir. 

 Kimlik kurma, bireyin yaşamını sürdürdüğü dünyanın etkilerine karşı 

geliştirdiği bir korunma sistemidir. Bu korunma sistemini toplumla beraber 

gerçekleştirmek, kişiye bireysel olarak gerçekleştireceğinden daha çok fayda 

sağlamaktadır. Kişiler ortak bir paydada benzer dili konuşabildikleriyle bir araya 

gelebildiğinde kendini güvende hisseder. Birey dış dünyanın olumsuz etkilerine karşı 

bir grup desteğiyle dik durabilme motivasyonuna erişebilir. Taraftarlık da bu 

bağlamda bir kimlik oluşturma biçimidir ve bu kimliği oluşturmak için yoğun bir 

çaba sarf etmek gerekmez. Bir kulübün taraftarı, takımda kendine anlamlı bir yer 

bulur ve takıma kendisinden anlamlı bir şeyler verir. Taraftarların hayatlarında 



 

62 

takımların etkisinin artması duygusal yoğunluğunu ve bağlılığı arttırmaktadır 

(Talimciler, 2005: 87). 

 Futbolda profesyonelleşmenin ortaya çıkışı ile seyirciliğin oluşumu arasında 

yakın bir ilişki bulunmaktadır. Günümüzde kitleler oyunun modern biçiminde, 

yalnızca sahada değil saha dışında tribünlerde de yerlerini alırlar. Bunun sonucunda 

saha ve tribünler arasında ara sıra şiddetlenen, gerilimli bir ilişki ortaya çıkmaktadır. 

Bu nedenle sahada yalnızca oyuncu olarak, oyunun bir öznesi olma ihtimali 

kalmamaktadır. Sahada oynanan oyun, televizyon yayınlarının gözdesi ve 

pazarlanmaya hazır bir ürün hâline gelmiştir. Bu özetle endüstriyel futbolun 

öyküsüdür (Aydın vd. 2008: 294). Özellikle televizyon ve televizyonun sağladığı yüz 

milyonlarca seyirci futbolu bir oyun ve spor olmaktan çıkarıp onu bir endüstri kolu 

hâline getirmiştir. Bu endüstri dünyanın en değerli ürününü üretmiştir, bu ürüne 

futbol seyircisi denmektedir (Gültekin vd., 2001: 749). Bir spor faaliyetine doğrudan 

dâhil olan ya da faaliyeti televizyon, radyo gibi medya aracılıkları ile takip eden 

kişiye seyirci; kulübünü maddî manevî destekleyen ve futbolla ilgili tutkularını bu 

şekilde gösteren kişiye de taraftar denmektedir (Arslanoğlu, 2005: 309).  Dolayısıyla 

seyirci ve taraftar arasında bir fark söz konusudur ve bu farkı duygular belirler. Bir 

ve veya birden çok takımın maçlarını takip ediyorsanız ‘seyirci’, bir takımın 

maçlarını ilgi, sevgi ve tutkuyla izliyorsanız ‘taraftar’sınızdır. 

 Futbol taraftarlığı bir futbol kulübünü destekleme biçimiyle ortaya 

çıkmaktadır. Bir takımın taraftarı olmanın en yaygın olarak rastlanan şekli; bireyin 

aile fertlerinden, akrabalarından ya da yakın çevresinden sevdiği bir kişinin taraftarı 

olduğu takıma gönül vermesidir. Taraftar olma biçiminde bu etkileşimin yanı sıra 

okul arkadaşları da önemli bir yer tutmaktadır. Birey, sosyalleşme sürecinde yakın 

çevresinin yanı sıra yaşadığı şehrin ya da semtin futbol takımıyla bir aidiyet ve 

kimlik ilişkisi içersinde bir taraftarlık yönelimi de gerçekleştirebilir (Katırcı, 2009: 

44). Bu açıdan futbol takımı taraftarlığının, psikolojik ve sosyolojik nedenlerle 

ortaya çıktığı ifade edilebilir. Bütün toplumlarda bireylerin birçok gereksinimi vardır 

ve bireyler bunu dürtülerinin etkisiyle davranışa dönüştürüp doyuma ulaşır. Taraftar 

bazen özel yaşamındaki umut ve beklentileri buna benzer bir biçimde doyuma 

ulaşmak için takımın başarıları özdeşleştirmektedir (Acet, 2005: 13). Bir takıma 

eğilim gösterme, gönül verme ve takımı destekleme bir nevi o takımının genel olarak 



 

63 

davranışlarına taraf olma anlamına da gelmektedir (Dikici, 2009: 30). Taraftarlar, 

müsabakayla ilgili ya da yönetimsel olarak genel bir kontrol eksikliği anlarında bile 

kontrolü yeniden kazanma yetisine sahiptirler yeter ki bunu istesinler. Çünkü 

yenilgiyi ve zaferi yönetmek futbolun olmazsa olmazıdır  (Cayolla ve Loureiro, 

2021: 3). Bu durum futbolun tüm bileşenleri; futbolcular, takım yöneticileri ve 

taraftarlar için geçerlidir. 

Taraftarlığı John Urry’nin ‘yeni tip sosyallik’ tanımı çerçevesinde 

değerlendirmek gerekirse; yeni tip sosyalliklerin geleneksel cemaatlerden farklı bir 

biçimde, grupları seçme ve buralardan ayrılma özgürlüğü olması itibariyle bir 

farklılık oluşturduğu ifade edilebilir. İnsanlar, ortak deneyimlerden ve hedeflerden 

edindikleri duygusal doyum sebebiyle bir topluluğa üye olurlar. Bu oluşumlar yeni 

toplumsal kimlik türlerinin denenebildiği yerler olmaları nedeniyle önemlidirler. 

Bunun yanı sıra bireyleri güçlendirmek ve kimliklerini sınamak amacıyla güvenilir 

toplumsal mekânlar hâline gelirler. Yepyeni özelliklerin deneyimlenip öğrenilmesi 

için bir bağlam sağlayabilirler (1999: 299). İnsanlar bir şeye bağlanabilirler ve bir 

amaç için mücadele edebilirler yani kendilerini aşan bir durum içerisinde hareket 

edebilirler (Sartre, 2014: 88). Bu bağlılık, bir takıma taraf olmak ve aidiyet 

duygusuyla da ilişkilendirilebilir. 

Futbol, birçok ülkede olduğu gibi Türkiye’de de önemli bir sosyal etkinliktir. 

Bunun da ötesinde futbol ve taraftarlık olgusu, Türkiye’deki sosyal kimlik 

envanterinde temel başlıklardan biri hâline gelmiştir. Bunun neticesinde ülkede 

yaşayan milyonlarca insanın kendilerini tanımlarken kullandığı en yaygın ifadelerden 

birisi; nereli olduğu yani memleketi gibi taraftarı olduğu takımıdır. Taraftarların 

bireysel olarak ve grup bazındaki varlıkları; hem kulüplerine destek açısından hem 

de kendi iç dinamiklerinde bir davranış ve sosyalleşme biçimi olması nedeniyle 

dikkate değerdir (Tepeköylü, 2006: 384). Taraftarların yaşadıkları ülkelerin sosyo-

ekonomik koşulları taraftarlık biçimlerini etkilemektedir. Örneğin Latin Amerika 

ülkelerindeki siyasal ve ekonomik durum futbolun bir yaşam biçimi hâline 

gelmesinde rol oynamıştır. Siyasî ve ekonomik olarak zor zamanlar yaşayan ve 

futbolu yaşam biçimi hâline getiren taraftarlar, millî maçlarda mağlubiyetle 

karşılaştıklarında fazlaca olumsuz tepki göstermektedirler. Siyâsi ve ekonomik 



 

64 

koşulların yanı sıra milliyetçilik kavramı da dünyadaki ve Türkiye’deki taraftarlık 

açısından farklılığın görülebileceği bir alandır.  

Futbol dünyasının en büyük derbisine sahip olan Real Madrid ve Barcelona 

taraftarları arasındaki ezelî rekabet, iki takımın farklı etnik kökenlere sahip 

olmasından kaynaklanmaktadır. Kralın takımı olarak tabir edilen Real Madrid’e karşı 

Katalan halkını temsilen Barcelona taraftarları vardır. Aynı şekilde Bask şehrini 

temsil eden Atletich Bilbao takımında başka bir millî kökenden gelen hiçbir 

oyuncunun takımda oynamamaktadır. Dolayısıyla Bilbao taraftarlarının siyâsi 

görüşleri ve sportif pratiklerini etkilemiş ve bu durum da milliyetçi düşüncenin 

etrafında şekillenmiştir. Türkiye’de ise etnisiteyi bu denli merkeze alan bir takım 

veya taraftar grubu ayrımı bulunmamaktadır, Beşiktaş-Galatasaray ya da 

Galatasaray-Fenerbahçe derbilerinde buna benzer etnik bir rekabet söz konusu 

değildir. Türkiye’de futbol konusunda milliyetçi yaklaşımlar ancak millî maçlarla 

sınırlı kalmaktadır (Doğan, 2017: 33). Türkiye’de etnik milliyetçilikten ziyade 

bölgelere ve şehirlere göre bir rekabetin yaşandığı yerel milliyetçilikten söz 

edilebilir. Özellikle aynı şehrin takımları ya da komşu şehirlerarasında bu tarz 

rekabetler daha yaygındır; Göztepe-Karşıyaka, Kocaelispor-Sakaryaspor, 

Trabzonspor-Rizespor gibi ezeli rakip olan aynı şehrin ya da komşu şehir takımları 

bunlara örnek gösterilebilir. Tüm bu yerel rekabete rağmen Türkiye’de ilginç olan 

durum şudur ki; Amerika, Kanada, Avustralya gibi ülkelerde seyirciler genellikle 

yaşadıkları yerin yerel takımını tutarlar. Türkiye’de bu durum farklılık gösterir; 

ülkenin en kalabalık şehri İstanbul’un üç büyük takımı ülkenin her köşesinde 

desteklenmektedir, sayıca fazladırlar ve yerel takımların taraftarlığı ikinci seviyede 

kalmaktadır.  

İstanbul’un üç büyüklerine Anadolu’yu da dâhil ederek, rekabeti dört büyükler 

şeklinde genişleten ve bir Anadolu şehrinin takımı olan Trabzonspor’u bu durumdan 

ayrı tutmakla birlikte, Türkiye’nin hemen hemen her şehrinde kasabasında en çok 

taraftarı olan kulüpler; Beşiktaş, Fenerbahçe ve Galatasaray’dır. Peki neden 

Manisalılar, İzmirliler, Ankaralılar ve diğer il, ilçe ve köylerde yaşayanlar bu üç 

büyüğü tutarlar? Bunun anlamı yenen veya yenebilme olasılığı daha yüksek olanla 

kendini özdeşleştirme midir? Bundan duygusal bir tatmin elde etmek midir?  Bu 

soruların cevabı kişilere göre değişkenlik taşımakla birlikte çoğunlukla olumlu bir 



 

65 

karşılık bulmaktadır. Futbolla yapılan bir diğer tatmin ise yerel rekabeti de 

perçinleyen; belli yerel özellikler, ayrılılıklar üzerinden kısaca yerelcilik, bölgecilik 

ile bölgesel ve yerel düzeyde ‘birlik, beraberlik’ duygusunun ön plana çıkarılmasıdır 

(Erdoğan, 2008: 42-47). Yerel bağlar toplumun işlevinin ve ifadesinin ayrılmaz bir 

parçası olarak kabul edilir. Futbolun ve futbol kulüplerinin yerel kimliklerin inşa 

edilebileceği ve ifade edilebileceği odak noktasına önemli bir katkı sağladığı 

varsayılır. Futbol fanlarındaki otantik bağlılık, tutku ve rekabet buna örnek 

gösterilebilir (Brick, 2001: 11). Tarihsel olarak, futbol takımları ve topluluklar 

arasında güçlü bağlar kurmuştur. Kulüpler kuruldukları şehrin, semtin, kasabanın, 

mahallenin, okulun vb. gururunu simgelemişlerdir. Futbolun çağdaş bir biçimde 

yeniden yapılandırılmasında bu yerel bağların yanı sıra değişen futbol kültürü ile 

yeni futbol formlarını da beraberinde getirmiştir. Bu formlar yerelin ötesine taşınan 

topluluk birliği ile ifade edilebilir. Böylelikle taraftarlar giderek heterojen hâle 

gelmekte ve geleneksel olarak sınıf, cinsiyet veya etnik köken yeni futbol 

taraftarlarını konumlarından bağımsız olarak başka takımları tercih etmektedirler 

(Ederson ve Millington, 178-179). Taraftarlığın değişkenliği ve dönüşümüyle ilgili 

görüşlerin yanı sıra yeniden oluşturulmasın ile ilgili Glasgow Üniversitesi 

akademisyenlerinden Peter ve David Kennedy, tarihî gerilimler; endüstrileşme, 

neoliberalizm gibi süreçlerin, futbolun şeklini değiştirip değiştirmediği dikkate 

alınmalı ve yerel politikalar, sosyal alışkanlıklar ve geleneğin kucaklanmasıyla 

taraftarlar yeniden yapılandırılmalıdır (Kennedy ve Kennedy, 2012: 337) şeklinde bir 

görüş ileri sürmektedirler.  

4.2. Taraftar Türleri ve Kimlikleri 

 Taraftar olgusunun ifadesi genel hatlarıyla şu şekildedir: Seyircisi olduğu 

takımı seyrederken eğlenen, kulübünün değerlerini duruşunu bilen ve kulübüne sahip 

çıkan kişidir. Spora ve sportif rekabete dair bakış açısı sahibi olan, yalnızca saha 

içinde değil sahanın dışında da emsal teşkil etmek için gönüllü olan, sporun insanın 

bireysel ve sosyal gelişiminin temel aktörlerinden biri olduğunun bilincinde olandır 

(Akşar ve Merih, 2008: 559). Bu ifadelerden anlaşılacağı üzere idealize edilen 

taraftarlık yalnızca takımının takipçisi ve izleyicisi olmanın yanı sıra sosyal bir 

bilinçle etkin rol alma ve buna paralel davranma biçimleriyle ilişkilendirilebilir. 

Fakat taraftarlıkta da ideal olanın aksine bir durum söz konusu olabilmektedir; 



 

66 

takımına duyduğu sevgisi ancak takımı başarılı oldukça ve kendisini tatmin ettiği 

sürece kısacası yalnızca kendine taraftar olan bir güruhtan ibaret kümelenmelerden 

söz edilebilir (Bora, 2001: 15). Burada önemli olan birincil unsur takımın 

kazanmasıdır. Takım kazandıkça ve duygusal, sosyal tatmini sağladıkça takıma 

taraftar olunur. Bu noktada bu kişiler için “iyi gün dostu taraftar” tanımını kullanmak 

pek yanlış olmayacaktır. 

Futbolun değişmez ve başat unsurlarından olan taraftarlık, kendi içerisinde 

çeşitli ayrımlara sahiptir. Spor bilimleri alanındaki özellikle de futbol çalışmalarıyla 

tanınan. Mehmet Acet “Sporda Saldırganlık ve Şiddet” isimli kitabında, taraftarları 

genel hatlarıyla şu şekilde sınıflandırmaktadır: 

 Fanatikler: Oyundan ziyade atmosferle ve durumla ilişkilidirler. Asıl önemli 

olan takımlarının kazanmasıdır, taraftarı oldukları takım başarılı olursa 

mutluluklarını ve heyecanlarını kontrol edemezler, yenilgi hâlindeyse sinirlenip 

agresifleşebilirler. Kısacası duygularını diğer gruplara göre daha yoğun yaşarlar   

 Mekâncılar: Her maçı aynı yerde seyredenlerdir. Kendi yerlerinden başka bir 

yerde maç seyretmekten hoşlanmazlar. Bu durumu bir alışkanlık ve totem hâline 

getirmiştirler. 

 Doyumsuzlar: Sürekli kazanmak isteyenlerdir ve hiçbir başarı onlara yeterli 

gelmemektedir. Takımları ne kadar başarılı olursa olsun ilk yenilgide sporcularını, 

teknik direktörlerini veya yönetimi protesto edebilme potansiyeline sahiptirler. 

 Deplasmancılar: Takımlarının kendi statlarındaki maçların yanında farklı 

statlardaki maçlarına yani deplasmana gitmekten de büyük bir zevk duyanlardır. Bu 

tür taraftarlar maddi durumları el vermese bile maçları kaçırmazlar. 

 Takımla Şahlananlar: Takımları sahaya çıkana kadar sakin sakin oturan 

taraftarlardır. Ancak maç başladığında kendilerini kaybederler ve yenilgi durumunda 

bile maç sonuna kadar tezahüratlarına devam ederler. 

 Uğura İnananlar: Takımlarının kazanıp kaybetmesinde çeşitli uğur ya da 

uğursuzlukların etkili olduğuna inanırlar. Takım arka arkaya birkaç mağlubiyet 

aldığında veya takımın topları direkten döndüğünde çeşitli totemlerle bu uğursuzluğu 

gidermeye çalışırlar.  



 

67 

  Rasyonel (Akılcı) Olanlar: Maçları objektif olarak seyretmekten keyif 

alırlar. Her iki takımı da alkışlayarak centilmence destekleyebilirler. Oyunun 

kuralları hakkında bilgi sahibidirler ve şiddete yönelik hareketlerde bulunmazlar. 

Diğer taraftarlardan bağımsızdırlar (2005: 46-49).  

  Futbol seyircileriyle ilgili bir diğer sınıflandırmayı spor sosyolojisi ile ilgili 

çalışmaları bulunan Durham Üniversitesi’nden akademisyen Richard Giulianotti 

yapmıştır (2002: 31):  

 

ATEŞLİ 

 

    

GELENEKSEL 

         TARAFTAR         

Yetişilen Kültür –Alt Kültür      

İlişkileri                                               

          FANATİK 

Karşılıksız İlişkiler- Ticarî 

Kimlik 

 

 

TÜKETİCİ   

      İç içe Geçmiş Kimlik-  

  Sembolik Değişken 

İlişkiler 

                İZLEYİCİ 

       Gerçek İlişkiler-  

      Kozmopolit İlişkiler 

            GEZGİN (Flanör) 

             SAKİN 

Şekil 4.1. Futbol Seyircisinin Sınıflandırılması 

 Giulianotti, futbol seyircisini dört ana tipte kategorize etmiştir; geleneksel, 

ateşli, sakin ve tüketici… Geleneksel seyirci kategorisinde olanlar; taraftar ve 

izleyicilerdir. Bunların içerisinde taraftar izleyiciye göre daha ateşli ve tutkulu 

olandır, izleyicilerse daha sakindir. Tüketici seyirci kategorisinde olanları ise; fanatik 

ve gezgin (flâneur)24 olarak adlandırır. Bu kategoride de fanatikler daha ateşli olan 

grup, gezgin seyirciler ise daha sakin olan taraftır (Giulianotti, 2002: 30-31).  

 
24 Fransızca bir kelimedir, flanör şekliyle Türkçe’de de kullanılmaktadır. Aylak, boş gezen, kent 

gezgini anlamlarında kullanılmaktadır. 



 

68 

 Bireylerin taraftarı oldukları takımla kendilerini özdeşleştirme seviyeleri, 

takımlarının sembol ve renklerine yükledikleri anlamlar, kimliklerinin oluşumunda 

etkili faktörlerdendir. Bireyin yaşamında futbol önemli bir yer işgal ediyorsa, 

kimliğinin dikey yapılanmasının en tepesinde futbol kimliği yer alabilmektedir. 

Fanatik olan ya da fanatiklik eğilimli olan kişilerde taraftarlık dikey kimlikte yer 

almaktadır. Değişken ölçütlerle birlikte bir taraftarlık hiyerarşisi oluşmaktadır. Bir 

taraftar, taraftarlık hiyerarşisinde üst seviyelerde yer alıyorsa taraftarı olduğu takım 

onun yaşamının değişmez ve önemli bir parçasıdır (Talimciler, 2006: 94). Taraftar 

kimlikleri farklı boyutlarda analiz edilerek araştırılabilir, örneğin taraftar 

derneklerinin faaliyetlerine veya diğer sosyal faaliyetlere katılım bir ölçüt olarak 

alınabilir. Bu tür aktiviteler taraftarların takımlarına güvenleri ve bağları bakımından 

önemli bir rol üstlenmektedir (Kossakowski ve Besta, 2019: 6). Bunun yanı sıra 

futbol taraftarlarında söylem ve performansın önemi; mekânsallık, kültürel kimlik ve 

mekân temelli mitlerin sürekli ve yeniden müzakeresi ile ilişkilendirilebilir 

(Lawrence, 2015: 6).  

 Taraftarlar kimliklerini akademisyen William A. Sutton ve arkadaşları 

kavramsal bir çevrede aşağıdaki şekil üzerinden yönetimsel-taraftar ilişkilendirmesi 

biçimiyle değerlendirmektedirler (1997: 16):  

 

Şekil. 4.2. Taraftar Kimliklerini Belirlemek İçin Kullanılan Kavramsal Çerçeveler 

 Yukarıdaki şemanın okumasını sosyal, odaklanmış ve kazanılmış taraftarları 

merkeze alarak şu şekilde yapmak mümkündür:  

 

  

  

  

 

 

  

 

 

 

 

Taraftar Kimlikleri 

Düşük (Sosyal Taraftarlar) 

Orta  (Odaklanmış Taraftarlar) 

Yüksek (Kazanılmış Taraftarlar) 

 

 

Yönetimsel Yararları 

Düşük fiyat duyarlılığı 

Düşük performans sonucu 

duyarlılık  

Yönetimsel 

Korelasyonlar 

1.Takım 

karakteristikleri 

2.Örgütsel 

karakteristikleri 

3. Üyelik 

karakteristikleri 

4. Aktivite 

karakteristikleri 

 

 



 

69 

Düşük Kimlikli (Sosyal Taraftarlar): Takımla uzun süreli fakat etkin 

olmayan bir ilişkiye sahip olan taraftar grubudur. Düşük bir bağı, düşük bir malî 

ilişkiyi ve ilgiyi içerir. Daha çok sosyalleşme amacı güden taraftardan oluşmaktadır. 

Stresten uzak ve destek amaçlı bir araya geliş söz konusudur. 

Orta Kimlikli (Odaklanmış Taraftarlar): Bu gruptaki taraftarlar takımın 

bazı cazip unsurlarından beslenirler. Bazen takım performansı, oyuncuların kişiliği 

ya da sosyal faktörlerle ilişkili bir taraftarlık biçimidir. Taraftarlar takımlarını 

genelde önemli maçlarda örneğin derbi karşılaşmalarında desteklerler. Kısa süreli bir 

duygusal yoğunlaşma mevcuttur, takımlarına malî yönden de destek olurlar. Bu 

destek olma biçimi genelde kulübün resmî, lisanslı ürünlerini almak şeklindedir fakat 

bu takımın başarısıyla doğru orantılıdır Futbol taraftarının kulüple tek düzeyde 

parasal ilişkisi, piyasa işleminin tek boyutluluğundan çok daha karmaşıktır bu 

ilişkinin içinde duygusal durumlar söz konusudur (King, 1997: 236). 

 Yüksek Kimlikli (Kazanılmış Taraftarlar): Bu gruptakiler takımlarıyla 

güçlü, sadık ve uzun süreli ilişkileri olan taraftarlardır. Takıma güçlü bir aidiyet 

duygusu ile bağlıdırlar. Taraftar grubu olarak kolektif bir bağlılık söz konusudur, bu 

bağlılık takımın başarılı ya da başarısız olduğu tüm durumlarda geçerlidir (Sutton 

vd., 1997: 17) 

 Dünya genelinde ve Türkiye’de hangi türden taraftar kimliğine sahip olursa 

olsun, taraftarların bir araya gelerek oluşturduğu yerel veya ulusal yapıda birçok 

taraftar derneği mevcuttur. Taraftar dernekleri tribünlerdeki taraftar oluşumlarının 

stat dışındaki sosyal ve kurumsal yapıya sahip yansımalarıdır denebilir. Taraftar 

dernekleri: 

1. Kulüplerini saha içinde ve saha dışında temsil eden taraftarların gönüllü bir 

şekilde bir araya gelerek oluşturulan, 

2. Sporun ve spor kulüplerinin etik değerlerini yaygınlaştırmak için kurulan, 

3. Kâr amacı gütmeyen, spora ve spor kulüplerine maddi ve manevî katkıda 

bulunan, 

4. Taraftar ve kulüp ilişkilerinin geliştirilmesi için öneriler sunan, 

5. Verimli ve güvenli bir sportif ortam için kulüple ve diğer kulüplerle işbirliği 

yapan, 

6. Sporda şiddetin önlenmesine yönelik çalışmalarda bulunan, 



 

70 

7. Spor etiğini yaygınlaştırmak amacı taşıyan sivil toplum kuruluşlarıdır (Akşar 

ve Merih, 2008: 560). 

4.2.1. Fanatizm ve Holiganizm 

Taraftar gruplarına bakıldığında; ‘fanatik taraftar’ kavramı ve fanatizm en çok 

ele alınan ve tartışılan konulardandır. Fanatizm, kısaca bir bağlanma biçimidir. 

Bağlanma edimi, felsefî anlamda bir söz verme şeklinde değerlendirilir. Bir istenç 

eylemi olan bağlanma aynı zamanda aktif ve özgür bir irade hareketidir. 

Fanatiklikteki körü körüne bağlanma, özgür bir iradeyle sağlanabilen ‘bağlılık’ ile 

değil, ‘bağımlılık’ terimi ile ifade edilebilir. Fransız felsefeci Gabriel Marcel’e göre 

fanatik olan kişinin tavrında bir şeyi diğerlerinden soyutlama ve bütünü göz ardı 

etme eğilimi vardır.  

Hakan Özmen’in ifadesiyle dünya genelinde 1950 yılı sonrasında futbolda 

fanatiklik olgusunu şekillendiren özgün nitelikleri şu şekilde sıralanmıştır (2000: 50):  

1. İşçi sınıfının kaba ve saygın kesimleri içinde ve bunlar arasındaki ilişkilerde 

görülmekte olan yapısal değişmeler. 

2. Gençlere özgü boş vakit pazarının yükselişi. 

3. Genç taraftarların gerek ülke içindeki gerek ülke dışındaki deplasman 

maçlarına gitme imkân ve isteklerindeki artış. 

4. Futbolun yapısındaki ve kulüple taraftar arası ilişkilerdeki değişmeler.   

5. Futbol otoritelerinin fanatikliğin önüne geçme yönündeki girişimleri ve bu 

sürece merkezi hükümetin dâhil olması. 

6. Kitle iletişim araçlarının yapısındaki ve işleyişindeki değişmeler. 

Bu maddelerden de anlaşılacağı üzere ekonomik gelişmelerle birlikte ortaya 

çıkan bir ‘futbol taraftarı ve takipçisi’ olgusundan bahsetmek mümkündür. İleriki 

dönemlerde fanatizme evrilecek olan bu ilginin temelinde, kişilerin ekonomik gelir 

seviyesindeki artışların önemli bir payı olduğu söylenebilir.  

Fanatik, tek başına saklı tutmak istediği ve diğerlerinden soyutladığı ögenin 

dışında kalanlara indirgeyici bir tavır sergilemektedir. Bu bağlamda fanatizm, somut 

gerçekliğin bütünlüğüne yönelik bir değer kaybına neden olmaktadır. Bu yaklaşımın 

da zekâ ile ilgili değil tutkularla ilişkili olduğu ve sevgi eksikliğinden kaynaklandığı 



 

71 

düşünülebilir (Koç, 2010: 127). Çoğunlukla aklın değil duyguların ve tutkuların 

yönlendirdiği fanatik bir taraftar Kozanoğlu’na göre; takım sevgisini rasyonel bir 

biçimde açıklama gereği duymamaktadır  (1996: 112). Bu taraftar grubunda takım 

değiştirmek pek hoş karşılanmaz, ölünceye kadar takımla bir nevî boşanma 

gerçekleşmez yani takım ne bırakılır ne de eş gibi değiştirilir. Dolayısıyla fanatiklik 

katolik bir evlenme türüne benzetilir (Dever, 2015, 165). Bu benzetmede fanatiklik 

radikal bir yapıyla ele alınmış ve taraftarı olunan takımı değiştirmek ya da takımdan 

vazgeçmek gibi durumların neredeyse imkânsızlığına vurgu yapılmıştır. Fanatiklik 

olgusuna bir başka yaklaşım da Gülin Öğüt Eker’in de şu ifadelerinde yer almaktadır 

(2020: 174): 

“Gönüllü katılım içinde gerçekleştirilen bir kent ritüelidir. Grup üyeliğinin 

verdiği mutluluğu yaşama ve aitlik duygusu, sosyal bir varlık olan insanın 

sosyalizasyon zincirini oluştururken yararlandığı kültürel değerlerden biridir. 

Bir aileye, bir takıma, bir siyasî gruba, bir millete ait olma, kişinin toplumda 

üstlendiği rolün belirlenmesinde ve sosyal statü kazanmasında önemli bir 

kriterdir. Bölgesel, dinî ve etnik gruplar, mezunu ve öğrencisi olunan okul, özel 

günler, kabul günleri gibi aitlik duygusunun ön plana çıktığı toplulukların ve 

süreçlerin, kent kökenli merkezlerde, en yoğun yaşandığı ortamlardan biri, 

futbol maçları ve bileşenleridir.” 

Fanatizminin altında yatan sebepler; rekabetçi sporlar ve spor etkinliklerinin 

kullanılma biçimleri perspektifinden bakıldığında; rekreasyon ve eğlence ile ilgili 

olanlar da dâhil olmak üzere spor etkinliklerini izlemek için edinilen motivasyonlar; 

katarsis yani ruhsal sarsıntı ile arınma, saldırganlık, başarı arayışı, stres ve teşvik gibi 

durumlarla ifade edilebilir (Madrigal ve Dalakas, 2008: 868). Tüm bu motivasyonlar 

neticesinde  tribünlerde ortaya çıkan ve bunu modern fanatizm olarak adlandıran 

Gülin Öğüt Eker’in tespitleri dikkat çekicidir (2010: 175):  

“Futbol takımlarının din/mezhep; slogan ve tezahüratların zikir/ilahi ya da 

ayindeki trans çığlıkları; stadyumların ayin mekânı, mabet olduğu kentlerde, 

taraftarların takım renklerini taşıyan özel kıyafet ve aksesuarları, takım 

renklerine boyanmış yüzleri, oyuncuların özellikle gol ve galibiyet sonrası 

bireysel ya da toplu ayinsel gösterileriyle büyük bir kabile ayinini andıran 

futbol maçı, bir yanıyla da sözlü kültür ürünlerinin yaşatıldığı ve 

dönüştürüldüğü mekânlardır. “İlkel” kabile üyesinin yüzünü ve vücudunu 

boyaması; transa geçerek çığlık atması ve dans etmesi ile modern futbol 

fanatiğinin, yüzünü takımının renklerine boyaması, takımına ait aksesuarları 

üzerinde taşıması, gol atıldığında aşırı sevinç gösterisinde bulunması 

arasındaki fark, zaman ve coğrafyadır.“ 



 

72 

Futbolda taraftarlık biçimleri içerisinde fanatizmin bir boyut ötesini fakat 

olumsuz bir ileri durumu holiganlık ve holiganizm ile ifade etmek mümkündür. 

Holiganizm, küçük grupların, fanatizmi bahane ederek mülkiyete veya kişilere maddî 

ve manevî zararlar vermesi olarak tanımlanabilir. Holigan kavramının aslı 

İngilizce’dir ve birçok dilde olduğu gibi Türkçe’de de aynen kullanımı söz 

konusudur. Kelimenin ortaya çıkış hikâyesi eskiye dayanmaktadır: Daily News 

gazetesinin 1898 yılında maçlarda sürekli kavga ve huzursuzluk çıkaran futbol 

fanatiklerine, Londralı ayyaş ve kavgacı Patrick Hooligan’ın ismini vermesiyle 

ortaya çıktığı ifade edilir (Toklucu, 2001: 13-15). Menşei modern futbol gibi 

İngiltere olan bu kavramın Türk versiyonu için Can Kozanoğlu, ‘alaturka holigan’ 

tanımını kullanmıştır (1996: 118). Maçlara kavga etmeye giden, statlara çeşitli 

kesici-delici aletler götüren, sürekli küfreden ve pek ideal olmayan bu gruplar 

maçların ve statların müdavimlerindendir.  

Holiganizm, yalnızca İngiltere ve Türkiye’de görülmeyen tüm dünyaya 

yayılmış bir kavram olarak düşünülebilir. Özellikle Brezilya, Arjantin gibi Orta ve 

Güney Amerika ülkeleri ile İtalya, İspanya gibi Avrupa’nın futbolsever ülkelerinde 

futbolun bir kangreni olarak görülmektedir. Futbolun çoğu kez şiddet ve şiddet 

olayları ile anılmasında holiganlığın azımsanamayacak ölçüde bir etkisi 

bulunmaktadır. Günümüz futbol holiganlığında, ‘bir moda unsuru’ nun derinden kök 

saldığını ve yayıldığını söylemek yanlış olmaz. Genç futbol taraftarlarınca son 

yıllarda tercih edilen kıyafet türleri bu duruma örnek teşkil etmektedir. Genel olarak 

gençlik stillerindeki değişimleri yansıtma eğiliminden kaynaklı bu durum, tribündeki 

şarkıları ve tezahüratları da değişime uğratmıştır (Dunning vd., 2014: 3). 

  



 

73 

5. ÇARŞI GRUBU, GRUBUN DUYGUSAL MOTİVASYONLARI, 

ETKİLEŞİM TÜRLERİ ve TARAFTAR FOLKLORU 

5. 1. Çarşı Grubu 

 BJK’nin on ile on beş milyon civarında bir taraftarı olduğu söylenebilir. Bu 

taraftar grubu diğer takımların taraftar gruplarıyla kıyaslandığında birtakım 

niteliklere ve farklılıklara sahiptir. Beşiktaş taraftarlarının söylemleri, sloganları, 

pankartları, besteleri ve marşlarıyla oldukça yaratıcı bir taraftar kitlesi olduğu 

yönünde bir fikir birliği vardır denilebilir. Tribünlerinde en yüksek desibelde 

tezahürat yaparak bir rekora imza atan ve tam tersi bir biçimde en uzun süre sessiz, 

işaret diliyle tezahürat yaparak yine bir rekor kıran Beşiktaş taraftarıdır.25 Bu rekorlar 

taraftarlara uluslararası platformda bir tanınırlık kazandırmıştır. Ayrıca futbol 

dışındaki sosyal konularda da son derece duyarlıdırlar (Acarer, 2014: 122). Bu 

durum birçok takımın taraftarlarına da öncül olması sebebiyle dikkate değerdir.  

 Beşiktaş taraftarlarının kulüp marka değerlerine katkı verdikleri 

görülmektedir. Beden eğitimi alanında çalışan akademisyenler Özden Taşğın ve 

Murat Yetkin’in futbol taraftarlarının bir marka değeri yaratmadaki etkileri üzerine 

yaptıkları araştırmada, Beşiktaş taraftarına dair, spor kulübü marka değeri 

boyutlarından güç-farklılaşma yaklaşımına taraftarların katılım düzeyleri ile anlamlı 

bir farklılık bulunduğu ve bu farklılık sonucunda; Beşiktaş taraftarlarının takımlarını 

Galatasaray, Fenerbahçe ve Trabzonspor taraftarlarına göre daha farklı bir konumda 

görüp takımlarıyla daha özdeş durumda oldukları tespitleri yer almaktadır26 (2007: 

453-454). Sedat Özkol’a göre de Beşiktaş seyircisi bazı farklılıklar taşımaktadır bir 

kere Beşiktaş’ın seyircisi yoktur, Beşiktaş’ın taraftarı vardır (1991: 126). Bir 

 
25 2007-2008 sezonunda Şampiyonlar Ligi’nde Liverpool ile yapılan maçta 132 desibel ile ses rekoru 

kırılmış ve Guinness Rekorlar Kitabı’na girilmiştir ve UEFA tescillidir. 11.05.2013 tarihinde İnönü 

Stadı’na veda edilen son karşılaşmada Gençlerbirliği ile oynanmış ve bu maçta tribünlerde 142 

desibel ile yeni bir ses rekoru kırılmış ancak resmi bir başvuruda bulunulmadığı ve resmi olarak 

ölçülmediği için rekor güncel haliyle tescillenememiştir. 2016 yılında yine Şampiyonlar Ligi 

karşılaşmasında bu kez Benfica ile karşılaşılmıştır. Bu maçta 1 dakika boyunca sessiz kalınmış ve 

işaret diliyle tezahürat yapılmıştır. Bu bağlamda futbol tarihinde farklı bir rekor kırılmıştır. 
26Ayrıntılı bilgi için bakınız: Taşğın, Ö., Tekin, M. (2007). “Futbol Taraftarlarının Marka Değeri 

Yaratmaları Üzerine Bir Araştırma”, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, (447-

454). 

 



 

74 

Beşiktaş taraftarı anatomisi de çıkaran Özkol; Beşiktaşlıların halkın tüm kesiminden 

gelen öğrenciler, akademisyenler, siyasetçiler, sanatçılar, memurlar, askerler, 

hukukçular, serbest meslek sahipleri, teknisyenler, işçiler, sinemacılardan vb. 

oluştuğunu belirtir. Beşiktaş bir zümrenin değil, tüm halkın kulübüdür, ocağıdır, 

yuvasıdır. Beşiktaş hep söylendiği üzere bir ‘halk takımı’ dır. Beşiktaş taraftarları 

doğum yerleri, yaşları, eğitim düzeyleri, meslek grupları, gelir durumları ne olursa 

olsun, takımlarıyla ilgili benzer değerlere sahiptirler ve Beşiktaşlılık bu değerlere 

sahip olmayı gerektirir. Dolayısıyla taraftarların arasındaki yaş, eğitim, gelir ve 

kültür düzeyi ne denli farklı olursa olsun bütün Beşiktaşlılar, her şeyden önce 

Beşiktaşlıdır (1991: 148-149). İyi günde ve kötü günde takımlarını desteklerler, 

özellikle de kötü günlerde takımlarını yalnız bırakmazlar. Beşiktaş’ın efsanevî eski 

futbolcularından Feyyaz Uçar bu durumu: “Biz iyiyken tribünlerde 15-20 bin taraftar 

olurdu, kötü dönemlerimizde ise 32 bin olurdu. Beşiktaş taraftarı kötü gün 

taraftarıdır” sözleriyle dile getirmektedir (Sabah, 2016: 553). 

 Türkiye’de 1980’li yıllara gelinceye kadar organize olmuş bir taraftar 

oluşumunu görmek pek olası değildir. Bu tarihten başlayarak özellikle İstanbul’daki 

üç büyük futbol kulübü taraftarları arasında birtakım gruplar oluşturulmaya 

başlanmıştır. Bu gruplar arasında en popüler ve taraftar sayısınca en kalabalık 

olanları Beşiktaş’ta ‘Çarşı’, Galatasaray’da ‘Ultraslan’, Fenerbahçe’de ise ‘Genç 

Fenerbahçeliler’dir.  Anadolu’daki oluşumlara bakıldığında: Bursaspor’daki 

‘Teksas’, Trabzonspor’daki ‘Çılgınlar’, Sakaryaspor’daki ‘Tatangalar’, 

Sivasspor’taki ‘Yiğidolar’, Manisaspor’daki ‘Tarzanlar’, Rizespor’daki 

‘Mekânsızlar’, Eskişehirspor’daki ‘Kızılcıklılar’ ve ‘Neferler’, Ankaragücü’ndeki 

‘Gecekondu’, Akhisarspor’daki ‘Akigolar’, Giresunspor’daki ‘Çotanaklar’ vb. 

sistemli bir şekilde örgütlenmiş diğer taraftar gruplarına örnek teşkil ederler.  

 Bu tip sportif örgütlenmelere bakıldığında diğer alanlardakilere kıyasla bir 

farklılık taşıdığı söylenebilir, özellikle de futbol alanında ve taraftar gruplarında bu 

durum gözlemlenebilir. Çünkü kırsal alanda oluşmuş, herkesin birbirini tanıdığı ve 

yüz yüze ilişkilerin kurulabildiği toplumsal bir yapıyı, büyük kentte ya da ülke 

çapında kurabilmek oldukça zordur. Kent toplumunda iç bağımlılık kavramının 

içine; bilinmeyen, tanınmayan kişiler, gruplar, örgütler, kurumlar; izi sürülemeyecek 

ilişkiler ve bunların neden-sonuç bağlantıları da girmektedir. Dolayısıyla kent 



 

75 

toplumundaki ilişkiler ve yapı, kırsal alandakine oranla daha karmaşıktır (Sargut, 

1985: 397-398). Fakat söz konusu futbol olunca hem kırsalda hem kentte; hem 

yerelde hem de ulusalda kulüp etrafında bir örgütlenme başarısı sağlanabilmektedir. 

Taraftar örgütlenmelerinin artmasının ve ülke genelinde çeşitlenmesinin en 

büyük nedeni çağın getirileri olan internet ve sosyal medya kullanımının 

yaygınlaşmasıdır. Bilindiği üzere örgüt yapılarının temelini ikili ya da çoklu ilişkiler 

oluşturmaktadır. Çağdaş toplumlarda teknolojinin de katkısıyla söz konusu ilişkiler 

karmaşık bir görüntü sergiler ve örgütsel yapıyı oluşturan otorite, sorumluluk ve 

roller aracılığıyla bu karmaşayı düzenlemek için yönetimi devreye sokar.  Örgüt 

yapısını ilişkilerin oluşturması, yönetimin de bu yapı içinde bir süreç olarak etkinlik 

kazanması her iki olgunun da toplumun yapısından ve öz kültüründen 

soyutlanamayacağını göstermektedir. Ögeler arasındaki etkileşimin boyutu 

gözlendiğinde örgüt yapısına, yönetim sürecine ilişkin olarak dışarıdan aktarılan 

ilkeler ve kültürel değerlerin kendilerini ev sahibi kültürün yoğun etki alanı içinde 

bulacaklarını söylemek yanlış olmayacaktır (Sargut, 1985: 399). Dolayısıyla 

mahallelerin, kasabaların, ilçelerin, büyükşehirlerin sahip oldukları amatör ve 

profesyonel futbol kulüpleri bulundukları yerlerin konumları itibariyle bir idarî 

otoriteyle birlikte; muhtarlık, belediye, kaymakamlık, valilik, bakanlık vb. 

organizasyon kurarak örgütlenmelerini güçlendirmekte ve faaliyet alanlarını 

yaygınlaştırmaktadır.  

Taraftar örgütlenmelerindeki artışın bir diğer sebebi, İstanbul’daki taraftar 

gruplarında semt oluşumlarının eski önem ve etkilerini yitirmesidir. Birkaç istisna 

dışında buna verilebilecek en eski örnek Çarşı grubudur, İstanbul’un kalabalıklaşma 

ve büyüme hızına yetişebilmiş bir semt grubu pek kalmamıştır. Taraftarlar semt 

dışında ortak mekânlar bulup o mekânlar etrafında toplanmaktadır. Bu 

örgütlenmelerin rağbet görenleri çoğunlukla liselerde, üniversitelerde ve sosyal 

medya platformlarında oluşturulanlardır. Başka bir neden, taraftarların tribün 

organizasyonları için malî kaynak arayışına girmeleridir. Tüm bu sebepler, büyük 

taraftar örgütlenmelerinin temel çıkış noktalarını oluşturmuştur (Toklucu, 2001: 47-

48). Özellikle malî kaynak sağlama problemi bazı taraftarları stattan uzaklaştırsa da 

maçları gruptakilerle birlikte izleme keyfi sürdürülmeye devam etmektedir. Böylece 



 

76 

birçok taraftar için taraftar ve tüketici uygulamaları değişmeye başlamıştır, 

dolayısıyla ‘ev maçlarına’ katılım artmaktadır (David ve Millward, 2012: 366). 

Taraftarlığın stat dışına taşınmasıyla, internet ve özellikle de sosyal medya 

kullanımındaki artış arasında doğru bir orantı vardır. Takımların sosyal medya 

hesaplarından takibi taraftarların ve oluşturdukları taraftar gruplarının vazgeçilmez 

bir önceliği hâline gelmiştir. Beşiktaş taraftarı özelinde takımlarını sosyal medyada 

takip etme nedenlerini, Ömer Akkaya’nın, “Sosyal Medya Spor Pazarlaması İlişkisi 

Taraftar Tutumlarını Belirlemeye Yönelik Bir Araştırma: Beşiktaş Spor Kulübü 

Örneği” başlıklı yüksek lisans tezindeki tespitleriyle şu şekilde paylaşmak 

mümkündür (2016: 71) :  

1. Takım hakkında çıkan haberleri okumak. 

2. Takımın lisanlı ürünlerini takip edebilmek. 

3. Maç ve bilet bilgisine ulaşabilmek. 

4. Takımla iletişime geçmek. 

5. Futbolcular ile iletişime geçmek. 

6. Transfer haberlerini incelemek. 

7. Takım hakkında direkt net bilgi edebilmek. 

8. Takımın yaptığı açıklamaları okumak. 

9. Yazarların, spor adamlarının yazılarını analizlerini okumak. 

Akkaya’nın tespitleri noktasında Çarşı grubunun maddî kültür ile ilişkisi 

bağlamında 2. madde ile ilgili bir değerlendirme yapmak gerekmektedir. Yapılan 

alan araştırması sonucunda elde edilen bilgiler doğrultusunda; Çarşı üyelerinin 

kulübün lisanslı ürünlerinden en çok takım formalarını satın aldıkları fakat diğer 

lisanslı ürünleri edinme konusunda pek hevesli olmadıkları görülmektedir. Lisanslı 

ürünleri maddî olanakları doğrultusunda edinen üyeler için lisanslı ürünler olmazsa 

olmaz bir önem ifade etmemektedir. Beyaz bir bez parçasına yazarak ya da çizerek 

ürettikleri pankartlar, siyahla beyazın yan yana getirerek yaptıkları bayraklar, her 

hangi bir yerden edindikleri kaşkollar, atkılar, BJK’ye dair bir nesne de grup üyeleri 

için değer arz etmektedir.   



 

77 

Passolig27 uygulaması ilk çıktığında grup üyeleri bir süre durumu protesto 

etmiş ve maçları o zamanki stat olan İnönü Stadı dışında Beleştepe’de ya da TV’de 

izlemişlerdir. Endüstriyel futbolla ilişkisi bağlamında grup üyelerinin takımlarıyla 

kurdukları ilişki maddî ilişkiden ziyâde manevî bir ilişki türü olduğu için, lisanslı ve 

marka değeri yüksek pahalı ürünlerle kurdukları ilişki de ters orantılıdır. 

 Çarşı’dan önce Beşiktaş tribünlerinde birtakım taraftar grupları, tribün liderleri 

ya da amigoları olmuşsa da hiçbir oluşum Çarşı grubundaki gibi geniş katılımlı ve 

etkili bir örgütlenme biçiminde olmamıştır. O güne kadar ne BJK’nin ne de diğer 

futbol kulüplerinin benzerini görmediği bir taraftar örgütlenmesi oluşturan Çarşı; 

grup içindeki ilişkileri, organize olma kabiliyetleri, tribün yaratıcılıkları, marşları, 

tezahüratları ve belki de en önemlisi sadece tribünde maç esnasında değil, günlük 

yaşamın her anında Çarşı duruşu ile Türk futbol tarihinde taraftarlık adına açılan yeni 

bir ufuk olmuştur. Statlardaki, tribünlerdeki haykırışlarını sosyal platformlara ve 

meydanlara kadar taşımış olan grup, kısa sürede hem ülke genelinden hem de ülke 

dışından birçok Beşiktaş taraftarını bünyesini dâhil etmiş ve taraftar kitlesini gittikçe 

genişletmiştir (Dikici, 2008: 39-40). Çarşı’nın özgül davranış biçimleri vardır. 

Örneğin,  maç öncesinde semtin muhtelif yerlerinde toplanırlar ve stada giderler. 

Maçları yer yer ‘yeni açık’ ve kendisiyle özdeşleşen kapalı tribünde izler. En bilinen 

sloganları “Çarşı her şeye karşı!”, “Çarşı bir ruhtur bedene indirgenemez!” ve “Çarşı 

Atatürk harici her şeye karşı!”dır.  

 Çarşı, diğer taraftar gruplarından ilginç bir bileşen olması nedeniyle 

ayrılmaktadır; pankartları, sloganları, tezahüratları ve besteleri ile farklı profil 

çizmektedir. 1980’lerden itibaren bir kimlik kazanan, 1990’lardan sonra iyice tanınır 

hâle gelen grup salt homojen bir yapıdan oluşmamaktadır ve yalnızca belli başlı 

üyelerden ibaret değildir. Değişik kültürel çevrelerden, etnik kimliklerden, sosyal 

tabakalardan, farklı politik ve ideolojik görüşlerden gelen taraftarlar Çarşı grubu 

oluşumu altında toplanmaktadırlar. BJK ile doğrudan ilişkili grup üyeleri olabildiği 

gibi kendilerini bağımsız olarak adlandıran taraftarlardan oluşan grup üyeleri de 

bulunmaktadır (Paksoy, 2014: 34). Çarşı, esas itibariyle BJK futbol takımını 

desteklemek amacıyla kurulsa da, 1980’li yıllardan günümüze dek ulusal ve 

 
27 Türkiye’de faaliyet gösteren elektronik bilet sistemi. 



 

78 

uluslararası pek çok sosyal konu hakkında görüşlerini tribün aracılığıyla ifade 

etmiştir. Bu konular genel olarak futbolda ve tribünde şiddet gibi unsurlar olsa da, 

Beşiktaş’la ilgili farklı meseleler ve bunların dışında kalan pek çok konuda fikirlerini 

beyan etmekten geri durmamışlardır. Çarşı grubu, pankartlar aracılığıyla ifade 

ettikleri mesajlarını “Pankartlar bizim hafızamızdır” söylemiyle açıklamaktadır (Arı, 

2017: 64).  

 Gazeteci Rıdvan Akar, grubun taraftar profiliyle ilgili ifadelerde bulunmuştur: 

 “Çarşı grubunun en önemli özelliklerinden biri mozaik bir yapısının olması, 

çeşitli bileşkelerden oluşmasıdır. Çarşı amorf bir yapı, tırnak içerisinde de 

liberter bir anlayışa sahiptir. Çarşı’nın kurucuları olarak tabir edilen yirmi beş 

kişi civarındaki kurucular, farklı siyasi sâiklerle, düşüncelerle hareket edebilen 

insanlardan oluşmaktadır. Çarşı’nın kurucuları arasında sayılan isimlerden bir 

bölümü Karagümrük olarak tabir edilen ve kendilerini milliyetçi olarak 

tanımlayan insanlar oldukları gibi, sol görüşten insanlar da vardır, 

muhafazakârlardan oluşan insanlar da. Grupta milliyetçi olanlara ya da 

muhafazakâr olanlara Çarşı şemsiyesi altında bulunmaları ya da buna ilişkin 

bir tasarrufta bulunmamalarına ilişkin her hangi bir yasak konulmamıştır. 

Çünkü bu oluşumlardan da kurucular arasında dolayısıyla tribünde olanlar 

bulunmaktadır. Çarşı adına Sayın Gül’ün, Sayın Erdoğan’ın ya da Sayın 

Erbakan’ın yakınlarının ya da kendi kayıplarıyla ilgili süreçlerde baş sağlığı 

mesajları, Güneydoğu’daki çatışmalarda şehitler verildiğinde şehitlerle ilgili 

tezahüratların yapılması, sloganlar atılması ya da Kutlu Doğum Haftası’nda 

Hz. Peygamber hakkında pankartlar açılması gibi birtakım şeyler olağan hâle 

gelmiştir” (Akar, 2014’ten akt. Helvacı vd., 2014: 47). 

  

 Çarşı grubuna dâhil olmak için belirlenmiş spesifik kurallar yoktur. Grup 

mensuplarının dil, din, ırk, siyasî görüş, etnik köken gibi farklılıklarında bir beis 

bulunmamaktadır. Öte yandan Çarşı grubu kurucularından Ayhan Güner’in 

“Beşiktaş, ya ruhumuzdadır ya da hiçbir yerde” sözü ile ifade etmektedir. 

Dolayısıyla Çarşılı olabilmek için gereken yegâne kuralın; Beşiktaş’a duyulan sevgi 

ve bağlılık olduğu söylenebilir. Bu sebeple birçok taraftar grubundan farklı olarak, 

Beşiktaş’a gönül veren herkesin grubu sahiplenebilmesi ve kendisini grubun bir 

üyesi olarak görebilmesini sağlanmıştır. Çarşı grubunun kendi bünyesinde semt, 

tribün, lise, üniversite, İstanbul ve diğer şehirler, yurtdışı vb. bazında alt oluşumları 

bulunsa da, hepsi Çarşı’nın şemsiyesi altında birer bileşendir. Bu bağlamda 

Beşiktaş’a ve Çarşı’ya gönül vermiş, dünyanın neresinde olursa olsun yaş, ırk, 



 

79 

cinsiyet fark etmeksizin kendisini Çarşılı olarak tanımlayan herkese kapılarını 

açmıştır denilebilir (Dikici, 2008: 88-89).  

 Grubun kurucuları, tribün ağabeyleri vardır ve “Çarşı bir ruhtur, bedene 

indirgenemez!”diskurundan anlaşılacağı üzere; kendilerinin Beşiktaş paydasında 

birleşen kişiler olduklarını fakat grubun bu kişiler üzerinden tanımlanmaması 

gerektiğini çünkü Çarşı’nın kişiler üstünde bir güç olduğunun vurgusu yapılmaktadır. 

Çarşı grubu içerisinde birçok sosyal tabakaya, meslek ve yaş grubuna, kimliğe, 

eğitim düzeyine sahip kesimden insanlar bir arada bulunmaktadır. Kurulduğu günden 

itibaren bu yapılanma biçimi devam etmiş ve Beşiktaş forması giydikten sonra maç 

izlerken herkesin tek kimliği Çarşılı ve Beşiktaşlı olmaktır (Cengiz, 2014: 23). 

 Çarşı’nın en bilinen özelliği tribündeki bitmek bilmeyen coşkusu ve takıma 

olan desteğidir. Doksan dakika oyunu izlemek yerine tezahüratta bulunurlar ve 

besteler söylerler. Burum takım yense de yenilse de değişmemektedir. Tezahüratlar 

doksan dakikalık karşılaşma boyunca takımları yense de, yenilse de hiçbir zaman 

susmamaktadır. Esas olan tribünde bir arada olmak ve takıma destekte bulunmaktır 

çünkü bu maçtan da skordan da önemlidir. Çarşı bu özelliği ile gerçekten de sahanın 

on 12. adamı rolündedir. Doksan dakika boyunca “Kartal gol gol gol!” diye bağırır. 

İki kilometrelik dev Beşiktaş bayrağı ve 140 bin taraftarı ile kırılan 132 desibellik ses 

rekoruyla Guinness Dünya Rekorları kitabına adını yazdırmıştır. Bunların yanı sıra 

Çarşı’nın en belirgin özelliklerinden biri de futbolun galibiyete odaklı popüler 

dünyasında, özündeki semt takımı ruhunu kaybetmeden ve geleneklerinden 

kopmadan sürdürdüğü duruşudur (Dikici, 2008: 40-41).  

Çarşı grubunun yaratıcılığının birçok kesim tarafından bilinmektedir. Grubun 

bu ‘şahsına münhasır’ ve ‘kimselere benzemez’ tavrının mürekkep yalamış olmak 

kadar önemli başka nedenleri de bulunmaktadır: uzun yıllara dayanan beraberliğin 

yarattığı ortak dil ve Beşiktaş sevgisi… Bu sebeple Beşiktaş sevgisi bir yaşam tarzı 

hâline getirilmiştir. Tribünü özümseyen ve takımla âdetâ bütünleşenler grup üyeleri, 

yaratıcı olmak ve takıma desteklerini sunmak adına büyük uğraşlar vermektedirler. 

Dolayısıyla bu çaba yaratıcılığı tetiklemektedir. Çarşı grubunda ‘Edebiyat Özgür’ 

olarak da tanınan Özgür Ergun meseleye açıklık getirmektedir: 

 “Vakti zamanında yaratıcılık çıtası çok yükseğe konmuş, şimdi herkes bunu 

geçmek için uğraşıyor. Beşiktaş tribününün ortasında yaşayan adam, yaratılan 



 

80 

bu tarzı içselleştirmiştir. Yaratıcılıkta alışkanlıkların ve geleneksel tavrın etkisi 

vardır. Beşiktaş’a emek harcayan, bir adım öteye geçmek için çırpınır. Herkes, 

en iyi besteyi yapmanın ve en iyi sloganı bulmanın peşine düşmüştür. Ortaya 

konanların tümü anonimdir. Biri bir söz ekler, biri bir cümle çıkarır, öteki ıslık 

çalar, sonunda ortaya bir beste çıkar. Bunların ötesinde Beşiktaş taraftarı alçak 

gönüllüdür. Herkesin fikrine saygı duyulur. 10 yaşında bir çocuk gelir: “Süper 

bir fikrim var” der. Biz onu dikkate alırız. Herkesi dinler, ortak bir karar 

veririz. Bizde söyleyecek sözü olan geri çevrilmez” (Ergun, 2014’ten akt. 

Acarer, 2014: 47). 

Çarşı’nın semtten doğan bir grup olması, kişiler arasında çekirdekten gelen bir 

dostluk ve dayanışmanın olduğunun göstergesidir. Semt kültürüyle yetişen insanlar, 

Beşiktaş’ı yalnızca bir futbol takımı olarak değil; hayatının bir merkezi; doğduğu, 

büyüdüğü, okula gittiği, esnaflık memurluk yaptığı kısacası yaşamını sürdürdüğü 

semtin bir parçası olarak görürler. Bu bağlamda takımla ilgili daha farklı bir 

hassasiyete ve duyarlılığa sahiptirler. Çarşı, kendini adaletli ve vicdanlı bir düzlemde 

var etmeye çabalarken bir tek tribünde değil hayatın her alanında yer almayı bir 

erdem olarak görmektedir. Van’da bir yetimin boynundaki atkı, Soma’da bir maden 

işçisinin kömür lekesidir (Helvacı vd., 2014: 47). 

  Akar’ın ifadesiyle: 

 “Çarşı Türkiye’de tribün kültürü içerisinde bir külttür aynı zamanda... 

Deplasmana gidildiğinde, rakip takımın tribün liderleri birkaç ismi gördüğünde 

Çarşı’nın geldiğini anlar çünkü onlar Çarşı’yla özdeşleşmiş insanlardır. Bu 

çocuklar hemen hemen gittikleri her yerde şu veya bu şekilde deplasman 

süreçlerinde ya da tribün kültürü içerisinde büyümüş insanlardır. Düşünün ki 

90’lı yıllarda, tribün kapma savaşları holiganizm boyutlarına vardığında 

yaşanan pratikten gelmişlerdir. Şimdi, iki tane Çarşı var… Bir tanesi, o 

insanların kurumsal kimliği ve çatısı altında olan Çarşı. Bir de kendilerine 

Çarşı misyonu ve rolü atfeden bir gençlik, “ Çarşı bir ruhtur, bedene 

indirgenemez”den hareketle. Şimdi burada, bu sokak pratiği olmayan, biraz 

önce sözünü ettiğimiz, o bilmedikleri pratiği yaşamak için büyük bir 

korkusuzluğa sokağa çıkmış olan insanlar, karşılarında o pratiği bilen o bilgiye, 

o birikime sahip ve nasıl davranılması gerektiği konusunda da tecrübeli olan bu 

insanları gördüklerinde kendilerini daha güvende hissettiler. Bu çok önemli bir 

şeydi, bundan da çok sayıda şehir efsanesi türemiştir” (Akar, 2014’ten akt. 

Helvacı vd., 2014: 107): 

         Beşiktaş taraftarı için Çarşı’nın duruşu ve tavrı büyük bir önem taşımaktadır. 

Taraftarların büyük bir kısmı Çarşı’nın yaptığı organizasyonların destekçisi 

durumundadır. Resmî internet sitesi ve sosyal medya hesapları ile görünürlük 

sağlayan ve sosyal sorumluluk projelerine ağırlık veren Çarşı grubunu oluşturan 

taraftarlar Van depreminden sonra İnönü stadında 27 Aralık 2011 tarihinde oynanan 



 

81 

Fenerbahçe derbisinin bitiminde, depremzedeler için atkılarını sahaya atmışlardır. Bu 

davranış tüm Türkiye’de özellikle medya kanalıyla yankı bulmuş ve Çarşı’nın 

imajını güçlendirmiştir. Taraftarların gözünde Çarşı’yı daha da önemli bir konuma 

getirmiş ve kendi kitlesi üzerindeki etkisine ve ikna gücüne pozitif bir yansıması 

olmuştu (Göksu, 2019: 165). Bir diğer örnekteyse; terörle mücadele kapsamında çok 

sayıda şehidin verildiği günlerde Çarşı’nın Şampiyonlar Ligi karşılaşması öncesinde 

İstiklâl Marşı’nın söylendiği sırada üzerinde beyaz ay yıldız bulunan ve “Şehitler 

ölmez vatan bölünmez!” yazan kırmızı renkte bir bayrak açarak Türk askerine 

desteğini göstermiştir. Bu ve buna benzer birçok örnekten anlaşılacağı üzere Çarşı, 

futbol odaklı bir taraftar grubu olmasının yanı sıra sosyal hassasiyetler taşıyan ve 

ülkesinin gündemine, sorunlarına duyarlı bir taraftar oluşumu olarak göze 

çarpmaktadır. 

 Çarşı grubunun kendine has taraftar ritüelleri vardır. Ritüeller, maç öncesinde, 

sırasında ve sonrasında gerçekleştirilen deneyimleri kapsamaktadır. Yaşanan 

deneyimler ve anılar daha sonra mitleri ortaya çıkarmaktadır. Beşiktaş-Liverpool 

maçında Beşiktaş taraftarlarının tezahüratlarıyla desibel rekoru kırması ve söz 

konusu rekorun UEFA tarafından onaylanması bu duruma bir örnek olarak 

değerlendirilebilir. Çarşı grubunun önde gelen isimlerinden Ankaralı Ayhan o güne 

ilişkin olarak, “İnönü’de Liverpool’u 2-1 yendiğimiz maçta dehşet bir tribün 

olmuştu, dünya bizi konuşmuştu. Liverpool taraftarları maçı izlemeyi bıraktılar 

fotoğraf video çekmeye başladılar. Şovumuzu izliyorlardı. Ana haberlere, yabancı 

kanallara bile çıkmıştı. Beşiktaş taraftarlarının bütün dünyada ses getirdiği bir 

gündü” (Özdil: 2015, 68) şeklinde ifadesi mevcuttur. Daha sonra bu rekor 

mitleştirilerek çokça anlatılmış ve Çarşı grubunun pankartlarına da konu olmuştur. 

Örneğin, “Desibel manyağı yaparız!”, “Don’t be scared, it’s only 132 decibel!”28, 

“Şu andaki ses düzeyi orijinaldir, televizyonunuzun ayarlarıyla oynamayın!” 

bunlardan bir kaçıdır.  

 Bir başka ritüel örneği; takım şampiyon olduğu zaman Beşiktaş Çarşısı’nda 

siyah beyazlı renkleri temsilen beyaz peynir ve siyah zeytin dağıtılmasıdır (Sabah, 

2016: 551-553). Oxford Üniversitesi’ndeki doktora tezini, yurtdışında (diasporada) 

 
28 Korkmayın, sadece 132 desibel! 



 

82 

yaşayan Türk futbol taraftarları üzerine yazan John McNaus, bizzat İstanbul’da 

Beşiktaş taraftarları ve Çarşı grubu ile 2009 yılında o zamanlar İnönü stadında 

oynanan bir maça giderek deneyimlerini aktardığı makalesinde; Çarşı grubunun 

ismini Beşiktaş ilçesinin yani semtin İngilizce ‘market’29 ya da ‘downtown’30 diye 

adlandırdığı bölgesinden aldığından başlayarak o zamanki stat olan İnönü Stadı’ndan 

“taraftarların evi” diye bahsederek devam etmiştir. McNaus çalışmasında ayrıca 

Çarşı taraftarının folklorunu oluşturan ortak davranış ritüellerinden de bahsetmiştir. 

Örneğin taraftarların tribünlerde omuz omuza durmaları, ay çekirdeği ya da 

midyeleri yiyip kabuklarını yere fırlatmaları gibi tribünlerde gözlemlediği benzer ve 

ortak davranış biçimlerine değinmiştir (2013: 3). Fakat Çarşı’nın belki de en bilinen 

ritüeli Finli akademisyen Meri Kytö’nün çalışmasına da konu olmuştur. Kytö, ‘üçlü 

çektirmek’ denen ritüelden şu şekilde bahsetmektedir (2011: 87):  

“Beşiktaş taraftarlarının daha doğrusu Çarşı’nın icat ettiği ve daha sonra diğer 

tribünlere de yansıyan bir ritüel olan ve İngilizce adıyla “drawing of the three” 

yani şu meşhur üçlü çektirmek… Bu ritüel en temel formuyla amigonun 

sahanın ortasına gelip ellerini havada sallamasıyla başlar. Tribündeki taraftarlar 

da amigoya bu hareketinde eşlik ederek ondan gelecek bir işarete kadar 

‘ooooo’ şeklinde bağırırılar. Tribünlerdeki gürültü iyice yükseldiğinde amigo 

işaret parmağıyla ‘shhhh’ der yani sessizlik istediğine dair hareketini yapar ve 

ardından derin bir nefes alarak kollarını üç kez havaya kaldırır ve üçe kadar 

sayar. Ardından taraftarlar elleriyle alkış tutarak iki kez ‘Beşiktaş’ diye kükrer 

ve ardından omuz omuza vererek yerlerinde zıplamaya başlarlar ve klâsik “Lay 

lay lay lay lay lay lay lay lay, ooo Beşiktaş” tezahüratını yaparlar. Bu Çarşı’nın 

en özel ve bilindik ritüellerinden biridir.” 

Buradaki örneklerden Çarşı’nın sadece Türkiye içinde değil, Türkiye dışındaki 

akademisyenler tarafından da bir çalışma konusu olarak ele alındığı görülmektedir. 

Çarşı’nın uluslararası akademik literatürde ilgi çekmesinin nedeni, bir spor 

kulübünün taraftar grubu olmasından ya da taraftarlarının ne derece yoğun ya da 

fanatik olmasından kaynaklı değildir. Bir sivil toplum kuruluşu gibi çalışması, sosyal 

konulardaki hassasiyeti ve düzenlemiş olduğu yardım ve destek kampanyalarıdır. Bu 

noktada özellikle Avrupa’da alışılagelmiş fanatik ve holigan yapıdaki taraftarlardan 

farklı bir profil çizmektedir. 

 
29 Çarşı. 
30 Şehir merkezi. 



 

83 

 Çarşı grubu üyeleri, grubun en belirgin özelliklerini; en başta Beşiktaşlılık ve 

takıma bağlılık olmak üzere; yaratıcı ve özgün olmasının yanı sıra vicdanlı ve 

adaletli olması şeklinde ifade etmektedirler. Kadir Birge (KK 24), farklı kimliklerden 

ve ideolojilerden insanların takımlarına olan bağlılığının vücut bulmuş şekli 

Çarşı’dır, diyerek aslolan unsurun Beşiktaşlılık olduğunu vurgulamıştır. Bir başka 

bağlılık vurgusu, özgünlüğe de atıfta bulunularak belirtilmiştir:  

“En temeli ve önemlisi Beşiktaş’a olan bağlılık. Bu duyguyla birlikte en iyi 

besteler bizden çıkar. Diğer gruplar bizimkileri çevirip çevirip söylerler. 

Kısacası bizde iyi tribün yapılır. İyi kareografi yapılır demiyorum, bunu 

Galatasaray tribünü de Fenerbahçe tribünü daha iyi yapar. Ben farklı bir 

şeyden tribüncülükten bahsediyorum. Bizim için tribüncülük karton kaldırmak 

ibaret değildir. Çok iyi bir besteniz vardır ve durmaksızın 90 dakika 

bağırırsınız bu daha başarılıdır daha önemlidir. Çarşı da bunun için farklıdır, 

özgündür” (KK 2). 

Grubun takımına bağlı, yaratıcı ve özgün olmasının yanı sıra özellikle vicdan 

ve adalet temelli bir anlayışa sahip olması ve haksızlıklar karşısında yer alması grup 

üyeleri açısından oldukça önemlidir. Sıklıkla ihtiyaçlara ve güncel koşullara yönelik 

sosyal yardım kampanyalarının düzenlenmesi organizasyonlara yansımaktadır. Bu 

sebepten grup kendisini sadece somut bir yapı olarak görmez ve bir ruha sahip 

olduğunu sıklıkla dile getirir. ‘Çarşı bir ruhtur bedene indirgenemez!” sloganı bu 

görüşün bir izdüşümüdür. Grup üyelerinin bu duruma dair ifadeleri şu şekildedir: 

“Yaratıcı bir taraftar grubu olmamızın dışında, sosyal olaylara karşı kayıtsız 

kalamamamız belki de en önemli özelliğimizdir. Çarşı uzun yıllardır bir 

taraftar grubundan daha fazlasıdır, bu da insanları Çarşı’yı bir taraftar 

grubundan ziyade bir sivil toplum kuruluşu gibi görmesine vesile oldu. Çarşı 

statlardaki yerinin yanı sıra, bazen bir köy okulunda, bazen bir deprem 

bölgesinde, bazen bir hayvan kulübesinde insanların karşısına çıkar. Bu da hem 

tanınırlığımızı arttırdı, hem de Çarşı’yı Çarşı yaptı.” (KK 5) 

“Unutulmamalı ki Çarşı’nın ortaya çıkış sebebi şanlı Beşiktaş’tır. Çarşı’yı bir 

araya getiren de bize bu aidiyeti aşılayan da Beşiktaş’tır.  Ama Çarşı’yı Çarşı 

yapan en önemli şey de Beşiktaş’la ilgili olsun veya olmasın asla haksızlık 

karşısında susmamasıdır!”  

(KK 23) 

“Bence Çarşı’nın en önemli özelliği vicdandır, vicdanlı olmasıdır. Toplumsal 

bir yapılanma olduğu için takımlar üstü bir durumda olduğunu düşünüyorum. 

Bir sivil toplum kuruluşu gibi hareket ettiğini söyleyebilirim. Türkiye’nin en 

büyük sivil toplum kuruluşlarından biridir Çarşı. Taraftar oluşumunu da aşmış 

bir durum söz konusudur. Çarşı bir ruhtur bedene indirgenemez! Çarşı 

insanların içindeki vicdan duygusudur.” (KK 25) 



 

84 

“Halkın takımının grubu olması, ülkede ve dünyada her koşulda insan ruhuna 

dokunması çok önemlidir, değerlidir. Ve tabi ki güzel işler yapması, özellikle 

yardım kampanyalarıyla… Bunlar benim için hepimiz için çok çok önemli!” 

(KK 13) 

Tüm bu ifadelerle birlikte Ömer Şark (KK 11), Çarşı’nın sadece Beşiktaş’tan 

ibaret, kendine has bir geleneğinin oluştuğunu ve böyle sadece Türkiye’de değil 

neredeyse tüm dünyada tanınır hâle geldiğini belirtmiştir. Fatih Kara (KK 19) da 

duygusal ve sloganvari bir söylemde bulunmuştur: “Çarşı hayatın siyahlıklarına, 

kalplerdeki beyazlıklar ile cevap veren bir gruptur.” 

 Grup üyelerinden, Çarşı’yı bir kelime ile ifade etmeleri istendiğinde en sık 

karşılaşılan ifadeler: Asi ruh, vicdan, yaşam, tutku, Beşiktaş, özgürlük, halk, asker, 

ordu, isyankâr, isyan ve ruh olmuştur. Buradan da anlaşılacağı üzere grubu 

tanımlamak için kullanılan ifadeler genelde soyut anlam içeren ifadelerdir. Bu durum 

da takıma ve gruba bağlanma şeklinin ekseriyetle duygular ekseninde 

gerçekleştiğinin bir göstergesidir. 

5.1.1. Çarşı Grubu ve Mekân İlişkisi 

Mekân; pasif, boş bir şey olarak ya da ‘ürün’ gibi, karşılıklı değişimde 

bulunmaktan, tükenmekten ve yok olmaktan başka anlamı olmayan bir şey olarak 

düşünülemez. Bir ürün olan mekân, etki ya da tepki yoluyla bizzat üretime müdahale 

eder. Mekân kavramı tek başına bırakılamaz ve statik kalamaz, diyalektikleşir; ürün-

üretici olan mekân, ekonomik ve toplumsal ilişkilerin dayanağıdır. Aynı zamanda 

üretim aygıtının, genişletilmiş yeniden üretimin, pratik anlamda ‘alanda’ 

gerçekleştirdiği ilişkilerin yeniden üretiminin içine dâhildir. Mekân kavramı zihinsel 

olanla kültürel olanı, toplumsalla tarihseli birbirine bağlar.  Karmaşık bir süreç 

oluşturur; yeni, meçhul mekânların, kıtaların ya da evrenin keşfi her topluma özgü 

mekânsal örgütlenmenin üretimi; yapıtların, manzaranın anıtsallığı ve dekoruyla 

birlikte şehrin taratılması ve bu evrimsel doğuşla birlikte genetik olarak işlese de bir 

mantığı vardır. Bu mantık aynı-zamanlılığın genel formudur, çünkü her mekânsal 

düzenleme zekânın üst üste binmesine ve eşzamanlılığı üreten ögelerin maddî olarak 

bir araya gelmesine dayanır (Lefevbre, 2014: 24-25). 

Toplumsal mekân formu buluşmadır, bir araya gelmedir, kendiliğindenliktir. 

Mekân içinde olan her şey; kâh doğa tarafından kâh toplum tarafından kâh bunların 

işbirliğiyle, kâh çatışmalarıyla üretilen her şey; canlı varlıklar, şeyler, nesneler, 



 

85 

eserler, işaret ve semboller… Doğa-mekân yan yana koyar, dağıtır; yerleri ve 

buraları işgal edenleri birbirinin yanına koyar, tek tek belirtir.  Toplumsal mekân, bir 

noktada bu noktanın fiilî ya da olası bir araya gelmeyi içerir. Kent mekânı; 

kalabalıkları, pazardaki ürünleri, edim ve sembolleri bir araya getirir, bunları 

yoğunlaştırır ve biriktirir (Lefevbre, 2014: 125). Bu bağlamda taraftarları biriktiren, 

bir araya getiren; bir semt kulübü olan BJK ismini Beşiktaş’ın Çarşı’sından alan 

taraftar grubunun ana mekânı Beşiktaş’tır. Çarşı’nın mekânsal ilişkisi Beşiktaş semti 

ve İstanbul şehri ile kurulmuştur. 

  Şehir yapıttır, basit maddî üründen ziyâde sanat eserine yakın bir yapıdadır. 

Şehrin içinde toplumsal ilişkilerin üretimi söz konusu olsa da, bu bir nesne 

üretiminden ziyâde, insanlar tarafından insanların üretimi ve yeniden üretimidir. 

Şehrin bir tarihi vardır; o bir tarihin, yani tarihsel koşullar içinde bu eseri 

gerçekleştiren gayet belirli insan ve grupların yapıtıdır. Şehrin sözü vardır; sokaktan, 

meydanlardan, boşluklardan geçip giden ve buralarda olup biten şey, buralarda 

söylenen şey. Şehrin dili vardır: Söylemlerde, jestlerde, giysilerde, kelimelerde ve 

kelimelerin şehir sakinlerince kullanımında ifade bulan falanca şehrin özellikleri. 

Yerlerin düzenlenişi ve zincir haline gelişi içinde, şehrin duvarlarına yazılan ve bu 

duvarlardan buyuran şehrin yazısı vardır, kısacası şehir sakinlerinin zaman kullanımı 

vardır. İnsanın görmeye, işitmeye, dokunmaya, tatmaya ihtiyacı vardır ve bu algıları 

bir “dünya”da bir araya getirmeye ihtiyaç duyar. Toplumsal olarak işlenmiş bu 

antropolojik ihtiyaçlara özelleşmiş ihtiyaçlar da eklenir. Şehircilerin pek de dikkate 

almadığı ticârî ve kültürel altyapı, bu özelleşmiş ihtiyaçları karşılamaz. Bunlar, 

yaratıcı faaliyet ve yapıt (ürünlerin ve tüketilebilir maddi malların ötesinde) yapıt 

ihtiyacının yanı sıra; enformasyon, sembolizm, hayal gücünü kullanma, oyuncul 

faaliyet ihtiyacıdır. Bu özelleşmiş ihtiyaçlar sayesinde varlığını sürdüren temel 

nitelikteki bir arzunun tikel tezahürleri ve momentleri oyun, cinsellik ve spor gibi 

bedensel faaliyetler, yaratıcı faaliyetler, sanat ve bilgidir (Lefevbre, 2018: 64-119).  

 İstanbul şehrinin kozmopolit yapısının yaratıcılığı ve Beşiktaş semtinin 

yerelliğinin bir bileşimi olarak Çarşı grubu içinden çıktığı şehrin ve semtin 

özelliklerini kendi potasında eriterek ismiyle müsemma bir taraftar grubu hâlini 

gelmiştir. 



 

86 

 Grup mekânsal ilişkisi bağlamında isminin kökenini taraftarı olduğu kulübün 

kurulduğu İstanbul şehrinin Beşiktaş semtinden alarak; ‘pazar yeri’ ve ‘şehir 

merkezi’ gibi anlamlar içeren ‘Çarşı’ olarak belirlemiştir. Beşiktaş şehir 

merkezindeki hemen hemen her açık alan özellikle Balık Pazarı, Şâirler Parkı, Kazan 

restaurant ve kartal heykelinin bulunduğu meydan, Çarşı grubu üyelerinin buluşma 

yerleridir. Çarşı’nın logosunda, harfler siyah ve beyaz olarak çizilir ve ‘A’ yerine 

kırmızı bir anarşi sembolü yerleştirilir. Çarşı ikonografisinin diğer unsurlarından biri 

de kara kartal olan Beşiktaş sembolüdür.31 Çarşı’nın kurulduğu dönem olan 1980’li 

yıllar, Türk futbolu ve taraftarlarının 12 Eylül döneminin yaşattığı durgunluğu yavaş 

yavaş üzerlerinden atmaya çalıştığı bir döneme denk gelmektedir.  

 İstanbul şehrinin en kadim kulüplerinden Beşiktaş, Galatasaray ve Fenerbahçe 

arasındaki yapılan müsabakalar diğer statlardaki yapılan yenileme ve onarım 

çalışmaları sebebiyle BJK’nin İnönü Stadı’nda oynanmıştır. Şehrin ve boğazın en 

güzel yerlerinden birine konumlandırılmış olan stadın akustiğinde birbirlerine 

üstünlük kurmayı amaçlayan taraftarlar kapalı tribünü ele geçirmek için büyük bir 

rekabete girişmişlerdir. Tam da bu dönemde, Beşiktaş semtinde doğup büyüyen, 

sonradan yerleşmiş olup uzun yıllardır orada yaşayan, çocukluklarında aynı 

mahallede top koşturup maçlara giden Beşiktaş taraftarı gençler bir araya gelerek 

‘Çarşı’ grubunu kurmuşlardır. Neden ‘Çarşı’ adını almışlardır sorusunun cevabı şu 

şekildedir: Beşiktaş semtinin tam göbeğinde, toplanma yerleri de olan ve Köyiçi 

olarak da bilinen balıkçıların ve esnafın bulunduğu çarşıdan esinlenerek kendilerine  

‘Çarşı’ adını vermişlerdir. Grup bu semtin içinden doğmuştur ve semtle güçlü bir 

organik bağı mevcuttur.  

 Acarer’in aktarımlarıyla Çarşı’nın tribün liderlerinden Cem’in grubun 

kuruluşuna dair ifadeleri şöyledir (2014: 33-36) :   

 “Beşiktaşlılığımız ve takım sevgimiz elbette oturduğumuz semtten geliyor, 

1977 yılından beri maçlara gideriz. Optik ve Ercü’yle de tribünden tanışırdık. 

On dört, on beş yaşında halkımızın refahına ve ülkemizin selâmetine karşı 

gösterdiğimiz insani duyarlılığımızdandır. Beşiktaş semti, Çarşı bayrağının 

üzerine namıyla yaşayanların ve namıyla anılanların yazıldığı yerdir: Camöz, 

Hacıbaba, Çene, Kabataş Hakan, Tekdiş Yavuz, Ankaralı Ayhan, Spastik Erol, 

 
31 Ayrıntılı bilgi için bakınız: https://www.newyorker.com/magazine/2011/03/07/the-view-from-the-

stands 

https://www.newyorker.com/magazine/2011/03/07/the-view-from-the-stands
https://www.newyorker.com/magazine/2011/03/07/the-view-from-the-stands


 

87 

Parlak Serkan, Koko Cahit, Marlo Erol, Jaws Cengiz, Denyo Yılmaz, Cüce 

Ayhan, Morgöz Selçuk, Dewe Erol ve diğerleri… Derdimiz semti korumak, 

başka taraftarları yaşadığımız yere sokmamak, takımımızı desteklemek ve 

Beşiktaş’ta Beşiktaşlı gençlerin yetişmesini sağlamaktı. Grubun hedeflerini bu 

düşünceler çerçevesinde netleştirdikten sonra kendimize bir isim vermek 

istedik. Kimisi, ‘black eagle’ gibi havalı adlar üzerinde durdu.  Hepimiz, 

Köyiçi’nde doğduk, burada büyüdük, uzağa gitmemize gerek yok, Biz 

Beşiktaş, çarşı içi çocuğuyuz grubumuzun ismi de ‘Çarşı’ olsun dedim. Herkes 

benimsedi, 1982 yılında böylece Çarşı ismiyle yürümeye başladık.” 

 Burada grubun oluşumunda semt olgusunun önemi görülmektedir, semtten 

kaynaklı bir tanışma ve dayanışma söz konusudur. Grubun isminin ‘Çarşı’ olmasının 

nedeni taraftarları oldukları kulübün isminin ‘Beşiktaş’ olmasıyla aynıdır, semtle 

ilişkilidir. Semtin çarşısından başlayan doğuşu ülkenin selâmeti ve refahı için 

hassasiyetler barındırmıştır.  

Çarşı grubun kuruluş yıllarındaki çekirdek kadrosunu Ayhan Güner, Cem 

Yakışkan, Erol Özdil, Alpay Ketenci, Murat Akyıldız, Alen Markaryan ve Onnik 

Azinyan oluşturmaktadır. O dönem Beşiktaş semtinde özellikle liselerde Galatasaray 

ve Fenerbahçe taraftarı öğrencilerin sayısının hızla artması bu oluşumu tetiklemiştir. 

1970’li yılların başında Beşiktaş’ta başlayan arkadaşlıkları 1980’lerin ortasına kadar 

süregelmiş ve heyecanla semt içinde oluşan Galatasaray ve Fenerbahçe taraftarlığını 

Beşiktaş lehine dönüştürmüşlerdir. Özellikle kapalı tribündeki tartışmalardan da 

galip gelmişler ve bu süreç içinde hızla büyümüşlerdir. Beşiktaş onların semtidir ve o 

duyguyla bir koruma mekanizması geliştirmişlerdir.  

Çarşı, anlaşıldığı üzere kapalı tribünü diğer takımların taraftarlarından 

arındırmak ve Beşiktaş semtinde oluşmaya başlayan ve sayıları artan İstanbul 

takımlarının taraftarlarının etkinliğini azaltmak amacıyla bir araya gelen gençlerden 

kurulmuş bir gruptur. Bu durumu BJK’nin efsanevî tribün liderlerinden ve Çarşı 

grubunun kurucularından Alen Markaryan da teyit etmektedir. Çarşı’nın kuruluşu 

gençlik yıllarına denk gelen ve kurucu kadronun hepsini; Optik Başkan yani Mehmet 

Işıklar, Cem Yakışkan ve diğerlerini yakından tanıyan Markaryan, Çarşı’nın kuruluş 

amacının Beşiktaş semtindeki diğer İstanbul kulüplerinin ağırlığını kırmak olduğunu 

belirtiyor ve soruyor: “Fenerbahçelilerin, Galatasaraylıların sayısı Beşiktaş’ta 

Beşiktaşlılardan fazla olur mu hiç?” (KK 1).  



 

88 

Çarşı grubu derin bir mekânsal ilişkisinin olduğu ve yüz yirmi sene önce 

kurulduğu semtte kuruluş amacına ulaşmıştır diye ifade edilebilir. Çünkü Beşiktaş 

semtinde özellikle çarşı ve civârında BJK dışında başka her hangi bir takımın 

bayrağını asmak mümkün değildir. Özellikle BJK’nin maç günlerinde semtin 

sokakları âdeta siyah ve beyaz renklere bürünür.  

5.1.2. Çarşı Grubunun Pankartları ve Yardım Kampanyaları 

 Etimolojik olarak eşya (objectum), dışımızda var olan şey, önümüze veya 

karşımıza yerleştirilmiş ve gözle görünen, duyuları etkileyen şey anlamını 

taşımaktadır. Eşya, varoluş ve ele alınış biçimlerine göre, birbirinden farklı pek çok 

şekilde anlaşılabilir ve açıklanabilir. Eşyalar gördükleri iş ve sağladıkları hizmet 

açısından ihtiyaçları doyurucu bir araç rolünü oynamaktadır, dolayısıyla işlevsel bir 

anlam taşımaktadır. İnsanın dış dünyaya etkisinde, davranışın aracı durumunda 

bulunmaktadır. Aynı zamanda bireyle diğer bireyler arasında yer almaktadır ve bu 

anlamda yer yer iletişimi durduran bir duvar olmaktadır. Bu ara konumları 

dolayısıyla eşyalar sadece bir engel olarak değil, diğer bireylere bağlayan bir köprü 

ya da vasıta olarak da görülebilirler. İnsanlar arasında iletişim açısından paradoksal 

olarak bir yandan kişiyi diğerlerinden soyutlayan, ayıran bir araç, öte yandan dış 

dünyaya açılan bir penceredir (Bilgin, 2012: 24-25). İletişim açısından 

değerlendirildiğinde pankartları bir taraftar grubunun en mühim eşyalarından biri 

olarak görmek mümkündür. Grubun varoluş biçimini, davranışsal araçlarının 

konumlandırılmasını ve dış çevreye yansıtılmasını sağlayan temel enstrümanlarından 

olan pankartlar işlevsel bir rol oynamaktadır. 

 Çarşı grubu kurulduğu günden bugüne dek, Türkiye’deki ve dünyadaki 

toplumsal olaylara duyarlı olduğu ve sosyal hassasiyetini “pankartlar bizim 

hafızamızdır!” sloganında olduğu gibi özellikle pankart ve sloganlarına yansıttıkları 

görülür. Grup bu ürünleri bir iletişim aracı olarak kullanır ve sosyal medya üzerinden 

iletişimin yaygın kullanımı sonucunda da geniş kitlelere kısa zamanda ulaştırır. Grup 

tarafından birçok yardım kampanyası da bu şekilde başlatılır ve yürütülür. Örneğin, 

SMA32 hastası bir çocuğa, köy okullarındaki öğrencilere, sokak hayvanlarına ya da 

 
32 Spinal müsküler atrofi. 

  



 

89 

doğal afet sonucunda deprem, yangın ve sel felaketleri sonrasında ihtiyaç sahipleri 

için yardım kampanyaları başlatarak bir kamuoyu farkındalığı oluşturup gerekli 

maddi ve manevî desteği sağlamaya çalışmaktadır. Grup üyelerinden Latif Şengelen 

(K 22) bu durumdan şöyle bahsetmektedir: 

“Grup olarak dayanışmamızın sonucunda birtakım ürünler ortaya 

çıkmaktadır. Hem bireysel olarak hem de grup olarak ihtiyaç sahibi insanlara 

yardımda bulunuruz. Kendimizi sadece bir taraftar grubu olarak değil bir sivil 

toplum kuruluşu gibi de görüyoruz ve bu bilinçle hareket ediyoruz. Bunlar 

bizim birlikte el ele vererek yaptığımız şeylerdir. İnsanlara, topluma kim 

varsa bize dokunan ve bize inanan biz de onlara elimizi uzatmak ve yardımda 

bulunmak istiyoruz.” 

Grup bir semt oluşumu olarak kurulmuş fakat gittikçe genişlemiştir. Bu 

durum çeşitli siyasî görüşlerden, inançlardan, etnik kökenden, meslek gruplarından 

ve eğitim düzeylerinden vb. birçok Beşiktaş taraftarının bir araya gelmesini 

sağlamıştır. Yalnızca Beşiktaş semtinden değil, İstanbul’un her yerinden, Türkiye 

geneline yayılan hatta dünyanın çeşitli kıtalarına kadar ulaşan bir taraftar kitlesine 

sahip olması sebebiyle toplumsal hassasiyetlerindeki duyarlılık çeşitliliği oldukça 

farklıdır. Bu durum grup içerisinde herhangi bir olumsuzluk ve sorun 

yaratmamaktadır saygı çerçevesinde yaklaşılır çünkü aslolan Beşiktaşlılıktır.  

Çarşı grubunun toplumsal olaylara duyarsız kalmadığı herkes tarafından 

bilinen bir gerçektir. Çarşı, yalnızca maçtan maça takımını destekleyen, stada giden 

ve etki alanını tribünlerle sınırlayan bir grup olmamıştır. Kurulduğu günden itibaren 

vicdan, adalet, dostluk ve yardımseverlik gibi duygulardan kopmamış, somut 

varlığının da ötesinde Çarşılıların tâbiriyle bir ruha sahip olduğunu sıklıkla 

belirtmiştir. İlk yıllarında bir semt grubu olarak, çekirdek kadro kurucularının benzer 

dünya görüşüne sahip insanlardan bir araya geldiği bilinmekteydi. Fakat zamanla 

grubun semt dışından birçok destekleyicisinin olması, Beşiktaş ve İstanbul’dan tüm 

Anadolu’ya yayılan geniş bir kitleye sahip olmasını sağlamıştır. Zamanla her yaştan, 

eğitim grubundan, meslekten, coğrafyadan, kültürel yapıdan ve siyâsî görüşten 

insanın dâhil olduğu bir grup hâline gelmiştir. Dolayısıyla çeşitli durumlara karşı 

çeşitli hassasiyetler göstermişler ve bu duyarlılıkları da pankartlara yansıtarak hem 

Beşiktaşlı taraftarlarda hem de diğer takım taraftarlarında zengin bir pankart hafızası 

oluşturmuşlardır.  



 

90 

Çarşı grubu, yalnızca tribünlerde BJK’yi destekleyen bir grup olarak 

kalmamış; düzenlemiş olduğu yardım kampanyaları ve sosyal sorumluluk projeleri 

ile Türkiye’de ve yurtdışında taraftar grupları içerisinde kendisine bir yer edinmiştir. 

Bu kampanyalar ile yerelde ve ulusalda diğer kulüp taraftarlarına bir rol model 

olmuştur. Bunun yanı sıra toplumsal olaylar karşısındaki hassasiyeti ile de 

tribünlerde sadece taraftarı olduğu BJK’nin değil ülkenin ve diğer taraftarların da 

sesi olmuştur. Grubun ülkesinin kurucu lideri Mustafa Kemal Atatürk 

hassasiyetinden, peygamberi Hz. Muhammed (SAV) sevgisine; ülkesinin Millî 

Marşı’nın yazarı Mehmet Akif Ersoy’u ve İstiklâl Marşı’nın kabulünü yıldönümünde 

anmasından, hayatını kaybeden bir halk sanatçısını tribünlerde pankartlarla 

hatırlamasından, kadına şiddete karşı hassasiyetine; doğanın korunmasından, nükleer 

karşıtlığına; hayvan haklarından, 15 Temmuz darbe girişimine karşı durmasına kadar 

birçok konudaki hassasiyetini pankartlarına, sloganlarına ve özellikle resmî twitter 

hesabı “çArşı, @forzabesiktas”33 üzerinden paylaşımlarına yansıtmıştır. Türkiye’nin 

ve dünyanın güncel sorunlarına  göre değişkenlik gösteren bu paylaşımlarla hem 

kendi grup üyelerine ve taraftarlarına seslenmiştir hem de gruba karşı diğer 

takımların taraftarlarının da gruba sempati duymasını sağlamıştır. İstanbul’daki ve 

diğer şehirlerdeki birçok taraftar oluşumu da bunları örnek alarak benzer yardım ve 

dayanışma örnekleri göstermektedirler. Grubun sözü edilen sosyal hassasiyetlerine 

ve yardım kampanyalarının birkaç görsel materyal örneği şu şekildedir: 

Çarşı’nın en bilinen hatta kendisiyle özdeşleşen sloganlarından olan “Çarşı her 

şeye karşı!” da Gazi Mustafa Kemal Atatürk söz konusu olduğunda bir istisna 

görülmektedir34 

 
33 Ayrıntılı bilgi için bkz. 

https://twitter.com/forzabesiktas?ref_src=twsrc%5Egoogle%7Ctwcamp%5Eserp%7Ctwgr%5Eauth

or 
34 https://twitter.com/BesiktasscArsi/status/399308523432988672 

https://twitter.com/forzabesiktas?ref_src=twsrc%5Egoogle%7Ctwcamp%5Eserp%7Ctwgr%5Eauthor
https://twitter.com/forzabesiktas?ref_src=twsrc%5Egoogle%7Ctwcamp%5Eserp%7Ctwgr%5Eauthor
https://twitter.com/BesiktasscArsi/status/399308523432988672


 

91 

 

Resim 5.1. Çarşı Grubunun Atatürk Paylaşımı Görseli 

Çarşı kendine bile karşıdır ama ülkesinin kurucu lideri Atatürk’e asla! Bu 

görselde vurgulanmak istenen Çarşı’nın Atatürk’e karşı olan hassasiyeti ve kendisine 

duyulan saygıdır. Bir diğer ifadeyle Atatürk’ü kendisinden daha önemli ve değerli 

görmektedir. “Bir ölüm ancak bu kadar ölümsüz olabilirdi…” sözüyle de kendisine 

duyulan sonsuz sevgi ve saygı vurgulanmaktadır. Ayrıca ölümünü kabullenememe 

ve kendisini kalplerde ölümsüzlük mertebesine konumlandırma söz konusudur.  

 Bir diğer görselde, İstiklâl Marşı’nın Türkiye Büyük Millet Meclisi tarafından 

kabul tarihi olan 12 Mart 1921’e ithâfen, 12 Mart 2022 tarihinde resmî twitter 

hesabından yaptığı paylaşımda tribününde Türk bayrağı açılmış bir görseli İstiklâl 

Marşı’nın dizeleriyle35:  

 “Ben ezelden beridir hür yaşadım, hür yaşarım.  

  Hangi çılgın bana zincir vuracakmış şaşarım!”  

“12 Mart İstiklâl Marşı’nın 101. Yıldönümü Kutlu Olsun…” #İstiklâlMarşı 

hashtagiyle paylaşmıştır. 

 
35 https://twitter.com/forzabesiktas/status/1502425310410719239/photo/1 

 

https://twitter.com/forzabesiktas/status/1502425310410719239/photo/1


 

92 

 

Resim 5.2. Çarşı Grubunun İstiklâl Marşı’nın Kabûlü İçin Paylaştığı Görsel 

 Çarşı grubunun millî hassasiyetleri Türkiye’nin yıllardır devam eden terörle 

mücadelesinde verdiği şehitlerinin anısına, tribünlerde sıkça açtığı Trük bayrakları 

ile “Şehitler ölmez! Vatan Bölünmez!” yazan kırmızı-beyaz dev pankartıyla ve yine 

aynı ifadeleri içeren yüksek desibelli sloganlarıyla da kendisini göstermektedir. Grup 

o an Beşiktaşlılık duygusundan öte aynı acıyı paylaşan ve bu acıyı omuz omuza hep 

bir ağızdan haykırarak dile getiren bir taraftar grubu olarak hareket etmektedir. Bu 

durum bir arada olmanın yalnızca takım taraftarlığından kaynaklı olmadığının bunun 

da ötesinde ortak acıları paylaşan bir millet olmanın tribündeki göstergesidir.  

 Çarşı’nın millî hassasiyetlerinin yanı sıra zaman zaman dinî hassasiyetlerini de 

hem tribünlerde hem de sosyal medya paylaşımlarında sergilediği görülmektedir. 

Kutlu Doğum Haftası’nda Hz. Muhammed (S.A.V.) sevgisini göstermek ve 

peygamberi anmak amacıyla tribünde açtığı pankartların olduğu görülmektedir. Bun 

pankartlara örnekler aşağıdaki görselde görülmektedir36: 

 
36 https://twitter.com/forzabesiktas/status/679198663189659648  



 

93 

 

Resim 5.3. Çarşı Grubunun Hz. Muhammed (S.A.V.) Pankart Görseli 

26.02.1992 tarihinde Azerbaycan ve Ermenistan arasındaki Birinci Karabağ 

Savaşı sırasında, Azerilerin yaşadığı Dağlık Karabağ bölgesindeki Hocalı 

kasabasında, Azerî sivillerin Ermeni askerî birlikler tarafından öldürülmesi 

sonucunda büyük bir katliam ve insanlık trajedisi yaşanmıştır. Aralarında çocukların 

da bulunduğu 613 sivilin toplu kırıma uğratıldığı günün acısı Türk insanın belleğinde 

tazeliğini korumaktadır.  

Çarşı grubu daha önce de belirtildiği üzere sadece İstanbul’daki ya da 

Anadolu’nun diğer şehirlerindeki taraftarların bir araya gelerek oluşturduğu bir grup 

değildir. Dünyanın birçok yerinde grup üyeleri ve oluşumları mevcuttur. Aşağıdaki 

görselde bu duruma bir örnek olarak Azerbaycan’ın başkenti Bakü’deki Çarşı grubu 

yer almaktadır. Hocalı Katliamı anısına yaptırılan ‘Ana Feryadı Anıtı’ önünde 

pankartlarıyla anma etkinliklerine katıldıkları görülmektedir37. Bu durum Çarşı 

grubu üyelerinin sosyal olaylar karşısındaki hassasiyetlerinin dünya geneline 

yayıldığının ve evrensel bir farkındalıkla hareket ettiklerinin göstergesidir. Sıkça dile 

getirilen “Çarşı bir ruhtur bedene indirgenemez!” sözündeki ruh; vicdan, merhamet, 

saygı, sevgi gibi soyut duyguların bir tezahürü olarak toplumsal olaylara duyarlılık 

 
37  https://twitter.com/forzabesiktas/status/1497493336109850633/photo/2 

 

https://twitter.com/forzabesiktas/status/1497493336109850633/photo/2


 

94 

ve ihtiyaç sahiplerine yardım kampanyaları görülmektedir. Empati duygusuyla 

hareket edilerek sadece Türkiye’de değil diğer ülkelerde de meydana gelen olumsuz 

olaylar ve doğal felaketler karşısında bir hassasiyet geliştirilmektedir. 

 

Resim 5.4. Çarşı Grubunun Hocalı Katliamı Pankartı Görseli 

Yukarıda yer alan dört görselde Çarşı’nın Atatürk’e, Hz. Peygamber’e, 

şehitlere, İstiklâl Marşı’na, Türk bayrağına karşı duyulan sevgi ve saygı; 

Azerbaycan’daki soydaşlarıyla kurdukları gönül bağına dair ifadeler yer almaktadır. 

Bu bağlamda Çarşı grubunda her kesimden, siyâsî görüşten ve inanıştan insanın yer 

aldığının bir kanıtıdır. Belirli bir saygı çerçevesinde herkes görüşlerini dile 

getirebilmektedir. Grupta yer alan taraftarların eğitim düzeyleri, iş alanları, yaşları, 

memleketleri çeşitlilik gösterir bir mozaik gibidir. Dolayısıyla grup üyelerine dair bir 

stereotipten söz etmek mümkün değildir. Ortak payda BJK sevgisidir ve 

taraftarlığıdır. 

Bir diğer görselde38 Çarşı grubu kurucularından, grup içerisinde yaptığı 

pankartlarla tanınan ve bir de kitabı39 bulunan ‘deve’40 lâkaplı Erol Özdil’in, 15 

 
38 https://www.futbolarena.com/ardan-darbe-giriimine-tepki-pankart-289725h/ 
39 Ayrıntılı bilgi için bkz. Özdil, E. (2015). Çarşı, 35 Yılın Pankartları, Eski Tribün Kavgaları, 

Deplasman Anıları, İstanbul: Siyah Beyaz Kitap. 
40 Erol Özdil hazırladığı pankartların alt kısmına ‘deve’ yazarak bir nevi imzasını atmaktadır. 

https://www.futbolarena.com/ardan-darbe-giriimine-tepki-pankart-289725h/


 

95 

Temmuz 2016 tarihinde Türkiye’de gerçekleştirilmeye çalışılan ve birçok insanın 

gazi ve şehit olmasına neden olan darbe girişiminin anısına, bu girişim sonrasında ilk 

BJK maçı için hazırladığı pankart yer almaktadır. Bu pankartta “Çarşı Darbelere 

Karşı!” ifadesiyle grubun darbe karşıtlığını ve demokrasiye olan inancını 

vurgulamıştır. Darbeler denmesinin yani çokluk ifadesinin kullanılmasının nedeni 

Türkiye’nin yakın tarihindeki 1980 darbesini de kapsayan bir diskur olmasıdır. Grup 

1980 darbesinden sonra kurulmuş bir gruptur dolayısıyla darbeyi tarihinde tecrübe 

etmiştir. Ahmet Talimciler’in de ifade ettiği üzere 1980 sonrası yaşanan süreçte 

popüler futbol kültürü, popüler bilinçteki anlamlandırma sisteminin yoğunlaştığı 

temel bir ‘metin’ hâline gelmiştir (1999: 98). Nitekim pankartlar da bu metnin görsel 

yansımalarıdır. 

Toplumsal olayların insanlar üzerindeki etkileri çeşitli formlardaki materyalle 

aracı olarak kullanılarak ifade edilebilir. 15 Temmuz darbe girişimi gibi 

Türkiye’deki insanları etkileyen büyük bir olayın, Çarşı grubu üzerindeki etkisi de 

kaçınılmaz olmuştur. Bir taraftar grubunu kendini en iyi ifade edebildiği 

materyallerden biri pankartlar ve bu materyallerin sergilendiği mekânlar olarak da 

tribünlerdir. Bir mesaj verilmek istendiğinde başvurulacak ilk araçlardan biri olan 

pankartlar tribünlerden ülke geneline yayılan bir bir iletişim aracı konumlandırılarak, 

Çarşı’nın kendini ifade biçimine ve vermek istediği mesajlar bütününe dönüşür. 

Aşağıda görseli yer alan pankart da 15 Temmuz darbe girişimi sonrası hazırlanmış ve 

tribünlerde sergilenmiştir. Toplumsal mesajların verilebilmesi açısından pankartların 

bir araç olarak kullanılması önem taşımaktadır. Bu tarzdaki pankartlar futbolun ve 

taraftar gruplarının yalnızca sportif olaylarla ilgilenmediğinin bir kanıtı olarak 

görülebilir. Bu pankart da Çarşı grubunun birçok pankartının yaratıcısı konumunda 

olan Erol Özdil’e aittir. 



 

96 

 

Resim 5.5. Çarşı Grubunun Darbe Karşıtı Pankart Görseli 

Çarşı grubu yalnızca millî ve siyâsi referanslarını değil gündelik, toplumsal 

olaylarla ilgili hassasiyetlerini de pankartlarına yansıtmaktadır. Gündelik olaylarla 

bağlantılı olarak ortaya çıkarılan ürünler olarak ele alındığında pankartların sosyo-

kültürel nitelikte bir mesaj taşıyıcıları olarak kullanılması söz konusudur ve bu 

araçlar oldukça etkindir. Aşağıda yer alan görsel bu duruma bir örnektir. 

Türkiye’deki kadın cinayetlerine ve kadına şiddete dikkat çekmek ve bu olayları 

protesto etmek amacıyla stada götürülmek üzere yapılan bir pankarta yer 

verilmiştir41: 

 
41 https://twitter.com/forzabesiktas/status/934368454194421760/photo/1,, 

https://twitter.com/forzabesiktas/status/934368454194421760/photo/1


 

97 

 

Resim 5.6. Çarşı Grubunun Kadına Şiddete Hayır Pankartı 

 Çoğunluğunun erkeklerin oluşturduğu bir taraftar grubunun, tribünlerde bu 

pankartla yer alması topluma verilmek istenen mesaj açısından büyük önem arz 

etmektedir. Elinde terazisiyle ve yüzünde şiddetin izleri resmedilen bir kadınının yer 

aldığı pankart, kadın cinayetleri ve şiddet olayları karşısında istenilen adaleti de 

simgelemektedir. Etkin bir iletişim aracı olarak düşünüldüğünde hem statta hem de 

TV kanalları aracılığıyla ekranlarda milyonlarca insana ulaşması açısından da 

dikkate değerdir. 

 Halkın takımının taraftar grubu olduğunu ifade eden Çarşı’nın, halkın 

duygusal hassasiyetlerini taşıması kaçınılmazdır. Türk halk kültürünün en önemli 

unsurlarından olan türkülerin ülke insanı üzerindeki etkisi göz önünde 

bulundurulduğunda Türk Halk Müziği’nin önemli isimlerinden, ‘Bozkırın Tezenesi’ 

diye anılan büyük ozan Neşet Ertaş’la ilgili olan pankart da Çarşı gurubu tarafından 

üretilmiş ve tribündeki yerini almıştır. Halk ozanı Neşet Ertaş’ın vefatının ardından 

hazırlanan pankart ile usta sanatçı binlerce kişiyle anılmış ve kendisine olan saygı 

dile getirilmiştir. Bu durum taraftar gruplarının ait oldukları halk kültüründen 

beslendiğinin ve bu kültür yansımalarını kendi iletişim kanallarıyla tüm ülke ve 

dünya insanları ile paylaştığının bir göstergesidir. 



 

98 

Pankartta kullanılan sözler ustanın ‘Ağla Sazım' isimli türküsünden alıntıdır42: 

 

Resim 5.7. Çarşı Grubunun Neşet Ertaş Pankartı 

Bir diğer görselde Çarşı grubunun halk biliminden beslendiğinin bir örneği 

olan pankart yer almaktadır. Bu pankartta, Anadolu’nun en bilinen halk 

hikâyelerinden olan ve Amasya iliyle birlikte anılan “Ferhat ile Şirin” hikâyesinden 

ilham alınmıştır. Ferhat ile Şirin, bilindiği üzere Türk Halk Edebiyatı’nın en tanınmış 

ve en hüzünlü aşk hikâyelerindendir. Mutlu sonla bitmeyen bir aşk, ayrılık ve 

kavuşamama hikâyesidir. Ferhat, Şirin’ine kavuşmak arzusuyla dağları delmesiyle 

ünlüdür. İşte bu pankartta, siyanürle altın arama çalışmalarının doğaya verdiği zararı 

protesto edilirken: “Ferhat da dağları deldi ama Şirin için… Siyanür öldürür!” 

şeklinde hiciv içeren bir söyleme başvurulmuştur43: 

 
42 https://twitter.com/forzabesiktas/status/647343834440052736/photo/1 
43 https://twitter.com/kingcarsi/status/1242860470295572485?lang=de 

https://twitter.com/forzabesiktas/status/647343834440052736/photo/1
https://twitter.com/kingcarsi/status/1242860470295572485?lang=de


 

99 

 

Resim 5.8. Çarşı Grubunun Siyanür Karşıtı Ferhat ile Şirin Pankartı 

 Çarşı grubunun bir taraftar grubu olmasının yanı sıra bir sivil toplum kuruluşu 

gibi hareket ettiği ve toplumsal hassasiyetlere sahip olduğu, statlarda pankartlarla ve 

dijital dünyada da sosyal medya paylaşımlarında görülmektedir. Çeşitli konularda 

yardım kampanyalarının düzenlenmesi de sık sık karşılaşılan bir durumdur. Grup 

sağlıkla ilgili yardım kampanyalarından bir kısmını son günlerde oldukça gündemde 

olan SMA’lı çocuklar için düzenlemiştir ve bu kampanyalar resmî mercilerden alınan 

yasal izinlerle yürütülmektedir. Maddî yardımın yanı sıra bu ve benzeri hastalıklara 

dikkat çekerek kamusal bir görev de üstlenmektedir. Bu gibi vakalarda insanlar 

arasında dayanışmanın görülmesi maddî ve manevî bir birliktelik oluşmasına, 

toplumun diri ve güçlü kalmasına imkân sağlamaktadır. Sosyal medyanın da gücüyle 

kısa sürede binlerce hatta milyonlarca kişiye ulaşan paylaşımlarla gerekli yardımın 

toplanması ve birçok hastanın da sağlığına kavuşması amaçlanmaktadır. Aşağıda 

paylaşılan görselde bu kampanyalardan biri yer almaktadır44: 

 
44 https://twitter.com/forzabesiktas/status/1497866273321066500/photo/1 

https://twitter.com/forzabesiktas/status/1497866273321066500/photo/1


 

100 

 

Resim 5.9. Çarşı Grubunun SMA Hastası Bir Çocuk İçin Düzenlediği Kampanya 

Görseli 

 Çarşı Grubu, Türkiye’nin en eski kurumlarından olan Türk Kızılay’ına kan 

bağışını teşvik için resmî twitter hesabı üzerinden bir davet başlatmıştır. Kızılay’a 

kan bağışı kampanyası grubun sıklıkla başvurduğu ve sosyal sorumluluk projesi 

hâline getirdiği bir husustur. Resmî kurumlardan izin alınarak yürütülen kampanya 

özellikle pandemi döneminde Türkiye’deki kan ihtiyacını karşılamaya bir katkı 

olarak yürütülmüştür. Grubun organize ettiği Kızılay ile ilgili diğer kan bağışı 

kampanyalarında, kan bağışının yapılabileceği Kızılay otobüslerinin yer aldığı 

mekânlar, günler ve saatler de detaylı bir biçimde paylaşılmıştır. Böylece kan 

bağışında bulunmak isteyen grup üyeleri ve sosyal medya takipçileri için gerekli 

bilgiler sağlanmaktadır. Aşağıda yer alan görselde Covid-19 zamanında olunduğu 

için kan bağışı yapmak isteyenlerin endişelerini gidermek amacıyla bir açıklama da 

not olarak yer almaktadır45: 

 
45 https://twitter.com/forzabesiktas/status/1245250639992676353/photo/1 

 

https://twitter.com/forzabesiktas/status/1245250639992676353/photo/1


 

101 

 

Resim 5.10. Çarşı Grubunun Kızılay için Kan Bağışı Görseli 

 Çarşı’nın sıklıkla düzenlediği yardım kampanyalarından biri de eğitim-öğretim 

alanında olanlardır. Bu kampanyaların büyük bir bölümünü köy okulları için 

yapılanları kapsamaktadır. İhtiyaç sahibi okullar sosyal medya aracılığıyla gruba 

ulaşabilmekte ve ihtiyaçlarını iletebilmektedir. Köy okullarının boyanması, 

yenilenmesi gibi fizikî düzenlemelerin yanı sıra okullarda eğitim gören öğrencilerin 

kitap, kırtasiye ve giyecek ihtiyaçlarının karşılanmasına yönelik olan kampanyalarda 

Türkiye’nin neredeyse tüm bölgelerindeki köy okullarına ulaşılmaya çalışılmaktadır. 

Köy okullarına yardım kampanyası, grubun yıllardır devam eden uzun soluklu 

kampanyalarından biridir. Türkiye’nin dört bir yanındaki köy okullarına ihtiyaçları 

kargo aracılığıyla gönderildiği gibi bizzat grup üyelerinin organizasyonları ile de 

ulaştırılmaktadır. Grup üyelerinin kendi elleriyle boyadıkları okullar ve okullara 

giderek dağıttıkları kırtasiye malzemeleri ile kitaplar da söz konusudur. Bu şekilde 

temaslar da sağlanarak ilk elden yürütülen kampanyalar da bulunmaktadır. Çarşı’nın 

bu yardım kampanyalarının bir örneği Tokat’ın Almus ilçesinin Sahilköy İlkokuluna 

yaptığıdır46: 

 
46  http://www.niksardanismend.com/haber/2595/carsidan-almusa-egitim-yardimi.html 

http://www.niksardanismend.com/haber/2595/carsidan-almusa-egitim-yardimi.html


 

102 

 

Resim 5.11. Çarşı Grubunun Köy Okullarına Düzenlediği Yardım Kampanyası 

Görseli 

 Yukarıdaki görselde okul çocuklarına ulaştırılan kitaplar görülmektedir ve 

çocukların mutlulukları yüzlerinden okunmaktadır. 

 Çarşı grubunun uzun soluklu yardım kampanyalarının bir diğeri de sokak 

hayvanları için düzenlenenlerdir. Bu sayede sokak hayvanlarının barınma ve 

beslenme ihtiyaçlarını düzenli olarak karşılanması amaçlanmaktadır. Bu doğrultuda 

sosyal medya aracılığıyla düzenlenen kampanyalarda mama, yuva vb. materyal 

alımları sağlanarak gereken bölgelere ulaştırılması sağlanmaktadır. Bunun yanı sıra 

hasta ve yaralı hayvanlara veteriner hizmetlerinin sağlanması için de gerekli 

organizasyonlar yapılmaktadır. Aşağıda yer alan  görselde Çarşı grubunun sokak 

hayvanları için İstanbul Kurtköy’de  yaptığı bir barınak yer almaktadır47: 

 
47 https://twitter.com/forzabesiktas/status/514524677188747264/photo/4 

 

https://twitter.com/forzabesiktas/status/514524677188747264/photo/4


 

103 

 

Resim 5.12. Çarşı Grubunun Hayvan Barınağı Görseli 

5.2. Çarşı Grubunun Duygusal Motivasyonları 

  Duygular yaşama dair birçok bilginin kaynağıdır. Genel bir ifadeyle kişiye 

enerji verir, kişiyi motive eder ve harekete geçirir. Duyguları sağlıklı bir biçimde 

kullanmak ve duyguların insan davranışlarını etkilediğinin farkında olmak önemlidir. 

Bireyin, pozitif ve negatif davranışlarının bilinciyle iletişimini olumlu yönde 

kurgulaması ve bu bağlamda etkileşimde bulunması duygusal zekânın bir 

göstergesidir. Bu gösterge neticesinde kendi duygu durumunun ve başkalarının 

duygu durumunun farkında olan bireyler, iletişim süreçleri içerisinde doğru ifadeleri 

doğru yerlerde kullanarak daha etkili bir iletişim yöntemi kurgulayabilmektedir. 

  Duygusal yeterliliği yansıtan iletişim, insan ilişkilerinin temelini oluşturur ve 

sürekliliği olan bir mesaj alışverişini ifade eder. Bir döngü biçimi olarak iletişim; 

konuşanın mesajı gönderdiği ve dinleyenin mesaja tepkide bulunduğu bir süreci takip 

eder. Dolayısıyla iletişim insanlar arasında bir kaynaşmayı ve paylaşımı içermektedir 

(Avcı, 2019: 198). Bu kaynaşmalar sosyalleşmenin her alanında kendisini gösterir. 

Eğitim çağındaki çocuklarda, işyerindeki yetişkinlerde, aile, akraba ve komşular 

arası ilişkilerde olduğu gibi grup bilincinin üst safhada olduğu derneklerde, 

vakıflarda, taraftar topluluklarında vb. ortak gayeler paydasında geliştirilen bir 

iletişim dili ortaklığı mevcuttur. 



 

104 

 Duygular kişilere, koşullara göre şekil almakta ve karşılıklı etkileşim 

sonucunda gelişmektedir. Bu gelişim doğrultusunda etkileşim ve iletişim sembolik 

bir nitelik içerdiği için duyguların kökeni kültürden kültüre farklılık göstermektedir. 

Duyguların bireysel bir olgu olarak ele alınmasına karşın, sosyal boyutlarının önemli 

olduğu ve duyguları etkilemede etkin bir rolü olduğu ifade edilmektedir. Bu açıdan 

ele alındığında duyguların bireyler arasındaki etkileşim sırasında sosyal bir olguya 

dönüştüğü söylenebilir. Bu noktada duygunun bireyin yanı sıra toplumsal bir olguya 

dönüşmesi sonucunda duygu sosyolojisi kavramıyla karşılaşılır ve sosyolojinin bu 

türü, kültürün toplum nezdinde hissetme biçimlerini ne şekilde etkilediği üzerine 

odaklanmaktadır (Yıldız, 2007: 129-144). Duygunun bireysel bir olgunun dışında 

sosyal bir olguya dönüşmesi ve bu dönüşümün grup ve topluluklar üzerinde bir 

etkileşim sağlaması, ortak hareket etme biçimlerinin temelini oluşturan duygusal 

motivasyonlar taraftar etkileşimlerini analiz etmek için bir çıkış noktası 

oluşturmaktadır. 

 Genel bir tanımlamayla duygu sosyolojisi aşk ve nefret, gurur ve utanç, merak 

ve korku, melankoli ve sıkıntı gibi duyguları incelemektedir. Bunun yanı sıra 

duyguların kültürün etkisiyle nasıl edinildiği, ne şekilde yaşanıldığı, dönüştürüldüğü, 

kalıplaştığı ve gündelik yaşama aktarıldığı konuları da ele alınmaktadır (Marshall, 

1999: 166). Dolayısıyla duygunun kültürel etkileşim sonucunda toplum ve 

toplumbilim ile olan yakın teması doğrultusunda duygu sosyolojisinin halk bilimiyle 

de bir temasının bulunması kaçınılmazdır.  

 Duygu sosyolojisinden hareketle; ortak davranış biçimlerini benimsemiş 

topluluklarda bireyle kendilerini ve başkalarını bulunduğu alana bağımlı, dış 

rollerden ve normlardan etkilenir bir biçimde algılarken, bireyci topluluklarda yer 

alanlar ise kendilerini ve başkalarını alandan bağımsız, dış rol ve normlardan daha az 

etkilenir bir konumda tanımlamaktadır. Bireyselliğin etkili olduğu topluluklarda 

insanlar bağımsızdır ve kendi ayakları üzerinde durmaya çalışır. Toplumsallığın 

etkili olduğu topluluklarda ise insanlar; kendilerinden önce bağlı oldukları grubu 

düşünür ve kendilerini tanıtırken önce bağlı oldukları grubu ifade eder. Bu kültürün 

etkin olduğu topluluklardaki üyeler; gruba ahenkli bir uyum kazandırmayı ve grup 

içerisindeki yüzlerini kurtarmayı amaçlar çünkü utandırıldıklarında yüzlerini 

yitirirler, başkalarının yüzüne bakamazlar. Bu sebeple yüzün kurtarılması büyük 



 

105 

ölçüde enerji ve çaba gerektirir. Bireyci kültürlerdeyse öz saygı ön plândadır. 

Dolayısıyla güç mesafesi ile ortak davranış kültürü arasında ters orantı olduğu, güç 

mesafesi ile bireyci davranış arasında ise doğru orantı olduğu öne görülmektedir 

(Sargut, 2001: 156-187). Bu bağlamda taraftar gruplarının bir araya geliş 

motivasyonlarında bireysel duyguların ötesinde grubun ortak duygusu ve bunun 

sonucundaki eylemleri ön plândadır. Temel motivasyon ise grubun çıkarları, grup 

içerisindeki uyumlu karakter birleşimleri, ortak kültür ve geleneğin devamlılığını 

sağlamaya yönelik davranışlar bütünüdür. 

Belli bir duygu etrafında bir araya gelmiş gruplarda ben kimliği ve biz 

kimliği arasındaki fark hiçbir şekilde birinin ‘doğal’, ötekinin kültürel bir yapı 

olmasında aranmamalıdır. ‘Doğal’ kimlik yoktur. Aradaki fark, ortak kimliğin, 

kişisel kimlikte olduğu gibi kişinin bedeninin doğal, elle tutulabilirliğine 

dayanmamasıdır. Ortak kimlik sonuçta sembolik bir biçimlendirmedir. ‘Sosyal 

beden’, görülebilir, elle tutulabilir bir gerçeklik olarak yoktur. O bir imge, bir hayâlî 

büyüklük, bir sosyal yapıdır. Ama bu hâliyle gerçekliğin ta kendisidir. Ortak kimlik 

ya da biz kimliği dendiği zaman bir grubun yarattığı ve üyelerinin özdeşleştiği imge 

anlaşılır. Ortak kimlik, söz konusu bireylerin özdeşleşmeleriyle ilgili bir konudur. 

Kendi başına bir ortak kimlikten söz edilemez. Kendini bu kimlikte tanımlayan 

bireylerin varlığı ölçüsünde var olur. Grup üyelerinin bilincindeki canlılığı ölçüsünde 

ve onların düşüncesi ya da eylemini etkilediği ölçüde güçlü ya da zayıftır (Assman, 

2015: 142). Bu açıdan bakıldığında Çarşı grubu üyelerinin bir araya geldiklerinde 

bireysel kimliklerinden arınıp ortak bir kimlik oluşturdukları, sosyal bir bedene 

büründükleri ve maç boyunca tribünlerde yarattıkları imgelerle özdeşleştiklerinden 

söz edilebilir. Grubun bir araya gelişindeki BJK taraftarı olma ve gruba ait olma 

motivasyonu ile güçlü bir ortak kimlikten söz edilebilir. 

5.2.1. Grubun Birincil ve İkincil Duyguları   

 Amerikalı sosyolog Theodore Kemper’a göre duygular sınırsız sayıdadır. 

İnsanlar ve toplumlar olduğu sürece psikolojik durumlar ve sosyal durumlar 

farklılaşır dolayısıyla yeni duygular ortaya çıkar. Fakat duygular temelde ikiye 

ayrılmaktadır. Bunların ilki birincil duygular diye aktarılanlar yani; korku, öfke, 

depresyon ve tatmindir. Diğer kategoride yer alan ikincil duyguların birincillerin 

ötesinde olduğu öne sürülebilir. Bunlar; suçluluk, gurur, minnettarlık ve utançtır. 



 

106 

Tüm bu birincil ve ikincil duygular olarak kategorize edilen duygular; toplumsal 

bağların eklenmesi yoluyla farklı etkileşim koşullarına bağlı olarak oluşan sosyal 

organizasyonun ve toplumsal inşanın birer ürünleridir (Kemper, 1987: 276-281). 

 Çarşı grubu üyelerinin gruba ve takımlarına bağlanma biçimlerini etkileyen 

birincil ve ikincil duygulara bakıldığında en etkili duygu grubunun ikincil duygular 

olduğu görülmektedir. İkincil duygular içerisinde yer alan ‘gurur’un grup içerisinde 

en çok hissedilen duygu olduğu görülmektedir. Gururdan sonra en çok hissedilen bir 

diğer ikincil duygu ise ‘minnettarlık’tır.  Grup üyelerinden Seda Coşkun (KK 12): 

“Beşiktaşlı ve Çarşılı olduğum için en çok gurur duygusunu hissediyorum; bir gruba 

bağlı olmanın, birlik ve beraberlik içerisinde hareket etmenin mutluluğunu, böyle bir 

şeye mensup olmanın gururunu yaşıyorum” şeklindeki ifadesiyle gurur duygusuna 

vurgu yapmaktadır. Gurur duygusunu hissetmenin sadece takıma duyulan sevgiyle 

ve taraftarı olmakla ilişkili olmadığı Ali Ekin Enç’in (KK 2) “İyi bir tribün 

yaptıysanız maçı kaybetmenizin hiçbir önemi kalmıyor yine mutlu ve gururlu 

oluyorsunuz” cümlesinden anlaşılmaktadır. Tribünde olmak, takımı her koşulda 

desteklemek ve bu konuda başarılı olmak da bir gurur kaynağıdır.  Gurur gibi baskın, 

motive edici duygunun yanına utanç gibi bir duyguyu da yerleştiren Hakan 

Aydoğan’ın ifadeleri dikkat çekicidir: 

“Başarı olunca gurur oluyor. Takım başarılıysa gurur duyuyoruz başarıyla 

tamamen doğru orantılı bir durum. Ama illa ki kazanmamız hep galip 

gelmemiz de gerekmiyor biz zaten Beşiktaşlıyız diye gururluyuz bu ayrı bir 

konu. Ama bazen bizi ilgilendirmese de bizimle ilgisi olmasa da olumsuz bir 

şey yapıldığında utandığımız da oluyor. Grup olarak hareket etmeyi 

öğrendiğim yer Çarşı. Olumsuz bir şey olduğunda utanmıyorum demek yok 

bundan kaçmak yok. Nasıl başarıya sahip çıkıp gururlanıyorsam, olumsuzluğa 

da sahip çıkmak gerek, utanmak gerek. Bu çok insanî bir durum ama utanacak 

bir şey yapmıyoruz genel olarak, ara sıra bireysel şeyler hatalar olabilir bu da 

çok seyrek ve uç zamanlarda olur. Bu da çok normal hayatta hep iyi ve güzel 

şeyler olmuyor insan doğasının bir gerçeği.” 

 İkincil duygulardan en etkin olan gururun yanı sıra kendilerini mutlu ettiği ve 

iyi hissettirdiği için takımlarına duydukları sevgiden kaynaklı ‘minnettarlık’ 

duygusunu yoğun bir biçimde hissettiğini ifade eden Çarşılılar da mevcuttur (KK 15, 

KK 21, KK23). Can İrfan Akşar (KK 29) takımına ve grubuna karşı hissettiği 

minnettarlıkla ilgili şu görüşlerini paylaşmaktadır:  

 “Hayatın bunca döngüsü içinde; iş yoğunluğu, hastalıklar, ölümler, moral 

bozuklukları, kötü haberler vs. içerisinde yaşayıp giderken Beşiktaş ve Çarşılı olunca 



 

107 

dünya bir süreliğine cennete dönüşebiliyor. Güzel bir galibiyet elde etmişsek ya da 

harika bir tribün yapmışsak, arkadaşlarımızla yan yana yürüyüp maçımızı izlemişsek 

bizden mutlusu olmuyor. O doksan dakikanın tadı hiçbir şeyde bulunmuyor. Hâl 

böyle olunca bana bunları yaşattığı, hissettirdiği için takımıma ve grubuma minnet 

duymayayım da ne yapayım? Minnettarım… İyi ki Beşiktaşlıyım iyi ki 

Çarşılıyım…” 

 Korku, öfke ve depresyon, tatmin gibi olumsuz ifade edilebilecek duyguları 

kapsayan birincil duygular içerisinde ise grup tarafından en çok hissedilenler ‘öfke 

ve korku’ duygularıdır. Gruptan öğretmenlik mesleğini icra eden bir mensubun 

ifadelerinde, hissettiği korkunun nedeni görülmektedir:  

“Korku var. Buna aslında endişe demem daha doğru olabilir. Meslek icâbı bir 

durum, öğretmen olduğum için bir rol model olmam gerekiyor bundan 

kaynaklı insanlara, ailelere, öğrencilere kötü örnek olmak ya da hata yapmak 

gibi bir korku, endişe taşıyorum. Öfkelendiğimde yapıcı olmaya çalışıyorum 

daha aklıselim davranmaya çalışıyorum. Öfkemi bastırıyorum” (KK 2).   

Bir takım taraftarı olarak öfke ve korku duyguları arasındaki geçişlerine dair bir 

örneği ise bir başka Çarşılı’nın ifadelerinde nedenleriyle birlikte görülmektedir:  

“Yaşımız daha küçükken ve hayata karşı sorumluluklarımız daha az olduğu 

zamanlarda rakip takıma duyulan öfkeyi rahatça dışa vururdum. Fakat zaman 

geçtikte yaşam ve gelecek kaygıları artmaya başladık böylece öfkemizi 

dizginleyip, korkuya dönüştürdük. Hukuk dışı her hangi bir olayla geleceğimin 

ya da arkadaşlarımdan birisinin geleceğinin kararması ihtimali beni korkutur” 

(KK 8).” 

 Grubun bazı üyelerinin korku ve öfkenin yanında ‘tatmin ve depresyon’ gibi 

duyguları da hissettiği görülmektedir. Grup içerisinde bazı eksik duygularını 

bastırarak tatmin olduklarını ifade edenler de bulunmaktadır (KK 5, KK 21). Birincil 

duygular içerisinde yer alan ‘depresyon’ da grupta rastlanılan bir duygu türüdür. Yaş, 

eğitim ve meslek grubu fark etmeksizin birçok kişinin depresyonunu, grupla birlikte 

hareket ederek bir bakıma deşarj olarak ve maçlara giderek bastırmaya çalıştığı 

görülmektedir (KK 23). Depresyonun grup içerisindeki hissedilme ve üstesinden 

gelinme biçimine ilişkin olarak Hakan Aydoğan’ın şu ifadeleri bulunmaktadır:  

“Örnek veriyorum depresyondayken bu durumumu grupla birlikte aşıyorum. 

Psikolojik olarak kötü bir hâldeysem, duygusal bir çöküntüdeysem grupla 

bunun üstesinden gelebiliyorum bunu atlatabiliyorum. Dikkatli bakıldığında 

insanların hayatlarındaki çöküntüleri grupla birlikte bir süreliğine de olsa 

unutabildikleri görülecektir” (KK 23). 

 Bu bağlamda duygu ve fikir birlikteliği içerisindeki insanların bir grup 

oluşturup toplu hareket etmesiyle bireysel duygu durumlarının ve davranış 



 

108 

kalıplarının şekillendiği görülmektedir. Dolayısıyla futbol sahaları ve tribünleri bu 

biçimlenmenin yegâne mekânlarındandır. 

5.2.2. Grubun Motivasyonunu Sağlayan Temel Duygular 

 Grup üyelerini Çarşı’ya bağlayan temel duyguların; Beşiktaş sevgisi, dostluk, 

birlik beraberlik ve aile gibi hissetmeleri olduğu görülmektedir. Mert Efe (KK 5) bu 

durumu şöyle ifade eder: “Çarşı büyük bir aile gibidir. Kimimizin annesi, kimimizin 

babası yok vefat etmiş, kimimizinki de ayrılmış… Fark etmez orada biz bir aileyiz, 

biriz…” Çarşı’nın meşruiyetini sağlayan ve kuruluş sebebi olan Beşiktaşlılık ve 

Beşiktaş sevgisi en temel duygu olmakla birlikte, grup içerisindeki birlik ve 

beraberlik duygusunun perçinlediği aile gibi hissetmek beraberinde de en yoğun 

duyguyu getirmektedir: ‘aidiyet’. Grup üyelerinin hemen hemen hepsi gruba karşı bir 

aidiyet duygusu hissettiklerini belirtmişlerdir. Hatta aidiyet duygusu ile yetinmeyip 

daha fazlasını hissettiğini ifade edenler de mevcuttur (KK 17, KK 24, KK 25).  Ömer 

Şark (KK 11) bunu daha da ileriye götürmüş: “Tam olarak aidiyet değil bir tık üstü 

tapmak gibi diyebilirim” şeklinde ifade etmiştir. Bunun yanı sıra aidiyeti gruba değil 

Beşiktaş’a karşı hissettiğini söyleyenler de bulunmaktadır (KK 5, KK 12). Alen 

Markaryan da (KK 1) şu şekilde dile getirmiştir:  

“Aidiyet duygusu çok önemli, Beşiktaşlılık ve tribün bunu besler. Beşiktaşlılık 

hayat demek benim içi.. Misal, Kapalı Çarşı’da 13 kişinin çalıştığı kuyumcu 

atölyem vardı,  altı kilogram altınla çalışırdık. Beşiktaş’ın peşinde maça koştur 

deplasmana koştur, Beşiktaş için gitti hepsi… Feda olsun! Maddiyatla 

ölçülemez bu, insanın gözü başka bir şey görmüyor. Bu takıma duyulan hisle 

kendini takımın bir parçası hissetmekle ilgili. Bu da tam olarak maddî ve 

manevî olarak aidiyet hissidir.” 

Çarşı grubu üyelerini en çok motive eden, grup içerisinde bireysel duygulardan 

öte topluluk içgüdüsüyle ve sürü psikolojisinin etkisiyle (KK 12) harekete geçiren en 

önemli duygu; ‘birlik ve beraberlik’ duygusudur. Bunun yanında arkadaşlık, dostluk 

ve sadakat duyguları da ön plâna çıkmaktadır. Bu duygu durumunu Fatih Güler (KK 

7) “Biz olmak, birlik olmak!” sözüyle özetlemektedir. Takım olarak Beşiktaş, grup 

olarak Çarşı vardır (KK 11) diyen üyelerin, takımlarına ve gruplarına bağlanma 

biçimlerini belirleyen en baskın duygu ‘fanatiklik’tir. Fanatikliğin yanında belirleyici 

diğer bir duygu ise ‘özgür hissetme’dir. Bunların yanı sıra ‘holiganizm’ kavramıyla 

kendisini tanımlayanlar da olmuştur (KK 9). Fanatiklikle ilgili şu bireysel ifadeler 

yer almaktadır:  



 

109 

“Fanatiklik konusuna gelince, olmamız gereken kadar fanatiğiz. Sarı ile kırmızı 

ya da sarı ile lacivert renklerini kıyafet kombinlerimde asla yan yana getirmem. 

Kahvaltı hazırlarken siyah zeytin ve beyaz peyniri özellikle yan yana koyarım. 

Bunun gibi daha birçok garip takıntılarım vardır. Seyahat ve tatil plânlarımı 

Beşiktaş’ın maç fikstürüne göre belirlerim. Yeri gelir rakip takımlardan ve 

taraftarlarından olmaması gerektiği kadar nefret eder ve onlara sinirlenirim. 

Beşiktaş’la ilgili bir durumu kafama takıp günlerce uyuyamadığımı bilirim. 

Mağlubiyetle biten bir karşılaşma sonrasında defalarca hüngür hüngür 

ağladığım olmuştur. Maçların öncesinde birçok kez adak adamışlığım da 

vardır. Kendim için ve ailem için etmediğim kadar duayı Beşiktaş maçlarından 

önce ve maç sırasında etmişimdir” (KK 5). 

  Tüm taraftar gruplarında olduğu gibi Çarşı’da da ‘fanatiklik’ üzerinden 

motivasyonunu sağlayan ve takıma karşı diğer kişilerden daha yoğun duygular 

hisseden ya da bu durumu günlük yaşamına yansıtan grup üyeleri bulunmaktadır. 

Yaşamını takımına göre organize eden ve buna uygun yaşayan insanların sayısı 

fazladır. Oğulcan Demiray (KK 30) bu durumdan şu şekilde bahsetmektedir: 

“Eğer takımın o gün bir maçı varsa benim bunu izlememem için yaşamıyor 

olmam gerekir. Meşhur pankartımızda olduğu gibi ‘sana gelmediğim gün 

öldüğüm gündür benim’ Diyelim ki hayat memat meselesi bir durum var 

hastanedeyim, cenaze evindeyim fark etmez bir yolunu bulur açar telefondan 

izlerim maçı. İşine gücüne bak, sonra izlersin ne olacak diyemiyorum çünkü o 

an aklımdan çıkmıyor ve sonraya bırakamıyorum hayat akmıyor. Bu fanatiklik 

sanırım, sanırım değil öyle. Fanatik Beşiktaşlıyım, Çarşılıyım ve bunun kötü 

bir şey olduğunu düşünmüyorum kimseye zararımız yok. Holiganlık başka bir 

şey fanatiklik başka bir şey bunun ayrımını iyi bilmek gerek. Bizde yıkmak 

yok, yakmak yok, kırmak dökmek yok! Sevmek var…” 

Grup açısından tüm bu duyguların dışa vurumu çeşitli şekillerde kendini 

göstermektedir. Bunların en yaygın olanları tribünlerin değişmez dinamikleri olan 

sloganlar, pankartlar, tezahüratlar ve bestelerdir. Sözlü kültürün fiziksel yapısı sesten 

oluştuğu için, söylenen söz insanın içinden gelir ve insanları birbirlerine bilinçli iç 

yapılar, kişiler olarak bağlar. Birbirine sımsıkı bağlı insan kümeleri oluşturulur (Ong, 

2007: 93). Bu insan kümelerini statları dolduran tribünlerde görmek mümkündür. 

Tezahürat burada birleştirici temel unsurlardandır. Futbol gibi yoğun bir rekabetin 

yaşandığı sporlarda takım tezahüratları önemli bir rol oynamaktadır. Taraftarların 

onları hatırlayabilmesi ve güçlü olanı yansıtabilmesi için tezahüratların sözleri büyük 

önem taşımaktadır. Takımları için taşınan duyguları yansıtması açısından 

tezahüratlarda kullanılan metaforlar çok önemlidir. Çünkü metaforlar, bireylerin 

takımlarına karşı algılarını ortaya çıkarmalarına yardımcı olur (Argan vd., 2020: 7). 

Anıl Tuncay (KK 4) bu durumu Beşiktaş tribünlerinin tanınmış bir bestesinin 

ilk dizesiyle özetliyor: “Sevemez kimse seni benim sevdiğim kadar!” Bir başka grup 



 

110 

üyesi Hakan Aydoğan (KK 25) imece usulü bir üretkenlikten söz ederek herkesin 

kendince yeteneklerine göre bir şeyler yaptığını ve statları festival alanlarına 

çevirdiklerinden söz ediyor:  

“Çeşitli tezahüratlar üretiyoruz. Müzik kulağı olanlar besteler yapıyor. Kimi 

sevgilisine söylediklerini Beşiktaş’a söylüyor. Bazılarımız başka yerde 

göstermediği emeği burada grup içinde takım için gösteriyor, pankartlar 

yapıyor statlar süsleniyor. Bir festival havası yaratılıyor. Bunlar tamamen 

Beşiktaş sevgisiyle ortaya çıkan şeyler. İçimizden gelerek yapıyoruz, 

takımımıza olan duygularımız bizlere bunları yaptırıyor.”  

Ali Ekin Enç (KK 2): “Beşiktaş sevgisiyle çok güzel sloganlarımız ve 

bestelerimiz ortaya çıkmıştır.  Unutulmaz pankartlarımız vardır. Hangi görüşten 

olursak olalım Önce insanızdır sonra Beşiktaşlıyızdır Çarşılıyızdır. Örneğin Ecevit 

vefat ettiğinde onun için pankart açılır, Erbakan Hoca vefat ettiğinde onun için 

pankart açılır. Farklı siyasî görüşlerde olmamız fark etmez” sözleriyle Beşiktaş 

sevgisini ve Çarşı grubunu başka bir boyuta taşımıştır. Takım önemlidir evet ama 

herhangi bir insanî durumda grup olarak ortak hareket edilir ve saygı duyulur. Bu 

durumlarda fanatizm bir kenara bırakılır. 

Fanatizmin yaşla ilişkili olduğunu, zamanla hayattaki önceliklerin yer 

değiştirdiğini, bunun sonucunda ailenin ve işin öne çıktığını, böylelikle fanatikliğin 

törpülendiğini Tayfun Karabıyık (KK 8) dile getirmiştir:  

“Duygusal olarak hayatımızın her anında Beşiktaş’ı yaşıyoruz. Fakat ailemiz 

ve iş yaşantımızdan geri kalan vakitte eğer Beşiktaş’ın maçı varsa her zaman 

ilk tercih Beşiktaş’ın maçıdır. Belirttiğim gibi aileyle ya da işle ilgili bir durum 

olmadıkça tabi ki her şey yolundaysa. Daha genç yaşlarımızda her şeyden önce 

Beşiktaş gelirdi fakat olgunlaştıkça durum değişmiştir. Beşiktaş sevgimiz 

değişmemiştir fakat aile ve işimizin sonrasında gelmektedir. Bunu şöyle 

anlatabilirim eskiden tam anlamıyla bir fanatiktim ama şimdi duruldum, 

fanatikliğim yerini sadık bir taraftara bıraktı. Beşiktaş ve Çarşı’ya sevdalı bir 

taraftar ama dozunda, aşırılıktan uzakta.” 

5.3. Çarşı Grubunun Etkileşim Türleri 

 İnsanlar, yüz yüze ya da dolaylı yollardan irtibat kurmayı gerektiren 

toplumsal karşılaşmalar dünyasında yaşarlar. Bu karşılaşmalar neticesinde kişinin 

içerisinde bulunduğu duruma dair görüşünü oluşturan ve diğer katılımcıların 

kendisini nasıl değerlendirdiğini ifade eden sözlü veya sözsüz davranış kalıplarından 

oluşan ‘rol’ ortaya çıkar. Kişinin bir iletişim içerisinde direkt olarak ya da dolaylı 

yoldan bir rol üstlenmesi kaçınılmazdır (Goffman, 2019: 15). Bu durum bireyin 



 

111 

temaslarını yaşadığı toplumla uyumlu hâle getirmenin yollarından biridir.  Bu 

bağlamda değerlendirildiğinde kişilerin taraftar kimlikleriyle grup oluşumlarına dâhil 

olduklarında belirli davranış kalıplarını içeren roller üstlendiği ve sosyal bir temasa 

entegre olduğu ifade edilebilir. Bir kişi tarafından başkalarıyla temas esnasında 

sürdürülen rol; meşru ve kurumsallaşmış bir roldür. Taraftar da tribünde ve tribünün 

dışında dâhil olduğu grubun diğer üyeleriyle belli türde bir temas esnasında, bilinen 

ve görülen vasıfları taşıyan bir etkileşimde bulunur.  

 Sosyolog Erving Goffman kişilerin belirli bir grup ya da topluluk içerisinde 

sahip olduğu toplumsal yüz ve rollerine dair şu tespitlerde bulunmuştur (2019: 20): 

“Kişinin toplumsal yüzü en özel varlığı, güvenliği ve memnuniyetinin 

çekirdeği olsa da, bu ona toplum tarafından ödünç olarak verilmiş bir kredidir; 

bunun değerini bilecek şekilde hareket etmediği zaman geri alınacaktır. Kabul 

görmüş vasıflar ve bunların yüzle olan ilişkisi her insanı kendi gardiyanı yapar; 

her insan kendi hücresini seviyor olsa bile bu çok temel bir toplumsal baskıdır. 

Nasıl ki herhangi bir grubun üyesinin öz-saygıya sahip olması bekleniyorsa, 

onun başkalarına karşı belli bir saygılı olma standardını koruması beklenir; 

kişinin o ortamdaki diğer kişilerin de duygularını ve yüzlerini korumak için 

bazı yollara başvurması beklenir; başkalarıyla ve onların hisleriyle duygusal bir 

özdeşlik kurduğu için de bunu isteyerek ve kendiliğinden yapmaktadır”  

 Bu açıdan bakıldığında taraftar gruplarının üyeleri, grup içerisinde ‘toplumsal 

bir yüze’ sahiptir ve buna uygun bir biçimde hareket etmesi gerekmektedir. Grup 

içerisinde kabul görmek için bunu sağlaması kaçınılmazdır. Öz saygıya sahip olma 

ve başkalarına saygılı olma durumu da duygusal bir özdeşlik kurduğu insanlardan 

oluşan grup içerisinde varoluşsal bir gerekliliktir. 

 Grup içerisinde belirli roller, yüzler ve etkileşim türleri mevcuttur. Buna 

istinaden etkileşim türleri üç başlıkta incelenmektedir: 

1. Katılım Yükümlülüklerinin Şartları: Geniş çaplı etkileşimlerde bizzat 

katılımcılar iki ya da üç kişilik konuşmalarda sahip olamadıkları bir yetkiye 

sahiptirler. Zira olayların akışına dâhil olacak ne kadar çok katılımcı varsa, ortamın 

herhangi bir katılımcıya olan bağımlılığı o denli azalır. Her halükârda, genellikler 

geniş çaplı etkileşimlerde bir grup katılımcının, bir anlığına ana oyunun ve 

tartışmanın dışında yan oyunlarla meşgul olması ve yan tartışmalar yapmasına izin 

verilebilir. Tabi bunu yaparken seslerini ve tavırlarını resmî akışa saygı gösterecek 

şekilde ayarlamaları şarttır.  



 

112 

Bu durum BJK maçı esnasında Vodafone Park stadını dolduran taraftarlar 

düşünüldüğünde, Çarşı grubunun tribündeki davranışlarıyla eşleşir. Taraftar katılımcı 

sayısının binler olduğu göz önünde tutulduğunda özellikle kapalı tribündeki aslî 

yerinde konuşlanan grup diğer taraftarlardan bağımsız fakat daha geniş yetkilere 

sahiptirler. Diğer taraftar ve seyirci gruplarının aksine maçla daha az ilgilenirler 

çünkü başarılı ve güçlü bir ‘tribün yapmak’tır ve maçı izlemek çoğu zaman ikinci 

plânda kalabilmektedir. Bu esnada maçtan kopmazlar bilakis futbolcuları motive 

etmek ve maçın seyrini olumlu yönde değiştirmek için tezahüratlarıyla, besteleriyle 

takıma destek olurlar. 

2. Konuşma-Benzeri Etkileşim: Bu etkileşimlerde değiş tokuş edilen 

simgeler, tıpkı sözlü olmayan selamlaşmalarda olduğu gibi sözler değil 

biçimlendirilmiş jestlerdir ya da kart oyunlarında olduğu gibi bazı hamle türleridir. 

Bu gibi sözsüz fakat sohbet ve konuşmaya benzeyen etkileşimler yapısal anlamda 

sözlü etkileşim gibidir, ancak bu etkileşimleri sürdürmek için gereken yeterlilikler, 

sözlü etkileşimlerin aksine, daha çok kaslarımızın kontrol edilmesiyle ilgilidir. 

 Bu tip etkileşim türüne de tribünlerde ve grupta sıkça görülmektedir. 

Tribünlerde grup etkinliği biçimiyle yapılan; bayrak ve pankart şovları, alkışlı 

destekler ya da Meksika dalgası vb. tribün gösterileri bu kategoride 

değerlendirilebilir. BJK ve Çarşı grubu açısından spesifik bir örnek ise taraftarların 

hep birlikte, aynı anda iki elleriyle birden yaptıkları ‘kartal hareketi’dir. Bu hareket 

BJK tribününde oldukça yaygındır ve dakikalarca iki elin titretilmesiyle sürekli bir 

biçimde yapılır. Takımın rakip kaleye hücum etmesi ya da metaforik bir tâbirle; 

kartalın avına saldırması için motivasyon sağlamak amaçlanmaktadır. Maçın kritik 

evrelerinde grup içerisinde sergilenen ve takıma gol getirmesi için, takımı 

ateşlemeye yönelik sözlü olmayan; kaslar ve hareketlerle kurgulanan biçimsel bir 

etkileşim türü örneği olarak gösterilebilir. 

3. Odaklanmamış Etkileşim: Odaklanmamış etkileşimlerde, katılım 

yükümlülüklerinin ortak bir bilişsel ve görsel ilgi odağıyla bağlantılı olarak 

tanımlanmadığı ifade edilebilir. Tıpkı sohbet etkileşimlerinde zihni meşgul eden 

insanların bulunması gibi, odaklanmamış etkileşimde de ‘aklı başka yerde olan’ 

katılımcılar olabilir. Bu kişiler, duruşlarıyla, yüz ifadeleriyle ve fiziksel 

hareketleriyle o an oradan çok uzakta oldukları hissini uyandırırlar. Aslında sözlü 



 

113 

etkileşimde, kendiliğinden ‘normal’ katılımın adeta istisna olduğu ve bir tür 

yabancılaşmanınsa istatistiksel kural olduğu bilinmektedir (Goffman, 2019: 148-

153): 

 Grup içerisinde bu türde ‘odaklanmamış’ bir etkileşimin görüldüğünden söz 

etmek mümkün değildir. Maça odaklanılmasa dahi grubun kendi iç dinamiğinde bir 

etkileşim dâima devam etmektedir. Yukarıdaki etkileşim türlerinde söz edildiği üzere 

tribünlerde desteğin sürdürülebilir olması için bir etkileşimin olmaması ve odak 

noktasının yani takımın dikkate alınmaması mümkün değildir. Grup ya bedensel 

becerilerini kullanarak tribün şovlarıyla takımını destekler ya da o an skor sorulsa 

cevaplayamayacak durumda sahaya sırt dönülmüş bir biçimde olunsa dahi yine de 

takımı ateşler ve bunu grup içindeki etkileşimle sağlar. 

5.3.1. Grup İçerisindeki İletişim Türleri  

İletişim, kelime yapısından anlaşılacağı üzerine işteş bir kelimedir ve en az 

iki kişi arasında ya da gruplar arasında gerçekleşen ‘gönderici ve ‘alıcı’ arasındaki 

aktarım sürecidir. Bu aktarım sürecinde duygular, düşünceler, davranışlar, bilgiler 

vb. kullanılır. Oldukça geniş bir çerçevede ve hayat boyu devam eden bir süreçtir 

Dolayısıyla bireyler için iletişim yalnızca gazete okumak, radyo dinlemek, 

televizyon izlemek değildir. Doğumdan itibaren, ölüme dek geniş bir iletişim ağı 

içinde yaşamaktadırlar. İletişim, bilgilendirici ve yönlendirici özelliği ile insanların 

fiziksel, ruhsal, düşünsel tepki ve davranışlarında son derece etkili ve önemli bir rol 

oynamaktadır (Gönenç, 2007: 88). 

 İletişim türleri temelde; sözlü iletişim, sözlü olmayan ya da sözsüz iletişim ve 

yazılı iletişim olmak üzere üç gruba ayrılır. Sözlü iletişim en yaygın görülen iletişim 

türü olmakla birlikte sözlü olmayan iletişim de oldukça yaygındır. Sözün 

kullanılmadığı iletişimde ‘beden dili’ öne çıkmaktadır. Kişiler beden hareketleriyle, 

mimiklerle ve davranışsal yapılarıyla iletişim kurarlar. Birbirleriyle yakın ilişkilere 

sahip ve birbirlerini tanıyan insanların oluşturduğu gruplarda bu tarz iletişimin 

kurulması oldukça kolaydır.  

Yazılı iletişim de oldukça yaygındır ve bu iletişim türünde temel araç 

‘yazı’dır. Yazının gücü ve kitlelere ulaşma kapasitesinin büyüklüğü de bilinen bir 



 

114 

gerçekliktir. Kitap, makale, dergi, gazete, mektup, broşür vb. yazılı iletişim 

araçlarına örnek gösterilebilir.  

Tüm bu iletişim türlerine ek olarak günümüzde ‘dijital iletişim’in de yaygın 

bir iletişim türü olduğu da bilinmektedir. Çarşı grubunun resmî sosyal medya 

hesaplarından ya da resmî olmayan çeşitli hesaplardan da geniş kitlelere 

ulaşılmaktadır. 

 İletişim türlerinin taraftar gruplarına uyarlanmasında tribünlerdeki 

karşılıklarına bakıldığında; sözlü iletişimin bestelere, marşlara, sloganlara ve 

tezahüratlara; yazılı iletişimin pankart ve broşürlere, sözlü olmayan iletişimin ise 

tribün şovlarına ve taraftar gösterilerine denk düştüğü ifade edilebilir. 

 Çarşı grubunun iletişim türleri değerlendirmeye alındığında stat dışında 

dijital, stat içindeyse sözlü iletişimin etkin olduğu söylenebilir. Hakan Aydoğan’ın 

(KK 25) ifadesinde olduğu gibi: “Genelde sözle iletişim kuruyoruz her insan gibi, 

konuşarak... Mimiklerle anlaşabilecek yakınlıktaki insanlar da tabi ki var.”  Grup 

üyeler genel anlamda sözlü iletişime başvurduklarını belirtmişlerdir. 

 Deniz Demirci (KK 17) ise grup içindeki iletişimi: “Anlık gelişiyor genelde. 

Yani çok uzun zamandır insanlarla birlikte ve yan yana olunca tüm iletişim türleri 

gelişiyor” şeklinde özetlemiştir. Oğulcan Yaman (KK 16) da bu durumu destekler 

nitelikte: “Nasıl gerekiyorsa o şekilde iletişim kuruyoruz.  Mimikler olsun, tribünde 

el işaretleri olsun, sözlü iletişim olsun… Tamamını kullanıyoruz diyebilirim” 

ifadelerini kullanmıştır. 

 Sözlü olmayan yani sözsüz iletişim türlerinin kullanımı, yıllardır bir arada olan 

ve birbirini yakından tanıyan hatta kendilerine aile diyen insanların oluşturduğu bir 

taraftar grubunda yaygın bir biçimde görülmektedir. Ali Ekin Enç (KK 2) bununla 

ilgili şunları söylemektedir: 

“Tribün içerisinde mimiklerle oldukça fazla iletişim kuruyoruz. Sözlü iletişim 

de var davranışlarla kurduğumuz bir iletişim dili de var. Örneğin iki 

parmağımızı oval şekilde oynatıyorsak bu besteyi değiştir anlamına 

gelmektedir ve hemen anlarız. Bir arkadaşımız gür bir sesle bir beste 

girdiğinde diğer arkadaşlardan daha yüksek yerde duran bir diğer arkadaşımız 

onu işaret ediyorsa bu, diğer besteye devam edelim şeklindeki 

yönlendirmesidir ve bunu da hemen anlarız, uygularız.. Avucumuzun içini 

hafif eğik tutarak göğsümüzden ileriye doğru hareket ettirdiğimizde ise bu 



 

115 

hareket besteyi bitir anlamına gelmektedir ve hemen bitiririz, kısa süreli bir 

sessizlik olur dinleniriz. Sonra tekrar başlarız.” 

 Grup içindeki iletişimin sözlü olmayan türü de oldukça yaygındır. Fakat 

bunun temel nedeni üyeler arasında eskiye dayanan tanışıklık ve kurulan 

dostluklardır. Özellikle mimiklerle anlaşabildiklerini belirten kişi sayısı fazladır. Bu 

durumu Latif Şengelen (KK 22): “İletişimimizi her türlü sağlayabiliyoruz. Yıllardır 

birlikte bir aile ortamındaymışız gibi büyüdüğümüz için mimiklerimizden bile ne 

demek istediğimizi hemen anlayabiliyoruz” sözleriyle desteklemiştir. Kadir Birge 

(KK  24) durumu biraz daha ileriye taşımış:  “Birbirimize bakmamız bile 

anlaşabilmemiz için yeterli oluyor” diyerek iletişimi bakışlara kadar indirgemiştir. 

Burada da temel dinamiğin kişilerin birbirlerini yeterince tanıması olduğu 

söylenebilir aksi takdirde bu tarz bir iletişimin kurulması mümkün olamazdı. 

5.4. Çarşı Grubunun Taraftar Folkloru  

Taraftar gruplarının oluşturduğu kitleler çeşitli yaş, eğitim, meslek vb. 

gruplarına mensup olmalarına rağmen bir takım sevgisi etrafında toplanmış ve 

duygusal bağlılıkları olan kişilerden bir araya gelmektedir. Bireyleri kitleye 

dönüştüren temel dinamik bir takımın taraftarı olmalarıdır. Bunun sonucunda 

meydana getirdikleri gruplarda bireysel özelliklerini ve kişisel farklılıklarını bir 

kenara bırakarak kitleye uygun bir biçimde topluca hareket etmektedirler. Bu 

durumda kitle psikolojisinin etkin olduğu görülmektedir.  

Psikanalitik kuramın kurucusu olan Sigmund Freud, Kitle Psikolojisi adlı 

eserinde kitlelerin sahip olduğu psikolojiye dair şu ifadeleri kullanmıştır: 

 “Kitleyi yaratan bireyler, ne türden olursa olsun yaşayışları, işleri güçleri, 

karakterleri, zekâları birbirlerine ne denli benzerse benzesin ya da birbirinden 

ne denli ayrılırsa ayrılsın kitleleşme sonucu, yalnız ve yalnız bu nedenden 

ötürü ortak (kolektif) bir ruh kazanır. Dolayısıyla her biri tek başınayken 

hissedeceği, düşüneceği ve davranacağından bir başka türlü hisseder, düşünür 

ve davranır. Öyle duygu ve düşünceler vardır ki, birbiriyle kaynaşıp bir kitle 

oluşturmuş bireylerde rastlanır ancak ya da söz konusu bireylerde eylemlere 

dönüşür. Bir organizmadaki hücreler nasıl bir araya gelerek tek bir varlık 

oluşturmuşsa, psikolojik kitle de bir an için birbirleriyle kaynaşmış aynı türden 

(heterojen) ögelerin oluşturduğu geçici bir varlıktır” (Freud, 2014: 11). 

Bu ifadelerden anlaşılacağı üzere kitlelerin sahip olduğu psikoloji, Freud’un 

hücre metaforuyla açıkladığı gibi heterojen bir yapıya sahiptir. Ortak bir amaç, 

duygu, hedef, davranış vb. ekseninde bir araya gelen insanlar bir süreliğine bireysel 



 

116 

psikolojilerinden uzaklaşarak bir arada bulundukları zaman diliminde ortak bir kitle 

psikolojisine sahip olurlar. Taraftar grupları, dolayısıyla Çarşı da bir BJK maçı 

esnasında tribünlerde kitle psikolojisiyle hareket eder. Bu bağlamda hareket eden 

grup ortaya pankart, tezahürat, marş, beste, maç ritüelleri gibi ürünler ortaya 

çıkarmaktadır ve kendi folklorunu oluşturmaktadır. Grubun binlerce üyesi 

tribünlerde bir araya gelerek gelenekselleşmiş gösterilerini sergiler ve tribünlerde bir 

festival havası yaratılır. Bu yapılırken bireysel değil kitlesel bir olgu söz konusudur 

ve sonucunda ‘taraftar folkloru’ oluşturulur. Tribünlerdeki folklor ile ilgili Tanıl 

Bora’nın ifadeleri şu şekildedir: 

“Pankartla veya tezahüratla rakiplere takılmalar futbol folklorunun 

vazgeçilmez bir parçasıdır. Tribünler, dünyanın her yerinde halk mizahının 

futboldaki tezahürüdür. Son derece üretken bir yapıya sahiptir ve yaşamın her 

alanından sözleri uyarlar ve kendi sloganını transfer eder. Türkiye’de 

geleneksel halk mizahının bir türü olan atışmanın modern koşullardaki en canlı 

mecrası tribünlerdir taraftar sloganları ve tezahüratlarıdır” (2006: 151). 

5.4.1. Grup Ritüelleri    

 Ritüel kelimesinin antropoloji, psikoloji, sosyoloji, teoloji gibi bilim dallarında 

çeşitli anlamları vardır ve bir araştırma konusu olarak ele alınmaktadır. Halk bilimi 

açısından değerlendirildiğinde geleneklerin oluşumunu sağlayan tetikleyici bir 

olgudur. Yani bir toplumu oluşturan insanların, halkın geçmişi eskilere dayanan 

seremonik ve kutsal bir içeriği olan, tekrarlanan ve sistematik davranış biçimlerinden 

oluşan geleneklere ritüel denmektedir.  

 Umay Günay’ın tanımlamasıyla ritüeller; yaygın olarak tek katlı medeniyete 

sahip ilkel toplulukların dinî törenleri şeklinde tarif ve kabûl edilir Bu tarif ve kabul 

toplumların tarihi ve sosyal gelişmelerinin kronolojisine göre ele alındığında yanlış 

olmamakla beraber günümüz toplundan açısından eksiktir. Çünkü ritüeller çok katlı 

medeniyete sahip, gelişmiş, semâvi dinleri kabul eden topluluklarda olduğu kadar 

ateist toplum ve gruplar arasında da görülen ve yaşanan bir kültür olgusudur. Ritüel, 

bir örnek üzerine kalıplaşmış davranışlar ve töreler bütünüdür. Sosyal hayat içinde 

yaşanan kalıplaşmış mânâlı küçük dramlardır. Ritüellerin bazen kaynaktaki 

fonksiyonları, bazen uygulama yöntemleri ve mekânları kaynaktaki şeklinden 

farklılık gösterir (1995: 2). Rappaport ise ritüeli; yazıya geçirilmemiş, hiç 

değişmeyen ifadelerin ve belirli şekildeki hareketlerin kesin sıralarla oyuncular 

tarafından ortaya konulması olarak tanımlanabilir. Ritüel birbirleriyle ilişkili az çok 



 

117 

sabitleştirilmiş kişiliklerin ya da özelliklerin bir bütünü, bir kalıp veya şekil olarak 

ifade eder (2006: 299). Ritüelin genel ve klâsik anlamlandırılışının yani kutsal ve 

dinî niteliklerle ele alınışının yanı sıra tıpkı kültür kavramı ve folklor çalışmalarında 

görüldüğü gibi günümüzde daha geniş kapsamlı ele alındığından söz edilebilir.  

  Honko tarafından ritüellerin sınıflandırılması şu şekilde yapılmıştır: 

1. Geçiş ritüelleri (insanın yaşamında açılan yeni bir dönemi vurgulayan 

ritüeller) 

2. Takvimsel ritüeller 

3. Kriz ritüelleri 

Çarşı grubunun ritüelleri bu sınıflandırmadaki ‘takvimsel ritüeller’ 

kategorisinde yer alır. Honko’ya göre takvimsel ritüeller sosyal hayatın ritmini 

oluşturur. Günümüzde öncelikli amaçların ne olduğunu, hangi normların yürürlükte 

olduğunu, rekabetin kurallarının ne olduğunu göstererek, toplumun kolektif ve 

önceden belirlenmiş değerlerini ön plâna çıkarırlar. Grup odaklıdır, tek bir kişinin 

takvimsel sistemin ritmini oluşturan sosyal zamanların ritmini ya da nabzını kontrol 

etmesini hâyâl etmek çok zordur. Bu ritüeller tekrarlanan niteliktedir; bunlar kişiyi 

sosyal ve sosyo-ekonomik çevresine defalarca tekrarlanan ama aynın zamanda 

yaratıcı bir yolla bağlarlar. Bu ritüellerin önceden bilindiği gerçeği açıktır (2009:  

207-218). 

Popüler kültürle birlikte oluşturulmaya başlanan ve tekrarlanan davranışlarla 

birlikte toplumun uyum sağlamaya başladığı yepyeni ritüellerden söz edilebilir. 

Bebek doğumlarından önce ailelerin gerçekleştirdiği kutlamalar, ailelere verilen 

hediyeler; düğün ve kına gecesi gibi özel günlerde eski âdetlerden farklı olarak 

yapılan eğlence türleri ve aktiviteler vb. yeni ritüeller olarak görülmektedir. 

Dolayısıyla taraftar gruplarının da senelerdir süregelen ritüellerinin olduğu bir 

gerçektir. Bu durumda ritüelin topluluklarda varlığını sürdürmesinin temel sebebinin 

ortak bir bellek oluşturmasından kaynaklanır. Ritüel ve bellek arasında organik bir 

bağ bulunmaktadır ve ritüelin tekrar edilme, uzun zaman dilimlerine yayılabilme 

gücünü bellekten aldığı söylenebilir. Serkan Köse, ritüel ve bellek ilişkisine dair şu 

ifadeleri dile getirmiştir: 

“Ritüel ve bellek, toplum ve kültür, gelenek ve bilgi arasındaki ilişkiler 

kümesi, yapısal anlamda birbirini bütünlemektedir. Ritüel, en kısa tanımıyla 



 

118 

tekrara dayalı olarak üretilen davranışlardır. Bu anlamda gelenekle sürekli 

olarak ilintilidir. Ritüel, toplumun geleneksel kodlarını barındırır. Ritüellerde, 

toplumun ortak kültürel algı ve tasarımlarını görmek mümkündür. Antropoloji, 

sosyoloji, teoloji, mitoloji alanıyla ilgilenen araştırıcılar tarafından ritüel, insan 

ve toplum yapısının, düşünce dünyasının açıklanması için bir araç olarak 

kullanılmıştır. Ritüel-bellek kavramını, içerisinde geleneksel bilgi, düşünce 

veya inanç unsurlarını barındıran tekrara dayalı görüntü ve davranışa sahip bir 

kavram olarak tanımlamak mümkündür. Toplumsal ve kültürel bellekten farkı, 

yukarıda da bahsedildiği üzere davranış, görünüş ve buna bağlı hissediş temelli 

bir hatırlama mekanizmasına yönelik olmasıdır. Ritüellerde yapılan hareketin 

veya davranışın belirli kalıbı vardır. Ritüelin doğasında belirli zaman ve mekân 

algısıyla biçimlendirilmiş ve sınırlandırılmış bir yapı ve aynı şekilde yapının 

mekanizmasını işleten işlevler vardır. Ritüel, doğasından koptuğu andan 

itibaren ritüel olmaktan çıkar. Çünkü ritüel belleği biçimlendiren düşüncenin 

değişimi kolay olmamaktadır” (2021: 57-62).  

Ortak kültürel ve toplumsal değerlere sahip grupların kendine özgü ritüelleri 

vardır. Bir takımın taraftar grubunun maç öncesinde, maç esnasında ve sonrasındaki 

birbirleriyle etkileşimde bulunmasıyla ortaya çıkardıkları ritüeller, özellikle modern 

toplumda bireylerin topluma karşı yabancılaşmasının aksine futbolun birleştiriciliği 

özelliğinden kaynaklanmaktadır. Bunun yanında grup içerisinde kendisini özgür 

hisseden insan, istediği şekilde slogan atıp tezahürat yapabilmektedir, bağımsız 

olabilmektedir. Grup içerisinde kabul görebilmek için aidiyet duygusuyla yaşayan 

değerlerini kendi değerleri olarak görür.  

Taraftar olma durumu, kent ritüeli içerisinde büyük bir hareket alanı 

barındırmaktadır. Maçı izlemek isteyen binlerce taraftarın günler öncesinden bilet 

alması, bilet gişelerinde uzun kuyruklar oluşturması, kulüplerin satış mağazalarından 

ya da seyyar satıcılardan takımına ait sembolik ögeler satın alması ile başlayan ve 

statta devam eden bir süreci içerir (Abdürrezzak, 2015: 55). Bu süreç taraftar 

folklorunun ögeleri olarak görülebilecek ritüeller bütününü içermektedir. 

Taraftarların tribünlerdeki tezahüratları; kulaktan kulağa ve ağızdan ağza 

dolaşan hazır deyiş niteliğindeki kalıplar, ritm katmanının yanı sıra belleğe de destek 

olurlar. Her deyiş, her düşünce bir ölçüde kalıplaşmıştır çünkü her kelime ve her 

kelimenin içerdiği kavram bir tür kalıptır. Deneyimlerden kaynaklanan verileri 

işlemenin değişmez bir yolu olan bu kalıplar; deneyim ve irdelemenin zihinsel 

düzenlenişini belirler ve belleğimizde yer etmesini sağlar (Ong, 2007: 50-51). 

Böylece tribünlerde tezahüratlarla ve bellek yardımıyla oluşturulan ritüeller 

gözlemlenir. Daha geniş bir mânâ ile futbola bir dünya oyunu bir ‘dünya ritüeli’ 



 

119 

denilebilir. Stadyumlar da bu büyük ritüellerin sergilendiği mabetlerdir. Yeryüzünde 

o kadar çoktur ki: Camp Nou, Maracana, Bernabeu, Wembley, eskinin İnönü 

şimdinin Vodafeone Arena’sı vb. Bu stadyumlar sadece futbolun sergilendiği yerler 

olmayıp başlı başına tarihî, kültürel ve turistik mekânlardır (Hürkan, 2000: 180). 

Dünyanın dört bir yanındaki futbol seyircisinin belli başlı stadyumlara gösterdiği bu 

ilginin, takımların popülaritesi ve başarıları ile doğru orantılı olduğu ifade edilebilir.  

Statlarda ve tribünlerde taraftar ritüellerinin çeşitliliği düşünüldüğünde, maç 

boyunca gerçekleşen aktif bir ritüel ve etkileşim ilişkisinden söz edilebilir. Taraftar 

kitlesinin grup birlikteliğinden kaynaklanan ortak davranış kalıplarıyla gözlemlenen 

ritüellerin içerikleri ve etkileri, Randal Collins’in aşağıda yer alan ‘ritüel-etkileşim’ 

şemasında net bir şekilde görülebilir (2004: 48): 

 

Şekil 5.1. Ritüel-Etkileşim  

 Collins’in şeması incelendiğinde, ritüellerin içeriğinin temel noktalarının; grup 

birlikteliğini sağlayan unsurlar da olan, ortak ruh hâlini yansıtan duygusal iticiler ve 

kalıp davranış biçimleriyle ortak hareket etmek olduğu görülmektedir. Ritüellerin 

etkisi ise grup dayanışmasında, bireyin duygu durumunda, ortaya çıkarılan 



 

120 

sembollerde ve ahlâk ilkelerinin oluşumunda kendini hissettirmektedir. Bu noktadan 

hareketle taraftar ritüelleri; taraftar gruplarındaki ortak duygusal motivasyonlarla, 

grubun birlikte hareket etmesiyle ve takım-grup sembolleriyle oluşturulur. Ritüeller 

zamanla gelenek hâline gelir ve taraftar gruplarının folklorunu oluşturmasındaki 

temel unsurlardan biri olarak ifade edilebilir. 

 Jan Assman’a ait bir diğer ritüel şemasında iletişimsel bellek ile kültürel bellek 

arasındaki ilişki yer almaktadır. Burada iki bellek türü; içerik, biçim, araçlar, zaman 

yapısı ve taşıyıcılar bağlamında değerlendirilmiştir. İki ritüel arasında en büyük 

ayrımın; içerik, zaman ve taşıyıcılar arasında görülmektedir. İletişimsel bellekte 

içerik; bireysel biyografilerden ibâretken, kültürel bellekte efsanevî bir köken 

aranmaktadır. Zaman karşılaştırılmasında ise iletişimsel bellekte daha kısa ve kısıtlı 

bir süreyi ifade ederken, kültürel bellekte oldukça uzun bir zamandan efsanevî hatta 

sonsuz bir zaman diliminden söz edilmektedir. Taşıyıcılar arasında ise diğer 

kategorilerde olduğu gibi temelde yine zamansal bir mefhum söz konusudur. 

İletişimsel bellekte canlı tanıkların yer aldığı gruplar, kültürel bellekteyse 

uzmanlaşmış gelenek taşıyıcıları yer almaktadır (2015: 64): 

 

 

İletişimsel Bellek Kültürel Bellek 

İçerik 

 

Bireysel biyografiler çerçevesinde 

tarihsel deneyimler 

Efsanevî köken tarihi, geçmişte 

yaşananlar 

Biçim 

 

Gayri resmî, az biçimlendirilmiş, 

doğal, iletişimsel alışveriş içinde 

gelişen, gündelik 

Plânlanmış, çok iyi biçimlendirilmiş, 

törensel iletişim, bayram 

 

Araçlar 

Organik belleklerdeki canlı anılar, 

deneyler, aktarılanların anlatımı 

 

Kesin nesneleştirme, söz, görüntü ve 

dans yoluyla geleneksel sembolik 

kodlama, sahneleme 

Zaman Yapısı 

 

 

80-100 yıl, şimdiki zamanla 

bağlantılı 3-4 kuşaklık zaman ufku 

Kesin geçmiş, efsanevî bir geçmiş 

zaman 

Taşıyıcılar 

 

Belirsiz, bir hatırlatma grubunun 

canlı tanıkları  

Uzmanlaşmış, gelenek taşıyıcıları 

Şekil 5.2. İletişimsel Bellek-Kültürel Bellek 

 Assman’ın şeması incelendiğinde; Çarşı grubunun iletişimsel ve kültürel bellek 

özelliklerini bir arada taşıdığı görülebilir. Grubun kırık yıllık tarihi göz önüne 

alındığında kuruluşu itibariyle içerik bağlamında bireysel biyografilere ve tarihsel 

deneyimlere dayandığı söylenebilir. Fakat bu süreçte kendi efsanelerini ve tarihini 

oluşturma açısından kültürel bellek doğrultusunda bir yol almaya başlamıştır 

denebilir. Biçimsel açıdan ele alındığında grup,  iletişimsel bellek kapsamında yer 



 

121 

alan gündelik ritüellere sahip olsa da plânlanmış ve çok iyi biçimlendirilmiş törensel 

bir iletişime sahiptir. Grubun tribün şovları buna örnek olarak gösterilebilir. Araçlar 

açısından değerlendirildiğinde grubun iletişimsel ritüel özelliklerine sahip olduğu 

canlı anılara, grup içi ve dışı deneyimlere ve bunların aktarılmasına dayanan bir 

bellekten söz edilebilir. Zaman yapısı da iletişimsel ritüel bağlamında 

değerlendirilebilir, grubun kültürel bellek aşamasına gelebilmesi için uzun yıllar 

gerekmektedir. Fakat grubun amacı da tam olarak bunu sağlamak ve kültürel 

bellekteki yerini almaktır, şimdiden oluşturmaya başladığı efsaneleri geleceğe 

taşımaktır. Çarşı grubu taşıyıcılar açısından ele alındığında anlık canlı tanıklarıyla 

iletişimsel bellekteki yerini almaktadır. Grup üyeleri; ritüelleriyle, taraftar 

folkloruyla kendi geleneklerini aktarmadaki odaklanma ve çabalarıyla, kültürel 

bellekteki gelenek taşıyıcı olma rolünü üstlenmişlerdir. 

5.4.1.1. Grubun maç öncesindeki ritüelleri 

 Çarşı grubu, İstanbul’da ev sahipliği yaptığı maçlarda maç gününe erkenden 

başlamaktadır ve genelde kahvaltıda buluşulur. Buluşulan yerler Beşiktaş semtindeki 

çeşitli mekânlar, özellikle de Beşiktaş Çarşı civarındaki yerlerdir. Bir diğer buluşma 

noktaları ise semtteki parklardır: Maçka Parkı, Şairler Parkı ve Abbasağa Parkı en 

favori toplanma mekânlarındandır. Toplanmayı daha geç saatlerde gerçekleştiren 

grup üyeleri ise özellikle Kazan restaurantta, Beşiktaş Çarşı’daki kartal heykeli 

civarındaki ve balıkçılar çarşısındaki kafelerde, publarda, restaurantlarda toplanarak 

maça gidiş zamanını beklerler. Maç bileti bulamayan ya da alamayan grup 

mensupları maçı bulundukları mekânlarda hep birlikte izlerler. Buralarda bir araya 

gelindikten sonra tezahüratlarla ve bestelerle Akaretler’den Vodafone Park stadına 

kadar uzanan geniş ve çınar ağaçlı bir yol olan Dolmabahçe Sarayı’nın bulunduğu ve 

ismini de saraydan alan Dolmabahçe Caddesi’nden kol kola yürünür ve karşılaşma 

öncesinde tribünlerdeki yerler alınır.  

 Anadolu yakasından maça gelecek grup üyeleri ise Kadıköy ve Üsküdar 

semtlerinde buluşarak vapur ve motorlarla Beşiktaş iskelesine giderler. Vapurların ve 

motorların tüm yolcuları neredeyse BJKlilerden oluşur ve vapurlar, motorlar siyah 

beyaz renklere bürünür. Motordan motora tezahürat yapılır, bir motordaki taraftarlar 

‘siyah’ derken diğerindeki ‘beyaz’ diyerek karşılık verir. Deniz âdeta stada, motorlar 

da tribüne döner. BJK’nin şampiyonluk kutlamalarında da deniz araçları vapurlar, 



 

122 

motorlar ve tekneler sıklıkla kullanılır ve İstanbul Boğaz’ı denizden görkemli ve 

geniş katılımlı kutlamalara sahne olur. 

 BJK formaları, atkıları, bayrakları ve Çarşı pankartları ile maçlara gitmek 

grubun vazgeçilmezleri olmakla birlikte bazı maçlar için grup üyelerince belirli 

renklerde giyinmek; örneğin bir maçta simsiyah diğerinde bembeyaz giyinmek gibi 

sözleşildiği ve buna uygun davranıldığı da görülür.       

 Deplasmandaki karşılaşmalarda ise otobüsler toplanma noktasıdır ve 

karşılaşmanın yapılacağı şehre gidilinceye kadar otobüs tribüne döner ve yolculuk 

bitimine kadar bu coşku devam eder. İstanbul’dan giden Çarşı grubu, maçın 

yapılacağı şehrin yerel Çarşı oluşumu tarafından stat önünde karşılanır ve hep 

birlikte tezahürat ve bestelerle maçın yapılacağı stada geçilir.  

  Grup üyelerinin maç öncesindeki ritüellerini anlattıkları paylaşımlardan 

bazıları şu şekildedir: 

“İç saha maçlarında, herkesin buluşma yeri az çok bellidir. Şairler Parkı’nı, 

Abbasağa’yı, Maçka Parkı’nı ya da Beşiktaş semtindeki ve civardaki 

meyhaneleri tercih ederiz. Herkes müsait olabildiği en erken vakitte olması 

gereken yerde olur. Şarkılar,  türküler söyler maça ısınırız tıpkı futbolcular 

gibi... Maç öncesi yorumlarımızı ve değerlendirmelerimizi yaparız; kadro şöyle 

olmalı böyle olmalı gibi… Sonrasında da maça bir iki saat kala modumuza 

göre hep birlikte stada yürürüz” (KK 5). 

“Maç öncesi ritüellerimiz hangi takımla karşılaştığımıza da bağlı. Galatasaray, 

Ankaragücü, Fenerbahçe ve Bursaspor gibi takımlarsa sabahın köründe 

başlarız, kahvaltıyla başlarız toplanmaya. Diğer takımlarla oynuyorsak daha 

geç buluştuğumuz da oluyor. Abbasağa’da, Şairler Parkı’nda toplanırız. Hava 

güneşliyse parkta vakit geçiririz. Sonra hep beraber daha yolda kol kola 

marşlarla ısınarak stada erkenden gidiyoruz. Tribünlerde tezahüratlarla 

bestelerle heyecanla bekliyoruz maçımızı” (KK 2) 

“İstanbul’daysak, Maçka Parkı’nda ya da Şairler Parkı’nda toplanıp marşlar 

söyleriz sonra stadımıza geçeriz. Maç dışarıdaysa deplasman otobüsünü Şairler 

Parkı’na, Maçka Parkı’na çeviririz bu da inanılmaz bir coşku…” ( KK 12). 

“Samimi olduğumuz arkadaşlarla beraber maçtan en az 4-5 saat önce buluşuruz 

ve kendimizi maça hazırlarız. Nasıl futbolcular maçtan önce antrenman 

yapıyorlarsa bizim de maç öncesi antrenmanımız budur: birlikte sloganlar atıp 

tezahüratlar marşlar söyleyip birbirimizi coşturmak. Bunu yaparız kendimizi 

maça hazırlarız, futbolcular sahada bizler de tribünlerde savaşacağız çünkü” 

(KK 19) 

“Maç günü kahvaltıda ya da kahvaltı sonrasında Beşiktaş semtinde şehir 

dışından gelen arkadaşlarla görüşürüz, hasret gideririz. Maçlar İstanbul 

dışından gelen Çarşılılarla buluşmak için en güzel zamandır. İstanbul’daki 



 

123 

arkadaşlarla hep birlikteyiz zaten maçlar dışında da. Ama dışarıdaki 

dostlarımızla görüşmek için Vodafone Park maçları çok önemli. Hem takımızı 

hem de dışarıdan gelen arkadaşlarımızı evimizde ağırlıyoruz. Buluşmalar 

gerçekleştirdikten sonra maç saatine doğru kol kola Dolmabahçe’den stada 

doğru yürürüz. Bu inanılmaz bir duygudur!” (KK 23) 

“Maçtan önce genellikler semtteki parklarda ya da mekânlarda toplanırız. 

Muhabbetimizi ederiz, kritiğimizi yaparız. Alkolünü alacak olan alkolünü alır, 

namazını kılacak olan namazını kılar sonra hep beraber maçımıza gideriz. 

Kendimizi kendimizce maça hazırlamış oluruz” (KK 24). 

“Anadolu yakasında ikâmet eden Çarşılılar olarak buluşma saati belirleriz, 

Kadıköy ve Üsküdar iskelelerinde buluşuruz. Hep birlikte vapur seferleri daha 

seyrek olduğu için motorlarla da karşıya Beşiktaş semtimize geçeriz. 20 

dakikalık yolculuk boyunca vapuru Beşiktaş tribününe çeviririz, çok eğlenceli 

olur bu yolculuk. Sonra Beşiktaş sahilden hep beraber aynı coşkuyla stada 

yürürüz sloganlar, besteler, tezahüratlar eşliğinde… Evimize gelmişizdir ve 

bizden mutlusu yoktur” (KK 27). 

“Belli bir yerde toplanırız ve hep beraber hareket ederiz. Maç saatine kadar 

beraber zaman geçiririz. Stada beraber gireriz, tribünde genellikle aynı yerlerde 

ve beraber yerimizi alırız. Burada kilit kelime ‘beraber’ her şeyi beraber 

yaparız” (KK 8). 

 Grup üyelerinin ifadelerinden hareketle, grubun maç öncesi ritüellerine ilişkin 

en belirgin tespitin BJK’nin ev sahipliğinde İstanbul Vodafone Park’ta oynanan 

maçlardakilerin spesifikliği olduğu söylenebilir. İstanbul’daki karşılaşmaların saatler 

öncesinde Beşiktaş semtinin muhtelif yerlerinde buluşulur. Grup üyelerince yıllardır 

süre gelen ve toplu olarak Anadolu yakasından stadın olduğu Avrupa yakasına 

vapurlarla sağlanan ulaşım, parklarda ve çarşıda buluşmalar, maça Dolmabahçe 

Caddesi’ndeki ağaçlı yoldan yürüyerek sloganlar atarak gitmeler değişmeyen grup 

ritüellerinden bir kaçıdır. BJK stadının İnönü Stadı’ndan Vodafone Park stadına 

dönüşmüş olmasına rağmen stadın yerinin stabil kalması bu ritüellerin devamlılığını 

sağlamıştır.  

5.4.1.2. Grubun maç esnasındaki ritüelleri 

Maç sırasında genellikle takıma şans ve uğur getirmesi amacıyla yapılan 

bireysel davranışları ve grup davranışlarını içeren ritüellerdir. Bunlardan en ünlüsü 

ve sadece Türkiye değil dünya çapında da ses getiren özellikle Avrupa kupası 

maçlarında Avrupa basınının oldukça dikkatini çeken ve daha önce bahsedildiği 

üzere Finli akademisyen Meri Kytö’nün de çalışmasında yer verdiği ‘üçlü 

çektirme’dir. Maçın başlamasına dakikalar kala, sahada futbolcular hatta hakemler 

son ısınma antrenmanlarını yaparken gerçekleştirildiği için maçın bir parçası sayılır 



 

124 

ve grup tarafından maç esnasında yapılan ritüellerden sayılmaktadır. Önce üçlü 

ardından başlama vuruşu gelir ve maç başlar. Bu ritüel diğer takım taraftarlarına da 

ilham vermiştir ve neredeyse maçlarda üçlü çektirmeyen taraftar grubu kalmamıştır. 

Çarşı’nın efsane hâline gelmiş üçlüsü, yine efsanevî tribün lideri Alen Markaryan ile 

özdeşleşmiştir.  

Markaryan’ın aktarımıyla; efsane ‘üçlü çektirme’ ritüeli kendisinden de önceye 

dayanmaktadır. Markaryan bunu tribündeki ağabeylerinden öğrenmiştir daha sonra 

onunla efsaneleşmiştir. Üçlüyü ilk olarak 1970’lerde kapalı tribünün amigosu Tatava 

lâkaplı Cengiz abisinde ve Amigo Orhan’da görmüş. Alen ise üçlüye 90’ların 

başında başlamış. Üçlüdeki ‘sus işareti’ni Alen icât etmiş ve sonrasında hep öyle 

yapılmaya başlanmış. Üçlünün hikâyesini de şöyle anlatmaktadır: 

“Kocaeli deplasmanından dönüyoruz, Okyay diye bir çocuk trenin içinde bir 

oraya bir buraya koşturuyor ve ‘oooo Beşiktaş’ diyor ‘lay lay lay’ diyor. Ali 

Baba diye bir şarkı meşhurdu o zamanlar Fransızca bir şarkı melodiyi de ondan 

almış. Sevinçten bir oraya bir buraya koşa koşa söylüyor. O günden sonra 

üçlüye uyarladık bunu” (KK 1). 

Üçlü çektirme ritüeli şu şekildedir: Maçın hemen öncesinde Alen tribünlerin 

“Alen sahaya üçlü çektir Kartal’a” tezahüratlı davetiyle sahaya iner ve başlangıç 

vuruşunun yapıldığı sahanın orta noktasına gider. Önce el hareketleriyle tribünleri 

çoşturur, tribünlerden alkışlar ve  “oooooooooo!” sesleri ellerin sallanması eşliğinde 

yükselir. Alen işaret parmağını dudaklarına götürür “şşşşşşşşşş!” der ve binlerce 

taraftarı susturur. Seri hareketlerle; önce sağ, sonra sol el aşağıya indirir ve iki elini 

birden yukarı kaldırır. Beşiktaş Beşiktaş diye bağırdıktan sonra ‘lay lay lay lay lay 

lay lay oooo oo Beşiktaş’ tezahüratı başlar. 

Alen Markaryan üçlü çektirme hissini şöyle anlatıyor:  

“Alen üçlü çektir diye hep bir ağızdan çağırıyorlar nasıl bir atmosfer ve ses var 

statta anlatamam, müthiş bir his bu! Sahaya inince başka bir ruh âlemine 

geçiliyor o enerji inanılmaz. 40 bin kişi hep bir ağızdan bağırıyor. Bütün dünya 

duruyor sanki o an. İnönü stadı bambaşkaydı bizim için ama Vodafone 

Park’taki ilk maçımızda da 11 Nisan 2016 tarihinde Bursaspor’la oynadığımız 

maçta da ritüelimizi bozmadık ve o maçta da sahaya inip 3’lü çektirdim” (KK 

1). 

 Grup üyelerinin maç esnasında hep birlikte ya da bireysel olarak yaptıkları ve 

takımın gol atmasına, maçı kazanmasına yönelik totemlere bağlı olarak ritüelleşmiş 

davranışları bulunmaktadır. Özellikle tezahüratlar, besteler ve tribünde yer 



 

125 

değiştirmeler en yaygın olanlarıdır. Maç esnasında gözlerimi kapatırım (KK 12, KK 

13) diyenler olduğu gibi, yanımdakine ya da önümdekine vururum (KK 10, KK 11) 

diyenlerde bulunmaktadır. Maç sonuna kadar BJK ile ilgili hiç olumlu yorum 

yapmadığını söyleyen vardır (KK 9). Başka örnekler de şu şekildedir: 

“Kimisi tribündeki değiştirir, kimisi bir sigara yakar bitinceye kadar gol 

gelecek der. İslâmi yönü gelişmiş arkadaşlar dua okurlar, zikir çekerler. Bir 

başkası gözlerini kapatır” (KK 2) 

“Kısır bir maçsa ‘yallah cinler yallah kış kış cinler kış kış!’ diye bağırıyoruz, 

bu işin biraz mizahî kısmıdır. Ben yer değiştiririm, rakip atak yapamıyorsa 

kollarımı bağlarım biz atak yapıyorsak kollarımı açarım. Örneğin 2020-2021 

sezonu şampiyonluk maçımız var ve  Göztepe ile oynuyoruz. Maçı evde 

eniştemlerle birlikte izliyoruz. Eşim balkona sigara içmeye çıktı ve o sırada 

golü attık, hâl böyle olunca eniştem özür dileyerek eşimi balkona kilitledi, 

çünkü o dışarıdayken gol oldu ve bu bize uğurlu geldi. Eşim benden alışkın 

olduğu için garipsemedi tabi. Maç bitince de şampiyon olduk şampiyonluk 

sevincini yaşarken bi 15 dakika da öyle unuttuk kendisini bu işin komik yanı” 

(KK 5). 

“Tribüne bir bütün olarak baktığımızda örneğin çok gol kaçırıyorsak yani maç 

istediğimiz gibi lehimize gitmiyorsa hep birlikte ‘kış kış cinler kış kış! yallah 

cinler yallah!’ diyoruz. Ya da yer değiştiriyoruz statta, alttaysak üste üstteysek 

alta giderek bu değişikliklerin uğur getireceğine inanıyoruz” (KK 24). 

“Normalde sıkışmış maçlarda tıkanmış durumlarda ‘yallah cinler yallah kış kış 

cinler kış kış’ tezahüratı vardır.  Bazen tek tip giyiniriz siyah ya da beyaz 

giyiniriz. Belli başlı tezahüratlarımız var mesela “kartal gol gol gol!” diye 

bağırdığımızda gol olacağına inanıyoruz. Bireysel olarak da yağmur 

yağdığında ‘goller yağmur gibi gelsin’ dediğimde gol attığımıza inanıyorum. 

Ya da hangi besteyi söylerken gol geldiyse onu tekrar söylediğimizde yine bir 

gol geleceğine inanıyoruz. Maçı çevirmek için yaptığımız batıl inançlarla da 

ilgili olsa birtakım ritüellerimiz vardır” (KK 25). 

 Bu örneklerden anlaşılacağı üzerine maç sırasında gerçekleştirilen en büyük 

ritüel tezahüratta bulunmak ve besteler söylemektir. Tezahüratların ve bestelerin 

maçın kaderini değiştirdiğine, takımı tetiklediğine ve takıma uğurlu geldiğine 

inanılmaktadır. En çok karşılaşılan tezahürat “yallah cinler yallah, kış kış cinler kış 

kış!’ tır. Bu uğursuzluğun gitmesi için yapılan bir grup ritüelidir. Maçın iyi gitmediği 

dakikalarda geleneksel, uğursuzluğun giderilmesi için söylenen bir tezahürat hâline 

gelmiştir. Bu tezahüratla birlikte şansın takım lehine döneceğine inanılır. Hemen 

hemen her Çarşılının ifade ettiği ve Çarşı tribününde görülen gelenekselleşmiş bir 

başka ritüel de maçın 85. dakikasından itibaren maç bitimine kadar söylenen 

Gündoğdu marşıdır. Maçın skoru ne olursa olsun bu marş o dakikadan itibaren 

söylenmeye başlanır ve marşın sözleri şöyledir: 



 

126 

Gün doğdu hep uyandık statlara dayandık 

Gün doğdu hep uyandık statlara dayandık 

Beşiktaş'ın uğruna biz bayraklara dolandık 

Beşiktaş'ın uğruna biz bayraklara dolandık 

Semtimiz kartal semti aşık eder herkesi 

Semtimiz kartal semti aşık eder herkesi 

Üzerimden eksilmesin bayrağımın gölgesi 

Üzerimden eksilmesin bayrağımın gölgesi 

İşte biz kötü günde hep omuz omuzayız 

İşte biz kötü günde hep omuz omuzayız 

Övünmek gibi olmasın biz kara kartallıyız 

Övünmek gibi olmasın biz kara kartallıyız 

5.4.1.3. Grubun maç sonrasındaki ritüelleri 

  Grubun maç sonrasındaki ritüellerini belirleyen davranış ve duyguların, 

maçın galibiyetle mi mağlubiyetle mi sonuçlandığıyla yakından bir ilgisi vardır. Maç 

BJK’nin lehine bittiyse sevinç ve mutluluk duygularının hissedildiği, coşkulu 

kutlamaların yapıldığı bir atmosfer söz konusudur. Aksi durumda mağlubiyetle biten 

bir karşılaşmanın ardından deyim yerindeyse grupta bir yas havası hâkimdir. 

Mutsuzluk, üzüntü bazen öfke hissedilir ve yüzler asıktır. Bu klâsik genel hislerin ve 

davranışların dışında maçın nasıl bittiğiyle ilgilenmeyen, maç kaybedilse dahi 

“yenilsek de yensek de taraftarın senle!” sloganındaki gibi bir hâlet-i ruhiyyeye 

bürünen: “Mağlubiyetin benim için hiçbir önemi yok, önemli olan Beşiktaş ve 

tribünde olmak” (KK 11) diyen mensuplar mevcuttur. Hatta yenilgi sonrasında 

‘taraftar tevekkülü’ne sahip olan: “Yensek de yenilsek de biz hep birlikteyiz. Sonu 

mağlubiyet de olsa bir maçı daha görebildiğime sevinirim, yine sevinirim” (KK 12) 

diyen Çarşılılar da bulunmaktadır.  

 Mağlubiyetle biten bir karşılaşma sonrasında Çarşı, sıcağı sıcağına takımına 

destek olmak amacıyla futbolcularını tribünlere çağırır ve onlara moral vermek 

niyetiyle ritüelleşen bir eyleme dönüşen ‘aldırma kartal” bestesini söylerler. 

Sabahattin Ali’nin ‘Aldırma Gönül’ adlı şiirinden esinlenilen bestenin geçmişi 



 

127 

1970’li yıllara dayanır ve günümüzde hâlâ söylenmeye devam eder. Bir mağlubiyet 

sonrasında ortaya çıkmıştır ve sözleri şu şekildedir: 

Başın öne eğilmesin aldırma kartal aldırma 

Başın öne eğilmesin aldırma kartal aldırma 

En büyük sen değil misin 

Aldırma kartal aldırma 

Aldırma kartal aldırma 

Kartal aldırma 

 

Dışarıda yüz bin taraftar 

Bir gün ağlar bir gün coşar 

Seni bu sesler oyalar 

Aldırma kartal aldırma 

Aldırma kartal aldırma 

 Grup üyeleri maç sonrasında maç öncesinde olduğu gibi birlikte geldikleri 

stattan yine birlikte ayrılırlar. Özellikle galibiyetle biten bir maçın ardından keyifle 

stattan Beşiktaş semtine yürürler; sloganları ve besteleri yol boyunca dillerinden 

düşürmezler. Kazan’da, Balıkçılar Çarşı’sında ya da semtin diğer mekânlarında 

yemeklerini yiyenler, çorbacıya gidenler olur ya da çay bahçelerinde çaylarını 

içenler... Hava güzelse maç öncesinde olduğu gibi parklarda vakit geçirirler. 

Galibiyetin verdiği sevinç ve keyifle tribün yorgunu da olsalar birlikte uzun zaman 

geçirirler. Mağlubiyet sonrasında ise yine birlikte stattan ayrılırlar bazısı grupla biraz 

zaman geçirir, maç kritiği yapılır ya da hiç konuşulmaz ve hemen evine gider. Bazısı 

derdini, kederini grubuyla atlatmaya çalışır ve semte gider orada vakit geçirir. 

 Deplasman maçlarının sonrasındaysa maçın sonucuyla doğru orantılı olarak 

galibiyet sonrası otobüste bir şenlik havası yaşanır. İstanbul’a dönünceye kadar 

keyifle yolculuk edilir, molalar verilir. Mağlubiyet sonrasıysa grup cenazeden 

dönüyormuşçasına sessizliğe bürünür, yol boyunca otobüste sessizlik hâkimdir ve 

uyuyarak maç düşünülmemeye çalışılır ve yolculuğun bir an önce bitmesi istenir. 

 Maç sonrası ritüellerine dair Çarşılıların paylaşımlarından bazıları şöyledir: 

“Maçtan sonra kesinlikle maçın kritiğini yaparız. Sahadaki futbolu çok 

izleyemediğimiz için grup olarak tribünde olan şeyleri konuşuruz tartışırız 



 

128 

bunun kritiğini yaparız  ‘ tribün kritiğini’ de yaparız. Neyi eksik yaptık ya da 

neyi fazla yaptık diye tartışırız ana konu tribün olur. Bir dahaki maça daha iyi 

hazırlanalım diye yaparız bunu bir eksiğimiz varsa giderelim diye. Çünkü 

takım üzerinde etkimiz kaçınılmaz, takımı ateşliyoruz takıma galibiyet için 

motivasyon sağlıyoruz tetikleyici unsurlardan biri de Çarşı olarak biziz. Biz de 

BJK’nin 12. Futbolcusuyuz.” (KK 11). 

“Maç sonrası stattan çıkınca o ağaçlı yoldaki üzüntümüz ya da sevincimiz… 

‘Yensen de yenilsen de kalbim hep senle!’ bestesinin söylenmesi bir 

ritüelimizdir ve bu hiç değişmez” (KK 12). 

“Birlikte eğlenmeyi severiz üzüntüden bile eğlence çıkarırız. Maçtan yenilgiyle 

ayrılsak bile neşemizi yerine getirmek için birlikte bir şeyler yaparız sonra 

evlere dağılırız. O an stresimizi ve üzüntümüzü atamazsak daha kötü oluruz 

içimizde patlar! Yendiysek zaten bizden mutlusu yok o zamanlarda ayrılmamız 

ne mümkün gelsin sloganlar besteler… Tribünde doksan dakika bağırmamışız 

gibi bir de semte gider semti inletiriz. Semt zaten maça ve bize çoktan 

hazırlanmıştır her mekânda siyah beyaz bayraklar olur. Her yerde BJK formalı 

insanlar, Çarşı karnavala dönmüş… Gürültüden konuşmalar duyulmuyor 

dünyanın en mutlu gürültüsü bu… Sonra gelsin keyifle yenen yemekler, içilen 

içkiler çorbalar, çaylar…” (KK 25) 

“Genelde maç sonralarında Kazan’da ya da parkta toplanıyoruz Şairler 

Parkı’nda. Parktaysak çayımızı sigaramızı içip sohbetimizi ediyoruz maçın 

kritiğini yapıyoruz. Tribünde görüşemediğimiz arkadaşlarımızla bir araya gelip 

hasret gideriyoruz hasbihâl ediyoruz. Kazan’daysak de demleniyoruz yine 

hasret gideriyoruz. Semtte ve mekanlarda her yer BJK bayraklarıyla donatılmış 

oluyor. Formalarımız atkılarımızla orda oluyoruz,  ne tarafa dönsek baksak 

BJK formalı insanlar görüyoruz kendimizi evimizde hissediyoruz. Maçı 

kaybettiysek unutuyoruz böylece, BJK sevgimiz ve birlikte olmak üzüntümüzü 

bastırıyor. Maç sonrasındaki en güzel ritüelimiz budur, ne olursa olsun 

dostlarla buluşmak” (KK 17). 

“Maç galibiyetle bittiğinde içimiz içimize sığmaz coşkuyla küçük bir çocuk 

gibi oynaya oynaya semtimize geçeriz. Ağaçlı yolda yürürken caddeyi inletiriz, 

arabalardaki insanlar da kornalarıyla bize eşlik ederler. Maç güzel bitmiştir 

maç sonrası eğlenceyle geçer ve bütün hafta moralimiz yüksek olur. Diğer 

maça kadarki modumuz pozitiftir ve yüksektir. Bir sonraki maçın sonucu diğer 

haftaki modumuzu belirler. Bir pankartımızda da dediğimiz gibi: Beşiktaş 

iyiyse biz de iyiyiz!” (KK 5). 

“Stattan yenilsek de yensek de tezahüratlarla ve marşlarla çıkarız. Çünkü her 

duruma uygun tezahüratımız da bestemiz de bulunmaktadır. Maçın kritiğini 

yaptığımız gibi tribünde yaptıklarımızı konuşuruz, tribünün de kritiğini 

yaparız. Maç sonrasının Çarşı’nın değişmez ritüeli tribün kritiği yapmaktır Biz 

de sonuçta tribünde takım için efor sarf ediyoruz ve elimizden gelenin en 

iyisini yapmaya çalışıyoruz. Eve gittiğimde de mutlaka maçın özetini izlerim 

ve tribünleri bir de o şekilde görmek, dinlemek, analiz etmek isterim” (KK 19). 

 Yukarıdaki ifadelerden anlaşılacağı üzere maçın galibiyetle bitmesi  Çarşı 

grubu  için önemlidir ve tribündeki emeklerinin karşılığını almıştır. Bunun 

sonrasında semtte sürdürülen bir festival havası söz konusudur. Bir de derbiden ya da 



 

129 

UEFA, Şampiyonlar Ligi maçından galibiyetle ayrılınmışsa semtteki şölen havası kat 

be kat fazla olur. Mağlubiyet sonrasındaysa grup üyelerinin en sık görülen ortak 

davranışları; maç hakkında konuşmamak, genel anlamda futbolla ilgili konuşmamak, 

ya da kimseyle bir süre konuşmamak şeklinde olur. Takıma duyulan sevgide ve 

bağlılıkta asla bir azalma olmaz. Burada üzüntüden kaynaklı konuşmamak üzerinden 

bir sessiz ortaklık söz konusudur. Hakan Aydoğan (KK 25) buna dair bir örneği 

şöyle anlatmıştır: 

“UEFA’da Lyon’a penaltılarla elendiğimiz maçta sabaha kadar dolaşmıştık 

semtte. Stat ışıkları sönmüştü biz hâlâ stadın etrafındaydık, ayrılamadık bir 

türlü. Suskunduk, kimseden çıt çıkmıyordur. Ama hepimiz aynı davranıyorduk 

sessiz bir anlaşma yapmışız gibi…” 

Bu ifadelerden hareketle maç sonrasındaki ritüellerin maçın skoruna göre ve 

grup üyelerinin duygu durumlarına bağlı olarak değişkenlik gösterdiği 

anlaşılmaktadır. Dolayısıyla maçın galibiyetle ya da mağlubiyetle bitmesine bağlı 

olarak grup üyelerinin hissettiği coşkunun, kızgınlığın ya da üzüntünün maç 

sonrasındaki ritüelleri direkt etkilediği yargısına varılabilir. 

5.4.2. Çarşı Grubunun Folklor ile İlişkisi ve Gelenek Aktarımı  

5.4.2.1 Çarşı Grubunun Folklor ile İlişkisi 

 Beşiktaş’ın halkın takımı olduğunu iddia eden Çarşı’nın halk bilimi ile ilişkisi 

kaçınılmazdır.  Tribünleri besleyen kaynak; taraftar kitlesinin mensubu olduğu 

milletin, yaşadığı coğrafyanın kültürün, geleneği ve göreneği dolayısıyla folklorudur. 

Türkiye Cumhuriyeti’nin en eski ve köklü kulüplerinden olan BJK’nin taraftar grubu 

Çarşı da gerek Türk kültüründen gerekse Türk halk biliminden fazlasıyla 

etkilenmektedir. Anadolu’nun, İstanbul’un ve Beşiktaş semtinin kültürel kodlarını 

taşımaktadır.  

 Folklorun Çarşı grubu üzerindeki etkisinin görüldüğü yerler ekseriyetle 

tribünlerdir. Taraftarların kendilerini ifade ettikleri mekânlar olarak statlar ve ifade 

araçları olarak kullandıkları tezahüratlar, sloganlar, marşlar, besteler ve pankartlardır. 

Dolayısıyla folklorun yansımaları da en çok tezahürat, beste ve pankartlarda 

görülmektedir. Ferhat ile Şirin Hikâyesi’nden esinlenilen bir pankart ya da halk 

ozanları Âşık Veysel ve Neşet Ertaş türkülerinden sözlerin yer aldığı bir pankart 

buna örnek gösterilebilir. Bunların yanı sıra tribünlerde sözlü ve yazılı olarak 



 

130 

atasözlerine ve Ramazan ayında ise mânilere yer verildiği görülmektedir. Mâniler 

okunurken tıpkı Osmanlı zamanındaki Ramazan akşamlarında olduğu gibi davulların 

kullanıldığı görülmektedir.  

 Folklorun Çarşı tezahüratlarındaki yansımalarından biriyse 2006 yılındaki 

CSKA Sofya-BJK maçında, Yunus Emre’nin sözlerinden oluşan ‘Sordum Sarı 

Çiçeğe’ ilâhisini kendisine uyarlamasıdır. Doğaçlama olarak söylenmiş ve maçın 

etkisiyle ortaya çıkmış bir tezahürat olduğu sözlerinden anlaşılmaktadır: 

Sordum sarı çiçeğe 

Neden edilir bu laf? 

Çiçek eydur, Derviş Baba 

Sahasında maç kazanamazdur 

 

Yine sordum çiçeğe 

Evet ama kazanur 

Çiçek eydur: derviş baba 

Sen yunus değil misin? 

 Çarşı’nın türkülerden etkilenerek çok sayıda beste yaptığı bilinmektedir. 

Türküleri hiç uyarlamadan özüne uygun bir biçimde söylediği durumlar da 

olmaktadır. 2 Aralık 2018 tarihinde BJK’nin ev sahipliği yaptığı Vodafone Park’ta 

oynanan Beşiktaş-Galatasaray derbisi 1-0 Beşiktaş’ın lehine sonuçlanınca Çarşı, 

statta bir kına gecesi havası estirmiş ve Galatasaray taraftarını hep bir ağızdan 

‘Yüksek Yüksek Tepelere’ türküsüyle evlerine uğurlamıştır: 

Yüksek yüksek tepelere ev kurmasınlar 

Yüksek yüksek tepelere ev kurmasınlar 

Aşrı aşrı memlekete kız vermesinler 

Aşrı aşrı memlekete kız vermesinler 

Annesinin bir tanesini hor görmesinler 

Annesinin bir tanesini hor görmesinler 

Uçan da kuşlara malum olsun 

Ben annemi özledim 



 

131 

Hem annemi hem babamı 

Ben köyümü özledim 

 Galibiyet sonrasında bir düğün coşkusu yaşayan grup, bunu kına gecesi 

geleneğinden esinlenerek işin içine biraz da mizah katarak yansıtmıştır. 

 Çarşı’nın en bilinen bestelerinden biri Türk sanat müziğinin en sevilen 

şarkılarından biri olan ‘Sevemez Kimse Seni’ uyarlamasıdır: 

Sevemez kimse seni 

Benim sevdiğim kadar 

Sevemez kimse seni 

Benim sevdiğim kadar 

Beşiktaş sen olmasan 

Yaşamak neye yarar 

Beşiktaş sen olmasan 

Bu dünya neye yarar 

Her gün seni düşünür 

Her an seni yaşarım 

Seni sevmekten değil 

Kaybetmekten korkarım 

 Tribünler takımlarına sevgilerini hep bir ağızdan bu besteyi söyleyerek ifade 

ederler. Grup, ülkesinin türkülerinden esinlendiği gibi klâsik musikîsinden de 

esinlenmiştir. Çarşılıların halk bilimi ve grup arasındaki ilişkisine verdikleri örnekler 

şu şekildedir: 

“Bizim tribün liderimiz Alen Abi Ermeni kökenli bir Türk vatandaşıdır. 

Yahudi de var inanamazsınız ama Amerikalı ve İngiliz de var aramızda. 

İngiltere’de yaşayan bir İngiliz abimiz var maça gelip gidiyor. Alevi ve Sünni 

herkes var. Rahmetli Serdar Abi’nin cenazesinde Alen Abi ile namaz kıldık. 

Ölüm, cenaze, düğün hep beraberiz ve bu durum bizi zenginleştiriyor. Bir 

arada olmamızı ve birbirimize saygı duymamızı sağlıyor. Geleneğimiz mozaik 

yapımızdan besleniyor. Türk insanının ve kültürünün kucaklayıcılığı, 

birleştiriciliği grubumuza yansımıştır. Misafirperverliğimiz, 

yardımseverliğimiz göreneğimizden gelir, böyle gördük ve böyle de yaşıyoruz” 

(KK 2) 

 “Tribünümüzde etnik kökeni farklı bir sürü kişi vardır. Herkesin dini, ırkı 

farklı olabilir. Bizim için önemli olan yanımızdaki arkadaşımızın karakteridir. 



 

132 

Birbirimizin yöresinden ve geleneklerinden bir şeyler öğreniyoruz. Birbirimize 

saygı duyuyoruz” (KK 8). 

“Bestelerimizi halk türkülerimizden ve Türk sanat müziğimizden uyarlıyoruz 

çok bestemiz vardır bu şekilde. Folklorla organik bir bağımız vardır 

diyebilirim” (KK 9). 

“Biz düğünde, cenazede bir aile gibiyizdir ve ona göre davranırız birlikte 

oluruz yan yana dururuz. Âdetleri yerine getiririz.  Birinin çocuğu olursa 

ziyarete gideriz. Slogan ve pankartlarımızda atasözlerinden ve mânilerden 

yararlanırız. Sanki atalarımız biz tribünde kullanalım, söyleyelim diye 

atasözlerini, mânileri ya da türküleri söylemişler gibi geliyor bana” (KK 11). 

“Çarşı dediğiniz oluşum halktır zaten dolayısıyla halka ait her şey tüm bilgiler 

Çarşı’yı etkiler ve besler folklor da halk gelenekleri de bunun içerisindedir “ 

(KK 16). 

 “Tribünlerin hepsi folklordan beslenir. Bazen mehter marşı söyleriz mesela 

bazen İzmir marşını söyleriz. Çeşitliliğimiz bir zenginliktir ve özelliğimiz de 

budur” (KK 24). 

“Çeşitli insanların bir araya geldiği bir oluşum olduğumuz için her etnik 

kökenden ve kültürden insanlar var. Mozaik bir taraftar grubu olduğumuzdan 

halk kültürümüz zengindir, çeşitlidir ve kesinlikle folklordan besleniriz bunu 

da tribüne yansıtırız” (KK 25). 

“Bizim tribünümüzde türkülerimizden esinlendiğimiz bestelerimiz söyleniyor. 

Pankartlarımızda atasözlerimiz var deyimlerimiz var bu halk mizahının tribüne 

yansıması, rakiplerimize mesajımızı bu şekilde iletiyoruz. Bizim sazımız 

sözümüz bestemiz pankartımız” (KK 28). 

  

“Çarşı halkın takımıdır. Halk biliminden ayrı düşünülmesi mümkün değildir. 

Hepimiz ülkemizin, yörelerimizin kültürünü taşıyoruz. Annelerimizden 

öğrendiğimiz iyi dilekleri, duaları takımıza diliyoruz. Nenemizden kötülük 

yapan insanlar için duyduğumuz bedduları ediyoruz maçımızı kötü yöneten 

hakemlere. Halaylar çekiyoruz güzel bir maç sonunda, türküler söylüyoruz. 

Mânilerden esinlenilmiş tezahüratlarımız var. Galibiyetler düğündür, 

mağlubiyetler cenazedir bizim için” (KK 30). 

 

“Çarşılı birçok esnaf arkadaşımız var. Semtte esnaf olan ya da semt dışından 

esnaflık yapan arkadaşlar arasında bir dayanışma vardır. Ahilik geleneğimize 

benzeyen bir gelenektir bu esnaf arasında yardımlaşma, birbirine destek olmak 

ve belirli bir ahlâk çerçevesinde hareket etme… Hem Çarşı hem esnaf olunca 

bu durum kendiliğinden ortaya çıkıyor. Türk halkının kök salmış kültürel 

gelenekleri, folkloru bizde hâlâ yaşamaktadır ve bunlardan vazgeçmeye 

niyetimiz yoktur” (KK 27) 

 

“Grubumuzda halk kültürünün etkisi çeşitli şekilde hissedilir. Benim 

vereceğim örnek şu olabilir, maçı kazanmak için uğur getirsin diye muska 

yaptırıp maça boynunda muskasıyla gelen arkadaşlarımız var. Bu bir inanış, işe 



 

133 

yarar yaramaz ben bilemem ama insanlar bunu yapıyor. Totemlerimiz zaten 

çok fazla hem grup olarak hem de bireysel olarak. Kötü gidiyorsa maç hemen 

‘Kış kış cinler kış kış! Yallah cinler yallah!’ demeye başlıyoruz hep beraber” 

(KK 15). 

 

Çarşı grubu üyelerinin büyük bir kısmı grubun halk bilimi unsurlarından 

beslendiğini ve  

tezahürat, beste ve pankart gibi ürünlerinde de bu etkinin izlerinin açıkça 

görüldüğünü ifade etmişlerdir. Grup üyelerine yöneltilen “Çarşı grubunun halk 

bilimi/folklordan beslendiğini düşünüyor musunuz?” sorusuna verilen cevapların 

yüzdelik oran grafiği aşağıda yer almaktadır. Grafikten de anlaşılacağı üzerine Çarşı 

ile folklor arasında bir ilişki kurmayan üye sayısı oldukça azdır.  Folklordan 

beslenildiğini düşünenlerin sayısı ise çoğunluktadır. Nitekim grup üyelerince verilen 

örnekler de bu düşünceyi doğrulamaktadır. Beşiktaş’ın halkın takımı olduğu ve 

Çarşı’nın da bu doğrultuda bir grup olduğu ifade edildiğinden, grubun halk 

kültürüyle ve halk bilimiyle ilişkisinin kaçınılmaz olduğu ve halk bilimi 

unsurlarından; türkülerden, mânilerden, halk hikâyelerinden, atasözlerinden halk 

mizahından, ilâhilerden, halk inanışlarından vb. etkilendiği görülmektedir. Folklor 

unsurlarından yararlanılması grubun üye yapısının çeşitliliğinden, semt oluşumundan 

kaynaklı yerel ve mikro düzeyde ilişkilere sahip olunmasıyla bağlantılıdır. Grup 

içerisinde yalnızca ulusal düzeyde bir etkileşim ve iletişim türünden bahsetmek 

mümkün değildir.  

 

 



 

134 

 

Şekil 5.3. Çarşı Grubu-Folklor İlişkisi Grafiği 

5.4.2.2. Çarşı grubunun gelenek aktarımı 

 Gelenek kelimesi, Batı dillerine Latince ‘traditionem’ sözcüğünden geçmiştir 

ve kökü ‘tradere’dir. Kelime anlamı itibariyle bilgiyi aktarma mânâsına gelmektedir 

(Williams, 2016: 386). Aynı kelimenin Türkçe’deki karşılığı ise ‘gelmek’ fiilinden 

türetilmiştir ve anane ile aynı anlama gelmektedir. Gelenek ile ilgili olarak Sedat 

Veyis Örnek’in ifadelerine bakıldığında; geleneklerin toplumdaki sosyal normların 

önemli bir bölümüne kaynak oluşturduğu görülmektedir. Toplumda kuşaktan kuşağa 

geçen kültür varlıkları ve mirasları; alışkanlıklar, bilgi ve beceriler gelenek kavramı 

bağlamında değerlendirilmektedir. Gelenek, bir kuşaktan diğerine aktarılan bilgi, 

yaşam biçimi, tasarım ve inançları kapsamaktadır (2016: 178). Bu doğrultuda 

geleneğin oluşmasında aktarılan bilgi ve bu bilginin nereden, ne şekilde tasarlandığı 

önem kazanmıştır. Bu durum geleneği sınırlı bir tasnif alanından çıkarır dolayısıyla 

halk biliminin, yapılandırılmış ve güncel araştırma alanları ile bağlantısı kesilmemiş 

folklor ve halk tanımlarına ‘gelenek’ de eklenmiştir. 

 Tahir Alangu’nun48 ifadelerine göre: 

“Halkın hayatında sürekli ve aralıksız olarak gelenek türeten, birleştiren ve 

yeni gelenek formları yaratan bir ‘cevher’ vardır. Halk kültürü varlığı ancak 

 
48 Ayrıntılı bilgi için bkz. Alangu, T. (2021). Türkiye Folkloru El Kitabı, İstanbul: YKY, ‘Gelenek ve 

İlerleme’ Bölümü, (464-469). 

 

 

63%

21%

10%

6%

Çarşı Grubu Folklordan Besleniyor mu?

1. Kesinlikle Evet

2. Evet

3. Kararsız

4. Hayır



 

135 

bunun aracılığı ile halka bağlı gelenek kaynaklarına, gelenek ihtiyaçlarına kök 

salar ve işler. Böylelikle yeni gelenekler yaratılır” (2021: 464). 

Alangu’nun ifadesinden hareketle Çarşı’nın taraftar folklorunda yeni 

gelenekler yarattığından söz edilebilir. Çarşı grubu kurulduğu günden bugüne 

yaklaşık kırk yıllık bir süreçte, gerek tribünde gerekse tribün dışında kendine özgü 

bir kültür ve gelenek oluşturmuştur. Kuruluş yıllarında doğduğu semt olan Beşiktaş 

ve Beşiktaş Çarşı’nın kültürünü günümüze kadar taşımıştır. Önceleri birkaç yakın 

arkadaş, semt çocuğu, esnafı diye adlandırılan ve sınırlı sayıda kişi ile çıkılan yolda 

gittikçe kalabalıklaşmışlardır. Grubun taraftar skalası semt dışından İstanbul’a, 

ardından Türkiye geneline ve son olarak da dünya çapına yayılan bir biçimde 

genişlemiştir. Dolayısıyla bu geniş zaman ve alan içerisinde belirli ritüeller, yazılı ve 

sözlü ürünler çerçevesinde ‘Çarşı kültürü’ ve ‘Çarşı geleneği’ denilebilen; grubun 

kendisiyle özdeşleşen; slogan, pankart, tezahürat, marş, beste, faaliyet ve sosyal 

yardım kampanyalarını oluşturmuştur.  

 Grubun tribünde ve tribün dışında gelenekselleşmiş uygulamalarından biri 

olan ve Çarşı’yla özdeşleşen; tribün liderinin sahaya inip gerçekleştirdiği ‘üçlü 

çektirme’ ritüeli başka birçok taraftar grubu tarafından da uygulanmaktadır. Bunun 

yanı sıra grubun sahip olduğu toplumsal ve sosyal hassasiyetler dolayısıyla 

gerçekleştirmiş olduğu yardım organizasyonları da bir gelenek hâlini almış ve grupla 

özdeşleşmiştir. Grupla anılan belli başlı bir başka Çarşı geleneği de grup üyelerinin 

tribün içinde ve dışında kurmuş olduğu ağabey-kardeş ilişkileridir. Grubun tribün 

lideri Alen Markaryan (KK 1) bu durumu şöyle anlatmaktadır:  

“Çarşı’da çok net bir ağabey kardeş ilişkisi vardır. Maç öncesi bir araya gelip 

çayımızı kahvemizi içeriz, bilirsiniz ki kırk yıl hatırı vardır... Anılardan 

bahsederiz, geçmişimizi hatırlarız, bu birliktelik önemlidir. Bu sadece tribünle 

sınırlı kalmamıştır tribün dışına da taşmıştır. Hâl böyle olunca bana 7/24 

herkes ulaşıyor. Bir şeye ihtiyacı olan, yardım isteyen telefonla ulaşıyor ya da 

işyerime geliyor.  Bu da Çarşı’nın duruşundan kaynaklı bir durum. Yardım 

kuruluşu gibi hareket etmesinden ve duyarlılığından kaynaklıdır. İnsanlar bunu 

benimsedi ve sevdi Çarşı bu güveni verdi insanlara. Sadece Beşiktaşlılara değil 

herkese…” 

   Grup üyelerinin Çarşı’nın geleneğine ve kültürüne dair aktarımları şu 

şekildedir: 

“Çarşı’daki gelenek, Türkiye’de hiçbir tribün grubunda olmadığı kadar 

yoğundur.  Çarşı 1982’de kurulmuş olsa da,  kültürü bundan daha öncelere 

dayanmaktadır. Neticede Çarşı’yı kuran insanlar yine bu tribünün bir 



 

136 

parçasıydılar ve belli bir kültür hâkimdi. Bir tribün grubu olarak kurulsa da, 

kurulduğu zaman itibariyle Türkiye’de apolitik olmanın pek mümkün olmadığı 

senelerde kurulmuştur ve bu bağlamda aslında özellikle kurucu ekibin bir çoğu 

benzer siyasî görüşe sahip insanlardan oluşmaktaydı. Bugünse her görüşten her 

inanıştan her çevreden insanın bir çatı altında toplandığı bir hâl alsa da, kuruluş 

yıllarından bugünlere gelen bir geleneği bulunmaktadır ve hala devam 

etmektedir. Bu gelenek nedir derseniz; vicdanlı ve adaletli oluşu derim. Bazı 

şeyler zaman içerisinde değişime uğramış olsa da, temel değerleri ve geleneği 

devam etmektedir. Grup içerisinde yazılı olmayan birçok kural vardır” (KK 5). 

 

“Mesela birçok tribünde Galatasaray’da, Fenerbahçe’de, Bursaspor’da tribün 

reisi vardır, bizde yoktur. Hiyerarşik yapımız tabi ki vardır fakat bizde ‘abi’ 

vardır. Bizden bir yaş iki yaş büyük herkes abimizdir, küçük herkes de 

kardeşimizdir. Çarşı’da şöyle bir gelenek var: Diğer tribünlerde reisin söylediği 

kanun kabul edilir. Bizdeyse abinin söylediğine mantıklıysa uyulur, mantıklı 

değilse dediğini yapmayacak bir sürü insan vardır. Saygı ve sevgi çerçevesinde 

davranılır bunda asla bir eksiklik yoktur ama zorlama da yoktur hoşgörü 

vardır” (KK 2). 

“Dostluk, abilik, kardeşlik… Çarşı’nın temel değerleridir ve yıllardır süregelen 

geleneğidir.  Bunun yanında Anadolu’daki okullara, fakire fukaraya, ve sokak 

hayvanlarına yardım etmek bizim dayanışma ve yardım geleneğimizin bir 

göstergesidir.” (KK 3). 

“Her tribünün kendi geleneği ve kültürü vardır. Diğer tribünlerde tribünün 

liderinin söylediği söz kesinlikle tartışmaya açık değildir. Bizde durumlar biraz 

daha farklı. Tamamen lidere bağlanma diye bir şey yoktur. Doğru olanı 

yapmak vardır. O an geldiğinde doğru olan, liderin söylediğiyle ters düşüyorsa, 

doğru olan yapılır” 

(KK 8). 

“Çarşı’nın birleştirici bir kültürü vardır. Sağcısı solcusu; Türk’ü, Ermeni’si bir 

çatı altında toplanırız.” (KK 10) 

“Grubumuzda abilik kardeşlik ilişkisi vardır. Birbirini ezmeme, birbirine sahip 

çıkma vardır. Dostluk vardır. Bizim en kıymetli geleneğimiz, göreneğimiz 

budur” (KK 13). 

“Çarşı, önce Beşiktaş’ın sonra da her canlının hakkını savunmaya çalışır. En 

önemli geleneği budur ve bu hiç değişmemiştir. Gerek tribünde gerekse 

dışarıda her zaman kendi kültürüyle var olmaya devam edecektir” (KK 23). 

“Çarşı’nın kendine özgü bir kültürü vardır; asi, farklı ve isyankâr bir tabiatı 

vardır. Grupta her dinden, her ırktan, her görüşten insan vardır. Abilerimiz, 

kardeşlerimiz, dostlarımız kimse kimseye karışmaz herkes birbirine saygı 

duyar, kimse yargılanmaz Bizim en bilinen geleneğimiz budur. Turnikeden 

geçince herkes kimliğini dışarıda bırakır, statta tek bir kimlik vardır: 

Beşiktaşlılık…” (KK 24). 

“Grubun kendi geleneği vardır, öncelikle semt kültürüne sahiptir. Bir defa 

Türkiye’nin neresinde olursanız olun Beşiktaş’ın maçına gitmek için 

Beşiktaş’a gelmeniz gerekiyor.  Kartal heykelini görüyorsunuz, Süleyman 



 

137 

Seba’nın yaşadığı yerleri görüyorsunuz. Beşiktaş’ın caddelerinde Beşiktaş 

efsanelerinin isimlerini görüyorsunuz. Mesela Şairler Parkı vardır. Parkın 

girişinde Süleyman Seba’nın heykeli vardır ve caddenin ismi Süleyman Seba 

caddesidir. Semt havasını soluyunca kültür ve gelenek oluşmuş oluyor, devam 

ettirilmiş oluyor. Bu bizim övündüğümüz bir durum diğer takımlarda olmayan 

budur, farkımız kültürümüzdür, semt takımı olmamızdır” (KK 2). 

 Grup üyelerinin ifadelerden anlaşılacağı üzere Çarşı’nın geleneği ve kültürü 

konusunda üzerinde en çok durulan nokta; gruptaki hiyerarşinin dahi bir hoşgörü ve 

esneklik çerçevesinde oluşturulmasıdır. Diğer tribünlerde olduğu gibi mutlak bir reis 

otoritesinden söz edilemez. Üzerinden durulan bir diğer husus da grubun kültürel 

olarak mozaik bir yapıdan oluştuğu; her inanıştan, sosyal çevreden, siyasî görüşten 

insanın bir araya geldiği ve Beşiktaşlılık ve Çarşılılık çatısı altında toplandığıdır. Bu 

durum grupta bir hoşgörü kültürünün oluşmasını sağlamıştır. 

 Çarşı’nın bir semt grubu olması, semt kültürünün getirdiği gelenekleri 

taşımasını da beraberinde getirmiştir. Grupta dayanışmanın ve yardımlaşmanın 

yüksek düzeyde olduğu, Beşiktaş taraftarlığının dışında insanî ilişkilerin de kuvvetli 

bağlarla kurulduğu görülmektedir. Ağabeylik-kardeşlik geleneği sürdürülmektedir. 

Buradan hareketle Ahîlik geleneğine benzer bir Beşiktaşlı ve Çarşılı esnaf 

dayanışmasından da söz edilebilir. 

 Çarşı ve gelenek ilişkisinden hareketle, aşağıda yer alan grafikte Çarşı 

üyelerine: “Çarşı grubunun bir geleneği ve kültürü var mıdır?” Sorusu yöneltilmiş ve 

alınan cevaplar yüzdelik oranlarla belirtilmiştir. Görüşme yapılan tüm grup 

üyelerinden istisnasız olumlu yanıt alınmıştır. Çarşılılar grubun kendine özgü 

geleneği ve kültürü olduğu noktasında hemfikirdirler. Yüzdelik oranlar 

doğrultusunda ‘kesinlikle evet’ veya ‘evet’ diyenler grafik yardımıyla belirtilmiştir. 



 

138 

 

Şekil 5.4. Çarşı Grubu Gelenek-Kültür Grafiği 

Çarşı grubu üyelerinin BJK taraftarı olmaları genel olarak çocukluk yıllarına 

dayanmaktadır. Küçük yaşlardan itibaren siyah beyazlı renklerle tanışmışlardır. 

Arkadaş, akraba, komşu etkisiyle BJK taraftarı olanların yanı sıra kimsenin etkisinde 

kalmadan bireysel olarak Beşiktaşlılığı seçmiş kişiler de bulunmaktadır. Fakat 

grubun büyük bir kısmı babalarının teşvikiyle BJK taraftarı olmuştur burada baba 

faktörü oldukça önemlidir. Babadan oğula bir taraftarlık aktarımı gibi düşünülebilir. 

Alen Markaryan da bu kişilerden biridir ve Beşiktaşlı oluşunu şöyle anlatmıştır: 

“Beşiktaşlılık çocukluğumdan gelen bir tutku, babamdan geliyor ve kendisi 

sıkı Beşiktaşlı. Kurtuluş son durakta oturuyoruz ev küçücük babamın maç 

anılarını dinliyorum. Bir gün beni de maça götürüyor, 5-6 yaşlarındayım ve 

gidiş o gidiş… 10 yaşımda Bağlarbaşı’na taşındık o yaşta Cemil Turan’ın 

jübilesine gittim, Beleştepe’de49 izledik bilet falan yok. Stadın harika bir 

akustiği var, o gün bugün takımın hastası olduk. Tribünde emek var alın teri 

var, ben vitrine çıktım sadece. Herkesin emeği var 79’dan 80’lerden beri. “ 

 Çarşı’da genelde babadan öğrenilmiş ve etkilenilmiş bir Beşiktaşlılık söz 

konusudur. Birer Beşiktaşlı genç veya yetişkin hâline gelmiş Çarşılılar; maç 

ritüellerini, marşlarını, tezahüratları, bestelerini vs. çocuklarına ya da küçüklerine 

öğretme konusunda oldukça aktiftir. Tıpkı kendilerinin babalarından, ailelerinden ve 

tribündeki ağabeylerinden öğrendikleri gibi… 

 
49 Eski İnönü Stadı’nın Taksim tarafına bakan kısmında yer alan, numaralı ile yeni açık tribünü 

arasında kalan, deniz tarafındaki kalenin ve yarı sahanın görülmediği, maçları ücretsiz olarak 

izlemek isteyen taraftarların konuşlandığı tepeye verilen ad. 

 

34%

66%

Çarşı Grubunun Geleneği ve Kültürü Var 

Mıdır?

1. Kesinlikle Evet

2. Evet



 

139 

Çarşı üyelerinin bu öğretilere dair aktarımları şu şekildedir: 

“Ben Çarşı ile ilgili her şeyi ve Çarşı’dan öğrendiklerimi Beşiktaşlı 

öğrencilerime öğretiyorum. Kendileri de öğrenmek istiyorlar ve bana 

soruyorlar oldukça hevesliler. Ben de seve seve onlarla paylaşıyorum. Bu bir 

nevi el vermektir; tribün adabı ve tribüncülüğü öğretmek. Sizden öncekiler 

böyleydi siz de buna uygun davranın, bunları öğrenin derim. Sonuçta biz de 

bunları ağabeylerimizden öğrendik.” (KK 2) 

“Atkı nasıl takılır kardeşime öğrettim, keza birçok bestemizi de öğrettim. Daha 

4-5 yaşlarındayken hepsini ezbere biliyordu. Küçük yaşta aşılamam gerek hem 

takım sevgisini hem de tribünün tadını almasını sağlamak gerek. Sonra zaten 

kopamıyorsun gerisi geliyor kendiliğinden” (KK 5). 

“İnşallah çocuğum olunca öğreteceğim. Kırkını çıkarınca stada götüreceğim. 

Tribüne giden Beşiktaş’ın sevdalısı Çarşı’nın gediklisi insanlar çok farklı 

yerlerden doktoru da var akademisyeni de, pazarcı, balıkçısı da, iyi huylu kötü 

huylusu da… Çocuklar bunu kendileri öğrenecek, bizzat yaşayarak ve 

görerek… Bizler aracılarız, yol göstericileriz…” (KK 12). 

 “Çarşı’nın yıllar yılı bu şekilde bizlere kadar geldiği aşikâr. İnsanlar 

birbirlerinden çok şey öğrenmiştir. Bizden sonra da bu şekilde ilerleyeceğinden 

eminim. ‘Babamdan kalan miras, oğluma olan borcum’ bizim sloganımızdır ve 

bunu çok iyi anlatır” (KK 23). 

“Şu an 1 yaşında bir kızım var ona Beşiktaş marşlarını dinletiyorum. Kadın 

futbol maçına da götürdüm, bir Beşiktaş havası alsın dedim. İlk maçıydı 

devamı gelecek, Vodafone Park’ gideceğiz daha. Küçüklükten aşılamak 

gerekiyor, alıştırmak ve öğretmek… Meşhur ağaçlı yolda; Dolmabahçe’den 

stada kadar çocuğun omzundayken yürümek, maça gitmek hepimizin hayalidir. 

Ben de bunu gerçekleştireceğim” (KK 24). 

“Çarşı olarak, ne biliyorsak, yaşıyorsak küçüklerimize öğretiyoruz. 

Tecrübelerimizi aktarıyoruz. Çeşitli yaş gruplarından insanların bir arada 

olduğu bir grubuz, maçla alakalı bir karar alınıyorsa herkes buna uyum 

sağlıyor. Maçlardaki besteler güncel duruma göre değişiyor. Geçmişten 

günümüze zamanına göre uyum sağlıyor diyebiliriz. Örneğin bizden önceki 

nesiller Ferdi Tayfur, Müslüm Gürses şarkılarını bestelere uyarlamışsa 

şimdilerde bizim dönemimizde pop şarkıları olabiliyor. Bundan sonra rap 

revaçta mesela bunlar uyarlanabilir. Gençlerin işinin zor olduğunu 

düşünüyorum ama biz elimizden gelen yardımı sağlarız ellerinden tutarız” (KK 

25). 

Çarşı’nın kurulduğu yıllardan itibaren sahip olduğu tribün içi ve tribün dışı 

geleneklerinin grup tarafından oldukça önemsendiği, sahip çıkıldığı ve gelecek 

kuşaklara aktarılması için gençlere ve çocuklara öğretildiği görülmektedir. Bu 

noktadan hareketle Çarşı grubunun semt oluşumu olması ve semt kültürünü taşıması;  

maç öncesi, sırası ve sonrasındaki ritüelleri; grup içerisindeki etkileşim ve iletişim 

türleri; folklor ile olan ilişkisi ve folklordan etkilenmesi vb. unsurlar Çarşı 

geleneğinin aktarımı olarak görülmektedir. Kırk yılı aşkın bir süredir devam eden ve 



 

140 

Türkiye içindeki ve diğer ülkelerdeki taraftar gruplarını da etkileyen Çarşı geleneği, 

grup üyelerinin ifadeleriyle her zaman yaşatılmak istenmektedir ve yaşatılmaya 

devam edecektir. Bu nedenden Çarşılılar gruplarını Beşiktaş sevgisini, taraftarlığını 

ve tribüncülüğünü sonraki Beşiktaşlı ve Çarşılı nesillere taşıyacak bir gelenek 

aktarıcısı olarak görmektedir. 

Aşağıdaki grafikten de anlaşılacağı üzere, grup üyelerine yöneltilen: “Çarşı 

grubunu sizden sonraki nesile bir gelenek aktarıcısı olarak görüyor musunuz?” 

sorusuna grup üyelerince verilen yanıtların tamamı olumlu olmuştur.  

 

Şekil 5.5. Çarşı Grubu Gelenek Aktarımı Grafiği 

  Çarşı’nın grup geleneğini kurulduğu günden bugünlere taşıdığı ve gelecek 

nesillere de aktaracağına dair hemfikir olan grup üyelerinin, oldukça önem verdikleri 

Çarşı geleneği ve bunun devam ettirilmesine dair ifadeleri şu şekildedir:  

  Alen, Çarşı’nın tribün lideri olarak şu ifadelerde bulunmuştur: “Tribünde 

yetiştik, tribünde de yetiştirdik, bir nevi el verdik emek verdik… İlk önce bizim 

ağabeylerimiz tribündeydiler sonra bizlere devrettiler,  biz de şimdi gençlere 

bırakıyoruz bu bir bayrak yarışıdır. Değerlerimize sahip çıkmamız gerek ve 

değerlerimizi ancak bu şekilde yaşatabiliriz. Senelerce emek verdiğin alın terinle, 

etinle, butunla… Beşiktaş tribünün en güzel özelliği jenerasyonlar arası bağın hiç 

kopmamasıdır.  Taa 1980’lerden itibaren yeni jenerasyon hep takip etti hiç kopmadı. 

 

64%

36%

0%

Çarşı Grubu Bir Gelenek Aktarıcısı Olarak 

Görülüyor mu?

1. Kesinlikle Evet

2. Evet



 

141 

Oğulları devam etti insanların, babadan oğula geçti tribün ve o bağ hiçbir zaman 

kopmadı. Bu çok kıymetlidir…” 

“Çarşı ve Çarşı geleneği hep yaşasın istiyorum ve bu yüzden tüm bildiklerimi 

aktarmaya çalışıyorum. Biz bu trenin son vagonlarıyız diyordum, bizden 

öncekilerin bayrağını aldık devam ettiriyoruz bayrağı taşıyoruz. Bizden sonraki 

çocukların bunu devam ettirebileceğinden kuşkuluydum fakat çok iyi çocuklar 

var ve yetişiyorlar. Örneğin UNIBJK (üniversiteli Beşiktaşlılar) çok iyi 

durumda harika öğrenciler, gençler var. Bizim zamanımızda öğrenciliğimizde 

tribün anlamında bu kadar iyi değildi, Piknik yapan bir gruptu. Bu nedenden 

ben UNIBJK’de yer almadım hiç Çarşı’daydım hep ama UNIBJK Çarşı ruhunu 

taşıyan çocuklardan oluşuyor. Ümitliyim onlardan…” ( KK 2). 

“Geleneklerimiz tabi ki aktarılacaktır ve aktarılıyor da… Bizden önce var olan 

ve senelerdir süre gelen bir kültürü şimdi bizden yaşça küçük Çarşılılarda da 

aynı hırsla, şevkle yaşarken görüyoruz. Bu bizi çok mutlu ediyor bunda 

hepimizin emeği var. Türkiye’de futbol var oldukça Beşiktaş da olacak, 

Beşiktaş var oldukça da Çarşı… Beşiktaş sokakta oynasın kaldırıma çıkar 

destekleriz” (KK 5) 

“Çarşılı bir baba ve öğretmen olarak, hem öğrencilerime hem de kızıma 

geleneğimizi, göreneğimizi aktarıyorum. Yani Beşiktaşlı olan öğrencilerimle 

Beşiktaş’ı konuşuyoruz, Çarşı’yı konuşuyoruz. Bu çağda o kadar çok yeni şey 

var ki çocukların ve gençlerin ilgisini çeken, bizim zamanımızda böyle değildi 

biz sokakta futbol oynardık sonra maçlara gitmeye başladık. Şimdi şartlar ve 

durum farklı her şey çok çabuk değişti; genç nesilin ilgisini çekmek için bizim 

çaba göstermemiz gerek yoksa unutulur gider. Bunu istemeyiz ve tüm çabamız 

bunun için” (KK 24). 

“Çarşı 40 yıllık bir oluşum. 20’li yaşlarında grubun içinde yer alan bir şu an 

60’lı yaşlarındadır demek. Bizim böyle ağabeylerimiz var tribünlerde, hâlâ 

grubun ve Beşiktaş’ın peşinde, torunuyla maça geliyor. Dolayısıyla durmayan, 

bitmeyen devamlı yeni nesile de aktarılan bir durum söz konusu. Bizden 

sonraki gençler de bizden öğrendiklerini, gördüklerini kendi kültürleriyle 

birleştirecekler ve böyle böyle devam edecek. Bence Beşiktaş var oldukça 

Çarşı grubu da var olacaktır” (KK 25). 

“Çocukluğundan beri tribünlerde olan, Çarşı’nın kokusunu alan ve içinde yer 

alan biri olarak şunu diyebilirim ki; o kadar güçlü bir ağabeylik, kardeşlik, 

dostluk, vefa ilişkisi vardır ki bugünlere gelinebilmiştir. Semtte başlayan 

dostluk ve taraftarlık bu sayede ülke geneline yayılmıştır, dünya çapında 

tanınmamıza sebep olmuştur. Bu bizim en güçlü geleneğimizdir” (KK 28). 

“Çarşı kırk yıllık tarihi boyunca nice yeniliklere öncülük etmiştir ve bunun 

yanında nice geleneklerini de bugünlere taşımıştır. Gelenekle yeniliği beraber 

yaşatan bir gruptur. Çağa ayak uydurmayı da gayet iyi bilir. Gündemi takip 

eder, teknolojinin yeniliklerinden faydalanır sosyal medya kullanımı bunun 

örneğidir, güncel besteleri, sloganları da buna örnektir. Vicdan, adalet, 

dayanışma, dostluk gibi değerleri de kurulduğu günden beri hep vardır ve hiç 

değişmemiştir” (KK 30). 



 

142 

 Bu ifadelerden hareketle grubun ‘gelenek aktarımı’ ile ilgili genel yaklaşımı; 

grubun gelenekleri, Çarşı’nın kurulduğu günden bugüne üyeleri tarafından nasıl 

aktarıldıysa bundan sonra da aynı şekilde aktarılacaktır. Kırk yıl önce Çarşı grubu 

nasıl kurulduysa ve bugüne dek var olduysa gelecekte de var olacaktır, şeklindedir. 

Grubun sahip olduğu geleneklerin aktarımı aynı zamanda ‘z kuşağına’, ‘alfa 

kuşağına’  öğretilmesi gereken bir ödev olarak görülmektedir. Grup üyeleri ilk önce 

kendi ailelerinin içinde çocuklarına, ardından tribündeki ve çevrelerindeki genç 

üyelere Beşiktaş sevgisini ve Çarşı’nın sahip oldu maddî ve manevî değerleri 

aşılayarak, Çarşı geleneğinin devamlılığı amaçlamaktadır. Gelenek aktarımının Çarşı 

grubu üyelerinin hassasiyetle üzerinde durdukları ve bilinçli bir şekilde hareket 

ederek sürekliliğine önem verdikleri bir husus olduğunu ifade etmek gerekir. 

  



 

143 

6. SONUÇ 

 Halk biliminin çalışma konusu olarak halkı, halkın kültürel ve işlevsel 

üretimlerini ele almasından kaynaklı zengin bir malzemesi bulunmaktadır. 

Dolayısıyla halk bilimciler multidisiplinel bir çalışma metoduna sahip olmak 

durumundadır ve araştırmalarını sürdürürken antropoloji, sosyoloji, tarih, edebiyat, 

psikoloji, coğrafya, teoloji, hukuk, tıp gibi bilim dallarıyla dirsek temasında bulunur. 

Bu durum Dundes’ın folkloru; kültür içerisinde oluşan ‘organik bir fenomen’ olarak 

tanımlamasıyla ve Alangu’nun değişmekte olan koşullar, hayat ve kültür ekseninde 

güncellenen ‘dinamik folklor’ kavramıyla örtüşmektedir. Bunun sonucunda folklorun 

araştırma sahası köy, kasaba ve kırsal demografiden kentlere yönelmiş, kendisine 

atfedilen sınırlı alanlardan yeni mecralara açılmıştır. Folklor bu yeni rotasında 

ilerleyip keşiflerde bulunurken, pusulası olan temel araştırma yöntem-metotlarından 

ve bağlamından kopmamıştır. 

  Folklorun araştırma sahası ve çalışma konularının çeşitliliği yeniden 

tanımlanan halk kavramıyla birlikte yeni bir ivme kazanmıştır. Bu noktada yerel ve 

ulusal düzeyde birleştirici bir gücü barındıran, uluslararası boyutta etkinlik alanının 

sınırları oldukça geniş olan ve kitleleri peşinden sürükleyen futbol, halk bilimi 

açısından incelenmeye değerdir. Futbolun en popüler spor dallarından biri olması; 

sosyal, kültürel ve ekonomik koşulları etkileyebilme gücünü taşıması birçok bilim 

dalının ilgisini çekmiş ve popüler bir araştırma nesnesi hâline gelmesini sağlamıştır. 

Futbolun halk bilimine araştırma konusu olabilecek en zengin malzemesi bir halk 

kitlesi olan ‘taraftar’ ve halk bilgisi ürünleri olarak görülebilecek taraftar üretimleri 

ekseninde ‘taraftar folkloru’dur. Türkiye’de halk bilimi alanında ‘taraftar folkloru’na 

dair yüksek lisans ve doktora tezi düzeyinde akademik bir çalışmanın henüz 

yapılmamış olması, bu tezin ortaya çıkış noktasını oluşturmuştur. 

 Türklerde sportif faaliyetler, Türklerin kültürel yapılarındaki iki temel olgudan; 

göç ve savaştan beslenen, tarihi oldukça eskilere dayanan bir geçmişe sahiptir. 

Türkler bozkır kültürünün etkisi, göçebe yaşam tarzı ve sıklıkla yaptıkları savaşlar 

neticesinde sürekli surette çevik, güçlü ve bedensel yetkinliklere sahip olmak 

durumunda kalmışlardır. Bu durum güreş, okçuluk, atıcılık, avcılık, binicilik, gürz ve 

topuz kullanma, ağırlık kaldırma, cirit, kılıç gibi birçok geleneksel Türk sporunun 



 

144 

doğuşuna zemin hazırlamıştır. Geleneksel Türk sporlarının içinde yer almamasına 

rağmen futbolun izleri, Kaşgarlı Mahmut’un Divanü Lûgat-it Türk adlı eserinde 

görülmektedir. Dolayısıyla futbolun Türk tarihindeki prototipine 11. yüzyılda 

rastlandığını söylemek yanlış olmayacaktır. Bundan dokuz yüzyıl sonra Türk 

tarihinin resmî olarak kurulan ilk spor kulübü Beşiktaş Jimnastik Kulübü olacaktır. 

BJK ve taraftar grubu Çarşı; spor yönetimi, spor sosyolojisi, pazarlama, halkla 

ilişkiler, reklamcılık, siyaset bilimi, işletme, ekonomi gibi alanlarda yapılan 

akademik çalışmalara konu olmuştur ve Çarşı, halk bilimi çalışma alanına da 

eklenerek folklor-taraftar grubu ilişkisini inceleyen bu tezde verimli bir kaynak 

oluşturmuştur.  

 Tezin kuramsal çerçevesini belirlerken halk biliminin bir alt dalı olan 

uygulamalı halk biliminden ve bağlam merkezli kuramdan yararlanılmıştır. 

Uygulamalı halk bilimi, folklora ‘halk hayatı’ kavramını entegre ederek araştırma 

sahasını yeniden yapılandırıp, genişletmiş ve alana inovatif bir katkı sağlamıştır. 

Bağlam merkezli kuramdan yararlanırken, Alan Dundes’ın ‘halk’ tanımıyla birlikte 

başlayan ‘grup folkloru’ temel alınmıştır. Dan Ben Amos’un farklı sosyal gruplar 

içerisinde bir folklorun oluşabileceği hipoteziyle ve Amerikalı sosyolog Gary Alan 

Fine’ın her grubun kendi kültürünü ortaya çıkardığı teorisiyle grup folkloru ile ilgili 

çalışmaları yapılmaya başlanmıştır. Grup folklorunun yanı sıra iş sebebiyle bir araya 

gelen grupların oluşturduğu ‘meslek folkloru’üzerine yapılan çalışmalar da yine 

Amerikalı sosyolog Robert McCarl’ın çalışmalarıyla şekillenmiştir. Bu tip grup 

folkloru çalışmaları ‘taraftar folkloru’nu bağlam merkezli bir kuramsal çerçeveden 

değerlendirilerek grup folkloru içerisinde ele alınmasına olanak sağlamıştır. 

 Folklorcuların geleneksel ve statik halk bilimi konularının dışındaki 

çalışmalarında dahi sıklıkla başvurdukları bir yöntem olan ‘alan/saha araştırması’ ve 

alan araştırmasının ‘görüşme/mülâkat’ metodu tezin teknik altyapısını oluşturmuştur. 

Bu noktada Beşiktaş semti, semtin çeşitli mekânları, parkları ve Vodafone Park stadı 

tezin belli başlı araştırma sahalarıdır. Kuramsal çerçevenin ve araştırma yönteminin 

birleştirilmesiyle BJK Çarşı grubunun bir ‘taraftar folkloru’na sahip olduğu hipotezi, 

teorik ve pratik açıdan iki yönlü temellendirilmiştir.  

 Çarşı grubu üyelerinin gruba bağlanma biçimlerini belirleyen duygusal 

motivasyonları, birincil duygular; korku, öfke, depresyon, tatmin ve ikincil duygular; 



 

145 

suçluluk, gurur, minnettarlık ve utanç üzerinden şekillenmiştir. Elde edilen veriler 

sonrasında grup üzerinde birincil duygular kategorisinde tatmin, ikincil duygular 

kategorisinde ise gurur duygusunun ağır bastığı ve grupta hissedilen öncelikli 

duygular arasında yer aldığı tespit edilmiştir.  Grup içerisinde sosyal organizasyonun, 

birlikte hareket etmenin getirdiği kişisel tatmin ve BJK taraftarı olmakla duyulan 

övünçten kaynaklanan gurur; birlik-beraberlik ve dostluk kavramlarını da 

güçlendiren parametreler olarak görülebilir.  

 Futbol, taraftarlık ve taraftar grubu olguları ekseninden bir inceleme yaparken 

taraftar gruplarını fanatizmden uzak bir yerde konumlandırmak pek mümkün 

gözükmemektedir. Nitekim Çarşı grubu üyeleri BJK’ye ve gruba karşı hissettikleri 

aidiyet duygusuyla birlikte kendilerini büyük ölçüde fanatik olarak tanımlamakta ve 

gruba bağlanma biçimlerinde fanatikliğin etkisinden söz etmektedirler. Grubun 

gündelik yaşam önceliklerinde ve plânlamalarında İstanbul’daki ve deplasmanlardaki 

BJK maçlarının aktif rol oynadığı ve birincil önem taşıdığı görülmüştür. Fakat yaşla 

birlikte fanatiklik ile takım-aile arasındaki sıralamanın ters orantılı bir biçimde 

şekillendiği ifade edilebilir. 20’li yaşlarındaki bir Çarşılı için BJK günlük yaşam 

pratiklerinden, işinden hatta ailesinden de önce gelmekteyken yaşının ilerlemesiyle 

önem sırasında; eşinin, çocuğunun, ailesinin ve iş düzeninin takımının önüne geçtiği 

fakat BJK sevgisinden bir eksilmenin görülmediği söylenebilir. 

 Tüm bu duygu durumları grup içerisinde belirli davranış kalıplarının 

oluşmasını, grup içi etkileşim ve iletişim türlerinin şekillenmesini sağlamıştır. 

Goffman’ın; katılım yükümlülüklerinin şartı, konuşma benzeri etkileşim ve 

odaklanmamış etkileşim şeklinde kategorize ettiği etkileşim türleri Çarşı grubunda 

da görülmektedir. Özellikle geniş çaplı katılımlarda kitlesel birlikteliklerin 

oluşturduğu ve belirli yükümlülükleri taşıyan üyelerin uyumlu ve bütüncül hareket 

etmelerine dayanan bir etkileşim türü mevcuttur. Tribünler, sahip olduğu taraftar 

grubuyla bu durumun görülebileceği en ideal mekânlardır. Maç esnasında binlerce 

Çarşılı futbol izlemenin dışında kendi iç dinamiğindeki davranışlarıyla; ‘tribün 

yapmak’ ya da ‘tribüncülük’ diye adlandırdıkları beste, tezahürat, marş, slogan, 

pankart, bayrak gösterileri vb. ile bir etkileşim sürecinin aktif rol oynayıcısı olarak 

görülmektedir. 



 

146 

 Grup içerisindeki iletişim türleri sözlü, sözlü olmayan ve yazılı iletişim türleri 

açısından değerlendirildiğinde çoğunlukla sözlü iletişim türünün gerçekleştirildiği 

görülmektedir. Fakat günümüz koşullarında internet, dijital dünya, teknolojik 

gelişmeler ve sosyal medya kullanımın yaygınlığı göz önünde bulundurulduğunda 

sanal formda bir yazılı iletişimin de yaygınlaştığını belirtmek gerekmektedir. Bu 

iletişim türü genelde bir organizasyon ve plânlama aygıtı olarak kullanılmaktadır.  

Odak noktası olarak grubun maç boyunca tribünlerde sürdürdüğü doksan dakikalık 

tribün yaşamı düşünüldüğündeyse sözlü olmayan iletişim pratiklerinin de oldukça 

yaygın olduğu ifade edilebilir. Uzun süredir birbirlerini tanıyan ve stat dışında da 

sıklıkla görüşen; düğün, cenaze, doğum günü gibi özel günlerde birbirlerini yalnız 

bırakmayan grup üyeleri, samimiyetin ve birbirini yakından tanımanın verdiği etkiyle 

sözlü ya da yazılı bir iletişim türü olmadan sadece mimiklerle ve vücut diliyle de 

iletişim kurma becerisine sahiptir. 

 Duygusal motivasyonların ve etkileşim-iletişim türlerinin etkisiyle, kırk yıllık 

bir geçmişe sahip olan Çarşı grubunun ritüel olarak ifade edilebilecek ortak davranış 

biçimleri ve ortak bir belleği oluşmuştur. Ritüel-bellek kavramını; geleneksel bilgi ve 

düşünce unsurlarını barındıran tekrara dayalı davranış olarak tanımlamak 

mümkündür. Dolayısıyla sosyal bir olgu olan kolektif bellek, ortaklaşan ve 

paylaşılan deneyimlerle birlikte ürettiği kültürel imgelerle tezin araştırma kapsamına 

girmektedir. Zaman, mekân ve olay örgüsüyle kurulan; zamanın maç öncesi, esnası 

ve sonrasını kapsadığı; mekânın semtteki muhtelif yerlerden ve stattan oluştuğu, 

olayın BJK’nin maçı olduğu düşünüldüğünde, ritüellerde tekrarlanma sıklığı 

görülmektedir. 

 Grubun maç öncesinde, maç esnasında ve maç sonrasında olmak üzere üç 

bölüme ayrılan ritüelleri bulunmaktadır. Çarşı grubunun maç öncesinde Beşiktaş 

semtinin çeşitli mekânlarında özellikle de parklarında; Şairler Parkı, Maçka Parkı ve 

Abbasağa Parkı’nda buluşup Dolmabahçe caddesinde ağaçlı yolda kol kola 

yürüyerek; tezahüratlar ve marşlar eşliğinde stada gitmesi en yaygın ritüelidir.  

Grubun bir diğer ritüeli hatta en meşhur olanı ‘üçlü çektirme’ ritüelidir. Türkiye’de 

ve dünyadaki futbol camiası tarafından bilinen ve birçok futbol kulübü taraftarlarının 

da Çarşı’dan esinlenerek uyguladığı ve Çarşı’nın efsanevî tribün liderlerinden Alen 

Markaryan’la özdeşleşen bu ritüelin geçmişi, ortaya çıkışı ve uygulanışı, bizâtihi 



 

147 

Markaryan’dan dinlenerek aktarılmıştır. Maç sonrasında maçın skoruyla doğrudan 

ilişkili bir hâlet-i ruhiyye ile davranan grup, statta ve stat dışında takımlarını belirli 

içeriklerdeki marşlarını söyleyerek destekler. Marşlar ve besteler maçın sonucuna 

galibiyet ve mağlubiyete göre değişmektedir.  Örneğin mağlubiyetle biten bir 

karşılaşma sonrası ‘aldırma kartal aldırma’ bestesi söylenmektedir. Takım oyuncuları 

tezahüratlar eşliğinde tribünlere çağırılır ve alkışlanır. Bu ritüel mağlubiyetle biten 

maçlarda takıma moral vermek amacıyla yapılır. Stattan ayrılırken de maç 

öncesindeki ritüelin bir benzeri yapılır, ağaçlı yoldan yürüyerek semtin parklarına ve 

restaurant, çay bahçesi, meyhane, kafe, çarşı içindeki mekânlarına gidilir ve maçın, 

en çok da tribünün kritiği yapılır.   

 İstanbul dışı deplasman maçlarındaki ritüeller ise otobüs yolcululuklarındaki 

gidiş-dönüş zamanlarına odaklıdır. Otobüsler birçok tezahürahata, besteye ve marşa 

sahne olur ve tribün öncesi bir ısınma mekânı işlevini görür. İstanbul’dan 

Anadolu’nun herhangi bir şehrine giden Çarşılılar oradaki yerel Çarşı oluşumunun ev 

sahipliğinde ağırlanır. İstanbul’da, BJK’nin ev sahipliğinde Vodafone Park’taki bir 

maça Anadolu’dan gelen Çarşılılar da benzer şekilde karşılanır ve ağırlanırlar. Bir 

çeşit iade-i ziyaret olur ve herkes ev sahipliğini ve misafirperverliğini gösterir. Bu 

sayede tribünlerde kurulan dostluklar şehirlerarası görüşmelerle pekişir. Tribünlerde 

aktif olan Çarşılılar neredeyse il il, ilçe ilçe birbirlerini tanırlar.  

 Daha önceleri sıklıkla trenlerle deplasman yolculukları yapılırken, şimdilerde 

neredeyse hiç yapılmamaktadır. Grup üyeleri, uçakla yapılan seyahatlerin artmasına 

rağmen Türkiye dışındaki deplasman maçları dışında, Türkiye içindeki deplasman 

maçlarında otobüs yolculuğunu tercih etmektedirler. İstanbul’da Anadolu yakasından 

Beşiktaş’a deniz yoluyla geçilirken, yirmi dakikalık vapur yolculuklarında dahi 

vapurları ve motorları festival alanına çeviren grup, uzun deplasman yolculuklarında 

otobüsleri de tribünlere çevirmektedir. “Tribün deplasmanda kurulur” diyen Çarşı 

üyeleri, deplasman maçlarına bu bağlamda ekstra önem vermektedir. 

 Beşiktaş Jimnastik Kulübü’nü Galatasaray ve Fenerbahçe spor kulüplerinden 

ayıran özelliklerinden biri, bir semt kulübü olmasıdır. Bu noktada bir Anadolu 

kulübü olan Trabzonspor’dan da ayrılmaktadır; çünkü bir şehir kulübü olarak değil 

bir semt kulübü olarak kurulmuştur ve ismini de buradan almıştır. Bu durum 

BJK’nin hem yerel hem de ulusal portföyde bir spor kulübü olma özelliğini 



 

148 

barındırarak, kendi geleneğini ve kültürünü belirlemesinde etkili olmuştur. Taraftar 

kitlesi açısından da zaman içerisinde semt ve İstanbul yerelindeki oluşumla sınırlı 

kalmayıp ulusal ve uluslararası düzeyde bir gelişme göstermiştir.  

 BJK’nin Osmanlı zamanında ‘arabalılar’ diye adlandırılan taraftar grubu 

1980’li yıllarda ‘Çarşı’ ismiyle yeni bir kimlik kazanmıştır. Çarşı grubu sadece 

İstanbul ili sınırları içinde örgütlenmemiş, Anadolu’daki birçok şehirde de; Çarşı 

İzmir, Çarşı Ankara, Çarşı Akhisar gibi il ve ilçelerin adlarını yanına alarak 

örgütlenmiştir. Ülke sınırlarını aşarak Avrupa’nın birçok şehrinde, Amerika Birleşik 

Devletleri’nde, Kanada’da, Avustralya’da, Azerbaycan’da ve daha birçok ülkede 

Çarşı oluşumları yer almaktadır. Türkiye içindeki ve dışındaki Çarşı oluşumları 

birbirleriyle iletişim hâlindedir ve birbirlerine her koşulda destek vermediktedir. 

Çarşı bileşeni altındaki tüm bu grupların başlıca vasıfları;   Beşiktaşlı olmak ve 

tribün içinde-dışında Beşiktaş’ı desteklemektir. Çarşılıların “Çarşı bir ruhtur bedene 

indirgenemez!” sloganıyla tanımladığı bu ruh; İstanbul ve Beşiktaş semt merkezli 

olarak doğmuş, ardından önce tüm şehre sonra da ülkeye sirâyet etmiştir. Beşiktaş 

taraftarı olmak; takıma duyulan bağlılık düzeyinde Çarşılı olmakla özdeşleştirilir 

olmuştur. Çarşı ile uzaktan yakından bir ilişkisi ve tanışıklığı olmayan BJK 

taraftarları dahi kendilerini grubun bir parçası olarak tanımlayıp, oradaki kitlesel 

güçten referans almaktadır 

  Tezde öne sürülen; Çarşı grubunun bir taraftar folkloruna sahip olduğu, kendi 

kültürünü, geleneğini oluşturduğu ve bunu kültürel miras aktarımı yoluyla yaşatmaya 

çalıştığı hipotezi; grubun kurulduğu günden 1980’li yıllardan itibaren sahip olduğu 

ritüeller, gelenekler ve halk bilimi ile ilişkisi bağlamında analiz edilmiştir. Çarşı’nın 

birçok tribün üretiminin kaynağı, halk kültürünün kendi taraftarına yansımasında 

görülür. Semt kültüründen kaynaklı esnaf ve arkadaşlık ilişkileri, Türk halk 

kültüründe önemli bir yere sahip Ahilik kültürü ile benzeşmektedir ve dayanışmayı 

beraberinde getirir. Yazılı olmayan esnaf ve grup etiği, belirli davranış kalıplarıyla 

hareket eden bir taraftar grubu motifini oluşturmuştur. Grup içindeki ağabey-kardeş 

ilişkisi, küçüklere duyulan sevgi ve büyüklere gösterilen saygı Türk kültürünün 

tribündeki izlerini taşır. Çarşı grubu, Türkiye’deki taraftar gruplarının ve tribün 

kültürünün oluşmasında belirli etik normları referans almasından kaynaklı öncül bir 



 

149 

rol oynamıştır. Çarşı kurulduktan sonra Türkiye tribünlerinde hem görsel hem de 

ruhsal olarak hiçbir şey eskisi gibi olmamıştır demek yanlış olmaz. 

  Türk folklorunun grup üzerindeki direkt etkilerine bazı örnekler verilebilir: 

Yunus Emre’nin Sordum Sarı Çiçeğe isimli şiirinin ilâhi formunun tribünlerce 

uyarlanması, Ferhat ile Şirin hikâyesinin pankarta yansıtılması, bâtıl inançların 

aleyhte giden bir maç esnasında “Kış kış cinler kış kış! Yallah cinler yallah!” 

şeklindeki tezahüratla tribünleri harekete geçirmesi… Galibiyet sonrasında icrâ 

edilen ve tüm tribünleri motive eden türküler… Neşet Ertaş, Âşık Veysel gibi halk 

ozanlarının ölüm yıldönümlerinde türkülerinden alıntılarla anılması… Türk sanat 

musıkîsinin seçkin eselerinin uyarlamalarının yapılması, pankartlarının 

hazırlanması… Halk mizahının sloganlarla tribünlere yansıtılması… 

 Tezin futbol ve halk bilimi ilişkisi üzerinden ‘taraftar folkloru’ kavramı ile 

birlikte üzerinde durduğu bir diğer konu Alangu’nun, halkın değişimi ve ihtiyaçları 

doğrultusunda yaratıldığını öne sürdüğü ve bir cevher olarak tanımladığı ‘yeni 

gelenek’ kavramının Çarşı grubundaki izdüşümüdür. Nitekim yapılan görüşmeler 

sonucunda grup üyeleri tarafından; Çarşı’nın kurulduğu günden bugüne dek bir 

geleneği, kültürü olduğu ve bunun da sonraki kuşaklara aktarılacağı düşüncesi net bir 

şekilde ifade edilmiştir. Gruptaki gelenek olgusunu iki başlık altında ele almak 

mümkündür; tribünde kurulan ve tribün dışına taşınan ağabey-kardeş ilişkisi ve 

semtten doğarak grup içinde yayılan ve grup dışına taşan sosyal yardım 

faaliyetleridir. Tezin ilgili kısmında belirtildiği üzere Çarşı tribününde diğer takım 

tribünlerinden farklı olarak tribün lideri ‘reis’ değil ‘ağabey’ olarak tanımlanır. Bu 

durumun BJK tarihindeki efsanevi futbolculardan, başkanlardan da kaynaklandığı ve 

örnek teşkil ettiği ifade edilebilir. Futbolculuk yıllarında takım arkadaşlarıyla, 

yöneticilik zamanlarında oyuncularıyla kurdukları ilişkilere bakıldığında ‘Baba 

Hakkı’ lâkaplı Hakkı Yeten ve Süleyman Seba’nın da ‘ağabeylik-kardeşlik’ 

üzerinden bir ilişkilenme biçimi kurdukları bilinmektedir. İşte bu durumun taraftar 

grubu olarak tribündeki izleri Çarşı’da görülmektedir.  

 Bir diğer konu, artan sosyal medya kullanımıyla gündemden düşmeyen ve 

Çarşı ile özdeşleşen sosyal sorumluluk projeleri ve yardım kampanyalarıdır. Bu 

durumun temeline inildiğinde BJK’nin ismini de almış olduğu Beşiktaş semti takımı 

olması ve semt kültürünün etkisi görülecektir. Semt kültürünün hem naftalinli yapısı 



 

150 

hem de dönüşüme ayak uydurma çabası gelenek-gelecek ilişkisi bakımından grubu 

beslemektedir. Dolayısıyla Ahilik kültürü ile ilişkilendirdiğim; esnaf-arkadaş 

dayanışmasının önce semt sonra da tribün dışına taşınması bunun bir sonucu olarak 

da okunabilir.  

 Çarşı grubuyla sınırlı kalmayıp Türkiye geneline yayılan, birlik ve beraberlik 

duygularını diri tutan; millî ve manevî değerleri unutturmayan yardım faaliyetleri 

geniş çaptadır. İzmir’de Ekim 2020’de yaşanan deprem, 2021 yazında Kastamonu 

Bozkurt’taki sel felaketi ve aynı dönem Ege ve Akdeniz’in kıyı bölgelerinde görülen 

orman yangınları sonrasında grubun resmî twitter ve instagram hesapları üzerinden 

yürütülen yardım kampanyaları düzenlenmiştir. Tüm bu güncel örneklerin yanı sıra 

ilgili resmî merciler tarafından onaylanan ve rutinleşen; kanser hastaları ve 

SMA’lılar, gazi ve şehit yakınları, köy okulları, sokak hayvanları için düzenlenen 

yardım kampanyaları ve sıklıkla organize edilen Kızılay’a kan bağışı kampanyası vb. 

örnekleri çoğaltılabilir.  

 Tüm bu örnekler neticesinde Çarşı’nın ortak davranış biçimleriyle geliştirdiği 

‘tribün ritüelleri’ ve ortak manevî değerleriyle oluşturduğu ‘tribün içi-dışı 

gelenekleri’nden söz edilebilir. Ayrıca grubun, ritüel ve kolektif bellek ilişkisinin 

katkısıyla hem somut hem de soyut ürünlerinin olduğu görülmektedir. Bu noktadan 

hareketle Çarşı’nın ritüel ve geleneklerini ‘z ve alfa’ kuşakları olarak adlandırılan 

yeni nesile aktarma kaygısı taşıdığı söylenebilir. Öcal Oğuz’un da ifade ettiği üzere: 

“19. yüzyılda yaşatmak için saklamak amacıyla derlenen halk bilimi ürünleri artık 

yaşatmak için yaymak düşüncesiyle uygulanmaktadır” (Oğuz, 2002: 8). Dolayısıyla 

her geçen gün daha da dijitalleşen, nano teknolojik gelişmelerle devam eden, 

metaverse ve NFT gibi sanal gerçeklik dünyasında şekillenen bir çağda, Çarşı’nın 

taraftar folklorunu oluşturan ürünlerini yaşatabilmek için yaymak amacını taşıması 

ve bunu uygulaması doğal bir sonuçtur. Nitekim tezde paylaşılan üç grafik de 

göstermektedir ki Çarşı üyelerinin “Çarşı-folklor-gelenek aktarımı” eksenli etkileşim 

ilişkisine yaklaşımı pozitif yönde ve destekleyicidir. 

 Çarşı grubunun, futbol izleyicisinin ve buna bağlı olarak taraftar profilinin 

değişmesi ile birlikte; tribün kültürünün, grup geleneklerinin ve folklorunun 

sürdürülebilirliğine dair kaygıları bulunmaktadır. Bu tespitten hareketle geleneklerin 

sürdürülebilmesi ve unutulmaması için çaba gösterildiği ve konuyla ilgili büyük bir 



 

151 

hassasiyet duyulduğu ifade edilebilir. Bu bilinçle babalarından, ağabeylerinden 

öğrendikleri Beşiktaşlılığı ve Çarşılılığı çocuklarına, kardeşlerine, öğrencilerine 

aktarmak için çaba sarf etmektedirler. Beşiktaş var oldukça Çarşı da var olacaktır 

inancını taşımaktadırlar. 

Sosyal bilimlerde terim ve kavramların zamanla genişletildiği ve yeniden 

tanımlandığı düşünülürse halk, folklor, gelenek ve geleneksel kavramlarının da eskisi 

gibi stabil bir yapıyla tanımlanamayacağı ifade edilebilir. Sosyal, kültürel ve 

teknolojik alandaki değişimlerle birlikte geleneklerin de dijitalleşecebileği 

öngörülebilir. Bu öngörüden hareketle Çarşı’nın sahip olduğu ritüel, folklor ve 

geleneklerin sürdürülebilmesi adına BJK yönetimi, futbolcusu ve taraftarıyla el ele 

vererek palyatif yaklaşımlar yerine; uzun vadeli, çözüm odaklı ve problemleri analiz 

edebilen yaklaşımlarla hareket etmelidir. Çarşı grubunun kırk yılı aşın bir süredir 

devam eden taraftar folkloru ve tribün kültürünün devamlılığı ancak gelenekselin 

ışığında geleceğin inşası ile sağlanabilir. Bu bağlamda  Çarşı grubunun halk bilimi 

ile ilişkisi; organik bir biçimde devam edecektir. Çünkü değişen koşullar, dünya, 

insan ve topluluklar ile birlikte halk biliminin sabit kalması düşünülemez. Halk 

bilimi de öznesi olan halk gibi canlı bir organizmadır. Dolayısıyla Çarşı’nın kırk 

yıllık bir süreç içerisinde oluşturmuş olduğu geleneğin ve taraftar folklorunun 

devamlılığı, bunları canlı tutabilmesiyle doğru orantılıdır.  



 

152 

  



 

153 

KAYNAKLAR 

Abdürrezzak, A. O. (2015). “Futbolun Gizemli Dünyasının Sosyo-Kültür, Kimlik ve 

Mitoloji Bağlamında Değerlendirilmesi: İki Kulüp Örneği”, Gazi Türkiyat, 

Bahar, (51-69). 

Acarer, E. (2014), Çarşı Ulan!, İstanbul: Yitik Ülke Yayınları. 

Acet, M. (2005). Sporda Saldırganlık ve Şiddet, İstanbul: Morpa Kültür Yayınları. 

Aça, M. (2015). “Meslek Folkloru Araştırmaları Tarihine Bir Bakış”, Uluslararası 

Türk       Dünyası Kültür Araştırmaları Dergisi, 1 (1), (111- 137) 

Açıksözlü, H. (2013). Çarşı’yı Ararım Abi!, İstanbul: Destek Yayınları, İstanbul, 

2013. 

Akar, R. (2021). Süleyman Seba Beşiktaş’ın Dervişi, İstanbul: İnkılâp Kitabevi.  

Akkaya, M. Ş. (1951), “Herder, Şahsiyeti ve Eserleri”, Ankara Üniversitesi Dil ve 

Tarih-  Coğrafya Dergisi, 9 (2), (165-173). 

Akkaya, Ö. (2016). Sosyal Medya ve Spor Pazarlaması İlişkisi Taraftar Tutumlarını 

Belirlemeye Yönelik Bir Araştırma: Beşiktaş Spor Kulübü Örneği, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Konya. 

Akşar, T. (2005), Endüstriyel Futbol, 1. Baskı, İstanbul: Literatür Yayınları. 

Akşar, T., Merih, K. (2008).  Futbol Yönetimi, İstanbul: Literatür Yayınları. 

Aktaş, H., Mutlu S. (2016)  “Futbolda Finansal Sürdürülebilirlik Kapsamında 

Finansal Fair    Play Başa Baş Kuralı ve Beşiktaş Futbol Kulübü Üzerinde Bir 

Uygulama” Celal Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 14 (2), (223-

256). 

Aktükün, İ. (2010). “Futbolun Siyasi Tarihine Kenar Notları”. Cogito, (63), (8-26). 

Alangu, T. (2021), Türkiye Folkloru El Kitabı, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Amman, M. T. (2000).“Spor Sosyolojisi”, Sporda Sosyal Bilimler, H.C. İkizler 

(Der.),   İstanbul: Alfa Yayınları. 

Amos, D. B. (2006), “Şartlar ve Çevre İçinde Folklorun Tanımına Doğru”. M. Ekici 

(Çev.)    Halk Biliminde Kuramlar ve Yaklaşımlar 1. (3. Baskı). M.Ö. Oğuz, 

M. Ekici, N. Özdemir, G. Öğüt Eker, S. Gürçayır (Yay.Haz.) Ankara: 

Geleneksel Yayıncılık, (37-57). 

Argan, M., Özgen, C., İlbars, B., Yetim, G., Kaya, S. (2020). “You’ll Never Walk 

Without  Metaphor: A Study on the Football Chants”, Pamukkale Journal of 

Sport Sciences, (11) 1, (7-22). 



 

154 

Arı, İ. (2017). Marka Topluluklarının Marka İmajı Üzerindeki Rolü: Beşiktaş JK ve 

Çarşı  Grubu Örneği, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Selçuk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya. 

Arıpınar, E. (1992). Türk Futbol Tarihi, 1. Cilt. İstanbul: TFF Yayınları. 

Arslanoğlu, K. (2005). Futbolun Psikiyatrisi, İstanbul: İthaki Yayınları. 

Assman, J. (2015). Kültürel Bellek Eski Yüksek Kültürde Yazı, Hatırlatma ve Politik 

Kimlik, İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Atalay, B. (1985). Divanü Lûgat-it-Türk Tercümesi, Cilt I. Ankara: TDK Yayınları. 

Atabeyoğlu, C. (1985). Tanzimat’tan Cumhuriyete Türkiye Ansiklopedisi, 6. Cilt, 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Atabeyoğlu, C. (1992). Türk Futbol Tarihi, 2. Cilt, İstanbul: TFF Yayınları. 

Authier, C. (2002). Futbol A.Ş., A. Berktay (Çev.), İstanbul: Kitap Yayınları. 

Avcı, Ö. (2019). Duygusal Zekâ ve İletişim, İstanbul: Beta Yayınları, 2. Baskı. 

Aydın M. B., Hatipoğlu, D., Ceyhan, Ç.  (2008). “Endüstriyel Futbol Çağında 

Taraftarlık”, İletişim Kuram ve Araştırma Dergisi, Sayı 26, (289-316). 

Bascom, W. R. (2005). “Folklorun Dört İşlevi”. F. Çalış (Çev.) Halkbiliminde 

Kuramlar ve Yaklaşımlar 2, Ankara: Geleneksel Yayıncılık, (125-151). 

Başgöz, İ. (1996). “Protesto: Folklorun Beşinci İşlevi (Fonksiyonu)”, Folkloristik: 

Prof. Dr. Umay Günay Armağanı, Ankara: Feryal Matbaacılık, (2-4). 

Baumann, R. (1983). “The Field Study of Folklore in Context”, Handbook of 

American Folklore, (Ed. R. M. Dorson). Bloomington: Indiana University 

Press. 

Benkwitz, A., Molnar, G. (2012). “Interpreting and Exploring Football Fan Rivalries: 

An Overview” Soccer and Society, 13 (14), (1-16). 

Beyru, R. (2000). 19. Yüzyılda İzmir’de Yaşam, İstanbul: Literatür Yayıncılık. 

Bilgin, N. (2011). Eşya ve İnsan, İstanbul: Gündoğan Yayınları. 

Boniface, P. (2007), Futbol ve Küreselleşme, İ. Yerguz (Çev.) İstanbul: NTV 

Yayınları. 

Bora, T. (2001). Takımdan Ayrı Düz Koşu, İstanbul: İletişim Yayınları. 

Bora, T. (2006), Kârhanede Romantizm Futbol Yazıları, İstanbul: İletişim Yayınları. 

Bourdieu, P. (1993). “How Can One Be a Sports Fan?” Simon During (Ed.), The 

Cultural Studies Reader, New York: Routledge Publishing, (339-356). 



 

155 

Bourdieu, P.(1997).  Toplumbilim Sorunları, İstanbul: Kesit Yayınları. 

Brick, C. (2001). “Can’t Live With Them. Can’t Live Without Them: Reflections on 

Manchester United”, Fear and Loathing in World Football, R. Giulianotti, G. 

Armstrong (Ed.) (9-22). 

Cayolla, R., Loureiro, S. M. C. (2014). “Fans Club Brand Relationship: Football 

Passion”, International Journal Of Business and Globalisation, 12 (1),  (82-

96). 

Cayolla, R., Loureiro, S. M. C. (2021). “Football Brand Managers Perspectives How 

to Deal With Fans Emotions” Academia Letters, Article 550, (1-5). 

Cengiz, D. (2014). Futbolun ve Futbol Taraftarının Toplumsal Olaylara Etkisi 

“Beşiktaş Taraftar Grubu: Çarşı, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Bahçeşehir Üniversitesi, Spor Bilimleri Enstitüsü, İstanbul. 

Cleland, J., Cashmore E. (2016). “Football Fans’ Views of Violence in British 

Football: Evidence of a Sanitized and Gentrified Culture”, Journal of Sport 

and Social Issues, 40 (2), (124–142). 

Collins, R. (2004). Interaction Ritual Chains, New Jersey: Princeton University 

Press. 

Çakır, V. O. (2014). Spor Sosyolojisinin Doğuşu; Geleneksel Beden Eğitimi Usul ve 

Yaklaşımlarında Dönüşüm, Yayımlanmamış Doktora Tezi, İstanbul 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Çelik V. O. Bulgu N. (2010)  “Geç Osmanlı Döneminde Batılılaşma Ekseninde 

Beden Eğitimi ve Spor”, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 

(137-147). 

Çobanoğlu, Ö. (2002). Halkbilimi Kuramları ve Araştırma Yöntemleri Tarihine 

Giriş, Ankara: Akçağ Yayınları. 

David, M., Millward, P. (2012). ”Football’s Coming Home?: Digital 

Reterritorialization, Contradictions In The Transnational Coverage Of Sport 

and The Sociology Of Alternative Football Broadcasts” The British Journal of 

Sociology, 63 (2), (349-369). 

Dever, A. (2015). Spor Sosyolojisi, Ankara: Siyasal Kitabevi. 

Dikici, S. T. (2008). Türkiye'de Taraftarın Sosyal ve Siyasal Profili: Beşiktaş JK 

Çarşı 

Grubu Örneği, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Kocaeli Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Kocaeli. 

Dikici, S. T. (2009). Çarşı ‘Bir başka Taraftarlık’, Ankara: Dipnot Yayınları. 

Dinçer, A. (2020), Beşiktaş, İstanbul, Cumhuriyet Kitapları. 



 

156 

Doğan, M. D. (2017). Bir Halk Yaratması Olarak Futbol Tezahüratları: Beşiktaş 

Örneği, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Donuk, B., Şenduran, F. S. (2006). Futbolun Anatomisi, 1.Basım. İstanbul: Ötüken 

Yayıncılık. 

Dorst, J. D. (2006). “Halk Kimdir?”. S. Cengiz (Çev.) Halk Biliminde Kuramlar ve 

Yaklaşımlar 1. (3. Baskı) M.Ö. Oğuz, M. Ekici, N. Özdemir, G. Öğüt Eker, S. 

Gürçayır Teke (Yay. Haz.). Ankara: Geleneksel Yayıncılık, (94-97). 

Dundes, A. (2005), “Folklor Nedir?”. G. Aydın (Çev.) Halk Biliminde Kuramlar ve 

Yaklaşımlar 2, M.Ö. Oğuz, S. Gürçayır (Yay. Haz.), Ankara: Geleneksel 

Yayıncılık, (16-20). 

Dundes, A. (2006). “Halk Kimdir?”. M. Ekici (Çev.) Halk Biliminde Kuramlar ve 

Yaklaşımlar 1. (3. Baskı) M.Ö. Oğuz, M. Ekici, N. Özdemir, G. Öğüt Eker, S. 

Gürçayır Teke (Yay. Haz.), Ankara: Geleneksel Yayıncılık, (11-27). 

Dunning, E., Murphy P. J., Williams J. (2014). The Roots Of Football Hooliganism; 

An Historical and Sociological Study, New York: Routledge. 

Durupınar, M. (Yay. Haz.), (2012). Beşiktaş Tarihi İlkleriyle Unutulmayanlarıyla 

Yüzüncü Yılında, İstanbul: YKY. 

Duymaz, A. ve Şahin, H. İ. (2010). “Meslek Folkloru Kapsamında Geleneksel  

Mesleklerdeki Pir İnancı ve Hikâyeleri Üzerine Bir Değerlendirme” Milli 

Folklor, 80, (33-38). 

Ebcim, N. (2010). 100 Soruda Beşiktaş, İstanbul: İleri Yayınları. 

Ederson, T.,  Millington S. (2008). “This is Our City”, Global Networks, 8 (2), (172–

193). 

Ege, Ö. (2021). Türk Medeni Hukuku’na Göre Türkiye’de Spor Kulübü Dernekleri, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Kadir Has Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim 

Enstitüsü, İstanbul. 

Emerson, R.M., Fretz, R.I., Shaw L.L.(2008). Bütün Yönleriyle Alan Çalışması, 

Ankara: Birleşik Yayınları. 

Erdemli,  A. (1995). İnsan, Spor ve Olimpizm, İstanbul: Sarmal Yayınları. 

Erdoğan, İ. (2008). “Futbol ve Futbolu İnceleme Üzerine”, İletişim Kuram ve 

Araştırma 

Dergisi, Sayı 26, (1-58). 

Ergin, M. (2008). Dede Korkut Kitabı, Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, 6. 

Baskı. 



 

157 

Erkal, M. E. (1986).  Sosyolojik Açıdan Spor, Ankara: M.E.B. Yayınları. 

Fine, G. A. (1979). “Small Groups and Culture Creation: The Ideoculture of Little 

League  Baseball Teams”, American Sociological Review. Vol. 44, (733-745). 

Fişek, K. (1983). Spor Yönetimi, Ankara: Siyasal Bilgiler Fakültesi Yayınları, 

No:525.  

Fişek, K.(1985). 100 Soruda Türkiye Spor Tarihi, İstanbul: Gerçek Yayınları. 

Freud, S. (2014). Kitle Psikolojisi, K. Şipal (Çev.) İstanbul: Cem Yayınevi. 

Galeano, E. (2014). Gölgede ve Güneşte Futbol, İstanbul: Can Yayınları. 

Giulianotti, R. (2002). “Supporters, Followers, Fans, and Flaneurs: A Taxonomy of  

Spectator Identities in Football”, Journal of Sport and Social Issues, 26 (1), 

(25-46). 

Goffman, E. (2019). Etkileşim Ritüelleri, Ankara: Heretik Yayınları. 

Goldstein, K.S. (1977). Sahada Folklor Derleme Metodları, A. E. Uysal (Çev.) 

Ankara:  Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Gökaçtı, M. A. (2008), Bizim İçin Oyna, Türkiye’de Futbol ve Siyaset, İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

Göksu, O. (2019). “Futbolda Marka İletişimi Bağlamında Beşiktaş  Jimnastik 

Kulübü ile Çarşı Taraftar Grubunun Markalaşma Rekabeti”, Diyalektolog 

Ulusal Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı 21, (151-169). 

Gönenç, E.Ö. (2007). “İletişimin Tarihsel Süreci”, İ.Ü. İletişim Fakültesi Dergisi, 

Sayı 28,   (87-102). 

Gültekin, O., Doğan M., Doğan, A., Eylen, B. (2001). ”Futbol Sahalarında Şiddet ve 

Emniyet Güçlerinin Tutumu Üzerine Bir Araştırma”, 21. Yüzyılda Polisin 

Eğitimi Sempozyumu Bildirileri Kitabı, Haziran 2001, Ankara: Emniyet Genel 

Müdürlüğü Yayınları (749- 754). 

Günay, U. (1995). “Ritüeller ve Hıdrellez”, Millî Folklor, 26, (2-3). 

Güven, Ö. (1999). Türklerde Spor Kültürü, Ankara: Atatürk Kültür Merkezi 

Başkanlığı Yayınları. 

Güvenç, B. (1994).  İnsan ve Kültür, İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Hacısoftaoğlu, İ., Akcan F., Bulgu N. (2012). “Hayali Cemaatler Olarak Taraftar 

Toplulukları: Ankaragücü Taraftar Grupları Örneği”, Hacettepe Journal of 

Sport Sciences, 23(4), (159-176). 

Hall, S. (1999). “Popüler Kültür ve Devlet”. N. Güngör (Ed.) Popüler Kültür ve 

İktidar, Ankara: Vadi Yayınları, (97-132). 



 

158 

Hatipoğlu, D. Aydın M. B. (2007). Bastır Ankaragücü: Kent, Kimlik, Endüstriyel 

Futbol ve Taraftarlık, Ankara: Epos Yayınları. 

Helvacı, A., Dadyan S., Erte, Ö. (2014), Çarşı Geliyoor!, İstanbul: Okuyan Us 

Yayınları. 

Hiçyılmaz, E. (2019). Beşiktaş Bazıları Büyük Doğar, İstanbul: Ulak Yayınları. 

Hobsbawm E., Terence R. (2006). Geleneğin İcadı,  M. M. Şahin (Çev.) İstanbul: 

Agora Kitaplığı. 

Hollinger, R. (2005). Postmodernizm ve Sosyal Bilimler Tematik Bir Yaklaşım, A. 

Cevizci (Çev.) İstanbul: Paradigma Yayınları. 

Honko, L.(2009), “Ritüellerin Oluşum Süreci”, R. Ersoy (Çev.) Halk Biliminde 

Kuramlar ve Yaklaşımlar 3, M.Ö. Oğuz, S. Gürçayır, S. Çalış (Yay.Haz.) 

Ankara: Geleneksel Yayıncılık, (203-216). 

Huizinga, J. (2006). Homo Ludens Oyunun Toplumsal İşlevi Üzerine Bir Deneme, M. 

A. Kılıçbay (Çev.) İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Hürkan, S. (2000). Yıkılamayan İmparatorluk Futbol, Ankara: Ümit Yayınları. 

Irak, D. (2013). Hükmen Yenik! Türkiye’de ve İngiltere’de Futbol’un Sosyo-Politiği, 

İstanbul: Evrensel Basım Yayın. 

İnal, R. (2008). Küreselleşme ve Spor, İstanbul: Evrensel Basım Yayın. 

İnternet: https://bjk.com.tr/tr/cms/tarihce/2/81/, Erişim tarihi: 15.07.2021. 

İnternet: https://bjk.com.tr/tr/cms/tarihce/2/82/, Erişim tarihi: 24.07.2021. 

İnternet: https://bjk.com.tr/tr/cms/tarihce/2/83/, Erişim tarihi: 16.08.2021. 

İnternet: https://www.futbolarena.com/ardan-darbe-giriimine-tepki-pankart-

289725h/, Erişim tarihi: 15. 03.2021. 

İnternet: https://twitter.com/kingcarsi/status/1242860470295572485?lang=de, Erişim 

tarihi: 15.02.2022. 

İnternet (2011): https://www.newyorker.com/magazine/2011/03/07/the-view-from-

the-stands, Erişim tarihi: 04.10.2020. 

İnternet: https://twitter.com/BesiktasscArsi/status/399308523432988672, Erişim 

tarihi: 28.02.2022. 

İnternet:https://twitter.com/forzabesiktas?ref_src=twsrc%5Egoogle%7Ctwcamp%5E

serp%7Ctwgr%5Eauthor, Erişim tarihi: 28.02.2022. 

İnternet: https://twitter.com/forzabesiktas/status/1497493336109850633/photo/2, 

Erişim tarihi: 28.02.2022. 

https://bjk.com.tr/tr/cms/tarihce/2/81/
https://bjk.com.tr/tr/cms/tarihce/2/82/
https://bjk.com.tr/tr/cms/tarihce/2/83/
https://www.futbolarena.com/ardan-darbe-giriimine-tepki-pankart-289725h/
https://www.futbolarena.com/ardan-darbe-giriimine-tepki-pankart-289725h/
https://twitter.com/kingcarsi/status/1242860470295572485?lang=de
https://www.newyorker.com/magazine/2011/03/07/the-view-from-the-stands
https://www.newyorker.com/magazine/2011/03/07/the-view-from-the-stands
https://twitter.com/BesiktasscArsi/status/399308523432988672
https://twitter.com/forzabesiktas?ref_src=twsrc%5Egoogle%7Ctwcamp%5Eserp%7Ctwgr%5Eauthor
https://twitter.com/forzabesiktas?ref_src=twsrc%5Egoogle%7Ctwcamp%5Eserp%7Ctwgr%5Eauthor
https://twitter.com/forzabesiktas/status/1497493336109850633/photo/2


 

159 

İnternet: https://twitter.com/forzabesiktas/status/1497866273321066500/photo/1, 

Erişim tarihi: 26.02.2022. 

İnternet: https://twitter.com/forzabesiktas/status/514524677188747264/photo/4, 

Erişim tarihi: 22.02.2022. 

İnternet: https://twitter.com/forzabesiktas/status/647343834440052736/photo/1, 

Erişim tarihi: 24.01.2022. 

İnternet: https://twitter.com/forzabesiktas/status/679198663189659648, Erişim tarihi: 

25.02.2022. 

İnternet: https://twitter.com/forzabesiktas/status/934368454194421760/photo/1, 

Erişim tarihi: 24.02.2022. 

İnterner: https://twitter.com/forzabesiktas/status/1502425310410719239/photo/1, 

Erişim tarihi: 13.03.2022. 

İnternet: https://twitter.com/forzabesiktas/status/1245250639992676353/photo/1, 

Erişim tarihi:  13.03.2022. 

İnternet: https://tr.wikipedia.org/wiki/Spinal_m%C3%BCsk%C3%BCler_atrofi, 

Erişim tarihi: 24.02.2022. 

Kafesoğlu, İ. (2007). Türk Millî Kültürü, Ankara: Ötüken Neşriyat.  

Kahraman, A. (1995). Osmanlı Devleti’nde Spor, Ankara: T.C. Kültür Bakanlığı 

Yayınları. 

Karakaya, N. (2006). Atatürk Beşiktaşlı, İstanbul: Cem Ofset. 

Karasüleymanoğlu A. (1989). Yeni Boyutlarıyla Spor, Ankara: Engin Yayınları. 

Katırcı, H. (2009). “Türkiye’de Futbol Kulübü-Taraftar İletişimi”, Celal Bayar 

Üniversitesi Beden Eğitimi ve Spor Bilimleri Dergisi, 4 (1), (41-50). 

Kennedy. D. (2012). “Football Stadium Relocation and The Commodification of 

Football: The Case of Everton Supporters and Their Adoption of The 

Language of Commerce”, Soccer & Society, 13 (3), (341–358). 

Kennedy D., Kennedy P. (2007). “Preserving and Extending the Commodification of 

Football Supporter Relations: a Cultural Economy of Supporters Direct”, 

Sociological Research, 12 (1), (12-25). 

Kennedy, P., Kennedy, D. (2012). “Football Supporters and The Commercialisation 

of Football: Comparative Responses Across Europe”, Soccer and Society, 13 

(3), (327-340). 

Kemper, T. D. (1987). “How Many Emotions Are There? Wedding the Social and 

the Autonomic Components”, The American Journal of Sociology, 93 (2), 

(263-289). 

https://twitter.com/forzabesiktas/status/1497866273321066500/photo/1
https://twitter.com/forzabesiktas/status/514524677188747264/photo/4
https://twitter.com/forzabesiktas/status/647343834440052736/photo/1
https://twitter.com/forzabesiktas/status/679198663189659648
https://twitter.com/forzabesiktas/status/934368454194421760/photo/1
https://twitter.com/forzabesiktas/status/1502425310410719239/photo/1
https://twitter.com/forzabesiktas/status/1245250639992676353/photo/1
https://tr.wikipedia.org/wiki/Spinal_m%C3%BCsk%C3%BCler_atrofi


 

160 

King, A. (1997). “New Directors, Customers, and Fans: The Transformation of 

English Football in the 1990s”, Sociology of Sport Journal, 14, (224-240). 

Koç, E. (2010). “Gabriel Marcel’e Göre Fanatizm”, Süleyman Demirel Üniversitesi 

Fen Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı: 22, (127-138). 

Kossakowski, R., Besta, T. (2019). “Football, Conservative Values, and a Feeling of 

Oneness with the Group A Study of Polish”, East European Politics and 

Societies and Cultures, Volume 20, (1-26). 

Kozanoğlu, C. (1999) “Beyond Edirne: Football and National Identity Crisis In 

Turkey”, Football, Culture and Identities, Armstrong G., Giulianotti R. (Ed.) 

London: McMillan Press, (117-125). 

Kozanoğlu, C. (1996). Bu Maçı Alıcaz! Türkiye’de Futbol, İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Köse, S. (2021). “Ritüel Bellek”, Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 14 (33),  (57-

70). 

Kuper, S. (2006). Futbol Asla Sadece Futbol Değildir, S. Gürtunca (Çev.) İstanbul: 

İthaki Yayınları. 

Kuru, E. (2009). “Türkiye’de Spor Seyircilerinde Oluşan Kitlesel Tezahüratın 

Gelenekle İlişkisi”, Milli Folklor, 21(82), (158-163). 

Kytö, M. (2011). “We Are The Rebellious Voice Of The Terraces, We Are Çarşı’: 

Constructing A Football Supporter Group Sound” Soccer&Society, 12 (1), (77-

93). 

Lawrence, S. (2015). ‘We Are The Boys From The Black Country’! (Re)Imagining 

Local, Regional and Spectator Identities Through Fandom at Walsall Football 

Club”, Social & Cultural Geography, 17 (2), (1-18). 

Lefebvre, H. (2014). Mekânın Üretimi, İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Lefevbre, H. (2018). Şehir Hakkı, İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Le Utley, F. (2005). “Folklorun Tanımı”. T. S. Özkan (Çev.), Halk Biliminde 

Kuramlar ve Yaklaşımlar 2, M.Ö. Oğuz, S. Gürcayır (Yay. Haz.) Ankara: 

Geleneksel Yayıncılık, (21-32). 

Madrigal, R., Dalakas, V. (2008). “Consumer Psycologhy of Sport More Than Just 

A Game”, Handbook of Consumer Psychologhy, New York: Routledge. 

Malinowski, B. (1992). Bilimsel Bir Kültür Teorisi, H. Portakal (Çev.), İstanbul: 

Kabalcı Yayınları. 

Marshall, G. (1999). Sosyoloji Sözlüğü, O.Akınhay, D. Kömürcü (Çev.), Ankara: 

Bilim ve Sanat Yayınları. 



 

161 

McNamee, B. (2021). “The Mystic Heart of Sport”, Academia Letters, Article 1347, 

(1-3). 

McManus, J. (2013). “Been There, Done That, Bought The T-shirt: Besiktas¸ Fans 

and The Commodification Of Football In Turkey”, International Journal Of 

Middle East Studies, 45, (3–24). 

Oğuz, M. Ö., Ekici, M., Aça, M., Düzgün, D., Akarpınar R. B., Arslan M., Yılmaz 

A. M.,  

Oğuz, M. Ö. (2009). Somut Olmayan Kültürel Miras Nedir? Ankara: Geleneksel 

Yayıncılık. 

Oğuz, M. Ö. (2002). Küreselleşme ve Uygulamalı Halkbilimi, Ankara: Akçağ 

Yayınları. 

Ong, W. J. (2007).  Sözlü ve Yazılı Kültür, İstanbul: Metis Yayınları. 

Ongan, T. H.,  Demiröz D. M. (2010). Akademik Futbol Futbolda Rekabet-Başarı 

İlişkisi, İstanbul: Hiperlink Yayınları. 

Öğüt Eker, G. (2010). “Futbolun Dayanılmaz Çekiciliği, Büyülenen Taraftar 

Portresi, Fanatizm ve Beşiktaş”, Milli Folklor, 2010, (2) 85, (173-182). 

Öğüt Eker, G., Özkan. T. (2008). Türk Halk Edebiyatı El Kitabı, Ankara: Geleneksel 

Yayıncılık. 

Örnek, S. V. (2016). Türk Halkbilimi, Ankara: Bilgesu Yayınları. 

Özdemir, N. (2012). Kültür Ekonomisi ve Yönetimi, Ankara: Hacettepe Yayıncılık. 

Özdil, E. (2015). Çarşı, 35 Yılın Pankartları, Eski Tribün Kavgaları, Deplasman 

Anıları, İstanbul: Siyah Beyaz Kitap. 

Özkan, Ö. D. (2009). Saraybosna’da Futbol Taraftarlığı ve Kimlik Farklılaşması: 

Saraajevo ve Željezničar Taraftarları, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Yeditepe 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Özkol, S. (1991). Övünmekte Haklıyız; Çünkü BEŞİKTAŞ'lıyız! İstanbul: Yaylacık 

Matbaası. 

Özmen, H. (2000). Futbol, Holiganizm ve Medya, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Paksoy, E. (2014). Futbol Fanatizmi, Taraftar Kimliği: Beşiktaş Çarşı 

Taraftarlarının Taraftarlıkla İlgili Davranışlarının İncelenmesi, Gaziantep 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Gaziantep. 

Pfister G., Lenneis V., Mintert S. (2013). “Female Fans of Men’s Football – A Case 

Study in Denmark”. Soccer & Society, 14, (6), (850-871). 



 

162 

Pitti I. (2019). “Being Women In a Male Preserve: an Ethnography of Female 

Football      Ultras”. Journal of Gender Studies, 28, (3), (318-329). 

Rappaport, R. A. (2006). “Ritüel”, K. Korkmaz (Çev.) Halk Biliminde Kuramlar ve 

Yaklaşımlar 1. (3. Baskı). M.Ö. Oğuz, M. Ekici, N. Özdemir, G. Öğüt Eker, S. 

Gürçayır (Yay. Haz.) Ankara: Geleneksel Yayıncılık, (299-308). 

Redhead, S. (2019). “Feel It Closing in” Digital Football Cultures in a 

Claustropolitan      Age, Digital Football Cultures Fandom, Indentities and 

Resistance” S. Lawrence, Gary Crawford (Ed.) New York: Routledge, (19-29). 

Ritzer, G. (2011). Büyüsü Bozulmuş Dünyayı Büyülemek, İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Rowe, D. (1996), Popüler Kültürler Rock ve Sporda Haz Politikası, M. Küçük (Çev). 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Sabah, Ş. (2016). “Beşiktaş Sen Bizim Her Şeyimizsin: Tüketim ve Kutsallık 

Bağlamında   Futbol Taraftarlığı”, Eurasian Academy of Sciences Eurasian 

Business & Economics Journal, Vol. 2, (541-558). 

Sargut, A. S. (1985). Kültürlerarası Farklılaşma Açısından Yönetim ve Örgüt 

Yapıları, Gazi Üniversitesi İİBF Dergisi, 1 (1-2), (389-414). 

Sargut, A. S. (2001). Kültürlerarası Farklılaşma ve Yönetim, İmge Kitabevi, Ankara. 

Sartre, J. P. (2014).  Varoluşçuluk, A. Bezirci (Çev). İstanbul: Say Yayınlar. 

Serin, E. (2011). Türk Futbol Sektöründe Rekabet ve Taraftar Gruplarının Sektörden 

Beklentileri: Beşiktaş J.K. Çarşı Grubu Örneği, Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, Muğla Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Muğla. 

Sert, M. (2000). Gol Atan Galip: Futbola Sosyolojik Bir Bakış, İstanbul: Bağlam 

Yayınları. 

Stemmler, T. (2000). Futbolun Kısa Tarihi, N. Akça (Çev.), Ankara: Dost Kitabevi. 

Stone, C. (2007) “The Role of Football in Everyday Life”, Soccer&Society, 8 (2), 

(169-184). 

Şanlı, S. (2014). Futbol Müsabakalarında Olaylarda Yer Alan Seyircilerin 

Saldırganlık  Düzeylerinin Belirlenmesi. Yayımlanmamış Doktora Tezi, Gazi 

Üniversitesi, Sağlık Bilimleri Enstitüsü, Ankara. 

Sarı, İ. (2017). Türklerde Spor, Antalya: Net Medya Yayıncılık. 

Somalı,V. (1989). Teknik Ve Taktik Yönleriyle Futbol Tarihi, İstanbul: İnkılâp 

Kitabevi. 

Somalı, V. (1978). Türk Sporunda 75 Yıl 1903-1978, Beşiktaş Spor Tarihi, İstanbul: 

Be Ka Yayınevi. 



 

163 

Sutton, W. A., McDonald M. A., Milne G. R., Cimperman J. (1997). “Creating and 

Fostering Fan Identification in Professional Sports”  Sports Marketing 

Quarterly, 6 (3), (15-22). 

Talimciler, A. (1999). “Türk Futbol Medyası”, Birikim Dergisi, Sayı 117, (98-103). 

Talimciler, A. (2005). Türkiye’de Futbol ve İdeoloji İlişkisi: Medyadaki Futbol 

Söylemi Üzerine Bir İnceleme, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ege 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir. 

Talimciler, A. (2006). “Sosyolojik Açıdan Futbol Fanatizmi”, Sosyoloji Dergisi, Sayı 

15, (91-104). 

Taşğın, Ö., Tekin, M. (2007). “Futbol Taraftarlarının Marka Değeri Yaratmaları 

Üzerine Bir Araştırma”, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 

(447-454). 

Tepeköylü, İ. (2016). “Türkiye’de Futbol, Taraftar Olgusu, Beşiktaş Çarşı Grubu”, 

Akademik Bakış Dergisi, Sayı 56, (380-390). 

Tilly, C. (2002). Stories, Identities, and Political Change, New York: Rowman & 

Littlefield Publishers. 

Toklucu, M. (2001). “Taraftarın Senle…” İstanbul: İletişim Yayınları. 

Urry, J. (1999). Mekânları Tüketmek, İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Ünsal, A. (2005). Tribün Cemaatinin Öfkesi, Ticarileşen Türkiye Futbolunda Şiddet, 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Wahl, A.(2005). Ayaktopu Futbolun Öyküsü, C.İleri (Çev.), İstanbul: YKY. 

Wallerstein D. (2008). Juma C., Keller E.,Korcka J., Lecourt D., Mudimbe V., 

Taylor P. Gulbenkıan Komisyonu Sosyal Bilimleri Açın, İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Williams, R. (2016). Anahtar Sözcükler, S. Kılıç (Çev.), İstanbul: İletişim Yayınları. 

Yakıcı, A. (2007). “Dede Korkut Kitabı’nda Görülen Ozan Tiplerinin Türkiye Sahası 

Âşıklık Geleneğinin Oluşumuna Etkisi”, Milli Folklor, (19) 73, (40-47). 

Yıldız, D. (2002).  Çağlar Boyu Türklerde Spor, İstanbul, TeleBasım Yayıncılık. 

Yıldız, E. (2007). “İnsan Duygularına Yeni Bir Yaklaşım: Duygu Sosyolojisi”, Yeni 

Düşünceler, Sayı 2, (129-146). 

Yıldıran, İ. (1997). “Tepük Futbol Mudur? XI. Yüzyıl Türk Spor Faaliyetlerinden 

“Tepük” 

Oyununun Mahiyeti Üzerine Bir Araştırma”, Gazi Beden Eğitimi ve Spor Bilimleri 

Dergisi 2 (1), (54-62). 



 

164 

Yüce, M. (2014), Osmanlı Melekleri Futbol Tarihimizin Kadim Devreleri Türkiye 

Futbol Tarihi, Birinci Cilt, İstanbul: İletişim Yayınları. 

 



 

165 

EKLER 

EK-1. Beşiktaş JK Çarşı Grubuna Yöneltilen Sorular 

 

1. Adınız, soyadınız, doğum yeri ve tarihiniz, mesleğiniz nedir? 

2. Beşiktaşlılığınız nereden geliyor? Kimin veya neyin etkisiyle Beşiktaş’ı 

tutuyorsunuz? 

3. Çarşı grubunun içerisinde ne zamandan beri yer alıyorsunuz? 

4. Sizi Çarşı’ya bağlayan temel duygu nedir?  

5. Gruba karşı hissettiğiniz tam olarak aidiyet duygusu mudur? 

6. Grup içerisinde hangi duygularla hareket ediyorsunuz? 

7. Sizi grup içerisinde en çok hangi duygu motive ediyor? 

8. Bu motivasyonun tezahürü nedir? Ne şekilde dışa vurum yaşıyorsunuz? 

Sloganla, pankartla, marşla, tezahüratla ya da hangi şekillerde ? 

9. Takıma ve Çarşı’ya bağlanma biçiminizi belirleyen duygular nelerdir? 

Fanatiklik, aidiyet, özgür hissetme vb.? 

10. Grup içinde bastırdığınız duygularınız var mı? Korku, öfke, depresyon, 

tatmin vb.?  

11. Grup içerisinde nasıl bir etkileşim türü ile iletişim kuruyorsunuz? Sözlü, 

davranışsal, mimiklerle vb.?  

12. Grup içerisinde genellikle hangi duyguları hissediyorsunuz? Suçluluk, utanç, 

minnettarlık, gurur? 

13. Gruba bağlanma şekliniz nasıldır ve bunu nasıl gösterirsiniz? Duygusal ve 

fiziksel olarak? 

14. Çarşılı olmanızı sağlayan bu duygunun bireysel ve grup olarak ortaya 

çıkardığı ürünler nelerdir? 

15. Grubun maç esnasında kendine özgü ritüelleri var mıdır? Şans getirmesi için, 

kötü giden bir karşılaşmada gol ve galibiyet getirmesi için vb.? 



 

166 

16. Grup olarak maç öncesinde ne gibi ritüellere sahipsiniz? 

17. Grup olarak maç sonrası ne gibi ritüellere sahipsiniz? 

18. Maç galibiyetle bittiğinde ne yaparsınız?  

19. Maç mağlubiyetle bittiğinde ne yaparsınız?  

20. Maç ritüellerinizi toplanma, giyinme, marş,beste, tezahürat vs. çocuklarınıza 

ya da küçüklerinize öğretiyor musunuz? 

21. Dolayısıyla Çarşı’yı sizden sonraki nesile bir gelenek aktarımı olarak görüyor 

musunuz? 

22. Çarşının kendi geleneği ve kültürü var mıdır? 

23. Çarşı’nın folklordan yani halk biliminden beslendiğini düşünüyor musunuz? 

Düğün, bayram,  cenaze, dini inanışla, halk gelenekleri, halk inançları ile halk 

müziği, türküleri, maniler, bilmeceler, oyunlar, ninniler, masallar, 

menkıbeler, deyimler ve atasözleri, efsaneler, mitler vb. 

24. Sizce Çarşı’yı Çarşı yapan en önemli özelliği nedir? 

25. Çarşı’yı bir kelime ile ifade etseniz bu hangi kelime ile olurdu? 

  



 

167 

EK-2. Kaynak Kişilerin Listesi 

KK 1: Alen Markaryan, 1966 İstanbul, Restaurant İşletmecisi, 03.03.2022 tarihinde 

yapılan görüşme. 

KK 2: Ali Ekin Enç, 1991 İstanbul, Edebiyat Öğretmeni, 28.01.2022 tarihinde 

yapılan görüşme. 

KK 3: Ramazan Keklik, 1988 Malatya, Serbest Meslek, 21.01. 2022 tarihinde 

yapılan görüşme. 

KK 4: Anıl Tuncay, 1991, İstanbul, Bilgisayar Mühendisi, 24.01.2022 tarihinde 

yapılan görüşme. 

KK 5: Mert Efe, 1988 İstanbul, Satın Alma Müdürü, 27.01.2022 tarihinde yapılan 

görüşme. 

KK 6: Emirhan Eren, 1987 İstanbul, Eğitim Danışmanı, 27.01.2022 tarihinde yapılan 

görüşme. 

KK 7: Fatih Güler, 1992 İstanbul, Ticari Bankacılık Finansal Hizmetler Yöneticisi, 

31.01.2022 tarihinde yapılan görüşme. 

KK 8: Tayfun Karabıyık, 1981 İstanbul, Serbest Meslek, 20.01.2022 tarihinde 

yapılan görüşme. 

KK 9: Göksel Demirci, 1992 İstanbul, Serbest Meslek, 31.01.2022 tarihinde yapılan 

görüşme. 

KK 10: Gökhan Altındal, 1989 İstanbul, Lojistisyen, 02.02.2022 tarihinde yapılan 

görüşme. 

KK 11: Ömer Şark, 1992 İstanbul, Serbest Meslek, 02.02.2022 tarihinde yapılan 

görüşme. 

KK 12: Seda Coşkun, 1995 İstanbul, Özel Sektörde Yönetici, 02.02.2022 tarihinde 

yapılan görüşme. 

KK 13: Aykut Koç, 1992 İstanbul, Kimyager, 05.02.2022 tarihinde yapılan görüşme. 

KK 14: Onur Kaplanseren, 1992 Bingöl, Arkeolog, 07.02.2022 tarihinde yapılan 

görüşme. 



 

168 

KK 15:  Yunus Emre Aydeniz, 1988 Şanlıurfa, Fotoğrafçı, 08.02.2022 tarihinde 

yapılan görüşme. 

KK 16: Oğulcan Yaman, 1991 Samsun, Finans Sektörü, 08.02.2022 tarihinde yapılan 

görüşme. 

KK 17: Deniz Demirci, 1990 İstanbul, Bilişim Uzmanı, 09.02.2022 tarihinde yapılan 

görüşme. 

KK 18: Gökhan Duman, 1990 Sivas, Serbest Meslek, 12.02.2022 tarihinde yapılan 

görüşme. 

KK 19: Fatih Kara, 1989 Kastamonu, Tekniker, 14.02.2022 tarihinde yapılan 

görüşme. 

KK 20: Erdim Ayhan, 1994 İstanbul, Öğretmen, 18.02. 2022 tarihinde yapılan 

görüşme. 

KK 21: Cem Gören, 1991 İstanbul, Sosyal Medya Menajeri, 21.02.2022 tarihinde 

yapılan görüşme. 

KK 22: Latif Şengelen, 1990 Bursa, İşletmeci, 21.02.2022 tarihinde yapılan 

görüşme. 

KK 23: Yusuf Ali Özmen, 1992 Mersin, Felsefe Öğretmeni, 26.02.2022 tarihinde 

yapılan görüşme. 

KK 24: Kadir Birge, 1991 Kütahya, Sınıf Öğretmeni, 27.02.2022 tarihinde yapılan 

görüşme. 

KK 25: Hakan Aydoğan, 1992 İstanbul, Matbaacı, 27.02.2022 tarihinde yapılan 

görüşme. 

KK 26: Yusuf Erdem Türker, 1988 İstanbul, Gayrimenkul Danışmanı, 27.02.2022 

tarihinde yapılan görüşme. 

KK 27: Ozan Soylu, 1988 İstanbul, Esnaf, 27.02.2022 tarihinde yapılan görüşme.

  

KK 28: Ömer Ersoy, 1990 İstanbul, Makine Teknikeri, 05.03.2022 tarihinde yapılan 

görüşme. 



 

169 

KK 29: Can İrfan Akşar, 1990 İstanbul, Bilişim Uzmanı, 05.03.2022 tarihinde 

yapılan görüşme. 

KK 30: Oğulcan Demiray, 1988 İstanbul, Satış Yöneticisi, 05.03.2022 tarihinde 

yapılan görüşme. 

  



 

170 

EK-3. Çarşı Grubunun Fotoğrafları 

 

 

(Sırbistan deplasmanında, Partizan FK ekibiyle Belgrad’da yapılan maçtan sonra 

çekilen bir fotoğraf.)50 

 

 
50 Ali Ekin Enç’in (KK 2) kişisel arşivinden alınmıştır. 

 



 

171 

 

(Deplasman maçı dönüşünde İstanbul yakınında çekilmiş bir fotoğraf.)51 

 

 

 

 
51 Ali Ekin Enç’in (KK 2) kişisel arşivinden alınmıştır. 

 



 

172 

 

(Konyaspor maçı için Konya deplasmanına giderken yolda çekilmiş bir fotoğraf.)52 

 

 

 

 
52 Ali Ekin Enç’in (KK 2) kişisel arşivinden alınmıştır. 

 



 

173 

 

(İstanbul’dan deplasmana giderken mola yerinde çekilmiş bir fotoğraf.)53 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
53 Ali Ekin Enç’in (KK 2) kişisel arşivinden alınmıştır. 

 



 

174 

 

(Denizlispor deplasmanına giderken çekilmiş bir fotoğraf.)54 

 

 

 

 

 

 

 
54 Ali Ekin Enç’in (KK 2) kişisel arşivinden alınmıştır. 



 

175 

 

(Vodafone Park stadından bir fotoğraf.)55 

 

 

 

 

 

 

 

 
55 Ali Ekin Enç’in (KK 2) kişisel arşivinden alınmıştır. 



 

176 

 

(Akhisarspor deplasmanından bir fotoğraf.)56 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
56 Ali Ekin Enç’in (KK 2) kişisel arşivinden alınmıştır. 



 

177 

 

(Deplasman maçı dönüşünde otobüste çekilmiş bir fotoğraf.)57 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
57 Ali Ekin Enç’in (KK 2) kişisel arşivinden alınmıştır. 

 



 

178 

 

   (Alen Markaryan’la görüşme esnasından bir fotoğraf.)58 

 

 

 

 

 

 

 

 
58 İlke Tepeköylü’nün kişisel arşivinden alınmıştır. 



 

179 

 

(Görüşmelerden bir fotoğraf.)59 

  

 
59 İlke Tepeköylü’nün kişisel arşivinden alınmıştır.  



 

180 

  



 

181 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

Soyadı, adı     : Tepeköylü, İlke 

Uyruğu     : T.C. 

 

Eğitim  

Derece 

Doktora 

Eğitim Birimi 

AHBV 

 

 

Mezuniyet tarihi 

Devam Ediyor 

Yüksek Lisans Kocaeli Üniversitesi 2012 

Lisans İstanbul Üniversitesi 2008 

 

İş Deneyimi 

Yıl                         Yer                                                                  Görev 

2009                      Kocaeli Üniversitesi                                        Araştırma Görevlisi 

2018                      Tetova Üniversitesi Makedonya                      Türkçe Okutmanı 

Yabancı Dil 

İngilizce 

Yayınlar 

Uluslararası Hakemli Dergilerde Yayımlanan Makaleler: 

 

1. Tepeköylü, İ. (2018). “Halkevleri ve Halk Kültürünün Korunması Üzerine Bir 

İnceleme.” Atlas Journal, 4 (9), 368-375. 

2. Tepeköylü, İ. (2017). “İstanbul Ermenilerinde Doğum Sonrası Ritüelleri”. İnsan 

ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi/, 6(3), 1413-1425. 

 



 

182 

3. Tepeköylü, İ. (2017). “Türkiye’deki Üniversitelerde Yeni Dönem Halk Bilimi 

Çalışmaları”, Journal Of The International Scientific Researches, 2(2), 313-319. 

4. Tepeköylü İlke (2016). “Türkiye’de Futbol, Taraftar Olgusu ve Beşiktaş Çarşı 

Grubu” 

Akademik Bakış Dergisi, (56), 382-390.  

5. Tepeköylü, İ. (2016). “Âşık Garip Hikayesinin Joseph Campbell’ın Monomitos 

Aşamalarıyla İncelenmesi”, The Journal of Academic Social Science Studies, 

(47), 419-428. 

6. Tepeköylü, İ. (2016). “Kent İmgesinin Kültür Ekonomisine Dönüşüm Örneği 

İzmit ve 

Pişmaniye”, International Journal Of Academic Value Studies, 2(3), 24-29.  

7. Tepeköylü, İ. (2016). “Halk Edebiyatı Anlatı Türlerinin Uygulamalı Halkbilimi 

Bağlamında Türk Sinemasındaki İzdüşümleri”, Turkish Studies, 11(4), 1001-114. 

 

B. Uluslararası Bilimsel Toplantılarda Sunulan ve Bildiri Kitaplarında Basılan 

Bildiriler: 

 

1. Tepeköylü, İ. (2018). “Somut Olmayan Kültürel Miras Listelerinde Türkiye ve 

Korumaya Yönelik Bir İnceleme”, I. Uluslararası Eğitimde ve Kültürde 

Akademik Çalışmalar Sempozyumu, Mersin. 

2. Tepeköylü, İ. (2018). “Halkevleri ve Halk Kültürünün Korunması Üzerine Bir 

İnceleme”, Dmitri Yavoronitski II. Uluslararası Avrupa Sosyal Bilimler Kongresi, 

Kiev/Ukrayna. 

3. Tepeköylü, İ. (2017). “Didem Madak Şiirlerinde Kadının Toplumsal Cinsiyet 

Rolleri Üzerine Bir İnceleme”, Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler Berlin 

Konferansı, Berlin. 

4. Tepeköylü, İ. (2017). “Türkiye’deki Üniversitelerde Yeni Dönem Türk Halk 

Bilimi Çalışmaları”, 2. Uluslararası Bilimsel Araştırmalar Kongresi-İnsan ve 

Toplum Bilimleri,  IBAD, İstanbul. 

5. Tepeköylü, İ. (2016). “Bir Dramın Türkü ve Sinema Filmi Hali Bodrum Hakimi”, 

3. Uluslararası Çin’den Adriyatik’e Sosyal Bilimler Kongresi, Antalya. 

6. Tepeköylü, İ. (2016). “Kent İmgesinin Kültür Ekonomisine Dönüşüm Örneği 

İzmit ve 

Pişmaniye”, II. Uluslararası Çin’den Adriyatik’e Sosyal Bilimler Kongresi, Hatay 



 

183 

7. Tepeköylü, İ. (2016). “Âşık Garip Hikayesi’nin Joseph Campbell’ın Monomitos 

Aşamalarıyla İncelenmesi” 1. Uluslararası Bilimsel Araştırmalar Konferansı, 

İnsan ve Toplum Bilimleri, Madrid. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



H
A

Zİ
R

A
N

 2
02

2 
B

EŞ
İK

TA
Ş 

Jİ
M

N
A

ST
İK

 K
U

LÜ
B

Ü
 Ç

A
R

ŞI
 G

R
U

B
U

 Ö
R

N
EĞ

İ Ü
ZE

R
İN

D
EN

 T
A

R
A

FT
A

R
 F

O
LK

LO
R

U
N

U
N

 İN
C

EL
EN

M
ES

İ 
İlk

e 
TE

PE
K

Ö
YL

Ü
 

BEŞİKTAŞ JİMNASTİK KULÜBÜ ÇARŞI GRUBU 
ÖRNEĞİ ÜZERİNDEN TARAFTAR FOLKLORUNUN 

İNCELENMESİ 

İlke TEPEKÖYLÜ 

Tez Danışmanı
 Prof. Dr. Ali YAKICI 

DOKTORA TEZİ 
TÜRK HALK BİLİMİ ANABİLİM DALI 

HAZİRAN 2022 




