
 
 

 

 

T.C. 

MUĞLA SITKI KOÇMAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

NEYLÎ DÎVÂNI ÖRNEKLEMİNDE KLÂSİK TÜRK ŞİİRİNDE İSTİFHÂM 

VE TECÂHÜL-İ ÂRİFÂNE SANATI 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

Cevriye FADILOĞLU 

 

 

DANIŞMAN 

Prof. Dr. Pervin ÇAPAN 

 

 

2022 - Muğla 

 



 
 

T.C. 

MUĞLA SITKI KOÇMAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

NEYLÎ DÎVÂNI ÖRNEKLEMİNDE KLÂSİK TÜRK ŞİİRİNDE İSTİFHÂM 

VE TECÂHÜL-İ ÂRİFÂNE SANATI 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

Cevriye FADILOĞLU 

 

 

 

DANIŞMAN 

Prof. Dr. Pervin ÇAPAN 

 

 

 

2022 - Muğla 

 



 
 

T.C. 

MUĞLA SITKI KOÇMAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

 

NEYLÎ DÎVÂNI ÖRNEKLEMİNDE KLÂSİK TÜRK ŞİİRİNDE İSTİFHÂM 

VE TECÂHÜL-İ ÂRİFÂNE SANATI 

 

Cevriye FADILOĞLU 

1841010011 

 

Sosyal Bilimler Enstitüsünce 

Tezli Yüksek Lisans 

Diploması Verilmesi İçin Kabul Edilen Tez 

 

Tezin Sözlü Savunma Tarihi      : 24.06.2022 

                                Tezin Enstitüye Verildiği Tarih  : 07.07.2022 

 

                                Tez Danışmanı : Prof. Dr. Pervin ÇAPAN 

                                Jüri Üyesi         : Prof. Dr. Atabey KILIÇ 

                                Jüri Üyesi         : Doç. Dr. Nilüfer TANÇ 

 

 

  Enstitü Müdürü : Prof. Dr. Bayram COŞKUN 

 

2022 - Muğla 



 
 

 

 

TUTANAK 

 

Sosyal Bilimler Enstitüsü’nün 27/05/2022 tarih ve 1048 sayılı Yönetim 

Kurulu kararı ile tez jürisi olarak atandığımız, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

Tezli Yüksek Lisans Programı öğrencisi Cevriye FADILOĞLU’nun “Neylî Dîvânı 

Örnekleminde Klâsik Türk Şiirinde İstifhâm Ve Tecâhül-i Ârifâne Sanatı” adlı tezi 

incelemiş ve aday 24/06/2022 tarihinde saat 13.30’da tez savunma sınavına 

alınmıştır. 

Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi Lisansüstü Eğitim-Öğretim 

Yönetmeliği’nin 24. maddesi doğrultusunda yapılan tez savunma sınavı sonucunda 

tezin kabul edilmesine oy birliği ile karar verilmiştir. 

  

 

 

Prof. Dr. Pervin ÇAPAN 

Tez Danışmanı 

 

 

 

 

 

        Prof. Dr. Atabey KILIÇ                                               Doç. Dr. Nilüfer TANÇ 

                    Üye                Üye 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

YEMİN 

 

Yüksek Lisans tezi olarak sunduğum “Neylî Dîvânı Örnekleminde Klâsik 

Türk Şiirinde İstifhâm Ve Tecâhül-i Ârifâne Sanatı”  adlı çalışmanın, tarafımdan 

bilimsel ahlak ve geleneklere aykırı düşecek bir yardıma başvurulmaksızın 

yazıldığını ve yararlandığım eserlerin Kaynakça’da gösterilenlerden oluştuğunu, 

bunlara atıf yapılarak yararlanmış olduğumu belirtir ve bunu onurumla doğrularım. 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                     07.07.2022 

 Cevriye FADILOĞLU 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

NEYLÎ DÎVÂNI ÖRNEKLEMİNDE KLÂSİK TÜRK ŞİİRİNDE İSTİFHÂM 

VE TECÂHÜL-İ ÂRİFÂNE SANATI 

ÖZET 

Klâsik Türk şiir geleneği içinde yer alan şairler, yüzyıllar boyunca edebî 

sanatları estetik bir değer olarak eserlerinde kullanmışlardır. Edebî sanatlar, şairlerin 

yeteneklerini kullanıp kendilerini gösterebilmelerine imkân sağlaması bakımından 

daima önem arz etmiştir. İstifhâm ve tecâhül-i ârifâne de bu sanatların içinde oldukça 

sık kullanılanlardandır. Bu çalışmada, Klâsik Türk şiirinde edebî sanatların işleyişi 

bağlamında, istifhâm ve tecâhül-i ârifâne sanatının Neylî Divânı örnekleminde tanım, 

tavsif ve tasnifini yapmak ve Neylî’nin gazellerinin estetik boyutunu ortaya çıkarmak 

hedeflenmiştir. Öncelikle Neylî Dîvânı’ndaki gazeller taranmak suretiyle istifhâm ve 

tecâhül-i ârifâne sanatının yer aldığı metin ve beyitler tespit edilerek Klâsik metin 

şerhi yönteminden hareketle şerh edilmiştir. Bu sanatların kendi içinde tasnifi 

bağlamında beyitlerin anlatım şemaları oluşturularak Neylî Dîvânı’ndaki işlenişi 

ortaya konulmuştur. Çalışma boyunca elde edilen verilerin daha iyi anlaşılabilmesi 

için bulgular, tablo ve grafiklerle desteklenmiştir. Çalışmanın sonucuna yansıyan bir 

bilgi olarak bu sanatların insanın sorma ihtiyacından doğduğu ve Neylî’nin hayatında 

merak ettiği, üzerinde düşündüğü ve sorguladığı hususları şiirlerine yansıttığı ortaya 

çıkmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Klâsik Türk Şiiri, Neylî Dîvânı, Belâgat, İstifhâm, Tecâhül-i Ârifâne. 

 

 



 
 

THE LITERARY ARTS OF İSTİFHÂM AND TECÂHÜL-İ ÂRİFÂNE IN 

CLASSICAL TURKISH POETRY: IN THE SAMPLE OF NEYLÎ’S DIVÂN 

ABSTRACT 

The poets, in the classical Turkish poetry tradition, have used literary arts as 

an aesthetic value in their works for centuries. Literary arts have always been 

significant in terms of allowing poets to use their talents and to substantiate 

themselves. İstifhâm and tecâhül-i ârifâne are among these literary arts used quite 

frequently. In this study, it is aimed to provide the definition, description and 

classification of the art of istifhâm and tecâhül-i ârifâne in the context of the 

functioning of literary arts in Classical Turkish poetry in the sample of Neylî's Divan 

in specific, and to reveal the aesthetic dimension of Neylî's ghazals. First of all, by 

reviewing the ghazals in Neylî’s Dîvân, the texts and couplets containing the art of 

istifhâm and tecâhül-i ârifâne were determined and annotated using the classical text 

commentary method. In the context of the classification of these arts within 

themselves, the expression schemes of the couplets were created and their processing 

in Neylî’s Dîvân was revealed. So as to better understand the data obtained during 

the study, the findings were supported with tables and graphs. As an information 

reflected in the result of the study, it has been revealed that these arts arise from the 

need of people to ask, and that in his poems, Neylî reflects the issues that he 

wondered, thought about and questioned in his life. 

Keywords: Classical Turkish Poetry, Neylî’s Dîvân, Rhetoric, İstifhâm, Tecâhül-i Ârifâne. 

 

  

 



 

I 
 

ÖN SÖZ 

Klâsik Türk şiir geleneğinde edebî sanatlar, şairlerin meydana getirdikleri 

eserlerinde fikir ve tasavvurlarını daha etkili ve kuvvetli ifade etmelerine katkı 

sağlaması bakımından önemli bir yere sahiptir ve edebî sanatların konu edildiği 

birçok çalışma bulunmaktadır. Ali Nihad Tarlan’ın “Edebiyat Meseleleri”, M. Kaya 

Bilgegil’in, Edebiyat Bilgi ve Teorileri, İsa Kocakaplan’ın “Edebî Sanatlar”, Numan 

Külekçi’nin “Açıklamalar ve Örneklerle Edebî Sanatlar” adlı eserleri; Yılmaz 

Kaptan’ın “Ahmet Paşa Divanında Edebi Sanatlar”, Nilüfer Tanç’ın “Sâlim 

Dîvânı’nda (Gazellerde) Edebî Sanatların Kullanımı”, Bülent Kaya’nın “Bâkî 

Divanı’nda Edebî Sanatlar” adlı tezleri bu çalışmalara örnektir. 

Edebî eserlerde ifadeyi güzelleştirmek, dikkat çekmek ve bir fikri vurgulamak 

maksadıyla en çok kullanılan edebî sanatlardan biri olan istifhâm: “Sözü, sorulan 

şeye yanıt isteme amacını gütmeden, duyguyu ve anlamı güçlendirmek için soru 

biçiminde söylemektir.” İstifhâm sanatıyla karıştırılan ve çok hoş bir üslûp olarak 

vasıflandırılan tecâhül-i ârifâne ise “Bilineni bilmezden gelme sanatıdır. Bu sanat, 

esas itibarıyla hayret, uyarı, övme, kınama, mübalağa, aşağılama gibi bir nükteye 

dayanan sanattır ve anlam son derece parlak bir eda kazanmaktadır.” Bu bağlamda 

istifhâm ve tecâhül-i ârifâne sanatının Klâsik Türk edebiyatının başlangıcından 

günümüze değin, okur üzerinde çok büyük etkisi olduğunu söylemek mümkündür. 

Bütün edebî sanatların bir arada ele alındığı çalışmalara karşın 

araştırmacıların, tek bir edebî sanat üzerine dikey yönde yapılan çalışmalara çok 

fazla yönelmedikleri görülmektedir. Günay İnci, “Bâkî’nin Gazellerinde Teşbih”, 

Sevda Çilem Ayar, “Fuzûlî Divanı’nda Bir Üslûp Özelliği Olarak Leff ü Neşr”, 

Jülide Erken, “Klâsik Türk Şiirinde Hüsn-i Ta’lîl Sanatı” adlı çalışmalarıyla edebî 

sanatlar üzerine dikey çalışmalar gerçekleştirmişlerdir. İstifhâm ve tecâhül-i ârifâne 

sanatı üzerine Fatih Köksal’ın “Belagât Kitaplarında İki Sanat: Tecâhül-i Ârif ve 

İstifhâm” adlı makalesi bu sanatlar üzerine yapılan önemli bir çalışmadır. Muhittin 

Eliaçık’ın da “Belâgat Kitaplarında Tecâhül-i Ârif’in Tarif ve Tasnifi” adlı bir 

çalışması vardır. İstifhâm ve tecâhül-i ârifâne sanatının bütünlük içinde ve örneklem 

olarak alınan bir dîvân üzerinden müstakil olarak incelendiği bir çalışma 



 

II 
 

bulunmamaktadır. Bu tez çalışması söz konusu sanatların bir dîvân üzerinden 

incelendiği ilk çalışma olması itibariyle önem arzetmektedir. 

Çalışmanın evrenini, Klâsik Türk şiirinde istifhâm ve tecâhül-i ârifâne sanatı, 

örneklemini ise Neylî’nin gazellerinde yer alan istifhâm ve tecâhül-i ârifâne sanatı ile 

ilgili metinler teşkil edecektir. Çalışmanın amacı ise Klâsik Türk şiirinde edebî 

sanatların işleyişi bağlamında, istifhâm ve tecâhül-i ârifâne sanatının Neylî Divânı 

üzerinden tanım, tavsif ve tasnifini yapmak ve Neylî’nin gazellerinin estetik 

boyutunu ortaya çıkarmaktır.  

Çalışma, “ÖN SÖZ”, “İÇİNDEKİLER”, “TABLOLAR DİZİNİ”, 

“GRAFİKLER DİZİNİ” ve “KISALTMALAR”ı takiben, “Klâsik Türk Şiirinde 

İstifhâm ve Tecâhül-i Ârifâne Sanatlarının Tanım, Tavsif ve Tasnifi” ile “Ahmed 

Neylî’nin Hayatı, Edebî Şahsiyeti ve Eserleri” hakkında bilgi verilen bir “GİRİŞ” ile 

devam edecektir. 

İki bölüm olarak plânlanan çalışmanın “BİRİNCİ BÖLÜMÜ”, “Neylî 

Dîvânı’nın Gazeller Kısmında İstifhâm ve Tecâhül-i Ârifâne Sanatlarının Yer Aldığı 

Metinlerin Tespiti” başlıklıdır ve bu başlık altında Neylî Dîvânı’ndaki gazeller 

incelenerek istifhâm ve tecâhül-i ârifâne sanatının bulunduğu metinler tespit edilerek 

Dîvân’daki sırasına göre kaydedilecektir. Bu çalışmada Prof. Dr. Atabey Kılıç 

tarafından hazırlanan “Mîrzâ-zâde Ahmed Neylî (Hayatı, Eserleri, Edebî Kişiliği) ve 

Divanı” adlı, 2004’te Kitabevi’nden yayımlanan Doktora Tezi’nin gazeller kısmında 

yer alan 165 gazel taranarak bunlardan içinde istifhâm ve tecâhül-i ârifâne sanatının 

bulunduğu gazeller değerlendirmeye alınacaktır. 

Tez çalışmasının “İKİNCİ BÖLÜMÜ ”nü ise “Neylî Dîvânı’nın Gazeller 

Kısmında Yer Alan Metinlerin İstifhâm ve Tecâhül-i Ârifâne Sanatları Bakımından 

Tasnif ve Şerhi” teşkil edecektir. Öncelikle söz konusu sanatların bulunduğu gazeller 

kendi içinde“Soru Eki İle Oluşturulan İstifhâmlar: Müsbet İstifhâmlar (Olumlu 

Sorular), Menfî İstifhâmlar (Olumsuz Sorular)”, “Soru Kelimesiyle Oluşturulan 

İstifhâmlar: ‘Ne’ Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar, ‘N’ola’ Soru Kelimesiyle 

Oluşturulan İstifhâmlar, ‘‘Aceb’ Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar, ‘Nice’ 

Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar, ‘Kim’ Soru Kelimesiyle Oluşturulan 

İstifhâmlar, ‘Kande’ Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar” şeklinde tasnif 



 

III 
 

edilecektir. Bu tasnifte yer alan metinler, beyit veya redife göre, günümüz 

Türkçesine çevrilerek Klâsik metin şerhi yöntemiyle şerh edilecek ardından da 

metinlerin anlatım plânları verilecektir. İstifhâmların incelenmesinde Dîvân’daki 

gazel sıralamasına uyulacak ve incelenen beyitler tespit edilen metinde bulunduğu 

yere göre değerlendirilecektir. Çalışma boyunca elde edilen bilgiler tablo ve 

grafiklerle desteklenecektir. Belâgat ve edebî sanatlar kitaplarındaki bilgilerden 

hareketle oluşturulan ve yukarıda açıklanan tasnif, ilk defa bu tez çalışmasında 

kullanılmıştır. 

Çalışmanın “SONUÇ” bölümünde ise elde edilen bulgular maddeler hâlinde 

sıralanacaktır. “KAYNAKÇA” bölümünde ise çalışmada bilimsel etik kuralları 

içinde istifade edilen kaynaklar, “Ansiklopedi Maddeleri”, “Sözlükler”, 

“Yararlanılan Web Siteleri” başlıkları altında sınıflandırılacaktır. 

Çalışmadan elde edilen sonucun, Klâsik Türk şiirinde kullanılan diğer edebî 

sanatlar üzerine gelecekte yapılması muhtemel yeni dikey çalışmalara yöntemsel 

olarak katkıda bulunacağı düşünülmektedir. 

Çalışmanın yürütülmesi sırasında gösterilen hassasiyet ve dikkate rağmen 

gözden kaçan hususlar için uyarı ve katkılarınızı şükranla kabul edeceğimi belirtmek 

isterim. 

Yürütülen tez çalışması süresince maddî ve manevî olarak desteğini eksik 

etmeyen eşim Ergün FADILOĞLU’na ve gösterdikleri fedakârlık sebebiyle kızlarım 

Beyza Nur FADILOĞLU’na ve Yağmur FADILOĞLU’na; Yüksek Lisans eğitimim 

boyunca bilgi ve görüşlerinden yararlandığım değerli bölüm hocalarım Doç. Dr. 

Nagehan UÇAN EKE’ye ve Doç. Dr. Nilüfer TANÇ’a teşekkür ediyorum. Tezin son 

safhasında görüş ve önerileriyle tezime katkı sağlayan Sayın Prof. Dr. Atabey 

KILIÇ’a şükranlarımı sunuyorum. Tez çalışmam süresince öneri, eleştiri ve 

teşvikleriyle yoluma daima ışık tutan, beni böyle bir çalışma için cesaretlendiren, 

yardım ve içtenliğini esirgemeyen Kıymetli Hocam ve Tez Danışmanım Prof. Dr. 

Pervin ÇAPAN’a sonsuz teşekkürü zevkli bir borç bilirim. 

24/06/2022                                                                             CEVRİYE FADILOĞLU 

MUĞLA 



 

IV 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖN SÖZ……………………………………………………………………………… I 

İÇİNDEKİLER ……………………………………………………………………. IV 

TABLOLAR DİZİNİ …………………………………………………………...XVIII 

GRAFİKLER DİZİNİ……………………………………………………………. XIX 

KISALTMALAR……………………………………………………………….....XX 

 

GİRİŞ 

I. KLÂSİK TÜRK ŞİİRİNDE İSTİFHÂM VE TECÂHÜL-İ 

ÂRİFÂNE SANATLARININ TANIM, TAVSİF VE TASNİFİ ..........1 

II. AHMED NEYLÎ’NİN HAYATI, EDEBÎ ŞAHSİYETİ VE 

ESERLERİ……………………………………………………………………… 33 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

I. NEYLÎ DÎVÂNI’NIN GAZELLER KISMINDA İSTİFHÂM VE 

TECÂHÜL-İ  ÂRİFÂNE SANATLARININ YER ALDIĞI 

METİNLERİN TESPİTİ……………………………………………………..39 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

II. NEYLÎ DÎVÂNI’NIN GAZELLER KISMINDA YER ALAN 

METİNLERİN İSTİFHÂM VE TECÂHÜL-İ ÂRİFÂNE 

SANATLARI BAKIMINDAN TASNİF VE ŞERHİ ………………….51 

 

1. SORU EKİ İLE OLUŞTURULAN İSTİFHÂMLAR…………………….............51 

1.1. Müsbet İstifhâmlar (Olumlu Sorular)…………………………………...  52  



 

V 
 

1.1.1. Gazel 2’nin 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi...53 

1.1.1.2. Gazel 2’nin 3. Beytinin Anlatım Plânı…………………..56 

1.1.2. Gazel 13’ün 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi..57 

1.1.2.1. Gazel 13’ün 5. Beytinin Anlatım Plânı………………….59 

1.1.3. Gazel 18’in 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………….59 

1.1.3.1. Gazel 18’in 1. Beytinin Anlatım Plânı…………………..60 

1.1.4. Gazel 33’ün 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi……………………………………………………………………60 

1.1.4.1. Gazel 33’ün 3. Beytinin Anlatım Plânı………………….61 

1.1.5. Gazel 45’in Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi…………….61 

1.1.5.1. Gazel 45’in Anlatım Plânı……………………………….66  

1.1.6. Gazel 51’in Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi…………….68 

1.1.6.1. Gazel 51’in Anlatım Plânı…………………………….....72 

1.1.7. Gazel 65’in Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi…………….73 

1.1.7.1. Gazel 65’in Anlatım Plânı……………………………….75  

1.1.8. Gazel 72’nin 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi.........................................................................................................76 

1.1.8.1. Gazel 72’nin 4. Beytinin Anlatım Plânı…………………77 

1.1.9. Gazel 76’nın 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………….77 

1.1.9.1. Gazel 76’nın 3. Beytinin Anlatım Plânı…………………78 

1.1.10. Gazel 80’nin 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………….78 

1.1.10.1. Gazel 80’nin 4. Beytinin Anlatım Plânı………………..79 



 

VI 
 

1.1.11. Gazel 89’un 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………….79 

1.1.11.1. Gazel 89’un 4. Beytinin Anlatım Plânı………………...80 

1.1.12. Gazel 96’nın 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………….80 

1.1.12.1. Gazel 96’nın 3. Beytinin Anlatım Plânı..........................81 

1.1.13. Gazel 100’ün 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………….81 

1.1.13.1. Gazel 100’ün 3. Beytinin Anlatım Plânı……………….83 

1.1.14. Gazel 102’nin 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………….83 

1.1.14.1. Gazel 102’nin 2. Beytinin Anlatım Plânı………………84 

1.1.15. Gazel 102’nin 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………….84 

1.1.15.1. Gazel 102’nin 4. Beytinin Anlatım Plânı………………85 

1.1.16. Gazel 102’nin 7. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………….86 

1.1.16.1. Gazel 102’nin 7. Beytinin Anlatım Plânı………………87 

1.1.17. Gazel 110’un 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………….87 

1.1.17.1. Gazel 110’un 5. Beytinin Anlatım Plânı……………….88 

1.1.18. Gazel 116’nın 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………….88 

1.1.18.1. Gazel 116’nın 3. Beytinin Anlatım Plânı………………89 

1.1.19. Gazel 118’in Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi………….90 

1.1.19.1. Gazel 118’in Anlatım Plânı…………………………….93 



 

VII 
 

1.1.20. Gazel 120’nin 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………….94 

1.1.20.1. Gazel 120’nin 2. Beytinin Anlatım Plânı………………95 

1.1.21. Gazel 121’in 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………….95 

1.1.21.1. Gazel 121’in 1. Beytinin Anlatım Plânı………………..96 

1.1.22. Gazel 121’in 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………….96 

1.1.22.1. Gazel 121’in 2. Beytinin Anlatım Plânı………………..97 

1.1.23. Gazel 121’in 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………….98 

1.1.23.1. Gazel 121’in 4. Beytinin Anlatım Plânı………………..98 

1.1.24. Gazel 124’ün 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………….99 

1.1.24.1. Gazel 124’ün 2. Beytinin Anlatım Plânı……………...100 

1.1.25. Gazel 127’nin 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...100 

1.1.25.1. Gazel 127’nin 3. Beytinin Anlatım Plânı……………..101 

1.1.26. Gazel 140’ın 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...101 

1.1.26.1. Gazel 140’ın 2. Beytinin Anlatım Plânı………………102 

1.1.27. Gazel 148’in 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...102 

1.1.27.1. Gazel 148’in 5. Beytinin Anlatım plânı………………103 

1.1.28. Gazel 154’ün 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...103 

1.1.28.1. Gazel 154’ün 1. Beytinin Anlatım Plânı……………...104 



 

VIII 
 

1.1.29. Gazel 154’ün 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...105 

1.1.29.1. Gazel 154’ün 3. Beytinin Anlatım Plânı……………...105 

1.1.30. Gazel 156’nın 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...106 

1.1.30.1. Gazel 156’nın 1. Beytinin Anlatım Plânı……………..107 

1.1.31. Gazel 159’un 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...107 

1.1.31.1. Gazel 159’un 4. Beytinin Anlatım Plânı……………...108 

1.2. Menfî İstifhâmlar (Olumsuz Sorular)…………………………………..109 

1.2.1.  Gazel 17’nin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi…………111 

1.2.1.1. Gazel 17’nin Anlatım Plânı…………………………….115 

1.2.2. Gazel 26’nın 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...116 

1.2.2.1. Gazel 26’nın 2. Beytinin Anlatım Plânı………………..117 

1.2.3. Gazel 40’ın Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi…………...117 

1.2.3.1. Gazel 40’ın Anlatım Plânı……………………………...124 

1.2.4. Gazel 103’ün 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...126 

1.2.4.1. Gazel 103’ün 4. Beytinin Anlatım Plânı……………….127 

1.2.5. Gazel 124’ün 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...127 

1.2.5.1. Gazel 124’ün 3. Beytinin Anlatım Plânı……………….128 

1.2.6. Gazel 128’in 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...128 

1.2.6.1. Gazel 128’in 1. Beytinin Anlatım Plânı………………..129 



 

IX 
 

1.2.7. Gazel 145’in 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...129 

1.2.7.1. Gazel 145’in 4. Beytinin Anlatım Plânı………………..130 

1.2.8. Gazel 168’in Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi………….130 

1.2.8.1. Gazel 168’in Anlatım Plânı…………………………….133 

1.2.9. Gazel 169’un Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi………….134 

1.2.9.1. Gazel 169’un Anlatım Plânı……………………………138 

1.2.10. Gazel 177’nin 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………..139 

1.2.10.1. Gazel 177’nin 1. Beytinin Anlatım Plânı……………..140 

2. SORU KELİMESİYLE OLUŞTURULAN İSTİFHÂMLAR…………………..143 

2.1. “Ne” Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar………………………...143 

2.1.1. Gazel 18’in 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...144 

2.1.1.1. Gazel 18’in 5. Beytinin Anlatım Plânı…………………144 

2.1.2. Gazel 33’ün 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...144 

2.1.2.1. Gazel 33’ün 2. Beytinin Anlatım Plânı………………...145 

2.1.3. Gazel 43’ün 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...145 

2.1.3.1. Gazel 43’ün 3. Beytinin Anlatım Plânı………………...146 

2.1.4. Gazel 43’ün 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...147 

2.1.4.1. Gazel 43’ün 4. Beytinin Anlatım Plânı………………...147 

2.1.5. Gazel 55’in Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi…………...148 

2.1.5.1. Gazel 55’in Anlatım Plânı……………………………...151 



 

X 
 

2.1.6. Gazel 68’in 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...152 

2.1.6.1.  Gazel 68’in 4. Beytinin Anlatım Plânı………………...153 

2.1.7. Gazel 72’nin 6. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...153 

2.1.7.1. Gazel 72’nin 6. Beytinin Anlatım Plânı………………..154 

2.1.8. Gazel 92’nin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi………….154 

2.1.8.1. Gazel 92’nin Anlatım Plânı……………………………158 

2.1.9. Gazel 93’ün Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi…………...159 

2.1.9.1. Gazel 93’ün Anlatım Plânı……………………………..163 

2.1.10. Gazel 102’nin 6. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………..164 

2.1.10.1. Gazel 102’nin 6. Beytinin Anlatım Plânı……………165 

2.1.11. Gazel 107’nin 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...165 

2.1.11.1. Gazel 107’nin 3. Beytinin Anlatım Plânı……………..166 

2.1.12. Gazel 133’ün 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi.......................................................................................................167 

2.1.12.1. Gazel 133’ün 4. Beytinin Anlatım Plânı……………...167 

2.1.13. Gazel 134’ün Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi………...168 

2.1.13.1. Gazel 134’ün Anlatım Plânı…………………………..172 

2.1.14. Gazel 135’in 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...173 

2.1.14.1. Gazel 135’in 2. Beytinin Anlatım Plânı………………174 

2.1.15. Gazel 135’in 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...174 

2.1.15.1. Gazel 135’in 4. Beytinin Anlatım Plânı………………175 



 

XI 
 

2.1.16. Gazel 140’ın 7. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...176 

2.1.16.1. Gazel 140’ın 7. Beytinin Anlatım Plânı………………176 

2.1.17. Gazel 141’in 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...177 

2.1.17.1. Gazel 141’in 4. Beytinin Anlatım Plânı………………177 

2.1.18. Gazel 144’ün 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...178 

2.1.18.1. Gazel 144’ün 1. Beytinin Anlatım Plânı……………...178 

2.1.19. Gazel 144’ün 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...179 

2.1.19.1. Gazel 144’ün 5. Beytinin Anlatım Plânı……………...179 

2.1.20. Gazel 163’ün 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...180 

2.1.20.1. Gazel 163’ün 4. Beytinin Anlatım Plânı……………...180 

2.1.21. Gazel 175’in 7. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...181 

2.1.21.1. Gazel 175’in 7. Beytinin Anlatım Plânı………………182 

2.2. “N’ola” Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar……………………..182 

2.2.1. Gazel 10’un 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...183 

2.2.1.1. Gazel 10’un 3. Beytinin Anlatım plânı…………………183 

2.2.2. Gazel 12’nin 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...184 

2.2.2.1. Gazel 12’nin 3. Beytinin Anlatım Plânı………………..185 

2.2.3. Gazel 12’nin 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...185 



 

XII 
 

2.2.3.1. Gazel 12’nin 5. Beytinin Anlatım Plânı………………..186 

2.2.4. Gazel 20’nin 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………..186 

2.2.4.1. Gazel 20’nin 4. Beytinin Anlatım Plânı………………..187 

2.2.5. Gazel 20’nin 6. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...188 

2.2.5.1. Gazel 20’nin 6. Beytinin Anlatım Plânı………………..188 

2.2.6. Gazel 27’nin 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...189 

2.2.6.1. Gazel 27’nin 2. Beytinin Anlatım Plânı………………..189 

2.2.7. Gazel 38’in 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………..190 

2.2.7.1. Gazel 38’in 1. Beytinin Anlatım Plânı…………………190 

2.2.8. Gazel 38’in 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...191 

2.2.8.1. Gazel 38’in 2. Beytinin Anlatım Plânı…………………191 

2.2.9. Gazel 43’ün 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi………………………………………………………………….. 192  

2.2.9.1. Gazel 43’ün 1. Beytinin Anlatım Plânı………………...193 

2.2.10. Gazel 43’ün 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...193 

2.2.10.1. Gazel 43’ün 5. Beytinin Anlatım Plânı……………….194 

2.2.11. Gazel 46’nın 6. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...195 

2.2.11.1. Gazel 46’nın 6. Beytinin Anlatım Plânı………………195 

2.2.12. Gazel 49’un 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...196 



 

XIII 
 

2.2.12.1. Gazel 49’un 1. Beytinin Anlatım Plânı……………….197 

2.2.13. Gazel 49’un 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...197 

2.2.13.1. Gazel 49’un 5. Beytinin Anlatım Plânı……………….198 

2.2.14. Gazel 73’ün 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...198 

2.2.14.1. Gazel 73’ün 3. Beytinin Anlatım Plânı……………….199 

2.2.15. Gazel 73’ün 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...200 

2.2.15.1. Gazel 73’ün 4. Beytinin Anlatım Plânı……………….200 

2.2.16. Gazel 77’nin 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...201 

2.2.16.1. Gazel 77’nin 5. Beytinin Anlatım Plânı………………201 

2.2.17. Gazel 81’in 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...202 

2.2.17.1. Gazel 81’in 5. Beytinin Anlatım Plânı………………..203 

2.2.18. Gazel 86’nın 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...203 

2.2.18.1. Gazel 86’nın 5. Beytinin Anlatım Plânı………………204  

2.2.19. Gazel 87’nin 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………..204 

2.2.19.1. Gazel 87’nin 4. Beytinin Anlatım Plânı………………205 

2.2.20. Gazel 100’ün 6. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...206 

2.2.20.1. Gazel 100’ün 6. Beytinin Anlatım Plânı……………...206 

2.2.21. Gazel 119’ün 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………..207 



 

XIV 
 

2.2.21.1. Gazel 119’ün 2. Beytinin Anlatım Plânı……………...207 

2.2.22. Gazel 127’nin 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...208 

2.2.22.1. Gazel 127’nin 5. Beytinin Anlatım Plânı……………..208 

2.2.23. Gazel 128’in 6. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...209 

2.2.23.1. Gazel 128’in 6. Beytinin Anlatım Plânı………………209 

2.2.24. Gazel 166’nın 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………..210 

2.2.24.1. Gazel 166’nın 5. Beytinin Anlatım Plânı……………..211 

2.2.25. Gazel 172’nin 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...211 

2.2.25.1. Gazel 172’nin 1. Beytinin Anlatım Plânı……………..212 

2.2.26. Gazel 174’ün 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...212 

2.2.26.1. Gazel 174’ün 5. Beytinin Anlatım Plânı……………...213 

2.2.27. Gazel 176’nın 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...213 

2.2.27.1. Gazel 176’nın 1. Beytinin Anlatım Plânı……………..214 

2.2.28. Gazel 177’nin 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi………………………………………………………………….. 214   

2.2.28.1. Gazel 177’nin 5. Beytinin Anlatım Plânı……………..215 

2.3. “‘Aceb” Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar…………………….216 

2.3.1. Gazel 46’nın 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...216 

2.3.1.1. Gazel 46’nın 4. Beytinin Anlatım Plânı………………..217 



 

XV 
 

2.3.2. Gazel 47’nin 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………..217 

2.3.2.1. Gazel 47’nin 4. Beytinin Anlatım Plânı………………..218 

2.3.3. Gazel 64’ün 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...218 

2.3.3.1. Gazel 64’ün 5. Beytinin Anlatım Plânı………………...219 

2.3.4. Gazel 119’un 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...219 

2.3.4.1. Gazel 119’un 3. Beytinin Anlatım Plânı……………….220  

2.3.5. Gazel 142’nin 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...220 

2.3.5.1. Gazel 142’nin 2. Beytinin Anlatım Plânı………………221 

2.3.6. Gazel 142’nin 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...221 

2.3.6.1. Gazel 142’nin 3. Beytinin Anlatım Plânı………………222 

2.3.7. Gazel 152’nin 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...223 

2.3.7.1. Gazel 152’nin 2. Beytinin Anlatım Plânı………………223 

2.3.8. Gazel 171’in 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...224 

2.3.8.1. Gazel 171’in 1. Beytinin Anlatım Plânı………………..225 

2.4. “Nice” Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar………………………225 

2.4.1. Gazel 3’ün 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...226 

2.4.1.1. Gazel 3’ün 3. Beytinin Anlatım Plânı………………….226 

2.4.2. Gazel 35’in Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi…………...227 

2.4.2.1. Gazel 35’in Anlatım Plânı……………………………...235 



 

XVI 
 

2.4.3. Gazel 89’un 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………..237 

2.4.3.1. Gazel 89’un 3. Beytinin Anlatım Plânı………………...237 

2.4.4. Gazel 89’un 7. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...238 

2.4.4.1. Gazel 89’un 7. Beytinin Anlatım Plânı………………...238  

2.4.5. Gazel 125’in 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...239 

2.4.5.1. Gazel 125’in 3. Beytinin Anlatım Plânı………………..240 

2.4.6. Gazel 143’ün 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...240 

2.4.6.1. Gazel 143’ün 4. Beytinin Anlatım Plânı……………….241 

2.4.7. Gazel 171’in 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...241 

2.4.7.1. Gazel 171’in 5. Beytinin Anlatım Plânı………………..242 

2.5. “Kim” Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar………………............243 

2.5.1. Gazel 41’in Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi…………...243 

2.5.1.1. Gazel 41’in Anlatım Plânı……………………………...247 

2.5.2. Gazel 94’ün 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...248 

2.5.2.1. Gazel 94’ün 5. Beytinin Anlatım Plânı………………...249 

2.5.3. Gazel 102’nin 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve 

Şerhi…………………………………………………………………...249 

2.5.3.1. Gazel 102’nin 1. Beytinin Anlatım Plânı………………250 

2.6. “Kande” Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar…………………….250 

2.6.1. Gazel 151’in Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi………….251 

2.6.1.1. Gazel 151’in Anlatım Plânı…………………………….254 



 

XVII 
 

 

SONUÇ…………………………………………………………………………...258 

KAYNAKÇA……………………………………………………………………264 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

XVIII 
 

TABLOLAR DİZİNİ 

Tablo 1: İstifhâm-tecâhül-i ârifâne konusunda değerlendirme……………………...29 

Tablo 2: Tecâhül-i ârifânenin tarifi konusunda değerlendirme……………………..31 

Tablo 3: Soru ekiyle oluşturulan müsbet istifhâmlar………………………………108 

Tablo 4: Soru ekiyle oluşturulan menfî istifhâmlar………………………………..141 

Tablo 5: Neylî Dîvânı’ndaki gazellerde soru ekiyle oluşturulan müsbet istifhâmlar ve 

menfî istifhâmlar…………………………………………………………………...142 

Tablo 6: Soru kelimesiyle oluşturulan istifhâmlar…………………………………255                                  

Tablo 7: Soru ekiyle oluşturulan istifhâmlar ile soru kelimesiyle oluşturulan 

istifhâmlar………………………………………………………………………….256                

Tablo 8: Neylî’nin gazellerinde istifhâmların yöneltildiği alıcılar………………...261 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

XIX 
 

GRAFİKLER DİZİNİ 

Grafik 1: İstifhâm-tecâhül-i ârifâne konusunda, yazarların toplam sayılarının 

dağılımı……………………………………………………………………………...29 

Grafik 2: Tecâhül-i ârifânenin tarifi konusunda, yazarların toplam sayılarının 

dağılımı……………………………………………………………………………...31 

Grafik 3: Soru ekiyle oluşturulan müsbet istifhâmların dağılımı………………….109 

Grafik 4: Soru ekiyle oluşturulan menfî istifhâmların dağılımı……………………141 

Grafik 5: Neylî Dîvânı’ndaki gazellerde soru ekiyle oluşturulan müsbet istifhâmlar 

ve menfî istifhâmların dağılımı…………………………………………………….142  

Grafik 6: Soru kelimesiyle oluşturulan istifhâmların dağılımı…………………..  256                  

Grafik 7: Soru ekiyle oluşturulan istifhâmlar ile soru kelimesiyle oluşturulan 

istifhâmların dağılımı………………………………………………………............257                                  

Grafik 8: Neylî’nin gazellerinde istifhâmların yöneltildiği alıcıların dağılımı…….262 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

XX 
 

KISALTMALAR 

Kısaltmalar                                    Açıklama 

a.g.e     Adı Geçen Eser 

a.g.m.                                              Adı Geçen Makale 

a.y.                                                  Aynı Yer 

bk.                                                   Bakınız 

C.                                                    Cilt 

çev.                                                 Çeviren 

D.                                                    Dîvân                                              

DİA                                                Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi  

Ed. Fak.                                          Edebiyat Fakültesi 

G                                                     Gazel 

H.                                                    Hicrî 

hzl.                                                  Hazırlayan 

Kit.                                                  Kitaplık 

M.                                                    Milâdî 

MEB                                                Millî Eğitim Bakanlığı 

S.                                                     Sayı 

s.                                                      Sayfa 

Sos. Bil. Ens.                                   Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Ty.                                                   Türkçe Yazmalar 

TDK                                                Türk Dil Kurumu 

Ü.                                                     Üniversite 

Yay.                              Yayınları                                             

 



 

  

 

 

 

 

 

GİRİŞ 

I. KLÂSİK TÜRK ŞİİRİNDE İSTİFHÂM VE TECÂHÜL-İ 

ÂRİFÂNE SANATLARININ TANIM, TAVSİF VE TASNİFİ 

Hayatı anlamlandırma, çeşitli konularda bilgi sahibi olma ve kişiliğin 

gelişmesinde soru sorma, büyük önem arz eder. İnsan, konuşur konuşmaz etrafındaki 

eşyalara dokunarak onların ne olduğunu, bilmediği kelimelerin anlamlarını ve 

anlamadığı her şeyi sorarak hayatını sürdürür. Bu merak hiç şüphesiz dünyayı ve 

hayatı keşfetmek içindir. Bu durum, insanoğlunun daha kendini ifade etmeye 

başladığı ilk andan itibaren dünyayı ve hayatı keşfetmek ve bilgi sahibi olmak 

istediğinin bir göstergesidir. İnsanoğlunun bu merak ve dünyayı keşif isteği, 

Aristoteles’in; “Bütün insanlar doğal olarak bilmek ister”1 düşüncesine bir delil 

olarak gösterilebilir. İnsan; kendisi, çevresi, yaşadığı dünya ve evrenin ihtişamı 

karşısında duyduğu hayret ve merakla kendisini sorular zinciri içinde bulur. “Bu 

evren nereden gelip nereye gidiyor? Gerçek nedir? Kötü ve kötülük neden var? 

Yaşamın amacı nedir? Nasıl yaşamak gerekir? Ölüm bir yok oluş mudur?” gibi 

sorulara karşı duyulan merak, bilme isteği ile birleşince, insanoğlu evrendeki bütün 

varlıklardan farklı ve üstün olmaktadır. İnsanı insan yapan, bu sorulara kayıtsız 

kalmayışı ve bu sorulara cevap arayışıdır. İşte felsefe de, düşünen ve sorgulayan 

insanın yaşamına bu noktada katılmaktadır2. Felsefenin temelini oluşturan soru 

sorma ve sorgulama, Antik Yunan’da Sokrates tarafından eğitim amacıyla 

kullanılmış bir yöntemdir. Platon’un “Menon” adlı diyalogunda Sokrates, okuma 

yazma bilmeyen bir köleye sorular sorarak ona bir geometri problemini çözdürür. Bu 

                                                           
1 Aristoteles, Metafizik, (çev. Ahmet Arslan), İstanbul: Sosyal Yayınları, 1996, s. 75.  
2 Zeynep Kantarcı, “Sokrates ve Eğitim Felsefesi”, Mavi Atlas Gümüşhane Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Dergisi, S. 1, 2013, s. 79. 



 

2 
 

yöntem, insanın aklını sözlerle harekete geçirerek onun ruhunda saklı bulunan 

doğruların, bilgilerin açıklığa kavuşmasını sağlamaktır. Sokratik diyaloğun amacı, 

karşıdakine kendi fikrini aşılamak değil, karşılıklı konuşmalar, sorular, sorgulamalar 

yoluyla gerçeğin ortaya çıkmasıdır. Bu yöntem, Sokratik eğitimin özü durumunda 

olan doğurtma yönteminin de bir yansımasıdır3.    

Bir soru sorma ve sonra soruyu cevaplama tekniği olan “hipofora”, bir 

okuyucuyu bir bölümden diğerine yönlendiren bir geçiş olarak kullanılabilmektedir4. 

İstifhâm, günlük hayatta, kişiler arası iletişim kurmada, eğitimde, felsefede ve 

daha pek çok alanda vazgeçilmez bir yöntemdir. Klâsik Türk edebiyatının en temel 

kaynağı olan Kur’ân-ı Kerîm’de de istifhâm sanatı çok kullanılmıştır. Kur’ân-ı 

Kerîm’de A’râf sûresinin 172-173. âyeti, söz konusu sanata bir örnek teşkil 

etmektedir:  

“‘Rabbin, insanoğlunun sulbünden soyunu alıp devam ettirmiş, onlara: ‘Ben sizin 

Rabbiniz değil miyim?’ demiş ve buna kendilerini şâhid tutmuştu. Onlar da: ‘Evet 

şahidiz’ demişlerdi. Bu, kıyâmet günü, ‘Bizim bundan haberimiz yoktu’ dersiniz veyâ 

‘Daha önce babalarımız Allaha ortak koşmuşlardı, biz de onlardan sonra gelen bir 

soyuz, bizi, boşa çalışanların yaptıklarından ötürü yok eder misin?’ dersiniz 

diyedir.”5  

Kur’ân-ı Kerîm’de, istifhâmı oluşturan soru edatları çok farklı anlamları 

içermektedir. Kur’ân, istifham edatlarına, genellikle nefy, inkâr, tevbîh, ta’zîm, 

tahkîr, istibtâ, ta’accüb, tesviye, temenni ve teşvik gibi anlam incelikleri yüklemek 

için yer vermiştir6. Kur’ân’da sual kökünden türemiş 130 kadar kelime geçer. Bu da, 

Kur’ân’da sormanın ve soruşturmanın her şekliyle bir öğrenme ve öğretme, bir 

yetişme ve yetiştirme yöntemi olarak kullanıldığını gösterir7. Kur’ân-ı Kerîm’de, 

                                                           
3 Fatih Demirci, “İki siyasal Eğitim Modeli: Sokrates ve Platon’un Eğitim ve İnsan Anlayışları”  

Sokratik ve Platonik Eğitim, http://www.ayk.gov.tr/wpcontent/uploads/2015/01/DEMİRCİ-Fatih-

s.111-114. 
4 Charles Bernstein, Jack Kerouac, Susan Sontag, Ernest Hemingway ve Kurt Vonnegut,                                                                      

Edebî Teknikler ve 72 Yaratıcı Yazarlık Deneyi, (hzl. Alper Çeker), Kadıköy: Altıkırkbeş Yay., 2018, 

s. 21.                       
5 Kur’ân-ı Kerîm, A’râf Sûresi, 7/172 - 173 
6 Alican Dağdeviren, “Kur’ânî Anlatımda İstifham Hemzesi”, Usûl İslam Araştırmaları Dergisi, S. 27, 

2017, s. 50. 
7 Sahip Aktaş, Kur’ân’da İstifhâm Üslûbu, Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Elazığ 2016, s. 8. 

http://www.ayk.gov.tr/wpcontent/uploads/2015/01/DEMİRCİ-Fatih-
http://www.ayk.gov.tr/wpcontent/uploads/2015/01/DEMİRCİ-Fatih-


 

3 
 

düşünmeye, sorgulamaya, akıl yürütmeye verilen önemin apaçık gösterildiği pek çok 

ayet mevcuttur. Bunlardan bazıları şunlardır:  

“Dünyâ hayâtı sâdece oyun ve oyalanmadır; âhiret yurdu, sakınanlar için 

daha iyidir. Düşünmüyor musunuz?”8 

“Ey Muhammed, de ki: “Allah dileseydi ben onu size okumazdım, size de 

bildirmemiş olurdu. Daha önce yıllarca aranızda bulundum, hiç düşünmüyor 

musunuz?”9 

“Allah’a karşı yalan uyduran veyâ âyetlerini yalan sayandan daha zâlim kim 

olabilir? Suçlular elbette saâdete erişemezler.”10 

“Aralarında sana kulak veren vardır. Sen, sağırlara, üstelik akılları da 

almazsa, işittirebilir misin?”11 

“Yoksa çoklarının söz dinlediklerini veyâ aklettiklerini mi sanırsın? Onlar 

şüphesiz davarlar gibidir, belki daha da sapık yolludurlar.”12 

İstifhâm sanatı, İslâmî Türk edebiyatının temel eserlerinden biri olan, Ahmet 

Yesevî’nin Dîvân-ı Hikmet’13inde de sıkça yer almaktadır: 

“Kul huva’llâh sübhâna’llâh’ı vird eylesem 

Bir ve Var’ım, didarını görür müyüm? 

Baştan ayağa hasretinde dert eylesem, 

Bir ve Var’ım, didarını görür müyüm?”14  

“Durmadan huzurunda Allah desem, 

Ağlayarak zikr edip Rabb’im desem, 

Kulu olup kulluğuna boyun sunsam, 

Bu iş ile yâ Rab, seni bulur muyum?”15  

                                                           
8 Kur’ân-ı Kerîm, En'âm Sûresi, 6/32 
9 Kur’ân-ı Kerîm, Yûnus Sûresi, 10/16 
10 Kur’ân-ı Kerîm, Yûnus Sûresi, 10/17 
11 Kur’ân-ı Kerîm, Yûnus Sûresi, 10/42 
12 Kur’ân-ı Kerîm, Furkân Sûresi, 25/ 44  
13 Tuba Onat Çakıroğlu, “Ahmed Yesevî’nin Klâsik Türk Edebiyatı’na Tesiri Üzerine Bir             

Değerlendirme”,  Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, C. 9, S. 44, Haziran 2016, s. 171.     
14 Ahmed-i Yesevî, Dîvân-ı Hikmet’ten Seçmeler, (hzl. Prof. Dr. Kemal Eraslan), Ankara: Kültür ve 

Turizm Bakanlığı Yay., 1983, s. 95   



 

4 
 

“Hiç bilmedim nasıl geçti ömrüm benim; 

Sorar olsa, ben kul orda ne kılarım? 

Nasıl olacak, yola salsan ben âcizi; 

Sorar olsa, ben kul orda ne kılarım?”16  

Klâsik Türk edebiyatı, Türklerin İslâm inanışını kabul etmelerinin ardından, 

XI. yüzyılda Karahanlılar döneminde Maveraünnehir’de başlayarak XIII. yüzyıldan 

itibaren özellikle Anadolu’da İslâm kültürü ile Arap ve İran medeniyetlerinin etkisi 

altında gelişen, İslâmî Türk edebiyatı geleneğine verilen addır17.   

Klâsik Türk edebiyatı alanında yapılan çalışmalar, metin neşri, metin şerhi, 

metin tahlili, biyografya, edebiyat tarihi, edebiyat bilgi ve teorisi (kuramı), edebiyat 

eleştirisi ve benzeri bilim alanlarında yürütülmektedir18. Ömer İnce çeşitli 

araştırmacılardan19 yaptığı özette son yıllarda özellikle Yeni Türk Edebiyatı 

araştırmacılarından sonra Klâsik Türk edebiyatı araştırmacılarının da modern 

teorilere yönelmelerinin Klâsik şerh anlayışına yeni ufuklar açtığını söyler ve ekler: 

“Günümüz toplumsal hayatında hedeflenen ve bir zenginlik olarak kabul gören ‘çok 

seslilik’ edebiyatta da bir zenginlik ve çok sesliliğe sebep olmuş gibidir. Geleneksel 

yöntemlerin yanında bugün, yeni kuramlar, gelişen dilbilim, göstergebilim ve sosyal 

bilimler ile onların ortaya koydukları metne yaklaşım biçim ve yöntemleri klasik 

metinlerde denenerek ‘daha iyi’ ‘daha doğru anlama’ çalışmaları yapılmaktadır. 

Günümüz Klasik Türk Edebiyatı araştırmacılarının bir bölümü de geleneksel 

yanında modern teori ve yöntemlerle metni anlama ve açıklama araştırmalarına da 

yönelmişlerdir.”20 

__________________________ 
15 Ahmed-i Yesevî, a.g.e.,  s. 143. 
16 Ahmed-i Yesevî, a.g.e.,  s. 253.  
17 Harun Tolasa, “Divan Edebiyatı” , Türk Edebiyatı Ansiklopedisi, C.2, Dergâh Yay., İstanbul 1977, 

s. 328. 
18 Mine Mengi, “Metin İncelemesi Aşamaları, Terimleri ve Bunlardan Biri: Metin Tahlili”, Turkish 

Studies/Türkoloji Araştırmaları, Volume 2/3, Summer 2007, s. 407.  
19 bk., İlhan Genç, “Klâsik Türk Edebiyatı Metinlerini Anlamada Modern Yaklaşımlar”, Prof. Dr. 

Tunca Kortantamer Hatırasına I. Klâsik Türk Edebiyatı Sempozyumu (Bildiriler), Erciyes 

Üniversitesi, C.II, Kayseri 2007, s.393-403.; İlhan Genç, “Metin Şerhinde ‘Bilimsellik ve 

Yorumsallık’ Boyutu”, Uluslararası Divân Edebiyatı Sempozyumu (Bildiriler), Beykoz Belediyesi, 

Prof. Dr. Abdülkadir Karahan’ın Anısına, İstanbul 2008.; Tunca Kortantamer, “Teori Zemîninde 

Metin Şerhi Meselesi” I. Eski Türk Edebiyatı Kollogyumu, Ankara 17-18 Ocak 1992.; Ege 

Üniversitesi Türk Dili ve Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, S.VIII, İzmir 1994, s.1-10.; Mine Mengi, 

“Metin Şerhi, Tahlili ve Tenkidi Üzerine”, Divan Şiiri Yazıları, Ankara 2000, s.73.  
20 Ömer İnce, “Edebiyatımızda Metin Şerhi”, Filolojide Akademik Çalışmalar, Ivpe, Cetinje 2018, s. 

5.                                        



 

5 
 

Klâsik Türk şiirinde, kelime ve cümle bilgisiyle birlikte aruz ve kafiye 

bilgisinin daha sonra da belâgat ilmi ve edebî sanatların önemli bir yeri vardır. Bir 

Dîvân şairi, bazı kuralları bilmeli ve uygulamalıdır. Kelimelerin herkesçe 

bilinenlerini seçmeli, bunlardan hangilerinin şiir içinde kulağa hoş geleceğini bilmeli 

ve bunları akıcı bir söyleyiş sağlayacak şekilde yerleştirmelidir. Sözde üslûp ve 

edayı, bunu sağlayacak ihâm, ta’riz, teşbih gibi edebî sanatları bilmelidir21. 

Edebî sanatların doğuşu ile ilgili Ali Nihad Tarlan, “Edebiyat Meseleleri” adlı 

eserinde şu açıklamalarda bulunmaktadır:  

“San’at, insanın iki muayyen heyecanının mahsulüdür: Haz ve elem. Bu heyecanın 

tesiri altında insanın ruhî varlığı bir teşevvüşe düşer. San’at eseri bu teşevvüş 

manzarasını bize gösterir. Bu teşevvüşün muhtelif hareketlere inkılâbı zarurîdir. Bu 

heyecanı muhite sirayet ettirmek için bir vasıtaya müracaat etmek de aynı derecede 

zarurîdir. Bunun müeyyidesi şudur: Haz muhite yayıldıkça artar, elem azalır. 

Beşeriyet içten gelme bir saikle hazzı arttırmaya, elemi azaltmaya mecburdur.”22 

“Her edebi san’at doğuşu bakımından bir ruhî ihtiyacın mahsulüdür. Bilâhare bu 

hüviyet ve mâhiyetini değiştirirse, bu, dâvâmızı nakzetmez. Nasıl ki kesmek ve 

öldürmek için icat edilen kılıç sonradan bazı muhitlerde bir imtiyaz ve rütbe 

sembolü olarak kullanılmıştır. Lâkin bu yolunu şaşırma, kılıcın hakikî hüviyetini 

değiştirmez.”23 

Şerif Aktaş, güzel sanatların amacının, doğa bilimlerinden de kültür 

bilimlerinden de farklı olduğunu belirterek sanatın özellikleriyle ilgili şunları ifade 

etmektedir: 

“Sanat öğretmez, sezdirir, hissettirir, çağrıştırır; kendine özgü bir düşündürme, 

hatırlatma biçimi vardır. Birçok düşünür sanat nedir sorusuna cevap arar. Herkes 

dönemine, kültür birikimine, anlayışına göre cevap verir. Bu demektir ki, sanatın 

tanımı yapılamaz. Çünkü insanlığın var olduğu dönemden beri varlığını 

sürdürmesine rağmen, sanat etkinliği henüz tamamlanmamış ve kalıplaşmamıştır. 

Her an genişlemekte, değişmekte ve zenginleşmektedir. Sanatın ilk özelliği bu 

olmalıdır. Öyleyse sanat her an değişen, genişleyen bir insan etkinliğidir denilebilir. 

Ancak bu bir tanım değildir, sanatın özelliklerini belirtme çabasının bir ürünüdür. 

Sanatçı insanın tüm olanaklarını kullanır. Söz konusu etkinlikte, insanın kendisine 

özgü tüm yetenekleriyle varlıkları ve olayları duyguları, aklı ve hayal dünyasının 

                                                           
21 Mehmed Çavuşoğlu, “Divan Şiiri”, Türk Dili, Türk Şiiri Özel Sayısı II, (Divan Şiiri), C. LII, S.415- 

416-417, Temmuz-Ağutos-Eylül, Ankara 1986, s. 4. 
22 Ali Nihad Tarlan, Edebiyat Mes’eleleri, Ankara: Akçağ Yayınları, 2017, s. 78.                                                                                          
23 Ali Nihad Tarlan, a.g.e., s. 178.                                                                                           



 

6 
 

imkânlarıyla değerlendirmesi ve söz konusudur. Öyleyse sanat etkinliğinde bireyin 

iç dünyasında kendisine özgü olanla dış dünyada bulunanlar birleşerek yeni ve 

özgün bir görüş kazanırlar. Sanat “mevcut malzemeden bir düzen ve şekle yükselme 

hamlesidir.” “Sanat, ruhun madde içinde görünüşüdür.” ifadesi sanatta hayal gücü 

ve yaratıcı yeteneğin kullanıldığını belirtir. Demek ki; sanat etkinliğinde, insana 

özgü yetenekler ile doğada bulunanlar sanatçının hayal dünyasında, belki de 

kişiliğinde yeni ve farklı bir oluşumda birleşirler. Yeni ve farklı bir varlığın veya 

etkinliğin ortaya çıkmasına sebep olurlar.”24 

İsmail Çetişli’ye göre sanat; “insanın doğuştan getirdiği güzele olan meylinin 

dışa yansımış müşahhas bir sonucu; duygu veya psikolojik dünyamızın kelime, nota, 

tuval, taş, mermer, tunç gibi çeşitli malzemelere dökülmüş estetik ifadesidir.” 

Sanatın amacı, hayatı ve dünyayı daha güzel, daha yaşanılır hâle getirmek ve insanı 

mutlu etmektir. Bu sebeple insanoğlu, var olduğu günden beri sanata yönelmiş, 

sanatla uğraşmış; güzellik duygusunu sanatın diliyle ifade etmeye çalışmış veya 

sanat eserinin verdiği estetik hazla ruh dünyasını tatmin etme arzusu içinde olmuştur. 

Bugün de yarınlarda da aynı yöneliş ve arzu içinde olduğu/olacağı muhakkaktır. 

Aksini düşünmek, insanın yaradılışına terstir25.  

İlhan Genç,  bir dilin içinde şairin açıkça ifade edemediği veya okurun gereği 

gibi anlayamadığı söylenemeyeni (hem maksatlı ifade edilmeyen, hem istense de 

ifade edilemeyen), edebiyat sanatının, “Edebî Sanatlar” yoluyla söylemeye çalıştığını 

ifade eder26.  Edebî sanatlar; “edebî eserde ifadeyi gerek söz ve gerekse mana 

yönünden daha kuvvetli, etkili ve parlak hâle getirmek için kelimeleri düz mana ve 

kullanışlarının dışında kullanmak suretiyle gösterilen anlatım incelik ve biçimlerinin 

toplu adıdır.”27 Başka bir deyişle edebî sanatlar, “kusursuz ve güzel sözün 

süsleridir.”28  Edebî sanatlar belâgat ilminin içinde yer alır. 

Ahmed Hamdî’ye göre belâgat; kelâmın fesahatıyla birlikte muktezâ-yı hâle 

uygunluğudur. Yazara göre, kelimeler önce fasih ve selis olmaları şartıyla terkîb-i 

basit veya hakîkî ve terkîb-i muhayyel olmak üzere iki şekilde bir araya getirilerek 

                                                           
24 Şerif Aktaş, “Edebî Metin ve Özellikleri”,  Atatürk Üniversitesi, Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü 

Dergisi (Prof. Dr. Hüseyin Ayan Özel Sayısı), S.39, Erzurum 2009, s. 192.  
25 İsmail Çetişli, Edebiyat Sanatı ve Bilimi, Ankara: Akçağ Yay., 2017, s. 41-42. 
26 İlhan Genç, Edebiyat Bilimi: Kuramlar-Akımlar-Yöntemler, İzmir, 2008, s. 27. 
27 Mehmet Vanlıoğlu ve Mehmet Atalay, Edebiyat Lügati, Atatürk Üniversitesi, Fen-Edebiyat 

Fakültesi Yay., Erzurum 1994, s. 67. 
28 Tahiru’l-Mevlevî, Edebiyat Lügatı, (hzl. Kemâl Edib Kürkçüoğlu), Enderun Kitabevi, İstanbul 

1973, s. 40. 



 

7 
 

maksat ifade edilebilir. Birinci yolla ifâdeyi öğretme işini ilm-i meânî, ikinci yolla 

ifâdeyi öğretme işini de ilm-i beyân üstlenmiştir. A.  Hamdî’ye göre kelâm, fasih 

olmakla birlikte muktezâ-yı hâle ve makâma da uygun bulunmalıdır; fesâhatla ilgisi 

olmayan bir kelâm muktezâ-yı hâle uygun kullanılmış olsa bile belâgata dâhil 

olmaz29. 

Belâgat kelimesi lûgatte,  “sözün fasih ve açık seçik olması” anlamında 

masdardır. Bazı kaynaklar bunu “ulaşmak; olgunlaşmak, erginlik çağına varmak” 

anlamındaki bulûğ kelimesiyle ilgili görüyorlarsa da bab ve masdar değişikliğinden 

dolayı bu anlam isabetli değildir. Terim olarak ise biri meleke, diğeri ilim olmak 

üzere iki anlamda kullanılmıştır. Meleke olarak belâgat, sözün, fasih olmakla beraber 

yer ve zamana da uygun olmasıdır. Diğer bir deyişle belâgat, bir fikrin sözlü veya 

yazılı olarak yerinde, yeterince ve zamanında ifade edilmesidir. Belâgat insanda 

doğuştan var olan bir melekedir. Nitekim Kur’ân-ı Kerîm’de, “O, insanı yarattı ve 

ona beyânı öğretti”30 buyurulmaktadır. Dolayısıyla belâgat, henüz ilim haline 

gelmeden önce de meleke olarak şair, yazar ve hatiplerde hatta halkın dilinde 

bulunmaktaydı. Bu sebeple sonraları birer belâgat terimi kabul edilecek olan teşbih, 

mecaz, istiâre, takdim, tehir, cinas ve benzeri edebî sanatlar her dil ve kültürde daima 

kullanılmıştır. İlim olarak belâgat ise düzgün ve yerinde söz söyleme usul ve 

kaidelerini inceler.  Meânî, beyân ve bedî olmak üzere üç kısma ayrılır31. Belâgatın 

sözün yerinde olma (muktezâ-i hâle uygunluk) şartlarını, sözü duruma ve yere göre 

uyarlama ilkelerini inceleyen dalına meânî, bu nitelikteki sözü, açıklık ve kapalılık 

bakımından birbirinden farklı olan anlatım biçimleriyle ifade etmenin ele alındığı 

dala beyân, meânî ve beyân şartlarını taşıyan sözü güzelleştiren sanatlardan bahseden 

dalına da muhassinât (bedî) ilmi adı verilmiştir. Muhassinât ilmini bedî olarak ilk 

adlandıran, dil âlimi İbn Mâlik et-Tâî’nin oğlu İbnü’n- Nâzım’dır32.  

Edebî sanatlar genel olarak mânâ ve söz ile ilgili olmalarına göre iki kısımda 

incelenir33. İstifhâm ve tecâhül-i ârifâne sanatı ise konuyla ilgili kaynaklarda mânâ 

                                                           
29 Atabey Kılıç, Ahmed Hamdî - Belâgat-ı Lisân-ı Osmânî, (İnceleme-Metin-Dizin), Kayseri: Laçin 

Yayınları, 2007, s. 11. 
30  Kur’ân-ı Kerîm, Rahmân Sûresi, 55/ 3-4 
31 Hulûsi Kılıç, “Belâgat”, DİA, C. 5, İstanbul 1992, s. 380-381. 
32 İsmail Durmuş, “Meânî”, DİA, C. 28, Ankara 2003, s. 204. 
33 Nilüfer Tanç, Sâlim Dîvânı’nda (Gazellerde) Edebî Sanatların Kullanımı, Adnan Menderes 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü,  (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Aydın 2006, s. 1. 



 

8 
 

ile ilgili sanatlar kısmında yer almakla birlikte, bu sanatların tanım ve tasnifi 

hakkında tam bir fikir birliğinin olmadığı görülmektedir.  

İstifhâm, Arapça fehm kökünden, istif’âl vezninde bir mastardır34. İstifhâm 

kelimesinin anlamı sözlüklerde, “anlamak istemek, sorup anlama, soru”35 şeklinde 

verilir. İstifhâm, Arapçada “birisinden bir şeyi anlatmasını istemek”36 anlamına 

gelmektedir. Curcâni, istifhâmı şöyle izah eder: “Sorgulama kişinin vicdanında 

değil, zihnindeki surettir. Bu suret iki şey arasında olsun veya olmasın bu 

onaylamadır.”37 F. Steingass, istifhâmı, “öğrenmek (bilmek) ya da öğretilme isteği, 

bir kimsenin sorular sorarak kendini bilgilendirmesi, sorgulama”38 şeklinde tarif 

eder. Sir James W. Redhouse ise istifhâmı, “anlamaya çalışma çabası; bir açıklama 

istemek, bir sorgulama”39 olarak tanımlar.  

Recâizâde Mahmud Ekrem,  istifhâmla ilgili şu izahlarda bulunur: 

“İstifhâm, sıkı sıkıya birtakım su’âller îrâd etmekten ibârettir. Fakat bu türlü 

su’âllerden maksad-ı hakîkî cevâb almak değil belki efkâr u hissiyyâtı daha vâzıh, 

daha mü’essir bir yolda mevki’-i bürûza çıkarmak ve bu sûretle muhâtabı tehyîc ü 

iknâ’ veyahud tahyîr ü i’câb etmekdir. Bunu istifhâm-ı ‘âdîden tefrîkan nâmına 

‘tecâhül-i ‘ârif’ demek iktizâ eder. Kendisinden istifhâm olunan şahs hakîkî ve 

mu’ayyen olmak iktizâ etmez. Bu mecâz, ‘acz u hayret, ye’s ü şiddet, istirkâb u 

nefret, rahm u şefkat, hüzn ü meserret gibi hâlât ve ihtirâsât ve hissiyyâtın terceme 

ve teblîğinde isti’mâl olunur bir tavr-ı hâsdır.”40 

Muallim Nâcî, Istılâhât-ı Edebiyye adlı eserinde istifhâma bir edebî sanat 

olarak yer vermemiş, tecâhül-i ârifâne sanatını ise “insanın bir sözü bir nükteye 

dayalı olarak gerçek durumu bilmiyormuş gibi söylemesi” şeklinde tarif etmiştir. M. 

Nâcî’ye göre bu sanata sadece tecâhül diyebileceğimiz gibi tecâhül-i ârifâne de 

diyebiliriz. Bazı beyan âlimleri, bu üslûbun Kur’ân-ı Kerîm’de de bulunması 

dolayısıyla tecâhül tabirini güzel görmeyip onun yerine Malûmun li-nüktetin gayr-i 

                                                           
34 Şemseddin Sami, Kâmûs-ı Türkî, Kapı Yay., İstanbul 2013, s.102. 
35 Muallim Nâcî, Lûgat-ı Nâcî, Çağrı Yay., İstanbul 1987, s. 64; Şemseddin Sami, a.y.; Ferit 

Devellioğlu, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Aydın Kitabevi, Ankara 1999, s. 455; Türkçe 

Sözlük, C.1, TDK Yay., Ankara 1988, s. 723. 
36 İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, Dâru’s-Sâdr, C. XII, Beyrut 1990, s. 459. 
37 Es-Seyyid eş-Şerif Ali b. Muhammed el-Curcâni, Kitabu’t- Ta’rifât, Matbaa-i Mehmed Es’ad, 

İstanbul 1883, s. 10-11.      
38 F. Steingass, A Comprehensive Persian-English Dictionary, Beyrut 1982, s. 54. 
39 Sir James W. Redhouse, A Turkish and English Lexicon, Beyrut 1996, s. 102. 
40 Recâizâde Mahmut Ekrem, Ta’lîm-i Edebiyyât, İstanbul: Mihran Matbaası, 1299, s. 308-309. 



 

9 
 

malûm mesâkına sevkı (bilinen bir şeyin bir nükte dolayısıyla bilinmiyor kabul 

edilmesi) adını vermişler ise de bu ad külfetli olduğundan genel kabul görmemiştir. 

Nitekim Kelâmullah’a nispetle tecâhül tabirinin kullanılmaması edepten sayılsa da 

tecâhül tabiri mevcut iken insan sözü hakkında da zikrolunan adın kullanılmasına 

mecburiyet olamaz. En doğrusu Kelâmullah hakkında saygıdan bu adın, insan sözü 

hakkında da kolaylığı itibarıyla tecâhül, tecâhül-i ârîf veya tecâhül-i ârifâne 

tabirlerinden birinin kullanılmasıdır. Tecâhül-i ârif pek hoş bir üslûptur, fakat 

adından da anlaşıldığı gibi bu tarz söz söyleyecek kişinin gerçekten de ârif olması 

gerekir. Böyle olmazsa ona   “tecâhül-i ârif değil teârüf-i câhil” demek uygun olur. 

Azarlanmayı hak eden bir şahsın kendisine “Ne yapıyorsun!” diyen bir adama 

“Şükür, iyiyiz. Siz ne yapıyorsunuz? şeklinde cevap vermesi, teârüf-i câhil için bir 

örnektir. Şeyh Galip’in “Gel ârif ol ki ma’rifet olsun tecâhülün” sözü tecâhül-i ârif’in 

ârifâne bir             tarifidir. Tecâhül-i ârifânede neşelendirme, azarlama, şaşkınlık, 

aşk dolayısıyla kendini kaybetme, övgüde ve yergide mübalâğa gibi nükteler 

gözetilir41.  

Muallim Nâcî, Avni Bey’in Hazret-i Mevlânâ ve Kubbe-i hadrâ vasfındaki 

kaside-i şerifesinden olan aşağıdaki beyitlerin, övgüde mübalâğada en yüksek 

örneklerden olduğunu ifade eder: 

“Bârgâh-ı âsümân mı kubbe-i hadrâ mıdır 

Ya fezâ-yı lâ-mekânda çetr-i “ev-ednâ” mıdır 

 

Şeş cihetten rûz u şeb kerrubiyân eyler tavâf 

Mescid-i Aksa mıdır ya Ka ‘be-i ulyâ mıdır 

 

Sahâsında rûşenâ kandiller mi berk uran 

Ya nücûm-ı âsümân-ı âlem-i ma‘nâ mıdır 

 

                                                           
41 Muallim Nâcî, Edebiyat Terimleri-Istılâhât-ı Edebiyye, (hzl. M. A. Yekta Saraç), İstanbul: 

Gökkubbe Yay., 2004, s.147-148. 



 

10 
 

 

Başka bir âlem mi icâd eylemiş sun‘-ı ezel 

Ya muallâ hâb-gâh-ı Hazret-i Mollâ mıdır 

 

Kapladı arz u semâyı feyz amma Hak bilir 

Hızr-ı Ferruh-pey mi Ruhullah-ı cân-bahşâ mıdır”42 

E. J. Wilkinson Gibb’e göre tecâhül-i ârifâne: “Bilinen bir gerçeği bilmez 

görünmektir.” İfadenin etkisini artırmak için oldukça sık kullanılan sanatlardandır43. 

Ali Nihad Tarlan, istifhâm sanatını ayrı bir başlık altında değerlendirmeden, 

bu sanattan tecâhül-i ârifâne başlığı altında söz eder. A. N. Tarlan, tecâhül-i ârifâne 

sanatını ikiye ayırmak gerektiğini söyledikten sonra birinin, doğrudan doğruya 

heyecana bağlı ve onun tesiri altında oluştuğunu, Ta’lîm-i Edebiyat’ta “istifhâm” adı 

altında söylenen sanatın bu olduğunu ifade eder.  A. N. Tarlan’a göre, heyecana bağlı 

olmayan tecâhül-i ârifâne sorusunda sorulan şey bilinir, fakat bu soruşta kendini veya 

muhatabı güç bir durumdan kurtarma amacı vardır. İstifhâm sanatı denilebilecek 

sorularda ise cevap almak söz konusu değildir. Sorunun öyle bir gelişi vardır ki,  

ancak his ve heyecan ifade eder. A. N. Tarlan, bu duruma Jean Jacque Rousseau’dan 

alıntıladığı şu bölümü: “Ya müsteân! Vaktiyle itidâl ve fezâil-i ahlakâ mesken olan o 

sakf-ı giyâhbest ve kâşâne-i sâdeler nereye gitti? Romanın sâdegî-i ahvâli yerine 

kaim olan bu ziynet-i menhûse nedir? Bu şîve-i garâbet-nümâ-yi lisân nedir? Bu 

heykeller, bu levhalar, bu binalar ne demek olacak? Ey bî-şuûrlar, nedir bu 

yaptığınız? (…)” örnek gösterir44.  

A. N. Tarlan, tecâhül-i ârifânenin ikinci kısmının, özel bir maksada dayanan 

sanatlar arasına girdiğini, çünkü heyecan hâlinin tasannua tahammülü olmadığını 

söyleyerek açıklamalarını şöyle sürdürür: 

“Bildiği halde bilmemezlikten gelmek muhakkak bir maksad-ı mahsûs içindir. 

Edebiyat kitaplarında “tecâhül-i ârif”in şu hisler ve sebepler tesiri altında yapıldığı 

                                                           
42 Muallim Nâcî, Edebiyat Terimleri-Istılâhât-ı Edebiyye, s. 151. 
43 E.J. Wilkinson Gıbb, Osmanlı Şiir Tarihi - A Hıstory Of Ottoman Poetry, (çev. Ali Çavuşoğlu), C. 

I-II, Akçağ Yay., Ankara 1999, s. 86. 
44 Ali Nihad Tarlan, Edebiyat Mes’eleleri, Ankara: Akçağ Yayınları, 2017, s. 195. 



 

11 
 

yazılıdır: tenşit, tevbih, tahayyür, tedellüh, medihte mübalâğa, zemde mübalâğa. 

Bunların içinde tahayyür, tedellüh, medihte mübalâğa, zemde mübalâğa, doğrudan 

doğruya heyecanın tabiî istikametindedir. O anda san’atkâr “ârif” değildir ki 

tecâhül etsin. Ârif olduğunu hissedersek san’atin bütün sihir ve kıymeti zâil olur. O 

zaman san’atkâr bir mutasannıdan başka bir şey değildir. Tahayyür, tedellüh, 

medihte mübalâğa, zemde mübalâğa gayelerini istihdaf eden tecâhül-i ârif, ekseriya 

teşbih ve hüsn-i ta’lilden başka bir şey değildir. Bunu misaller üzerinde izah edelim: 

 Bir başka bedîa gösterir her dem-i aşk? 

 Hakkiyle kim olmuş kim olur mahrem-i aşk 

 Geh gülşen olursun dile gâhî külhan 

            Cennet mi, cehennem misin ey âlem-i aşk? 

                                                                       Muallim Nâcî  

Burada teşbihe mukarin bir tezat san’atı vardır. San’atkâr bunu söylerken aşk 

âleminin cennet ve cehennem olmadığını bilmiyor. Bildiğini ihsas etse bizi 

bulunduğu hâlet-i ruhiyeye isâl edemez. Bu şekilde mütalâa edilirse her teşbih, hatta 

her edebî san’at tecâhül-i ârif olur.”45  

Tahiru’l-Mevlevî’ye göre istifhâm: “Sormak demektir. Sormak, bir şeyi 

zihnen öğrenmek istemek olduğu için “inşâ-yi talebî” den sayılmıştır.” Türkçe 

istifhâm anlamı “mi”, edatıyla ifade edilir. Ne, kim, kaç, nasıl, hani, hangi ve benzeri 

kelimeler de mâhiyet, hüviyet, kemmiyet, keyfiyyet, mekân, zaman, ta’yin ve temyiz 

konumlarında istifhâm ifade ederler. Bu yoldaki istifhâmlar gerçekten bir şeyden suâl 

oldukları için “muktezâ-yi zâhire göre sevk-i kelâm” kabîlindedir. Bir de bu 

istifhâmların “muktezâ-yı zâhir hilâfına sevk” edilmiş, yani bilinen bir şeyden 

sorulan sorular vardır ki, bu yoldaki istifhâmlar bedî sanatları cümlesinden olur. 

Tahiru’l-Mevlevî’ye göre tecâhül-i ârifâne; “bilen bir kimsenin bilmez gibi 

davranması demektir. Bedî sanatlarındandır. Bir nükte gözetilerek bilmiyormuş ve 

anlamamış gibi söz söylemeye derler.” Bu sanatta bir nükte kastedilmiş olması 

şarttır. Bu nükte  “tenşît”, “tevbîh”, “tehayyür”, “tedellüh” şeklinde dörde ayrılır46.  

Tahiru’l-Mevlevî, “Edebiyat Sözlüğündeki Uydurma Tabirler” adlı eserinde, 

bilmezcelik tabirinin tecâhül-i ârif mânâsına alındığını söyler ve şunları ekler: 

                                                           
45 Ali Nihad Tarlan, a.g.e., s. 195-196. 
46 Tahiru’l-Mevlevî, Edebiyat Lügatı, s. 64-151. 



 

12 
 

“Bir şeyi bilir gibi bir nükte maksadıyla bilmiyormuş gibi davranmaya “tecâhül-i 

ârif” denilir. 

Ben mi çıldırdım Îlâhî yoksa hiç mi farkı yok 

 Gördüğüm çılgın gürûhun zümre-i dîvâneden 

beytinde olduğu gibi. Fakat tecâhül-i ârifin Türkçesi “bilmezcelik” değildir. 

“Bilmezlenmek” yahut “bilmezden gelmek”tir. 

              Mübtelâsı olduğum dilber bilir, bilmezlenir 

mısraıyla: 

Sevdiğim dildâde sen âlâ bilir 

 Rastlayınca lîk bilmezden gelir 

beytinde bu tabir geçmektedir.”47  

Walter G. Andrews’e göre “su’âl ve cevap” beytin birinci mısraında soru 

sormak ve ikinci mısraında cevaplamaktır. Walter G. Andrews, “su’âl ve cevap”a,                                                              

Necâtî’nin aşağıdaki dizelerini örnek gösterir: 

“Dedüm ol yüzde neden hâl-i mu‘anber çoğ olur 

 Dedi bu Rûm ilidür bunda güzeller çoğ olur.”48 

Walter G. Andrews,  tecâhül-i ârifâne sanatını; “bir şeyin gerçek durumunu 

bilmiyormuş gibi davranmaktır” şeklinde tanımlar.  Bu sanatın kullanımında üç 

temel amaç vardır: 1.  Tenşît, 2. Tevbîh, 3. Tahayyüre49. 

M. Kaya Bilgegil, “Edebiyat Bilgi ve Teorileri” adlı eserinde, “Mânâ İle İlgili 

Sanatlar”ı; düşünceye, tahayyüle, ihtiraslara, bilgiye ve yapıya bağlı sanatlar olmak 

üzere beş alt bölümde incelemiştir. “Düşünceye Bağlı Sanatlar”ı, birinci ve ikinci 

derecede zekâya bağlı sanatlarla tahayyüle bağlı sanatlar olarak sınıflandırmış, 

tecâhül-i ârifâne sanatını ise “Birinci Derecede Zekâya Bağlı Sanatlar” başlığı 

altında değerlendirmiştir. M. Kaya Bilgegil’e göre tecâhül-i ârifâne; “söz söyleyenin, 

takrîr, ikrâr, inkârı dışında kalan bir nükteden dolayı bildiği bir husûsu bilmiyor 

davranması”dır. Örneğin: 

                                                           
47 Tahiru’l-Mevlevî, Edebiyat Sözlüğündeki Uydurma Tabirler-Edebiyat ve Söz Sanatları Terimleri 

Sözlüğü’ne Reddiye, (hzl. Hasan Çelik), İstanbul: Büyüyenay Yay., 2022, s. 53.  
48 Walter G. Andrews, An Introduction To Ottoman Poetry, Chicago, 1976, s. 99.   
49 Walter G. Andrews, a.g.e., s. 106.  



 

13 
 

“Bir nihânîce tebessüm de mi sığmaz cânâ 

Böyle bi’llâh dehenin tâ o kadar teng midir?”  

beytinde soruların ilki takrîrî, ikincisi inkârîdir. Bu yüzden de ifadede tecâhül-i 

ârifâne sanatı yoktur.  

Oysaki 

“Ey hâk-i Kerbelâ nedir ol sebz câmeler 

Eyyâm-ı mâtemin bu mudur resm ü âdeti” 

beytinde tecâhül, tevbîhe bağlıdır. 

“Hadeng-i gamze görüp sînem uzre şerhaları 

Demiş belâ-keş-i aşka bu yâre yâre midir?” 

beytinde de nükte, istihfaftır. Bu durumda tecâhül-i ârifâne; “veleh ü hayret, tevbîh, 

öğmede mübâlağa, yüceltme, tahkîr, tezyîf gibi bir nükteden dolayı bilinen bir şeyi 

bilmiyor davranmaktan doğan san’attır.”50  

M. Kaya Bilgegil, “Mânâ İle İlgili Sanatlar” bölümünün “İhtirâslara Bağlı 

Sanatlar” altbölümünü: “Çığlıklı Sanatlar”, “Kesintili Sanatlar”, “Dönüşlü Sanatlar”, 

“Kademeli Sanatlar” ve “Sorulu Sanatlar” olmak üzere beş başlık altında 

incelemiştir. İstifhâm sanatına, diğer yazarlara nazaran oldukça geniş yer ayıran 

Bilgegil , “Sorulu Sanatlar” başlığı altında incelediği “istifhâm”ı anlattıktan sonra 

“Cevaplı istifhâmlar” diye ayrı bir bölüm oluşturmuş, bunu da “Doğrudan doğruya 

cevaplı istifhâmlar” ve “Cevabı pekiştirilen istifhâmlar” şeklinde sınıflandırmıştır.  

“Cevabı pekiştirilen istifhâmlar”ı da “Müsbet istifhâmlar (olumlu sorular)” ve 

“Menfî istifhâmlar (olumsuz sorular) olarak ikiye ayırmıştır.  M. K. Bilgegil’e göre 

istifhâm; soru anlamına gelip kin, öfke, kıskançlık, ümitsizlik, üzüntü, acz, hayret, 

sevgi, nefret, te’essüf gibi bir ihtirâsın kalbi sarstığı anda, bu sarsıntının şiddetini 

daha kuvvetli şekilde tebliğ için serdedilen sorulardır. Bu sorular, canlıya cansıza, 

görünene, görünmeyene, müşahhasa, mücerrede, nefse, gayra yöneltilebilir. Aslında 

o soruların bünyesinde mübâlağalı şekilde, rûha hâkim olan ihtirâsın ifâdesi vardır. 

Başarılı bir istifhâm,  bütün edebî eserleri, özellikle de hitabet yazılarını ve dramatik 

eserleri belâgatın üst derecelerine yükseltir. Örneğin, “Mel‘ûn!... Mel‘ûn!... 

                                                           
50 M. Kaya Bilgegil, Edebiyat Bilgi ve Teorileri, Erzurum: Salkımsöğüt Yayınları, 2015, s. 186-187. 



 

14 
 

Mel‘ûn!... Ey mel‘ûnların en la‘îni ki ettiğin bu hiyânete, bu şenâ‘ate, bu cinâyete 

karşı, daha gözleri olmayan sabîler bile ağlar… Cenînler ağlar… Hayâletler ağlar… 

Melekler, cellâdlar ağlar. Figân eder. Sen nasıl oluyor da gülüyorsun?...” 

parçasındaki istifhâmlar, gayzla karışık şiddetli bir nefreti dile getirir51.  

M. K. Bilgegil, Âkif Paşa’nın torunu için yazdığı Mersiye’de yer alan 

soruların da, bir üzüntü halini karşılamaları itibariyle birer istifhâm örneği 

oluşturduğu ifade eder: 

(…) 

“Tegayyürler gelüp cism-i semîne 

Döküldü mü siyâh ebrû cebîne? 

Sırma saçlar yayıldı mı zemîne? 

Dağıldı mı kokladığım sünbüller?  

Feleğin kînesi yerin buldu mu? 

Gül yanağın reng-i rûyin soldu mu? 

Acaba çürüdü toprak oldu mu? 

Öpüp kokladığım o pamuk eller.”52 

Tecâhül-i ârif sanatı, kaynaklarda tecâhül-i ârifâne, tecâhül-i ârifîn ve 

tecâhül adlarıyla da anılmaktadır. Halûk İpekten’e göre;  tecâhül-i ârifâne, tecâhül-i 

ârif, tecâhül sanatı bir amaca ulaşmak için bilinen bir şeyi bilmez görünmektir. Bu 

sanatın, istifhâm hatta hüsn-i ta’lîl sanatlarıyla karıştırıldığı olur. Tecâhül-i ârifâne 

sanatını bu sanatlardan ayıran, nükte yapma, alay etme, kendini ve karşısındakini güç 

bir durumdan kurtarma gibi bir amacının olmasıdır. Tecâhül-i ârifâne, dört amaç için 

yapılır: 1. Tenşîd (neşelendirmek), 2. Tevbîh (azarlamak), 3. Tahayyür (şaşmak), 4. 

Tedellüh (aşkın çokluğundan şaşırmak). Halûk İpekten, istifhâmı; sorma, öğrenmek 

için sorma şeklinde tanımlamaktadır.  H. İpekten’e göre istifhâm,  edebiyatta çok 

kullanılan bir sanattır. Türkçede istifhâmın birkaç şekli vardır53: 

                                                           
51 M. Kaya Bilgegil, a.g.e., s. 243-244. 
52 M. Kaya Bilgegil, a.g.e., s. 245. 
53 Halûk İpekten, Fuzûlî (Hayatı, Sanatı, Eserleri), Ankara: Akçağ Yay., 1999, s.76-77. 



 

15 
 

1. İstifhâm-ı âdî: Bir cevap beklemek ve öğrenmek için sorulan sorulardır. 

“mi” takısıyla sorulur. Edebiyatta sanat sayılmaz. 

2.  İstifhâm-ı inkârî: Soruyu olumsuz yönden sormadır. “Çalışan olmadı mı?” 

gibi. 

3. İstifhâm-ı tavrî: Farsçanın da etkisiyle daha çok Âzerî Türkçesinde “mi” 

soru takısı kullanılmadan sorulan sorulardır. Vurgu yükleminin sonuna alınır. 

4. İstifhâm sanatı: Cevabı bilinen ve cevap beklemeden soru sormadır. 

Üzüntü, öfke, sevinç, hayret gibi duygularla ve heyecanın etkisiyle anlamı 

güçlendirmek için yapılır. 

Cem Dilçin’e göre tecâhül-i ârifâne; “bilinen bir gerçeği bir nükteye 

dayanarak bilmiyormuş gibi söylemektir. Yani, bu sanat ne hiç bilmemektir, ne de 

bildiğini saklamaktır.” Buna göre, bildiğini türlü nedenlerle bilmezlenerek dolaylı 

bir şekilde anlatmaktır. Bunu yaparken de mübâlağa ve istifhâm sanatlarından 

yararlanılır. C. Dilçin, Nef’î’nin aşağıdaki beytinde hüsn-i ta‘lil sanatıyla birlikte 

tecâhü-i ârifâne sanatının bulunduğunu ifade eder: 

“Bir kimseden ermezse nola gûşuma tahsîn 

Efsûn-ı kelâmımla cihan beste-dehandır” 

“Şair, kimseden takdir edici sözler işitmemiş, bunun kıskançlığın sonucu 

olduğunu biliyor. Fakat kendini çekemeyenlerin bu suskunluğunu, sözlerindeki 

büyüyle mest olup ağızlarını açamamaları gibi bir nedene bağlayarak bilmezlikten 

geliyor.”54  

Cem Dilçin’e göre istifhâm; “sözü, sorulan şeye yanıt isteme amacını 

gütmeden, duyguyu ve anlamı güçlendirmek için soru biçiminde söylemektir.” Çeşitli 

varlıklar ve olaylar karşısında duyulan şaşkınlık, hayranlık gibi durumlarda da 

istifhâma başvurulur. Herhangi bir duygu, düşünce ve kavram üzerine dikkati 

çekmek veya dikkati sürekli olarak bunlar üzerinde tutmak da tekrar eden soru 

zamirleriyle sağlanır. Bu son durum tekrîr sanatıyla iç içe bulunur. İstifhâm kimi 

durumlarda tecâhül-i ârifâne sanatıyla karışabilir, ancak ondan küçük bir farkla 

                                                           
54 Cem Dilçin, Örneklerle Türk Şiir Bilgisi, Ankara: TDK Yayınları, 1997, s. 441. 



 

16 
 

ayrılır. Tecâhül-i ârifânede bilmezlikten gelinen gerçek, hafifçe sezdirilir. İstifhâmda 

ise böyle bir şey yoktur55.  

İskender Pala’ya göre tecâhül-i ârifâne;  “bir nükte yapmak amacıyla iyi 

bilinen bir şeyi bilmiyormuş gibi davranma sanatıdır.” Şiirde bir anlam inceliği 

yaratmak için başvurulan tecâhül-i ârifânede hayret, övme, aşağılama, küçük görme, 

yüceltme ve benzeri nedenlerden biriyle mutlaka bir nükte yapmış olmak gerekir. 

Sanatın özünü teşkil eden bu nükte, tenşît (neşelendirme), tevbîh (uyarıda bulunma), 

tahayyür (hayret ve şaşkınlık bildirme) ve tedellüh (kendinden geçişi söyleme)  

olarak dört amaç için yapılmış olabilir. İ. Pala, istifhâmı; “dikkati daha fazla çekmek 

için anlatılmak istenen şeyi soru şeklinde ortaya koyma sanatıdır.”  şeklinde tarif 

eder. Çeşitli duyguları soru şeklinde ortaya koymak söze çekicilik veya çarpıcılık 

kazandırır. İstifhâma cevap beklenmez, heyecan ve duygudan doğarlar. Türkçede 

soru eki “mi”dir. Ayrıca soru kelimeleriyle de sorular sorulabilir. Bazen Farsçanın 

etkisiyle veya Azerî lehçesinde olduğu gibi soru edatı ya da soru eki olmadan da soru 

sorulabilir. İ. Pala, bu duruma Fuzûlî’nin aşağıdaki beytini örnek gösterir:  

“Ab-gûndur günbed-i devvâr rengi bilmezem 

Yâ muhit olmuş gözümden günbed-i devvâre su” 

Ab-gûndur (Su rengindedir) sözü gerçekte “Ab-gûn mudur?” şeklinde 

anlamaya uygundur56.   

İsa Kocakaplan’a göre istifhâm; “şairin, cevabını bildiği bir konuyu soru 

şekline sokarak söylemesine” denir. Şair, anlatımı soru şeklinde düzenlemekle 

karşısındakinden cevap beklemez. Sözü daha etkili kılmak ve okuyucunun dikkatini 

işlediği konuya daha iyi çekebilmek amacıyla bu yola başvurur. İ. Kocakaplan, 

istifhâm sanatının tecâhül-i ârifâne sanatıyla karıştırılmaması gerektiğini ve bu 

sanatın tecâhül-i ârifâneden üç noktada ayrılabileceğini ifade eder: 

“1. İstifham sanatında şair, karşısındakinden cevap beklemez. Kafasındaki 

düşünceyi soru şeklinde söyler. Tecâhül-i ârif sanatında ise sorunun içinde cevap da 

bulunur. Şair, sorusunun cevabını okuyucuya sezdirir. 

2. Tecâhül-i ârif sanatının ikinci bir şekli daha vardır ki özel bir gaye için yapılır. 

Sanatkâr karşısındakini neşelendirmek (tenşit) veya azarlayıp hizaya getirmek 

                                                           
55 Cem Dilçin, a.g.e., s. 456. 
56 İskender Pala, Divan Edebiyatı, İstanbul: Ötüken Neşriyat, 1998, s. 145-151. 



 

17 
 

(tevbih) için bildiğini bilmezden gelir. İstifham sanatının böyle bir maksadı yoktur. 

Sadece ifadeyi daha etkili kılmak için bu sanata başvurulur. 

3. Tecâhül-i ârifte söz mecazî bir mana kazanır. Aksi hâlde sanat gerekli tesiri 

yapmaz, karşıdakini kırıcı bir söz yığınına dönüşür. İstifham sanatında ise mecazî 

mana söz konusu değildir. Kelimeler gerçek anlamlarında kullanılmıştır.”57 

İ. Kocakaplan’a göre tecâhül-i ârifâne; “bilinen bir hususun bir nükte 

gözetilerek bilmezlikten gelinmesidir.” Bu durumda, sanatkâr bildiği bir şeyi 

bilmezlikten gelerek karşısındakine bazı mesajlar vermek ister. Tecâhül-i ârifâne’yi 

önce iki kısma ayırmak gerekir: 

 1. Heyecanın tesiriyle soru sorularak yapılan tecâhül-i ârifâne. 

 2. Bir düşünce mahsulü olarak ve bir maksat gözetilerek sorulan soruya cevap 

verilirken yapılan tecâhül-i ârifâne. 

 1. Soru sorma yoluyla yapılan tecâhül-i ârifâne: 

Sanatkâr bunu daha çok heyecana bağlı olarak yapar. Bildiği şeyleri, cevabını 

bilmiyor göründüğü sorular şeklinde muhatabına aktarır. Böylece hem maksadı 

doğrudan söylemenin tekdüzeliği, yersizliği kırılır, hem de söze zariflik ve tatlılık 

kazandırılmış olunur. 

“Sözü yazdımdı da kalmış öbür entâride  

Va’diniz bûse mi vuslat mı unutdum ne idi?”    

                                                             Yahya Kemal  

İ. Kocakaplan, bu beyitte şairin, sevgilisinin kendisine buse mi vuslat mı 

vadettiğini, yazmış olduğu hâlde, unuttuğunu söyleyerek ve ondan ne vadettiğini 

sorarak vaadi bilmezlikten geldiğini ve böylece zarif bir şekilde sevgilisine verdiği 

sözü hatırlattığını belirtir. 

 2. Soruya cevap verme yoluyla yapılan tecâhül-i ârifâne: 

Tecâhül-i ârifânenin ikinci kısmında ise sorulan soruya cevap verme durumu 

vardır. Bu cevaplarda da bilmezlikten gelmek ve nükte bulunması şarttır. Edebiyat 

kitaplarında sanatın bu bölümünün tenşît (neşelendirme), tevbîh (azarlama), tahayyür 

(hayranlık), tedellüh (şiddetli aşk), medihte mübâlağa (övgüde aşırılık) ve zemde 

                                                           
57 İsa Kocakaplan,  Açıklamalı Edebî Sanatlar, İstanbul: MEB Yay., 2017, s. 79-80. 



 

18 
 

mübâlağa (yergide aşırılık) amaçlarıyla yapıldığı ifade edilir. Bunlardan tenşît ve 

tevbîh dışındaki amaçlarla yapılan sanatlara tecâhül-i ârifâne adını vermek zordur, 

çünkü tahayyür, tedellüh ile övgüde ve yergide aşırılık sırasında sanatkâr şuurlu bir 

şekilde bildiğini bilmezden gelmez. Heyecanın tabiî akışı içinde mübâlağaya yönelir. 

Sanatkârın şuurlu olarak bildiği bir şeyi yukarıdaki durumlarda bilmezlikten gelmesi, 

karşısındaki ile alay etmesi anlamına gelebilir veya sanatkârın yaptığı sanat başarısız 

olur ve sadece gösterişte kalır58.  

Numan Külekçi’ye göre ârif; “bilen, bilgili, irfân sahibi”, tecâhül; “câhil gibi 

görünme, bilmemezlikten gelme” anlamlarındadır. Edebiyat terimi olarak ise 

tecâhül-i ârifâne; “insanın bildiği bir gerçeği bir nükteye bağlı olarak bilmiyormuş 

gibi göstermesidir.” Tecâhül-i ârifâne sanatı ile istifhâm arasında yapılış itibariyle 

bir benzerlik olmasına rağmen, söz konusu sanatlar arasında bir farklılık vardır. 

Tecâhül-i ârifâne sanatının istifhâmdan ayrılan yönü nükteye dayalı olmasıdır. 

İstifhâmda ise nükte yapmak kasdı yoktur. Tecâhül-i ârifâne sanatında, ifadede 

tecâhülü gerektiren bir edebî maksat bulunmalı ve muhatap tarafından 

anlaşılabilmelidir. Dün nereye gittiniz? sorusuna unuttum şeklinde cevap 

verilmesinde tecâhül varsa da tecâhül-i ârifâne değildir, tecâhül-i âdidir. Zira  

tecâhül-i âdide bir gizlilik, saklama varken tecâhül-i ârifânede daha da açıklık 

mevcuttur. Bildirilen fikir ve hislerin daha çok kuvvetlendirilmesi söz konusudur. 

Tecâhül-i ârifâne sanatında, tenşît, tevbîh, tahayyür, tevellüh (hayranlık), tedellüh, 

medihte ve zemde mübâlağa gibi nükteler vardır. N. Külekçi’ye göre istifhâm,  

doğrudan doğruya heyecana bağlı sanatlardan olup hayret, şefkat, elem, nefret, kin 

gibi heyecan ve duyguların soru şeklinde tezahürüyle ortaya çıkar, fakat bu sorulara 

cevap beklenmez. Sorulardan maksat cevap almak değil, duygu ve heyecanların daha 

açık, daha şiddetli ve daha etkili biçimde ortaya konulmasıdır. Duygu ve heyecana 

sebep olan canlı-cansız, soyut-somut her şey bu soruların muhatabı olabilir.                                     

“Nedür bu handeler bu işveler bu nâz u istiğnâ 

Nedür bu cilveler bu şiveler bu kâmet-i bâlâ” 

                                                                             Bâkî 

                                                           
58 İsa Kocakaplan,  a.g.e., s. 139-142. 



 

19 
 

N. Külekçi, bu beyitte “nedür?” sorusuyla istifhâm yapıldığını, şairin, 

sevgilinin naz ve işvelerini bildiği hâlde aynı anlamlı kelimeleri kullanarak ne kadar 

çok olduğunu vurgulamak istediğini belirtir59. Külekçi, Fuzûlî’nin aşağıdaki 

gazelinin de baştan sona istifhâm sanatına güzel bir örnek oluşturduğunu ifade eder: 

“Beni cândan usandırdı cefâdan yâr usanmaz mı? 

Felekler yandı âhımdan murâdım şem’i yanmaz mı? 

  

Kamu bîmârına cânân devâ-yı derd eder ihsân 

Niçün kılmaz bana dermân beni bîmâr sanmaz mı? 

 

Gamım pinhân dutardım ben didiler yâre kıl rûşen 

Disem ol bî-vefâ bilmen inânır mı inânmaz mı? 

 

Şeb-i hicrân yanar cânım döker kan çeşm-i giryânım 

Uyarır halkı efgânım kara bahtım uyanmaz mı? 

 

Gül-i ruhsâruna karşu gözümden kanlu akar su 

Habîbim fasl-ı güldür bu akarsular bulanmaz mı? 

 

Değildim ben sana mâil sen itdün aklımı zâ’il 

Bana ta’n eyleyen gâfil seni görgeç utanmaz mı? 

 

Fuzûlî rind-i şeydâdır hemîşe halka rüsvadır 

Sorun kim bu ne sevdâdır bu sevdâdan usanmaz mı?”60 

                                                           
59 Numan Külekçi, Edebî  Sanatlar, Ankara: Akçağ Yay., 2016, s.111-120. 
60 Numan Külekçi, a.g.e., s. 123-124. 



 

20 
 

 Talîm-i Edebiyat’tan önce neşredilmiş bulunan eserlerin hiçbirinde istifhâm 

sanatından bahsedilmediğini ifade eden Kâzım Yetiş; 

“İstifhâm yazıda veya şiirde peş peşe birtakım sualler sormaktır. Bu suallerden 

maksat cevap almak değil, fikir ve hisleri bu yolla daha açık, daha şiddetli ve daha 

tesirli anlatmak ve böylece muhatabı heyecanlandırmak ve ikna etmektir. Bilhassa 

acz ve hayret, şiddetli üzüntü ve şiddet, nefret, merhamet ve şefkat, hüzün ve sevinç 

gibi hâlleri ifade eden hislerin ve ihtirasların beyânında bu sanattan faydalanılır.”61  

diyerek Recâizâde’nin istifhâmla ilgili tarif ve açıklamalarına yer verir.  

Fatih Köksal, “Belagât Kitaplarında İki Sanat: Tecâhül-i Ârif ve İstifhâm” 

adlı makalesinde tecâhül-i arifâne ve istifhâm arasındaki benzerlik ve farklılıklara,  

bunlar üzerine belâgatçilerin ifade ettikleri görüş ve tartışmalara geniş yer 

vermektedir62. Konusu belâgat olan veya belâgat konusunu da işleyen eski harfli 

kitaplarla, yeni harflerle basılmış üç eserden oluşan 22 eserin konuyu ele alışlarını 

inceleyen F. Köksal,  belâgatçilerin tecâhül-i arifâne sanatıyla ilgili farklı görüş ve 

bakış açılarına sahip olduklarını söyler. F. Köksal, tecâhül-i arifâne sanatıyla ilgili ilk 

ihtilâfın daha bu sanatın tarifinde başladığını belirterek belâgatçileri, tecâhül-i 

arifânenin tarifi hususunda beş grupta toplar:  

1. “Bilinen bir şeyi bilmezlikten gelmek” olarak tarif edenler: İsmâil 

Ankaravî, Ahmed Hamdî, Alî Cemâleddîn ve Ali Nazîf. 

2. “Bir nükteye dayanması gerektiğini” söyleyenler: Süleyman Paşa, Ahmed 

Hamdî, Ahmed Cevdet, Abdurrahman Süreyyâ, Muallim Nâcî, Mehmed Rif’at, 

Menemenli-zâde Tâhir, Ali Seydî, Muhyiddîn, Köprülüzâde Mehmed Fuâd- 

Şehâbeddîn Süleymân, Tahirü’l- Mevlevi, M. Kaya Bilgegil’dir. Bu belâgatçilerin 

görüşlerinden yola çıkılarak tecâhül-i arifâne sanatı, bilip de bilmezlikten gelmenin 

ancak tevbih (azarlama), tenşît (neşelendirme), veleh veya tevellüh (şaşkınlık), 

hayret veya tahayyür, medh ve zemde mübâlağa, ta’zim (büyükleme), tedellüh (aşkın 

şiddetinden şaşkın olma), tahkîr, tezyîf (zayıf düşürme), serzeniş, terzîl (rezil etme), 

                                                           
61 Kâzım Yetiş, Talîm-i Edebiyat’ın Retorik ve Edebiyat Nazariyâtı Sâhasında Getirdiği Yenilikler,  

Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Yayını-Sayı:104, 1996, s. 285. 
62 Fatih Köksal, “Belagât Kitaplarında İki Sanat: Tecâhül-i Ârif ve İstifhâm” Türklük Bilimi 

Araştırmaları, S. 7, Sivas 1998, s. 170-186. 

 



 

21 
 

tedehhüş (dehşete düşürme) nüktelerine dayalı olarak yapıldığında oluşabileceği 

düşüncesi ortaya çıkmaktadır. 

   3. “Tevellüh” ve “hayret”in bulunması gerektiği meselesi: Bazı yazarlar da 

tecâhül-i arifâne sanatının var olabilmesi için yukarıda sayılan nüktelerin içinde 

“tevellüh ve hayret”in mutlaka bulunması gerektiğini savunmaktadırlar. Bu yazarlar; 

Abdurrahman Süreyyâ, Süleymân Fehmî, Şehâbeddin Süleyman’dır. 

4. Sözün “ikrâr ve inkâr”dan başka bir nükteye mebnî olması gerektiğini 

söyleyenler: Abdurrahmân Süreyyâ, Reşîd, M. Kaya Bilgegil. 

5. Tecâhül-i ârifânenin iki türü olduğu görüşünü savunanlar: Reşîd ve Ali 

Nihad Tarlan. 

F. Köksal, çalışmasının “İstifhâm-Tecâhül-i Ârif meselesi”  başlığı altında, 

konuyla ilgili olarak istifhâmla ilgili asıl ihtilâfın bu sanatın tecâhül-i ârifâneyle aynı 

sanat olup olmadığı hususunda olduğunu söyler. Recaîzâde’den başlayarak bazı 

yazarların tecâhül-i ârifânenin, istifhâmın diğer adı -veya bunun tersi- olduğunu 

savunurlarken öncekilere göre daha fazla sayıda yazarın da ikisinin birbirinden farklı 

sanatlar olduğu görüşünde olduğunu, bazı belâgat yazarlarımızın eserlerinde ise 

istifhâma hiç yer verilmediğini belirtir.  Köksal, İstifhâmdan hiç bahsetmeyen 

yazarlarla onu tecâhül-i ârifâneyle farklı sanatlar olarak değerlendirenlerin isimlerini 

şöyle sıralar:  

1. İstifhâma bir edebî sanat olarak yer vermeyenler: Abdurrahman Süreyyâ 

(Mîzânü’l-belâga), Muallim Nâcî ( Istılâhât-ı Edebiyye), Ali Nazîf (Zînetü’l-kelâm), 

Mehmed Rif’at (Mecâmi’ül-edeb), Reşîd (Nazariyât-ı Edebiyye), Süleyman Fehmî 

(Edebiyat). 

2. İstifhâmı tecâhül-i ârifâneyle aynı sanat olarak görenler: Recâizâde 

Mahmud Ekrem (Tâlîm-i Edebiyât), Mehmet Celâl (Osmanlı Edebiyâtı Numûneleri), 

Ali Seydî (Lugatçe-i Edebiyât), Ali Nihad Tarlan (Edebiyat Meseleleri). 

3. İstifhâm ve tecâhül-i ârifâneyi farklı edebî sanatlar olarak 

değerlendirenler: Menemenli-zâde Tâhir (Osmanlı Edebiyâtı), Köprülüzâde Mehmed 

Fuâd-Şehâbeddin Süleyman (Sanat-ı Tahrîr ve Edebiyat) Muhyiddin (Yeni 



 

22 
 

Edebiyat), Tahirü’l-Mevlevi (Edebiyât Lugati), M. Kaya Bilgegil (Edebiyat Bilgi ve 

Teorileri). 

F. Köksal, tasnif ettiği üç grup içinde en çok taraftar toplayan görüşün, bu iki 

sanatı farklı edebî sanatlar olarak değerlendirenler olduğunu belirttikten sonra, 

yukarıda belirtilen yazarların istifhâmla ilgili müşterek görüşlerini şöyle 

sıralamaktadır: 

1. İstifhâm, sözü daha tesirli, daha kuvvetli ifade edebilmek için sorulan 

sorulardan ibarettir. 

2. İstifhâmda muhataptan sorulan soruya cevap vermesi beklenilmez. Zira bu 

sorulardan maksat cevap almak değil, söze güç katmaktır. 

3. İstifhâmda muhatap bir insan olabileceği gibi, bir eşya, hayvan, meçhûl biri 

veya bir ölü olabilir. 

M. A. Yekta Saraç’a göre tecâhül-i ârifâne; “şiir veya düz yazı bir metinde 

bilinen bir özelliğin bir nükteye bağlı olarak bilinmiyormuşçasına ifade edilmesidir. 

Yani bilineni bilmezlikten gelmedir.” Tecâhül-i ârifâne özel bir amaç taşır. Bunlar 

hayranlık ve kendinden geçme,  neşe ve sevinç esnasında duyulan heyecanın ifadesi, 

övgü ve yergide mübâlağa, kınama, neşelendirme gibi sebeplerdir. Tecâhül-i ârifâne 

sanatının genellikle istifhâm yoluyla yapıldığını söyleyen M. A. Yekta Saraç,    

istifhâmla ilgili şunları dile getirir:  

“Tecâhül-i ârif umumiyetle istifham yolu ile yapılır. Belâgat ilminde konu edilen 

istifhâmda sorulan soruya cevap almak söz konusu değildir (Bu anlamdaki istifham 

meânînin konusuna girer.). Aynı şekilde konuşanın iddiasını ve düşüncesini 

muhatabına kabul ettirmek için sorduğu sorular da (inkarî, takrirî) bu sanata dahil 

olmaz. İstifham/soru sorma his ve hayal ile bağlantılı olmalıdır, ancak bu şekliyle 

tecâhül-i ârife dahil edebî sanat kabul edilebilir. (Şu da belirtilmelidir ki, istifham 

adı altında ayrı bir sanat belâgat kitaplarında bulunmamaktadır. Bu kavram Ta’lîm-

i Edebiyat ile kendisini edebiyatımıza sanat olarak takdim etmiştir. Bununla birlikte 

bu eserde de istifham, tecâhül-i ârif olarak tarif edilmektedir.). İstifhamı tecâhül-i 

ârif sanatından müstakil ve farklı bir sanat kabul etmek yerine ona dahil bir üslûp 

hususiyeti olarak değerlendirmek daha doğrudur. Zira edebî sanatları konu alan ve 

bu ikisini ayrı sanat olarak kabul eden kitaplardaki verilen örnekler incelendiğinde 



 

23 
 

bu meselenin kendi açılarından da halledilemediği ve makûl, tutarlı bir ayırımın 

ortaya konamadığı kolayca anlaşılır.”63 

İsmail Hakkı Aksoyak ve M. Macit’e göre tecâhül-i ârifâne; “bilinen bir 

hususu, bir gerçeği nükteye dayandırarak bilmezlikten gelme davranışıdır.” Şair, 

doğrudan söylemek istemediği bir konuyu dolaylı olarak anlatmaya ve mesaj 

vermeye çalışır. Tecâhül-i ârifânede bir anlam inceliği gözetildiğinden sözde mutlaka 

nükte olmalıdır. Bu nükte; neşelendirme, uyarıda bulunma, hayret, şaşkınlık ve 

üzüntü bildirme amacıyla yapılmış olabilir. Tecâhül-i ârifânenin oluşturulmasında 

teşbih, mübâlağa ve istifhâm sanatlarından faydalanılır. Aksoyak ve Macit, istifhâm 

başlığı altında Recâizâde’nin istifhâm tanımına yer vererek Tâlîm-i Edebiyat’tan 

önceki belâgat kitaplarında “istifhâm”ın karşılığının sadece “soru” olduğunu 

belirtmektedir64.  

İlhan Genç, tecâhül-i ârifâne sanatını “Bilineni bilmezden gelme sanatıdır. 

Bu sanat, esas itibarıyla hayret, uyarı, övme, kınama, mübalağa, aşağılama gibi bir 

nükteye dayanan sanattır, anlam son derece parlak bir eda kazanmaktadır.” şeklinde 

tarif eder. İlhan Genç’e göre istifhâm; “Soru sorma sanatıdır, ancak sorudan maksat 

soruya cevap almak değildir.”  Bilakis kin, öfke, ümitsizlik, acziyet, hayret gibi 

duygu ve cevap bulunamayacak boyuttaki düşüncelerin daha açık ve daha etkili bir 

şekilde soru sorarak ifade edilmesidir. Sorunun muhatabı,  insana, canlı veya cansız 

her tür nesneye yöneliktir. Dolayısıyla istifhâm sanatı, okuru veya dinleyiciyi 

heyecan, ikna, hayret ve şaşkınlık duygularına sevk eder. Tecâhül-i ârifânede 

anlatılmak istenen gerçek sezdirilir ve bir nükteye bağlıdır, oysaki istifhâm sanatında 

cevap beklenmez, heyecan uyandırılır65. 

İsmail Durmuş’a göre lûgatte, bilmemek, tanımamak anlamındaki Arapça, 

cehl fiil kökünden türeyen ve bilmiyormuş gibi görünmek anlamına gelen tecâhül ile 

ârif, bilen kelimelerinden oluşan tecâhül-i ârif tamlaması, “bilenin bilmez 

görünmesi” demektir. Ebû Hilâl el-Askerî bu sanata “tecâhülü’l-ârif ve mezcü’ş-şek 

bi’l-yakîn” adını verip “sözü daha çok pekiştirme” diye açıklamış; Sekkâkî konuyu 

bedî ilminde ele alıp, örnekleri Kur’ân-ı Kerîm’de de bulunduğu için tecâhül 

                                                           
63 M. A. Yekta Saraç, Klâsik Edebiyat Bilgisi-Belâgat, İstanbul: Gökkubbe Yay., 2016, s. 227.  
64 İsmail Hakkı Aksoyak ve Muhsin Macit, “Edebî Sanatlar”, Eski Türk Edebiyatı El Kitabı, Grafiker 

Yayınları, Ankara 2018, s. 344-345. 
65 İlhan Genç, Edebiyat Bilimi: Kuramlar-Akımlar-Yöntemler, İzmir, 2008, s. 121-125. 



 

24 
 

kelimesini edebe aykırı görerek bu türe sevku’l-ma‘lûm mesâka gayrihî adını 

vermiştir. Hatîb el-Kazvînî, Sekkâkî’nin tanımına bu sanata kınama/sitem, övgü ve 

yergide mübâlağa, aşkta şaşkınlık, tahkir ve ta’riz gibi bir amaçla başvurulduğu 

eklemesini yapmıştır. İbn Ebü’l-İsba’ bu türe İbnü’l-Mu’tezz’in tecâhül-i ârif, 

başkalarının i’nât dediğini söylemiş, ancak i’nât nitelemesi lüzûm-ı mâ lâ yelzem’in 

diğer adı olduğundan bu adlandırmayı uygun bulmamıştır. Necmeddin İbnü’l-Esîr el-

Halebî, Kur’ân’da geçen örneklere i’nât, çeşitli eserlerde yer alan örneklere tecâhül-i 

ârif denildiğini ve hiçbir âyete tecâhül nitelemesinin yapılamayacağını belirtmiştir. 

Yahyâ b. Hamza el-Alevî ise tecâhül-i ârifi istiârenin amaçlarından biri olarak 

görmüştür. Tecâhül-i ârifâne  sanatı, genellikle  “bilmiyorum/bilmedim” ifadesiyle 

başlar ve teşbihin mübâlağa bildiren türünde bunun ardından  “mi ...? yoksa ...?”  

soru edatları gelir. Bazen sadece soru edatı ya da şart kipiyle belirtilir yahut başka 

biçimlerde oluşur. Tecâhül- i ârifâne sanatının başlıca amaçları şöyle 

sıralanmaktadır: 1. Kınama (tevbîh). 2. Dokundurma (ta’riz). 3. Aşkta şaşkınlık. 4. 

Medihte mübâlağa. 5. Tâzimde mübâlağa. 6. Hicivde mübâlağa. 7. Olayın kesinliğini 

belirtmek (takrîr). 8. Muhatabı alıştırma ve korkusunu giderme amacıyla da bu 

üslûptan yararlanılabilir. Bu son amaca örnek olarak İ. Durmuş, “Sağ elindeki nedir 

ey Mûsâ?”66 âyetinde Cenâb-ı Hakk’ın Mûsâ’nın elindekinin asâ olduğunu bildiği 

halde sormasının, ilâhî huzurdaki Mûsâ’nın korkusunu giderip alıştırma ve yakında 

asânın onun bir mûcizesi olarak büyük bir önem kazanacağına dikkat çekme 

hikmetine bağlı olduğunu söyler67. 

Meliha Yıldıran Sarıkaya’ya göre: “Osmanlı edebiyat çevrelerinde daha çok 

“tecâhül” ve “tecâhül-i ârifâne” şeklinde geçen tecâhül-i ârif, şiir ve nesirde bilinen 

bir hususun bir nükteye bağlı olarak bilinmiyormuş gibi ifade edilmesidir.” Bilineni 

bilmezden gelmek, özel bir amaçla ve nükteli şekilde gerçekleştirilir. Bunun için 

sanatkâr muhatabına cevabını bildiği sorular yöneltir. Böylece maksadı doğrudan 

söylemenin yeknesaklığı kırıldığı gibi, söze nükte ve zarafet kazandırılmış olur. 

Tecâhül-i ârifânede gözetilen nükteler muhatabı neşelendirme, azarlama, şaşkınlık, 

şiddetli aşk, medih ve zemde mübâlağa şeklinde sıralanabilir. “Melek misin yâ 

perîsin yâ rûh-ı kudsî aceb / Bu hüsn ile bu melâhat beşerde buluna mı?” beytinde 

                                                           
66 Kur’ân-ı Kerîm, Tâhâ Sûresi, 20/17 
67 İsmail Durmuş, “Tecâhül-i Ârif”, DİA, C.40, İstanbul 2011, s. 232. 



 

25 
 

Şeyhî, sevgilinin güzelliğini övmek için onun insanüstü bir varlık olmadığını bildiği 

halde bilmezlikten gelmektedir. Benzer şekilde âşığın vasıfları üzerine söylenen, 

“Nedir bu gizli gizli âhlar çâk-i girîbanlar/ Aceb bir şûha sen de âşık-ı nâlân mısın 

kâfir?” beytinde Nedîm, âşığın aşkının şiddeti yüzünden âh çekerek yakasını 

yırttığını bildiği halde bilmez görünmektedir. İstifhâmda ise sorulan soruya cevap 

almak söz konusu değildir. Bir şey öğrenmek için muhataba sorulan soru edebî sanat 

kabul edilmez, ancak ifadeyi güzelleştirmek, bir düşünceyi vurgulamak, dikkat 

çekmek, söze içtenlik katmak gibi sebeplerle soru sorulması bir sanattır. İstifhâma 

başvuran kimse bazen konuyu tam bilmeyen, onu anlamaya çalışan bir kişi 

hüviyetine bürünür. Bu bakımdan istifhâm, tecâhül-i ârifâneye yaklaşır. Tecâhül-i 

ârifânede istifhâm çoğunlukla bir üslûp özelliği olarak kullanılmaktadır. Dolayısıyla 

tecâhül-i ârifâne, istifhamla sınırlandırılamaz ve belli noktalarda bu iki sanat 

birbirinden ayrılır. İstifham sanatında düşünce soru şeklinde ifade edilir. Tecâhül-i 

ârifânede cevap sorunun içine yerleştirilerek muhataba sezdirilir, ayrıca burada 

mecazî anlam gözetilir; aksi takdirde ifade, beklenen etkiyi meydana getirmeyeceği 

gibi muhatabı incitici bir söz haline dönüşebilir. İstifhamda ise kelimeler gerçek 

anlamıyla kullanılır. Bununla birlikte istifhamla tecâhül-i ârifâne arasında kesin bir 

ayırım yapmanın mümkün olmadığını söyleyen M. Y. Sarıkaya, “Bir nihânîce 

tebessüm de mi sığmaz cânâ / Söyle bi’llâh dehenin tâ o kadar teng midir?” beytini, 

Cevdet Paşa’nın tecâhül-i ârifâneye örnek gösterirken aynı beyti ele alan Bilgegilin, 

birinci mısrada takrirî, ikinci mısrada inkârî istifham bulunduğunu ve beytin tecâhül-i 

ârifâneye örnek olmadığını söylediğini belirtir. Sarıkaya, istifhâm bulunmadan da 

tecâhül-i ârifâne yapılabileceğini, Klâsik Türk şiirinde bunun örneklerine pek 

rastlanmamakla birlikte Cahit Sıtkı Tarancı’nın, “Gökyüzünün bir rengi daha varmış 

/ Geç öğrendim taşın sert olduğunu / Su insanı boğar ateş yakarmış / Her doğan 

günün bir dert olduğunu / İnsan bu yaşa gelince anlarmış” mısralarının tecâhül-i 

ârifâneye örnek gösterilebileceğini ifade eder68. 

Orhan Kaplan, çalışmasında istifhâmın tarifini yaptıktan sonra, her ne kadar 

soruya cevap alma gibi bir amaç güdülmese de istifhâm sanatının 

okuyucu/dinleyiciyi aktif hâle getirdiğini ve şiirde diyalog zemini hazırladığını; bazı 

durumlarda ilk tesiri itibariyle insanları düşünmeye sevk edip arka planda şairin 

                                                           
68 Meliha Yıldıran Sarıkaya, “Tecâhül-i Ârif”, DİA, C.40, İstanbul 2011,  s. 233. 



 

26 
 

heyecanını hissettirmesinin söz konusunu olduğunu ifade eder. O. Kaplan, istifhâmın 

tecâhül-i ârifâne sanatıyla ilişkisi ile ilgili olarak ise beyitlerde çoğu zaman ikisinin 

beraber bulunması, şairin hangi anlamı kastettiğinin tam olarak kestirilememesi veya 

farklı anlamlara yol açabilecek ifadeler kullanması sebebiyle çoğu zaman bu iki 

sanatın birbiriyle karıştırıldığını belirtir69.  

Orhan kaplan, Şeyh Galip’in, istifhâm sanatının bulunduğu aşağıdaki 

mısralarını şöyle açıklar: 

 “Hayât ümmîdin etmem gamze-i cellâddan ammâ  

Fedâ olmak o la‘l-i nâba cân ister mi ister ya” (ŞGD.3/6) 

“Öldürücü yan bakıştan hayat umudu kalmasa da Galip, kırmızı dudağa kendini 

feda etmek istemektedir. “ister mi” sorusuyla bir anda tereddüt uyandıran şair 

hemen arkasından elbette ister diyerek cevabı yine kendi verir. Beyitte sorulan soru 

ve arkasından hemen verilen yanıt sevgilinin kırmızı dudağına kendini feda etmek 

isteyen şairin kararlılığını gösteren bir ifade olmuştur.”70 

Muhittin Eliaçık, “Belâgat Kitaplarında Tecâhül-i Ârif’in Tarif ve Tasnifi” 

adlı çalışmasında, incelediği on altı belâgat kitabının çoğunda, tecâhül-i ârifâne için 

yaklaşık aynı tarif ve tasniflerin yapıldığını belirttikten sonra açıklamalarını şöyle 

sürdürür: 

“Sekkâkî’nin, sanatın ismini farklı kullandığı, Recaizâde’nin ise sanatın adını 

istifhâm olarak vermekle beraber açıklamada yine tecâhül-i ârif adını işaret ettiği 

görülmektedir. Kitaplarda tecâhül-i ârif için verilen örneklerden bazıları başka bir 

yazarca bu sanata dahil edilmeyebilmiştir. İncelediğimiz kitaplarda bu sanat 

genellikle tek başlık altında açıklanmıştır. Sekkâkî sevku’l-ma’lûm mesâka gayrihi, 

Recaizâde ise istifhâm adını kullanmıştır. Kitaplarda her ne kadar Sekkâkî’nin 

kullandığı sevku’l-ma’lûm mesâka gayrihi adı, başlık olarak benimsenmemiş ise de 

kitaplarda verilen tarifler bu başlığın bir nevi tercümesi olmuştur. Kitaplardaki: 

‘Tecâhül-i Ârif, bilineni bilinmeyen yoluna bir nükte sarfı için sevk etmektir.’ tarifi, 

sevku’l-ma’lûm mesâka gayrihinin tercümesinden başka bir şey değildir. Burada 

sadece li-nüktetin ibaresi fazla olup, bunu da Sekkâkî’nin Miftâh’ını özetleyen 

Kazvinî eklemiştir. Dolayısıyla tecâhül-i ârif sanatı, bilen bir kimsenin bir nükteden 

dolayı bilmiyormuş gibi davranmasıdır. Bu ise sorularla, yani istifhâm ile 

                                                           
69 Orhan Kaplan, 18. Yüzyıl Klasik Türk Şiirinin Estetik Çözümlemesi ve Yapılandırmacı Eğitim 

Sürecinde Kullanımı, Dokuz Eylül Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, (Yayımlanmamış Doktora 

Tezi), İzmir 2014, s. 75.  
70 Orhan Kaplan, a.g.e., s. 77. 



 

27 
 

yapıldığından istifhâm bu sanatın bir aracı olmaktadır. Yoksa, istifhâm ayrı bir 

sanat olarak görülmemektedir. Recaizâde’nin: “Bu tür suallerden asıl amaç cevap 

almak değil, fikir ve hisleri daha etkili ortaya koyup muhatabı heyecanlandırma, 

ikna etme veya şaşkınlığa düşürmektir. Bunu âdî istifhâmdan ayırıp tecâhül-i ârif 

demek gerekir.” şeklindeki tarifi de bu duruma işaret etmektedir. Daha açıklayıcı 

olan Ahmed Reşid’in tarifine göre iki türlü olan  tecâhül-i ârifin birincisi, daima 

hissî aşırılığı göstermek içindir ve istifham kipleriyle yapıldığından istifhâm adı 

verilir. İkincisi ise, sırf şenlendirme için olup bir tür müşâkele ise de onun aslı tecnîs 

ve îhâm, bununki ise sadece tecâhüldür. Bu tarif de göstermektedir ki tecâhül-i ârif, 

istifham kipleriyle yapılmakta olup ‘istifhâm’ bu sanatın bir aracı ve sıfatı 

durumundadır.” 71 

Yukarıdaki değerlendirmelerden yola çıkılarak bu çalışmada, istifhâm ve 

tecâhül-i ârifâne sanatının tanım, tavsif ve tasnifiyle ilgili görüşlerine yer verilen 

yazarların, istifhâm sanatının tanımı konusunda benzer ifadelere yer verdikleri 

görülmektedir. Bu tanımlamalar ışığında istifhâm sanatı kanaatimce şöyle tarif 

edilebilir: Duyguyu ve anlamı güçlendirmek, dikkati daha fazla çekmek için cevabı 

bilinen bir konunun, soru biçiminde söylenmesine istifhâm denir. İstifhâm sanatının 

tecâhül-i ârifâne sanatıyla aynı sanat olup olmadığı konusunda ise istifhâmı tecâhül-i 

ârifâne sanatından farklı edebî sanat olarak gören yazarların, istifhâmı tecâhül-i 

ârifâne sanatıyla aynı sanat olarak değerlendiren yazarlardan daha fazla sayıda 

olduğu görülmektedir. Bunun dışında bazı yazarların çalışmalarında, istifhâma bir 

edebî sanat olarak yer verilmemiş, bazılarında da istifhâm sanatının tecâhül-i ârifâne 

sanatıyla aynı sanat olup olmadığı meselesiyle ilgili farklı belâgatçilerin fikirlerine 

yer verilerek bir tespitte bulunulmasına karşın, bu konuda çalışmaların yazarları 

tarafından bir sonuç ortaya konulmamıştır. Bir yazarın çalışmasında da sadece 

tecâhül-i ârifâne sanatına yer verilmiş, istifhâm sanatının tecâhül-i ârifâne sanatıyla 

ilişkisi hakkında bir değerlendirme yapılmamıştır. Bir başka çalışmada ise 

istifhâmdan bahsedilmeyip “su’âl ve cevap”a yer verilmiş ve tecâhül-i ârifâne farklı 

bir edebî sanat olarak değerlendirilmiştir. Bu değerlendirmelere göre istifhâm-

tecâhül-i ârifâne meselesinde incelenen çalışmalar şöyle tasnif edilebilir: 

                                                           
71 Muhittin Eliaçık, “Belâgat Kitaplarında Tecâhül-i Ârif’in Tarif ve Tasnifi”, Turkısh Studıes -

International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, Volume 

11/10, Ankara 2016, s. 229. 



 

28 
 

1. İstifhâma bir edebî sanat olarak yer vermeyenler: Muallim Nâcî (Istılâhât-ı 

Edebiyye), E. J. Wilkinson Gibb (Osmanlı Şiir Tarihi). 

2. İstifhâmı tecâhül-i ârifâneyle aynı sanat olarak görenler: Recâizâde 

Mahmud Ekrem (Tâlîm-i Edebiyât), Ali Nihad Tarlan (Edebiyat Meseleleri), Kâzım 

Yetiş (Talîm-i Edebiyat’ın Retorik ve Edebiyat Nazariyâtı Sâhasında Getirdiği 

Yenilikler), M. A.  Yekta Saraç (Klâsik Edebiyat Bilgisi- Belâgat), Muhittin Eliaçık 

(Belâgat Kitaplarında Tecâhül-i Ârif’in Tarif ve Tasnifi). 

3. İstifhâm ve tecâhül-i ârifâneyi farklı edebî sanatlar olarak 

değerlendirenler: Tâhirü’l-Mevlevi (Edebiyât Lugati), Halûk İpekten (Fuzûlî Hayatı 

Sanatı Eserleri), M. Kaya Bilgegil (Edebiyat Bilgi ve Teorileri), Cem Dilçin 

(Örneklerle Türk Şiir Bilgisi), İskender Pala (Divan Edebiyatı), İsa Kocakaplan 

(Açıklamalı Edebî Sanatlar), Numan Külekçi (Edebî Sanatlar), İsmail Hakkı 

Aksoyak - Muhsin Macit (Eski Türk Edebiyatı El Kitabı), İlhan Genç (Edebiyat 

Bilimi: Kuramlar-Akımlar-Yöntemler), Meliha Yıldıran Sarıkaya (Tecâhül-i Ârif 

maddesi, DİA). 

  4. İstifhâmdan bahsetmeyip “su’âl ve cevap”a yer veren ve tecâhül-i 

ârifâneyi farklı edebî sanat olarak değerlendirenler: Walter G. Andrews (An 

Introduction To Ottoman Poetry). 

 5. İstifhâm sanatının, tecâhül-i ârifâne sanatıyla aynı sanat olup olmadığı 

hususunda durum tespiti yapıp bir sonuç ortaya koymayanlar: Fatih Köksal (Belagât 

Kitaplarında İki Sanat: Tecâhül-i Ârif ve İstifhâm), Orhan Kaplan (18. Yüzyıl Klasik 

Türk Şiirinin Estetik Çözümlemesi ve Yapılandırmacı Eğitim Sürecinde Kullanımı). 

 6. Sadece tecâhül-i ârifâne sanatını ele alıp istifham sanatının tecâhül-i 

ârifâne sanatıyla ilişkisi hakkında bir değerlendirmede bulunmayanlar: İsmail 

Durmuş (Tecâhül-i Ârif maddesi, DİA). 

 

 

 

  

 



 

29 
 

 Tablo 1: İstifhâm-tecâhül-i ârifâne konusunda değerlendirme.  

 
Toplam 

Kişi 

Sayısı 

1. İstifhâma bir edebî sanat olarak yer vermeyenler.    2 

2. İstifhâmı tecâhül-i ârifâneyle aynı sanat olarak görenler.    5 

3. İstifhâm ve tecâhül-i ârifâneyi farklı edebî sanatlar olarak 

değerlendirenler. 

   10 

4. İstifhâmdan bahsetmeyip “su’âl ve cevap”a yer veren ve tecâhül-i 

ârifâneyi farklı edebî sanat olarak değerlendirenler. 

   1 

5. İstifhâm sanatının, tecâhül-i ârifâne sanatıyla aynı sanat olup 

olmadığı hususunda durum tespiti yapıp bir sonuç ortaya 

koymayanlar. 

   2 

6. Sadece tecâhül-i ârifâne sanatını ele alıp istifham sanatının 

tecâhül-i ârifâne sanatıyla ilişkisi hakkında bir değerlendirmede 

bulunmayanlar. 

   1 

 

Grafik 1: İstifhâm-tecâhül-i ârifâne konusunda, yazarların toplam sayılarının 

dağılımı. 

 

9%

24%

48%

5%

9%

5%

1

2

3

4

5

6



 

30 
 

İstifhâm-tecâhül-i ârifâne konusuyla ilgili yapılan yorum ve 

değerlendirmelerde, araştırmacıların istatistiki sonuçları şu şekildedir: 

İstifhâm-tecâhül-i ârifâne konusunda, istifhâm ve tecâhül-i ârifâneyi farklı 

edebî sanatlar olarak değerlendiren yazarların % 48 oranıyla diğer yazarlardan daha 

fazla olduğu görülmektedir. İstifhâmı tecâhül-i ârifâneyle aynı sanat olarak gören 

yazarların oranı ise  % 24’tür. İstifhâma bir edebî sanat olarak yer vermeyen;  

istifhâm sanatının, tecâhül-i ârifâne sanatıyla aynı sanat olup olmadığı hususunda 

durum tespiti yapıp bir sonuç ortaya koymayan yazarların oranı % 9’dur. İstifhâmdan 

bahsetmeyip “su’âl ve cevap”a yer veren ve tecâhül-i ârifâneyi farklı edebî sanat 

olarak değerlendiren; sadece tecâhül-i ârifâne sanatını ele alıp istifham sanatının 

tecâhül-i ârifâne sanatıyla ilişkisi hakkında bir değerlendirme yapmayan yazarların 

oranı ise  % 5 olup en düşük orandır. 

Bu çalışmada, tecâhül-i ârifâne sanatıyla ilgili görüşlerine yer verilen 

yazarların, bu sanatın tarifi hususunda müşterek fikirlere sahip oldukları 

görülmektedir. Zira bu yazarların çoğu tecâhül-i ârifâne sanatını “Bilinen bir 

hususun, bir nükte yapmak amacıyla bilmezlikten gelinmesi” şeklinde tarif 

etmektedir. Bunun dışında E. J. Wilkinson Gibb, söz konusu sanatı “bilinen bir 

gerçeği bilmez görünmek” şeklinde tanımlar. M. Kaya Bilgegil, bu sanatta sözün 

“ikrâr ve inkâr”dan başka bir nükteye mebnî olması gerektiğini; Ali Nihad Tarlan ve 

İsa Kocakaplan ise tecâhül-i ârifânenin iki türü olduğunu ifade eder. Bu çalışmada, 

tecâhül-i ârifâne sanatının tarifi hususunda görüşlerine yer verilen yazarları dört 

grupta toplamak mümkündür: 

1. “Bilinen bir gerçeği bilmez görünmek” olarak tarif edenler: E. J. 

Wilkinson Gibb. 

 2. “Bilinen bir şeyi, bir nükte yapmak amacıyla bilmezlikten gelmek” olarak 

tarif edenler: Muallim Nâcî, Tâhirü’l-Mevlevi, Halûk İpekten, Walter G. Andrews, 

M. Kaya Bilgegil, Cem Dilçin, İskender Pala, İsa Kocakaplan, Numan Külekçi, Fatih 

Köksal, M. A. Yekta Saraç, İsmail Hakkı Aksoyak- Muhsin Macit, İsmail Durmuş, 

Meliha Yıldıran Sarıkaya, Muhittin Eliaçık. 

3. Tecâhül-i ârifânede, sözün “ikrâr ve inkâr”dan başka bir nükteye mebnî 

olması gerektiğini söyleyenler: M. Kaya Bilgegil. 



 

31 
 

  4. Tecâhül-i ârifânenin iki türü olduğu görüşünü ileri sürenler: Ali Nihad 

Tarlan, İsa Kocakaplan.      

Tablo 2: Tecâhül-i ârifânenin tarifi konusunda değerlendirme. 

 
Toplam 

Kişi Sayısı 

1. “Bilinen bir gerçeği bilmez görünmek” olarak tarif edenler.      1   

2. “Bilinen bir şeyi, bir nükte yapmak amacıyla bilmezlikten gelmek” 

olarak tarif edenler. 

    15 

3. Tecâhül-i ârifânede, sözün “ikrâr ve inkâr”dan başka bir nükteye 

mebnî olması gerektiğini söyleyenler.     

     1 

4. Tecâhül-i ârifânenin iki türü olduğu görüşünü ileri sürenler.          2 

 

Grafik 2: Tecâhül-i ârifânenin tarifi konusunda, yazarların toplam sayılarının 

dağılımı. 

 

5%

79%

5%

11%

“Bilinen bir gerçeği bilmez 

görünmek” olarak tarif 

edenler

“Bilinen bir şeyi, bir nükte 

yapmak amacıyla 

bilmezlikten gelmek” 

olarak tarif edenler

Tecâhül-i ârifânede, sözün 

“ikrâr ve inkâr”dan başka 

bir nükteye mebnî olması 

gerektiğini söyleyenler

Tecâhül-i ârifânenin, iki

türü olduğu görüşünü ileri

sürenler



 

32 
 

Tecâhül-i ârifânenin tarifi konusunda yapılan yorum ve değerlendirmelerde, 

araştırmacıların istatistiki sonuçları şu şekildedir: 

Tecâhül-i ârifâne sanatını, “Bilinen bir şeyi, bir nükte yapmak amacıyla 

bilmezlikten gelmek” olarak tarif eden yazarların oranı % 79’la diğer yazarların 

oranından oldukça yüksektir. Tecâhül-i ârifânenin iki türü olduğu görüşünü ileri 

süren yazarların oranı %11’dir. Tecâhül-i ârifâneyi “Bilinen bir gerçeği bilmez 

görünmek” olarak tarif eden; tecâhül-i ârifânede, sözün “ikrâr ve inkâr”dan başka bir 

nükteye mebnî olması gerektiğini söyleyen yazarların oranı ise % 5’tir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

33 
 

 

 

 

 

 

II. AHMED NEYLÎ’NİN HAYATI, EDEBÎ ŞAHSİYETİ VE 

ESERLERİ 

Asıl adı Ahmed, mahlası Neylî’dir. Babası Sultan Dördüncü Mehmed 

döneminin (H.1058-1099/M.1648-1687) ünlü, faziletli ve saygı duyulan 

âlimlerinden, İstanbul kadılığı görevinde bulunmuş Mîrzâ Mehmed Efendi’dir. Bu 

nedenle Ahmed Neylî, “Mîrzâ-zâde” unvanıyla tanınmaktadır. Neylî H. 1084/M. 

1673’te İstanbul’da doğar72. Babası ilim âleminin içerisinde olduğu için, ulemâ-zâde 

sıfatıyla daha altı yaşında iken ilim tahsil etmeye başlayan Neylî, mülâzım olur. 

Müderris olmak isteyen Neylî, bu isteğine Erzurumlu Seyyid Feyzullah Efendi’nin 

ikinci defa şeyhülislâmlığa getirilmesinden sonra, ona sunduğu bir kaside vesilesiyle 

ulaşır. Henüz yirmi beş yaşlarında iken Şeyhülislâm Feyzullah Efendi, kendisine H. 

1109/M. 1697-98’de Câfer Ağa darülhadisi müderrisliğini hâric pâyesiyle verir. Yine 

Feyzullah Efendi’nin yardımıyla H. 1111/M. 1699-1700’de hareket-i hâricle 

Sayyadbaşı Medresesi’ne; H. 1113/M. 1701’de Ahmed Paşa Medresesi’ne dâhil 

pâyesiyle tayin edilir. Neylî, daha sonra Şeyhülislâm Başmakçı-zâde Esseyyid Ali 

Efendi’nin yardımıyla H. 1116/M. 1704-1705’te Mimar Kâsım Medresesi 

müderrisliği ile ödüllendirilir. Yine Başmakçı-zâde tarafından 1118 Şaban/1706 

Kasım’ında mûsıla-i sahn pâyesi ile Ûlâ-yı Zekeriyyâ Efendi Medresesi’ne terfi eder. 

1121 Cemâziyelevvel/1709 Temmuz’unda Ebe-zâde Abdullah Efendi’den Sahn-ı 

Semâniye müderrisliklerinden birisini alır, 1121 senesi sonunda yani 1710 

Şubat’ında da yine Ebe-zâde’den, ibtidâ altmışlı rütbesi ile Nuh Efendi Medresesi’ne 

geçer. Müderrislik mesleğinde hızla yükselen Neylî, H.1122/M. 1710 senesinde,  

Başmakçı-zâde Seyyid Ali Efendi’den hareket-i altmışlı pâyesi ile Sinan Paşa 

                                                           
72 Sadık Erdem, Neylî ve Dîvân’ı, Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları, 2005, s. 1-3.       



 

34 
 

Medresesi’ne terfi eder. 1125 senesine kadar bu görevi sürdüren Neylî, mûsıla-i 

Süleymâniye ile Kalenderhâne Medresesi’ne terfi eder. Yaklaşık dört sene kadar 

burada müderrislik yaparak en yüksek derecedeki Osmanlı eğitim kurumu olan 

Süleymâniye Medresesi müderrisi olmayı bekleyen Neylî, Ebu İshâk İsma’il 

Efendi’nin tayin etmesi ile H. 1129/M. 1717’de, bu isteğine erişir, fakat onun asıl 

isteği kadılık mesleğine geçmektir. Şeyhülislâm Yenişehirli Abdullah Efendi’nin 

yardımıyla 1 Receb 1130/31 Mayıs 1718’de İzmir kadısı olarak tayin edilir. Bu tarihe 

kadar, birçok devlet büyüğüne yazdığı kaside ve çeşitli şiirlerinde,  talihinden sürekli 

şikâyet eden Neylî’nin, bundan böyle şikâyetlerinden vazgeçtiği görülmektedir73.  

Lâle Devri ile birlikte ön plana çıkan Damad İbrâhim Paşa zamanında 

Neylî’ye de ikbal kapıları açılır; önemli sayılabilecek bazı görevlerle birlikte 

İstanbul’a geldikçe devlet büyüklerinin meclislerine katılır. Bu arada Bedreddin el-

Aynî’nin ʿİkdü’l-cümân adlı yirmi ciltlik tarihinin Türkçeye çevrilmesi için 

oluşturulan heyete dâhil edilir, fakat Neylî, 1131’de (1719), İzmir kadılığından 

azledildiği gibi 1139’da (1726), getirildiği Mısır kadılığından da bir yıl sonra 

azledilir. 1143’te (1730), Patrona İsyanı’nı takip eden günlerde, Lâle Devri’nin 

nimetlerinden yararlanan birçok kişi taşraya sürülürken muhtemelen ağabeyi 

Mirzazâde Şeyh Mehmed Efendi’nin şeyhülislâmlık makamına getirilmesi nedeniyle, 

o İstanbul’da kalır. Neylî 1144’te (1731),  Anadolu pâyesiyle ve Haremeyn 

mevleviyetiyle Mekke kadılığına, daha sonra Anadolu (1149/1736) ve Rumeli 

(1154/1741) kazaskerliğine tayin edilir. Ömrünün son yıllarında ikinci defa Rumeli 

kazaskeri olur. 1161’de (1748), hastalığı sebebiyle görevinden ayrılır ve aynı yıl 

vefat eder (20 Rebîülâhir 1161/19 Nisan 1748). Karacaahmet Mezarlığı’nda 

Mirzazâdeler Sofası diye bilinen aile kabristanında babası ile kardeşinin yanına 

defnedilir. Üzerinde kitâbesi bulunan mezar taşı halen kabre yakın bir yerde 

durmaktadır74.  

Ahmed Neylî, güzel düşünüp fasih yazan ve bazen de İran mukallidliğine 

kaçan ince ruhlu bir şair olmakla birlikte, ilmî eserler de veren devrinin önde gelen 

âlimlerindendir. Eserleri, onun ilmî kudretini gösteren birer delildir. Neylî hakkında 

                                                           
73 Atabey Kılıç, Mîrzâ-zâde Ahmed Neylî (Hayatı, Eserleri, Edebî Kişiliği) ve Divanı, İstanbul: 

Kitabevi Yay., 2004, s. 34-44. 
74 Sadık Erdem, “Neylî”,  DİA, C.33, İstanbul 2007, s. 70. 



 

35 
 

bilgi veren gerek devrindeki gerek daha sonraki eserlerin hepsi ondan övgüyle 

bahseder. III. Ahmet’in fermanıyla melikü’ş-şu’ara tayin edilen Osman-zâde Tâib, 

devrinin şairlerinden bahsettiği uzun kasidesinde; Neylî’nin öğrencilerinden olan 

Seyyid Vehbî, ünlü Vekâletnâme’sinde, Neylî’den övgüyle söz eder. Neylî, 

şiirlerinde dile tam olarak hâkimdir. Sade ve temiz bir lisanı vardır. Şiirlerine 

bakıldığında kendisine güvenen bir şair olduğu söylenebilir. Şiirleri halk arasında 

yayılmış ve bazı şiirleri zamanla kim tarafından söylendiği de unutularak “lâedrî” 

olmak üzere bilinmiştir75.  

Muallim Nâcî’nin Neylî ile ilgili görüşlerini aktaran E.J. Wilkinson Gibb’e 

göre:  

“Naci, Neylî’nin iyi düşündüğü ve açık söylediği zamanlarda önceki şairlerden 

çoğuna tercih edilebileceğini ifade eder; süslemeye meyilli olmakla birlikte şiirleri, 

cazibelerini kaybetmemiştir. Zaman zaman kendisinden sonraki pek çok şairin 

yaptığı gibi İran şairlerini çok yakından taklit etmekte hata etmiştir; arada sırada 

ifade ettiği kavramlar da şiirin asaletine hiç de uygun düşmemiştir. Fakat bu tür 

durumlar pek fazla görülmez ve Dîvânı’nın değerini düşürmez.”76  

Neylî’de, duyuş ve söyleyiş tarzı bakımından hem Nâbî hem Nedîm etkisi 

görülmektedir. Bu devir Türk şiirine tesir eden Sâib-i Tebrîzî’nin Neylî üzerindeki 

tesiri oldukça çoktur. Şiirlerinde bir yandan bol miktarda deyim kullanırken bir 

yandan da günlük hayattan tablolar çizmiştir. Gazellerinde daha çok aşk konusunu 

işleyen şairin orijinal mazmunlarla süslenmiş bazı şiirleri de vardır. Öğrencileri ise 

Seyyid Vehbî, Selim el-Kazî ve Altunıçokzâde Abdi Abdullah Efendi’dir. Neylî’nin 

kıtaları Belgrad Kalesi’nin ana girişi olan İstanbul Kapısı üstüne işlenmiş, Belgrad’ın 

düşmesinden sonra yerinden sökülen kitâbe, Viyana yakınlarında bir mâlikânenin 

bahçesine taşınmış olup halen orada bulunmaktadır. Dîvânındaki bazı gazellerden 

yola çıkılarak Neylî’nin Mevlevî ve Gülşenî tarikatlarına ilgi duyduğu ileri 

sürülmektedir77. 

                                                           
75 Atabey Kılıç, a.g.e., s. 124-126. 
76 E.J. Wilkinson Gıbb, Osmanlı Şiir Tarihi - A Hıstory Of Ottoman Poetry, (çev. Ali Çavuşoğlu), C. 

III-V, Akçağ Yay., Ankara 1999, s.328. 
77 Sadık Erdem, “Neylî”, s. 70. 



 

36 
 

Neylî’nin eserleri şunlardır: 1. El-Fazlu’l-Vehbî Fî Tercemeti’l-Cânibi’l-

Garbî. 2. El-Evfâ Fî Tercemeti’l-Vefâ (fî Fezâ’ili’l-Mustafâ). 3. Mâ Lâ Budde Minhu 

Li’l-Edîb Mine’l-Meşhûri ve’l-Garîb (Şerh-i Lugât-i Târîh-i Vassâf). 4. Dîvân78. 

Neylî Dîvânı üzerine yapılan pek çok çalışma bulunmaktadır. Bu çalışmalar 

sırasıyla: Adnan Uzun’un, “Neylî Dîvânı (Tenkitli Metin)”79 adlı Yüksek Lisans 

Tezi; Sadık Erdem’in “Neylî, Hayatı, Şahsiyeti ve Eserleri”80 adlı eseri; Nurcan 

Bedir’in [Ören], “Neylî, Hayatı, Eserleri, Divanı’nın Tenkitli Metni”81 adlı Yüksek 

Lisans Tezi; Atabey Kılıç’ın, “Ahmed Neylî Divanı”82 adlı Doktora Tezi; Atabey 

Kılıç’ın, “Mîrzâ-zâde Ahmed Neylî (Hayatı, Eserleri, Edebî Kişiliği) ve Divanı”83; 

Sadık Erdem’in, “Neylî ve Dîvânı”84 adlı eseridir. 

Bu tez çalışmasında, Neylî Dîvânı üzerine yapılan çalışmalar arasında nüsha 

farkları, kuruluş ve hazırlanış itibarıyla bir Doktora Tezi olarak tam bir metin 

olduğundan Prof. Dr. Atabey Kılıç’ın, “Mîrzâ-zâde Ahmed Neylî (Hayatı, Eserleri, 

Edebî Kişiliği) ve Divanı”85 adlı çalışması esas alınacaktır. 

Atabey Kılıç tarafından hazırlanan “Mîrzâ-zâde Ahmed Neylî (Hayatı, 

Eserleri, Edebî Kişiliği) ve Divanı” adlı çalışmada; “Hayatı” başlığı altında, 

Neylî’nin doğum yeri ve tarihi, ailesi, ilmiye teşkilatında aldığı görevler ve ölümü ile 

bugün kabrinin bulunduğu yer, “Yaşadığı Devir ve Edebî Şahsiyeti” başlığı altında 

ise şiirlerinden yola çıkarak devri, diğer şairlerle münasebetleri, edebî şahsiyeti ve 

tasavvufî cephesi, “Eserleri” başlığı altında da Dîvân’ı dışındaki eserler tanıtılarak 

incelenmiştir. “Dîvân” başlığı altında ise Dîvân, nüshalarıyla birlikte tanıtılmış ve 

sonrasında “Dîvân Metni” yer almıştır. A. Kılıç çalışmasında, İsmail Beliğ’in, 

                                                           
78 Atabey Kılıç, a.g.e., s. 162. 
79 Adnan Uzun, Neylî Dîvânı (Tenkitli Metin), Trakya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi),  Edirne 1991, s. I-219. 
80 Sadık Erdem,  Neylî, Hayatı,  Şahsiyeti ve Eserleri, Yedi İklim Dergisi, Aralık 1992 Sayısından ayrı 

basım, İstanbul 1992. 
81 Nurcan Bedir [Ören], Neylî, Hayatı, Eserleri, Dîvânı’nın Tenkitli Metni, Selçuk Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi),  Konya 1993, s. 3-263. 
82 Atabey Kılıç, Ahmed Neylî Divanı, Ege üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Doktora Tezi), 

İzmir 1994, s. 1- 476. 
83 Atabey Kılıç, Mîrzâ-zâde Ahmed Neylî (Hayatı, Eserleri, Edebî Kişiliği) ve Divanı, İstanbul: 

Kitabevi Yay., 2004. 
84 Sadık Erdem, Neylî ve Dîvânı, Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları, 2005, s. 1-

391. 
85 Atabey Kılıç, Mîrzâ-zâde Ahmed Neylî (Hayatı, Eserleri, Edebî Kişiliği) ve Divanı, İstanbul: 

Kitabevi Yay., 2004. 

 



 

37 
 

“Nuhbetü’l- Âsâr” adlı tezkiresindeki Neylî’nin mürettep Dîvânı’yla ilgili bir 

ifadesinden hareketle Neylî’nin Dîvânı’nı, 1726 yılında hazırlamış olma ihtimalinin 

kuvvetli olduğunu, ancak Neylî’nin bütün ömrü ilmiye teşkilatının içinde çalışmakla 

ve çeşitli konularda eser vermekle geçtiği için sağlığında yazdığı şiirlerini kendi 

eliyle bir araya getiremediğini ifade eder. A. Kılıç, Neylî Dîvânı’nın nüshaları 

incelendiğinde göze çarpan en önemli şeyin, gazeller dışında kalan şiirlerin Dîvân’da 

çok düzensiz bir şekilde bulunması olduğunu söyler ve bu düzensizlikleri örneklerle 

açıklar. Bu durumun sebebini ise bizzat şair tarafından şiirlerinin bir dîvân hâlinde 

toplanmamış olmasına bağlar. A. Kılıç, incelemeler sonucunda Ahmed Neylî’nin 

istinsah ettiği herhangi bir dîvân nüshasının olmadığını tespit eder. Neylî Dîvânı’nın, 

20 nüshası bulunmaktadır. Bu nüshaların kayıtlı olduğu yerler; Süleymâniye 

Kütüphanesi, İstanbul Üniversitesi Arkeoloji Müzesi (Âsâr-ı Âtika), Âtıf Efendi 

Kütüphanesi, Üsküdar Selim Ağa Kütüphanesi, Fatih Millet Kütüphanesi, Topkapı 

Sarayı ve Bursa Yazma ve Eski Basma Eserler Kütüphanesi’dir. Neylî’nin bazı 

mecmua ve kaynaklarda da çeşitli şiirleri bulunmaktadır. Bu eserler; Nuruosmâniye 

Kütüphanesi, Süleymâniye Kütüphanesi, Topkapı Sarayı, Mevlânâ Müzesi 

Kütüphanesi ve Erzincan İl Halk Kütüphanesi’nde kayıtlıdır. Edisyon kritiği yapılan 

Neylî Dîvânı’nın muhtevası ve metninin hazırlanmasında yararlanılan nüshalar 

şöyledir: Dîvân’da, besmele ile ilgili 10 beyitlik bir manzume, rubâi nazım şeklinde 

1’i Farsça 5 rubâi ve 4 bendlik 1 murabba’-ı mütekerrirden oluşan toplam 6 tevhid; 

1’i Farsça 8 rubâi, 12 beyitlik 1 mesnevi, 23 beyitlik 1 kaside, toplam 16 beyitlik 3 

gazel ve 5 bendlik 1 murabba’-ı mütekerrirden oluşan 14 na’t; Ka’be ile ilgili 9 

beyitlik bir manzume, Mısır’da kadem-i Nebî olan kasra 4 beyitlik bir manzume; 

Mevlânâ tekkesine 8 beyit, Mekke’deki Mevlevî dergâhına 13 beyit, Otağ-ı Âlî’ye 13 

beyit, Sultan Mustafa’ya 44 beyit, Damat İbrahim Paşa’ya 21 beyit, Feyzullah 

Efendi’ye 24 beyit, Feyzullah Efendi-zâde İbrahim Efendi’ye 13 beyit, Feyzullah 

Efendi’ye nâkıs 8 beyit, Numan Paşa-zâde Ahmed Paşa’ya 18 beyit, Baltacı Mehmed 

Paşa’ya 21 beyit, Şehid Ali Paşa’ya 23 beyit, Kapudan Mustafa Paşa’ya 10 beyitlik 

ıydıyye, Kapudan Mustafa Paşa’ya 9, 15 ve 10 beyitlik Ramazaniyye, Köprülü-zâde 

Abdullah Paşa’ya Arapça 9 beyit, Damat İbrahim Paşa’ya Farsça 13 beyit olmak 

üzere toplam 321 beyit tutan 18 kaside; Feyzullah Efendi’ye 31 beyitlik 1 mersiye; 

1’i Sa’dâbâd vasfında 5 bend (30 beyit) ve 1’i âşıkâne olmak üzere 7 bend (42 beyit) 



 

38 
 

lik 2 terkib-i bend; Damat İbrahim Paşa için 35 beyitlik 1 muhammes; Riyâzî’nin ve 

Bâkî’nin beşer beyitlik birer gazelini, Sâ’ib’in 5 beyitlik Farsça bir gazelini ve 

Nâbî’nin 2’si 5, 1’i 4 beyitlik 3 gazelini içeren toplam 6 tahmis; Sa’dâbâd vasfında 

16 beyitten oluşan 1 murabba-ı mütekerrir; 12’si Farsça 177 gazel (toplam 909 beyit 

1 mısra); 79 târih; 1’i 73 beyitlik “Hikâye-i Manzûm” ve diğeri de 96 beyitlik “ 

Mektûb-ı Manzûm” olmak üzere 2 mesnevi; 1’i mensur 14 lugaz; 6 muamma; 20 

rubâî; 36 kıt’a; 96 müfred ve 4 takriz bulunmaktadır. Dîvân’ın tenkitli metnini 

hazırlamak için, tespit edilen 20 nüshadan 5 tanesi esas alınmıştır. İstanbul 

üniversitesi Kütüphanesi Ty. 2868 ve 2878 numara, Süleymaniye Kütüphanesi 

Hâmidiye 1123 ve Zühdi Bey 172 numara ile Üsküdar Selimağa Kütüphanesi 

Selimağa Kit. 936 numaralarda kayıtlı olan nüshalara, yukarıdaki sıraya göre “A, B, 

C, D, E” şeklinde isimler verilmiştir. Tereddüte düşülen yerlerde kullanılmak üzere, 

istinsah tarihine göre en eski nüsha olma vasfı taşıyan, Süleymaniye Kütüphanesi 

Es’ad Efendi 2710’da kayıtlı bulunan nüsha da göz önünde bulundurulmuştur86. 

Bu bilgilerin ışığında bu çalışmanın evrenini, Klâsik Türk şiirinde istifhâm ve 

tecâhül-i ârifâne sanatı, örneklemini ise Neylî Dîvânı teşkil edecektir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
86 Atabey Kılıç, a.g.e., s. 186-221. 



 

39 
 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

I. NEYLÎ DÎVÂNI’NIN GAZELLER KISMINDA İSTİFHÂM VE 

TECÂHÜL-   İ ÂRİFÂNE SANATLARININ YER ALDIĞI 

METİNLERİN TESPİTİ 

Neylî Dîvânı’nda incelenen gazellerden Dîvân’daki sırasıyla; G 17, G 35, G 

40, G 41, G 45, G 51, G 55, G 65, G 92, G 93, G 118, G 134, G 151, G 168, G 

169’ün bütün beyitlerinde istifhâm ve bazı beyitlerinde istifhâmla birlikte tecâhül-i 

ârifâne sanatlarının olduğu tespit edilmiştir. Bu gazeller şunlardır: 

  I 

1 Hat gelüp ruhsârına vasla medâr olmaz mı hîc 

      ‘Âşık-ı şeydâya ‘îd ü hem bahâr olmaz mı hîc  

 

2 Bâd-ı âhım seyr idüp meyl-i kenâr itmez mi yâr 

Keştî-i kâma muvâfık rûzgâr olmaz mı hîc 

 

3 Eylemez mi ‘âşık-ı efkendeye mihr ü vefâ 

Ol nihâl-i bâg-ı ‘işve mîve-dâr olmaz mı hîc 

 

4 Gerdiş-i cevr ü sitemden çerh dönmez mi ‘aceb 

Bu nevâ-yı ‘ışk bir gün sâzkâr olmaz mı hîc 



 

40 
 

5 Dem-be-dem dönmez mi bu cevr ü sitemden rûzgâr 

      Neyliyâ itdiklerinden şermsâr olmaz mı hîc  (G 17, D., s. 306) 

                                           

  II 

1 Niçe bir tûl-i emel iy dil-i şeydâ niçe bir 

      Niçe bir dest-i dırâzî-i temennâ niçe bir 

  

2 Gelmeyüp yâdına peymân-ı bezimgâh-ı elest 

       Destden gitmeye peymâne-i sahbâ niçe bir 

  

3 Girmeyüp gûşına âvâze-i gülbang-ı rahîl 

       Gûş-dârî-i dem-i nagme-i şeştâ niçe bir 

 

4 ‘Âleme eylemeyüp çeşm-i hakîkatle nazar 

       Olmaya tefrika-i sûret ü ma‘nâ niçe bir 

  

5 Vâdi-i nazm-ı mecâzîye düşüp ehl-i suhan 

       Böyle meydân-ı hakîkat kala tenhâ niçe bir 

    

6 Mey-i gül-gûn içesin def‘-i gam-ı dünyâya 

       Gelmeye hâtırına gussa-i ‘ukbâ niçe bir 

   

7 Rahş-ı ‘azmin kala pâ-beste-i râh-ı maksûd 

      Tevsen-i nefsine bu ruhsat-ı irhâ niçe bir 

  



 

41 
 

8 Gelmeyüp hergiz usûle felek-i şu‘bede-bâz 

     ‘Aksine devr ide bu künbed-i mînâ niçe bir  

 

9 Her dimâg-ı dili bir nâfice-i çîn itdi 

      Kilk-i müşgîn-deme bu ruhsat-ı imlâ niçe bir  (G 35, D., s. 317-318) 

                                                 

  III 

1 ‘Âlem bakılsa safha-i ‘ibret degil midir 

Eczâ-yı kevn nüsha-i hikmet degil midir 

 

2 Kaddin kabâ-yı surhıla âfet degil midir 

             Âfet degil kızılca kıyâmet degil midir 

 

3 Nahcîr-i kâmı elde bilürse ‘aceb mi kim 

Dil şâh- bâz-ı sâ‘id-i himmet degil midir 

 

4 Bak cûş-ı bahr-ı eşkime âgûş-ı vasla gel 

Cânâ kenâr-ı cây selâmet degil midir 

 

5 Şâh-ı bahâr açdı çemen mülkini yine 

Erbâb-ı ‘ıyşa vakt-i ganîmet degil midir 

 

6 Geldikçe bana nâveg-i cevrin rakîbe de 

Sehv ile râst gelse isâbet degil midir 

 



 

42 
 

7 Berk-ı nigâhı itdi hebâ hırmen-i dili 

Ol şûh-ı fitne-cû ‘aceb âfet degil midir 

 

8 Kalsa güşâde dîde-i hûrşîd ü meh n’ola 

Neylî bu ‘âlem ‘âlem-i hayret degil midir (G 40, D., s. 321) 

    

  IV 

1 Kimin hem-bezmisin yârân-ı ‘ıyş u ‘işretin kimdir  

Nedîmin gam-güsârın hem-demin hem-sohbetin kimdir 

  

2 Yine pervâneveş gerdân-gerd-i şem‘-i ruhsârın 

Misâl-i şem‘ şevk-efzâ-yı bezm-i halvetin kimdir 

 

3 Leb-i mey-günını bûs itmege bezm-i mahabbetde 

Surâhîveş hemîşe dîde-dûz-ı fursatın kimdir 

 

4 Misâl-i gül nüvâziş-bîn-i dest-i lutf u ihsânın 

Çü bülbül nagme-sâz-ı gülsitân-ı tal‘atın kimdir 

 

5 Giriftâr-ı humâr-ı hicr idelden Neyli-i zârı 

  ‘Aceb mest-i şarâb-ı bezmgâh-ı vuslatın kimdir (G 41 D., s. 322) 

 

     V 

1 Tûde-i hüsn mi ol ‘ârız-ı gül-reng midir 

      Meşreb-i nâz mı yohsa dehen-i teng midir 



 

43 
 

   

2 Mûy-ı müşgîn-i ser-âmedle ser-efrâz olmış 

      Hâl-i dilber sipeh-i fitneye ser-heng midir 

  

3 Müjeler sâha-i çeşmimde hayâlin üzre  

       Biri birine girüp saf-zede-i ceng midir 

 

4 Dil-i ‘uşşâkda fikr-i hatı nâ-ber-câdır 

  ‘Işk mir’âtı meger cilvegeh-i jeng midir 

 

5 Târ-ı zülfünde olan ‘ukdeler aldı hûşum 

     Sâhir-i gamzesi bend itdigi nîreng midir 

  

6 Pey-rev olmakda Nedîmâya ‘özür-hvâh oldun 

      Neyliyâ söyleye pây-ı kalemin leng midir (G 45, D., s. 324) 

 

    VI 

1 Bu niyâz itme dilâ bir nigeh-i nâza mıdır 

      Bunca şeydâlıgın ol çeşm-i füsûn-sâza mıdır 

  

2 İtme evrâk-ı perîşân-ı dili zülfüne bend 

     Nüsha-i derd ü elem kâbil-i şîrâze midir 

  

3 Cûyveş yok yine bir yerde karârın iy dil 

    Yohsa meylin yine bir serv-i ser-efrâza mıdır 



 

44 
 

4 Bâde-peymalıgı ko sun kadehi iy sâkî 

      Kâle-i lutf u kerem kâbil-i endâze midir 

  

5 İstinâdın bu kadar cür’et-i sihre Neylî 

     Tab‘ı mu‘ciz- eser ü nâdire- perdâza mıdır (G 51, D., s. 327-328) 

 

                 VII 

1 Gel iy sabâ yine teşrîf-i yârden ne haber 

      Bu hâksârına ol şeh-suvârdan ne haber 

 

2 Dil-i belâ-keşi gördün mi kûy-ı dil-berde 

O dûr-geşte-i dâr u diyârdan ne haber 

 

3 Çemensitân-ı hat-ı yâre eyledin mi güzer 

      Hezâr-ı gülşen-i ‘ışka bahârdan ne haber 

  

4 Hevâ-yı zülfi ile dillerin niçe hâli 

      Sitem-keşân-ı siyeh-rûzgârdan ne haber 

 

5 Gelür mi vâdi-yi sâmâna bir dahı âyâ 

      Dil-i şikeste-i Neylî-i zârdan ne haber (G 55, D., s. 329-330) 

 

 

 

 



 

45 
 

    VIII 

1 Çâh-ı mihnetden halâsa dâmen-i fursat mı var 

      Garka-i girdâb-ı hicre sâhil-i vuslat mı var 

 

2 Geşt-gîr-i gussa-i devrân ile söyleşmege  

     Bâzu-yı baht-ı zebûn-ı dilde ol kuvvet mi var 

 

3 Ol hümâ-yı nâz olur mı sâye-endâz-ı kerem 

‘Âşık-ı bî-çârenin başında ol devlet mi var 

 

4 Âsyâb-ı çerhde fikr-i dakîk eshâbına 

Kesret-i dûnân-ı bed-etvârdan nevbet mi var 

 

5 Eylemez erbâbını âzurde-i gavgâ-yı dehr 

Künc-i ‘uzlet gibi Neylî gûşe-i râhat mı var (G 65, D., s. 336) 

 

    IX 

1 Çeşm-i dil-dâra nazar nergis ü ‘abher ne imiş 

Kaddine nisbetile serv ü sanevber ne imiş 

 

2 Görmeyen ‘ârız-ı pâkindeki dürr-i ‘arakın 

  Ne bilür bahr-i melâhatdeki gevher ne imiş 

 

3 Ne terahhum ider iy dil ne bilür hâl-i dili 

Meded ol şûh-ı cefâ-cûy-ı sitemger ne imiş  



 

46 
 

4 Gör hırâma gelicek kadd-i kıyâmet-hîzin 

  Bilmek istersen eger şûriş-i mahşer ne imiş 

 

5 Şöyle âh-ı şerer-âlûd ideyim iy Neylî 

  Görsün a‘dâ dahı şemşîr-i mücevher ne imiş (G 92, D., s. 351-352) 

 

    X 

1 Marîz-i bister-i ‘ışkın devâyı n’eyler imiş 

       Esîr-i ‘ukde-i zülfün rehâyı n’eyler imiş 

 

2 Olan misâl-i kadeh neşve-yâb-ı la‘l-i lebin 

Bu bezm-i dehrde câm-ı safâyı n’eyler imiş 

 

3 Şikâr-ı câna yetişmez mi çeşm-i şeh-bâzı 

  O zülf-i ham-be-ham-ı dil-rübâyı n’eyler imiş 

  

4 Hezârveş ser-i kûyın mekân iden o gülün 

  Figân u nâleyi subh u mesâyı n’eyler imiş 

 

5 Yeter nezâket-i ma‘nâ suhanda iy Neylî 

  Bu denlü rikkat-i hüsn-i edâyı n’eyler imiş (G 93, D., s. 352) 

  

 

 

 



 

47 
 

    XI 

1 Leb-i cânâne ‘aceb la‘l mi yâ gül mi disem 

  ‘Anberîn-hâline hem müşk mi fülfül mi disem 

 

2 Oldı pervâne vü bülbül gibi dil pür-tef ü zâr 

  Sana iy şûh-ı cihân şem‘ mi yâ gül mi disem 

 

3 Hasret-i haddin ile sînedeki dâglara 

  Bilmem iy lâle-ruhum gül mi karanfül mi disem 

 

4 Böyle nâz eylemeden kasdı o şûhun bilmem 

  Şîve mi ‘âşıkına yohsa tegâfül mi disem 

 

5 Meclis-i yârda sûzişle idersin efgân 

  Neyliyâ ben sana pervâne mi bülbül mi disem (G 118, D., s. 366) 

 

    XII 

1 Urup câna hezârân hancer-i bî-dâd n’eylersin 

İdüp cân ü dili bî-dâdına mu‘tâd n’eylersin 

 

2 Dil-i vîrânemi dest-i keremle yapma sultânım 

  Harâb-âbâd-ı ‘ışkı eyleyüp âbâd n’eylersin 

 

3 Dem-i vasl-ı sürûr-encâmı hôş gör iy gönül şimdi 

  İdüp âlâm-ı eyyâm-ı firâkı yâd neylersin 



 

48 
 

4 İder te’sîr seng-i Bî-sütûna gerçi kim tîşen 

  Dil-i âhen-sirişt-i yâri iy Ferhâd n’eylersin 

 

5 Zemîn-i nevde Neylî cilve kılsın Edhem-i hâmen 

  Kühen vadîde olup pey-rev-i üstâd n’eylersin (G 134, D., s. 376) 

 

     XIII 

1 Cüdâyım gülşen-i kûyından ol gül kande ben kande 

Bana hem-derd-i ‘ışk olsun mı bülbül kande ben kande 

 

2 Ne benzer bana vâdî-i cünûn-ı ‘ışkda Mecnûn 

İden deşt ü beyâbânı ta‘akkul kande ben kande 

 

3 Ne mümkin söyleşilmek gamze-i hancer-be-destinle 

Gel insâf it o bed-mest-i tegâfül kande ben kande 

 

4 Yogıken tâkatim tâb-ı nigâh-ı lutf-ı dil-dâre 

  Cefâ-yı ta‘n-ı agyâre tahammül kande ben kande 

 

5 Bu tâli‘le olur ser-mâye-i derd-i ser iy Neylî 

Safa-bahş-ı dil olmak sâgar-ı mül kande ben kande (G 151, D., s. 386) 

 

 

 

 



 

49 
 

     XIV 

1 Hat-âver oldı ten-i dâg-dâra gelmez mi 

Bahâr geldi o gül lâle-zâra gelmez mi 

 

2 Kalur gider mi nihüfte gönülde ‘ukde-i gam 

  Miyân-ı bezme kadeh-âşkâre gelmez mi 

 

3 O gülde bûy-ı vefadan eser mi yok yohsa 

  Nesîm-i subh-ı emel bu diyâra gelmez mi 

 

4 Hurûşa geldi görüp mevc-i eşkimi deryâ 

  Dahı o gevher-i yektâ kenâra gelmez mi 

 

5 Kalur gider mi bu cevri sipihrin iy Neylî 

Bilüp günâhın ‘aceb i‘tizâra gelmez mi (G 168, D., s. 396) 

 

    XV 

1 Bizimle ol büt-i bigâne ülfet itmez mi 

  Perî ise ne var âdemle sohbet itmez mi 

 

2 Şikeste-pây-ı gamız dest-gîre muhtacız 

  Meded bir ayaga sâkî mürüvvet itmez mi 

 

3 Rumûz-ı nükte-i gamzende ‘âciz oldı rakîb 

  Zebân-ı tîgın anı şerha himmet itmez mi 



 

50 
 

4 Ol âfete nice ‘arz-ı merâm ider ‘âşık 

  Hücûm-ı şevk anı lâl-i hayret itmez mi 

 

5 ‘Aceb mi olsa sezâ-yı kabul iy Neylî 

Bu şi‘r-i tâzeyi kim görse ragbet itmez mi (G 169, D., s. 397) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

51 
 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

II. NEYLÎ DÎVÂNI’NIN GAZELLER KISMINDA YER ALAN 

METİNLERİN İSTİFHÂM VE TECÂHÜL-İ ÂRİFÂNE 

SANATLARI BAKIMINDAN TASNİF VE ŞERHİ 

1. SORU EKİ İLE OLUŞTURULAN İSTİFHÂMLAR 

Soru eki ismin soru şeklini yapan işletme ekidir. İsim fiile soru şeklinde 

bağlanmak için daima sonuna soru eki alır. Soru eki belki daha çok fiil işletme 

ekidir. Bu ek edat menşeli olup sonradan ekleşmiştir. Ancak ne olursa olsun, soru eki 

kesinlikle hem isimleri, hem fiilleri işleklik sahasına alan genel bir işletme eki 

durumundadır. Soru eki isim işletme ekleri içinde kapsamı en geniş olan ektir. Diğer 

işletme eklerinin hepsi ancak kendisinden önce gelebilir. Kendisi ismin daima en son 

eki durumunda bulunur. Soru ekinden sonra ek olarak sadece bir fiil şeklinin 

kısalmışı olan bildirme ekleri gelebilir ki bu da zaten fiilin gelmesi demektir. Soru 

eki ismin genel olarak bütün hâl ve şekillerine getirilmektedir. Diğer bir ifadeyle soru 

eki ismin teklik, çokluk, iyelik ve hâl şekillerine getirilebilen, bütün bu şekillerin 

sorusunu yapan ektir: taş mı, odun mu,  kediler mi, yüzüğün mü, işten mi, çocuğa mı, 

ellerinde mi örneklerinde olduğu gibi. Bu örneklerde de görüldüğü üzere Türkçede 

bugün soru eki vokal uyumuna bağlı olarak -mı, -mi, -mu, -mü şeklindedir. Aslında 

mu edatından gelen soru eki Eski Türkçede -mu, -mü şeklinde yalnız yuvarlak vokalli 

idi ve uyuma bağlı değildi. Batı Türkçesinde ise ekin başlangıçta yalnız düz şekilleri 

olmuş ve ek yine uyum dışında kalmıştır. Eski Anadolu Türkçesinde ek daima düz 

vokalli olarak -mı, -mi şeklinde kullanılır: göz mi, gün mi, oğul mı, koç mı 

örneklerinde olduğu gibi. Ek ancak Osmanlıca içinde uyuma bağlanmış, böylece son 

devirlerde bugünkü çok şekilliliğe kavuşmuştur. Soru eki bir ek olarak kelime 



 

52 
 

bünyesi içinde bulunan, eklendiği kelimelere bitişen bir dil birliğidir. İsimlerde 

kendisinden sonra başka ek gelmez, fakat fiillerde bazen işletme eklerinin 

kendisinden sonra geldiği görülür. Soru eki kelime sonuna bitiştiği gibi, kelime 

ortasına da girebilen, böylece tam ek karakterinde olan bir dil birliğidir. Vokal 

uyumuna bağlı olması da bunu göstermektedir. Onun için soru ekinin de diğer ekler 

gibi bulunduğu kelimeye normal olarak bitişik yazılması gerekir, fakat kendisine 

benzeyen bazı şekillerle karışmaması için (elimi, eli mi örneklerindeki gibi) soru eki 

bugün yazıda ayrı yazılmakta, böylece kelimeler ortadan bölünmektedir. Bu imlâ 

şekli elbette eskiden yoktu. Soru eki vurgusuz bir işletme ekidir. Vurguyu daima 

kendisinden önceki hece üzerine atar. Soru ekinden önce gelen bu vurgu ise daima 

kuvvetlidir87. Soru eki, cümle ögelerinin herhangi birinden sonra gelebilir ve 

eklendiği cümle ögesi ile birlikte değerlendirilir. Soru eki, hangi cümle ögesinden 

sonra geliyorsa öğrenilmek, bilgi edinilmek istenilen konu, o öge ile ilgilidir88.   

Neylî Dîvânı’nda incelenen metinlerde, soru ekiyle oluşturulan istifhâmlar, 

müsbet istifhâmlar ve menfî istifhâmlar olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Müsbet 

istifhâmlar ve menfî istifhâmlar, Dîvân’da yer alan metinler üzerinden ele alınmış 

olup, beyit veya redife göre bütün hâlinde şerh edilerek istifhâmların incelenmesinde 

Dîvân’daki gazel sıralamasına uyulmuş, incelenen beyitler tespit edilen metinde 

bulunduğu yere göre değerlendirilmiştir. 

1.1. Müsbet İstifhâmlar (Olumlu Sorular) 

İncelenen metinlerde müsbet istifhâmlar genellikle soru ekiyle yapılan 

istifhâmlardır. Bu çerçevedeki kanaati Leylâ Karahan şöyle desteklemektedir: 

“Yargının gerçekleştiğini anlatan cümleler, olumlu cümlelerdir. Böyle cümlelerin 

yüklemi yapma, yapılma veya olma bildirir89. Soru yoluyla bilgi almayı amaçlayan 

cümleler, soru cümleleridir. Soru eki -mI ile soru sıfatları, soru zamirleri, soru 

zarfları ve soru edatları bir cümleye soru anlamı kazandıran unsurlardır. Konuşma 

dilinde vurgu yoluyla da soru cümlesi yapılmaktadır. Soru eki -mI, yüklemden veya 

diğer cümle ögelerinden sonra gelerek soru cümleleri yapar. Bu cümleler genellikle 

                                                           
87 Muharrem Ergin, Türk Dil Bilgisi, İstanbul: Bayrak Yay., 1998, s. 243-244. 
88 Mehmet Özmen, Türkçenin Sözdizimi, Adana: Karahan Kitabevi, 2016, s. 234.  
89 Leylâ Karahan, Türkçede Söz Dizimi, Ankara: Akçağ Yay., 2018, s. 103. 



 

53 
 

onay veya ret cümleleridir. Soru ekinin yeri, aynı zamanda sorulan ögeyi de 

gösterir.”90 

M. Kaya Bilgegil, cevabı pekiştirilen istifhâmların birinci kısmını oluşturan 

müsbet istifhâmlarla (olumlu sorular) ilgili olarak, bu istifhâmların bazen 

kendileriyle ilgili menfî cevapları pekiştirdiğini söyleyerek şu örneği verir ve açıklar:  

“Söz gelimi, Nâmık kemâl’in Vatan- yâhud-Silistre adlı piyesinin 

kahramanlarından Abdullah Çavuş; birçok yerde sözünü kıyâmet mi kopar? 

sorusuyla bitirir. Bu “elbette kıyâmet kopmaz” takdîrindedir.”91 

1.1.1. Gazel 2’nin 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 2. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Fâ i lâ tün /  

fâ i lâ tün / fâ i lâ tün / fâ i lün şeklindedir.  

Sorma tîg-i gamzesin leb-teşne misin kanıña 

La‘lin em iy ‘âşık-ı dil-haste can lâzım saña (G 2/3, D., s. 298) 

  “Ey gönlü hasta olan âşık! Sen sevgilinin kılıca benzeyen yan bakışını sorma, 

sen kanına mı susadın? Sen onun la’l taşına benzeyen dudağını em, çünkü sana can 

lâzım.”  

İnsan hiç konuşmasa dahi içinde bulunduğu ruh hâli göze ve yüze 

yansıdığından bakışından ne düşündüğünü veya neyi imâ ettiğini anlamak 

mümkündür. Kaş ya da göz kaslarının hafif bir değişikliği dahi yerine göre öfke, 

sevinç, ümit, kararsızlık, sebat, merhamet gibi birçok mânâlar ifade eder. Bütün bu 

mimikler insanın iç dünyasını dışa yansıtan, herhangi bir söze ihtiyaç duyulmadan 

anlaşılıveren ve bazen yüzlerce kelimeyle dahi izâhı mümkün olmayan mesajlar 

barındırır. Bu sebeple insanın göz ve kaş çevresinde ifade oluşturan mimiklere 

Arapçada gamz denmiştir.  Sözlüklerde ve halk arasında gamz ve gamzeye kaş ve 

gözle veya göz kırparak işaret etme anlamı verilse veya süzgün ve sitem dolu bakış 

şeklinde tarifler geliştirilse de bu tanımlar edebî metinlerdeki zengin imâları 

karşılamada oldukça yetersiz ve geçersiz kalmaktadır. Kelimenin Farsçada kazandığı 

bir anlam, gamz ve gamze kavramlarına yüklenen mânânın kökenini ve insan bakışı 

ile ilgisini anlama açısından güzel bir ipucu oluşturur. Balık tutanlar oltayı suya 

                                                           
90 Leylâ Karahan, a.g.e., s. 107. 
91 M. Kaya Bilgegil, Edebiyat Bilgi ve Teorileri, Erzurum: Salkımsöğüt Yayınları, 2015, s. 248. 



 

54 
 

saldıklarında ipe su üzerinde yüzen bir tahta parçası bağlar; su dibinde oltaya bir 

balık dokunduğunda su üstündeki bu parça hareket ettiğinden buna gammâze 

derlermiş. İşte insanın iç dünyasındaki ruh hâllerinin yüz ve özellikle gözlerdeki 

yansıması da böyledir. Arapçada el-gamzın anlamlarından biri de gizlenen bir ayıbın 

açığa çıkmasıdır. Türkçede de gammâz kelimesi laf taşıyarak fitne çıkartan, 

insanların sırlarını ifşa eden anlamında hâlen yaygın olarak kullanılır. Güzellerin kaş 

ve gözlerinde oluşan mimikler de imâ ettiği mânâlar sebebiyle fitne çıkartmaları ve 

içteki duyguları dışa yansıtmaları bakımından gammâz olarak vasıflandırılır. Buna ek 

olarak göz kırpmak, göz ile işaret gibi mimikler de bu çerçevede değerlendirilir. 

Tasavvufî mânâda ise gamze İlâhi tecellilerin âşık gönlünde oluşturduğu heyecanları 

temsil eder. Âşığın gönlünü ok, hançer, kılıç gibi öldürücü silahlarla yaralarcasına 

parçalayıp acı veren gamze aynı zamanda dünyaya bağlılık ve varlığı temsil eden 

kanı akıtarak âşığın varlık âleminden sıyrılıp soyutlanmasına ve yokluk âlemine 

yakınlaşmasına vesile olacağından bu hâl âşıklara vahdet yolculuğunda büyük bir 

zevk verir. Allah’ın yeryüzündeki vekilleri olarak kabul edilen peygamber ve 

mürşid-i kâmillerin bakışları da aynı şekilde değerlendirilir. Klâsik Türk şiirinde 

gamze azarlayıcı, büyüleyici, celâllidir, gönlü yaralar. Gamzenin ok ve kılıç gibi 

delici ve kesici silahlara benzetilmesi sebebiyle sevgilinin bakışlarının âşık gönlünde 

oluşturduğu heyecan ok saplanması ya da kılıç yarasına benzetilir. Gamzenin en çok 

işlenen vasıfları ise gamze-i hûn-hvâr (gönül kanı içen gamze) ve gamze-i hûn-rîz 

(kan döken gamze) gibi terkiplerle ifade edildiği üzere sevgilinin kan dökücü 

gamzesidir. Âşığı öldürecek derecede perişan etmesi sebebiyle gamzenin 

vasıflarından biri de kattâl olmasıdır. Bu öldürücülük gerçek mânâda bir kılıç ya da 

hançerin öldürmesinden çok daha etkilidir. Bununla birlikte sevgilinin gamzesiyle 

canını teslim eden âşık, aşk şehidi olacağından asla ölmez ve ebedî hayata kavuşur92. 

Beyitte âşığın cismini, canını ve gönlünü delip geçen, bu anlamda kan dökücü 

özelliği olan gamze, kılıca teşbih edilmektedir. Sorma ifadesiyle de hem “sual 

etmek” hem de “sormak; emmek, emer gibi çekmek, sorumak, soğurmak”93 anlamı 

                                                           
92 Ahmet Atillâ Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, Dün Bugün Yarın Yayınları, C.5, İstanbul 2021, s. 

52-61. 
93 Cem Dilçin, Yeni Tarama Sözlüğü, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara 1983, s. 190. 



 

55 
 

kastedilerek tevriye sanatı yapılmıştır. La’l94 kırmızı, al; kırmızı ve değerli bir süs 

taşı; dudak anlamına gelir. İskender Pala la’l hakkında şu izâhlarda bulunur:  

“Yakut cinsinden parlak kırmızı renkli ve saydam bir cevher olan la‘l ham maddesi 

billûrlaşmış alüminyum oksididir (grena, spinal); Seylan taşı olarak da bilinir. Ahd-i 

Atîk’in birkaç yerinde adı anılan la‘lin (meselâ bk. Eyub, 28/18) İbrânîce’den lāl 

şeklinde Farsça’ya, oradan da Arapça’ya geçtiği sanılmaktadır (Dihhudâ, XXII, 

222). Abbâsî hilâfetinin ilk dönemlerine kadar bilinmeyen bu kıymetli taş rivayete 

göre büyük bir deprem sonucu Bedahşan yakınlarındaki Sekenan (?) dağının 

yarılmasıyla ortaya çıkmıştır. Kadınlar, adını çıktığı yere nisbetle alan bu kırmızı 

taşın daha ziyade açık tonlarından küpe yapmayı âdet edinince değeri artmış ve 

mücevherattan sayılmaya başlanmıştır. Dihhudâ’nın çeşitli kaynaklardan derlediği 

bilgilere göre la‘lin nar tanesi, erguvan ve pembe menekşe renginde göründüğü, 

yakuttan daha yumuşak ve daha açık renkte tabiatının mutedil, germî ve huşkî 

olduğu, kalp, zihin ve görme melekesine faydası dokunduğu, şehveti tahrik ettiği, 

üstünde la‘l bulunan kişinin korkulu rüya görmediği, sevdavî rahatsızlıklara iyi 

geldiği ve şerbet yapılarak kullanıldığı anlaşılmaktadır (a.g.e., XXII, 222-223). 

La‘lin oluşumuyla ilgili bir efsaneye göre ise yerden beyaz renkte çıkarılan taş taze 

kana bulanıp güneşte kurumaya bırakılarak renklendirilmiştir (Sûdî, I, 79).”95 

Beyitte sevgilinin dudağı rengi yönüyle ele alınarak açık istiare ile la’le 

benzetilmiştir. Klâsik Türk şiirinde dudak, üzerinde en fazla durulan güzellik 

unsurlarındandır. Onun ehemmiyeti, görünüş güzelliğinin, rengiyle, dar ve yuvarlak 

hâliyle, kenarındaki beni ve ayva tüyleriyle temaşaya dayanan bir güzelik arz 

etmesinin yanı sıra, konuşmayla, söylenen sözle, kısacası ağızla yakından ilgili 

olması ve özellikle cinsi açıdan ele alınması itibariyledir. “Öpmek, emmek, sormak, 

ağza almak, buse almak veya vermek” gibi çokça kullanılan ifadeler, onun cinsiyet 

yönünü açıkça ifade eder. Bu unsurda bir lezzet ve tat hususiyeti oldukça önem arz 

eder. Aynı zamanda, can mefhumuyla da çokça bir arada görülür. Bunda eski inanca 

göre, canın veya son nefesin, son çıkış yeri olması keyfiyeti önemli rol oynar96.  

Klasik şiirde şairler sevgilinin dudağı ve dudağıyla ilişkili güzellik unsurlarıyla; 

şeker, bal, şerbet, helva, pâlûde, güllaç, gülbeşeker ve benzeri tatlı yiyecekler 

arasında ilgiler, benzetmeler ve kıyaslamalar kurarlar97. Günümüzde ilaç mânâsında 

                                                           
94 Ferit Devellioğlu, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Aydın Kitabevi, Ankara 1999, s. 541. 
95 İskender Pala, “La’l”, DİA, C. 27, Ankara 2003, s. 69. 
96 Harun Tolasa, Ahmet Paşa’nın Şiir Dünyası, Ankara: Atatürk Üniversitesi Yayınları, 1973, s. 256. 
97 Gökçehan Aysel Yılmaz, “‘Lezîz’ Redifli Gazellerde Sevgilinin Dudağının Tatlı Yiyeceklerle 

İlişkisi”, Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim Dergisi, S.10(3), s. 927. 



 

56 
 

kullandığımız şurup kelimesi eski dilde şerbettir. Aynı şekilde bugün şerbet 

dediğimiz gül ve benzeri bitkilerin rahiyasıyla hazırlanan tatlı içeceğin eski dildeki 

karşılığı da günümüzdeki ilaç mânâsındaki şuruptur. Bu sebeple dudak aynı zamanda 

bir ilaç gibi düşünülür. Eski Türkçede emmek fiilinin kökü olan em ve emsem 

ibareleri aynı zamanda ilaç anlamına gelmesi bakımından dudakla birlikte 

kullanılmıştır98. Beyitte de gönlü hasta olan âşığı iyileştirip ona can bağışlayan, 

sevgilinin ilaç gibi olan dudaklarıdır. Burada “em” ifadesi, hem “emmek, sormak” 

hem de “ilaç, devâ” anlamları kastedilerek tevriyeli kullanılmıştır. Âşığa,  Ey gönlü 

hasta olan âşık diye hitap edilerek nida sanatı; kanına mı susadın? diye sorularak da 

muhatabı uyarmak ve şaşkınlık bildirmek amacıyla istifhâm sanatı yapılmıştır. 

Buradaki soru ifadesi biçim olarak olumlu, anlam itibariyle ise olumsuzdur. Ayrıca 

beyitte kana susamak deyimine telmihen irsal-i mesel; “sorma, em, la’l” kelimeleri 

arasında da tenâsüb vardır.  

1.1.1.2. Gazel 2’nin 3. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 2. gazelinin 3. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir:  

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

3. Beyit Şair/Âşık Sen “Ey gönlü 

hasta olan 

âşık! Sen 

sevgilinin 

kılıca 

benzeyen yan 

bakışını sorma, 

sen kanına mı 

susadın? Sen 

onun la’l taşına 

benzeyen 

dudağını em, 

çünkü sana can 

lâzım.” 

Sevgilinin kılıca 

benzeyen yan bakışı 

Gönlü 

hasta 

olan âşık 

 

 

 

                                                           
98 Ahmet Atillâ Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, Dün Bugün Yarın Yayınları, C.3, İstanbul 2019, s. 

322. 

 



 

57 
 

1.1.2. Gazel 13’ün 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 13. gazel olarak yer alan ve 5 beyitten oluşan gazelin vezni Fe i lâ 

tün / fe i lâ tün / fe i lâ tün / fe i lün şeklindedir.  

Bilmem enbân-ı kerâmet mi devât iy Neylî 

Muttasıl hâme çıkarmakda metâ‘-ı hikmet (G 13/ 5, D., s. 304) 

“Ey Neylî! Divitin nasıl bir kerâmet heybesi olduğunu bilmiyorum, ama 

kalem ondan sürekli olarak hikmet malzemesi çıkarıyor.” 

Felsefe”nin karşılığı olan “hikmet” düşünme melekesinin itidal hâlinde olması, 

uygulamayla birlikte olan bilgi, Hakk’a uygun düşen söz, söz ve davranıştaki isabet, 

her şeyin en mükemmeli, olanı olduğu gibi bilmek gibi anlamları ihtiva eder99. 

Hikmet, “oyun olsun diye yaratmadık” (Enbiyâ, 16100) ayeti tefsiren Hakk’ın her şeyi 

olay ve olgular düzeyinde nedenler üzeri halk ettiğine işaret eder. Bilinmenin nesnesi 

olan ne-olmak’lığında olgu ve olayların mevcudiyetlerinin varoluşunun tözsel 

nedenselliği, varoluşlarının mümkinatta nasıl gerçekleştiği, varoluşlarının iradi 

bağlamda ne-içinliği’nin bilinmesinin sorgulayışı üzeri düşüncede oluşan varlıksal 

nedenselliğine bakışım sebebi ile olay ve olguların varoluşsal durumlarına hikmet 

denir101. “Devât”, divit, kalem koymak için uzun mâdenî sapı ve ucunda bir de 

hokkası bulunan bir âlettir102. “Kalem”in tanımı ve Kur’ân-ı Kerîm’de ne şekilde yer 

aldığı ile ilgili olarak Yusuf Şevki Yavuz, şunları söyler: 

“Sözlükte “kısaltmak, kesmek, yontmak” anlamına gelen kalm kökünden türemiş bir 

isim olup “yontularak bir miktar kesilmek suretiyle yazı yazmaya elverişli hale 

getirilen araç” demektir. Dinî bir terim olarak “kâinatın başlangıcından kıyamete 

kadar meydana gelecek bütün nesne ve olayları kaydeden ilâhî kalem” diye 

tanımlanabilir. Kalem kelimesi Kur’ân-ı Kerîm’de iki yerde tekil, iki yerde çoğul 

şekliyle (aklâm) yer alır. Tekil olarak kullanıldığı âyetlerin biri Kur’an’ın ilk nâzil 

olan beş âyetinin dördüncüsüdür ve burada lutufkârlığın en ileri mertebesiyle 

nitelenen rabbin insana kalem kullanmasını öğrettiği ifade edilir (el-Alak 96/1-4). 

Diğer âyette ise kaleme ve yazdıklarına yemin edilerek Hz. Peygamber’in yüksek 

mânevî değerlere sahip bir insan olduğu belirtilir ve inkârcıların alışılagelen 

                                                           
99 Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yay., İstanbul 2012, s. 169. 
100 Kur’ân-ı Kerîm, Enbiyâ Sûresi, 21/16 
101 Halil İbrahim Genç, “Tasavvuf-Gizli Bir Hazineyim Bilinmektir Muradım”, s. 84/358, 

     https://birbeyturk.blogspot.com/2018/12/gizli-bir-hazineyim-bilinmektir-muradm.html 
102 Ferit Devellioğlu, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Aydın Kitabevi, Ankara 1999, s. 181. 

https://birbeyturk.blogspot.com/2018/12/gizli-bir-hazineyim-bilinmektir-muradm.html


 

58 
 

şuursuz tepkilerinin sonucu olan delilik ithamıyla ilgisinin bulunmadığı vurgulanır 

(el-Kalem 68/1-4). Bu âyetin yer aldığı sûreye de Kalem sûresi adı verilir. Kalemin 

çoğul olarak geçtiği iki âyetin birinde ilâhî ilmin sonsuzluğu yeryüzündeki ağaçların 

tamamı kalem, denizlerin de yedi katı daha arttırılarak mürekkep olması halinde 

bile ilâhî kelâmın yazmakla tükenmeyeceği şeklinde sembolize edilmiştir (Lokmân 

31/27). Diğerinde ise aklâm kelimesiyle yontularak yapıldıklarından kurada çekilen 

oklar kastedilmiş ve İsrâiloğulları’ndan hangisinin Hz. Meryem’i himayesi altına 

alacağını belirlemek için oklarla kura çektikleri haber verilmiştir (Âl-i İmrân 

3/44).”103 

Beyitte kerâmet bir heybeye, divit de kerâmet heybesine teşbih edilmiştir. 

Burada divit, keremi ve ihsanı bol olan, ezeli ve ebedi bilen, her şeyi kusursuz 

yaratan Hakk’ın, sonsuz ilminin yazıcısı ve kaydedicisi olarak düşünülmüştür. 

Kalemin içi, düşünüp akıl yürütmek ve ibret almak için yazılacak birçok hadiseyle 

doludur. Bu bağlamda düşünüldüğünde, kalemin işlevi bitmiş, sonlanmış değildir. 

Yusuf Şevki Yavuz’a göre: “Elmalılı Muhammed Hamdi’nin de belirttiği gibi ilâhî 

kalemin işlevi tamamen bitmiş demek değildir. Olmuş bitmiş olan yazılmış ve 

sonuçlanmıştır, ancak olacaklarla ilgili olarak kalemin fonksiyonu devam 

etmektedir.”104 Kalem, her şeyi bir hikmet üzere yaratan yaratıcının ilmini, devamlı 

olarak yazmakta ve kaydetmektedir. Beşeri yönden düşünüldüğünde ise beyitte 

kalemin gücü de sorgulanmaktadır. Öyle ki kalem bazen düşüncelere yetişemez, 

bazen de kalem düşünülenlerden çok daha fazlasını yazar ve düşünceler kalemin 

gerisinde kalır. Beyitte Neylî, “Divitin nasıl bir kerâmet heybesi olduğunu 

bilmiyorum” veya “Divit, bir kerâmet heybesi midir? bilmiyorum” ifadesiyle 

istifhâm yaparak muhatabı düşünmeye sevk etmiş, cevabı bilinen bu soruyla ifadeye 

kuvvet kazandırmıştır. Ayrıca beyitte  “devât, hâme, kerâmet, hikmet” kelimeleri 

arasında tenâsüb vardır. 

 

 

 

 

                                                           
103 Yusuf Şevki Yavuz, “Kalem”, DİA, C. 24, İstanbul 2001, s. 243-244. 
104 Yusuf Şevki Yavuz, a.g.m., s. 245. 



 

59 
 

1.1.2.1. Gazel 13’ün 5. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 13. gazelinin 5. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

5. Beyit Şair Ben “Ey Neylî! 

Divitin nasıl 

bir kerâmet 

heybesi 

olduğunu 

bilmiyorum, 

ama kalem 

ondan sürekli 

olarak hikmet 

malzemesi 

çıkarıyor.” 

Divitin nasıl bir 

kerâmet heybesi 

olduğunu 

 Neylî 

 

1.1.3. Gazel 18’in 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 18. gazel, 5 beyittir. Gazelin vezni Me fâ i lün / fe i lâ tün / 

me fâ i lün / fe i lün şeklindedir.  

Dimâg-ı cânı ‘ıtır-sây ider mi bûy-ı ferah 

Görür mi dîde-i bahtım benim de rûy-ı ferah (G 18/1, D., s. 307) 

“Rahatlığın kokusu can zihnini ıtır kokulu kılar mı? Acaba benim de bahtımın 

gözü rahat yüzü görür mü?” 

Rahatlık, kalp huzuru olan ferah, tasavvufta sevgiliye yakın olma hâlinin 

kalbe verdiği haz, manevî neşe anlamındadır105. Bûy kelimesinin anlamı kokudur.  

Tasavvufi anlamı ise kalbin alâka ve ittisaldan haberdar olması hâlidir. Bu, cem 

hâlinde başlangıçta olduğu gibi, daha sonra tefrika makamında da değişik bir hâlde 

yine vardır106.  

Beyitte rahatlığa koku; cana zihin; bahta göz; rahatlığa yüz izafe edilmiş ve 

rahatlığın kokusuyla ıtır kokusu arasında bir ilişki kurulmuştur. Beyitte şair, 

rahatlığın kokusunun canın zihnini ıtır kokusuyla kaplaması gibi, kendisinin de 

bahtının gözünün rahat yüzü görebilme ihtimalinin olup olmadığını sorar. Neylî 

                                                           
105 Süleyman Uludağ, a.g.e., s. 135. 
106 Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Otto Yay., Ankara 2014, s. 88. 

 



 

60 
 

cevabı bilinen ıtır kokulu kılar mı? ve görür mü? sorularıyla istifhâm yaparak 

bahtının gözünün rahat yüzü görebilme ihtimalinin olmamasına rağmen yine de 

ümitli olduğunu ifade eder.  

1.1.3.1. Gazel 18’in 1. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 18. gazelinin 1. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Şair Ben “Rahatlığın 

kokusu can 

zihnini ıtır 

kokulu kılar mı? 

Acaba benim de 

bahtımın gözü 

rahat yüzü görür 

mü?” 

 Rahat yüzü  Okuyucu 

/Dinleyici 

 

1.1.4.  Gazel 33’ün 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 33. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Fâ i lâ tün 

/ fâ i lâ tün / fâ i lâ tün / fâ i lün şeklindedir. 

Biñ safâ-yı ‘âleme virmez gam-ı ‘ışkı göñül 

Ola mı bî-gânelerle hîç kadîmî yâr bir (G 33/3, Dîvân, s. 316)  

“Gönül, aşk derdini bin tane dünya neşesine değişmez. Hiç eski sevgili 

yabancılarla bir olur mu?” 

Klâsik Türk şiirinde gam ve anlamdaşları olan keder, tasa, dert, gussa, belâ 

kelimeleri çok kullanılır, çünkü divân şairi ve âşık daima gamlıdır. Bu gam vuslata 

erememenin verdiği ıztırap olup sınırı yoktur. Gam, âşığın âşıklık yolunda ne derece 

istekli ve dayanıklı olduğunu ölçen bir mihenk taşı gibidir. Bu yüzden âşık daima 

gam ister, âdeta onsuz olamaz. Gam, âşığın en vefalı ve en eski dostudur. Âşık gam 

ile o denli içli dışlıdır ki gamla yaşamak onun için bir zevke dönüşür. Zira bu gam 

sevgiliden gelmektedir ve sevgiliden gelen her şey gibi değerlidir107. Gönül kelimesi 

gerek maddî gerekse manevî boyutuyla insanın iç dünyasını ifade eden bir 

                                                           
107 İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Akçağ Yay., Ankara 1995, s. 196. 



 

61 
 

kavramdır. Gönül, cefâ ve gamlardan haz alır. Aşkın dert ve sıkıntıları gönlü yakıp 

yıkıp perişan ettiği hâlde âşık bu durumdan daima memnun görünür108. 

Bu beytin birinci mısraında virmez kelimesi beytin arka planı itibariyle 

değişmek anlamında kullanılmıştır. Neylî, beytin birinci mısraında gönlün aşk 

derdini bin tane dünya neşesine değişmeyeceğini, diğer bir ifadeyle aşk derdinden 

çekilen ıztırabın âşık için bir mutluluk kaynağı olduğunu dile getirmektedir. İkinci 

mısrada da ola mı? şeklinde soru ekiyle oluşturulan istifhâmla âşina olunmayan 

güzellerle eskiden beri sevilen sevgilinin kıyaslanamayacağı ifade edilerek âşığın 

sevgiliye olan bağlılığı ve sadakati vurgulanmıştır. Neylî, bir tane eski sevgiliyle bin 

tane olan yabancıları değişmeyeceğini söylemektedir. Beyitte bin ve bir kelimeleri 

tezat oluşturmaktadır. 

1.1.4.1. Gazel 33’ün 3. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 33. gazelinin 3. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

3. Beyit Şair Âşığın 

gönlü 

“Gönül, aşk 

derdini bin 

tane dünya 

neşesine 

değişmez. 

Hiç eski 

sevgili 

yabancılarla 

bir olur mu?” 

Aşk derdini Okuyucu 

/Dinleyici 

 

1.1.5. Gazel 45’in Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 45. gazel olarak yer alan ve 6 beyitten oluşan gazelin vezni, Fe i lâ 

tün / Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lün şeklindedir ve tamamı soru ekiyle 

söylenilmiştir. Gazelin kafiyesi; gül-reng, teng, ser-heng, ceng, jeng, nîreng ve leng 

kelimelerindeki -eng’ler, redifi ise midir soru ekidir.  

  

                                                           
108 Ahmet Atillâ Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, Dün Bugün Yarın Yayınları, C.5, İstanbul 2021, s. 

238. 

 



 

62 
 

 1. Beyit Tûde-i hüsn mi ol ‘ârız-ı gül-reng midir 

            Meşreb-i nâz mı yohsa dehen-i teng midir 

“O, güzelliği oluşturan unsurların toplamı mı, yoksa gül renkli yanak mıdır, 

yoksa onun nazının tabiatı mı, dar ağzı mıdır? 

Klâsik Türk şiirinde “ruh, ruhsâr ve ârız” şekilleriyle yüz yerine kullanılan 

kelimelerin çoğunda aslında yanak kasdedilmektedir. Yüzün en geniş kısmını 

kaplaması sebebiyle yanak, sevgilinin üzerinde en fazla durulan güzellik 

unsurlarından biridir. Genellikle ben, hat ve saç ile birlikte anılır. Yanak hakkında 

söylenilen özelliklerin başında parlaklık, şeffaflık ve renk gelir. Yanak, âşığın baktığı 

ve daima bakmak istediği yerdir. Renk bakımından gül, gül yaprağı, gülistan gülşen, 

gonca, lâle, lâlezâr, şarap gibi unsurlarla birlikte anılır, çoğunlukla bu çiçekler 

yanağa benzeyebilme çabası içindedir ve sevgilinin yanak rengini daima 

kıskanırlar109. Sevgilinin en önemli özelliklerinden biri de nazlı oluşudur. Nazı, 

işvesi, cilvesi, kaş göz işaretleri ile âşıklarının akıllarını başlarından alır, ona âşık 

olan gönülleri aldatır110. Klâsik Türk şiiri geleneğinde, ağzın küçüklüğünü ifade 

etmek ya da buna imâda bulunmak için dar anlamına gelen teng kelimesi ağız ile 

birlikte çokça kullanılır. Bunun sebebi tengin aynı zamanda şeker yükü anlamına da 

gelen şeker dengi’ne imâda bulunulmasındandır. Küçüklüğün nihaî derecesini temsil 

ettiği için ağız kimi zaman şairler tarafından adı var kendi yok olarak tarif edilir. 

Ağzın görünmez olduğuna dair yorumlar da yapılmaktadır111.  

Neylî’nin bu matla beyti, mı/mi soru ekiyle oluşturulmuş ardarda sorulan 

sorularla süslenmiştir. Şair, o diyerek belirttiği şeyin, güzelliği kendisinde toplayan 

unsur mu, gül renkli yanak mı; nazlı yaradılış mı yoksa dar ağız mı olduğunu sorarak 

sevgilinin güzellik unsurlarını mukayese eder. Sevgilinin dar, görünmeyip gizlenen 

ağzıyla sevgilinin nazlı tavırlar sergileyerek gizlenmesi arasında da bir ilişki kurar. 

Beyitte Neylî, cevabı bilinen sorularla istifhâm yaparak kendi zihin dünyasındaki 

düşüncelerini delillendirmekte ve pekiştirmektedir. 

                                                           
109 İskender Pala, a.g.e., s. 220-221. 
110 Nagehan Uçan Eke, Nâ’ilî’nin Gazellerinin Şerhi ve Yapısalcılık Açısından İncelenmesi, Muğla 

Sıtkı Koçman Üniversitesi Yayınları, C.I, Muğla 2014, s.93. 
111 Ahmet Atillâ Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, Osmanlı Edebiyatı Araştırmaları Merkezi, C.1, 

İstanbul 2016, s. 134-139. 



 

63 
 

2. Beyit Mûy-ı müşgîn-i ser-âmedle ser-efrâz olmış 

Hâl-i dilber sipeh-i fitneye ser-heng midir 

“Gönül alan sevgilinin beni baştaki misk kokulu saçla baş çekerek acaba 

fitne ordusuna komutanlık mı etmektedir?” 

Klâsik Türk şiirinde mû, gîsû, zülf gibi kelimelerle adlandırılan ve birçok 

yönden ele alınan saç, sayısız teşbih ve mecazlara konu olmuştur. Şekli, kokusu, 

rengi ve benzeri yönlerden birçok beyte anlam verir. Öncelikle saç, perişan, 

düzensiz, uzun ve dağınık durumlarıyla âşığın aklını başından alır, onu esir ve 

perişan eder. Ondaki koku bazen kendinde mevcuttur, bazen de dışarıdan gelir. Misk 

ve anber bile sevgilinin saçı kadar güzel kokamaz. Bu kokuyu rüzgâr alıp aşığa 

götürür112. Ben, siyah olup boyun dâhil olmak üzere yüzün çeşitli kısımlarında yer 

alır ve genellikle saç, yanak, hat ve dudak ile birlikte düşünülür. Çoğunlukla arz 

etmiş olduğu şekil ve renk bakımından ele alınır113.  

Neylî’nin bu beytinde fitne orduya benzetilmiş, gönül alan sevgilinin beni 

teşhis edilerek fitne ordusunun komutanına teşbih edilmiştir. Beyitte sevgilinin beni, 

misk kokulu saçla baş çekerek fitne ordusunun yöneticisi ve önderi olarak düşünülür. 

“Gönül alan sevgilinin beni baştaki misk kokulu saçla baş çekerek acaba fitne 

ordusuna komutanlık mı etmektedir?” denilerek cevap beklenmeden ve cevabı 

bilinen bir soru sorularak istifhâm yapılmıştır. 

3. Beyit Müjeler sâha-i çeşmimde hayâliñ üzre  

        Biri birine girüp saf-zede-i ceng midir 

“Ey sevgili! Senin hayalin benim gözümün alanına girdiğinde, acaba 

kirpikler birbirine girip savaşın saf tutanları mı oluyor?” 

Klâsik Türk şiirinde müje ve müjgân kelimeleri kirpiği karşılar. Kirpikler, 

tıpkı gamze gibi yaralayıcı ve öldürücü vasıflara sahiptir. Sevgilinin kirpik okları 

âşığın üzerine saldığı, kirpiklerin göz kapaklarına sanki karşı karşıya gelen iki 

ordunun okçularının saf tutması gibi dizildiği ifade edilir114. Beyitte de kirpikler,  

hayal kuran bir insanın gayri iradî kısılan gözlerinde, orduda saf tutan okçular gibi 

                                                           
112 İskender Pala, a.g.e., s. 458. 
113 Harun Tolasa, Ahmet Paşa’nın Şiir Dünyası, Ankara: Atatürk Üniversitesi Yayınları, 1973, s. 232. 
114 Halûk İpekten, Bâkî (Hayatı, Sanatı, Eserleri), Ankara: Akçağ Yay., 2008, s. 117. 



 

64 
 

tasavvur edilmiştir. Beyitte cevabı bilinen saf-zede-i ceng midir? sorusuyla istifhâm 

sanatı yapılmıştır. 

4. Beyit Dil-i ‘uşşâkda fikr-i hatı nâ-ber-câdır 

   ‘Işk mir’âtı meger cilvegeh-i jeng midir 

“Âşıkların gönlünde, sevgilinin ayva tüylerinin düşünülmesi yersizdir.  Bu 

durumda aşk aynası, sanki paslı görünme yeri midir?”  

Hat, gençlerin yüzünde yeni çıkan sakal, bıyık ve sarı tüylerdir. Klâsik Türk 

şiirinde yanak, dudak, ben, saç ve çene ile birlikte kendini gösteren hat, genellikle 

sevgilinin güzellik unsuru olarak düşünülür. Kelimenin yazı anlamına gelmesi 

dolayısıyla bir yazıya benzetilen bu tüyler, sevgilinin yanak sayfası üzerine yazılmış 

olarak ele alınmaktadır. Hat, anber kokar,  lâtîftir ve gönül alıcı bir özellik taşır. 

Sakal olarak düşünüldüğünde, güzelliği gideren bir unsur olur ve istenmez. Hattın 

güzel olanı yeni bitmiş olanıdır ki 14-15 yaşı ifade eder115. Aynaların tarih boyunca 

oluşumuna ve onların gündelik hayatta nasıl kullanıldığına bakıldığında, en eski 

aynaların tunç ve demirin parlatılmasıyla elde edildiği bilinir. Maddî gücü müsait 

olanlar bundan çok daha iyi sonuç veren gümüş aynalar kullanırlardı, ancak bunlar 

kolayca paslanıp karardıkları için oldukça özenli kullanmayı gerektiren, ilgi isteyen, 

cila ve saykal bakımları yapılmadığı takdirde kararıp görüntü vermeyen aletlerdi. 

Daha sonra cam levhalar üzerine gümüş ve civa algamları ince bir sır tabakası 

hâlinde sürülerek cam aynalar üretilmeye başlandı, fakat bunlar da nem ve rutubetten 

kolayca etkilendikleri için bir süre sonra arkadaki sırları kararıyor ve ayna işe 

yaramaz hâle geliyordu.  Aynanın birçok özelliği vardır. İlk aynalar cilalı demirden 

imâl edildiklerinden Farsçada demir anlamındaki âyen kelimesine nispetle bunlara 

âyene denilmiştir. Demir aynalar görüntüyü oldukça siyah ve karanlık aksettirir. 

Aynalar nesneleri olduğundan büyük veya küçük gösterirler. Cin peri gibi soyut 

varlıklarla irtibat kurmada araç olarak da kullanılırlar. Hastanın ölüm anında nefes 

alıp almadığını anlamak için ağza ayna tutulur. Gümüş kararan ve çelik paslanan 

metaller olması sebebiyle hava temasını engellemek için keçe kılıf içerisinde tutulur. 

Paslanan aynalar kil ve külle parlatılır. Kumdan imâl edilir. Nefes tutar, nefesten 

kararır. Hediye olarak verilir. Papağan konuşturmasında kullanılır. Pamuğa tutulursa 

                                                           
115 İskender Pala, a.g.e., s. 238. 



 

65 
 

yakar116. Âşığın gönlü de sevgilinin güzelliğinin ve bu güzelliğin mahiyet ve 

neticelerinin ortaya çıktığı yer olması itibariyle aynadır. Gerek sevgili ve gerekse 

başkaları, sözü edilen bu güzelin veya güzelliğin ne derece ve ne mahiyette 

olduğunu, âşığın bundan sonsuz derecede etkilenen gönlü aracılığıyla temaşa imkânı 

bulabilir. Bu teşbih, ayna üzerine dayanan başka âdet ve müşahadelerle daha da 

zenginleştirilir. Güzel, daima aynaya bakar. Âşık bu hususiyete dayanarak gönlünü 

ayna olarak gösterir, çünkü onun tek arzusu sevgilinin ona bakmasıdır117. Beyitte 

aşka ayna izafe edilerek âşıkların gönlü, aşk aynasına teşbih edilmiştir. Neylî, 

âşıkların gönlünde sevgilinin ayva tüylerini düşünmenin yersiz olduğunu söyler ve 

aşk aynasının kirli görünmesini, gönlün paslanmış ve kararmış olmasına bağlar.  

Beyitte cevabı bilinen cilvegeh-i jeng midir? sorusuyla istifhâm yapılarak anlatıma 

kuvvet kazandırılmıştır.  

5. Beyit Târ-ı zülfüñde olan ‘ukdeler aldı hûşum 

      Sâhir-i gamzesi bend itdigi nîreng midir 

“Ey sevgili! Senin saçının telindeki kıvrımlar benim aklımı aldı. Yan bakış 

büyücüsünün beni bağladığı büyü, acaba bununla mı yapılmıştır?                                                              

Târ118 kelimesi  “karanlık, tel; saç teli” anlamına gelir. Klâsik Türk şiirinde 

saç, en çok kullanılan güzellik unsurlarındandır. Şekli, kokusu, rengi ve diğer 

yönlerden birçok beyte anlam veren saç, perişan, düzensiz, uzun ve dağınık 

durumlarıyla âşığın aklını başından alır, onu esir ve perişan eder. Saçın rengi ise 

daima siyahtır, başka bir renkte düşünülmez. Sevgilinin saçı, âşıkların can ve 

gönlünün bir karargâhı, yuvası mahiyetindedir. Can ve bilhassa gönül, sürekli olarak 

oraya gitmek, ona asılmak ve dolanmak ister. Saça dair diğer bir husus da eskiden 

onunla büyü yapıldığıdır119. Saç teliyle yapılan büyülerin çok etkili olduğu 

düşünülür. 

Neylî’nin bu beytinde sevgilinin yan bakışı büyücüye teşbih edilmiştir. Şair, 

sevgilinin saçının telindeki kıvrımların aklını başından aldığını söyler ve yan bakış 

                                                           
116 Ahmet Atillâ Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, Osmanlı Edebiyatı Araştırma Merkezi, C.1, İstanbul 

2016, s. 484-487.  
117 Harun Tolasa, a.g.e., s. 336-337. 
118 Ferit Devellioğlu, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Aydın Kitabevi, Ankara 1999, s. 1032. 
119 Harun Tolasa, a.g.e., s. 154-156. 



 

66 
 

büyücüsünün onu bağladığı büyünün, sevgilinin saçının telindeki kıvrımlarla mı 

yapıldığını istifhâm ile sorar. Beyitte nîreng midir? denilerek anlatıma güzellik ve 

kuvvet kazandırmıştır. Ayrıca saçla ilgili olan “târ, zülf, ukde, bend etmek” 

kelimeleri ile büyüyle ilgili olan “sâhir, bend etmek, nîreng” kelimeleri arasında 

tenâsüb vardır. 

6. Beyit Pey-rev olmakda Nedîmâya ‘özür-hvâh olduñ 

       Neyliyâ söyleye pây-ı kalemiñ leng midir 

“Ey Neylî! Sen kendine Nedimi kılavuz edindiğin için özür diler oldun. O 

zaman söyle, senin kaleminin ayağı topal mıdır?” 

Neylî’nin Nedîm edasını andıran gazellerinin bir kısmı gerçekte de Nedîm’e 

nazire olarak yazdığı şiirlerdir120.  Neylî’nin bu gazeli Nedîm Dîvânı121’nda yer alan 

ve 7 beyitten oluşan, kafiyesi eng; redifi midir olan Nedîm’in gazeline nazîre olarak 

yazılmıştır. Beyitte Neylî yeni, orijinal şiir söyleme konusunda Nedîm’i rehber 

edindiğini, ancak Nedîm gibi zor anlaşılan şiirler söylediği için yadırgandığını ve 

özür dilemek zorunda kaldığını söyler. Şair, O zaman söyle, senin kaleminin ayağı 

topal mıdır?” ifadesiyle de kalemi teşhis ederek, kendi kaleminin söylemek 

istediklerini anlaşılır bir şekilde ifade edemediğini mi sorar. Beyitte istifhâm sanatı 

yapılarak Neylî’nin anlaşılma konusunda Nedîm gibi orijinal olduğu sezdirilir. 

Beyitte hem Neylî hem de Nedîm’in şiir sanatı ile ilgili bir değerlendirme 

yapılmıştır. 

1.1.5.1. Gazel 45’in Anlatım Plânı 

Arka plânın ortaya konulduğu şerh kısmında da belirtildiği gibi, Neylî’nin bu 

gazelinin anlatım plânı aşağıdaki tablodaki gibidir: 

 

 

 

 

                                                           
120 Atabey Kılıç, Mîrzâ-zâde Ahmed Neylî (Hayatı, Eserleri, Edebî Kişiliği) ve Divanı, İstanbul: 

Kitabevi Yay., 2004, s. 99.  
121 Halil Nihad Boztepe, Nedîm Dîvânı, İstanbul: İkdâm Matbaası, 1338-40, s. 142. 



 

67 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Şair O “O, güzelliği 

oluşturan 

unsurların 

toplamı mı, yoksa 

gül renkli yanak 

mıdır, yoksa onun 

nazının tabiatı mı, 

dar ağzı mıdır? 

Güzelliği 

oluşturan 

unsurların 

toplamı, gül 

renkli yanak, 

onun nazının 

tabiatı, dar ağzı 

Okuyucu/ 

Dinleyici 

2. Beyit Şair Gönül alan 

sevgilinin 

beni 

“Gönül alan 

sevgilinin beni 

baştaki misk 

kokulu saçla baş 

çekerek acaba 

fitne ordusuna 

komutanlık mı 

etmektedir?” 

Fitne ordusu Okuyucu/ 

Dinleyici 

3. Beyit Âşık/Şair Sen “Ey sevgili! Senin 

hayalin benim 

gözümün alanına 

girdiğinde, acaba 

kirpikler birbirine 

girip savaşın saf 

tutanları mı 

oluyor?” 

Kirpikler Sevgili 

4. Beyit Şair Onlar “Âşıkların 

gönlünde, 

sevgilinin ayva 

tüylerinin 

düşünülmesi 

yersizdir.  Bu 

durumda aşk 

aynası, sanki paslı 

görünme yeri 

midir?” 

Sevgilinin ayva 

tüylerinin 

düşünülmesi 

Okuyucu/ 

Dinleyici 

5. Beyit Âşık/Şair Sen “Ey sevgili! Senin 

saçının telindeki 

kıvrımlar benim 

aklımı aldı. Yan 

bakış 

büyücüsünün beni 

bağladığı büyü, 

acaba bununla mı 

yapılmıştır? 

Sevgilinin 

saçının telindeki 

kıvrımlar 

Sevgili 



 

68 
 

6. Beyit Şair Sen 

 

 

“Ey Neylî! Sen 

kendine Nedimi 

kılavuz edindiğin 

için özür diler 

oldun. O zaman 

söyle, senin 

kaleminin ayağı 

topal mıdır?” 

Kalemin ayağı Neylî 

 

1.1.6. Gazel 51’in Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 51. gazel olarak yer alan metin, 5 beyittir. Gazelin vezni Fe i lâ tün / 

Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lün şeklindedir ve redif olan soru eki gazelin tamamını 

oluşturmaktadır. Gazelin 2. ve 4. beytindeki şîrâze ve endâze kelimelerinde kafiye 

bozulmakla birlikte, göz kafiyesi esas olduğundan nâza, füsun-sâza, ser-efrâza ve 

nâdire-perdâza kelimelerindeki -âz’lar kafiye, -a mıdır’lar rediftir. 

 1. Beyit Bu niyâz itme dilâ bir nigeh-i nâza mıdır 

      Bunca şeydâlıgıñ ol çeşm-i füsûn-sâza mıdır 

“Ey gönül! Bu niyaz ediş acaba sevgilinin nazlı bir bakışı için midir, (yoksa) 

bu kadar delirmen de sihirler yapan o göz yüzünden midir?”  

Klâsik Türk şiirinde göz de şiire yön veren unsurlardan biridir. Göz, aslında 

tek unsur değildir, mürekkeptir. Gamze, kirpik ve hatta kaş, her ne kadar ayrı ayrı 

zikredilseler de, aslında göz terkibinin birer parçasıdırlar ve yeri gelince onunla 

birlikte mütalaa edilirler. Sevgilinin gözü, sevgili tipinin tam bir benzeri mahiyetinde 

olup ona çok uygundur. Zalim, kan dökücü, insafsız ve kayıtsızdır. Güler, eğlenir, 

nazlanır, hâlden anlamaz, vazifesi görmek olduğu hâlde görmez veya görmezlikten 

gelir. Her türlü kötü ve uygunsuz iş, ondan çıkar122. Ayrıca büyücülükte en başta 

gelir. Sevgilinin baştan çıkaran bakışları, gönülleri büyüleyerek deli eder, ancak 

bütün bunlara karşın âşık, sevgilinin bakışlarına tutulmaktan kendini alamaz, daima 

sevgilinin gözlerini arar. Zira bu nazlı bakışlar, âşığın sevgili tarafından fark 

edildiğinin bir işaretidir. Sevgili nazlandıkça âşık niyazda bulunur. Sevgili, 

bakışlarıyla âşığa ne kadar çok naz yaparsa yapsın, âşık bununla yetinmeyip hep 

daha fazlasını ister. 

                                                           
122 Harun Tolasa, a.g.e., s. 188-189. 



 

69 
 

Bu beyitte Neylî, sevgilinin gözünü ve bakışını söz konusu ederek bir anlatım 

oluşturmuştur. Şair, Ey gönül diyerek seslendiği gönlün, yalvarışının ve deliliğinin 

müsebbibinin sevgilinin bakışları olduğunu gayet iyi bilmekte, nigeh-i nâza mıdır? 

ve çeşm-i füsûn-sâza mıdır? sorularıyla sevgilinin nazlı ve büyülü bakışları 

karşısındaki durumunu, istifhâm sanatı aracılığıyla etkili bir şekilde ifade etmektedir.  

 2. Beyit İtme evrâk-ı perîşân-ı dili zülfüñe bend  

      Nüsha-i derd ü elem kâbil-i şîrâze midir 

“Ey sevgili! Sen, gönlün dağınık sayfalarını zülfüne bağlama. Elem ve dert 

nüshası şiraze kabul etmez.” 

Klâsik Türk şiirinde gönül âşığın, aşk ve güzellik konusunda önüne 

geçemediği iç kuvvetidir. Zevk, haz ve elemlerinin menbaı, merkezidir. Gönül, neşvü 

neması olan ve gıdaya ihtiyaç duyan bir varlıktır. Gıdası çoğunlukla gam ve kederdir. 

Onun kadir ve kıymeti, yerine ve zamanına göre değişik olur, fakat çoğu zaman 

kıymeti gereken takdiri görmez ve bu kıymet aksine artacak yerde eksilir. Yıkılan, 

yakılan, yerlere atılan, ayaklar altında kalan, en ağır şekilde cezalandırılan yine odur. 

Bütün bunlara karşın yine de o, her zaman için sevgiliye gitmeye hazırdır123. Âşığın 

gönlü tıpkı sevgilinin saçı gibi perişandır. Saç, âşığın gönlünün bir karargâhı 

mahiyetindedir. Gönül, daima oraya gitmek, asılmak ve dolanmak ister. Beyitte 

gönül, elem ve derdin anlatıldığı dağınık sayfalardan oluşan bir kitaba benzetilmiş ve 

bu kitabın da şiraze kabul etmeyeceği, başka bir deyişle bağlanıp bir araya 

getirilemeyeceği ifade edilmiştir. Beyitte cevabı bilinen kâbil-i şîrâze midir? 

sorusuyla istifhâm sanatı yapılmıştır. Ayrıca beyitte kitap ve kitapçılık sanatıyla ilgili 

olan “evrâk, bend etmek, nüsha, şîrâze” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

3. Beyit Cûyveş yok yine bir yerde karârıñ iy dil 

     Yohsa meyliñ yine bir serv-i ser-efrâza mıdır 

“Ey gönül! Yine senin tıpkı bir akarsu gibi bir yerde durmaya kararın yok. 

Yoksa sen yine baş çekmiş bir serviye mi meylettin?” 

                                                           
123 Harun Tolasa, a.g.e., s. 321-322. 



 

70 
 

Servi Akdeniz bölgesinde çok yetişen, kışın yapraklarını dökmeyen, ince 

uzun bir ağaçtır124. Özellikle yuvarlak formlu bodur çalılarla birlikte zıtlık 

oluşturarak bahçelere estetik katar. Modern peyzaj tasarımlarında da sıkça kullanılır. 

Ülkemizde yetiştiği bölgelerde, mezarlık ağacı olarak özdeşleşmiştir. Yol kenarlarına 

dikilen serviler bir koridor hissiyatı oluşturur. Servi ağacının farklı renkleri ve türleri 

bulunmaktadır125.  Klâsik Türk şiirinde adından en çok söz edilen ağaç servidir. Servi 

daima su kenarında bulunur. Bu su daha ziyade akarsudur. Su ve servi ile birlikte bir 

çemen, sahra veya bağ, bostan düşünülür126. Servi, ince ve uzun şekli, başının 

göklere ermesi, rüzgârda hafif hafif salınması, sâbit-kadem olması dolayısıyla da ele 

alınır. Mevzûn, râst, âzâde, ser-keş, başına sultan, baş eğmez, yükünü yukarı yığar, 

kendini aşırı yüksek tutar gibi sözler bu hususa delâlet eder. Ayrıca serv-i ser-efrâz, 

serv-i bâlâ, serv-i bülend, serv-i hırâmân ve benzeri sözlerle ondan bahsedilir. 

Bunlarla kastedilen sevgilidir. Servinin benzetilen olarak ilişkilendirildiği unsurların 

başında boy gelir. Aynı sebeple, sevgili de ona teşbih edilir. Bazen de sevgilinin 

boyu daha yüksek ve daha güzel kabul edilir. Bu durumda servi, utanma, kıskanma, 

hayranlık duyma hâlinde ele alınır127.  

Beyitte gönül, bir yerde durmaması ve kararsızlığı yönüyle akarsuya teşbih 

edilmiş, serv-i ser-efrâz terkibi de sevgili yerine kullanılarak açık istiare yapılmıştır. 

Neylî, nida yoluyla Ey gönül! diyerek seslendiği gönlün, tıpkı bir akarsu gibi kararsız 

olduğunu söyler ve yoksa onun yine başını yukarı kaldıran, istiğna edip yüz çeviren, 

ilgi göstermeyen sevgiliye mi meylettiğini istifhâm ile sorar. Beytin ikinci 

mısraındaki yoksa ve yine kelimeleri, beyitte soruyu destekleyen unsurlar olarak 

kullanılmıştır. Bununla birlikte anlatıma nezaket katmak maksadıyla, âşığın 

gönlünün daima istiğna hâlindeki sevgiliye meylettiği bilindiği hâlde bilmezlikten 

gelinerek tecâhül-i ârifâne sanatı yapılmıştır. Ayrıca aralarında anlamca ilgi bulunan 

“cûy, bir yerde karar etmemek, meyletmek” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

Neylî’nin bu beytinde olduğu gibi bundan sonraki beyitlerinde de tecâhül-i 

ârifâne sanatı, istifhâm sanatıyla birlikte yer aldığından ve sayıca az olduğundan 

tecâhül-i ârifânenin bulunduğu beyitler ayrıca bir tasnife tabi tutulmamıştır. 

                                                           
124 Türkçe Sözlük, C. 2, TDK Yay., Ankara 1988, s. 1287. 
125 https://peyzax.com/cupressus-servi-agaci-cesitleri-ve-ozellikleri/  (5. 05. 2022). 
126 Harun Tolasa, a.g.e., 503. 
127 Cemal Kurnaz, Hayâlî Bey Divanının Tahlili, Ankara: Kurgan Edebiyat Yay., 2012, s. 328. 

https://peyzax.com/cupressus-servi-agaci-cesitleri-ve-ozellikleri/


 

71 
 

4. Beyit Bâde-peymalıgı ko sun kadehi iy sâkî 

       Kâle-i lutf u kerem kâbil-i endâze midir 

“Ey sâki! Sen artık şarap kadehini saymayı bırak. Cömertlik ve lutuf kumaşı 

ölçülmez.” 

Klâsik Türk şiirinde bezm âleminin en önemli unsurlarından biri sâkîdir. 

Meclise neşe ve canlılık veren odur. Ortada dolaşarak içki dağıtmak onun görevidir. 

Şairin gözünde sevgili bir sâkî sayılır veya bizzat sâkî sevgili mesâbesindedir. Sâkî 

bazen mutrib olarak da görev yapar. Bütün bu hâllerde sâkî mutlaka güzelliğiyle 

dikkat çeker, hatta âşık içkiden değil, sâkînin güzelliğinden sarhoş olmalıdır. Sâkî, 

içki sunar, meclise neşe ve parlaklık verir, şarkı söyler128. 

Bu beyitte soyut kavramlar olan cömertlik ve lutuf, somut olan kumaşa teşbih 

edilmiştir. Şair sâkîye seslenerek, şarap kadehini saymayı bırakıp kendisine 

sunmasını ister. Nasıl ki cömertlik ve lutuf kumaşı sayılamıyorsa şarap kadehini de 

saymamak gerekir. Zira şarap kadehi, âşığa sunulan en kıymetli ikram, büyük bir 

iyilik ve cömertliktir. Beyitte cevabı bilinen kâbil-i endâze midir? sorusuyla istifhâm 

yapılmıştır. Ayrıca  “bâde-peyma, kadeh, sâkî,” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

5. Beyit İstinâdıñ bu kadar cür’et-i sihre Neylî 

      Tab‘-ı mu‘ciz-eser ü nâdire-perdâza mıdır 

“Ey Neylî! Senin sihre cüret konusundaki dayanağın ender ve mucizevi eser 

yaratma kabiliyetine midir?” 

Beyitte nadir kelimesi  “ender bulunan, orijinal”; muciz “mucizevi şeyler 

gösteren, hayret ettiren”; eser129 kelimesi de “nişan, iz; bir kimsenin meydana 

getirdiği şey” anlamlarını karşılar. Neylî beyitte şairâne tefâhür ile şiirlerini överek 

sihre cüret etme konusundaki dayanağının, onun orijinal ve mucizevî, insanı hayrete 

düşüren eser yaratma yeteneği olduğunu söyler. Şair cevabını gayet iyi bildiği “Senin 

sihre cüret konusundaki dayanağın ender ve mucizevi eser yaratma kabiliyetine 

midir?” sorusuyla istifhâm yaparak etkili bir anlatım oluşturur. 

 

                                                           
128 İskender Pala, a.g.e., s. 461. 
129 Ferit Devellioğlu, a.g.e., s. 232. 



 

72 
 

1.1.6.1.  Gazel 51’in Anlatım Plânı 

Arka plânın ortaya konulduğu şerh kısmında da belirtildiği gibi, Neylî’nin bu 

gazelinin anlatım plânı aşağıdaki tablodaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Şair Sen “Ey gönül! Bu niyaz 

ediş acaba sevgilinin 

nazlı bir bakışı için 

midir, (yoksa) bu 

kadar delirmen de 

sihirler yapan o göz 

yüzünden midir?” 

 Sevgilinin nazlı 

bakışı ve sihirler 

yapan gözü 

Gönül 

2. Beyit Âşık/Şair Sen “Ey sevgili! Sen, 

gönlün dağınık 

sayfalarını zülfüne 

bağlama. Elem ve 

dert nüshası şiraze 

kabul etmez.” 

Gönlün dağınık 

sayfalarını  

Sevgili 

3. Beyit Şair Sen “Ey gönül! Yine 

senin tıpkı bir akarsu 

gibi bir yerde 

durmaya kararın yok. 

Yoksa sen yine baş 

çekmiş bir serviye 

mi meylettin? 

Başı çekmiş 

serviye  

Gönül 

4. Beyit Şair Sen “Ey sâki! Sen artık 

şarap kadehini 

saymayı bırak. 

Cömertlik ve lutuf 

kumaşı ölçülmez.” 

Kadehteki şarabı 

saymayı 

 

Sâkî 

5. Beyit Şair Sen “Ey Neylî! Senin 

sihre cüret 

konusundaki 

dayanağın ender ve 

mucizevi eser 

yaratma kabiliyetine 

midir?” 

Ender ve 

mucizevi eser 

veren yaradılışına 

Neylî 

 

 

 

 



 

73 
 

1.1.7. Gazel 65’in Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 65. gazel olarak yer alan metin, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin 

vezni, Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lün şeklindedir ve tamamı soru ekiyle 

söylenilmiştir. Gazelin kafiyesi; fursat, vuslat, kuvvet, devlet, nevbet, râhat 

kelimelerindeki -t’ler, redifi ise -mi soru eki ve var kelimesinden oluşan mi var’dır.  

 1. Beyit Çâh-ı mihnetden halâsa dâmen-i fursat mı var 

       Garka-i girdâb-ı hicre sâhil-i vuslat mı var 

  “Mihnet kuyusundan kurtulmak için ele geçen bir fırsat eteği mi var? Ayrılık 

girdabında boğulmaktan bizi kurtaracak bir kavuşma kıyısı mı var?”  

Neylî’nin bu beytinde mihnet, çukura; fırsat, eteğe; ayrılık, girdaba; kavuşma 

da sahile teşbih edilmiştir. Şair, beytin her iki mısraındaki soru ekleriyle bir istifhâm 

oluşturarak, mihnet kuyusundan kurtulmak için bir fırsat eteği ve ayrılık girdabında 

boğulmaktan onu kurtaracak bir kavuşma kıyısı olmadığını söyler. Burada redifi 

oluşturan mı var soru ifadeleriyle yok anlamı kastedilmektedir. Bu itibarla beyitteki 

sorular biçim olarak olumlu, anlam itibariyle olumsuzdur.  Ayrıca hicr ve vuslat 

kelimeleri arasında tezat vardır.   

2. Beyit Geşt-gîr-i gussa-i devrân ile söyleşmege  

      Bâzu-yı baht-ı zebûn-ı dilde ol kuvvet mi var 

“Feleğin tasalarını içinden çıkılmaz bir karmaşa hâline dönüştürenle 

söyleşmek için, o gönlün insanı alçaltan bahtının kolunda kuvvet mi var?” 

Klâsik Türk şiirinde şairin feleğe karşı tutumu menfidir. Onu, insanın kaderini 

ve talihini hazırlaması bakımından en şiddetli ve en acı şekilde itham eder. Felek; 

kıyıcı, zalim ve hilekârdır. Feleğin sözüne güven olmaz ve ona katiyen itimat 

edilmez, çünkü kimse onun elinden aman bulmamıştır. Âşığı sevgilisinden ayıran, 

insanı mihnete, cevr ü cefâya gark eden, kadehiyle zehir sunan, tam istediğine 

ulaşacağı zaman tersine dönmeye başlamakla onu bundan mahrum eden yine 

felektir130. Neylî de beyitte feleğe karşı olumsuz bir yaklaşım içindedir. Şair, feleği 

gam dolaştıran bir gezgin olarak düşünüp kişileştirerek onunla söyleşmek, hasbihal 

                                                           
130 Harun Tolasa, a.g.e., s. 426. 



 

74 
 

etmek ister, ancak felek yine yapacağını yapar ve âşığa kötü talihini hazırlar. Beyitte 

insanın felek ve kader karşısında kol gücüyle yapabileceği hiçbir şeyin olmadığı, 

çünkü feleğin hiçbir zaman insanın istekleri doğrultusunda hareket etmediği ifade 

edilir. Beyitte, o kuvvet mi? var diye soran şair, felek karşısındaki acziyetini istifhâm 

yoluyla dile getirir. Buradaki soru ifadesi biçim olarak olumlu, anlamca olumsuzdur.  

 

3. Beyit  Ol hümâ-yı nâz olur mı sâye-endâz-ı kerem 

‘Âşık-ı bî-çâreniñ başında ol devlet mi var 

  “O nazın ankası, cömertliğin gölgesini oluşturabilir mi? Çaresiz âşığın 

başında o talih mi var?” 

Devlet kuşu, talih kuşu ve cennet kuşu olan Hüma, Kaf dağında, Okyanus 

adalarında veya Çin’de yaşadığına inanılan efsanevî bir kuştur. Serçeden biraz 

büyük, yeşil kanatlı, sarı gagalı, boz saksağanı andırır bir kuşmuş. Eskiden bir 

meydanda Hüma uçurulur ve kimin başına konarsa o kişi padişah olurmuş. Bu 

bakımdan Hüma bir devlet kuşu olarak bilinir. Yine Hüma, göklerde uçunca gölgesi 

kimin başına düşerse o kişi ilerde padişah olurmuş. Klâsik Türk şiirinde Hüma, refâh, 

kudret ve mutluluğa giden bir baht açıklığının sembolü olarak anılır131. Beyitte Neylî,  

nazlı Hüma kuşunun,  çaresiz âşığın başında gölge yapmak konusunda bir cömertlik 

gösterip gösteremeyeceğini sorar. Beytin ikinci mısraındaki devlet kelimesiyle hem 

baht, talih hem de iktidar kastedilerek tevriye sanatı yapılmıştır. Beyitte Neylî, 

Hüma’nın,  gölgesiyle cömertlik etmeyeceğini gayet iyi bilmekte ve bu konudaki 

ümitsizliğini istifhâm sanatı aracılığıyla muhataba bildirmektedir.  

4. Beyit Âs(i)yâb-ı çerhde fikr-i dakîk eshâbına 

Kesret-i dûnân-ı bed-etvârdan nevbet mi var 

“Feleğin değirmeninde çok ince fikir sahipleri için kötü tavırlı alçakların 

çokluğundan sıra mı var?”  

Eskiden tarladan toplanan buğdaylar kışa hazırlık için köy ve kasaba 

değirmenlerine götürülür, fakat hemen herkesin buğdayını aynı zamanda bırakması 

sebebiyle yığılan buğdaylar, teslim sırasına göre öğütülüp sahiplerine iade edilirmiş. 

                                                           
131 İskender Pala, a.g.e., s. 262. 



 

75 
 

Şairlerin değirmen ve nevbet kelimelerini sürekli birlikte kullanmaları bu sıra 

usulünü imâ içindir132. Bu beyitte felek bir değirmene teşbih edilmiştir. Neylî, feleğin 

değirmeninde davranışları kötü olan insanların çok olduğunu ve feleğin, bu tip 

insanların yararına dönüp onları mutlu ettiğini, ancak dikkatli ve ölçülü davranan çok 

ince fikir sahiplerine bu imkânı tanımadığını ifade etmektedir. Beyitte feleğin 

nimetlerinden faydalanmak için bir türlü sıranın ince düşünceli olanlara 

gelmediğinden yakınan şair, nöbet mi var? diyerek istifhâm yapar. Buradaki soru 

ifadesi biçim olarak olumlu, anlam itibariyle olumsuzdur.  

5. Beyit Eylemez erbâbını âzurde-i gavgâ-yı dehr 

Künc-i ‘uzlet gibi Neylî gûşe-i râhat mı var 

“Ey Neylî! Dünyayı bilenler için dünyanın kavga sebebi olan konuları onları 

incitmez. Uzlet köşesine çekilmek gibi bir rahat köşe mi var?” 

Halka karışmamak, onlardan ayrı yaşamak, inzivaya çekilmek anlamlarındaki 

uzlet, tasavvufî anlamda günaha girmemek, daha çok ve daha ihlaslı ibadet etmek 

için toplumdan ayrılıp ıssız ve kimsesiz yerlere çekilmek, tek başına yaşamaktır. 

Buna halvet, inziva, vihdet adı da verilir133.  

Tasavvufi olarak görülebilecek bu beyitte Neylî mahlasına seslenerek 

dünyanın kavga ve mücadele sebebi olan konularının, dünyanın gerçeklerini bilen 

insanları incitmeyeceğini ve uzlet köşesi gibi rahat bir köşe olamayacağını söyler. 

Şair, “Uzlet köşesine çekilmek gibi bir rahat köşe mi var?” diyerek aslında sorusuna 

bir cevap aramamakta, bilakis cevabını gayet iyi bildiği hâlde düşüncesini 

pekiştirmek ve daha etkili kılmak için istifhâm sanatından faydalanmaktadır. Ayrıca 

“künc, gûşe” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

1.1.7.1. Gazel 65’in Anlatım Plânı 

Arka plânın ortaya konulduğu şerh kısmında da belirtildiği gibi, Neylî’nin bu 

gazelinin anlatım plânı aşağıdaki tablodaki gibidir: 

 

                                                           
132 Ahmet Atillâ Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, Dün Bugün Yarın Yayınları, C.3, İstanbul 2019, s. 

75. 
133 Süleyman Uludağ, a.g.e., s. 364. 



 

76 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Şair Biz “Mihnet kuyusundan 

kurtulmak için ele 

geçen bir fırsat eteği 

mi var? Ayrılık 

girdabında 

boğulmaktan bizi 

kurtaracak bir 

kavuşma kıyısı mı 

var?” 

Fırsat eteği/ 

Kavuşma 

kıyısı 

Okuyucu/ 

Dinleyici 

2. Beyit Şair Felek 

 

“Feleğin tasalarını 

içinden çıkılmaz bir 

karmaşa hâline 

dönüştürenle 

söyleşmek için, o 

gönlün insanı alçaltan 

bahtının kolunda 

kuvvet mi var?” 

Bahtının kolu   Okuyucu/ 

Dinleyici 

3. Beyit Şair O “O nazın ankası, 

cömertliğin gölgesini 

oluşturabilir mi? 

Çaresiz âşığın başında 

o talih mi var?” 

Cömertliğin 

gölgesi 

Okuyucu/ 

Dinleyici 

4. Beyit Şair İnce fikir 

sahipleri 

“Feleğin değirmeninde 

çok ince fikir sahipleri 

için kötü tavırlı 

alçakların 

çokluğundan sıra mı 

var?” 

Kötü tavırlı 

alçakların 

çokluğu 

 

Okuyucu/ 

Dinleyici 

 

5. Beyit Şair Dünya 

erbabı 

“Ey Neylî! Dünyayı 

bilenler için dünyanın 

kavga sebebi olan 

konuları onları 

incitmez. Uzlet 

köşesine çekilmek gibi 

bir rahat köşe mi var?” 

Dünyanın 

kavga sebebi 

olan konuları 

Neylî  

 

1.1.8. Gazel 72’nin 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 72. gazel olarak yer alan ve 6 beyitten oluşan gazelin vezni Me fâ î 

lün / Me fâ î lün / Fe û lün şeklindedir.  

Alur mı habbe-i nâ-çîze ‘âşık 

Cihânıñ gencini ol sîm-tensiz (G 72/4, D., s. 340) 



 

77 
 

“Âşık, gümüş tenli sevgili olmadan dünyanın hazinesinden küçük bir zerre 

alır mı?” 

Beyitte sevgilinin teni, parlaklığı ve beyazlığı itibarıyla gümüşe teşbih 

edilmiştir. Burada âşık için gümüş tenli sevgilinin, her şeyden hatta dünyanın 

hazinelerinden dahi daha kıymetli olduğu mübâlağalı bir anlatımla ifade edilerek 

âşığın nazarında sevgilinin nasıl konumlandığı ortaya koyulmaktadır. Beyitte cevap 

beklenmeyen ve cevabı bilinen alır mı? sorusuyla istifhâm sanatı yapılmıştır.  

1.1.8.1. Gazel 72’nin 4. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 72. gazelinin 4. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

4. Beyit Şair/ Âşık Âşık “Âşık, gümüş 

tenli sevgili 

olmadan 

dünyanın 

hazinesinden 

küçük bir zerre 

alır mı?” 

Dünyanın hazinesi Okuyucu 

/Dinleyici 

 

1.1.9. Gazel 76’nın 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 76. gazel, 5 beyittir. Gazelin vezni Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / 

Fâ i lâ tün / Fâ i lün şeklindedir.  

Bâde-i ‘ışkıñla cânâ câm-ı dil leb-rîz iken  

Seng-i cevriñle şikest olmak düşer mi şîşemiz (G 76/3, D., s. 343 )  

“Ey sevgili! Gönül kadehi, senin aşkının şarabıyla ağzına kadar dolu iken, 

senin cevrinin taşıyla şişemiz kırılıp düşer mi?” 

Klâsik Türk şiirinde, “sevgili devamlı olarak âşığa cevr ü cefâ eder. Bu, onun 

şânındandır. Âşığın vazifesi ise buna katlanmaktan ibarettir. ‘Lûtf u gazâp’ 

sevgilinin fennidir.”134 Bu beyitte aşk,  şaraba; gönül, kadehe; cevr de taşa teşbih 

edilmiştir. Neylî,  âdeta bir şarap gibi içtiği sevgiliye olan aşkının, gönlünde büyük 

bir yer kapladığını söyleyerek aşkının büyüklüğünü vurgulamaktadır. Beyitte içine 

                                                           
134 Cemal Kurnaz, Hayâlî Bey Divanının Tahlili, Ankara: Kurgan Edebiyat Yay., 2012, s. 255. 



 

78 
 

şarap konulan bir cisim anlamında kullanılan şişemiz ifadesi de âşık/şair dışındaki 

başka âşıkları da içermektedir. Şair, düşer mi? sorusuyla istifhâm yaparak sevgilinin 

aşığa çektirdiği eziyetlerin âşığın aşk şarabını içmesine engel olamayacağını, aşkını 

hiçbir surette yok edemeyeceğini ifade etmektedir. Zira sevgilinin bütün bu eziyetleri 

âşık için bir lutuf ve keremdir. Beyitte, aralarında anlam ilgisi bulunan “bâde, câm, 

şikest olmak, şîşe ” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

1.1.9.1. Gazel 76’nın 3. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 76. gazelinin 3. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

3. Beyit Âşık/Şair Sen “Ey sevgili! 

Gönül kadehi, 

senin aşkının 

şarabıyla ağzına 

kadar dolu iken, 

senin cevrinin 

taşıyla şişemiz 

kırılıp düşer 

mi?” 

Sevgilinin cevr taşı Sevgili 

 

1.1.10. Gazel 80’nin 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 80. gazel olarak yer alan ve 4 beyitten oluşan gazelin vezni Fe i lâ 

tün / Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lün şeklindedir.  

Mîve-i tâzeye hem-ser mi olur mîve-i huşk 

Suhan-i tâze belî köhneye tanzîr olmaz (G 80/4, D., s. 345) 

“Kuru meyve, taze meyveye denk olur mu? Hakkıyla söylemek gerekirse yeni 

söz eski söze benzetilemez.” 

Beyitte yeni söz, taze meyveye; eski söz de kuru meyveye benzetilmiştir. Bu 

beytin birinci mısraında, denk olur mu? soru ifadesiyle istifhâm yapılarak taze 

meyveye kuru meyvenin benzeyip benzemediği sorulmaktadır. Burada sorunun 

cevabı gayet iyi bilinmekte ve bu soru, okuyucuyu düşünmeye sevk etmektedir. 

Beytin ikinci mısraında da nasıl ki taze meyve, gerek görünüşü gerekse de tadı 

yönüyle kuru meyveden daha güzelse ve kuru yemişe benzemiyorsa yeni söylenmiş 



 

79 
 

bir sözün de mânâ yönüyle eski, önceden söylenmiş bir sözden daha güzel olduğu, 

yeni sözün eskiye benzemesinin mümkün olmadığı kesin bir dille ifade edilerek 

şairin sözlerinin yeni, orijinal olduğu muhataba bildirilmektedir. Beyitte yeni sözün, 

eski söze hiç benzetilemiyeceği vurgulanmaktadır. Beyitte tâze ile huşk; tâze ile 

köhne kelimeleri arasında tezat vardır. Beytin üzerine kurulduğu anlam zıtlığı sorulan 

soruyu da güçlendirmektedir. 

1.1.10.1. Gazel 80’nin 4. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 80. gazelinin 4. beytinin anlatım plânı şöyledir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

4. Beyit Şair O/Yeni 

söz 

“Kuru meyve, 

taze meyveye 

denk olur mu? 

Hakkıyla 

söylemek 

gerekirse yeni 

söz eski söze 

benzetilemez.” 

Eski söze 

benzetilemeyeceği 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

1.1.11. Gazel 89’un 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 89. gazel, 7 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Fe i lâ tün 

/ Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lün şeklindedir.  

Bir dahı var mı felek gibi ‘aceb ‘ahd-şiken 

İtmedi tâli‘ ile itdigi ‘ahdi incâz (G 89/4, D., s. 350)  

“Acaba felek gibi verdiği sözden dönen biri daha var mı? (O), talihiyle 

verdiği sözü yerine getirmedi.” 

Bu beyittte Neylî, feleğe karşı olan olumsuz tutumunu açıkça ortaya 

koymaktadır. Felek zalim ve hilekârdır. Onun sözüne katiyen güven olmaz.  O insana 

sıkıntı verir, cevr ü cefâ eder. Beyitte şair, feleği kişileştirerek ve “Acaba felek gibi 

verdiği sözden dönen biri daha var mı?” diye sorarak feleğin kendisine söz 

verdiğini, ancak kendisine kötü bir talih hazırlayarak verdiği sözden döndüğünü 

söyler ve feleğin sadakatsizliğinden şikâyet eder. Burada Neylî, cevabını gayet iyi 

bildiği soruyla önce okuyucunun dikkatini çekmekte, daha sonra da cevabını kendisi 



 

80 
 

vermektedir. Beyitte aceb ve var mı sorularıyla istifhâm yapılarak ifadeye kuvvet 

kazandırılmıştır. Ayrıca aralarında anlam ilişkisi bulunan “felek, tâli, ahd-şiken, 

incâz” kelimeleri arasında tenâsüb vardır.    

1.1.11.1. Gazel 89’un 4. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 89. gazelinin 4. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

4. Beyit Şair Felek “Acaba felek 

gibi verdiği 

sözden dönen 

biri daha var mı? 

(O), talihiyle 

verdiği sözü 

yerine 

getirmedi.” 

Verdiği sözü 

 

 

 

 

Okuyucu 

/Dinleyici 

                            

1.1.12. Gazel 96’nın 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 96. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Mef û lü / 

Me fâ î lü / Me fâ î lü / Fe û lün şeklindedir. 

Kasdı harem-i sîneye pervâz mı âyâ 

Şeh-bâz-ı hadeng-i müjesi bâl ü per açmış (G 96/3, D., s. 354)  

“Sevgilinin kirpik okunun doğanı, kanat açmış. Acaba niyeti gönül haremine 

uçmak mı?” 

  Klâsik Türk şiirinde kaş, göz ve gamze ile birlikte ele alınan kirpik, öldürücü 

ve yaralayıcı özelliği ile ele alınır. Bu nedenle genellikle ok, kılıç ve benzeri 

şekillerde düşünülür. Bunda şekil benzerliği yanında, özellikle birlikte hayal edilen 

kaşın rolü vardır135. Beyitte sevgilinin kirpiği oka, ok avcı bir doğan kuşuna, âşığın 

gönlü de hareme teşbih edilmiştir. Beyitte, pervâz mı ve acaba anlamına gelen âya 

sorularıyla istifhâm yapılarak sevgilinin kirpik okunun doğanının kanat açması 

hayalinden hareketle acaba, doğanın niyetinin gönül haremine uçup gönül kuşunu 

avlamak mı olduğu sorulmaktadır. Buradaki sorular bir taraftan gönlünün avlanma 

                                                           
135 Cemal Kurnaz, a.g.e., s. 159. 



 

81 
 

tehlikesinden ötürü âşığın endişesini yansıtırken diğer taraftan da sevgilinin 

kirpiklerinden fırlatılan okların, âşığın sevgilisi tarafından fark edildiğini ortaya 

koyması bakımından âşığın ümidini bildirmektedir. Ayrıca beyitte, aralarında anlam 

ilgisi bulunan “harem-i sîne, şeh-bâz-ı hadeng-i müje, pervâz, bâl ü per açmak” 

kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

1.1.12.1. Gazel 96’nın 3. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 96. gazelinin 3. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

3. Beyit Şair Sevgilinin

kirpik 

okunun 

doğanı 

“Sevgilinin 

kirpik okunun 

doğanı, kanat 

açmış. Acaba 

niyeti, gönül 

haremine uçmak 

mı?” 

Gönül haremi 

 

 

Okuyucu 

/Dinleyici 

                            

1.1.13. Gazel 100’ün 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 100. gazel olarak yer alan ve 6 beyitten oluşan gazelin vezni, Me fâ 

î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün şeklindedir.  

Vesah-şûy-ı günâh oldıkca tevbe mi olur mâni‘ 

Komaz hâsiyyetin icrâya âb-ı telh sâbûnuñ (G 100/3, D., s. 356 )  

“(İnsanın) işlediği günah kirini yıkamasına (daha önce) günahlara tevbe 

etmiş olması engel mi teşkil eder?(engel değildir), (tıpkı) acı su(yun) sabunun 

temizleme etkisini yerine getirmesine izin vermez (izin vermemesi gibi)” 

Tevbe/tövbe tasavvufta, kulun işlediği günah ve yaşadığı masiva 

durumlarından, pişmanlık üzere niyette Hakk’a rücu etmesi, amelde işlediği günah 

ve masivalara dönmemek için azm etmesine denir. Sufiler tövbeyi tasavvuf yoluna 

girmek olarak anlamlandırırlar, çünkü avam ehli olan kişinin havas ehli olan erenler 



 

82 
 

meclisine girişi ve azmidir ki kişiyi ahlâken günahtan ve masivadan kurtarır136. Bekir 

Topaloğlu, tövbenin şartlarını ve hükümlerini şöyle açıklar: 

“Kur’ân-ı Kerîm’de tövbe etme hakkının tövbeyle, ilâhî affa mazhar olabilme 

imkânının bilerek ve inatla değil de cehalet yüzünden kötülük yapan kimseye 

verildiğine işaret edilir (en-Nisâ 4/17; el-En‘âm 6/54; en-Nahl 16/119). Buradaki 

cehalet “bilgisizlik” anlamına geldiği gibi “beşerî hislerin baskısı altında bulunan 

kalbin duyarsızlığı” mânasına da alınabilir. Allah’ı rab, Muhammed’i peygamber 

ve İslâm’ı din olarak kabul eden kimsenin bu gafleti uzun sürmez, pişmanlık duyarak 

tövbe eder; Nisâ sûresindeki âyetin devamı da buna işaret etmektedir. Şu halde 

tövbenin ilk şartı nedâmettir, Resûlullah’ın ifadesiyle, “Pişmanlık duymak tövbenin 

kendisidir” (Müsned, I, 422-423, 433; İbn Mâce, “Zühd”, 30). Nedâmet halinde 

bulunan kişi tövbeye konu olan günahı terkeder ve bir daha işlememeye karar verir. 

Âlimler tövbenin Allah nezdinde kabul edilmesinin bu üç şartına (nedâmet, terk, 

tekrar işlememe) bir dördüncüsünü eklemiştir; o da iyi amel işlemek suretiyle 

geçmişteki hataların telâfi edilmesidir. Bu dört şartın üçüncüsünü oluşturan günahı 

tekrar işlememe hususu Allah’ın mağfiretine kavuşmak için Kur’an’da şart 

koşulmuştur (Âl-i İmrân 3/135). Nefsânî arzularına kapılabilen insan için zor bir 

sınav olan bu noktada tövbe teşebbüsünde öncelik verilmesi gereken şey bir daha 

yapmamaya kesin karar vermektir. Bununla birlikte günahın tekrar işlenmesi 

durumunda yine pişmanlık duyup bir daha yapmamaya azmetmek gerekir. Nitekim 

bir hadiste Allah’tan sürekli bağışlanmasını dileyen kimsenin günahında ısrar etmiş 

sayılmayacağı ifade edilmiştir (Ebû Dâvûd, “Vitir”, 26; Tirmizî, “Daʿavât”, 

106).”137 

Bu beyitte günah, kire teşbih edilmiştir. Şair, insanın işlediği günah kirini 

yıkamasına diğer bir ifadeyle günahlardan arınması için tövbe etmesine, daha önce 

işlediği günahlara tövbe etmiş olmasının engel teşkil etmeyeceğini, hikemâne bir 

üslûpla söyler. “Acı su sabunun temizleme etkisini yerine getirmesine izin 

vermez”diyerek de kirli bir suyun sabunun temizleme etkisini ortadan kaldıracağını 

ifade eder. Nitekim sabunun temizleme etkisini yerine getirmesi için temiz su 

gerekir. Bunun gibi günahın kirinin yıkanması ve arınmanın gerçekleşmesi için 

gerekli olan şey de tövbedir. Beyitte cevabı bilinen ve okuyucuyu düşünmeye sevk 

eden “tevbe mi olur mâni” sorusuyla istifhâm yapılmış ve bu soruyla “tevbe mâni 

olmaz” mânâsı kastedilmiştir.  

                                                           
136 Halil İbrahim Genç, “Tasavvuf-Gizli Bir Hazineyim Bilinmektir Muradım”, s. 49/358, 

      https://birbeyturk.blogspot.com/2018/12/gizli-bir-hazineyim-bilinmektir-muradm.html 
137 Bekir Topaloğlu, “Tövbe”, DİA, C.41, İstanbul 2012, s. 281. 

https://birbeyturk.blogspot.com/2018/12/gizli-bir-hazineyim-bilinmektir-muradm.html


 

83 
 

1.1.13.1. Gazel 100’ün 3. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 100. gazelinin 3. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

3. Beyit Şair O (İnsan) “(İnsanın) 

işlediği günah 

kirini 

yıkamasına 

(daha önce) 

günahlara tevbe 

etmiş olması 

engel mi teşkil 

eder? (engel 

değildir), (tıpkı) 

acı su(yun) 

sabunun 

temizleme 

etkisini yerine 

getirmesine izin 

vermez (izin 

vermemesi 

gibi)” 

Temizleme etkisini 

 

Okuyucu 

/Dinleyici 

                            

1.1.14. Gazel 102’nin 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 102. gazel, 7 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Mef û lü 

/ Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün şeklindedir.  

Bir dil mi var bu saydgeh-i ‘ışkda meger 

Şeh-bâz-ı çeşmiñ anı şikâr itmedik seniñ (G 102/2, D., s. 357) 

“Ey sevgili! Bu aşkın av yerinde, senin gözünün doğanının avlamadığı bir 

gönül mü var?”   

Klâsik Türk şiirinde sevgili, âşık üzerinde gözleri ile çok etkilidir. Sevgilinin 

gözleri mânâlı bakışlarıyla âdeta âşığa bir şeyler anlatır. Bu anlatış bazen bir ok 

şeklinde âşığın gönlüne girip onu yaralar. Bu durumda göz ile birlikte kaşlar, 

kirpikler ve gamze de söz konusu edilir138. Beyitte sevgilinin gözü, âşığın gönlünü 

avlaması itibariyle şeh-bâza, aşk da av yerine teşbih edilmiştir. Şair, aşkın av 

                                                           
138 İskender Pala, a.g.e., s. 124. 



 

84 
 

yerinde, sevgilinin gözünün doğan kuşuna av olmayan bir gönlün olamayacağını 

söyler. Burada bir avcı mazmunu yer almaktadır. Beyitte cevabı gayet iyi bilinen bir 

gönül mü var? sorusuyla istifhâm yapılmış ve bu soru bir gönül yok anlamında 

kullanılmıştır. Ayrıca beyitte, aralarında anlam ilgisi bulunan “saydgeh, şeh-bâz, 

çeşm, şikâr” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

1.1.14.1. Gazel 102’nin 2. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 102. gazelinin 2. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

2. Beyit Âşık/Şair Sen “Ey sevgili! Bu 

aşkın av yerinde, 

senin gözünün 

doğanının 

avlamadığı bir 

gönül mü var?”   

Sevgilinin gözünün 

doğanı 

 

 

 

Sevgili 

 

1.1.15. Gazel 102’nin 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Mef û lü / Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün”   

Bir şûh-ı gonce-leb mi kodı bâg-ı dehrde 

Gül-berg-i hüsniñ anı hezâr itmedik seniñ (G 102/4, D., s. 357) 

“Ey sevgili! Bu dünya gül bahçesinde senin gül yaprağı kadar zarif, ince 

güzelliğinin bülbüle çevirmediği dudağı goncaya benzeyen bir alımlı güzel mi 

kaldı?” 

Klâsik Türk şiirinde sevgilinin yüzü ve yanağı ile gülün sıkı bir münasebeti 

vardır. Kokusu ve rengi bakımından çok güzel olan gül daima tazedir. Gülün henüz 

açılmamış, tomurcuk hâli gonca da sevgilinin ağzı yerine kullanılır. Ağzın kapalı 

hâli, içinde sırlar saklayan bir gülü andırır, onun açılması sırrın açığa çıkmasıdır139. 

Bülbül, şakıyışlarıyla ağlayıp inleyen, durmadan sevgilisinin güzelliklerini anlatan ve 

ona aşk sözleri arz eden bir âşığın timsalidir. Bülbül güle âşık kabul edilir. Üstelik 

güzel sesi de âşığın güzel sözleri, şiirleridir. Nasıl bülbül gülsüz olmazsa âşık da 

                                                           
139 İskender Pala, a.g.e., s. 204.  



 

85 
 

maşûksuz olmaz140. Bülbülün ötüş zamanı daha çok sabah ve seher vaktidir. Öterken 

güle bakar. Sanki gül, onun önünde, sayfalarını sabah rüzgârının açtığı bir defter 

veya kitaptır. Bülbül çoğu zaman mesttir. Mestliği yine güle ve gülün güzelliğine 

dayanır. Güzeli ve güzelliği övmede bülbülün üzerine yoktur. Bülbülün içinde 

bulunduğu hâl, niyaz hâlidir. Buna karşılık, güldeki de nazdır. O, sanki bu ötüş ve 

nağmeleri ile gül etrafında destan hâsıl etmiştir, fakat bu ötüşler neşeli olmaktan 

ziyade ıztıraplıdır. Acı ve elem ifade ederler. Ulaşamamanın, arzuya nail olamayışın,  

aksine cevr ü cefâya maruz kalışın ve tegafülün nale ve feryatlarını taşır. Bülbülle 

gülün gonca hâli arasında münasebet daha belirlidir, çünkü goncanın açılışı, bülbülün 

nağme ve feryatları ile olmaktadır141.  

Beyitte sevgilinin dudağı goncaya, güzelliği de gül yaprağına benzetilmiştir. 

Şair, sevgiliye “Bu dünya gül bahçesinde senin gül yaprağı kadar zarif, ince 

güzelliğinin bülbüle çevirmediği dudağı goncaya benzeyen bir alımlı güzel mi 

kaldı?” diye sormaktadır. Burada güzelliği gül yaprağı kadar zarif, dudağı goncaya 

benzeyen alımlı sevgilinin, âşığı bülbüle çevirdiği, başka bir ifadeyle âşığı bülbül 

gibi âh ve feryat ettirdiği, ağlatıp inlettiği söylenir. Beyitte “hezâr” kelimesi, hem 

bülbül hem de bin anlamı kastedilerek tevriyeli kullanılmıştır. Söz konusu kelime bin 

anlamıyla düşünüldüğünde de, sevgilinin güzellikte tek ve üstün olduğu vurgulanır. 

Beyitte mi soru edatıyla oluşturulmuş cevabı bilinen soruyla istifhâm yapılarak güzel 

ve etkili bir anlatım sunulmuştur. Ayrıca aralarında anlamca ilgi bulunan “hezâr,  

şûh-ı gonce-leb, bâg-ı dehr, gül-berg-i hüsn” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

1.1.15.1. Gazel 102’nin 4. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 102. gazelinin 4. beytinin anlatım plânı şöyledir: 

 

 

 

 

 

                                                           
140 İskender Pala, a.g.e., s. 97. 
141 Harun Tolasa, a.g.e., s. 486. 



 

86 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

4. Beyit Âşık/Şair Sen “Ey sevgili! Bu 

dünya gül 

bahçesinde senin 

gül yaprağı kadar 

zarif, ince 

güzelliğinin bülbüle 

çevirmediği dudağı 

goncaya benzeyen 

bir alımlı güzel mi 

kaldı?” 

Sevgilinin gül 

yaprağı gibi olan 

zarif güzelliği 

 

 

 

Sevgili 

 

1.1.16. Gazel 102’nin 7. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Mef û lü / Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün”   

Çeşm-i firâk-dîde-i Neylîye gün mi var 

Sevdâ-yı kâkülüñ şeb-i târ itmedik seniñ (G 102/7, D., s. 358) 

“Ey sevgili! Senin kara kâkülünün aşkına düşen Neylî’nin ayrılık görmüş 

gözünü kara geceye çevirmediği (bir) gün mü var?” 

Âşığın en büyük derdi, ıztırabı, sevgiliden ayrı olmaktır. Ayrılık ve hasret, 

âşığın hiç tahammül edemediği veya nadiren olmak üzere pek zor tahammül ettiği 

hususlardır. Bu ayrılığın âşık üzerindeki tesiri, şu neticeleri doğurur: Âşık ölmek 

durumundadır, kan yutar, gece sabahlara kadar yanar, ağlar ve âh eder, daima kanlı 

gözyaşı döker, âşığı yaşlandırır, belini büker, gam keder içinde bırakır142. Klâsik 

Türk şiirinde sevgilinin saçları, âşığa en çok tesir eden bir güzellik unsuru veya âşık 

için, sevgilinin en hoşa giden tarafı olarak göze çarpar. Saç şekli, kokusu, rengi ve 

benzeri yönlerden birçok beyte anlam verir. Renk itibariyle ele alındığında, geceye 

teşbih edilir. Saçların geceye teşbih edilmesinin en büyük ve tek sebebi siyahlık 

üzerine olan iştiraktir. Klâsik şiirde saçın değişmez rengi siyahtır143. Beyitte sevdâ-yı 

kâkül ile şeb-i târ kelimeleri arasında bir ilişki kurulmuştur. Burada sevgilinin kara 

kâkülünün arzusunun ve ayrılığın verdiği ıztırabın Neylî’nin gözünü karanlık geceye 

çevirmediği bir günün olmadığı söylenir. Beyitte şeb ve gün kelimeleri arasında tezat 

                                                           
142 Harun Tolasa, a.g.e., 399-400. 
143 Harun Tolasa, a.g.e., 173. 



 

87 
 

vardır. Ayrıca kökü esved olan “sevda” kelimesi, hem kara anlamı hem de aşk, arzu 

anlamı; “târ” kelimesi, hem karanlık, hem de saç teli anlamı kastedilerek tevriyeli 

kullanılmıştır. Beyitte cevabı bilinen gün mü var? sorusuyla istifhâm yapılarak 

anlatıma kuvvet kazandırılmış ve bu soruyla gün yok anlamı kastedilmiştir. Ayrıca 

aralarında anlam ilgisi bulunan “çeşm, dîde, sevdâ, kâkül, şeb, târ” kelimeleri 

arasında tenâsüb vardır. 

1.1.16.1. Gazel 102’nin 7. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 102. gazelinin 7. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

7. Beyit Âşık/Şair Sen “Ey sevgili! 

Senin kara 

kâkülünün 

aşkına düşen 

Neylî’nin ayrılık 

görmüş gözünü 

kara geceye 

çevirmediği (bir) 

gün mü var?” 

Neylî’nin ayrılık 

görmüş gözünü 

 

 

Sevgili 

 

1.1.17. Gazel 110’un 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 110. gazel, 7 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Mef û lü 

/ Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün şeklindedir.  

Yazdıkca hâlin ol şehe bîm-i ‘itâbdan 

Bir dil mi var ki hâme-sıfat iki şak degil (G 110/5, D., s. 362) 

“(Âşık), o padişaha durumunu bildirmek için yazdıkça azarlanma 

korkusundan kalem gibi iki parça olmayan bir gönül mü kalır?” 

Sevgilinin özellikleri arasında acımasız ve zalim oluşu en başta gelir. Sevgili 

katı gönüllü ve merhametsizdir.  O daima cevr ü cefâ eder, ilgi göstermez, 

umursamaz, âşığa yâr olmaz, vuslatı istemez. Sevgili güçlüdür, muktedirdir, gönül 

ülkesinin sultanı, hükümdarıdır. Konumuna uygun öfke gösterir. Bu yüzden öfkesi 

büyüktür, şiddetlidir, azap verir. O öfkelendiğinde gazaplanır. Gazabı uyandığı vakit, 



 

88 
 

cevreder144. Sevgilinin eziyeti karşısında âşık, âh ve feryat eder, sabahlara dek ağlar, 

gözüne uyku girmez. Gam ve keder içinde hasta düşer, çaresiz kalır.  

Beyitte âşığın gönlü kaleme, sevgili de açık istiare ile padişaha teşbih 

edilmiştir. Neylî, âşığın, hâlini sevgiliye arz etmek için yazması durumunda, 

azarlanma korkusuyla gönlünün tıpkı bir kalem gibi kırılıp iki parçaya ayrıldığını 

söyler. Beyitte cevabı bilinen bir dil mi var soru ifadesiyle istifhâm yapılarak âşığın 

içinde bulunduğu endişeli ve üzüntülü ruh hâli dışa yansıtılmaktadır.  

1.1.17.1. Gazel 110’un 5. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 110. gazelinin 5. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

5. Beyit Şair Âşık “(Âşık), o 

padişaha 

durumunu 

bildirmek 

için yazdıkça 

azarlanma 

korkusundan 

kalem gibi 

iki parça 

olmayan bir 

gönül mü 

kalır?”  

Sevgili tarafından 

azarlanma korkusu 

 

 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

1.1.18. Gazel 116’nın 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 116. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Mef û lü 

/ Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün şeklindedir.  

Ben şeyh-i şehre minnet-i himmet mi eylerim 

Pîr-i mugândan ister idim himmet istesem (G 116/3, D., s. 365)   

“Ben, şehrin şeyhinden lutuf ve kerem mi isterim? Lutuf istesem 

meyhaneciden isterdim.” 

                                                           
144 Ramazan Arı, “Klâsik Türk Şiiri Gazel Geleneğinde Duygularla ilişkisi İtibariyle Aşk-Fuzûlî 

Örneği”, Divan Edebiyatı Araştırmaları Dergisi 20, İstanbul 2018, s. 89. 



 

89 
 

Neylî’nin bu beytinde şeyh ifadesiyle kastedilen zâhid’dir. Klâsik Türk 

şiirinde rindlik ve âriflik vasıflarını taşıyan âşık tipini kendine mâl eden şair, zahirde 

dindar geçinip kendisini her fırsatta tenkit eden, ardı arkası gelmez vaaz ve 

nasihatlerle bunaltan, halkı aleyhine kışkırtarak rahatını kaçıran, ancak fırsatını 

bulunca kendi de nefsine uymayı ihmal etmeyen sözde dindarları da daha çok zâhid 

ve sûfî adı altında hedef alır145. Harâbât ehli olarak anılan rind, meyhaneden 

çıkmayan, devamlı sarhoş bir gönül adamıdır. Rind, genel mânâda ise bir tasavvuf 

ehlidir. İki dünyayı terk ederek Allah’a yönelmiştir. Yarın endişesinden uzaktır146. 

Pîr-i mugân, tasavvufta kâmil mürşid veya kutb-ı âlem yerinde kullanılan bir tabirdir. 

Meyhaneci anlamına da gelen bu kelime, aşk şarabı sunan, Allah sevgisini insanlara 

öğretmeye çalışan mürşidler için de kullanılmıştır147.  

Bu beyitte Neylî, şehrin şeyhinden diğer bir ifadeyle zâhidden, lutuf ve kerem 

istemeyeceğini, böyle bir istekte bulunması hâlinde de ancak meyhaneciden 

isteyeceğini söylemektedir. Şair, “Ben, şehrin şeyhinden lutuf ve kerem mi isterim?” 

şeklinde, aslında cevabını gayet iyi bildiği bir soruyu sorarak istifham yapmakta ve 

zâhide karşı olan menfî tutumunu açıkça ortaya koymaktadır. Ayrıca beyitte himmet 

kelimeleri tekrarlanarak tekrîr sanatı yapılmış ve böylelikle anlatıma akıcılık 

kazandırılmıştır. 

1.1.18.1. Gazel 116’nın 3. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 116. gazelinin 3. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

3. Beyit Şair Ben “Ben, şehrin 

şeyhinden lutuf 

ve kerem mi 

isterim? Lutuf 

istesem 

meyhaneciden 

isterdim.” 

Şehrin şeyhinin 

lutfu ve keremi  

 

 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

 

                                                           
145 Ahmet Atillâ Şentürk, Klâsik Osmanlı Edebiyatı Tiplerinden Sûfî yahut Zâhîd Hakkında, İstanbul: 

Enderun Kitabevi, 1996, s. 1.  
146 Cemal Kurnaz, a.g.e., s. 83. 
147 Ethem Cebecioğlu, a.g.e., s. 388. 



 

90 
 

1.1.19. Gazel 118’in Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 118. gazel olarak yer alan ve 5 beyitten oluşan gazelin vezni, Fe i lâ 

tün / Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lün şeklindedir ve tamamı soru ekiyle 

söylenilmiştir. Gazelin kafiyesi; gül, fülfül, gül, karanfül, tegâfül, bülbül 

kelimelerindeki -ül’ler redifi ise mi soru eki ve disem kelimesinden oluşan mi 

disem’dir.  

1. Beyit Leb-i cânâne ‘aceb la‘l mi yâ gül mi disem 

   ‘Anberîn-hâline hem müşk mi fülfül mi disem 

“Sevgilinin dudağına acaba la’l mı ya da gül mü desem? Anber kokulu 

benine hem misk hem de karabiber mi desem?” 

Klâsik Türk şiirinde dudak, üzerinde sıklıkla durulan güzellik 

unsurlarındandır. Dudak, görünüş güzelliği, rengi, dar ve yuvarlak hâliyle, 

kenarındaki beni ve ayva tüyleriyle hayranlık uyandıran bir güzellik arz eder. 

Sevgilinin dudağı renk itibarıyla ele alındığında, güle ve kırmızı ve değerli bir süs 

taşı olan la’le teşbih edilir. Sevgilinin diğer bir güzellik unsuru da benidir. Ben, 

vücutta meydana gelen noktadır. Klâsik şiirde genellikle yüzde bulunan benler ile bu 

benlerin renginin siyahlığı ile küçüklüğünden sık sık bahsedilir. Daha çok yanak, saç, 

kaş, ayva tüyleri ve dudak ile birlikte bulunur. Hâl (durum, keyfiyet) kelimesiyle 

cinâslar kurar. Ben olarak her şeyden önce o bir noktadır. Bu nokta, güzellik 

sayfasına başka bir deyişle yanağa zülüf kaleminden damlamıştır. Zülüf, cemal 

kelimesinin cim’i olunca ben de onun içindeki nokta olur. Yine siyah rengiyle bir 

karabiber olan ben, Hindistan’ı da beraberinde bulundurur. Ben, bazen amber, bazen 

de misktir148. Bu beyitte de Neyli, aceb la’l mi yâ gül mi disem sorusuyla sevgilinin 

dudağına la’l mı ya da gül mü, bunlardan hangisini; hem müşk mi fülfül mi disem 

soru ifadesiyle de sevgilinin amber kokan benine, hem misk hem de karabiber, her 

ikisini de mi diyeceği konusunda yaşadığı kararsızlığı dile getirmiştir. Beyitte 

ardarda sorulan ve aslında cevabı gayet iyi bilinen sorularla istifhâm yapılarak 

anlatım daha etkili hâle getirilmiştir. Ayrıca beyitte, “leb, gül, ‘anberîn-hâl, müşk, 

fülfül” kelimeleri arasında tenâsüb vardır.  

                                                           
148 İskender Pala, a.g.e., s. 224. 



 

91 
 

2. Beyit Oldı pervâne vü bülbül gibi dil pür-tef ü zâr 

   Sana iy şûh-ı cihân şem‘ mi yâ gül mi disem 

“Ey dünyanın işvelisi! Gönül, pervane ve bülbül gibi yanan ve inleyen oldu. 

Sana mum mu, yoksa gül mü desem?”  

Beyitte Klâsik Türk şiirinin en belirgin iki mazmunu olan gül ü bülbül ve şem 

ü pervane mazmunlarına telmih vardır. Beyit, şakıyışlarıyla feryat figan edip, ağlayıp 

inleyen, durmadan gülün güzelliklerini anlatan ve ona aşk sözleri arz eden bülbül ile 

geceleyin mum ışığının çevresinde dönerek bir an geldiğinde kendisini mumun 

alevine bırakıp sevgilisi uğruna sessizce can veren, sadık bir âşık olan pervanenin 

hikâyelerine telmihte bulunur. Ey dünyanın işvelisi diyerek sevgiye seslenen Neylî, 

beytin birinci mısraında gönlünün, pervane gibi yanıp bülbül gibi inlediğini söyler. 

İkinci mısrada da şem mi yâ gül mi disem diye soran şair, sevgiliye mum mu yoksa 

gül mü diyeceği konusunda yaşadığı kararsızlığı dile getirir. Neylî, aslında cevabını 

bildiği soruları sormakta, sevgilinin hem mum, hem de gül olduğunu gayet iyi 

bilmektedir. Böylelikle beyitte istifhâm sanatı yapılmıştır. Ayrıca aralarında anlam 

ilişkisi bulunan birinci mısradaki “pervâne vü bülbül” kelimeleriyle, ikinci mısradaki 

“şem” ve “gül” kelimeleri müşevveş leff ü neşr oluşturmaktadır.  

3. Beyit Hasret-i haddiñ ile sînedeki dâglara 

   Bilmem iy lâle-ruhum gül mi karanfül mi disem 

“Ey lâle yanaklım! ‘Yanağının hasretiyle oluşan göğüsteki yaralara, gül mü 

yoksa karanfil mi desem?’ bilmiyorum.” 

Klâsik Türk şiirinde sevgilinin yanağı, kırmızı rengiyle lâleye teşbih edilir. 

Lâlenin ortasındaki siyahlık, sevgilinin yanaklarına özenme ve onu kıskanma 

dolayısıyla bağrında meydana gelmiş bir yara, dağlama olur. İran mitolojisine göre 

yıldırım, yaprağın üstündeki çiğ tanesine düşmüş, çiğ tanesi ve yaprak alev alarak 

donmuş, lâle de böylece ortaya çıkmıştır. Buna göre, lâlenin ortasındaki karanlık da 

yıldırım yanığı imiş149. Beyitte, sevgilinin yanağı lâleye benzetilerek lâlenin 

ortasındaki siyahlıkla sevgilinin yanağının hasretiyle oluşan yaralar arasında, renk 

itibarıyla bir anlam ilgisi kurulmuştur. Yine âşığın göğsünde açılan yaralar, yuvarlak 

                                                           
149 İskender Pala, a.g.e., s. 342. 



 

92 
 

şekli ve kırmızı rengi itibariyle gül ve karanfile benzetilmiştir. Neylî, bilmem gül mü 

karanfil mi desem diyerek göğsündeki yaraları nasıl tanımlayacağı konusundaki 

kararsızlığını ifade etmiştir. Şair, aslında göğsündeki yaraların hem gül hem de 

karanfil olduğunu gayet iyi bilmektedir. Beyitte, cevabı bilinen soruyla istifhâm 

yapılarak anlatıma kuvvet kazandırılmıştır. Ayrıca “hadd, ruh, lâle, dâğ, gül, 

karanfil”   kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

4. Beyit Böyle nâz eylemeden kasdı o şûhuñ bilmem 

   Şîve mi ‘âşıkına yohsa tegâfül mi disem 

“‘O cilveli sevgilinin böyle naz yapmaktan niyeti, âşığına işve mi, yoksa 

bilmezlikten gelme mi desem?’ bilmiyorum.” 

Sevgilinin en önemli özelliklerinden biri de nazlı oluşudur. Bu nazlılık ona 

yakışmakla birlikte bazen de âşığı üzer. Sevgili zalim, kan dökücü, insafsız ve 

kayıtsızdır. Güler, eğlenir, naz eder,  hâlden anlamaz, bilip de bilmezlikten, görüp de 

görmezlikten gelir. Sevgilinin zulmetmesi çok tabii bir hadisedir. Zira bu dünyaya 

güzeller naza, âşıklar niyaza gelmiştir. Âşık niyaz ettikçe, o naz edip istiğna 

gösterecektir. Bu nedenle âşık, sevgiliden vuslat değil, naz bekler150. Bu beyitte 

Neylî, şîve mi âşıkına yohsa tegâfül mi disem soru ifadesiyle cilveli sevgilinin çok 

naz yapmasındaki niyetinin, âşığına işve yapmak mı yoksa onu bilmezlikten gelme 

mi olduğunu sorar. Oysa şair, sevgilinin naz yapmasındaki niyetinin, hem işve hem 

de tegâfül olduğunu gayet iyi bilmektedir. Şair, ifadeyi soru şeklinde düzenleyip 

istifhâm yaparak güzel ve etkili bir anlatım sunar. Ayrıca beyitte, aralarında anlam 

ilgisi bulunan  “nâz, şûh,  şîve, tegâfül”  kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

5. Beyit Meclis-i yârda sûzişle idersin efgân 

Neyliyâ ben sana pervâne mi bülbül mi disem 

“Ey Neylî! Sevgilinin meclisinde yanarak feryat edersin. Ben sana pervane mi 

bülbül mü desem?” 

Bu beyit, gazelin ikinci beytiyle konu bakımından benzerlik göstermektedir. 

Gazelin ikinci beytiyle bu beyit arasındaki tek fark ise bu beyitte, gül ve şem 

mazmunlarına yer verilmemesidir. Neylî, sevgilinin bulunduğu yerde pervane gibi 

                                                           
150 Cemal Kurnaz, a.g.e., s. 194. 



 

93 
 

yanmakta, bülbül gibi inlemektedir. Ey Neylî diyerek mahlasına seslenen şair, ben 

sana pervane mi bülbül mi disem şeklinde, cevabını bildiği sorularla istifhâm 

yapmıştır. Ayrıca beyitte, ilk mısrada söylenen  “sûzişle” ve “efgân” kelimeleri ile 

ikinci mısradaki “pervâne” ve “bülbül” kelimeleri arasında mürettep leff ü neşr 

vardır. 

1.1.19.1. Gazel 118’in Anlatım Plânı 

Arka plânın ortaya konulduğu şerh kısmında da belirtildiği gibi, Neylî’nin bu 

gazelinin anlatım plânı aşağıdaki tablodaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Şair Ben  “Sevgilinin 

dudağına acaba 

la’l mı ya da gül 

mü desem? Anber 

kokulu benine 

hem misk hem de 

karabiber mi 

desem?” 

Sevgilinin 

dudağı/Anber 

kokulu beni 

Okuyucu/ 

Dinleyici 

 

2. Beyit Âşık/Şair Ben 

 

“Ey dünyanın 

işvelisi! Gönül, 

pervane ve bülbül 

gibi yanan ve 

inleyen oldu. Sana 

mum mu yoksa 

gül mü desem?” 

Sevgiliye mum 

mu, yoksa gül mü 

diyeceği 

 

Sevgili/ 

Dünyanın 

işvelisi 

3. Beyit Âşık/Şair Ben 

 

“Ey lâle yanaklım! 

‘Yanağının 

hasretiyle oluşan 

göğüsteki 

yaralara, gül mü 

yoksa karanfil mi 

desem?’ 

bilmiyorum.” 

Sevgilinin 

yanağının 

hasretiyle oluşan 

göğüsteki yaralar 

 

Sevgili/ 

Lâle 

yanaklı 

4. Beyit Şair Ben 

 

“‘O cilveli 

sevgilinin böyle 

naz yapmaktan 

niyeti, âşığına işve 

mi yoksa 

bilmezlikten 

gelme mi desem?’ 

bilmem.” 

Sevgilinin naz 

yapmasındaki 

niyeti 

 

Okuyucu/ 

Dinleyici 

 



 

94 
 

5. Beyit Şair 

 

 

Ben 

 

“Ey Neylî! 

Sevgilinin 

meclisinde 

yanarak feryat 

edersin. Ben sana 

pervâne mi bülbül 

mü desem?” 

Pervane mi, 

bülbül mü 

diyeceği 

 

Neylî  

 

1.1.20. Gazel 120’nin 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 120. gazel, 6 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Fe i lâ 

tün / Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lün şeklindedir.  

İtmez erbâbını üftâde-i tîh-i esbâb 

Reh-i teslîm gibi var mı tarîk-i eslem (G 120/2, D., s. 367)  

“Teslimiyet yolu gibi daha doğru bir yol var mı? Erbâbını sebepler çölünün 

düşkünü yapmaz.”   

Tasavvufî olarak açıklanabilecek Neylî’nin bu beytinde, sebepler bir çöle 

benzetilerek Allah’ın hükmüne itirazsız râzı olma yolunu tutan tasavvuf ehlinin, 

sebepleri görme tutkunu olmadıkları, hayrı da şerri de yaratanın Allah olduğunu 

bilerek sebebi yaratanı dikkate aldıkları ifade edilmektedir. Tasavvuf ehline göre, 

sebepleri dikkate almak sülûka engeldir. Sebepleri görmemek gerekir, çünkü bunlar 

sâliki maddî âleme bağlayan bağlardır. Sürekli sebepleri görmek, sebepleri var edeni 

temaşaya engel olur, ancak sebeplerden tamamen yüz çevirmek de sâlikin yolunu 

şaşırmasına yol açar. Her şeyi sebepten bilmeye ve müsebbibi dikkate almamaya 

şirk-i esbâb denir. Sebebi de müsebbibi de görmek, ancak sebebin etkisinin adi, 

müsebbibin etkisinin ise hakiki olduğunu bilmek tasavvufun temelini oluşturur151. 

Teslim/Teslimiyet tasavvufta, Allah’ın emrine boyun eğme ve hoşa gitmese bile 

itirazda bulunmama, kaderin tecellisini rızayla karşılama, mukadderatı kabullenme, 

başa gelen bela sebebiyle zahiren ve bâtınen değişmeyip sebat gösterme mânâlarına 

gelir. Teslim, sika ve tevekkül hâlinden daha mükemmel bir hâldir. Kayıtsız şartsız 

Hakk’ın fermanını benimsemektir152. Neylî de “Teslimiyet yolu gibi daha doğru bir 

yol var mı?” diye sormaktadır. Şair, aslında bu sorunun cevabını gayet iyi bilmekte, 

                                                           
151 Süleyman Uludağ, a.g.e., s. 126. 
152 Süleyman Uludağ, a.g.e., s. 354. 



 

95 
 

“Teslimiyet yolu gibi daha doğru bir yol yok” anlamını kastetmektedir. Burada, soru 

yoluyla muhatabı düşündürmeye ve ikna etmeye yönelik bir istifhâm sanatı 

oluşturulmuştur. Ayrıca beyitte, “reh, tarîk, teslîm, eslem” kelimeleri arasında 

tenâsüb vardır. 

1.1.20.1. Gazel 120’nin 2. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 120. gazelinin 2. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

2. Beyit Şair Teslimiyet 

yolu 

“Teslimiyet yolu 

gibi daha doğru 

bir yol var mı? 

Erbâbını 

sebepler çölünün 

düşkünü 

yapmaz.”   

Sebepler çölünün 

düşkünü 

 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

1.1.21. Gazel 121’in 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 121. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Mef û lü 

/ Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün şeklindedir.  

Kâbil mi keyf-i ‘ışkıla mest-âne olmayam  

Meclisde ol perî ola dîvâne olmayam (G 121/1, D., s. 368) 

“Aşkın keyfiyle sarhoş olmamam, mecliste o çekici güzelliği olan sevgili olup 

da deliye dönmemem mümkün mü?”  

Klâsik Türk şiirinde peri, insanlarla ünsiyete gelmemesi, göze görünmemesi, 

son derece güzel oluşları, insanları kendilerine âşık edip bağlamaları ve bu yüzden 

divane olmalarına sebep olmaları, çeşitli sûretlere girebilmeleri gibi yönleriyle 

sevgiliye benzetilmektedir153. Beyitte de peri, çok güzel ve deliliğe sebep olması 

yönlerinden açık istiare ile sevgilinin benzetilenidir. Beyitte Neylî, aşkın keyfiyle 

sarhoş olmamanın, mecliste perî kadar güzel sevgili bulunup da deliye dönmemenin 

mümkün mü olduğunu sorarak istifhâm yapmıştır. Buradaki kâbil mi sorusu, aşkın 

keyfiyle sarhoş olan âşığın mutluluğunun ve sevgilinin karşı konulmaz güzelliği 

                                                           
153 Harun Tolasa, a.g.e., s. 41. 



 

96 
 

karşısında duyulan hayranlığın etkili bir şekilde ifade edilmesinde bir vasıta 

olmuştur. Ayrıca beyitte, “keyf, mest-âne, perî, dîvâne” kelimeleri arasında tenâsüb 

vardır. 

1.1.21.1. Gazel 121’in 1. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 121. gazelinin 1. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Şair Ben “Aşkın keyfiyle 

sarhoş 

olmamam, 

mecliste, o 

çekici güzelliği 

olan sevgili olup 

da deliye 

dönmemem 

mümkün mü?”  

Aşkın keyfi 

 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

1.1.22. Gazel 121’in 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Mef û lü / Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün” 

Mümkin mi dil sirişte iken nâr-ı ‘ışkıla 

Bir şu‘le-i melâhata pervâne olmayam (G 121/2, D., s. 368) 

“Gönül, aşk ateşiyle yoğrulmuş iken, bir güzellik ateşinin alevine pervane 

olmamam mümkün mü?” 

Bu beyitte aşk bir ateşe, sevgilinin güzelliği aleve/ muma; âşık da pervaneye 

teşbih edilmiştir. Klâsik Türk şiirinde pervane âşığı, mum da sevgiliyi temsil 

etmektedir. Pervane, mumun/sevgilinin ateşinde yanarak sevgili uğruna canını feda 

eder. 

Aşk, beşerî/mecazî ve ilahî olmak üzere iki şekilde ortaya çıkabilmesi 

bakımından “iki renkli/yüzlü” bir nitelik taşımaktadır. Dolayısıyla da beşerî/mecazî 

aşk söz konusu olduğunda iki insan arasındaki duygusal yakınlığı ve bağlılığı ifade 

eden aşk, ilahî boyutuyla düşünüldüğü zaman ise insan ve Allah arasındaki yakınlığı 

karşılar duruma gelmektedir. Bu ise aşkın öznesi ve nesnesi durumunda olan âşık ve 



 

97 
 

maşukun da kimliklerini değiştirmekte ve onları, “sâlik” ve “Allah” ile eşdeğer 

duruma getirmektedir154. Mehmet Kanar; 

“Şem ile pervane mazmunları, tasavvuf sahasında sık sık işlenmiş, 

‘pervane’, tasavvuf yolunda ilerleyen, makamdan makama geçen, ama 

vuslata ermek, bir başka deyişle fenâfi’llâh mertebesine ulaşmak için çeşitli 

engellerle karşılaşan sâlike benzetilmiştir. ‘Pervane’nin ‘mum’un etrafında 

döndükten sonra kendini aleve atarak yok etmesi ve vuslata ermesi, ikilikten 

kurtulup vahdete ulaşması, sûfî şairler için orijinal bir konu teşkil 

etmiştir.”155 

derken şem ve pervane arasındaki ilişkinin, Klâsik Türk edebiyatında ilahî aşkla ilgili 

olarak tasavvur edilmiş olduğuna işaret etmektedir. Neden böyle olduğu sorusunun 

cevabını ise Ayşegül Akdemir, Klâsik Türk edebiyatında en çok kullanılan 

benzetmelerden olan “aşk-ateş” benzetmesinin altında yatan gerçekliklerin verdiğini 

söyler ve ekler: 

“Zira pervaneyi sâlikle özdeşleştiren şey, ilahî aşk ve ateşin her ikisinin de benzer 

özelliklere sahip olması ve benzer sonuçlar ortaya çıkarmasıdır. İlahî aşk ve ateş 

arasındaki en önemli benzerlik, her ikisinin de değiştirici, dönüştürücü bir 

güce/etkiye sahip olması bakımındandır. Zira ilahî aşk; değiştiren, dönüştüren, 

arındıran özelliğiyle ateşin ta kendisidir. Yakar, yok eder. Böylece ikiliği birliğe 

dönüştürür.”156 

Beyitte Neylî, mümkün mü sorusuyla yine cevabını bildiği bir soruyu 

sormakta, gönlü aşk ateşiyle yanan âşığın, güzelliği ve cazibesiyle kendisine çeken 

sevgiliye pervane olup yanmamasının, başka bir deyişle onun uğruna can 

vermemesinin mümkün olmadığını dile getirmektedir. Beyitte muhatabın dikkatini 

çekmek ve anlatımı daha etkili kılmak için istifhâm sanatı yapılmıştır. Ayrıca “nâr, 

‘ışk, şu‘le, melâhat, pervâne” kelimeleri arasında da tenâsüb vardır. 

1.1.22.1. Gazel 121’in 2. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 121. gazelinin 2. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

                                                           
154 Ayşegül Akdemir, “Güzellik, Aşk ve Bilgi Üçgeninde ‘Şem ve Pervâne’”, Turkish Studies-

International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic-, Volume 5/3, 

Summer 2010, s. 6.  
155 Mehmet Kanar, Fehmî ve Şebisterî’den Şem’ ve Pervâne, İstanbul: İnsan Yayınları, 2009, s. 21. 
156 Ayşegül Akdemir, a.g.m., s. 7. 



 

98 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

2. Beyit Şair Ben “Gönül, aşk 

ateşiyle 

yoğrulmuş iken, 

bir güzellik 

ateşinin alevine 

pervane 

olmamam 

mümkün mü?” 

Güzellik ateşinin 

alevi/mum 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

1.1.23. Gazel 121’in 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Mef û lü / Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün” 

Lâyık mıdır zebûn-ı zen-i dehr-i dûn olam 

Hem ‘ışk eri olam yine merdâne olmayam (G 121/4, D., s. 368) 

“Alçak dünyanın güçsüz kadını (gibi) olmam, hem aşk erkeği olup hem de 

mertçe davranmamam bana yakışır mı?” 

Dünya, dert ve sıkıntı yurdudur. Yaradılışında bir alçaklık ve kararsızlık 

vardır. Efsaneye göre dünya bir öküzün boynuzunda, öküz bir balığın sırtında, balık 

da çalkantılı bir su içinde bulunmaktadır. Bu bakımdan dünyanın değişip durması ve 

kararsızlığı insanlara kötü günler gösterir. Hiç kimse orada emniyette sayılmaz. Her 

insana eziyet etmektedir157. Neylî de daima cevr ü cefâ eden, ümidini kıran, kadrini 

bilmeyen alçak dünyada, güçsüz ve savunmasız bir kadın gibi olmanın; hem aşk 

erkeği olup hem de zorluklarla mücadele eden mert birine yakışır tarzda hareket 

etmemenin, kendisine yakışmayacağını ifade etmektedir. Burada âşığın, aşk 

konusunda cesur ve kararlı olmasının gerekliliği vurgulanır. Beyitte yakışır mı soru 

ifadesiyle muhataptan cevap beklenmeyen bir soru sorularak istifhâm yapılmıştır. Bu 

soru ifadesiyle de yakışmaz anlamı kastedilmiştir. Ayrıca beyitte, er ve zen kelimeleri 

arasında tezat vardır. 

1.1.23.1. Gazel 121’in 4. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 121. gazelinin 4. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

                                                           
157 İskender Pala, a.g.e., s. 31. 



 

99 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

4. Beyit Şair Ben “Alçak dünyanın 

güçsüz kadını 

(gibi) olmam, 

hem aşk erkeği 

olup hem de 

mertçe 

davranmamam 

bana yakışır 

mı?” 

Aşk konusunda 

mertçe davranmak 

gerektiği 

 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

1.1.24. Gazel 124’ün 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 124. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Me fâ i 

lün / Fe i lâ tün / Me fâ i lün / Fe i lün şeklindedir.  

İder mi bir nigeh ol ser-firâz-ı nahvet ü nâz 

Göñül fütâde-i hâk-i niyâz imiş tutalım (G 124/2, D., s. 370) 

“Gönül, tutalım niyaz toprağının düşkünüymüş,  peki o naz ve kibirde üstün 

olan (sevgili) bir bakar mı?”   

Naz ve kibir, sevgilinin en kuvvetli vasfıdır. Bu, onun güzelliğinin önemli bir 

yanını teşkil eder. Sevgili, âşık üzerinde gözüyle çok etkilidir. Sevgilinin gözü daima 

âşıkla eğlenir, naz eder, güler, hâlden anlamaz, görüp de görmezlikten gelir. Mânâlı 

bakışlarıyla âşığa âdeta bir şeyler anlatır. Bütün bunlara karşın âşık, sevgilinin yan 

bakışlarından mahrum olmak istemez. Onun cevr ü cefâsını lutuf ve kerem sayar. 

Âşık, sevgilinin cevr taşının kendisinin kemâli için mihenk olduğuna inanır. 

Sevgilinin zulmetmesi, çok tabii bir hadisedir, çünkü bu dünyaya güzeller naza, 

âşıklar niyaza gelmiştir. Âşık niyaz ettikçe, sevgili naz edip istiğna gösterecektir. Bu 

sebeple âşık, sevgiliden vuslat değil, naz bekler158. 

  Bu beyitte niyaz kelimesine “fütâde-i hâk” ibaresi izafe edilmiştir. Neylî, 

gönlün çok fazla niyazda bulunması durumunda, naz etmede ve kibirde üstün olan 

sevgilinin âşığa bakma ihtimalinin olup olmadığını istifhâm yoluyla sorgulamaktadır. 

                                                           
158 Cemal Kurnaz, a.g.e., s. 194. 



 

100 
 

Beyitte, bakar mı? sorusu âşığın sevgiliden naz beklentisi içinde olduğunu 

göstermektedir.    

1.1.24.1. Gazel 124’ün 2. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 124. gazelinin 2. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

2. Beyit Şair Âşığın 

gönlü  

“Gönül, tutalım 

niyaz toprağının 

düşkünüymüş,  

peki o naz ve 

kibirde üstün 

olan (sevgili) bir 

bakar mı?”   

Niyaz toprağı  Okuyucu 

/Dinleyici 

 

1.1.25. Gazel 127’nin 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 127. gazel olarak yer alan ve 5 beyitten oluşan gazelin vezni Mef û 

lü / Me fâ î lü / Me fâ î lü / Fe û lün şeklindedir.  

Toymaz seni dil eylese her lahza temâşâ 

Ol gürsine-çeşm ola mı hiç sîr nazardan  (G 127/3, D., s. 372) 

“Ey sevgili! Gönül, seni her an hayranlıkla seyretse doymaz. O açgözlü, 

bakmaktan hiç doyar mı?” 

Klâsik Türk şiirinde “gönül, aşıkın arzu ve istek, daha doğrusu aşk ve 

güzellik konusunda önüne geçemediği iç kuvvetidir. Zevk, haz ve elemlerinin menbaı, 

merkezidir.”159 Beyitte gönül, teşhis yoluyla ikinci bir âşık olarak tasavvur edilmiştir. 

Beytin birinci mısraında, gönlün hayranlık verici güzellikteki sevgiliyi her an 

seyretse yine de doymayacağı söylenmiştir. İkinci mısrada da “O açgözlü, 

bakmaktan hiç doyar mı?” diye sorularak açgözlü olarak vasıflandırılan gönlün, 

sevgiliye bakmaktan hiç doymayacağı, bıkıp usanmayacağı yinelenmiş ve cevabı 

gayet iyi bilinen bu soruyla istifhâm yapılarak anlatıma kuvvet kazandırılmıştır. 

Ayrıca birinci mısradaki “toymaz” ve “temâşâ” kelimeleriyle anlamca ilgili olan, 

                                                           
159 Harun Tolasa, a.g.e., s. 321. 



 

101 
 

ikinci mısradaki “gürsine-çeşm” ve “nazardan” kelimelerinin aynı sırada 

bulunmasıyla mürettep leff ü neşr oluşturulmuştur.  

1.1.25.1. Gazel 127’nin 3. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 127. gazelinin 3. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

3. Beyit Âşık/Şair Âşığın 

gönlü 

“Ey sevgili! 

Gönül, seni her 

an hayranlıkla 

seyretse doymaz. 

O açgözlü, 

bakmaktan hiç 

doyar mı?” 

Sevgiliyi her an 

hayranlıkla 

seyretmesi  

Sevgili 

 

1.1.26. Gazel 140’ın 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 140. gazel, 7 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Me fâ i 

lün / Fe i lâ tün / Me fâ i lün / Fe i lün’dür. 

İder mi feyz-i hüner hâme tab‘-ı nâ-dâna 

Olur mı cüst-i har-ı süst tâziyâne ile (G 140/2, D., s. 380) 

“Kalemin cahil yaradılışlının hünerini artıramaması gibi, kırbaç da 

yürümeyen eşeğin çevikliğini artıramaz.” 

Neylî’nin bu beytinde kalem ve kırbaç arasında bir ilişki kurulmuştur. 

Beyitte, kırbaç kullanılarak yürümeyen bir eşeğin çevik hâle getirilmesinin mümkün 

olamaması gibi cahil yaradılışlı bir kimsenin de kalem sayesinde marifetli ve bilgili 

olmasının mümkün olamayacağı ifade edilmiştir. Burada “Âlet işler, el övünür” 

atasözünün zıddı bir söylemi oluşturularak aslında kullanılan âletin bir işe 

yaramayacağı belirtilmiştir. Beyitte, düşünceyi daha etkili hâle getirmek ve 

muhatabın dikkatini çekmek amacıyla cevap beklenmeyen ve cevabı gayet iyi bilinen 

ider  mi ve olur mı sorularıyla istifhâm yapılmıştır. Beyitte yer alan “ider mi” 

sorusuyla  “etmez”; “olur mı” sorusuyla da “olmaz” anlamı kastedilmiştir. Ayrıca 

aralarında anlam ilgisi bulunan “hâme, tâziyâne, tab’-ı nâ-dân, feyz-i hüner, cüst-i 



 

102 
 

har-ı süst” kelimeleri arasında tenâsüb; cüst ve süst kelimeleri arasında da nâkıs 

cinas vardır. 

1.1.26.1. Gazel 140’ın 2. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 140. gazelinin 2. beytinin anlatım plânı şu şekildedir:  

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

2. Beyit Şair Kalem “Kalemin cahil 

yaradılışlının 

hünerini 

artıramaması 

gibi, kırbaç da 

yürümeyen 

eşeğin 

çevikliğini 

artıramaz.” 

Hünerin bolluğu Okuyucu 

/Dinleyici 

 

1.1.27. Gazel 148’in 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 148. gazel olarak yer alan ve 5 beyitten oluşan gazelin vezni Fe i lâ 

tün / Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lün şeklindedir.  

Geçmeden çagı gelür mi yine İstanbul’a 

Neyliyâ âh geçer mi diliñ ol nâ-râma (G 148/5, D., s. 385 ) 

“Ey Neylî! (Sevgili) yaşı geçmeden İstanbul’a yine gelir mi? Gönlün âhı, o 

söz dinlemeyen güzele ulaşır mı? 

Aşkın ağır yüküne tahammülün tükeniş alâmeti sayılan âh, Klâsik şiir 

geleneğinde âşıklık belirtilerinin ilki olarak kabul edilir. Ağızdan çıkan âh, aşkın 

yakıcılığını imâ etmek üzere gönüldeki ateşten yükselen bir duman olarak hayal 

edilir160. Âşık, geceler boyu âh ve feryad eder ve bu durum sürekli tekrarlanır. Âşığın 

âhının gürültüsü göklere ulaşır, ancak sevgili, âşığın feryad ve figanına güler geçer, 

aldırış etmez. Bu âhların en önemli sebebi ise sevgiliye duyulan hasret ve ona 

kavuşamamanın verdiği ıztıraptır. Beyitte Ey Neylî! diyerek mahlasına seslenen şair, 

gayet sade ve açık bir anlatımla sevgilinin güzelliğini kaybetmeyip gençlik çağı 

                                                           
160 Ahmet Atillâ Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, Osmanlı Edebiyatı Araştırmaları Merkezi, C.1, 

İstanbul 2016, s. 162-163. 



 

103 
 

geçmeden yine İstanbul’a gelme ihtimalinin olup olmadığını ve gönlünden çıkan 

âhının, o söz dinlemeyen vefâsız sevgiliye ulaşıp ulaşmayacağını sorar. Beyitte 

cevabı gayet iyi bilinen gelir mi ve geçer mi soru ifadeleriyle istifhâm yapılarak, 

şairin sevgiliye olan düşkünlüğü ve özlemi vurgulanmaktadır. Ayrıca burada Neyliyâ 

kelimesiyle nida ve tecrid sanatı yapılmıştır. 

1.1.27.1. Gazel 148’in 5. Beytinin Anlatım plânı 

Neylî’nin 148. gazelinin 5. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

5. Beyit Şair Sevgili “Ey Neylî! 

(Sevgili) yaşı 

geçmeden 

İstanbul’a yine gelir 

mi? Gönlün âhı, o 

söz dinlemeyen 

güzele ulaşır mı? 

Gönlün âhı Neylî 

 

1.1.28. Gazel 154’ün 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 154. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Fâ i lâ 

tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lün’dür. 

‘Işkı fâş eyler mi ‘âşık gamze gammâz olsa da 

Her nigâh-ı nâz bir gâretger-i râz olsa da (G 154/1, D., s. 388)  

“(Sevgilinin) yan bakışı fitneci, her nazlı bakışı gizli bir yağmacı olsa da, âşık 

aşkını duyurur mu?” 

Klâsik Türk şiirinde göz kırpma, dedikodu ederek fitne çıkartma, kovlama, 

ayıbı ifşa etme, insanların arasını açma gibi anlamlardaki gamz tabiri, gamze ile aynı 

kökten gelmesi sebebiyle şairlerce gamze-i gammâz şeklinde çokça kullanılır. 

Sevgilinin bir bakışı âşıkları arasında karışıklık çıkarıp onların gönülllerini altüst 

edip kan dökmesi sebebiyle gammâz olarak nitelendirilir, fakat sevgilinin bakışının 

gammâz vasfını almasının asıl sebebi âşığın bir deri bir kemik kalmış bedeni ve 

sararmış yüzünden bir bakışta hâlini anlayarak onun köşe bucak sakladığı bu sırrını 

ifşa etmesidir. Sevgilinin gözü sadece âşığın sırrını yakalayıp gamzesiyle onu ifşa 



 

104 
 

etmez, aynı zamanda kendi ruh hâlini de ele veren bir gammâz, dedikoducudur161. 

Sevgili, âşığa gamzeleriyle naz yapar ve gamzesini tam yerinde ve zamanında 

gerçekleştirir. Gamze âşığın gönül hazinesini çalan bir yağmacı, hırsızdır. Gamzenin 

hırsız olması kaçamak bakıştan dolayıdır. Âşık için en tehlikeli ve öldürücü gamze, 

bu tür bakıştır. Ayrıca gamze, belâdır, afettir, acımasızdır. Gamzenin âşık üzerinde 

böyle tesirleri varken, âşık yine de aşkını herkese duyurmaz. Zira aşkın yüceliği gizli 

tutulmasındandır. Seven ve sevilenden başkası bunu bilmemelidir. Aşk ile üzüntü 

birlikte vardır, âşık üzüldüğü nisbette aşkı ister, aşkının ululuğu nisbetinde de üzülür. 

Bu aşk bir bakıma sevenin ihtisas sahasıdır162. Bu beyitte de “(Sevgilinin) yan bakışı 

fitneci, her nazlı bakışı gizli bir yağmacı olsa da, âşık aşkını duyurur mu?” diye 

sorularak bir istifhâm sanatı oluşturulmuştur. Neylî, bu sorunun cevabını gayet iyi 

bilmekte, sorusuna bir cevap aramamaktadır. Beyitte, “duyurur mu” soru ifadesiyle 

“duyurmaz” anlamı kastedilmiştir. Ayrıca beyitte aralarında anlamca ilgi bulunan 

“gamze, gammâz, nigâh-ı nâz, gâretger” kelimeleri arasında tenâsüb; fâş eylemek ve 

râz kelimeleri arasında ise tezat vardır. 

1.1.28.1. Gazel 154’ün 1. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 154. gazelinin 1. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Şair Âşık “(Sevgilinin) yan 

bakışı fitneci, 

her nazlı bakışı 

gizli bir yağmacı 

olsa da, âşık 

aşkını duyurur 

mu?” 

Sevgilinin fitneci 

ve yağmacı yan 

bakışı 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

 

 

 

 

                                                           
161 Ahmet Atillâ Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, Dün Bugün Yarın Yayınları, C.5, İstanbul 2021, s. 

55. 
162 İskender Pala, a.g.e., s. 54. 



 

105 
 

1.1.29. Gazel 154’ün 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lün”  

‘İşve vü nâzı yeter mi ol büt-i tannâzdan 

Her niyâz-ı ‘âşıka nâ-dîde sad nâz olsa da (G 154/3, D., s. 388) 

“Âşığın her yalvarıp yakarmasına emsalsiz yüz nazı olsa da o alaycı put gibi 

güzel sevgilinin nazı ve işvesi yeter mi?”  

Neylî’nin bu beytinde sevgili,  açık istiare ile puta benzetilmiştir. Sevgili, 

öyle nazlı bir put, başka bir ifadeyle resim veya heykeldir ki, çeşitli işvelerle farklı 

farklı şekillerde görünerek her şeyi sarsar, altüst eder. Gerçi âdeta cansızdır, fakat 

işveleri, çeşitli görünümler yoluyla herkesin anlayamayacağı ince mânâlar ortaya 

koyar. Dudağının vasfını anlatan söz dahi canlara can katar. Sarhoş bakışları 

kargaşaya sebep olur ve yol şaşırtır163. Âşık ise niyaz ehlidir, ona en uygun ve gerekli 

hâl niyazdır. Niyaz, nazın aynası ve tercümanıdır. Naz karşısında yanıp yakılmadır. 

Naz, niyazı tahrik eder ve kendine çeker. Sevgilideki naza karşılık olarak âşıkta 

niyaz vardır. Biri nazdan, diğeri niyazdan ayrılmaz, çünkü ezelden sevgiliye naz 

verilmiş, âşıkların nasibi ise niyaz olmuştur164. Beyitte de yeter mi şeklinde soru 

ekiyle oluşturulan istifhâmla âşık niyaz ettikçe, sevgili çok naz etse dahi alaycı güzel 

sevgilinin naz ve işvelerinin âşığa yeterli gelmeyeceği söylenerek, âşığın sevgilinin 

nazına olan düşkünlüğü vurgulanmıştır. Bunun dışında, aralarında anlam ilgisi 

bulunan “işve vü nâz, büt-i tannâz, niyâz-ı âşık” kelimeleri arasında tenâsüb; “niyâz, 

nâz, tânnaz” kelimeleri arasında da cinas vardır. 

1.1.29.1. Gazel 154’ün 3. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 154. gazelinin 3. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

 

 

 

 

                                                           
163 Abdullah Eren, Naz Kitabı-Klâsik Türk Şiirinde Naz, Ankara: Gece Kitaplığı Yay., 2016, s. 160.  
164 Abdullah Eren, a.g.e., s. 62. 



 

106 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

3. Beyit Şair Âşık “Âşığın her 

yalvarıp 

yakarmasına 

emsalsiz yüz 

nazı olsa da o 

alaycı put gibi 

güzel sevgilinin 

nazı ve işvesi 

yeter mi?” 

Alaycı put gibi 

güzel sevgilinin 

nazı ve işvesi 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

1.1.30. Gazel 156’nın 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 156. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Me fâ î 

lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün şeklindedir.  

Degil ma‘nâ-yı beyti mu‘teber çün kim mu‘ammâda 

Bakar mı zâhir-i eşyaya ‘ârif dâr-ı dünyâda (G 156/1, D., s. 389) 

“Beytin mânâsı nasıl ki gizli olduğunda muteber değilse ârif olan da bu 

dünya evindeki eşyanın görünüşüne bakmaz.”  

Bilen, vâkıf, âşina, anlayışlı, kavrayışı mükemmel, irfan ve marifet sahibi 

anlamlarına gelen ârif, tasavvufta Allah Teâla’nın kendi zatını, sıfatlarını, isimlerini 

ve fiillerini müşahede ettirdiği kimsedir. Müşahede ve temaşadan hâsıl olan bilgiye 

marifet, bu bilgiye sahip olan şahsa da ârif denir165.  

Neylî’nin bu matla beytinde mu‘ammâ ile dâr-ı dünyâ; ma‘nâ-yı beyt ile 

zâhir-i eşya; mu‘teber ile bakar mı kelimeleri arasında bir anlam ilişkisi kurulmuştur. 

Birinci mısrada, beytin mânâsının gizli, kapalı ve anlaşılmasının güç olması 

nedeniyle muteber olmadığı, diğer bir ifadeyle şairin kastettiği mânâya ulaşmak için 

beytin arka planında yer alan derin mânâların idrâk edilmesi gerektiği ifade 

edilmektedir. Beytin ikinci mısraında da “Ârif olan bu dünya evindeki eşyanın 

görünüşüne bakmaz (bakar mı?)” diye sorulup istifhâm yapılarak ârifin, dünyada 

görünen şeye değil görünmeyene, görünenin ardındaki gizli olana baktığı 

vurgulanmaktadır. Ayrıca beyitte mu‘ammâ ile zâhir kelimeleri arasında tezat vardır. 

                                                           
165 Süleyman Uludağ, a.g.e., s. 44. 



 

107 
 

1.1.30.1. Gazel 156’nın 1. Beytinin Anlatım Plânı  

Neylî’nin 156. gazelinin 1. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Şair O/Ârif “Beytin mânâsı 

nasıl ki gizli 

olduğunda 

muteber değilse 

ârif olan da bu 

dünya evindeki 

eşyanın 

görünüşüne 

bakmaz.” 

Eşyanın 

görünüşüne 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

1.1.31. Gazel 159’un 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 159. gazel olarak yer alan ve 5 beyitten oluşan gazelin vezni Fe i lâ 

tün / Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lün’dür. 

Dûr-bâş-ı edeb ol şâha ider mi takrîb 

‘Arz-ı hâle dil-i bîmâre mecâl olsa dahı (G 159/4, D., s. 391) 

“Hâlin bildirilmesi, hasta gönle kuvvet verse dahi, edepten uzak kişi o 

padişaha yaklaştırır mı?”  

Dûr-bâş, “Açıl, uzak ol!” anlamında bir emirdir. Osmanlılarda büyüklerin 

önlerinde giden çavuşların ellerinde bulundurdukları değneğe, bununla halkı 

uzaklaştırdıklarından dolayı sonradan dûr-bâş denmiştir166.  Neylî’nin bu beytinde 

ise dûr-bâş-ı edeb ibaresi edepten uzak kimse anlamındadır167. Neylî, “Hâlin 

bildirilmesi, hasta gönle kuvvet olsa da edepten uzak kişi o padişaha yaklaştırır mı?” 

diye sormaktadır. Beyitte sevgili açık istiare yoluyla padişaha benzetilmiştir. Klâsik 

şiirde sevgili, güzellik ülkesinin veya güzellerin sultanıdır168. Beyitte de âşığın ne 

durumda olduğunu sevgiliye bildirmesinin aşığın ıztırap çeken hasta gönlüne güç 

verse dahi, edepten uzak kişinin onu sevgiliye yaklaştırmayacağı ifade edilmektedir. 

                                                           
166 İskender Pala, a.g.e., s. 153. 
167 Ahmet Atillâ Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, Dün Bugün Yarın Yayınları, C.3, İstanbul 2016, s. 

330. 
168 Cemal Kurnaz, a.g.e., 140. 



 

108 
 

Edepten uzak kişi ifadesi ile kastedilen ise rakîbdir. Rakîb, âşığın sevgilinin 

bulunduğu yere yaklaşıp kapısına gelmesine ya da halvetine girmesine tam bir 

engeldir; onu derhal azarlayıp uzaklaştırır169. Beyitte Neylî, yaklaştırır mı? sorusuyla 

aslında cevabını gayet iyi bildiği bir soruyu sormakta ve sevgiliyi daima takip eden 

rakîbin, onu âşığa yaklaştırmayacağını bildiği hâlde, rakîbi kınamak maksadıyla 

bilmezlikten gelmektedir. Böylelikle beyitte istifhâm ve beraberinde tecâhül-i ârifâne 

yapılmıştır. Ayrıca beyitte dûr-bâş ile takrîb kelimeleri arasında tezat vardır. 

1.1.31.1. Gazel 159’un 4. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 159. gazelinin 4. beytinin anlatım plânı şöyledir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

4. Beyit Şair Edepten 

uzak 

kişi/Rakîp 

“Hâlin 

bildirilmesi, 

hasta gönle 

kuvvet verse 

dahi, edepten 

uzak kişi o 

padişaha 

yaklaştırır mı?” 

Hâlin bildirilmesi  Okuyucu 

/Dinleyici 

 

Soru ekiyle oluşturulan müsbet istifhâmların dağılımı aşağıda 

gösterilmektedir: 

Tablo 3: Soru ekiyle oluşturulan müsbet istifhâmlar. 

Soru Ekiyle Oluşturulan Müsbet İstifhâmlar Toplam 

İncelenen 5 ve 6 beyitten oluşan gazellerin tamamında soru 

ekiyle oluşturulan müsbet istifhâmlar 
35 

Gazellerin tek beyitlerinde yer alan soru ekiyle oluşturulan 

müsbet istifhâmlar 
30 

 

 

 

 

                                                           
169 A. Atillâ Şentürk, Klâsik Osmanlı Edebiyatı Tiplerinden Rakîb’e Dair, İstanbul: Enderun Kitabevi, 

1995, s. 60. 



 

109 
 

Grafik 3: Soru ekiyle oluşturulan müsbet istifhâmların dağılımı.   

 

 

Soru ekiyle oluşturulan müsbet istifhâmların dağılımının gösterildiği 

yukarıdaki grafiğe bakıldığında, incelenen 5 ve 6 beyitten oluşan gazellerin 

tamamında soru ekiyle oluşturulan müsbet istifhâmların oranın % 54, gazellerin tek 

beyitlerinde yer alan müsbet istifhâmların oranının ise %46 olduğu ve müsbet 

istifhâmların gazellerdeki tek beyitlere nazaran, 5 ve 6 beyitten oluşan gazellerin 

tamamında bir bütünlük oluşturacak şekilde yer aldığı görülmektedir. 

1.2. Menfî İstifhâmlar (Olumsuz Sorular) 

Sona gelen edatlardan olan değil, olumsuzluk ifade eden bağlama ve 

kuvvetlendirme edatıdır. Değil kelimesi, Eski Türkçedeki tağ “değil” olumsuzluk 

edatı ile şahıs zamiri menşeli çekimin -ol “-dır, -dir” bildirme ekinden türemiştir. Tağ 

ol — dağ ol, tegül — degül şekline geçmiş, Eski Anadolu Türkçesinde ve 

Osmanlıcada uzun zaman degül şekli kullanıldıktan sonra bugünkü değil şekline 

geçilmiştir170.  

Yargının gerçekleşmediğini anlatan cümleler, olumsuz cümlelerdir. Böyle 

cümleler, yapmama, yapılmama, olmama bildirir. “-mA-” olumsuzluk eki, “değil”, 

“ne… ne…” edatı ve “yok” ismi cümlenin anlamını olumsuz yapan unsurlardır. “-

                                                           
170 Muharrem Ergin, Türk Dil Bilgisi, İstanbul: Bayrak Yay., 1998, s. 364-365. 

54%

46%

Soru Ekiyle Oluşturulan Müsbet İstifhâmların 

Dağılımı

İncelenen 5 ve 6

beyitten oluşan

gazellerin tamamında

soru ekiyle oluşturulan

müsbet istifhâmlar

Gazellerin tek

beyitlerinde yer alan

soru ekiyle oluşturulan

müsbet istifhâmlar



 

110 
 

mA-” olumsuzluk eki, fiil cümlelerini; “değil” edatı, hem isim, hem de fiil 

cümlelerini olumsuz yapar. “Ne... ne…” edatı, kelimeleri, kelime gruplarını veya 

cümleleri birbirine bağlayarak isim ve fiil cümlelerini olumsuz yapar. Böyle 

cümlelerde yüklemler, genellikle olumlu anlam taşırlar. “Yok” isminin yüklem 

olarak görev yaptığı cümlelerde, anlam olumsuzdur171. İsim cümlelerinin olumsuz 

sorulu biçimi, ya değil koşacından, ya da yok sözcüğünden sonra mi soru takısı 

getirilerek yapılır. Olumsuzluk bildiren sorulu eylem cümleleri de mi soru takısıyla, 

soru sıfatlarıyla, soru adıllarıyla, soru belirteçleriyle, soru ilgeçleriyle kurulur172. 

M. Kaya Bilgegil, cevabı pekiştirilen istifhâmların ikinci kısmını oluşturan 

menfî istifhâmlarla (olumsuz sorular) ilgili olarak bu istifhâmların, kendileriyle ilgili 

müsbet cevapları pekiştirme maksadıyla kullanıldıklarını da söyler. Bilgegil, örnek 

olarak Tevfik Fikret’in şu mısralarını verir ve açıklar: 

“İster misin, şu ak sakalın pâk ü muhteşem 

Pîşânî-i vekârına bir kirli el demem, 

Hattâ yabancı bir el uzansın? Şu makberi,  

Râzî olur musun, taşa tutsun şu serseri? 

Elbet hayır; o makber, o pîşânî-i vakûr 

Kudsî birer misâl-i vatandır… Vatan gayûr 

İnsânların omuzları üstünde yükselir,” 

“Burada iki yerde istifhâm san’atı yapılmıştır: Birincisi “ister misin?” ikincisi “râzî 

olur musun?” yüklemi etrâfındadır. İlki “asla istemezsin!” takdîrindedir. Diğeri, bu 

san’atin daha önce anlatılan bir şekline de uyarak cevâbını birlikte taşıyor. Şâ’ir: 

“Elbet hayır” cümlesiyle suâlinin olumsuz cevâbına kesinlik kazandırıyor.”173 

M. Kaya Bilgegil, bir redd veya inkârı hükümsüz bırakmak maksadıyla da bu 

tarza başvurulduğunu belirtir. Örnek olarak da şunları vererek bu tarza açıklık getirir: 

“— Sen, Hüseyin’in ilerlemesini istemiyormuşsun, diyen bir zâta: 

— Nasıl istemezmişim; daha profesör olduğu gün 

     Arşa dek çıksa sezâ, kürsidedir Yurdaydın! 

                                                           
171 Leylâ Karahan, Türkçede Söz Dizimi, Ankara: Akçağ Yay., 2018, s. 104-106. 
172 Hikmet Dizdaroğlu, Tümce Bilgisi, Ankara: Türk Dil Kurumu Yay., 1976, s. 302-304. 
173 M. Kaya Bilgegil, Edebiyat Bilgi ve Teorileri, Erzurum: Salkımsöğüt Yay., 2015, s. 248. 



 

111 
 

mısrâını ben söylememiş mi idim? cevâbını veren kimse, bu san’atı yapmış olur. 

Yâhut: 

— Artık bizi unuttun; ne aradığın var, ne sorduğun deyen bir zâta: 

     Aman, Vâlî Paşa nasıl unutmuş olabilirim? Efendimize: 

     Karârsız geliriz, yok miyânımızda makâm!... 

mısrâını hâvî bir telgraf göndermemiş mi idim? cümlesiyle karşılık veren kimse, yine 

bu san’atı yapmış olur. 

— O, bu sömestrede son sınıfın hiçbir dersine girmemiş cümlesini, 

— Nasıl girmemiş olur? Ders yılı başında sözünü ettiğin sınıfa girip de:  

“Bu sömestr Kutadgu Bilig’i okuyacağız” deyen o değil mi? cevâbıyla karşılamak 

da, yine bu çeşit bir san’at yapmaktır. 

— O zâtı profesörlüğe yükseltenler arasında sen de yok muydun? Şimdi ne diye dert 

yanıyorsun? cümleleri de böyledir.”174 

1.2.1. Gazel 17’nin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 17. gazel olarak yer alan metin, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin 

vezni Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lün şeklindedir ve tamamı soru ekiyle 

söylenilmiştir. Gazelin kafiyesi; medâr, bahâr, rûzgâr, -dâr, sâzkâr, şermsâr 

kelimelerindeki -âr’lar redifi ise olmaz mı hiç’dir.   

1. Beyit Hat gelüp ruhsârıña vasla medâr olmaz mı hîç 

     ‘Âşık-ı şeydâya ‘îd ü hem bahâr olmaz mı hîç  

“Ey sevgili! Yanağına ayva tüyleri gelip kavuşmaya yardım etmez mi hiç? 

Çılgın âşığa hem bahar hem de bayram olmaz mı hiç?” 

Ayva tüyü, gençlerin yüzünde yeni çıkan sakal ve bıyık, sarı tüylerdir. Klâsik 

Türk şiirinde yanak, dudak, ben, saç ve çene ile birlikte kendini gösteren hat, genelde 

güzellik vasıtası olarak düşünülür. Kelimenin yazı anlamına gelmesi dolayısıyla bir 

yazıya benzetilen bu tüyler, sevgilinin yanak sayfası üzerine yazılmış olarak ele 

alınmaktadır. Hatt, anber kokar, lâtîf ve gönül alıcı bir özellik taşır. Bazen hatt, yeşil 

olarak düşünülür. Bu durumda çene, etrafı yeşilliklerle çevrili bir çukurdur. Ayrıca 

yanak, Mushaf olunca; hatt, onun ayet ve sûreleri değerindedir. Bazen de o, 

                                                           
174 M. Kaya Bilgegil, a.g.e., s. 249. 



 

112 
 

Mushaf’ın tefsiridir. Hatt, dudağın çevresinde çıkan koyu yeşil renkte bir bitki 

gibidir. Bu nedenle ona nebât veya sebze denmiştir175. 

Âşığın bu hayattaki en büyük isteği, sevgiliye kavuşma, vuslattır. Âşık 

sevgiliden ayrıdır. Bu nedenle acı çeker, üzülür, kahrolur, ancak ümidini asla 

yitirmez.  Vuslat için sevgiliye daima niyazda bulunur. Bu beyitte de aşkından 

çılgına dönmüş âşık, vuslata ermek için sevgilinin yanağındaki ayva tüylerinden 

medet ummaktadır. Nitekim ayva tüyü, âşığın sevgiliyi görme ihtimaline veya 

vuslatına vesile olan baharı müjdelemektedir. Bu kavuşma gerçekleştiği takdirde de 

âşık için büyük bir mutluluk ve neşe kaynağı olarak hem bahar hem de bayram 

olacaktır. Beyitte ayva tüylerinin kavuşmaya yardım edip etmeyeceği; âşığa hem 

bahar ve hem de bayram olup olmayacağı medâr olmaz mı ve îd ü hem bahâr olmaz 

mı sorularıyla sorularak istifhâm yapılmış ve bu yolla şairin sevgiliye kavuşma 

arzusu etkili bir şekilde dile getirilmiştir. Ayrıca beyitte hat,  yanaktaki yeşil bir bitki 

olarak düşünüldüğünde ruhsâr ve bahâr kelimeleriyle tenâsüb oluşturur.  

2. Beyit Bâd-ı âhım seyr idüp meyl-i kenâr itmez mi yâr 

          Keştî-i kâma muvâfık rûzgâr olmaz mı hîç 

“Ey sevgili! Âhımın yeli gidip kıyıya yönelmez mi? Arzu gemisine uygun 

rüzgâr olmaz mı hiç?”  

Klâsik Türk şiirinde âşığa ait önemli bir vasıf olan âh, üzerinde çok durulan 

ve tasavvurlara konu olan bir husustur. Gönül aynasının tozu olan kederin ve toprak 

olan bedenin savrulmasına âh rüzgârı sebep olur. Sevgiliyle söyleşen de âşığın 

âhıdır. Bu tasavvurda, rüzgârın ses çıkarma özelliği yer alır. Gam ve keder köşesinde 

yalnız kalan âşığın bâd-ı âh’ından başka yardımcısı yoktur. Halk arasında âh ve 

feryadın tesirsiz kalmayacağı, mutlaka yerini bulacağı inancı hâkimdir. Âhın 

benzetildiği unsurlar arasında ok, kalem serv, kaş, elif ve keman da yer alır176. Âşığın 

âhı, gökleri inleten bir gök gürültüsüne benzer, ancak sevgili bu gürültüyü 

duymazdan gelir. Bu gürültü karşısında âşığın bahtı da etkilenmez ve derin uykusunu 

uyumaya devam eder. Âhın en önemli sebebi ise sevgiliye kavuşamamak ve onun 

özlemini duymaktır.  

                                                           
175 Mehmet Vanlıoğlu ve Mehmet Atalay, Edebiyat Lügati, Atatürk Üniversitesi, Fen-Edebiyat 

Fakültesi Yay., Erzurum 1994, s. 112. 
176 M. Nejat Sefercioğlu, Nev’î Dîvânı’nın Tahlili, Ankara: Gaye Matbaası, 1990, s.302-303. 



 

113 
 

Klâsik Türk şiiri geleneğine uygun olarak âşığın âhının, yele teşbihi bu 

beyitte de söz konusudur. Beyitte âşık, çektiği ıztırabın bir göstergesi olan âhının, 

sevgili tarafından duyulmasını istemekte, aşkına karşılık beklemektedir. Burada 

“rûzgâr177” kelimesi, “zaman, devir”, “dünya” ve “yel” anlamlarını içerecek şekilde 

tevriyeli kullanılmıştır. Zaman, arzularla dolu âşığa uygun olduğu takdirde, âşığın 

bahtının gülmesi ve sevgiliye kavuşması mümkün olabilecektir. Beyitte, itmez mi ve 

olmaz mı sorularıyla istifhâm yapılarak sevgiliye olan özlem ve vuslata erme isteği 

vurgulanmıştır. Ayrıca, arzu, gemiye benzetilerek teşbih; sevgiliye seslenilerek de 

nida sanatı yapılmıştır.  

3. Beyit Eylemez mi ‘âşık-ı efkendeye mihr ü vefâ 

Ol nihâl-i bâg-ı ‘işve mîve-dâr olmaz mı hîç 

“(Sevgili), çaresiz âşığa sevgi ve dostluk göstermez mi? O işveli bahçenin 

fidanı meyve veren olmaz mı hiç?” 

Klâsik Türk şiirinde sevgilinin en belirgin özelliği zalim oluşudur. Kılıcından 

daima kan damlar. Katı gönüllüdür. Âşığa asla merhamet etmez. Bilakis âşığın 

canına kast eder, onu yaralar, öldürür. Dikensiz gül olmadığı gibi, cefâsız yâr da 

düşünülemez178. Sevgili âşığa nazlanır, hâlden anlamaz, bilip de bilmezlikten, görüp 

de görmezlikten gelerek âşığa tegâfül gösterir. Bu beyitte de sevgilinin çaresiz âşığa, 

hiç sevgi ve dostluk gösterip göstermeyeceği, o işveli fidan boylu sevgilinin, ilgi 

gösterip âşığı mutlu edip etmeyeceği eylemez mi ve olmaz mı sorularıyla sorularak 

istifhâm yapılmıştır. Bu sanat yoluyla da şairin sevgiliye olan sitemi dile getirilmiş ve 

ifadeye kuvvet kazandırılmıştır. Ayrıca benzeyen sevgili söylenmeyip kendisine 

benzetilen işveli bahçenin fidanı söylenerek açık istiare yapılmıştır.  Aralarında 

anlam ilgisi bulunan “mihr, vefâ” kelimeleriyle; “nihâl, bâg, mîve-dâr” kelimeleri 

arasında da tenâsüb vardır. 

4. Beyit Gerdiş-i cevr ü sitemden çerh dönmez mi ‘aceb 

Bu nevâ-yı ‘ışk bir gün sâzkâr olmaz mı hîç  

“Felek, sitem ve eziyet eden dönüşünden acaba vazgeçmez mi? Bu aşkın 

nağmesi, bir gün müzik makamı olmaz mı hiç?”   
                                                           
177 Ferit Devellioğlu, a.g.e., s. 902. 
178 Cemal Kurnaz, Hayâlî Bey Divanının Tahlili, Ankara: Kurgan Edebiyat Yay., 2012, s. 133. 



 

114 
 

Klâsik Türk şiirinde, şairin feleğe karşı tutumu menfidir. Onu, insanın 

kaderini ve talihini hazırlaması bakımından en şiddetli ve en acı şekilde itham eder. 

Felek; kıyıcı, zalim ve hilekârdır. Feleğin sözüne güven olmaz ve ona katiyen itimat 

edilmez, çünkü kimse onun elinden aman bulmamıştır. Âşığı sevgilisinden ayıran, 

insanı mihnete, cevr ü cefâya gark eden, kadehiyle zehir sunan, tam istediğine 

ulaşacağı zaman tersine dönmeye başlamakla onu bundan mahrum eden yine 

felektir179.  Âşık ise başta sevgilisinden olmak üzere, talih, felek, ağyar, zaman gibi 

unsurlardan zulüm gören kişidir. Bu zulüm karşısında sabahlara dek ağlar, gözüne 

uyku girmez. Yakasını yırtar, kan yutar, deniz gibi coşar, aldatılır, yaralanır, 

hastalanır, aklını yitirir… Onun başına gelenler defter ü dîvâna sığmaz180.  

Bu beytin birinci mısraında cevr ü cefâ eden, usulüne uygun dönmeyip tersine 

dönerek her şeyi alt üst eden feleğin, bu yaptıklarından vazgeçme ihtimalinin olup 

olmadığı; ikinci mısraında da aşk bir nağmeye teşbih edilerek bu aşkın nağmesinin 

bir gün müzik makamı olup olmayacağı sorgulanmaktadır. Beyitteki “çerh181” 

kelimesi hem “felek, devreden dönen”, hem de “tef” anlamındadır. Burada felek ile 

musiki’nin bir arada mevzubahis edilmesinin tesadüf olmadığı muhakkaktır. Bu 

husus, eskilerin musiki’nin menşei ve mahiyeti ile feleklerin dönüşü arasında bir 

münasebet kurmalarının bir sonucu olarak görülebilir182. Şair, dönmez mi, aceb ve 

olmaz mı diye sorarak aslında cevabını gayet iyi bildiği soruları sorar ve sorularına 

cevap beklemez. Beyitte istifhâm sanatı yapılarak feleğin uygun hareket etmesi 

neticesinde, âşığın arzularına ulaşma konusunda ümitli olduğu sezdirilmiştir.  Ayrıca 

“gerdiş, cevr ü sitem, çerh, dönmek” kelimeleriyle, “nevâ, sâzkâr” kelimeleri 

arasında tenâsüb vardır. 

5. Beyit Dem-be-dem dönmez mi bu cevr ü sitemden rûzgâr 

      Neyliyâ itdiklerinden şermsâr olmaz mı hîç 

“Ey Neylî! Zaman, bu zulüm ve sitemiyle daima dönmez mi? (O), 

ettiklerinden hiç mahcup olmaz mı?” 

                                                           
179 Harun Tolasa, Ahmet Paşa’nın Şiir Dünyası, Ankara: Atatürk Üniversitesi Yayınları, 1973, s. 426. 
180 İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Akçağ Yay., Ankara 1995, s. 52. 
181 Ferit Devellioğlu, a.g.e., s. 152. 
182 Harun Tolasa, a.y. 



 

115 
 

Neylî’nin bu beytinin, yukarıdaki beyit ile bir anlam bütünlüğü oluşturduğu 

görülmektedir. Burada da söz konusu edilen ana unsur zamandır. Zaman, kozmik bir 

unsur olmanın ötesinde bir şeydir. Zaman, müstakil bir varlığı ve etkinliği olan bir 

olaylar zinciridir. Bu yönüyle başlı başına bir kuvvettir. Zaman, insanın üstündedir 

ve bazen toplum kurallarıyla anlaşmış, kaynaşmış gibidir. Zamanın en büyük 

hususiyeti ise geçici olmasıdır. Şair onun geçicilik seyrini müsbetten menfiye, iyiden 

kötüye, tatlıdan acıya, güzelden çirkine doğru çizer. Zaman ile sabır, bir arada çok 

görülen ve çok tavsiye edilen bir hâldir183. Beyitten de anlaşılacağı üzere, şairin 

zaman karşısındaki tutumu menfidir. Zira zaman, şairin ümidini kırmış, kadrini 

bilmemiş, yüzünü güldürmemiş ve ona cevr ü cefâ çektirmiştir. Bütün bunlara 

rağmen zaman, yaptıklarından hiç de hicap duymaz. Burada “rûzgâr184” kelimesi 

hem “zaman, devir”, hem de “dünya” anlamlarına gelecek şekilde tevriyeli 

kullanılmıştır.  Yine cevabı gayet iyi bilinen dönmez mi ve olmaz mı sorularıyla 

istifhâm yapılarak, şairin,  zulmü ve eziyeti eksik olmayan zamandan şikâyeti dile 

getirilmiştir.  Ayrıca aralarında anlam ilgisi bulunan  “dem-be-dem, dönmez mi, cevr 

ü sitem, rûzgâr” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

1.2.1.1. Gazel 17’nin Anlatım Plânı 

Arka plânın ortaya konulduğu şerh kısmında da belirtildiği gibi, Neylî’nin 5 

beyitten oluşan bu gazelinin anlatım plânı aşağıdaki tablodaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne Alıcı 

1. Beyit Âşık/Şair Sevgilinin 

yanağında 

çıkan ayva 

tüyleri 

“Ey sevgili! 

Yanağına ayva 

tüyleri gelip 

kavuşmaya 

yardım etmez mi 

hiç? Çılgın âşığa 

hem bahar hem 

de bayram olmaz 

mı hiç?” 

Kavuşmaya 

yardım etmesi 

Sevgili 

 

                                                           
183 Harun Tolasa, a.g.e., s. 452. 
184 Ferit Devellioğlu, a.g.e., s. 902. 



 

116 
 

2. Beyit Âşık/Şair Âşık “Ey sevgili! 

Âhımın yeli gidip 

kıyıya yönelmez 

mi? Arzu 

gemisine uygun 

rüzgâr olmaz mı 

hiç?”  

Âşığın âhının 

yeli/rüzgâr 

 

Sevgili 

 

3. Beyit Şair Sevgili “(Sevgili), çaresiz 

âşığa sevgi ve 

dostluk göstermez 

mi? O işveli 

bahçenin fidanı 

meyve veren 

olmaz mı hiç?” 

Sevgi ve dostluk Okuyucu 

/Dinleyici 

 

4. Beyit Şair Felek 

 

“Felek, sitem ve 

eziyet eden 

dönüşünden 

acaba vazgeçmez 

mi? Bu aşkın 

nağmesi, bir gün 

müzik makamı 

olmaz mı hiç?”   

Sitem ve eziyet 

eden dönüşü 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

5. Beyit Şair Zaman “Ey Neylî! 

Zaman, bu zulüm 

ve sitemiyle 

daima dönmez 

mi? (O) 

ettiklerinden hiç 

mahcup olmaz 

mı?” 

Zulüm ve sitemi  Neylî 

 

1.2.2. Gazel 26’nın 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 26. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Fe i lâ tün 

/ Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lün şeklindedir.  

Mürg-ı cân nâme-beri olsa anıñ değmez mi 

Yâre yazarsa eger ‘âşık-ı kemter kâgaz (G 26/2, D., s. 312)  

“İtibarsız âşık, eğer sevgiliye mektup yazarsa can kuşu onun mektup götüreni 

olması durumunda (sevgiliye) ulaşmaz mı?” 

Bu beyitte kâğıt, mecâz-ı mürsel yoluyla mektup anlamında kullanılmıştır. 

Can da kuşa teşbih edilmiştir. Can, uçmak özelliğinden dolayı kuş ile benzerlik 

içinde düşünülür. O, yârin semtine uçmak için beden kaydından kurtulmuş bir kuştur. 



 

117 
 

Can kuşunu uçurmak aynı zamanda ölmek demektir185. Neylî, itibarsız âşığın içinde 

bulunduğu durumu anlatmak üzere sevgiliye mektup yazması hâlinde, can kuşu, 

âşığın mektup götüreni olsa sevgiliye ulaşıp ulaşmayacağını sorgulamaktadır. Can, 

aşk ve sevgi konusunda âşığın verebileceği, feda edebileceği en değerli şeydir. Âşık 

için canın hiçbir önemi yoktur. O, canını sevgili uğruna seve seve feda etmekten 

çekinmediği müddetçe sevgilinin nazarında kıymet görecektir.  

Beyitte değmez mi? olumsuz soru ifadesiyle istifhâm yapılarak ifadeye kuvvet 

kazandırılmıştır. Beyitte ayrıca “mürg, cân, nâme-ber, yazmak, kâgaz” kelimeleri 

arasında tenâsüb vardır. 

1.2.2.1. Gazel 26’nın 2. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 26. gazelinin 2. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

2. Beyit Şair Âşık “İtibarsız âşık, eğer 

sevgiliye mektup 

yazarsa can kuşu 

onun mektup 

götüreni olması 

durumunda 

(sevgiliye) ulaşmaz 

mı?” 

Can kuşu  Okuyucu 

/Dinleyici 

 

1.2.3. Gazel 40’ın Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 40. gazel olarak yer alan ve 8 beyitten oluşan gazelin vezni Mef û lü 

/ Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün şeklindedir ve tamamı soru ekiyle söylenilmiştir. 

Gazelin kafiyesi; ibret, hikmet, kıyâmet, himmet, selâmet, ganîmet, isâbet, âfet ve 

hayret kelimelerindeki -et’ler redifi ise degil kelimesi ve midir eklerinden oluşan 

degil midir’ dir.  

1. Beyit ‘Âlem bakılsa safha-i ‘ibret degil midir 

Eczâ-yı kevn nüsha-i hikmet degil midir 

                                                           
185 Cemal Kurnaz, a.g.e., s. 228. 



 

118 
 

“Âlem, bakılsa ibret sayfası değil midir? Varlığın parçası, hikmet nüshası 

değil midir?” 

Hikmet, gizli sebep, kısa ve anlamlı söz, ilim, akıl, anlayış, adalet, felsefe, 

Tanrı’nın insanlarca anlaşılmayan amacı gibi anlamları ihtiva eder.  Sağduyu 

sahiplerinin iyi ve güzel bulduğu her şeye, ilim ve akıl ile gerçeği bulmaya, Tanrı'nın 

eşyayı son derece sağlam ve uyumlu yaratmasına hikmet denir186. 

Bu beyitte Neylî, âlemdeki varlıklara bakıldığında çıkarılacak bir ders 

olduğunu ve varlığın her parçasının, her şeyi mükemmel yaratan Allah’ın ilminin bir 

göstergesi olduğunu hikemâne bir üslûpla ifade etmektedir. Beyitte, her iki mısrada 

da tekrarlanan, degil midir olumsuz soruyla dikkati çekmek ve muhatabı ikna etmek 

maksadıyla istifhâm yapılmıştır. Neylî, soru yoluyla düşüncesini delillendirmekte ve 

pekiştirmektedir. Ayrıca “âlem” ile “eczâ-yı kevn” ve “safha-i ‘ibret” ile “nüsha-i 

hikmet” kelimeleri arasında mürettep leff ü neşr vardır. 

2. Beyit Kaddiñ kabâ-yı surhıla âfet degil midir 

             Âfet degil kızılca kıyâmet degil midir 

“Ey sevgili!  Senin boyun, üstüne giydiğin kırmızı elbiseyle bir belâ değil 

midir?  Yok, belâ değil, kızılca kıyamet değil midir?” 

Klâsik Türk şiirinde, kad, kâmet kelimeleriyle daha çok kullanılan boy, 

sevgiliye ait olunca başka, âşığa ait olunca başka şekillerde ele alınır. Sevgilinin 

boyu, daima uzun ve düzgündür. Sevgili, servi gibi salınır. Âşık da bu durumda 

kendinden geçer, çünkü onun endamlı yürüyüşü servinin salınışını hatırlatır. Hatta 

sevgilinin boyu, serviden daha güzeldir. Sevgili bu boyuyla yürüyünce fitne koparır, 

kıyâmet olur, belâlar ve kargaşa çıkar187. Bütün bu hâl ve vasıflarıyla sevgilinin boyu, 

âşığın iç hayatını kasıp kavuran, arzu ve iştiyakını dayanılmaz hâle getiren en büyük 

etkenlerden biri olur. Belâ, kıyamet gibi mefhumlar, mânâ bakımından onun bu 

yönünü açıklayıcıdırlar188. 

                                                           
186 Mehmet Yılmaz, Edebiyatımızda İslamî Kaynaklı Sözler (Ansiklopedik Sözlük), Enderun Kitabevi, 

İstanbul 1992, s. 70. 
187 İskender Pala, a.g.e., s. 94. 
188 Harun Tolasa, a.g.e., s. 275. 



 

119 
 

Bu beyitte şair, birinci mısrada sevgilinin boyunun, üstüne giydiği kırmızı 

elbiseyle bir belâ olduğunu söylerken, ikinci mısrada yok, belâ degil deyip fikrini 

değiştirerek belâdan daha fazlası, kızılca kıyamet olduğunu söylüyor. Şair, böylelikle 

ifadeye canlılık ve parlaklık kazandırmak, anlatımı daha etkili kılmak için rücû 

sanatı yapmıştır. Beytin her iki mısraında da degil midir diye soran şair, aslında 

cevabını bildiği soruyu sorarak istifhâm yapmış ve bu sanat aracılığıyla ifadeye 

kuvvet kazandırmıştır. Ayrıca beyitte, “surh, kızılca” kelimeleriyle; “kadd, kıyâmet” 

kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

3. Beyit Nahcîr-i kâmı elde bilürse ‘aceb mi kim 

Dil şâh-bâz-ı sâ‘id-i himmet degil midir 

  “Arzu avını, elinde tutmasına şaşılır mı? Gönül, gayret elinin doğanı değil 

midir?”  

Klâsik Türk şiirinde gönül, “âşığın aşkı ile ilgili her türlü gelişmenin 

meydana geldiği yerdir. Bir hitap makamıdır. Âşık, gönlü ile konuşur, dertleşir. 

Gönül aynı zamanda bir kuştur. Bu kuş, sevgilinin gam ve kederiyle beslenir.”189 

Burada gönül, elde taşınan ve avcı bir kuş olan doğana teşbih edilmiştir. Şair, arzu ve 

istek gibi bütün duyguların âdeta karargâhı olan gönlün, arzu avını elinde tutmasına 

şaşmamak gerektiğini, zira onun avcılıkta mahir, gayretli bir doğan gibi olduğunu 

söyler. Beyitte cevabı bilinen aceb ve degil midir sorularıyla istifhâm yapılmıştır. 

Beytin birinci mısraında dile getirilen söylem, beytin ikinci mısraında değil midir 

olumsuz soruyla pekiştirilmiş ve anlatıma kuvvet kazandırılmıştır. Ayrıca aralarında 

anlamca ilgi bulunan “nahcîr-i kâm, dil, şâh-bâz-ı sâ’id-i himmet” kelimeleri 

arasında tenâsüb vardır. 

4. Beyit Bak cûş-ı bahr-ı eşkime âgûş-ı vasla gel 

Cânâ kenâr-ı cây selâmet degil midir 

“Ey sevgili! Gözyaşı denizimin coşkunluğuna bak, kavuşma kucağına gel. 

Kucak, esenlik yeri değil midir?”  

Klâsik Türk şiirinde gözyaşı, âşığın belirgin ve ayrılmaz bir özelliğidir. Bazen 

tabii, bazen kanlıdır, fakat daima vardır ve akmaktadır. Beyitlerde daha çok bu 

                                                           
189 Mehmet Vanlıoğlu ve Mehmet Atalay, a.g.e., s. 54. 



 

120 
 

gözyaşının sebebi, fonksiyonu, miktarı işlenir. O, ya akmakta veya birikmektedir, 

fakat sonuç olarak her tarafı tutacak kadar engin ve her şeyi içerisine alacak kadar 

derindir. Gözyaşı, âşığın aşkını ifade etmek veya onun gerçek âşık olarak itibarını 

artırmak gibi taşıdığı faydaların yanı sıra, yine âşığın hararetini ve ıztırabını teskin 

etmek ve bunun yanında sevgilinin güzelliğini artırmak veya açıklamak gibi 

hususiyetler de taşır. Ağlamanın insan ruhunun bir bakıma boşalımı, ferahlığı olması 

hasebiyle, gözyaşının ıztırap ve ateş teskin etmesi bir gerçeğe dayanır. Sevgilinin 

güzelliğinin gözyaşı ile artması ise bir telakkidir. Buna göre, ancak âşık ve onun 

gözü, gözyaşları sayesinde güzelin veya sevgilinin güzellliği var olmakta ve 

bilinmektedir. Aksi takdirde güzellik yoktur veya bilinmez190. 

Beyitte Neylî, nida ile sevgiliye seslenmektedir. Şair/âşık, sevgiliye olan 

hasretinden ötürü, gözyaşının birikip coşkun bir deniz olduğunu mübâlağalı bir 

şekilde ifade ederek sevgilisinden kendisinin bu ıztıraplı hâlini görüp ona acımasını, 

vefâ göstermesini, onunla ilgilenmesini ve en büyük arzusu olan vuslatın 

gerçekleşmesini talep etmektedir. Beyitte, degil midir diye sorularak istifhâm 

yapılmış ve bu yolla âşığın kucağının bir kurtuluş, esenlik yeri olduğu 

vurgulanmıştır. Ayrıca kenâr kelimesi, hem kucak hem de kıyı anlamını ihtiva ettiği 

için tevriyeli olarak kullanılmıştır. Beyitte, “cûş, bahr” kelimeleriyle; “âgûş, kenâr” 

kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

5. Beyit Şâh-ı bahâr açdı çemen mülkini yine 

Erbâb-ı ‘ıyşa vakt-i ganîmet degil midir 

  “Çimen ülkesinde yine baharın padişahı açtı. Zevk ve safâ sahipleri için 

ganimet vakti değil midir?” 

Klâsik Türk şiirinde en çok üzerinde durulan mevsim bahardır. Başta gül, 

lâle, sünbül, menekşe olmak üzere çiçeklerin en gözde oldukları zamanın bahar 

oluşu ve bu çiçeklerin sevgilideki güzellikten birer iz bulundurmaları, bağ ve 

bahçenin bahar mevsiminde güzelleşmesi, akarsuların baharda daha coşkun akması 

ve benzeri yönlerden şair, baharı diğer mevsimlerden üstün tutar. Bahar mevsimi, 

bütün bir kış evlerinde bunalmış olan insanların kırlara koşup bezm ve eğlenceler 

düzenledikleri mevsimdir. Bu mevsimde gezinti yapılır, mesîrelere koşulur. Bu 

                                                           
190 Harun Tolasa, a.g.e., s. 363-364. 



 

121 
 

mevsimde her şey taptazedir. Bahar güzel, güzel de bahardır191. Güzelliğin, iklim, 

Mısır, il, şehir, mülk, Rum, Keşmir kelimeleriyle temsili, onun bir ülke olarak 

tasavvur edildiğini göstermektedir. Bu ülkenin sultanı da tabiatıyla âşığın sevgilisi 

olmaktadır. Ayrıca ülke ve memleket mefhumu altında gizlenen şeyin yüz ve çevresi 

olduğunu unutmamak gerekir192. 

Beyitte çimen ülkesinde açan baharın padişahı ifadesiyle kastedilen güldür. 

Zira gül, rengi ve kokusu itibarıyla çemenin ve baharın vazgeçilmez bir unsurudur. 

Gül açılınca etrafa neşe ve mutluluk yayılır, bahar gelir. Bahar gelince de kır 

gezintileri yapılır, eğlence ve sohbet meclisleri kurulur. Sevgililer de bu meclislerde 

arz-ı endâm eder, güzelliklerini sergilerler. Zevk ve safâ sahipleri de sevgililerin gül 

yüzlerini görme fırsatı bulup ganimetlerini alır, nasiplenirler. Beyitte, degil midir 

soru ifadesiyle aslında cevabı bilinen bir soru sorularak istifhâm yapılmış ve bu sanat 

aracılığıyla anlatım daha etkili hâle getirilmiştir.  

6. Beyit Geldikçe baña nâveg-i cevriñ rakîbe de 

Sehv ile râst gelse isâbet degil midir 

“Ey sevgili! Senin cevr okun bana geldikçe, yanlışlıkla rakîbe de rast gelse 

yerini bulmuş değil midir (olmaz mı)?” 

Klâsik Türk şiirinde sevgili, daima âşığa cevr ü cefâ eder. Bu, onun 

şânındandır. Âşığın vazifesi ise buna katlanmaktan ibarettir. “Lûtf u gazâp” 

sevgilinin fennidir. Cevr ü cefâ, daha çok gamze ve bene aittir. Gamze, devamlı cevr 

oku atmaktadır193. Sevgiliden gelen ve âşığın iç hayatında önemli tesirler icra eden, 

onu sonsuz acılara sevk eden cevr ü cefâ, sanki âşığın canına, gönlüne, ciğerine, 

bağrına, sinesine ve cismine atılan, saplanan, yara hâsıl eden birer ok, kılıç olarak 

tasavvur edilir. Böylece bir manevi ıztırap hâli ve vesilesi somut hâle getirilmiş 

olur194. Klâsik Türk şiirinde rakîp, sevgili ve âşıktan sonra gelen üçüncü ehemmiyetli 

şahıstır. Rakibin hakkında söylenen her şey âşığa göre söylenir. Âşığın onu ele alışı 

ise daima menfi yöndedir. Bu sebeple rakip daima kötü, çirkin, zararlı ve yararsız, 

zalim bir kişidir. Bütün kötü huylar onda toplanmıştır, fakat çoğu zaman görülür ki 

                                                           
191 İskender Pala, a.g.e., s. 71. 
192 Harun Tolasa, a.g.e., s. 140-141. 
193 Cemal Kurnaz, a.g.e., s. 255-256. 
194 Harun Tolasa, a.g.e., s. 396. 



 

122 
 

sevgili hiç de âşık gibi düşünmez. Böylelikle rakip düşüncesi, âşığın kafasında iki 

şekilde kendini arz eder. Birincisi âşıkla doğrudan doğruya münasebete girişir, 

ikincisinde ise sevgili vasıtasıyla kendisini hissettirir. Âşığı asıl üzen rakip değildir. 

Rakip vardır ve kötüdür. Âşık bunu bilir ve ona göre hareket eder. Açık vermez ve 

sık sık da sevgiliyi uyarır. Âşığı asıl üzen, bütün bunlara rağmen sevgilinin her şeyi 

bir tarafa itip rakibe hüsnü kabul göstermesi, bol imkân tanıması ve ona inanmasıdır. 

Bütün facia buradan kopar. Rakibin en korkunç taraflarından biri ise âşığa, içinde 

bulunduğu hâl nedeniyle gülmesidir. Çoğu zaman üstünlüğünü âşığa kabul ettirir, 

ancak âşığın her zaman ona kini vardır. Hatta o kin, âşık için rakibin ciğerini yiyecek 

ve hastalığını iyileştirecek kadar şiddetli ve derindir. Rakip hiçbir zaman sevgiliyi 

yalnız bırakmaz veya gözden uzak tutmaz. Zira rakibin vazifesi budur195. 

Beyitte cevr bir oka teşbih edilmiştir. Burada, sevgilinin cevr oku olan yan 

bakışı âşığa isabet ettikçe, hata ile de olsa rakibe rast gelse yerini bulmuş olacağı 

söylenir. Beyitte cevap beklenmeyen ve cevabı bilinen isâbet degil midir sorusuyla 

istifhâm yapılarak âşığın rakîbe olan kini dışa yansıtılmıştır. Ayrıca “nâveg, cevr, râst 

gelmek, isâbet” kelimeleri arasında da tenâsüb vardır. 

7. Beyit Berk-ı nigâhı itdi hebâ hırmen-i dili 

Ol şûh-ı fitne-cû ‘aceb âfet degil midir 

  “Bakışının şimşeği, gönül harmanını ziyan etti. O fesat arayan işveli sevgili, 

acaba belâ değil midir?”  

Bu beyitte gönül bir harmana; sevgilinin bakışı da şimşeğe teşbih edilmiştir. 

Klâsik Türk şiirinde şimşek, ateşi ve yakıcı olma özelliğiyle bir kılıç darbesini 

hatırlatır196. Sevgilinin mânâlı yan bakışı olan gamzenin ise en önemli vasıfları, 

yaralayıcı olması, kan dökmesi ve can almasıdır. Sevgilinin bazen ok bazen kılıç 

olan gamzesi, âşığın bağrını, canını yaralar, gönül yurdunu yıkar, yakar, ziyan eder. 

İşve ve nazıyla hayranlık uyandıran sevgili, gamzesiyle fitne çıkarır, karışıklık ve 

kargaşalık yaratır. Sevgili bu hâliyle dert ve belânın yegâne temsilcisidir. Beyitte 

cevabı bilinen aceb ve degil midir sorularıyla istifhâm yapılmıştır. Ayrıca beyitte, 

“fitne-cû, âfet” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

                                                           
195 Harun Tolasa, a.g.e., s. 416-417. 
196 İskender Pala, a.g.e., s. 86. 



 

123 
 

8. Beyit Kalsa güşâde dîde-i hûrşîd ü meh n’ola 

Neylî bu ‘âlem ‘âlem-i hayret degil midir  

  “Ey Neylî! Ayın ve güneşin gözünün açık olmasına şaşılır mı? (şaşmamak 

lâzım)  Bu dünya, şaşırma yeri değil midir?” 

Beyitte, ay ve güneşin döngüsel hareketlerine bağlı olarak oluşan hilâl söz 

konusu edilmiştir. İrfan Yücel’e göre: 

“Sözlükte ‘yüksek sesle haykırmak; ortaya çıkmak, parlamak; sevinmek’ 

anlamlarına gelen hell kökünden türeyen hilâl,  ayın kavuşum öncesi ve sonrasında 

yeryüzünden uçları sivri ince bir yay gibi görünen şeklinin adıdır. Sözlük anlamına 

bağlı olarak özellikle kavuşum durumundan sonra ayı ilk defa görenlerin onu haber 

vermek için sevinçle haykırmaları sebebiyle ayın ilk görülen şekline hilâl denildiği 

kaydedilmektedir. Ayın aydınlanmış olan yüzeyinin yeryüzünden görülen kısmı 

periyodik olarak değişir. Kavuşum ayı denilen yaklaşık 29,53 günlük süre içinde 

önce ince bir kavis şeklinde görülen parlaklık (ilk hilâl), yavaş yavaş büyüyerek 

yarım daire (ilk dördün) ve tam daire (dolunay) biçimini aldıktan sonra tekrar 

küçülüp incelmeye başlar ve nihayet bir iki gün hiç görünmez olur. Ardından 

parlaklığının tekrar görülmesiyle yeni bir ay başlar. Ayın ilk hilâl, ilk dördün, 

dolunay, son dördün ve son hilâl gibi değişik şekillerinden her birine “ayın 

evreleri” denir. Kur’ân-ı Kerîm’de de işaret edildiği üzere (el-İsrâ 17/12; el-Furkān 

25/61; Nûh 71/16), ayın kendisi ışık kaynağı olmayıp yeryüzünden görülen parlaklık 

güneş ışığının ay yüzeyindeki yansımasından ibarettir. Ayın güneşle olan konumu 

sebebiyle aydınlanmış olan yüzeyinin dünyaya bakış nisbetine göre bu parlaklık 

yeryüzünden bazan hilâl, bazan yarım daire veya dolunay şeklinde görülür; bazan 

da hiç görülmez. Ayın dünya çevresindeki dönüş süresiyle kendi ekseni etrafındaki 

dönüş süresi birbirine eşit olduğu için yeryüzünden daima aynı yüzeyi gözlenir. 

Ayın, dünya çevresinde dönerken güneşle dünya arasında aynı doğrultuda 

bulunmasına kavuşum (ictimâ) durumu denir. Bu sırada ay güneşle birlikte doğup 

güneşle birlikte batar ve güneş tarafından aydınlatılan yüzeyi tamamen güneşe, 

karanlık yüzeyi ise dünyaya dönük olduğu için yeryüzünden görülmez. Ancak ay, her 

gün bir öncekinden daha geç doğup daha geç battığı için kısa bir süre sonra bu 

doğrultudan ayrılarak güneşten daha geç batmaya başlar. Böylece güneşle ay 

arasındaki açı, ayın yüzeyine yansıyan ışığın yeryüzünden görünmesi (rü’yet) için 

yeterli büyüklüğe ulaşınca ay güneş battıktan sonra batı ufkunda hilâl biçiminde 



 

124 
 

görülmeye başlar. Hilâlin görüldüğü gece önceki aya değil yeni başlayan aya aittir. 

Çünkü hilâlin batı ufkundaki rü’yetiyle önceki ay biter, yeni ay başlar.”197  

Yukarıda ifade edilen bütün hususlar, her şeye gücü yeten ve her şeyi 

kusursuz, belli bir nizam içinde yaratan Allah’ın, sonsuz kudretinin bir tecellisidir. 

Âlemdeki varlıklar temaşa edildiğinde, ders ve ibret alınacak birçok durum ve olayla 

karşılaşılır. Zirâ bu âlem hayret âlemidir.  “Şaşmak, şaşırmak” anlamlarındaki hayret 

tasavvufî mânâda, kalbe gelen bir tecelli sebebiyle sâlikin düşünemez ve muhakeme 

edemez hâle gelmesidir. Hayret ya delilde olur veya medlulde. Allah’ın varlığını 

ispatlayan delilde hayrete düşmek zındıklık ve mülhitliktir. Medlulü, delille varılan 

Hakk’ın tecellilerini temaşada hayrete düşmek ise sıddıklıktır198.  Hakk’ın tecelli 

seyrinde kulunun aklen hikmette, onu ulûhiyeti ve rububiyeti seyirlerinin 

tavırlarında, şaşkınlık içinde muhabbetle müşahede edişine hayret denir. Hayrette 

bulunan, aklen kıyasta düşünmekten yana mat olmuştur, çünkü hayrette bulunana 

Hakk, kendisini ilmen hâl ve kâlde anlaşılmasının ve müşahede edilmesinin irfanını 

nurani tecellisi ile verir199. 

  Beyitte Neylî, mahlasına seslenerek tecrid; nola ve degil midir soru 

ifadeleriyle de aslında cevabını bildiği soruları sorarak istifhâm yapmıştır. Bu sanat 

aracılığı ile anlatılmak istenen düşünce, muhataba daha etkili bir şekilde 

aktarılmıştır. Beyitte,  şaşılır mı soru ifadesi, şaşmamak gerekir, şaşılmaz; şaşırma 

yeri değil midir soru ifadesi de şaşırma yeridir, anlamında kullanılmıştır. 

1.2.3.1. Gazel 40’ın Anlatım Plânı 

Arka plânın ortaya konulduğu şerh kısmında da belirtildiği gibi, Neylî’nin 8 

beyitten oluşan bu gazelinin anlatım plânı aşağıdaki tablodaki gibidir: 

 

 

 

                                                           
197 İrfan Yücel, “Hilâl”, DİA, C.18, İstanbul 1998, s. 1. 
198 Süleyman Uludağ, a.g.e., s. 163. 
199 Halil İbrahim Genç, “Tasavvuf-Gizli Bir Hazineyim Bilinmektir Muradım”, s. 34/358, 

    https://birbeyturk.blogspot.com/2018/12/gizli-bir-hazineyim-bilinmektir-muradm.html  

 

https://birbeyturk.blogspot.com/2018/12/gizli-bir-hazineyim-bilinmektir-muradm.html


 

125 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Şair Âlem “Âlem, bakılsa 

ibret sayfası değil 

midir? Varlığın 

parçası, hikmet 

nüshası değil 

midir?” 

İbret sayfası/ 

Hikmet nüshası 

Okuyucu 

/Dinleyici  

2. Beyit Âşık/Şair Sen “Ey sevgili!  Senin 

boyun, üstüne 

giydiğin kırmızı 

elbiseyle bir belâ 

değil midir?  Yok, 

belâ değil, kızılca 

kıyamet değil 

midir?” 

Sevgilinin boyu Sevgili  

3. Beyit Şair Gönül “Arzu avını, elinde 

tutmasına şaşılır 

mı? Gönül, gayret 

elinin doğanı değil 

midir?” 

Arzu avını Okuyucu/ 

Dinleyici 

4. Beyit Âşık/Şair Sen “Ey sevgili! 

Gözyaşı denizimin 

coşkunluğuna bak, 

kavuşma kucağına 

gel. Kucak, esenlik 

yeri değil midir?” 

Âşığın gözyaşı 

denizinin 

coşkunluğu/ 

kavuşma kucağı 

 

Sevgili  

5. Beyit Şair Baharın 

padişahı 

(Gül) 

“Çimen ülkesinde 

yine baharın 

padişahı açtı. Zevk 

ve safâ sahipleri 

için ganimet vakti 

değil midir?” 

Ganimet vakti Okuyucu/ 

Dinleyici  

6. Beyit Âşık/Şair Sen “Ey sevgili! Senin 

cevr okun bana 

geldikçe, 

yanlışlıkla rakîbe 

de rast gelse yerini 

bulmuş değil midir 

(olmaz mı)?” 

Cevr oku Sevgili 

7. Beyit Şair Sevgilinin 

bakış 

şimşeği 

“Bakışının şimşeği, 

gönül harmanını 

ziyan etti. O fesat 

arayan işveli 

sevgili, acaba belâ 

değil midir? 

Gönül 

harmanını 

Okuyucu/ 

Dinleyici 



 

126 
 

8. Beyit Şair Neylî “Ey Neylî! Ayın ve 

güneşin gözünün 

açık olmasına 

şaşılır mı?   Bu 

dünya, şaşırma yeri 

değil midir?” 

Ayın ve güneşin 

gözünün açık 

olması 

Neylî 

 

1.2.4. Gazel 103’ün 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 103. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Mef û lü 

/ Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün şeklindedir.  

Tahdîs-i ni‘met emrine ikrârı yok mıdır 

Ketm-i yesâr içün ‘aceb îmân idenleriñ (G 103/4, D., s. 358)  

“İman edenler, acaba zenginliklerini gizlemek için mi nimete şükretme emrini 

dile getirmezler?” 

Neylî’nin bu beytinde şükür söz konusu edilmektedir. Tanrı’nın kuluna 

verdiği nimetlere karşı, kulun memnuniyet gösterip minnet hissiyatı ile Tanrı’ya 

şükranda bulunması şükürdür. Şükür, Hakk’ın verdiği maddî ve manevî her türlü 

rızkın Hakk’tan olduğunun bilinci ile er-Rezzak esması üzerinden kulun Hakk’a 

minnettâr olarak tevhidde bulunmasıdır. Rızık Hakk’tandır. Rızkımızı verenin Hakk 

olduğunu bilmek, şükrün başıdır. Rızkın verilmesine karşı sirette minnet duymak 

şükrün gereğidir. Verilen rızkı, Hakk’ın razı olduğu doğrultuda hayır üzeri ihtiyaçlı 

olanlarla paylaşmak, şükrün amelde ibadet olarak görülmesidir. Kulun, verilen rızka 

minnetini dilde sunuşu, şükrün dilde gösterilmesidir. Müslümanlara; “Siz ne kadar az 

şükrediyorsunuz”200 ayetindeki uyarı hitabını, dilde minnet etmenin şükürde yeterli 

olmadığının söylevi olarak anlamak gerekir201. Kalp ile tasdik, dil ile ikrar, imanın 

bir göstergesidir. Neylî de Müslümanların, acaba zenginliklerini gizlemek için mi 

kendilerine sunulan nimetlere karşılık şükürlerini dile getirmediklerini 

sorgulamaktadır. Burada aceb ve yok mıdır soru ifadeleriyle bir istifhâm 

                                                           
200 Kur’ân-ı Kerîm, Mülk Sûresi, 67/23 
201 Halil İbrahim Genç, “Tasavvuf-Gizli Bir Hazineyim Bilinmektir Muradım”, s. 51-52/358, 

      https://birbeyturk.blogspot.com/2018/12/gizli-bir-hazineyim-bilinmektir-muradm.html 

 

                                                                                          

 

https://birbeyturk.blogspot.com/2018/12/gizli-bir-hazineyim-bilinmektir-muradm.html


 

127 
 

oluşturulmuştur. Şair, aceb sorusuyla bir tereddüt bildirse de aslında cevabını bildiği 

bir soruyu sormakta ve sorusuna cevap aramamaktadır. Nitekim müslümanların, 

zenginliklerini gizleyip inkâr etmesi, varlıklarını ihtiyacı olanlarla paylaşmaması, 

şükür görevini yerine getirmemek ve nankörlük etmektir. Bu itibarla beyitte, malını 

Allah yolunda harcamayan zengin müslümanlara istifhâm sanatı aracılığıyla bir 

eleştiri getirildiğini söylemek mümkündür. 

1.2.4.1. Gazel 103’ün 4. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 103. gazelinin 4. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

4. Beyit Şair İman 

edenler 

“İman edenler, 

acaba 

zenginliklerini 

gizlemek için mi 

nimete şükretme 

emrini dile 

getirmezler?” 

Nimete şükretme 

emrini 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

1.2.5. Gazel 124’ün 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Me fâ i lün / Fe i lâ tün / Me fâ i lün / Fe i lün” 

Tahammül eylemege tâkat istemez mi dile 

Bu cevrden bize maksûdı nâz imiş tutalım (G 124/3, D., s. 370) 

“(Sevgilinin) bu eziyetten bize kasdının naz olduğunu farz edelim. (O), tahammül 

etmek için gönle kuvvet istemez mi?” 

Klâsik Türk şiirinde, sevgilinin en belirgin vasfı nazlı oluşudur. Naz, her şekli 

ile etkileyicidir. Bu özelliği tek başına ve başka sebeplere ihtiyaç duymadan 

kendisinde barındırır ve âşıklar üzerinde karşı konulmaz bir biçimde kolayca hüküm 

sürer. Aşkı ve muhabbeti hararetlendirici, zevk ve iştiyak verici, hayran edici, ümit 

verici, takat kesici, harap edici, fitne çıkarıcı, aldatıcı ve büyüleyici gibi etkilerle 

âşıkları hâlden hâle koyar. Etkisini en çok gönül, can ve akıl üzerinde gösterir202.  

                                                           
202 Abdullah Eren, a.g.e., s. 47. 



 

128 
 

Bu beyitte Neylî, sevgilinin, âşığa eziyet etmesindeki kasdının, naz etmek 

olduğu farz edilirse buna katlanmak için âşığın gönlüne kuvvet isteyip 

istemeyeceğini sormaktadır. Burada şair, aslında sorusuna bir cevap aramamakta, 

sevgilinin, eziyet ve naza karşılık, âşığın gönlünün kuvvetli değil, aksine harap 

düşmüş, güçsüz olmasını istediğini gayet iyi bilmektedir. Bu itibarla beyitte istifhâm 

sanatı yapılmış ve söz konusu sanat aracılığı ile anlatım daha etkili hâle getirilmiştir. 

1.2.5.1. Gazel 124’ün 3. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 124. gazelinin 3. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

3. Beyit Şair Biz/Âşık “(Sevgilinin) bu 

eziyetten bize 

kasdının naz 

olduğunu farz 

edelim. (O), 

tahammül etmek 

için gönle kuvvet 

istemez mi?” 

Sevgilinin âşığa 

eziyet etmesindeki 

kasdının naz 

olduğunu 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

1.2.6. Gazel 128’in 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 128. gazel, 6 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Mef û lü 

/ Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün şeklindedir.  

Göndermek istedikce göñül yâre nâmesin 

Degmez mi mürg-i cândan iderse hamâmesin (G 128/1, D., s. 372) 

“Gönül, sevgiliye mektubunu göndermek istedikçe güvercinini can kuşundan 

ederse  (mektubu) sevgiliye ulaşmaz mı?”  

Klâsik Türk şiirinde haberleşme, genellikle âşık ile sevgili arasında 

olmaktadır. Bu noktada mektup önemli bir hüviyete sahiptir. Sevgiliden ayrı olan ve 

hasretlik çeken âşık, gamını paylaşmak ve sevgiliye yakararak hâlini arz etmek 

maksadıyla nâmeler düzer203.  

                                                           
203 Nagehan Uçan Eke, Nâ’ilî’nin Gazellerinin Şerhi ve Yapısalcılık Açısından İncelenmesi, Muğla 

Sıtkı Koçman Üniversitesi Yayınları, C.II, Muğla 2014, s. 809. 



 

129 
 

Beyitte âşığın gönlü teşhis edilmiştir. Can ise uçmak özelliği itibariyle kuşa 

benzetilmiştir. Burada “Gönül, sevgiliye mektubunu göndermek istedikçe güvercinini 

can kuşundan ederse (mektubu) sevgiliye ulaşmaz mı?” denilerek gönlün, 

mektubunu sevgiliye ulaştıracak olan güvercin yerine can kuşunu göndermesi 

durumunda, mektubunun sevgiliye ulaşıp ulaşmayacağı sorulur. Beyitte ulaşmaz mı? 

sorusuyla istifhâm yapılarak anlatıma kuvvet kazandırılmıştır. Ayrıca beyitte, “gönül, 

mürg, cân, hamâme” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

1.2.6.1. Gazel 128’in 1. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 128. gazelinin 1. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Şair Gönül “Gönül, sevgiliye 

mektubunu 

göndermek 

istedikçe 

güvercinini can 

kuşundan ederse  

(mektubu) sevgiliye 

ulaşmaz mı?” 

Güvercinini Okuyucu 

/Dinleyici 

 

1.2.7. Gazel 145’in 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 145. gazel olarak yer alan ve 5 beyitten oluşan gazelin vezni Mef û 

lü / Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün şeklindedir. 

Şâyeste görmez ise de teşrîfine bizi 

Gelmez mi bezme câm-ı dırahşânı görmege (G 145/4, D., s. 383)  

“(Sevgili) gelip şereflendirmeye bizi lâyık görmese de parlak kadehi görmeye 

meclise gelmez mi?” 

Bu beyitte sâkî söz konusu olmamasına karşın, sevgili sâkî konumundadır. 

Klâsik Türk şiirinde bezm âleminin en önemli unsurlarından biri sâkîdir. Meclise 

neşe ve canlılık veren odur. Ortada dolaşarak içki dağıtmak onun görevidir. Şairin 

gözünde sevgili bir sâkî sayılır veya bizzat sâkî sevgili mesâbesindedir204. Beyitte, 

__________________________ 
 
204 İskender Pala, a.g.e., s. 461. 



 

130 
 

gülüp eğlenen, alay eden, ilgi göstermeyen ve âşığın aşkına karşılık vermeyen 

sevgiliye, içki içmek veya içki sunmak vesilesiyle meclise gelip gelmeyeceği, 

muhataba sorulmaktadır. Burada gelmez mi olumsuz soru ifadesiyle istifhâm 

yapılarak âşığın sevgiliyi görme ümidi dile getirilmektedir. 

1.2.7.1. Gazel 145’in 4. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 145. gazelinin 4. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

4. Beyit Şair Sevgili “(Sevgili) 

gelip 

şereflendirme

ye bizi lâyık 

görmese de 

parlak kadehi 

görmeye 

meclise 

gelmez mi?” 

Parlak kadehi Okuyucu 

/Dinleyici 

 

1.2.8. Gazel 168’in Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 168. gazel olarak yer alan metin, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin 

vezni Me fâ i lün / Fe i lâ tün / Me fâ i lün / Fe i lün şeklindedir ve tamamı soru 

ekiyle söylenilmiştir. Gazelin kafiyesi; dâg-dâr, lâlezâr, âşkâr, diyâr, kenâr, i’tizâr 

kelimelerindeki -âr’lar redifi ise -a gelmez mi’dir.  

1. Beyit Hat-âver oldı ten-i dâg-dâra gelmez mi 

Bahâr geldi o gül lâlezâra gelmez mi 

“Ayva tüyü yeni çıkmaya başlayan bir genç oldu, (o),  yaralı tene gelmez mi? 

Bahar geldi, o gül, lâle bahçesine gelmez mi?” 

Hat, gençlerin yüzünde yeni çıkan sakal, bıyık ve sarı tüylerdir. Klâsik Türk 

şiirinde yanak, dudak, ben, saç ve çene ile birlikte kendini gösteren hat, genelde bir 

güzellik unsuru olarak düşünülür. Hat, anber kokar,  lâtîftir ve gönül alıcı bir özellik 



 

131 
 

taşır. Sakal olarak düşünüldüğünde, güzelliği gideren bir unsur olur ve istenmez. 

Hattın güzel olanı yeni bitmiş olanıdır ki 14-15 yaşı ifade eder205. 

Beyitte sevgili, açık istiare ile güle benzetilmiştir. Âşığın vücudundaki yara 

da ortasındaki siyahlık nedeniyle lâleye teşbih edilmiştir. Burada, genç ve taze 

sevgilinin ayva tüylerinin yeni çıkmaya başlamasıyla baharın gelmesi arasında,  hem 

baharın güzel olması, hem de bahar gelince doğadaki bitkilerin yeniden bitmesi 

yönlerinden bir ilişki kurulmuştur. Beyitte “hat-âver oldu” ile “bahâr geldi”, “ten-i 

dâg-dâr” ile “lâlezâr” kelimeleri, mürettep leff ü neşr oluşturmaktadır. Beyitte gelmez 

mi? sorularıyla istifhâm yapılarak hem âşığın sevgiliye olan özlemi hem de ona 

kavuşma arzusu ifade edilmiştir. 

2. Beyit Kalur gider mi nihüfte göñülde ‘ukde-i gam 

  Miyân-ı bezme kadeh âşkâre gelmez mi 

“Gam düğümü, gizli gönülde kalır mı gider mi? Kadeh, meclis ortasında 

görünmeye gelmez mi?”  

Klâsik Türk şiirinde âşık,  daima gam, gussa, dert, belâ ve elem içindedir. 

Onun için âh ve feryâd eder, gözyaşı döker. Sinesi ve vücudu yaralar içindedir. 

Bunlara sebep, sevgilinin cevri, cefâsı, hasretidir. Âşık, gam köşesinde hasta ve 

bîçaredir. Onun gıdası sevgilinin gamıdır. Âşık, gam ve kederi aşkın muktezası 

olarak kabul eder206. Beyitte, gam bir düğüme benzetilmiştir. Bu teşbihte maksat, 

içinde bulunulan sıkıntılı durumdan kurtulmanın mümkün olmamasıdır.  Beyitte 

kadeh kelimesiyle de mecâz-ı mürsel yapılarak kadehin içindeki şarap kastedilmiştir. 

Beytin birinci mısraında şair, “kalur gider mi” sorusuyla gam düğümünün gönülde, 

kalıcı mı olduğunu yoksa gittiğini mi sorgular. İkinci mısrada da Neylî, gelmez mi 

soru ifadesiyle şarabın, meclis ortasına gelerek görünme ihtimalinin olup olmadığını, 

muhataba sorar.  Kısacası şair, gizli gönlünde âdeta düğüm hâline gelmiş gamdan 

kurtulmanın yolunu, şarap içmekte bulduğunu istifhâm ile söyler. Zira âşık, şarap 

içince anlık da olsa gamını ve kederini unutacaktır. Ayrıca beyitte, bezm ve kadeh 

kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

 

                                                           
205 İskender Pala, a.g.e., s. 238. 
206 Cemal Kurnaz, a.g.e., s. 253. 



 

132 
 

3. Beyit O gülde bûy-ı vefâdan eser mi yok yohsa 

  Nesîm-i subh-ı emel bu diyâra gelmez mi 

  “O gülde vefa kokusundan eser mi yok, yoksa emel sabahının rüzgârı bu 

ülkeye gelmiyor mu?” 

Hafif bir rüzgâr olan nesîm, havanın hafifçe dalgalanması ve esmesidir. 

Klâsik şiirde nesîm, sevgilinin kokusunu taşımaktadır. Sevgilinin mahallesine gider 

gelir ve saçları ile sıkı ilgisi vardır. Bu bakımdan bir haberci olarak kabul edilir ve 

âşık sevgilisinden haber alır.  Nesîm, seher ve sabah vakti eser207. Klâsik Türk 

şiirinde sevgili, merhametsiz ve zalim olarak vasıflandırılır. O, güler, eğlenir, hâlden 

anlamaz, iltifat etmez ve vefa göstermez. Bu beytin birinci mısraında sevgili açık 

istiare ile güle benzetilmiştir. İkinci mısrada da soyut bir kavram olan vefaya, somut 

olan koku; soyut bir kavram olan emele de somut olan sabah rüzgârı izafe edilmiştir. 

Beyitte âşığın gülden vefa kokusunu alamamasının sebebi, gülün kokmaması mı 

yoksa emel sabahının rüzgârının, âşığın ülkesine gülün vefa kokusunu getirmemesi 

mi olduğu sorgulanmaktadır. Daima cefâ eden sevgilinin vefa göstermeyeceğini 

gayet iyi bilen Neylî, eser mi yok ve gelmez mi soru ifadeleriyle istifhâm yaparak 

düşüncesini daha etkili bir şekilde ifade etmektedir. Ayrıca beyitte, “gül, bûy, nesîm, 

subh” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

4. Beyit Hurûşa geldi görüp mevc-i eşkimi deryâ 

  Dahı o gevher-i yektâ kenâra gelmez mi 

“Deniz, gözyaşımın dalgasını görüp coştu. O tek inci, daha kıyıya gelmez 

mi?” 

Beyitte âşığın gözyaşı, dalgaya teşbih edilmiştir. Denizin coşmasının sebebi, 

âşığın gözyaşının dalgasını görmesine bağlanarak da hüsn-i ta’lîl ve mübâlağa 

yapılmıştır. Klâsik Türk şiirinde âşık, daima gözyaşının çokluğuyla övünür. Bu yaş 

ya akar ya da birikir. Akarsa seller, birikirse denizler oluşur. Âşık ne kadar çok 

ağlarsa o kadar değer kazanır. Zira sevgili bunu ister. Onun gözyaşları sevgilinin 

güzelliğini artırmaktadır. Aynı zamanda âşık, ağladıkça rahatlar. Bu rahatlama hem 

içinin ateşini söndürmesi, hem de sevgilisi katında elde ettiği mevkî yönündendir. 

                                                           
207 İskender Pala, a.g.e., s. 428. 



 

133 
 

Gözyaşı dökmenin en belirgin nedeni de hasrettir. Bu hasret ile âşığın gözyaşı bazen 

deniz olur. Gözyaşı yuvarlaklığı ve saydamlığı nedeniyle inci ve lü’lûdur208. İnci, 

sedef denilen deniz hayvanının karnında oluşur. Eğer sedef, nisan yağmurunun iki 

veya daha çok damlasını yutarsa inciler küçük olur. İncinin en makbulu ise tek 

olanıdır. Böylesi inci, hem yuvarlak hem de iri olur209. Beyitte gevher-i yektâ ifadesi, 

gözyaşının benzetilenidir. Bu ifadeyle âşığın gözyaşının ne kadar değerli olduğu 

vurgulanmıştır. Beyitte gelmez mi soru ifadesiyle istifhâm yapılarak âşığın 

gözyaşının ne zaman dineceği sorulmaktadır. Bu sanat aracılığıyla da âşığın, 

sevgiliye olan hasreti ve vuslata erme arzusu hissettirilmektedir. 

5. Beyit Kalur gider mi bu cevri sipihriñ iy Neylî 

Bilüp günâhın ‘aceb i‘tizâra gelmez mi 

“Ey Neyli! Bu feleğin eziyeti, kalır mı gider mi? Acaba (felek) günahını bilip 

de özür dilemeye gelmez mi?” 

Feleğin söz konusu edildiği diğer beyitlerde olduğu gibi bu beyitte de Neylî, 

felekten şikâyet etmektedir. Zira felek zalim ve hilekârdır. Onun sözüne asla itimat 

edilmez. Felek, âşığı ıztıraba, eziyete sürükler, ona baht açıklığı vermez. Beyitte 

felek, günahını bilen ve özür dileyen biri olarak düşünülerek teşhis edilmiştir. 

Mahlasına seslenen Neylî, kalır gider mi diyerek feleğin eziyetinin devam edip 

etmeyeceğini; gelmez mi sorusuyla da feleğin, âşığa çektirdiği eziyetten pişman olup 

bundan vazgeçme ihtimalinin olup olmadığını sormaktadır. Şair, aslında feleğin, 

âşığa eziyet çektirmekten katiyen vazgeçmeyeceğini gayet iyi bilmektedir. Beyitte 

cevabı bilinen sorularla istifhâm yapılarak daha etkili bir anlatım sunulmuştur.  

1.2.8.1. Gazel 168’in Anlatım Plânı 

Arka plânın ortaya konulduğu şerh kısmında da belirtildiği gibi, Neylî’nin 5 

beyitten oluşan bu gazelinin anlatım plânı aşağıdaki tablodaki gibidir: 

 

 

                                                           
208 İskender Pala, a.g.e., s. 173.                                                   
209 İskender Pala, a.g.e., s. 154-155. 



 

134 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Şair Ayva tüyü 

yeni 

çıkmaya 

başlayan 

sevgili 

“Ayva tüyü yeni 

çıkmaya başlayan 

bir genç oldu, (o),  

yaralı tene gelmez 

mi? Bahar geldi, o 

gül, lâle bahçesine 

gelmez mi?” 

Âşığın yaralı teni/  

Lâle bahçesi 

Okuyucu/ 

Dinleyici 

2. Beyit Şair Gam 

düğümü 

 

“Gam düğümü, 

gizli gönülde kalır 

mı gider mi? 

Kadeh, meclis 

ortasında 

görünmeye 

gelmez mi?” 

Kadeh 

 

Okuyucu/ 

Dinleyici 

3. Beyit Şair Emel 

sabahının 

rüzgârı 

 

“O gülde vefa 

kokusundan eser 

mi yok, yoksa 

emel sabahının 

rüzgârı bu ülkeye 

gelmiyor mu?” 

Gülün vefa 

kokusu 

 

Okuyucu/ 

Dinleyici 

4. Beyit Şair Deniz 

 

“Deniz, 

gözyaşımın 

dalgasını görüp 

coştu. O tek inci, 

daha kıyıya 

gelmez mi?” 

Âşığın gözyaşının 

dalgası/ Tek inci 

 

Okuyucu/ 

Dinleyici  

5. Beyit Şair 

 

 

Felek 

 

“Ey Neyli! Bu 

feleğin eziyeti, 

kalır mı gider mi? 

Acaba (felek) 

günahını bilip de 

özür dilemeye 

gelmez mi?” 

Günahını 

 

Neylî  

 

1.2.9. Gazel 169’un Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 169. gazel olarak yer alan ve 5 beyitten oluşan gazelin vezni Me fâ i 

lün / Fe i lâ tün / Me fâ i lün / Fe i lün şeklindedir ve tamamı soru ekiyle 

söylenilmiştir. Gazelin kafiyesi; ülfet, sohbet, mürüvvet, himmet, hayret, ragbet 

kelimelerindeki -et’ler redifi ise itmez kelimesi ve mi soru ekinden oluşan itmez 

mi’dir.  

 



 

135 
 

1. Beyit Bizimle ol büt-i bigâne ülfet itmez mi 

  Perî ise ne var âdemle sohbet itmez mi 

“O ilgisiz, put gibi güzel sevgili, bizimle dostluk kurmaz mı? Peri olmuşsa ne 

olmuş, insanla sohbet etmez mi?” 

Bu beyitte sevgili, açık istiare ile akılları baştan alacak kadar güzel olması, 

âşığa aldırış etmeyip onunla dostluk kurmaması, iltifatta bulunmaması, başka bir 

ifadeyle tepkisiz olması yönlerinden puta teşbih edilmiştir. Beyitteki diğer bir teşbih 

de sevgilinin periye teşbihidir. Klâsik Türk şiirinde peri, birtakım büyülerle teshir 

edinilebileceği, insanlarla ünsiyete gelmemesi, onlardan kaçması, göze 

görünmemesi, diğer bir ifadeyle bir nevi gizlenmesi, son derece güzel oluşları, bazen 

insanları kendilerine âşık edip bağlamaları, çeşitli suretlere girmeleri ve ölmemesi 

gibi telakki ve inanışlar bakımından işlenmekte ve sevgilinin benzetileni 

olmaktadır210. Beyitte de peri, çok güzel olması, göze görünmemesi, insanlardan 

kaçması ve onlara yakınlık göstermemesi cihetlerinden sevgilinin benzetileni 

olmuştur. Beyitte şair, çekici bir güzelliği olan sevgilinin, âşıkla dostluk kurmadığını, 

âşıktan uzak durduğunu ve ona iltifat etmediğini gayet iyi bilmekte, cevabını bildiği 

ülfet itmez mi, ne var ve sohbet itmez mi sorularıyla istifhâm yapmaktadır. Ayrıca 

beyitte, “bizimle” ile “âdemle”, “büt-i bigâne” ile “perî” ve “ülfet itmez mi” ile 

“sohbet itmez mi” kelimeleri arasında müşevveş leff ü neşr vardır. 

2. Beyit Şikeste-pây-ı gamız dest-gîre muhtacız 

  Meded bir ayaga sâkî mürüvvet itmez mi 

“Biz, gamın ayağı kırıklarıyız, yardımcıya muhtacız. İmdat! Sâkî, bir kadehe 

iyilik ve ihsanda bulunmaz mı?” 

Âşık, daima gam ve keder içindedir. Bu durumun nedeni ise âşığın sevgiliye 

olan özlemi ve vuslata erememesidir. Bu beyitte de Neylî, gamın ayağı kırıklarıyız 

derken gam dolayısıyla çekilen ızdırabı vurgulamakta, bir yardımcıya ihtiyaç 

duyduğunu söyleyerek imdat istemektedir. Gamdan kurtuluşun yolunu da sâkîde 

bulan şair, sâkînin kadehe (ayağa) şarap koyup âşığa sunarak ihsanda bulunup 

bulunmayacağını muhataba sormaktadır. Klâsik Türk şiirinde sohbet ve eğlence 

                                                           
210 Harun Tolasa, a.g.e., s. 41. 



 

136 
 

meclislerinin en önemli unsurlarından biri sâkîdir. Meclise neşe ve canlılık veren 

odur. Ortada dolaşarak içki dağıtmak onun görevidir. Şairin gözünde sevgili bir sâkî 

sayılır veya bizzat sâkî sevgili mesâbesindedir211. 

  Beyitte mürüvvet itmez mi soru ifadesiyle istifhâm yapılmış ve bu sanat 

aracılığıyla da anlatıma kuvvet kazandırılmıştır. Ayrıca beyitte, “şikeste-pây, ayag, 

dest-gîr, mürüvvet, meded” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

3. Beyit Rumûz-ı nükte-i gamzeñde ‘âciz oldı rakîb 

  Zebân-ı tîgıñ anı şerha himmet itmez mi 

“Ey sevgili! Rakip, yan bakışının gizli mânâlarını anlamakta güçsüz kaldı. 

Kılıcının dili, onu dilimleyerek (anlatsa) yardımcı olmaz mı?”  

Gamze, sevgilinin süzgün veya mânâlı yan bakışıdır. Klâsik Türk şiirinde 

sevgilinin bakışı gamzeyi doğurur ve bu gamzede binlerce anlam vardır. Âşık, 

bakışın mânâsını çözmekte güçlük çeker. Gamze yalnızca bakışa dayanmayıp göz, 

kaş ve kirpiğin birlikte ortaya koyduğu bir harekettir. Gamze, gözden çıkar ve âşığa 

ıztırap verir. O öylesine naziktir ki hiç hissettirmeden sanatını icra eder. Sevgili, 

âşığa gamzeleriyle naz yapar ve gamzesini tam yerinde ve zamanında gerçekleştirir. 

Klâsik şiirde gamze, en çok ok ve kılıca benzetilir. Gamze kılıç olduğu zaman, 

güzellik ve can ülkesinin kılıç zoruyla ele geçirilmesi esas alınır. Ayrıca kılıç 

öldürücüdür, kan döker. Bu bakımdan hançer ile eş değerdedir212. Aynı zamanda 

sevgilinin gamzesi, daima sevgilinin yanında bulunup onu gölge gibi takip eden 

rakibe de tesir eder. Rakip, Klâsik Türk şiirinde sevgili ve âşıktan sonra gelen üçüncü 

önemli şahıstır. Âşığın onu ele alışı ise daima menfi yöndedir. Bu sebeple rakip 

daima kötü, çirkin, zararlı ve yararsız, zalim bir kişidir. Âşığı asıl üzen rakip 

değildir. Rakip vardır ve kötüdür. Âşık bunu bilir ve ona göre hareket eder. Açık 

vermez ve sık sık da sevgiliyi uyarır. Âşığı asıl üzen, bütün bunlara rağmen 

sevgilinin her şeyi bir tarafa itip rakibe hüsnü kabul göstermesi, bol imkân tanıması 

ve ona inanmasıdır. Bütün facia buradan kopar. Rakip, çoğu zaman üstünlüğünü 

                                                           
211 İskender Pala, a.g.e., s. 461. 
212 İskender Pala, a.g.e., s. 197. 



 

137 
 

âşığa kabul ettirir, ancak âşığın her zaman ona kini vardır. Hatta o kin, âşık için 

rakibin ciğerini yiyecek ve hastalığını iyileştirecek kadar şiddetli ve derindir213. 

Bu beyitte de sevgilinin gamzesi, konuşma özelliği olan bir varlık olarak 

düşünülerek kılıca teşbih edilmiştir. Beytin birinci mısraında Neylî, sevgilinin yan 

bakışının gizli mânâlarını anlama konusunda, rakibin güçlük çektiğini söyler. İkinci 

mısrada da himmet itmez mi diyerek istifhâm yapan şair,  sevgilinin kılıcının dilinin, 

onun gamzesinin gizli mânâsını dilim dilim anlatarak, rakibe yardım edip 

etmeyeceğini sorar. Burada asıl ifade edilmek istenen hiç şüphesiz, sevgilinin kılıç 

gibi keskin bakışlarının rakibi yaralaması veya öldürmesinin âşık tarafından ne denli 

arzu edildiğidir. Beyitte, istifhâm sanatı aracılığıyla âşığın rakibe olan kini dışa 

yansıtılmıştır. Ayrıca aralarında anlamca ilgi bulunan “gamze, tîg, şerha” kelimeleri 

arasında tenâsüb vardır. 

4. Beyit Ol âfete nice ‘arz-ı merâm ider ‘âşık 

  Hücûm-ı şevk anı lâl-i hayret itmez mi 

“Âşık, o âfet gibi olan sevgiliye, nasıl isteğini bildirir? Şiddetli arzunun 

saldırısı, onu şaşkınlıktan dilsiz etmez mi?” 

  Bu beyitte sevgili, açık istiare yoluyla âfete teşbih edilmiştir. Âfet, insanı aşk 

belasına düşürecek derecedeki güzeller hakkında kullanılan bir tabir olup asıl anlamı 

felâket olduğu hâlde bu kullanılışı yönüyle olağanüstü güzellikteki insan anlamı 

kazanmıştır214. Sevgilinin güzelliğinin, hayret verici, şoka uğratıcı bir yanı vardır.  O, 

insana acı ve ıztırap verir. Onun yok etmek istediği şeylerden biri sabır, diğeri de akıl 

ve huzurdur. Kendisini temaşa edende olağanüstü hâller yaratabilir. Yıkıcı, karıştırıcı 

ve dedikodu uyandırıcı vasıfları olan güzellik, karşısındaki varlığa görünür görünmez 

tesir eder. Hatta güzelliği temaşaya bile lüzum yoktur. Onu işitmek ve tavsifini 

dinlemek bile insanı sarsmaya yeter. Güzelliğin ayrıca tutku uyandıran bir yanı da 

vardır. Onu gören bir daha kendisini ondan ayrı tutamaz. Sevgilinin güzelliği, 

seyredilen, seyrinden sonsuz derecede zevk alınan bir keyfiyettir. Aynı şekilde onun 

anlatılması ve dinlenmesi de zevk verir. Ancak onu gereği şekilde anlatmak, tavsif ve 

                                                           
213 Harun Tolasa, a.g.e., s. 416-417. 
214 Ahmet Atillâ Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, Osmanlı Edebiyatı Araştırmaları Merkezi, C.1, 

İstanbul 2016, s. 106. 



 

138 
 

tasvir etmek çok zordur. Herkes ve her şey onu tam vasfedemez215. Beyitte de âşık, 

bir âfet olan sevgilinin güzeliğine âşıktır. Beytin birinci mısraında âşığın bu aşktan 

hâsıl olan arzu ve isteği sevgiliye bildirmesinin mümkün olmadığı, niçe soru 

ifadesiyle dile getirilmiştir. Beytin ikinci mısraında ise lâl-i hayret itmez mi 

denilerek, çok güzel sevgiliye karşı âdeta arzu saldırısına uğrayacak kadar çok arzu 

duyan âşığın, bu durum neticesinde hayret edip konuşamaz hâle geldiği ifade 

edilmektedir. Ayrıca buradaki soru ifadesi, dili tutulmak deyimini de çağrıştırarak 

anlatımı daha etkili hâle getirmiştir. Beyitte, niçe ve lâl-i hayret itmez mi sorularıyla 

istifhâm yapan şair, aslında cevabını bildiği soruları sorarak sevgilinin hayranlık 

verici güzelliğini tarif etmenin ne denli zor olduğunu vurgulamıştır. 

5. Beyit ‘Aceb mi olsa sezâ-yı kabûl iy Neylî 

Bu şi‘r-i tâzeyi kim görse ragbet itmez mi 

“Ey Neylî! (Yeni şiir), kabule yaraşır olsa şaşılır mı? Bu yeni şiiri kim görse 

ilgi göstermez mi?” 

Bu makta beytinde, nida ve tecrid ile mahlasına seslenen Neylî,  aceb mi 

diyerek, yeni şiirinin kabul edilmeye, beğenilmeye lâyık olmasına şaşmamak 

gerektiğini;  ragbet itmez mi ifadesiyle de bu yeni şiiri gören herkesin buna itibar 

edeceğini, ilgi göstereceğini söyler. Beytin her iki mısraında da istifhâm yapan şair,  

bu sanat aracılığıyla yeni, orijinal şiirini övmektedir. 

1.2.9.1. Gazel 169’un Anlatım Plânı 

Arka plânın ortaya konulduğu şerh kısmında da belirtildiği gibi, Neylî’nin 5 

beyitten oluşan bu gazelinin anlatım plânı aşağıdaki tablodaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Şair Put/ Peri “O ilgisiz, put gibi 

güzel sevgili, 

bizimle dostluk 

kurmaz mı? Peri 

olmuşsa ne olmuş, 

insanla sohbet 

etmez mi?” 

Dostluk 

kurmaması/sohbet 

etmemesi 

Okuyucu/ 

Dinleyici 

                                                           
215 Harun Tolasa, a.g.e., s. 131-132. 



 

139 
 

2. Beyit Şair Biz “Biz, gamın ayağı 

kırıklarıyız, 

yardımcıya 

muhtacız. İmdat! 

Sâkî, bir kadehe 

iyilik ve ihsanda 

bulunmaz mı?” 

Bir kadehe Okuyucu/ 

Dinleyici 

3. Beyit Âşık/Şair Rakip  “Ey sevgili! 

Rakip, yan 

bakışının gizli 

mânâlarını 

anlamakta güçsüz 

kaldı. Kılıcının 

dili, onu 

dilimleyerek 

(anlatsa) yardımcı 

olmaz mı?” 

Sevgilinin yan 

bakışının gizli 

mânâları  

Sevgili 

4. Beyit Şair Âşık “Âşık, o âfet gibi 

olan sevgiliye, 

nasıl isteğini 

bildirir? Şiddetli 

arzunun saldırısı, 

onu şaşkınlıktan 

dilsiz etmez mi?” 

İsteğini Okuyucu/ 

Dinleyici  

5. Beyit Şair 

 

 

Herkes “Ey Neylî! (Yeni 

şiir), kabule 

yaraşır olsa şaşılır 

mı? Bu yeni şiiri 

kim görse ilgi 

göstermez mi?” 

Yeni şiirin kabule 

yaraşır olması 

Neylî  

 

1.2.10. Gazel 177’nin 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 177. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Fâ i lâ 

tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lün’dür. 

Bes değil mi rûy-ı zerd ü nukre-i eşk-i teri 

Hvâce-i bâzâr-ı ‘ışkıñ n’eylesün sîm ü zeri (G 177/1, Dîvân, s. 401) 

“Aşk pazarının sahibi, gümüşü ve altını ne yapsın? Taze gözyaşının gümüşü 

ile solgun yüzü yeterli değil mi?” 

Neylî’nin bu beytinde aşk bir pazara, gözyaşı da gümüşe teşbih edilmiştir. 

Gözyaşı, âşığın belirgin ve ayrılmaz bir özelliğidir. Âşığın gözyaşları her tarafı 

tutacak kadar engin ve her şeyi içerisine alacak kadar derindir. Âşık ne kadar çok 



 

140 
 

ağlarsa sevgili nazarında o kadar çok itibar kazanır. O, sevgiliye duyduğu aşk 

ıztırabından dolayı kanlı gözyaşı döker ve kanlı yaşlar neticesinde âşığın yüzü 

sararır, solar. Aşk pazarının sahibi âşık için, gümüşün ve altının hiçbir kıymeti 

yoktur. Sevgili uğruna dökülen gözyaşları onun en kıymetli metaıdır. Tasavvufî 

mahiyette ele alındığı zaman ise gözyaşı, vücudu mahvedip âlemin âlâyişinden, 

kesretten temizleme fonksiyonunda görülür216. 

Beyitte cevabı bilinen ne yapsın? ve yeterli değil mi? sorularıyla istifhâm 

yapılmıştır. Burada “yeterli değil mi?” denilerek aslında “yeterli” anlamı kastedilir. 

Ayrıca aralarında anlam ilgisi bulunan “eşk, ter, nukre, sîm ü zer” kelimeleri arasında 

tenâsüb vardır. 

1.2.10.1. Gazel 177’nin 1. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 177. gazelinin 1. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Şair Âşık “Aşk 

pazarının 

sahibi, 

gümüşü ve 

altını ne 

yapsın? 

Taze 

gözyaşının 

gümüşü ile 

solgun yüzü 

yeterli değil 

mi?” 

Gümüşü ve altını Okuyucu 

/Dinleyici 

 

 

 

 

 

 

                                                           
216 Cemal Kurnaz, a.g.e., s. 234. 



 

141 
 

Soru ekiyle oluşturulan menfî istifhâmların dağılımı aşağıda gösterilmektedir: 

 Tablo 4: Soru ekiyle oluşturulan menfî istifhâmlar. 

Soru Ekiyle Oluşturulan Menfî İstifhâmlar Toplam 

İncelenen 5 ve 8 beyitten oluşan gazellerin tamamında soru 

ekiyle oluşturulan menfî istifhâmlar 
  32 

Gazellerin tek beyitlerinde yer alan soru ekiyle oluşturulan 

menfî istifhâmlar 
   6 

 

Grafik 4: Soru ekiyle oluşturulan menfî istifhâmların dağılımı. 

 

 

Soru ekiyle oluşturulan menfî istifhâmların dağılımının gösterildiği 

yukarıdaki grafiğe bakıldığında, incelenen 5 ve 8 beyitten oluşan gazellerin 

tamamında soru ekiyle oluşturulan menfî istifhâmların oranı % 84, gazellerin tek 

beyitlerinde yer alan menfî istifhâmların oranı ise % 16’dır. Buna göre menfî 

istifhâmların, büyük oranda 5 ve 8 beyitten oluşan gazellerin tamamında yer aldığı 

görülmektedir. 

 

 

84%

16%

Soru Ekiyle Oluşturulan Menfî İstifhâmların 

Dağılımı

İncelenen 5 ve 8 beyitten

oluşan gazellerin

tamamında soru ekiyle

oluşturulan menfî

istifhâmlar

Gazellerin tek beyitlerinde

yer alan soru ekiyle

oluşturulan menfî

istifhâmlar



 

142 
 

 Neylî Dîvânı’ndaki gazellerde soru ekiyle oluşturulan müsbet istifhâmlar ve 

menfî istifhâmların dağılımı aşağıdaki gibidir: 

Tablo 5: Neylî Dîvânı’ndaki gazellerde soru ekiyle oluşturulan müsbet 

istifhâmlar ve menfî istifhâmlar. 

Soru Ekiyle Oluşturulan Müsbet İstifhâmlar ve Menfî 

İstifhâmlar 

Toplam 

Müsbet İstifhâmlar   65 

Menfî İstifhâmlar   38 

 

Grafik 5: Neylî Dîvânı’ndaki gazellerde soru ekiyle oluşturulan müsbet 

istifhâmlar ve menfî istifhâmların dağılımı. 

    

 

Neylî Dîvânı’ndaki gazellerde soru ekiyle oluşturulan müsbet istifhâmlar ve 

menfî istifhâmların dağılımının gösterildiği yukarıdaki grafiğe bakıldığında, müsbet 

istifhâmların % 63 oranıyla, % 37 orana sahip menfî istifhâmlardan daha fazla 

kullanıldığı görülmektedir. 

 

 

 

63%

37%

Müsbet istifhâmlar

Menfî istifhâmlar



 

143 
 

2. SORU KELİMESİYLE OLUŞTURULAN İSTİFHÂMLAR 

Soru kelimeleriyle oluşturulan soru cümleleri, soru zamirleri, soru sıfatları ve 

soru zarflarıyla yapılır. Soru kelimesi, bir cümle ögesi olabileceği gibi cümle 

ögelerinden birinin içinde de yer alabilir217. 

  Soru kelimesiyle oluşturulan istifhâmlar, Dîvân’da yer alan metinler 

üzerinden ele alınmış olup, beyit veya redife göre bütün hâlinde şerh edilerek 

istifhâmların incelenmesinde Dîvân’daki gazel sıralamasına uyulmuş, incelenen 

beyitler tespit edilen metinde bulunduğu yere göre değerlendirilmiştir. 

2.1. “Ne” Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar 

Ne, nesnenin ne olduğunu soran bir soru sıfatıdır. Aslında soru zamiri olan ne, 

ismin önüne gelince onun ne olduğunu belirtmek için kullanılan soru sıfatı vazifesini 

görür: ne (gün), ne (zaman), ne (vakit), ne (iş) örneklerinde olduğu gibi. Ne (güzel), 

ne (çabuk), ne (yavaş), ne (iyi) gibi örneklerde, aynı zamanda bir kuvvetlendirme de 

ifade eder. Soru zamiri olan ne ise, insan dışında kalan canlı ve cansız varlıklar için 

kullanılan bir zamiridir. Ne zamirinin çekimi isimlerden farksızdır, değişmeden 

sonuna isim çekim ekleri getirilir, ancak bu kelimenin genetifinde su kelimesinin 

genetifinde olduğu gibi kök vokalle bittiği hâlde -nin eki yerine -in eki getirilir: ne-y-

in gibi. Normali nenin’dir ve böyle kullanıldığı da görülebilir. Aynı çekim özelliği, 

bu zamirin iyelik şekillerinde de görülür. Normal iyelikleri nem, nen, nesi, nemiz, 

neniz, neleri iken bunların yerine neyim, neyin, neyi, neyimiz, neyiniz, neleri 

şekillerinin daha çok kullanıldığı görülmektedir. Yalnız nesi şekli neyi şekline tercih 

edilmektedir. Ne zamirinin kendisinden sonra gelen kelimelerle geçici veya kalıcı 

olarak birleşmesi de, eskiden beri çok görülür. Nideyim (ne edeyim), neylersin (ne 

eylersin), nolur (ne olur) gibi geçici birleşmeler daha çok vezin zarureti nedeniyle 

ortaya çıkan ve kullanılan şekillerdir218. 

 

 

 

                                                           
217 Mehmet Özmen, Türkçenin Sözdizimi, Adana: Karahan Kitabevi, s. 235. 
218 Muharrem Ergin, Türk Dil Bilgisi, İstanbul: Bayrak Yay., 1998, s. 253-278. 



 

144 
 

2.1.1. Gazel 18’in 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Me fâ i lün / Fe i lâ tün / Me fâ i lün / Fe i lün” 

Gelürse destime bu inkisâr ile Neylî 

Ne ihtimâl şikest olmaya sebû-yı ferah (G 18/5, D., s. 307 ) 

“Ey Neylî! İçinde bulunduğum bu kırgınlıkla şayet o, benim elime gelirse 

ferahlık testisinin kırılmama ihtimali var mı?” 

Neylî’nin bu makta beytinde, ferahlığa testi izafe edilmiştir. Şair burada, 

kendisinin gücenmiş olduğunu söyler, ancak bunun sebebini ifade etmez. Gazelin 

önceki beyitlerinden hareketle şairin kırgınlığının sebebi olarak baht veya dünya 

gösterilebilir. Zira şairin, bahta ve dünyaya bakışı menfidir. Şair bu dünyada baht 

açıklığı, rahatlık ve huzur bulamaz. Beyitte Neylî, “Ey Neylî! İçinde bulunduğum bu 

kırgınlıkla şayet o, benim elime gelirse ferahlık testisinin kırılmama ihtimali var mı? 

diyerek istifhâm yapar ve yine cevabını iyi bildiği bir soruyu sorar. Nitekim şairin, 

gücendiği talihi sebebiyle elindeki ferahlık testisinin kırılma ihtimali çok yüksektir.  

2.1.1.1. Gazel 18’in 5. Beytinin Anlatım Plânı  

Neylî’nin 18. gazelinin 5. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

5. Beyit Şair O/ 

Ferahlık 

testisi 

“Ey Neylî! İçinde 

bulunduğum bu 

kırgınlıkla şayet 

o, benim elime 

gelirse ferahlık 

testisinin 

kırılmama 

ihtimali var mı?” 

Kırılmama 

ihtimalinin  

olmadığı 

Neylî 

 

2.1.2. Gazel 33’ün 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lün” 

Ol tabîb-i cân u dil bir çâre eylerdi aña 

N’eylesün ammâ degil derd-i dil-i bî-mâr bir (G 33/2, D., s. 316) 



 

145 
 

“O gönül ve can tabibi, ona (âşığa) bir çare eylerdi, ama (âşığın) hasta 

gönlünün derdi bir değil ki ne yapsın?”  

Klâsik Türk şiirinde tabib, aşk derdine ilaç bulamayan bir kişilikte ele alınır. 

Zaten bu derde ilaç bulsa dahi âşık o ilacı istemez. Aşk hastasının can ve gönül 

derdine en iyi tabib, hiç şüphesiz sevgilinin kendisidir219. Âşığın gönlü hicran 

hastasıdır, bu sebeple sevgiliden derman ister. Beyitte sevgili açık istiare ile tabibe 

teşbih edilir. Neylî, gönül ve can tabibi olan sevgilinin, âşığın derdine çare 

bulabileceğini, ancak onun hasta gönlünün derdinin çok olması sebebiyle sevgilinin 

elinden bir şey gelmediğini n’eylesün diye sorarak istifhâm sanatıyla dile getirir. 

Beyitte “tabîb-i cân u dil, çâre,” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.1.2.1. Gazel 33’ün 2. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 33. gazelinin 2. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

2. Beyit Şair Gönül ve 

can tabibi 

(Sevgili) 

“O gönül ve 

can tabibi, 

ona (âşığa) 

bir çare 

eylerdi, ama 

(âşığın) 

hasta 

gönlünün 

derdi bir 

değil ki ne 

yapsın?” 

Âşığın hasta gönlünün 

derdi 

Okuyucu/

Dinleyici 

 

2.1.3. Gazel 43’ün 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 43. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Me fâ î 

lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün şeklindedir.  

Ne gam ger hâksâr-ı râh-ı ‘ışk olduñsa da iy dil 

Seni pâ-mâl iden esb-i cefâya şeh-süvârıñdır (G 43/3, D., s. 323)  

                                                           
219 İskender Pala, a.g.e., s. 517.  



 

146 
 

“Ey gönül! Sen, aşk yolunun toprağına bulandınsa da üzülme, çünkü bunu 

yapan seni bindiği cefâ atının ayakları altına alan senin benim usta binicim dediğin 

sevgilindir.”  

Beyitte Neylî, nida ile gönlüne seslenir. Gönül, âşığın arzu ve istek, başka bir 

ifadeyle aşk ve güzellik konusunda önüne geçemediği iç kuvvetidir. Zevk, haz ve 

elemlerinin membaı, merkezidir. Gönül, neşvü neması olan ve gıdaya ihtiyaç duyan 

bir varlıktır. Gıdası çoğunlukla gam ve kederdir. Onun kadr ü kıymeti, yerine ve 

zamanına göre değişik olur, fakat çoğu zaman kıymeti gereken takdiri görmez ve bu 

kıymet aksine artacak yerde eksilir. Yıkılan, yakılan, yerlere atılan, ayaklar altında 

kalan, en ağır şekilde cezalandırılan yine odur. Bütün bunlara karşın yine de o, her 

zaman için sevgiliye gitmeye hazırdır220. Sevgili ise katı gönüllü ve merhametsizdir. 

Âşığa daima cevr ve cefâ eder. Âşığın görevi de buna katlanmaktır. Neylî, beytin 

birinci mısraında gönle, aşk yolunda perişan olsa dahi kederlenmesine gerek 

olmadığını ne gam diyerek istifhâm diliyle söyler. Cefânın, ata teşbih edildiği beytin 

ikinci mısraında ise şair, gönlü ayaklar altına alıp çiğneyenin, cefâ atının şeh-süvârı 

olan sevgili olduğunu ifade eder. Böylelikle sevgiliden gelen cefâ dahi olsa, âşığın 

rıza göstereceği ve memnun olacağı vurgulanır.  

2.1.3.1. Gazel 43’ün 3. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 43. gazelinin 3. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

3. Beyit Şair Sen “Ey gönül! Sen, 

aşk yolunun 

toprağına 

bulandınsa da 

üzülme, çünkü 

bunu yapan seni 

bindiği cefâ 

atının ayakları 

altına alan senin 

benim usta 

binicim dediğin 

sevgilindir” 

Aşk yolunun 

toprağına bulanışı 

Gönül 

 

                                                           
220 Harun Tolasa, Ahmet Paşa’nın Şiir Dünyası, Ankara: Atatürk Üniversitesi Yayınları, 1973, s. 321-  

322.   



 

147 
 

 2.1.4. Gazel 43’ün 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün” 

Ne hâcet mürg-ı câna nâveg-endâz-ı nigâh olmak 

Giriftâr-ı kemend-i zülfüñ olmış bir şikârıñdır (G 43/4, D., s. 323) 

“Ey sevgili! Can kuşuna, bakışın okçusu olmasının ne lüzumu var? (Zâten 

can kuşu)  senin saçının kemendinin esiri olmuş bir avındır.”  

Neylî’nin bu beytinde âşığın canı, kuşa; sevgilinin yan bakışı da okçuya 

teşbih edilmiştir. Klâsik şiirde sevgilinin bakışı gamzeyi doğurur. Gamze gözden 

çıkar ve âşığa ıztırap verir. Gamze, en çok ok ve kılıca benzetilir, ok olunca da 

yaralamak, delmek, öldürmek, avlamak gibi eylemleri üstlenir. Bir ok olan gamzenin 

hedefi ise can, gönül, sine, ciğer ve yürektir. Gamzenin ok oluşunun en büyük nedeni 

kirpik oklarından dolayıdır. Sevgili, süzgün bir bakışıyla yay kaşlarından kirpik 

oklarını hedefe atar. Sevgili bu okları atmada öyle ustadır ki hiçbiri hedefini 

şaşırmaz. Bir yaylım ateşi gibi arka arkaya o kadar çok gamze oku atılır ki bunlar can 

kuşunun kanat ve teleğini oluştururlar221. Sevgilinin saçı ise şekil itibariyle ya halka 

halkadır ya da uçları kıvrıktır. Burada sevgilinin saçı kemende teşbih edilmiştir. 

Kemend uzakta bulunan herhangi bir şeyi tutup çekmek üzere atılan ucu ilmekli uzun 

iptir222. Bu bakımdan sevgilinin saçının uç kısımlarıyla bir benzerliği vardır. Âşığın 

can kuşu, sevgilinin saçının kemendiyle yakalanıp esir edilen bir avdır. Neylî 

sevgiliye hitâben, can kuşuna yan bakış oklarını atarak onu avlamaya lüzum 

olmadığını, çünkü can kuşunun, saçının kemendinin esiri olmuş bir avı olduğunu 

söyler.  

Beyitte ne hâcet soru ifadesiyle istifhâm yapılarak ifadeye kuvvet 

kazandırılmıştır. Ayrıca beyitte “giriftâr, kemend, zülf, mürg-ı cân, şikâr, nâveg-

endâz, nigâh” kelimeleri arasında tenâsüb vardır.  

2.1.4.1. Gazel 43’ün 4. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 43. gazelinin 4. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

                                                           
221 İskender Pala, a.g.e., s. 197. 
222 Ferit Devellioğlu, a.g.e., s. 506. 



 

148 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

4. Beyit Âşık/Şair Sen “Ey sevgili! 

Can kuşuna, 

bakışın 

okçusu 

olmasının 

ne lüzumu 

var? (Zâten 

can kuşu)  

senin 

saçının 

kemendinin 

esiri olmuş 

bir avındır.” 

Âşığın can kuşu Sevgili 

 

2.1.5. Gazel 55’in Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 55. gazel olarak yer alan ve 5 beyitten oluşan gazelin vezni Me fâ i 

lün / Fe i lâ tün / Me fâ i lün / Fe i lün şeklindedir ve tamamı ne soru kelimesiyle 

söylenilmiştir. Gazelin kafiyesi; yâr, -suvâr, diyâr, bahâr, -rûzgâr ve zâr 

kelimelerindeki -âr’lar redifi ise -dan eki ve ne haber kelime grubundan oluşan -dan 

ne haber’dir.  

1. Beyit Gel iy sabâ yine teşrîf-i yârden ne haber 

      Bu hâksârına ol şeh-suvârdan ne haber 

“Ey sabâ, gel! Sevgilinin gelip gitmesinden bir haberin var mı? Bu toz toprak 

içinde kalmış olana, o usta biniciden bir haberin var mı?” 

Sabâ, doğu yönünden esen hafif ve lâtif rüzgârdır. Sabâ yelinin Klâsik Türk 

şiirinde kullanımı, sevgilinin kokusunu taşıması, dağıtması ve yayması esası üzerine 

kurulmuştur. O, daima sevgilinin saçlarından bir iz ve koku taşır. Gülşen, bâğ, bostân 

ve benzeri yerleri dolaşarak oraların gelişmesine de yardımcı olur. Goncayı açıp gül 

eyler, serviyi donatır, nergisin gözünü açıp laleye kırmızılık verir. Sabâ, âşığa 

sevgiliden haber getiren bir postacıdır. Sevgilinin saçındaki misk, anber, sünbül ve 



 

149 
 

reyhan kokularına sahiptir. Âşık bazen kendini sabânın ellerine bırakır ve sevgilisine 

götürmesini ister223. 

Bu beytin redifini oluşturan ve günlük dilde de sıkça kullanılan ne haber224 

kelime grubu, “herhangi bir bilgi var mı?”, “ne var ne yok” anlamına gelen bir 

deyimdir. Beyitte Neylî, gel deyip seslendiği sabâ yelini, sevgiliden haber getiren bir 

postacı olarak düşünüp kişileştirmiştir. Sevgili de açık istiare ile şeh-suvâra 

benzetilmiştir. Burada âşığın toz toprak içinde kalması,  usta binici olan sevgilinden 

kaynaklanmaktadır. Hâksâr kelimesi, hem toz toprak içinde kalmış anlamı, hem de 

hâli perişan, düşkün anlamı kastedilerek tevriyeli kullanılmıştır. Buna göre de cevr ü 

cefâ etmekte mâhir olan sevgilinin, âşığı perişan duruma düşürdüğü söylenir. Beytin 

her iki mısraında tekrarlanan ne haber sorularıyla istifhâm yapılarak anlatıma kuvvet 

kazandırılmıştır. 

2. Beyit Dil-i belâ-keşi gördüñ mi kûy-ı dil-berde 

O dûr-geşte-i dâr u diyârdan ne haber 

“(Ey sabâ!) Gönül alan sevgilinin bulunduğu yerde, belâ çeken gönlü gördün 

mü?  O memleketinden ve yerinden uzaklaşmış olandan bir haberin var mı?”  

Bu beyitte, sabâ yer almamasına karşın birinci beyitte olduğu gibi Neylî, yine 

sabâ rüzgârına seslenmektedir. Şair, beytin birinci mısraında soyut bir mefhumu, 

gönlü somutlaştırarak eziyet ve sıkıntı çeken gönlü, dilberin bulunduğu yerde görüp 

görmediğini gördün mi sorusuyla; ikinci mısrada, memleketinden ve yerinden 

uzaklaşmış sevgiliden bir haber olup olmadığını ne haber diyerek sabâ yeline sorar. 

Böylelikle her iki mısrada da istifhâm yapan şair, sevgilinin yanında bulunma isteğini 

ve sevgiliye olan özlemini dışa yansıtır. 

3. Beyit Çemensitân-ı hat-ı yâre eylediñ mi güzer 

      Hezâr-ı gülşen-i ‘ışka bahârdan ne haber 

“(Ey sabâ!) Sevgilinin ayva tüylerinin çimenliğinden geçtin mi? Aşkın gül 

bahçesinin bülbülüne, bahardan bir haberin var mı?” 

                                                           
223 İskender Pala, a.g.e., s. 456. 
224 https://sozluk.gov.tr/  

 

 

 

https://sozluk.gov.tr/


 

150 
 

Ayva tüyü, gençlerin yüzünde yeni çıkan sakal ve bıyık, sarı tüylerdir. Klâsik 

Türk şiirinde yanak, dudak, ben, saç ve çene ile birlikte kendini gösteren hat, genelde 

güzellik vasıtası olarak düşünülür. Hatt, anber kokar, lâtîf ve gönül alıcı bir özellik 

taşır. Bazen hatt, yeşil olarak düşünülür. Bu durumda çene, etrafı yeşilliklerle çevrili 

bir çukurdur. Hatt, dudağın çevresinde çıkan koyu yeşil renkte bir bitki gibidir. Bu 

nedenle ona nebât veya sebze denmiştir225. 

Bu beyitte de sabâ rüzgârına seslenmeye devam eden Neylî, sevgilinin ayva 

tüylerini bir çimenliğe, yanağını da çimenliğin ortasındaki bir güle teşbih eder. Şair, 

beytin birinci mısraında sabâ yeline, sevgilinin ayva tüylerinin çimenliğinden geçip 

geçmediğini eyledin mi güzer diye sorarak istifhâm yapar. İkinci mısrada da şair, aşkı 

gül bahçesine benzeterek gül bahçesinin olmazsa olmazı olan ve şakıyışlarıyla gül 

bahçesini neşelendiren bülbüle, bülbülün aşkı ve baharın müjdeleyicisi gülden bir 

haber olup olmadığını bahârdan ne haber diyerek sormaya devam eder. Beytin her 

iki mısraında da istifhâm yapılarak ifadeye güzellik ve kuvvet kazandırılmıştır. 

Ayrıca beyitte, “çemensitân, hat, hezâr, gülşen, bahâr” kelimeleri arasında tenâsüb 

vardır. 

4. Beyit Hevâ-yı zülfi ile dilleriñ niçe hâli 

      Sitem-keşân-ı siyeh-rûzgârdan ne haber 

“(Sevgilinin) saçının arzusuyla gönüllerin hâli nasıl? (O) siyah rüzgârın, 

sitem çekenlerinden bir haberin var mı?” 

Sevgilinin saçı, âşıkların can ve gönlünün bir karargâhı, yuvası 

mahiyetindedir. Can ve bilhassa gönül, sürekli olarak oraya gitmek, ona asılmak ve 

dolanmak ister. Heva kelimesiyle de tasavvufi bir mânâ kasdedilir. Zira zülf kesrettir. 

Ona karşı duyulan sevgi de heva ve heves olacaktır226. Saçın rengi ise daima siyahtır. 

Asla başka bir renkte olmaz. Geleneğe göre saç her ne kadar örüklü, fes veya ferâce 

altında gizli; sarışın, kızıl ve benzeri renkli ise de Klâsik Türk şiiri onu daima kara ve 

dağınık görür ve gösterir227.  

                                                           
225 Mehmet Vanlıoğlu ve Mehmet Atalay, a.g.e., s. 112. 
226 Harun Tolasa, a.g.e., s. 154-155. 
227 İskender Pala, a.g.e., s. 458. 



 

151 
 

Bu beytin birinci mısraında, sevgilinin saçlarına arzu duyan ve daima oraya 

giden gönüllerin, durumunun nasıl olduğu niçe soru ifadesiyle sorulmuştur. Beytin 

ikinci mısraında ise sevgilinin saçları, siyah bir rüzgâra teşbih edilerek sevgilinin 

dağınık ve uzun saçları sebebiyle sitem ve ıztırap çeken âşıklardan bir haber olup 

olmadığı ne haber soru ifadesiyle sorularak istifhâm yapılmıştır. Bu sanat aracılığıyla 

da anlatım daha etkili hâle getirilmiştir.   

5. Beyit Gelür mi vâdi-yi sâmâna bir dahı âyâ 

      Dil-i şikeste-i Neylî-i zârdan ne haber 

“(Ey sabâ!) Acaba huzur vadisine bir daha gelir mi? Ağlayıp inleyen 

Neylî’nin kırılmış gönlünden bir haberin var mı?” 

Neylî’nin bu beytinde soyut bir kavram olan huzura, somut olan vadi izafe 

edilmiştir. Şair, tecrid ile sevgilinin eziyetlerinden gönlü kırılan ve ağlayıp inleyen 

Neylî’nin gönlünün huzura ulaşmasının mümkün olup olmadığını sormaktadır. 

Gönlün, huzur vadisine ulaşması ise hiç şüphesiz âşığın sevgiliye kavuşması ile 

gerçekleşecektir. Beyitte gelür mi ve ne haber sorularıyla birlikte acaba anlamına 

gelen âyâ sorusuyla da istifhâm yapılarak ifadeye güç kazandırılmıştır. Beyitte gelür 

mi sorusu, âşığın sevgiliye kavuşma arzusunu; ne haber sorusu da âşığın içinde 

bulunduğu ruh hâlini yansıtmaktadır. 

2.1.5.1. Gazel 55’in Anlatım Plânı 

Arka plânın ortaya konulduğu şerh kısmında da belirtildiği gibi, Neylî’nin 5 

beyitten oluşan bu gazelinin anlatım plânı aşağıdaki tablodaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Şair Sen “Ey sabâ, gel! Sevgilinin 

gelip gitmesinden bir 

haberin var mı? Bu toz 

toprak içinde kalmış 

olana, o usta biniciden bir 

haberin var mı?” 

Sevgilinin 

durumu 

Sabâ 



 

152 
 

2. Beyit Şair Sen “(Ey sabâ!) Gönül alan 

sevgilinin bulunduğu 

yerde, belâ çeken gönlü 

gördün mü?  O 

memleketinden ve 

yerinden uzaklaşmış 

olandan bir haberin var 

mı?” 

Âşığın bela 

çeken 

gönlü 

  

Sabâ 

3. Beyit Şair Sen “(Ey sabâ!) Sevgilinin 

ayva tüylerinin 

çimenliğinden geçtin mi? 

Aşkın gül bahçesinin 

bülbülüne, bahardan bir 

haberin var mı?” 

Sevgilinin 

ayva 

tüylerinin 

çimenliği/ 

Bahar 

Sabâ 

4. Beyit Şair Sen “(Sevgilinin) saçının 

arzusuyla gönüllerin hâli 

nasıl? (O) siyah rüzgârın, 

sitem çekenlerinden bir 

haberin var mı?” 

Sevgilinin 

saçının 

arzusu 

 

Sabâ 

5. Beyit Şair Sen “(Ey sabâ!) Acaba huzur 

vadisine bir daha gelir 

mi? Ağlayıp inleyen 

Neylî’nin kırılmış 

gönlünden bir haberin var 

mı?” 

Ağlayıp 

inleyen 

Neylî’nin 

kırılmış 

gönlü 

Sabâ 

 

2.1.6. Gazel 68’in 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 68. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Me fâ i 

lün / Fe i lâ tün / Me fâ i lün / Fe i lün şeklindedir.  

Nedir bu cezbe-i güftâr la‘l-i sâkîde 

Müdâm dilleri bezm-i şarâb-ı nâba çeker (G 68/4, D., s. 338) 

“Sâkînin la’l renkli dudağında(n) (çıkan) sözün bu coşkunluğu nedir? 

Gönülleri daima saf şarabın meclisine çeker.” 

Klâsik Türk şiirinde sâkî, meclisin vazgeçilmez unsurlarındandır. Meclise 

neşe ve canlılık veren odur. Ortada dolaşarak içki dağıtmak onun görevidir. Şairin 

gözünde sevgili, bir sâkî sayılır yahut bizzat sâkî, sevgili mesâbesindedir. Bazen sâkî, 

mutrib olarak da görev yapar. Bütün bu hâllerde sâkî mutlaka güzelliğiyle dikkat 



 

153 
 

çeker, hatta âşık, içkiden değil sâkînin güzelliğinden sarhoş olmalıdır228. Beyitte 

sevgili mesâbesindeki sâkînin dudağı, kırmızı rengi itibariyle la’le teşbih edilmiştir. 

Bunun yanında beyitte dudak, kırmızlığı ile şarabı da hatırlatmaktadır. Beyitte 

“sözün bu coşkunluğu” ifadesinden hareketle sâkînin şarkı okuyan bir mutrib olduğu 

söylenebilir. La’l renkli dudağı, güzelliği, neşeli ve canlı tavırlarıyla mutrib, daima 

gönülleri etkileyerek saf ve berrak şarabın meclisine çekmektedir. 

Beyitte cevabı bilinen nedir? sorusuyla istifhâm yapılarak ifadeye kuvvet 

kazandırılmıştır. Ayrıca sürekli anlamının yanı sıra şarap anlamına da gelen müdâm 

kelimesiyle bezm, şarap ve sâkî kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.1.6.1.  Gazel 68’in 4. Beytinin Anlatım Plânı  

Neylî’nin 68. gazelinin 4. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

4. Beyit Şair Sâkî/ 

Sevgili 

“Sâkînin la’l 

renkli 

dudağında(n) 

(çıkan) sözün 

bu 

coşkunluğu 

nedir? 

Gönülleri 

daima saf 

şarabın 

meclisine 

çeker.” 

La’l renkli dudağından 

çıkan sözün 

coşkunluğu 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.1.7. Gazel 72’nin 6. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Me fâ î lün / Me fâ î lün / Fe û lün” 

Nedir cürmüm dimiş hûbâna Neylî 

Alan siz göñlümi hem virmeyen siz (G 72/6, D., s. 340) 

“‘Neylî, güzellere suçum nedir?’, gönlümü hem alan hem de vermeyen 

sizsiniz,  demiş.” 

                                                           
228 İskender Pala, a.g.e., s. 461. 



 

154 
 

Neylî’nin bu beytinde, gayet açık ve sade bir dil kullanılmıştır. Burada Neylî, 

kendisini ayrı bir şahıs gibi kabul ederek tecrid yapar. Klâsik şiirde gönül, âşığın aşk 

ve güzellik konusunda önüne geçemediği iç kuvveti, haz ve elemlerinin merkezidir.  

Beyitte de şair,  güzellere suçunun ne olduğunu sorar ve “gönlümü hem alan hem de 

vermeyen sizsiniz” diyerek aşkına karşılık vermeyen ilgisiz ve vefasız güzellerden 

şikâyet eder. Kısacası Neylî, kendisinin bir suçunun olmadığını, asıl suçlunun gönül 

alan, ama gönül vermeyen güzeller olduğunu ifade eder.   

Beyitte cevabı bilinen nedir? sorusuyla istifhâm yapılmış ve bu yolla ifadeye kuvvet 

kazandırılmıştır. 

2.1.7.1. Gazel 72’nin 6. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 72. gazelinin 6. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

6. Beyit Şair Neylî “‘Neylî, 

güzellere 

suçum 

nedir?’, 

gönlümü hem 

alan hem de 

vermeyen 

sizsiniz,  

demiş.” 

Âşığın gönlü Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.1.8. Gazel 92’nin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 92. gazel olarak yer alan metin, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin 

vezni Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lün şeklindedir ve tamamı ne soru 

kelimesiyle söylenilmiştir. Gazelin kafiyesi; abher, sanavber, gevher, sitemger, 

mahşer, mücevher kelimelerindeki -er’ler redifi ise ne imiş kelime grubudur.  

1. Beyit Çeşm-i dil-dâra nazar nergis ü ‘abher ne imiş 

Kaddiñe nisbetile serv ü sanavber ne imiş 

“Ey Sevgili! Senin gönül alan gözüne bakınca yasemin ve nergisin bir değeri 

mi var? Senin boyunla kıyaslayınca sanavber ve servinin bir değeri mi var?” 



 

155 
 

Mitolojiye göre Narkisos, çok güzel ve aşktan anlamaz bir delikanlı imiş. Onu 

sevip de derdinden perişan olan kızlar, bu genci tanrılara şikâyet etmişler. Tanrıların 

verdiği ceza sonucu Narkisos, bir gün derede kendi aksini görüp âşık olur. Kendini 

seyrederken suya düşer ve boğulur. Vücudu çürüyüp yerinde göze benzer bir çiçek 

biter ve bütün güzellere hayran hayran, baygın şekilde bakar. Başka bir efsaneye 

göre de Narkisos, bir ırmak ile perinin oğludur. İnsanlar ve periler ona âşıktır, hatta 

Ses adlı peri onun aşkından ölmüş ve bir taşa dönmüştür. Şarktaki bir efsaneye göre 

de Gül ile Nergis arasında bir aşk yaşanmıştır. Bu iki sevgiliden Nergis göz şeklinde 

bir çiçek haline sokulmuş ve kıyamete kadar hicran ve intizar çekmeye mahkûm 

edilmiştir229. Klâsik Türk şiirinde, daima sevgilinin gözü ile teşbih durumunda olan 

nergis çiçeği, çoğunlukla mestlik, uykululuk ve bir bakış hâli içinde görülür. Bu 

hususiyetleri, onun yapısında var olduğu bilinen narkotik unsura ve bu arada 

kapanmayan bir gözü andırmasına dayanmaktadır. Yine bu hususiyetlerine 

dayanmak üzere, ona mahmurluk, uykusuzluk ve hastalık hâlleri de yüklenir. Klâsik 

şiirde tesadüf edilen şehla sıfatı da bu kabildendir230.  Beyitteki abher231 kelimesi de 

“nergis çiçeği, yasemin, zerrinkadeh çiçeği” anlamlarına gelmektedir. Sanavber ise 

çam fıstığı ağacı, servi ve şimşâd cinsinden bir ağaç olup sevgilinin boyu yerine 

kullanılır232. Klâsik Türk şiirinde sevgilinin boyu en çok serviye benzetilir. Bazen 

boy söylenmeden, sadece servi ile sevgilinin boyunun ifade edildiği örnekler de 

vardır. Klâsik şiirde servi, birçok yönden vasıflandırılır: Servi dikbaşlıdır, elif-Allah 

sembolüdür, doğruluktur, ferahlık vericidir. Servinin gölgesi meşhurdur. Servi 

sevgilinin boyudur, sevgilidir, huzur verendir.  Servi yol boyu dizilen güzellerdir, 

yeşil libaslıdır, kumruyu kendine âşık edendir. Ar’ar ağacı ile ilişkilidir, salınan 

sevgilidir233. 

Bu beytin redifini oluşturan ne imiş234 kelimesi “ne değeri var?” anlamına 

gelen bir deyimdir. Beyitte sevgiliye seslenen Neylî, ne imiş sorularıyla istifhâm 

yaparak, sevgilinin gözüne bakılması durumunda nergisin; sevgilinin boyuyla 

                                                           
229 İskender Pala, a.g.e., s. 427. 
230 Harun Tolasa, a.g.e., s. 516. 
231 Ferit Devellioğlu, a.g.e., s. 4. 
232 İskender Pala, a.g.e., s. 466. 
233 Metin Hakverdioğlu, “Sevgili Neden Servi Boyludur?”,  Amasya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, S.7, s. 221-228.  
234 https://sozluk.gov.tr/ 

https://sozluk.gov.tr/


 

156 
 

kıyaslanınca da sanavber ve servinin bir değerinin olup olmadığını sormaktadır. Şair, 

sorusuna cevap beklememekte, bu soruların cevabını; sevgilinin gözünün nergisten, 

boyunun da sanavber ve serviden daha üstün olduğunu gayet iyi bilmektedir. Beyitte 

anlatım, soru şeklinde düzenlenerek daha güzel ve etkili hâle getirilmiştir. Ayrıca 

beyitte, “nergis ü abher, serv ü sanavber” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2. Beyit Görmeyen ‘ârız-ı pâkindeki dürr-i ‘arakın 

  Ne bilür bahr-i melâhatdeki gevher ne imiş 

“Sevgilinin temiz yanağındaki terin incisini görmeyen (biri), güzellik 

denizindeki incinin ne olduğunu nereden bilir?”  

Klâsik Türk şiirinde inci, sevgilinin dişleri, teri, vuslatı; âşığın gözyaşı; şairin 

şiiri ve güzel söz yerine kullanılır. Denizde sedef içinde oluşması, iriliği, parlaklığı 

en çok kullanılan özellikleridir. İnci, sedef denilen deniz hayvanının karnında oluşur. 

Nisan ayında sahile çıkan sedef, midye gibi yapısıyla kapakçığını açar ve o sırada 

karnına düşen Nisan yağmurunun damlasını yutup denize dönermiş. Denizdeki tuzlu 

su ortamında bu saf yağmur tanesi hayvana bir ıztırap verince, sedef bunun acısından 

kurtulmak için bir sıvı salgılarmış. Bir müddet sonra bu sıvının hükmü geçince, sedef 

tekrar sıvı salgılarmış. Bu sıvılar katılaşarak birbiri üzerine yapışır ve böylece inciyi 

oluştururmuş. Eğer sedef, iki veya daha çok yağmur tanesi yuttuysa inciler küçük 

olurmuş. En makbul olan inci, tek incidir. Böylesi inci, hem yuvarlak hem de iri 

olurmuş235. 

Bu beyitte de güzelliğe deniz izâfe edilmiş ve sevgilinin yanağının teri bir 

inciye benzetilmiştir. Beyitte, ne imiş diyerek istifhâm yapan şair, sevgilinin temiz ve 

parlak yanağındaki teri göremeyen kimsenin, denizde sedef içinde bulunan güzel 

incilerin nasıl olduğunu bilmesinin mümkün olmadığını dile getirmektedir. Bu sanat 

aracılığıyla sevgilinin terinin, nadir bulunan bir inci değerinde olduğu 

vurgulanmıştır. Ayrıca beyitte, “dürr, bahr, gevher” kelimeleri arasında tenâsüb 

vardır. 

  3. Beyit Ne terahhum ider iy dil ne bilür hâl-i dili 

Meded ol şûh-ı cefâ-cûy-ı sitemger ne imiş  

                                                           
235 İskender Pala, a.g.e., s. 154-155. 



 

157 
 

“Ey gönül! (Sevgili) ne merhamet eder, ne de gönlün hâlini bilir. Aman, o 

zalim, cefâkâr güzel nasıl bir güzel imiş?” 

Klâsik Türk şiirinde sevgilinin en belirgin özelliği zalim oluşudur. Kılıcından 

daima kan damlar. Katı gönüllüdür. Âşığa asla merhamet etmez. Bilakis âşığın 

canına kast eder, onu yaralar, öldürür. Dikensiz gül olmadığı gibi, cefâsız yâr da 

düşünülemez236.  Bu beyitte de gönlüne seslenen Neylî, sevgilinin neredeyse bütün 

olumsuz özelliklerini söz konusu etmektedir. Sevgilinin merhametsiz, hâlden 

anlamaz, zalim ve cefâkâr olma unsurlarını sıralayan şair, ne imiş diye sorarak 

istifhâm yapmış ve bu sanat aracılığıyla sevgiliye olan sitemini ve şikâyetini dile 

getirmiştir. Ayrıca beyitte, “cefâ-cûy, sitemger” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

4. Beyit Gör hırâma gelicek kadd-i kıyâmet-hîzin 

  Bilmek istersen eger şûriş-i mahşer ne imiş 

“Eğer mahşer karmaşasının ne olduğunu bilmek istersen, (sevgili) kıyamet 

kaldıran boyuyla salınmaya başlayınca gör.” 

Sevgilinin, üzerinde çok durulan ve ehemmiyet verilen taraflarından biri de 

boyudur. Boy unsurunun estetik bakımdan değerli oluşu uzunluğu yanı sıra hareket 

hâlinde bulunuşuna da dayanır. Beyitte geçen, hırâm kelimesi de sevgilinin 

boyundaki bu hareket hâlini ifade eder. Sevgili, boyunun hareketi ve salınarak nazlı 

yürüyüşü ile âşığa göründüğünde; bu hâl, âşığın iç hayatını kasıp kavurur, arzu ve 

iştiyakını dayanılmaz hâle getiren en büyük etkenlerden biri olur. Burada kelime 

oyunu itibarıyla “kıyamet, mahşer, kargaşa” gibi mefhumlar, mânâ bakımından 

boyun bu yönünü açıklayıcıdırlar. Beyitte de şair, “Eğer mahşer karmaşasının ne 

olduğunu bilmek istersen, (sevgili) kıyamet kaldıran boyuyla salınmaya başlayınca 

gör.” diyerek mahşer karışıklığının nedenin, sevgilinin bir kıyamet vesilesi olan 

boyuyla salınması olduğunu söyler. Sevgilinin boyunun kıyamet oluşu, bu kelimenin 

kökünün “ayağa kalkma ve ayakta durma” anlamıyla boy unsurunun birlik arz 

etmesi, uyuşması ve bu mânânın boya matuf olması sonuçlarına dayanmaktadır237. 

Bir başka keyfiyet de kıyametin mefhum olarak bir karışıklık, kargaşalık hâli olması 

ve fitnenin onun alâmetlerinden sayılmasıdır. Sevgilinin boyu ve bu boyla naz ve 

                                                           
236 Cemal Kurnaz, a.g.e.,  s. 133. 
237 Harun Tolasa, a.g.e., s. 281. 



 

158 
 

edalı bir şekilde salınışı, gerek âşıklar arasında, gerekse âşığın iç yaşantısında 

huzuru, rahatı bozar ve kıyamet denecek derecede karışıklık, fırtınalar yaratır.  

Bu beyitte istifhâm sanatı ve “hırâm, kadd, kıyâmet-hîz, şûriş, mahşer” 

kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

5. Beyit Şöyle âh-ı şerer-âlûd ideyim iy Neylî 

  Görsün a‘dâ dahı şemşîr-i mücevher ne imiş 

“Ey Neylî! Şöyle kıvılcımlar yayan bir âh edeyim de, en zalim (sevgili) dahi 

mücevher kılıcı neymiş, görsün.” 

Klâsik Türk şiirinde âh, duman ve yel ile birlikte, göğe yükselişi, ince ve 

uzun şekli, hızlı hareket edişi gibi hususlar ile renk ve şekil yönünden ele alınır238. 

Neylî’nin bu makta beytinde, kılıç bir mücevhere, âşığın âhı da mücevher kılıcına 

teşbih edilmiştir. Âhın kılıca benzetilmesi, şekli ve kılıç gibi keskin olarak 

düşünülmesi bakımındandır. Âşıklar, her zaman ateşli âh ederler. Âh kelimesinin 

yazılışındaki he ateşin kıvılcımı, elif üzerindeki medd de ateşin dumanıdır. Âşıkların 

âhı gönüllerindeki ateşin etkisiyle ağızlarından çıkar ve göklere kadar yükselir. 

Ateşin dumanı gökyüzünü kaplar, kıvılcımları ise yıldızları oluşturur. Âşıkların âhı 

bu kadar ateşli ve dumanlıdır239.  

Sevgili, nazı, işvesi, cevr ü cefâsı, yan bakışı kısacası bütün hâl ve vasıflarıyla 

âşığa tesir edip ona zulmeder.  Bu durum neticesinde de âşık, aşk derdi ve ateşiyle 

öyle bir âh eder ki, âhının kıvılcımları mücevherden bir kılıca dönüşerek sevgilinin 

âşık üzerinde kılıç etkisi yapan vasıflarından daha etkili, daha yaralayıcı bir hâl alır. 

Bu beyitte mahlasına seslenen Neylî, “en zalim (sevgili) dahi mücevher kılıcı neymiş, 

görsün.” diyerek istifhâm yapmış ve anlatıma kuvvet kazandırmıştır. Ayrıca beyitte 

“âh, şerer-âlûd, şemşîr” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.1.8.1. Gazel 92’nin Anlatım Plânı 

Arka plânın ortaya konulduğu şerh kısmında da belirtildiği gibi, Neylî’nin 5 

beyitten oluşan bu gazelinin anlatım plânı aşağıdaki tablodaki gibidir: 

                                                           
238 Cemal Kurnaz, Hayâlî Bey Divanının Tahlili, Ankara: Kurgan Edebiyat Yay., 2012, s. 244. 
239 Halûk İpekten, Fuzûlî (Hayatı, Sanatı, Eserleri), Ankara: Akçağ Yay., 1999, s. 201. 



 

159 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Âşık/Şair Sen “Ey Sevgili! Senin 

gönül alan gözüne 

bakınca yasemin ve 

nergisin bir değeri mi 

var? Senin boyunla 

kıyaslayınca sanavber 

ve servinin bir değeri 

mi var?” 

Sevgilinin 

gözü/boyu 

Sevgili 

2. Beyit Şair Kimse “Sevgilinin temiz 

yanağındaki terin 

incisini görmeyen 

(biri), güzellik 

denizindeki incinin ne 

olduğunu nereden 

bilir?” 

Sevgilinin 

temiz 

yanağındaki 

terin incisini 

Okuyucu/ 

Dinleyici 

3. Beyit Şair Zalim 

sevgili 

“Ey gönül! (Sevgili) ne 

merhamet eder, ne de 

gönlün hâlini bilir. 

Aman, o zalim, cefâkâr 

güzel nasıl bir güzel 

imiş?” 

Gönlün 

hâlini 

Gönül 

4. Beyit Şair Sen “Eğer mahşer 

karmaşasının ne 

olduğunu bilmek 

istersen, (sevgili) 

kıyamet kaldıran 

boyuyla salınmaya 

başlayınca gör.” 

Sevgilinin 

kıyamet 

kaldıran 

boyu 

Okuyucu/ 

Dinleyici 

 

5. Beyit Şair Ben “Ey Neylî! Şöyle 

kıvılcımlar yayan bir 

âh edeyim de, en zalim 

(sevgili) dahi 

mücevher kılıcı 

neymiş, görsün.” 

Kıvılcımlar 

yayan âh 

Neylî  

 

2.1.9. Gazel 93’ün Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 93. gazel olarak yer alan metin, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin 

vezni Me fâ i lün / Fe i lâ tün / Me fâ i lün / Fe i lün şeklindedir ve tamamı ne soru 

kelimesiyle söylenilmiştir. Gazelin kafiyesi; devâ, rehâ, safâ, -rübâ, mesâ, edâ 

kelimelerindeki -â’lar, redifi ise -(y)ı eki ve n’eyler imiş kelime grubundan oluşan -yı 

n’eyler imiş’tir.  



 

160 
 

1. Beyit Marîz-i bister-i ‘ışkıñ devâyı n’eyler imiş 

Esîr-i ‘ukde-i zülfün rehâyı n’eyler imiş  

“Ey sevgili! Senin aşkının yatağının hastası, ilacı ne yapsın? Senin saçının 

düğümünün esiri, kurtuluşu ne yapsın?” 

Klâsik Türk şiirinde aşk, basit ve çekici bir arzudan hastalık derecesine varan 

alışkanlık ve tutkulara kadar çeşitli boyutlarda işlenmiştir. Aşk, âşık ile mâşuk 

arasında daha çok âşığı ilgilendiren bir durumdur. Klâsik şiirde, aşk sevende 

haddinden fazla sevilende ise yok denecek kadar azdır. Seven için aşk sonsuzdur. 

Âşığın gönlünde tecelli eden bu duygu onu ölüme götürür, diğer bir ifadeyle daha 

aşkın başında sevilen uğruna can vermek gerekir. Bu durumdan şikâyet yersizdir. 

Aşkın açtığı yaralar asla kapanmaz. Aşk ile üzüntü birlikte vardır. Âşık, üzüldüğü 

nisbette aşkı ister, aşkının ululuğu nisbetinde de üzülür. Bu aşk, bir bakıma sevenin 

ihtisas alanıdır240. Beyitte aşka, yatak izafe edilerek, sevgilinin aşkından yatağa 

düşmüş olan aşk hastasının şifayı; sevgilinin saçının düğümünden esir olan âşığın da 

kurtuluşu istemediği söylenir. Beyitte, n’eyler imiş sorularıyla istifhâm yapılarak aşk 

acısından ve sevgiliye olan esaret derecesindeki bağlılıktan duyulan memnuniyet 

vurgulanmıştır.  

2. Beyit Olan misâl-i kadeh neşve-yâb-ı la‘l-i lebiñ 

  Bu bezm-i dehrde câm-ı safâyı n’eyler imiş 

“Ey sevgili! Kadeh gibi olan keyifli la’l dudağın, bu dünya meclisinde zevk 

kadehini ne yapsın (niye ister)?” 

Klâsik Türk şiirinde dudak, üzerinde en çok durulan güzellik 

unsurlarındandır. Onun ehemmiyeti, görünüş güzelliğinin, rengiyle, dar ve yuvarlak 

hâliyle, kenarındaki beni ve ayva tüyleriyle temaşaya dayanan bir güzellik arz 

etmesinin yanı sıra, konuşmayla, söylenen sözle, kısacası ağızla yakından ilgili 

olması ve özellikle cinsi açısından ele alınması itibariyledir. “Öpmek, emmek, 

sormak, ağza almak, buse almak veya vermek” gibi çokça kullanılan ifadeler, onun 

cinsiyet yönünü açıkça ifade eder. Diğer unsurların koklama ve görme duyularına 

hitap etmelerine karşın bu, daha ziyade dokunma ve tatma duyusuna hitap eder. Bu 

                                                           
240 İskender Pala, a.g.e., s. 54. 



 

161 
 

unsurda bir lezzet ve tat hususiyeti oldukça önem kazanır241. Neylî de sevgilinin la’l 

dudağını, keyifli olarak nitelendirerek sevgilinin dudağının tatlı ve lezzetli olduğunu 

belirtir. Beyitte sevgilinin dudağı, la’le ve kadehe benzetilmiştir. Kırmızı ve değerli 

bir süs taşı olan la’l, kemer, gerdanlık, yüzük, kadeh ve benzeri eşyaların 

süslemesinde kullanılır. Klâsik şiirde en çok sevgilinin dudağı için benzeyen olur242. 

Kadeh-dudak hayalinde ise akla ilk gelen şekil benzerliğidir, ancak kadeh unsuruyla 

mecâz-ı mürsel yapılarak kadeh yerine kadehin içindeki şarap kastedilmiştir. Beyitte 

n’eyler imiş diyerek istifhâm yapan şair sevgilinin, şarap gibi kırmızı ve keyif verici 

bir dudağı varken, bu dünya meclisinde şarabın zevkini istemeyeceğini ifade etmiştir. 

Ayrıca “kadeh, câm, bezm,  la’l, leb, neşve-yâb, safâ” kelimeleri arasında tenâsüb 

vardır. 

3. Beyit Şikâr-ı câna yetişmez mi çeşm-i şeh-bâzı 

  O zülf-i ham-be-ham-ı dil-rübâyı n’eyler imiş 

“(Sevgilinin) doğan gözü, can avlamaya yetmez mi? O, gönül kapan güzelin 

kıvrım kıvrım saçını ne yaparmış (niye ister)?” 

Klâsik Türk şiirinde sevgili, âşık üzerinde gözleri ile çok etkilidir. Sevgilinin 

gözleri mânâlı bakışlarıyla âdeta âşığa bir şeyler anlatır. Sevgilinin bu mânâ dolu 

bakışının unsurları kaş, kirpik ve gözdür.  Sevgilinin sert bakışları bazen doğan ve 

şahin gibi avcı kuşlara benzetilir. Buna göre kirpikler, o avcının gönül kuşunu 

avlamak için açılan kanatlardır243. Sevgilinin gözü gibi saçları da şâh-bâza benzetilir. 

Sevgilinin saçları da âşığın canını avlamakta maharetlidir. Klâsik Türk şiirinde 

sevgiliye, sevgilinin saçına ve gözüne şahbâzın üstün vasıfları yüklenerek 

benzetmeler yapılması, şahbâz-sevgili merkezli tasavvurların kaynağını oluşturur. Bu 

bağlamda bir saray istiaresiyle iradenin bir temsili olan şahbâzın 

(sultanın/sevgilinin), mahir avcılığı karşısında sembolik olarak kuşların 

(kulun/âşığın) acziyeti vurgulanır244.  

                                                           
241 Harun Tolasa, a.g.e., s. 256. 
242 İskender Pala, a.g.e., s. 341. 
243 Ahmet Atillâ Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, Dün Bugün Yarın Yayınları, C.5, İstanbul 2021, s. 

57. 
244 Selim Gök, “‘Sevgili Şahbâzıyla Gönül/Can Kuşu Avlamak’ Hayali Üzerine”, Uluslararası Uygur 

Araştırmaları Dergisi, S.14, 2019, s. 95. 



 

162 
 

Beyitte Neylî, yetişmez mi diyerek sevgilinin doğan kuşu gibi olan gözünün, 

âşığın canını avlamak için niçin yeterli gelmediğini; n’eyler imiş diyerek de o gözün,  

gönül kapan güzelin saçına neden ihtiyaç duyduğunu sorarak istifhâm yapmıştır. Bu 

sanat aracılığıyla da sevgilinin hem gözü hem de saçıyla âşığın canını avlayan bir 

avcı olduğu ifade edilerek beyitte bir avcı mazmunu oluşturulmuştur. Ayrıca 

aralarında anlamca ilgi bulunan “çeşm, şeh-bâz, şikâr, zülf” kelimeleri arasında 

tenâsüb vardır. 

4. Beyit Hezârveş ser-i kûyın mekân iden o gülüñ 

  Figân u nâleyi subh u mesâyı n’eyler imiş 

“O gülün bulunduğu yeri bülbül gibi mekân eden feryadı ve inlemeyi, sabahı 

ve akşamı ne yaparmış?” 

Klâsik Türk şiirinde bülbül, seherde uyanık olup ötmesi, güle olan aşkı, feryat 

ve figanıyla ölüm uykusundaki tabiatı uyandırmasıyla anılmıştır. Bülbülün mekânı 

gül bahçesidir, güllerin içidir. Bülbül, bahar çarşısının bekçisi olduğu için, her gece 

seher vaktine kadar gül bahçesinde dolanır durur. Bülbül, seher vaktinde uyanır ve 

ötmeye başlar, güzel sesiyle varlığını fark ettirir ve sehere güzellik katar. Aşk çılgını 

bülbül, aşk derdinden sabırsız ve kararsızdır, bahar gelince gül bahçesinde yerinde 

duramaz, her an binlerce feryat eder, goncaların açıldığını görünce sabredemez, dili 

durmaz, sabah akşam öter, sesi gül bahçesini kaplar. Bülbülün, seher vakti gül 

bahçesinde binlerce güzel nağmesi vardır. Seherin şevki hoş sesli bülbüle verildiği 

için, seherde bülbülün feryat ve figanı artar. Bülbülün gözüne uyku girmez, aşk 

derdinin ateşiyle seherde hazin hazin inler. Bülbül, her seher âh eder, narasıyla gülü 

rahatsız edip uykusundan uyandırır. Bülbülün feryat ve figanının asıl sebebi güldür. 

Bülbülü gönüllerde yücelten de güle olan aşkıdır, yoksa bülbül gibi binlerce kuş 

vardır. Seherde gül bahçesinde naz ile tebessüm eden bir gonca, bülbülün gönlüne 

ferahlık verir. Bülbül, gül redifli şiir okur, seherde âşık olduğu gülü anıp feryat eder, 

gülün yüzünü görünce sevincinden bir sedasında binlerce nağmeyi icra eder. Bülbül, 

âşığın benzetilenidir. Sevgili karşısında âşığın durumu, gül karşısındaki bülbüle 

benzer. Sevgili, gül olarak tasavvur edilince âşık, bülbül olur. Âşık, taze bir gül olan 

sevgilinin hasretiyle her gece sehere kadar bülbül gibi feryat eder; bülbül gibi sabah 

ve akşam figan eder, sevgilinin güzellik bahçesine bülbüller gibi ağlar. Bülbülün gül 



 

163 
 

için âh u zâr ettiği, ağlayıp inlediği, geceler boyu uykusuz kaldığı gibi, âşık da 

sevgilinin gül yüzünün hasretiyle feryat ve figan eder. Gülün, bülbülün feryadına 

itibar etmediği gibi, gül olan sevgili de âşıkla ilgilenmez, onun ağlama ve 

inlemesinden etkilenmez245. Bu beyitte de bir  “Gül-Bülbül” mazmunu vardır. 

Burada gül, açık istiare yoluyla sevgili yerine kullanılmış; âşık da güle âşık olan 

bülbüle teşbih edilmiştir. Şair, n’eyler imiş soru ifadesiyle âşığın sevgilinin 

bulunduğu yerde, tıpkı bir bülbül gibi sabah akşam inleyip feryat mı ettiğini 

sormaktadır. Neylî, yine sorusuna cevap beklemez, cevabını gayet iyi bildiği soruyu 

sorar. Beyitte istifhâm sanatı yapılmış ve bu yolla daha etkili bir anlatım 

sunulmuştur. Ayrıca beyitte, “hezâr, gül, figân u nâle” kelimeleri arasında tenâsüb; 

subh ve mesâ kelimeleri arasında da tezat vardır. 

5. Beyit Yeter nezâket-i ma‘nâ suhanda iy Neylî 

  Bu denlü rikkat-i hüsn-i edâyı n’eyler imiş 

“Ey Neylî! Sözündeki mânâ inceliği yeter. (Sözün) bu kadar güzel ve ince 

anlatımı ne yaparmış?” 

Bu beyitte mahlasına seslenen Neylî, birinci mısrada, sözündeki mânâ 

inceliğinin yeterli olduğunu ifade etmektedir. İkinci mısrada ise n’eyler imiş diyerek 

istifhâm yapan şair, sözünün bu kadar ifadeyi güzelleştiren bir inceliğe neden gerek 

duyduğunu sormaktadır. Neylî yine cevabını bildiği bir soruyu sormaktadır, ancak 

üslûbunun güzelliğini ve inceliğini dile getirip kendisini övmek maksadıyla, bildiğini 

bilmezlikten gelmektedir. Bu itibarla beyitte tecâhül-i ârifâne yapılmıştır. Ayrıca 

beyitte, “mânâ, suhan, nezâket, rikkat, hüsn-i edâ” kelimeleri arasında tenâsüb 

vardır. 

2.1.9.1. Gazel 93’ün Anlatım Plânı  

Arka plânın ortaya konulduğu şerh kısmında da belirtildiği gibi, Neylî’nin 5 

beyitten oluşan bu gazelinin anlatım plânı aşağıdaki tablodaki gibidir: 

 

                                                           
245 Hüseyin Güftâ, “Dîvân Şiirinde Vakt-i Seher”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi (Klâsik 

Türk Edebiyatının Kaynakları Özel Sayısı- Prof. Dr. Turgut Karabey Armağanı), V. 3, s. 123-126. 

 



 

164 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Âşık/Şair Âşık  “Ey sevgili! Senin 

aşkının yatağının 

hastası, ilacı ne 

yapsın? Senin 

saçının düğümünün 

esiri, kurtuluşu ne 

yapsın?” 

İlacı/Kurtuluşu Sevgili 

2. Beyit Âşık/Şair Sevgilinin 

kadeh gibi 

olan 

keyifli la’l 

dudağı  

“Ey sevgili! Kadeh 

gibi olan keyifli la’l 

dudağın, bu dünya 

meclisinde zevk 

kadehini ne yapsın 

(niye ister)?” 

Zevk kadehini Sevgili 

3. Beyit Şair Sevgilinin 

doğan 

gözü 

“(Sevgilinin) doğan 

gözü, can avlamaya 

yetmez mi? O, 

gönül kapan güzelin 

kıvrım kıvrım 

saçını ne yaparmış 

(niye ister)?” 

Gönül kapan 

güzelin kıvrım 

kıvrım saçını 

Okuyucu/ 

Dinleyici 

 

4. Beyit Şair Âşık/O 

 

“O gülün 

bulunduğu yeri 

bülbül gibi mekân 

eden feryadı ve 

inlemeyi, sabahı ve 

akşamı ne 

yaparmış?” 

Feryadı ve 

inlemeyi/ 

sabahı ve 

akşamı 

Okuyucu/ 

Dinleyici 

 

5. Beyit Şair Sen “Ey Neylî! 

Sözündeki mânâ 

inceliği yeter. 

(Sözün) bu kadar 

güzel ve ince 

anlatımı ne 

yaparmış?” 

Sözündeki 

mânâ inceliği 

Neylî  

 

2.1.10. Gazel 102’nin 6. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Mef û lü / Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün” 

Şeydâ vü zâr u vâlih ü efkende eyledi 

Hicriñ bu nâ-tüvânı ne var itmedik seniñ (G 102/6, D., s. 358)  



 

165 
 

“Ey sevgili! Senin ayrılığın bu zayıfı, divane, ağlayıp inleyen, şaşkın ve 

düşkün etti, (senin ayrılığının) etmediği (daha) ne var?”   

Âşığın en büyük derdi, ıztırabı, sevgiliden ayrı olmaktır. Ayrılık ve buna eşlik 

eden hasret, âşığın hiç tahammül edemediği veya nadiren olmak üzere pek zor 

tahammül ettiği hususlardır. Ayrılık neticesinde vücudu zayıf düşen âşık, deli divane 

olur, ağlayıp inler, şaşırır, çaresiz bir şekilde gam, keder içinde kalır. Beyitte, 

âyrılığın âşık üzerindeki tesirlerini sıralayan şair, sevgiliye “(senin ayrılığının) 

etmediği (daha) ne var?” diye sormaktadır. Neylî, yine sorusuna cevap 

beklememekte, cevabını gayet iyi bildiği bir soruyu sorarak istifhâm yapmaktadır. 

Zira ayrılık, âşığa ıztırap verecek neredeyse bütün olumsuz tesirleri göstermiş, geriye 

bir şey kalmamıştır. Bu gerçeği bilen şair, soru yoluyla sevgiliye olan sitemini 

bildirmektedir. Beyitte aralarında anlamca ilgi bulunan  “hicr, şeydâ, zâr, vâlih, 

efkende, nâ-tüvân” kelimeleri arasında tenâsüb vardır.  

2.1.10.1. Gazel 102’nin 6. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 102. gazelinin 6. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

6. Beyit Âşık/Şair Sen “Ey sevgili! 

Senin ayrılığın 

bu zayıfı, 

divane, ağlayıp 

inleyen, şaşkın 

ve düşkün etti, 

(senin 

ayrılığının) 

etmediği (daha) 

ne var?”   

Sevgilinin ayrılığı Sevgili 

 

2.1.11. Gazel 107’nin 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 107. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Me fâ i 

lün / Fe i lâ tün / Me fâ i lün / Fe i lün şeklindedir.  

Hezârı nâle vü şîvende gonçesi dil-hûn 

Bu gülşeniñ nesi var câ-yı pür-safâ diyecek (G 107/3, D., s. 360) 



 

166 
 

“Bu gül bahçesinin bülbülü feryat ve yasta, goncasının içi kan ağlamakta, 

(buranın) neşe dolu yer diyecek nesi var?”  

Klâsik şiirde bülbül âşığın, gül de sevgilinin timsalidir. Bülbül, seher vakti 

ötmesi, güle olan aşkı, feryad ve figanıyla anılır.  Bülbülün mekânı gül bahçesidir. 

Bülbül, seher vaktinde gülü karşısına alarak öter, güzel nağmesiyle gül bahçesine 

neşe katar. O, aşk ıztırabından sabırsız ve kararsızdır, bahar gelince yerinde duramaz, 

her an âh ve feryad eder, goncaların açıldığını görünce sabredemez, sürekli öter, sesi 

bütün gül bahçesini kaplar. Beyitte Neylî, “Bu gül bahçesinin bülbülü feryad ve 

yasda, goncasının içi kan ağlamakta, (buranın) neşe dolu yer diyecek nesi var?” 

diye sorarak gül bahçesinin bülbülünün feryad ve yasda, goncasının da keder içinde 

olduğunu, bu durumda gül bahçesine çok neşeli bir yer denilemeyeceğini ifade eder. 

Burada goncanın kederli olarak tasavvuru, içinin kan gibi kırmızı renkte ve henüz 

açılmamış olmasına dayandırılabilir. Zira goncanın kederden sıyrılıp gülmesi, 

açılmasıyla gerçekleşir.  

Beyitte bülbülün feryadı, goncanın kederli hâli dolayısıyla gül bahçesinde 

neşenin olmadığını gayet iyi bilen Neylî, nesi var? soru ifadesiyle istifhâm yapmakta 

ve bu sanat aracılığıyla daha etkili bir anlatım sunmaktadır. Beyitte aralarında anlam 

ilgisi bulunan “hezâr, nâle vü şîven, gonçe, dil-hûn, gülşen” kelimeleri arasında 

tenâsüb vardır. 

2.1.11.1. Gazel 107’nin 3. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 107. gazelinin 3. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

3. Beyit Şair Bülbül/ 

Gonca 

“Bu gül 

bahçesinin 

bülbülü feryat ve 

yasda, 

goncasının içi 

kan ağlamakta, 

(buranın) neşe 

dolu yer diyecek 

nesi var?  

Bülbülün feryadı ve 

yası/Goncanın 

içinin kan ağladığı 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

 



 

167 
 

2.1.12. Gazel 133’ün 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 133. gazel olarak yer alan ve 8 beyitten oluşan gazelin vezni Fe i lâ 

tün / Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lün şeklindedir.  

Dâg-ı ‘ışkıñla ki dil itdi nevâ-yı kânûn 

Alup iy kaşı kemânım ele n’eylersin sen (G 133/4, D., s. 375)  

“Ey yay kaşlım!  Gönül,  senin aşkının yarası nedeniyle kanun sesi çıkardı. 

Sen (gönlü) eline alıp da ne yapıyorsun?” 

Şair bu beytinde sevgiliye nida ile Ey kaşı kemanım! diye hitap etmektedir. 

Beyitte sevgilinin kaşı yaya teşbih edilerek kaşın ok atıcılığına ve bu hâliyle 

yaralayıcı, öldürücü olma vasfına atıfta bulunulmuştur. Bir müzik terimi olan 

kânûn246 ilk defa olarak Fârâbî tarafından yapıldığı söylenilen, bir köşesi kesik 

dikdörtgen şeklinde ve dizler üzerinde parmaklarla çalınan bir çalgıdır. Klâsik şiirde 

âşığın sînesi aşk derdinden dolayı yarıklarla dolmuşsa çeng, rebap ve tanbûr gibi telli 

çalgılar, sîne için kendisine benzetilen olur. Eğer şairin gönlü aynı sebepten dolayı 

yanıklarla ya da yaralarla dolu ise bu sefer vurmalı çalgılardan def veya nefesli 

çalgılardan ney, gönül için kendisine benzetilen olur. Diğer bir telli çalgı olan kânûn 

daima tevriyeli bir şekilde ve Cem ile bir arada zikredilir247. Beyitte de âşığın 

gönlünde veya göğsünde aşk nedeniyle oluşan yaralarla kânûnun telleri arasında 

şekil itibariyle bir ilişki kurulduğu söylenebilir. Neylî, soyut bir kavram olan gönlü 

somutlaştırarak, sevgiliye aşk yarası nedeniyle kânûn sesi çıkaran gönlünü eline alıp 

da ne yapacağını n’eylersin sorusuyla sorar. Beyitte ele almak deyimiyle irsal-i 

mesel yapılmıştır. Gönlü ele almak ibaresi ile de sevgilinin yay kaşı ve kirpik 

oklarıyla âşığın gönlüne eziyet etmesi kastedilmiştir. Beyitteki istifhâm sanatı, şairin 

sevgiliye sitemini bildirmesi bakımından anlatıma katkı sunmuştur. Ayrıca aralarında 

anlamca ilgi bulunan “dâg, ışk, dil, nevâ, kânûn, kaş, kemân” kelimeleri arasında 

tenâsüb vardır. 

2.1.12.1. Gazel 133’ün 4. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 133. gazelinin 4. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

                                                           
246 Ferit Devellioğlu, a.g.e., s. 488. 
247 Musa Tozlu, “Âsım Dîvânı’nda Mûsikî Unsurları”, Divan Edebiyatı Araştırmaları Dergisi 13, 

İstanbul 2014, s. 149-150. 



 

168 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

4. Beyit Âşık/Şair Sen “Ey yay 

kaşlım!  

Gönül,  senin 

aşkının yarası 

nedeniyle 

kanun sesi 

çıkardı. Sen 

(gönlü) eline 

alıp da ne 

yapıyorsun?” 

Sevgiliye duyulan 

aşkın yarası 

Sevgili/ 

Yay kaşlı 

 

2.1.13. Gazel 134’ün Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 134. gazel olarak yer alan metin, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin 

vezni Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün şeklindedir ve tamamı ne 

soru kelimesiyle söylenilmiştir. Gazelin kafiyesi; bî-dâd, mu’tâd, âbâd, yâd, Ferhâd 

ve üstâd kelimelerindeki -âd’lar redifi ise n’eylersin soru kelimesidir.  

1. Beyit Urup câna hezârân hancer-i bî-dâd n’eylersin 

İdüp cân ü dili bî-dâdıña mu‘tâd n’eylersin 

“Ey sevgili!  Sen zalim hançeri binlerce cana vurup ne yapıyorsun? Canı ve 

gönlü eziyetine alıştırıp ne yapıyorsun?” 

Bu beyitte hançer, açık istiare yapılarak sevgilinin yan bakışının benzetileni 

olmuştur. Sevgili, âşık üzerinde bakışıyla çok etkilidir. Sevgilinin mânâlı yan bakışı 

olan gamze, âşığa daima acı ve ıztırap verir. Ok, kılıç, hançer, cerrah, avcı, cellât, 

katil gibi sıfatlarla nitelenen gamze çoğunlukla kan dökücüdür. Gamzenin hedefinde 

ise âşığın canı, gönlü, sinesi, ciğeri veya yüreği vardır. Gönül veya can âdeta 

gamzenin nişangâhıdır248. Sevgilinin hedefinde ise sadece bir değil, ona gönül veren 

binlerce âşık vardır. Sevgili, hançer gibi olan bakışlarını, âşıklarına saplamaktan bir 

an olsun geri durmaz, ancak âşığın canı ve gönlü, yine de bu bakışları arar. Zira âşık, 

gamzenin meftûnu olmuştur. Burada Neylî, beytin birinci mısraındaki n’eylersin soru 

ifadesiyle sevgilinin yan bakışıyla binlerce âşığa ne yaptığını; ikinci mısraında da 

                                                           
248 Nagehan Uçan Eke, Nâ’ilî’nin Gazellerinin Şerhi ve Yapısalcılık Açısından İncelenmesi, Muğla 

Sıtkı Koçman Üniversitesi Yayınları, C.I, Muğla 2014, s. 337. 



 

169 
 

neylersin sorusuyla âşıkların canını ve gönlünü eziyete alıştırıp ne yaptığını sorar. 

Beyitte cevabı bilinen sorularla istifhâm yapılarak âşığın sevgiliye olan sitemi dile 

getirilmiştir. Ayrıca beyitte cân ve bî-dâd kelimeleri tekrar edilerek tekrir sanatı 

yapılmıştır. 

2. Beyit Dil-i vîrânemi dest-i keremle yapma sultânım 

  Harâb-âbâd-ı ‘ışkı eyleyüp âbâd n’eylersin 

“Sultanım! Yıkılmış gönlümü kerem eliyle yapma (onarma)! Aşk harâbesini 

imâr edip de ne yapıyorsun?” 

Klâsik Türk şiirinde sevgili, gönül ülkesinin ve güzellik ilinin sultanı, 

hükümdarıdır. Sultanın en önemli özelliği ise cömertliği, lutuf ve kerem sahibi 

olmasıdır. Sevgilinin bunlar dışındaki en belirgin özelliği ise zalim oluşudur. Sevgili 

katı gönüllüdür, merhamet etmez. Güler, eğlenir, nazlanır, hâlden anlamaz, vefa 

göstermez. Âşığın gönül yurdunu yıkar, âdeta bir viraneye çevirir. Bütün bunlara 

rağmen âşık, sevgilinin zulmünü hoş görür. Cevr ü cefâsını lutuf ve kerem sayar. 

Sevgilinin gamı onun gıdasıdır. Âşık sevgiliye niyaz ettikçe, sevgilinin naz edip 

istiğna göstermesini ister. Âşığın, sevgiliden vefa istediği çok az görülür. O, kendini 

hicrana mûtad eylemiştir249. Beyitte Neylî, sultanım diyerek seslendiği sevgiliye, 

yıkılmış gönlünü cömert davranarak onarmamasını söyler; neylersin sorusuyla da aşk 

harâbesini niçin imâr etmek istediğini sorar. Beyitte istifhâm sanatı yapılarak 

sevgilinin cevrinden duyulan memnuniyet ifade edilmiştir. Ayrıca beyitte, “vîrâne, 

harâb-âbâd” kelimeleri arasında tenâsüb; vîrâne ve âbâd kelimeleri arasında ise tezat 

vardır. 

3. Beyit Dem-i vasl-ı sürûr-encâmı hôş gör iy göñül şimdi 

  İdüp âlâm-ı eyyâm-ı firâkı yâd n’eylersin 

“Ey gönül! Şimdi sonu sevinç olan kavuşma anını hoş gör. Ayrılık günlerinin 

elemlerini hatırlayıp ne yapıyorsun?” 

Klâsik Türk şiirinde vuslat, âşığın en son ve en esaslı hedefidir. Ağlama 

inleme gibi bütün gayretler onu ele geçirmeye yönelmiştir. Vuslat hâli, çoğunlukla 

bir hicran hâli ile birlikte düşünülür.  Bu iki hâl birbirini takip eder. Âşık, genellikle 

                                                           
249 Cemal Kurnaz, a.g.e., s. 194. 



 

170 
 

bir hicran hâlindedir. Bu hâlde iken vuslatı arar; bazen de vuslat hâlindedir, fakat 

daima hicran korkusu çeker250. Bu beyitte de Neylî, nihâî hedefine, vuslata ermiştir. 

Şair, gönlüne seslenerek gönlünün, şimdi sonu sevinç olan kavuşma anını hoş 

görmesini, mutlu olmasını ister; neylersin sorusuyla da ayrılık günlerinin elemlerini 

hatırlayıp niçin üzüldüğünü, endişe ettiğini sorarak istifhâm yapar. Böylelikle şair, 

gönlünü teskin etmeye çalışır. Beyitte soru yoluyla anlatıma kuvvet kazandırılmıştır. 

Ayrıca beyitte, dem ve eyyâm kelimeleri arasında tenâsüb; vasl ve firâk kelimeleri 

arasında da tezat vardır. 

4. Beyit İder te’sîr seng-i Bî-sütûna gerçi kim tîşeñ 

  Dil-i âhen-sirişt-i yâri iy Ferhâd n’eylersin 

“Ey Ferhâd! Gerçi senin külüngün Bî-sütûn’un taşına tesir eder, ama 

sevgilinin yaradılışı demir gibi katı olan gönlünü ne yapıyorsun?” 

Neylî’nin bu beytinde “Ferhâd u Şîrîn” hikâyesine telmih vardır: 

“Erkek çocuk bırakmadan ölen Ermen hükümdarının yerine Mehin Bânû adlı kızı 

geçer. Mehin Bânû’nun Şîrîn adlı bir kızkardeşi vardır. Mehin Bânû, Şîrîn için bir 

köşk yaptırır. Bihzâd adlı bir ressam bu köşkü güzel resimlerle süsler. Bihzâd’ın 

Ferhâd adlı bir oğlu vardır. Ferhâd babasıyla çalışırken Mehin Bânû ona âşık olur. 

Ferhâd ise Şîrîn’e tutulmuştur. Arada bir Ferhâd ile Şîrîn gizlice buluşurlar. Şîrîn 

bir gün aşkını ispatlaması için Ferhâd’dan şehrin dışındaki bir pınarı köşke 

bağlamasını ister. Ancak arada Bî-sütûn adlı bir dağ vardır. Ferhâd saray 

bekçiliğine tayin edilmek şartıyla bu görevi kabul eder. Mühendis olan Ferhâd 

büyük külüngüyle dağı delmeye başlar. Mehin Bânu, Ferhâd’ın Şîrîn’i sevdiği için 

onu hapse attırsa da, bir müddet sonra gördüğü bir rüya üzerine onu serbest 

bırakır. Karamsarlığa kapılan Ferhâd ise dağda bir mağara açıp oraya Şîrîn’in 

resimlerini çizer ve orada yalnız yaşamaya başlar. Bu arada Hüsrev’in babası olan 

Hürmüz, Şîrîn’i Ferhâd’a almak için Mehin Bânû ile savaşır. Hürmüz’ün oğlu 

Hüsrev ise Şîrîn’e âşık olur ve hastalanıp yatağa düşer. Nihayet Ferhâd dağı 

delmeye devam eder. Tam dağı deleceği sırada Hüsrev’in dadısı, Ferhâd’ın yanına 

gelip ona ‘Oğlum sen burada uğraşıyorsun ama Şîrîn öldü.” der. Ferhâd bir âh 

çekip olanca gücüyle koca külüngü başına indirir ve ölür. Şîrîn bunu haber alınca 

Ferhâd’ın ölüsü başında ağlar ve belindeki hançer ile canına kıyar. Hüsrev’in 

dadısı ise dağdan inen bir aslan tarafından parçalanır.”251 

                                                           
250 Harun Tolasa, a.g.e., s. 404-405. 
251 İskender Pala, a.g.e., s. 185. 



 

171 
 

Beyitte Ferhâd’a seslenen Neylî, Ferhâd’ın külüngünün (kazmanın), Bî-sütûn 

dağının taşlarını kırarak, onun gerçekleşmesi güç bir işi başardığını ifade eder; 

n’eylersin diyerek de sevgilinin, yaradılışı demir gibi katı olan gönlünü kazanmakta 

aynı başarıyı elde edip edemeyeceğini sorar. Böylelikle istifhâm yapan şair, 

merhametsiz bir sevgiliyi memnun edip onun gönlüne girmenin her şeyden zor 

olduğunu muhataba sezdirir. Ayrıca beyitte, “Bî-sütûn, seng, tîşe, âhen-sirişt” 

kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

5. Beyit Zemîn-i nevde Neylî cilve kılsın Edhem-i hâmeñ 

  Kühen vadîde olup pey-rev-i üstâd n’eylersin  

“Ey Neylî! Kaleminin Edhem’i, yeni bir tarzda görünsün! Eski usûlü takip 

eden bir üstâd olup ne yapıyorsun?” 

Bu beyitte İbrâhim Edhem söz konusu edilerek telmih yapılmıştır: 

“İbrâhim Edhem, tahtının üzerinde uyuyakaldığı bir gece rüyasında tavanın 

sallandığını hisseder. Orada kimin bulunduğunu sorunca, “Tanıdık biriyim, devemi 

kaybettim, onu arıyorum” cevabını alır. İbrâhim Edhem, damda deve aramanın 

şaşkınlık olduğunu söyleyince sesin sahibi ona, Allah’ı altın taht üzerinde ve atlas 

elbise içinde aramanın damda deve aramaktan daha büyük bir şaşkınlık olduğunu 

hatırlatır. Bunun üzerine İbrâhim Edhem düşünceye dalar. Olaydan birkaç gün 

sonra devlet ileri gelenlerinin bulunduğu şölende bir adam korkusuzca muhafızları 

geçerek İbrâhim Edhem’in karşısına dikilir. İbrâhim Edhem ne istediğini sorunca 

adam şölenin verildiği handa kalmak istediğini belirtir. İbrâhim Edhem, buranın 

han değil kendisine ait bir konak olduğunu ve her önüne gelenin burada 

kalamayacağını söyler. Adam, konağın daha önce kimlerin olduğunu ve onların 

şimdi nerede bulunduğunu sorar; İbrâhim Edhem de önceki sahiplerinin öldüğünü 

belirtir. Adam, “Bu ne biçim konaktır ki biri gelmede, biri gitmede” der ve oradan 

uzaklaşır. Bundan etkilenen İbrâhim Edhem onun peşine düşer; kendisiyle konuşmak 

istediğini belirterek kim olduğunu sorunca “Hızır” cevabını alır. Ertesi gün ava 

çıkan İbrâhim Edhem atının üzerinde iken “uyan!” diye bir ses duyar. Üç defa 

tekrarlanan bu sese aldırış etmeyince aynı ses, “Başkaları seni uyandırmadan önce 

kendin uyan!” cümlesiyle yankılanır. Ayrıca İbrâhim Edhem’in o esnada karşısına 

çıkan bir ceylan dile gelerek, “Ben seni avlamak için gönderildim; senin beni 

avlaman için değil. Bir bîçareye ok atıp avlamak için mi yaratıldın? Bundan başka 

işin yok mu?” der. Ardından aynı sözleri atının eyerinin kaşından ve kendi içinden 

de işiten İbrâhim Edhem âniden ruhî bir değişime uğrar, keşfi açılır. Allah’a tövbe 

eder ve “Rabbim! Beni koruduğun sürece bugünden itibaren sana âsi 



 

172 
 

olmayacağım” diyerek üzerindeki kıymetli eşyaları, elbiselerini ve atını orada 

karşılaştığı çobanlarından birine verir, sürüyü de bağışlar ve çobanın elbiselerini 

giyip Belh’ten ayrılır.”252  

Beyitte kalem, mutasavvıf İbrâhim b. Edhem’e teşbih edilmiştir. Tecrid 

yoluyla kendisine seslenen Neylî, yaşantısını değiştirip yeni bir yola giren Edhem 

gibi kaleminin de yeni bir tarz oluşturmasını ister, neylersin soru ifadesiyle de eski 

tarzda şiir yazan şairleri niçin takip ettiğini sorar. Beyitte istifhâm yapılarak şairin 

yeni bir tarz oluşturma konusundaki isteği vurgulanmıştır. Ayrıca beyitte Edhem 

kelimesi ile mutasavvuf İbrahim Edhem anlamının yanında, karayağız at anlamı da 

kastedilerek tevriye sanatı yapılmıştır. Beyitte, “zemîn, vadî, Edhem, hâme” 

kelimeleri arasında tenâsüb: nev ve kühen kelimeleri arasında da tezat vardır. 

2.1.13.1. Gazel 134’ün Anlatım Plânı 

Arka plânın ortaya konulduğu şerh kısmında da belirtildiği gibi, Neylî’nin 5 

beyitten oluşan bu gazelinin anlatım plânı aşağıdaki tablodaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Âşık/Şair Sen “Ey sevgili!  Sen 

zalim hançeri 

binlerce cana vurup 

ne yapıyorsun? Canı 

ve gönlü eziyetine 

alıştırıp ne 

yapıyorsun?” 

Zalim 

hançeri/yan 

bakışı 

Sevgili  

2. Beyit Âşık/Şair Sen 

 

“Sultanım! Yıkılmış 

gönlümü kerem 

eliyle yapma 

(onarma)! Aşk 

harâbesini imâr edip 

de ne yapıyorsun?” 

Aşk harâbesini 

 

Sevgili/ 

Sultan 

3. Beyit Şair Sen 

 

“Ey gönül! Şimdi 

sonu sevinç olan 

kavuşma anını hoş 

gör. Ayrılık 

günlerinin elemlerini 

hatırlayıp ne 

yapıyorsun?” 

Sonu sevinç olan 

kavuşma anını 

Gönül 

                                                           
252 Nurettin Albayrak, “İbrâhim b. Edhem”, DİA, C. 21, İstanbul 2000, s. 295. 



 

173 
 

4. Beyit Şair Sen 

 

“Ey Ferhâd! Gerçi 

senin külüngün Bî-

sütûn’un taşına tesir 

eder, ama sevgilinin 

yaradılışı demir gibi 

katı olan gönlünü ne 

yapıyorsun?” 

Sevgilinin, 

yaradılışı demir 

gibi katı olan 

gönlünü 

 

Ferhâd 

 

5. Beyit Şair 

 

 

Sen 

 

“Ey Neylî! 

Kaleminin Edhem’i, 

yeni bir tarzda 

görünsün! Eski usûlü 

takip eden bir üstâd 

olup ne yapıyorsun?” 

Kaleminin 

Edhem’i 

 

Neylî  

 

2.1.14. Gazel 135’in 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 135. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Fâ i lâ 

tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lün şeklindedir.  

Sûz-ı âhımla seni ber-bâd iderdim n’eyleyim 

Kâkül-i cânâna iy baht-ı siyeh hem-rengsin (G 135/2, D., s. 377) 

“Ey kara baht! Âhımın ateşiyle seni perişan ederdim, ama sevgilinin kara 

kâkülüyle aynı renktesin, ne yapayım?” 

  Bu beyitte âh, ateşe teşbih edilmiştir.  Âh, bir acı ünlemidir. Klâsik Türk 

şiirinde âşığın aşk ateşiyle gönlünden çıkan bir duman olarak düşünülür. Âh denildiği 

zaman, ağızdan çıkan buğu münasebetiyle hüsn-i ta’lil sanatı kullanılır. Ağızdan 

çıkan buğunun göğe yükselmesi nedeniyle “mazlumun âhı yerde kalmaz/ alma 

mazlumun âhını çıkar âheste âheste” gibi atasözlerine konu olmuştur. Böylece âh 

ateşi göklere yükselir ve Tanrı katına ulaşır253. Beyitte şair, teşhis ve nida yoluyla Ey 

kara baht! diye seslenir. Buradaki baht-ı siyeh ifadesi, âşığın kötü talihini ifade eder. 

Talihin âşığa zulmetmesi dolayısıyla âşık, talihinden daima yakınır. Neylî, kara bahtı 

âhının ateşiyle perişan edebileceğini, ama onun sevgilinin kara kâkülüyle aynı rente 

olduğunu, bu nedenle de elinden bir şey gelmediğini söyler. Klâsik Türk şiiri 

estetiğinde sevgilinin saçı daima karadır. Burada da sevgilinin saçıyla baht arasında 

renk itibariyle bir ilişki kurulduğu görülmektedir. Aynı zamanda, âşığın aşk ateşiyle 

                                                           
253 İskender Pala, a.g.e., s. 23. 



 

174 
 

gönlünden çıkan dumanın kara olduğu düşünüldüğünde, âh ile baht ve sevgilinin 

kâkülü arasında da renk itibariyle bir ilişki kurulduğu söylenebilir. Beyitte n’eyleyim 

sorusuyla istifhâm yapılarak sevgilinin kara kâkülünün âşık üzerindeki tesiri 

yansıtılmış ve buna bağlı olarak da âşığın, kara bahtı perişan edebilme konusundaki 

çaresizliği dile getirilmiştir. Ayrıca aralarında anlam ilgisi bulunan “sûz, âh, kâkül, 

baht-ı siyeh, hem-reng” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.1.14.1. Gazel 135’in 2. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 135. gazelinin 2. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

2. Beyit Şair Ben “Ey kara 

baht! 

Âhımın 

ateşiyle seni 

perişan 

ederdim, 

ama 

sevgilinin 

kara 

kâkülüyle 

aynı 

renktesin, 

ne 

yapayım?” 

Sevgilinin kara kâkülü Kara baht 

 

2.1.15. Gazel 135’in 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lün”  

Vakf iderdim ben seni vasf-ı dehân-ı dil-bere 

İy zemîn-i tâze ammâ n’eyleyim pek tengsin (G 135/4, D., s. 377) 

“Ey yeni gazel! Ben seni, gönül alan sevgilinin ağzını vasfetmeye ayırırdım, 

ama pek darsın, ne yapayım?” 

Klâsik Türk şiirinde, üzerinde en çok durulan güzellik unsurlarından olan 

ağız, birçok bakımdan anılır.  Sevgilinin ağzı hikmetle doludur. Söz ve hikmet 

arasındaki yakın ilgi münasebetiyle ağız, hikmet incileriyle dolu olan bir sedefe 

benzetilir. İnci ile kastedilen, ağızdan çıkan sözlerdir. Ağzın en temel ve belirgin 



 

175 
 

özelliği ise dar ve küçük olmasıdır. Küçüklük konusunda mübalâğa etmeyi seven 

şairler, kimi zaman hayallerini uç noktalara vardırarak ağzı maddenin bölünemeyen 

en küçük parçası anlamında cüz’-i lâ-yetecezzâ olarak nitelendirirler. Mübalâğalı 

küçüklük kapsamında ağız, atom anlamında cevher-i ferd ve hayali, belli belirsiz 

nokta anlamında nokta-i mevhûm olarak da nitelendirilir. Klâsik şiirde ağız, bal, 

dârüşşifâ, fıstık, gonca, hazine, hokka, kevser suyu ve kaynağı, mim harfi, muamma, 

Süleyman mührü,  Arapça sıfır rakamı, sır, şarap, şeker, şerbet, yüzük ve zerre gibi 

unsurlara teşbih edilir254. 

Beyitte Neylî, nida ve teşhis ile yeni gazeline seslenerek onu, dilberin ağzını 

vasfetmeye ayırmak istediğini, ancak bunun için gazeli yazdığı yerin  (sayfanın) pek 

dar olduğunu ve bu yüzden elinden bir şey gelmediğini söyler. Burada sevgilinin 

ağzının darlığı ile gazel yerinin darlığı arasında bir ilgi kurulduğu gözlenmektedir. 

Beytin arka planında ise sevgilinin âğız vasıflarıyla ilgili anlatılacak çok şeyin olması 

nedeniyle gazel yazılacak yerin dar, yetersiz geldiği ifade edilmektedir. Beyitte 

n’eyleyim soru ifadesiyle istifhâm yapılmış ve bu yolla anlatım daha etkili hâle 

getirilmiştir. Ayrıca beyitte “dehân, teng” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.1.15.1. Gazel 135’in 4. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 135. gazelinin 4. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

4. Beyit Şair Ben “Ey yeni 

gazel! Ben 

seni, gönül 

alan 

sevgilinin 

ağzını 

vasfetmeye 

ayırırdım, 

ama pek 

darsın, ne 

yapayım?” 

Sevgilinin ağzı Yeni 

gazel 

 

 

                                                           
254 Ahmet Atillâ Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, Osmanlı Edebiyatı Araştırmaları Merkezi, C.1, 

İstanbul 2016, s. 132- 138. 

 



 

176 
 

2.1.16. Gazel 140’ın 7. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Me fâ i lün / Fe i lâ tün / Me fâ i lün / Fe i lün” 

Gamıñla kalmadı Neylîde tâkat-ı güftâr 

Ne ile hâlini ‘arz eylesün saña ne ile (G 140/7, D., s. 380)  

“Ey sevgili! Neylî’de, senin aşkının verdiği üzüntüyle sözün kuvveti kalmadı. 

Sana hâlini ne ile anlatsın, ne ile?” 

Âşık, daima gam, dert, bela ve elem hâli içindedir. O sanki gamın esiridir. 

Âşık, gam ve elemi aşkın muktezası kabul eder. Bu gam, sevgiliye kavuşamamanın 

verdiği ıztırap olup sınırı yoktur. Beyitte de Neylî, sevgiliye olan aşkın verdiği 

üzüntü nedeniyle sözünün kuvveti ve tesiri kalmadığını, dolayısıyla da hâlini 

sevgiliye arz etmesinin mümkün olmadığını söyler. Beyitte ne ile ifadesi tekrar 

edilerek tekrir ve istifhâm sanatı yapılmış ve bu sanatlar aracılığı ile anlatım 

pekiştirilmiş, daha etkili hâle getirilmiştir. Ayrıca Neylî, kendisini başka biri olarak 

kabul ederek tecrid yapmıştır. 

2.1.16.1. Gazel 140’ın 7. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 140. gazelinin 7. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

7. Beyit Âşık/Şair Neylî “Ey sevgili! 

Neylî’de, 

senin 

aşkının 

verdiği 

üzüntüyle 

sözün 

kuvveti 

kalmadı. 

Sana hâlini 

ne ile 

anlatsın, ne 

ile?” 

Sevgiliye duyulan aşkın 

üzüntüsü 

Sevgili 

 

 

 



 

177 
 

2.1.17. Gazel 141’in 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 141. gazel olarak yer alan ve 5 beyitten oluşan gazelin vezni Me fâ i 

lün / Fe i lâ tün / Me fâ i lün / Fe i lün şeklindedir.  

Nedir bu cünbüşüñ âşüfte-hâl-i zülfi iken 

Degilsin iy dil-i şûrîde sen de hâliñile (G 141/4, D., s. 381) 

“Ey perişan gönül! Sevgilinin zülfünün hâli perişan iken senin bu eğlencen 

nedir? Sen de hâline uygun değilsin (davranmıyorsun).”  

Neylî’nin bu beyti nida ve teşhis yapılarak Ey perişan gönül hitabıyla başlar. 

Klâsik Türk şiirinde gönül, maddi veya manevi ıztırap şeklinde olsun, sevinç 

şeklinde olsun, aşka dâir bütün duyguların merkezi olarak görülmektedir. Bu 

bakımdan âşığa atfedilen sıfatlar fazlasıyla gönül için de düşünülebilir255. Gönül, 

perişan, kararsız, müptela ve hasta olarak tasavvur edilir. Perişan olan gönül, 

sevgilinin perişan, düzensiz, uzun ve dağınık saçlarının tutkunu ve esiri olup daha 

çok perişan olur. Beyitte perişan gönlün, sevgilinin saçı perişan durumdayken nasıl 

eğlenebildiği sorulmakta ve hâline uygun davranmadığı söylenmektedir. Şair, beyitte 

nedir? sorusuyla istifhâm yaparak şaşkınlığını bildirmiştir. Ayrıca hâl kelimesi 

tekrarlanarak tekrir sanatı yapılmıştır. Aralarında anlamca ilgi bulunan “âşüfte-hâl-i 

zülf, dil-i şûrîde,” kelimeleri arasında da tenâsüb vardır. 

2.1.17.1. Gazel 141’in 4. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 141. gazelinin 4. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

4. Beyit Şair Sen “Ey perişan gönül! 

Sevgilinin zülfünün 

hâli perişan iken 

senin bu eğlencen 

nedir? Sen de hâline 

uygun değilsin 

(davranmıyorsun).” 

Sevgilinin 

zülfünün perişan 

hâli  

 

Perişan 

Gönül 

 

 

                                                           
255 Mehmed Çavuşoğlu, Necati Bey Divanı’nın Tahlili, İstanbul: Kitabevi Yay., 2017, s. 214. 



 

178 
 

  2.1.18. Gazel 144’ün 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 144. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Me fâ i 

lün / Fe i lâ tün / Me fâ i lün / Fe i lün şeklindedir.  

Lebiñde görmese cânâ mülâyemet gonçe 

Ne cânı var ide lâf-ı müşâbehet gonçe (G 144/1, D., s. 382) 

“Ey sevgili! Gonca, senin dudağınla olan benzerliği (uyumu) görmeseydi,  

‘ne canı var?’ ki  (dudağına) benzemenin sözünü etsin.” 

Klâsik Türk şiirinde ağız veya dudak, renginin kırmızı, şeklinin kapalı oluşu 

ve bunlarla ilgili müşahedeler dolayısıyla goncaya teşbih edilir256. Ayrıca goncanın 

şekil itibariyle küçük ve mütenasip oluşu da bu benzerlik için sebep teşkil eder. 

Beyitte teşhis yoluyla gonca, sevgiliyle olan renk ve şekil uyumunu, benzerliğini 

gördüğü için bu benzerlikten söz eder. Beyitte ne cânı var deyimiyle irsal-i mesel ve 

istifhâm yapılarak goncanın küçük ve ağzının kapalı olması vasfına atıf yapılmıştır. 

Ayrıca “leb, gonçe” kelimeleriyle; “mülâyemet, müşâbehet” kelimeleri arasında 

tenâsüb vardır. 

2.1.18.1. Gazel 144’ün 1. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 144. gazelinin 1. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Âşık/Şair Gonca “Ey sevgili! Gonca, 

senin dudağınla 

olan benzerliği 

(uyumu) 

görmeseydi,  ‘ne 

canı var?’ ki  

(dudağına) 

benzemenin sözünü 

etsin.” 

Sevgilinin 

dudağıyla olan 

benzerliği 

Sevgili 

 

 

 

                                                           
256 Cemal Kurnaz, a.g.e., s. 179. 



 

179 
 

2.1.19. Gazel 144’ün 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Me fâ i lün / Fe i lâ tün / Me fâ i lün / Fe i lün” 

Ne şekle kordı dahı ‘andelîbi iy Neylî 

Dehân-ı dil-bere bulsa müşâkelet gonçe (G 144/5, D., s. 382) 

“Ey Neylî! Gonca, sevgilinin ağzına benzerlik bulsaydı, bülbülü daha ne hâle 

getirirdi?” 

Klâsik Türk şairleri, sevgilinin ağzını birçok bakımdan anmışlar ve sevgilinin 

güzellik unsurları içinde onu, yuvarlak hâli, kenarındaki ben ve ayva tüyleri ile 

temaşaya dayanan bir güzellik arz etmesi yanında, konuşma özelliği dolayısıyla da 

üstün tutmuşlardır. Ağız, genellikle darlığı ve küçüklüğüyle dikkat çeker, hatta çoğu 

zaman yok diye bilinir257. Renginin kırmızı, şeklinin yuvarlak ve kapalı oluşu ve 

gizliliği ile ağız, bir goncayı andırır. Bu bakımdan o bir sırdır. Goncanın açıldığını 

gören aşk çılgını bülbül ise sürekli öter, feryat ve figan eder. Beyitte mahlasına 

seslenen şair, goncanın sevgilinin ağzına benzediğini düşünmesi hâlinde, bülbülü 

daha çok etkileyeceğini ifade eder. Böylelikle şair, sevgilinin ağzının goncadan daha 

üstün olduğunu vurgulamış olur. Beyitte gonca teşhis edilmiş, ne şekle kordı soru 

ifadesiyle de istifhâm yapılarak anlatıma kuvvet kazandırılmıştır. Ayrıca aralarında 

anlam ilgisi bulunan “dehân-ı dil-ber, gonçe, andelîb” kelimeleri arasında tenâsüb; 

aynı kökten türeyen şekl ve müşâkelet kelimeleri arasında da iştikak sanatı vardır. 

2.1.19.1. Gazel 144’ün 5. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 144. gazelinin 5. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

5. Beyit Şair Gonca “Ey Neylî! Gonca, 

sevgilinin ağzına 

benzerlik bulsaydı, 

bülbülü daha ne 

hâle getirirdi?” 

Bülbülü Neylî 

 

 

                                                           
257 İskender Pala, a.g.e., s. 22. 



 

180 
 

2.1.20. Gazel 163’ün 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 163. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Me fâ î 

lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün’dür. 

Ne mümkin düşde görmek râhatı şeb-tâ-seher şimdi 

Baña bir lahza uyhu tûtiyâ-yı çeşm-i cân oldı (G 163/4, D., s. 393)  

“Geceden sabaha kadar, rahatı düşde görmek ne mümkün? (mümkün değil),  

şimdi bana bir anlık uyku, can gözününün sürmesi oldu.” 

Klâsik şiirde, içinde bulunduğu kederli ruh hâli sebebiyle bir an olsun 

sevgiliyi düşünmekten geri kalmayan âşığın gözünü uyku tutmaz258. Beyitte de âşık, 

sevgiliden ayrı oluşun verdiği üzüntü nedeniyle geceden sabaha kadar uyuyamaz 

durumdadır.  Daima gam, gussa ve sıkıntı içinde olan âşığın, artık rahatı düşde 

görmesi bile imkânsız hâle gelmiştir. Uykuya hasret âşık için bir anlık uyku dahi, can 

gözüne sürme çekilmiş gibi şifa verir. Beyitte soyut bir kavram olan câna, somut 

olan gözün sürmesi tamlaması izafe edilir. Beyitte ne mümkün? sorusuyla yine 

cevabı bilinen bir soru sorularak istifhâm yapılmış ve bu soruyla mümkün değil 

anlamı kastedilmiştir. Ayrıca “düş, uyhu, tûtiyâ-yı çeşm-i cân” kelimeleri arasında 

tenâsüb vardır. 

2.1.20.1. Gazel 163’ün 4. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 163. gazelinin 4. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

4. Beyit Şair Ben “Geceden sabaha 

kadar, rahatı düşde 

görmek ne 

mümkün? (mümkün 

değil),  şimdi bana 

bir anlık uyku, can 

gözününün sürmesi 

oldu.” 

Rahatı düşde 

bile göremediği 

Okuyucu/

Dinleyici 

 

                                                           
258 Ahmet Atillâ Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, Osmanlı Edebiyatı Araştırmaları Merkezi, C.1, 

İstanbul 2016, s. 377. 

 

 



 

181 
 

2.1.21. Gazel 175’in 7. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 175. gazel olarak yer alan ve 7 beyitten oluşan gazelin vezni Me fâ î 

lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün şeklindedir.  

Ne mümkindir nazîre bu zemîn-i tenge iy Neylî 

Ki cevlangâh-ı rahş-ı tab‘ pür-zûr olmadan kaldı (G175/7, D., s. 400) 

“Ey Neylî! Bu özgün gazele başka şairlerin nazire söylemesi ne mümkündür? 

(mümkün değildir),  (çünkü) başka şairlerin yaradılış atının dolaştığı yer başka 

hiçbir zorluğa mahal bırakmayacak şekilde daralmıştır.”  

Nazîre, Arapça bir kelime olup sözlük anlamı “Bir şeye benzemek üzere 

yapılan şey, örnek, misl, karşılık259”tır. Nazîre kelimesi terim anlamda, edebiyatta bir 

şiirin genellikle gazel başka bir şair tarafından aynı vezin ve kafiye ile yazılmış 

benzerlerine denir. Nazîre, beğenilen bir şiire karşı yazılır. Yeni yazılan şiirde 

orijinal şiirin biçimi ile konusu yeniden ele alınmış olur260. 

Beyitte yaradılış ata teşbih edilmiştir. Tabiat ve daha doğru bir ifadeyle 

“şairlik kabiliyeti” anlamında kullanılan tab‘ ile at arasındaki ilişki, yetenek ve 

becerinin şahlanıp harekete geçmesi, yetkin ürünler ortaya koyması sebebiyledir261. 

Şair, nida ve tecrid yoluyla mahlasına seslenerek şiirinin oluşmasındaki özgünlüğü 

yakalamanın zorluğunu karşılamak üzere şiirine nazîre yazmanın mümkün 

olmadığını söyler. Neylî yaradılışından sahip olduğu şairlik gücü ve yeteneği 

sebebiyle anlaşılması zor, orijinal şiirler yazmada gayet başarılıdır. Onun kalemi yeni 

bir tarzda yazmak konusunda zorlanmamaktadır. Diğer şairler ise Neylî gibi yazma 

becerisine sahip olmadığı için, onun özgün gazeline nazîre yazmaya cesaret 

edemezler. Beyitte cevabı bilinen ne mümkündür? sorusuyla istifhâm yapılmış ve söz 

konusu sanat, şairin şiiir sanatını ve şairlik gücünü övgüde bir vasıta olmuştur. 

Ayrıca beyitte “zemîn-i teng ve cevlangâh-ı rahş-ı tab‘”terkipleri arasında zemîn ve 

cevlangâh kelimeleri üzerinden alaka kuran şair, kendisinin üstünlüğünü 

vurgulayarak bu meydanda benden başka kimse at oynatamaz hâle geldi demek 

istemiştir. 

                                                           
259 Şemseddin Sami, Kâmûs-ı Türkî, Kapı Yay., İstanbul 2013, s. 1464. 
260 İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Akçağ Yay., Ankara 1995, s. 424. 
261 Ahmet Atillâ Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, Osmanlı Edebiyatı Araştırmaları Merkezi, C.1, 

İstanbul 2016, s.398. 



 

182 
 

2.1.21.1. Gazel 175’in 7. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 175. gazelinin 7. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

7. Beyit Şair Şairler “Ey Neylî! 

Bu özgün 

gazele başka 

şairlerin 

nazire 

söylemesi ne 

mümkündür? 

(mümkün 

değildir),  

(çünkü) 

başka 

şairlerin 

yaradılış 

atının 

dolaştığı yer 

başka hiçbir 

zorluğa 

mahal 

bırakmayacak 

şekilde 

daralmıştır.” 

Özgün gazele nazîre 

söylenmesi 

Neylî 

 

2.2. “N’ola” Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar 

Ne zamiri etmek, eylemek, olmak gibi yardımcı fiillerle birleştiğinde “e” 

seslisi düşmüş ve n’eylemek, n’etmek (n’itmek), n’olmak gibi şekiller ortaya 

çıkmıştır. Bunların bazı çekimli şekilleri Eski Anadolu Türkçesi’nde kullanılmış olup 

bir kısmı bugün de halk ağzında devam etmektedir262. Nola (ne ola) gibi geçici 

birleşmeler, daha önce de ifade edildiği üzere, genellikle vezin zarureti nedeniyle 

ortaya çıkan ve kullanılan şekillerdir. Nola; “1. Ne olur? Ne çıkar? Şaşılır mı? 2. 

Nedir? Ne olabilir?”263 anlamlarına gelir. 

                                                           
262 http://lugatim.com/s/ne 
263 https://sozluk.gov.tr/ 

 

http://lugatim.com/s/ne
https://sozluk.gov.tr/


 

183 
 

N’ola soru kelimesi bulunan beyitler, ya istifhâmı belirtecek şekilde ya da 

olumsuzluğu gideren bir hükme dönüşür. Başka bir deyişle n’ola soru kelimesi, 

beyitlere “şaşılır mı?” veya “şaşmamak lâzım” anlamlarını katar. 

2.2.1. Gazel 10’un 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 10. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Fâ i lâ tün 

/ Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lün şeklindedir.  

Gâh lutf u geh cefâ eylerse ‘uşşâka n’ola 

Eksik olmaz gevher-i la‘l-i lebinde âb ü tâb  (G 10/3, Dîvân, s. 302 ) 

“Âşıklara bazen lutuf bazen de cefâ ederse şaşılır mı? (şaşmamak gerek),  

sevgilinin la’l taşına benzeyen dudağının cevherinde, güzellik ve parlaklık eksik 

olmaz.”  

Klâsik Türk şiirinde en fazla üzerinde durulan güzellik unsurlarından biri de 

dudaktır. Görünüşündeki güzellik, renk, darlık, yuvarlaklık, kenarındaki ben, ayva 

tüyleriyle çevrili oluşu, konuşma, söz, ağız oluşturucu ve benzeri yönleriyle dudak, 

Klâsik Türk şairlerinin vazgeçemediği bir güzellik öğesidir264. Beyitte dudak, kırmızı 

renkli ve değerli bir taş olması olması itibariyle la’l cevherine teşbih edilmiştir. 

Sevgilinin la’l dudağı,  güzelliği ve parlaklığıyla âşıklar üzerinde değişik tesirler 

gösterir. Dudak, âşıklara bazen gülümseyerek lutufta bulunur, bazen de kötü sözleri 

ve azarlamalarıyla cefâ eder. Bu duruma şaşmamak gerekir. Nitekim lutuf ve cefâ 

sevgiliden beklenilen davranışlardır. Beyitte n’ola denilerek istifhâm yapılmış, 

böylelikle anlatım daha etkili hâle getirilmiştir. Şaşılır mı? ifadesiyle de şaşılmaz, 

şaşmamak gerekir anlamları kastedilmiştir. Ayrıca aralarında anlam ilgisi bulunan 

“gevher, la’l, leb, âb ü tâb” kelimeleri arasında da tenâsüb vardır.   

2.2.1.1. Gazel 10’un 3. Beytinin Anlatım plânı 

Neylî’nin 10. gazelinin 3. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

 

 

 

                                                           
264 İskender Pala, a.g.e., s. 343. 



 

184 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

3. Beyit Şair Sevgili “Âşıklara 

bazen lutuf 

bazen de cefâ 

ederse şaşılır 

mı? 

(şaşmamak 

gerek),  

sevgilinin la’l 

taşına 

benzeyen 

dudağının 

cevherinde, 

güzellik ve 

parlaklık 

eksik olmaz.” 

La’l taşına benzeyen 

dudağının cevheri 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.2.2. Gazel 12’nin 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 12. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Fe i lâ tün 

/ Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lün şeklindedir.  

Tâzeden tâzeye itse n’ola kârın ‘uşşâk 

Tâze tarh-efken-i nâz olmada zîrâ her hûb (G 12/3, D., s. 303) 

“Âşıkların, işlerini genç ve güzel olandan yine genç ve güzel olana doğru 

yürütmelerine şaşılır mı? (şaşmamak gerek), zira her güzel naz konusunda yeni bir 

yol ortaya koymaktadır.” 

Klâsik Türk şiirinde naz, sevgilinin en seçkin ve ayrılmaz bir parçasıdır. Naz 

hâli sürekli olmakla birlikte tek düze değildir. Yürümeden bakmaya, saçtan ayağa 

kadar farklı araçlar vesilesiyle görünme, kaybolma, durma, hareket etme, yüz 

çevirme, bilmezden gelme, eziyet verme gibi lutuftan kahıra, vefadan vefasızlığa 

kadar çok değişik ve sık sık birbirinin yerini tutan görünümlerde ortaya çıkar, 

tazelenir ve derecesi artar265. Beyitteki tâze kelimesi genç ve güzel olanlar 

anlamındadır. Bu sebeple âşıkların genç ve güzel olanların sürekli tazelenen nazlarını 

karşılama konusunu kendilerine iş edinmelerine şaşmamak gerektiği ifade edilmiştir. 

                                                           
265 Abdullah Eren, a.g.e., s. 47. 



 

185 
 

Zira naz, âşıklar için bir nimet ve lutuftur. Beyitte cevabı bilinen n’ola sorusuyla 

istifhâm yapılarak meramın etkili bir anlatımla gerçekleşmesi sağlanmıştır. 

2.2.2.1. Gazel 12’nin 3. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 12. gazelinin 3. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

3. Beyit Şair Âşıklar “Âşıkların, 

işlerini genç ve 

güzel olandan 

yine genç ve 

güzel olana 

doğru 

yürütmelerine 

şaşılır mı? 

(şaşmamak 

gerek), zira her 

güzel, naz 

konusunda yeni 

bir yol ortaya 

koymaktadır.” 

Genç ve güzel 

olanların yenilenen 

nazları 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.2.3. Gazel 12’nin 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lün” 

Neyliyâ olsa n’ola zîver-i destâr kabûl 

Gonce-i gülşen-i feyz oldı bu şi‘r-i mergûb (G 12/5, D., s. 303) 

“Ey Neylî! Sarığın süsünün kabul görmesine şaşılır mı? (şaşmamak gerekir), 

çünkü bu beğenilmiş şiir bolluk ve bereket gül bahçesinin goncası gibi oldu.”  

Edebiyat mahfillerine taşınan ve oralarda beğenilen şiirlerin, kâğıda yazılmak 

suretiyle sarığın köşesinde başka mahfillere de taşınması gelenektendir. Beyitte bu 

durumla rengi, küçüklüğü, kapalılığı, yuvarlaklılığı ve mütenasip hâliyle anılan 

gonca arasında bir ilişki kurularak Neylî’nin beğenilen şiiri, bollluk ve bereket gül 

bahçesinin goncasına teşbih edilmiştir. Edebî mahfillerde veya toplumda gerek gonca 

gerekse de kâğıda yazılarak sarığın köşesinde taşınan şiirler, aynı rağbeti görürler. 

Beyitte mahlasına seslenen Neylî, şairliğini ve şiir sanatını överek şairâne tefâhür 

gösterir. Cevabı gayet iyi bilinen n’ola sorusuyla istifhâm sanatı yapılarak anlatıma 



 

186 
 

kuvvet kazandırılmıştır. Ayrıca aralarında anlam ilgisi bulunan “zîver-i destâr, 

gonce-i gülşen-i feyz, kabûl ol-, şi’r-i mergûb” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.2.3.1. Gazel 12’nin 5. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 12. gazelinin 5. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

5. Beyit Şair Beğenilmiş 

şiir  

“Ey Neylî! 

Sarığın süsünün 

kabul görmesine 

şaşılır mı? 

(şaşmamak 

gerekir), çünkü 

bu beğenilmiş 

şiir bolluk ve 

bereket gül 

bahçesinin 

goncası gibi 

oldu.” 

Bolluk ve bereket 

gül bahçesinin 

goncası  

Neylî 

 

2.2.4. Gazel 20’nin 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 20. gazel, 6 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Me fâ î 

lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün şeklindedir.  

Der-âgûş-ı ‘arûs-ı kâm iderse n’ola erbâbı 

Miyân-ı şâhid-i feyze kemerdir halka-i tevhîd (G 20/4, D., s. 309) 

“Tasavvuf ehlinin arzu gelininin etrafını sarmasına şaşılır mı? Tevhid 

halkası, feyz veren sevgilinin beline bağladığı kemerdir.” 

Tasavvufla ilgili olan bu beyitte, arzu gelini ifadesi, açık istiare ile şeyh 

yerine kullanılmıştır. Önder, kabile başkanı, yaşlı adam anlamına gelen şeyh, 

tasavvufî anlamda, tasavvuf okulu liderlerine verilen addır. Şeyhler, kulu Allah’a, 

Allah’ı da kula sevdirmek isteyen kişidir. Fonksiyonu bakımından, müridleri hâlle 

terbiye etmesi bir yana bırakılırsa her şeyiyle bir öğretmen görünümündedir. Şeyhin 

şeriat bilgisine sahip, fenâ makamını geçmiş, övülen ahlâk ile süslenmiş olması 

gerekir. Kendisi kâmildir, bu yüzden kemale erdirir, başka bir deyişle 



 

187 
 

mükemmeldir266. Sözlükte “daire, insanların bir daire biçiminde dizilmesi” mânâsına 

gelen halka (haleka) kelimesi, ilim öğrenmek için öğrencilerin bir hocanın ve zikir 

yapmak için sûfîlerin bir şeyhin çevresinde toplanmasını ifade etmek üzere tedris ve 

zikir kelimeleriyle birlikte meclis anlamında kullanılmıştır (halka-i tedrîs, halka-i 

zikir). Tarikat mensuplarının tekkelerde, zâviyelerde, mescidlerde, bazen evlerde, 

özellikle ihya ve niyaz geceleri oluşturdukları zikir halkalarına “halka-i dervîşân, 

halka-i tevhîd, halka-i irâdet” gibi isimler verilmiştir. Bu halkalarda zikir, murakabe 

ve semâ yapılır, ilâhiler okunur, sohbet edilir. Bir şeyhin halka-i irâdetine dâhil 

olmak, ona intisap etmek ve müridleri arasına girmek anlamına gelir267. Beyitte 

sufîlerin şeyhin çevresinde toplanıp, etrafını sararak oluşturdukları ve Allah’ın 

birliğini zikrettikleri tevhîd halkası, maneviyatı ve ilmiyle tasavvuf ehlini aydınlatan 

şeyhin beline bağladığı kemere teşbih edilmiştir. Burada cevabı gayet iyi bilinen 

“şaşılır mı?” sorusuyla istifhâm yapılmış ve bu soruyla  “şaşılmaz, şaşmamak 

gerekir” anlamı kastedilmiştir. Ayrıca aralarında anlamca ilgi bulunan “der-âgûş-ı 

arûs-ı kâm,  miyân-ı şâhid-i feyz, kemer, halka-i tevhîd” kelimeleri arasında tenâsüb 

vardır. 

2.2.4.1. Gazel 20’nin 4. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 20. gazelinin 4. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

4. Beyit Şair Tasavvuf 

ehli 

“Tasavvuf 

ehlinin 

arzu 

gelininin 

etrafını 

sarmasına 

şaşılır mı? 

Tevhid 

halkası, 

feyz veren 

sevgilinin 

beline 

bağladığı 

kemerdir.”  

Arzu gelininin etrafını 

sarması 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

                                                           
266 Ethem Cebecioğlu, a.g.e., s. 462. 
267 Süleyman Uludağ, “Halka”, DİA, C. 15, İstanbul 1997, s. 358-359. 



 

188 
 

2.2.5. Gazel 20’nin 6. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün” 

N’ola bülbül-sıfat ‘uşşâkı nâlân eylese Neylî 

Gülistân-ı safâya verd-i terdir halka-i tevhîd (G 20/6, Dîvân, s. 309) 

“Neylî! Âşıkların bülbül gibi inlemelerine şaşılır mı? Tevhîd halkası, neşeli 

gül bahçesinde (açan) taze bir güldür.” 

  Neylî’nin bu beytinde tevhîd halkası, neşeli gül bahçesinde yeni açan bir 

güle; tasavvuf erbâbı olan âşıklar da gülün karşısında inleyen bülbüle teşbih 

edilmiştir. Ayrıca burada tevhîd halkasının taze bir gül olarak hayal edilmesi, 

Gülşeniyye tarikatının zikir şeklini de düşündürmektedir. Mustafa Kara, Gülşeniyye 

tarikatında yapılan toplu zikirle ilgili olarak şunları söyler: 

“Sesli ve toplu olarak yapılan zikir, halka halinde oturan dervişlerin şeyh efendinin 

işaretiyle Fâtiha’dan sonra kelime-i tevhid çekmeleriyle başlar. Daha sonra ayakta 

“hû” ve “hay” esmâları ile devam edilir. Bu sırada zâkirler “Gülşenî savtı” adıyla 

bilinen kısa güfteli, ağır tempolu ilâhiler okurlar. Zikrin temposu hızlandığında 

kudüm, mazhar, bendir gibi vurmalı sazlar çalınır. Dervişler el ele tutuşarak bir 

daire meydana getirir ve sağdan sola doğru yürümeye başlarlar. Sol ayaklarını 

“kutubhâne” denilen zikir halkasının merkezine, sağ ayaklarını da ters yöne doğru 

atan dervişler, sol ayakla birlikte bedenlerini öne doğru eğerken sağ ayakla 

doğrulurlar. Bu hareket yukarıdan bakıldığında bir gül goncasının açılıp kapanması 

gibi görünür. Gülşenî tacının pembe renkli ve yeşil destarlı olması bu görünümü 

daha estetik hale getirir. Zikir Kur’an tilâveti ve dua ile son bulur.”268 

Beyitte cevabı bilinen “şaşılır mı” sorusuyla istifhâm yapılmış ve bu soruyla 

“şaşmamak gerekir” anlamı kastedilmiştir. Ayrıca aralarında anlam ilgisi bulunan 

“bülbül-sıfat, uşşâk, nâlân, gülistân-ı safâ, verd-i ter, halka-i tevhîd”  kelimeleri 

arasında tenâsüb vardır. 

2.2.5.1. Gazel 20’nin 6. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 20. gazelinin 6. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

 

                                                           
268 Mustafa Kara, “Gülşeniyye”, DİA, C. 14, İstanbul 1996, s. 257. 



 

189 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

6. Beyit Şair Âşıklar “Neylî! Âşıkların 

bülbül gibi 

inlemelerine şaşılır 

mı? Tevhîd halkası, 

neşeli gül 

bahçesinde (açan) 

taze bir güldür.” 

Bülbül gibi 

inlemeleri 
Neylî 

 

2.2.6. Gazel 27’nin 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 27. gazel olarak yer alan ve 5 beyitten oluşan gazelin vezni Mef û lü 

/ Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün şeklindedir.   

Serkeşlik itse şimdi n’ola baht-ı nâ-sezâ 

Birgün cebîn-sây-ı der-i i‘tizâr olur (G 27/2, D., s. 313)  

“Şimdi, uygun olmayan bahtın inatçılık etmesine şaşılır mı? (O), bir gün özür 

dileme kapısının yüz süreni olur.” 

Baht, daima değişen bir durumdadır; artar, eksilir, bir kararda durmaz. Uygun 

ve yüksek hâli her zaman ve herkes için olmayıp, daha ziyade memduh içindir. 

Başkaları ve bilhassa âşıklar için umumiyetle aksi hâldedir. Uygun olmak istediği 

zaman mucizeler yaratır, fakat uygun gitmediği zaman da her şey alt üst olur ve en 

basit şeyde bile bir aksilik baş gösterir269.  

Beyitte özür dileme ifadesi, kapının yüz süreni terkibine izafe edilmiştir. 

Neylî, teşhis yoluyla şimdi uygun olmak istemeyen bahtın direnerek inatçılığını 

sürdürdüğünü, ama bir gün ettiklerinden pişman olup, özür dilemek için onun 

kapısının önünde eğileceğini söyler. Böylelikle şair, kötü talihinin zamanla iyiye 

gideceği konusunda ümitli olduğunu vurgulamış olur. Beyitte şair, “şaşılır mı?” 

sorusuyla istifhâm yaparak, cevabını gayet iyi bildiği bir soruyu sorar ve söz konusu 

soruyla “şaşmamak gerekir” anlamını kasteder. 

2.2.6.1. Gazel 27’nin 2. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 27. gazelinin 2. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

                                                           
269 Harun Tolasa, a.g.e., s. 122. 



 

190 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

2. Beyit Şair Uygun 

olmayan 

baht 

“Şimdi, uygun 

olmayan bahtın 

inatçılık 

etmesine şaşılır 

mı? (O), bir gün 

özür dileme 

kapısının yüz 

süreni olur.” 

İnatçılık etmesi Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.2.7. Gazel 38’in 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 38. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Fe i lâ tün 

/ Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lün şeklindedir.   

‘Aks-i la‘l-i lebiñi sâgar-ı sahbâda görür 

Mest-i bî-hûş ise çeşmiñde n’ola bâde görür (G 38/1, D., s. 320) 

“Ey sevgili! Aşkından sersemlemiş sarhoş âşık,  senin la’l renkli dudağının 

aksini şarap kadehinde görür; senin gözünde de şarabı görse şaşılır mı?” 

Beyitte dudak, rengi itibariyle la’le ve şarap kadehine teşbih edilmiştir. 

Dudağın şarap kadehine teşbihi, hem kadehin la’l renkli veya la’lden yapılmış 

olması, hem de dudağın kırmızı rengiyle içi şarap dolu kadehin rengi arasında 

benzerlik kurulması bakımındandır. Sevgilinin gözü ise sarhoşluk verici olması 

dolayısıyla şarabı hatırlatır. Süzgün ve kızarmış görüntüsüyle bir sarhoşu andıran 

göz, zaten mest olan âşığı iyice mest eder. Şair, aşkından sersemlemiş sarhoş âşığın, 

sevgilinin la’l renkli dudağının hayalini şarap kadehinde gördüğünü, sevgilinin 

baygın bakışlı gözlerinde ise şarabı görmesine şaşmamak gerektiğini söyler. Beyitte 

n’ola denilerek istifhâm yapılmış ve böylelikle etkili bir anlatım gerçekleştirilmiştir. 

Ayrıca aralarında anlamca ilgi bulunan “aks-i la’l-i leb, sâgar-ı sahbâ, mest-i bî-hûş, 

çeşm, bâde” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.2.7.1. Gazel 38’in 1. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 38. gazelinin 1. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

 



 

191 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Âşık/Şair Âşık “Ey sevgili! 

Aşkından 

sersemlemiş 

sarhoş âşık,  

senin la’l renkli 

dudağının aksini 

şarap kadehinde 

görür; senin 

gözünde de 

şarabı görse 

şaşılır mı?” 

Sevgilinin la’l renkli 

dudağının aksini 

Sevgili 

 

2.2.8. Gazel 38’in 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lün” 

‘Âşık-ı güm-şüde dil kûyına ‘azm itse n’ola 

N’eylesün rûy-ı dili kûy-ı dil-ârâda görür (G 38/2, Dîvân, s. 320) 

“Yolunu kaybetmiş âşığın gönlün bulunduğu yere gitmesine şaşılır mı? (O),  

gönlün yüzünü, ancak gönül alan sevgilinin mahallinde görebilir, ne yapsın?” 

Klâsik Türk şiirinde gönül, âşığın arzu ve istek, daha doğrusu aşk ve güzellik 

konusunda önüne geçemediği iç kuvvetidir. Zevk, haz ve elemlerinin menbaı, 

merkezidir270.  Beyitte soyut bir kavram olan gönle, somut olan yüz izafe edilmiştir. 

Beyitte yolunu kaybetmiş, şaşkın ve çaresiz âşığın gönlün bulunduğu yere gitmesine 

şaşmamak gerektiği söylenir. Âşık gönlün yüzünü, ancak gönül alan sevgilinin 

mahallinde veya bulunduğu yerde görebilir. Zira âşığın gönlü kendisinde değil, 

sevgilidedir. 

Beyitte n’ola ve n’eylesün sorularıyla istifhâm yapılarak ifadeye kuvvet 

kazandırılmıştır. Ayrıca rûy ve kûy kelimeleriyle nâkıs cinas; kûy ve dil kelimelerinin 

tekrarıyla da tekrir yapılmıştır. 

2.2.8.1. Gazel 38’in 2. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 38. gazelinin 2. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

                                                           
270 Harun Tolasa, a.g.e., s. 321. 



 

192 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

2. Beyit Şair Âşık “Yolunu 

kaybetmiş 

âşığın 

gönlün 

bulunduğu 

yere 

gitmesine 

şaşılır mı? 

(O),  gönlün 

yüzünü, 

ancak gönül 

alan 

sevgilinin 

mahallinde 

görebilir, ne 

yapsın?” 

Gönlün yüzünü Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.2.9. Gazel 43’ün 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi  

“Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün” 

O zahm-ı hûn-feşân kim kâr-ı dest-i şîvekârıñdır 

N’ola cânım gibi sînemde tutsam yadgârıñdır (G 43/1, D., s. 323) 

“Ey sevgili! O kan saçan yara, senin işi şive olan elinin işidir.  Ben, 

yadigârın olan o yarayı, canım gibi göğsümde tutsam şaşılır mı?” 

İşve ve naz, sevgilinin güzelliğinin tamamlayıcısı, süsü ve neticesidir. Âşık, 

sevgilinin bu vasıflarından bazen olumsuz yönde etkilenir. Naz, âşığın vücudunda, 

özellikle paramparça ettiği göğüs ve kalbinde yeni yaralar açar.  Beyitte de sevgilinin 

eli, işveli olarak vasıflandırılarak sevgilinin işve ve naz ile yaptığı el hareketlerinin 

âşığın göğsünde kan saçan yara oluşmasına sebep olduğu söylenir. Beyitte, sevgilinin 

yadigârı olan yara, çok kıymetli olması dolayısıyla cana teşbih edilmiş ve âşığın, 

sevgilinin yadigârını tıpkı canı gibi göğsünde tutmasına şaşmamak gerektiği 

söylenmiştir. Klâsik Türk şiiri geleneğinde can, gönlün içindedir. Gönlün daha çok 



 

193 
 

eve benzetilmesinden hareketle, can gönül evi içinde yaşayan bir varlık gibi tasavvur 

edilir271.  

Beyitte cevabı bilinen n’ola soru ifadesiyle istifhâm yapılarak âşığın 

göğsünde oluşan yaraların aslında acı verici özelliği olmasına karşın, sevgiliden 

geldiği için âşığın canı kadar değerli olduğu vurgulanmıştır. Ayrıca “zahm-ı hûn-

feşân, kâr-ı dest-i şîvekâr, cân, sîne, yadgâr” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.2.9.1. Gazel 43’ün 1. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 43. gazelinin 1. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Âşık/Şair Ben “Ey sevgili! 

O kan saçan 

yara, senin 

işi şive olan 

elinin işidir.  

Ben, 

yadigârın 

olan o 

yarayı, 

canım gibi 

göğsümde 

tutsam 

şaşılır mı?” 

Sevgilinin yadigârı olan 

kan saçan yara 

Sevgili 

 

2.2.10. Gazel 43’ün 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün” 

N’ola nakş-ı hayâliñ reşk-i Mânî olsa iy Neylî 

Viren ma‘nâya sûret hâme-i mu‘ciz-nigârıñdır (G 43/5, D., s. 323)  

“Ey Neylî! Hayalinin resmini Mânî’nin kıskanmasına şaşılır mı? Hayale şekil 

veren,   senin mucize resminin kalemidir.” 

Neylî’nin bu makta beytinde, Mânî’nin resim sanatına telmih yapılmıştır. 

Mânî, meşhur Çinli bir nakkaş ve ressamın adıdır. Sasanîler zamanında, Şâpur 

                                                           
271 Ahmet Atillâ Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, Osmanlı Edebiyatı Araştırmaları Merkezi, C.2, 

İstanbul 2016, s. 353. 

 



 

194 
 

devrinde İran’a gelir. Burada zerdüştlük ile hristiyanlığı inceler ve bunların ikisini 

birleştirerek yeni bir mezheb kurar. Buna Mâni dini (Maniheizm) adı verilir. Mâni 

dini en çok Çin’de yayılmış olup kutsal saydıkları kitapları resimlerle süslüdür. 

Mâni, yaptığı resimler çok güzel olduğu için bu özelliğini müridlerine gökten inen 

bir mucize olarak gösterir. Şâpur’un hekimi iken kızını iyileştiremediği için bir süre 

İran’a sürülür ve Hürmüz zamanında geri döner. Hürmüz’ün oğlu Behrâm koyu bir 

zerdüşt olduğu için Mânî’yi, derisini yüzdürerek öldürtür272.  

Beyitte şair, nida ve tecrid ile Ey Neylî diyerek mahlasına hitap eder. Beyitte 

şairin şiiri, onun hayalinin resmi olarak düşünülmüştür. Neylî’nin hayalinin resmi, 

Mânî’yi bile kıskandıracak özelliktedir. Şair, hayale şekil verip resmeden şeyin ise 

bir benzerini yapmakta başkalarını aciz ve kudretsiz kılan olağanüstü güzellikteki 

resminin kalemi olduğunu söyleyerek şiir sanatına ve şairliğine övgüde bulunur. 

Beyitte cevabı bilinen n’ola sorusuyla istifhâm yapılmış ve bu soru “Hayalinin 

resmini Mânî’nin kıskanmasına şaşmamak gerekir.” şeklinde anlama katkı 

sunmuştur. Ayrıca aralarında anlam ilgisi bulunan “nakş-ı hayâl, Mânî, ma’nâ, sûret, 

hâme-i mu’ciz-nigâr” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.2.10.1. Gazel 43’ün 5. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 43. gazelinin 5. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

5. Beyit Şair Sen “Ey Neylî! 

Hayalinin 

resmini 

Mânî’nin 

kıskanmasına 

şaşılır mı? 

Hayale şekil 

veren,   senin 

mucize 

resminin 

kalemidir.” 

Neylî’nin hayalinin 

resmi/şiiri 

Neylî 

 

 

                                                           
272 İskender Pala, a.g.e., s. 357. 



 

195 
 

2.2.11. Gazel 46’nın 6. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 46. gazel, 6 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Fâ i lâ tün 

/ Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lün şeklindedir.  

Neyli-i şeydâ hamûş-ı vaz‘-ı dehr olsa n’ola 

Kim benân-ı hayreti bend-i leb-i şekvâsıdır (G 46/6, D., s. 325 ) 

“Divane Neylî’nin dünyanın yaptıklarının suskunluğu içinde olmasına şaşılır 

mı? Hayretin parmakları,  onun şikâyet eden dudağının bağıdır.” 

Şaşkınlığı ifade eden hayret, tasavvufta Allah hakkında hırslı olmakla ümitsiz 

olmak arasında bir duraktır. Aynı şekilde, korku ve rıza, tevekkül ve reca arasında bir 

duraktır. Hayret, derin düşünce ve Allah huzurunda, hakikat ehlinin ve âriflerin 

kalplerine gelen bir hâldir273. Sızlanmama, yakınmama; hoşnut ve mennun olma hâli 

anlamına gelen rıza, tasavvufî mânâda “iradeyi ortadan kaldırmak”, “kaderin acı 

tecellileri karşısında kalbin huzur ve sükûn hâlinde olması”, “Hakk’ın ezeli tercihini 

gören sâlikin onun kendisi hakkındaki tercihinin kendisi için yaptığı tercihten daha 

iyi olduğunu kavrayarak kızmayı ve şikâyeti bırakmasıdır274.  

Bu beyitte Neyli-i şeydâ ifadesiyle tecrid;  hayret de parmaklara benzetilerek 

teşbih sanatı yapılmıştır. Şair, dünyanın uygun olmayan işleri dolayısıyla sıkıntı 

içinde olmasına karşın, sustuğunu, şikâyet etmediğini söyler. Bu durumun sebebini 

de hayret parmaklarının şikâyetini dile getirecek olan dudağını bağlaması olarak 

gösterir. Burada kötü talihi karşısında yakınmayan Neylî’nin hayretle birlikte rıza 

hâli içinde olduğu görülmektedir. Beyitte şair, “Divane Neylî’nin dünyanın 

yaptıklarının suskunluğu içinde olmasına şaşılır mı?” diye cevabını gayet iyi bildiği 

bir soruyu sorarak istifhâm yapar. Beyitteki bu soruyla  “şaşmamak gerekir, 

şaşılmaz” anlamı kastedilmiştir. Ayrıca aralarında anlamca ilgi bulunan “hamûş-ı 

vaz‘-ı dehr, benân-ı hayret, bend-i leb-i şekvâ” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.2.11.1. Gazel 46’nın 6. Beytinin Anlatım Plânı. 

Neylî’nin 46. gazelinin 6. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

 

                                                           
273 Ethem Cebecioğlu, a.g.e., s. 202. 
274 Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yay., İstanbul 2012, s. 295. 



 

196 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

6. Beyit Şair Neylî “Divane 

Neylî’nin 

dünyanın 

yaptıklarının 

suskunluğu 

içinde 

olmasına 

şaşılır mı? 

Hayretin 

parmakları,  

onun şikâyet 

eden 

dudağının 

bağıdır.” 

Hayretin parmakları Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.2.12. Gazel 49’un 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 49. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Me fâ î 

lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün şeklindedir.  

N’ola sen zülf-i müşgîniñle dirseñ sünbülüm vardır 

Benim de tâze tâze zahm-ı tîgıñla gülüm vardır (G 49/1, D., s. 326) 

“Ey sevgili! Sen, misk kokulu saçın için sümbülüm vardır dersen şaşılır mı? 

Benim de senin kılıcının taze taze yarasıyla oluşan gülüm vardır.” 

Neylî’nin bu beytinde sevgilinin saçı, rengi ve kokusu itibariyle miske; 

büklüm büklüm oluşu, güzel kokusu ve koyu rengi itibariyle de sümbüle teşbih 

edilmiştir. Şair, sevgilinin misk kokulu saçı için sümbülüm vardır demesine 

şaşmamak gerektiğini, kendisinin de sevgilinin kılıcının taze taze yarası sebebiyle 

gülü olduğunu söyler. Burada sevgilinin kılıcıyla âşığın vücudunda oluşan taze, kanlı 

yaralar, rengi itibariyle güle teşbih edilmiştir. Klâsik Türk şiirinde sevgilinin kirpiği, 

gamzesi, cevr ü cefâsı, âşık üzerinde kılıç etkisi yapar, onu yaralar275. Yara, âşığın 

istediği bir hâldir, âdeta sevgilinin ona bağşıdır.   

                                                           
275 İskender Pala, a.g.e., s. 325. 



 

197 
 

Beyitte cevabı bilinen n’ola sorusuyla istifhâm yapılarak etkili bir anlatım 

oluşturulmuştur. Ayrıca aralarında anlam ilgisi bulunan “zülf-i müşgîn, sünbül, 

zahm-ı tîg, gül” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.2.12.1. Gazel 49’un 1. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 49. gazelinin 1. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Âşık/Şair Sen “Ey 

sevgili! 

Sen, misk 

kokulu 

saçın için 

sümbülüm 

vardır 

dersen 

şaşılır mı? 

Benim de 

senin 

kılıcının 

taze taze 

yarasıyla 

oluşan 

gülüm 

vardır.” 

Sevgilinin misk kokulu 

saçı/sevgilinin kılıcının 

taze taze yarası 

Sevgili 

 

2.2.13. Gazel 49’un 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi  

“Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün” 

N’ola ol gül eger bilmezse şimdi kadriñi birgün 

Diye garrâlanup Neylî gibi bir bülbülüm vardır (G 49/5, D., s. 327) 

“Benim ‘O gül, eğer şimdi kıymetini bilmezse bir gün (bilir)’  diyerek 

böbürlenen Neylî gibi bir bülbülüm olmasına şaşılır mı? (şaşmamak lâzım).” 

Bu makta beytinde Neylî tecrid edilerek bir bülbüle, sevgili de açık istiare 

yoluyla güle teşbih edilmiştir. Klâsik Türk şiirinde bülbül, âşığın benzetilenidir. 

Sevgili karşısında âşığın durumu, gül karşısındaki bülbüle benzer. Sevgili, gül olarak 

tasavvur edilince âşık, bülbül olur. Âşık, taze bir gül olan sevgilinin hasretiyle her 

gece sehere kadar bülbül gibi feryat eder; bülbül gibi sabah ve akşam figan eder, 



 

198 
 

sevgilinin güzellik bahçesine bülbüller gibi ağlar. Bülbülün gül için âh u zâr ettiği, 

ağlayıp inlediği, geceler boyu uykusuz kaldığı gibi, âşık da sevgilinin gül yüzünün 

hasretiyle feryat ve figan eder. Gülün, bülbülün feryadına itibar etmediği gibi, gül 

olan sevgili de âşıkla ilgilenmez, onun ağlama ve inlemesinden etkilenmez276. 

Beyitte şair, “O gül, eğer şimdi kıymetini bilmezse bir gün (bilir)”  diyerek 

böbürlenen Neylî gibi bir bülbülü olmasına şaşmamak gerektiğini söyleyerek 

sevgilinin elbet bir gün kıymet bileceği, ilgi ve vefâ göstereceği konusunda ümitli 

olduğunu vurgular. Beyitte cevabı bilinen şaşılır mı? sorusuyla istifhâm yapılarak 

ifadeye kuvvet kazandırılmıştır.  

2.2.13.1. Gazel 49’un 5. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 49. gazelinin 5. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

5. Beyit Şair Ben “Benim ‘O 

gül, eğer 

şimdi 

kıymetini 

bilmezse bir 

gün (bilir)’  

diyerek 

böbürlenen 

Neylî gibi 

bir 

bülbülüm 

olmasına 

şaşılır mı? 

(şaşmamak 

lâzım).” 

Neylî gibi bir bülbülün 

olması 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.2.14. Gazel 73’ün 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 73. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Me fâ î 

lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün şeklindedir.  

 

 

                                                           
276 Hüseyin Güftâ, “Dîvân Şiirinde Vakt-i Seher”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi (Klâsik 

Türk Edebiyatının Kaynakları Özel Sayısı- Prof. Dr. Turgut Karabey Armağanı), V. 3, s. 126. 

 



 

199 
 

N’ola ol kâfir-i hüsne havâle itsem agyârı 

Meseldir dînsiziñ iy dil gelür hakkından îmansız (G 73/3, D., s. 341)  

“Ey gönül! Ben, o güzel kâfire rakîbi göndersem şaşılır mı? ‘Dinsizin 

hakkından imansız gelir.’ atasözüdür.” 

Bu beyitte Neylî, nida ve teşhis ile Ey dil diyerek gönlüne seslenir. Beyitte 

güzel kâfir ifadesi, açık istiare ile sevgili yerine kullanılmıştır. Sevgilinin en belirgin 

özelliği acımasız ve zalim oluşudur. O, güler, eğlenir, hâlden anlamaz, ilgisiz ve 

vefasızdır. Rakîp ise Klâsik Türk şiirinde sevgili ve âşıktan sonra gelen üçüncü 

ehemmiyetli şahıstır. Âşığın onu ele alışı ise daima menfi yöndedir. Bu sebeple rakip 

daima kötü, çirkin, zararlı ve yararsız, zalim bir kişidir. Bütün kötü huylar onda 

toplanmıştır277. Beyitte, o güzel kâfire rakîbi göndermesine şaşmamak gerektiğini 

söyleyen Neylî, bu görüşü “Dinsizin hakkından imansız gelir.” irsal-i meseliyle 

destekler. Bu atasözüyle şair, acımasız olan sevgiliyi ondan daha acımasız olan rakîp 

yola getirir, demek ister. Beyitte cevabı bilinen n’ola sorusuyla istifhâm sanatı 

yapılmıştır. Ayrıca “kâfir-i hüsn/ dînsiz” ile “agyâr/ îmânsız” kelimeleri arasında 

mürettep leff ü neşr vardır. 

2.2.14.1. Gazel 73’ün 3. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 73. gazelinin 3. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

3. Beyit Şair Ben “Ey gönül! 

Ben, o güzel 

kâfire rakîbi 

göndersem 

şaşılır mı? 

‘Dinsizin 

hakkından 

imansız 

gelir.’ 

atasözüdür.” 

Âşığın o güzel kâfire 

rakîbi göndermesi 

Gönül 

 

 

                                                           
277 Harun Tolasa, a.g.e., s. 416-417. 



 

200 
 

2.2.15. Gazel 73’ün 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün” 

N’ola hat gelmedikce olmasa dil vuslata reh-yâb 

Ki olmaz mansıb-ı vasla sezâ ‘uşşâk fermansız (G 73/4, D., s. 341) 

“Sevgilinin (yanağında) ayva tüyü çıkmadıkça gönlün vuslata erememesine 

şaşılır mı? (şaşmamak gerekir), zira âşıklar,  ferman olmadan sevgiliye kavuşma 

makamına lâyık olamaz.” 

Hat, gençlerin yüzünde yeni çıkan sakal, bıyık ve sarı tüylerdir. Kelimenin 

“yazı” anlamına gelmesi dolayısıyla bir yazıya benzetilen bu tüyler, sevgilinin yanak 

sayfası üzerine yazılmış olarak ele alınmaktadır278. Beyitte sevgilinin yanağında ayva 

tüyü çıkmadığı müddetçe, gönlün sevgiliye kavuşamamasına şaşmamak gerektiği, 

çünkü âşıkların ferman olmadan sevgiliye kavuşma makamına lâyık olamayacağı 

söylenmektedir. Emir, buyruk anlamındaki ferman, bir iş hususunda padişah 

tarafından çıkarılan yazılı emre verilen addır279. Beyitte de ayva tüyü, sevgilinin 

yanak sayfası üzerine yazılmış bir ferman olarak düşünülmüştür. Sevgilinin bu 

fermanı, âşığın en büyük muradı olan vuslat makamına lâyık görülebilmesinin 

koşuludur.  

Beyitte cevabı bilinen n’ola sorusuyla istifhâm yapılarak anlatıma kuvvet 

kazandırılmıştır. Ayrıca beyitte aralarında anlam ilgisi bulunan “hat, ferman,  

mansıb-ı vasl, reh-yâb” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. Aynı kökten gelen vasl ve 

vuslat kelimelerinin bir arada kullanımıyla da iştikak sanatı yapılmıştır. 

2.2.15.1. Gazel 73’ün 4. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 73. gazelinin 4. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

 

 

 

                                                           
278 Mehmet Vanlıoğlu ve Mehmet Atalay, Edebiyat Lügati, Atatürk Üniversitesi, Fen-Edebiyat 

Fakültesi Yay., Erzurum 1994, s. 112. 
279 İskender Pala, a.g.e., s. 187. 



 

201 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

4. Beyit Şair Âşıklar “Sevgilinin 

(yanağında) ayva 

tüyü çıkmadıkça 

gönlün vuslata 

erememesine şaşılır 

mı? (şaşmamak 

gerekir), zira 

âşıklar, ferman 

olmadan sevgiliye 

kavuşma makamına 

lâyık olamaz.” 

Sevgilinin 

yanağında çıkan 

ayva tüyü/ferman 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.2.16. Gazel 77’nin 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 77. gazel olarak yer alan ve 5 beyitten oluşan gazelin vezni Fe i lâ 

tün / Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lün’dür. 

Olsa mahsûs n’ola Neyli’ye bu hüsn-i edâ 

Kimseye tûti-i endîşesi taklîd itmez ( G 77/5, D., s. 343) 

“Bu anlatım güzelliğinin Neylî’ye özgü olmasına şaşılır mı? Onun 

düşüncesinin papağanı kimseyi taklit etmez.” 

Beyitte Neylî, mahlasını tecrid ederek, bu anlatım güzelliğinin diğer bir 

deyişle üslûbunun kendisine has, özgün olmasına şaşmamak gerektiğini söyler ve 

bunun gerekçesini de düşüncesinin papağanının kimseyi taklit etmemesi olarak 

gösterir. Burada soyut bir kavram olan düşünce, işittiği sesleri taklit eden bir kuş türü 

olan papağana teşbih edilerek somutlaştırılmıştır. Beyitte, üslûbunun orijinal 

olduğunu gayet iyi bilen şair, şaşılır mı? sorusuyla istifhâm yapmakta ve bu sanat 

aracılığı ile okuyucuya daha etkili bir anlatım sunmaktadır.  

2.2.16.1. Gazel 77’nin 5. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 77. gazelinin 5. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

 

 



 

202 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

5. Beyit Şair O/Neylî “Bu anlatım 

güzelliğinin 

Neylî’ye 

özgü 

olmasına 

şaşılır mı? 

Onun 

düşüncesinin 

papağanı 

kimseyi taklit 

etmez.” 

Anlatım güzelliğinin 

Neylî’ye özgü olması 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.2.17. Gazel 81’in 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 81. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Me fâ î 

lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün şeklindedir.  

N’ola ta‘vîze-i cân itse erbâb-ı suhan şimdi 

Misâl-i şi‘r-i Neylî nüsha-i sihr-i halâl olmaz (G 81/5, D., s. 345) 

“Şimdi, söz erbabının can muskası yapmasına şaşılır mı?  Neylî’nin şiiri gibi 

güzel ve büyüleyici bir yazı olmaz.”  

Sözlükte yazılı şey anlamına gelen Arapça nüsha kelimesinin Türkçeleşmiş 

şekli olan muska, sahip olduğuna inanılan sihirli güç (mânâ) aracılığıyla taşıyan 

kişiyi hem kötülüklerden koruyan hem kısmet getiren, çoğunlukla bir nesneden, 

bazen de yazı veya sembol şeklindeki gizemli karakterlerden oluşan özel objeleri 

ifade eder280. Sihr-i halâl ise bir beyitte hem önceki hem de sonraki kelimelerle 

anlamca ilgili olan bir söz bulundurmaktır. Genellikle ilk dizenin sonundaki kelime 

üzerine yapılır.  Sihr-i halâl (helâl olan büyü) eskilerin itibar ettikleri sanatlardan 

biridir. Bazen güzel ve iyi söylenmiş sözler için de bu tabir kullanılabilir281.  

  Bu beytin birinci mısraında söz erbabının can muskası yapmasına şaşmamak 

gerektiği söylenir. Beytin ikinci mısraında da tecrid ile “Neylî’nin şiiri gibi güzel ve 

büyüleyici bir yazı olmaz.” Denilerek Neylî’nin büyüleyici bir güce sahip olan 

şiirinin âdeta cana şifa veren bir muska nitelinde olduğu ifade edilir. Beyitte şairin 

                                                           
280 Kürşat Demirci, “Muska”,  DİA, C.31, İstanbul 2006, s. 265. 
281 İskender Pala, a.g.e., s. 482. 



 

203 
 

şiir sanatı ve şairliği övülmektedir. Beyitte  “nüsha” kelimesi, hem yazılı şey, hem de 

muska anlamları kastedilerek tevriyeli olarak kullanılmıştır. Cevabı gayet iyi bilinen 

şaşılır mı? sorusuyla da istifhâm sanatı yapılarak anlatıma kuvvet kazandırılmıştır.  

2.2.17.1. Gazel 81’in 5. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 81. gazelinin 5. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

5. Beyit Şair Söz 

erbabı/ 

Neylî 

“Şimdi, söz 

erbabının can 

muskası 

yapmasına 

şaşılır mı?  

Neylî’nin 

şiiri gibi 

güzel ve 

büyüleyici bir 

yazı olmaz.” 

Can muskası yapması Okuyucu 

/Dinleyici 

  

2.2.18. Gazel 86’nın 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 86. gazel olarak yer alan ve 5 beyitten oluşan gazelin vezni Me fâ i 

lün / Fe i lâ tün / Me fâ i lün / Fe i lün şeklindedir.  

Çün oldı bâ‘is-i kat‘-ı ümîd-i tîg-i firâk 

Rakîb ile n’ola Neylî kesilse da‘vâmız (G 86/5, D., s. 348 )  

“Ey Neylî! Ayrılık kılıcının ümit kesen konusuna sebep olduğu için bizim 

rakîple aramızdaki meselenin kesilmesine şaşmamak lâzım.”  

Klâsik Türk şiirinde rakîbin varlığının sebebi, âşığı sevgiliye yaklaştırmamak, 

onu her fırsatta ayırmaya ve uzaklaştırmaya çalışmaktır282. Âşık, sevgili konusunda 

rakîp ile anlaşmazlık ve mücadele içindedir. Beyitte de rakîp ile olan meselenin sona 

ermesine şaşmamak gerektiği söylenir. Ayrılığın kılıca teşbih edildiği “bâ‘is-i kat‘-ı 

ümîd-i tîg-i firâk” ifadesiyle âşık üzerinde kılıç etkisi yapan, onu yaralayan ve 

ümidini kesen ayrılığın sebebinin rakîp olduğu ifade edilmektedir. Neylî’nin bu 

                                                           
282 A. Atillâ Şentürk, Klâsik Osmanlı Edebiyatı Tiplerinden Rakîb’e Dair, İstanbul: Enderun Kitabevi, 

1995, s. 62. 

 



 

204 
 

tasavvurunun, rakîbin olup olmadığı konusundaki vehmi neticesinde oluştuğu 

söylenebilir. Zira Klâsik Türk şiir geleneğinde rakîbin varlığı âşığın vehminden 

ibarettir. Beyitte cevabı bilinen n’ola sorusuyla istifhâm sanatı yapılmıştır. Ayrıca 

kat’, tîg ve kesil- kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.2.18.1. Gazel 86’nın 5. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 86. gazelinin 5. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

5. Beyit Şair Biz “Ey Neylî! Ayrılık 

kılıcının ümit 

kesen konusuna 

sebep olduğu için 

bizim rakîple 

aramızdaki 

meselenin 

kesilmesine 

şaşmamak lâzım.” 

Ayrılık kılıcının 

ümidi kesme 

konusu 

Neylî 

 

2.2.19. Gazel 87’nin 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 87. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Fâ i lâ tün 

/ Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lün şeklindedir.  

Mâye-i idrâkimiz olsa hum-ı meyde n’ola 

Hikmet-i Yûnân-ı ‘ışkıñ şimdi Eflâtûnuyuz ( G 87/4, D., s. 349) 

“Olgunlaşma, akıl erdirme kaynağımızın şarap küpünde olmasına şaşılır mı? 

Biz şimdi, aşkın Yunan felsefesinin Eflâtûnuyuz.”   

Eflâtûn, Aristo’nun hocası olan meşhur Yunanlı filozoftur. Sokrates’ten 

öğrenim gören Eflâtûn, Mısır’da okumuş ve Yunanistan’a dönerek Atina’da 

Akademia’yı kurmuştur. M.Ö. 430’da doğan Eflâtûn 348’de ölmüştür. Çok zaman 

Diyojen ile karıştırılmış, bu yüzden bir küp içinde oturan Diyojen’in bu küpü 

Eflâtûn’a atfedilmiştir. Klâsik şiirde akıl, hikmet ve isabetli görüş timsâli olarak söz 



 

205 
 

konusu edilir283. Mustafa İlboğa, Platon (Eflâtûn) öncesinde ve Platonda aşk 

kavramına nasıl bir anlam yüklendiğine ilişkin görüşlerini şöyle ifade eder: 

 “‘Aşk’ kavramı, onun tüm düşünce tarihindeki izdüşümlerinde, başlangıcından 

itibaren net anlamlarla kullanılagelen bir kelime olmamakla birlikte, insanların 

kalplerini birbirlerine bağlayan gizemli bir güç, bir tür dostluk bağına neden olan 

ilke olarak kabul edilmesinin yanında kozmolojik kullanımlarında maddeyi birbirine 

bağlayan somut bağlar olarak da nitelenebilmiştir. Bu kavramsal arka planıyla 

Platon’a kadar ulaşan ‘Aşk’ ya da ‘Eros’, hem insani olanı hem tanrısal olanı ifade 

eden belirsiz anlamda bir kavram olmuştur. Bu belirsizliklerle birlikte aşk, 

Platon’da insani olandan tanrısal olana ulaşmada bir tür araç/vasıta olarak işlev 

görür. O nedenle Platon tarafından aşkların en güzeli, insani karakterinden sıyrılıp 

tanrısal olana (İyi’ye) yönelmiş aşk olarak nitelenir. Başka bir deyişle Eros, İdealar 

dünyasına çıkan yolun adıdır.”284 

Beyitte Eflâtûn’un şarap küpü içinde oturduğu inancına atıfta bulunularak 

telmih yapılmıştır. Burada şair, olgunlaşmanın, akıl erdirmenin kaynağını Eflâtûn’da 

gördüğünü ve aşka bakış açısının Eflâtûn ile aynı olması dolayısıyla da onun bir 

temsilcisi olduğunu söyler. Beyitte cevabı bilinen şaşılır mı? sorusuyla istifhâm 

yapılmış ve bu soruyla “Olgunlaşma, akıl erdirme kaynağımızın şarap küpünde 

olmasına şaşmamak gerekir” şeklinde anlama katkı sunulmuştur. Ayrıca aralarında 

anlamca ilgi bulunan “mâye-i idrâk, hum-ı mey, hikmet-i Yûnân-ı ışk, Eflâtûn” 

kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.2.19.1. Gazel 87’nin 4. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 87. gazelinin 4. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

4. Beyit Şair Biz “Olgunlaşma, akıl 

erdirme kaynağımızın 

şarap küpünde 

olmasına şaşılır mı? 

Biz şimdi, aşkın 

Yunan felsefesinin 

Eflâtûnuyuz.” 

Âşığın 

olgunlaşma, 

akıl erdirme 

kaynağının 

şarap küpünde 

olması 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

                                                           
283 İskender Pala, a.g.e., s. 165.  
284 Mustafa İlboğa, “Platonik Aşk’ın Diyalektiği”, Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi,  S. 26, 2011, s. 45. 



 

206 
 

2.2.20. Gazel 100’ün 6. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün”  

N‘ola şeh-beyt-i nazmın Neyliyâ bî-müzd cây itse 

İdüp ta‘mîr-i beytin hakkı var şâ‘irde mazmûnuñ (G 100/6, D., s. 356)  

“Ey Neylî! (Mânâ), şiirin en güzel beytini, bedeli olmayan bir yer etse şaşılır 

mı? Mânânın, beytin tamirini ederek şairde hakkı vardır.” 

Bu beyit şairin mahlasına seslendiği bir nida ile başlar. Beyitte teşhis yoluyla 

mânânın, şiirin en güzel beyti olan şah beyti bedeli olmayan bir yer etmesine 

şaşmamak gerektiği, zira iyi ve düzgün bir anlatımın ancak mânâ sayesinde 

gerçekleşmesi sebebiyle mânânın şair üzerinde bir hakkı olduğu söylenir. Kısacası 

beyitte, mânânın şah beyte bedeli ödenmeyecek bir değer kattığı ve bu anlamda 

şairin mânâya borçlu olduğu vurgulanır. Böylelikle de Neylî’nin, şiir sanatında 

mânâya ne denli önem verdiği açıkça ortaya koyulur. 

Beyitte şaşılır mı? sorusuyla istifhâm yapan şair,  bu sanat aracılığıyla 

düşüncesini delillendirmekte ve pekiştirmektedir. Ayrıca aralarında anlam ilgisi 

bulunan “şeh-beyt-i nazm, ta’mîr-i beyt, mazmûn” kelimeleri arasında tenâsüb 

vardır. 

2.2.20.1. Gazel 100’ün 6. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 100. gazelinin 6. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

6. Beyit Şair Mânâ “Ey Neylî! 

(Mânâ), şiirin 

en güzel 

beytini, bedeli 

olmayan bir 

yer etse şaşılır 

mı? Mânânın, 

beytin tamirini 

ederek şairde 

hakkı vardır.” 

Şiirin en güzel 

beytini 

Neylî 

 

 



 

207 
 

2.2.21. Gazel 119’ün 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 119. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Mef û lü 

/ Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün şeklindedir.  

El üzre tutsalar n’ola k’olmagla vâsıta 

Oldı hemîşe nâzım-ı dîn ü düvel kalem (G 119/2, D., s. 367) 

“İnsanlar, (kalemi) aracılık etmesi sebebiyle el üstünde tutsalar şaşılır mı? 

Kalem, her zaman devletlerin ve dinin düzenleyicisi oldu.”  

Beyitte, her zaman devletlerin ve dinin düzenlenmesine aracılık etmesi 

sebebiyle kalemin el üstünde tutulmasına şaşmamak gerektiği söylenir. Burada 

kaleme bir değer ve önem atfedildiği görülmektedir. Beyitte, bir kimseye çok saygı 

ve sevgi göstermek anlamına gelen “el üstünde tutmak285” deyimi kullanılarak irsal-i 

mesel sanatına başvurulmuştur. Cevabı bilinen şaşılır mı? sorusuyla da istifhâm 

yapılarak etkili bir anlatım oluşturulmuştur. Ayrıca aralarında anlam ilgisi bulunan 

“vâsıta, nâzım-ı dîn ü düvel, kalem” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.2.21.1. Gazel 119’ün 2. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 119. gazelinin 2. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

2. Beyit Şair İnsanlar “İnsanlar, 

(kalemi) 

aracılık 

etmesi 

sebebiyle el 

üstünde 

tutsalar şaşılır 

mı?  Kalem, 

her zaman 

devletlerin ve 

dinin 

düzenleyicisi 

oldu.”  

Kalemi Okuyucu 

/Dinleyici 

 

 

                                                           
285 Türkçe Sözlük, C. 1, TDK Yay., Ankara 1988, s. 444. 



 

208 
 

2.2.22. Gazel 127’nin 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Mef û lü / Me fâ î lü / Me fâ î lü / Fe û lün”  

Bî-reng ise de gevher-i şi‘rim n’ola Neylî 

Elmâs-ı girân-kadrdir envâ‘-ı güherden (G 127/5, D., s. 372) 

“Ey Neylî! Benim şiirimin cevherinin renksiz olmasına şaşılır mı? (O), cevher 

türlerinden çok değerli bir elmastır.”    

Bu makta beytinde Neylî’nin şiiri,  ilk mısrada cevhere;  ikinci mısrada da 

elmasa teşbih edilmiştir. Şair, şiirinin cevherinin renksiz olmasına şaşmamak 

gerektiğini, zira şiirinin cevher türlerinden çok değerli bir elmas olduğunu söyler. 

Burada Neylî, şairâne tefâhür ile şairliğini ve şiirini över. Beyitte şair, şaşılır mı? 

diyerek sorusuna bir cevap aramamakta bilakis cevabını gayet iyi bildiği hâlde, 

düşüncesini etkili kılmak için istifhâm sanatından yararlanmaktadır. Ayrıca 

aralarında anlam ilgisi bulunan “gevher-i şi’r, elmâs-ı girân-kadr, envâ’-ı güher” 

kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.2.22.1. Gazel 127’nin 5. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 127. gazelinin 5. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

5. Beyit Şair Ben “Ey Neylî! 

Benim 

şiirimin 

cevherinin 

renksiz 

olmasına 

şaşılır mı? 

(O), cevher 

türlerinden 

çok değerli 

bir elmastır.”   

Neylî’nin şiirinin 

cevherinin renksiz 

olması 

Neylî 

 

 

 

 

 



 

209 
 

2.2.23. Gazel 128’in 6. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Mef û lü / Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün”  

Neylî semend-i tab‘a yine tâziyânedir 

Fürsân-ı nazm tutsa n’ola elde hâmesin (G 128/6, D., s. 373) 

“Neylî! Şiirin atlıları, elinde kalemini tutsa şaşılır mı? (Kalem), yaradılış 

atına yine kamçıdır.”  

Tab’, genel anlamıyla “tabîat, huy, yaradılış286” demektir, ancak bir sanat ve 

edebiyat eleştirisi terimi olarak “şairin şair olarak yaratılış özellikleri, şairlik cevheri, 

yaratılıştan sahip olduğu sanatçı varlığı287” anlamlarında kullanıldığı görülmektedir. 

Tab’ ve tabi’at, genel anlamda bir karakter ve mizaç hâlinin ifadesi olarak 

görülmekle birlikte, tezkirelerde de, şair yaratılış ve gücünü temsil eder288. Semend 

ise “kula at, çevik ve güzel at289” anlamına gelir. Bu beyitte şiire atlılar izafe 

edilerek, şiirin atlıları ibaresi, açık istiare ile şairler yerine kullanılmıştır. Beyitte 

şairin yaradılışı bir ata, kalem de kamçıya teşbih edilmiştir. Neylî, şiir yazma 

konusunda yetenekli, usta şairlerin kalemlerini ellerinde tutmasına şaşmamak 

gerektiğini ve kalemin yaradılış atının kamçısı olduğunu söyler. Kamçı burada, şairin 

yaradılıştan sahip olduğu şairlik gücünü ve yeteneğini ortaya çıkaran kalemi temsil 

etmektedir. Beyitte cevabı bilinen şaşılır mı? sorusuyla istifhâm sanatı yapılmış ve 

bu sanat aracılığı ile ifadeye kuvvet kazandırılmıştır. Ayrıca aralarında anlamca ilgi 

bulunan “semend-i tab, tâziyâne, fürsân-ı nazm, hâme” kelimeleri arasında tenâsüb 

vardır. 

2.2.23.1. Gazel 128’in 6. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 128. gazelinin 6. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

 

 

                                                           
286 Ferit Devellioğlu, a.g.e., s. 1010. 
287 Harun Tolasa, “Divân Şairlerinin Kendi Şiirleri Üzerine Düşünce ve Değerlendirmeleri”, Türk Dili 

ve Edebiyatı Araştırma Dergisi, S.1, Ege Ü. Ed. Fak. Yay., İzmir 1982, s. 36. 
288 Pervin Çapan, “Zâtî Dîvânında Edebî Tenkid ve Değerlendirmeler”, Muğla Ü. Sos. Bil. Ens. 

Dergisi, 10. Yıl Özel Sayısı, S.8, Bahar 2002, s. 32. 
289 Ferit Devellioğlu, a.g.e., s. 935. 



 

210 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

6. Beyit Şair Şiirin 

atlıları 

“Neylî! 

Şiirin 

atlıları, 

elinde 

kalemini 

tutsa 

şaşılır mı? 

(Kalem), 

yaradılış 

atına yine 

kamçıdır.” 

Kalemini 

 

Neylî 

 

2.2.24. Gazel 166’nın 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 166. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Mef û lü 

/ Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün şeklindedir.  

Cây itse Neyliyâ n’ola destâr-ı ragbeti 

Bâg-ı tabî‘atiñ bu gül-i nev-küşûdesi (G 166/5, D., s. 395) 

“Ey Neylî! Yaradılış bahçesinin bu yeni açılmış gülü, rağbet gören sarığı yer 

etse şaşılır mı? (şaşmamak lâzım)” 

Bu beyitte şair, nida ve tecrid ile Neyliyâ diyerek mahlasına seslenir. Daha 

önce de ifade edildiği üzere “Tab’ ve tabi’at, genel anlamda bir karakter ve mizaç 

hâlinin ifadesi olarak görülmekle birlikte, tezkirelerde de, şair yaratılış ve gücünü 

temsil eder”290. Beyitte soyut bir kavram olan yaradılışa, somut olan bahçe izafe 

edilerek şairin yaradılışının ürünü olan şiiri yeni açılmış bir güle teşbih edilir. Neylî, 

yaradılış bahçesinin bu yeni açılmış gülünün, rağbet gören sarığı yer etmesine 

şaşmamak gerektiğini söyler. Beyitte, başa sarılan sarığın gül nakışlı olması veya 

sarığa gül takılması geleneğine atıf yapılarak, Neylî’nin yeni açılmış güle benzeyen, 

orijinal şiirinin baş üstünde taşınacak kadar ilgi ve kıymet gördüğü vurgulanır. 

Böylelikle de şairin şiir sanatına ve şairliğine övgüde bulunulur. Beyitte Neylî, 

cevabını gayet iyi bildiği şaşılır mı? sorusuyla istifhâm yaparak, düşüncesini 

pekiştirmekte ve okuyucuya daha etkili bir şekilde aktarmaktadır.  

 

                                                           
290 Pervin Çapan, a.g.m.,  s. 32. 



 

211 
 

2.2.24.1. Gazel 166’nın 5. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 166. gazelinin 5. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

5. Beyit Şair Yaradılış 

bahçesinin 

yeni 

açılmış 

gülü 

“Ey Neylî! 

Yaradılış 

bahçesinin 

bu yeni 

açılmış 

gülü, rağbet 

gören sarığı 

yer etse 

şaşılır mı? 

(şaşmamak 

lâzım)” 

Rağbet gören sarığı Neylî 

 

2.2.25. Gazel 172’nin 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 172. gazel olarak yer alan ve 3 beyitten oluşan gazelin vezni Mef û 

lü / Me fâ î lü / Me fâ î lü / Fe û lün şeklindedir.  

Sevdim yine bir tâze gül-i gonce-dehânı 

Bülbülveş idersem n’ola feryâd u figânı (G 172/1, D., s. 398) 

“Ben yine, dudağı goncaya benzeyen taze bir gülü sevdim. Bülbül gibi feryat 

ve figan etmeme şaşılır mı?” 

Klâsik Türk şiirinde sevgilinin güzellik unsurlarından ağzın, en çok üzerinde 

durulan hususiyeti, darlığı ve küçüklüğüdür. Neylî’nin bu beytinde de sevgilinin 

ağzı, kapalı, küçük ve mütenasip oluşu ve renginin kırmızı oluşu yönünden goncaya 

teşbih edilir. Beyitte gül, açık istiare ile sevgili yerine kullanılmıştır. Ağzı goncaya 

benzeyen sevgili, taze bir gül olunca âşığın da, bülbül olması kaçınılmazdır. Nasıl ki 

bülbül, gülün karşısında sabah akşam feryat ve figan ederse âşık da, gül olan 

sevgilinin hasretinden her gece sabaha kadar ağlayıp inler, feryat ve figan eder. 

Beyitte de âşık bülbüle teşbih edilerek, âşığın gonca dudaklı taze bir gül olan 

sevgilinin aşkından bülbül gibi feryat ve figan etmesine şaşmamak gerektiği söylenir. 

Neylî,  şaşılır mı? diyerek sorusuna cevap beklemez, cevabını gayet iyi bildiği bir 



 

212 
 

soruyu sorar. Böylelikle beyitte istifhâm sanatı yapılmış ve anlatım soru yoluyla daha 

güzel ve etkili hâle getirilmiştir.  

2.2.25.1. Gazel 172’nin 1. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 172. gazelinin 1. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Şair Ben “Ben yine, 

dudağı 

goncaya 

benzeyen 

taze bir gülü 

sevdim. 

Bülbül gibi 

feryat ve 

figan etmeme 

şaşılır mı?” 

Dudağı goncaya 

benzeyen taze bir gülü 

 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.2.26. Gazel 174’ün 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 174. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Mef û lü 

/ Me fâ î lü / Me fâ î lü / Fe û lün şeklindedir.  

Üftâdelik el virse n’ola Neyli-i zâra 

Âvâre dili bir büt-i bed-kîşe düşürdi (G 174/5, D., s. 399) 

“Ağlayıp inleyen Neylî’ye, düşkünlüğün uygun olmasına şaşılır mı? (O), 

perişan gönlü put gibi güzel bir dinsize düşürdü.” 

Klâsik Türk şiirinde sevgiliye istiare yoluyla büt denir. Buradaki put, daha 

çok kilise duvarlarındaki mozaik işlemeli tasvirler yerine kullanılır ve sevgilinin o 

tasvirler kadar güzel olduğu anlatılmak istenir291. Beyitte de “büt-i bed-kîşe” ifadesi, 

açık istiareyle sevgilinin benzetileni olur. Sevgilinin dinsiz olarak nitelendirilmesi 

ise, onun merhametsiz ve zalim oluşu yönüyledir. Beyitte ağlayıp inleyen Neylî, 

düşkün ve çaresiz durumdadır. Zira Neylî, perişan gönlünü put gibi güzel ve 

acımasız bir sevgiliye düşürür, onun tutkunu olur. Burada üftâde kelimesi, düşkün, 

bîçare anlamı yanı sıra tutkun, âşık anlamı da kastedilerek tevriyeli kullanılmıştır. El 

                                                           
291 İskender Pala., a.g.e., s. 98. 



 

213 
 

vermek deyimi kullanılarak da irsal-i mesel yapılmıştır. Beyitte cevabı bilinen şaşılır 

mı? sorusuyla istifhâm yapılarak anlatımın etkisi artırılmış ve bu soruyla şaşmamak 

gerekir anlamı kastedilmiştir. Ayrıca “üftâde, Neyli-i zâr, âvâre, düşürmek” 

kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.2.26.1. Gazel 174’ün 5. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 174. gazelinin 5. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

5. Beyit Şair Neylî “Ağlayıp 

inleyen 

Neylî’ye, 

düşkünlüğün 

uygun 

olmasına 

şaşılır mı? 

(O), perişan 

gönlü put gibi 

güzel bir 

dinsize 

düşürdü.” 

Ağlayıp inleyen 

Neylî’ye düşkünlüğün 

uygun olması 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.2.27. Gazel 176’nın 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 176. gazel, 4 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Mef û lü 

/ Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün şeklindedir.  

Üftâdedir o serv-kad-i gül-‘izâra cûy 

‘Âşık-sıfat düşerse n’ola reh-güzâra cûy (G 176/1, D., s. 400) 

“Akarsu,  o yanağı güle benzeyen servi boyluya düşkündür. (Bu yüzden) âşık 

gibi yollara düşmesine şaşılır mı?” 

Klâsik Türk şiirinde adından en çok söz edilen ağaç olan servi, sevgilinin 

boyu için hem benzeyen hem de benzetilendir. Servinin su kenarında düşünülmesi 

hâlinde bir ırmak, çemen, bezm ve benzeri unsurlar kendini gösterir292. Klâsik şiirde 

akarsu, bir kaynaktan çıkmaları, kendilerine çizdikleri bir yol üzerinden akıp 

gitmeleri, belli zamanlarda sularının azalıp çoğalması veya tamamen kurumaları ve 

                                                           
292 İskender Pala, a.g.e., s. 477. 



 

214 
 

denize ulaşmaları sebebiyle söz konusu edilir. Bunun yanında servilerin dibinden 

kıvrıla kıvrıla akmaları, akarken çıkardıkları ses, görüntüleri aksettirme özellikleri ve 

kenarında oturan insanlara verdiği ferahlık ve huzur dolayısıyla da tasavvurlarda yer 

alır293. Beyitte akarsu âşığa, sevgilinin yanağı güle, boyu da serviye teşbih edilmiştir. 

Akarsu teşhis edilerek, akarsuyun gül yanaklı servi boyluya tutkun olduğu ve bir âşık 

gibi sevgilinin bulunduğu yere gitmek için yola koyulmasına şaşmamak gerektiği 

söylenir. Bununla birlikte beyitte, akarsuyun âşık gibi düşkün, çaresiz bir hâlde 

düşünüldüğü söylenebilir. Beyitte cevabı bilinen şaşılır mı? sorusuyla istifhâm 

yapılarak anlatıma kuvvet kazandırılmıştır. Ayrıca aralarında anlam ilgisi bulunan 

“cûy, serv-kad-i gül-izâr, üftâde, düşmek” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.2.27.1. Gazel 176’nın 1. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 176. gazelinin 1. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Şair Akarsu “Akarsu,  o 

yanağı güle 

benzeyen 

servi boyluya 

düşkündür. 

(Bu yüzden) 

âşık gibi 

yollara 

düşmesine 

şaşılır mı?” 

Âşık gibi yollara 

düşmesi 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.2.28. Gazel 177’nin 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lün” 

Nev-şüküfte gonçe-i bâg-ı mahabbetdir sözüm 

Ehl-i ‘ışkıñ Neyliyâ olsa n’ola zîb-i seri (G 177/5, D., s. 401) 

“Ey Neylî! Benim sözüm, aşk bahçesinin yeni açılmış goncasıdır. (Sözümün) 

aşk ehlinin başının süsü olmasına şaşılır mı?” 

                                                           
293 M. Nejat Sefercioğlu, Nev’î Dîvânı’nın Tahlili, Ankara: Gaye Matbaası, 1990, s.369. 



 

215 
 

Neylî, nida ve tecrid ile mahlasına seslenmektedir. Beyitte soyut bir kavram 

olan aşk somut olan bir bahçeye izafe edilerek, şairin sözü “aşk bahçesinin yeni 

açılmış goncası”na teşbih edilmiştir. Beyitte Neylî’nin sözünün aşkı konu edinen 

yeni ve güzel bir söz olduğu, bu nedenle de aşk ehlinin şairin sözünü tıpkı bir süs 

gibi başının üstünde taşımasına, başka bir deyişle aşk ehlinin şairin sözüne ilgi 

gösterip kıymet vermesine şaşmamak gerektiği söylenir. Cumhuriyet sonrası 

Türkiyesi ve günümüzde pek hoş karşılanmasa da Rumeli halkı ve Tükiye’de 

köylerde yaşayan yaşlı Rumeli göçmenleri arasında erkeklerin sabah evden çıkarken 

başlarına bir çiçek takmaları yakın zamana kadar sürdürülen bir gelenekti. Bazı 

şairlerin beyitlerinde de başta taşınan gül konu edilmiştir294. 

Beyitte şair, cevabını gayet iyi bildiği şaşılır mı? sorusuyla istifhâm yaparak 

düşüncesini pekiştirmekte ve daha etkili bir şekilde ifade etmektedir. Ayrıca 

aralarında anlam ilgisi bulunan “nev-şüküfte, gonçe-i bâg-ı mahabbet, söz, ehl-i ışk, 

zîb-i ser” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.2.28.1. Gazel 177’nin 5. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 177. gazelinin 5. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

5. Beyit Şair Ben “Ey Neylî! 

Benim 

sözüm, aşk 

bahçesinin 

yeni açılmış 

goncasıdır. 

(Sözümün) 

aşk ehlinin 

başının süsü 

olmasına 

şaşılır mı?” 

Sözünün aşk ehlinin 

başının süsü olması 

Neylî 

 

 

 

                                                           
294 Ahmet Atillâ Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, Dün Bugün Yarın Yayınları, C.5, İstanbul 2021, s. 

364-365. 

 



 

216 
 

2.3. “‘Aceb” Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar 

Sorma edatları, sorma ifade eden, soru için kullanılan edatlardır. Sayıları çok 

azdır. Başlıca sorma edatı, hani’dir. Çok kullanılan bir sorma edatı da Arapçadan 

geçen aceb (acep), acabâ kelimeleridir295. “Aceb (a.i.)”, acabâ, hayret, gariplik, 

şaşılacak şey; “acebâ (a.e. acib’den)”, şüphe ve tereddüt bildiren edat, acaba 

anlamlarına gelmektedir296. 

Aceb soru kelimesi bulunan beyitler, ya istifhâmı belirtecek şekilde ya da 

olumsuzluğu gideren bir hükme dönüşür. Başka bir deyişle aceb soru kelimesi, 

beyitlere “şaşılır mı?” veya “şaşmamak lâzım” anlamlarını katar. 

2.3.1. Gazel 46’nın 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lün”  

Olmasa hâlî ‘aceb mi fitne vü âşûbdan 

Gûşe-i çeşmiñ ki düzd-i gamzeniñ me’vâsıdır (G 46/4, D., s. 325) 

“Ey sevgili!  Senin göz ucun ki yan bakış hırsızının meskenidir; belâ ve 

karışıklık çıkararak boş durmasa şaşılır mı?”  

Bu beyitte Neylî, sevgiliye seslenir. Gamze, sevgilinin süzgün veya mânâlı 

yan bakışıdır. Klâsik şiirde sevgilinin bakışı gamzeyi doğurur ve bu gamzede 

binlerce anlam vardır. Âşık, bakışın mânâsını çözmekte güçlük çeker. Gamze, 

gözden çıkar ve âşığa ıztırap verir. O öylesine naziktir ki hiç hissettirmeden sanatını 

icra eder. Sevgilinin göz ucuyla kaçamak bakışları âşık üzerinde mühim bir tesire 

sahiptir. Gamze, âşığın gönlünü çalan bir hırsızdır. O bir fitnedir, karışıklık ve 

kargaşalık hâlidir. Beyitte de gamze bir hırsıza benzetilerek, gamze hırsızının 

kaynağı ve meskeni olan sevgilinin göz ucunun, daima belâ ve karışıklık çıkarmasına 

şaşmamak gerektiği söylenir. Beyitte cevabı bilinen şaşılır mı? sorusuyla istifhâm 

yapılarak anlatımın etkisi artırılmış ve bu soruyla “şaşmamak gerekir, şaşılmaz” 

anlamı kastedilmiştir. Ayrıca aralarında anlamca ilgi bulunan “fitne, âşûb, gûşe-i 

çeşm, düzd-i gamze” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

                                                           
295 Muharrem Ergin, a.g.e., s. 350. 
296 Ferit Devellioğlu, a.g.e., s. 6. 

 



 

217 
 

2.3.1.1. Gazel 46’nın 4. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 46. gazelinin 4. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

4. Beyit Âşık/Şair Sen “Ey sevgili!  

Senin göz 

ucun ki yan 

bakış 

hırsızının 

meskenidir; 

belâ ve 

karışıklık 

çıkararak boş 

durmasa 

şaşılır mı?” 

Sevgilinin göz ucuyla 

yan bakışı 

Sevgili 

 

2.3.2. Gazel 47’nin 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 47. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Mef û lü / 

Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün şeklindedir.  

Olsa ‘aceb mi beste-i fitrâk-i kâküli 

Şeh-bâz-ı çeşm-i yâre göñül kim rübûdedir (G 47/4, D., s. 325) 

“Gönül, sevgilinin gözünün doğanına kapılmıştır. (Gönlün), sevgilinin 

saçının halkasına bağlanmış olmasına şaşılır mı? (şaşmamak gerekir)” 

Klâsik Türk şiirinde göz, en çok sözü edilen güzellik unsurlarından biridir. 

Sevgili âşık üzerinde gözüyle çok etkilidir. O gözün bakışı, görüş şekli ve tarzı daima 

değişik anlamlar ifade eder. Beyitte de sevgilinin gözü, âşığın gönül kuşunu avlayan 

bir şeh-bâza teşbih edilmiştir. Sevgilinin gözü gibi saçı da âşığa en çok tesir eden 

güzellik unsurudur. Âşığın gönlü, daima sevgilinin saçına gitmek, ona asılmak ve 

dolanmak ister. Saç, perişan, uzun, kıvrımlı ve benzeri durumlarıyla âşığın aklını 

başından alır, onu kendine bağlar. Burada da saç kıvrımlı ve büklümlü şekli itibariyle 

fitrâk’e teşbih edilmiştir. Kısacası beyitte âşığın gönlünün, sevgilinin şeh-bâz olan 

gözü tarafından avlandığı ve gönlün yine sevgilinin saçının halkasına bağlanmış 

olmasına şaşmamak gerektiği söylenir. Beyitte cevabı gayet iyi bilinen şaşılır mı? 

sorusuyla düşünceye kuvvet kazandırılmış ve bu soruyla “şaşmamak gerekir, 



 

218 
 

şaşılmaz” anlamı kastedilmiştir. Ayrıca aralarında anlam ilgisi bulunan “şeh-bâz, 

çeşm, beste, fitrâk, kâkül” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.3.2.1. Gazel 47’nin 4. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 47. gazelinin 4. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

4. Beyit Şair Âşığın 

gönlü 

 

“Gönül, 

sevgilinin 

gözünün 

doğanına 

kapılmıştır. 

(Gönlün), 

sevgilinin 

saçının 

halkasına 

bağlanmış 

olmasına 

şaşılır mı? 

(şaşmamak 

gerekir)” 

Sevgilinin gözünün 

doğanı/saçının halkası 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.3.3. Gazel 64’ün 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 64. gazel olarak yer alan ve 5 beyitten oluşan gazelin vezni Mef û lü 

/ Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün şeklindedir.  

Kûy-ı mugâna eylemeñ âmed şudın ‘aceb 

Neylî degil o dergehe dünyâ gelür gider (G 64/5, D., s. 335) 

“Mürşidin mahalline Neylî’nin gelip gitmesine şaşılır mı?  O dergâha 

(sadece) Neylî değil, dünya gelir gider.” 

Mürşid, tasavvufta “sırat-ı müstakimi gösteren, dalâletten önce hak yola 

ileten”, “şeyh, veli, er, eren, pir” demektir. Mürşit merdiven gibidir, başkaları ona 

basa basa yükselir; mum gibidir, kendisi yanar, ama çevresindekileri aydınlatır297. 

Beyitte dünya kelimesi ile mecâz-ı mürsel yapılarak dünyanın içindeki 

insanlar kastedilmiştir. Burada Neylî’nin, mürşidin bulunduğu yere gelip gitmesine 

şaşmamak gerektiği, zira onun dergâhına sadece Neylî’nin değil, herkesin gelip 
                                                           
297 Süleyman Uludağ, a.g.e.,  s. 263. 



 

219 
 

gittiği söylenir.  Bu beyitte, Neylî’nin bir sâlik konumunda olduğu görülmektedir. 

Beyitte şair, cevabını gayet bildiği şaşılır mı? sorusuyla istifhâm yaparak düşüncesini 

pekiştirmiş ve anlatıma güç kazandırmıştır. Ayrıca aralarında anlam ilgisi bulunan 

“kûy-ı mugân, dergeh” ile “âmed şud, gelmek, gitmek” kelimeleri arasında tenâsüb: 

gelmek ve gitmek kelimeleri arasında tezat vardır. 

2.3.3.1. Gazel 64’ün 5. Beytinin Anlatım Plânı  

Neylî’nin 64. gazelinin 5. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

5. Beyit Şair İnsanlar “Mürşidin 

mahalline 

Neylî’nin 

gelip 

gitmesine 

şaşılır mı?  O 

dergâha 

(sadece) 

Neylî değil, 

dünya gelir 

gider.” 

Mürşidin mahalline 

Neylî’nin gelip gitmesi 

 

 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.3.4. Gazel 119’un 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Mef û lü / Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün”  

Eyler müdâm mezlaka-i safhada hırâm 

Olsa ‘aceb mi menşe’-i sehv ü zelel kalem (G 119/3, D., s. 367)  

“Kalemin sürekli sayfa üzerinde hataya düşecek şekilde salınması sebebiyle 

yanlışlık ve hatanın kaynağı olmasına şaşılır mı?” 

Neylî’nin bu beytinde, kalemin ucunun at kılından yapılması ve o kılın kâğıt 

üzerinde kayarak gitmesinden hareketle kalem, kaygan zemininde yürüyen ve her an 

düşecekmiş gibi hareket eden bir insan gibi düşünülerek teşhis edilmiştir. Bu yüzden 

onun hata ve yanlışlığın kaynağı olmasına şaşmamak gerekir. Beyitte cevabı gayet 

iyi bilinen şaşılır mı? sorusuyla istifhâm yapılmış ve bu soru “şaşmamak gerekir, 

şaşılmaz” anlamında kullanılmıştır. Ayrıca aralarında anlam ilgisi bulunan “mezlaka, 

hırâm, sehv ve zelel” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 



 

220 
 

2.3.4.1. Gazel 119’un 3. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 119. gazelinin 3. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

3. Beyit Şair Kalem “Kalemin 

sürekli sayfa 

üzerinde 

hataya 

düşecek 

şekilde 

salınması 

sebebiyle 

yanlışlık ve 

hatanın 

kaynağı 

olmasına 

şaşılır mı?” 

Yanlışlık ve hatanın 

kaynağı olması 

 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.3.5. Gazel 142’nin 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 142. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Me fâ î 

lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün şeklindedir.  

Göñül bir serviñ oldı bî-karâr-ı bâde-i ‘ışkı 

‘Aceb mi itse dâ’im cûyveş feryâd-ı mestâne (G 142/2, D., s. 381 ) 

“Gönül, bir servinin aşk şarabından kararsız oldu; daima akarsu gibi sarhoş 

bir şekilde feryat etse şaşılır mı?” 

Klâsik Türk şiirinde gönül, aşk duygusunun ve neticelerinin ortaya çıktığı bir 

merkez olarak kabul edilir. Âşığın ayrılmaz bir parçası olan aşkın kaynağı olduğu 

gibi, sevgilinin âşığa karşı takındığı olumsuz tavrın neticelerinin görüldüğü bir 

mekân olarak da dikkati çeker. Âşık çoğu zaman gönle söz dinletemez. Gönül, âşığın 

dert ortağıdır. Sevgilinin esiri, kulu ve kölesidir. Havâiliği, deliliği, hercâiliği ve 

serseriliği ile âşığı temsil eder. Kararsız, mahzun, perişan ve pür-yâre olarak 

tasavvur edilen gönül, çoğu zaman yüz parça olarak düşünülür298. Neylî’nin bu 

beytinde gönül teşhis ve tecrit edilmiş, sevgili açık istiare yoluyla serviye; aşk, 

                                                           
298 M. Nejat Sefercioğlu, Nev’î Dîvânı’nın Tahlili, Ankara: Gaye Matbaası, 1990, s. 248. 



 

221 
 

şaraba; gönül de akarsuya teşbih edilmiştir. Beyitte servi boylu sevgilinin aşk 

şarabından içen gönül, akarsu gibi kararsızdır, bir yerde duramaz. Sevgilinin 

güzelliği karşısında darmadağın olmuştur. Gönül, aşk acısıyla kendinden geçmiş 

mest bir şekilde haykırmakta, feryat etmektedir.  

Beyitte şaşılır mı? sorusuyla istifhâm yapılmış ve bu soruyla “şaşmamak 

gerekir, şaşılmaz” anlamı kastedilmiştir. Ayrıca aralarında anlam ilgisi bulunan 

“servi, cûyveş, bî-karâr,” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.3.5.1. Gazel 142’nin 2. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 142. gazelinin 2. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

2. Beyit Şair Gönül “Gönül, bir 

servinin aşk 

şarabından 

kararsız oldu; 

daima akarsu 

gibi sarhoş 

bir şekilde 

feryat etse 

şaşılır mı?” 

Bir servinin aşk şarabı Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.3.6. Gazel 142’nin 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün”  

Dil-i şeydâ esîr-i gamze-i Tâtârıdır şimdi 

‘Aceb mi düşse kayd-ı mihnet-i zülf-i perîşâna (G 142/3, D., s. 381) 

“Şimdi çılgın gönül, (sevgilinin) Tatar bakışının esiridir; perişan saçının 

eziyetinin kaygısına düşse şaşılır mı?” 

Klâsik Türk şiirinde Türklerle Tatarlar kastedilir ve yağmacı, zalim, kavgacı, 

cesur, sarhoş, usta avcı, at binici ve ok atıcı gibi özelliklerle ele alınır299. Gözün 

hunharlık vasfı ve edebî gelenekte Türk ve Moğol ırkının kan dökücülük ve usta ok 

                                                           
299 Emine Yeniterzi, “Klasik Türk Şiirinde Ülke ve Şehirlerin Meşhur Özellikleri”, Uluslararası 

Sosyal Araştırmalar Dergisi (Klâsik Türk Edebiyatının Kaynakları Özel Sayısı- Prof. Dr. Turgut 

Karabey Armağanı), V.3, s. 328. 



 

222 
 

atıcılık sembolü oluşu sebebiyle gamzenin Tatar’a benzetilmesi de yaygındır. 

Bununla birlikte eski estetikte çekik gözün makbul oluşu ile Tatarların göz şeklini de 

unutmamak gerekir300. Neylî’nin bu beytinde de sevgilinin yan bakışı Tatar’a teşbih 

edilmiştir. Sevgilinin mânâlı yan bakışı olan gamze, yalnızca bakışa dayanmayıp 

göz, kaş ve kirpiğin birlikteliğiyle yapılan bir harekettir. Gamze gözden çıkar ve 

âşığa ıztırap verir. Gamze bir ok olarak düşünüldüğünde yaralamak, öldürmek, 

avlamak gibi eylemleri üstlenir. Bir ok olan gamzenin hedefi ise can, gönül, sine ve 

yürektir301. Beyitte sevgilinin yan bakışının, âşığın gönlünü esir aldığı söylenir. 

Sevgilinin yan bakışı gibi saçı da âşığa en çok tesir eden veya âşığın en çok hoşuna 

giden güzellik unsurudur. Sevgilinin saçı, dağınık-düzenli, uzun-kısa, düz-kıvrımlı 

gibi özellikleriyle âşığın aklını başından alır. Sevgilininin saçının dağınık oluşu, 

zaten perişan hâlde olan âşığın gönlünü iyice perişan eder, mecnuna çevirir. Beyitte 

Neylî, cevabını gayet iyi bildiği bir soruyla istifhâm yaparak, âşığın çılgın gönlünün 

sevgilinin perişan saçının eziyeti nedeniyle üzüntü içinde olmasına şaşmamak 

gerektiğini söyler.  

2.3.6.1. Gazel 142’nin 3. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 142. gazelinin 3. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

3. Beyit Şair Âşığın 

çılgın 

gönlü 

 

“Şimdi çılgın 

gönül, 

(sevgilinin) 

Tatar 

bakışının 

esiridir; 

perişan 

saçının 

eziyetinin 

kaygısına 

düşse şaşılır 

mı?” 

Sevgilinin Tatar 

bakışı/perişan saçı 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

 

                                                           
300 Ahmet Atillâ Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, Dün Bugün Yarın Yayınları, C.5, İstanbul 2021, 

s.60. 
301 İskender Pala, a.g.e., s. 197. 



 

223 
 

2.3.7. Gazel 152’nin 2. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 152. gazel, toplam 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni 

Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün şeklindedir.  

‘Aceb mi güft ü gû bisyâr olursa vasf-ı hâlinde 

Bilinmez aslı yok söz söylenür ‘anber husûsında (G 152/2, D., s. 387) 

“Sevgilinin beni hakkında söylentilerin çok olmasına şaşılır mı?  Anberin 

aslının ne olduğu tam olarak bilinmez.” 

Anber, “ada balığının bağırsaklarında toplanan yumuşak, yapışkan ve misk 

gibi kokan, kül renginde bir madde; güzel koku302”dur. Klâsik Türk şiirinde yüzde 

bir güzellik unsuru olarak görülen ben, siyah rengi ve küçük şekli sebebiyle çeşitli 

teşbihlere konu olur. O, sevgilinin vücudunda, yanakta, dudak kenarında, çene 

çukurunda ve kulak küpesinde olmak üzere değişik yerlerde bulunur. Misk ve anber 

gibi maddelerle sunî ben yapıldığı da söylenir. Ben, genellikle ayva tüyleri, dudak, 

saç ve yanak ile birlikte ele alınır303. Beyitte sevgilinin beni, açık istiare ile anbere 

teşbih edilmiştir. Neylî, sevgilinin beni hakkında söylentilerin çok olmasına 

şaşmamak gerektiğini ve amberin aslının ne olduğunun tam olarak bilinmediğini 

söyler. Beyitte cevabı bilinen şaşılır mı? sorusuyla istifhâm yapılarak ifadeye kuvvet 

kazandırılmıştır.   

2.3.7.1. Gazel 152’nin 2. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 152. gazelinin 2. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

2. Beyit Şair İnsanlar “Sevgilinin beni 

hakkında 

söylentilerin çok 

olmasına şaşılır 

mı?  Anberin 

aslının ne 

olduğu tam 

olarak 

bilinmez.” 

Sevgilinin beni 

hakkında 

söylentilerin çok 

olması 

Okuyucu 

/Dinleyici 

                                                           
302 Ferit Devellioğlu, a.g.e., s. 33. 
303 Cemal Kurnaz, Hayâlî Bey Divanının Tahlili, Ankara: Kurgan Edebiyat Yay., 2012, s. 168. 



 

224 
 

2.3.8. Gazel 171’in 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 171. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Me fâ î 

lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün şeklindedir.  

‘Aceb mi dem-be-dem söyletse mürgân-ı gülistânı 

Şeh-i gül tahtgâh-ı gülşeniñ oldı Süleymânı (G 171/1, D., s. 398) 

“Gülün padişahı, gül bahçesinin kuşlarını daima konuştursa şaşılır mı? 

(şaşılmaz), zira (o), gül bahçesinin tahtının Süleymanı oldu.” 

Neylî’nin bu beytinde gül, padişaha; sevgili de açık istiare ile gülün 

padişahına teşbih edilmiştir. Klâsik Türk şiirinde sevgili, güzellik ülkesinin veya 

güzellerin sultanıdır. Bu teşbihle sevgilinin güzellliği veya azameti vurgulanır304. 

Beyitte gülün padişahının, gül bahçesinin kuşlarını konuşturmasına şaşmamak 

gerektiği, zira onun gül bahçesinin tahtının Süleymanı olduğu söylenir. Burada 

padişah olması ve kuşlarla konuşması dolayısıyla Süleyman Peygamber’e telmih 

vardır. Süleyman Peygamber, Davûd Peygamber’in oğludur. On iki yaşındayken 

babası yerine tahta geçmiştir. Hem padişah hem peygamberdir. Geçimini devlet 

hazinesinden değil, ördüğü zembiller sayesinde kazanırmış. Babasının vefatından 

sonra ve onun vasiyeti üzerine Kudüs’teki yarım kalmış olan Mescid-i Aksâ’yı inşaa 

başladı. Yedi senede tamamladı. Daha sonra 13 sene süreyle Kudüs’te bir hükümet 

sarayı yaptırdı. Rivayete göre bu binaların yapımında cinleri çalıştırmıştır. Allah 

tarafından Süleyman Peygamber’e birçok mucizeler verilmiştir. Kuşlarla, 

hayvanlarla konuşur, onların dilini anlarmış. Cinlere ve rüzgâra emretme yetkisine 

sahipmiş. Üzerinde İsm-i A’zam yazılı bir mühürlü yüzüğü varmış. Bu yüzüğün taşı 

kibrît-i ahmerden olup bütün vahşi hayvanlar ve kuşlar bu yüzük sayesinde ona 

boyun eğmişlerdir305. Beyitte gülün padişahı,  taht ve iktidar sahibi olması ve kuşları 

konuşturması itibariyle Süleyman Peygamber’e teşbih edilmiştir. Burada bahsi geçen 

kuş, hiç şüphesiz bülbüldür. Nitekim gülün olduğu yerde mutlaka bülbül de bulunur. 

Klâsik şiirde âşık, bülbüle teşbih edilir. Bülbülün her özelliği âşıkta mevcuttur. Nasıl 

ki bülbül,  gül bahçesinde güle karşı ötüp, durmadan feryat ederse âşık da sevgili 

                                                           
304 Cemal Kurnaz, a.g.e., s. 140. 
305 İskender Pala, a.g.e., s. 490. 



 

225 
 

karşısında daima feryat ve figan eder. Beyitte de gülün padişahı olarak tasavvur 

edilen sevgili, güzelliği ve azametiyle âşıkları âciz bırakır. 

Beyitte şair, cevabını gayet iyi bildiği şaşılır mı? sorusuyla istifhâm yaparak 

düşüncesini daha etkili bir şekilde dile getirmiştir. Ayrıca aralarında anlam ilgisi 

bulunan “mürgân-ı gülistân, şeh-i gül, tahtgâh-ı gülşen, Süleyman” kelimeleri 

arasında da tenâsüb vardır. 

2.3.8.1. Gazel 171’in 1. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 171. gazelinin 1. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Şair Gülün 

padişahı 

“Gülün 

padişahı, gül 

bahçesinin 

kuşlarını 

daima 

konuştursa 

şaşılır mı? 

(şaşılmaz), 

zira (o), gül 

bahçesinin 

tahtının 

Süleymanı 

oldu.” 

Gül bahçesinin 

kuşlarını daima 

konuşturması 

 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.4. “Nice” Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar 

Nice, nesnenin miktarını soran bir sıfattır. Eskiden ve bugün Azeri sahasında 

kaç ve hangi mânâları ile kullanılan bir soru sıfatı olarak görünür: niçe (yıl) “kaç 

yıl”, niçe (Orhan) “hangi (Orhan)” örneklerinde olduğu gibi. Osmanlı sahasında ise 

soru ifadesi kaybolmuş ve fazlalık bildiren bir isim olarak belirsizlik sıfatı hâline 

gelmiştir: nice (yıllar), nice (demler), nice (günler) örneklerinde olduğu gibi. Tek 

başına ise tabiî, bir nicelik zarfıdır. Nice kelimesi, ne zamiri ile -çe eşitlik ekinden 

çıkmıştır. Neçe şekli, önce ilk hecesindeki e-i değişmesi ile niçe şekline geçmiş, 



 

226 
 

sonradan ç sedalılaşarak nice şekli meydana gelmiştir. Eski Anadolu Türkçesinden 

başka Osmanlıcada da, uzun zaman kelime niçe şeklinde kullanılmıştır306. 

2.4.1. Gazel 3’ün 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 3. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Fâ i lâ tün / 

Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lün’dür. 

Gûşe-i hicre işâretdir o şûhuñ gamzesi 

Böyle âfetden nice me’mûl olur vuslat baña (G 3/3, D., s. 298)  

“O alımlı güzelin yan bakışı, ayrılığın köşesine işarettir. Böyle bir âfetten 

vuslat bana nasıl umut olur?” 

Sevgilinin bakışı gamzeyi doğurur ve bu gamzede binlerce anlam vardır. 

Âşık, bakışın mânâsını çözmekte güçlük çeker. Gamze, âşığa acı ve ıztırap verici bir 

unsurdur. Beyitte soyut bir kavram olan ayrılığa, somut olan köşe izafe edilerek, 

sevgilinin yan bakışının, ayrılık köşesinin işareti olduğu söylenir. Neylî, burada 

sevgilinin yan bakışının mânâsını çözmüş görünmektedir. Başka bir deyişle âşık, yan 

bakışlardan âdeta “uzak dur, yaklaşma!” mesajını almakta, bu durum da âşığın 

sevgiliden ayrı kalmasına sebep olmaktadır. Âşığın en büyük derdi ve ıztırabı, 

ayrılıktır. Ayrılık ve buna eşlik eden hasret, âşığın asla tahammül edemediği bir 

husustur. Âşık, bu hasretten dolayı devamlı kan yutmakta, sabahlara kadar yanıp 

ağlamakta ve âh etmektedir. Ayrılığı ve hasreti sona erdirecek olan sevgilinin vuslatı, 

âşığın yegâne ümididir. Ancak Neylî, bir âfet olarak nitelendirdiği güzel sevgilinin 

bakışları dolayısıyla ayrılık acısı çekmekte ve sevgiliye kavuşma ümidini 

yitirmektedir.  

Beyitte cevabı gayet iyi bilinen nasıl sorusuyla istifhâm yapılarak anlatımın 

etkisi artırılmıştır. Ayrıca aralarında anlam ilgisi bulunan “şûh, âfet” ve “gamze, 

işâret” kelimeleri arasında tenâsüb; hicr ve vuslat kelimeleri arasında ise tezat vardır.  

2.4.1.1. Gazel 3’ün 3. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 3. gazelinin 3. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

 

                                                           
306 Muharrem Ergin, a.g.e., s. 253-254. 



 

227 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

3. Beyit Şair Ben “O alımlı 

güzelin yan 

bakışı, 

ayrılığın 

köşesine 

işarettir. 

Böyle bir 

âfetten vuslat 

bana nasıl 

umut olur?” 

Alımlı güzelin yan 

bakışı 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.4.2. Gazel 35’in Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 35. gazel olarak yer alan metin, 9 beyitten oluşmaktadır. Gazelin 

vezni Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lün şeklindedir ve tamamı nice soru 

kelimesiyle söylenilmiştir. Gazelin kafiyesi; şeydâ, temennâ, sahbâ, şeştâ, ma’nâ, 

tenhâ, ukbâ, irhâ, mînâ ve imlâ kelimelerindeki -â’ lar, redifi ise niçe bir soru 

kelimesidir.  

1. Beyit Niçe bir tûl-i emel iy dil-i şeydâ niçe bir 

      Niçe bir dest-i dırâzî-i temennâ niçe bir 

“Ey çılgın gönül! Sen, ne zamana kadar, sonu gelmeyen arzu içinde 

olacaksın, ne zamana kadar? Ne zamana kadar, arzunun uzun eli olacaksın, daha ne 

zamana kadar?” 

Klâsik Türk şiirinde gönül, âşığın arzu ve istek konusunda önüne geçemediği 

iç kuvvetidir. Zevk, haz ve elemlerinin merkezidir. Genellikle, insanın hayat unsuru 

olup uzviyeti ayakta tutan can mefhumu ile birlikte görülür. Aşk ise âşık söz konusu 

olduğu zaman daima bulunur. Bazen de teşhis edilerek aşığın yerine ikame edilir ya 

da âşık, onunla ayrı bir şahıs gibi konuşur, sohbet eder, dertleşir, tavsiyelerde 

bulunur, hiçbir zaman tesiri görülmemekle birlikte nasihat eder. Gönül, neşvü neması 

olan, gelişen, gıdaya ihtiyaç duyan bir varlıktır. Gıdası çoğunlukla gam ve kederdir. 

Onun kadr ü kıymeti, yerine ve zamanına göre değişik olur, fakat çoğu zaman 

kıymeti gereken takdiri görmez ve bu kıymet aksine artacak yerde eksilir. Yıkılan, 

yakılan, yerlere atılan, ayaklar altında kalan, en ağır şekilde cezalandırılan yine odur. 



 

228 
 

Bütün bunlara karşın yine de o, her zaman için sevgiliye gitmeye hazırdır. Aslında o, 

âşıkda değil, daima bir güzelde veya sevgilide bulunur. Herhangi bir güzellik ve aşk 

sebebiyle meydana gelen karışıklık ve fitnenin oluş yeri gönüldür. Yine bu 

meselelerde gönül; hayâ, ar, namus dinlemez. Aşk ve güzellik için bunlardan 

geçebilir307. 

Bu yek-âhenk gazelin ilk beytinde Neylî, gönlüne nida ve teşhis yoluyla iy 

dil-i şeydâ diye seslenmektedir. Beyitte şair, arzuyu uzun bir ele teşbih ederek, bitip 

tükenmeyen arzu içinde olan gönlünün arzularının uzadığını, başka bir ifadeyle 

arzularının gerçekleşmesinin geciktiğini söyler. Beyitte, niçe bir soru kelimesinin 

tekrar edilmesiyle hem tekrîr hem de istifhâm sanatı yapılmış ve bu sanatlar aracılığı 

ile anlatıma kuvvet kazandırılmıştır. Ayrıca tûl ve dırâzî kelimeleriyle emel ve 

temennâ kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2. Beyit Gelmeyüp yâdıña peymân-ı bezim-gâh-ı elest 

       Destden gitmeye peymâne-i sahbâ niçe bir 

“(Ey çılgın gönül!) Elest meclisinin yemini hatırına gelmeyip, şarap kadehini 

elinden ne zamana kadar düşürmeyeceksin?” 

Birinci beyitte gönlüne hitap eden Neylî, bu beyitte gönlü zikretmeyip sen 

diliyle konuşmakta ve gönlüyle hâlleşmektedir. Burada bezm-i elest’e telmih vardır. 

Allah, ruhlar âlemini yarattığı zaman bütün ruhlara hitaben “Elestü bi-Rabbiküm 

(Ben sizin Rabbiniz değil miyim?)” buyurunca, ruhlar “Kalû: Belâ (Evet, sen bizim 

Rabbimizsin)” dediler. İşte o zaman ikrâr vermiş olan insanoğlu, dünya hayatına 

geldiği zaman, bu verdiği söze sadık kalmalıdır, çünkü Allah, sözünden dönen 

olmasın diye ruhları birbirine şahit tutmuştur. Bu olay, Kur’ân’da da anlatılır. 

(Âraf/171-172). Bu meclis, bezm-i ezel olarak da bilinir308. Her ruh bu mecliste ilâhî 

aşk şarabından bir “cür’a” içmiştir ve yeryüzüne mest olarak gelmiştir. Neylî de elest 

meclisinde, ilâhî aşka karşı verilen söze atıfta bulunarak, gönlünün burada içilen ilâhî 

aşk şarabını yeterli görmeyip, bu dünyadaki saf şarabı içme arzusuna düştüğünü 

söyler.  Başka bir deyişle gönül, manevî olanı terk edip maddeyi tercih eder. Beyitte 

şair, niçe bir sorusuyla istifhâm yaparak aslında maneviyatı tercih etmesi gerektiği 

                                                           
307 Harun Tolasa, Ahmet Paşa’nın Şiir Dünyası, Ankara: Atatürk Üniversitesi Yayınları, 1973, s. 321-

322. 
308 İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Akçağ Yay., Ankara 1995, s. 90. 



 

229 
 

konusunda, gönlüne uyarıda bulunur. Ayrıca beyitte, “peymân, bezim-gâh-ı elest” 

kelimeleriyle, “peymâne, sahbâ” kelimeleri arasında tenâsüb; gelmeyüp ve gitmeye 

kelimeleri arasında tezat; peymân ve peymâne kelimeleri arasında ise nâkıs (eksik) 

cinâs vardır. 

3. Beyit Girmeyüp gûşına âvâze-i gülbang-i rahîl 

       Gûş-dârî-i dem-i nagme-i şeştâ niçe bir 

“(Ey çılgın gönül!) Göç ilahisinin yüksek sesi kulağına girmeyip, ne zamana 

kadar tamburun ahenkli sesine kulak vereceksin?” 

Klâsik Türk şiirinde kulak, şekil yönünden güle benzer, kıvrımlıdır. Kulağın 

burulması nedeniyle tanbur ile birlikte zikredilir, çünkü tanburu akord eder gibi 

âşığın kulağını burmak gerekir. Bu işi ya sevgili ya da felek yapar309. “Gülbâng310” 

ise eskiden tekkelerde, âyin sırasında, saraylarda muayyen merâsim sırasında hep bir 

ağızdan yüksek sesle okunan ilâhi veya duâ anlamına gelir. 

Neylî’nin bu beyti, tasavvufî olarak izah edilebilir. Beyitte, göçme, göç 

anlamına gelen “rahîl311” kelimesi ile dünyanın geçiciliği ve ölüm arasında bir anlam 

ilgisi kurulur. Nitekim tasavvufta, “göçmek312” ölmek yerine kullanılan bir tabirdir. 

Beyitte şair, gönlüne daha ne zamana kadar okunan göç ilâhisine itibar etmeyip 

tamburun ahenkli sesini dinleyeceğini sorar. Bu beyitte de yukarıdaki beyitte olduğu 

gibi maddî olanın manevî olana tercih edildiği görülür. Beyitte niçe bir sorusuyla 

istifhâm yapılarak ifadeye kuvvet kazandırılmıştır. Ayrıca “gûş, âvâze, gülbâng, gûş-

dârî, dem, nagme, şeştâ” kelimeleri arasında bir anlam ilgisi kurulup tenâsüb 

oluşturulmuştur.  

 4. Beyit ‘Âleme eylemeyüp çeşm-i hakîkatle nazar 

  Olmaya tefrika-i sûret ü ma‘nâ niçe bir 

“(Ey çılgın gönül!) Sen, hakîkat gözüyle âleme bakmayıp daha ne zamana 

kadar mânâ ve şekil arasındaki farkı ayırt edemeyeceksin?” 

                                                           
309 İskender Pala, a.g.e., s. 207. 
310 Ferit Devellioğlu, a.g.e., s. 297. 
311 Ferit Devellioğlu, a.g.e., s. 873. 
312 Ethem Cebecioğlu, a.g.e., s. 178. 



 

230 
 

Tasavvufta hakîkat terimi “zâhirin ardındaki örtülü ve gizli mânâ, dinî hayatın 

en yüksek seviyede yaşanarak ilâhî sırlara âşina olunması” gibi anlamlar ifade 

eder313. Sûret ise genellikle iki anlamda kullanılmıştır. Birincisinde “şekil, görüntü, 

zâhir, mazhar” gibi kelimelerle eş anlamlı olarak “bir şeyin duyularla algılanan dış 

görüntüsü ve varlığı” demektir. Bu anlamıyla sûret, mânâ karşısındaki lafız, 

gerçeklik karşısındaki görüntü, ruh karşısındaki beden, öz karşısındaki şekil, bâtın 

karşısındaki zâhir durumundadır. İkinci olarak sûret “bir şeyin hakikati, mahiyeti, 

ruhu, sebebi” anlamında kullanılmıştır314. 

Bu beyitte yine mânâ ve madde tezâdı söz konusudur. Burada da gönlüyle 

hâlleşen şair, kâinattaki varlıklara bakarken zâhirin ardındaki bâtını, yaratılmış 

olanda yaratanı görmek maksadıyla bakmak gerektiğini, aksi takdirde mânâ ve şekil 

arasındaki farkın ayırt edilemeyeceğini istifhâm diliyle söyler. Beyitte niçe bir soru 

ifadesiyle anlatım daha etkili hâle getirilmiştir. Ayrıca aralarında anlamca ilgi 

bulunan,  “çeşm, nazar eylemek” kelimeleriyle; “hakîkat, tefrika, sûret ü mânâ” 

kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

5. Beyit Vâdi-i nazm-ı mecâzîye düşüp ehl-i suhan 

       Böyle meydân-ı hakîkat kala tenhâ niçe bir 

“(Ey çılgın gönül!) Söz ehli mecazlı şiirin vadisine düşürken, ne zamana 

kadar hakîkat meydanını böyle boş bırakacaksın?” 

Neylî’nin bu beytinde, mecaz ve gerçek anlam tezâdı yer almaktadır. Sözlükte 

“bir yeri yürümek suretiyle geçmek, yol katetmek” anlamındaki cevz (cevâz) 

kökünden isim veya masdar olan mecaz kelimesi “asıl mânasından alınıp ilgili 

bulunduğu başka bir mânâya nakledilen lafız” demektir. Mecaz masdarı, ism-i fâil 

anlamında “asıl mânâsından başka anlama geçen lafız” veya ism-i mef‘ûl anlamında 

“asıl mânâsından başka mânâya nakledilen lafız” olarak iki şekilde yorumlanmıştır. 

Mecaz ile hakîkat hem sözlük hem terim anlamları bakımından birbirinin karşıtı 

durumundadır, çünkü hakikat sözlükte “kendi yerinde duran veya sabit bırakılan 

nesne (kelime)” mânâsına geldiği gibi terim olarak da gerçek anlamında kullanılan 

                                                           
313 Mehmet Demirci, “Hakikat”, DİA, C.15, İstanbul 1997, s. 178. 
314 Ekrem Demirli, “Sûret”, DİA, C. 37, İstanbul 2009, s. 540. 



 

231 
 

lafzı ifade eder315. Beyitte söz ehlinin, şiirindeki ifadelerin mecâz anlamına önem 

verip, gerçek anlamına itibar etmediği istifhâm ile dile getirilmiştir. Beyitte şair, niçe 

bir sorusuyla tercihinin gerçek anlamdan yana olduğunu daha açık bir şekilde 

belirtir. Ayrıca aralarında anlam ilgisi bulunan “vâdi, meydân, suhan, nazm” 

kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

6. Beyit Mey-i gül-gûn içesin def‘-i gam-ı dünyâya 

       Gelmeye hâtırıña gussa-i ‘ukbâ niçe bir 

“(Ey çılgın gönül!) Dünya gamını unutmak için gül renkli şarabı içmek 

suretiyle âhiret endişesi aklına daha ne zamana kadar gelmeyecek?” 

Beyitte dünya ve âhiret tezâdı vardır. Şair gönlüne hitaben, dünyanın gamını 

unutmak için gül renkli şarap içmeyi arzuladığını, ama âhiretin, diğer bir ifadeyle 

ölümden sonraki hayatın endişesini bir türlü aklına getirmediğini istifhâm diliyle 

söyler. Burada da fâni olanın, bâki olana tercih edildiği görülmektedir.  Beyitte niçe 

bir soru ifadesiyle muhataba uyarıda bulunulmuş ve anlatıma kuvvet 

kazandırılmıştır. Ayrıca aralarında anlamca ilgi bulunan “mey, gül-gûn” 

kelimeleriyle; “gam, gussa” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

7. Beyit Rahş-ı ‘azmiñ kala pâ-beste-i râh-ı maksûd 

      Tevsen-i nefsiñe bu ruhsat-ı irhâ niçe bir  

“(Ey çılgın gönül!) Azim atı maksat yolunda ayağı bağlı kalırken, sen 

nefsinin dik başlı atına daha ne zamana kadar rahata erme ruhsatı vereceksin?” 

Nefs kelimesinin sözlük anlamı can, ruh; aşağı duygular; tasavvufî anlamı ise 

kulun kötü huyları ve çirkin vasıfları, kötü his ve huyların mahalli olan latife, cism-i 

latif’tir. Bu anlamdaki nefs, kişinin en büyük düşmanı olduğundan onu ezmek, 

kırmak ve mücâhede kılıcıyla katletmek gerekir. Bunun için rîyazet yapılır, çile 

çıkarılır. Buna nefs-i emmare ve nefs-i şehvani denir316. Kolaylık, belli mazeretler 

sebebiyle bazı dini hükümlerin hafifletilmiş olarak uygulanması anlamına gelen 

ruhsat, tasavvufta dinî hükümlerin hafif ve cevaz esası dâhilinde uygulanmasıdır. 

Sûfiler, dini hükümleri ruhsat ve cevaz dairesinde değil, azîmet ve kemal dairesinde 

                                                           
315 İsmail Durmuş, “Mecaz”, DİA, C. 28, Ankara 2003, s. 217. 
316 Süleyman Uludağ, a.g.e., s. 274. 



 

232 
 

ifa ederler. Onun için ehl-i ruhsat değil, ehl-i azîmetttirler. Havâssın ruhsat ve tevile 

yönelmeleri haklarında fitne vesilesi olur. Mürit için en zararlı şey, nefsine karşı 

müsamahalı davranması, ruhsat yolunu tutması ve tevilleri kabul etmesidir. Ruhsat 

ve tevillerden kaçınmak tasavvufta esatır317.  

Beyitte azm ve nefs ata teşbih edilmiştir. Neylî, gönlünün, dinî hükümleri 

kolaya kaçmadan gerektiği gibi uygulama konusunda gayret göstermeyip, nefsinin 

arzularına uyarak ve rahatını düşünürek ruhsat yolunu tercih ettiğini, niçe bir diyerek 

istifhâm ile söyler. Burada da ruhsatın azme tercihi, başka bir ifadeyle kolay olanın 

zor olana tercih edildiği vurgulanmıştır. Beyitte azm ve ruhsat kelimeleri arasında 

tezat; “rahş, tevsen” ve “azm, maksûd” kelimeleri arasında da tenâsüb vardır. 

8. Beyit Gelmeyüp hergiz usûle felek-i şu‘bede-bâz 

   ‘Aksine devr ide bu künbed-i mînâ niçe bir   

“(Ey çılgın gönül!) Hokkabaz felek, asla usulünce dönmeyecek, buna karşılık 

daha ne zamana kadar bu dönen gök kubbe tersine devredecek?”  

Klâsik Türk şiirinde gökyüzü, eski astronomi anlayışına uygun olarak ele 

alınır. Buna göre, dünya kâinatın merkezi olup, yedi (veya dokuz) kat gök onun 

üzerinde soğan zarı gibi üst üste geçmiş vaziyettedir. Her gök katında bir gezegen 

bulunduğu kabul edilir318.  Bu gezegenler şöyle sıralanmaktadır: 

1. Ay (Kamer-Mah): Birinci felektedir. Dünyaya en yakın felekteki ay,  

sa’d-ı mutavassıt, orta uğurludur. Güneş sultanının veziridir ve beyaz renge 

hâkimdir. Ayın etkisinde doğanlar kararsız, hayalci, zayıf ve kendilerini beğenmiş 

olurlar. Yaşadığımız devir, ahır zaman, devr-i kamerdir. 2. Utârid (Debîr): İkinci 

felektedir. Güneş sultanının kâtibidir. Bazen sa’d, uğurlu bazen de nahs uğursuz olur. 

Karışık renkler hâkimdir. Etkisinde doğanlar zeki, neşeli, hassas ve sanatçı olurlar. 3. 

Zühre (Nâhid-Çobanyıldızı-Kervankıran-Venüs): Üçüncü felektedir. Güneş 

sultanının çalgıcısı ve rakkasesidir. Sa’d-ı asgar, küçük uğurludur. Yeşil renge 

hâkimdir.         Etkisinde doğanlar güzel, zarif, âşık ve zevk sahibi olurlar.  4. Güneş 

(Gün-Şems-       Mihr-Hurşid): Dördüncü felektedir. Bütün yıldızların sultanıdır. 

Bütün gezegenler onun buyruğundadırlar. Yıldızlar askerleridir. Sa’d-ı evsat, orta 

                                                           
317 Süleyman Uludağ, a.g.e., s. 299. 
318 Cemal Kurnaz, a.g.e., s. 265. 



 

233 
 

uğurludur. Sarı renge egemendir. Onun devrinde doğanlar zeki, güçlü, başarılı, 

sanatçı, zevke ve eğlenceye, gösterişe düşkün olurlar. 5. Merih (Mirrîh-Behram-

Sâkıt-Mars): Beşinci felektedir. Güneş sultanının başkomutanıdır. Nahs-ı asgar, 

küçük uğursuz bir yıldızdır. Kırmızı renge hâkimdir. Etkisinde doğanlar sert, haşin, 

hiddetli ve kavgacı olurlar. Büyük uğursuz olan Zühal’le kıranına “kırân-ı nahseyn” 

denir. Bu en uğursuz zamandır. 6. Bercîs (Müşteri-Hürmüz-Jüpiter):  Altıncı 

felektedir. Güneş sultanının kadısıdır; hüküm verir ve güzel konuşur. Bu yüzden 

kâdî-i felek, hatîb-i felek de denir. Sa’d-ı ekber, yani en uğurlu yıldızdır. Mavi renge 

hâkimdir. Etkisinde doğanlar zarif, yumuşak huylu, talihli, mutlu olurlar. Güzel 

konuşurlar. Bercîs,  mutluluk ve güzelliğe alıcı olduğu için Müşteri adı verilmiştir. 7. 

Keyvân (Zuhal-  Satürn): Yedinci felektedir. Güneş sultanının hazinecisidir. Nahs-ı 

ekber, yani en uğursuz yıldızdır. Siyah renge hâkimdir. Etkisinde doğanlar ahmak, 

cahil, yalancı, korkak ve hasis olurlar. Keyvân’a köhnesâl denmesi, gezegenlerden 

her birinin bin yıllık devirleri olmasından ve Keyvân’ın yedi bin yaşında olduğunun 

düşünülmesindendir. Son devir, ahır zaman ise devr-i kamerdir. Bu sebeple Keyvân 

bütün öteki gezegenlerden yaşlıdır319. Sekizinci felek sabit yıldızlar ve burçlar 

feleğidir. Dokuzuncusu da cisimden arınmış olan ve bütün felekleri saran en büyük; 

en yüksek felektir ki felek-i atlas, felek-i a’zam, felekü’l-eflâk adıyla anılır. Hükemâ 

felsefesine göre sekizinci feleğe Kürsî, dokuzuncuya da Arş denir. Atlas feleği yirmi 

dört saatte bir devrini tamamlar. Bu dönüş, doğudan batıya olup diğer felekleri de 

döndürür. Diğer feleklerin iki türlü hareketi vardır. Biri Atlas feleğiyle birlikte 

doğudan batıya, diğeri de bunun aksi olarak batıdan doğuyadır. Atlas feleği dönerken 

diğerlerini de kendi istikametinde dönmeye zorlar. Bu dönüş büyük bir özellik taşır. 

Kendi istikameti dışında dönüşe zorlanan sekiz felek, insanların talihleri, refah ve 

mutlulukları üzerinde değişken ve aksi durumlar ortaya koyar320. Felek, ay, güneş, 

yıldız gibi gök cisimlerinin değişik zamanlardaki görüntüleri sebebiyle hokkabaza 

benzetilir321. Beyitte, hokkabaz ve hilekâr felek, usulüne uygun dönmeyip tersine 

dönerek şairin bahtını da ters yüz eder, ona ıztırap verir. Burada aksi kelimesi, hem 

“ters, zıt” anlamına, hem de “uğursuz” anlamına gelecek şekilde tevriyeli 

kullanılmıştır. Beyitte, niçe bir denilerek istifhâm yapılmış ve bu yolla işlerin 

                                                           
319 Halûk İpekten, Bâkî (Hayatı, Sanatı, Eserleri), Ankara: Akçağ Yay., 2008, s. 42-48. 
320 İskender Pala, a.g.e., s. 181-182. 
321 Cemal Kurnaz, a.g.e., s. 273. 



 

234 
 

yolunda gitmesini engelleyen feleğe olan şikâyet dile getirilmiştir. Ayrıca “usûl” ile 

“devr”, “hergiz” ile “aksine” ve “felek-i şu‘bede-bâz” ile  “künbed-i mînâ” 

kelimeleri müşevveş leff ü neşr oluşturmaktadır. 

9. Beyit Her dimâg-ı dili bir nâfice-i çîn itdi 

      Kilk-i müşgîn-deme bu ruhsat-ı imlâ niçe bir    

“(Ey çılgın gönül!) Her gönlün zihnini bir Çin nafesi etkilerken, bu şekilde 

misk kokulu kaleme yazma ruhsatını daha ne zamana kadar vereceksin?” 

Misk, müşg, Hıta (Çin Türkistan’ı) ülkesinde yaşayan bir çeşit ceylanın 

göbeğindeki urdur. Buna nâfe de denir. Erkek ceylanlarda bulunan bu ur, hayvanı 

rahatsız edermiş. Hayvan, sürtünmek yoluyla bu uru düşürebilirmiş. Misk avcıları 

sahralara kazık çakar ve ceylanların bu kazığa sürtünerek misk urunu düşürmelerini 

sağlayıp öz hâldeki bu siyah madde düştükten sonra da etrafa yayılan kokusundan 

yerini tespit ederlermiş. Hammadde olarak kullanılan bu urdan, şişeler dolusu koku 

elde etmek mümkünmüş. Klâsik Türk şiirinde misk, en çok söz konusu edilen koku 

ve maddelerden biridir. Kokusu ve siyah rengi ile sevgilinin kokusu, ayva tüyleri, 

beni, kaşı, saçları; gece, mürekkep miske benzerler. Çin, Hıta, Huten kelimeleri, 

miskin çıktığı yeri bildirir322.  Kilk, kamış kalem anlamına gelir323. Eskiden kalem 

olarak kamış divitler kullanılırdı. Bu kalemler boğumlu olup içleri eğridir. İçinde nâl 

denen eğri saçaklar da bulunur. Kalemin içi yazılacak birçok hadiseyle doludur. 

Kalemin ucu çatal olduğu için iki dillidir. Daima dili kesilir. Dili kesildikçe düzgün 

konuşmaya başlar324. Beyitte “çîn” kelimesi hem karışıklık, kıvrımlılık, hem de Çin 

ülkesi anlamlarını düşündürecek şekilde tevriyeli olarak kullanılmıştır. Bu itibarla 

şair, gazelin önceki beyitlerinde dile getirdiği düşüncelerin herkesin kafasını 

karıştırdığını, kaleminin böyle şeyleri yazarak daha da kafa karışıklığına sebep 

olacağını niçe bir istifhâmıyla söyler. Beyitte kalemin veya kalemin içindeki 

mürekkebin siyah renkli olmasıyla Çin nâfesinin siyahlığı arasında bir benzerlik 

olduğu düşünüldüğünde, beyte ikinci bir anlam verilebilir. Buna göre şair, kalemiyle 

yazdıklarının, herkesin dimağında tıpkı misk kokusu gibi güzel bir etki bıraktığını, 

                                                           
322 İskender Pala, a.g.e., s. 389-390.  
323 Ferit Devellioğlu, a.g.e., s. 520. 
324 İskender Pala, a.g.e., s. 307-308. 

 



 

235 
 

daha ne zamana kadar kaleminin böyle bir etki bırakacak şekilde yazacağını söyler. 

Böylelikle kaleminin beğenildiğini ifade ederek şairâne tefâhür gösterir. Ayrıca 

beyitte, “nâfice, çîn, müşgîn-dem” kelimeleriyle, “kilk, imlâ” kelimeleri arasında 

tenâsüb vardır. 

2.4.2.1. Gazel 35’in Anlatım Plânı 

Arka plânın ortaya konulduğu şerh kısmında da belirtildiği gibi, Neylî’nin 9 

beyitten oluşan bu gazelinin anlatım plânı aşağıdaki tablodaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Şair Sen “Ey çılgın gönül! 

Sen, ne zamana 

kadar, sonu 

gelmeyen arzu 

içinde olacaksın, ne 

zamana kadar? Ne 

zamana kadar, 

arzunun uzun eli 

olacaksın, daha ne 

zamana kadar? 

Arzunun uzun 

eli 

Çılgın 

gönül 

 

2. Beyit Şair Sen “(Ey çılgın gönül!) 

Elest meclisinin 

yemini hatırına 

gelmeyip, şarap 

kadehini elinden ne 

zamana kadar 

düşürmeyeceksin?” 

Şarap kadehini Çılgın 

gönül 

 

3. Beyit Şair Sen  “(Ey çılgın gönül!) 

Göç ilahisinin 

yüksek sesi 

kulağına girmeyip, 

ne zamana kadar 

tamburun ahenkli 

sesine kulak 

vereceksin?” 

Tamburun 

ahenkli sesi 

Çılgın 

gönül 

 

4. Beyit Şair Sen “(Ey çılgın gönül!) 

Sen, hakîkat 

gözüyle âleme 

bakmayıp daha ne 

zamana kadar mânâ 

ve şekil arasındaki 

farkı ayırt 

edemeyeceksin?” 

Mânâ ve şekil 

arasındaki farkı 

 

Çılgın 

gönül 

 



 

236 
 

5. Beyit Şair Sen “(Ey çılgın gönül!) 

Söz ehli mecazlı 

şiirin vadisine 

düşürken, ne 

zamana kadar 

hakîkat meydanını 

böyle boş 

bırakacaksın?” 

Hakîkat 

meydanını 

Çılgın 

gönül 

 

6. Beyit Şair Sen “(Ey çılgın gönül!) 

Dünya gamını 

unutmak için gül 

renkli şarabı içmek 

suretiyle âhiret 

endişesi aklına 

daha ne zamana 

kadar 

gelmeyecek?” 

Âhiret endişesi Çılgın 

gönül 

 

7. Beyit Şair Sen “(Ey çılgın gönül!) 

Azim atı maksat 

yolunda ayağı bağlı 

kalırken, sen 

nefsinin dik başlı 

atına daha ne 

zamana kadar 

rahata erme ruhsatı 

vereceksin?” 

Rahata erme 

ruhsatı 

Çılgın 

gönül 

 

8. Beyit Şair Hokkabaz 

felek/Dönen 

gök kubbe 

“(Ey çılgın gönül!) 

Hokkabaz felek, 

asla usulünce 

dönmeyecek, buna 

karşılık daha ne 

zamana kadar bu 

dönen gök kubbe, 

tersine 

devredecek?” 

Usulünce 

dönmemesi/ 

Tersine 

devretmesi 

Çılgın 

gönül 

 

9. Beyit Şair Sen “(Ey çılgın gönül!) 

Her gönlün zihnini 

bir Çin nafesi 

etkilerken, bu 

şekilde misk 

kokulu kaleme 

yazma ruhsatını 

daha ne zamana 

kadar vereceksin?” 

Yazma ruhsatını Çılgın 

gönül 

 

 

 

 



 

237 
 

2.4.3. Gazel 89’un 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lün”  

Eylesem gerdiş-i çerh ile biraz ceng ü cidâl 

Niçe dem-beste kala gonçe-i ser-beste-i râz (G 89/3, D., s. 350 ) 

“Ben, (bu) dönen felek ile biraz kavga etmek isterim. (Buna karşın) sır 

saklayan gonca,  nasıl sessiz kalıyor?”  

Neylî’nin yek-âhenk gazelinin bu beytinde, feleğe karşı menfî bir yaklaşım 

söz konusudur. Felek, kıyıcı ve zalimdir. O, insana daima sıkıntı ve ıztırap verir. 

Feleğin sözüne asla itimat edilmez. Beyitte şair, teşhis yoluyla durmadan dönen felek 

ile tartışmak, kavga etmek istediğini söyler ve böylelikle feleğe karşı olan 

hoşnutsuzluğunu açıkça ortaya koyar. Şair, feleğin bütün bu yapıp etmelerine karşın, 

sır saklayan goncanın nasıl suskun kalabildiğini sorgular. Beyitte gonca açık 

istiareyle sevgilinin ağzı için benzetilen olmuştur. Sevgilinin güzellik unsurlarından 

ağzın, en çok üzerinde durulan hususiyeti darlığı ve küçüklüğüdür. Goncanın 

sevgilinin ağzı için müşebbehünbih olması ise umumiyetle açılmamış olmasına, 

başka bir ifadeyle ağzının kapalı bulunmasına dayanır. Ağzın sır olarak tasavvuru, 

onunla açılmama bakımından aralarındaki iştirake dayanır. Sır, saklanan gizlenen bir 

şeydir; başkalarına açılmaz. Sevgilinin ağzı da bu bakımdan bir sırdır. Bilinmesi ve 

anlaşılması her ne suretle olursa olsun mümkün değildir325.  Beyitte bir sır olan 

sevgilinin kapalı ağzının açılmasının, başka bir deyişle sevgilinin konuşmasının asla 

mümkün olamayacağını gayet iyi bilen Neylî, şaşkınlığını ve sitemini bildirmek 

maksadıyla bildiği bir gerçeği bilmezlikten gelir. Beyitte nasıl sorusuyla istifhâm ve 

beraberinde tecâhül-i ârifâne sanatı yapılmıştır. Ayrıca aralarında anlamca ilgi 

bulunan “dem-beste, gonçe-i ser-beste-i râz” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.4.3.1. Gazel 89’un 3. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 89. gazelinin 3. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

 

 

                                                           
325 Harun Tolasa, a.g.e., s. 252-253. 



 

238 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

3. Beyit Şair Ben “Ben, (bu) 

dönen felek 

ile biraz 

kavga etmek 

isterim. 

(Buna karşın) 

sır saklayan 

gonca,  nasıl 

sessiz 

kalıyor?” 

Dönen felek Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.4.4. Gazel 89’un 7. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lâ tün / Fe i lün”  

Kâm-yâb olmadı bir şâ‘ir-i ‘âlî-meşreb 

Niçe bir cevr ü cefâ-yı felek-i süfle-nevâz ( G 89/7, D., s. 350 ) 

“Yüce yaradılışlı bir şair bahtiyar olmadı. Değersiz kişileri hoş tutan feleğin 

eziyeti ve sıkıntısı, daha ne zamana kadar sürecek?”                                                           

Klâsik Türk şiirinde, şairin feleğe karşı tutumu menfidir. Onu, insanın 

kaderini ve talihini hazırlaması bakımından en şiddetli ve en acı şekilde itham eder. 

Buna göre felek; kıyıcı, zalim ve hilekârdır326. Âşığı sevgilisinden ayıran, insanı 

mihnete, cevr ve cefâya gark eden hep felektir. Beyitte Neylî, değersiz kişileri hoş 

tutan feleğin yüce yaradılışlı tek bir şairi dahi mutlu etmediğini söyler ve bu cevr ü 

cefâsının daha ne zamana kadar süreceğini muhataba sorarak şikâyetini bildirir. Şair, 

aslında feleğin eziyetinin sürekli olduğunu gayet iyi bilmekte, ne zamana kadar? 

sorusuyla istifhâm yaparak düşüncesini daha etkili bir şekilde dile getirmektedir.  

2.4.4.1. Gazel 89’un 7. Beytinin Anlatım Plânı   

Neylî’nin 89. gazelinin 7. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

 

 

                                                           
326 Harun Tolasa, a.g.e., s. 426. 



 

239 
 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

7. Beyit Şair Felek “Yüce 

yaradılışlı 

bir şair, 

bahtiyar 

olmadı. 

Değersiz 

kişileri 

hoş tutan 

feleğin 

eziyeti ve 

sıkıntısı 

daha ne 

zamana 

kadar 

sürecek?”     

Değersiz kişileri hoş tutan 

feleğin eziyeti ve sıkıntısı 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.4.5. Gazel 125’in 3. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 125. gazel, toplam 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni 

Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lün şeklindedir.  

Bir nefes benden gam-ı ‘âlem nice olsun cüdâ 

‘Âlemi gamgîn ider âh-ı hazînim var benim (G 125/3, D., s. 371) 

“Dünyanın gamı, bir an benden nasıl ayrı kalsın? Benim dünyayı 

kederlendiren hüzünlü bir âhım vardır.” 

Âşık; sevgili, talih, felek, dünya, zaman ve benzeri unsurlardan zulüm gören 

kişidir, fakat bu unsurlar arasında zulmetmesi itibariyle en başta sevgili gelir. 

Sevgilinin eziyeti yanı sıra, ayrılığı ve hasreti de âşığı gam içinde bırakır. Buna 

karşılık âşık, gam ve kederi aşkın muktezası olarak kabul eder. Zira gam, âşığın 

gıdasıdır. Âşık, bir an bile gamdan ayrı kalamaz. Âh ise âşığın aşk ateşiyle gönlünden 

çıkan bir duman olarak düşünülür. Âşık acı ile “âh!” dediği zaman, ağızdan çıkan 

duman münasebetiyle söylendiği için hüsn-i ta’lil sanatı yapılmış olur.  Âşığın âh ve 

feryadı, sabahlara kadar sürer ve bu durum her gece tekrarlanır. Gürültüsü feleklere 

ulaşır ve bütün canlılar bu âh ve feryattan etkilenir, rahatsız ve tedirgin olur. Bazen 

onlar da âh çekmeye başlarlar. Uykuları kaçar ve gürültüden uyuyamaz hâle gelirler, 

fakat bütün bunlara rağmen âşık, sevgilisini rikkate getiremez. Hatta onun bu âh ve 



 

240 
 

feryadına bazen güler, bazen de duymazlıktan gelir. Başka bir deyişle, onun kendisi 

için olduğunu anlayarak hoşlanır. Bu bakımdan sevgili açısından âşığın âh ve 

feryadı, gurur okşayıcı, onun güzellik gururunu tatmin edici bir unsurdur. Aynı 

zamanda bu gürültü karşısında âşığın bahtı da etkilenmez ve derin uykusunu 

uyumaya devam eder. Bu âhların başlıca sebebi, sevgiliye duyulan iştiyak ve bunu 

dindirecek olan vuslatın mümkün olmamasıdır327. Beyitte de Neylî, dünyanın 

gamının, yaşamının ayrılmaz bir parçası olduğunu ve gamın tesiri ile gürültüsü tüm 

dünyaya yayılan ve herkesi kederlendiren hüzünlü bir âhı olduğunu istifhâm ile 

söyler. Beyitte cevabı gayet iyi bilinen nasıl? sorusuyla ifadeye kuvvet 

kazandırılmıştır. Ayrıca aralarında anlam ilgisi bulunan “gam-ı ‘âlem, gamgîn, âh-ı 

hazîn” kelimeleri arasında da tenâsüb vardır. 

2.4.5.1. Gazel 125’in 3. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 125. gazelinin 3. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

3. Beyit Şair Ben 

 

“Dünyanın 

gamı, bir an 

benden nasıl 

ayrı kalsın? 

Benim 

dünyayı 

kederlendiren 

hüzünlü bir 

âhım vardır.” 

Dünyayı kederlendiren 

hüzünlü âhı 

 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.4.6. Gazel 143’ün 4. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 143. gazel olarak yer alan ve 5 beyitten oluşan gazelin vezni Me fâ î 

lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün’dür. 

Niçe ümmîd-i vasl itsün göñül ol bî-vefâdan kim 

İder her gûşe-i çeşmi işâret künc-i hicrâna (G 143/4, D., s. 382) 

“Gönül, o vefasız sevgiliden kavuşmayı nasıl ümit etsin? Onun her göz ucu 

ile bakışı, ayrılığın köşesine işaret eder.” 

                                                           
327 Harun Tolasa, a.g.e., s. 378-379. 



 

241 
 

Sevgilinin güzellik unsurları arasında en çok sözü edilenlerden birisi de 

gözdür. Göz aslında tek bir unsur değildir; gamze, kirpik, hatta kaş unsurlarından 

mürekkeptir. Beyitte “gûşe-i çeşm” ifadesiyle sevgilinin gamzesi, başka bir deyişle 

süzgün ve mânâlı yan bakışı kastedilir. Sevgili bakışlarıyla âşığa acı ve ıztırap verir. 

Beyitte de sevgilinin her yan bakışının ayrılığın köşesine işaret ettiği söylenerek 

gamze, âşığın sevgiliden ayrı kalmasının bir sebebi olarak gösterilir. Hâlbuki âşığın 

gönlü, ayrılığa ve hasrete hiç tahammül edemez. Onun yagâne arzusu, ümidi 

sevgiliye kavuşmaktır, fakat vefasız sevgili karşısında âşığın vuslat ümidinin 

gerçekleşmesi mümkün görünmemektedir. Beyitte Neylî, nasıl? diyerek aslında 

cevabını gayet iyi bildiği bir soruyu sormakta, sorusuna cevap aramamaktadır. 

Beyitte istifhâm sanatı yapılarak sevgiliye sitem edilmiş ve şairin düşüncesi 

pekiştirilmiştir. Ayrıca aralarında anlam ilgisi bulunan “gûşe-i çeşm, künc-i hicrân, 

işâret” kelimeleri arasında tenâsüb; hicrân ve vasl kelimeleri arasında da tezat vardır. 

2.4.6.1. Gazel 143’ün 4. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 143. gazelinin 4. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

4. Beyit Şair Gönül “Gönül, o 

vefasız 

sevgiliden 

kavuşmayı 

nasıl ümit 

etsin? Onun 

her göz ucu 

ile bakışı, 

ayrılığın 

köşesine 

işaret eder.” 

Sevgilinin göz ucu ile 

bakışı 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

2.4.7. Gazel 171’in 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün”  

İder sad-perde-i nâz içre gonçe handesin pinhân 

Niçe zâr olmasun bâgıñ hezâr-ı zâr u nâlânı (G 171/5, D., s. 398) 



 

242 
 

“Gonca, nazın yüzlerce örtüsü içinde gülüşünü gizler. Gül bahçesinin 

ağlayan ve inleyen bülbülü nasıl ağlamasın?”  

Neylî’nin bu beytinde sevgili açık istiare yoluyla goncaya, naz da örtüye 

teşbih edilmiştir. Klâsik Türk şiirinde naz, sevgiliyi saklayan kat kat örtü veya 

perdedir. Sevgilinin yüzü onun -bu örtü aynı zamanda saçlar ve peçedir- ardındadır 

ve âşığın bakışlarından onunla korunur328. Gonca ise açılmamış çiçek, tomurcuktur. 

Klâsik şiirde gonca; sevgilinin ağzı yerine kullanılır ve açılmamışlık özelliğiyle 

kendini gösterir. Goncanın gülmesi, açılmasıdır. Tıpkı insanın güldüğü zaman 

ağzının açılması gibi. Ağzın kapalı hâli, içinde sırlar saklayan bir gülü andırır, onun 

açılması sırrın açığa çıkmasıdır329. Beyitte goncanın, yüzlerce naz örtüsüyle gülüşünü 

gizleyip açılmaması durumunda, gül bahçesinin sürekli ağlayıp inleyen bülbülünün 

bu ağlayışına son vermesinin mümkün olmadığı söylenir. Burada her zaman olduğu 

gibi bülbül, âşığın benzetileni olmuştur. Ağzı goncaya benzeyen ve gülüşünü naz 

örtüsüyle gizleyen sevgili karşısında âşık, tıpkı bir bülbül gibi ıztırap çekmekte, 

ağlayıp inlemektedir. Beyitte şair, cevabını gayet iyi bildiği nasıl? sorusuyla istifhâm 

yapmakta ve bu sanat aracılığıyla düşüncesini muhataba daha etkili bir şekilde 

sunmaktadır. Ayrıca aralarında anlamca ilgi bulunan “gonçe, pinhân, hande, bâg, 

hezâr-ı zâr u nâlân” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.4.7.1. Gazel 171’in 5. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 171. gazelinin 5. beytinin anlatım plânı şu şekildedir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

5. Beyit Şair Gonca 

 

“Gonca, nazın 

yüzlerce örtüsü 

içinde gülüşünü 

gizler. Gül 

bahçesinin 

ağlayan ve 

inleyen bülbülü 

nasıl 

ağlamasın?” 

Gülüşünü 

 

Okuyucu 

/Dinleyici 

 

                                                           
328 Abdullah Eren, Naz Kitabı-Klâsik Türk Şiirinde Naz, Ankara: Gece Kitaplığı Yay., 2016, s. 30. 
329 İskender Pala, a.g.e., s. 204. 



 

243 
 

2.5. “Kim” Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar 

Kim, insanlar için kullanılan soru zamirdir. Kim zamirinin çekiminde 

isimlerden farklı bir durum yoktur. Çekim ekleri getirilince kök değişmez, fakat bu 

zamirin edatlara bağlanması isimlerdeki gibi değil, şahıs ve işaret zamirlerindeki 

gibidir. Başka bir deyişle ile, için, gibi edatlarına genetifle bağlanır. Kim’in ile 

edatına bağlanması bugün kiminle şeklindedir, edat bu birleşmede ekleşmiştir. 

Eskiden de vezin gereği olarak bu ekleşme görülebilir. İlk zamanlarda tabiî, edat 

yapısı ile kullanılmıştır. Bu birleşmede genetif eki ise hiç ihmal edilmemeli, kimle 

şeklinin yanlış olduğu, kiminle şeklinde kullanmak gerektiği unutulmamalıdır. 

Kim’in, için edatı ile birleşmesi de kimin için şeklindedir. Bunu da kim için şeklinde 

kullanmamaya dikkat etmek gerekir. Kim’in, gibi edatı ile birleşmesi de kimin gibi 

şeklindedir, fakat bugün kim gibi şeklindeki kullanışında da bir aykırılık 

hissedilmemektedir330. Sona gelen edatlardan olan kim edatı ise, ki’nin Türkçesi 

olarak Osmanlıcanın sonuna kadar onunla yan yana kullanılmış, sonra yerini 

tamamıyla ki’ye bırakarak Türkiye Türkçesinde kullanıştan kalkmıştır. Aslında bu 

edat, soru zamiridir. Sonunda edat sahasından çekilmesi ki’nin varlığı ile birlikte 

daima canlı olan soru zamiri ile karışmasından kaynaklanır. Başlangıçta, ilk 

tercümelerde ki edatı yerine hemen hemen kim edatı kullanılmış, zamanla kim, ki’nin 

yanında gittikçe gerilemiş, sonradan yerini tamamıyla ona bırakmıştır331. 

2.5.1. Gazel 41’in Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 41. gazel olarak yer alan metin, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin 

vezni Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün şeklindedir ve tamamı kim 

soru kelimesiyle söylenilmiştir. Gazelin kafiyesi; işret, hem-sohbet, halvet, fursat, 

tal’at ve vuslat kelimelerindeki -t’ler, redifi ise -in iyelik eki ve kimdir soru 

kelimesinden oluşan -in kimdir”dir.   

1. Beyit Kimiñ hem-bezmisin yârân-ı ‘ıyş u ‘işretiñ kimdir 

Nedîmiñ gam-güsârıñ hem-demiñ hem-sohbetiñ kimdir 

“Ey sevgili! Kimin içki arkadaşısın, yiyip içtiğin dostların kimdir? Sohbet 

arkadaşın, gam ortağın, dostun, arkadaşın kimdir?”  

                                                           
330 Muharrem Ergin, a.g.e., s. 276-277. 
331 Muharrem Ergin, a.g.e., s. 363-364. 



 

244 
 

Neylî’nin bu matla beyti, sevgiliye sorulan sorularla ve eş anlamlı kelimeler 

ile süslenmiş, böylelikle de beyte bir mânâ ahengi kazandırılmıştır. Beyitte, 

sevgilinin meclis arkadaşının, yiyip içtiği dostlarının, gam ortağının kim olduğu 

sorgulanarak istifhâm yapılmış ve hem âşığın, sevgilinin kimlerle vakit geçirdiği 

konusundaki merakı ve kaygısı hem de sevgiliden ayrı oluşunun hüznü yansıtılmıştır. 

Neylî, aslında sevgilinin yabancılar veya rakîp ile vakit geçirdiğini gayet iyi 

bilmekte, ancak bir nükte bildirmek maksadıyla bildiğini bilmezlikten gelmektedir. 

Bu itibarla beyitte tecâhül-i ârifâne sanatı da vardır. Ayrıca aralarında anlam ilgisi 

bulunan “hem-bezm, yârân-ı ıyş u işret, Nedîm, gam-güsâr, hem-dem, hem-sohbet” 

kelimeleri arasında da tenâsüb vardır. 

2. Beyit Yine pervâneveş gerdân-gerd-i şem‘-i ruhsârıñ 

Misâl-i şem‘ şevk-efzâ-yı bezm-i halvetiñ kimdir 

“Ey sevgili! Yine tıpkı pervane gibi senin yanağının mumunda dönüp 

dolaşanın kimdir? Tıpkı mum gibi senin halvet meclisini şevklendirenin kimdir?”  

Pervane, geceleyin ışığın çevresinde görülen küçük bir su sineğidir. Klâsik 

Türk şiirinde âşığı temsil eder. Pervane, muma âşık olarak kabul edilir. Eskiden 

geceleyin mum ışığında iş görülürdü. Şairler de mum ışığında şiir yazarken hemen 

yakınlarında bulunan bu su sineğini şiirlerine konu edinmişlerdir. Pervane, mum 

ışığının çevresinde döner döner ve öyle bir an gelir ki kendisini mumun alevine 

bırakırmış. Şair, sevgilisini mum ışığına, kendisini de pervaneye benzeterek onun 

uğruna can vermeye hazır olduğunu söyler. Bazen pervanenin aşkını başkalarına 

örnek gösterir, bazen de pervanenin, âşıklığı kendisinden öğrendiğini söyleyerek 

övünür, çünkü pervane, sessizce ve gürültü etmeden can veren sadık bir âşıktır. Tek 

bir ışık etrafında döner ve kendini yakıp yok eder. Vahdet yolundaki dervişin yok 

oluşu da buna benzer, mumun ışığı ilahî aşk, pervane ise bu aşka kendini kaptırarak 

yanan kavrulan tarikat ehlidir332. Bu beyitte ise pervane, sevgilinin yanından bir an 

olsun ayrılmayan rakîp olarak düşünülmüş ve sevgilinin yanağı da muma teşbih 

edilmiştir. Beyitte sevgilinin yanağının mumunda pervane gibi dönen ve sevgili 

yalnız kaldığında bulunduğu meclisi mum gibi neşelendiren kişinin kim olduğu 

sorgulanarak istifhâm ve beraberinde bilinen bir gerçek bilmezlikten gelinerek 

                                                           
332 İskender Pala, a.g.e., s. 440-441. 



 

245 
 

tecâhül-i ârifâne sanatı yapılmıştır. Ayrıca beyitte “pervâneveş, gerdân-gerd, şem, 

şevk-efzâ,” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

3. Beyit Leb-i mey-günıñı bûs itmege bezm-i mahabbetde 

Surâhîveş hemîşe dîde-dûz-ı fursatıñ kimdir  

“Ey sevgili! Sohbet meclisinde senin şarap renkli dudağını öpmek için, her 

zaman sürahi gibi fırsat gözleyenin kimdir?” 

Klâsik Türk şiirinde dudak, en çok üzerinde durulan ve tasavvurlara konu 

edilen güzellik unsurlarındandır. Bu ilginin sebebi, rengi, güzelliği ve vuslata vesile 

olan bir unsur olarak görülmesindendir. Ağızla ve dolayısıyla söz ve dişlerle yakın 

ilgisi, onun önemini artırmaktadır. Yuvarlak şekli, küçüklüğü ve kapalı hâli; 

gülümseme ve gülmeyle yakın ilgisi de onun önemini artıran özellikleri arasında yer 

alır. Dudağın ilgi çekmesine sebep olan özelliklerinden biri de lezzetidir. Bu özellik 

dudağın meclislerin en aranılan unsuru olmasını sağlar. Âşık için dudak hem zehir, 

hem ilaçtır ve âşığın susuzluğunun tek çaresi olarak düşünülür333. Beyitte sevgilinin 

dudağı, rengi ve lezzeti itibarıyla şaraba;  sevgilinin dudağını öpmek için fırsat 

kollayan kişi de sürahiye benzetilmiştir. Su şişesi, vazo şeklinde içki kabı anlamına 

gelen sürahi, Klâsik Türk şiirinde içki konulan kaplar arasında anılır334. Sürahi, şarap 

meclislerinin olmazsa olmazıdır, çünkü şarap küplerden alındıktan sonra sürahi ile 

servis edilir. Sürahiler genellikle uzun ve dar ağızlı imal edilir. Sürahi,  kadehe şarap 

döker ve sevgilinin dudağına şarabı kadeh taşır. Sürahi hiçbir zaman sevgilinin 

dudağına erişemez, ancak kadeh, daima sevgilinin dudağını şarap taşıma bahanesiyle 

öper335.  

Beyitte şair,  sohbet meclisinde sevgilinin dudağını öpmek için daima fırsat 

kollayan kişinin, rakip ya da ağyar olduğunu gayet iyi bilmekte, merakını ve vehmini 

bildirmek maksadıyla bildiğini bilmezlikten gelmektedir. Beyitte cevabı bilinen kim? 

sorusuyla istifhâm ve beraberinde tecâhül-i ârifâne sanatı yapılmıştır. 

 

                                                           
333 M. Nejat Sefercioğlu, Nev’î Dîvânı’nın Tahlili, Ankara: Gaye Matbaası, 1990, s. 187-188. 
334 İskender Pala, a.g.e., s. 495. 
335 Savaşkan Cem Bahadır, 16. Yüzyıl Klasik Türk Şiirinde Şarap ve Şarapla İlgili Unsurlar, İstanbul 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), İstanbul 2012, s. 139-140. 



 

246 
 

4. Beyit Misâl-i gül nüvâziş-bîn-i dest-i lutf u ihsânıñ 

Çü bülbül nagme-sâz-ı gülsitân-ı tal‘atıñ kimdir 

“Ey sevgili! Senin tıpkı gül gibi ihsan ve lutuf elin tarafından okşananın 

kimdir? Tıpkı bülbül gibi senin parlak ve güzel yüzünün gül bahçesinde ötenin 

kimdir?”  

Klâsik Türk şiiri bülbülden ayrı düşünülemez. O, şakıyışlarıyla ağlayıp 

inleyen, durmadan sevgilisinin güzelliklerini anlatan ve ona aşk sözleri arz eden bir 

âşığın timsâlidir. Bazen âşığın kendisi, bazen canı, bazen de gönlü olur. Bülbül, güle 

âşık kabul edilir. Bu durumuyla âşığa çok benzer. Bülbülün güzel sesi de âşığın güzel 

sözleri, şiirleridir. Nasıl bülbül gülsüz olmazsa âşık da mâşuksuz olmaz. Bülbül, 

seher vaktinde gülü karşısına alarak öter. Gül, onun için yaprakları yeni açılmış bir 

kitaptır. Âdeta bülbül, o kitabı okur. Bülbülün bütün neşesi gül ile kâimdir. Gülden 

ayrı olunca inleyişler içinde kalır. Gülü görünce mest olur336. 

Bu beyitte cömert olan sevgilinin ihsan ve lutuf eli tarafından ilgi görme, 

okşanma durumu ile rengi ve kokusu itibarıyla hoş ve güzel olan gülün ilgi görmesi 

arasında bir ilişki kurulmuş ve sevgilinin yüzü gül bahçesine teşbih edilmiştir. 

Beyitte şair,  tıpkı gül gibi sevgilinin ihsan ve lutuf eli tarafından okşanan ve bülbül 

gibi sevgilinin güzel yüzünün gül bahçesinde öten kişinin rakîp olduğunu bilmekte, 

cevabını iyi bildiği kim? sorusuyla istifhâm ve tecâhül-i ârifâne yapmaktadır. Ayrıca 

beyitte “misâl-i gül/ çü bülbül” ve “nüvâziş-bîn-i dest-i lutf u ihsân/nagme-sâz-ı 

gülsitân-ı tal’at” kelimeleri arasında mürettep leff ü neşr vardır. 

5. Beyit Giriftâr-ı humâr-ı hicr idelden Neyli-i zârı 

 ‘Aceb mest-i şarâb-ı bezmgâh-ı vuslatıñ kimdir  

“Ağlayıp inleyen Neylî’nin, ayrılık mahmurluğuna tutulması sırasında acaba 

seni kavuşma meclisinin şarabıyla mest edenin kimdir?”  

Klâsik Türk şiirinde vuslat, âşığın en son ve en esaslı hedefidir. Ağlama 

inleme gibi bütün gayretler onu ele geçirmeye yönelmiştir. Vuslat hâli, çoğunlukla 

bir hicran hâli ile birlikte düşünülür.  Bu iki hâl birbirini takip eder. Âşık, genellikle 

bir hicran hâlindedir. Bu hâlde iken vuslatı arar; bazen de vuslat hâlindedir, fakat 

                                                           
336 İskender Pala, a.g.e., s. 97. 



 

247 
 

daima hicran korkusunu çeker. Bu beyitte görüldüğü gibi vuslat ile ilgili bütün 

beyitlerde ekseriyetle bu hâl işlenir. Âşık, hicrân hâlinin acılarından şikâyet eder, 

vuslatın zevkini düşünür, sevgiliden onu arzu eder, yalvarır, mümkün olmayınca 

eseflenir, yanar yakılır, kendisi yerine başkalarının vuslatta oluşu düşüncesi onu iyice 

perişan eder337. Humâr338 içkiden sonra gelen baş ağrısı, sersemlik anlamına gelir. 

Beyitte ağlayıp inleyen, ayrılık acısından ne yapacağını bilemeyen Neylî, vuslatı 

dilemekte,  ancak en büyük muradı olan vuslat bir türlü mümkün olmamaktadır. Şair, 

kendisi ayrılık acısı çekerken sevgiliyi vuslat meclisinin şarabıyla sarhoş eden kişinin 

kim olduğunu sormakta, aslında cevabını gayet iyi bildiği bu soruyla istifhâm; 

endişesini bildirmek maksadıyla bildiği bir gerçeği bilmezlikten gelerek de tecâhül-i 

ârifâne sanatı yapmaktadır. Beyitte yer alan aceb kelimesi de söz konusu sanatları 

oluşturmada bir vasıta olarak kullanılmıştır. Ayrıca beyitte “humâr, mest, şarâb ve 

bezmgâh” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.5.1.1. Gazel 41’in Anlatım Plânı 

Arka plânın ortaya konulduğu şerh kısmında da belirtildiği gibi, Neylî’nin 5 

beyitten oluşan bu gazelinin anlatım plânı aşağıdaki tablodaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Âşık/Şair Sen “Ey sevgili!  Kimin 

içki arkadaşısın, 

yiyip içtiğin 

dostların kimdir? 

Sohbet arkadaşın, 

gam ortağın, 

dostun, arkadaşın 

kimdir?”  

Yiyip içtiği 

dostları/gam 

ortağı 

Sevgili  

2. Beyit Âşık/Şair Sen 

 

“Ey sevgili! Yine 

tıpkı pervane gibi 

senin yanağının 

mumunda dönüp 

dolaşanın kimdir? 

Tıpkı mum gibi 

senin halvet 

meclisini 

şevklendirenin 

kimdir?” 

Sevgilinin 

yanağının 

mumu/halvet 

meclisinin 

şevklendireni 

Sevgili  

                                                           
337 Harun Tolasa, a.g.e., s. 404-405. 
338 Ferit Devellioğlu, a.g.e., s. 381. 



 

248 
 

3. Beyit Âşık/Şair Sen “Ey sevgili! Sohbet 

meclisinde senin 

şarap renkli 

dudağını öpmek 

için, her zaman 

sürahi gibi fırsat 

gözleyenin 

kimdir?” 

Sevgilinin 

şarap renkli 

dudağı 

Sevgili 

4. Beyit Âşık/Şair Sen “Ey sevgili! Senin 

tıpkı gül gibi ihsan 

ve lutuf elin 

tarafından 

okşananın kimdir? 

Tıpkı bülbül gibi 

senin parlak ve 

güzel yüzünün gül 

bahçesinde ötenin 

kimdir?” 

Sevgilinin 

ihsan ve lutuf 

eli/Sevgilinin 

parlak ve 

güzel yüzünün 

gül bahçesi 

 

Sevgili  

5. Beyit Âşık/Şair Sen “Ağlayıp inleyen 

Neylî’nin, ayrılık 

mahmurluğuna 

tutulması sırasında 

acaba seni kavuşma 

meclisinin şarabıyla 

mest edenin 

kimdir?” 

Kavuşma 

meclisinin 

şarabıyla mest 

edeni 

Sevgili 

 

2.5.2. Gazel 94’ün 5. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da yer alan 94. gazel, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin vezni Fâ i lâ tün 

/ Fâ i lâ tün / Fâ i lâ tün / Fâ i lün şeklindedir.  

Kadrini kim bilsün iy Neylî dür-i eş‘ârımıñ 

Âşnâ-yı lücce-i deryâ-yı fikret kalmamış (G 94/5, D., s. 353) 

“Ey Neylî! İnciye benzeyen şiirlerimin kıymetini kim bilsin? Düşünce 

denizinin incisini tanıyan kalmamış.” 

Neylî, mahlasına seslendiği bu şairâne tefâhür beytinde, düşüncesini denize; 

şiirlerini de düşünce denizindeki inciye teşbih eder. Şair burada,  inciye benzeyen 

şiirlerinin kıymetinin bilinmediğini, düşüncelerini ifade ettiği bu değerli şiirlerini 

tanıyan kimsenin kalmadığını söyler. Beyitte kim sorusuna aslında bir cevap 

aranmamakta, sorunun cevabı bilinmektedir. Böylelikle de istifhâm sanatı yapılarak 



 

249 
 

şairin sitemi dile getirilmektedir. Ayrıca aralarında anlam ilgisi bulunan “kadr, dür, 

lücce, deryâ, âşnâ, bilmek” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.5.2.1. Gazel 94’ün 5. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 94. gazelinin 5. beytinin anlatım plânı aşağıdaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

5. Beyit Şair Düşünce 

denizinin 

incisini 

tanıyan  

“Ey Neylî! 

İnciye 

benzeyen 

şiirlerimin 

kıymetini 

kim bilsin? 

Düşünce 

denizinin 

incisini 

tanıyan 

kalmamış.” 

Neylî’nin inciye 

benzeyen şiirlerinin 

kıymeti 

 

Neylî 

 

2.5.3. Gazel 102’nin 1. Beytinin Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

“Mef û lü / Fâ i lâ tü / Me fâ î lü / Fâ i lün” 

Kim var gamıñla âh-ı hezâr itmedik seniñ 

Pâyıña nakd-i eşki nisâr itmedik seniñ (G 102/1, D., s. 357) 

“Ey sevgili! Senin aşkın yüzünden bülbül gibi âh etmeyen var mı ki, senin 

ayağına gözyaşı parasını saçmamış kim var?” 

Klâsik Türk şiirinde âşık daima gamlıdır. Aşkın zorlukları sebebiyle sürekli 

keder içinde yaşayan ve eziyet çeken âşık, aslında bu çileli hayattan zevk alma 

derecesinde memnundur. Gam ağırdır; aşk ateşinin yakıcılığı ok ve benzeri öldürücü 

silah yaraları gibi türlü şekillerle tarif edilirken aşk derdinin çokluk ve eziciliği 

ağırlık vurgusu üzerindedir. Âşıklar aşk derdinin devasını asla istemez ve kabul 

etmezler. Aşk derdi çektirdiği çileler sonunda âşığı öldürür, fakat âşığın da istediği 

şey zaten sevgilinin yolunda onun derdiyle ölmektir. Dert ve gamların tek çaresi ise 



 

250 
 

şaraptır. Aşk uğrunda çekilen dert ve çileler âşık kemâle erdikçe onun için bir 

eğlence ve zevk hâline dönüşmeye başlar339.   

Neylî’nin bu beytinde âşığın yegâne sermayesi olan aşk derdi nedeniyle 

dökülen gözyaşı, şekil, renk ve kıymet itibariyle paraya teşbih edilmiştir. Neylî, 

sevgilinin aşkı ile bülbül gibi âh edip, ağlayıp inlememiş, onun ayağına gözyaşı 

parasını saçmamış hiç kimsenin olmadığını söyler. Şair beyitte, mübalâğa ile sevgili 

uğruna dökülen gözyaşlarının ne denli çok ve değerli olduğunu vurgular. Burada 

hezâr kelimesi, hem bülbül hem de bin anlamında tevriyeli olarak kullanılmıştır. 

Beyitte cevabı gayet iyi bilinen kim sorusuyla istifhâm yapılmış ve bu sanat 

aracılığıyla ifadeye kuvvet kazandırılmıştır. Ayrıca aralarında anlamca ilgi bulunan 

“hezâr, nakd ve nisâr”   kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

2.5.3.1. Gazel 102’nin 1. Beytinin Anlatım Plânı 

Neylî’nin 102. gazelinin 1. beytinin anlatım plânı şöyledir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Âşık/Şair    Kimse “Ey sevgili! 

Senin aşkın 

yüzünden 

bülbül gibi 

âh etmeyen 

var mı ki, 

senin 

ayağına 

gözyaşı 

parasını 

saçmamış 

kim var?” 

Sevgiliye duyulan aşkın 

üzüntüsü 

Sevgili 

 

2.6. “Kande” Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar 

Şemseddin Sâmi’ye göre kanda, yakında anlamında bir zamir olup [bugün 

yaygınlaşmış olan kullanımı; ḫanda ve büyük bir yanlış kullanım olarak hânda] 

                                                           
339 Ahmet Atillâ Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, Dün Bugün Yarın Yayınları, C.5, İstanbul 2021, s. 

41-43. 

 



 

251 
 

nerede anlamına gelir. Örnek: “Kandadır dostun ile?  Kanda ise gelecek; nerede ise, 

gelmesi yakındır. Kanda kaldı; nerede kaldı? Ne kadar baiddir?”340 

2.6.1. Gazel 151’in Günümüz Türkçesine Çevirisi ve Şerhi 

Dîvân’da 151. gazel olarak yer alan metin, 5 beyitten oluşmaktadır. Gazelin 

vezni Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün / Me fâ î lün şeklindedir ve tamamı kande 

soru kelimesiyle söylenilmiştir. Gazelin kafiyesi; gül, bülbül, ta’akkul, tegâfül, 

tahammül ve mül kelimelerindeki -l’ler, redifi ise kande ben kande’dir.  

1. Beyit Cüdâyım gülşen-i kûyından ol gül kande ben kande 

Baña hem-derd-i ‘ışk olsun mı bülbül kande ben kande  

“Sevgilinin gül bahçesine benzeyen mahallinden ayrıyım. O gül (sevgili) 

nerede, ben neredeyim? Benim aşk derdimin ortağı olabilir mi, nasıl olsun, bülbül 

nerede, ben neredeyim?” 

Neylî’nin bu matla beytinde “Gül ve Bülbül” mazmunu vardır. Beyitte sevgili 

açık istiare yoluyla güle; sevgilinin mahallesi de gül bahçesine teşbih edilmiştir. Bu 

beytin birinci mısraında, sevgilinin gül bahçesine benzeyen mahallinden ayrı düşen 

ve bu ayrılık nedeniyle ıztırap çeken şair, tıpkı gül gibi olan sevgilinin nerede 

olduğunu sorarak üzüntüsünü ve sevgiliye olan özlemini ifade etmektedir. Beytin 

ikinci mısraında ise şair, bülbülün kendisine dert ortağı olmasının mümkün 

olmadığını, zira bülbülün gül bahçesinde, kendisinin ise sevgiliden ayrı olduğunu ve 

bu yüzden aşk derdini çekmek konusunda bülbülden daha ileri konumda olduğunu 

dile getirmektedir. Beyitte, mı soru eki ve her iki mısrada tekrarlanan kande soru 

kelimesiyle bir istifhâm oluşturulmuştur. 

2. Beyit Ne beñzer baña vâdî-i cünûn-ı ‘ışkda Mecnûn 

İden deşt ü beyâbânı ta‘akkul kande ben kande  

“Aşkın delilik vadisindeki Mecnûn bana benzeyemez, (çünkü) çölü akleden 

Mecnûn nerede, ben neredeyim?” 

Klâsik Türk şiirinde, “Leylâ ve Mecnûn” hikâyesinin bu iki kahramanından 

Leylâ sevgili, Mecnûn ise âşık timsali olarak şöhret bulmuşlardır341. Mecnûn, 

                                                           
340 Şemseddin Sami, Kâmûs-ı Türkî, Kapı Yay., İstanbul 2013, s. 1040. 



 

252 
 

Leylâ’nın aşkıyla deliye döner, insanlardan kaçarak perişan hâlde çöllere düşer, vahşi 

hayvanlarla ülfete başlar, başına kuşlar yuva yapar. Mecnûn, aşk yolunda âşığın 

adaşı, aşk mektebinin üstadıdır342. Beyitte de Mecnûn’un çöle gitmesine telmih 

vardır. Neylî, aşkın delilik vadisindeki Mecnûn’un kendisine benzemesinin mümkün 

olmadığını, zira Mecnûn çöle gitmeyi akledip orayı mekân edebilmişken kendisinin 

aşk deliliğinin vadisinde kaldığını ve Mecnûn ile kendisi arasında bulundukları 

mekân bakımından fark olduğunu ifade eder. Beyitte ilk mısradaki ne ve ikinci 

mısradaki kande soru kelimeleriyle istifhâm yapılarak anlatıma kuvvet 

kazandırılmıştır. 

3. Beyit Ne mümkin söyleşilmek gamze-i hancer-be-destiñle 

Gel insâf it o bed-mest-i tegâfül kande ben kande  

“Ey sevgili! Senin eline hançer almış yan bakışınla konuşup anlaşabilmek ne 

mümkün? Bu sebeple gel bana acı, senin o aldırmazlık sarhoşluğuna kapılmış yan 

bakışın nerede, ben neredeyim?” 

Neylî’nin bu beytinde gamze, hançeri elinde olmak ve söyleşmek 

cihetlerinden teşhis edilmiştir. Gamze, sevgilinin süzgün veya mânâlı yan bakışıdır. 

Klâsik şiirde sevgilinin bakışı gamzeyi doğurur ve bu gamzede binlerce anlam vardır. 

Âşık, bakışın mânâsını çözmekte güçlük çeker. Gamze, gözden çıkar ve âşığa ıztırap 

verir. Sevgilinin nazlı bakışları âşık üzerinde çok tesirlidir. Gamze; ok, kılıç, cellât, 

hançer kan dökücüdür. Âşığın canını ve gönlünü deler geçer, yaralar, hatta onu 

öldürür. Bunun dışında gamze, mest ve sarhoştur. Bu nedenle gamzenin sözüne itibar 

edilmez. Beyitte de Neylî, sevgilinin eline hançer almış, başka bir deyişle âşığı 

yaralamak, öldürmek için her an fırsat kollayan yan bakışıyla konuşup 

anlaşabilmenin mümkün olmadığını söyler ve sevgilinin merhamet etmesini ister. 

Şair, âşığa daima nazlanıp görüp de görmezlikten bilip de bilmezlikten gelen, âdeta 

tegâfül sarhoşu olan sevgilinin yan bakışının nerede ve kendisinin nerede olduğunu 

sorar. Beyitte, sevgilinin tegâfül gösteren bakışlarından uzak kalan âşık tarafından, 

bu bakışların arandığı ve arzulandığı söylenir. Bu beyitte de ne ve kande soru 

kelimeleriyle istifhâm yapılmıştır. 

__________________________ 
341 Harun Tolasa, a.g.e., s. 74. 
342 Cemal Kurnaz, a.g.e., s. 97. 



 

253 
 

4. Beyit Yogıken tâkatim tâb-ı nigâh-ı lutf-ı dil-dâre 

  Cefâ-yı ta‘n-ı agyâre tahammül kande ben kande 

“Sevgilinin lutufkâr bakışının gücüne dayanamazken rakîbin ayıplamak 

suretiyle bana cefâ veren bakışlarına katlanmak nerede, ben neredeyim?” 

Klâsik şiirde göz, sevgilinin en önemli güzellik unsurudur. Sevgili âşık 

üzerinde gözüyle çok etkilidir. Göz ile bütünlük teşkil eden kirpik, kaş ve gamze 

âşığa ıztırap verir, zulmeder.  Bu beyitte de Neylî, “Sevgilinin lutufkâr bakışının 

gücüne dayanamazken rakîbin ayıplamak suretiyle bana cefâ veren bakışlarına 

katlanmak nerede, ben neredeyim?” diye sormaktadır. Rakîbin en belirgin özelliği, 

sevgilinin yanından hiç ayrılmaması ve nereye gitse onunla âdeta gölge gibi adım 

adım beraber olmasıdır. Rakîbin diğer bir vasfı da fitneci, eğri sözlü olmasıdır. 

Vazifesi sevgiliyi âşıktan ayırmak olan rakîb, sevgiliye âşığı kötüler, onu âşıktan 

uzaklaştırmak için çeşitli fitne ve eğri sözlerle dolu, tembih ve ikazlarda bulunur343. 

Beyitte âşığın, bir lutuf olan ama aynı zamanda ıztırap veren sevgilinin bakışlarına 

dayanacak gücü kalmamışken bir de rakîbin ayıplayarak cefâ eden bakışlarına 

katlanmasının mümkün olmadığı, kande soru kelimesiyle oluşturulan istifhâm ile dile 

getirilmektedir. Ayrıca beyitte aralarında anlam ilgisi bulunan “cefâ, ta’n” ve “tâkat, 

tahammül” kelimeleri arasında tenâsüb vardır. 

5. Beyit Bu tâli‘le olur ser-mâye-i derd-i ser iy Neylî 

Safa-bahş-ı dil olmak sâgar-ı mül kande ben kande  

“Ey Neylî! Bende bu talih varken bu durum benim baş derdimin sermayesi 

olur. Gönle neşe bağışlayan şarap kadehi nerede, ben neredeyim?” 

Âşık, başta sevgilisinden olmak üzere, talih, felek, ağyar, zaman ve benzeri 

unsurlardan zulüm gören kişidir. Bu zulüm karşısında sabahlara dek ağlar, gözüne 

uyku girmez. Yakasını yırtar, kan yutar, aldatılır, yaralanır, hastalanır, aklını yitirir… 

Onun başına gelenler defter ü dîvâna sığmaz344.  Beyitte bir nida ile mahlasına 

seslenen Neylî, bahtı sebebiyle başına gelen dertleri bir sermaye olarak nitelendirir. 

Şair, bahtından yakınarak hiçbir surette yüzünü güldürmeyen talihinin kendisine 

                                                           
343 A. Atillâ Şentürk, Klâsik Osmanlı Edebiyatı Tiplerinden Rakîb’e Dair, İstanbul: Enderun Kitabevi, 

1995, s. 42-56. 
344 İskender Pala, a.g.e., s. 52. 



 

254 
 

büyük dertler verdiğini ve bu dertlerini bir an olsun unutup gönlünü neşelendirmek 

için bir şarap kadehinin bile eline geçmediğini “safa-bahş-ı dil olmak sâgar-ı mül 

kande ben kande” şeklinde istifhâm ile dile getirir. 

  2.6.1.1. Gazel 151’in Anlatım Plânı 

Arka plânın ortaya konulduğu şerh kısmında da belirtildiği gibi, Neylî’nin 5 

beyitten oluşan bu gazelinin anlatım plânı aşağıdaki tablodaki gibidir: 

Beyitler Gönderici 

(Anlatıcı) 

Özne Mesaj Nesne 

 

Alıcı 

1. Beyit Şair Ben “Sevgilinin gül 

bahçesine 

benzeyen 

mahallinden 

ayrıyım. O gül 

(sevgili) nerede, 

ben neredeyim? 

Benim aşk 

derdimin ortağı 

olabilir mi, nasıl 

olsun, bülbül 

nerede, ben 

neredeyim?” 

Sevgilinin gül 

bahçesine 

benzeyen 

mahalli/Bülbülün 

aşk derdinin 

ortağı 

olamayacağı 

Okuyucu/ 

Dinleyici 

2. Beyit Şair Ben 

 

“Aşkın delilik 

vadisindeki 

Mecnûn bana 

benzeyemez, 

(çünkü) çölü 

akleden Mecnûn 

nerede, ben 

neredeyim?” 

Aşkın delilik 

vadisi 

 

Okuyucu/ 

Dinleyici 

3. Beyit Âşık/Şair Sen 

 

“Ey sevgili! 

Senin eline 

hançer almış yan 

bakışınla 

konuşup 

anlaşabilmek ne 

mümkün? Bu 

sebeple gel bana 

acı, senin o 

aldırmazlık 

sarhoşluğuna 

kapılmış yan 

bakışın nerede, 

ben neredeyim?” 

Sevgilinin 

aldırmazlık 

sarhoşluğuna 

kapılmış yan 

bakışı 

 

 

 

Sevgili 



 

255 
 

4. Beyit Şair Ben 

 

“Sevgilinin 

lutufkâr 

bakışının gücüne 

dayanamazken 

rakîbin 

ayıplamak 

suretiyle bana 

cefâ veren 

bakışlarına 

katlanmak 

nerede, ben 

neredeyim?” 

Rakîbin 

ayıplamak 

suretiyle cefâ 

veren bakışları 

Okuyucu/ 

Dinleyici  

5. Beyit Şair 

 

 

Ben 

 

“Ey Neylî! 

Bende bu talih 

varken bu durum 

benim baş 

derdimin 

sermayesi olur. 

Gönle neşe 

bağışlayan şarap 

kadehi nerede, 

ben neredeyim?” 

Gönle neşe 

bağışlayan şarap 

kadehi 

Neylî  

 

Neylî Dîvânı’ndaki gazellerde soru kelimesiyle oluşturulan istifhâmların 

dağılımı aşağıda gösterilmektedir: 

Tablo 6: Soru kelimesiyle oluşturulan istifhâmlar. 

Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar Toplam 

“Ne” Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar   42 

“N’ola” Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar   29 

“Aceb” Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar   13 

“Nice” Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar   20 

“Kim” Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar   9 

“Kande” Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar   12 

 

 

 



 

256 
 

 Grafik 6: Soru kelimesiyle oluşturulan istifhâmların dağılımı. 

       

 

Neylî Dîvânı’ndaki gazellerde soru kelimesiyle oluşturulan istifhâmların 

dağılımının gösterildiği yukarıdaki grafiğe bakıldığında, ne soru kelimesiyle 

oluşturulan istifhâmların % 34 ile soru kelimesiyle oluşturulan diğer istifhâmlara 

oranla daha çok kullanıldığı görülmektedir. N’ola soru kelimesiyle oluşturulan 

istifhâmların oranı % 23; nice ile oluşturulan istifhâmların oranı % 16; aceb ve kande 

ile oluşturulan istifhâmların oranı % 10; kim soru kelimesiyle oluşturulan 

istifhâmların oranı ise % 7’dir. 

Neylî Dîvânı’ndaki gazellerde soru ekiyle oluşturulan istifhâmlar ile soru 

kelimesiyle oluşturulan istifhâmların dağılımı aşağıdaki gibidir. 

 Tablo 7: Soru ekiyle oluşturulan istifhâmlar ile soru kelimesiyle oluşturulan 

istifhâmlar. 

 Toplam 

Soru Ekiyle Oluşturulan İstifhâmlar 103 

Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar 125 

34%

23%

10%

16%

7%

10%

Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmların Dağılımı

“Ne” Soru Kelimesiyle 

Oluşturulan İstifhâmlar

“N’ola” Soru 

Kelimesiyle 

Oluşturulan İstifhâmlar

“Aceb” Soru 

Kelimesiyle 

Oluşturulan İstifhâmlar

“Nice” Soru 

Kelimesiyle 

Oluşturulan İstifhâmlar

“Kim” Soru 

Kelimesiyle 

Oluşturulan İstifhâmlar

“Kande” Soru 

Kelimesiyle 

Oluşturulan İstifhâmlar



 

257 
 

Grafik 7: Soru ekiyle oluşturulan istifhâmlar ile soru kelimesiyle oluşturulan 

istifhâmların dağılımı. 

  

 

Neylî Dîvânı’ndaki gazellerde soru ekiyle oluşturulan istifhâmlar ile soru 

kelimesiyle oluşturulan istifhâmların dağılımının gösterildiği yukarıdaki grafiğe 

bakıldığında, soru kelimesiyle oluşturulan istifhâmların oranının % 55; soru ekiyle 

oluşturulan istifhâmların oranının % 45 olduğu ve gazellerde daha çok soru 

kelimesiyle oluşturulan istifhâmların yer aldığı görülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

45%

55%

Soru Ekiyle

Oluşturulan

İstifhâmlar

Soru Kelimesiyle

Oluşturulan

İstifhâmlar



 

258 
 

SONUÇ 

Klâsik Türk şiirinde istifhâm ve tecâhül-i ârifâne sanatlarının tanım, tavsif ve 

tasnifini Neylî Dîvânı örnekleminde araştırmayı esas alan bu tez çalışmasının 

sonuçları maddeler hâlinde sıralanacak olursa: 

1. Çalışmanın amacını teşkil eden istifhâm ve tecâhül-i ârifâne sanatlarının 

tanım, tavsif ve tasnifiyle ilgili görüşlerine yer verilen yazarların, istifhâm sanatının 

tanımı konusunda benzer ifadelere yer verdikleri tespit edildi. Kaynaklarda istifhâm 

sanatının “Sözü, sorulan şeye yanıt isteme amacını gütmeden, duyguyu ve anlamı 

güçlendirmek için soru biçiminde söylemektir.” şeklinde tarif edildiği görüldü. 

İstifhâm sanatının tecâhül-i ârifâne sanatıyla aynı sanat olup olmadığı konusunda ise 

istifhâmı tecâhül-i ârifâne sanatından farklı bir edebî sanat olarak gören yazarların, 

bu sanatları aynı sanat olarak değerlendiren yazarlardan daha fazla olduğu tespit 

edildi. Bunun dışında bazı yazarların çalışmalarında, istifhâma bir edebî sanat olarak 

yer vermediği, bazılarında da istifhâm sanatının tecâhül-i ârifâne sanatıyla aynı sanat 

olup olmadığı meselesiyle ilgili farklı belâgatçilerin fikirlerine yer verilerek bir 

tespitte bulunulmasına karşın, bu konuda çalışmaların yazarları tarafından bir sonuç 

ortaya konulmadığı tespit edildi. Bir yazarın çalışmasında sadece tecâhül-i ârifâne 

sanatına yer verilip istifhâm sanatının tecâhül-i ârifâne sanatıyla ilişkisi hakkında bir 

değerlendirme yapılmadığı; bir başka çalışmada ise istifhâmdan bahsedilmeyip 

“su’âl ve cevap”a yer verildiği ve tecâhül-i ârifânenin farklı bir edebî sanat olarak 

değerlendirildiği görüldü. Bu itibarla istifhâmın tecâhül-i ârifâne sanatıyla veya 

tecâhül-i ârifânenin istifhâm sanatıyla farklı edebî sanatlar olarak 

değerlendirilmesinin daha doğru bir yaklaşım olacağı kanaatine varıldı.  

Çalışmada tecâhül-i ârifâne sanatıyla ilgili görüşlerine yer verilen yazarların, 

bu sanatın tarifi hususunda müşterek fikirlere sahip oldukları ve bu yazarların çoğu 

tarafından tecâhül-i ârifâne sanatının, “Bilinen bir hususun, bir nükte yapmak 

amacıyla bilmezlikten gelinmesi” şeklinde tarif edildiği görüldü. Bunun dışında söz 

konusu sanatı, “bilinen bir gerçeği bilmez görünmek” şeklinde tanımlayan; bu 

sanatta sözün “ikrâr ve inkâr”dan başka bir nükteye mebnî olması gerektiğini 

söyleyen; tecâhül-i ârifânenin iki türü olduğunu ifade eden yazarların da olduğu 

tespit edildi. Bu bağlamda tecâhül-i ârifâne sanatının tanımının, belagâtçilerin çoğu 



 

259 
 

tarafından kabul edilen tanıma göre yapılmasının daha doğru olacağı kanaatine 

varıldı. Yine yürütülen araştırmada söz konusu sanatların işlenişine dair bir tasnifin 

de olmadığı görüldü. 

2. Çalışmada, “Ahmed Neylî’nin Hayatı, Edebî Şahsiyeti ve Eserleri” 

hakkında kaynaklardan elde edilen bilgiler topluca özetlendi. Neylî Dîvânı üzerine 

yapılan çalışmalar ve bu çalışmada esas alınan eserin muhtevası ve eserde 

yararlanılan nüshalar hakkında bilgi verildi. 

3. Çalışmanın “BİRİNCİ BÖLÜMÜ”nde, 18. yüzyıl Klâsik Türk edebiyatının 

önemli simalarından olan ve gerek devrindeki gerekse daha sonraki kaynaklarda 

övgüyle anılan Nedîm muakkibi Neylî’nin Dîvânı’ndaki 165 Türkçe gazel 

incelenerek söz konusu sanatların yer aldığı metinler tespit edildi ve metinlerin Prof. 

Dr. Atabey Kılıç tarafından önce Doktora Tezi olarak hazırlanan sonra kitaplaştırılan 

eserdeki yerleri gösterilerek kaydedildi.   

  4. Çalışmanın “İKİNCİ BÖLÜMÜ”nde, Neylî Dîvânı örnekleminde tespit 

edilen metinler üzerinden şairin kullandığı soru eki ve soru kelimeleri dikkate 

alınarak söz konusu sanatlar “Soru Eki İle Oluşturulan İstifhâmlar: Müsbet 

İstifhâmlar (Olumlu Sorular), Menfî İstifhâmlar (Olumsuz Sorular)”, “Soru 

Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar: ‘Ne’ Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar, 

‘N’ola’ Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar, ‘‘Aceb’ Soru Kelimesiyle 

Oluşturulan İstifhâmlar, ‘Nice’ Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar, ‘Kim’ 

Soru Kelimesiyle Oluşturulan İstifhâmlar, ‘Kande’ Soru Kelimesiyle Oluşturulan 

İstifhâmlar” şeklinde kendi içinde tasnif edildi. Bu tasnifte yer alan metinler, beyit 

veya redife göre, günümüz Türkçesine çevrilerek Klâsik metin şerhi yöntemiyle şerh 

edildi. İncelenen metinlerin gönderici (anlatıcı), özne, mesaj, nesne, alıcı 

başlıklarıyla anlatım plânları ortaya konuldu. İstifhâmların incelenmesinde 

Dîvân’daki gazel sıralamasına uyularak incelenen beyitler tespit edilen metinde 

bulunduğu yere göre değerlendirildi.  

5. Neylî Dîvânı’ndaki gazellerde –mI soru eki ile oluşturulan istifhâmların 

kendi içinde müsbet istifhâmlar ve menfî istifhâmlar olmak üzere 2’ye ayrıldığı, 5 ve 

6 beyitten oluşan gazellerin tamamında soru ekiyle oluşturulan müsbet istifhâmların 

sayısının 35, gazellerin tek beyitlerinde tespit edilen müsbet istifhâmların sayısının 



 

260 
 

ise 30 olduğu ve bunların bütün beyitlerde redifi oluşturan unsur olarak yer aldığı 

görüldü. Soru ekiyle oluşturulan menfî istifhâmlar değerlendirildiğinde ise incelenen 

5 ve 8 beyitten oluşan gazellerde sayının 32, gazellerin tek beyitlerinde yer alan 

menfî istifhâmların sayısının ise 6 olduğu tespit edildi.  Soru ekiyle oluşturulan menfî 

istifhâmların, büyük oranda incelenen gazellerin tamamında bir bütünlük oluşturacak 

şekilde yer aldığı görüldü. Bu tasnife göre soru ekiyle oluşturulan istifhâmların 

mukayesesi sonucunda müsbet istifhâmların sayısının 65, menfî istifhâmların 38 

olduğu ve gazellerde menfî istifhâmlara nazaran müsbet istifhâmların daha çok 

kullanıldığı tespit edildi. Neylî’nin gazellerinde, -mI soru eki kullanılmadan sorulan 

ve istifhâmın bir türü olan istifhâm-ı tavrî’nin de bulunmadığı görüldü. 

6. Soru kelimesiyle oluşturulan istifhâmlar arasında ise ne soru kelimesiyle 

oluşturulan istifhâmların sayısının 42 olduğu ve diğer istifhâmlara oranla daha çok 

kullanıldığı tespit edildi. Soru kelimesiyle oluşturulan diğer istifhâmların 29’unun 

n’ola, 20’sinin nice, 13’ünün aceb, 12’sinin kande, 9’unun da kim olduğu tespit 

edildi. 

7. Neylî Dîvânı’nda yer alan gazellerde soru ekiyle oluşturulan istifhâmların 

sayısı 103 iken soru kelimesiyle oluşturulan istifhâmların sayısının ise 125 olduğu 

tespit edildi. İncelenen gazellerde toplam olarak 228 istifhâm unsurunun yer aldığı ve 

bu istifhâmların bazılarının biçim olarak olumlu, anlam itibariyle olumsuzken 

bazılarının da biçim olarak olumsuz, buna karşın anlam itibariyle olumlu olduğu 

tespit edildi.  

8. Örneklem olarak seçilen Neylî Dîvânı’ndaki gazellerde istifhâm ve 

tecâhül-i ârifâne sanatları arasındaki ilişki değerlendirildiğinde ise istifhâm sanatı 

bulunan her beyitte tecâhül-i ârifânenin yer almadığı, tecâhül-i ârifâne sanatı bulunan 

beyitlerde ise mutlaka istifhâm sanatına yer verildiği görüldü. Dîvân’da yer alan 

gazeller içinde sadece 14 gazelin bütün beyitlerinde istifhâm, buna karşın bazı 

beyitlerinde de tecâhül-i ârifâne sanatının bulunduğu tespit edildi. 

9. Tecâhül-i ârifâne sanatıyla ilgili olarak Neylî Dîvânı’ndaki gazeller 

üzerinden bir değerlendirme yapıldığında ise Neylî’nin beyitlerinde tecâhül-i 

ârifânenin, bilinen bir gerçeğin bir nükte bildirmek maksadıyla bilmezlikten 

gelinmesi şeklinde gerçekleştiği görüldü. Neylî’nin gazellerinde istifhâm ile birlikte 



 

261 
 

dokuz yerde tecâhül-i ârifâne sanatının yer aldığı tespit edildi. Gazellerdeki tecâhül-i 

ârifânelerin, anlatıma nezaket katmak, övmek, kınamak, sitem etmek, hayret, merak, 

endişe ve vehim şeklindeki duygu durumlarını bildirmek amacıyla kullanıldığı 

görüldü. 

10. Neylî’nin gazellerinde istifhâmların, anlatıma istenilen doğrultuda yön 

verme gayesiyle yer aldığı tespit edildi. Neylî’nin istifhâm sanatına dikkat çekmek, 

ikna etmek, uyarmak, ifadeyi güzelleştirmek, söze nezaket ve doğallık katmak, 

muhatabı düşünmeye sevk ederek kendi düşüncesinin kabul edilmesini sağlamak, 

zihin dünyasındaki duygu ve düşünceleri delillendirip pekiştirmek gibi maksatlarla 

başvurduğu görüldü. Yine sitem, şikâyet, beğeni, hayranlık, sevgi, şaşkınlık, 

kıskançlık, kararsızlık, özlem, üzüntü, acz, ümit, ümitsizlik ve kin gibi duygu 

durumlarının da muhataba bu sanat aracılığıyla etkili bir şekilde aktarıldığı tespit 

edildi.  

11. Neylî’nin, gazellerinde istifhâmlarını canlı cansız, görünen görünmeyen, 

soyut somut varlık ve mefhumlarla kendi şahsına ve okuyucu/dinleyiciye yönelttiği 

tespit edildi.  

Tablo 8: Neylî’nin gazellerinde istifhâmların yöneltildiği alıcılar. 

 Toplam 

Sevgili   37 

Âşık   1 

Okuyucu/Dinleyici   87 

Neylî   27 

Gönül   16 

Sâkî   1 

Yeni gazel   1 

Ferhâd   1 

Baht   1 

Sabâ   5 



 

262 
 

 

Grafik 8: Neylî’nin gazellerinde istifhâmların yöneltildiği alıcıların dağılımı. 

             

 

Neylî’nin gazellerinde istifhâmların yöneltildiği alıcıların 87’sinin 

okuyucu/dinleyici, 37’sinin sevgili, 27’sinin Neylî, 16’sının gönül, 5’inin de sabâ 

olduğu, âşık, sâkî, yeni gazel, Ferhâd ve bahtın her birine 1 adet soru yöneltildiği 

tespit edildi. Neylî’nin kendine çoğunlukla okuyucu/dinleyiciyi muhatap alarak 

genelin tercümanı olduğu görüldü. 

12. Neylî’nin beyitlerinde sadece istifhâm ve tecâhül-i ârifâne sanatlarının 

kullanılmadığı, bu sanatlarla birlikte pek çok edebî sanata da yer verildiği tespit 

edildi. Başta teşbih sanatı olmak üzere, teşhis, istiare, tezat ve mübalâğa gibi 

sanatların yer aldığı görüldü. 

13.  Neylî, 18. yüzyıl şairi Nedîm’in yedi beyitten oluşan ve kafiyesi eng; 

redifi midir olan bir gazeline nazîre söylediği altı beyitten oluşan bu gazelin baştan 

sona müsbet istifhâmlarla örüldüğü görüldü. Neylî’nin istifhâm ve tecâhül-i ârifâne 

sanatının bulunduğu beyitlerinde genellikle aşk, şarap, rindlik gibi âşıkâne konuları 

işlemiş olmasına karşın, tasavvuf ve felsefeyi de konu edindiği tespit edildi. 

Gazellerde yer alan söz konusu sanatların Neylî’nin hayata bakışını, zihniyetini, 

maddî ve manevî âlem ile ilgili duygu ve düşüncelerini yansıtan bir vasıta olduğu 

görüldü. 

0

10

20

30

40

50

60

70

80

90

100

Neylî'nin Gazellerinde İstifhâmların Yöneltildiği Alıcıların 

Dağılımı

Alıcı



 

263 
 

14. Neylî’nin istifhâm ve tecâhül-i ârifâne sanatlarının yer aldığı bazı 

beyitlerinde deyim ve atasözleri de bulunduğu; bu sanatların sade ve açık bir dille 

işlendiği; bazı beyitlerinde ise Sebk-i Hindî üslubunun etkisiyle bir mânâ derinliğinin 

ve “bâ‘is-i kat‘-ı ümîd-i tîg-i firâk”, “miyân-ı şâhid-i feyz” gibi uzun tamlamalar 

aracılığıyla da alışılmamış bağdaştırmalara yer verdiği görüldü. 

15. Yürütülen çalışmada elde edilen bilgi ve bulgular, tablo ve grafikler 

kullanılmak suretiyle görsel alana taşındı. Bu çerçevede çalışmanın “GİRİŞ” 

kısmında iki, inceleme kısmında beş ve “SONUÇ” kısmında bir olmak üzere toplam 

sekiz tablo ve sekiz grafik dikkatlere sunuldu. 

Sonuç olarak Klâsik Türk şiirinde edebî sanatlar, şairlerin şiirlerine estetik bir 

değer katması ve okuru etkilemesi bakımından çok önemlidir. Klâsik Türk şiir 

geleneği içinde istifhâm ve tecâhül-i ârifâne sanatı, şairlerin eserlerini belâgatin en 

üst derecesine yükseltebilmeleri ve şairlik güçlerini ortaya koyabilmeleri için önem 

arzeder. 18. yüzyıl şairi olan Neylî’nin Dîvânı örnekleminde yürütülen bu tez 

çalışması da istifhâm ve tecâhül-i ârifâne sanatlarının önemini ortaya koymuştur. 

Neylî’nin üslubunda söz konusu sanatların başarıyla kullanımından hareketle şairin 

sorma, sorgulama, anlatıma incelik ve kuvvet katma işleviyle bu sanatların okur 

üzerinde çok büyük bir tesir uyandırdığı kanaatine ulaşıldı. Klâsik Türk şiirinde 

istifhâm ve tecâhül-i ârifâne sanatlarının tanım, tavsif ve tasnifini Neylî Dîvânı 

örnekleminde gerçekleştirmeyi hedefleyen bu çalışmanın, elde edilen bilgi, bulgu ve 

kullanılan yöntemsel model açısından başka edebî sanatların incelenmesi için, yeni 

yapılacak çalışmalara örnek teşkil etmesi beklenmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 



 

264 
 

KAYNAKÇA 

AHMED-İ YESEVÎ, Dîvân-ı Hikmet’ten Seçmeler, (hzl. Prof. Dr. Kemal Eraslan),  

Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., Ankara 1983.  

AKDEMİR, Ayşegül, “Güzellik, Aşk ve Bilgi Üçgeninde ‘Şem ve Pervâne’”, 

Turkish Studies-International Periodical for the Languages, Literature and 

History of Turkish or Turkic-, Volume 5/3 Summer 2010, s. 6.  

AKSOYAK, İsmail Hakkı ve MACİT, Muhsin, “Edebî Sanatlar”, Eski Türk 

Edebiyatı El Kitabı, Grafiker Yayınları, Ankara 2018, s. 344-345. 

AKTAŞ, Sahip, Kur’ân’da İstifhâm Üslûbu, Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Elazığ 2016. 

AKTAŞ, Şerif, “Edebî Metin ve Özellikleri”, Atatürk Üniversitesi, Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Dergisi (Prof. Dr. Hüseyin Ayan Özel Sayısı), S.39, 

Erzurum 2009, s. 192.  

ANDREWS, Walter G., An Introduction To Ottoman Poetry, Chicago 1976.  

ARI, Ramazan, “Klâsik Türk Şiiri Gazel Geleneğinde Duygularla ilişkisi İtibariyle 

Aşk-Fuzûlî Örneği”, Divan Edebiyatı Araştırmaları Dergisi 20, İstanbul 

2018, s. 89. 

ARİSTOTELES, Metafizik, (çev. Ahmet Arslan), Sosyal Yayınları, İstanbul 1996. 

AYAR, Sevda Çilem, Fuzûlî Divanı’nda Bir Üslûp Özelliği Olarak Leff ü Neşr, Fırat 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi), Elazığ 2015. 

BAHADIR, Savaşkan Cem, 16. Yüzyıl Klasik Türk Şiirinde Şarap ve Şarapla İlgili 

Unsurlar, İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi), İstanbul 2012. 

BERNSTEİN Charles, KEROUAC Jack, SONTAG Susan, HEMİNGWAY Ernest ve 

VONNEGUT Kurt, Edebî Teknikler ve 72 Yaratıcı Yazarlık Deneyi, (hzl. 

Alper Çeker), Altıkırkbeş Yay., Kadıköy 2018.      

BİLGEGİL, M. Kaya, Edebiyat Bilgi ve Teorileri, Salkımsöğüt Yayınları, Erzurum 

2015. 



 

265 
 

BOZTEPE, Halil Nihad, Nedîm Dîvânı, İkdâm Matbaası, İstanbul 1338-40. 

ÇAKIROĞLU, Tuba Onat, “Ahmed Yesevî’nin Klâsik Türk Edebiyatı’na Tesiri 

Üzerine Bir Değerlendirme”,  Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, C. 9, 

S. 44, Haziran 2016, s. 171.  

ÇAPAN, Pervin, “Zâtî Dîvânında Edebî Tenkid ve Değerlendirmeler”, Muğla Ü. 

Sos. Bil. Ens. Dergisi, 10. Yıl Özel Sayısı, S. 8, Bahar 2002, s. 32. 

ÇAVUŞOĞLU, Mehmed, “Divan Şiiri”, Türk Dili, Türk Şiiri Özel Sayısı II, (Divan 

Şiiri), C. LII, S.415- 416-417, Temmuz-Ağutos-Eylül, Ankara 1986, s. 4. 

__________, Necati Bey Divanı’nın Tahlili, Kitabevi Yay., İstanbul 2017. 

ÇETİŞLİ, İsmail, Edebiyat Sanatı ve Bilimi, Akçağ Yay., Ankara 2017. 

DAĞDEVİREN, Alican, “Kur’ânî Anlatımda İstifham Hemzesi”, Usûl İslâm 

Araştırmaları Dergisi, S. 27, 2017, s. 50. 

DİLÇİN, Cem, Örneklerle Türk Şiir Bilgisi, TDK Yayınları, Ankara 1997. 

DİZDAROĞLU, Hikmet, Tümce Bilgisi, Türk Dil Kurumu Yay., Ankara 1976. 

ELİAÇIK, Muhittin, “Belâgat Kitaplarında Tecâhül-i Ârif’in Tarif ve Tasnifi”, 

Turkısh Studıes -International Periodical for the Languages, Literature and 

History of Turkish or Turkic, Volume 11/10, Ankara 2016, s. 229. 

ERDEM, Sadık, Neylî, Hayatı,  Şahsiyeti ve Eserleri, Yedi İklim Dergisi, Aralık 

1992 Sayısından ayrı basım, İstanbul 1992. 

__________, Neylî ve Dîvân’ı, Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları, Ankara 

2005.       

EREN, Abdullah, Naz Kitabı-Klâsik Türk Şiirinde Naz, Gece Kitaplığı Yay., Ankara 

2016.  

ERGİN, Muharrem, Türk Dil Bilgisi, Bayrak Yay., İstanbul 1998. 

ERKEN, Jülide, Klâsik Türk Şiirinde Hüsn-i Ta’lîl Sanatı, Muğla Sıtkı Koçman 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi), Aydın 2017.  



 

266 
 

GENÇ, İlhan, “Klâsik Türk Edebiyatı Metinlerini Anlamada Modern Yaklaşımlar”, 

Prof. Dr. Tunca Kortantamer Hatırasına I. Klâsik Türk Edebiyatı 

Sempozyumu (Bildiriler), Erciyes Üniversitesi, C.II, Kayseri 2007, s.393-403. 

__________, “Metin Şerhinde ‘Bilimsellik ve Yorumsallık’ Boyutu”, Uluslararası 

Divân Edebiyatı Sempozyumu (Bildiriler), Beykoz Belediyesi, Prof. Dr. 

Abdülkadir Karahan’ın Anısına, İstanbul 2008. 

__________, Edebiyat Bilimi: Kuramlar-Akımlar-Yöntemler, İzmir 2008. 

GIBB, E. J. Wilkinson, Osmanlı Şiir Tarihi - A Hıstory Of Ottoman Poetry, (çev. Ali 

Çavuşoğlu), C.I-II, Akçağ Yay., Ankara 1999. 

GÖK, Selim, “‘Sevgili Şahbâzıyla Gönül/Can Kuşu Avlamak’ Hayali Üzerine”, 

Uluslararası Uygur Araştırmaları Dergisi, S.14, 2019, s. 95. 

GÜFTÂ, Hüseyin, “Dîvân Şiirinde Vakt-i Seher”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar 

Dergisi (Klâsik Türk Edebiyatının Kaynakları Özel Sayısı- Prof. Dr. Turgut 

Karabey Armağanı), V. 3, s. 123-126. 

HAKVERDİOĞLU, Metin, “Sevgili Neden Servi Boyludur?”, Amasya Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, S.7, s. 221-228.  

İLBOĞA, Mustafa, “Platonik Aşk’ın Diyalektiği”, Süleyman Demirel Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 26, 2011, s. 45. 

İNCE, Ömer, “Edebiyatımızda Metin Şerhi”, Filolojide Akademik Çalışmalar, Ivpe, 

Cetinje 2018, s. 5.   

İNCİ, Günay, Bâkî’nin Gazellerinde Teşbih, Anadolu Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Eskişehir 2007. 

İPEKTEN, Halûk, Fuzûlî (Hayatı, Sanatı, Eserleri), Akçağ Yay., Ankara 1999. 

__________, Bâkî (Hayatı, Sanatı, Eserleri), Akçağ Yay., Ankara 2008. 

KANAR, Mehmet, Fehmî ve Şebisterî’den Şem’ ve Pervâne, İnsan Yayınları, 

İstanbul 2009. 

KANTARCI,  Zeynep, “Sokrates ve Eğitim Felsefesi”, Mavi Atlas Gümüşhane 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, S. 1, 2013, s. 79. 



 

267 
 

KARAHAN, Leylâ Türkçede Söz Dizimi, Akçağ Yay., Ankara 2018. 

KAPLAN, Orhan, 18. Yüzyıl Klasik Türk Şiirinin Estetik Çözümlemesi ve 

Yapılandırmacı Eğitim Sürecinde Kullanımı, Dokuz Eylül Üniversitesi, 

Eğitim Bilimleri Enstitüsü, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), İzmir 2014.  

KAPTAN, Yılmaz, Ahmet Paşa Divanında Edebi Sanatlar, İstanbul Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), İstanbul 

1999. 

KAYA, Bülent, Bâkî Divanı’nda Edebî Sanatlar, Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Ankara 2016.  

KILIÇ, Atabey, Ahmed Neylî Divanı, Ege üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

(Doktora Tezi), İzmir 1994. 

__________, Mîrzâ-zâde Ahmed Neylî (Hayatı, Eserleri, Edebî Kişiliği) ve Divanı, 

Kitabevi Yay., İstanbul 2004. 

__________, Ahmed Hamdî - Belâgat-ı Lisân-ı Osmânî, (İnceleme-Metin-Dizin), 

Laçin Yayınları, Kayseri 2007. 

KOCAKAPLAN, İsa, Açıklamalı Edebî Sanatlar, MEB Yay., İstanbul 2017. 

KORTANTAMER, Tunca, “Teori Zemîninde Metin Şerhi Meselesi” I. Eski Türk 

Edebiyatı Kollogyumu, Ankara 17-18 Ocak 1992.; Ege Üniversitesi Türk Dili 

ve Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, S.VIII, İzmir 1994, s.1-10. 

KÖKSAL, Fatih “Belagât Kitaplarında İki Sanat: Tecâhül-i Ârif ve İstifhâm” 

Türklük Bilimi Araştırmaları, S. 7, Sivas 1998, s. 170-186. 

KUR’ÂN-I KERÎM VE TÜRKÇE ANLAMI (MEÂL), Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, Ankara 1986.  

KURNAZ, Cemal, Hayâlî Bey Divanının Tahlili, Kurgan Edebiyat Yay., Ankara 

2012. 

KÜLEKÇİ, Numan, Edebî  Sanatlar, Akçağ Yay., Ankara 2016. 

MENGİ, Mine, “Metin Şerhi, Tahlili ve Tenkidi Üzerine”, Divan Şiiri Yazıları, 

Ankara 2000, s.73.  



 

268 
 

__________, “Metin İncelemesi Aşamaları, Terimleri ve Bunlardan Biri: Metin 

Tahlili”, Turkish Studies/Türkoloji Araştırmaları, Volume 2/3, Summer 2007, 

s. 407.   

MUALLİM NÂCÎ, Edebiyat Terimleri-Istılâhât-ı Edebiyye, (hzl. M. A. Yekta 

Saraç), Gökkubbe Yay., İstanbul 2004. 

ÖREN, Nurcan Bedir, Neylî, Hayatı, Eserleri, Dîvânı’nın Tenkitli Metni, Selçuk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi),  Konya 1993. 

ÖZMEN, Mehmet, Türkçenin Sözdizimi, Karahan Kitabevi, Adana 2016. 

PALA, İskender, Divan Edebiyatı, Ötüken Neşriyat, İstanbul 1998. 

RECÂİZÂDE MAHMUT EKREM, Ta’lîm-i Edebiyyât, Mihran Matbaası, İstanbul 

1299. 

SARAÇ, M. A. Yekta, Klâsik Edebiyat Bilgisi-Belâgat, Gökkubbe Yay., İstanbul 

2016. 

SEFERCİOĞLU, M. Nejat, Nev’î Dîvânı’nın Tahlili, Gaye Matbaası, Ankara 1990. 

ŞENTÜRK, Ahmet Atillâ, Klâsik Osmanlı Edebiyatı Tiplerinden Rakîb’e Dair, 

Enderun Kitabevi, İstanbul 1995. 

__________, Klâsik Osmanlı Edebiyatı Tiplerinden Sûfî yahut Zâhîd Hakkında, 

Enderun Kitabevi, İstanbul 1996.  

__________, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, C. 1, Osmanlı Edebiyatı Araştırmaları Merkezi,  

İstanbul 2016. 

__________, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, C.2, Osmanlı Edebiyatı Araştırmaları Merkezi, 

İstanbul 2016. 

__________, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, C.3, Dün Bugün Yarın Yayınları, İstanbul 

2019.  

__________, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, C.5, Dün Bugün Yarın Yayınları, İstanbul 

2021. 



 

269 
 

TAHİRU’L-MEVLEVÎ, Edebiyat Sözlüğündeki Uydurma Tabirler-Edebiyat ve Söz 

Sanatları Terimleri Sözlüğü’ne Reddiye, (hzl. Hasan Çelik), Büyüyenay Yay., 

İstanbul 2022. 

TANÇ, Nilüfer, Sâlim Dîvânı’nda (Gazellerde) Edebî Sanatların Kullanımı, Adnan 

Menderes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi), Aydın 2006. 

TARLAN, Ali Nihad, Edebiyat Mes’eleleri, Akçağ Yayınları, Ankara 2017. 

TOLASA, Harun, Ahmet Paşa’nın Şiir Dünyası, Atatürk Üniversitesi Yayınları, 

Ankara 1973. 

__________, “Divân Şairlerinin Kendi Şiirleri Üzerine Düşünce ve 

Değerlendirmeleri”, Türk Dili ve Edebiyatı Araştırma Dergisi, Ege Ü. Ed. 

Fak. Yay., S.1, İzmir 1982, s. 36. 

TOZLU, Musa “Âsım Dîvânı’nda Mûsikî Unsurları”, Divan Edebiyatı Araştırmaları 

Dergisi 13, İstanbul 2014, s. 149-150. 

UÇAN EKE, Nagehan, Nâ’ilî’nin Gazellerinin Şerhi ve Yapısalcılık Açısından 

İncelenmesi, C. I, Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi Yayınları, Muğla 2014. 

__________, Nâ’ilî’nin Gazellerinin Şerhi ve Yapısalcılık Açısından İncelenmesi, 

C.II, Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi Yayınları, Muğla 2014. 

URAL, Mustafa, Fuzûlî’nin Türkçe Dîvânı’ndaki Kasîde, Kıt’a ve Musammatlarda 

Edebî Sanatlar, Ordu Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Ordu 2014. 

UZUN, Adnan, Neylî Dîvânı (Tenkitli Metin), Trakya Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi),  Edirne 1991. 

YENİTERZİ, Emine, “Klasik Türk Şiirinde Ülke ve Şehirlerin Meşhur Özellikleri”, 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi (Klâsik Türk Edebiyatının 

Kaynakları Özel Sayısı- Prof. Dr. Turgut Karabey Armağanı), V.3, s. 328. 

YEŞİLÇİÇEK, Vedat, Bazı Edebî Sanatların Belâgât Kitaplarına Göre Tanım ve 

Tasnifi, Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi),  Ankara 1996. 



 

270 
 

YETİŞ, Kâzım, Talîm-i Edebiyat’ın Retorik ve Edebiyat Nazariyâtı Sâhasında 

Getirdiği Yenilikler,  Atatürk Kültür Merkezi Yayını-Sayı:104, Ankara 1996. 

YILMAZ, Gökçehan Aysel “‘Lezîz’ Redifli Gazellerde Sevgilinin Dudağının Tatlı 

Yiyeceklerle İlişkisi”, Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim Dergisi, 

S.10 (3), s. 927. 

1. ANSİKLOPEDİ MADDELERİ 

ALBAYRAK, Nurettin, “İbrâhim b. Edhem”, DİA, C. 21, İstanbul 2000, s. 295. 

DEMİRCİ, Kürşat, “Muska”, DİA, C.31, İstanbul 2006, s. 265. 

DEMİRCİ, Mehmet, “Hakikat”, DİA, C.15, İstanbul 1997, s. 178. 

DEMİRLİ, Ekrem, “Sûret”, DİA, C. 37, İstanbul 2009, s. 540. 

DURMUŞ, İsmail, “Meânî”, DİA, C. 28, Ankara 2003, s. 204. 

__________, “Mecaz”, DİA, C. 28, Ankara 2003, s. 217.  

__________, “Tecâhül-i Ârif”, DİA, C.40, İstanbul 2011, s. 232. 

ERDEM, Sadık, “Neylî”, DİA, C.33, İstanbul 2007, s. 70. 

KARA, Mustafa, “Gülşeniyye”, DİA, C.14, İstanbul 1996, s. 257. 

KILIÇ, Hulûsi, “Belâgat”,  DİA, C.5, İstanbul 1992, s. 380-381. 

PALA, İskender, “La’l”, DİA, C. 27, Ankara 2003, s. 69. 

SARIKAYA, Meliha Yıldıran, “Tecâhül-i Ârif”, DİA, C.40, İstanbul 2011,  s. 233. 

TOLASA, Harun, “Divan Edebiyatı”, Türk Edebiyatı Ansiklopedisi, C.2, Dergâh 

Yay., İstanbul 1977, s. 328. 

TOPALOĞLU, Bekir, “Tövbe”, DİA, C.41, İstanbul 2012, s. 281. 

ULUDAĞ, Süleyman, “Halka”, DİA, C.15, İstanbul 1997, s. 358-359. 

YAVUZ, Yusuf Şevki, “Kalem”, DİA, C. 24, İstanbul 2001, s. 243-244. 

YÜCEL, İrfan “Hilâl”, DİA, C.18, İstanbul 1998, s. 1. 

 

 



 

271 
 

2. SÖZLÜKLER 

CEBECİOĞLU, Ethem, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Otto Yay., 

Ankara 2014. 

DEVELLİOĞLU, Ferit, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Aydın Kitabevi, 

Ankara 1999. 

DİLÇİN, Cem, Yeni Tarama Sözlüğü, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara 1983. 

ES-SEYYİD EŞ-ŞERİF ALİ B. MUHAMMED EL-CURCÂNİ, Kitabu’t- Ta’rifât, 

Matbaa-i Mehmed Es’ad, İstanbul 1883.      

İBN MANZÛR, Lisânü’l-‘Arab, Dâru’s-Sâdr, C. XII, Beyrut 1990.  

MUALLİM NÂCÎ, Lûgat-ı Nâcî, Çağrı Yay., İstanbul 1987.  

PALA, İskender, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Akçağ Yay., Ankara 1995. 

REDHOUSE, Sir James W., A Turkish and English Lexicon, Beyrut 1996. 

STEİNGASS, F., A Comprehensive Persian-English Dictionary, Beyrut 1982. 

ŞEMSEDDİN SAMİ, Kâmûs-ı Türkî, Kapı Yay., İstanbul 2013. 

TAHİRU’L-MEVLEVÎ, Edebiyat Lügatı, (hzl. Kemâl Edib Kürkçüoğlu),  Enderun 

Kitabevi, İstanbul 1973. 

TÜRKÇE SÖZLÜK, C.1, TDK Yay., Ankara 1988. 

ULUDAĞ, Süleyman, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yay., İstanbul 2012. 

VANLIOĞLU, Mehmet ve ATALAY, Mehmet, Edebiyat Lügati, Atatürk 

Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi Yay.,  Erzurum 1994. 

YAZIM KILAVUZU, TDK Yayınları, Ankara 2005. 

YILMAZ, Mehmet, Edebiyatımızda İslâmî Kaynaklı Sözler (Ansiklopedik Sözlük), 

Enderun Kitabevi, İstanbul 1992. 

 

 

 



 

272 
 

3. YARARLANILAN WEB SİTELERİ 

DEMİRCİ, Fatih, “İki siyasal Eğitim Modeli: Sokrates ve Platon’un Eğitim ve İnsan 

Anlayışları”  Sokratik ve Platonik Eğitim, 

http://www.ayk.gov.tr/wpcontent/uploads/2015/01/DEMİRCİ-Fatih-, s.111-

114. 

GENÇ, Halil İbrahim, “Tasavvuf-Gizli Bir Hazineyim Bilinmektir Muradım”, 

https://birbeyturk.blogspot.com/2018/12/gizli-bir-hazineyim-bilinmektir 

muradm.html 

http://lugatim.com/s/ne 

https://peyzax.com/cupressus-servi-agaci-cesitleri-ve-ozellikleri/ (5. 05. 2022). 

https://sozluk.gov.tr  

http://www.ayk.gov.tr/wpcontent/uploads/2015/01/DEMİRCİ-Fatih-
https://birbeyturk.blogspot.com/2018/12/gizli-bir-hazineyim-bilinmektir%20muradm.html
https://birbeyturk.blogspot.com/2018/12/gizli-bir-hazineyim-bilinmektir%20muradm.html
http://lugatim.com/s/ne
https://peyzax.com/cupressus-servi-agaci-cesitleri-ve-ozellikleri/
https://sozluk.gov.tr/

	YÜKSEK LİSANS TEZİ
	DANIŞMAN
	YÜKSEK LİSANS TEZİ (1)
	DANIŞMAN (1)
	TUTANAK


