
 

 

  

 

TEZ YAZARI 

 

GÜZEL SANATLAR EĞİTİMİ ANABİLİM DALI 

RESİM-İŞ ÖĞRETMENLİĞİ PROGRAMI 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

SANAT ESERLERİNDE YÜZEY, BEDEN VE MEKÂN 

SORGULAMALARININ SEZGİ BAĞLAMINDA 

FENOMENOLOJİK ÇÖZÜMLEMELERİ 

 

EZGİ ŞİMŞEK 

 

İzmir  

2022 

 



 
 

  

DOKUZ EYLÜL ÜNİVERSİTESİ 

EĞİTİM BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ 

GÜZEL SANATLAR EĞİTİMİ ANABİLİM DALI 

RESİM-İŞ ÖĞRETMENLİĞİ PROGRAMI 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

SANAT ESERLERİNDE YÜZEY, BEDEN VE MEKÂN 

SORGULAMALARININ SEZGİ BAĞLAMINDA 

FENOMENOLOJİK ÇÖZÜMLEMELERİ 

 

 

 

Ezgi ŞİMŞEK 

 

 

DANIŞMAN  

Prof. Dr. Tuba GÜLTEKİN  

 

İzmir  

2022 

 



 
 

ETİK İLKE VE KURALLARA UYGUNLUK BEYANNAMESİ 

 

 

 

 

 

 

Yüksek lisans tezi olarak sunduğum “sanat eserlerinde yüzey, beden ve mekân 

sorgulamalarının sezgi bağlamında fenomenolojik çözümlemeleri” adlı çalışmanın içerdiği 

fikri izinsiz başka bir yerden almadığımı; çalışmamın hazırlık, veri toplama, analiz 

ve bilgilerin sunumu olmak üzere tüm aşamalarında ve bölümlerinin yazımında 

bilimsel etik ilke ve kurallara uygun davrandığımı, tez yazım kurallarına uygun 

olarak hazırlanan bu çalışmada kullanılan her türlü kaynağa eksiksiz atıf yaptığımı ve 

bu kaynaklara kaynakçada yer verdiğimi, ayrıca bu çalışmanın Dokuz Eylül  

Üniversitesi tarafından kullanılan bilimsel intihal tespit programıyla tarandığını ve 

intihal içermediğini beyan ederim. Herhangi bir zamanda aksinin ortaya çıkması 

durumunda her türlü yasal sonuca razı olduğumu bildiririm. 

 

 

 

 

16/06/2022 

 

 

 

Ezgi ŞİMŞEK 

 



 

 

 



i 

 

TEŞEKKÜR 

 

 

 
Lisans ve yüksek lisans eğitimim sürecinde tüm bilgi birikimiyle yürümüş 

olduğum yolu aydınlatan, düşünceleri ile bana ilham veren, tez yazım aşamasında desteğini 

hiç esirgemeyen kıymetli danışmanım  Sayın Prof. Dr. Tuba Gültekin’e çok teşekkür ederim. 

Aynı zamanda ilerlemekte olduğum akademik yolda emeği geçen Dokuz Eylül Üniversitesi 

Buca Eğitim Fakültesi Resim İş Eğitimi Anabilim Dalı öğretmenlerim: Prof. Dr. Cemile 

Arzu Aytekin, Doç. Dr. Sibel Almelek İşman  ve eğitim yönetimi anabilim dalı  Dr. Öğret. 

Üyesi Namık Öztürk’e teşekkürlerimi sunarım. 

Bu günlere gelmeme vesile olan  babam Mikdat ve annem Fatma Zehra ŞİMŞEK’e  

sonsuz şükranlarımı sunarım.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ii 

 

İÇİNDEKİLER 

 
ÖZET ................................................................................................................................. vii 

ABSTRACT ..................................................................................................................... viii 

BÖLÜM I ................................................................................................................................. 1 

GİRİŞ ....................................................................................................................................... 1 

1.1. Problem Durumu .................................................................................................. 1 

1.2. Amaç ve Önem..................................................................................................... 1 

1.3. Problem Cümlesi / Alt Problem Cümleleri .......................................................... 2 

1.4. Sınırlılıklar. .......................................................................................................... 2 

1.5. Varsayımlar .......................................................................................................... 2 

1.6. Tanımlar ............................................................................................................... 3 

BÖLÜM II ............................................................................................................................... 5 

KURAMSAL ÇERÇEVE / KAVRAMSAL ÇERÇEVE / İLGİLİ ARAŞTIRMALAR ......... 5 

2.1. Fenomenoloji nedir? Fenomenoloji kavramları ……………………………………...….5 

         2.1.1. Fenomenoloji kuramcıları- temsilcileri…………………………………………..5 

            2.1.2. Fenomenolojik yaklaşım…………………………………………...…………13  

         2.2. Sezgisel yaklaşım…………………………………………………...…………….26 

            2.2.1. Sanat eserlerinde sezgi kavramının incelenmesi …………………………..…30 

         2.3. Sanat eserlerinde acı ve şiddet yaklaşımının incelenmesi………………..………31 

         2.4. Sanat eserlerinde kendine mal etme yaklaşımının incelenmesi ……………....…34 

         2.5. Sanat eserlerinde beden ve ego ilişkisi yaklaşımının incelenmesi…….…………36 

         2.6. Sanatsal üretim sürecinde yüzey analizleri…….…………………………..…….38 

         2.7. Sanatsal üretim sürecinde beden analizleri……………………..………………..39 

         2.8. Sanatsal üretim sürecinde mekân analizleri………………………..……………..41 



iii 

 

         2.9. İlgili Araştırmalar …………………………………………………..…………….43 

BÖLÜM III ............................................................................................................................ 48 

YÖNTEM .............................................................................................................................. 48 

3.1. Araştırmanın Modeli / Deseni ................................................................................ 48 

3.2. Evren / Örneklem / Çalışma Grubu / Katılımcılar ................................................. 48 

3.3. Veri Toplama Süreci ve Araçları............................................................................ 48 

3.4. Tasarım, Geliştirme, Uygulama Süreci .................................................................. 48 

3.5. Verilerin Analizi ................................................................................................. …49 

3.6. Araştırmanın Geçerliği ve Güvenirliği ................................................................... 49 

3.7. Araştırmacının Rolü ............................................................................................... 49 

BÖLÜM IV ............................................................................................................................ 50 

BULGULAR .......................................................................................................................... 50 

         4.1. Sanat Eserlerinde Sezgi Kavramının Çözümlenmesi……………………...…..….50 

            4.1.1. Yüzey Çözümlemeleri………………………………………………………...50 

            4.1.2. Beden Çözümlemeleri………………………………………………...………52 

            4.1.3. Mekân Çözümlemeleri …………………………………………………….....54  

         4.2. Sanat Eserlerinde Acı ve Şiddet Yaklaşımının Çözümlenmesi…………..…….…55 

             4.2.1. Yüzey Çözümlemeleri………………………………………………………..55 

             4.2.2. Beden Çözümlemeleri………………………………………………………..56 

             4.2.3.Mekân Çözümlemeleri………………………………………………………..60 

         4.3. Sanat Eserlerinde Kendine Mal Etme Yaklaşımının Çözümlenmesi……………..62 

             4.3.1. Yüzey Çözümlemeleri………………………………………………………..62 

             4.3.2. Beden Çözümlemeleri………………………………………………………..63 

             4.3.3. Mekân Çözümlemeleri……………………………………………………….64 

         4.4. Sanat Eserlerinde Beden ve Ego İlişkisi Yaklaşımının Çözümlenmesi ………….66 

             4.4.1. Yüzey Çözümlemeleri………………………………………………………..66 

             4.4.2. Beden Çözümlemeleri………………………………………………………..67 

             4.4.3. Mekân Çözümlemeleri……………………………………………………….70 

BÖLÜM V ............................................................................................................................. 72 

TARTIŞMA, SONUÇ VE ÖNERİLER ................................................................................. 72 



iv 

 

5.1. Tartışma .................................................................................................................. 72 

5.2. Sonuç ...................................................................................................................... 76 

        5.3.Öneriler………………..……………………………………………………………82 

KAYNAKÇA ......................................................................................................................... 83 

EK 1. .................................................................................................................................. 96 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Şekil 1. Kurt Schwitters, ’’Merz 32 A. Kiraz Resim’’, 91,8 x 70,5 cm,  

1921…………………………….............................................................................................50  

Şekil 2. George Khut,’’Drawing Breath (Nefes Almak) ’’, (with John Tonkin), Video, 

Gallery 4a, Asia-Australia Arts Center Hay Street, Sydney, Australia, 

2004,……………………………...………………………………………………………….52 

Şekil 2.1..……….…………...……………………………...……………………….…….....52 

Şekil 2.2.……………………………………………………………………………………..53 

Şekil 3. Yves Klein, “The Void (Boşluk)” Galeri Iris Clert, Paris, Fransa, 

1958…...……………………………………………………………………………………..54 

Şekil 4. Jenny Saville, ‘’Witness (Tanık) ’’, 269,8 x 219,7 cm, tuval üzeri yağlı boya, 

Gagosian Galeri, Londra, 

2009……………………………………………………………………….............................55 

Şekil 5. Marina Abramovic ve Ulay, AAA-AAA performansından görüntü, 

1978………………………………………………………………………………………….56 

Şekil 6. Marina Abramovic, ’’Ritim 0’’ performans görüntüleri Napoli, 

1974………………………………………………………………………………………….57 

Şekil 7. Gina Pane, ’’Azione Sentimentale (Azione Duygusal)’’, 

1973………………………………………………………………………………………….59 

Şekil 8. Barbara Kruger, New York'taki Mary Boone Galerisi'ndeki yerleştirmesi, 

1991..………………………………………………………………………………………...60 

Şekil 9. Tracey Emin, ’’Everyone I have slept with (Yattığım Herkes) ’’, 1963-

1995...………..........................................................................................................................61 

Şekil 10. Robert Raushenberg, ’’Bufalo II’’, New York Sanat Merkezi, Amerikan Vicdanı: 

Çağdaş Resimler Sergisi, 

1964………………………………………………………………………………………….62 

Şekil 11. Cindy Sherman, İsimsiz Film Kareleri Untitled #92, New York Artists Space, 

1970………………………………………………………………………………………….63 



vi 

 

Şekil 12. Cindy Sherman, #56, 1980 ve Candace Hilligoss, Carnival of Souls (Ruhların 

Karnavalı),1962………………………………………………………………………………

……………………………………………………………………………………………….63 

Şekil 13. Jenny Holzer, Anıt,  1977-79 ve Inflammatory Essays (Ateşli Yazılar) , 1979-82. , 

Chicago Çağdaş Sanat Müzesi, 

2009………………………………………………………………………………………….64 

Şekil 14. Rene Magritte, Popular Panorama (Popüler Panorama), 120x80cm, Wikiart, 

1926…………..……………………………………………………………………………..66 

Şekil 15. Marina Abramovic, ’’Relation In Space (Uzayda İlişki)’’, Performans görüntüsü, 

Giudecca Venedik Bienali, 1976…………………………………………………………….67 

Şekil 16.Cindy Sherman, Başlıksız No. 67. Arka Ekran Projeksiyonları, 1980………….…68 

Şekil 17. Stelarc, ’’The Thırd Hand (Üçüncü Kol)’’, Maki Galerisi, Tokyo, 1982………....69 

Şekil 18. Orlan, ’’Omnipresence (Her Yerde Bulunma) ’’ 7. Cerrahi-Performansı, New 

York, 1993…………….……………………………………………………………………..70 

  



vii 

 

ÖZET 

SANAT ESERLERİNDE YÜZEY, BEDEN VE MEKÂN 

 SORGULAMALARININ SEZGİ BAĞLAMINDA FENOMENOLOJİK 

ÇÖZÜMLEMELERİ 

 

Bu tezde sanat eserlerinde yüzey, beden ve mekân sorgulamalarının sezgi 

bağlamında fenomenolojik çözümlemelerinin yapılması, araştırmanın temel problemi olarak 

amaçlanmıştır. Araştırmanın temel problemi, oluşturulan alt başlıklarda çözümlenmiştir. 

Çalışmada, nitel araştırma yöntemlerinden betimsel tarama modeli kullanılarak veriler elde 

edilmiştir. Araştırmada faydalanılacak felsefi disiplin, Edmund Husserl’in fenomenoloji 

anlayışı olup, felsefe alanında araştırılan anlatımlar sanatsal yöntem ile çözümlenirken, 

sanatsal anlatımlarda yer alan ifadeler için felsefi yöntemler bir araç olarak kullanılmıştır. 

Felsefi alanda estetik deneyim ile sezgisel deneyim beraber fenomenolojik bir problem 

şeklinde ele alınmıştır. Fenomenler dünyasına odaklanan fenomenoloji dolaylı şekilde 

sezgisel dünyanın görünümü ile oluşan sanat eserlerine de odaklanarak sanatın asıl anlamını 

ortaya çıkartır. Sanatta ve felsefede sezgi kavramı üretim sürecinin temelini oluşturur. Bu 

bağlamda çalışmanın ana başlığı ele alınarak dört alt başlıkta çözümlenirken, elde edilen 

veriler kapsamında birinci başlıkta fenomenoloji felsefesi, kuramcıları ve bu kuram üzerinde 

tarihsel süreçteki değişimler incelenmiştir. İkinci başlıkta sezgi kavramının estetik ve 

fenomenolojideki yeri incelenmiştir. Diğer başlıklarda, alt problemlerde yer alan acı-şiddet, 

kendine mal etme, beden-ego ilişkisi temaları kuramsal çerçevede açıklanmıştır. Aynı 

zamanda sanatsal üretim sürecinde yüzey, beden, mekân analizlerine açıklamalar 

getirilmiştir. Bu bilgiler kapsamında, araştırmaya konu olan örnek sanatçıların, sanatsal 

üretimleri sürecinde ele alınan kavramları,  semboller ve imgeler bağlamında eserlerine nasıl 

aktardıkları kompozisyon tekniklerine göre ilişkilendirilerek fenomenolojik yaklaşım ile 

ilişkisel çözümlemesi yapılarak veriler elde edilmiştir. Sanatçıların çalışmalarını 

oluşturdukları süreçte çeşitli sanatsal malzemeleri bir araya nasıl getirdikleri ve bunların 

amaca ne şekilde kanalize ettikleri incelenerek analiz edilmiştir. Tezin temel kavramları ve 

terimler tanımlanarak, teorik olarak elde edilen veriler, eserlerde acı ve şiddet, kendine mal 

etme ve beden ego ilişkisi bağlamında görsel ve içerik çözümlemeleri yapılarak, 

fenomenolojik yöntem ile ilişkilendirilerek tezin sonucuna ulaşılmaktadır.  

Anahtar Kelimeler: Acı, beden, ego, fenomen, fenomenoloji, kendine mal etme, 

mekân, sezgi, şiddet, yüzey. 



viii 

 

ABSTRACT 

PHENOMENOLOGICAL ANALYSIS OF SURFACE, BODY AND SPACE 

ENQUIRIES IN THE CONTEXT OF INTUITION IN ART WORKS 

In this thesis, the main problem of the research was determined as phenomenological 

analyses of surface, body and location queries in the context of intuition. The main problem 

of the research was analyzed in sub-headings. In this research, data were obtained through a 

descriptive survey model, which is a qualitative research method. The philosophical 

discipline used in the research is Edmund Husserl’s phenomenology concept. While the 

narrations researched in the philosophy field are analyzed with the artistic method, 

philosophical methods were used as a tool for expressions in artistic narrations. Aesthetic 

experience and intuitional experience in the philosophical field were discussed together as a 

phenomenological problem. Phenomenology, which focuses on the world of phenomena, 

indirectly reveals the real meaning of art by also focusing on the artworks, which are formed 

with the image of the intuitional world. The concept of intuition constitutes the basis of 

production process in art and philosophy. In this context, while the main heading is 

discussed and analyzed in four sub-headings, within the scope of the obtained data, the 

phenomenology philosophy, its theoreticians and the changes on this theory in the historical 

process were examined under the first heading. The place of the concept of intuition within 

aesthetics and phenomenology were examined under the second heading. Under the other 

headings, themes of pain-violence, appropriation, and body-ego relationship, which appear 

as sub problems, were explained within the theoretical frame. At the same time, analyses of 

surface, body and location in the artistic production process were explained. Within the 

scope of this information, how the artists who are the sample subjects of the research 

conveyed the mentioned concepts during their production process through symbols and 

images were correlated according to their composition techniques and data were obtained 

through a correlation analysis with the phenomenological approach. How artists gather 

various artistic tools during the production of their work and how these are channeled to the 

purpose were investigated and analyzed. The main concepts and terms of the thesis were 

defined and the data obtained theoretically were analyzed in terms of imagery and content in 

the context of pain and violence, appropriation and body-ego relationship in the artworks, 

reaching the conclusion of the thesis by a correlation with the phenomenological method.  

Keywords: Pain, body, ego, phenomenon, phenomenology, appropriation, location, 

intuition, violence, surface.  



1 

 

BÖLÜM I 

GİRİŞ 

1.1.  Problem Durumu  

20. yüzyılda fenomenoloji ile estetik deneyimin gidişatları felsefi tartışmaların 

merkezinde kesişmiştir. Bu bağlamda en başından beri görüngü dünyasıyla alakadar olan 

Husserl fenomenolojisi, sezgisel dünyanın görünümü ile dolayısıyla da bu bağlamda oluşan 

sanat eserlerinin de varoluşu arasındaki bölünmeyi ve birliği belirleyen fenomenler 

dünyasıyla da ilgilenmektedir. Husserl, sezgisel tecrübe ile estetik tecrübe arasındaki 

bağlantıyı fenomenolojik bir problem olarak ele alır. Bu anlamda fenomenolojinin teorik 

süreci, yaşadığı değişimler hakkında bilgi vermekte olan bu araştırmada, sezgi kavramının 

sanatçı algısına yansımaları incelenerek ortaya çıkan eserlere fenomenolojik çözümlemeler 

getirilmiştir. Aynı zamanda araştırmanın sınırlandırıldığı yüzey, beden ve mekânsal 

alanlarda acı- şiddet, kendine mal etme ve beden- ego ilişkileri bağlamında örneklemde yer 

alan sanatçıların eserlerinin sembolik ifade biçimleri, renk ve biçim algısı kapsamında 

fenomenolojik yaklaşımla içerik analizleri yapılmıştır. 

1.2.  Amaç ve Önem   

Husserl'in fenomenolojik argümanına dayanan bu araştırmada, fenomenolojik felsefe 

ve teorisyenleri incelenmekte ve örneklemde yer alan sanatçıların eserlerinde sezgi kavramı 

bağlamında alt başlıklarda yer alan temalar üzerinden yüzey, beden, mekân algısının 

fenomenolojik çözümlemelerini yapmak tezin temel amacını oluşturmaktadır. Tezin 

örnekleminde yer alan sanatçıların seçimleri alt başlıklarda yer alan temalara göre 

belirlenmektedir. Alt başlıklarda oluşturulan beden-ego ilişkisi, şiddet-acı ve kendine mal 

etme fenomenlerinin sanatçıların yaşam süreçlerinde incelenerek sanat eserlerinde sembolik 

çözümlemeleri yapılmaktadır.  

Sanat ve felsefede fenomenler ve sezgi, yaratıcı sürecin temelini oluşturmaktadır. Bu 

nedenle sezgi kavramının fenomenler dünyasıyla bağını örnek sanatçılar ve eserleri aracılığı 

ile yüzey, beden ve mekânsal alanlarda nasıl etkileşimler sağladığını incelemek önemlidir. 

Sanatçıların, sezgileri ve tutkularının yardımıyla acı-şiddet, beden-ego ilişkisi ve kendine 

mal etme (öz uyumu) fenomenlerini, sanatsal üretim süreçlerine dâhil ederek kendi 

aralarında, eserleri ve izleyicileri arasında nasıl öngörülemeyen ilişkiler kurabildikleri analiz 

edilmiştir. 



2 

 

1.3.  Problem Cümlesi / Alt Problem Cümleleri  

Sanat eserlerinde yüzey, beden ve mekân sorgulamalarının sezgi bağlamında 

fenomenolojik çözümlemeleri nasıldır? 

 Sanatta sezgi kavramının sanatçı algısında fenomenolojik çözümlemeleri nelerdir? 

 Sanat eserlerinde sezgi kavramının yüzey, beden, mekân sorgulamalarında 

fenomenolojik çözümlemeleri nasıldır? 

 Sanatta acı ve şiddet temasında yüzey, beden ve mekân ilişkilendirmeleri nasıldır? 

 Sanatta kendine mal etme eyleminin sanatçı resimlerindeki tasarım algılarının 

çözümlenmesi sürecinde yüzey, beden, mekân oluşumları nasıl gerçekleşmiştir? 

 Sanatta beden ve ego ilişkisi bağlamında yüzey, beden, mekân ilişkilendirmeleri nasıldır? 

1.4.  Sınırlılıklar  

Bu araştırma üç ana kategoriyle sınırlandırıldı. Yüzey, beden ve mekânda sezgi 

kavramı bağlamında, alt başlıklarda yer alan temalar üzerinden sorgulamalar yapan 

sanatçılar şeklinde üç kategoride incelenmiştir. Sezgi kavramı aracılığı ile kendi sanatsal 

ifadelerini acı, şiddet, beden- ego ilişkisi ve kendine mal etme konuları kapsamında yüzeyde 

kullanan sanatçılar; Jenny Saville, Kurt Schwitters, Rene Magritte, Robert Raushenberg. Acı, 

şiddet, beden- ego ilişkisi ve kendine mal etme konularını mekân içerisinde sorgulayan 

sanatçılar; Barbara Kruger, Jenny Holzer, Tracey Emin, Yves Klein’dir. Acı, şiddet, beden- 

ego ilişkisi ve kendine mal etme konularını beden üzerinde sorgulayan sanatçılar; Cindy 

Sherman, George Khut, Gına Pane, Marina Abramović, Orlan, Stelarc isimli sanatçılar 

olmak üzere amaçlı örneklemde konular sınırlandırılmıştır. 

1.5.  Varsayımlar  

Araştırmada konu ile ilgili elde edilen yazılı ve görsel kaynaklardaki veriler bilimsel 

bilgi olarak kabul edilmiştir. Kullanılan kaynakların geçerli ve güvenilir olduğu, araştırma 

kapsamında yer alan konuları açıklayacak nitelikte olduğu ve eser çözümlemesi yapılarak 

elde edilen bilgilerin gerçeği yansıttığı varsayılmıştır. Araştırmanın örneklemi olarak seçilen 

sanatçıların eserlerinin konuyu yeterli ölçüde temsil etmekte olduğu yazılı, görsel, video 

kaynakların güvenilir ve doğru olduğu varsayılmıştır. 

 

 



3 

 

1.6.  Tanımlar  

Acı: Gelişi güzel bir dış etkenin sebep olduğu rahatsızlık (TDK). 

Algı: Duyusal organların fiziksel olarak uyarılmasının neden olduğu sinir sistemi 

sinyallerinden oluşur ve bir şeye ilgi doğrultarak o şeyin idrakına varmaktır (TDK). 

Beden: İnsanların dünya yaşamında ruhlarını içinde tutsak eden canlı varlık. 

Düşünüm/Refleksiyon: Aktif bir ide olan refleksiyon dikkatli bir zihni 

yoğunlaşmadır.  Yani refleksiyon zihnin kendi yapısını ve geçmişini daha iyi anlamak için 

kendine doğru dönme eylemine, kendine yönelik düşünceye ve bu düşünceden ortaya çıkan 

fikre gönderme yapar (Küçükalp, 2015). 

Ego: Ego, Latince kökenli olup benlik, benmerkezci ve ben anlamına gelir. Benlik, 

Sigmund Freud'la aynılaşan bir psikanaliz terimidir. İnsanın şahsi özelliklerini gözeterek 

bilinçaltı isteklerinden kimilerine izin verme halidir (Soyer, 2010). 

Epokhe: Saf öze ulaşmak için doğal tutumu parantez içine almaktır (Zahavi, 2020). 

Eylem: Bu terim insanların davranışlarını, yaptıkları işleri çeşitli ekler alarak kişi ve 

zamana bağlı olarak anlatan kelimedir. Bir durumu değişiklik yapma ve daha ileriye götürme 

yönünde etkide bulunma çabasıdır. 

Fenomen: Grekçede yer aldığı şekli özlere karşıtlık olarak belirtilen fenomen 

kavramı, günlük dil içerisinde duyular aracılığı ile gözlemlenen süreç, şey, olay, olgu, 

görünen için kullanılmaktadır (Küçükalp, 2015).  

Fenomenoloji (görüngübilim): Alman filozofu Edmund Husserl tarafından 

kurulmuş olan bilincin çok çeşitli formlarıyla dini estetik, ahlaki her türlü doğrudan 

deneyimi analiz eden bilim” olarak tanımlanmıştır (Cevizci, 1999, s. 341, 342).  

Fenomenolojik Redüksiyon (indirgeme): Türkçeye çevrildiği şekli ile indirgeme 

anlamına gelen redüksiyon Husserl’in bilginin kökenine erişmek için kullandığı ve 

fenomenolojinin temel taşlarından olan bir terimdir. Redüksiyon Epokhe aracılığıyla ortadan 

kaldırılan yaşam dünyasının bilince yönlendirilmesiyle yeniden oluşturulması anlamına gelir 

(Küçükalp, 2015).  

Kavram: Fikirlerin, davranışların, nesnelerin zihindeki soyut ve genel tasarımı 

(TDK). 



4 

 

Kendine mal etme: Herhangi bir nesneyi benimsemek, kendinin saymak (TDK). 

Mekân: Uzay, varoluş, beden anlamına gelen "kevn" kelimesinden türetilmiş olan 

mekân Arapça bir kelimedir (Aydıntan, 2001).  Mekân, insanların içinde hareket ederek 

eylemde bulunabildiği üç boyutlu nesnelerin oyulmasıyla elde edilen kavramsal bir varlıktır 

(Göler, 2009). 

Sezgi: Sezgi sözcüğü, Latince’’intuitio’’ (anlamak, görmek, dikkatlice bakmak, 

hemen kavramak, sezip keşfetmek) eyleminden oluşan bir isimdir’’ (Descartes, 2017). 

Yönelimsellik: Yönelimsellik bütün bilinç eylemlerinin bir nesneye 

yönlendirildiğini ve bilincin de özünde kendi nesnesini var ettiği sebebiyle her bilinç 

yaşantısının da bir şeyin bilinci olduğunu açıklamak için kullanılan fenomenolojik bir 

görüştür (Küçükalp, 2015). 

Yüzey: Bir cismi uzaydan ayıran dış ve yaygın bölüm (TDK). 

 

 

 

  



5 

 

BÖLÜM II  

KURAMSAL ÇERÇEVE / KAVRAMSAL ÇERÇEVE / İLGİLİ 

ARAŞTIRMALAR 

2.1. Fenomenoloji Nedir? Fenomenoloji Kavramları 

2.1.1. Fenomenoloji Kuramcıları-Temsilcileri 

Edmund Husserl tarafından geliştirilmiş olan fenomenolojik felsefe görüşünün, öncü 

isimleri Martin Heidegger (1889-1976), Alfred Schutz, Jean Paul Sartre (1905-1980), 

Mourice Merleou-Ponty (1908-1961) ve Emmanuel Levinas ’tır (1906-1995).  Adı geçen 

filozoflar fenomenolojinin uygulanması bakımından çalışmalarında farklılık 

göstermektedirler ancak ortak noktaları, yaşamın bir bütün olarak düşünülmesi gerektiğini 

savunmalarıdır (Holt & Sandberg, 2013).  

Edmund Gustav Albrecht Husserl (1859-1938) Moravia şehrinin Prossnitz 

kasabasında doğmuştur (Küçükalp, 2015).  On yaşında ilkokulu bitirerek Morava bölgesinde 

yer alan Staatsgymnasium’da lise eğitimini tamamlar. 1876 yılında Leipzig Üniversitesine 

kaydolur (Kockelmans, 1994). 1876-1878 yılları aralığında Brentano 'nun eski bir öğrencisi 

olan felsefe profesörü Thomas Masaryk danışmanlığında fizik, felsefe ve matematik çalışır 

(Küçükalp,2015). Husserl 1878 yılında Berlin de yer alan Friedrich Wilhelm Üniversitesine 

kaydolarak dönemin en iyi matematikçileri olan Leopold Kronecker, Emst Krummer ve Cari 

Weierstrass'la tanışır. Bu isimler Husserl'i katı ve disiplinli düşünmeye yönlendirerek zaman 

içinde matematik felsefesine ilgi duymasını sağlarlar. Kişisel çalışmaları derinleştikçe felsefi 

konulara yoğunlaşan Husserl 1881 yılında Viyana Üniversitesine kaydolur. Husserl’in 

buradaki amacı çalışmalarını matematikçi Leo Königsberger’in rehberliğinde tamamlamaktır 

(Kockelmans, 1994). 1883 yılında matematik alanında doktorasını bitiren Husserl, Berlin’e 

dönerek Weierstrass’ın asistanı olur. Ancak o sırada Weierstrass hastalanır ve Masaryk 

Husserl’e Viyana’ya dönmesini ve Franz Bretano ile çalışmasını önerir. Bu öneriye uyan 

Husserl 1884 yılında Viyana’ya döner ve Brentano 'nun seminerlerine katılır (Landgrebe, 

1981; akt. Küçükalp, 2015). Mantık, psikoloji, ahlak konularına ilişkin olan bu seminerler 

Husserl’e oldukça etki eder (Kockelmans, 1994). Brentano, Husserl’e felsefenin en kati ruh 

bilimi olarak değerlendirilmesi gerektiğini aşılar. Husserl’in Brentano’ya karşı hissettiği 

borçluluk hissinin göstergesi tezinin alt başlığında yer alan "psikolojik analizler" olarak 

karşımıza çıkar (Landgrebe, 1981; akt. Küçükalp, 2015).  Brentano Husserl’i yönelimsellik 

kavramıyla da tanıştırır ve Husserl ilerleyen süreçte bu kavramı fenomenolojinin merkez 



6 

 

noktasına koyarak yeniden ele alır (Kockelmans, 1994). 1886-1901 yılları arasında Husserl 

fenomenolojik yaklaşımını kavram olarak kullanıma dâhil eder (Küçükalp, 2015). 1886 

yılında Brentano’nun yönlendirmesiyle Husserl, Halle Üniversitesinde Cari Stumpfun’ın 

asistanı olarak psikoloji eğitimi alır, doçentlik tezini tamamlar ve Halle Üniversitesine 

öğretim görevlisi olur. Burada bilgi kuramı, mantık, etik, psikoloji dersleri verir 

(Kockelmans, 1994). Husserl’in felsefeye yaklaşımı, erken dönemde mantık, epistemoloji ve 

yönelimselliğin çözümlemelerinden, olgun bir aşkın felsefeye, daha sonra da geç dönem 

öznelerarasılık ve yaşam dünyasının çözümlemelerine doğru ilerler (Yılmaz, 2018). Husserl 

1891 tarihinde yayımladığı Aritmetik Felsefesi: Psikolojik ve Mantıksal İncelemeler adını 

taşıyan eserinde Gottlob Frege’nin yorumlarından da etkilenerek erken dönem eserlerinde 

takip ettiği psikolojizm tavrından uzaklaşır. 1900 tarihinde yayımladığı mantıksal 

incelemeler ilk bölümünde her türlü psikolojizmi reddeder. Mantıksal incelemeler eserine o 

dönemin alimlerinin bakış açısı çok olumlu olmuş ve Husserl’in mühim bir filozof olduğu 

kanısına varmışlardır. Bu gelişmelerin neticesinde Husserl 1901 tarihinde Göttingen 

Üniversitesine profesör olur ve 1916 yılına kadar hocalık yapar (Kockelmans, 1994). Burada 

Mantık Araştırmaları eserinin yayımlanmasıyla tanınan Husserl kapsamlı bir öğrenci 

grubuna konferanslar sunar (Küçükalp, 2015). Göttingen sürecinden sonra Husserl, ilerleyen 

süreçte ‘Fenomenoloji Düşüncesi’ ismiyle yayımlanacak olan beş konferans verir. Bu 

konferansların konusu psikolojik olandan fenomenolojik konulara geçişin bir adımı olan 

indirgeme ile ilgilidir (Moran, 2000). İndirgeme ile dış dünyaya dair tüm hipotezler, dizgesel 

şekilde ayraç içine alınacaktır. Husserl bu konu üzerine düşüncelerini Göttingen'de 

geliştirmiştir. Göttingen Husserl için deneyüstü fenomenolojik yöntemi, zaman şuurunun 

fenomenolojik yapısı, tekil deneysel fikrin görüş yapısı ve insanın soyut sisteminde inter-

sübjektivite kavramın temel rolü gibi mühim felsefi araştırmaları gerçekleştirdiği yer olarak 

imtiyazlı bir öneme sahiptir (Bayer, akt. Küçükalp, 2015).  

Çalışmalarında olgunluk evresine ulaşan Husserl için fenomenoloji, hakikat ile ilgili 

uğraşlardan vazgeçildiğinde geriye kalanla ilgilidir. Bu fikir Husserl’in ‘Düşünceler I: Saf 

Fenomenolojiye Genel Giriş’ isimli çalışması üzerinde belirleyici bir etki alanına sahip 

olmuştur. Eserde fenomenolojinin düzenli bir sunumu yapılmaktadır (Moran, 2000). Ideas I, 

içeriği dört ana bölüm olarak oluşturulmuş fenomenolojiye yaygın bir giriş niteliğinde olan 

bir eserdir (Husserl, 1983; akt. Küçükalp, 2015). Husserl için verimli bir dönem olarak geçen 

süreçte kendisi birçok eser kaleme almış lakin sadece iki eserini yayımlamıştır. Bir eseri 

Logos dergisinde yer alan’’Kesin Bir Bilim Olarak Felsefe’’ isimli makalesi, bir diğer 

başeser olarak kabul gören çalışması “Düşünceler" birinci cildidir (Kockelmans, 1994). 



7 

 

Husserl 1916-1938 yılları aralığında Freiburg’da görev alır (Küçükalp, 2015). Freiburg 

Üniversitesi'ndeki ilk dersini 1917 tarihinde "Saf Fenomenoloji, Araştırma Alanı ve Metodu" 

isimli konferansı ile gerçekleştirir. Bu konferans Husserl’in çalışma programının genel 

çerçevesini oluşturmuştur (Kockelmans, 1994). Konferansın içeriğinde felsefenin ancak 

fenomenoloji aracılığı ile kesin bir bilim olabileceğine ve tüm felsefi araştırma alanlarının 

saf fenomenoloji ile temellenebileceğine vurgu yapılmaktadır (Moran, 2000). Husserl’in bu 

dönemine baktığımızda, felsefi fikir süreci bakımından geçmiş dönemlerinde geliştirdiği 

fikirlerini derinleştirerek yeni sorunlara yönlendiği görülmektedir. Kockelmans (1994) 

Husserl, 1918 yılına gelindiğinde Londra'da fenomenolojik felsefe ve yöntem ile ilgili 

konferanslar verir. Bir yıl sonra Heidegger, Husserl'in asistanlığını yapmaya başlar ve 1926 

yılına kadar devam eder. Bu sürecin bir getirisi olarak Heidegger "Varlık ve Zaman” eserini 

Husserl'e adamıştır. Daha sonra Husserl de Heidegger’i, Encyclopaedia Britannica’da 

çıkacak olan fenomenoloji maddesi üstünde çalışmalara dâhil eder. Lakin makaleyi fikir 

ayrılıklarından dolayı birlikte tamamlayamazlar. Heidegger’in fenomenolojiye bakış açısı 

Husserl fenomenolojisi ile farklıdır. Husserl 1928 senesinde Freiburg Üniversitesi'nden 

emekli olur ancak felsefe çalışmalarına devam eder. 1928'de Amsterdam'da peşpeşe 

konferanslar verir. 1929 yılında Paris’te, Descartes'ın Felsefe Üzerine Meditasyonlar’ının üç 

yüzüncü yılı sebebi ile fenomenoloji üzerine dersler verir. Moran (2000) 1925 ve 1929 yılları 

aralığında Husserl psikolojinin doğal tutum ile işleyen alt yapısına ve deneyüstü 

(transandantal) felsefe ile insan bilimi (antropoloji) arasındaki ilişkiyi araştırmalarının 

merkezine alır. Bu süreçte Husserl’in incelediği ilişkide ayrım yapabilmesi için 

fenomenolojik yaklaşım ile doğal tutum arasındaki başkalıkları ortaya koyması 

gerekmektedir. Kockelmans (1994) ilerleyen süreçlerde Husserl derslerini’’Kartezyen 

Meditasyonlar’’ başlığı altında kitap olarak yayımlar daha sonra 1930 tarihinde de İdeas 

eserine eklediği’’ son not’’ ile kitabı tekrar yayımlar. Husserl için zorlu bir dönem olan 1933 

yılına geldiğimiz de Hitler Almanya yönetimine el koymuştur akabinde 1935 yılında 

yürürlüğe yeni bir kanun sokar. Bu kanuna göre Husserl’in öğretim lisansına el koyulur ve 

Alman vatandaşlığından çıkarılır. O sıralarda Husserl’in yayımlanmış eserleri yasaklanmaz 

ancak Almanya’da yeni bir eser yayımlaması yasaklanır. 1936 yılından itibaren Husserl’in 

adı Freiburg Üniversitesi listesinden kaldırılır. Hayatının son dönemlerinde zatürre 

rahatsızlığına yakalanan Husserl çalışmalarını ilerletemez ve 1938 yılında yetmiş dokuz 

yaşında vefat eder (Küçükalp, 2015).  

Husserl araştırmaları süresince başlangıçtan son dönemine kadar fenomenolojinin 

gelişip ilerlemeye açık bir anlayış olduğunu saptamıştır. Bu bağlamda ileri zamanlarda batı 



8 

 

biliminin fenomenoloji aracılığı ile ilerleyeceğinin de habercisi olmuştur. Husserl sonrası 

fenomenoloji değişim yaşar ve Husserl’in metodolojik atılımları ondan sonra gelen 

fenomenologlar tarafından değiştirilir. Bu gelişme ışığında fenomenoloji felsefe ve 

bilimlerde etkili bir yöntem haline gelir. Aydoğdu (2018) fenomenolojik yöntemi estetik 

alanında Theodor Lipps, sosyoloji alanında Alfred Schutz, varoluşçu ontoloji alanında 

Martin Heidegger, Jean Paul Sartre ve Maurice Merleau-Ponty uygulamıştır.  

Martin Heidegger (1889-1976) 1911 yılında felsefe alanına karşı yoğunlaşarak aynı 

yıl doktora tezini verir. İki yıl sonra Duns Scotus’un Kategoriler ile Anlam Teorisi isimli 

habilitasyonunu savunur. 1919-1926 yılları aralığında Husserl’in asistanlığını yapar. Daha 

sonra 1928 yılında emekli olan Husserl’in yerine gelir (Zahavi, 2020). Heidegger Husserl’in 

öğrencisi olarak onun fenomenolojik yaklaşımlarından uzaklaşır. Bu durumun görüldüğü 

eser Heidegger’in Husserl’e gönderdiği Varlık ve Zaman eserinin ilk basımıdır. Bu eser 1938 

senesinde Herman Van Breda’nın Husserl fenomenolojisi hakkında doktora tezi yazmak için 

Freiburg'a gittiğinde ortaya çıkar. Van Breda Husserl yazmalarını Belçika'ya, Louvain'e 

getirir (Kockelmans, 1994). Burası Husserl yazmalarının ilk toplandığı yerdir (Küçükalp, 

2015). Louvain’de korunma altına alınan sekiz bine yakın eser içinde birçoğunda Husserl’in 

el yazısıyla yazdığı dipnotlar ve yorumlar bulunmaktadır. Yer alan eserlerden biri de 

Heidegger’in Varlık ve Zaman eseridir. Husserl eserin kapak sayfasına’ ’Amicus Plato, 

magis amica veritas” [Platon’u severim ancak gerçeği ondan çok severim] notunu yazarak 

fikir ayrılıklarını belirtmiştir (Kockelmans, 1994). Heidegger'in Varlık ve Zaman eserinin 7. 

Bölümünde fenomenolojiden söz ederek fenomenin görünür olduğunu nispeten değişik ve 

daha klasik bir fenomen kavramından yararlanıldığını ve onun kullandığını belirtir (Zahavi, 

2020). Heidegger ayrıca fenomenolojinin temel sorumluluğunun bazı metafiziksel 

kavrayışlarını da açıklamış ve inşa etmiştir. Çalışmalarında bu kavrayışları ve felsefi 

görüşleri net bir çerçeve içinde sınırlandırmıştır. Heidegger, kişisel fenomenolojik 

çözümleme serüveninde, teorik tutumun ve zamanın nesnesinin verdiği geleneksel önceliği 

sorgulamaya başlar.  Heidegger hükümetin başına Hitler geldikten sonra Nazi Partisi üyesi 

olur ve Freiburg Fakültesine rektör olarak atanır ancak bir yıl sonra görevden azledilir. 

Heidegger 1944 senesine kadar ders vermeye devam eder lakin savaş bittikten sonra politik 

ilgisi sebebiyle ders vermesi kısıtlanır. 1946 yılında profesörlüğü elinden alınır. 1949 yılında 

misafir öğretim elemanı olarak atanarak ölmeden bir süre öncesine kadar birden fazla alanda 

ders verir.  



9 

 

Alfred Schutz (1899- 1959) fenomenolojik toplum biliminin kurucusu olarak kabul 

görmektedir. Esas çalışma alanı bireylerin günlük yaşamlarıdır. Bu bağlamda Schutz sosyal 

bilimler alanında kullanılan yöntemlerde sorunlar saptar ve Husserl ile Max Weber’in 

düşüncelerinden esinlenerek kendi kuramını oluşturur (Schutz, 1973; akt. Sofuoğlu, 2012). 

Schutz, sosyal ilişkilerin yönelimsel nesneler olarak verilişlerinin zemininde nasıl 

oluştuğunu araştırmıştır. Toplumsal sisteme ait fenomenolojik kavramın yokluğundan ötürü 

sosyal etkileşim çalışmalarını, felsefi bir dal olarak insan varoluşunun genel 

fenomenolojisinin bir parçası haline getirmiştir. Kılıç (2012) Schutz’un günlük yaşamı inşa 

etme süreçlerinin tespit etmesinden sonra, hayatın gerçekliğini inceleme tarzlarını betimleme 

teşebbüsü ve görüşleri kendisinden sonra gelen birçok sosyal bilimciyi derinden etkilemiştir. 

Jean Paul Sartre (1905-1980) Heidegger ve Husserl’ gibi 19. ve 20. Yüzyılın ilk 

yarısına dahil olan diğer düşünürlerinde fikirlerini kendi geliştirdiği felsefi düşünceye 

entegre ederek kendisini varoluşçu felsefe akımının içerisine dahil eder. Zahavi (2020) 1933-

1934 yıllarında fenomenoloji felsefe alanında çalışmak amacıyla Berlin’e gider. Sartre otuzlu 

yaşlarının ikinci yarısında bilinç konulu dört eser yayımlar. Bu eserler, Egonun Aşkınlığı, 

İmgelem, Duygular Teorisi İçin Taslak ve İmgesel ’dir. Eserlerin tamamı Sartre’nin Husserl 

felsefesiyle yakınlığını gösterir. Ancak bu durum ikinci dünya savaşı sırasında askere alınan 

Sartre’nin 1940’ta esir düştüğü sırada Heidegger’in Varlık ve Zaman eserini incelediği 

süreçte değişir. Sartre eserin etkisinde kalarak 1943 senesinde Varlık ve Hiçlik eserini 

yayımlar. Sökmen (2013) Sartre’nin Husserl ve Heidegger’den etkilendiği noktalar, 

Husserl’in bilinç düşüncesine dönen fenomenolojisi ile Heidegger’in yaşam ve ontoloji 

kavramını vurgulayan hayat felsefesine dayanan düşünce ve varlık anlayışıyla geleneksel 

felsefe anlayışını yıkıma uğratma düşüncesini benimsemektir. Bu şekilde Sartre bilinç ve 

yaşam felsefesini harmanlar.  

Mourice Merleou-Ponty (1908-1961) felsefe alanında gördüğü eksiklikleri giderme 

düşüncesi ile Husserl ve Heidegger gibi düşünürleri inceler ve fenomenoloji üzerinde 

kapsamlı araştırmalar yapar. Bu araştırmalar sırasında Leuven’deki Husserl arşivini gezen ilk 

yabancı olur. 1945 yılında fenomenoloji alanında’ ’Algının Fenomenolojisi’’ isimli eserini 

yayımlar. Merleou-Ponty algı kavramından yararlanarak fenomenolojide kullanılmamış bir 

yaklaşım oluşturmaya çalışır. Bilincin kendine dönük kapalı doğasını kabul etmez ve onun 

içsel şekilde dünya ile ilişkide olduğunu aynı zamanda dünyanın bilince bağlı olduğunu 

vurgular (Zahavi, 2020). Merleau-Ponty Heidegger’in fenomenoloji için kendini gösterenin 

bizatihi kendinden hareketle görünür kılınması tanımı ile fenomenolojiye daha çok 



10 

 

sarılmıştır (Heidegger 2004, s.108). Heidegger’in bir başka görüşü olan, dünyayı 

fenomenoloji aracılığı ile tasvir ederek, dünya kapsamında hâlihazırda var olanın varlığını 

ortaya koyarak soyut kategoride saptamak düşüncesi Ponty felsefe anlayışına etkili şekilde 

tesir etmektedir. Heidegger felsefesinin kökenini oluşturan Dasein kavramı Heidegger’in 

yönelttiği varlık sorusuyla dünyada var olma ve dünyasallığın üzerine yerleşmektedir. 

Merleau-Ponty Dasein kavramının bedensellikten ayrı düştüğüne dikkat çekerek kendi 

felsefesinde algı ve beden kavramları üzerinde yoğunlaşmıştır (Tepe, nd). 

Emmanuel Levinas (1906-1995) Husserl fenomenolojisiyle 1927 senesin de 

Fransa'da ilgilenmeye başlar. 1928- 1929 yılların da Fribourg üniversitesinde bulunduğu 

süreçte Husserl ve Heidegger ile fenomenoloji çalışır. Bu süreçte Maurice Blanchot, Edmund 

Husserl ve Martin Heidegger'in Levinas fikirleri üzerinde etkileri olur (Kearney, nd; akt. 

Gözel, nd). Husserl’in fenomenolojik yönteminde Heidegger'in varoluşu merkeze alması 

gibi, Levinas da var olan sorunları aşan ve ötekini merkeze alan bir fikir geliştirmiştir 

(Turan, 2015). Levinas Husserl’e ait olan Kartezyan Meditasyonlar’ını Fransızcaya çevirir. 

1931 yılında doktora tezi olan Husserl fenomenolojisi görü teorisi yayımlanır ve Levinas 

Fransa’da Alman fenomenolojisi üzerine öncü isimlerden biri olarak ünlenir. Savaş sonrası 

eserleri Varoluştan Var olanlara, Zaman ve Başkası, Husserl ve Heidegger ile Varoluşu 

Keşfetmektir.  Levinas eserlerinde Husserl ve Heidegger'e olan borcunu açığa vurmakla 

beraber düşüncelerini karakterize eden temaları, yani diğer insanların rolleri ve ahlaki kodlar 

ile ontoloji arasındaki ilişkiyi de ilan etmiştir (Zahavi, 2020).   

Fenomenoloji felsefe alanı kapsamında bakıldığında çağdaş batı felsefe dünyasında 

düşünürler ve sosyal bilimciler, fenomenolojiden bir çıkış noktası olarak fayda görmüşler 

lakin Husserl'in öngördüğü anlayışa sadık kalmamışlardır. Bu açıdan fenomenolojinin 

Türkiye süreci de Batı dünyasının kaderi ile benzerlikler göstermektedir. Türk felsefeciler de 

fenomenolojiyi hareket noktası olarak ele alarak farklı düşünsel yönlenmeleri doğrultusunda 

felsefi çalışmalar gerçekleştirmişlerdir. Türk felsefeciler 20. yüzyılın yarısından itibaren 

fenomenoloji alanı ile ilgilenmeye başlamışlardır. Bu süreçte fenomenolojik tartışmalar 

akıbetinde literatüre mühim katkılarda bulunmuşlar. O zamanlarda Almanya da oluşan 

sorunlar sebebiyle İstanbul'a gelerek eğitim hayatlarına devam eden Alman 

akademisyenlerin bu yönde önemli katkıları olmuştur. Türk akademisyenlerin çalışmalarına 

bakıldığında büyük oranda bir kitap bölümü, makale, Husserl çalışmalarından yapılan 

çeviriler şeklindedir (Küçükalp, 2011).  



11 

 

Türk bilim insanları arasında fenomenoloji kavramına yönelik ilk adımlar, 1928-

1929 yılları aralığında Mehmet İzzet tarafından atılmıştır. 1891 İstanbul doğumlu olan İzzet 

1928 senesinde Ahlak Felsefesi üzerine çalışmalara başlar (Bircan, 2018).  İzzet, hastalığı 

sebebiyle gittiği Almanya’da geçirdiği son günlerinde Husserl fenomenolojisi ile ilgilenmiş 

ancak lösemi tedavisi sebebiyle, bu konuda bir çalışma kaleme alamamıştır 

(Değirmencioğlu, 1987). Fenomenoloji destekli çalışmalar yürüten diğer bir bilim adamı 

Hilmi Ziya Ülken’dir. Ülken Almanya'da araştırmalar yapmış ve 1936 senesinde yazdığı 

Yirminci Asır Filozofları başlıklı çalışmasında fenomenolojiye özgü bir bölüm yazmıştır. 

Ülken’in bir diğer çalışması da’’ varlık ve oluş’’ başlıklı eseridir. Ülken bu eserde Husserl 

fenomenolojisinin genel bir açılımını yapmıştır.  Bu bağlamda fenomenolojiyi, bağımsız 

edinilen deneyimlerin içerisinde olan özlerin saf adlandırması olarak belirtir. Ele aldığı konu 

başlıkları fenomenolojik redüksiyon, kasıtlı bilinç ve aşamaları, fenomenolojide özün nasıl 

anlaşılması gerektiği gibi transandantal fenomenoloji kapsamına giren temalardır (Küçükalp, 

2011). Ülken’in Husserl felsefesine ait çok sayıda referansta bulunması nedeniyle 

Türkiye’de fenomenoloji sürecinin başında adının geçmesi mümkündür.  

1939 senesinde Felsefe Seminer Dergisi’nde yazdığı “Fenomenoloji” adlı makale ile 

öne çıkan diğer bir felsefeci Mazhar Şevket İpşiroğlu’dur. İpşiroğlu 1908 yılında İstanbul’da 

doğmuştur. Üniversite sürecinde resim, felsefe, sanat tarihi eğitimleri almıştır. 1933 

senesinde’’ Tarihsel Bağlamı İçinde Hegel’in Estetiği’’ isimli tezi sayesinde doktora 

unvanını kazanmıştır. 1934 yılında Türkiye’ye dönerek Heidegger ve Max Scheler’de insan 

konulu tezi ile doçentliğini alan İpşiroğlu’nun çalışmaları bir döneminden sonra yoğunlukla 

sanat tarihi üzerine ilerlemiştir (İpşiroğlu, 1939; akt. Küçükalp, 2011). Türkiye’de 

fenomenoloji ile doğrudan ilgilenen isimlere baktığımızda Takiyeddin Mengüşoğlu, Nermi 

Uygur, Önay Sözer ve Ahmet İnam’dır. Takiyeddin Mengüşoğlu, 1937 senesinde bitirdiği 

Husserl ve Scheler’de Bilginin Hududu isimli doktora çalışmasıyla akademik uzmanlık alanı 

fenomenoloji olan ilk Türk düşünür olarak değerlendirilebilir (Kafadar, 2000) Diğer bir isim 

Nermi Uygur bilhassa Husserl’in fenomenoloji anlayışını benimsemiştir. Kendisi herhangi 

bir teoriden etkilenmeden yaşamsal deneyimlerini felsefi bakış açısıyla ortaya koymuştur. 

Bireyin kişisel yönlerinin yaşamın kendisi olduğunu düşünmüş ve gerçek bilgiye kişinin 

bireysel yaşantısından devinim ile ulaşacağını vurgulamıştır (Kahraman, 2018). Uygur bakış 

açısının teorik temelini Husserl ile Heidegger’e dayandırır ve yaşamakta olduğumuz bu 

dünyayı” yaşama dünyası” olarak tarif eder (Uygur, 1985). Kavram çözümlemelerine dair 

temellendirmeleri fenomenolojik düşünce ile yorumlamakta ve her kavramın anlatmakta 

olduğu öz anlamını yakalayabileceği fikriyle yola çıkar (Kahraman, 2018). Uygur’dan sonra 



12 

 

fenomenoloji alanında yazılmış diğer önemli eser Edmund Husserl’in Fenomenolojisi ve 

Nesnelerin Varlığı ismi ile Önay Sözer’in çalışmasıdır. Çalışmanın içeriği duyusal nesnenin 

varlığı üzerinedir bu sebeple fenomenoloji alanında derinleşmeyi gerektirmektedir (Sözer, 

1976). Önay temelde 1970 yıllarda Köln’de Husserl arşivinde ve 80’li yıllarda da 

Bochum’da Hegel arşivinde çalışmıştır. Önay Husserl ile Hegel arasında köprü oluşturmak 

istemiştir. Bunun sebebi olarak da fenomenolojinin tarihsel serüveni kapsamında kendisini 

doygunluğa ulaştırmadığını belirtmiştir (Keskin, 2001). Önay Sözer fenomenolojiye 

özgülediği çalışması dışında zengin bir fenomenoloji araştırması çıkarmamış olsa da çeviri 

ve makaleleri ile fenomenoloji çalışmalarını sürdürmüştür (Küçükalp, 2011). 

Özel olarak fenomenolojiye yönelik kaleme alınmış olan diğer bir kitap çalışması, 

Ahmet İnam’ın Edmun Husserl Felsefesinde Mantık eseridir. İnam eserinde, literatürde eksik 

gördüğü fenomenoloji ve mantık ilişkisi üzerine yoğunlaşmıştır. Husserl’in 

fenomenolojisinde mantığın ne şekilde yer ettiğini araştıran İnam, Husserl’in felsefe 

alanındaki amacını, fenomenolojinin başlangıcında mantığa ne tür sorumlulukların düştüğü 

ve bu alana yönelik katkılarının neler olduğunu, mantığın fenomenolojide algılandığı 

durumu ile geleneksel mantıkla benzeşmeyen yönleri gibi sorularla karşılaştığını belirtir. Bu 

bağlamda İnam ön bölümde problem alanını aydınlatarak diğer bölümlerde temel iddiasını 

ortaya çıkarmıştır (İnam, 1995).  

Günümüz Türk felsefesinde fenomenolojinin önemine odaklı çalışmalarıyla 

literatüre katkıda bulunan diğer bilim insanları Tomris Mengüşoğlu, Harun Tepe, Kasım 

Küçükalp ve Ahmet Cevizci’dir. Harun Tepe’nin kaleme aldığı giriş ve önsözler, Husserl 

eserlerinden yaptıkları çeviriler, Ahmet Cevizci’nin felsefe tarihi isimli çalışmasında 

fenomenolojiye yer verdiği bölüm ve Kasım Küçükalp’in Batı Metafiziğinin 

Dekonstrüksiyonu: Heidegger ve Derrida ismiyle yayımlanan eserinde, Husserl’e ve 

fenomenolojisine bir bölüm ayırarak fenomenolojinin önemine vurgu yapması Türkiye 

literatürüne önemli katkılar sağlamıştır (Küçükalp, 2011). 

Bu değerlendirmeler çerçevesinde baktığımızda, Türkiye’de batıda yer alan 

fenomenoloji çalışmaları kadar yoğun araştırmalar söz konusu olmasa da Türk 

akademilerinde de fenomenoloji alanına yönelik çalışmaların nitelik açısından donanımlı 

oldukları görülmektedir. Küçükalp (2011) Türkiye’de fenomenoloji alanı çıkış noktası 

şeklinde kullanılarak felsefecilerin çeşitli ideolojileri ve düşünsel alakaları yönünden 

çalışmalarına yol açmıştır. Genel literatüre baktığımızda ise fenomenolojinin temelini 

oluşturan çalışmaların birçoğunun Türkçe diline çevrilmediğini görebilmekteyiz. Bu açıdan 



13 

 

birçok Türk filozof çağdaş felsefede fenomenolojinin önemini vurgulayarak, literatürde 

Husserl’in bazı çalışmalarının haricinde fenomenoloji üzerine Türkçe kaynak bulunamaması 

nedeni ile Türkiye de fenomenoloji alanında çalışmalar gerçekleştirmenin hayli zor olduğunu 

belirtmektedirler. 

2.1.2. Fenomenolojik Yaklaşım  

20. yüzyılın ilk yarısında Avrupa da “Avrupa krizi" şeklinde değerlendirilen 

ideolojik alanda tahribatlar gerçekleşir. Bu evrede araştırmada incelenmiş olan Husserl 

fenomenolojisi, kriz felsefesi olarak ortaya çıkmıştır. Hegel'in sözleriyle, "zamanın ruhunu 

zihinde özetleme felsefesi" bu krize kayıtsız kalmayıp krizin temel nedenini araştırmaya 

başlar. Fenomenolojik bakış açısı Avrupa biliminin krizinden Avrupa halkının krizine 

dönüşmüş ve daha sonra Heidegger ve Levinas ile büyük bir dönüşüm yaşamıştır.  Bu görüş, 

öznelerarasılık kavramına dayalı krizi açıklamayı amaçladığından, Avrupa bilimi ile 

insanlığın zor durumunu, Husserl’in deyimiyle transandantal egoda yani direkt olarak 

insanın ve toplumsallığın keşfiyle etik ve siyaseti de içeren bir tartışma alanı açmıştır. 

Mutlak bir bilim olarak felsefeyi oluşturmak, Husserl için bütün bilimsel iddiaların ötesinde, 

insan medeniyetine fayda sağlayacak bir rasyonellik olarak ehemmiyet kazanır (Kartal, 

2010).  

Felsefe tarihi boyunca düşünürler, kendi felsefe anlayışlarına yönelik olarak, 

fenomenoloji terimini farklı şekillerde ele almışlardır. Bu sebeple fenomen kavramını 

tanımlarken, fenomeni anlamaya yönelik kullandıkları metotlarda değişime uğramıştır. Bu 

bağlamda bir önceki bölümde fenomenoloji alanının öncü isimlerini ve çıkış noktalarını özet 

şekilde tanıttıktan sonra, bu bölümde öncelikle ele alınan konular teorisyenlerin 

fenomenolojik yönteme ilişkin görüşleri, Husserl fenomenolojisinin teorisyenler üzerindeki 

etkileri ve aralarındaki benzerlikler ile farklar araştırılmıştır. Son olarak Husserl'in 

fenomenolojisi genel hatlarıyla incelenmiştir.  

Çolak (2016) Fenomenoloji terimini ilk olarak Johann Heinrich Lambert, “Yeni 

Mantık” isimli eserinin dördüncü bölümün başlığında ‘Aşkın Optiğin Fenomenolojisi’ olarak 

kullanılmıştır. Lambert’in fenomenolojisi bir çeşit fizik bilimi olarak değerlendirilir.  

Georg Wilhelm Friedrich Hegel fenomenolojiyi açıklarken, öncelikle ruh kavramına 

yönelik ‘Biz olan ben’ ve ‘Ben olan biz’ ifadesinin öz bilinç bölümünde oluştuğunu 

belirterek bilinçten öz bilince geçişin fenomenoloji ’deki önemli dönüm noktalarından bir 

tanesi olduğunu vurgular (Hegel,1977; akt. Özcangiller, 2016). Hegel “Tinin 



14 

 

Fenomenolojisi” isimli eserinde insan şuurunun mutlak olana yönelik ilerleme sürecine 

değinmiş ve bu bağlamda ruhun yeryüzündeki tarihsel sürecinde kendisini gerçekleştirmesi 

düşüncesine fenomenolojinin hizmet ettiğini vurgulamıştır (Çolak, 2016). Tinin 

Fenomenolojisi’nin hedeflediği bilinci öz bilinçle özdeşleştirmek yani tözü özne olarak 

özümsemektir (Özcangiller, 2016). 

Franz Brentano bir psikolojist olarak psikolojiyi, etimolojik bakımdan ‘ruh bilimi’ 

açıklamasına karşıt bir şekilde, ‘zihinsel fenomenin bilimi’ olarak tanımlamıştır. Brentano 

psikolojinin hedefine ulaşabilmesi için, zihinsel fenomenlerin önemsenmesi gerektiğini 

düşünmüştür. Ona göre bir zihinsel fenomen kendinde ebediyen bir nesne barındırmaktadır. 

Fenomenolojik psikolojinin vazifesi ise yönelimsel tecrübenin çeşidi ve biçimlerinin düzenli 

bir incelemesi ve onların yapılarını temel yönelimlere indirgenmesidir. Bu durum bize ruhsal 

varlığı ve doğasını anlamayı öğretir (Küçükalp, 2008). Brentano Aristoteles’in varlık 

anlayışına dair araştırmalar yapmıştır. Varlığı psikoloji bilim alanına bağlı bir örneklemde 

sorgulamıştır.  “Empirik Açıdan Psikoloji” isimli eserinde, nesne ile nesnel enformasyonun 

şuur edimleri ile ilgili olduğunu vurgularken fenomenoloji terimini kullanır. Nesnelliği, 

şuura göründüğü biçimiyle tanımlar. Brentano’nun 'betimleyici fenomenoloji' isimli kuramı, 

Edmund Husserl’in üstünde kuvvetli bir etki oluşturmuştur (Çolak, 2016).  

Martin Heidegger fenomenoloji için esas düşüncesini Husserl’e bağlı kalarak değil 

kendisi fenomenolojiyi yeniden açıklamak için Grek dilinden destek alarak phainomenon 

veya phainesthai ve logos kelime köklerine ulaşarak oluşturur (Palmer, 2002). Grekçe 

etimolojik eleman Phainomenon, kendini olduğu şekilde açığa vurandır (Schrag ve Şen, 

2006). Heidegger fenomenoloji teriminin yönteme bağlı bir kavram olduğunu ve felsefi 

araştırma olarak nesnesinin gerçekte ne olduğunu değil ancak nasıl olduğunu sunar 

(Heidegger, 2006; akt. Erkıpçak, 2017). Onun için fenomenoloji terimi, "şeylerin 

kendilerine" dönmenin önemini vurgular (Heidegger, 2004). Bu bağlamda Heidegger, varlık 

ve zaman isimli eserinde, varlığın anlam sorununa odaklı kendi fenomenoloji anlayışına, 

Husserl'in mantık araştırmaları eserinin zemin oluşturduğunu belirtir (Küçükalp, 2008). 

Heidegger varlık ve zaman eserinde felsefeyi de insan varoluşunun (Dasein) yorumsalcılığını 

hareket noktası olarak ele alan fenomenolojik ontoloji olarak tarif eder. Heidegger’in 

çözümleme şekliyle fenomenolojinin esas ilgisi, fizikötesi gelenek süresince fenomenoloji de 

unutulan varlığın anlam problemini açıklama metodudur (Schrag ve Şen, 2006). Heidegger 

fenomenolojide yaşanan gerçekliklere odaklanmıştır. Zihin ve dünya arasındaki ilişkinin 

dıştan ziyade içsel bir nedensel ilişki olduğunu vurgulamıştır. Onun için varlık var olanların 



15 

 

varlığıdır ve var olanların manalı verilmişliğinin önemi insan tecrübelerinden ayrı 

düşünülemez (Küçükalp, 2008). Heidegger fenomenolojiyi bilinç felsefesi olma şeklinden 

çıkarır ve teorik temelden çıkardığı yönelimsellik kavramını dünyada var olma şekliyle 

yeniden gündeme getirir. Heidegger'in öznelliğinin analizi aşkın idealizmin soyutlamasında 

değil, dünyanın somutluğundadır (Köchler, 1999; akt. Turan, 2015).  

Alfred Schutz felsefi araştırma sürecini desteklemek için referans olarak kullandığı 

düşünür Husserl ve fenomenoloji anlayışıdır. Sosyolojide ise Max Weber'in araştırmalarının 

alt yapısını eksik bulduğundan Weber’in çalışmalarına bir zemin oluşturarak anlayıcı 

sosyolojiyi yeniden düzenlemiştir. Schutz Husserl ile “yaşama dünyası” kavramını 

incelemiştir. Yaşama dünyası kavramının orijinali Almanca "Lebenswelt" olup ingillizceye 

Life-world şekliyle çevrilmiştir. Schutz Husserl okumaları yaparken onun düşüncelerini 

Bergson felsefesi çalışması sebebiyle daha iyi anladığını vurgulamıştır (Sofuoğlu, 2009) 

Schutz ilk önemli eseri olan ‘’toplumsal dünyanın anlamlı inşası’’ manasına gelen 

çalışmasını Husserl, Weber ve Bergson okumalarından destek alarak yazmıştır. Bu süreçte 

Schutz’a destek veren isimler eşi Ilse Schutz, dostları Felix Kaufmann ve Tomoo Otaka’dır. 

Tomoo Otaka Husserl tavsiyesi üzerine Kaufmann’ın yanına gelmiştir. Kendisi siyaset ve 

hukuk bilimcisidir. Berlin de Husserl ile çalışmış olmanın verdiği birikim ile Schutz’a 

destekte bulunmuştur. Schutz dostlarının ve eşinin ısrarlarıyla çalışmasını Husserl’e gönderir 

ve kendisinden çok olumlu eleştiriler alır. Ancak Schutz Husserl’in çalışmalarında bazı eksik 

noktalar olduğunu da düşünmektedir. Bu bağlamda sosyal bilimler alanı için kullanılan 

metotlarda problemler saptayarak Husserl görüşlerinden de yola çıkarak kendi teorisini 

oluşturur (Kılıç, 2011). 

Schutz, Husserl’in fenomenolojik ideolojisini sosyolojik bir anlayışa bağımlı 

kıldığından’ ’öznelerarası’’ niteliğe sahip olan’ ’yaşama dünyası’’ kavramını kendi sosyoloji 

kuramının temeline yerleştirir. Bunun da sebebi sayıca fazla "bilincin" bir araya gelerek 

toplumsal bir nitelik kazanmalarını açımlamaktır. "Özneler arasılık" görüşü gündelik 

yaşamın, yaşam dünyasında yer alan kişilerin ortak paylaşımları ve katkıları aracılığı ile 

yapılandığını anlatmaktadır. Toplumsal ilişkiler de “özneler-arası" kavramına göre bütünden 

önce parça değerlidir (Sofuoğlu, 2009). Her insan dünyada yaşarken etrafında gelişen nesne 

ve fenomenleri öznel olarak tecrübe etmektedir. Yalnız bu tecrübelenmeyi sadece kendisi 

öznel olarak yaşamaz bu tecrübe diğer insanlara da açıktır. Bu bağlamda öznellik ile 

nesnellik arasında bir köprü durumu mevcuttur. Schutz için günlük yaşamlarımız, diğer 

bireylerle bağlantılı olarak paylaşılan öznelerarası alandır (Slattery, 1991; akt. Şavran, 2013). 



16 

 

Bu bağlamda yorumlayıcı sosyoloji bireylerden topluma ulaşarak çözümleme yapmaktadır. 

Bu çözümleme yolu için Schutz, Durkheim'ın "kolektif bilinç" düşüncesi için’’ kolektif ruh 

veya kolektif bilinç diye bir şey yoktur; toplumsal ilişkiler her zaman özneler arasıdır" 

söyleminde bulunmuştur (Schutz, 1964; akt. Sofuoğlu, 2009). Schutz, yaşadığı devirden 

etkilenerek, öznenin aynı anda yaşadığı ve günlük hayatta bağlantılı olabileceği diğer özneler 

ile bu imkânın olmadığı özneler arasında ayrım yapmak için günlük hayatı iki kısımda 

inceler. Bunlar ortalar alanı ile çağdaşlar alanıdır. Schutz için öznenin erişim alanları, gerçek 

erişim alanı ve olası erişim alanı olmak üzere iki farklı açıdan ele alınmaktadır. Gerçek 

erişim alanının anlamı burada ve şimdidir. Başka bir deyişle, uzayda yan odadaki nesneler 

ana gövdenin ulaşabileceği yerdedir. Ancak, nesne alandan ayrıldığında, nesne nesnenin 

erişiminde değildir, ancak nesnenin nesneyi geri döndürme ve geri alma olanağı vardır 

(Schutz ve Luckmann, 1973; akt. Kılıç, 2011)  

Schutz yorumlayıcı ve anlayıcı bakış açısıyla somut toplumsal ve kişisel varoluş 

bağlamında oluşan ilişkileri açıklığa kavuşturmak adına fenomenolojiye dayalı gündelik 

yaşam toplum kuramı tanımlamıştır. Schutz ‘un bu kuramı tanımlarken amacı; Husserl’den 

aldığı ‘’Life World’’ yaşama dünyası anlamına gelen kavrama istinaden, gündelik yaşamda 

insanların yaşam pratiklerini düzenlerken baz aldıkları yaygın öğretileri ve bir arada 

yaşamak üzerine genel kuralları keşfetmektir (Sofuoğlu, 2009). 

Jean Paul Sartre’nin varoluş tavrında kullandığı usul fenomenolojiye mahsus olan 

betimleyici usuldür. 20. yüzyıl da Hegel’den sonra bazı filozoflar ontoloji hususuna yönelik 

artan ilgi sebebiyle varoluş namına bilinç felsefine karşı çıkmışlardır. Lakin Husserl’in 

fenomenolojiyi felsefe bilimi şeklinde oluşturmasıyla bilinç konusu yeniden ele alınır. Sartre 

de Husserl’in etkisinde kalarak bilinç konusuna özellikle vurgu yaparak fikirlerini ‘’ 

Benliğin Aşkınlığı’’ eserinde açıklar ve burada yer alan düşünceleri ‘’ Varlık ve Hiçlik’’ 

eserinde daha detaylı vücut bulur.  Sartre’nin fenomenolojik ontoloji metodunu oluşturma 

ideali somut insan mevcudiyetine ulaşmaktır. Bu metot ile bilinç ideolojisini yaşam 

ideolojisi ile bütünleştirir. Bu yolla Sartre’nin ulaştığı nokta özgürlüğün özü olmadığı ancak 

özgürlüğün insanın varlığı olduğu kanısıdır. Onun için bilinç her şekilde var olmanın 

zeminine yerleştirilir. Sartre için bilinç üç çeşit varlık türüne işaret eder. Bunlar kendinde 

varlık, kendisi için varlık ve başkası için varlıktır. Kendinde varlık somut şekilde var olan 

bilinç ile ilişki kurarak mana kazanan nesnelerdir (Sartre, 2021). Kendisi için varlık da 

bilinçtir. Husserl de olduğu şekli ile varlığın bilincidir, kendisi değildir. Kendisi için varlığın 

diğer bir özelliği özgür olmasıdır çünkü insan tüm eylemlerin sorumluluğunu alarak kendisi 



17 

 

seçer. Üçüncü tür varlık olan başkası için varlık ise ‘sen’ dir. Sartre'ın amacı, refleksiyonun 

bulunmadığı dünya halini yaşamdaki verili şekliyle düşünmeden kavramaktır (Sofuoğlu, 

2009). Sartre için Husserl’in kusuru, fenomenler alanını bilince yönlendirmesi değil bu 

durumun olumlu bir konum olduğunu düşünmesidir. Sartre'ın yaptığı, Husserl’in saf bilinç 

ve dünya ontolojik alanları arasındaki ayrımı varoluş ve hiçlik arasındaki ayrıma çevirmektir 

(Tepe, nd). Sartre’nin fenomenolojisinde, Husserl fenomenolojisinin belirli niyetleri bir adım 

daha ileri taşınmaktadır. Sartre, düşünürlerin varlığının en derinlerine fenomenolojik ontoloji 

görüngesi ile inerek filozof olmanın manasını değiştirmeye çalışmıştır. Sartre'nin 

fenomenolojik varlık bilimi, şeylerin varlığı ile onlara verdiğimiz öz arasında bağlantı 

olmadığını varoluşun tamamen olumsal olduğu sonucunu çıkarır. Sartre insanın kendinde 

veya kendi içinde var olan şekli ile değil ancak kendisi için var olan olmayı gözlemlemesiyle 

varoluşunu sağlayacağına inanır (Sökmen, 2013). 

Maurice Merleou-Ponty’nin fenomenoloji ile teması Husserl’in Sorbonne’da verdiği 

Transandantal Fenomenolojiye Giriş başlığı altında gerçekleşen konferanslar aracılığı ile 

derinleşmiştir. Husserl Merleou-Ponty’nin algı düşüncesini şekillendirmesinde Descartes’ten 

sonra etkili olan ikinci düşünürdür Merleou-Ponty, Husserl gibi her şeyin temeline 

yerleştirilip açıklayan kesin bir bilim kurmak istemiyordu. O fenomenolojik yöntem aracılığı 

ile yeryüzünü tekrar doğal bir şekilde tasvir etmeyi amaçlar. Merleou-Ponty için 

fenomenoloji şeyleri saptamak anlamındadır.  Husserl felsefesi Merleou-Ponty’e adeta yol 

gösterici olmuştur ancak ayrı düştükleri noktalar sayesinde Merleou-Ponty kendisine özgün 

bir yol çizmiştir (Darıdere, 2019). 

Merleou-Ponty yönelimsellik ve doğal tavır kavramlarını değerlendirerek geliştirir. 

Husserl için yönelimsellik bilinç edimi vasıtasıyla nesnelleştirilen bir harekettir. Merleou-

Ponty için ise yönelimsellik zihin ile bedenin bir arada olarak yönelimidir. Çünkü onun 

düşüncesine göre algı dünya ile ilk bağlantısını beden aracılığı ile kurar. Merleou-Ponty için 

yönelimselliğin esas unsuru vücuttur. Doğal tavır da bizlere verilmiş olan dış dünyadır. 

Ponty için doğal tavır askıya alınması zorunlu olan bir durum değildir yeryüzü ile doğal 

temas halidir. Fenomenoloji temel görevini bu temas neticesinde refleksiyon evveliyatına 

ulaşmak olduğuna işaret eder. Merleou-Ponty bu kavramları beden üzerinden açıklar çünkü 

onun düşüncesine göre bedenden ibaret olan özne tarafından dünya tümüyle 

deneyimlenebilir. Merleau-Ponty, Husserl'in özü elde etmek için kullandığı indirgeme 

yöntemine de karşı çıkmıştır. Merleau-Ponty, bilişimizi aşmanın ve bilişimizi askıya almanın 

çelişkiler getireceğini düşünerek salt indirgemenin imkânsız olduğunu belirtir. Bu bağlamda 



18 

 

salt indirgeme olmazsa özlere de erişimin sağlanamaz. Bu nedenle Merleau-Ponty, öz ile 

varoluş arasındaki bağlantının tekrardan incelenmesi gerektiğine inanmakta ve özün varoluşa 

atfedilmesi gerektiğine dikkat çekmektedir. Onun için tüm sorular yorumla ilgili değil, 

tanımla ilgilidir. Fenomenolojide eksik olduğunu düşündüğü şeyi tamamlamaya, böylece 

fenomenolojiyi ileri bir boyuta taşımaya çalışmıştır. Husserl’in ilerletmeden bıraktığı algı 

meselesini Merleou-Ponty algının fenomenolojisi eserinde ana unsur olarak 

değerlendirmiştir. Ona göre algı dolaysız olarak verilmiş olana dönmek ister (Tepe, nd). Tüm 

sorular onun için algının ve bilincin özünün ne olduğunu keşfetmek anlamına gelir (Merleau-

Ponty, 2005; akt. Erkıpçak, 2017). Merleau-Ponty'nin planı yalnızca algı üzerine düşünmek 

değil, aynı zamanda algıya dayalı düşünmektir. İlk kitabı Davranışın Yapısı’nda algılayan 

bireyi dışarıdan gözlemleyip deneysel incelemelerin felsefi sonuçlarıyla alakadar olurken, 

ikinci kitabı olan Algının Fenomenolojisin de özneyi içeriden incelerken algı aracılığı ile 

elde edilen anlamın beden ve dünya ile olan bağlantısını tanımlayacak yeni bir bilinç ve 

yansıma teorisinin arkasına düşer. Merleau-Ponty, son araştırmalarda 1945 tarihli kitabında, 

Husserl'in geleneksel sorunlarına bağlı kaldığını tespit eder. Bu bağlamda fenomenolojik 

yöntemini değiştirmeyi kararlaştırır. Merleau-Ponty, kitabı Husserl’in fenomenolojisinden ve 

Heidegger'in dünya-içinde-varlık kavramından yola çıksa da yine de özne ve nesne ikiliği ile 

işler. Bu nedenle Merleau-Ponty varoluşu eidos ya da salt biçimsel eylemler ve noemeler 

yaparak işleyen eidetik yöntemi bir kenara bırakır. Tüm felsefi konuları öz sorunlarına 

dönüştürme yöntemini eleştirir ve ego’yu kişinin kendisine karşı kesinlikle şeffaflık, 

varoluşu ise saf pozitiflik olarak tanımlayan yaklaşımları eleştirir. Bu bağlamda Merleau-

Ponty vefatından sonra yayımlanan Görünür ve Görünmez’’in "Algı Fenomenolojisi" eserine 

karşın olan durumu, Heidegger’in varlık bilimi anlayışının Husserl’in aşkın fenomenolojisi 

ile karşılaştırılabilir (Şan, 2017).  

Emmanuel Levinas’ın 1928 yılında Freigburg Üniversitesinde fenomenoloji üzerine 

çalışmalar yapar. Fenomenoloji yönteminde, var olan sorunları aşmış ve başkası merkezli bir 

düşünce geliştirmiştir. Başkası’nın fenomenolojik tasviri, Husserl'in fenomenolojisinin 

basamaklarında çeşitli kurallar koyan Levinas ile köklenerek etik bir fenomenolojiye 

evrilmiştir. Levinas'ta başkası, Husserl anlayışında yer alan Noema kavramı gibi kabul 

edilemez aynı zamanda sezgi kavramıyla da kavranamaz. Başkası, her türlü nesnelleştirmeye 

ve temaya direnen kasıtlı bir tutum olarak tasvir edilir. Başkasının yüzü bilgi ve anlam olarak 

elde edilemez. Herhangi bir anlam yüklenmeden önce, yüz zaten bir anlama sahiptir. Bu 

anlamda başkası, zihinde "bir şeyin bilinci" olarak ifade edilebilecek bir "nesne" değildir, 

tam tersine tüm nesnelerin aksine yönelimselliği tersine çevirir. Başkasının aşkın bir 



19 

 

fenomen olarak öznenin karşısına çıkması, öznelliğin tanımını kuşkusuz değiştirecektir. 

Levinas, yönelimselliğe dayalı öznellik tanımına karşı çıkmıştır. Çünkü konunun 

betimlenmesinde tamamen aktif, tekrarlanabilir ve nesnel bir yapıya sahip olması gerekir ve 

diğer insanların fenomenolojisi bu betimlemeyi tersine çevirmektedir. Dolayısıyla özne ve 

nesne yapısındaki yönelimsel düşünme şeklinin açtığı kapı, Levinas'ın başkalık felsefesine 

ters yönde açılmaktadır. Levinas'ta yönelimsellik arzu kavramıyla yeni bir anlam 

kazanmaktadır. Bu bağlamda Levinas, Husserl felsefesine borçludur. Levinas anlayışında 

varoluş gerçeği en özel şey olarak tanımlanır. Ona göre varoluş, benliğin iletemeyeceği tek 

şeydir. Varoluş anlatılabilir ama asla iletilemez. Öyle ki bizim bir başka varlığı 

anlayabilmemizin yolu, onunla müşterek sahip olduğumuz yetiler vasıtasıyla veya onun 

kişisel anlatımları ve bizim de onun varlığından çıkarımlarımız kadarıyla bilinebilir. Yani 

başkasını hiçbir zaman onun şahsına ait bilgisi olduğu gibi bilmemiz mümkün değildir 

(Barber, 1998; akt. Turan, 2015). 

Levinas fenomenolojik pozisyona alenen karşı çıkmaz. Sadece fenomenolojiyi, 

trans-fenomenoloji yapmıştır. Ona göre fenomenoloji fikri başkalarının yüzleri tarafından 

aşılacak aynı zamanda etik fenomenolojinin dışsallıklarını anlatmaktadır. Böylece Levinas 

bu iki boyutta kaldığını göstermektedir. Önemli eseri olan "Bütünlük ve Sonsuzluk “ta 

Levinas, Husserl'in fenomenolojisinin ruhundan beslendiğini kabul ederek, "dışsallıklar 

üzerine bir deneme" tavrını benimsemiştir (Turan, 2015). 

Fenomenoloji, 20. Yüzyıl da Brentano’nun öğrencisi olan Edmund Husserl 

tarafından felsefenin kesin bir bilim haline gelebilmesi için oluşturulmuştur. Özneyi her türlü 

materyalleşme biçiminden kurtaran bir yöntem olarak tanımlanabilir. Fenomenolojinin 

metodolojik kaygısı, titiz bilim felsefesi ve tüm bilimsel metodolojik düzeltmeler için araçlar 

sağlamaktır. Fenomenolojik felsefenin teması, insanın kendi yaşam dünyasının felsefesi 

olduğunu ve bu yaşam dünyasını oluşturan aşkın öznelliğin bilinç etkisini göstermek ve 

açıklamaktır. Dünya ile insan varlığını soruştururken başlangıç noktası olgusal varoluş olan 

fenomenoloji, şuur akışı ve beden algısı gibi meseleleri açıklığa kavuşturmaktadır (Zahavi, 

2020). Dış dünyayı duyularımız vasıtasıyla idrak edişimiz ve beynimiz vasıtasıyla 

anlamlandırmamız fenomenolojiye göre önemlidir. Ona göre fiziksel dünya insanların 

kendisine atfettiği manalara ve değerlendirmelere bağlıdır. Bu bağlamda gündelik 

yaşamlarımızda biz insanların içinde bulunduğumuz bu gezegenin hakikatlerini doğal 

tutumla verili olarak sorgulamadan kabul etmemiz fenomenoloji için bir sorundur. 

Fenomenoloji bilincimizin sorgulama yapmadan direkt olarak kabul ettiği gerçeklikleri, nasıl 



20 

 

elde edip inşa ettiği sorusunu sorar. Bu şekilde dış dünya için, bizlerin bilincinde 

anlamlandığını savunarak insan bilincine yönelerek, içinde yaşadığımız gezegeni tabir etme 

yollarının neler olduğunu araştırmaktadır. Fenomenoloji insan deneyimlerini belirli 

bilimlerin nedensel ve nesnel açıklamalarından bağımsız olarak yapısı ve manasına yönelik 

etraflıca tanımlamayı amaçlayan bir anlayıştır (Şavran, 2013). Fenomenoloji hem göreni 

hem görüneni inceler (Tepe, nd). Dünyayı kendi öznelliği ile öznelerarasılık şartlarıyla 

düşünerek insanların farkındalıklarını hareket ile nesne arasındaki ilişkiye çekerek bu ilişkiyi 

incelemektir (Merleau-Ponty, 2017). 

Fenomenoloji öze ulaşabilmek için yararlanılan öznel bir yöntem olarak, hisler ile 

olayların ötesinde, insan bilincinde ortaya çıktığı şekliyle fenomenlere odaklanarak, 

fenomenin ne olduğu ile nasıl anlaşılacağı sorularını yanıtlayarak fenomenin özünü anlama 

çabasıdır (Aydoğdu, 2018). Fenomenler diğer bilimlerce de araştırılır ancak fenomenoloji 

fenomenleri diğer bilimlerden farklı bir bakış açısıyla anlamlandırır. Fenomenlerin süreci, 

varlıkların kendi hallerinde olmak yerine, dış dünyaya kendilerini göstermek adına görünüşe 

geçmeleriyle başlar. Varlıklar gözümüze görüntü şekliyle, kulağımıza ses olarak, burnumuza 

koku olarak yansıyarak, onları algılamamızı sağlayarak var oluyorlar. Ancak varlıkların var 

olduklarını metafizik olarak biliyoruz ama bu bilgi yeterli değil. Çünkü bu şekilde görünür 

olarak bizler tarafından algılanmaları, onların tüm gerçekliklerini kapsamıyor. Öyle ki 

varlıklar fiili bir bedene ihtiyaç duymaktadırlar. Sadece görüntü itibariyle yahut ruh olarak 

kendilerini bildirmeleri onların gerçekliklerinin hepsini kapsamaz. Metafizik biliminde 

fenomen kavramı, varlıkların bedenleriyle bütünleştikleri kendilerini bedenlerde var ettikleri 

aşamayı ifade ediyor. Fenomen dediğimiz şey, şeylerin özellikleridir. Bunlar sonsuz sayıda 

gözeneklilik özelliğiyle, şeylerin niteliklerinin içlerinde maddi töz, beden, nesneler engelsiz 

gezinebilirler. Bu açılım şeylerin özelliklerinin ve ifadelerinin bir nesnede vücut bulması 

gerektiğini vurgulamaktadır. Fenomenler artık reel dünyada vücut bulmuş görünen 

biçimlerdir. Fenomen kavramı sonsuz sayıda dış etkenlerin yansımaları olarak düşünülebilir. 

Yani fenomen olarak vücut bulan varlıklar birbirleriyle etkileşimli olarak birbirlerinin 

yansıması olarak görselleştirilebilir. Özetle her fenomen daimiliğini bir başka fenomendeki 

yansımasında elde eder. Ancak bu başka fenomen sonsuzluk değildir. Fenomenin ebedi 

aktüaliteye ulaşması için yasalara erişmesi gerekir. Bu bağlamda fenomenler asıl kalıcılığı 

yasalarda elde edeceklerdir. Fenomenler doğal yasalar eşliğinde karşılıklı olarak kuvvet 

uygularlar. Fenomen dünyası yasaları ve sonsuzluğu bizatihi kapsar ve gerçekliğini de bu 

yasalardan elde eder. Fenomen yasalar dünyası o aktüalitenin fiili dünyada oluşan varlığını 

yasalarda göstermektedir (Zahavi, 2018). 



21 

 

Genel manada fenomen insanların dış dünyada yalnızca duyuları aracılığı ile 

algılayıp daha önceki deneyimlerine tabi olarak anlamlandırdıkları somut şeyler değildir. 

Bilince de görünen ve insanların hisleriyle algılayabilecekleri, sezinleyebilecekleri nesne ve 

olaylara denk gelen felsefi bir görüştür. Felsefe tarihi boyunca çeşitli filozoflar tarafından 

fenomen kavramı farklı şekillerde kullanılmıştır. Örneğin Platon' a göre fenomen, görünüş 

dünyasında devamlı değişiklik gösteren varlıklara karşılık gelir. Kant ise fenomenin insan 

bilgisinin sınırını oluşturan varoluş alanı olduğunu düşünür. Heidegger ise fenomeni kendini 

açığa vuran bir kavram olarak tanımlar. Husserl'e göre ise fenomen, duyularımız aracılığı ile 

idrak ettiğimiz şeylerin şuurdaki değişmeyen özlerine karşılık gelmektedir (Öktem, 2005).  

Fenomenolojide en temel bilgilerin elde edilmesi aşamasında; “Saf öz nedir?", "saf 

öze ulaşmak için bize hangi yöntem yol gösterebilir?" gibi sorulara yönelik özün ifade ettiği 

hakikatler Husserl’in fenomenolojisine nasıl ulaşabileceğimizin yolunu gösterir (Gültekin ve 

Tokdil, 2015). Fenomenolojinin yönteme verdiği önem temel özelliğidir. Bu sebeple 

fenomenoloji kavramı ilk önce bir ‘yöntem’ olarak algılanmalıdır. Bu yöntemde aracısız 

olarak verilmiş olan fenomen betimlenir. Fenomenolojik yöntem birbirine karışmış birçok 

adımdan oluşan kompleks bir yöntemdir. Bu adımlar fenomenolojik tavırla başlayarak 

yönelimsellik, ayraç içine alma (Epokhe), fenomenolojik redüksiyon ve refleksiyon ’dur. 

Ancak bu adımlar fenomenolojik yöntemde her zaman düzenli bir sırayla izlenmez. Bazı 

zamanlarda birinden diğerine geçilebilir (Bubner, 2014; akt. Erkıpçak, 2017). 

Husserl fenomenolojisi dünya ile insan varlığını incelerken, özellikle üstünde 

durduğu konu bilincin varlığının tartışılmaz bir kesinliğe sahip olmasıdır. Bilinç doğrudan 

bize verilir. Bu bağlamda Husserl Descartes’in düşünüyorum, öyleyse varım düşüncesi ile 

aynı çizgidedir. Yani Husserl düşündüğümüz sürece kendi bilincimizin varlığından şüphe 

edemeyeceğimizi belirtir. Bilinç alanı, matematiksel varlıklar, zihinsel varlıklar, çeşitli 

nesneler ve duygular gibi çeşitli varoluş alanlarını içeren alandır. Husserl bilinç alanının en 

önemli noktasını önce nesnenin bilincini tespit etmek olduğunu vurgulamaktadır. Husserl’e 

göre içinde yaşadığımız evren bilinç bölgesidir (Mengüşoğlu, 1976). Bilinç aracılığı ile 

olaylara ve maddeye yani fenomenlere mana yükleriz, onları bilinçli davranışlarımızla 

değerlendirir ve yorumlarız. Örneğin doğal etkilerin beraberinde insan elinin dokunduğu bir 

taş, bir evin duvarında tuğla olabilirken aynı zamanda bir insanın boynunda bir kolye 

olabilir. Bu anlamda maddeye mana yükleyen bilinçtir sözü, bu tavırda bilincin dışında, 

hiçbir şey için dış gerçeklik olmadığı anlamına da gelmez. Çünkü fenomenoloji ben 

algılamıyorsam madde yoktur manasına gelmez. Dış dünyada insan haricinde maddi, canlı 



22 

 

ve cansız varlıklar bulunmaktadır ancak onları anlamlandıran insan bilincidir (Sofuoğlu, 

2009). İnsan bilinç eylemiyle, kendine ve dış dünyaya ilişkin idraklarda bulunur, veriler 

toplar ve onları değerlendirerek yaşam biçimi oluşturur. İnsanın kendine yönelik idraklarda 

bulunması, bir çeşit kendisini keşfetme ve algılamasıdır. İnsan her daim kendisini 

anlamayabilir. Ancak insan kişisel geçmişini, korkularını, hoşlandığı durumları, üzüldüğü 

durumlara ilişkin verileri toplar ve kendine ait bir yaşam dünyası oluşturur. Yaşam dünyası 

günlük yaşama ait geçmiş, şimdi ve gelecek zamanların deneyimlerinin sentezinden oluşur. 

Bu sentezde bizler neler tecrübe ettiysek o olguları, Husserl yaşayan şimdi dediği bir 

zamansal form içerisinde bilincimize aldığımızı belirtir. Husserl bilincin özelliğini, 'bir şeyin 

bilincinde olmak şeklinde tanımlarken, bilincin algılama, anlama, refleksiyon gibi 

davranışları olduğunu belirterek algıda yer alan yönelmişliği açıklar (Eyim, 2006). Algı 

alanı, anlamanın belirli bir noktada buluşmasıyla oluşur. Algı rotası başkalaştıkça algı alanı 

da değişir ve ortam da değişir (Mengüşoğlu, 1976). Algının öznesi bir nesne ya da bilinçli bir 

olay olabilir. Algılanan şey bir nesne olduğunda tam olarak anlaşılamaz çünkü nesnenin 

sadece bize göründüğü yönünü ve göründüğü şekli ile algılayabiliriz. Şeylerin anlaşılabilir 

olmaları görünüşlerine bağlıdır. Diğer yandan yaşanan bir duygunun, mutluluğun algılanma 

durumu çok daha farklıdır. Ancak yaşantı soyuttur ve onu algılanabilir kılan sonsuza dek 

varoluşudur (Öktem, 2000). Algı, nesnesine direkt bir gerçeklik olarak yönlendirilir. Burada, 

öznenin bilinci nesneyle karşı karşıyadır. Bilinç, bu nesneyi kendi gerçek varoluşu olarak 

hedefler. Kendini sunum yoluyla gerçekleştirir. Örneğin, algısal davranışta bir ağaca 

bakarken, bu tekil ağaç burada ve şimdi bilince verilir. Bu örnekte bilinç, simgesel olarak 

tamamlanır yani imgelemde ağaç varmış gibi yönlenir (Cevizci, 2008). Fenomenoloji 

bilincin, içsel bir yönelimsellikle tanımlandığı sonucuna ulaşır. Husserl’in fenomenolojisinin 

merkez noktasında olan yönelimsellik kavramı, fenomenolojinin gerçek konusu ve bilincin 

de esas niteliğidir (Küçükalp, 2008). Husserl bilinçli olmanın anlamını sorgularken, yaşamın 

tamamının bilincin nesneye yönelmişliğini içeren bir grup deneyimden ibaret olduğunu 

belirtir (Zahavi, 2018). Deneyim her zaman bir şeyin farkında olmaktır, bu nedenle nesne 

yönelimlidir (Yılmaz, 2018). Yönelimsellik genel özelliklerini Husserl'in deneyim 

çözümlemesinde gösterir. Özne-nesne ilişkisinde, öznenin bilişsel tavrı aracılığıyla zihin-

dünya arasındaki ilişkiye dair bir açıklamadır (Mengüşoğlu, 1976). Bilinç yönelimsellik 

kanunuyla hareket ederek nesneleri anlamlandırır (Eyim, 2006). Yani nedensel olarak bir 

nesneden etkilenir ve o nesneye yönelerek nesneyi ifadelendirir (Sofuoğlu, 2009). Nesnenin 

yönelimsel varlığı, psikolojik fenomenlerin yaygın bir işareti olup sözü geçen fenomen 

kategorisini fiziksel fenomenlerden ayırt etmektedir. Fiziksel fenomenler için dışsal algı 



23 

 

muhtemelken, tüm zihni fenomenler içsel algı aracılığıyla elde edilir (Brentano, 1960; akt. 

Cevizci, 2008). Husserl'e göre, yönelimsellik bütün zihni tavırların elzem bir özelliğidir ve 

zihinsel faaliyetin çeşidi ne olursa olsun, tek bir amaca yöneliktir (Eyim, 2006). Bilincin 

yönelimsel tavrı mutlak öze giden yoldaki bir adımdır. Sokolowski’nin söz ettiği üzere 

fenomenolojinin doğru anlaşılması açısından yönelimsellik kavramı, insanın eylemde 

bulunduğu sırada aklında tuttuğu amaç manasına gelen yönelim olarak düşünülmemesi 

gerekir. Fenomenolojik kavram bağlamında yönelimsellik zihinsel ve bilişsel anlam içeriğine 

sahip olup herhangi bir objeyle kurulan bilinçsel temastır (Sokolowski, 1999; akt. Cevizci, 

2008). Husserl yönelimselliğin sadece gerçekte mevcut olan nesnelere yönelik bilincimizin 

bir özelliği olmadığını bununla birlikte hayallerimize varsayımlarımıza da karakterini 

verdiğini sunmaktadır (Zahavi, 2018). Yönelimsel olan bilinç dış uzam ve çevresinde, 

yönelmek için duyumsal uyaranlardan yararlanır. Duyum ruhsal bir fonksiyon olup özünde 

akıldışıdır. Duyum bizlere yer aldığımız uzamın içerisinde bir nesnenin varlığını ve 

hareketliliğini tespit etmemizde yardımcı olur. En temelde duyumsal uyaranlar hakkında 

bilgisiz kalınmalıdır. Bir duyumu algılamak istediğimizde, onu algılamamıza engel 

olabilecek çevresel etkenlerden soyutlamak gerekir. Duyumun katkısız ve herhangi bir bilgi 

yüzünden bozulmuş olmaması için yönlendirilmemesi ve herhangi bir yargı ile bağlantısı 

olmaması gerekir. Duyum uyaranlar ile algı arasında yer alan bir bilinç fenomenidir. Uyaran 

duyumdan önce algı da duyumdan sonra gerçekleşir (Onur, 1988).  

Yönelimsellik kavramı sonrasında Husserl'in fenomenolojisinin temel amacı olan 

indirgeme aracılığı ile öze ulaşmak konusunda, fenomenolojinin indirgenmesinden söz 

edebilmek için, önce Husserl'in "doğal tutum" kavramından ve sonrasında Epokhe 

işleminden söz etmemiz gerekir. Doğal tutum, fenomenolojik yöntemin esas kavramlarından 

biridir. Fenomenoloji için dünya bize belirişlerle veriliyor. Yani zihnimizde işleyen birtakım 

yapılar ve düzenleme biçimleri sayesinde, dünya deneyimlerimiz ile anlamlı oluyor. Yani 

hepimiz sosyalleşme sürecinde, yaşadığımız dünyanın bize öğrettiği bilgilerle, çevremizi 

anlamaya çalışarak büyüyoruz. Bu anlayışla bir şekli benimseyerek "doğal" kabul ediyoruz. 

Yani bizler yaşama doğal bir tavır bakış açısından bakıyoruz. Bu şekilde, dünya karşısında 

sosyalleşme sürecimizde, benimsediğimiz düşünce kalıplarımızı oluşturuyoruz (Ergen ve 

Özalp, 2017). Bu durum Husserl tarafından doğal tavır olarak isimlendiriliyor. Doğal 

tavırlar, hükümler, rüyalar ve duygular gibi zihni etkinlikler için bize birtakım temeller 

sağlamaktadır. Husserl'e göre, doğal tavır dâhil olduğumuz dünyanın sorgulanmaksızın 

olduğu gibi kabul görmesidir. Doğal tavırla bizler, dünyaya duyduğumuz inanç ile ilgili, 

sıradan hayatımız içinde bulunduğumuz gerçekliği sorgulamıyoruz ve bu gerçekliğe bir 



24 

 

inanç besliyoruz.  Deneyimlediğimiz dünya ve karşımızdaki nesneleri sorgulamıyoruz. Bu 

bağlamda fenomenolojinin ulaşmak istediği özler böyle bir tavır içerisinde açığa çıkamaz 

çünkü özler yalnızca fenomenolojik tavırla var edilebilir. Fenomenolojik tavır doğal tutumla 

ilgili bütün yargıları paranteze alarak oluşur. Yani dünyaya olan inancımızı askıya alırız ve 

bu şekilde biz dünyaya bir mesafe koymuş oluruz. Husserl bu işlemi Epokhe olarak tanımlar. 

Epokhe tavrı, doğal tutumun bize sunduğu bilgileri, yani dünyanın varlığını ve inancı askıya 

alarak etkisiz kılmaktadır (Felsefe Sözlüğü, 2020). Üç tür Epokhe vardır. Bunlardan birincisi 

tarih ile alakalı paranteze almadır. Yani dış dünyanın, gündelik yaşam, çevre, din ve bilimin 

aracılığı ile nesneler üstünde edinilen bütün görüşlerden ve yargılardan uzaklaşmak. İkincisi 

var oluşla alakalı paranteze alma yani varlık ya da kendimizle alakalı bütün varlık 

iddialarından arınmak. Üçüncü olarak düşüncelerle alakalı, uzay ve zaman ile ilişkili bütün 

içeriklerin renkler, şekiller kokular gibi durumlarla ilgili bütün öğretilerin paranteze 

alınmasıdır. Epokhe işlemi ile benliğimizde, dış dünyaya ait olan hiçbir şeyi 

barındırmadığımızdan, salt (saf) benlik durumuna ulaşırız (Kockelmans, 2007). Yani yaşam 

dünyasının aşikâr olan varlığından tamamıyla vazgeçeriz. Askıya alma işlemi ile kişisel 

psişik-Ben’imizi de askıya almış oluruz çünkü psişik-ben, gerçek dünya ile geliştirdiği 

bağlantı ve o dünya içindeki tecrübelerin tamamından var olmaktadır (Sofuoğlu, 2009). Bu 

bağlamda psişik-Ben’imizde askıya alınınca geriye sadece salt-ben kalmaktadır. Salt-ben, 

uzay- zaman içeriğinin dışında yer alır bu sebeple paranteze alınamaz. Husserl salt-ben ile 

bilincin özüne ulaşmayı amaçlar. Husserl’e göre Epokhe ile deneyimlerin iki yönü ortaya 

çıkar. Bunlar Noema ve Noesis’tir. Deneyimlediğimiz şeyler bizim bilinç aracılığı ile 

özümsediğimiz yaşamın içerisindendir. Mesela hatırladığımız olgular, hatırlanan olgunun 

kendisinde bulunur. Hatırlanan olgu, yaşamın yönelimsel nesnesi yani Noema’sıdır. 

Hatırlanan olguyu, nasıl hatırladığımız da yaşamın Noesis’idir. Yani Noesis bilincin 

algılama şekli, Noema de algılanandır (Uygur, 1998). 

Husserl’in zihniyetinde, en hassas nokta olarak yer alan diğer bir adım 

fenomenolojik redüksiyon’ dur. Redüksiyon yöntemi, Epokhe işlemi aşamalarından sonra, 

kendine özgü özellikleri daha önce betimlenmemiş yeni bir varoluş alanı yaratmayı 

amaçlamaktadır. Redüksiyon’un (indirgeme) olabilmesi için içerisinde yalnızca mutlak 

Ben’e sahip olabilmek adına, varoluş alanıyla ilgili bütün deneyleri ayraç içine alınması 

gerekir (Mengüşoğlu, 1945). Yani Husserl’e göre içkin olarak bize verilmeyen (aşkın olan) 

her şey sıfır sayılmalıdır (Husserl, 2010). Aşkın fenomenolojide redüksiyon kavramı, doğal 

tutum yargısını değiştirmektir (Can, 2020). Redüksiyon yönteminde, dış dünyanın varlığı 

doğrulanmaz ve kabul edilmez ancak bilimsel tümevarım ve çıkarım ile varsayım ve 



25 

 

gerçeklerden elde edilen bilgiler bir tarafa bırakılır (Husserl, 2010). Husserl'e göre 

fenomenolojik redüksiyon yöntemiyle "saf öz"ün kendisini anlarız. Bu yöntem içinde 

yaşadığımız doğal evrenin fenomenolojik bir analizidir. Doğal evreni, Epokhe ile parantez 

içine alarak yok sayarız. Zaman ile mekân da doğal evrenin içerisinde iki biçim olarak 

yorumlandığından, onları da yok sayarız. Nermi Uygur redüksiyona kavramını, normal 

olarak nitelendirdiğimiz yaşamayı, temelden değiştirdiğimiz vakit, özünü açığa vuran bir 

ödev şeklinde vurgular (Uygur, 1998). Fenomenolojik redüksiyon, iki alt bölümü olan 

fenomenolojik indirgeme ve eidetik indirgemeden oluşmaktadır. Fenomenolojik indirgeme, 

bir çeşit bilinçsel tecrübedir ve zihinsel eylemlerin dış dünyadaki nesnelerin varlıklarından 

özgür olarak betimlenmesidir. Fenomenolojik indirgeme ile deneyüstü (transandantal) özler, 

Noesis, Noema ve Hyle ortaya koyulur (Husserl, 2003; akt. Aydoğdu, 2018). Diğer bir alt 

bölüm olan Eidetik indirgeme, Eidetik özlere ulaşmak amacıyla, zihinde yer alan nesnenin 

dışında başka bir şey görmemektir. Eidetik indirgeme sezgiyle ilgili olarak çalışır. Sezgi 

sebebiyle şeylerin özünü ya da formunu görebilmeye ve ihtimaller dışında kalan saf özüne 

ulaşmaya yarar (Sahakian, 1997). Eidetik sezgi olmazsa Eidetik indirgeme olmaz bu sebeple 

fenomenolojik betimleme fonksiyonunu gösteremez (Husserl, 1931; akt. Aydoğdu, 2018).  

Fenomenolojik tavrın bağlandığı diğer bir adım refleksiyon’dur. Bu aşama 

eleştireldir ve mutlak bilinç alanına dayanır (İnam, 1995; akt. Aydoğdu, 2018). 

Fenomenolojik refleksiyon (öz yansıtma) yalnızca "saf benlik" yahut "saf bilinç" alanında 

oluşmaktadır. Husserl için, refleksiyon oluşurken, idrake yönelik tasarlanan şeyler, sadece 

algısal bakışta var olan şeyler değildir. Refleksiyon, şuurun sürekli akan intensiyonel bir 

yaşama olduğunu sunar (Husserl, 1973; akt. Öktem, 2005). Fenomenolojik refleksiyon 

kazanılan özlerin idrak yüzeyine çıkarılması ve tasvir edilmesidir. Yani fenomenolojide 

mevzubahis olan betimlemektir (Merleau-Ponty, 1945; akt. Aydoğdu,2018). Tüm 

refleksiyon biçimlerinin temel özelliği, bilinci değişikliğe uğratmasıdır. Refleksiyon, bir 

algılama, hafıza ve fantezi eylemi olarak görülür. Husserl'in düşüncesine göre refleksiyon, 

tecrübe biçimleri için genel bir terimdir. Tecrübenin tabiatında refleksiyon ile algılanmak 

vardır (Eyim, 2006). 

Husserl, özü açıklayabilmek için "ideasyon" kavramını kullanır.  Onun için ideasyon 

(düşünce), varlığın özüne nüfuz edebilmemiz için, varlığı şimdiki zamanından ve 

özelliklerinden soyutlayan davranıştır. Husserl düşünce kelimesini, sezgi manasında kullanır. 

Bu bağlamda, insanın özü şahsi düşünceleriyle yani sezgi davranışıyla deneyim sahibi olur. 

Düşüncelerin bizlere takdim ettiği öz, hususi ve somut özellikler içerir. Bu sebeple öz bir 



26 

 

fenomen olarak fenomenolojinin konusunu oluşturur (Mengüşoğlu, 1976). Genel olarak 

baktığımızda, Husserl'in fenomenolojisi bilgi, anlam ve sezgisel davranış birleşimi ile 

oluşmaktadır. Bu davranışlar arasından sezgisel davranış önceliklidir.  Fenomenoloji için 

anlam, nesnel olarak var olmaz ancak nesnenin kaynağında var olması gereken bilinç 

ilişkisini, sezgisel olarak açıklayarak, unutulmuş olan bilimsel bilgi kaynağını korumaya 

çalışır (Küçükalp, 2015). Anlam davranışı nesneyi görünür kılar ve sezgisel yönelim nesneyi 

ilk kez hayal edilebilir kılar. Görülenen özün kesinliği, algı aktının saflık ölçüsüne bağlıdır. 

Husserl, kendi sisteminde sezgiye önemli bir görev yükler ve Kant'ın düşüncesine yaklaşır: 

"algısız kavramlar boş, kavramsız algılar kördür" (Husserl,1995). Husserl’e göre algının 

tabiatı, fenomenler âlemine aşkın durumdadır. Onun için algı perspektifle ilgilidir. Şöyle ki, 

algılanan nesne ancak kendisinin bir kısmından, yönünden ve yüzünden algılanabilir. Bu 

şekilde, çeşitli açılardan elde ettiğimiz algı, nesnenin farklı bir algısıdır.  Perspektifteki 

değişiklikler, algıda bir değişime yol açar ancak bilinç, algılanan nesnenin, eski algıları ile 

nesnenin perspektifsel açıdan değişime uğrayan yeni algısını bir araya getirerek nesneyi bir 

bütün olarak kavrar. Husserl, bilinç alanı içerisinde nesnelerin hiçbir zaman tam olarak 

algılanamayacağını belirtir. Çünkü, üç boyutlu nesneler, sonsuz sayıda perspektifsel açıya 

sahiptirler bu sebeple bilinç tarafından tam anlamıyla algılanamazlar. Zira uzay zaman 

ortamlarında yer alan nesneler, perspektife bağlı olarak yalnızca bir açıdan algılanabilir. 

Perspektif varyasyonlarıyla bize ulaşan algı durumları, sezgisel veri içeriklerine sahiptirler. 

Sezgisel veriler bir araya getirilerek somut yaşantı beraberlikleri oluşturulur  (Eyim, 2006).  

Husserl, düşünme ve bilme tecrübelerini gerçek olgular olarak değerlendirip, saf 

fenomenoloji ile bağlantılı olduğunu vurgular. Bu tecrübeler özleri bakımından saf, genellik 

bağlamında sezgisel olarak belirlenip, çözümlenebilen tecrübelerdir. Saf fenomenoloji 

kavramı, fenomenolojik tecrübeleri, kendilerini vasıtasız şekilde sezgide bilinir kılan özleri 

ve bu özler içerisinde kaynaklarına saf bir şekilde sahip olan ilişkileri araştırır. 

Fenomenolojinin odak noktasını açıklayan bu tespit, Husserl felsefesinde sezgi kavramının 

önemini vurgular (Husserl, 2001; akt. Küçükalp, 2015). 

2.2. Sezgisel Yaklaşım  

Bilim ve sanatın çeşitli disiplinlerinde, fikir ve eser üretim süreçlerinde sezgi 

kavramı önemli bir yere sahiptir (Güler, 2015). Sezgi kavramı Latincede İntuitio 

sözcüğünden Alman felsefe alanına Anschauung terimi olarak kazandırılmıştır. Sezgi, içe 

doğma, var olmayan bir şeyi yargılamadan sezme özelliğidir. İşlevi, deneyimde direkt olarak 

verilen şeye vurgu yapmaktır (Küçükalp, 2015). En yaygın anlamıyla sezgi, gerçekliği 



27 

 

doğrudan veya içeriden tanıma ve anlama yeteneğidir. Herhangi bir mantığa dayanmadan, 

bilgiye doğrudan ulaşma sürecidir. Başka bir deyişle, önermeden diğer önermelere, 

mantıksal akıl yürütme yoluyla, her bir parçadan genel düşüncenin akıl yürütmesini üretmek 

değil, şeyin gerçek duygularına ulaşma yolu, doğrudan şeyin özünü yakalamadır. Sezgi tek 

seferlik bütünü tüm dinamikleriyle tam olarak yakalar. Eroğlu (2012) sezgiyi bir ayna gibi 

değerlendirip evrendeki her şeyi yansıtabildiği sonucuna varabiliriz. Sezgi her şeydir. İç 

duygularla anlamak, kalp gözüyle görmektir. Sezgi, insan yaşamında üretkenliği oluşturan, 

deneyimlenmemiş olanı deneyimlendiren, imkânsız gözükeni olduran bir çeşit yetenektir. Bu 

sebeple insan sezginin etkisiyle hiç yapamadığı şeyleri yapabilir ya da yapabileceğine inanır. 

Mesela bir şair en güzel şiirini, ressam en güzel resmini sezginin kendisine verdiği yaratıcı 

güçle yapabilir. Sezgi bizlerin hiç ele alınmamış fikirleri üretmemizi ve geliştirmemizi 

sağlar. Güler (2015) sezgi, bir insanın hayatında sıklıkla deneyimlediği gizemli yönlerden 

yalnızca biridir. Tarihsel süreçlere bakıldığında, çeşitli kültürlerde bilim ve sanatın tüm 

alanlarında, çoğu keşif ve buluş sezgisel olarak gerçekleşmiştir. Bu bağlamda sezgi kendini 

ortaya koymak için bilinci meydana getiren akıla ihtiyaç duyar. Aklın sayesinde düşünme ve 

bilme deneyimi oluşarak, içsel bir nesneye sahip olarak bilinç sezgiyi oluşturur. Husserl için 

düşünme ve bilme tecrübeleri doğaları gereği saftır ve evrensellik bağlamında sezgisel olarak 

belirlenebilir ve analiz edilebilirler. Eroğlu ( 2012) sezgiye ulaşma yolunda içgüdü, duyu ve 

akıl aşamalarından geçilir. İnsanlar akıllarını ve bilinçlerini doğru biçimde kullanırlarsa, 

sezgisel anlayış onlara verilir. Sezgi ortaya çıkma yolunu, zekânın oluşturduğu harita 

sonucunda bulur. Bilinç ve sezgi ayrı hakikat bölgelerinin gerçekliklerini belirtmektedirler 

ancak bir noktada yolları kesişmektedir. Bu durumu bir sanatçının tavrında yaptığı eserlerde 

görebiliriz. Sanatçılar eserlerini üretirken bilinç ve sezgiyi birlikte kullanarak bizlerinde bu 

süreci anlamamıza yardımcı olurlar. 

Tarih boyunca birçok farklı düşünce akımları ve düşünürler sezgiye özellikle önemli 

bir yer vermişlerdir. Çeşitli dönemlere bağlı olarak düşünürler bilgi ve sezgi arasındaki bağı 

incelerlerken, temel nokta da araştırdıkları nokta, bilgi nedir sorusudur. Bu bağlamda, sezgi 

kavramını bazı düşünürler zihinsel bir görsel olarak ele alırken, bazıları ise deneysel şekilde 

değerlendirmişlerdir (Gültekin ve Tokdil, 2018).  

Rene Descartes Sezgi’yi kendisinden şüphe duyulmayan bir düşünceye 

dayandırmaktadır. Bu duruma istinaden ‘’düşünüyorum öyleyse varım’’ cogito ergo sum’u 

kullanır. Bu düşünsel yapı Husserl’in de kendi yazılarında sıklıkla geçirdiği bir dayanaktır. 

Descartes için her fenomen, düşünmek ile başlayıp, aynı işlev ile de son bulmaktadır. Bu 



28 

 

bağlamda sezgi düşünmenin kendisi ve biçimidir (Strathern, 1999). Ona göre, sezgi bellekte 

aniden beliren, yalın ve aşikâr olan mutlak bir ögedir. Yani sezgi akılsal bir kabiliyet, titiz bir 

zihnin hiçbir kuşkuya alan bırakmayacak şekilde belirgin bir andaki anlayışıdır. Bu anlayış 

basit ve açıktır. Belleğin en gösterişsiz gerçekleri ortaya çıkartan fonksiyonudur. Descartes 

sezgi için belleğin dağınıklığından sıyrılıp, tamamıyla bir yere yönelmesi olarak açıklama 

getirir. Yani kişilerin düşüncelerini, eşzamanlı birçok nesneye yöneltmeyerek, tümüyle basit 

şeyler üzerinde topladıklarında, sezgi gücünü kazandıklarını söyler (Ökmen 1986; akt. 

Öktem, 2000). Descartes, olaylar ve olgular arası çıkarımsal durumların da sezgiyle 

olduğunu söyler . Descartes, salt bilginin sezgi ile elde edileceğini düşünmüştür ve bu bilgiyi 

elde etmek için ne çeşit bilgi araçlarının kullanılabileceğini araştırmıştır. Düşünür bilimsel 

araştırmalarında üç yetiden bahseder. Bunlar hafıza, hayal gücü ve duyulardır. İnsanın 

kendisine bu üç yetinin nerelerde destek olabileceğini yahut engel olabileceğini 

anlayabilmesi için, bu yetileri sırasıyla tetkik etmesi gerekir (Güler, 2015). Descartes’e göre 

sezgi, beyinde aniden ortaya çıkan çok temel, mutlak, besbelli bir ilkedir. O sezgiyi zihnin 

kafa karışıklığından kurtulması ve belli bir noktaya eğilim göstermesi olarak yorumlarken, 

düşüncelerini farklı nesnelere yönelik dağıtmayan ve her zaman en basit şeylere odaklanan 

insanların, sezgi gücü edinebileceğini iletir (Öktem, 2000). 

Sezgi kavramını Locke şu şekilde tanımlar; sezgi insan aracılığıyla doğrudan bilinen 

şeye atıfta bulunmaktadır. Kavram bu anlamıyla, duygular yoluyla sezmekten çok, iki artı bir 

eşittir üç örneğinde algılandığı şekliyle "sezgisel hakikatler" olarak kullanılmıştır (Hintikka, 

1995; akt. Küçükalp, 2015).  

Henri Bergson’a göre sezgi, bize hayatın gerçek yüzünü veren bilgidir. Bergson'da 

bilinçli içgüdü sezgi olarak kabul edilir ve bu kavram felsefenin merkezine yerleştirilir. 

Bergson, gerçeği kavramadaki anlayış eksikliğini telafi etmek için, kendi düşünce düzeninde 

sezgi yeteneğini kullanır. Sezgi, yapısı gereği insanın iç evreniyle ilgilidir. Sezgi veya 

titrasyon, samimiyeti ve özü görmeyi ifade eder. Ona göre sezgi, içgüdü ve anlayışın bir 

birleşimidir. Anlama dışa dönüktür ve sezgi içe dönüktür. Anlamanın kavranamayacağı 

süreyi sezgisel olarak bilmek mümkündür. Sezgi, gerçeği kavramak için kullanılır. Hem 

anlayış hem de içgüdü, uyuyan bilinci uyandırır ve onu tutkudan kurtarır. İnsanın temel 

özelliği, sezginin ona anlayışla bahşedilmiş olmasıdır. Sezgi, maddi yaşam tarafından kontrol 

edilmez. Sezgi yaşayan bir süreçtir, kişinin işaret ettiği nesne boyunca hareket eder ve 

sürekli akar. Sezginin en önemli başarısı, onun zaman anlayışıdır. Gerçeği anlamak sezginin 

gücüne bağlıdır. Sezginin bir yetenek olarak ortaya çıkması kolay değildir. Kişinin kendi iç 



29 

 

dünyasına dönmesi ve kendi temel benliği alanına girmesi için çok çalışmasını gerektirir. Bu 

çaba, doğal eğilimlerin akışına karşı koymaktır. Bu girişim güçlü bir içe dönük davranıştır. 

Bergson için insan yaşamında ruh-beden bütünlüğünde, sezgi ile bilinç maddesel ve ruhsal 

olarak bir paya sahiptir (Eroğlu, 2012). Bilinç, insan bedeniyle hareket halindeyken, sezgide 

ruh ile hareket halindedir. Bu bağlamda beden ve ruh nasıl ki ayrı düşünülemezse bilinç ve 

sezgide ayrı düşünülemez. Öktem (2000) mutlak olan ancak sezgiyle kavranabilir; geriye 

kalan her şey analiz yoluyla bilinir. Sezgisel düşünme, süre içinde düşünmektir. Süre sayıyla 

sayılamayan ve ölçülemeyen bir varoluştur, bir akıştır. Sezgi, zihinsel süreyi ve kendi 

kendini değiştiren şeyleri kavramak ve anlamaktır. Sezgi, insanın bir organı gibidir. İnsan 

sezgi aracılığıyla hayatı ve süreyi bütün olarak özümser. Sezgi, içsel realitenin bilgisidir ama 

sadece iç dünyaya değil, dış dünyaya da işaret eder. Dış dünyanın sezgisi, varoluşla ilişkilidir 

ve "saf algı" ve "sempati" adı verilen iki aşamada gerçekleşir. Saf algı bizi maddenin mutlak 

varlığına maruz bırakır ancak dışımızda oluşan zamanı yakalamak için daha ileri gitmek 

gerektiğini savunan Bergson, bunun farklı türde bir bilgi, başka bir dünya için bir sezgi 

gerektirdiğini ve buna keşfedici sempati adını verdiğini söyler. Evrenin devingen olduğunu 

ve evrende aralıksız olarak bir oluş bulunduğunu belirten Bergson bu oluşların sezgi ile 

yakalanabileceğini ortaya koyar. Bergson’a göre sezgi, her türden fayda sağlayabilecek 

bağlardan sıyrılmış, kendinin idrakına varmış, ilgilendiği konuyu kavrayarak ayrıntılı şekilde 

genişletmeye yetenek edinmiş içgüdüdür.  

Heidegger’ e göre sezgi, üretilen sanat eseri ile aktüalite arasındaki bağlantının 

formudur ve kendisi sezgisel formu üretir. Sezgi, sentezleyicinin sentetik varlığı ve varlık 

analizini düşündüğünde ortaya çıkardığı fenomendir, ancak Heidegger sentez ve analizi 

kendi tarzında birleştirmiştir.  Heidegger'in düşünme tarzı ister sentetik ister analitik olsun, 

sezginin kendisini benimser ve sezgiyi yaratır (Yıldızdöken, 2021). 

Sezgi kavramını fenomenolojik yöntem ile bağlantılı olarak açıklayan Jozef Maria 

Bochenski, fenomenolojik yöntemin, nesneyi zihinde görmeye dayandığını belirtir. Bu sezgi 

verilmiş olanla ilgilidir. Fenomenolojinin ana kuralıda, şeylerin yani verilmiş olanların 

kendilerine dönmektir (Bochenski, 2008) 

Hilmi Ziya Ülken’’ Varlık ve Oluş’’ eserinde Husserl fenomenolojisi için tahsis 

ettiği bölümde,, fenomenoloji felsefesinde sezgi kavramının Descartes ve Hegel’e kadar 

giden bilinç anlayışına bağlı olduğunu belirtir. Bu akışta, Husserl’in sezgi kavramının içinde, 

zekâyı önemli bir ayrıntı olarak görmesi sebebiyle Bergson’dan farklılaştığını belirtir 

(Küçükalp, 2011). 



30 

 

Husserl de sezgiyi Descartes gibi bilgi edinme şeklinin bir davranışı olarak 

görmüştür. İkincil davranış ise anlama davranışıdır. Ancak sezgisel bir davranış yoksa bu 

davranış da işe yaramaz, içi boştur. Bu iki davranışın birleşik etkisi nedeniyle bilgi oluşur. 

Husserl, sezgiyi özü görme yöntemi olarak kullanarak sezgi ne kadar safsa, görünenin 

özünün de o kadar kesin ve mutlak olduğunu söylemiştir (Öktem, 2000). 

Husserl’in değerlendirmesiyle sezgi, içsel bir nesneye sahip olması gereken bilinç 

durumudur. Sezginin en kritik ayırt edici özelliği, nesnelerinin insan bilincine doğrudan 

sunulmasıdır. Bu durumla Husserl iki şeyi vurgular. Birincisi sezgisel içerik gerçek içeriğiyle 

vurgulanır, ikincisi sezgisel içeriklerin taşınamaz olduğu yani hareketsizliklerini vurgular 

(Küçükalp, 2015).  

Husserl' e göre varoluşun her alanında öz-sezgiye dayalı bir öz-bilim vardır. 

Bu, Husserl'in temel biliminde sahip olduğu resmi öz-bilimdir. Biçimsel öz-

bilimin görevi, rasyonel ilkeleri zaman ve mekânın gerçekliğinden 

soyutlamak ve özlerini anlamak için onları ideal fenomenlere 

dönüştürmektir. Husserl ideation terimini sezgi (intuition) mânâsında 

kullanmaktadır. Sezgi ile varlığın "öz"ü bizzat yaşanmaktadır. Bu akt 

sayesinde öz, bir fenomen (görünen) olur. Böylece, biz, artık "öz"ün 

sembolü yerine kendisi ile karşılaşabiliriz. Kısacası, sezgi, fenomenin kalıcı 

oluşunu sağlamaktadır (Öktem, 2000, 179) 

2.2.1. Sanat Eserlerinde Sezgi Kavramının İncelenmesi 

İnsanın yaşam yolculuğunda, gerçeğe açılan kapıları aralayabileceği bilgileri, sadece 

duyularıyla gördüğü ve anlamlandırdığı maddeler dünyasından farklı olarak, yaşantısını 

oluşturan her bir isim, cisim, ruh, fiil ve sıfattan elde ettiği bilinmektedir. Bu bilgileri 

edinmek bir seziş gücü gerektirir. Bu güç çoğu insana elde edilmesi zor ya da gizemli 

olduğunu düşündürse de aslında her insanın yapısında doğuştan var olan bir bilgidir ve 

sadece sezgiyle ortaya çıkarılabilmektedir.  

Sanatsal alan sezgisel süreçlerle ilgilenirken, seçme eylemi fenomenler ve kavramlar 

dünyasında gerçekleşir. Bu süreç, kavramların ve nesnelerin gerçek anlamını ve amacını elde 

etmek için olgunun özünü görebilmeyi, öze dönebilmeyi sağlar (Lenoir, 2003, aktaran Güler, 

2015: 6). Sezgisel süreçte insan ruhunda, duyumsal karşılaşmalar gerçekleşerek bir yapı 

oluşur ve insan form vererek ifade eder, sezgiler (Onur, 1988). Sanatçı sezgi aracılığı ile 

kendi maneviyatına döndüğünde, evrensel gerçekler ve argümanlar yeni kişisel anlamlar 



31 

 

kazanır. Yani ortaya çıkan sanat eseri, her canlının görebildiği görsel realite olsada, çeşitli 

çağrışımlar eklendiğinde görünüşü çeşitlilik arz eder. Sanatçının tasavvur ettiği gerçeklik 

hayatın gerçeğidir ve hayatın gerçeği sanatın gerçeğidir, dolayısıyla sezgisel ve soyut olan 

somutlaşır. Bu şekilde sezgiden yola çıkarak, sanatçı için sonsuz şekilde imaj dünyası 

açımlanır ve insan madde dünyasında, sanatı duyumsal karşılaşmaların yani sezgilediklerinin 

vücut bulmuş haliyle tecrübe etmiş olur (Güler, 2015). Sanatta sezgi bir seçim değil, karşı 

konulmaz bir itmedir. Ancak bu karşı konulamaz zorlama bir inanç olarak görülmemelidir. 

Kökeni ne olursa olsun, onu o şeyle samimi bir kombinasyon olarak değerlendirmek daha 

doğrudur. Sezgi, sanatçı tarafından duygularıyla kavranır, onu içinde bulunduğu 

mekanizmadan kurtarırken aynı zamanda ona algıladıklarını eyleme dönüştürme cesareti ve 

enerjisi verir. Bu enerji nedensiz bir biçimde sona erdiğinde sanatçı eseriyle karşılaşacaktır.  

Bir şairin, ressamın ya da bestecinin eserleri ile karşılaştığımızda sağduyu ile 

anlamamız ve eserin özüne sempati duyabilmemiz için keskin gözlere, dilimizin ifade gücü 

kazanmasına ve gelişmiş bir kulak seviyemiz olmasına gereksinim vardır. Bu sebeple, 

sanatsal duyarlılık kazanmak isteyen her bireyin, var olan potansiyeli üzerinden, sezgi 

gücüyle sanata hâkim olabilmesi için, bilincini yeniden kazanması gerekir (Güler, 2015). Bu 

noktada, sanatçının gücü dikkat çekmektedir. Sanatçılar diğer insanların görüp 

ağlıyamadıkları, duyup sezinleyemedikleri, anlamlandıramadıkları şeyleri gördükleri için 

sanatçı olmuşlardır (Onur, 1988). Sanatçılar diğer insanlardan farklı olarak, anlamlı bir 

bütünü her bir parçasıyla algılarlar ve özellikle kendi dünyalarından çok uzaklaşmadan hangi 

bilgilerin gerekli yahut gereksiz olduğunun ayrımına varırlar (Lenoir, 2003). Sanatçılar için 

dış dünyanın tasviri, duyumsadıklarına aracılık eden bir araç ve dildir. Onlar içsel bir düşle 

karşılaştıkları süreçler de anlatmak istediklerini farklı perspektiflerden bakarak incelerler. 

Eser üretim sürecinde, kendi dünyalarıyla temas halinde olduklarından psikolojik ve ruhsal 

durumlarını boya, tuval veya farklı yüzey ve malzemeler aracılığı ile ortaya çıkarırlar (Onur, 

1988). 

2.3. Sanat Eserlerinde Acı ve Şiddet Yaklaşımının İncelenmesi 

İnsan için, canlı olduğunu duyumsatan temel duygulardan biridir acı duygusu ve 

insanlık tarihi boyunca acının yaratıcılığı beslediği düşüncesi, birçok düşünür tarafından 

savunulmaktadır. Heidegger’e göre, insanlığın gerçekliği acı ile yüzleşmesini sağlayan 

ölümlü olduğunu bilme halidir. Bukowski’ye göre kimi insanı acı olgunlaştırarak yaşamda 

ayakta durmasını sağlar ve kendini bulma yolunda aracı olur (Uyar, 2016). Rollo May’e göre 

acı insanlık için bir hediyedir. İnsan, yaşamsal düzen içerisinde terslikler oluştuğunda acı 



32 

 

çeker ancak oluşan tersliklerin üzerine giderek kendisi için yeni bir oluşum var ederse, bu 

durum yaşamda farklı açılardan var olma biçimi olarak yeni şanslar kazandırır (May, 2007). 

Acının tanımı değişebileceği gibi her bireyde de bıraktığı etki de farklı olmaktadır. İnsanın 

yaşam serüveninde, tecrübe ettiği acılar dünya ile arasındaki ilişkiye yönelik bir saldırıdır ve 

travmatik etkileri vardır. Bu travmatik etkiler de insanın duygularında yoğunluklara, kendine 

hâkim olamamasına, kendini bedenen ve ruhen tahrip etmesine ve zarar vermesi gibi 

tutumların belirmesine sebep olur. Bu durum şiddet olgusu olarak tanımlanır. Şiddet 

kavramının yaygın tanımı, canlıların fiziksel ve tinsel bütünlüklerini bozmaya yönelik acı 

verici hareketler bütünüdür. İnam (2015) şiddeti bir fenomen olarak, sadece bedenen oluşan 

bir hareket değil, aynı zamanda çeşitli metotlar vasıtasıyla da ortaya çıkan bir olgu olarak 

tanımlar. İnam’a göre insanlar hem kendilerine hem de başkalarına bedenen dokunmadan da 

şiddet yaşatabilirler. Erol (2016) bu durum şiddet fenomeninin çeşitleri ve kökeni ile tinsel, 

geleneksel, somut değişkenlere göre sınıflandırılabilmektedir. Mesela bireysel şiddet, tinsel 

unsurlar ile bireysel gereksinimleri karşılamak çabasıyla, müdafaa sisteminde ortaya çıkan 

tutumları göstermektedir. Fiziksel şiddet ise kişilerin fiziksel mülkiyetine karşın, dış 

etkenlerden yöneltilen ve acı çektiren bir eylemdir. Diğer bir şiddet türü dilsel şiddettir. 

Dilsel şiddet söylemler ile dinleyenlere etki etmektir. Bir de yapısal şiddet vardır, oda gözle 

görülemeyen bir olgudur. Mesela, yaşamsal alanlarda oluşan bölgelere göre kazanç seviyesi 

farklılıkları ve yaşamsal koşullar arası değişkenlikler yapısal şiddet göstergesidir. Ya da 

ailesi tarafından zor kullanarak evlendirme olayları yahut töre cinayetleri gibi süreklilik arz 

eden durumlar, yapısal şiddete örnektir. Yaşadığımız çağda insanların şiddet yanlısı 

tavırlarına sebep olarak, sosyal medyanın aracılık ettiğini ve insanların bilinçlerine 

subliminal şekilde şiddeti işlediğini de söyleyebiliriz. Şiddetin her çeşidi, haber bültenlerinde 

verilmekte ve insanlara eğlence amaçlı sunulan oyunlarda dahi şiddet etmenleri yer 

almaktadır. Bu şekilde şiddet olağan bir tavır gibi bilinçaltlarına işlenmektedir.  

Acı-şiddet fenomenleri, her tarihsel çağda sanatın konusu olmuş ve sanatçıların 

yapıtları üzerinden imgelenmiştir (Toprak, 2019). Hayatta acı veren tecrübeler, sanatsal 

üretim aracılığıyla keyif alıcı etkenlere dönüştürülebilir. İnsan, tecrübe ettiği acıları, sanat 

aracılığıyla ifade ederken kendi özüne ulaşır. Jean-Paul Sartre de insanın varlığına 

ulaşabilmesi için acı çekmesi gerektiğini düşünmektedir. Sartre insanın varoluş yolunda 

seçimleri ve tasarladıkları ile öz kazanabileceğini düşünmektedir (Sartre, 1996). Öyle ki 

sıkıntılı hayat koşulları, sanatçıda duyarlılık seviyesini arttırarak, varoluşuna yönelik sorular 

sordurur ve bu sayede içsel çatışmalarının idrakına ulaşmasını sağlar. Çoğu sanatçının ruhsal 

açıdan sıkıntılar, acılar çektiği bilinmektedir. Ancak sanatçı, duygusal karmaşalarını işine 



33 

 

empoze edebilirse, yaşadığı sıkıntılar sayesinde, sanatsal üretim sürecinde kendisini ileri 

taşıyacak ve travmalarını aşacaktır (Uyar, 2016). Sanat ile hayat arasında doğal bir bağ 

olduğundan, sanatçılar öznel acıları dışında, yaşadıkları çağ içerisinde gerçekleşen toplumsal 

olaylardan etkilenerek de şiddetin bütün boyutlarına ve oluşturduğu etkilere kayıtsız 

kalamayıp eserlerine de yansıtırlar (Sayan, 2016). Bu sayede izleyiciler sanat eserlerini 

incelemeye aldıklarında, eserler aracılığı ile bir dönemin politik, medeni, ahlaki yaşamı 

üzerine bilgi edinirler. Bu çalışmalar aynı zamanda sanatçının olaylara ilişkin algısı hakkında 

da bilgi verir. Çünkü eserlerde yer alan imgeler sanatçı algısıyla oluşur (Ötgün, 2008).  

Acı ve şiddet fenomenleri çağdaş sanatta sıklıkla karşımıza çıkmaktadır. Bunun 

nedeni bilim ve teknoloji alanında oluşan gelişmeler ışığında, sanat alanında yaşanılan 

olaylar daha çok kitleye ulaşmasıdır. Çağdaş sanatta uygulama metotları olarak, performans, 

beden sanatı, hazır ürünler kullanımı ve birçok disiplinler arası yaklaşımda kendini 

göstermektedir. Bu uygulama alanları arasından, bedenlerini sanat nesnesi olarak aracı kılan 

sanatçılar, izleyicilere iletmek istedikleri konuları, gündelik yaşam içerisinde gözler önüne 

sermişlerdir (Yavuz, 2019). Performans sanatçılarının öncülüğünde sanatçılar, izleyenlerin 

odaklarını acı-şiddet kavramlarına çekebilmek için, çalışmalarıyla izleyenlere acı, kaygı, 

iğrenme gibi hisleri kanalize ederek, insan hakları, hayvan hakları gibi konulara değinerek, 

toplumsal duyarlılığı arttırmayı amaçlamaktadırlar. Ancak izleyici için bedensel bir acıya 

tanıklık etmek kolay değildir (Aydemir, 2018). Acı ve şiddet temalı performansları 

incelediğimizde, kendine zarar veren, şiddet ve acıyı tecrübe eden, uyaran ve uyarılan beden 

imgeleri görmekteyiz. Sanatçıların kendi bedenlerine yönelmeleri, şiddetin kendisinin sanat 

olduğu gerçeğini ortaya koymaktadır. Pek çok performans fiziksel olarak ve bilinçte acı 

eşiğinin sınırlarına ulaşıp zorlanmasıyla, acının içselleştirilmesi ve katarsis amaçlanmıştır. 

Yani sanatçılar kendi bedenleri ve rastgele bir canlı beden üstünde şiddeti araç bağlamında 

kullanarak katarsise ulaşmayı hedeflemişlerdir. 

Şiddet kavramı, insanlığın yaradılışından günümüze kadar gelen ve insanda 

öngörülemeyen tavırların sıklığı olarak ortaya çıkan bir sorundur. Her çağda, sosyolojik 

koşulların oluşturduğu olaylar çerçevesinde şekillenen, şiddet ve acı kavramları insanların 

hayatına çeşitli şekillerde tesir eden bir fenomen olarak, sanatçılarında eserlerinde 

vurgulanmıştır. Şiddet fenomeni, zeminin de yok etme olgusuna bağlıyken sanat tam zıt 

anlamda var etme temeline dayanmaktadır. Bu sebeple sanatçılar, olumsuz duygu ve düşünce 

barındıran şiddet ve acı kavramlarını, var etme görüşüne hâkim olan sanat ile dönüşüme 

uğratmaktadırlar. Sanat insanlara yaşamayı öğreten farklı bir araç niteliğinde olup, aracı 



34 

 

konumda olarak bireylere temas eder. Hayatın içinde, bizlere acı veren toplumsal nitelikte 

olan olayları, sil baştan biçimlendirerek bizlere tekrar sunulmasına aracılık etmektedir. 

Sanatta acı ve şiddet temaları yaratıcılığı harekete geçirir ve ortaya çıkan işler sanatçının 

ilerlemesini sağlar. Acı teması, sanatçıların yararlanabileceği sonsuz bir malzeme önemli bir 

fenomendir. Sanatsal üretim süreci, acıyla baş etmenin bir yoludur. Acı sanatı beslerken 

sanatta acıyı dindirir (Sayan, 2016). 

2.4. Sanat eserlerinde kendine mal etme yaklaşımının incelenmesi  

Kendine mal etme “appropriation” kelimesi latince kökenli olup “appropriare” 

“proprius” kelimelerinden türemiştir. Türkçede temellük kelimesine karşılık gelmektedir. 

Kendine mal etme kavramı, bir sanatsal anlayış iken, bir yandan da alıntılama biçimidir. Bu 

bağlamda bütün alıntılama usulleri, kendine mal etme içerdiğinden sanatın tarihsel sürecinde 

sanatçılar tarafından çeşitli hedefler için kullanılan bir kavram olmaktadır. Kendine mal etme 

yöntemi ile hâlihazırda olan bir eserin bütününden ya da parçasından yararlanılarak, yeni bir 

eser üretilmektedir. Ortaya çıkan bu yeni eser, alıntılandığı eserin izlerini yansıtmaktadır. Bu 

bağlamda halihazırda olan bir eserin başka bir insanın düşünceleriyle müdahalesi sonucu 

ortaya çıkması, o eserin orjinalliğini ve sanatçısının yaratma yeteneğini, insanlar tarafından 

sorgulanmasına neden olur. Appropriation art (kendine mal etme sanatı) Türkiye’de sık 

görülen sanat metotu olmasa da milletlerarası seviyede appropriation art olarak 

değerlendirilmektedir ve bugünkü sanat anlayışında en tesirli taktiklerdendir (Olgun, 2017). 

Kendine mal etme yöntemi ile sanat tarihinde iz bırakmış eserleri farklı şekillerde incelemek 

mümkün olmaktadır. Sanatçılar, hemen her döneme ait sanat unsurlarını öğrenmek için o 

dönemde yapılmış eserlerden yola çıkarak alıntılama yaparlar. Bu alıntılama sırasında, 

sanatçılar diğer sanatçıların yöntemlerini kopya ederek kendi yetilerini ilerletirler ve bu 

sayede alıntılama yapılan eserinde tekrardan incelenmesine imkân tanınmış olunur.  

Yirminci yüzyıl öncesinde sanat tarihinde, geleneği sürdürmek amacı ile resim ve 

heykel sanatçılarının eserlerine yapılan atıflar yer almaktaydı. Günümüz şartlarında, çeşitli 

sanat eserlerine kolaylıkla ulaşabilmekten ötürü sanatçılar, bireysel üslup oluşturmak adına 

alıntı yöntemini kullanmışlardır. Bu şekilde alıntılama yöntemi ile geçmişten bir sanat eseri, 

alıntı yapılan eserin çağdaş sanata katılmasını sağlamıştır (Bayrak, 2008). Farklı dönemlerin 

resimleri arasında yapılan alıntılama, önceki dönem ile şimdiki zaman bağını oluşturarak 

seyircisine sanatçılar ve eserler üzerinden başka görüş açıları sağlamaktadır. Görsel 

alıntılama teknikleri birbirlerine benzer kavramlar içermekte olsa da detaylarda çeşitlilik 

göstermektedir. Bu tekniklerden bazıları aynalama, kolaj, kopya, asemblaj’dır. Kodal’a göre 



35 

 

görsel alıntılama çeşitleri doğrusal ve dolaylı alıntılama şeklinde ayrılmaktadır. Doğrusal 

görsel alıntılama, bir eserin parçasını ya da bütününü fazla değiştirmeden alıntılamaktır. 

Dolaylı görsel alıntılama, farklı sanatçıların stil ve motiflerinden yola çıkarak yeni bir eser 

üretme durumudur (Kodal, 2012). Alıntılama yapılan yapıt, sanatçısı tarafından ilk olarak 

kendine özgün üslubu ile semantik olarak değişime uğratılarak tekrarlanır bu bağlamda alıntı 

yapılan içerik bağlam başkalaştıkça yeni manalar ve meziyetler kazanır. Kendine mal etme 

kavramı 1950’ler itibari ile Pop Sanatı aracılığı ile sanatsal üretim olmuş ve 1980’den 

itibaren postprodüksiyon dönemiyle metot olmuştur. Kendine mal etme yönteminin 

yelpazesinin genişlemesi sebebi ile hatalı metotların da yapılmasından ötürü intihal gibi hak 

ihlalleri ortaya çıkmıştır. Bu sebeple kendine mal etme uygulaması sonrasında, kullanılan 

imaj için, eser adında atıf yapacağı sanatçının ismine yer vererek’’…..sonra’’ ifadesi 

kullanılmalıdır (Bayrak, 2008). 

Durmaz, kendine mal etmenin tasvirini, bir fenomeni ele alıp onu orijinal 

üslubundan aykırı şekilde uygulayarak sanat yapmak şeklinde belirtir. Bu çalışma, sanatçının 

ciddi gayret göstermesini gerektiredebilir, gerektirmeyedebilir. Uyarlanan nesneler rutin 

düzende gündelik yaşamda kullanılan objeler olabilir yahut bir filmden, fotoğraftanda 

uyarlama olabilir (Durmaz, 2019). Akay kendine mal etme için, anda var olan bir 

görüntünün yeni bir ürünmüş gibi değerlendirilmesini, modernliği başlatan fikir olarak 

düşünmektedir (Akay, 2005). Aktulum için kendine mal etme, herhangi bir sanatçı eserinin 

bir tekniğe göre alıntılanarak tekerrür edilmesi ve şekillendirilerek sahiplenilmesidir 

(Aktulum, 2016). David Diamond’a göre kendine mal etme konusu, eser hırsızlığı 

olmaktadır. Yani öteki sanatçıya ait görselin bir sanatçı aracılığıyla aşırılması şeklinde 

belirtilebilir (Diamond, 2001). 

Toplumsal ve kültürel alanda ehemmiyetli kavramlardan olan kendine mal etme 

kavramı, sanatsal alanda çeşitli manalar taşımakta olup toplumsal ve bireysel görüşlerin bir 

yansımasıdır. Olgun (2017) sanat tarihinden eski dönemlere ait olan bir yapıtın taklit 

edilmesi, taklit edilen yapıtın tanınırlığını arttırmakla beraber ortaya çıkan eser aslına ne 

kadar benzerse taklit yapan sanatçının ustalaştığı anlamına varılmaktadır. 1980 yıllarına 

geldiğimizde Appropriation art en üst seviyelerde görünür olmuş ve 80’li yıllarda sanat tarihi 

kapsamında tüm metotların denendiği görüşü hakimiyet oluşturmuştur. Bu bağlamda 

postmodern dönemde özgün bir yaklaşım sergilenmediği gibi halihazırda olan eserlerin 

tekrardan başka bir sanatçı tarafından kendine mal edilerek yeni bir yapıt halini alması 

durumu mevcuttur. Hick (2010) bu şekilde kendine mal etme kavramı bizlere, sanatta varlık 



36 

 

bilimini, sanat ve zanaat arasında olan farkları içeren estetik ve felsefe alanları üzerinde 

sorgulamalar yapmaya yönlendirir. 

2.5. Sanat eserlerinde beden ve ego ilişkisi yaklaşımının incelenmesi 

Dünyada olmamız bedensel varlığımızla yakından ilgilidir. Aslında dünyayı 

anlamak, bedenlerimizi anlamaktan geçmektedir. Burada fenomenolojinin çok dikkatli bir 

şekilde ortaya koyacağı, uzun zaman önce öngördüğü "dünyada olma" belirleniminin 

bedenle ilişkisidir. Bir dünyaya sahip olduğumuzu ileri sürmemizin nedeni, bu dünya ile 

bedenlerimizle bütünleşmemizdir. Beden, bireysel varlığımızın kaynağı ve sosyal 

hayatımızın temelidir. Birincisi, bizi başkalarına görünür kılan fiziksel varlığımızdır. Beden 

bizi ortak payda da canlı dünyasına bağlar ve bedenler arası varlığımız sosyal hayatın 

merkezindedir. Politika ve ideoloji beden aracılığıyla işlemektedir. Hayatın her alanında tüm 

tabular zihne değil bedene getirilmekte ve beden her zaman açık veya örtülü olarak rahatsız 

edilmektedir. Beden anlayışımız, varoluş anlayışımızın bir derlemesidir. Bedenlerimiz 

vasıtasıyla kimliğimizi tanımlar ve fikirlerimizi harekete geçiririz. Bedeni kullanan yaşayan 

ruhtur bu bağlamda dünyada yer alan objeler arasında vücut bulan maddi beden yerine 

yaşayan bedenimizle eyleme geçmemiz gerekir. Beden bireyin dünyadaki varlığı ve 

ferdiyetinin taşıyıcısıdır (Esenyel, 2016). Beden özne olarak hareket kaynağıdır. Ben (ego) 

kavramı da bilincin bedende oluşmasıdır. Husserl için bedenin birincil idraki yoktur. Ona 

göre beden, irade organı olarak ‘ben yapıyorum’ şeklinde deneyimlenir. Beden eyleme 

koyulduğunda ‘ben’ de hareket etmektedir (Zahavi, 2020). Bu bağlamda ego bireyin yaşadığı 

dünya ile arasında bağlantı kurmasını sağlayan bilinçsel yapıdır. Birey dünyaya 

olgunlaşmamış bir ego ile gözünü açar. Yaşamsal süreçte bireyin dış dünya ile kurduğu 

iletişimle beraber egosu üç bölüme ayrılır. Bu bölümler şu şekilde sıralanır: çocuksu libidinal 

ego, anti libidinal ego ve merkez ego. Ego bünyesinde savunma ve uyum olarak iki nitelik 

barındırmaktadır. Kuramsal bağlamda egonun işlevsel özellikleri şunlardır: benliğin yaşadığı 

dünya ile ilişkisinde gerçeklik algısının sezgiselliği, içtepi ve hisler üzerinde kontrol sağlanıp 

düzene sokulması, bireyler arası bağlantıların düzenlenmesi, fikirsel süreçler, bilinç dışı 

kavramların farkındalığına varma, kendini müdafaa edebilme tekniklerini uygulayabilmek, 

hobilerin düzene koyabilmek, zıtlık içerisinde olan hislerin, davranışların bütünleşmesi, 

bireyin dış dünya ile olan bağlantı yeteneğinin ölçüsü gibi özellikler bağlamında kimlik 

oluşturmamızda ve yaşadığımız çevre ile bağlantılarımızı biçimlendiren egodur (Anlı,2016).  

Yaşadığımız dünya ile bağlantılarımızı kurarken bireysel eylemlerimizin 

yükümlülüklerini taşıyarak hayatta neleri yapıp yapamayacağımızı algılayabilmek için 



37 

 

kuvvetli bir egoya sahip olmamız gerekiyor. Anlı (2016) kuvvetli egoya sahip birey yaşamda 

realist konuların arkasında koşacaktır. Fakat bireyin tutarsız bir egosu olmuşsa kişi kimlik 

yönünden hasar almıştır ve içsel dünyasında istikrarlı şekilde herhangi bir konuda devamlılık 

sağlamak için destek yollarına ihtiyaç duyar. Bahsi geçen devamlılık konusunun eksikliği 

güçsüz olan egoyu daha da zayıflatarak bireyde kaybolmuşluk hissi uyandırır. Kimlik 

oluşumu ve devamlılık konuları, zeminini çocukluk dönemlerimizdeki isteklerimizden 

oluşturur. Çocukluk dönemlerimizi keşfedebilmeyi sağlayacak olan da egomuzdur. 

Çocukluk dönemlerimizde zayıf olan egomuz sebebiyle gerçeklikten uzak konular ile 

ilişkiler kurarız. Büyüdükçe ve egomuz geliştikçe realist konuların arkasından koşarız. 

Ancak yetişkinlik egomuzla beraber ulaşamayacağımız hedefler arkasında koşmaya 

başladığımızda egomuz zayıflar ve zayıflayan ego birey için devamlılığı olmayacak hedefler 

oluşturarak kısır bir rotasyona sokar.  

Husserl insan algısında ben kavramını deneyimsel ego klasöründe değerlendirir. Ona 

göre ego, bedensel özellikleri de kendine ait görür. Kişi özgür eylemde olduğu için, ego da 

özgür eylem öznesi olmaktadır. Bu bağlamda ego bireyselliktir, hareketi gerçekleştirir ve 

fiziksel refah sağlar. Ego bedene aittir. Beden, yerel bir duyusal alan olarak aynı zamanda 

irade organıdır. Çünkü direkt ve bağımsız eyleme geçebilen tek nesne bedenimizdir. Bunun 

nedeni özgür egodur. Bu özgür hareketler yardımıyla benlik için algının çokluğu, yani 

fiziksel dünya ya da uzamsal maddi dünya kurulabilir. Ego bedenimiz aracılığıyla dış 

dünyayı algılar ve bedenimizi bağımsız faaliyete sokma yeteneğine sahiptir (Esenyel, 2016). 

Husserl için ego mutlak olandır ve yalnızca Epokhe ile dünya gerçekliklerinin askıya 

alınması ile olanaklı kılınır onun için Epokhe işlemi ile, deneyimleyen benlik (insan) 

dışlanır. Fenomenolojiye alan oluşturmak için beden, beyin etkinliklerinin Epokhe işlemine 

tabi olması gerekir. Transandantal ego idrak akışının sürekliliğini, bütünlüğünü temin 

etmektedir. Fakat transandantal ego kendisine yabancılaşırsa bu bütünlük bozulur. Paranteze 

alma ve indirgeme işlemleri, idrakte aşkın olan her şeyi, bunlara saf egoda dahil idrakten 

ayrıştırarak bağdaşık bir idrake ulaşmayı sağlar. Bu bağlamda fenomenolojide egosuz bir 

idrak savunulmaktadır. Paranteze alma işlemi ile saf ego ve tecrübeleri idrak alanında 

durmaktadır. Fenomenolojik bağlamda indirgenmiş ego, idrakteki deneyimlerin bir 

toplamıdır. Fenomenoloji ile idrakte olan olaylara birinci bireyin görüş açısı ile erişmek 

olanaklıdır. Fakat saf egoya birinci bireyin görüş açısı ile ulaşılmamaktadır. Bu oluşum 

fenomenolojinin bilimsel tutumuna uymamaktadır. Bu bağlamda saf ego, transandantal ego 

görüşlerinden vazgeçmek uygundur. Husserl saf bir egonun varlığını reddeder. Saf ego, 

fenomenolojik bir alan şeklinde bilinçte var olur. Üstün ego bireysel yöneldiği hareketlerine 



38 

 

yabancılaşırsa, transandantal indirgemenin neticesinde yaşadığı dünyadan ayrışır. Üstün ego 

bilincin yönelimi ile farkedilir. Yönelinen ile yönelen bilinç farklılığı, yönelinen bilinci 

egonun nesnesi yahut nesne-ego oluşumuna sokar (Husserl, 1970; akt. Yeğin, 2008). 

Sanatsal alanda ego ve beden ilişkisi, sanatçıların kişiliklerini var etme süreçlerinde 

egoları ile bireyleşme çabaları üzerinden ilerler. Bu çaba ile özgünlüğü yakalayan sanatçı, 

kimliğini gerçekleştirir. Özgünlüğe erişmeden önce sanatçı, bazı içsel sorunlarla 

karşılaşabilir. Bu doğrultuda sanatçı dış tetikleyicilerin ürettiği içsel etkilerden sanatına 

kaynak yaratır. Bu sorunları çözme sürecinde sanatçılar, arayış içinde oldukları için daha çok 

eser ortaya çıkarmaktadırlar. Çünkü bir sanatçı için yeniden üretim sorunu doğru olanı 

bulana kadardır. Anlaşılır bir şekilde, her sanatçının yalnızca kendi öznelliği vardır ve 

eserleri, içsel değerlerinin etkileşiminden ortaya çıkar. Bir sanat eserinin özgünlüğü için 

sanatsal öznellik çok önemlidir. Sanatçılar kendi tarzlarını yaratırken ve amaçlarını ifade 

ederken bu öznelliği başarmalıdır (Gürler, 2013). 

Benlik algısı sanatta, egomuz üzerinden eriştiğimiz fikirlerin bütünü olmakla beraber 

bilincimizde oluşan tüm bilgilerin nesneye çevrilmesiyle var olur. Birey benlik birikimlerini 

sanatı vasıtasıyla betimlediği takdirde benliğiyle yüzleşme yaşar. Ayrıca meydana gelen 

yapıtlar aracılığıyla, sanatçı egosu yeniden şekillenir. Bireyin yaşamını sanat nesnesi haline 

getirmesi, bilincinde olan bir fenomenin hatırlanıp yeniden ele alınması ile oluşmaktadır. 

Tüfekci (2019) yaşanmışlıklarını sanatı aracılığıyla yansıtan sanatçıların, çocuksu libidinal 

ego bilincinde konumlanan imajları betimlediklerini düşünmektedir. Sanatçının, benliğini 

içsel olarak temas edip algılaması, sanatsal üretimlerinin niteliğini artırmaktadır. Gökçe 

(2016) sanat eserinin manası, içerisinde barındırdığı hikâye ile bağlantılıdır. Sanatçı 

üretimleri sürecinde başka birine bakar gibi kendini inceleyerek nesne konumuna geçmelidir. 

Merleau Ponty’e göre sanatçı her betimlediği varoluşun içerisinde, aslında benliğini 

araştırarak betimlemektedir. 

2.6. Sanatsal üretim sürecinde yüzey analizleri 

Tarih süresince resim alanında her sanatsal üretim belli bir yüzey de şekillenmiştir. 

Bu yüzey alanları, günümüzde çeşitli malzemelerden bazen bir duvar, bazen ahşap veya 

kanvas bir yüzey olmuştur ve içerik anlamları farklılaşmıştır. Yüzey kavramı, sanat 

faaliyetlerinin olduğu her devirde, formel olarak çeşitliliğe uğramıştır. Formel farklılık, 

içeriklerinde varyasyonları olmasına neden olmuştur. Zemin ve yüzey de formlar değişkenlik 

gösterse de nesnelerin içinde bulunduğu yaşam alanlarının mekânlarıdır. Bu kalite aynı 

zamanda, modern soyut bir mekândan ziyade, derin bir geleneğin sürekliliği ve tasviri gibi 



39 

 

düşünülebilir. Bu yüzeylerin anlam ve formlarının varyasyonları olsa da üretici karaktere 

sahip kişilerin hedefleri değişmemiştir. Bu değişmeyen hedef, sanatçının kendini bulmaya 

çalışmasıdır. Sanat eseri dönemin dünyasını belirli bir açıdan görmenin bir yoludur. Farklı 

anlayışlara sahip yaratıcı görüntüler, farklı yüzeylerde ortaya çıksa da o yüzeyler yaratıcının 

fikirleri doğrultusunda dönüşmüştür. Bu dönüşümün neticesinde imge, seyircisine bazen 

direkt olarak görünmüş, bazen de sanatçısı tarafından kasti şekilde gösterilmemiştir. 

Seyircisine direkt gözüken imgeler, semboller ve hafıza yoluyla anlam kazanır. Kaygı, 

korku, sevinç gibi duygular imgeler aracılığıyla gelişirler. İmge, yaşadığımız dünyada idrak 

ettiğimiz ve tecrübelendiğimiz şeylerin bir yüzeye aktarılmasıdır. Yani fenomenlerin 

tekrardan değerlendirilerek yorumlanmasıdır. Bir imgeye rastlamak, zihni ve fikri süreçleri 

yanında getirir. İmgeler, bilinçsel kodlar şeklinde bizleri anlam üretmeye yönlendiren 

göstergelere dönüşür (Burnett, 2007). Seyircisine gösterilmeyen her form gizli kalmış 

katmanların içerisindedir. Bu bağlamda bazı sanatçılar perdeledikleri ya da kasti örttükleri 

resimlerinde oluşturdukları katmanlar aracılığıyla, yeni mana alanları oluşturmuşlardır. 

Sanatçılar bu şekilde kendilerine geniş bir özgürlük alanı oluşturmakla beraber seyircisine de 

sezgisel yaklaşımla, muhtemel anlamlar var etmesi için kavramsal bir taban hazırlamışlardır 

(Altaş, 2020).  

2.7. Sanatsal üretim sürecinde beden analizleri 

Beden, biyolojik bir olgu olarak içinde bulunduğumuz somut durumdur. Bu durum, 

hareket edebilen ve organları olan tüm organizmalar için geçerlidir. Husserl için beden idrak, 

istenç organı aynı zamanda yönelme merkezidir. Bu bağlamda deneyimlenen her şey, 

yönelme merkezi olarak görülen bedene göre deneyimlenir. Husserl için herhangi bir 

fenomene yönelmeyi sağlayan bedendir.  Çünkü özne, sadece bedeni vasıtasıyla bilinci ile 

dünyada bir varlık olur. Husserl için beden, kendisine sahip olana benzersiz şekilde 

sunmaktadır. Beden sadece bir cisim değil ancak tüm fiziksel bedenler gibi dünyanın zorunlu 

bağlamında diğer bedenlerle birlikte var olmaktadır. Düşünür için bireysel bedeni ile bir 

başkasının bedeni, beden açısından aynı ‘benlik’ açısından farklıdır. Kişinin mutlak bedeni, 

anlam nakli eylemiyle başka bir bedenle hal değiştirebilir (Tarhan, 2016).  

Beden, uzay ve zamanın bazı fiziksel ve kimyasal süreçlerinde var olur ve dışarıdan 

gelen maddi koşullara bağlıdır. Bu bağlamda beden nesnelerle ilişkilendirilir (Uygur, 1998). 

Bu açıdan fenomenolojide beden çok önemlidir. Beden, algı ve irade organı olarak iki temel 

özelliğe sahiptir. Beden incelenirken, bu iki temel özellik birbirinden ayrı ele alınabilen 

ancak birbirinden ayrılmayan iki realitedir (Öktem 2000). Merleau-Ponty’ye göre bedenin 



40 

 

bütün idrakları ve hareketleri birer ifadedir, beden ifade eylemini dışa doğru yansıtan bir 

aracıdır. Yeryüzünde oluşan her hareket bedenin o andaki sunumudur.  Bizler bedenlerimiz 

sayesinde olay ve olguları idrak edip, özümser ve değerlendirerek bireysel dünyamıza 

katarız. Bedene sahip canlılar olarak tecrübelendiğimiz konularda kendi idrak noktamıza 

ulaşırız (Aydın, 2017). Zihin ve beden ikiliği her zaman felsefenin temel konularından biri 

olmuştur. Akıl yoluyla var olduğu kabul edilen beden, fiziksel gerçeklik olarak sunulur. 

Günümüzde insan bedeni, sadece biyolojik bir varlık olmayıp, sosyal yaptırımlarla da sosyal 

bir varlık olarak nitelendirilmektedir (Cücen, 2012; akt. Arı, 2020).  

Kendini ve çevreyi anlamada bedenin rolü, giderek çeşitli felsefi ve kültürel 

yöntemlerin konusu haline gelmiştir. Doğu felsefesine göre beden ve zihin arasındaki ilişki 

dinamik bir bağlantı olarak kabul edilir. Beden ve zihin ikileminin karşılıklı olarak kapsayıcı 

olduğuna inanılır. Çevreyi algılama ve nefes alma beden ile etkileşimle başlar. Bu nedenle 

insanlar beden ve zihnin birbirine bağlı ve iç içe geçtiğini düşünür. Fenomenoloji  beden ile 

ilişkisinde, bedenin zekâsına ve donanmanın bilişsel çabasına odaklanır. Husserl ve Merleau-

Ponty göre, fenomeni öğrenmenin tek yolu onlarla etkileşim kurmaktır.  Bu nedenle algı, dış 

gözlem değil, dünya ile olumlu bir bedensel ilişkidir (Yurtsever, Tasa, 2009; akt. 

Grammatıkopoulou, 2020). Bu bağlamda, vücut hareketlerimiz ve jestlerimiz, bir hedef 

peşinde koştuğumuzda, düşünmek ve uzanmak tam ve ayırt edilemez bir eylemdir. Beden bir 

yönelim merkezidir. Bu sebeple bedenin hareketli oluşu, bilinçte elzem bir yere sahiptir. 

Bedenlerimizde uzuvlarımızın hareketliliği, uzamsal nesneleri tecrübe etmemizde öze dayalı 

rol oynar (Ponty, 2017).  Bu şekilde önemli hale gelen şey, beden aracılığı ile kullandığımız 

araçların, algının bir parçası haline gelmesidir. Beden fenomeninin önemini ve yeryüzünde 

olmasının amacını ancak beden perspektifinden bakarak anlayabiliriz. Beden kendi 

varoluşunu oluşturabildiğinden bir varoluş göstergesidir. Fenomenoloji bedenlenme 

temasıyla, ruhsal yaşamın bedensel bir yaşam olduğunu belirtir. Husserl, beden-ruh birliğine 

işaret etmek için "beden benim mülkümdür" ifadesini kullanmış ve "ben “in beden ve ruh 

ile bütünlüğü olduğunu vurgulamıştır. Bu bağlamda bilinç, beden ile yalnızca vücut 

bulmamış Husserl’in belirttiği gibi yaşam dünyasına kadar büyümüştür. Özne beden aracılığı 

ile yeryüzünün bir parçası olmuştur. Sübjektivite açısından varoluş, bedensel ve yeryüzü 

varoluşu ile birdir. Fenomenoloji için beden hem gören hem de görünendir. Aynı zamanda 

dokunan ve dokunulandır (Tepeyurt, 2020). Fenomenolojik yöntem, insanın dünya ile iç içe 

geçme durumunu aynı şekilde akıl ve beden arasında da olduğunu gösterir. Fenomenolojik 

bakış açısı, beden ve zihin arasında bir bölünme olmadığını, bedenin zihni somutlaştırdığını 



41 

 

ve bedenin zihin dolu olduğunu ortaya koymaktadır. Bu anlamda hem zihin hem de beden, 

canlılık ve insan varoluşunun şartıdır (Esenyel, 2016). 

Beden kavramı, tarihsel süreçte sanatın farklı alanlarında kendine yer edinmiş ve   

20. yüzyıl sanatında da sanat öznesi olarak bir çeşit ifade aracı olmuştur. Beden kavramı 

sanat tarihinin ilk süreçlerinde estetik güzellik konu başlıklarıyla işlenirken, 1950 döneminde 

beden sanatı, bir anlatım tarzı şeklinde ortaya çıkmış ve kavramsal sanata gönül veren 

sanatçıların ifade dili olmuştur. Teknolojik kaynakların gelişimiyle beraber 1960’lı yıllardan 

itibaren kavramsal sanat ve performans sanatları gibi sanatın pek çok alanında ilerlemeler 

olurken, sanatçılar fiziksel ve tinsel bedenlerinin limitlerini zorlamaktan çekinmemişlerdir 

(Arı, 2020). Merleau-Ponty’ye göre; performans sanatçıları bedeni aracı kılarak, 

uyguladıkları performanstaki konuya göre bedenin ve çağın aktüalitesini ortaya 

koymuşlardır. Aynı zamanda görmezden gelinen yahut görünmeyen konuların görünür 

olmasını sağlamışlardır (Sümer, 2020). Sanatçılar ele aldıkları konuları bedenin ve zihnin ne 

şekilde öğrendiğini ve nasıl dönüşüme uğratabileceklerini sorgulamışlardır. Bu bağlamda 

duyguların genlerden gelen öğrenilmiş idraklardan biçimlenebileceğini ve bunlardan 

kurtulabildiğimiz vakit bedensel sınırlarımızı aşabileceğimiz düşünülmüştür.  

2.8. Sanatsal üretim sürecinde mekân analizleri 

Husserl bedenin özünde, mekânsal nesnelerin idrakine varıldığının ve nesnelerle 

etkileşim yaşamanın barındığını ileri sürmüştür (Zahavi, 2020). Varoluşumuzu algıladığımız 

yaşadığımız alanın farkındalığına vardığımız ilk realite bir mekânın oluşumudur. Mekân ilk 

algıda, bedenimiz dışında var olan dünyayı gösteriyor gibi algılansa da fiziksel var oluşumuz 

nedeniyle kapladığımız mekân fenomenini öne çıkartır. Bu durum rasgeldiğimiz her vaka, 

fenomen ve tepkiye yüklediğimiz manaların gelişimlerine tesir etmektedir (Lüleci,2017). 

Nefes aldığımız her an bir mekân realitesine bağlantılı şekilde var olmaktayız (Asiltürk 

2014). Mekân, nesnelerin aynı hizada konumlanabildiği, hareket ettirilebildiği, özdeş anda 

algılanabildiği veya sürekli olarak gözlemlenebildiği bir olgudur. Husserl ‘e göre bütün 

mekânsal şeyler daima değişen tamamlanmamış profiller şeklinde verilir. Mekân, bir anda 

hareket etmekten ziyade, kendi sınırları içinde hareket ettikçe algılanır ve devamlılığı olan 

bir kavramdır. İnsan fenomenolojik bakış ile yaşam içerisinde bulunduğu mekânla bağlantı 

kuran, duyuları aracılığıyla tecrübeler edinerek çevresiyle özdeşleşen bir özneye dönüşür. 

Mekân özne ile ilgilidir, öznenin zihni aracılığıyla tanımlanır ve öznenin bir uzantısıdır. 

Özne için mekân duygusal manalar yüklüdür aynı zamanda ışık, renk, doku ve malzemelerin 

özdeşleştiği somut bir alandır (Onur, 1988). Bu somut alan da nesneler yahut şekiller ile 



42 

 

oluşan temassal mekân,  resimde sanatçı tarafından oluşturulan madde duyumsalını harekete 

geçirmek için yapılan resimdir. Bu bağlamda sanatçı görsel yanılsamayı yüzeye aktarmakla 

alakadar olur. Nesneleri yüzeye belli aralıklarla işleyerek yansıtmak istediği soyut 

fenomenleri somutlaştırır.  

 Mekânı kavrayan özne, sahip olduğu mekânlarda bir kimlik var eder. Oluşan 

kimlikler özne de mekâna ya da fenomenlere karşı aidiyet duygusunu ortaya çıkarır. Özne ve 

mekân arasındaki ilişki, sarıp sarmalama, koruma ve ayırma sezgisini sağlamaktadır. 

Mekânsallık, sezgi için biçimleyici değil ancak araç olmaktadır. Öznenin bilincinde 

nesnelleşen bir manzara izlenimi bir duygu parçacığı sezgileridir ama bu sezgiler mekânda 

biçimlenemezler. Özne de yer alan sezgiler mekânsızdır (Onur, 1988). Fenomenolojik 

yönteminde merkezinde deneyimler olduğundan, mekânlar kullanıcıları ile bağlantıya geçen 

ve duyguları aktive eden tecrübe alanları şeklinde değerlendirilir. Bireyin hafızası ve bilinci 

nerede bulunduğunu idrak etmenin dışında fikren ve bedenen mevcut konumdaki anıları 

aktive eder (Groh, 2017).  

Heidegger’in mekân üzerine düşünceleri aracılığıyla, mekân fenomen olarak 

değerlendirilmeye başlanmıştır. Mekân, insanın içinde yaşadığı manevi dünya ve insanın 

eylem ilişkisine göre oluşturduğu objektif gerçeklik olarak görülmektedir. Bu objektif ve 

sübjektif beraberlik yaşantı kavramını belirtir (Aydınlı, 2002). Bu şekilde mekân öznenin 

varlığını kapsamaktadır. Öznenin mekânla olan ilişkisi devingen ve farklılık göstermektedir. 

Ancak mekânın fenomen şeklinde değerlendirilmesinin ardında özne için mekânın taşıdığı 

manalar vardır. Heidegger için mekân ne dünya içinde ne de özne içerisinde oluşmaz, ona 

göre Dasein yani özne mekânsaldır. Dasein’e ilişkin mekânsallık öznenin yaşam dünyasında 

var olanlar ile ilgilenmesinden ötürü oluşan mekânsallıktır. Bu bağlamda özne olan seyirci, 

sanatsal faaliyete rastladığında onunla ilgilenir. Bu şekilde Dasein’in elinde bulundurduğu 

mekânsallık eşzamanlılığı içeren mekânsallığa dönüşür. Dasein sanatsal faaliyet ile 

karşılaştığında duygusal ve bedensel bir bütünlük ile katılım sağladığından, sanatsal 

faaliyetin tamamlayıcısı olarak anlaşılmaz olan mekânsal meydana gelişi betimlemektedir 

(Zeynep, 2020). 

Tüm sanat dallarında gördüğümüz üzere plastik sanatlar alanında da sanat 

fenomenlerinin, yapıtlarının varlıkları ve aktarımları bir mekân ile ilişkilidir. Mekân 

içerisinde bütün plastik ilkelerin tam bir teslimiyetle var olduğu a priori birlikteliktir. Groh 

(2017) yaşamında sanatı hedef olarak gören birey için mekân sanata araç olmaktadır. 

Sanatçının erişmek istediği yalnızca sanattır ancak her dönemde sanatsal mekân algısı 



43 

 

çeşitlilik göstermektedir. İlk çağlarda mağara duvarları sanata aracılık ederken çağdaş 

sanatta mekânın ne olduğu’’nerede’’ soru kalıbının yanıtında saklıdır. Bu bağlamda nerede 

sorusunun yanıtı çeşitli süreç ve mekân hesaplarının dış dünyada ve şimdiki ortamda nerede 

bulunduğunun manasını barındırır.  

Plastik sanatlar alanındaki eserlerin sergilendiği sergi alanları ve soyut mekânın 

sanatçı ve eseri ile sanat tüketicisinin bilinçsel şekilde nerede olduğunu saptamak gerekir. 

Eseri yapan sanatçının statüsü, mekândaki belirli bir konuma değil, görsel idrakının niteliği 

ve sanat teorisine ait olmasıyla ilgilidir. Bir sanatçının kendini ifade edebilmesi açısından, ne 

şekilde sanatsal anlatım statüsünde olduğunu anlaması gerekir. Aynı zamanda sanatçı, 

manevi ve duygusal yerinin de farkında olmalıdır. Sanatçının ideolojik yönelimi de dolaylı 

olarak eserlerinin mekânsal yönelimini belirler. Sanat eseri açısından nerede sorusunun 

yanıtı, yapıtın plastik ve estetik bağlamda, yüzeyde yansıyan ve yansımayan meziyetleri ile 

ilişkilidir. Bir sanat eserinin hatasız anlaşılabilmesi için sanatın evrimsel değişimini bilmek 

gereklidir. Bu bağlamda sanat eseri özünde bütünlüğü ile eşzamanlı mekânsallaşmasıyla var 

olmaktadır (Sözer, 2019). Sanat seyircisi ve tüketicisi açısından ‘’nerede’’ sorusuna yanıt 

izleyici ve tüketicinin sanat yapıtına yönelik tavrı ile ilişkilidir. Bireylerin görsel idrakları, 

estetik anlayışları sanat yapıtına yönelik tavırlarını belirler. İzleyicilerin sanatsal bilgileri 

sanat yapıtlarına yönelik tutumlarında çeşitlilik gösterebilir. Bu şekilde aynı yapıt farklı 

sanat izleyicisi için çeşitli manalar belirtebilir. Sanatta mekân, sanatçı, sanat yapıtı ve sanat 

izleyicisi faktörlerinin statüsü ile ilgilidir (Bolla, 2012). Plastik sanatlar alanı yapıtlarının 

içsel özelliklerinde kompozisyon aracılığıyla var ettikleri mekânları mevcuttur. Sergi anında 

bu eşsiz mekânı (kompozisyonu) başka bir mekâna entegre ederek sunmaktadırlar. Bu 

bağlamda bakıldığında sergi alanı pek çok “sanat mekânını” içerisinde barındırmaktadır. 

Sanatçı açısından ortaya çıkarılması hedeflenen fikir sanatçının seçtiği mekân da doğar, 

devam ettirilir ve son bulur. Mekân hem sanat eserinin saklandığı yer hem de sanat eserinin 

kendisidir aynı zamanda sanatçının aktüalite açıklamasının plastik bildirisidir. 

2.9. İlgili Araştırmalar 

Akkol (2018)’’ Acıyı Deneyimleme: Gına Pane Performansları’’ isimli çalışmasında 

modernizm içerisinde aklın bedeni yönetmesi ve kültürün tabiata hâkim olması sonucunda 

insanın arayışlarının cevapsız kalması ve bu bağlamda kendi içlerine yönelerek acı temasını 

konu edinen Gına Pane’i ele almaktadır. Gina Pane'in performansı acıya dayanmaktadır 

Sanatçının ilk görevi, sorunsallaştırma yoluyla cinsiyetçiliğin acısını performanslarına 

taşımaktır. Pane'de bir sanatçı olarak, kadın duyarlılığının, cinsel çekiciliğinin ve 



44 

 

doğurganlığının kadınları tanımlamak için önemli olduğunu ve kendi bedeni aracılığıyla 

ifade edildiğini söylemiştir. Gösteride yaşadığı acıyı seyirciye hissettirmek ve üzerindeki 

etkiyi artırmak için vücudunun sınırlarını zorlamış, vücudunu keskin bir silahla yaralamış, 

kan dökmüş ve tehlikeli olabilecek durumlarla karşılaşmıştır. 

Aydemir (2018)’’ Gına Pane Performanslarında Nesneleşen Acı’’ isimli 

çalışmasında, Gına Pane’in acı kavramını nasıl ele aldığını ve kendi bedeni üzerinde 

gerçekleştirdiği acı, şiddet performanslarını incelemiştir. Pane performanslarında vücudunu 

yaralayarak sosyal rüyayı sarsar insanları düşündürerek kendine çevirir. Onun 

performanslarında acı bir nesne halini alır ve bedeni vasıtasıyla anlam kazanır. 

Aydoğdu (2010)’’ Bergson’un Hakikat Araştırmasında Sanatın Fonksiyonu’’ isimli 

çalışmasında Bergson’un sisteminde salt varlığın Tanrı olduğundan bahseder ve Bergson’a 

göre kâinatın tüm sanatlar için bir sahne olduğu, varoluşunda bir sanat başlangıcı olduğu 

konularını ele alır. Çalışmada Bergson’un kâinatın dilini deşifre etmenin yolu olarak sezgiyi 

öne çıkardığı belirtilir.  Sezgi kendini sanatta estetik sezgi olarak temsil eder. Bergson için 

insanın hakikate erişmesini sağlayacak sanat türü, her çeşit çıkar kaygısından uzak olan 

yaratıcı-idealist sanattır. 

Can (2020)’’Fenomenolojide hakikat sorunu ve Edmund Husserl’ de dolayımsız 

olarak algılanamayan başka’’ isimli makalede bilgi içinde açıklık kavramının nasıl 

sağlanacağı aranmaktadır. Husserl fenomenolojisinde başkasının ben’ini nasıl görünür 

kılınabileceği ve onunla kurulan ilişkinin çözümlenmesi amaçlanmıştır. Öznelerarasılık 

kavramı ışığında bu makalede başkasının varlığının bilinebilir olup olmadığı, ben ve sen 

arasındaki ilişki gibi konular açıklığa kavuşturularak reduktion ile paranteze alınan ben, 

nesneler dünyası ve varlıktan söz edilmiştir. 

Eroğlu (2012)’’Henri Bergson’da Bilinç-Sezgi İlişkisi’’ isimli makalede öncelikle 

bilinç incelenmiş terminolojisi açıklanmıştır. Akabinde Henri Bergson’un düşünce 

sisteminde bilinç ile sezgi kavramları ile bağlantılar analiz edilmiştir. Elde edilen tüm 

bilgiler ışığında Bergson’un sezgiyi biricik metot olarak kabul ettiği saptanmıştır. 

Göler (2009)’’Biçim, Renk, Malzeme, Doku ve Işığın Mekân Algısına Etkisi’’ isimli 

yüksek lisans tez çalışmasında mekân, görsel algı ve mekân da görsel algıyı etkileyen 

tasarım öğelerini kavramsal, algısal, fiziksel ve mimari açıdan sınıflandırarak 

tanımlamaktadır. Çalışmada var olan ve planlanan mekânın nakil yöntemleri araştırılmıştır. 



45 

 

En son aşamada da mekânın görsel idrak kısmı ile idrakin sezgisel ve yöntemsel 

aktarımlarında rol oynayan etkenlerin ehemmiyetine değinilmektedir. 

Gültekin; Tokdil (2015)’’Sanatçı Yöneliminin Hyletic Data Bağlamında İlişkisel 

Çözümlemesi ve Fikret Mualla Örneği’’ isimli çalışmalarında fenomenolojik indirgeme ile 

sanat ve estetik alanları arasındaki bağlantı, fenomenoloji felsefesi gözlemlenerek 

incelenmektedir. Fikret Mualla'nın eserlerinde, nesnenin temel bilgisini duyulardan ayırarak 

elde eden bilgi fenomenleri ile Noema Noesis kavramı analiz edilmektedir. Aynı zamanda 

sanatçı ve nesne arasındaki dualite süreci değerlendirilir. Genel değerlendirmeye göre, bilgi 

olgusu, duyarlılık analizi ve görsellerin genel değerlendirmeleri gerçekleşmektedir. 

Güler (2015)’’ Sanatta Farklı Bir Görme Biçimi Olarak Sezgi’’ isimli makale insan 

yetisi olarak sezgi kavramının önemini ve özelliklerini vurgular. Makalede sezgi kavramı 

sanatçılar ve sanat eserleri bağlamında incelenmektedir. Aynı zamanda sezgi kavramı bir 

yöntem olarak ele alınarak sanat eğitimi ve üretimi sürecinde uygulanması bakımından 

edebiyat taraması yapılmış ve ülkemizin bu alanda araştırma eksikliği olduğu tespit 

edilmiştir. 

Husserl (2010) “Fenomenoloji Üzerine Beş Ders” isimli kitabında 1907 yılında 

Göttingen Üniversitesi’nde Fenomenoloji üzerine verdiği beş dersin metnini bir araya 

getirmektedir. Husserl kitabında fenomenolojik bakışın üç basamağından bahsederek giriş 

yapar ve üniversitede verdiği beş dersi alt başlıklarla açarak fenomenleri betimler ve özlerini 

açığa çıkartır. 

Köz (2005) ''Sezginin Bilgideki Yeri ve Önemi '' adlı çalışmasında sezginin 

düşünürler, mantıkçılar ile matematikçiler arasında mühim bir konu olduğuna değinir. 

Sezginin, metafizik tarafına dikkat çekmektedir. Sezgi her daim akıl yürütmenin tersi olarak 

görülmektedir. Sezginin net olmayan bir görüş, ispatlanmamış öneriler ve mantıksal 

ölçütlerin kökeni olduğundan sezgiye yönelik bilimsel bir düzenin kurulabileceğine değinir. 

Sezgi hakkında üç noktadan bahseder. Her şeyden önce, sezginin Kant'ın tutumu açısından 

bir duyu algısı olduğunu söyler. İkinci sezgi, zekanın gücüdür ve bu düşüncenin Descartes'ın 

bakış açısı olduğunu söyler. Son olarak, sezginin ne mantık ne de akıl değil, insan ruhunun 

başka bir gücü olduğunu belirtir.  

Kurtar (2011)’’Sezginin Arı Formu ya da Formel Sezgi Olarak Kant’ta Zaman: 

Heidegger’i Marburg Okulu’ndan Ayıran Yitimsellik Paradoksu’’ isimli çalışmasında, 

Kant’ın sezgi ve fikir kavramlarının ortak kaynağının imajinasyon olduğu yönündeki 



46 

 

görüşün üzerine Heidegger’in Kant’ın düşüncesi üzerine yorumunu incelemektedir. Aynı 

zamanda sezginin arı formu ile formel sezgi arasındaki farkında Heidegger ile Marburg 

okulu arasındaki fikir ayrılıklarının sebebi olduğunu ortaya koymaktadır.  

Kuşca (2019) ‘’ 1940 sonrası resim sanatında korku ve şiddetin izleri’’ isimli 

çalışmasında 1940 sonrası topluma ilişkin dinamiklerin sanatı ve sanatçıları kültürel ruhsal 

açılardan ne şekilde etkilediğini incelemektedir. Aynı zamanda korku hissini ve korku 

fenomeninin ne olduğunu ve sanatçı eserlerinde nasıl ortaya çıktığı ruhsal ve görsel analizler 

ile incelenmiştir. Araştırmada 1940 sonrası iki boyutlu yüzey sanatında yer alan eserler 

korku ve şiddet temaları açısından formel ve ikonografik çözümleme teknikleri ile 

incelenmiştir.  

Küçükalp (2011)’’ Fenomenolojinin Türkiye Serüveni’’ isimli çalışmasında Türkiye 

de fenomenolojinin zamansal olarak nasıl ilerlediğine ve Türk felsefecilerin fenomenolojiyi 

nasıl ele aldıklarına ve bu alanda özgün çalışmalar çıkartıp çıkartmadıklarına bakılmaktadır. 

Devamında fenomenoloji üzerine yapılmış ilk çalışmaların neler olduğuna değinilerek, 

fenomenolojiye yönelik kitap seviyesinde çalışmalar çıkarmış olan felsefecilerin çalışmaları 

öne çıkarılmaktadır.  Son adımda ise fenomenolojinin Türk felsefesinden bulunduğu konum 

ve fenomenolojiye yönelik ne tür çalışmaların yapıldığına bakılmaktadır. 

 Küçükalp (2015)’’Husserl’’ İsimli kitabında Türkiye’ de yapılmış Husserl 

çevirilerinden yararlanarak doktora çalışmasında yer verdiği Husserl fenomenolojisine ait 

bölümü geliştirir. Aynı zamanda çevirisi yapılmamış Husserl metinlerinin ufak çaplı 

çevirilerini yapmıştır. Çalışmanın sonunda fenomenoloji alanına ait temel kavramların 

açıklandığı mini bir sözlük derleyerek fenomenolojiye giriş niteliğinde bir eser ortaya 

çıkarmıştır. 

Mengüşoğlu (1976)’’Fenomenoloji ve Nicolai Hartmann’’ isimli kitabında Nicolai 

Hartmann’ın yeni bir fenomenoloji penceresi açtığından bahsedilir.  Mengüşoğlu bir 

döneminde Hartmann ile çalışmış ve bu bağlamda eser Türkiye’de fenomenoloji alanında 

bilgi edinebileceğimiz ilk ve en kapsamlı eser olma özelliğine sahip olmuştur. 

Onur (1988)’’ Sanat ve Sezgi’’ isimli yüksek lisans eser çalışmasında birinci 

bölümde sanat nedir sorusuna yanıt aranırken sanatın çeşitli tanımları ve terminolojik 

açıklamaları yapılmaktadır. Bu bağlamda sanat terminolojisinde mühim bir yere sahip olan 

sezgi kavramı ele alınmaktadır. Bu hususta çeşitli düşünceler ortaya koyan Husserl ve 



47 

 

Hegel’in düşüncelerinden yola çıkılarak sezgi ve sanat ilişkisi süreci anlatılmaktadır. İkinci 

bölümde sezgi kavramı kapsamlı şekilde ele alınmaktadır. 

Öktem (2000) '' Descartes, Kant, Bergson ve Husserl’de Sezgi'' isimli çalışmasında 

gösteriyor ki, Kant'a göre sezgi ve düşüncenin "ortak kaynağı" hayal gücüdür. Bu tartışmalı 

bakış açısından, Heidegger'in Kant yorumu detaylı olarak tanıtılmaktadır. Heidegger'e göre, 

Kant'ın hayal gücü anlayışı, düşüncenin tamamen sezgiyle ilişkili olduğunu ve görsel bir 

sentez olduğunu kanıtlar.  

Öktem (2005)’’Fenomenoloji ve Edmund Husserl’de Apaçıklık (Evidenz) 

Problemi’’ adlı çalışmasında fenomenolojik tutumlar, görüngü ve öz kavramları ve 

fenomenoloji yöntemleri tartışılmaktadır. Husserl'in fenomenolojisinde salt fenomen olan 

salt bilince nasıl ulaşıldığı ortaya konulmuştur. Fenomenolojik yöntemin iki adımı, yani 

fenomenolojik redüksiyon (indirgeme) ve fenomenolojik refleksiyon (yansıma) 

vurgulanmaktadır. Son olarak Husserl fenomenolojisinde evidenz problemi ele alınmıştır.      

Zahavi (2018) ''Husserl'in Fenomenolojisi'' adlı kitabında Husserl'in entelektüel 

dönüşümünden sonra indirgeme ve anayasal analiz yoluyla erken mantık ve yönelimsellik 

çalışmalarına dayalı olarak zamansallığa, öznelerarasılığa ve yaşam dünyasına 

odaklanmaktadır. Aynı zamanda Husserl'in düşüncesinde Heidegger, Merleau-Ponty ve 

Derrida gibi filozoflara ilham veren felsefi değeri ortaya koymaya çalışmaktadır. 

Zahavi (2020) ''Fenomenoloji İlk Temeller'' adlı çalışmasında Husserl Heidegger ve 

Merleau-Ponty gibi fenomenologların yoğun çalışmalarını inceler ve en basitleştirimiş 

haliyle aktarır. Fenomenolojiyi anlamak için gerekli kavramsal çerçeveyi ana hatlarıyla 

çizmektedir. Zahavi kitabında fenomenolojik analizi, metodolojisini, fenomenoloji ve 

öznelerarasılık üzerine görüşleri, fenomenolojiyi felsefenin diğer alanlarından nasıl ayırt 

edileceğini ve nasıl bağlantı kurulacağı hakkında bilgiler verir. 

 

 



48 

 

BÖLÜM III 

YÖNTEM 

Araştırmanın modeli, evren ve örneklemi, veri toplama süreci ve araçları, tasarım 

geliştirme, verilerin analizi, araştırmanın geçerliği ve güvenirliği, araştırmacının rolü aşağıda 

sırasıyla verilmektedir. 

3.1. Araştırmanın Modeli / Deseni  

Bu araştırmada nitel araştırma yöntemlerinden betimsel tarama modeli kullanılmıştır. 

3.2. Evren / Örneklem  

Bu araştırmanın evrenini fenomenoloji kuramı, sezgi kavramı ve acı-şiddet, beden- 

ego ilişkisi, kendine mal etme temaları oluşturmaktadır. Yüzey, beden ve mekân olarak üç 

ana kategoride sınırlandırılan araştırmada yüzey sorgulamaları yapan sanatçılar; Jenny 

Saville, Kurt Schwitters, Rene Magritte, Robert Raushenberg. Mekânsal sorgulamalar yapan 

sanatçılar; Barbara Kruger, Jenny Holzer, Tracey Emin, Yves Klein’dir. Beden üzerinde 

sorgulama yapan sanatçılar; Cindy Sherman, George Khut, Gına Pane, Marina Abramović, 

Orlan, Stelarc’dir.  

3.3. Veri Toplama Süreci ve Araçları 

Veri toplama sürecinde; fenomenoloji felsefesi ve sezgi kavramı ile sanatta acı-

şiddet, beden-ego ilişkisi, kendine mal etme temaları doğrultusunda toplanan veriler betimsel 

çözümleme yapılarak sanat eserlerinde incelenmiştir.  

Veri araçları; literatür taramada, sanat eserlerinde yüzey, beden ve mekân 

sorgulamalarının sezgi bağlamında fenomenolojik çözümlemeleri konusuna kaynak 

oluşturabilecek yayımlanmış tezler, makaleler, kitaplar, bildiriler, online kütüphaneler, 

online makaleler, sanal müzeler, online kataloglar ve online veri tabanındaki tüm yayınlardır.  

3.4. Tasarım, Geliştirme, Uygulama Süreci  

Bu çalışma; üç aşamada gerçekleşmiştir. 1. Aşamada araştırmaya konu olan literatür 

taraması yapılmıştır. 2. Aşamada elde edilen verilere bağlı olarak çalışma kapsamında 

belirlenen temalar sınırlandırılıp olan örnekler ile çözümlenmiştir. 3. Aşamada çalışmanın 

sonuç ve değerlendirilmesi yapılmıştır. İlgili literatür tarama 7 ay, verilerin ilişkilendirilip 



49 

 

çözümlenmesi 13 ay, sonuçlar için 3 ay, tezin hazırlanması için 4 ay, bu tezin tamamlanması 

için toplam 28 ay sürmüştür.  

3.5. Verilerin Analizi 

Bu araştırmada fenomenolojik felsefe kuramı ve sezgi kavramı konuları üzerinden 

bilgi toplama sürecinde literatür taraması yapılmıştır. Örneklemde yer alan sanatçıların 

eserleri, kendine mal etme, beden ve ego ilişkisi, acı-şiddet temaları üzerinden- ile veri 

çeşitlerinden yargısal veri elde edilerek analiz edilmiştir. 

3.6. Araştırmanın Geçerliği ve Güvenirliği 

Sanat eserlerinde yüzey, beden ve mekân sorgulamalarının sezgi bağlamında 

fenomenolojik çözümlemeleri konulu araştırmada, felsefe alanında fenomenoloji kuramı ve 

sezgi kavramı, sanat eserlerinde acı- şiddet, beden-ego ilişkisi, kendine mal etme temalı 

eserler incelenmiştir. Eserlerin künye ve kaynakları belirtilmiştir. Felsefe, sanat ve psikoloji 

alanındaki kaynaklardan yapılan doğrudan ve dolaylı alıntılar ile araştırma desteklenmiştir. 

3.7. Araştırmacının Rolü 

Araştırmacı, araştırmanın konusu ile felsefe alanında, fenomenoloji kuramı ve sezgi 

kavramı üzerine olan kaynakların, görsel sanatlar alanındaki yerini Husserl fenomenolojik 

yöntem açılımı ile incelenmiştir. Araştırma sürecinde incelenen sanatçıların eserleri ile ilgili 

yazılı, görsel, sesli kaynaklardan yararlanılmış içerik için felsefi ve sanatsal kaynaklara 

başvurulmuştur. Araştırmacı konu bağlamında belirli sayıda örneklemi değerlendirerek acı-

şiddet, beden- ego ilişkisi ve kendine mal etme temalı eserlere ulaşabilmiş ve örnekleminde 

yer verilen eserlerin analizleri yapılarak sonuca ulaşmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 



50 

 

BÖLÜM IV 

BULGULAR 

Araştırmanın bu bölümünde fenomenolojik görüş bağlamında literatür taramasında 

elde edilen bilgiler ışığında; sezgi kavramı, acı-şiddet, kendine mal etme, beden ego ilişkisi 

temalarının sanat eserleri üzerinden yüzey, beden ve mekân yansımaları çözümlenmiştir.  

4.1. Sanat Eserlerinde Sezgi Kavramının Çözümlenmesi 

4.1.1. Yüzey Çözümlemeleri 

 

Şekil 1.  Kurt Schwitters, Merz 32 A. Kiraz Resim, 91,8 x 70,5 cm, 1921, 

Kurt Schwitters'in Merzbild 32A kiraz tablosu, Almanca “Kommerz” (ticaret) 

kelimesinin ikinci hecesinden ortaya çıkmıştır. Bu eser adeta bir duvar gibidir. Schwitters 

çöpten topladığı reklam panolarını, faturaları, bir yerde unutulan küçük şeyleri, parçalanıp 

yeniden yapıştırılan posterler gibi üst üste binen katmanlar halinde, çivilerle boyalı bir 

tahtaya yapıştırmıştır. Tahtada oluşan açık koyu boya değerleri kolajın zeminin oluşturarak 

derinlik hissi uyandırmaktadır. Schwitters, biçimsel bir denge duygusuyla eserini icra 

etmiştir. Yüzey de yer alan toprak, yeşil ve mavi tonlarını gözlemlediğimizde, neredeyse 

kübist olan nesnelerin katmanlı ve kümelenmiş olduğu bizlere sunulmaktadır. Resmin 

ortasındaki kiraz resmi özenle işlenerek ortalanmıştır. Kirazın sağ alt köşesinde Almanca 



51 

 

kelime karşılığı, solda ise Fransızca kelime karşılığı yazılıdır. Yazı stili olarak Gotik yazı tipi 

seçilmiştir, bu nedenle kültür yüklüdür. Görsel betimleme basit ve anlaşılır şekildedir.   

Yirminci yüzyıl sanatları, kavramlar yoluyla geliştirilen sezgisel bilgi ile geniş 

ölçüde donatılmıştır. Aynı oranda felsefi alanda da fenomenolojik yaklaşım sezgisellik, 

farkındalık ve buluş süreci oluşturarak yeni bir sağgörü var etmiştir. Bu sağgörü eşliğinde 

bazı sanatçılar biçimsel kurgu dışında seçtiği materyaller ile sezgisel yaklaşımla deneyselliğe 

yönelerek, fikri süreçler sonucun da sanatsal faaliyette varoluşsal bir gerçeklik kazandıkları 

kolaj alanını oluşturmuşlardır. Schwitters da o sanatçılardan biridir.  Kolaj alanı sayesinde 

tek başına sanatsal bir vasıf ve mana oluşturmayan artık materyaller, çeşitli organik veya 

inorganik malzemeler, baskı ve fotoğraf malzemeleri, yeni bir kaynak oluşturacak şekilde 

yeni bir ayarlama ile düzenlenerek bir yüzeye yapıştırılarak kendi anlamlarından ayrıştırılan 

sanat eserini var eden elemanlara dönüşmektedir. Bu aşamada mühim olan nokta kullanılan 

materyallerin üretim amaçlarının sanat olmamasıdır (Ergün, 2012). Bu süreçte sanatçıların 

sezgisel yönelimleri nesneleri hayal edilebilir kılarak, anlam davranışları nesneleri görünür 

kılar. Sanatçıların yaşadığı bu süreç Husserl fenomenolojisi bağlamında ele alındığında 

sezgisel davranış, bilgi, anlam birleşimi ile oluşarak yüzeyde vücut bulmaktadır. Schwitters 

I. Dünya savaşı sonunda artık nesneler toplayarak yaptığı eseri için sezgisel bir yaklaşım 

sergileyerek, her şeyin savaş süresince bozulduğunu ve kalan parçalardan yeni şeyler 

yapılması gerektiğini yapıtı ile bizlere sunmaktadır. Bizler yaşamsal süreç içerisinde birçok 

nesneyle çevriliyiz. Birileri onları bulundukları alanlardan çıkarıp önümüze koymadıkça bu 

nesneleri dikkate alma gereği duymuyoruz. Schwitters da bir sanatçı olarak savaş sürecinin 

geride bıraktığı izleri artık materyaller aracılığıyla yüzeyde buluşturur ve  görünmeyeni 

görünür kılar. Bu şekilde bizlerde nesnelerin bilgisine özne aracılığıyla ulaşılabileceğini 

savunan fenomenolojik görüş algısıyla, Schwitters’ın eserini değerlendirdiğimizde farklı 

amaçlara hizmet eden nesnelerin bir öznenin amacı ve müdahalesi sonucu nasıl bir sanat 

eserine dönüştüğünü görmekteyiz. 



52 

 

4.1.2. Beden Çözümlemeleri 

 

Şekil 2.  George Khut, Drawing Breath  ’’Nefes Almak’’ (v.1 & 2), Video, Gallery 

4a, Asia-Australia Arts Center Hay Street, Sydney, Australia, 2004, 

   Şekil 2.1. 

 

 



53 

 

 

     Şekil 2.2. 

Drawing Breath, George Khut ve etkileşimli tasarımcı John Tonkin ile geliştirilen 

nefes almaya duyarlı bir dizi çalışmanın adıdır. Nefes alma v.1. isimli çalışma 2004 yılında, 

Binghi Huangfu'nun küratörlüğünü yaptığı bir grup sergisinde, Avustralya'nın Sydney 

kentindeki 4A Gallery'de sergilendi. Çalışma, katılımcıların nefes alma ritmi ile harekete 

geçen etkileşimli bir cihazdır. Katılımcıların taktığı duyu kemeri sayesinde nefes alıp 

verirken genişleyen göğüs kafesi ve karın çevresindeki değişiklikler ölçülür ve soyut 

çizgilerle ekrana iletilir. Ekranda beliren grafikler, her nefeste vücuda doldurulan havanın 

fışkırmasını gösterir. Daha yavaş nefes alma hızı ve daha derin nefes alma sesi, John Tonkin 

tarafından tasarlanan 3D parçacık görselleşmesi aracılığı ile bizlere çalışmaya daha yakından 

bakma olanağı sağlar. Kullanıcı nefesi değiştirerek bilinçli olarak grafikleri değiştirebilir. 

Sanatçı katılımcıların nefes alma ve kalp atış hızlarına, ayrıntılı ve sürekli bir dikkat 

göstererek öznelliğin içsel doğasını keşfetmelerine olanak tanıyan bir çalışma oluşturmaktır. 

Sanatçının bu çalışmada mevcut gerçeklik deneyimine dayanarak katılımcıların 

vücut işlevlerine ilişkin yeni bir vizyon kazanmaları ve zihin ile bedenlerini anlamalarına 

yardımcı olmaktır. Katılımcılar deneyim süreçlerinde görüntülerin kendi iç duygu ve 

düşüncelerinin yani sezgisel yaklaşımlarının gerçek yansımaları olduğunu düşünmektedirler. 

Örneğin, birisi kız arkadaşını düşündüğünde ışıkların söndüğünü belirtirken, başka biri 

yatıştırıcı görsellerin oluşmasının iç sakinliğinin bir etkisi olduğuna işaret etmiştir 

(Grammatıkopoulou, 2021). 

George Khut’un zihin ve bedenin birliğine ilişkin fenomenolojik görüşüde şu şekilde 

tanımlanabilir. Fenomenolojik yaklaşıma göre, kullanılan araçlar ile bağlantıya geçen kişiler 



54 

 

eylem çerçevesinde bütünleşmektedir. Yani nasıl ki bir ressam bir fırça ile düşünürken, 

benzer şekilde bilgisayar kullanıcıları da bir bilgisayar ara yüzü ile düşünürler. Bu nedenle 

teknik donanım insan vücudunun bir uzantısı haline gelir. Teknoloji ile etkileşime giren 

beden, insan ve dünya arasındaki ilişkinin aracı haline gelir. Kişisel beden imajı deneyimi 

sabit değildir, ancak şekillendirilebilecek şekilde maddi veya teknolojik aracılar ile 

indirgenebilir. 

4.1.3. Mekân Çözümlemeleri  

 

           

Şekil 3. Yves Klein, The Void  ’’Boşluk’’, Galeri Iris Clert, Paris, Fransa, 1958 

Yves Klein The Void (Boşluk) isimli eserinin içeriğinde herhangi bir sanat nesnesi, 

referans, metafor ve öneri mevcut değildir sanatsal mekân imajı olarak yokluğun görüntüsü 

oluşturulmuştur.  Klein bu eserin de bir dolap haricinde kuvvetli bir varlık imajı üretmiş, 

mekânın içeriğini inkâr ederek boşluğu sanat nesnesi olarak değerlendirmiş ve bu durum da 

insanda oluşan sezgilerin mekânsızlığına bir örnek niteliğinde olmuştur. Çünkü özne ile 



55 

 

mekân ilişkisinde, öznenin idrakında nesnelleşen manzara sezgiseldir ve mekân sezgi için 

sadece araç olabilir. Sezgiler mekân da biçimlenemez bu yüzden özne de oluşan sezgiler 

mekânsızdır. Bu bağlamda çalışmada mekân biçimleyici konumda değildir yalnızca sanatsal 

anlatım için araç ve sanatsal çalışmanın kendisi şeklinde ifade edilebilir.  Klein’in bu  

çalışmasında, izleyicilerin deneyimlerinde fenomenolojik anlamda kendilerini ortaya 

çıkarmaları, onu 'hissetmeleri' ve aynı zamanda sezgisel olarak 'anlamaları' istenmektedir. 

İzleyicinin mekândan edineceği bilgi kendisinde var olan duyusal güç oranında 

anlamlanacaktır. 

4.2. Sanat Eserlerinde Acı ve Şiddet Yaklaşımının Çözümlenmesi 

4.2.1. Yüzey Çözümlemeleri 

 

Şekil 4. Jenny Saville, Witness ’’ Tanık’’, 269,8 x 219,7 cm, tuval üzeri yağlı boya, 

Gagosian Galeri, Londra, 2009 

Bir suç mekânından alınan bir görsele dayanan Witness kan, et ve fiziksel hasarların 

sanatçı algısında ki yansımasını bizlere sunmaktadır.  Bu eserde betimlenen, şiddetin en ilkel 

halidir. Sanatçı eserini oluşturma aşamasında yardımcı görsellerden destek alarak et ve kanlı 

içeriklere zengin katmanlı bellek çalışmaları yapmıştır. Sanatçı bu eserde ağızdan fışkıran 



56 

 

bolca kullandığı boyalar aracılığıyla tuvalin geniş alanlarında taşkın bir enerji patlaması ile 

adli tıp görselinin anlık tabiatını resmeder. Eser renk ve doku bağlamında, öznenin cansız 

suretini algılamamız için zengin kırmızı ve pembelerden oluşan sıcak tonlar ile mavinin 

soğuk tonları arasında aydınlık beyaz tonlardan oluşmaktadır. Witness eseri sanatçısının 

keskin ve cesur fırça darbeleri ile dokunsallık hissettirmektedir. İnsanlığın ölüm gerçekliğini 

eserinde vurgulayan sanatçı, travmatik olaylar eşliğinde fenomenolojik inceleme bağlamında 

bilincinde acı ve şiddet fenomenlerine yönelmiş ve duygu durumu olarak fiziksel 

mahrumiyeti ve acıyı tecrübe ederek iç dünyasında meydana gelen soyut duygu durumunu 

iki boyutlu yüzeye yansıtmıştır. 

4.2.2. Beden Çözümlemeleri 

 

Şekil 5.  Marina Abramovic ve Ulay, AAA-AAA performansından görüntü, 1978 

Abramović ve Ulay AAA-AAA isimli performanslarında, çift taraflı diz çöküp 

birbirlerinin gözlerinin içine bakarak ağızları açık biçimde uzun sesler çıkarırlar. İlk başta 

sesleri aynı seviyededir ancak yavaş yavaş birbirlerine yaklaşırlar ve sonunda performans, 

ağızları açık 15 dakika boyunca birbirlerine bağırdıkları bir yarış halini alır. Performans 

sırasında ilk pes eden Ulay olur. Bu performans erkekler ve kadınlar arasındaki ilk başta eşit 

görünen ancak ilerleyen safhalarda ilişkisel dengenin bozulmasıyla saldırganlık, şiddet ve acı 

gibi duyguların keşfini sergilemektedir. Abramovic performanslarında duygularla yüz yüze 

gelerek vücutla iletişim kurar ve vücudunun sınırlarını aşar.   



57 

 

Marina Abramovic, 1960’lı yıllarda doğan vücut sanatının kilit isimlerinden biri 

olarak performansları aracılığıyla bedensel ve ruhsal kapasitesinin sınırlarını zorlayan bir 

sanatçıdır. Abramovic’in sanatının zemininde insanları duygularından özgürleştirmek olduğu 

düşünülebilir. Abramović için bedenin, bir yaşam biçimi ve değişim aracı olduğu 

söylenebilir. Bedeni bir gemi olarak görür ve onun için varoluş yolunda gerçeğe giden 

araçtır. Heidegger'in "dil varlığın evidir" ifadesindeki anlam ile Abramović'in gemi metaforu 

aynı bağlamdadır. Bu sebeple tüm manevi terk ve yolculuklarda, beden dil merkezli 

kültürümüzde kodlanmış her şeyden temizlenip arınmalıdır.  Bedenin yeniden düşünce 

olduğunu söyleyen Abramović, kendisini sessiz bir özne olarak sunar (Ergin, 2015). 

Abramović'in Ulay ile performansında kelimelerden kurtulmayı çığlık ile sağlamıştır. Dili 

sanatsal performansından dışlayarak bir nevi askıya alarak kendini yasaların dışına yerleştirir 

ve bu sayede bedensel sınırların aşılarak öze ulaşmak söz konusu olmaktadır. 

 

 

Şekil 6. Marina Abramovic, Ritim 0 performans görüntüleri, Napoli, 1974 

Maurice Merleau-Ponty’e göre insan bedeni ile olan birlikteliğini ancak bir hayat 

sürerek yani bedeni üzerinden deneyimler sağlayarak kavrayabilir (Antmen, 2009). Bu 

bağlamda 1974 senesinde Abramovic’in gerçekleştirdiği (Şekil 6.) performansı beş parçadan 

oluşan ritim dizisinin sonuncusudur. Abramovic performansını Napoli’de bir galeride, 

bedenini galerinin merkez noktasına koyarak ve önünde 72 çeşitli obje ile seyirciye sunar. 

Sanatçı kendisini nesne olarak sunarken izleyiciyi özne olarak konumlandırır. Sanatçının 

performansında yer alan objeler makas, silah, tabanca, içki, kamera, çiçek gibi çeşitli 

nesnelerdir. Sanatçı seyirciye altı saat süresince, olan objeler ile kendisine her şeyi 



58 

 

yapabileceklerini ve sorumluluğun kendisine ait olduğunu talimatla iletir. Performansın üç 

saatlik süresince seyirci sanatçıya oldukça kibar yaklaşır ve objelerden çiçek verip sarılırlar. 

Süreç ilerledikçe seyircinin içerisinde yatan zalim taraf meydana çıkar ve sanatçıya cinsel 

taciz ve şiddet uygularlar. Sanatçı nesne görevini hareketsiz ve tepkisiz şekilde sürdürür. 

Performans sürecinde seyircilerden biri tabanca ve kurşunu alarak Abramovic’e yönelince, 

galeri sahibi performansın bittiğini bildirir. Bu noktada bedeni kan ve yara olan sanatçı nesne 

oluşumundan çıkar ve hareketlenir. Sanatçının hareketlenmesiyle seyirci yaptıklarıyla yüz 

yüze gelemeyerek Abramovic’den ürkerek mekândan kaçarlar (Arı, 2020). Bu performans 

ile sanatçı insanların benliklerinde var olmadığını düşündükleri şiddet ve zalimlik hisleriyle 

onları buluşturarak tepkisiz bir canlıya karşı ne oranda zarar verici olabileceklerini 

göstermektedir. Performansa seyirci dahil edilerek, sanatsal performansın oluşumunu 

sağlayan fenomenlerin önemi ön plana çıkartılır. Abramovic’in bedenine şiddet uygulatarak 

fiziksel bağlantıda kalıp  ruhsal temizlenme yaşayacağı düşünülebilir. Bu bağlamda özümüze 

ulaşma yolunda bedenlerimizin enerjisini tahliye etmemiz gerekir bu da ancak bedenin an’da 

kalmasını sağlayarak olur. Bu nedenle sanatçı bedenine şiddet uygulatıp acı çektirir ve acı 

fenomeni sayesinde bilincin düşünme eylemini devre dışı bırakarak bedende ortaya çıkan 

acıya odaklanır. Acı fenomeni, bedensel varoluşunu sanatçıya hatırlatır ve bedenin an’la olan 

bağlantısını kurar. Sanatçı an’da kalan bedenin bilincinden, yaşadığı dünyada öğrendiği 

yargıları ve inançları uzaklaştırarak askıya alıp etkisiz kılar. Bu durum Husserl 

fenomenolojisinde Epokhe olarak tanımlanmaktadır. Sanatçı performanslarında şimdide 

olabilme deneyimleri yaşayarak Epokhe ile bilincin özüne ulaşmaya çalışmaktadır.  

Per (2011) Sanatçı performanslarındaki riskin tasvirini şu şekilde açıklamaktadır. 

’’Tehlikenin tanımını zorlayan ve kucaklayan sanat benim ilgimi çekiyor. Dahası izleyenin 

gözlemi burada ve şimdi olmalı. Dikkatini tehlikede toplamak, şimdiki zamanın, şu anın 

merkezine kurulmaktır şeklinde açıklamaktadır” (146).  



59 

 

 

Şekil 7. Gina Pane, Azione Sentimentale  ’’Azione Duygusal ’’, 1973 

Gina Pane performansını 1973 senesinde, Milano da  Diagramma galeride, sadece 

kadın seyirciler ile buluşturur. Pane beyaz renk bir elbise ile kendini gösterir. Sanatçının 

performansı iki bölümden oluşur. İlkinde Pane kırmızı gül buketini savurarak yol alır ve gül 

buketine embrio pozisyonunda sarılarak oturması ile performans sonlanır. Diğer kısımda 

sanatçı güllerin dikenlerini kollarına batırır ve kanamasını sağlar. Beyaz demet gül ile 

başladığı performansında, kolundan akan kan ile beyaz çiçek demeti kırmızı renge dönüşür. 

Gösterinin bitimine doğru avuç içini jiletle keser sanatçı ve bu aşama da iki kadın  ellerinde 

mektuplar ile  kadın benliğine gönderme yaptıkları metinler okurlar. Mektupların bir 

tanesinde anne ölümü konusu yer alır. Pane’in bu performansı anne-çocuk bağının içsel 

yansıması olarak sunmuştur (Voss, 214; akt. Akkol, 2018).  

Gina Pane performanslarında bedeni üzerinden travmatik zedelemeler kullanarak 

kan akıtır. Kan, sanatçı için bedensel şiddet olayını çağrıştırarak acı fenomeni ile 

örtüşmektedir. Bedenin öz öğretisine hassasiyet gösteren performans bedeni tecrübe etmeye 

öncelik tanır. Husserl anlayışında olduğu gibi insan bedeninin, deneyimlerle 

anlaşılabileceğine işaret eder. (Antmen, 2009).  

 



60 

 

4.2.3. Mekân Çözümlemeleri 

 

Şekil 8. Barbara Kruger, New York'taki Mary Boone Galerisi'ndeki yerleştirmesi, 1991 

Mary Boone Gallery'de sergilediği bu yapıtın da Kruger, deyimler kullanarak 

şiddetle mücadele konusunda inandığı hedefleri desteklemektedir. Renk paletini kırmızı, 

beyaz ve siyaha indirgeyerek, renkleri aracı kılıp çarpıcı görseller ile galeri duvarlarının 

tamamını kaplayarak ve yerden tavana kadar görseller yerleştirerek hedef aldığı sorunları 

izleyicilerin önüne mekânsal araçla sunmaktadır. Galeri mekânına gelen ziyaretçiler kırmızı 

renkte zemin üzerine beyaz renk ile yazılmış’’ dilsiz gözüken şeyler bilincinden geçenleri 

biliyor, sağır ve kör olduğunu düşündüğün şeyler senin özünü duyup görüyorlar’’ ifadelerini 

renkler aracılığı ile çarpıcı şekilde izlemektedirler. Kruger’ın renk kullanımı kontrast 

bağlamında yazdığı cesur ifadelerin çok daha güçlü ve önemli görünmesini sağlamaktadır. 

Sanatçının yapıtı ile izleyenin dikkatini çekmenin en etkili yolunun sanatında kelimeleri 

kullanmanın olduğunu düşünülebilir. Çünkü her sanat yapıtı iletişim şeklidir. Burada 

seyircinin bilinci, sanat nesnesine direkt olarak yönlendirilerek sembolik olarak tamamlanır 

ve bireysel varoluşuna dahil edilir. Bu bağlamda fenomenolojik anlayışta yer alan, bilincin 

içsel yönelim ile tanımlandığı kanış, seyirci deneyimi ile var olur. Seyirci fiziksel var oluşu 

ile yer aldığı Kruger’ın yapıtının oluşumunu sağlayan mekânsal alanda yer alan metinleri 



61 

 

oluşturan koşullara bilinci ile yönlenmektedir. Bu süreçte Kruger yapıtıyla, Husserl’in 

yaşayan şimdi tanımına göre izleyicilerin günlük yaşama dair deneyimleri aracılığıyla 

yönlenmelerini sağlayarak duygularını harekete geçirmekte ve eserinde verdiği mesajlarla 

kendi özlerinde yolculuk etme deneyimini sağlamaktadır.  

  

Şekil 9. Tracey Emin, Everyone I have slept with ’’ Yattığım Herkes’’, 1963-1995 
Tracey Emin, ‘Everyone I have slept with (yattığım herkes) isimli eser mavi renkte, 

içeriden ışıklandırma yapılmış bir kamp çadırıdır ve içerisinde 102 isim yer almaktadır. 

Emin bu eseri ile kendi bedeninin temsil etmektedir. Yaşadığı acı olaylardan ötürü bedenini, 

tıpkı bir ev mekânı gibi korunaklı görmediğinden, mecazi bir nesne şeklinde çadırı üstü 

kapalı manada kadın bedeni yerine kullanır. Emin eserinde özel hayatında yer almış ve 

kendisine acı çektirmiş olan insanların isimlerini, çadırın içerisine büyük harflerle dikmek 

suretiyle ifşa etmektedir. Bu insanlar Emin’in hayatında ne şekilde izler bırakıp yaşamını 

sardılarsa, eser içerisinde de o insanların kalıcılıkları çadırın içine dikilerek, izleyenlerin 

etrafını sarmak suretiyle sunulmuştur. Çocukluk döneminden itibaren çok sıkıntılar yaşayan 

sanatçı, sanatsal üretimlerinde özel hayatına vurgular yapmaktadır. Maddi sıkıntılar ile cinsel 

şiddet gibi olaylar da yaşayan Emin yaşamında sıklıkla acılar çekmiş ve bu acıları sanatına 

yansıtmıştır. Yaşadığı acılara karşın kadınların savunmasız, korunması gereken bir nesne 

durumuna indirgenmesine başkaldırır. Sanatçı kadınlardan esirgenen kamuya ait mekânları 

kullanmaya çalışır. Mekân (galeri) içinde, mekân (çadır) oluşturan sanatçı, ele aldığı 

travmatik fenomenler ile izleyenleri yapıtın içerisine dahil ederek, duyumlarını uyararak eser 

içerisinde ‘yaşayan şimdi’ zamansal biçimi ile tarihsel bir yolculuğa dahil eder.  

 

 

 



62 

 

4.3. Sanat Eserlerinde Kendine Mal Etme Yaklaşımının Çözümlenmesi 

4.3.1. Yüzey Çözümlemeleri 

 

Şekil 10. Robert Raushenberg, Bufalo II, New York Sanat Merkezi, Amerikan Vicdanı: 

Çağdaş Resimler Sergisi, 1964. 

Rauschenberg’in Bufalo II eseri, 1960 tarihinde Amerika’nın çağdaş yaşamını 

anlatan çeşitli görseller ve sembolleri harmanlamıştır. Eserinde çarpıcı şekilde Kennedy'nin 

resmini kullanmasıyla sanatçı, izleyenin algısına örtülü yetki etkisi vermektedir. Yüzeyde 

sağ köşede kullanılan Kennedy görselinin el kesiti, yüzeyde sol orta kesimde soğuk renklerle 

yerleştirilmiş. Bu durum kompozisyonda bir denge ve derinlik sağlamıştır. Kompozisyonun 

tamamına hizmet eden diğer elemanlar, Amerika’ ya ait ikonlar, askeri helikopter, kartal, 

uzayadamı, anahtar gibi kişisel nesneler halini alan sembollerdir. Sanatçı kendine mal ettiği 

nesnelerin ve atık malzemelerin görsellerini palet olarak kullandığı gazete ve dergilerden 

elde ederek serigrafi baskı metodu ile yüzeye aktarmıştır. Sanatçının yüzeyde buluşturduğu 

materyallerin harmanlanması kolaj tekniği ile görünür olmuş ve resim sanatının temel 

elemanı olan boya ile birliktelik kazanmıştır. Rauschenberg için resim yapmak hem gündelik 

yaşamla hem de sanat alanıyla ilgili olmuştur. Gündelik yaşam Husserl fenomenolojisinde 



63 

 

doğal tutum olarak değerlendirilmektedir. Bu bağlamda sanatçı doğal tutumun içinde 

barındırdığı kültürel fenomenleri, kendi bilincinde oluştuğu şekli ile özne-nesne diyalogunu 

yaşayarak eserler üretmiş ve seyirciyi de bu diyaloga dahil etmiştir. 

4.3.2. Beden Çözümlemeleri 

 

Şekil 11. Cindy Sherman, İsimsiz Film Kareleri Untitled #92, New York Artists Space, 

1970. 

 

    Şekil 12. Cindy Sherman, #56, 1980 ve Candace Hilligoss ’’ Candace Tepelik’’, Carnival 

of Souls ’’Ruhların Carnavalı’’, 1962. 

Sherman ’’İsimsiz Film Kareleri’’ isimli serisinde, 1950 yıllarına ait Hollywood 

filmlerinden esinlenmiştir. 1977 ve 1980 tarihleri arasında siyah-beyaz 69 farklı fotoğraftan 

oluşan bir seridir. Sherman gönderme yapmak istediği sahnelerden örnekler alarak, bedenini 

araç niteliğinde kullanıp o sahneleri bir daha canlandırmaktadır. Sherman çeşitli kıyafetler ve 

aksesuarlar aracılığı ile filmlerde izlediği kişiliklerin rollerine sembolik şekilde bürünerek 

kendine mal eder. Yansıttığı karakterler durağan, tehdit altında, kuşkucu, tutarsız ev hanımı, 

yeni yetme bir genç, hayat kadını gibi rollerdir. Sherman Untitled #92 (şekil 11.) eserinde 

bedenini yere çökmüş şekilde betimlemektedir. Sherman’ın bedensel olarak ortaya çıkmasını 



64 

 

sağlayan onu kuşatan parlak ışık izleyende bir spot ışık yansıması etkisi uyandırmakta ve 

suretindeki anlamsız ifadeyle karşılaşmamızı sağlamaktadır. Üzerine giydiği beyaz renk 

gömlek ve ekoseli eteği okul kıyafetini vurgulamaktadır. Biraz geri planda kalan bakımlı 

ellerinin yere duruşu, zeminden destek alır niteliktedir. Sherman çeşitli karakterleri tek bir 

bedenden yansıtarak fenomenlerin bilincine vardığı halini seyirci ile buluşturur. Ruhumuzu 

somutlaştıran hislerimizi yansıtmaya aracı olan suretimiz aynı zamanda dış suretlerin de bir 

aynasıdır. Bu şekilde sanatçı izleyenlerin kendi bilinçlerine ulaşmalarına aracı olarak tanıdık 

fenomenlere yeni değerlendirmeler getirmelerini sağlamaktadır. Sanatçı eserlerinde 

fenomenolojinin inceleme alanına giren,  hem görünen hem de görendir. Kurgusal 

düzenlediği fotoğrafları aracılığı ile tarihsel bir yolculuk yapan Sherman Husserl’in yaşayan 

şimdi dediği zamansal biçimi olan geçmiş, şimdi, gelecek sentez bilincini bizlere aktarır.  

4.3.3. Mekân Çözümlemeleri 

 

Şekil 13. Jenny Holzer, Anıt ,  1977-79 ve Inflammatory Essays ’’Ateşli Yazılar’’  , 1979-

82. , Chicago Çağdaş Sanat Müzesi, 2009. 

Jenny Holzer’ın ‘Protect Protect’ isimli sergisinde yer alan yapıtları için seçilen 

metinlerin çoğu 1977 ve 2001 yılları arasında yazılmış, ancak yerleştirmenin başka bir 

bölümü Irak Savaşı için planlar ve yakın zamanda gizliliği kaldırılmış ABD hükümeti 

sayfalarını gösteriyor. İzleyicileri ordunun gizli diline, kurallarına ve inançlarına doğru 

beklenmedik bir yolculuğa çıkarıyor. Ortamı, stili, temposu, stenografisi ve havası ne olursa 

olsun, seyirciyi büyüleyen işler büyük ilgi görüyor. Eski bir dizgici olan sanatçı, izleyicinin 

içeriğe odaklanmasını sağlamak için metnin şekline, renk seçimine, yazı tipine, kaydırma 

hızına ve hareketine büyük önem veriyor. Dairesel metin düzenekleri (çift taraflı elektronik 



65 

 

LED işaretleri), aynı anda okunması zor olsa da ifade ettiği, çeşitli bakış açılarını temsil 

etmektedir. Eser, kamusal ve özeli, evrenseli ve özeli somutlaştırır (Aesthetica, 2021). 

2008 yılında başlayan sergi 2009-10 seneleri aralığında ABD ve Avrupa’daki çeşitli 

müzeleri gezerek her mekân da sanatçı aracılığıyla tekrar yapılandırılıyor. Her yapılanmada 

zamansal değişkenlikte değerlendirilerek sanatçının da benliğinde oluşan değişimler 

düşünülmeli. Bu bağlamda sanatçı, fenomenolojik yöntemde yorumlandığı şekli ile bilinçsel 

yöneldiği fenomenler aracılığıyla sanatsal şekilde değişerek çeşitlilik göstererek seyirciye 

ulaşmaktadır. Sergi de yer alan işler birbirlerinden değişik ancak ilişkili çalışma 

topluluğundan oluşmaktadır. Bu da sanatçının zamansal dönüşümünde bütününden 

kopmadan yeni benlikler oluşturabildiğini gösterir. Sanatçının seçtiği biçim ve iletişim 

ortamı, gündelik yaşamı biçimlendiren fenomenlere sezgisel bir tecrübe katmaktadır. Sanatçı 

kelimeler ile insanları yönlendirerek etki altına alıp, dil kullanımı ile sanat yapıtı 

üretmektedir. Çoğu metinler de sanatçı, içtepilerinden gelen varoluşlarla aslında kendi yaşam 

yolculuğunda dert ettiği fenomenleri yansıtır. Holzer hayatında önce kendinin idrak ettiği 

içerikleri yapıtlara dönüştürerek izleyiciye sunarken, içsel yolculuğunda kendi gibi olanı 

bulmaya çalışmaktadır. 

Mekânın bilinçlere, fikirlere, sezgilere ve içtepilere yani fenomenlere değinebildiği 

boyutsal ayrımlarla saklı bir dili vardır. Bu şekilde mekân ile özne arasında kişisel bir 

diyalog oluşur. Husserl de bireyin mekânı algılama şekline kişisellik yükler (Husserl, 2003; 

akt. Özbek,2015). Jenny Holzer aracılığı ile dil, yazılı metinler ile görselleşerek bir çeşit 

ifade mekânına yerleştirilir. Yazı dilin temsilcisi olarak sembollerle ilgili bir düzendir. Yazı 

insanlık için müşterek sesleri simgeleyen iletişim ağıdır. Dil semboller yöntemi, yazı bu 

yöntemi sembolleştiren düzendir (Sözeri, 2019). Bu bağlamda sanatçı Jenny Holzer 

mekânlar üzerine, elektronik kısa yazılı anlatımlar giydirerek, seyircisi ile yapıtı arasında 

diyalog kurmaya çalışmaktadır. Sanatçı yazılı metinleri kendine mal ederek mekânsal 

alanlarda sanatsal iletişim dili oluşturur.  

 

 

 

 

 



66 

 

4.4. Sanat Eserlerinde Beden ve Ego İlişkisi Yaklaşımının Çözümlenmesi  

4.4.1. Yüzey Çözümlemeleri 

 

Şekil  14.  Rene Magritte. Popular Panorama ’’Popüler Panorama’’, 120x80cm, Wikiart, 

1926. 

Rene Magritte’in 1926 senesinde yaptığı eser, klasik bir manzara anlayışından 

oldukça uzaktır. Tuval yüzeyinde perspektifsel olarak üç değişik parçaya bölünmüştür.  

Tuvalin üst yüzeyinde gri tonlarda kapalı bir gökyüzü, dalgalı bir deniz ve kumsal yer 

almaktadır. Kumsal sert zemin görüntüsü ile orta kısımda orman görseline bağlanır. Sanatçı  

bu noktada ağaçların köklerini resmetmeyerek kişisel hayatında köklenemediğini vurgulamış 

olabilir. Aynı zamanda ağaçların bedenlerinin topraktan dik şekilde betimlenmesi egoyu 

sembolize etmektedir. Tuvalin alt bölümü de sert etkili bir zemin olarak evlerin olduğu 

biçimleme bir şehrin sokak görüntüsüne bağlanır. Yapıtın baskın tonu soğuk yeşile çalan 

bunaltıcı bir gridir. Magritte eserinde nesne ve fenomenleri benlik bilincinde var olduğu şekli 

ile betimlemiştir bu sayede fenomenler kalıcılıklarını başka bir fenomende oluşan  yansıması 

ile oluşturur. Husserl fenomenolojik anlayışında da dünya ile benlik birlikteliğimizde ilk 

etapta nesnenin bilincine varmamız gerektiği savunulur. Sanatçı resmettiği nesnelerin 

bilincine erişmeye çalışırken, realitenin üst üste oluştuğu görsel katmanları, mantık 



67 

 

yasalarının askıya alındığı haliyle betimler bu durum  Husserl fenomenolojisinde Epokhe 

olarak geçen kavramın yaşandığı insan bilincinin yaşam dünyasından öğrendiklerini askıya 

alarak özde var olanı sezgisel şekilde betimlemesidir. Magritte eserin de üç farklı hikâyeyi 

tek görselde buluşturarak izleyene egonun hallerini yansıtmaktadır. Passerson (1982) üst 

bölümde yer alan kumsal süper-ego temsilidir. Orta kısımda yer alan ağaçlar egodur ve 

izleyende ormanda olma barınma hissi uyandırmaktadır. Alt kısımda siyah gökyüzü ile 

pencereleri perdesiz ve koyu görünen evler gizemli haliyle idi sembolize eder.  

4.4.2. Beden Çözümlemeleri 

 

 

Şekil 15. Marina Abramovic, Relation In Space ’’Uzayda İlişki’’ , Performans görüntüsü, 

Giudecca Venedik Bienali, 1976. 

Marina Abramovic ve Alman sanatçı Ulay’ın 1976 yılında sergiledikleri bu 

performanslarında beden ve ego ilişkisini bireysel cinsiyetlerinde yer alan kodlamalar 

aracılığıyla, fiziksel sınırlarının üzerine çıkarak izleyici ile buluştururlar. Performansta 

birbirlerine şiddet uygulayarak diğer bedenin yaşadığı duygu durumunu öğrenmeye 

çalışırlar. Öteki olma haline erişmeye çalıştıkları performans sürecinde, bireysel sınırlarını 

da öğrenerek egolarının eksik kalan yanlarını tamamlarlar (Lichte, 2016). 300 ziyaretçinin 

izlediği ve 58 dakika süren performans doğaçlama gelişmektedir bu sebeple birbirlerine 

farklı açılardan gelen bedenler temasa geçtikçe duygusal evrim yaşarlar ve performans 

başlangıç noktasındaki halinden bütünüyle farklı bir tecrübeye dönüşür. Performansın temel 



68 

 

hareketi, hızla koşarak bedenlerinin ön yüzü ile birbirlerine çarpan ve süreç ilerledikçe 

hızlarını artıran eril ve dişil çıplak bedenlerin egolarını ortaya koymalarını amaçlamaktadır.  

 

Şekil 16.  Cindy Sherman, Başlıksız No. 67. Arka Ekran Projeksiyonları, 1980 

Sherman, beden sanatı  gibi 1960'ların sanatsal bulgularını, her eserin hikayesinde 

çeşitli makyaj ve kıyafetlerle gözler önüne sermektedir. Bedenini gerçek bir destek olarak 

kullanan sanatçının eserinde, isimsiz seriler çalışmalarını hatırlatan, projeksiyon aracılığıyla 

yansıyan arka plana yerleştirdiği görseller ve farklı bir kimlik yansıtan bedeni yer 

almaktadır.  Fonda yer alan projeksiyon ile yansıyan görsellerin soğuk tonları, fotoğrafa 

derinlik katarken, sanatçının kırmızı ceketi ve saç bandı bedenini çarpıcı şekilde ön plana 

çıkartmaktadır. Bu eser klişe işlerin bu kez renkli şekilde öne çıktığı isimsiz 

sinematografinin sonucudur. Eserde projeksiyon ile yansıtılan görsellerin arka planda oluşu 

izleyene psikolojik dokundurma aracılığıyla geçmişte hissi vermekte aynı bağlamda benlik 

bilinçaltını uyandırmaktadır. Burunsuz (2020) kolektif ve bireysel bilinci sembolize ettiği 

ifadelerinde sanatçı, kendisine ait olmayan roller üzerinden izleyenleri düşündürmektedir. 

Sanat nesnesi olarak bedenini sergilediği yapıtlarında sanatçı kendi benliğinden uzaklaşarak 

izleyen algısını öteki benlere yöneltir. Sanatçı klişeleşmiş roller üzerinden kendi benliğini 

başka benliklerin yerine geçirerek belirlediği fenomenleri izleyene ulaştırır. 

 

 



69 

 

 

Şekil 17.  Stelarc, The Third Hand ’’Üçüncü Kol’’, Maki Galerisi, Tokyo 1982 

Sanatçı performansında bedenine yapay kas uyarıcısı olan bir robot kol kurulmasını 

sağlamıştır. Mekanik olan bu kol internete bağlı olarak başka yerde olan bireyler tarafından 

yönlendirilebilmektedir. Bu şekilde bedeninin öteki kişi tarafından kontrol edilmesine olanak 

sağlanmaktadır. Bu noktada simülasyon aracılığıyla sahip olduğumuzu düşündüğümüz 

şeylere aslında sahip olmadığımızı ayrıca gerçek ve düşsel fenomenler arasında farklılık 

olmadığını göstermeye çalışmaktadır. Bu bağlamda yaşam dünyasında hakiki olduğunu 

sandığımız olguların gerçekte programlanmış illüzyon olduklarını bizlere sunmaktadır (Jean, 

2011). Stelarc için beden artık geçersiz kılınmıştır ve onu mutlak bir oluşa indirgeyecek her 

teknolojik deneye açıktır. Bu şekilde beden öznenin merkezi değil, öznenin etrafında yer 

alan bir nesnedir (Breton, 2016). 

Sanatçı, üretimleri sürecinde tetiklenmesini sağlayan içtepinin,  bedenin aşılabilir 

olduğunu düşüncesinden ileri geldiğini belirtmiştir. Fenomenolojik bakış açısına göre benliği 

tayin eden şey bedeni ve duyumlarıdır. Bu bağlamda bireyin hareketlerine ve idrakine 

refakat eden her şey bollaştıkça insan mevcudiyeti ve fikirleri de genişlemektedir. Bedenli 

olmak sadece nesnel varlık olmak değil aynı zamanda duyusal olmaktır. Bu anlamıyla 

fiziksel genişleme konsepti yalnızca bedensel bir yayılım olmamakla birlikte duyusal 

genişleme halidir  (Uçkan, 1988). Stelarc’ın sanatsal üslubu, bedeni ve yeryüzü arasında ara 

yüz vazifesi gören vasıtalar kullanarak yaşamla olan ilişkisini dönüşüme uğratan uzantılar 

olmaktadır. Husserl fenomenoloji yaklaşımında beden, yaşadığı dünyada fonksiyonel ve 

idrak sahibi olan bir mimaridir. Yani Husserl’in doğal tutum diye adlandırdığı bilinç yapısına 



70 

 

sahiptir. Beden mimarisini başkalaşıma uğratmak, doğal tutumu üzerindeki farkındalığını ve 

yönelmişliğini değişime uğratmaktır. Bu bağlamda Stelarc’ın performansında teknolojiyle 

bütünleşen beden derisinin sınırlarını aşarak yani Epokhe uygulayarak (askıya alma) içinde 

yaşadığı sınırlı alanın ötesine geçmeye çalıştığı yani öze ulaşmaya çalıştığı bir performans 

sunmaktadır. Bu bağlamda beden artık genişletilmiş işletme sistemidir. Performansta beden 

teknolojinin istilasına uğrayarak hem çap hem de madde açısından mikro bileşenler ile 

biyolojik şekilde uygun forma girmektedir. Aynı zamanda anestezi altında olan beden 

iradedışı ve otomatik bir oluşuma ulaşmaktadır. Sanatçının performansında benliği ile olan 

ilişkisinde, benliğine hâkim olma ve olamama düşüncesinden vazgeçmek zorunda kalarak en 

sonunda benliğin tek ve tekil olmadığı idrakine ulaşır.   

4.4.3. Mekân Çözümlemeleri 

 

 

Şekil 18. Orlan, Omnipresence ’’Her Yerde Bulunma’’ 7. Cerrahi-Performansı, New York, 

1993 

 

Beden ve bulunduğu mekân daima birbirini etkilemektedir. Mekân, performans 

sanatının deneyimlendiği yapıdır. Ancak mekân bedenin kendine özgü biçimde 

davranmasına olanak tanırken, bilincine de yön vermek ister. Beden de performansıyla 

kendisini dikte edilen düzeni yıkmak ve kendi an’da olma haline ulaşmak ister. Bu bağlamda 

ele alınan sanatçı Orlan’ın performansları için seçtiği mekânlar ameliyathanelerdir. 

Sanatçının adeta stüdyosu gibi kullandığı ameliyathanelerde mekân duvarları performansın 



71 

 

temasına özgü biçimde şekillendirilir. Performans sürecini destekleyen figürler sanatçı 

tarafından temaya uygun giydirilir ve süreç kaydı için mekâna kameralar koyulur. 

Performans öncesi sanatçıya lokal anestezi verilerek bilincinin açık tutulur. Orlan fiziksel 

olarak tıbbi müdahale uygulanırken, operasyonu canlı izleyen seyirciden sorular alarak, 

yanıtlar. Sanatçı bu tavrı ile bizlere teknolojinin bedenlerimizin kaderi, benliği ve kimliği 

üzerinde oluşan etkilerini göstermeye çalışmıştır. Sanatçı (Şekil 18.)  performansında Mona 

Lisa’nın kaşını kendi bedeninde yineletmek için alnına implantlar yerleştirilmesini 

sağlamıştır. Bu bağlamda kadın bedeninin batı sanat tarihinde var olduğu halinden çıkartmış 

ve sanat nesnesi olarak kendi bedeni kullanmıştır. Aynı zamanda bedenini de sanat mekânı 

olarak değerlendirmektedir. Sanatçı  bedenini yeniden biçimlenmesini sağlarken benliğinin 

de tekrardan yaratılmasına olanak sağlamış olmaktadır. Sanatçının benliği ile yönettiği 

performanslarda, yüzü ve bedeninin farklı noktalarına yapılan müdahaleler ve eklenen 

protezler aracılığıyla benliğin parçalanmışlığı, çöküşü,  bütünlüğü, yükselişi gibi olguları 

sorgulamaktadır. Sanatçının performansları ile, özde her insanın birbirinin aynı olduğu tek 

farklılığın ruhun kıyafeti olan derilerimizden ibaret olduğu kanısına varılabilir. Orlan 

sanatsal tavrı ile bireysel uzuvlarını görmezden gelip askıya alarak  kişinin benliğinden 

özgürleşebileceği konusuna dikkat çekmektedir. Ameliyat sonrası Orlan, kendi kanı ile sargı 

bezleri yüzeyine resimler yaparak bu işlerini de  mekânlar da sergilerine dahil eder. 

  



72 

 

BÖLÜM V 

TARTIŞMA, SONUÇ VE ÖNERİLER 

5.1. Tartışma 

Fenomenolojik görüş ile ilgili tartışmalar; 

Araştırmada görüngü dünyası ile ilgilenen Husserl’in fenomenolojik yönteminin 

yaklaşımları araştırılarak, sanatsal alanda fenomenolojik düşünce bağlamında, sezgisel 

deneyim ve estetik deneyim arasındaki bağlantı ortaya çıkarılmaya çalışılmıştır.  

Aydoğdu, H. (2018) ’’ Fenomenoloji ve Bilimler’’ isimli makalede fenomenolojinin 

yöntem olarak Husserl aracılığıyla geliştirildiğinden ve fenomenolojinin sezgi ile bağlantılı 

olarak yönelimsellik, epokhe, redüksiyon ve refleksiyon gibi aşamaları olduğu 

belirtilmektedir. Gerçekliğin bilincin kendine yönelerek idrak ettiği şeyler olduğu 

vurgulanmaktadır. Fenomenolojinin bilimler içerisinde kendini betimleme şeklinde yansıttığı 

ve realitenin değişken olmayan kendi ile aynı kalması gerektiği sonucuna varılmıştır. 

Küçükalp, K. (2011) ’’Fenomenolojinin Türkiye Serüveni’’ isimli makalede İlk 

olarak zaman perspektifinden bakılarak Türkiye'de yapılan en erken fenomenolojik 

çalışmalar ve bu çalışmaların içeriği  Türk Fenomenolojisinin İlk Eğilimleri ve Başlangıçları 

yaklaşımı altında ele alınmıştır. Bu bildiri yayınlanmış fenomenolojik çalışmaları tanıtmakta 

ve son olarak Çağdaş Türk Felsefesi ve Fenomenolojik Araştırmalarda Fenomenolojinin 

Konumu yaklaşımıyla günümüz Türk akademik çevrelerinde fenomenoloji araştırmalarını 

tanıtmaktadır. Çalışmadan çıkarılan sonuçlar bağlamında, Türk felsefesinde fenomenolojinin 

yönelimi fenomenolojinin ilk günlerine neredeyse paralel olsa da sunulan toplam çalışma 

sayısı birkaç kitap, yaklaşık 20 makale ve küçük ölçekli çevirilerden oluştuğu ayrıca 

Husserl’in temel eserlerinin dilimize çevrilmediğinden dolayı yapılan çalışmaların yeterli 

seviyede olmadığını bildirilmektedir.  

Can, (2020) ’’Fenomenolojide Hakikat Sorunu ve Edmund Husserl’de Dolayımsız 

Olarak Algılanamayan Başka ’’ isimli makalede direkt bilgiye ulaşmayı amaçlayan Husserl 

anlayışında gerçeklik sorunu incelenmiştir. Görüngü dünyasını inceleyen fenomenolojik 

anlayışta  öznelerarasılık ve reduktion soru alanları irdelenerek mutlak benlik alanına ilişkin 

olan özlerin ortaya çıktığı vurgulanmaktadır. Reel ya da illüzyon bağlantılı yaşam 

dünyasında genel olana ulaşılması ile özsel anlatım söz konusu olmakta, tek olanda fikri 

görebilmenin öz görüsüne bağlı olduğu bilgisi verilmektedir. Mutlak benlik idrakının yaşam 



73 

 

dünyasına ihtiyaç duyduğu bu bağlamda fenomenolojininde başka bilinçlere ihtiyacı olduğu 

sonucuna ulaşılmıştır. 

Sanat alanında sezgi kavramı üzerine tartışmalar; 

Sanat alanında sezgisel düşünme bir metot olarak değerlendirilip, yapıtlar ve 

sanatçılar açısından incelenmiştir. Sanatçılar sezgisel yönelimleri ile fenomenleri 

nesnelleştirerek görünür hale getirmişlerdir. Sanatçıların deneyimledikleri bu süreç Husserl 

fenomenolojisi bağlamında, sezgisel davranış, bilgi ve mana birlikteliğiyle yüzeyde, bedende 

ve mekânda sanatsal yapıtlar olarak vücut bulmuşlardır. 

Güler, A. (2015) ’’Sanatta Farklı Bir Görme Biçimi Olarak Sezgi ’’ isimli makalede 

bireylerin sanatsal bir yapıt karşısında, birey ister üretim sürecinde olsun isterse seyirci 

olarak yer alsın, kendi benliğinden uzaklaşabildiği nokta da sezgisel algılamaya doğru 

yönelmiş olduğu kanısına varılmıştır. Bu bağlamda sanat yapıtı seyircisi ya da sanatçısı, 

sezgi kavramı aracılığıyla yapıtların zeminin de yer alan mana dünyasına ulaşarak, sanat 

yapıtlarının görünenden ya da duyulandan öte ruhsal bir etkileşimle algılanabileceği 

sonucuna ulaşılmıştır.  

Merkan, B. (2006) ’’Resimde Sezgi Sorunsalı’’ isimli çalışmada sezgi kavramının 

yüzey çözümlemeleri sürecinde etkinliği tespit edilmiştir. Sezgisel dürtünün bireyin 

duyularında bir boşluk alanına gereksinim duyduğu ve o boşluk alanında oluşan  bir 

sıçrayışla, yüzeydeki üretim sürecine biçimsel dışavurum hareketi olarak yansımakta olduğu 

belirtilmiştir. Sezginin içtepi ile ilişkili olduğu ve nesnel olmayan şeyleri de ruhsal olarak 

algılandığı ya da ruhsal betimleme formu arandığı belirtilirken bu arayışların sonuca 

ulaşması gerekmediği kanısına varılmıştır.  

Sanat alanında acı ve şiddet bulguları üzerine tartışmalar; 

Şiddet ve ıstırap kavramları, her dönemin toplumsal koşullarının yarattığı olaylar 

çerçevesinde şekillenmekte ve sanatçının yapıtlarında insan yaşamını çeşitli şekillerde 

etkileyen bir olgu olarak vurgulanmaktadır. Şiddet olgusu, yok etme olgusuna bağlıyken, 

sanat ise tam tersi anlamda yaratmayı temel alır. Bu nedenle sanatçı, içinde olumsuz duygu 

ve düşünceleri barındıran şiddet ve acı kavramını varoluş kavramına hâkim olan sanata 

dönüştürür. 

Sayan, Ş. (2016) ’’ Sanatta Acı ve Şiddet Eylemleri’’ isimli makalede acı ve şiddet 

konularının tarihsel sürecini ve farklı disiplinlerdeki konumuna değinilmektedir. Verilerin 



74 

 

çözümlenme sürecinde, acı ve şiddet konularını hayatlarında deneyimlemiş sanatçıların, 

bedenlerini sanat nesnesi olarak değerlendirip bu bağlamda kendilerine şiddet uygulayarak 

katarsis yaşadıkları gözlenmiştir. Araştırmada acı ve şiddet konuları psikoloji ve felsefe 

tarafından ele alınıp, sanatsal alanda üretim için bireyi teşvik ettiği ve iyileştirdiği sonucuna 

varılmıştır.  

Kuşca, C. (2019) ’’1940 sonrası resim sanatında korku ve şiddetin izleri’’ isimli 

çalışmada 1940 tarihi savaş sonrası halkın  psikolojik ve sosyolojik yapısının ve sanatçıların 

olumsuz anlamda etkilendikleri,  yaşanan travmatik durumların acı ve şiddet fenomenlerinin 

aracılığıyla sanatçılarda oluşturduğu izlerin yapıtlarına yansımaları incelenmiştir. Şiddet 

fenomeni içerikli sahnelerin betimlenmesinin açılımı, sanatçıların içinde bulundukları ruh 

hallerinin yaşadıkları dünya ile benzer ilerlemesinden ötürü 2. Dünya savaşının etkileri ile 

sanatçılar yapıtlarında düşünsel anlamda plastik yapılanmalarından ödün vermeden, şiddet 

fenomenlerini kullandıkları sonucuna varılmıştır.  

Sanat alanında kendine mal etme bulguları üzerine tartışmalar; 

Sanatsal alanda kendine mal etme yöntemi, çeşitli dönemlerin sanatsal yapıtları 

arasında bağlantı kurarak izleyicisine farklı bakış açıları iletmektedir. Görsel alanda kendine 

mal etme metotları birbirlerine benzer görüşler içerse de detaylarda farklılık göstermektedir. 

Olgun, E. (2017) ’’Postmodernizm ve 1970 sonrası resim sanatında kendine mal 

etme ve uygulamaları’’ konulu tezinde Postmodernizmin ortaya çıkmasının nedeni olarak, 

modernizmin vizyon, renk, geometri, ifade gibi benzer sonuçlara ulaştıktan sonra öncekileri 

yok sayması ve sanatın sona erdiği söyleminin yaygınlaşması şeklinde belirtilmiştir. Ayrıca 

sanatın metaya dönüşmesini, özgünlüğünü ve tekliğini sorgulanması ve eleştirmesi ve diğer 

özellikleri postmodernist sanat anlayışını var eden görüşler olduğu şeklinde açıklanmıştır. 

Postmodernizmin geldiği nokta eklektik anlayışla klasik döneme döndüğü ve sanat 

tarihinden yüzey çözümlemeleri üzerine değerlendirilebilecek her şeyi kendine mal etme 

yöntemiyle  sanatsal alanda yeni başlangıçlar arandığı kanısına varılmıştır. Bu bağlamda 

postmodernler, modernizimde yok sayılan yöntemleri sanata geri kazandırarak konu ve 

sembol bakımından klasik çağdan yaşadığımız döneme kadar her şeyi kullanmışlardır. Sık 

kullanılanlar ise popüler tüketim kültürünün nesneleri olarak ortaya çıkmıştır. 

Bayrak, B. (2008) ’’Fotoğraf, resim, sinema ve video sanatının devinimli ilişkisi: 

alıntılama ve anlamlandırma’’  isimli tezinde çözümlenen sanatçıların ortak payda da 

değerlendirdikleri bireysel kullandıkları metotlar dışında birçok yöntemi kendilerine mal 



75 

 

ettikleri belirtilmiştir. Bu durumun 1990 senelerinde yapılmış alıntılama metotlarından, iki 

özellikle ayrıldığı  açıklanmıştır. Bu iki özellikten biri  metot temelli alıntılama ve diğeri 

alıntılama olmasına karşın modernist durumlar olmadan bir özgünlük önermesi olarak 

sonuca ulaşılmıştır.  

Sanatsal alanda beden ve ego ilişkisi bulguları üzerine tartışmalar; 

Sanatsal alanda ego ve beden arasında olan ilişkide, sanatçıların benliklerini var 

etme süreçleri egoları üzerinden bireyleşme çabalarıyla gelişir. Bu bağlamda özgünlüğünü 

ortaya koyan sanatçı benliğini gerçekleştirmiş olur. Benlik şuuru sanatta, egomuz üzerinden 

ulaştığımız düşüncelerin tamamıdır aynı zamanda zihnimizde yer edinen bilgilerin nesnede 

vücut bulmuş halleriyle betimlenmesidir. Sanatçı egosal birikimlerini sanat aracılığıyla 

yansıttığı takdirde egosuyla yüzleşmiş olacaktır. 

Anlı, İ. (2016) ’’Ego ideali ve kimlik devamlılığı’’ isimli makalede bireyin reşit 

olduğu hayatında ruh sağlığının düzgün olabilmesi için egosunun hasarsız gelişmesi 

gerektiği belirtilmektedir. Bu bağlamda bireyin egosu çocukluk döneminde reel şekilde 

olgunlaşma gelişimi gösteremez ise, ego yapısı zayıf kalarak yetişkinlikte benlik 

bütünlüğünün oluşamadığı sonucuna varılmıştır.  

Tüfekci, A. I. (2019) ’’Sanatta kendilik ve kişisel tarihin anlatımı kapsamında öznel 

uygulamalar ’’ isimli tez de benlik ve benliğin tarihsel sürecinde öznenin sanat nesnesine 

dönüşmesi bağlamında benlik farkındalığı irdelenmiştir. Benlik kavramı psikoloji, sosyal 

bilimler alanı, felsefe ve sanat disiplinlerinde değerlendirilerek bireyin benliğinden yola 

çıkarak ben’ine ve hayatına yönelen sanatçılar incelenmiştir. Sanat ve yaşamın birbirini 

tamamladığı günümüz sanat ortamında insanlar teknoloji ve iletişim olanaklarından 

etkilenmekte ve öz-yönelim yaşamaktadırlar. Bu öz-yönelim sayesinde  sanatçılar için 

yaratıcı değerlerini ifade edebilmeleri adına özgür bir alan açılmakta ve kendilerini öznel 

deneyimlerle sunmalarına olanak sağladığı ön görülmektedir. Bireyin iç alanından ortaya 

çıkan benlik, kendini ifşa etmenin en değerli kaynağı olduğu ve kendini var edip 

sunabilmenin yolunu, kişinin benliğini izah eden materyaller sayesinde görünür olabileceği 

sonucuna ulaşılmıştır.  

 

 

 



76 

 

5.2. Sonuç  

Araştırmada sanatçıların yüzey, beden ve mekânlarda yaptıkları üretimler sürecinde, 

konu edilen sezgi, acı ve şiddet, beden ego ilişkisi, kendine mal etme kavramlarının, bilinç, 

bilgi, yaratıcılık ve tecrübe bakımından incelenmesine odaklanılarak; örneklemde yer verilen 

eserler üzerinden fenomenolojik yöntemle içerik çözümlemeleri yapılmıştır.  

Fenomenoloji kavramları, fenomenoloji kuramcıları - temsilcileri başlıkları altında 

literatür taraması yapılmıştır. Fenomenolojik yaklaşım başlığında literatür taraması ile 

Husserl fenomenolojik yönteminin kuramcılar üzerindeki etkileri ve Husserl sonrası 

fenomenolojik yöntemin diğer kuramcılar aracılığı ile yaşamış olduğu değişimlere dair 

fikirler incelenmiştir. Aynı zamanda araştırmanın çıkış noktası olan Husserl 

fenomenolojisinin genel bir incelemesi yapılarak, fenomenolojik felsefe düşüncesinin, 

bireyin yaşam dünyasını var eden aşkın niteliğin bilinç etkisini tanımlamak ve açığa vurmak 

olduğu belirtilmiştir. 

Sezgisel yaklaşım başlığı altında literatürde olan bilimsel kaynaklardan tanımlar elde 

edilerek, kavramın Husserl fenomenolojisindeki yeri açıklanarak, Husserl fenomenolojisinin 

bilgi, mana ve sezgisel tutum sentezinden oluştuğu belirtilmiştir. Sanat eserlerinde sezgi 

kavramının incelenmesi başlığı altında ise sanatsal disiplinler içerisinde üretimsel süreçlerde 

sezgi kavramının önemine vurgu yapılarak, sanatçıların madde dünyasında, sezgisel algı 

sayesinde hayal dünyalarının genişleyerek sanatsal aktarımlar ile vücut bulduğu düşüncesi 

belirtilmiştir.  

Sanat eserlerinde acı ve şiddet yaklaşımının incelenmesi başlığı altında literatürde 

yapılan araştırmalar ile kavram tanımı yapılmıştır. İnsanların yaşamsal süreçlerinde tecrübe 

sahibi oldukları acıların, yaşadıkları yeryüzü ile aralarında oluşan ilişkiye dair travmatik 

etkiler bıraktığı düşüncesine ulaşılmıştır. Bu etkilerin bireyin duygularında hassasiyete, 

yoğunluklara yol açarak, fiziksel ve ruhsal açıdan kendine hâkim olamayıp, kendini tahrip 

etmesine sebebiyet verdiği ve bu durumların şiddet fenomenine bağlandığı kanısına 

ulaşılmıştır. Bu bağlamda sanatçılarda, duygusal karmaşalarını sanatsal üretimleri vesilesi ile 

dışa vurabildikleri süreçte, kendi benlikleri ile temasta kalarak, üretimleri sayesinde hem 

özlerine ulaşmış oldukları hem de acı ve şiddet duygularının sanatsal üretimi besleyerek 

acının aktarılmış olabilmesinden ötürü de bir nebze olsun acının dindiği bilgisi elde 

edilmiştir.   



77 

 

Sanat eserlerinde kendine mal etme  yaklaşımının incelenmesi başlığı altında 

literatür incelemelerinde kavram tanımı yapılmış olup, kendine mal etme eyleminin hem 

sanatsal metot olduğu hem de alıntılama biçimi olduğu bilgisine ulaşılmıştır. Çeşitli sanat 

eserleri arasında yapılan alıntılamalar ile dönemsel bağlar oluştuğu ve alıntılama sayesinde 

yeni oluşan yapıtlar ile seyirciye çeşitli görüş açılarının sunulabildiği malumatına 

ulaşılmıştır. 

Sanat eserlerinde beden ve ego yaklaşımının incelenmesi başlığı altında bireylerin 

yaşadıkları dünyayı anlamalarının ancak bedenlerini anlamalarından geçmekte olduğu 

düşüncesi karşımıza çıkmaktadır. Bu noktada fenomenoloji yönteminin ‘dünyada olma 

halini’ bedenle ilişkilendirdiği bilgisi elde edilmiştir. Yaşam dünyamızda bedenlerimiz 

aracılığı ile benliğimizi tanımlayabileceğimiz ve bilincimizi harekete geçirebileceğimiz 

düşüncesine ulaşılmıştır. Bu bağlamda sanatsal alanda beden ve ego ilişkisi, sanatçı 

bireylerin kişiliklerini oluşturma evrelerinde, egoları ile birey olma gayretleri üzerinden 

ilerleyerek, kimliklerini kazanarak özgünlüğe ulaşabilecekleri fikrine ulaşılmıştır.  

Sanatsal üretim sürecinde yüzey analizleri başlığı altında tarihsel süreçte her türlü 

sanatsal eylemin bir yüzey kapsamında var olduğu belirlenmiştir. Yüzey alanlarının çeşitlilik 

arz ettiği bilgisi ile anlam farklılıkları doğduğu belirtilmiş ancak sanatçıların kendilerini 

bulma hedeflerinde değişim yaşanmadığı görülmüştür. Çeşitli düşüncelere yer veren görsel 

yapıtlar, çeşitlilik gösteren yüzeylerde meydana gelmiş olsalar da o yüzeyler sanatçının 

düşünceleri yönünde dönüşüme uğramış olduğu sonucuna varılmıştır.  

Sanatsal üretim sürecinde beden analizleri başlığı altında bedenlerimizin bilinç, irade 

ve yönelme merkezi olarak deneyimler ile  bizleri yaşam dünyasına dahil ettiği bilgisi 

verilmiştir. Bedenin uzay-zaman algısında, bir dizi fiziksel ve kimyasal süreç içerisinde var 

olarak, dış maddi fenomenlere bağlı olduğu ve bu yüzden bedenin nesnelerle ilişkili olduğu 

bilgisine yer verilmiştir. Bu bağlamda beden sanatsal alanda kendine çeşitli yerler edinerek, 

sanatçılar tarafından 20. Yüzyıl da sanat öznesi konumunda ifade aracı olarak 

değerlendirildiği bilgisine ulaşılmıştır. Sanatçıların yorumladıkları konuları, bedensel ve 

bilinçsel açıdan nasıl idrak ettikleri ve dönüştürebildikleri sorgulanırken, duyguların 

genlerden öğrenilen algılarla var olabildiği ve onlardan kurtulabilindiği vakit, fiziksel 

sınırların aşılabileceği sonucuna ulaşılmıştır.  

Sanatsal üretim sürecinde mekân analizleri başlığı altında, mekânsal nesneler ile 

etkileşim yaşanarak anlamlarına varıldığı ve bu şekilde bedensel öz hissedildiği bilgisine 



78 

 

ulaşılmıştır. Birey, nefes aldığı her an bir mekân realitesi içerisinde var olmakta bu bağlamda 

duyuları vasıtasıyla deneyimler elde ederek çevresiyle bütünleşen özne olmakta olduğu 

bilgisine yer verilmiştir. Özne bağlamında mekânın duygusal manalar içerikli alan olduğu 

aynı zamanda ışık, doku, renk ve materyallerin bütünleştiği maddi bir alan olduğu sonucuna 

ulaşılmıştır.  

Araştırmanın bulgular bölümünde, kuramsal çerçeve bölümünde elde edilen 

verilerin, örneklemde yer alan sanat eserleri üzerinden analizleri bulunmaktadır. Araştırmada 

örnekleme alınan eserler, sezgi, acı ve şiddet, beden ego ilişkisi ve kendine mal etme 

temaları üzerinden, sanatçıların beden, mekân, yüzey sorgulamalarında, fenomenolojik 

bağlamda sanat yapıtlarında incelenerek, farklı tarzlarla estetiksel yaklaşımların analizleri 

sunulmuştur. Bulgular bölümü dört ana başlıkta ele alınmıştır. Sanat eserlerinde sezgi 

kavramının çözümlenmesi başlığı altında, yüzey çözümlemelerinde, Kurt Schwitters'in 

Merzbild 32A kiraz (Şekil 1.) resminde sanatçı, savaş sonrası sokaklardan topladığı atık 

nesneler ile kolaj tekniği aracılığıyla kompozisyonunu oluşturmuştur. Sanatçı şehrin 

tahribatından ötürü bozulan nesnelere sezgisel olarak yeniden form verip, savaş sonrası kalan 

parçaların tekrardan yapılanması gerektiği bilgisini izleyene sunarken, fenomenolojik 

bağlamda nesnelerin bilgilerine özne vasıtasıyla ulaşılabileceğini ve öznenin bilinci ve 

sezgileri ile yeniden yapılandırıldığını göstermektedir. Sanat eserlerinde sezgi kavramının 

çözümlenmesi başlığı altında, beden çözümlemelerinde, George Khut, Drawing Breath (v.1 

& 2) (Şekil 2.) isimli yapıtında, katılımcıların nefes alma eylemleri ile harekete geçen 

etkileşimli bir cihaz vasıtasıyla, katılımcıların sezgisel duyumsamaları esnasında nefes 

ritimlerine göre oluşan grafikler elde edilmektedir. Sanatçı çalışmasında, katılımcıların 

bilinçsel anlamda bedenlerini anlamalarına aracılık etmektedir. Fenomenolojik bağlamda, 

herhangi bir araç ile bağlantıya geçilmesi, eylemsel olarak bütünleşmek demektir. Bu 

çalışmada da teknik bir donanım beden ile bütünleşerek, bedeninin uzantısı olmaktadır. 

Ancak bireysel beden tecrübeleri sabit değildir sadece nesnel ya da teknolojik araçlar 

vasıtasıyla indirgenebildiği sonucuna ulaşılmıştır. Sanat eserlerinde sezgi kavramının 

çözümlenmesi başlığı altında, mekân çözümlemelerinde, Yves Klein, The Void ‘Boşluk’ 

(Şekil 3.) isimli enstalasyonunda yoklukluğun görüntüsünü sanat nesnesi olarak 

yorumlamıştır. Fenomenolojik anlayışta özne ve mekân ilişkisinde, öznenin bilinci 

kapsamında nesnelleşen görüntü sezgisellik alt yapılıdır. Sezgiler mekânda form 

alamayacakları bilgisinden dolayı sanatçının yapıtı, sezgilerin mekânsızlığına örnek 

niteliğindedir.  



79 

 

Sanat eserlerinde acı ve şiddet yaklaşımının çözümlenmesi başlığı altında, yüzey 

çözümlemelerinde, Jenny Saville, Witness (Şekil 4.) isimli resminde bedenin ölüm realitesini 

vurgularken, fenomenolojik inceleme ile insan bilincinin deneyimsel olarak acı ve şiddet 

fenomenlerine yönelmişliğini soyut manada resminde sunmaktadır. Sanat eserlerinde acı ve 

şiddet yaklaşımının çözümlenmesi başlığı altında, beden çözümlemelerinde, Marina 

Abramovic ve Ulay, AAA-AAA (Şekil 5.) isimli performanslarında karşılıklı şekilde dengeli 

uzun sesler çıkartarak, dişil ve eril ilişkinin ilk süreçte eşit görüldüğü gözlemlenmektedir. 

Ancak ilerleyen süreçte ses frekanslarının bozulmasıyla şiddet ve bedensel zorlanma ile acı 

fenomenlerinin ortaya çıktığı bu bağlamda ilişkisel dengenin de bozulduğu görülmektedir. 

Bu şekilde sanatçılar duygularıyla çığlık aracılığı ile yüzleşerek, dil etkenini 

performanslarından dışlayarak yani fenomenolojik bağlamda Epokhe uygulayarak 

bedenlerini yasaların dışına konumlandırmaktadırlar. Performansta bedenin dil merkezli 

olduğu ve insanın özüne ulaşma yolculuğunda, kültürel olarak bilinçte kodlanmış şeylerden 

arınması gerektiği bilgisine ulaşılmaktadır. Marina Abramovic, Ritim 0 (Şekil 6.) isimli 

performansında sanatçı kendisini nesne konumunda sunarken, seyirciyi de özne konumuna 

yönlendirmiştir. Sanatçı performansında bedeni üzerinden kullanmalarına yönelik, seyirciye 

72 farklı materyal sunmuştur. Bu materyalleri kullanan seyirciler, performans sonunda kendi 

benliklerinde var olduğundan haberdar olmadıkları şiddet tarafları ile karşılaşmışlardır. 

Sanatçı, bedenine uygulanan şiddet yaklaşımları ile bilincinin düşünme eylemi devre dışı 

kaldığından bedende oluşan acıya odaklanır ve bu şekilde beden an’da kalır. Sanatçı an’da 

kalan bedenin bilincinden yaşam dünyası yargılarını ve deneyimlerini fenomenolojik Epokhe 

uygulayarak etkisiz kılar. Gina Pane, Azione Sentimentale (Şekil 7.) isimli performansında 

bedenine şiddet uygulayarak kan akıtmakta ve şiddet fenomenine çağrışım yapmaktadır. 

Aynı zamanda fenomenolojik yöntem ile insan bedeninin ancak tecrübeler ile 

anlaşılabileceği düşüncesi ile ortak payda da buluşmaktadır. Sanat eserlerinde acı ve şiddet 

yaklaşımının çözümlenmesi başlığı altında, mekân çözümlemelerinde Barbara Kruger, (Şekil 

8.) yerleştirmesinde galeri mekânında, şiddet fenomeni ile mücadele ettiğini vurgulayan 

metinlere yer vermektedir. Bu yerleştirmede seyirci, fiziksel varlıkları ile yer aldıkları mekân 

içerisinde, şiddet fenomeninin mesajını veren metinlere bilinçsel olarak yönlenmekte ve 

bilinçlerinde simgesel olarak tamamlanma sağlanmaktadır. Bu bağlamda fenomenolojinin 

tanımı içerisinde yer alan, bilincin içsel yönelim ile tanımlandığı bilgisi ile seyircinin 

deneyimi örtüşmektedir. Tracey Emin, Yattığım Herkes (Şekil 9.) isimli enstalasyonun da 

bedenini sembolize eden bir kamp çadırı görülmektedir. Sanatçı hayatında kendisine acı 

veren insanları eserinde yansıtmaktadır. Kadın bedeninin korunmasız bir nesne durumuna 



80 

 

indirgenmiş olmasına karşı çıkmaktadır. Yapıtıyla mekân içinde mekân oluşturarak, ele 

aldığı travmatik fenomenler aracılığıyla, seyirciyi yapıt içerisine dahil eder ve duyumlarını 

uyararak, fenomenolojide ‘yaşayan şimdi’ zamansal forma dahil etmektedir.  

Sanat eserlerinde kendine mal etme yaklaşımının çözümlenmesi başlığı altında, 

yüzey çözümlemelerinde, Robert Raushenberg, Bufalo II (Şekil 10.) isimli eserinde 

Amerika’ya ait belli ikonları kendine mal ederek, serigrafi baskı metotu ve kolaj tekniği 

bağlamında yüzeye yansıtmıştır. Sanatçının bu tavrı, gündelik yaşam nesnelerini sanatıyla 

buluşturmaktır. Gündelik yaşam fenomenolojide ‘doğal tutum’ başlığı altında 

değerlendirilmektedir. Bu bağlamda sanatçı doğal tutum içerisinde var ettiği kültürel 

fenomenleri, bireysel bilincinde oluştuğu haliyle, özne nesne diyaloğunu yüzeye 

yansıtmıştır. Sanat eserlerinde kendine mal etme yaklaşımının çözümlenmesi başlığı altında 

beden çözümlemelerinde, Cindy Sherman, İsimsiz Film Kareleri Untitled #92 (Şekil 11.) 

isimli eserinde, sanatçı eski filmlerde yer alan rolleri gören bilinç olarak, kendine mal 

ederken seyirciye de bedenini kendine mal ettiği farklı surette yansıtarak görünür kılar. Bu 

şekilde yapıt ve sanatçı, fenomenolojik yöntemin göreni ve görüneni incelediği alan içerisine 

dahil olmuş olur. Sanat eserlerinde kendine mal etme yaklaşımının çözümlenmesi başlığı 

altında mekân çözümlemelerinde, Jenny Holzer, Anıt (Şekil 13.) yerleştirmesinde bilinçsel 

düzlemde yöneldiği, kendine mal ettiği fenomenler ile led ışıklı metinsel anlatımları galeri 

mekânın da var ederek izleyiciyle buluşturmuştur. Böylelikle mekân ve özne birlikteliği 

sağlanarak, mekân da sanatsal içeriklere bilinçsel yönlendirme ile iletişim bağı 

oluşturulmuştur.  

Sanat eserlerinde beden ve ego ilişkisi yaklaşımının çözümlenmesi başlığı altında 

yüzey çözümlemelerinde, Rene Magritte. Popular Panorama (Şekil 14.) isimli eserinde 

sanatçı nesnelerin bilincinde olarak, reel tavırla biçimlendirip üç katmana ayırarak egonun üç 

halini yansıtmaktadır. Sanatçının bu tavrı, fenomenolojik bağlamda dünya ile benlik 

bütünlüğümüzde, ilk adımda nesnenin bilincine varmamız gerektiği bilgisi ile örtüşmekte 

olup reel şekilde ele aldığı sembolik katmanları, mantık yasalarının askıya alındığı yani 

fenomenolojik epokhe uygulandığı olgusuyla betimlemiştir. Sanat eserlerinde beden ve ego 

ilişkisi yaklaşımının çözümlenmesi başlığı altında beden çözümlemelerinde, Marina 

Abramovic, uzayda ilişki (Şekil. 15) isimli performansında bireysel bilincinde yerleşmiş 

kodlamalar aracılığıyla, başka bir beden ile doğaçlama etkileşim yaşayarak öteki olma haline 

ulaşmaya çalışmaktadır. Sanatçı performans sürecinde bireysel sınırlarını gözlemleme şansı 

bularak, egosunda eksik kalan taraflarını tamamlamaya çalışmaktadır. Cindy Sherman, 



81 

 

Başlıksız No. 67. Arka Ekran Projeksiyonları (Şekil 16.) isimli çalışmada Sherman makyaj 

ve kıyafetlerle bedensel farklılık oluşturarak başka bir benlik sunmaktadır. Eserin arka planın 

da projeksiyon görsellerinin yer almasıyla, izleyende o görsellerin bedenin geçmişte 

yaşanmışlıkları olduğu algısını uyandırmaya çalışmıştır. Sanatçı sanat nesnesi olarak 

bedenini aracı kılar ve kendi benliğinden uzaklaşır aynı zamanda seyircinin de bilincini öteki 

benlere yönlendirir. Stelarc, Üçüncü Kol (Şekil. 17) isimli performansında sanatçı bedeninde 

mekanik bir üçüncü kol taşımaktadır. Bu mekanik kol internet aracılığıyla uzaktan başka 

benlikler üzerinden kontrol edilebilmektedir. Burada anlatılmak istenen, bilinçsel 

düzlemimizin yaşam dünyasının verileri ile kodlanmış olduğu ve bizlerin gerçek olduğunu 

düşündüğümüz olguların bedenlerimizi yönlendirdiği durumudur. Ancak sanatçı 

performansında bedenini teknolojiyle bütünleştirerek, yönetimi kendi bilincinden 

uzaklaştırarak bir nevi askıya almış olur. Sonuç olarak sanatçı beden ve benlik arasında 

yaşadığı ilişkisinde hakimiyet kurmaya çalışmanın anlamsız bir çaba olduğu ve benliğin salt 

olmadığı kanısına ulaşmıştır. Sanat eserlerinde beden ve ego ilişkisi yaklaşımının 

çözümlenmesi başlığı altında mekân çözümlemelerinde, Orlan, ’’Omnipresence’’ 7. Cerrahi 

(Şekil 18.) isimli performansında, bedensel deneyimin ortaya çıkmasını görünür kılan şeyin 

mekân olduğu ön plana çıkmaktadır. Sanatçı performansında kendi bedenini yeniden 

biçimlendirerek benliğinin de yeniden oluşmasına imkân tanımış olmaktadır. Sanatçı 

performansını, benliği ile kontrol altında tutarken, bedenine yapılan müdahalelerde oluşan 

parçalanmalar ve bütünlüğün bozulup yeniden yapılanması tecrübelerini benliği üzerinden  

değerlendirmektedir. Sanatçı bireysel uzuvlarını görmezden gelerek, askıya alır. Bu 

bağlamda kişinin benliğinden özgürleşebileceği konusuna vurgu yapar. Çalışmanın 

örnekleminde yer verilen sezgi kavramı, acı-şiddet fenomenleri, kendine mal etme eylemi ve 

beden-ego ilişkisi temasının sanat yapıtlarında öne çıkarılarak fenomenolojik yöntemin 

adımları ile değerlendirilmesi literatür kapsamında farklı bakış açıları kazandırmıştır. 

Yapılan biçimsel analizler sonucunda, sezgisel süreçle ortaya çıkan seçilen örnekler 

üzerinden somut görünümlere ulaşılmıştır. Plastik bir öge olarak yer alan acı-şiddet, ego-

benlik ilişkisi ve kendine mal etme fenomenlerinin resimsel değerlerinin çözümlenmesinde 

fenomenolojik kuramın önemli bir etken olduğu analiz edilmiştir. Sezgi ve fenomenoloji 

arasındaki ilişkinin felsefi düşünce sistemlerinde sistematik bir incelemesine, sanatsal 

yaratımlarda farklı etkenlerin dahil edildiğine ve duyumsanan gerçekliğin sezgilerin 

farklılaştığı ölçüde sayısız olasılık taşıdığına incelemeler sonucunda ulaşılmıştır. 

 



82 

 

5.3. Öneriler 

Kendine mal etme eyleminin, sanat pratikleri üzerine etkileri, Husserl’in ‘başkasını 

bilme’ düşüncesinden yola çıkılarak araştırılabilir. 

Benlik konusu ve alt elemanlarını oluşturan tabakalarda, acı ve şiddet fenomenleri 

sanat eğitimi veren kurumlar kapsamında, sanatsal pratiklerin zeminine destek sağlayacak 

olan araştırmalar odağında genişletilebilir.   



83 

 

KAYNAKÇA 

Akkol, N. (2018). Acıyı deneyimleme: Gına Pane performansları. İdil Sanat ve Dil                      

Dergisi, 7 (50), 1229-1233 https://www.idildergisi.com/makale/pdf/1539258997.pdf 

Altaş, Ş. (2020). John Baldessari’nin Saklı Katmanları. Uluslararası Disiplinler arası ve           

Kültürlerarası Sanat. 5 (11), 233-243 https://dergipark.org.tr/tr/pub/ijiia/issue/62975/954608  

Antmen, A. (2014). Kimlikli bedenler * sanat, kimlik, cinsiyet. İstanbul: Sel Yayıncılık.  

Anlı, İ. (2016). Ego ideali ve kimlik devamlılığı. FNG & Bilim Tıp Dergisi, 2 (4), 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ibufntd/issue/ 

Arı, B. (2020). Güncel sanatta beden ve acı. Sanat ve İnsan Dergisi, 4 (2), 

http://sanatveinsan.com/wp-content/uploads/2020/12/4.2.1.GUNCEL-SANATTA-BEDEN-

VE-ACI-Bahar-Basak-Ustel-Ari.pdf  

Armağan, C. Ç. (2011). Fenomenolojik yöntem ve tektonik dil aracılığı ile materyale duyarlı   

tasarım. (Yayın No. 295418) [Yüksek lisans tezi, İstanbul Teknik Üniversitesi]. Fen 

Bilimleri Enstitüsü. 

Aslan, F., Aslan, E., Atik, A. (2015). İç mekânda algı, İnönü Üniversitesi sanat ve tasarım 

dergisi, 5(11), 139-151. https://dergipark.org.tr/tr/pub/iujad/issue/ 

Asiltürk, B. (2014). Üçlü sarmal: Zaman-Mekân-Söz. Türk Dili Dergisi. (747), 83-86. 

Aydemir, S. (2018). Gına Pane performanslarında nesneleşen acı. Tykhe Sanat ve Tasarım 

Dergisi, 3 (5), 295-307 https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/1175284 

Ayteş, E., Bayav, D. (2011). 20. Yüzyıl resim sanatında yüzeyin sınırlarını aşan arayışlar. 

Sanat ve tasarım dergisi, 1 (8), 35-57. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/sanatvetasarim/issue/20659/220395 

Aydoğdu, H. (2010). Bergson’un hakikat araştırmasında sanatın fonksiyonu. Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü dergisi, 7 (1), 179-191. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ataunisosbil/issue/        

Aydoğdu, H. (2018). Fenomenoloji ve bilimler.  Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, 22 (2), 1291-1322. 

https://app.trdizin.gov.tr/publication/paper/detail/TXpFMU1EWTJOZz09 

https://www.idildergisi.com/makale/pdf/1539258997.pdf
https://dergipark.org.tr/tr/pub/ijiia/issue/62975/954608
https://dergipark.org.tr/tr/pub/ibufntd/issue/
http://sanatveinsan.com/wp-content/uploads/2020/12/4.2.1.GUNCEL-SANATTA-BEDEN-VE-ACI-Bahar-Basak-Ustel-Ari.pdf
http://sanatveinsan.com/wp-content/uploads/2020/12/4.2.1.GUNCEL-SANATTA-BEDEN-VE-ACI-Bahar-Basak-Ustel-Ari.pdf
https://dergipark.org.tr/tr/pub/iujad/issue/8730/614922
https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/1175284
https://dergipark.org.tr/tr/pub/sanatvetasarim/issue/20659/220395
https://dergipark.org.tr/tr/pub/ataunisosbil/issue/2817/37934
https://app.trdizin.gov.tr/publication/paper/detail/TXpFMU1EWTJOZz09


84 

 

Baudrillard, J. (2011). Simülakrlar ve Simülasyon, ( O. Adanır, Çeviri). Ankara: Doğu Batı 

Yayınları  

Batur, E. (2015). Modernizmin Serüveni. İstanbul: Sel Yayıncılık.  

Bayçu, S. (2018). Robert Rauschenberg, ressam ve eseri üzerine eğlenceye dönüşen sanat 

pratiği, resim. Sanat ve Tasarım Dergisi, (22), 33-47.  

Bayrak, B. (2008). Fotoğraf, resim, sinema ve video sanatının devinimli ilişkisi: alıntılama 

ve anlamlandırma. (Yayın No. 261448) [Sanatta Yeterlilik, Marmara Üniversitesi]. Güzel 

Sanatlar Enstitüsü.  

Breton, D. (2016). Bedene veda. (A. U. Kılıç, Çeviri). İstanbul: Sel Yayıncılık 

Bircan, U. (2018). Osmanlı’dan Cumhuriyet’e bir Türk düşünürü: Mehmet İzzet. Dicle 

İlahiyat Dergisi, XX (2), 42-53. http://www.dicle.edu.tr/Dosya/2019-07/2018-duifd-

2_3203.PDF) 

Bulduk, B. (2014). 1990’lardan sonra yeni medyada kimlik sorunsalı, şiddet olgusu ve sanat 

pratiklerine etkisi. (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Erciyes Üniversitesi, Güzel Sanatlar 

Enstitüsü, Resim Anabilim Dalı, Kayseri.  

Burnett, R. (2007).  İmgeler Nasıl Düşünür. (G., Pusar, Çeviri).  İstanbul: Metis Yay. 

Burunsuz, M. (2020). Postmodern sanatta eser ve kavram bileşenleri üzerine bir 

değerlendirme. Yıldız Journal Of Art And Design, 7(2). 100- 120. 

Bochenski, J. M. (2008). Çağdaş Düşünme Yöntemleri. (T. Kabadayı, M. Irmak Çeviri). 

Ankara: Bilgesu Yayıncılık.   

Bolla, P. (2012). Sanat ve estetik (K. Koş, Çeviri). İstanbul: Ayrıntı Yayınevi. 

Can, E. (2020). Fenomenolojide hakikat sorunu ve Edmund Husserl’de dolayımsız olarak 

algılanamayan ‘başka’. Felsefe ve Toplumsal Bilimlerde Diyaloglar Dergisi, 13(2), 159-171. 

http://www.ethosfelsefe.com/ethosdiyaloglar/mydocs/ezgican-husserl.pdf   

Cevizci, A. (2013). Felsefe sözlüğü. İstanbul: Paradigma Yayınları. 

Çolak, P. D. (2016). Husserl fenomenolojisi ve soyut sanat. (Yayın No. 435092) [Yüksek 

lisans tezi, Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi]. Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

http://www.dicle.edu.tr/Dosya/2019-07/2018-duifd-2_3203.PDF
http://www.dicle.edu.tr/Dosya/2019-07/2018-duifd-2_3203.PDF
http://www.ethosfelsefe.com/ethosdiyaloglar/mydocs/ezgican-husserl.pdf


85 

 

Darıdere, Ö. D. (2019). Maurice Merleau- Pounty’nin algının fenomenolojisi’nin 

fenomenoloji felsefesine katkısı. (Yayın No.603804) [Yüksek lisans tezi, Dokuz Eylül 

Üniversitesi]. Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Değirmencioğlu, C. (1987). Mehmet İzzet (1891-1930) hayatı eserleri sosyal felsefesi. 

Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları. 

Dündar, Z. (2020). ‘’Tiber nehri kıyısında tesadüfi karşılaşmalar’’ üzerine. Özaydın, G. 

Tezer, S. T. (Ed.), Mekânsallık sanat üretiminde eşzamanlılık durumu, (s. 77-86). İstanbul: 

Tohum Yayıncılık.  

Diamond, D. (2001). The bulfinch pocket dictionary of art terms (3. Geliştirilmiş baskı). 

USA: Little, Brown and Company  

Erboğa, A. (2019). Resim yüzeyinde nesne çözümlemeleri. (Yayın No.543206) [Yüksek 

lisans tezi, Hacettepe Üniversitesi]. Güzel Sanatlar Fakültesi 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp  

Ergen, R.; Özalp, A. (2017). Husserl’in Fenomenolojisinde sembolik etkileşimciliğin 

kökenleri ve din.  İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi, 6 (1), 204-212.  

http://www.itobiad.com/en/download/article-file/317043  

Ergin, H. (2015). Performatif eylemlerde sanatsal yıkım ve şiddetin araçları. Art-e Sanat 

Dergisi, 8(16), 302-313. https://dergipark.org.tr/en/pub/sduarte/issue/20737/221645 

Erol, C. (2016). Şiddet temalı kadın imgesinin çağdaş sanata yansımaları. İdil Sanat ve Dil 

Dergisi, 5 (19), s.193-213. 

Esenyel, M. Z. (2016). Fenomenolojide beden problemi: Husserl, Sartre ve Merleau-Ponty.  

(Yayımlanmamış doktora tezi). Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

https://acikerisim.uludag.edu.tr/bitstream/11452/10550/1/445177.pdf  

Eyim, A. (2006). Husserl’in felsefesinde doğal tavrın gerekliliği: Fenomenolojik indirgeme 

ve özel dil üzerine tartışma. Kaygı. Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe 

Dergisi, 7, 31-39. https://acikerisim.uludag.edu.tr/handle/11452/16691  

Groh, J. M. (2017). Mekân Yaratmak Beyin Neyin Nerede Olduğunu Nasıl Biliyor. (G. Koca, 

Çeviri). İstanbul: Metis Yayınları. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp
http://www.itobiad.com/en/download/article-file/317043
https://dergipark.org.tr/en/pub/sduarte/issue/20737/221645
https://acikerisim.uludag.edu.tr/bitstream/11452/10550/1/445177.pdf
https://acikerisim.uludag.edu.tr/handle/11452/16691


86 

 

Gökçe, J. (2016). Kendilik Nesnesi Olarak Sanat Yapıtı. İdil Sanat ve Dil Dergisi. (24), 

1227- 1236. 

Göler, S. (2009). Biçim, renk, malzeme, doku ve ışığın mekân algısına etkisi. 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Mimar Sinan G.S.Ü. Fen Bilimleri Enstitüsü, 

İstanbul.  

Güler, A. (2015). Sanatta farklı bir görme biçimi olarak sezgi. Fine Arts Dergisi, 10 (1), 1-

10. https://dergipark.org.tr/tr/pub/nwsafine/issue/19912/213166 

Gülenç, K. (2014).  Edmund Husserl’de ‘başkasının beni’ sorunu ve intersubjektivite 

kavramı. Kilikya Felsefe Dergisi, 0 (1). 19-39. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/kilikya/issue/19246/204476  

Gültekin, T.; Tokdil, E. (2015). Sanatçı yöneliminin hyletic data bağlamında ilişkisel 

çözümlemesi ve Fikret Mualla örneği. Sanat Eğitimi Dergisi, 3(2), 99-114 DOI:10,7816/sed-

03-02-06  

Gültekin, T.; Tokdil, E. (2018). Murat Morova, Ergin İnan, Burhan Doğançay ve Erol 

Akyavaş örnekleminde sezgisel bilgi yaklaşımı ve yazı imgesinin incelenmesi. Ulakbilge 

Sosyal Bilimler Dergisi, 22, 239-258. https://www.ceeol.com/search/article-

detail?id=686383  

Gürler, Z. (2013). Güncel sanat bağlamında öznel kimlik süreçleri. (Yayın No. 356903) 

[Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi]. Güzel Sanatlar Enstitüsü.  

Holt, R., Sandberg, J. (2013). Örgüt sosyolojilerinde araştırmalar cilt 32- felsefe ve örgüt 

teorisi. H. Tsoukos, R. Chia (Ed.). (İ. Anıl, Çeviri Ed.). Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık 

Heidegger, M. (2004).  Varlık ve zaman. (A., Yardımlı, Çeviri). İstanbul: İdea Yayınevi. 

Hick, D. H. (2010). Forgery and appropriation in art. Philosophy Compass, 5(12), 1047–56. 

doi:10.1111/j.1747-9991.2010.00353.x 

Husserl, E. (1995). Kesin bir bilim olarak felsefe. (D. Dorion, Çeviri). İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları.   

Husserl, E. (2010). Fenomenoloji üzerine beş ders. H. Tepe (Ed.). Ankara: BilgeSu 

Yayıncılık.  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/nwsafine/issue/19912/213166
https://dergipark.org.tr/tr/pub/kilikya/issue/19246/204476
https://www.ceeol.com/search/article-detail?id=686383
https://www.ceeol.com/search/article-detail?id=686383


87 

 

İnam, A. (1995). Edmund Husserl felsefesinde mantık. Ankara: Vadi Yayınları. 

Kaderli, Z. (2018). Kültürel söylemlerin biçimlendirme yerlemi olarak beden ve çağdaş 

beden modifikasyonlarının fenomenolojik boyutları. Folklor/Edebiyat dergisi, 24 (94). Doi: 

10.22559 

Kafadar, O. (2000). Türkiye’de kültürel dönüşümler ve felsefe eğitimi. İstanbul: İz 

Yayıncılık. 

Kahraman, Y. (2018). Nermi Uygur’un yaşam temelli felsefe anlayışı. Dergipark Akademi, 6 

(1), 248-262. Doi: 10.18795 

Keskin, M. (2001). ''Röportaj: Önay Sözer'le "günümüzde felsefe ve Türkiye'deki durumu’’ 

üzerine. Kaygı. Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi, 2, 69-81. 

http://acikerisim.uludag.edu.tr/handle/11452/16675 

Kılıç, S., N. (2012). Toplumsal ilişkiler alanı olarak sanal âlem üzerine Schutz’cu bir 

çözümleme. Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 13 (4), 139-150. 

https://dergipark.org.tr/en/pub/deusosbil/issue/4627/63116  

Kockelmans, J. J. (1994). "Introduction,” Edmund Husserl’s phenomenology. Indiana: 

Purdue University Press 

Kockelmans, J. J. (2007). Edmund Husserl ve Fenomenoloji. Cogito, (50), 111-139. 

Kodal, T. (2012). Resimlerarasılık ve Herman Braun-Vega’nın resimlerinde resimlerarasılık 

sorunsalının irdelenmesi. [Sanatta Yeterlilik, Süleyman Demirel Üniversitesi]. Isparta. 

Köksal, A. (2020). Bir eşzamanlılık durumu olarak mekânsallık. Özaydın, G. Tezer, S. T. 

(Ed.), Mekânsallık sanat üretiminde eşzamanlılık durumu, (s. 10-12). İstanbul: Tohum 

Yayıncılık.  

Köz, İ. (2004). Sezginin Bilgideki Yeri ve Önemi. Felsefe Dünyası Dergisi, 2(40), 41- 54. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/felsefedunyasi/issue/63937/967598  

Köz, İ. (2009). Sezginin bilgideki yeri ve önemi. Kader Kelam Araştırmaları Dergisi, 3(1), 

0-40. https://dergipark.org.tr/en/pub/kader/issue/19165/203672  

http://acikerisim.uludag.edu.tr/handle/11452/16675
https://dergipark.org.tr/en/pub/deusosbil/issue/4627/63116
https://dergipark.org.tr/tr/pub/felsefedunyasi/issue/63937/967598
https://dergipark.org.tr/en/pub/kader/issue/19165/203672


88 

 

Kurtar, S. (2011). Sezginin arı formu ya da formel sezgi olarak Kant’ta zaman: Heidegger’i 

Marburg okulu’ndan ayıran yitimsellik paradoksu. Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat 

Fakültesi Felsefe Dergisi, 17, 11-27. http://hdl.handle.net/11452/12814 

Kuşca, C. (2019). 1940 sonrası resim sanatında korku ve şiddetin izleri. (Yayın No. 584689) 

[Yüksek lisans tezi, Atatürk Üniversitesi]. Güzel Sanatlar Enstitüsü. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp 

Kutay, G., Ö. (2014). Çağdaş sanata mekân bağlamında bir bakış. DSpace@DPU kurumsal 

akademik arşiv, 10 (17). https://openaccess.dpu.edu.tr/xmlui/handle/20.500.12438/1528 

Küçükalp, K. (2008). Batı Metafiziğinin Dekonstrüksiyonuna Yönelik İki Yaklaşım: 

Heidegger ve Derrida. (Yayımlanmamış doktora tezi). Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri Bölümü, Felsefe Tarihi Anabilim Dalı, Bursa.  

Küçükalp, K. (2011). Fenomenolojinin Türkiye serüveni. Türkiye Araştırmalar Dergisi, 9 

(17),213-312. https://derg1ipark.org.tr/tr/download/article-file/652780  

Küçükalp, K. (2015). Husserl. D. Önder (Ed.). İstanbul: Say Yayınları.  

Lenoir, B. (2003). Sanat yapıtı. (A. Derman, Çeviri). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Lichte, F. E. (2016). Performatif estetik (T. Acil, Çeviri). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Lüleci, M. (2017). Kent insan roman: Türk romanında kentleşme olgusu üzerine incelemeler 

(1980-2010). Lüleci, M. (Ed.). Ankara: Gece Kitaplığı Yayınevi. 

May, R. (2007). Yaratma Cesareti. (A. Oysal, Çeviri). İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Merleau-Ponty, M. (2017). Algının fenomenolojisi. (E. Sarıkartal, E. Hacımuratoğlu, Çeviri 

Ed.). İstanbul: İthaki Yayınları.  

Merkan, B. (2006). Resimde Sezgi Sorunsalı. (Yayın No. 86423). [Yüksek lisans tezi, 

Marmara Üniversitesi]. Güzel Sanatlar Enstitüsü. 

Mengüşoğlu, T. (1945). Fenomenoloji Felsefesi. Felsefe Arşivi. 1(1), 47-74. 

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/14345  

Mengüşoğlu, T. (1976). Fenomenoloji ve Nicolai Hartmann. İstanbul: Doğu Batı Yayınları. 

Moran, D. (2000). Introduction to Phenomenology, New York and London: Routledge  

http://hdl.handle.net/11452/12814
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp
https://openaccess.dpu.edu.tr/xmlui/handle/20.500.12438/1528
https://derg1ipark.org.tr/tr/download/article-file/652780
https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/14345


89 

 

Olgun, E. (2017). Postmodernizm ve 1970 sonrası resim sanatında kendine mal etme ve 

uygulamaları. (Yayın No. 465896). [Yüksek lisans tezi, İstanbul Kemerburgaz Üniversitesi]. 

Sosyal Bilimleri Enstitüsü. 

Öktem, Ü. (2000). Descartes, Kant, Bergson ve Husserl’de sezgi.  Ankara Üniversitesi Dil ve 

Tarih-Coğrafya Fakültesi dergisi, 40(1-2), 159-188. 

/http://dtcfdergisi.ankara.edu.tr/index.php/dtcf/article/view/ 

Öktem, Ü. (2005). Fenomenoloji ve Edmund Husserl’de Apaçıklık (Evidenz) Problemi. 

Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, 45(1), 27-55 

http://dtcfdergisi.ankara.edu.tr/index.php/dtcf/article/view/1126  

Ötgün, C. (2008). Sanatın şiddeti ve sınırları. Sanat ve Tasarım Dergisi, 1(1), 90-103. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/sanatvetasarim/issue/20666/220459 

Özcangiller, İ. B. (2016). Hegel’in fenomenolojisi bağlamında öz bilincin diyalektiği. Dergi 

Park Felsefe Arşivi, 45, 29-65. https://dergipark.org.tr/en/pub/iufad/issue/44683/555026   

Öztürk, Ş. (Ed./Eds.). (2007). Edmund Husserl ve fenomenoloji. Cogito Bellek: Öncesiz, 

Sonrasız, (50).  

Palmer, R., E. (2002). Hermenötik. (İ. Görener, Çeviri). Ankara: Anka Yayınları.  

Passerson, R. (1982). Sürrealizm Sanat Ansiklopedisi. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Pazarlıoğlu B., M., Çevik, N. (2020). Çağdaş sanatta bir ifade unsuru olarak kolaj üzerine 

bireysel söylemler. Adıyaman Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 13 (36), 599-

637.  https://dergipark.org.tr/tr/pub/adyusbd/issue/58655/740055  

Rothko, M. (2020). Sanatçının gerçekliği sanat felsefesi. (E. B. Alpay, Çeviri). İstanbul: 

Hayalperest Yayınevi.  

Sahakian, W. (1997). Felsefe Tarihi. (A. Yardımlı, Çeviri). İstanbul: İdea Yayınevi. 

Sartre, J. P. (1996). Varoluşçuluk. (A. Bezirci, Çeviri). İstanbul: Say Yayınları. 

Sartre, J. P. (2021). Varlık ve hiçlik: Fenomenolojik ontoloji denemesi. (T. Ilgaz, G., Ç., 

Eksen, Çeviri). İstanbul: İthaki Yayınları.  

Sayan, Ş. (2016). Sanatta acı ve şiddet eylemleri. Elektronik sosyal bilimler dergisi.15 (59), 

1421-1430. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/229769  

file:///C:/Users/dsk/Desktop/1489%25252525252525252525252522http:/dtcfdergisi.ankara.edu.tr/index.php/dtcf/article/view/HYPERLINK%25252525252525252525252520%25252525252525252525252522http:/dtcfdergisi.ankara.edu.tr/index.php/dtcf/article/view/1669/1489%252525252525252525252525221669HYPERLINK%25252525252525252525252520%25252525252525252525252522http:/dtcfdergisi.ankara.edu.tr/index.php/dtcf/article/view/1669/1489%25252525252525252525252522/HYPERLINK%25252525252525252525252520%25252525252525252525252522http:/dtcfdergisi.ankara.edu.tr/index.php/dtcf/article/view/1669/1489%252525252525252525252525221489
http://dtcfdergisi.ankara.edu.tr/index.php/dtcf/article/view/1126
https://dergipark.org.tr/tr/pub/sanatvetasarim/issue/20666/220459
https://dergipark.org.tr/en/pub/iufad/issue/44683/555026
https://dergipark.org.tr/tr/pub/adyusbd/issue/58655/740055
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/229769


90 

 

Schrag, C.; Şen, S. (2006). Heidegger felsefesinde fenomenoloji, varlıkbilim ve tarih. 

Çağdaş Türkiye tarihi araştırmaları dergisi, 5 (13), 205-2015. Retrieved from 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/cttad/issue/25526/269267  

Sofuoğlu, S. N. (2009). Alfred Schutz’un fenomenolojik sosyolojisi ve din sosyolojisine 

uygulanabilirliği. (Yayımlanmamış doktora tezi). Dokuz Eylül Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Felsefe ve Din bilimleri anabilim dalı, İzmir. 

Soyer, U. (2010).Özel eğitim öğretmen adaylarının öz duyarlık ve sürekli kaygı düzeylerinin 

belirlenmesi. (Yayın No. 264128). [Yüksek lisans tezi, Marmara Üniversitesi]. Eğitim 

Bilimleri Enstitüsü. 

Sökmen, S. (2013). Fenomenolojik Ontoloji temelinde Jean-Paul Sartre’ın sanat anlayışı. 

(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Adnan Menderes Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Felsefe Anabilim dalı, Aydın. 

Sözer, Ö. (1976). Edmund Husserl'in fenomenolojisi ve nesnelerin varlığı. İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları. 

Sözer, Ö. (2019). Sanat: Görünendeki Görünmeyen. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları. 

Sözer, Ö. (2020). Sanatta mekânsallığın kurucu öğesi olarak eşzamanlılık. Özaydın, G.  

Sözeri, M. (2019). Yazının Sanat Yapıtında Kullanımı. İdil Sanat ve Dil Dergisi, 8(54), 225-

238. 

Strathern P. (1999). Descartes (M. Lu, Çeviri).  İstanbul: Gendaş Yayınları. 

Sümer, H. (2020). Maurice Merleau- Ponty fenomenolojisinde ve performans sanatlarında 

‘beden’ Marina Abramovic. (Yayın No. 628734) [Yüksek lisans tezi, İzmir Kâtip Çelebi 

Üniversitesi]. Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Şavran, G.T. (2013). Fenomenoloji ve fenomenolojik sosyoloji. Suğur, S. (Ed.), Modern 

sosyoloji tarihi, içinde (s. 117-123). Eskişehir: Anadolu üniversitesi açık öğretim fakültesi 

web- ofset tesisleri. 

Tepe, D. R. (nd). [Maurice Merleau-Ponty’nin Algı Fenomenolojisi’nin oluşumunda 

Descartes, Husserl ve Heidegger’in etkisi]. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/cttad/issue/25526/269267


91 

 

https://www.academia.edu/38320150/Maurice_Merleau_Pontynin_Alg%C4%B1_Fenomeno

lojisinin_Olu%C5%9Fumunda_Descartes_Husserl_ve_Heideggerin_Etkisi  

Tepeyurt, M. (2020). Beden fenomenolojisinden başkalık etiğine. (Yayın No. 634880) 

[Yüksek lisans tezi, Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi]. Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp  

Tezer, S. T. (Ed.), Mekânsallık sanat üretiminde eşzamanlılık durumu, (s. 35-45). İstanbul: 

Tohum Yayıncılık. 

Toprak, C. (2019). Şiddetin muğlak imgesi. (Yayın No. 537660). [Yüksek lisans tezi, 

Hacettepe Üniversitesi]. Güzel Sanatlar Enstitüsü.   

Turan H. (2015). Levinas’ta Fenomenoloji ve başkalık. (Yayın No. 407609) [Yüksek lisans 

tezi, İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi]. Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Tüfekci, A. I. (2019). Sanatta kendilik ve kişisel tarihin anlatımı kapsamında öznel 

uygulamalar. (Yayın No. 566875). [Sanatta Yeterlilik Tezi,  Hacettepe Üniversitesi ] Güzel 

Sanatlar Enstitüsü. 

Türkdoğan, T. (2004). Çağdaş Sanat. Ankara: Piramit Yayıncılık. 

Uygur, N. (1985). Dil yönünden fizik felsefesi. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Uygur, N. (1998). Edmund Husserl’de başkasının ben’i sorunu. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Ülken, H., Z. (1968). Varlık ve oluş. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları.   

Yavuz, N. (2019). Şiddet olgusunun 1980 sonrası çağdaş sanat eserlerine yansıması. (Yayın 

No. 236041) [Sanatta Yeterlilik Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi]. Güzel Sanatlar Enstitüsü  

Yeğin, A. (2008). Husserl'in fenomenolojisine egolojik olmayan bir yorum / Egosuz bir 

Husserl fenomenolojisi yorumu. (Yayın No. 227769) (Doktora Tezi, Orta Doğu Teknik 

Üniversitesi]. Sosyal Bilimler Enstitüsü  

Yıldızdöken, Ç. (2021). Bilincin Açıklığından Varlığın Açıklığına Giden Yol Olarak 

Fenomenoloji. Beytulhikme: An International Journal of Philosophy,11(1). 

Zahavi, D. (2018). Husserl'in fenomenolojisi. (S. Bayazit, Çeviri). İstanbul: Say Yayınları.  

https://www.academia.edu/38320150/Maurice_Merleau_Pontynin_Alg%C4%B1_Fenomenolojisinin_Olu%C5%9Fumunda_Descartes_Husserl_ve_Heideggerin_Etkisi
https://www.academia.edu/38320150/Maurice_Merleau_Pontynin_Alg%C4%B1_Fenomenolojisinin_Olu%C5%9Fumunda_Descartes_Husserl_ve_Heideggerin_Etkisi
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp


92 

 

Zahavi, D. (2020). Fenomenoloji ilk temeller. (S. Bayazit, Çeviri). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

ELEKTRONİK KAYNAKÇALAR 

Aesthetica, (2021, Şubat). https://aestheticamagazine.com/jenny-holzer-at-baltic-opens-

today/ 

Durmaz, E. (2019).  Kendine Mal Eme. "https://sizvebiz.blog/kendine-mal-etme/"/kendine-

mal-etme/   adresinden edinilmiştir. 

Dilgem. (2020). Kişiliğin Rasyonel Parçası Olarak Ego. 

https://www.dilgem.com.tr/tr/kisiligin-rasyonel-parcasi-olarak-ego--nd adresinden 

edinilmiştir.  

Erkıpçak, H. T. (2017). Husserl ve Fenomenolojisi: Bir Özet. 

https://www.academia.edu/36495293/HUSSERL_VE_FENOMENOLOJ%C4%B0S%C4%B

0_B%C4%B0R_%C3%96ZET  adresinden edinilmiştir. 

Felsefe Sözlüğü. (2020, 26 Mart). Fenomenoloji Nedir? Faruk Manav Anlatıyor [Video]. 

Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=h7uPfo7dNw4   

Grammatıkopoulou   C. (2020).  Perceiving through the body: A phenomenological approach 

to George Khut’s biofeedback interactive art.  İnterartive a platform for contemporary art 

and thought. Retrieved from https://interartive.org/2015/02/phenomenology-george-khut  

adresinden edinilmiştir. 

İnam, A. (2015). Siddeti Anlamak, 

http://mimoza.marmara.edu.tr/avni/dersbelgeeligi/kurduz/siddet/ahmetinam.htm,ers.07.05.20

15. 

Kurşun Kalem. (2020).  Beden Anlamı Nedir? http://www.kursunkalem.com/felsefe-

terimi/beden/#gsc.tab=adresinden edinilmiştir. 

Nedir Org*. (2020). Yüzey Sanatları Nedir? https://yuzey-sanatlari.nedir.org/#:~:text=Y%C 

adresinden edinilmiştir. 

Şişman, M. (2019). Ego Nedir? [Milliyet Gazetesi]. https://www.milliyet.com.tr/ego-nedir--

molatik- adresinden edinilmiştir. 

https://aestheticamagazine.com/jenny-holzer-at-baltic-opens-today/
https://aestheticamagazine.com/jenny-holzer-at-baltic-opens-today/
file:///C:/Users/ADMIN/Desktop/%22https:/sizvebiz.blog/kendine-mal-etme/%22/kendine-mal-etme/
file:///C:/Users/ADMIN/Desktop/%22https:/sizvebiz.blog/kendine-mal-etme/%22/kendine-mal-etme/
https://www.dilgem.com.tr/tr/kisiligin-rasyonel-parcasi-olarak-ego--nd
https://www.youtube.com/watch?v=h7uPfo7dNw4
https://interartive.org/2015/02/phenomenology-george-khut
http://mimoza.marmara.edu.tr/avni/dersbelgeeligi/kurduz/siddet/ahmetinam.htm,ers.07.05.2015
http://mimoza.marmara.edu.tr/avni/dersbelgeeligi/kurduz/siddet/ahmetinam.htm,ers.07.05.2015
http://www.kursunkalem.com/felsefe-terimi/beden/
http://www.kursunkalem.com/felsefe-terimi/beden/
https://yuzey-sanatlari.nedir.org/
https://www.milliyet.com.tr/ego-nedir--molatik-11572/
https://www.milliyet.com.tr/ego-nedir--molatik-11572/


93 

 

Türkçe Sözlükler Com. (2020). Eylem.  https://www.turkcesozlukler.com/eylem-nedir-ne-

demek adresinden edinilmiştir.   

Vikipedi Özgür Ansiklopedi. (2020). Fiil.  https://tr.wikipedia.org/wiki/Fiil adresinden 

edinilmiştir. 

Vikipedi Özgür Ansiklopedi. (2020). Yüzey. https://tr.wikipedia.org/wiki/Y%C3%BCzey 

adresinden edinilmiştir.    

Zeynep, Direk. (2016, 20 Ağustos). Maurice Merleau-Ponty- Zeynep Direk ile felsefe vakti 

[Video]. Youtube.  https://www.youtube.com/watch?v=1FJB65w012w  

GÖRSEL KAYNAKÇALAR 

Abramovic, M. (1974). ’’Ritim 0’’performans görüntüleri. Napoli. [Performans]. 

https://seyler.eksisozluk.com/vucudunun-ve-seyircinin-sinirlarini-gormek-isteyen-m-

abramovicin-unutulmaz-performansi-rhythm-0 Erişim Tarihi: 02.03.2020 

Abramovic, M. (1976).  Relation In Space (uzayda ilişki). [Performans].  Giudecca Venedik 

Bienali. https://zkm.de/en/artwork/relation-in-space Erişim Tarihi:28.03.2020 

Abramovic, (1978). Abramovic ve Ulay, AAA-AAA performansından görüntü. 

[Performans]. http://www.radikal.com.tr/kultur/marina-abramovic-de-artinternationalda-

1209582/ Erişim Tarihi: 10.04.2020 

Emin, T.(1995) ‘Yattığım Herkes (Everyone I have slept with)’ [Yerleştirme]. 

https://www.kulturservisi.com/p/son-yuzyilin-en-tartismali-10-sanat-eseri/ Erişim Tarihi: 

16.04.2020 

Holzer, J. (2009). Anıt , 1977-79 ve Inflammatory Essays , 1979-82 [Yerleştirme].  Chicago 

Çağdaş Sanat Müzesi. 

https://www.exporevue.com/magazine/gb/index_whitney_holzer_gb.html Erişim Tarihi: 

23.04.2020 

Khut, G. (2004). Drawing Breath (v.1 & 2) [Video]. Gallery 4a, Asia-Australia Arts Center 

Hay Street, Sydney, Australia https://interartive.org/2015/02/phenomenology-george-khut 

Erişim Tarihi: 15.05.2020 

https://www.turkcesozlukler.com/eylem-nedir-ne-demek
https://www.turkcesozlukler.com/eylem-nedir-ne-demek
https://tr.wikipedia.org/wiki/Fiil
https://tr.wikipedia.org/wiki/Y%C3%BCzey
https://www.youtube.com/watch?v=1FJB65w012w
https://seyler.eksisozluk.com/vucudunun-ve-seyircinin-sinirlarini-gormek-isteyen-m-abramovicin-unutulmaz-performansi-rhythm-0
https://seyler.eksisozluk.com/vucudunun-ve-seyircinin-sinirlarini-gormek-isteyen-m-abramovicin-unutulmaz-performansi-rhythm-0
https://zkm.de/en/artwork/relation-in-space
http://www.radikal.com.tr/kultur/marina-abramovic-de-artinternationalda-1209582/
http://www.radikal.com.tr/kultur/marina-abramovic-de-artinternationalda-1209582/
https://www.kulturservisi.com/p/son-yuzyilin-en-tartismali-10-sanat-eseri/
https://www.exporevue.com/magazine/gb/index_whitney_holzer_gb.html
https://interartive.org/2015/02/phenomenology-george-khut


94 

 

Klein, Y. (1958). The Void [Resim]. Galeri Iris Clert, Fransa. 

http://www.yvesklein.com/en/photographies/view/458/entrance-of-the-galerie-iris-clert-

during-the-opening-of-the-void-exhibition/ Erişim Tarihi: 14.01.2021 

Kruger, B. (1991). New York'taki Mary Boone Galerisi'ndeki yerleştirmesi. [Yerleştirme]. 

https://www.pinterest.es/pin/559150109957699393/ Erişim Tarihi: 22.02.2021 

Orlan, (1993). Omnipresence 7. Cerrahi-Performansı. [Performans]. New York. 

https://kiwiiiwong.wordpress.com/tag/orlan/ Erişim Tarihi: 28.02.2021 

Raushenberg, R. (1964). Bufalo II [Resim]. New York Sanat Merkezi, Amerikan Vicdanı: 

Çağdaş Resimler Sergisi. https://www.christies.com/lot/lot-robert-rauschenberg-buffalo-ii-

6205129/?lid=1&from=relatedlot&intobjectid=6205129 Erişim Tarihi:11.03.2021 

Saville, J. (2009). Witness [Resim]. Gagosian Galeri, Londra  

http://www.artnet.com/artists/jenny-saville/witness-nVxbDXbxFvn-k43Ftm4mZg2 Erişim 

Tarihi: 17.03.2021 

Schwitters, K. (1921). Merz 32 A. Kiraz [Resim]. Modern Sanat Müzesi, New York 

https://www.moma.org/collection/works/33356 Erişim Tarihi: 26.03.2021 

Sherman, C. (1970). İsimsiz Film Kareleri (Untitled Film Stills) #92 [Fotoğraf].  New York 

Artists Space, 1970 https://www.artic.edu/artworks/229389/untitled-92 Erişim 

Tarihi:08.04.2021 

Sherman, C. (1970). İsimsiz Film Kareleri (Untitled Film Stills) #56 [Fotoğraf].  

https://sis.modernamuseet.se/objects/81448/untitled-film-still-56 Erişim Tarihi: 16.04.2021 

Sherman, C. (1980). İsimsiz Film Kareleri #56 [Fotoğraf]. Candace Hilligoss, Carnival of 

Souls, 1962 

https://www.tumbip.com/tag/Soul%20Carnival Erişim Tarihi:24.04.2021 

Sherman, C. (1980). Başlıksız No. 67. Arka Ekran Projeksiyonları [Fotoğraf].  

https://oscarenfotos.com/2016/03/26/galeria-untitled-film-stills-de-cindy-sherman/ Erişim 

Tarihi: 14.05.2021 

Stelarc, (1982). The Thırd Hand (Üçüncü Kol) [Performans].  Maki Galerisi, Tokyo 

https://www.interaliamag.org/interviews/stelarc/ Erişim Tarihi: 28.05.2021 

http://www.yvesklein.com/en/photographies/view/458/entrance-of-the-galerie-iris-clert-during-the-opening-of-the-void-exhibition/
http://www.yvesklein.com/en/photographies/view/458/entrance-of-the-galerie-iris-clert-during-the-opening-of-the-void-exhibition/
https://www.pinterest.es/pin/559150109957699393/
https://kiwiiiwong.wordpress.com/tag/orlan/
https://www.christies.com/lot/lot-robert-rauschenberg-buffalo-ii-6205129/?lid=1&from=relatedlot&intobjectid=6205129
https://www.christies.com/lot/lot-robert-rauschenberg-buffalo-ii-6205129/?lid=1&from=relatedlot&intobjectid=6205129
http://www.artnet.com/artists/jenny-saville/witness-nVxbDXbxFvn-k43Ftm4mZg2
https://www.moma.org/collection/works/33356
https://www.artic.edu/artworks/229389/untitled-92
https://sis.modernamuseet.se/objects/81448/untitled-film-still-56
https://www.tumbip.com/tag/Soul%20Carnival
https://oscarenfotos.com/2016/03/26/galeria-untitled-film-stills-de-cindy-sherman/
https://www.interaliamag.org/interviews/stelarc/


95 

 

Magritte. R. (1926). Popular Panorama [Resim]. 120x80cm, Wikiart. 

https://www.renemagritte.org/popular-panorama.jsp Erişim Tarihi:03.06.2021 

  

https://www.renemagritte.org/popular-panorama.jsp


96 

 

EKLER 

EK 1. 

ÖĞRENCİNİN AKADEMİK ÖZGEÇMİŞİ 

Kişisel Bilgiler 

Adı ve Soyadı Ezgi Şimşek 

E-postası/Web Sayfası  

Bildiği Yabancı Diller İngilizce 

Uzmanlık Alanı Resim-İş 

Öğrenim Bilgileri 

 Üniversite  Bölüm Yıl 

Lisans 

Dokuz Eylül 

Üniversitesi Buca 

Eğitim Fakültesi  

Resim-İş Öğretmenliği 2013-2017 

Tez Başlığı 
Sanat Eserlerinde Yüzey, Beden ve Mekân Sorgulamalarının Sezgi 

Bağlamında Fenomenolojik Çözümlemeleri 

Tez Danışmanı Prof. Dr. Tuba GÜLTEKİN 

Akademik Eserler  

  

İzmir  Resim Heykel Müzesi Kültürpark Sanat Galerisi  15 Nisan Dünya Sanat Günü Karma 

Sergi - İZMİR 2015 

İbramaki Sanat Galerisi  Tabu Konulu Resim Sergisi- KUŞADASI 2015 

Geleneksel Bahattin Tatış Yarışmalı karma Sergi- İZMİR 2015 

3. Uluslararası  Mehmet Nuri Göçen Sanat Çalıştayı - KUŞADASI 2016 

Aphrodisias Sanat Galerisi Çizgi Üstü Çizgi Resim Sergisi- İZMİR 2016 

1.Uluslararası Kültür ve Sanat Diyalogları Derneği ‘‘Leylek ve Göç’’ Resim Sergisi - 

SELÇUK 2016 

1:1 Etik Sanat Evi 2. Monoprint Çalıştayı - İZMİR 2017 

Ekspres - Art Mail Art Project II: Happıness – İSPANYA 2017 

Mail Art: Love – İTALYA 2017 

II. Uluslararası Posta Sanatı Eğirdir Sergisi – ISPARTA 2019 

Alanıyla İlgili Bilimsel Kuruluşlara Üyelikler 

Alanıyla İlgili Aldığı Ödüller 

 



97 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


