
 
 

 

 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Türk Halkbilimi Anabilim Dalı 

 

 

 

 

ANADOLU TÜRKLERİ’NİN HALK MASALLARINDA ERKEK VE 

ERKEKLEŞME 

 

 

 

 

Emine IŞIKELEKOĞLU 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

Ankara, 2022  



 
 

  



 
 

 

 

ANADOLU TÜRKLERİ’NİN HALK MASALLARINDA ERKEK VE 

ERKEKLEŞME 

 

 

 

 

 

 

Emine IŞIKELEKOĞLU 

 

 

 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Türk Halkbilimi Anabilim Dalı 

 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

Ankara, 2022 



 
 

KABUL VE ONAY 

Emine Işıkelekoğlu tarafından hazırlanan “Anadolu Türklerinin Halk Masallarında Erkek 

ve Erkekleşme” başlıklı bu çalışma, 02.06.2022 tarihinde yapılan savunma sınavı 

sonucunda başarılı bulunarak jürimiz tarafından Yüksek Lisans Tezi olarak kabul 

edilmiştir. 

 

Prof. Dr. Özkul Çobanoğlu (Başkan) 

 

 

Doç. Dr. Şirin Yılmaz (Danışman) 

 

 

Doç. Dr. Zehra Kaderli (Üye) 

 

 

Doç. Dr. Dilek Türkyılmaz (Üye) 

 

 

Dr. Öğr. Üyesi Pınar Kasapoğlu (Üye) 

.  

 

Yukarıdaki imzaların adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

 

 

Prof.Dr. Uğur ÖMÜRGÖNÜLŞEN 

Enstitü Müdürü 



 
 

 



 
 

 

ETİK BEYAN 

Bu çalışmadaki bütün bilgi ve belgeleri akademik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

görsel, işitsel ve yazılı tüm bilgi ve sonuçları bilimsel ahlak kurallarına uygun olarak 

sunduğumu, kullandığım verilerde herhangi bir tahrifat yapmadığımı, yararlandığım 

kaynaklara bilimsel normlara uygun olarak atıfta bulunduğumu, tezimin kaynak 

gösterilen durumlar dışında özgün olduğunu, Doç. Dr. Şirin Yılmaz danışmanlığında 

tarafımdan üretildiğini ve Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım 

Yönergesine göre yazıldığını beyan ederim. 

 

Emine Işıkelekoğlu 

 

 



iv 
 

TEŞEKKÜR 

 

 

Yüksek lisans döneminde yardıma ihtiyaç duyduğumda kapılarını bana açan Hacettepe 

Türk Halkbilimi öğretim kadrosuna, zorlandığım noktada yardımını esirgemeyen ve 

nitelikli bir tez yazmam için gece gündüz emek harcayan danışmanım Doç. Dr. Şirin 

Yılmaz’a ve bana her konuda yardımcı olarak destekleyen Prof. Dr. Özkul Çobanoğlu’na 

teşekkürlerimi borç bilirim. Hacettepe ders sürecinde farklı bakış açıları kazandıran Prof. 

Dr. Nebi Özdemir’e ve hem ders döneminde yardımcı olan hem de tez jürimde yer alan 

Doç. Dr. Zehra Kaderli’ye teşekkür ederim. Jürimde bulunarak vakitlerini bana ayıran ve 

fikirleriyle tezime katkı sağlayan Doç. Dr. Dilek Türkyılmaz ve Dr. Öğr. Üyesi Pınar 

Kasapoğlu’na teşekkürlerimi sunarım. Yüksek lisans sürecinde burs aldığım kurum 

ATATÜRK KÜLTÜR, DİL VE TARİH YÜKSEK KURUMU çalışanlarına teşekkür 

ederim. 

Bu süreçte maddi ve manevi olarak beni destekleyen, hayatım boyunca arkamda duran 

anneme ve babama, her sıkıntımı paylaştığım Cankat Tigin Öztemiz’e ve her zaman 

yanımda olan dostlarıma teşekkür ederim. 

Yüksek lisans sürecinde kaybettiğim çocukken elimden tutarak beni kütüphaneye götüren 

dedemi sevgiyle anıyorum. 

 

Bu çalışma, ATATÜRK KÜLTÜR, DİL VE TARİH YÜKSEK KURUMU’nun Yurt İçi 

Lisansüstü Eğitim Burs Programı kapsamında desteklenmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

ÖZET 

 

 

IŞIKELEKOĞLU, Emine. Anadolu Türkleri’nin Halk Masallarında Erkek ve 

Erkekleşme, Türk Halkbilimi, Ankara, 2022. 

 

Türkiye’de toplumsal cinsiyet eksenli çalışmalar, son on yılda ivme kazanarak artmıştır. 

Bu artış, toplum cinsiyet araştırmacılarının kadın ve kadınlık üzerine yoğunlaşmasına ve 

erkek çalışmalarının arka planda kalmasına yol açmıştır. Günümüzde erkeklik çalışmaları 

hem toplumsal cinsiyet araştırmalarının hem de hâkim erkeklik ve öteki erkekliklerin 

sorunlarının irdelenmesi için gerekli bir araştırma alanı haline gelmiştir. Toplumsal 

cinsiyet araştırmaları, cinsiyeti kültürel bir inşa süreci olarak değerlendirmesi nedeniyle 

halkbilimi disiplini içinde perspektif sağlamak amacıyla uygulanmaktadır. Masal, sözlü 

kültürdeki bağlamın icrasını taşıdığı gerekçesiyle, toplumsal cinsiyet araştırmalarını etkili 

bir zeminde değerlendirme imkânı sağlamaktadır. Erkeklik, ataerkil kültürlerde hâkim 

erkeklik anlayışı inşa ederek bunun dışında kalan erkekliklere “öteki” gözüyle bakar, yok 

soyar, görünürlüklerinin zayıflamasına neden olur ve “erkeklik”le ilişkili bağlamdan 

çıkartır. Çalışmada “Elâzığ Masalları” örnekleminde masallar, erkek ve erkeklik 

açısından incelenmiştir. Sonuç olarak masallarda hâkim erkeklik anlayışının inşa edildiği 

özellikle ev dışı alanda erkek bedenlerinin bu inşaya göre nitelendiği, erkek bedeninin bu 

inşa dolayısıyla sağlıklı ve güçlü bir imajla çizildiği ve dışarıda kalan erkeklerin, 

erkekliğinin toplumsal kabullerce onaylanmadığı tespit edilmiştir. Bunun yanı sıra ev dışı 

alanda kadınlar, kendilerine bir alan yaratmak için “erkek gibi” giyinmeye ve dönüşüm 

geçirmeye, “erkekleşme”ye başladığı görülmüştür. Masalın başlangıcında, hâkim 

erkeklik algısının dışında kalan “öteki” erkekler ise masal akışı içerisinde hâkim erkeklik 

anlayışına uyumlu bir dönüşüm geçirmişlerdir. 

 

Anahtar Sözcükler  

Erkek, erkeklik, toplumsal cinsiyet, masal, erkekleşme  



vi 
 

ABSTRACT 

 

 

ISIKELEKOGLU, Emine. Male and Masculinization in Folk Tales of Anatolian Turkish, 

Turkish Folkloristics, Ankara, 2022. 

 

Gender-based studies in Turkey have increased acceleration in the last decade. This 

increase has led gender researchers to focus on women and femininity, and male studies 

remain in the background. Today, masculinity studies have become a necessary research 

area for both gender studies and examining the problems of hegemonic masculinities and 

other masculinities. Gender studies are applied to provide perspective within the 

discipline of folklore because it considers gender as a cultural construction process. The 

tale provides the opportunity to evaluate gender studies on an effective basis because it 

carries the execution of the context in an oral culture. Masculinity builds the dominant 

understanding of masculinity in patriarchal cultures and looks at the masculinities that are 

outside of it as the "other", destroys them, causes their visibility to weaken, and removes 

them from the context related to "masculinity". In the study, tales were examined in terms 

of masculinity and masculinity in the sample of "ElazigTales". As a result, it has been 

determined that the dominant masculinity understanding in the tales is built, especially in 

the area outside the home, male bodies are characterized according to this construction, 

the male body is drawn with a healthy and strong image due to this construction, and 

social acceptances do not approve the masculinity of the men left outside. In addition, it 

has been observed that women outside the home have begun to dress “like a man” and 

transform and become “masculinized” to create a space for themselves. At the beginning 

of the tale, the "other" men, who were outside the dominant masculinity perception, 

transformed in line with the dominant masculinity understanding in the flow of the tale. 

Keywords  

Masculinities, manliness, men studies , folktale  , gender 

 

 



vii 
 

İÇİNDEKİLER 

 

KABUL VE ONAY……………………………………………………………………...i 

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI…………….….……ii 

ETİK BEYAN…………………………………………………..………...……………iii 

TEŞEKKÜR ……………………………………………………..…………………….iv 

ÖZET……………………………………..……………………………………………..v 

ABSTRACT……………………………………………………………………………vi 

İÇİNDEKİLER……………………..………………………….………………...……vii 

TABLOLAR DİZİNİ ……………………………...…………………………………..ix 

ŞEKİLLER DİZİNİ ……………………………………………………….…………...x 

ÖNSÖZ …………………………...…………………………………..………….…….xi 

GİRİŞ ………...…………………………………………………………………………1 

1.BÖLÜM: MASAL VE MASAL HAKKINDA YAPILMIŞ ÇALIŞMALAR……..7 

 1.1. MASAL NEDİR? …………………………………………….…..……..…7 

 1.2.MASALIN DİĞER ANLATI TÜRLERİYLE İLİŞKİSİ …………..…....9 

 1.3. MASAL HAKKINDA YAPILMIŞ ARAŞTIRMALAR….…...…..…...12 

  1.3.1. Metin Merkezli Kuramlar Ekseninde Masal Araştırmaları……...12 

   1.3.1.1. Metin Merkezli Masal Araştırmaları Perspektifinden Türk 

Masalları ………………………………………………………………………....14 

  1.3.2. Bağlamsal Kuramlar Ekseninde Masal Araştırmaları…………...20 

 1.4. NİCEL YÖNTEMLERİN MASALLARIN DEĞERLENDİRME 

SÜRECİNDE KULLANIMI VE DİJİTALE AKTARIMI……………………..…..22 

2. BÖLÜM: TOPLUMSAL CİNSİYET EKSENİNDE MASAL 

ARAŞTIRMALARI…………………………………………………………………...26 

 2.1. TOPLUMSAL CİNSİYET YAKLAŞIMI ÇERÇEVESİNDE 

BEDEN………………………………………………………………………………...30 



viii 
 

 2.2. TOPLUMSAL CİNSİYET ROLLERİ…………………….……..…......34 

 2.3. HÂKİM ERKEKLİK VE ÖTEKİ ERKEKLİK 

TARTIŞMALARI..........................................................................................................38 

 2.4. ERKEKLİK ARAŞTIRMALARI HAKKINDA ÇALIŞMALAR…….43 

 2.5. TÜRK TOPLUMUNDA CİNSİYET ALGISI .………………………...48 

 2.6. TOPLUMSAL CİNSİYET VE FEMİNİZM PERSPEKTİFİNDEN 

MASAL………………………………………………………………………………...54 

3. BÖLÜM: ELÂZIĞ MASALLARI ÖRNEKLEMİNDE ERKEK BEDENİNİN 

İNŞASI ………………………………………………………………………………...57 

 3.1. ELÂZIĞ MASALLARI ÖRNEKLEMİNDE ERKEK BEDENİNİN 

NİCEL YÖNTEMLE DEĞERLENDİRİLMESİ …………………….…………….61 

 3.2 “ELÂZIĞ MASALLARI”NDA HÂKİM ERKEKLİK ANLAYIŞINDA 

ÖNE ÇIKAN ERKEKLİK TEMALARI……………………………………….….. 74 

  3.2.1 “Elâzığ Masalları”nda Hâkim Erkeklik Anlayışında Öne Çıkan 

Erkeklik Teması Olarak Askerlik…………………………………………………...….75 

  3.2.2 “Elâzığ Masalları”nda Hâkim Erkeklik Anlayışında Öne Çıkan 

Erkeklik Teması Olarak Şiddet………………………………………………........…....80 

  3.2.3 “Elâzığ Masalları”nda Hâkim Erkeklik Anlayışında Öne Çıkan 

Erkeklik Teması Olarak Babalık ……………………………………….......………….90 

4. BÖLÜM: “ELÂZIĞ MASALLARI”NDA ÖTEKİ ERKEK VE KADINLARIN 

ERKEKLEŞMESİ……………………………………….………………….……….. 96 

 4.1. “ELÂZIĞ MASALLARI”NDA “ÖTEKİ ERKEK”LERİN ERKEKLİK 

İNŞA SÜRECİ… …………………………………………..……………………….…98 

 4.2. “ELÂZIĞ MASALLARI”NDA HÂKİM ERKEKLİK ANLAYIŞINDA 

KADIN MASAL KAHRAMANLARININ “ERKEKLEŞME”Sİ …..……..…….101 

SONUÇ …………………………..………………………………………………......109 

KAYNAKÇA…………………………………………………………………………115 

EKLER……………………………………….……………………………...…….…124 

 

 



ix 
 

TABLOLAR DİZİNİ 

 

Tablo 1: Holbek Yaklaşımındaki Hareketlere Göre Örneklem Masaldaki Erkek 

Kahramanların Yaşına İlişkin Tablo………………………………………..………….70 

Tablo 2: “Elâzığ Masalları” Örnekleminde Şiddet Unsurları …………………..…… 125 

Tablo 3: “Elâzığ Masalları” Örnekleminde Kadın Bedeni …………………………...126 

Tablo 4: “Elâzığ Masalları” Örnekleminde Erkek Bedeni ………………………… ..126 

Tablo 5: “Elâzığ Masalları” Örnekleminde Erkek Kahramanlara Yönelik Sıfat ve 

Tanımlamalar………………………………………………………………………….127 

Tablo 6: “Elâzığ Masalları” Örnekleminde Kadın Kahramanlara Yönelik Sıfat ve 

Tanımlamalar …………………………………………………………………………128 

Tablo 7: “Elâzığ Masalları” Örnekleminde Masallar, Masallardaki Ana Kahramanın 

Cinsiyeti, Masal Anlatıcısının Cinsiyeti ……………………………………………...129 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 
 

ŞEKİLLER DİZİNİ 

 

Şekil 1. “Elâzığ Masalları” Örnekleminde Masal Anlatıcılarının Cinsiyetine Dayalı 

Grafik……………………………………………………………………………….…..61 

Şekil 2. “Elâzığ Masalları” Örnekleminde Ana Masal Kahramanının Cinsiyetine Dayalı 

Grafik………………………………………………………………………………...…62 

Şekil 3. Örneklem Masallar Çerçevesinde Erkek ve Kadın Kahramanların 

Özellikleri………………………………………………………………………………73 

Şekil 4. Örneklem Masallar Çerçevesinde Erkek Kahramanların 

Özellikleri………………………………………………………………………………74 

Şekil 5. Örneklem Masallar Çerçevesinde Şiddet Davranışı Gösteren Cinsiyetlerin 

Grafiği………………………………………………………………………………..…83 

Şekil 6. Örneklem Masallar Çerçevesinde Şiddete Maruz Kalan Cinsiyetlerin Grafiği.83 

Şekil 7. Örneklem Masallar Çerçevesinde Şiddet ve Ölüm Grafiği…………………....84 

Şekil 8. Örneklem Masallar Çerçevesinde Kadın Kahramanların Özellikleri…….......104 

 



1 
 

GİRİŞ 

 

 

Kültür; halkın barınmak, beslenmek gibi yaşamsal zorunlulukları uyarınca oluşan, yeni 

ihtiyaçları doğrultusunda gelişen ve yön alan, halkın davranışlarıyla icra edilen bilgilerin 

tamamıdır. Halkbilimi, en az iki kişiden oluşan ve aralarında ortak bir etken bulunan 

grupların; ortak davranış kalıplarına, yaşam biçimlerine, geleneksel dünya görüşlerine, 

edebiyatına, gelenek, görenek, âdet ve dolayısıyla kültürlerine yoğunlaşmaktadır. 

Halkbilimi araştırma kadrolarından biri olan masal, metin ve bağlam merkezli kuramlar 

ile analiz edilmektedir. Masallar, halk tarafından yaratılan geleneksel aktarımlardır. 

Masal, sözlü kültürde var olan, günümüzde de etkinliğini koruyan, halkın ihtiyaçları 

doğrultusunda devamlılığını sürdürmüş, içerisinde arkaik döneme ait yapıtaşları 

barındıran, hoşça vakit geçirmeye yarayan ve eğitici işleve sahip geleneksel bir tür olarak 

anlatıcı tarafından hem çocuklara hem yetişkinlere performe edilir. Dolayısıyla masal, bu 

geleneksel ve kültürel bilgiyi, performe ederek yeniden yaratan, aktaran ve sürekli güncel 

kalan geleneksel anlatıdır. Performansa uygun olarak yeniden anlatılan masal; anlatıcının 

yaşı, mesleği, içerisinde bulunduğu toplum, dünya görüşü, cinsiyeti gibi kişisel ve 

kolektif kabullerden beslenir. Masal, hem fantastik kurguları içinde barındırırken hem de 

gündelik hayatın sıradanlığını, masal anlatıcısının içinde yaşadığı kültürel bağlamı, 

cinsiyet hakkındaki önyargı ve kodları nesilden nesile aktarır. Dolayısıyla masal, Türk 

toplumundaki cinsiyet ve beden ile ilgili algıları tartışmak için uygun bir mecra özelliği 

taşır. Masal, fantastik ve gerçeğin birlikteliğinden oluşan bir tür olması nedeniyle 

içeriğinde toplumsal cinsiyete dair rol, davranış ve tutumlar barındırmaktadır. Anlatıcının 

ve dinleyicinin şekillendirdiği kolektif kabuller çerçevesinde, cinsiyetin kültürel kodları 

da masal bağlamına uygun olarak her yeni performansta yeniden yaratılır ve aktarılır. 

Masalların araştırılması 1812’de Jacob ve Wilhelm Grimm tarafından yayınlanan 

“Kinder und Hausmarchen (Çocuk ve Ev Masalları)” ile bilimsel olarak başlamıştır. O 

zamandan beri, çeşitli alanlardan bilim insanları hem sözlü hem yazılı ortama aktarılmış 

masalları; içerik, biçim, işlev, fonksiyon, performans ve toplumsal cinsiyet bağlamında 

değerlendirmişlerdir. 



2 
 

Amerikan erkekliği üzerine halkbilimi alanında kapsayıcı bir çalışma gerçekleştiren 

Simone Bronner’un aynı zamanda editörlüğünü yaptığı “Manly Traditions: The Folk 

Roots of American Masculinities” adlı eseri, performans teori kapsamında erkeksi 

gelenekler ve erkeksiliğin dışavurumunu inceler. Araştırmada, hâkim erkeklik ve öteki 

erkeklikler incelenmesi neticesinde halkbiliminde erkeklik folkloru (folklore of 

masculinity) kavramı pekiştirilmiştir. Erkeklik araştırmaları ve masallar hakkında diğer 

önemli çalışmada Jeana Jorgensen, “Gender and The Body in Classical European Fairy 

Tales” adlı doktora tezinde kadın ve erkek bedenlerinin masallardaki inşasını araştırır.  

Türk halkbiliminde erkeklik alanında Emrah Tunç tarafından hazırlanan nitelikli bir 

araştırma olan doktora tezi “Anadolu Sahası Türk Halk Hikâyelerinde Erkeklik 

Temsilleri” ise halk hikâyelerinde erkekliğin kuruluşu, ideolojileri, kurumları ve 

performansı üzerinedir.  

Masal hakkındaki toplumsal cinsiyet araştırmalarında, feminist eleştirinin temel 

dayanağı, masalların bedenleri cinsiyete dayalı kurduğu ve temsil ettiği fikrine dayanır. 

Bu konuda Türkiye’de halkbilimi alanında masallardaki toplumsal cinsiyete dair yapılmış 

ilklerden ve kayda değer çalışmalardan biri olan Evrim Ölçer’in yüksek lisans tezi 

“Türkiye Masallarında Toplumsal Cinsiyet ve Mekân İlişkisi”, mekânın toplumsal 

cinsiyet sistemindeki etkisi üzerinedir. Çalışmada, kadın ve erkeğin ev içi ve kamusal 

alandaki varlıkları, yaşlandıklarında kadın ve erkeğin masallardaki ve dolayısıyla sosyal 

yapıdaki konumu yansıtması kayda değerdir. Toplumsal cinsiyet bağlamında kadını ve 

kadın temsilini izleyen Melek Sezer tarafından gerçekleştirilen “Masallar ve Toplumsal 

Cinsiyet” isimli çalışma da bulunmaktadır. Bu çalışmalar, masallardaki erkek 

kahramanların cinsiyet rollerinin ve bedenlerinin temsil edilişlerini incelemek konusunda 

yetersiz kalmışlar ve alanda bir boşluk bırakmışlardır. 

Türkiye’de halkbilimi çerçevesinde masal araştırmalarında toplumsal cinsiyete dayalı 

sınırlı araştırmalar yapılmıştır. Bu masal araştırmalarının odağı toplumsal cinsiyet ve 

kadınlar üzerine yoğunlaşmış ve erkek araştırmaları söz konusu çalışmaların içerisinde 

arka planda kalmıştır. Masal, toplumsal cinsiyet araştırmaları bağlamında incelense de 

genellikle çalışmalar kadınlara, kadın temsillerine ve kadın bedenlerine yöneliktir. 

Böylece, Türk masallarında erkek cinsiyetini merkeze alan araştırmaların eksik oluşu 

alanda bir boşluk yaratmıştır. Bugüne kadar gerçekleşen toplumsal cinsiyet 



3 
 

araştırmalarında, kadınlık ve erkekliğin toplumsal tutum ve rollerin değerlendirilmesi 

bakımından bütünleyici bir bakış sağlamadığı görülmüştür. Sadece kadınlığı incelemenin 

dar bir perspektif sunması, masal araştırmalarında erkeklik odaklı çalışılmasını da gerekli 

kılmaktadır. Mevcut çalışmaların masallardaki erkek kahramanların cinsiyet rollerinin ve 

bedenlerinin temsil edilişlerini incelemek bakımından yetersiz kaldıkları ve alanda bir 

boşluk bıraktıkları görülmüştür. Bu çalışma, alandaki boşluğu doldurmak gayesiyle 

ortaya çıkmıştır ve Türk masallarında erkekler konusunda yapılmış ilk araştırmadır.  

Bu tez, toplumsal cinsiyet teorisi uyarınca erkeklik araştırmalarına yönelik hazırlanmıştır. 

Erkeklik çalışmalarının yetersizliği ve erkeklik hakkında dişi cinsiyete göre daha az bahis 

açılması de başka bir soruna neden olmuştur. Erkeklik odaklı çalışmaların yetersizliği, 

erkeklik kavramına, inşa sürecine ve rollerine bir doğallık yükleyerek erkekliği, 

sorgulanması mümkün olmayan bir konuma getirdiği görülmektedir. Öyleyse; erkeklik 

çalışmalarına olan ihtiyaç neticesinde, erkekliğin kuruluşunu ve toplumsal cinsiyet 

sistemi içerisindeki işleyişini değerlendirmek toplumsal cinsiyet çalışmalarının nitelikli 

olarak sürdürülebilmesi için şarttır. Bu doğrultuda bu tezde, örneklem masallardaki 

sorunlara cevap aramak için şu sorular sorulmuştur. Masallarda kadınlar ve erkekler 

cinsiyet sistemi ve rolleri içerisinde nasıl nitelenirler? Nitelenme farkları var mıdır, varsa 

nelerdir? Kadınların ve erkeklerin masalda temsil edilişleri arasında fark var mıdır? Varsa 

farklar nelerdir? Masallarda toplumsal olarak erkeklerden ne beklenir? Erkekliğe özel 

masalda öne çıkan temalar ve başlıklar nelerdir? Türk masallarında erkeklik görünür 

müdür? “Elâzığ Masalları” örnekleminde erkek bedeninin inşası nasıldır?  

Bu tez kapsamında, Jeana Jorgensen’ın “Gender and The Body in Classical European 

Fairy Tales” isimli araştırmasında kullandığı yönteme benzer bir yaklaşımla, masallarda 

erkek, erkeklik ve erkek bedeni üzerinden değerlendirilmiştir. Öncelikle derlenmiş 

masalların kullanıldığı kaynak olarak Umay Günay Türkeş’in doktora tezinde incelediği 

“Elâzığ Masalları (Metinler ve Sözlük)” isimli çalışmasındaki masal metinleri, 

Türkiye’deki masalların zengin ve kapsayıcı bir çerçevesini sunduğu gerekçesiyle 

seçilmiştir. Söz konusu masallar, Türk kültürünü ve kültürün içerisinde yetişen geleneksel 

erkeklik temsillerini içermektedirler.  Seçilen masallardaki erkek bedeni ve tanımlarına 

uygun materyaller nicel bir araştırma yöntemi oluşturularak veri seti çıkartılmıştır. 

Günümüzde teknolojinin de etkisiyle bu veri seti dijital ortamda oluşturulmuştur. Nicel 



4 
 

yaklaşımlar kültür çalışmalarında yeni bir kavram olmamakla birlikte teknolojinin 

gelişmesiyle farklı bir boyut kazanmıştır. Halkbilimcilerin araştırmaları incelerken 

sayısal yöntemlerden yararlandıkları görülmüştür. Günümüzde teknolojinin etkisiyle 

çağdaş halkbilimciler çalışmalarında sayısal verileri kullanırken dijital ortamdan 

yararlanmışlardır. Dijital ortamda oluşturulan materyaller, dijital beşerî/insanî yöntemler 

şeklinde adlandırılır. Bu çalışmada, dijital beşerî bilimler metodolojisi, masal 

çalışmasında toplumsal cinsiyet teorisi ile birlikte kullanılmıştır.   Bu çalışma 

kapsamında, Anadolu Türklerinin masallarında erkek ve kadın bedenini temsil eden 

beden bölümleri hakkındaki tanımlamalar veri tabanına girilmiştir. Veri tabanındaki bu 

girdilerle cinsiyete yönelik grafikler oluşturulmuştur. Kullanılan nicel yöntem ve 

grafiklerle anlatıcıların masallardaki cinsiyet rollerini algılayışını değerlendirmek için 

kullanılmıştır. 

Bu tez kapsamında erkekleşme, masal kahramanlarını da toplumsal cinsiyet teorisi 

çerçevesinde incelemeyi ve bu boşluğu doldurmayı hedeflediği için masalların, 

Bacchilega’nın belirttiği gibi toplumsal normları ve kimlikleri doğallaştırma ve altüst 

etme arasında gidip geldiği görüşü merkezî özellik kazanmaktadır. (Bacchilega: 2016,2 

42) Öyleyse masal, halk düşüncesinin estetik ve dünya görüşü bağlantılarını veya sanatsal 

tasvirlerin ideolojilerini yansıttığı, çarpıttığı ya da yeniden çerçevelediği anlatılar olarak 

karşımıza çıkar. Bu zıtlık ilişkisi, sadece masallardaki kadın kahramanların erkek 

bedenine dönüşümü şeklinde değil aynı zamanda “öteki” olarak sınıflandırılan erkeklerin 

toplumsal kabuller çerçevesinde erkekliğe dönüşümünde de rastlanır. O halde, toplumsal 

tutum ve rollerin, bedensel görünüm inşası düzleminde masallarda erkeklik olgusunun 

değerlendirilmesi ciddi önem arz etmektedir. 

Bu çalışma için öncelikle, örneklem masallardaki kadın ve erkek bedenlerine ait sıfat ve 

tanımlamalar tespit edilecektir. Erkek bedenine dair sıfatları içeren bir veri tabanı 

oluşturulacaktır. Çalışmayı desteklemek için masallarda erkekler için sık kullanılan 

tasvirler gruplandırılacaktır. Çıkartılan veri tabanları üzerinden masallar analiz 

edilecektir. Veri tabanı çıkartmak için nicel yöntem ve dolayısıyla dijital insanî 

bilimlerden yararlanılacaktır. Analizde ise toplumsal cinsiyet teorisi kullanılacaktır. Nicel 

metodolojiden masallara ilişkin çıkarımları desteklemek ve geliştirmek amacıyla 

yararlanılacaktır. Sayısal veriler doğrultusunda ortaya çıkan verilerin, masallardaki kadın 



5 
 

ve erkeklerin tamamlayıcı ve karşıt rollerinin toplumsal cinsiyet teorisi çerçevesinde 

değerlendirilmesi tezde amaçlanan hedefe isabetli bir güzergâh sağlayacaktır. Çalışmada 

yararlanılan yöntemle, masallardaki erkekliğin kurgusunun sayısal verilerle 

değerlendirilmesini desteklemek ve geliştirmek amaçlanmıştır. Bu tez, masallarda 

erkeklik inşasını ve davranış kalıplarını incelemek gayesiyle ortaya çıkmıştır Türk 

toplumundaki geleneksel erkeklik inşasının değerlendirilmesine olan ihtiyaç nedeniyle 

çalışma erkek bedenlerinin masallardaki temsil edilişi üzerinedir. Böylece, erkekliğin ve 

erkek bedeni ile ilgili geleneksel değerlerin masallardaki aktarımını incelemek üzere 

örneklem olarak Anadolu Türkeri’nin halk masalları seçilmiştir. Yüksek lisans tezi 

olması nedeniyle araştırmanın örneklemi, “Elâzığ Masalları” adlı Umay Türkeş Günay 

tarafından Elazığ’da derlenerek yazıya aktarılan masallar incelenmiştir. 

Bu tezin amacı, masallardaki erkek ve erkekleşme olgusunu odak noktası alarak 

araştırmak, bunun neticesinde, masal kurgusu boyunca erkeklik davranış kalıplarının, 

rollerinin inşa edilişini, erkekliğin bütün adımlarını ve varoluşsal işleyişini araştırmak ve 

ortaya koymaktır. 

Araştırma giriş ve dört bölüm halinde düzenlenmiştir. Toplamda beş kısımdan 

oluşmaktadır. Giriş’te, araştırmanın problemi, amacı, önemi ve yöntemi araştırma 

kapsamı belirtilmiştir. Çalışmanın ana problemi ortaya konularak çalışmanın kavramsal 

çerçevesi oluşturulmuştur.  

Birinci bölümde, masalın tanımı, diğer türlerle arasındaki benzerlikler ve farklar, metin 

merkezli ve bağlam merkezli masal kuramları, toplumsal cinsiyet perspektifinden 

masallar hakkındaki araştırmalar ve masallardaki nicel yaklaşım yer almaktadır. 

İkinci bölümde, çalışmanın değerlendirilme yöntemi olan toplumsal cinsiyet teorisi, 

hâkim erkeklik ve öteki erkeklikler, erkeklik araştırmaları ve söz konusu çalışmalar, Türk 

toplumunda görülen cinsiyet algısı yazıya dökülmüştür. 

Üçüncü bölümde masallar toplanan veri tabanına göre düzenlenmiş, erkeklere ve 

kadınlara ilişkin kullanılan sıfatlar grafiklerle gösterilmiş, erkek vücudundaki nicelik 

tanımlamaları, erkeklik temaları; askerlik, şiddet ve babalık grafiklerle değerlendirilmiş, 

tespitler yapılmıştır. 



6 
 

Dördüncü bölümde, masallarda iktidar gücünü ele geçiren kadınların “erkeksi” olmaya 

başlamaları ve “öteki erkek”lerin masal akışı içerisinde erkekleşme sürecine girmeleri 

örneklem masallarla değerlendirilmiştir. 

Bu çalışmanın sonucunda; “Elâzığ Masalları”nda, hâkim bir erkeklik anlayışı yaratıldığı 

ve bu anlayışın erkek bedenini, sağlıklı ve görünür biçimde temsil ettiği görülmüştür. 

Kadın bedenlerine kıyasla erkek bedenlerinin görünürlüğünün az olduğu ve ahlakî 

yargıya maruz kalmadıkları saptanmıştır. Masallarda ahlâki değerlere ilişkin mesajların 

erkek kahramanlar üzerinden verilmesi, kadınlar üzerinden verilmesine oranla daha 

nadirdir Masallarda erkekler, hâkim erkeklik kabulü uyarınca kadınlardan daha güçlüdür 

ve iktidara sahiptirler. Masallarda hâkim erkeklik anlayışında öne çıkan erkeklik temaları, 

askerlik, şiddet ve babalık olarak saptanmıştır. Hâkim erkeklik dışında, kalan erkeklerin, 

“ötekileştirildiği”, hor görüldüğü hatta bu toplumsal kabuller uyarınca, erkekliklerinin, 

eksik algılandığı görülmüştür. Örneklem masallarda kadınların iktidar sahibi 

olduklarında ise “erkek” kıyafeti giydiği ve “erkeksi” davranışlar sergilediği ve bu 

bağlamda “öteki” erkeklerin kadınların gölgesinde kaldığı tespit edilmiştir.  

Araştırma, kaynakçanın ardından, örneklem masalların incelendiği verilerin bulunduğu 

tablolar ile sona ermektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

1.BÖLÜM: MASAL VE MASAL HAKKINDA YAPILMIŞ ÇALIŞMALAR 

1.1. MASAL NEDİR? 

Masal, tarihin eski zamanlarından anlatılarak günümüze kadar gelmiş, halkın ihtiyaçları 

doğrultusunda devamlılığını sürdürmüş içerisinde arkaik döneme ait yapıtaşları 

barındıran geleneksel bir anlatı türüdür.  

Masalın, anlatmaya dayalı bir tür olması nedeniyle masalı akademik olarak ele alan 

araştırmacılar, farklı masal tanımları yapmışlardır. Tanımlar arasındaki en belirgin fark, 

bağlamsal ve metinsel yaklaşımların masalı farklı perspektiflerden incelemesi nedeniyle 

ortaya çıkmıştır.  Masal, halkbilimi çalışmaları tarihinde öncelikle metin olarak ele alınan 

bir türdür.  

 Günümüzde halk anlatımlarında ve halkbilimi araştırmalarda yaygın olarak “masal” 

terimi kullanılır. Oysa, bugün masal sözcüğü ile herkesçe anlaşılan halk anlatısı, geçmişte 

daha farklı sözcüklerle isimlendiriliyordu. Örneğin, Cem Dilçin’in 13.yüzyıldan 

15.yüzyıla kadar Türkiye Türkçe’sinde kullanılan ve anlamları bugünden farklı olan 

kelimelere yer verdiği “Yeni Tarama Sözlüğü” adlı eserinde masal sözcüğü yer 

almamaktadır. Burada masal sözcüğü yerine Arapça kökenli “mesel” sözcüğü, “kurmak, 

urmak, misal kurmak, duruma uygun ünlü bir söz, özdeyiş söylemek, misal getirmek” 

anlamlarında verilmiştir (Dilçin, 1983: 154). “Kurmak” kelimesi ise “düzenlemek, 

tasarlamak” şeklinde günümüzdeki anlamı ile (Dilçin, 1983: 148) kullanılmıştır. Buradan 

hareketle, masal sözcüğünün “mesel” karşılandığında anlaşıldığı söylenebilir. Naki Tezel 

de masal kelimesinin Anadolu’da yaygın olarak kullanılmasına rağmen bazı yörelerde 

“mesel”, “metel”, “matal” ve “darbımesel” olarak adlandırıldığını, (Tezel, 2018: 9) 

belirtir.   

Şükrü Elçin ise, “mesel” Habeşçe, “maslâ” Arâmice, “mâsâl” İbraniceden Araplara 

“mesel, mâsal” şeklinde geçtikten sonra Türkçe’ye girdiğini söylemiştir (Elçin, 2004: 

368). Türk boylarında da masal farklı kelimelerle adlandırılmaktadır. Elçin, Çuvaş 

Türkleri’nin “hallap”, Kazak, Kırgız ve Kazan Türkleri’nin “ertek, ertegi” Teleut 

Türklerinin “çorçek” ve Doğu Türkistan Türkleri’nin özdeş kökten “çocek” şeklinde 

kullandıklarını belirtmiştir (Elçin, 2004: 368). Ayrıca Elçin, “zaman içinde köklü 

geleneğe bağlı, kolektif karakter taşıyan hayâlî-gerçek, mücerret-müşahhas, maddî 



8 
 

manevî, birtakım konu, macera ve vak’a, problem, motif ve unsurlar nesir dili ile vakit 

geçirme, insanları eğlendirirken terbiye etmek düşüncesinden hareketle, hususî bir 

üslupla anlatıldıklarını” (Elçin, 2004: 369) söylemiştir. Dolayısıyla masalın, köklülüğü 

ve kolektif bellekte hayâl ve gerçek arasındaki kurgusallığı da yadsınamaz. 

Türk Dil Kurumu’nun hazırladığı sözlükte ise, “genellikle halkın yarattığı, ağızdan ağıza, 

kuşaktan kuşağa sürüp gelen, çoğunlukla insanların veya tanrıların başından geçen, 

olağan dışı olayları anlatan hikâye” (1988: 1510) şeklinde tanımlanır. Buradan yola 

çıkarak masal/mesel; bağlama uygun olarak yaratılan ve insanlara öğüt vermek için 

kullanılan özlü sözler olarak değerlendirilebilir. Bu tanımlar bütünüyle 

değerlendirildiğinde masalın, halkın edebî ihtiyaçları doğrultusunda anlatıldığını gösterir. 

Nitekim halkın ihtiyaçlarına cevap vermeyen bir anlatının günümüze kadar gelmesi 

mümkün değildir. Ancak masal sadece edebî ihtiyaçları karşıladığı için günümüze kadar 

gelmiş bir tür değildir.  

Masal, geleneksel bilginin nesiller arası aktarımında önemli bir rol oynar. Yetişkinler 

tarafından çocuğa anlatılan masal iletişimi güçlendirirken içerisindeki kültürde var olan 

geleneksel bilgileri de aktarır. Çocuklar toplumsal rolleri, iyi-kötü ayrımını, insanî 

erdemleri, adetleri, gelenek ve görenekleri, cinsiyet kalıplarını masaldan öğrenir.   

Bununla birlikte masal sadece çocukları eğlendirme amacı gütmez. Sakaoğlu, bazı 

masalların iç içe olması nedeniyle çocuklar tarafından anlaşılmasının kolay olmayacağını 

söyler (Sakaoğlu, 2017: 16). Hatta yetişkinlere hitâp eden ve çocuklarının anlamasının 

zor olduğu ya da içerisinde yamyamlık, dayak ve şiddet bulunan çocuklara aktarma 

açısından sakıncalı durumlar içeren masallar da vardır.  

 Masal, ait olduğu kültüre dair pek çok unsur barındırmaktadır. Böylece Şükrü Elçin, 

masalların söylendiği dile göre milli bir karakter kazandığından bahsetmektedir (Elçin, 

2004: 370). Elçin’e göre “masal, bilinmeyen yerde, bilinmeyen şahıs ve varlıklara ait 

hadiselerin macerası, hikâyesi” şeklinde tanımlanmıştır (Elçin, 2004: 368). Masalların 

bilinmeyen yerde ve zamanda oluştuğu Bilge Seyidoğlu tarafından da vurgulanmıştır. 

Seyidoğlu, masalın köklerinin tarihin karanlık çağlarına kadar uzandığını ve nerede 

oluştuklarının bilinmediğini, halkın ortak malı olduğunu ve sözlü gelenekte nesilden 



9 
 

nesile aktarılırken günümüze ulaştıklarını ve belirli yapıları (Seyidoğlu, 2016: 9) 

olduğunu belirtir. 

Masalın nesirlerle kurgulandığını belirten Pertev Naili Boratav ise masalı şu tabirle 

tanımlamaktadır: “Nesirle söylenmiş, din büyü inanışlarından ve törelerden bağımsız, 

tamamıyla hayal ürünü, gerçeklerden ilgisiz ve anlattıklarına inandırmak iddiası olmayan 

kısa bir anlatı” (Boratav, 1969: 80). Öte yandan masalların bütünüyle gerçeklerden 

bağımsız olarak değerlendirmek doğru bir yaklaşım değildir. Benzer şekilde Buch da 

masalın tamamen gerçeklik bağlantısının kopmadığını (Buch, 2003: 308) vurgular. 

Masal, sadece çocukları eğlendirmek için performe edilen bir tür değildir. Umay Türkeş 

Günay da masalın, sadece çocukları eğlendirmekten ziyade halkın roman ve hikâyesi 

olarak yaşadığını ve masalın, romanın ve hikâyenin ilk formu olarak kabul edilebileceğini 

söyler (Türkeş Günay, 2011: 2). Böylece halk, dönem ve yaşadığı çağa uygun masallar 

yaratır ya da geçmişte anlatılan masalları kendisine göre yeniden yaratır. 

Benzer şekilde Hand, ilkel insanın manevi ve zihni hayatını halk nesrinin tetkiki ile 

çözümlenebileceğini belirtmiştir (akt: Türkeş Günay, 1975: 2). Masallarda insanların, tin 

ve zihin gelişmelerini tetkik etmek mümkündür. Masal tetkikleriyle, insanların manevi 

yönlerini manevi gelişmeleri tanımış ve görmüş oluruz (Türkeş Günay, 1975: 3). Masal 

hem çocukları eğlendirmek için hem de halk romanı ve hikâyesi yerine kullanılır (Türkeş 

Günay, 1975: 2). Günümüzde masallarla terapi adıyla genellikle çocuklara yönelik 

düzenlenen etkinlikler, Keloğlan gibi masal kahramanlarının TRT Çocuk tarafından çizgi 

filmlerinin yapılması ve dünya çapında Grimm masallarının Disney ve diğer film 

stüdyolarında tekrar tekrar çekilmesi, modern insanın da masala ihtiyacı olduğunu 

göstermektedir. 

 

1.2. MASALIN DİĞER HALKBİLİMİ TÜRLERİYLE İLİŞKİSİ 

Halkbilimi türlerini net bir şekilde birbirinden ayırmak kolay değildir. Çünkü halkbilimi 

türleri yaşayan organizmalardır. Geleneksel yaşam içerisinde masal, hikâye ve efsane 

sıklıkla birbirine karıştırılır. Masalı diğer geleneksel anlatı türlerinden ayırt eden en 

önemli özelliği olağanüstü motiflerle örülmüş bir kurgusallık taşımasıdır. Masalın 

kurgusallığı ile efsanenin kurgusallığı benzer olarak görülebilir. Linda Degh, peri 



10 
 

masalları ve efsanelerin benzer olabileceğini ama peri masallarının gerçeklikten kaçışın 

dışavurumu, efsanelerin ise gerçekle yüzleşme açısından farklı olduklarını söyler (Degh, 

1972: 59). Masal gerçeklikle ilgisi olmayan hayale dayanan bir anlatıdır. Efsane ise 

kaynağını gerçeklikten alır. İnsanlar bilmediklerini sorgulayarak bir yanıt ararlar. Bu 

sorular derinlere ve sebeplere yoğunlaşıp “ilk sebep” e gelinceye dek devam eder. Masal 

ve efsaneyi karşılaştırdığı makalede Wilfried Buch, buradan yola çıkarak “bu taş buraya 

nereden geldi?” gibi sorulara verilen tabiatüstü açıklamalardan efsanenin oluştuğunu 

belirtir. Bu sebeple efsane gerçeklikle ilgilidir (Buch, 2003: 310). Masal ve efsane 

arasındaki en ayırt edici farklardan biri budur. Ayrıca, masal dinleyicileri masallarda 

gerçeklik aramazlar, beklentilerini gerçeklik üzerine kurmazlar. 

Masalın gerçeklikten ayrı fantastik bir hikâyeden oluşmadığını belirten Buch, masalların 

gerçekçi başladığından, akış sürecinde olayların fantastik bir şekilde ilerlediğinden ve 

idealist bir yaklaşımla sona erdiğinden bahseder (Buch, 2003: 307). Dolayısıyla, masallar 

fantastik kurgu ve gerçekliğin birlikteliğinden oluşurlar.  

Efsaneler olağanüstü özellikler barındırır ve bunlar insanlarda korku uyandırırken Buch 

masalların bu korkuyla oyun oynadığını ve korkuyu ortadan kaldırdığını söyler (Buch, 

2003: 312). Masallardaki korkunç yaratıklar, masal kahramanlarını korkutsa bile sonunda 

yenilirler. Max Luthi ise, masalda ilahi bir gücün varlığının olmadığını ve içinde korkunç 

ögeler barındırmadığını söyler. Masal insanı büyüler. Masalda şiirsel bir anlatım varken 

efsane tarihi ve didaktik (Luthi, 2003: 315) bir dil kullanır. 

Masal evreninde gerçeklik; tek düze değildir, fantastikle iç içedir. Buna rağmen, masal 

evreninin sadece fantastik olduğu ve gerçeklikten kopuk olduğu söylenemez. Buch, 

fantastiğin “ters yüz edilmiş dünya” olduğunda bile gerçeklikten bağlantısından 

kopmadığı dikkat çeker. Masal ise, bu ters yüz edilmiş dünyada geçen oyun (Buch, 2003: 

308) gibidir. 

Masal ve fıkra türünün birbirinden ayrılması daha belirgindir. Max Luthi, fıkra türünün 

güldürme amacıyla anlatılması nedeniyle masallarla ayrıştıklarını belirtir (Luthi, 2013: 

318). Masallar güldürme amacıyla anlatılmaz. 

Masal ve bilmece türlerini inceleyen makalesinde Dilek Türkyılmaz, masal formellerinin 

bilmece şekline gelebildiğini, masallarda yer alan manzum ve mensur soruların, bilmece 



11 
 

metni olabildiğini ya da masal içindeki bir sorunun bilmece metni olarak yer alabildiğini 

tespit emiştir. Dahası, “ideal tür” tanımlamalarına karşın, türlerin iç içe geçebildiğinin ve 

“melez tür”lerin aslında azınlık olmadığına (Türkyılmaz, 2009: 161) dikkat çeker.  

Efsane ve menkıbeler kendilerinde inanılmadığında anlatılmazken masal kendini 

yenileyerek günlük yaşamdaki varlığını sürdürür (Luthi, 2003: 317). Fabl ile masal 

arasındaki fark ise okuyucu ve dinleyicinin bir ders çıkarmasıdır (Luthi, 2003: 318). 

Masallarda ders çıkarmaya yönelik anlatımlar görülse de ana amaç bu değildir. 

Masalın kurgusal ve hayalî olması konusunda Umay Türkeş Günay’ın masalı ele alış şekli 

dikkate değerdir. Türkeş Günay aslında halkın olağanüstü olarak gördüğü masaldaki 

hayallerin bugün gerçekleştiğini belirtir (Türkeş Günay, 1975: 2). Masallar bulundukları 

sosyal hayatta ve anlatıcıların, bireysel hayal güçleri ve kültürden beslenir. Ancak masal 

anlatmak geleceği kuran bir toplumun mihenk taşıdır. Masallar çocuk ve yetişkinlere 

bağlamına göre icra edilirken umut verirler, hayal güçlerini geliştirirler. Dolayısıyla 

masal evreni “bir varmış bir yokmuş” şeklinde başlar ve masal başındaki tekerleme ile 

“develer tellal iken, pireler berber iken, ben babamın beşiğini sallar iken” dinleyici masal 

evreninin alt-üst edilmiş düzensizliğine alıştırılır. Masal evreninde geleneksel bir yapı 

vardır. Bu evrenin de belirli kuralları vardır. Masal bu kurallara bağlı olarak kurgulanır. 

Masalda belirli kadın ve erkek tipleri vardır. Masalın yeri ve zamanı vardır. Masalın 

başlangıç ve bitiş formelleri vardır. Masalcı masalı ansızın anlatmaya başlamaz ve ansızın 

bitirmez.   Masal sonunda kullanılan “gökten üç elma düştü” şeklindeki sözlerle ise 

masalcı dinleyicinin dikkatini çeker. Masalın sonunun genellikle güzel olaylarla bitmesi 

ve masal evreninde kurgulanan aniden yer değiştirme gibi durumlarla dinleyiciye hayal 

kurdurulur.  

Masal çalışırken çeşitli sorulara cevap arayan Linda Degh’e göre, dünyanın çeşitli 

bölgelerinden masal araştırmacıları, masal çalışmalarında şunlara öncelik vermelidir: 

“Masalların mesajı nedir? Onları yaratan, başlatan, yayan, muhafaza eden, 

çeşitlendiren, yozlaştıran ve kuvvetlendiren güç nedir? Onlar anlatıcıları ve dinleyicileri 

için ne anlama geliyor?” (Degh, 1972: 54). Bir masal araştırmacısı, masalları incelerken 

bu soruları dikkate almalıdır. 

 



12 
 

1.3. MASAL HAKKINDA YAPILMIŞ ARAŞTIRMALAR 

1.3.1. Metin Merkezli Kuramlar Ekseninde Masal Araştırmaları 

Halkbilimi, William John Thoms’ın “Folklore” (1846)” başlıklı yazısının 

yayınlanmasının ardından, bir bilim dalı haline gelir. Halkbilimi araştırmacıları, halktan 

derlediği kaynak bilgileri metin merkezli ve bağlam merkezli kuramlarla analiz eder. 

Erken dönem halkbilimi kuramları ve yöntemleri incelendiğinde, başlangıçta Avrupa’nın 

kendi toplumuna, kültürüne, geleneklerine; karşılaştığı toplumlara ve kültürlere yönelik 

bakış açıları doğrultusunda yaklaşımlar oluşturduğu görülür. Avrupa’da düşünce 

hareketleri doğrultusunda ortaya çıkan “aryan halklarının üstünlüğü”ne dair görüşler 

Doğu halklarının Batı tarafından aşağılanmasına neden olmuştur.  

Halkbiliminin önemi halka bakış ve bunun doğrultusunda geliştirilen yaklaşımlarla 

ilgilidir. Cochiara’ya göre halkbilimi tarihi, insan düşünce hareketinin de tarihidir 

(Cochiara, 2017: 21). Dolayısıyla halkbiliminin ilgi odağı ve beslendiği kaynak doğrudan 

halktır.  

Erken dönemdeki halkbilimi kuramları Avrupa’da ortaya çıkmıştır. Masal araştırmaları 

tarihini incelemekteki amaç; masalın geçmişte hangi yönden ele alındığı, hangi açıdan 

daha az incelendiğinin tespiti, alandaki boşluğun değerlendirilmesi ve günümüzde masal 

araştırmaları noktasında nerede durulduğunu anlamaktır. Dolayısıyla, bu bölümde masal 

araştırmalarının başlangıç noktası olan Avrupa üzerine odaklanılmış çalışmalar 

irdelenmiştir. 

Masal konusunda çalışan bilim insanları, geçmişten günümüze masala farklı yönlerinden 

yaklaşmışlardır. Avrupa’da oryantalizm etkisiyle 16.yüzyıldan itibaren Doğu masallarına 

olan ilgi artmıştır. Bu ilginin olumlu ya da olumsuz etkileri oryantalizm tartışmalarında 

incelenebilir.1  Antonie Galland, oryantalizm etkisiyle Doğu’ya gitmiş, İstanbul başta 

 
1 Oryantalizm; “Batı’nın Doğu’ya egemen olma isteği bağlamında mücadelesi ve çeşitli uğraşlar vererek belirli 

söylemlerle Doğu üzerinde hakimiyet kurmaya çalışmasıdır., Doğu hakkında araştırma yapan herkesin Doğu ile ilgili 

görüşlerini meşrulaştırıldığını belirten Said bunun sonucunda Doğu’yu tanımladığını, Doğu’ya konum verdiğini ve bu 

konum içerisinde Doğu’yu yöneterek, Doğu’ya muktedir olduğunu söyler. Doğu bu söylemler sonucu yeniden 

yapılandırılarak çerçeveye sokulur.” (bkz: Edward Said “Oryantalizm”) 

 



13 
 

olmak üzere Anadolu’yu, Hindistan’ı, Mısır’ı gezmiştir. Eski yazmalar ve dinlediği masal 

ve hikâyelerden yola çıkarak Contes Arabes adlı eseri yazmıştır (Akpınar, 1996: 337). 

Türkçede “Arap Masalları” anlamına gelen Fransızca “Contes Arabes” 1704-1717 yılları 

arasında Paris’te yayınlanmıştır. Eser, o dönemin Fransız aristokratlarının ilgi odağı 

haline gelmiştir (Cochiara, 2017: 45). Galland’ın masalları meşhur adıyla Binbir Gece 

Masallarıdır (Akpınar, 1996: 337). Akpınar’a göre Batı’nın Doğu hakkındaki olumsuz 

bakışı ilk defa bu eserle birlikte değişmeye başlamıştır (Akpınar, 1996: 338). Cochiara, 

Galland’ın derlediği ve çevirdiği masallarda Mısır, Irak, İran ve Hindistan etkilerinin 

görüldüğünü söyler (Cochiara, 2017: 47). Buradan yola çıkarak, masalların yerel etkileri 

küresele taşıdığı ve küresel çapta birleştirici olduğu söylenebilir. Ayrıca masallar, farklı 

kültürdeki zenginlikleri geleneksel yapıyla sentezlemişlerdir. 

Masallara karşı olumsuz bir tutum içerisinde olsa da masal çalışmaları açısından 

Fontenelle’nin etkisi yadsınamaz. Cochiara’dan edinilen bilgilere göre Fontenelle, 

masallara karşı olumsuz bir tavır takınmasının yanı sıra, boş inanışlara masalların da dahil 

edilmesi gerektiğini savunur. Hatta masallara yönelik ilginin tiksindirici olduğunu söyler 

(Cochiara, 2017: 70). Cochiara, Fontenelle’nin bu tutumunun, aslında masalların 

incelenmesinde etnografik olarak ele alınan ilk çalışma olmasını sağladığını belirtir 

(Cochiara, 2017: 71). Dolayısıyla Fontenelle, masalları akademik alanda tartışma 

zeminine yerleştirerek masal araştırmalarına taban hazırlar. 

Masalların akademik çerçevede incelenmesi ve çalışılması 1812 yılında Jacob ve 

Wilhelm Grimm tarafından yayınlanan “Çocuk ve Ev Masalları” derlemelerinin ilk kez 

yayınlanmasından itibaren başlamıştır. Dolayısıyla Grimm Kardeşler’in romantizm ve 

milliyetçilik arzusu ile çıktıkları masal ve mitoloji derlemeleri Avrupa’daki masal 

çalışmalarının başlamasını ve bugüne kadar devam etmesini sağlamıştır. Bu konuda bir 

çalışma yaparak Grimm Kardeşler’in 1812 yılının aralık ayında derlenen “Kinder und 

Hausmärchen” adıyla yayınlanan masallar arasındaki benzerlik ve ayrımları irdeleyen 

Zipes, Grimmlerin masalları yayınlarken derledikleri ilk varyanttan farklı olarak bazı 

değişikler yaptıklarını söyler. Grimm Kardeşler’in ilk varyantı değiştirme nedenleri 

masallarla ilişkili değil, ideolojileriyle bağlantılıdır. Zipes, tüm bu düzenlemelerin Grimm 

Kardeşler’in ideolojileri doğrultusunda sansürlediklerini ve saf Hristiyan inancıyla 

değiştirdiklerine dikkat çeker. Hatta Zipes, ilk baskıdaki masalların, sözlü geleneğin 



14 
 

keskin ve saf zekasını son baskıdaki masallardan daha muhteşem ve şaşırtıcı (Zipes, 

2014: xxix) bulur. 

Masallar hakkındaki bu görüşler masal teorilerinin arka planında hangi düşünce 

sisteminin yer aldığını anlamak bakımından önemlidir. Wilhelm Grimm “Kinder und 

Hausmarchen” kitabının üçüncü cildinde “Aryan halklarının Asya ve Avrupa’daki ilk 

yerleşim alanlarından göç ederken yanlarında masal ve fablların çekirdeklerini 

götürdüklerini; bu çekirdeklerin sonradan farklı etnik bölgelerde, birbirinden bağımsız 

olarak ortaya çıktığını” belirtir (akt: Cochiara, 2017: 246). Erken dönem masal 

araştırmalarında bilimselliğe ters olarak “aryan halkının üstünlüğü”ne yönelik ideolojik 

bir bakış açısı kullanılmıştır. 

Masal araştırmalarının tarihten beri iki önemli amacı olduğunu belirten Degh, bunları 

sözlü anlatımın kökeni ve doğası; masal formlarının halk kültüründe dışavurumu şeklinde 

(Degh, 1989: 45) sınıflandırır. 

Alman masallarını karşılaştırmalı olarak çözümleyen Grimm Kardeşler, bunun 

sonucunda karşılaştırmalı masal ve dilbilimi araştırmalarının temelini atmışlardır. 

Çobanoğlu, döneme hâkim romantizm akımının tesiri ile Grimm kardeşlerin ve erken 

dönem halkbilimi araştırmacılarının, Hint-Avrupa dil teorisinin etkisinde kaldığını 

belirtir (Çobanoğlu, 2015: 116). Bu noktada Grimm’lerin önemi, masal derlemelerinin 

yanı sıra Alman masallarının kökenini araştırarak Hint-Avrupa’ya bağlamış olmalarıdır. 

Onların, masalları bir teoriye bağlayarak açıklama gayretleri masal çalışmalarına en 

büyük katkılarından biridir. Öyle ki Grimm Kardeşler Başgöz’e göre halkbilimini 

bağımsız bir disipline çevirmiştir (Başgöz, 2002: 10). Böylece, Grimm’ler, masal 

çalışmalarında hem derleme hem de karşılaştırmalı yöntemle günümüzde dahi anılmaya 

devam ederler. 

Bir diğer karşılaştırmalı kuramcı Max Müller’dir. Müller, masalların aslında eski 

efsaneleri taşıması nedeniyle en sade ve ilkel formuna inmemiz gerektiğini savunur 

(Cochiara, 2017: 255). Müller, Sanskritçeyi Hint-Avrupa dillerinin temeli kabul ederek 

dil arazı denilen kelimelerin özgün anlamlarını kaybetme sürecinden bahseder 

(Çobanoğlu, 2015: 120). Sokolov ise bu süreci modern dilbilimindeki semantik değişime 

benzetir (Sokolov, 2018: 55). Bu konuda Cochiara, Müller’in pozitivist bir yaklaşımla, 



15 
 

tüm olguları belirli bir sınıflandırma sistemine indiren bir metot kullandığı (Cochiara, 

2017: 249) görüşündedir. Mitoloji Okulu’nun, dilde bulunan kavramlara yorum yapması 

karışıklığa neden olur ve Sokolov Mitoloji Okulu yaklaşımının, kişisel düşünceye fazla 

yer verilmesi dolayısıyla çöktüğünü vurgular (Sokolov, 2018: 69). Sokolov’un belitttiği 

üzere, masalların benzerliğini Mitoloji Okulu veya Hint-Avrupa karşılaştırmalı 

dilbiliminin ortak dildeki çeşitli akrabalıklar ile açıklamak yetersiz kalmıştır (Sokolov, 

2018: 73). Söz konusu araştırmalar kapsamında halkbiliminde yeni teori ihtiyacı 

doğmuştur. Erken dönem halkbilimi çerçevesinde, karşılaştırmalı çalışmalar yürüten Max 

Müller ve Theodor Benfey Hindistan’a ilgi göstermişler ve çalışmalarını bu odak noktaya 

yönlendirmişlerdir. Sokolov, Theodor Benfey’in masal benzerliklerinin halkların 

akrabalık ilişkileri dolayısıyla değil, tarihi-kültürel doğrultuda gelişen ilişkiler 

çerçevesinde ödünçlemesinden kaynaklandığını düşünerek “ödünçleme teorisini” ortaya 

attığını söyler (akt: Sokolov, 2018: 3). 

Ödünçleme teorisi Hint masalları yayınlandıktan sonra ortaya atılmıştır. Sokolov, 

Benfey’in Hint masallarından oluşan Paçatantra’yı yayınladıktan sonra Hindistan, 

Avrupa ve diğer ülke masalları arasındaki benzerliğe işaret ettiğini belirtir (Sokolov, 

2018: 73). Buna karşılık Cochiara ise Panchatantra’nın çeviri ve düzeltmelerinin kültürel 

ödünçleme teorisinin dayanak noktası olduğunu söyler (Cochiara, 2017: 265). Bu 

yaklaşım çerçevesinde masalların yayılma yolları hakkında görüşler ortaya atılmıştır. 

Cochiara, Benfey’in asıl amacının yayılma yollarını takip etmek olduğunu belirtirken 

(Cochiara, 2017: 265) Sokolov, Pançatantra’nın 6.yüzyılda Kelile ve Dimne adıyla Eski 

Farça ve Süryanice’ye, 8.yüzyılda Eski Farsçadan Arapça’ya, Arapça’dan 12.yüzyılda 

İbranice’ye, yine 12.yüzyılda İspanya’da İbranice’den Latinceye, Latince’den Fransızca, 

Almanca ve İtalyanca’ya çevrildiğini aktarır (Sokolov, 2018: 74). Ayrıca Sokolov, 

Arapça’dan Stefanit ve İhnilate şeklinde hikayeleri anılan 15.yüzyılda, Yunancadan Slav 

Balkan dillerine ve oradan Rusya’ya geçip Rus masallarını oluşturduğunu aktarır 

(Sokolov, 2018: 74-75). Bu noktada Sakaoğlu ise masalların önce Müslümanlara 

aktarıldığını, 10.yüzyıldan sonra Çin ve Moğolistan’a yazılı olarak ulaştırıldığını ve 

buradan Moğol ve Türkler aracılığıyla kuzeyden Avrupa’ya sözlü olarak yayıldığını 

söyler (Sakaoğlu, 2017: 23). Masalların yayılma noktaları takip edilirken Kavimler Göçü, 

Hunlar’ın Avrupa göçü şeklindeki tarihsel olaylar dikkate alınmıştır. Masalların göçünün 

takip edilmesi noktasının sıklıkla tartışıldığı bu yaklaşım, masalların hangi kültüre ait 



16 
 

olduğunu sorununu ortaya çıkarmıştır. Bu noktada Cochiara, masalların nereden göçerse 

göçsün milletlerin ulusal karakterine bürünmeleri (Cochiara, 2017: 265) kültürel 

ödünçleme teorisi ve diğer halkbilimi teorilerinin yerel kültürlere odaklanması açısından 

önemli olduğuna dikkat çeker. 

Masal tartışmaları zemininde Tarihi-Coğrafi Fin Kuramı şeklinde adlandırılan yaklaşım, 

masalların sistematik olarak irdelenmesi açısından önemlidir. Yöntemin amacı, bir halk 

masalı ya da halkbilimi türünü karşılaştırarak “ur formu” şeklinde isimlendirilen ilk 

formuna ulaşmaktır. Bu yöntem doğrultusunda, Elias Lönrot, Finlilerle birlikte 

Finlandiya’dan derledikleri Kalevala destanını 1835’te yayınladı. Bu tarihten önce 

Wilson’ın bahsettiği üzere, Finlandiya Rus işgali ve Ruslaştırılma tehlikesiyle karşı 

karşıyaydı. Böylece, Finliler’in özgür oldukları bir dönemde geçen Kalevala destanı halk 

tarafından benimsendi ve halka cesaret verdi. (Wilson, 1975: 51) Finliler’in 

cesaretlenmesi açısından önemli olan bu destan Wilson’a göre, sadece yayınlandığı 

dönem değil dünya savaşı sırasında da Kalevala destanı Finliler tarafından bozulmamış 

ulusal ruhun lekesiz bir yansıtıcısı olarak kabul görmüş, Finli olmanın anlamı ve çağdaş 

Fin toplumunu yeniden inşa etme inancı tekrar filizlenmiştir (Wilson, 1975: 52). 

Finlandiya’da artan milliyetçilik hareketlerinden bahseden Wilson, folklorun bir kültürü 

anlamaktan ziyade zihinleri manipülasyon için kullanılabileceğine de dikkat çeker 

(Wilson, 1975: 54). Finliler Kalevala destanı sayesinde ulusal bilinç kazanmışlardır. Bu 

noktada Çobanoğlu, Kalevala’nın Finliler’in ulusal sembolü haline geldiğini (Çobanoğlu, 

2015: 133) vurgular. Julius Krohn, 1884 yılında Kalevala’nın varyantlarını coğrafi ve 

kronolojik sıralamasını sistemli bir hale getirerek özgün kabul edilen ve sonradan ortaya 

çıkmış olduğu düşünülen varyantları ayırmak ister (Cochiara, 2017: 272). Bu sebeple 

Tarihi-Coğrafi kuramının temelini atar. Onun çalışmalarını Cochiara’nın belirttiği üzere 

oğlu Kaarle Krohn formülleştirmiştir. Krohnlara göre ilk form, ur formu en sade ve 

mükemmel olanıdır (Cochiara, 2017: 273). Bu yöntem politik bir zeminde yer alması 

nedeniyle de Finliler için önemlidir. Wilson’a göre folklorun Finlandiya’da halk üzerinde 

etkisinin yoğunluğunun nedeni Fin folklorcuların halktan kopuk değil de halkbilimini 

savunucu ve popüler hale getiren kişiler olmalarıdır (Wilson, 1975: 60). Tüm bu 

eleştirilere rağmen Cochiara’ya göre Tarihi-coğrafi kuramın en belirgin katkısı derlemede 

kullanılan koşulları ve araçları geliştirmesidir (Cochiara, 2017: 274). Antti Aarne, 

Krohn’un öğrencisidir. 1910 yılında masal konu ve motifleriyle ilgili “Vezeichnis der 



17 
 

Marchentypen” (Masal Motifleri İndeksi) adlı eseri yayınlar. Bu eser, masallardaki tip 

sınıflandırmaları üzerine yoğunlaşmıştır. Masalları sistematik bir şekilde sınıflandırmak 

için, masal tiplerine numara vererek içeriğine dair kısaca özetini (akt: Çobanoğlu, 2015: 

139) çıkartır. 

Bu sınıflandırmanın ardından Axel Olrik, farklı ülkelerdeki benzer masal kurallarını fark 

eder, bunları daha geniş ve sistemli olarak kataloglandırmak için “sage” olarak adlandırır, 

sageler halk edebiyatı türlerini kapsar (Cochiara, 2017: 178). Olrik’in sage olarak 

kataloglandırdığı ve sage kategorisinin meydana getirilmesinde ortak kabul edilen 

kurallar epik kanunlar teorisi olarak adlandırılır. Olrik geniş bir kategoriyi sistemli bir 

hale getirmek için bu yöntemi kullanır (Olrik, 2003: 178). Olrik, sagenin mantık 

içerisinde yapılandığını, anlatının temalarını etkilediğini ve anlatının merkezi durumunda 

olduğunu, animizmle iç içe doğal dünyanın tersine işlediğine dikkat çekmiştir (Olrik, 

2003: 186). Söz konusu sürecin devamı olarak Thompson, Annti Aarne’nin oluşturduğu 

masal tiplerini geliştirerek ve genişleterek “Masal Tipleri” (The Types of The Folktale) 

adlı bir çalışma yayınlar (Çobanoğlu, 2015: 140). Alan Dundes, Motif indeks ve tip 

indeksi için folklorculara yardım eden en değerli kaynaklardan biri olduğunu söyler 

(Dundes, 2007: 130). Geleneksel anlatı araştırmasında temel oluşturmak amacıyla bir tip 

indeksine ihtiyaç duyulduğunu belirten Thompson motif-indeksin temel kullanımının 

dünya masallarındaki kimlik ve benzerlikleri göstermesi açısından önemini vurgular 

(Thompson, 1945: 416). Masallar hakkındaki biçim araştırmaları dünyadaki milletlerin 

ortak düşüncesini yansıtması açısından dikkate değerdir.  Bu yaklaşımların ardından, 

farklı kültürlerin masallarında ortak olarak bulunan unsurları inceleyen Thompson bir 

sıralama önerir. “Halk Edebiyatının Motif İndeksi” adlı çalışmasında Çobanoğlu’nun 

aktardığı üzere “gelenekte yaşama gücünü sahip masalın en küçük unsuru” (akt: 

Çobanoğlu, 2015: 141), motif olarak adlandırır. Halk masalları çoğu kültürde bulunur ve 

köklüdürler. Thompson bu durumun, çeşitli halk anlatılarını incelerken karşılaştığı masal 

türlerinde ve motiflerinde görülen benzerlikler sebebiyle bir ortaklık içerisinde 

olduklarına dikkat çeker (Thompson, 1946: 6). Halk masalları geleneksel toplum hayatını 

yansıtsa da çoğu kültürden ortak motifleri bünyesinde barındırmaktadır. Bu durum, masal 

araştırmacılarının dikkatini halk masallarındaki ortak tip ve motifleri incelemeye 

yönlendirmiştir.  Propp, Thompson ve Aarne’nin indeksinde 300. Ve 709. numaralar 

arasında sıralanmış olağanüstü masalları değerlendirmiştir. Yapısal kuramı Aarne’nin 



18 
 

sınıflandırmasını ortadan kaldırmıştır. Dorson da Aarne’nin sınıflandırmasındaki masalın 

anlatı kişilerinin değişebildiğini ve bu sınıflandırmanın yanıltıcı olduğunu Propp’un fark 

ettiğini belirtir (Dorson, 2011: 56). Propp masal varyantlarında sabit ve değişen unsurlar 

olduğunu söyler. Bu masalları oluşturan bölümleri ayırt etmiş ve bu bölümleri 

karşılaştırmıştır. Bunun sonucunda bir biçimbilim elde etmiştir (Propp, 2008: 26). Propp 

bu çalışmada masalların değişmeyen 31 işlevini belirlemiş ve bu işlevleri sembollerle 

formülleştirmiştir. Aynı kültürden yeniden derlenen masalların ve mitlerin yapısı, örüntü 

ve ayrıntı bakımından önemli benzerlikler göstermektedirler (Dundes, 1962: 1034). 

Derlenen bir masalın sadece derlendiği dönemi yansıtmadığı, daha önceki kuşakları ve 

farklı kültürleri yansıttığı da karşılaştırmalı kuramlar çalışılırken dikkate alınması 

gereken bir noktadır. Bu nedenle, mitoloji ve masala dair köken arama fikirleri günümüz 

teorilerinin alt yapısını oluşturmada önemli olsa da teorik olarak önemlerini 

yitirmişlerdir. 

Bu kapsamda Freud, masal ve mitoloji araştırmalarında psikanaliz yöntemine 

başvurmuştur. Böylece Freud ve çalışmaları halkbilimi disiplini kapsamında 

uygulanabilir kılmıştır. Dorson, bu yaklaşımı “günümüzde geçerliliğini koruyan 

halkbilimi kuramları içerisinde en kurgusal olanı” şeklinde (akt: Çobanoğlu, 2015: 180) 

ifade etmiştir. Psikanalitik kuram, folklor metinleri üzerinde kullanılmıştır. Bu yaklaşıma 

geleneksel halkbilimi türlerinin bilinçdışında kalmış örtülü anlamlarını ortaya çıkartmak 

için başvurulur.  Psikoanalitik kuram özellikle masallarda uygulanmıştır. Sokolov, Freud 

ve Okulu’nun mitleri, masalları ve edebi eserleri psikanalitik kurama göre 

yorumladıklarını söyler. Oedipus Mitinde, anne ve çocuk arasındaki ilişkinin babaya karşı 

nefretle sonuçlandığı Freud tarafından yorumlanmıştır (Sokolov, 2018: 89). Bu yaklaşım 

çerçevesinde Campbell da mitoloji ve masallardaki benzerlikleri karşılaştırarak simgeleri 

yorumladığı “Kahramanın Sonsuz Yolculuğu (The Hero With A Thousand Faces)” adlı 

kitabında bu yöntemden yararlanmıştır. Bu doğrultuda, kahramanın evden çıkış süreci ve 

yolculuğunun bir erginlenme sonucunda gerçekleştiğini söyler. Kahraman öncelikle bir 

vesileyle çağrı alır, evden ayrıldıktan sonra zorluklarla sınanır, olgunlaşır. Karşısında 

çıkan güçlükleri yener. Bu yolculuğun neticesinde bir dönüşüm geçirir. 

 

1.3.1.1 Metin Merkezli Masal Araştırmaları Perspektifinden Türk Masalları  



19 
 

Türkiye’de masal araştırmaları öncelikle derleme çalışmaları ile başlamıştır. Macar 

Türkolog Ignácz Kúnos, Türk masallarını ilk derleyen kişi olması bakımından önemlidir. 

Kunoş, Budapeşte`den Türkiye`ye gelmiş, burada 5 yıl kalmış ve masal odaklı 

araştırmalar yapmıştır. Kunoş “Adakale mesekertje (Adakale masalları; Budapest 

e1923)” (Kaçalin, 2002: 377) başlıklı eserinde, Tuna nehri üzerindeki Adakale`de 

yaşayan Türklerin masallarına yer verilmiştir. 

Türk masalları bağlamında derleme çalışmaları açısından kayda değer bir isim olan Ziya 

Gökalp, derlemenin kaynak kişisini seçerken bir seçici davranmıştır. Sakaoğlu, Gökalp’in 

derleme sorularını, kaynak kişiye sorduğunu ve bu konuda titiz bir çalışma yürüterek 

masal derleme çalışmalarının önemini vurgular (Sakaoğlu, 2017: 61). Türk masalları 

konusunda yaygın olarak bilinen Billur Köşk Masalları Tahir Alangu tarafından 1961 

yılında yayınlanmıştır. 

Pertev Naili Boratav, konusu bütünüyle masal olan ilk Türk doktora tezini hazırlaması. 

(Sakaoğlu, 2017: 66) bakımından Türk masal araştırmaları içerisinde öncüldür. Dahası, 

hocası Wolfram Eberhard ile birlikte “Typen türkischer Volkmärchen” (Türk Masal 

Tipleri Kataloğu)’nu hazırlamıştı. 

Tahir Alangu, “Masal Araştırmaları Sahasına Toplu Bir Bakış ve Türk Halk Masallarının 

İç Yapısı ve Kahramanları Üzerine Bir Deneme” (1943) isimli bitirme tezini ve 1961 

yılında Billur Köşk Masalları’nı, 1967 yılında Keloğlan Masalları’nı (Sakaoğlu, 2017: 

72)yayınlar.  

Saim Sakoğlu 1971 yılında “Gümüşhane Masalları / Metin Toplama ve Tahlil isimli 

doktora tezini hazırlamıştır. Bu tezde, Gümüşhane bölgesinden derlediği masalları 

hazırlar ve araştırmacılara derleme yöntemleri hakkında ışık tutacak bilgiler verir. 

Gümüşhane ve Bayburt masallarını Annti Aarne ve Stith Thompson’ın tasnifine göre 

sırtlandırır.  

Propp’un masalların sabit ve değişken unsurlarını incelediği yöntemi kullanarak Elâzığ 

Masallarını değerlendiren Umay Günay, “Elâzığ Masalları (İnceleme-Metin) başlıklı 

doktora tezini 1973 yılında hazırlamıştır. Bu çalışma, Türkiye’de Propp Metodunu 

kullanan ilk çalışma olmasının yanı sıra, halkbiliminde, niteliği yoğun masalları tasnif 

etmesi bakımından masal araştırmaları alanında kayda değerdir. 

Bilge Seyidoğlu’nun başlıklı 1975 yılında hazırladığı “Erzurum Halk Masalları Üzerinde 

Araştırmalar” doktora tezi, Erzurum’dan derlediği 72 masal metnini. İçermektedir. 



20 
 

Ali Berat Alptekin “Taşeli Platosu Masallarında Motif ve Tip Araştırması” isimli doktora 

tezini 1982 yılında hazırlamıştır. Ziyat Abdulmecit Akkoyunlu “Binbir Gece Masallarının 

Türk Masallarına Tesiri” isimli doktora tezini 1982 yılında hazırlamıştır. 

 

1.3.2 Bağlamsal Yaklaşım Çerçevesinde Masal Araştırmaları  

Metin merkezli kuramlar; halkbilimi çalışmaları çerçevesinde değerlendirilmelerde odak 

noktasını metin olarak belirler. Ekseriyetle, çalışmanın tartışma süreci metin üzerinden 

yürütülür. Bağlam merkezli kuramlar ise, halkbiliminin canlı bir organizma, yaşayan bir 

tür olduğunu vurgularlar. Geçmişte kullanılan halkbiliminin “ürün” olduğu düşüncesine 

karşı çıkarlar. Geleneksel bağlamında masal canlıdır, bir dokuya sahiptir. Bağlamsal 

yaklaşımlar, masalı icra ederken yaşadığı ortamdaki iletişime dair performans 

çerçevesinde değerlendirirler. Çobanoğlu; performans çerçevesi tiplerinin varlığını 

vurgulayarak “dolaylı anlatım, taklit, şaka, aktarma, alıntılama” (Çobanoğlu, 2015: 328) 

örnekleri de ekler:  

Bağlamsal halkbilimi kuramları halkbilimine yeni bir perspektif kazandırmıştır. 

Günümüzde de gelişmekte ve çeşitlenmekte olan bir yaklaşımdır. Geleneksel anlatıların 

çevreyle kurduğu ilişkileri inceler. Dorson’a göre, 1960’larda Indiana ve Pennsylvania 

üniversitelerinde halkbilimi alanında doktora yapanlar; dil, davranış, iletişim, ifade ve 

performans üzerine yoğunlaşırlar (Dorson, 2011: 77). Bu düşünceler “Roger Abrahams, 

Dan Ben-Amos, Alan Dundes, Robert Georges, Kenneth Goldstein” gibi kendilerini 

“Genç Türkler” olarak tanımlayan bir isim altında birleştirir (Dorson, 2011: 77). 

Bağlamsal kurama yönelen bu araştırmacılar geleneğin icra edildiği bağlamın önemli 

olduğuna vurgu yaparlar.  Bağlamsal halkbilimi kuramları halkbilimine yeni bir pencere 

açmıştır. Öncelikle bağlam (konteks) kavramı, Ben-Amos’un tanımlamasına göre, 

formüller ve kavramlardan oluşan genel bir çerçeve görevi görmüştür.  İcra (performans), 

iletişim, kurallar, gramer ve bağlamın içerisinde değerlendirilebilecek başka unsurlar halk 

bilgisinin sosyal hareket olarak değerlendirilmesinde kullanılmıştır (Ben-Amos, 2007: 

232). 

Alan Dundes, mit çalışmalarının miti üreten kültürel bilgiden bağımsız yorumlanabilir 

olup olmadığını sorgular. Ardından mitlerin günümüzü, geçmişi veya her ikisini de aynı 

anda yansıtıp yansıtmadığı sorusunu sorar. Bu sorular masal için de geçerlidir (Dundes, 



21 
 

1962: 1033). Masal, masalın oluştuğu bağlamın yararlandığı kültürel bilgi ve çevreden 

bağımsız olarak değerlendirilemez.  Bu kuramın uygulanması için derlemecilerin derleme 

işlemini kayıt altına alması gereklidir. Bu sayede geleneğin icra edildiği bağlamla ilgili 

unsurlar doğru bir şekilde analiz edilebilir. Dorson, bu noktada derlemecinin metni sadece 

yazıya dökmesi ya da ses kaydı almasının yeterli olmayacağını çünkü metin etkinliğin 

yalnızca bir parçası olduğuna dikkat çeker (Dorson, 2011: 78). Bağlamsal yaklaşımlarda 

metin, anlatının unsurlarından biri olarak ele alınır. Ancak bağlamın anlaşılması için 

anlatım sırasındaki diğer unsurlar da değerlendirilmelidir. 

Masal, masal anası/anlatıcısı ve dinleyici arasındaki bağlamına, işlevine ve masalları 

sınıflandırmaya yönelik araştırmalar, sözel kültürün dokusunu anlamaya yönelik kültür 

çalışmaları için önemlidir. Masal anlatıcılarının dilin bilincine ve estetiğine ulaşmış bir 

sanatçı olduğunu söyleyen Elçin, masal anlatıcısının içerisinde bulunduğu toplumun ortak 

değer yargılarını kavrayarak konuştuğu için etrafında saygı gören bir kişi olduğunu 

söyler, dahası ilk masal anlatıcılarını bilememize karşın ikinci ve üçüncü el anlatıcıların 

“musannif” (masalcı) adıyla yer aldığına işaret eder (Elçin, 2004: 370). Elçin’in 

sözlerinden anlaşıldığına göre, masal anlatıcıları çevrelerinde saygı gören, sanatkâr 

olarak anılan yetenekli kişilerdir.  

Masal anlatıcılarının karakter yapısı da masalları etkiler. Bu konuda Azadovski; masal 

anlatıcılarının hayat hikâyelerinin, kişisel karakterlerinin, anlatıcının çevresi ve yerel 

etmenlerin, hatta destan bilgisinin masala yansıdığını ifade etmiştir (Azadovski, 2002).  

Performatif ortamda masalcı, icra ettiği masalı, dinleyiciye aktararak aralarında sanatsal 

bir iletişim kurar ve masalı farklı bağlamlara taşır. Geleneğin aktif ve pasif 

taşıyıcılarından söz eden Sydow’a göre, masal anlatan, türkü söyleyen icracılar aktif 

taşıyıcı olarak, dinleyiciler ise pasif taşıyıcı olarak adlandırılmalıdır (Sydow, 20149: 

232). Pasif taşıyıcılar dinleyerek belleklerine yerleşen masalları başka bağlamlarda 

aktararak aktif taşıyıcılara dönüşebilir. Aktif taşıyıcılar geleneksel bilgiyi anlattıkları her 

bağlamda yeniden icra ederler. Dolayısıyla, masallar icra edilen her bağlamda yeniden 

canlanır ve yeni bir masal yaratımı gerçekleşir. O halde aktif taşıyıcılar, geleneksel 

bilginin aktarılmasını sağlar.  Sözlü kültürlerde bellek ve zihin işleyişini irdeleyen Walter 

Ong, yaşanan olaylarının anısının korunması için sözlü gelenekte üst boyutlu 



22 
 

kahramanlar doğduğunu belirtir. Soluk kişilikler zihinde yer tutmaz bu nedenle 

kahramanlar belirli tipler (Ong, 2018: 88) oluştururlar.  

Geleneksel bağlamda performansa etki eden çerçevelerden biri de cinsiyettir. Masal anası 

veya atasının bağlamda kadın ve erkek bulunması ya da gruplar halinde karşı cinsten 

kişiler olması neticesinde masallardaki cinse ve cinselliğe bağlı uzatma-kısaltmalar 

yaparak masalın sonunu değiştirebilirler. Bu noktada Çobanoğlu, “kadın-kadın” ya da 

“kadın-erkek” dinleyicilerin bulunduğu özel ya da kamusal ortamlarda icra odaklı 

bağlamsal bir yaklaşımla değerlendirilmesinin “olmazsa olmaz” gerekliliğine 

(Çobanoğlu, 2015: 388) dikkat çeker. 

 

1.4. Nicel Yöntemlerin Masalların Değerlendirme Sürecinde Kullanımı ve Dijitale 

Aktarımı 

Halkbilimi çalışmalarında sayısal verilerle analiz edilmiş çalışmalar yeni değildir ve bu 

çalışmaların dijital yöntemlerle yapılması araştırmacılara sayısal verinin şematik olarak 

net bir şekilde ifadesinde kolaylık sağlar. Teknolojinin gelişmesiyle birlikte nicel 

yöntemler hem araştırmanın yürütülmesine yardımcı olması hem de araştırmacıya zaman 

kazandırması gibi sebeplerle tercih edilmektedir. Dolayısıyla bu çalışmada da masallar 

nicel ve dijital yöntemler kullanılarak analiz edilmiştir. Yöntemin anlaşılması için dijital 

yöntemlerin amacı ve kapsamı bu bölümde açıklanmıştır. 

Dijital beşerî bilimler (digital humanities) ya da diğer adlandırmasıyla dijital insanî 

bilimler; sosyal bilimler ve beşerî bilimlerdeki verilerin teknolojiden yararlanılarak analiz 

edilmesidir. Dijital analiz yöntemleri, belirli bilgisayar programları aracılığıyla yapılır ve 

araştırmacılara disiplinler arası bir çalışma alanı sunar. Bu yöntem, “materyalleri 

aydınlatmak için bilgisayar teknolojisi kullanılarak yeni bir çözüm yöntemi getirmek” 

amacıyla günümüze kadar kullanılmış ve geliştirilmiştir (Schreibman, Siemens ve 

Unsworth, 2004). Bu yöntemin önemli olmasının bir diğer nedeni ise titizlikle kodlanmış 

ve işlenmiş bilgisayar aracılığıyla gerçekleştirilmiş analizde, bilgisayar olmadan bir 

insanın bulamayacağı kalıpları, bağlaçları ve eksiklikleri algılayıp değerlendirme 

fırsatının sağlanmasıdır (Schreibman, Siemens, ve Unsworth, 2004). Masal çalışırken 

dijital yöntemlerden yararlanmış olan Jorgensen da bu noktada, teknolojiyi hem araç hem 



23 
 

de amaç vasıtası gördüğünü ve araştırmacıların kültürel eserleri belgelemelerine, 

korumalarına ve arşivlemelerine izin vererek yenilikçi yollar sağladığını (Jorgensen, 

2012: 53) belirtir. 

Dijital beşerî bilimlerde araştırma yöntem ve araçları, teknolojinin ilerlemesiyle 

gelişmektedir. Araştırmalar için hem verileri toplamada hem de verileri değerlendirmede 

kullanılmaktadır. Veri oluşturma, veri modelleme, veriyi kullanma, dijital ortama 

aktarma, meta veri, biçimlendirme ve verinin tanımlanması, sınıflandırılması, 

işaretlendirilmesi (XML, TEI, KML, JSON ve diğer standartlara göre), veri tabanı 

temelleri, tasarımı, bilginin görsellendirilmesi, veri madenciliği ve analiz, haritalama, üç 

boyutlu ve sanal modelleme ve daha genişletilebilir seçenekler arasından bir metot 

kullanarak veri ve veri tabanına dair bir yaklaşım öne sürer. Teorik uzmanlığın ve eleştirel 

konulardaki farkındalığın ayrılmaz bir prensibi olduğunu belirten Drucker'a göre dijital 

beşerî bilimler bunların bir kombinasyonuna sahiptir. Yöntemlerin bazıları eleştirel 

medya çalışmalarına yakındır; geri kalanı ise veri bilimine ve hesaplamaya dayanır. 

Kültürel faaliyetlere bakıldığında ise, her alan şu anda dijital yöntemlerle ilgilenir ve bu 

yaklaşımlar yararlı bir temel sağlar (Drucker, 2011: 7). Bu konuda en eski çalışmalardan 

birini yapmış dilbilimci Robert Busa yazılı bir metin olan Index Thomisticus’un 

dilbilimsel analizini gerçekleştirmiş ve bilgisayarlı dilbilim alanında öncül olmuştur 

(Busa, 2004).  Nicel yaklaşımlar kültür çalışmalarında yeni bir kavram olmamakla 

birlikte teknolojinin gelişmesiyle farklı bir boyut kazanmıştır. Halkbilimcilerin erken 

dönemde yaptığı nicel yaklaşımla gerçekleşen veri analiz örnekleri mevcuttur. Çağdaş 

halkbilimcilerin de çalışmalarında nicel ve dijital yaklaşımlara yer verdiği görülür. 

Folklorda bilgisayar yöntemi kullanılarak analiz edilmiş iki farklı kültürü inceleyen bir 

makalede Dundes, dijital yöntemlerde tek kültüre odaklanarak yapılan çalışmaların 

folklor araştırmalarında daha değerli olabileceğine dikkat çeker (Dundes, 1965: 188). 

Dundes dijital yöntemler kullanıldığında bilgisayarın kelimelerin metaforik anlamını 

kaçıracağını da belirtmiştir (Dundes, 1965: 188). Bu çalışma yapılırken Dundes’ın dediği 

üzere tek bir kültüre odaklanılmış ve bu noktadaki eleştirileri dikkate alınmıştır.  

Masalları analiz ederken kültürden kültüre değişen açık ve örtük anlamlarını gözden 

kaçırmamak gerekir. Dundes, bazı kültürlerde masallardaki saldırganlığın masalda açık 

bir biçimde yansırken bazılarında sosyal olarak onaylanmış biçimde kanalize edildiğini 



24 
 

de belirtmiştir (Dundes, 1965: 189). Bu çalışmada bunu tespit edebilmek amacıyla masal 

karakterlerinin masalda sosyal statü gelişim çizgileri de incelenmiştir. Türk masallarında 

masallar çoğunlukla mutlu bir şekilde biter. Başlangıçta fakir ya da sosyal statü olarak 

düşük seviyede yer alan masal kahramanlarının, masalın sonunda zenginlik ve sosyal 

statü elde ettikleri görülür. Bu, masalın mükâfatlandırma mekanizmasının bir sonucudur.  

Dijital yaklaşımlar, teknoloji aracılığıyla sayısal veri girdileri oluşturmak, analiz etmek 

bu veriler üzerinden grafikler düzenlemek ve karşılaştırma yapmak isteyen araştırmacıya 

veri gruplandırma konusunda yardımcı olur. Drucker, dijital beşerî bilimlerin, teknoloji 

aracılığıyla verileri yorumlaması potansiyeline sahip olduğuna vurgu yapar (Drucker, 

2011: 7). Masallar ve beden arasında çalışma yapmak için, cinsiyet teorisi ve dijital beşerî 

bilimler arasında bir köprü kurmak faydacı bir yaklaşımdır.  

Halkbilimi alanında nüfuzlu dergilerden biri olan “The Journal of the American 

Folklore”ın 1944 yılında yayınlanmış bir makalesinde sayısal verilerle çalışmış Louis C. 

Jones, 406 adet hayalet hikâyelerini derlemiş ve bu hikâyeleri görünüş, amaç, karakter, 

hayaletlerin ne zaman ve nerede geri döndüğü, faaliyetler, hayaletlere yönelik halk 

tutumları şeklinde gruplandırarak analiz etmiştir. Bu analiz sonucunda, hayaletlerin 

evrensel yeteneğinin gözden kaybolmak olduğunu ve gelecek on yılda hayalet hikâyelerin 

artacağını söyler (Jones, 1944). Jones bu hikâyelerin “tamamen keyfi” olarak 

değerlendirdiğini ifade etmesine karşın, (Jones, 1944: 246) hikâyeler birbirleriyle 

karşılaştırmış ve çıkan sonuçlar sayısal oranlarla ifade edilmiştir. Jones’un 1944 yılında 

yazdığı ve istatistiklerle değerlendirdiği bu makale on yıl sonra hayalet hikâyelerinin 

artacağını öngörmesi ve sayısal verilerle çalışmış bir folklor makalesi olması açısından 

kayda değerdir. 

Dünyadaki ve Avrupa’daki literatürde masallarda görülen eş seçimine yönelik cinsiyet 

farklılıklarını değerlendiren “Sex Differences in Mate Choice Criteria are Reflected in 

Folktales from Around the World and in Historical European Literature” (Jonathan 

Gottschall vd. 2004) adlı çalışma, değerlendirme sonuçları için sayısal verilerden 

yararlanmaktadır. Psikolojik bir bakış açısına sahip olan bu makalede 48 farklı kültürden 

658 geleneksel masal ve Batı kültürünün temsil edildiği düşünülen 240 çalışmadan olay 

örgüsü ve karakter özetleri incelenmiştir. Katılımcılardan, dört eş tercihinden hangisini 

en önemli gördüklerine karar vermeleri istenmiştir. Söz konusu dört eşe dair özellikler; 

fiziksel çekicilik, zenginlik, statü, nezaket şeklinde gruplandırılabilir. Sonuçlar, toplamda 



25 
 

898 farklı masal ve Batı edebiyatı eserinin analizine ve 434 erkek ve 399 kadın olmak 

üzere 833 karakterin eş tercihlerine dayanmaktadır.  

1989’da 18 farklı eş seçme ölçütü tespit eden Buss, katılımcılardan dört eş tercihinden 

hangisini en önemli gördüklerine karar vermelerini isteniş, analizin sonuçları eş 

tercihinde kültürlerarası farklılıkları ortaya koyduğunu göstermiştir. Toplamda, çalışma, 

ekoloji, coğrafî konum, ırksal ve etnik yapı, siyasî sistemler, dini inançlar ve kültürel 

karmaşıklık düzeyleri açısından farklılıklar gösteren, yerleşik tüm kıtalardan 48 farklı 

kültür alanından hikâyeler içermektedir. Söz konusu çalışmada masallar, daha geniş 

çalışılabildiği düşünülerek seçilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



26 
 

2. BÖLÜM: TOPLUMSAL CİNSİYET EKSENİNDE MASAL 

ARAŞTIRMALARI 

Türkçede “toplumsal cinsiyet teorisi” olarak adlandırılan yaklaşım, cinsiyeti toplumsal 

ve kültürel yönü bakımından ele alır. Toplumsal cinsiyet teorisi adlandırması, 

İngilizce’de biyolojik cinsiyete atıfta bulunan “sex” kelimesi yerine; toplumsal cinsiyet 

araştırmalarını bütün yönleriyle kapsayan şemsiye bir terim olarak kullanılması uygun 

görülen “gender” kelimesi kültürel bağlamlara işaret etmesi dolayısıyla benimsenmiştir. 

“Gender” doğumundan itibaren belirli bir cinsiyete tabî olarak yetiştirilen kişiden aslında 

görünenin aksine biyolojik değil; toplumsal ve kültürel kabuller çerçevesinde kadın ve 

erkek olmaya dair rol, tutum ve davranışlar beklenmesidir. Toplumsal beklentiler 

cinsiyete dair algıları şekillendirdiği için tüm bu kabul ve beklentiler evrensel ve biyolojik 

görünebilir ama toplumsal cinsiyet kültürden kültüre, bağlamdan bağlama değişen bir 

yapıdadır. Bu noktada Judith Butler, toplumsal ve kültürel olarak belirlenen, tarihsel seyir 

içerisinde toplumdan topluma değiştiği savunulan “gender” ve biyolojik cinsiyet için 

vurgulanan “sex” terimlerin anlam bakımından aralarının giderek açıldığına dikkati çeker 

(Butler, 2016). Bu görüşe paralel olarak Anthony Giddens, erkeklerin ve kadınların 

arasındaki farklılıkların çoğunun biyolojik bir kökene dayanmadığını; toplumsal ve 

kültürel ayrımlardan kaynaklandığını vurgular (Giddens, 2012: 505). Öyleyse, biyolojik 

cinsiyet ve toplumsal cinsiyet ayrımının temel nedeni, toplumsal cinsiyete yönelik 

algıların, kültürel bir inşa süreci yaratarak o topluma özgü cinsiyet normları oluşturması 

şeklinde ortaya çıkmaktadır. Nitekim, Pierre Bourdieu toplumsal cinsiyete dair algıların 

cinsiyetler arasındaki biyolojik ve anatomik farklılığın doğal bir gerekçesi gibi 

göründüğüne ve bu durumun cinsiyetler arası tahakküm ilişkilerini doğurduğuna dikkat 

çeker (Bourdieu, 2015: 23). Cinsiyet algısının anatomik ya da biyolojik olarak addedilen 

yapısı, aslında toplumsal ve kültürel kabullerin neticesinde oluşturulmuştur. Toplumsal 

cinsiyete dair yaratılan kolektif anlatılar, cinsiyeti normatif kabul ederek ona 

sorgulanamaz bir yapı yüklemiştir. 

Toplumsal cinsiyet araştırmaları, kadınlar ve erkekler arasındaki kültürel, sosyal, siyasal 

ve bireysel farklılıkları araştıran, kadınlık ve erkeklik çalışmalarını holistik anlayışla 

inceleyen bir anlayışa sahiptir. Kültürün kadından ve erkekten beklentileri ya da 

dayatmaları, kadınlık ve erkeklik rolleri, toplumun bu rollerden beklentileri, kalıplaşmış 

kadın ve erkek profilleri gündelik yaşam pratikleri üzerinden değerlendirilir. Dolayısıyla 



27 
 

kadın ve erkeğin toplumsal konumu, kültürel dinamikler doğrultusunda belirlenir. O 

halde, toplumsal cinsiyet yaklaşımı cinsiyetin doğuştan gelen anatomik özellikleri 

ötesinde kültürel boyutuyla ilgilenen bir anlam kazanır. 

Toplumsal cinsiyet rollerine ilişkin kabul ve uygulamalar, çoğunlukla toplumsal etkenler 

tarafından bireylerin gücü ve konumuyla eş güdümlü olarak değişir. Söz konusu değişim, 

sözlü ifadede belli bir jargonu takip etmenin yanı sıra, sözlü olmayan kimi vasıtalarla da 

ifade edilir. Bu ifade vasıtaları, toplumlarda “kadın” ve “erkek” olmaya ilişkin giyim 

kuşamda tercih edilen renkler, kıyafetler, davranış örüntüleri, konuşma tarzı, jest ve 

mimikler, gelenekler şeklinde yaşayış biçimlerinde kendini gösterir. 

Toplumsal cinsiyet sistemi hakkında çalışmış olan Butler, Türkçe’ye “Cinsiyet Belası” 

başlığıyla çevrilen kitabında cinsiyetin biyolojik değil; toplumsal olduğunu ve toplumsal 

cinsiyetin normlara özgü olduğu için hiçbir şekilde normatiflikten öteye gidemeyeceğini 

söyler. Bu doğrultuda, toplumsal cinsiyeti feminizm ve kimlik ekseninde inceler (Butler, 

2016). Nitekim, toplum tarafından kadınlara yönelik ötekileştirici bir bakış açısı 

kullanılarak normatif bir yaklaşım sergilendiği açıktır. Bu nedenle toplum tarafından 

kadınlara dayatılan cinsiyet rolleri, toplumsal cinsiyet yaklaşımı çerçevesinde eleştirilir. 

Feminizm, kadınların siyasi ve toplumsal hayatta görünür olmalarını, erkeklerle eşit 

hukukî şartlarda yaşamalarını sağlamak amacıyla ortaya çıkmış bir harekettir. Kadınların 

siyasi, hukuksal haklar kazanmaları uzun bir sürecin sonucunda gerçekleşmiştir. Feminist 

yaklaşım, biyoloji ve anatomi tarafından ortaya dökülen cinsiyet ayrımlarını sorguladığı 

için geleneksel kavramlara sosyal yapılandırmacı eleştiriler getirir. Bu alandaki en önemli 

isimlerden biri olan Marry Wollstone 1792 tarihinde yazdığı, “A Vindication of the 

Rights of Woman (Kadın Haklarının Savunulması)” adlı eseriyle kadın hakları ve ulusal 

eğitim konusuna odaklanmıştır. Wollstone’un bu eseri ortaya çıkacak feminizm 

akımlarında öncü olarak yer almıştır, kadınların eğitim hayatına dikkati çekerek kadınlara 

toplumsal ve siyasal alanda kendilerini geliştirmeleri hedefini göstermiştir. 19. yüzyılda 

kadınların hukuksal hiçbir hakkı olmadığını Donovan vurgulayarak şöyle der: Evlilik 

sözleşmesi ile birlikte kadının mülkiyeti kalmaması miras ve çocuklarının üzerinde hakkı 

olmaması 19. yüzyıl kadın haklarının ortak paydasıdır (Donovan, 2021: 26). Wollstone 

kadınların eğitim hakkı olmaması nedeniyle, kadınlar toplumsal olarak erkeklerden geri 



28 
 

kaldıklarını belirtir ve toplumsal olarak statü kazanmalarının tek şartının evlilik olduğu 

gerçeğine karşı çıkar. 

Feminizm, kadın ve erkek cinsiyetinin, incelendikleri dönem koşullarınca, toplumsal 

konumlandırılmasına yönelik cinsiyet algılarına odaklanmıştır, bu durum feminizm 

çalışmalarında dalga ve kuşak kavramının ortaya çıkmasına neden olmuştur. Böylelikle 

feminizmin sınıflandırılması kolaylaşmıştır. Feminizm, günümüze kadar dört dalgadan 

oluşmuştur: Birinci dalga (19.yüzyılda başlamış), ikinci dalga (20.yüzyıl), üçüncü dalga 

(20. yüzyılın sonu ve 21.yüzyılın başları) ve dördüncü dalga (2008’den günümüze) 

şeklinde ayrılmaktadır. Buna karşın Donovan dalga kavramının tarihlendirilmesinin 

uygun olmadığını ve birinci dalganın 15. 16. ve 17. yüzyıllarda başladığını vurgulamıştır 

(Donovan, 2021: 15). Tarihsel olarak 15. yüzyılda ortaya konmuş kadınların haklarını 

sorgulayan eserler vardır ancak feminizmdeki bağlantı dolayısıyla birinci dalganın 

19.yüzyılda başladığı genel kabul görmüştür. 

Toplumsal cinsiyet araştırmalarının tarihsel arka planına bakıldığında, erkeklerin 

kendilerini merkeze koyarak kadınlar üzerinde tahakküm kurduğu görülmektedir. Bu 

noktada Simone de Beuvoir, erkeğin kendini asıl cins, kadını ise “öteki cins” gördüğünü, 

kadının erkek bakış açısı neticesinde cinsel bir varlık şeklinde yer aldığı için kadın 

varlığının mutlak değerinin cinsellikten ibaret bir varlık olarak yansıtıldığını, erkek 

bedeninin tek başına bir anlamı varken kadın bedeninin yalnız başına anlamsız olarak 

algılandığını vurgulamıştır (de Beauvoir, 2010: 17). Dolayısıyla, tarihsel süreç boyunca 

kadına bir erkeğin eşi, annesi, kız kardeşi (bacısı) ve erkeğe bağlı bir varlık olarak 

bakılmıştır. Bu bakışın neticesinde kadına yönelik cinsiyet algılarını değiştirmek isteyen 

toplumsal cinsiyet araştırmacıları bir farkındalık kazandırmak amacıyla feminist 

yaklaşım dahilinde tartışmalar gerçekleştirmişlerdir. Böylece toplumsal cinsiyet 

bağlamında ilk olarak radikal feminizm akımı başlamıştır. 

Feminizm 1950’lerde yükselişe geçmiş ve 1970’lerde sosyal bilimlere damgasını 

vurmuştur. Toplumsal cinsiyet eşitliği hareketi ile kadın haklarına yönelik ilgi artmıştır. 

Sosyal bilimler alanında 1960 ve 1970’lerde sosyal teori çalışmaları, James 

Messerschmidt’in de belirttiği üzere toplumsal cinsiyet eşitsizliği kadınların sözde “zayıf 

doğaları”nın olduğu şeklindeki kabuller çerçevesinde yürütüyordu (Messerschmidt, 

2019: 21). Sosyal bilimlerdeki çalışmalar da bu dönemden önce erkek bakış açısıyla 



29 
 

erkekler öncelenerek yapılıyordu ve kadınların ikincilleştirilmesi söz konusuydu. 

Feminizmden önce kadınlık ve erkeklik tartışmalarında kadının, kültürel konumu 

sebebiyle uğradığı aşağılamalar, onun zaten doğal toplumsal rolü olarak görülüyordu. 

Dolayısıyla tüm bu eleştiriler feminizmin yükselmesine kadın-erkek kabulünün 

sorgulanmasına ve feminizmin radikalleşmesine yol açmıştır. 

Toplumsal cinsiyete dayalı radikal hareketler 1960’lar ve 1970’lerde başlamıştır. 

1970’lerde kadın ve eşcinsel hareketinin ortaya çıkışı, toplumda kadın ve erkek 

konumunun sorgulanması neticesinde eşcinsel erkeklerin kadınlara desteğiyle ivme 

kazanmıştır. Bu süreçte, dışlanan erkeklik olarak görülen eşcinsellik ve feminizm 

tartışmalarının birlikte ele alındığı görülmektedir. R. W. Connell, bu hareketlerin “cinsel 

politika, baskı ve ataerkillik” kavramlarına, üçü birlikte kuvvetli bir odak oluşturacak 

şekilde dikkat çekerek teorik bir dil haline geldiklerini vurgular (Connell, 2015: 11). 

Feminizm, ataerkini teorileştirerek toplumsal cinsiyet eşitsizliğine dikkat çekmiştir 

Erkeklerin kadınlar üzerindeki tahakkümü, feminizm çerçevesinde “ataerki” olarak 

adlandırılmıştır. Ataerki, radikal ve sosyalist feministler tarafından farklı anlam ve 

bağlamlar yaratılarak kullanılmış ve kadın konumunun toplumsal sınırları kapsamında 

tartışılmıştır. 

Bu bağlamda radikal feministler, erkekler ve kadınlar arasındaki güç eşitsizliğine 

yoğunlaşırken erkeklerin toplumsal düzlemde kadınlar üzerinde ezici bir konumda 

olmasını ataerki olarak tanımlamışlardır. Radikal feministler dikkatlerini ataerkillik 

perspektifinde yoğunlaştırmışlar ve bunun neticesinde kadınların ataerkil kültürdeki 

dezavantajlarını görerek bu dezavantajları ortadan kaldırmak için farkındalık yaratmak 

amacıyla yola çıkmışlardır. Böylece, radikal feministler sosyal ve siyasal alana yönelik 

kadın hareketini başlatmışlardır. Radikal feministler, tarihsel süreçte kadınların ezilen ilk 

grup olduklarını vurgulayarak ataerkinin kadınlar üzerinde baskı kurmasını tahakküm 

olarak adlandırmıştır. Erkeklerin doğuştan kazanılmış haklarla kadınlara karşı kendilerini 

üstün olarak gördüklerini belirten Kate Millett, kadınların erkekler tarafından kontrol 

edildiğine dair farkındalık (Millett, 1987: 47) kazandırmıştır Dolayısıyla radikal 

feministler, kadınlığı normalleştirirken erkekliği öteki olarak konumlandırmışlardır. 

Buna karşın sosyalist feministler, erkek ve kadınlar arasındaki güç ilişkilerine dayalı 

ataerkilliği analiz ederek ataerki ve kapitalizmin inşasını irdelediler. Öyleyse, sosyalist 



30 
 

feministler ataerkinin yanı sıra kapitalizmin sömürücü güç olduğunu ön plana 

çıkartmışlardır. Messerschmidt Marksizm’in kadınların evdeki cinsiyet rollerini ve 

çalışmalarını anlamadığını belirtmiştir (Messerschmidt, 2019: 33) Dolayısıyla sosyalist 

feministler, erkek kadın ilişkilerinden ziyade emek ve sermaye ilişkisine 

yoğunlaşmışlardır. Kadınların kapitalist iş yerlerinde çalışması ve bu esnada yaşadıkları 

toplumsal problemler sosyalist feministlerin gözden kaçırdığı önemli bir sorundur.  

 

2.1. TOPLUMSAL CİNSİYET YAKLAŞIMI ÇERÇEVESİNDE BEDEN  

Beden, insanla dünya arasındaki bağlantının en temel failliğidir. Ayrıca, beden yaşantı 

deneyimlemesinin konumunda birincil öznedir ve bedenin derinliği ile çevresi 

bağlantılıdır. Dolayısıyla beden, ideolojik bir anlam taşıyarak baskılanan bir yapıyla 

bağdaşıktır. Bu noktada Zehra Kaderli, tahakküm ilişkileri üreten söylemlerin ve 

sistemlerin tamamının kendini bedensel olarak biçimlendiren, doğallaştıran 

kültürleştirme ile sorgulanamaz bir statü elde etme mekanizması olduğuna dikkat çeker 

(Kaderli, 2020: 2). Dolayısıyla erkek bedeninin sorgulanamaz doğası tahakküm 

ilişkilerinin yapısındaki mekanizmalarla benzer şekilde inşa edilir. 

Beden sadece kültür tarafından döşenmiş, işlenmiş bir yapıda olmamakla birlikte, 

doğanın el değmemiş pasif bir ürünü de değildir. Elizabeth Groscz, bedenin her ikisi ile 

ortaklaşa kurduğu ilişkiden bahseder. Groscz, bedenin mükemmel bir siyasi, sosyal ve 

kültürel nesne olarak kabul edildiğini vurgular. Beden, hem kültürel bir iç içe geçme 

biçimi hem de doğanın üretimidir (Groscz, 1994: 18). Öyleyse beden doğa içerisinde 

varlığını sürdürürken kültürel olarak da inşa edilmiş bir yapıdadır. 

Beden kapsamında, kadın bedenine ve erkek bedenine yönelik çeşitli yaklaşımlar söz 

konusudur. Örneğin erkek egemen toplum yapısında, kadın bedeni toplumsal ve siyasal 

olarak farklı açılardan bir zemine oturtulmaya çalışılmıştır. Tarihsel süreçte özellikle 

feminizm ekseninde çeşitli fikirler ortaya çıkmıştır. Groscz, beden hakkındaki bu 

görüşleri üç önemli kategoriye ayırmıştır: İlki; Simone de Beavoir Shulamith Firestone, 

Marry Wollstone gibi kadın bedenleri, kadınların eşitlik kapasitesi üzerinde doğuştan 

gelen bir sınırlama olarak görülürken, olumlu tarafta, kadınların bedenleri ve 



31 
 

deneyimlerinin kadınlara, erkeklerin sahip olmadığı özel bir içgörü sağladığı görüşünü 

benimseyenlerdir (Grosz, 1994: 15). Bu kategori kadının anne olması durumunda 

kamusal alanda kadın olmasının zorlaştığını savunan kadın bedenlerini sınırlamaya 

yönelik olan akımdır.  

Beden hakkındaki ilk araştırmaları doğa bilimleri gerçekleştirmiştir. Bu bakımdan 

Groscz, doğa bilimlerinin bedeni, kendisinden daha büyük bir ekosistem düzeni 

tarafından çerçevelenen, birbiriyle ilişkili parçaların organik bir sistemi olarak ele alma 

eğiliminde olduklarından bahseder (Groscz, 1994: 8). Beden bu tarihsel seyir boyunca 

bütüncül olarak varlığını sürdürmesi gereken canlı bir mekanizma olarak ele alınmıştır. 

Ancak rasyonalite ile birlikte Descartes beden ve ruhu iki ayrı parça olarak düşünmüştür. 

Dolayısıyla, insanlığın eski dönemlerinde, sembolik kültürün meydana gelmesiyle 

insanın doğayla kurduğu ilişkiden kopmasına neden olan ve aydınlanma düşüncesi 

doğrultusunda akıl tarafından bastırılan bu süreç bir rahatsızlığa Zehra Kaderli’nin de 

vurguladığı gibi “bedensizleşme”ye (Kaderli, 2020: 1) neden olur. Bedenleşme 

konusunda harekete geçirici güçlerin odak noktası feminizm; bedensizleşmenin ezici 

düşmanı ise eril söylemdir.  

Bedenle ilgili değerlendirmelerde ikinci ana kategori, sosyal inşacılıktır. Groscz, bu 

araştırmacıların çoğunun, "biyoloji ve psikoloji arasındaki ayrım ve üretim/yeniden 

üretim (beden) ve ideoloji (zihin) alemleri arasındaki karşıtlık tarafından kodlanmış" bir 

düalizm anlayışını koruduklarını belirtir (Grosz, 1994: 16). Böylece bedenler, 

kültürlemenin üzerinde çalıştığı hammaddeleri sağlar ve eşitliğe yönelik siyasi çabalar 

toplumsal düzeyde yönlendirilebilir, çünkü “kadınlar için baskıcı olan, toplumsal 

sistemin düzenleme ve biyolojiye anlam verme yollarıdır” (Groscz, 1994: 17).  Sosyal 

inşacılar, erkek ve kadın bedenlerini eşit olarak değerlendirirler ve erkek ve kadın 

bedenleri arasındaki farklılıkların doğanın direktifinde olmadığını, toplum tarafından 

yansıtıldığını belirtirler.  

Üçüncü ana kategorinin başlıca temsilcisi Judith Butler’dır. Bu kategoriye göre beden ne 

kaba ne de edilgendir; anlam, temsil sistemleriyle iç içedir ve bunları oluşturur. Bir 

yandan gösteren ve gösterilen bir bedendir; öte yandan, toplumsal baskı, yasal kayıt, 

cinsel ve ekonomik mübadele sistemlerinin bir nesnesidir (Groscz, 1994: 18). Butler 

toplumsal cinsiyet bağlamında bedenleri temsil ettikleri anlamları bakımından 



32 
 

değerlendirir. Özellikle queer kavramıyla bağdaşık olan Butler, bedenin anlamının 

akışkan olabileceğine vurgu yapar. Bu bağlamda köçekleri queer yaklaşım kapsamında 

değerlendiren Atilla Barutçu, “Eşikte Dans: Beden ve Performans Ekseninde Köçekler” 

adlı doktora tezinde, seyirci ve performansa odaklanır. Seyircinin köçekleri izlerken 

karşılaştığı beden temsili, performanstan önce ve sonrası arasındaki ön kabullerle 

uzlaşmaz. (Barutçu, 2019: 247) Erkekler arası ilişkiler, köçekliğe dair olumlu ve olumsuz 

yargılarla birleşerek köçekliğin hem ilgi çekici ham de kabul edilmez olması algısını 

biçimlendirir (Barutçu, 2019: 248). Benzer şekilde, queer bedene dair toplumsal algılar, 

bedenin farklı bir biçimde algılanmasına ve “tuhaf” karşılanması şeklinde karşımıza 

çıkar. 

Beden toplumsal cinsiyet kuramları çerçevesinde incelendiğinde daha farklı görüşlerle 

konumlandırılmıştır. Toplumsal cinsiyet bağlamında kadın ve erkek bedeninin farklarına 

ilk olarak dikkat çekenler feministlerdir. Beden, 1980’li yıllardan sonra kişisel ve sosyo-

kültürel hayatın ekseninde analiz edilmeye başlanmıştır. Kaderli’nin de belirttiği üzere, 

feminist düşünce tarafından bedenin tarihi “bedenin başından geçenlerin tarihi” ve 

bedenin başından geçenlerin tarihi de “eril iktidar söylemini temsil eden sembolik 

kültürün tarihi” olduğu noktasında bilinç kazandırmıştır (Kaderli, 2020: 2). Özellikle 

erkek egemen toplumlarda erkek bedeni, sorgulanamaz bir norm olarak idealize 

edilmiştir. Dolayısıyla bu süreç, hâkim erkeklerin öteki erkek ve kadınları maruz 

bıraktıkları şiddetin görünmezliğine yol açmaktadır. Sorgulanamaz bir norm olarak 

idealize edilmiş erkekliğin konumlandırılmasını Elizabeth Groscz, diğerlerine yaptığı 

şiddet hakkında hiçbir fikri olmayan erkekliğin örtülü bir temsili olarak değerlendirir 

(Groscz, 1994: 188). Masallarda da erkek algısı çerçevesinde beden, şiddetle iç içe 

sorgulanamaz bir yapıda varlığını sürdürür. 

Bu bağlamda Michel Foucault’nun da belirttiği gibi, iktidar yalnızca boyun eğdirme ve 

tahakküm yoluyla değil, aynı zamanda söylem ve zevk yoluyla da işler; iktidar ilişkileri 

nadiren tek yönlü veya istikrarlıdır dahası kesintisizdir, süreklilik taşır (Foucault, 2012). 

Bordo da Foucault'nun beden hakkındaki görüşlerinin öne çıkarılması gerektiğini belirtir 

(Bordo, 1993: 27). “Foucault’cu/feminist bir çerçevede, erkekleri düşman olarak görmek 

tutarlı değildir: Bordo’ya göre bu, yalnızca erkeklerin ırksal, sınıfsal ve cinsel 

durumlarındaki güç ilişkilerini değil; aynı zamanda çoğu erkeğin, kadınlar gibi 



33 
 

kendilerini birey olarak tasarlamadıkları, kurum ve uygulamalara gömülü ve dahil edilmiş 

bulundukları gerçeğini göz ardı etmek olacaktır (Bordo, 1993: 28). Bu perspektifte, 

feminist ideolojiye benzer şekilde hâkim erkeklik anlayışının dışında kalan diğer erkekler 

de güç ilişkilerinde dezavantajlı konumda yer alırlar. Dolayısıyla, tüm erkekleri aynı çatı 

altında toplayarak düşman gören bir bakış açısı güç eşitsizliğinin anlaşılması bakımından 

yetersiz kalacaktır. 

Öte yandan, sözlü anlatılarda kadın bedenlerinin erkeklerinkine göre daha az yer 

kapladığı, idealize edildiği ya da sıkıştırılarak minimalize edildiği şeklindeki argümanı, 

Jorgensen, masallarda kadın bedenlerinin fizîkî olarak küçültülmesine ve 

marjinalleştirilmesine dair bulgularıyla pekiştirir. Söz konusu argüman Susan Bordo'nun 

kadınların, özellikle kültürel değişim zamanlarında, ne kadar yer kapladığına izin 

verildiği konusunda çelişkili mesajlar verildiği (Jorgensen, 2012: 329) şeklindeki 

görüşüyle uyumludur. Bordo’nun da belirttiği üzere sürekli azalan kadın vücudu ve gücü, 

kadınların varlığından duyulan rahatsızlığın bir ifadesiydi (Bordo, 1993: xxi). Aynı 

şekilde kadına yönelik hem fiziksel hem de söylemsel şiddetin, kadınlar daha fazla hak 

ve özgürlük kazandıkça arttığı bilinmektedir. Susan Bordo, diğer feministlerle birlikte, 

kadınların bedenleri ve açlıkları konusundaki kaygının “kadınların bağımsızlaştığı politik 

ve sosyolojik olarak kendi bireysel varlıklarını öne çıkardıkları dönemlerde de zirveye 

ulaştığını” öne sürdü (Bordo, 1993: 161). Aynı eğilimin, erken modernite etrafında bir tür 

olarak kristalleşmeye başlayan peri masallarında da meydana geldiğini Jorgensen da 

tespit etmiştir (Jorgensen, 2012: 235). Benzer şekilde, kadınların varlık göstermeye 

gayret ettiği alanlarda bastırılmalarına yönelik davranışlar olduğu söylenebilir. Özellikle 

masallarda kadınlar, kamusal alanda bastırılmaya çalışılır ve kamusal alandaki iktidarları 

kısa süreli olur. Aynı şekilde bir erkeğe bağlı olmayan, kendi başına hareket eden kadınlar 

da masallarda kötü olayların doğmasına yol açan kadınlar olarak etiketlendirilirler. 

Bu nedenle, Jorgensen’ın da dikkat çektiği gibi hem peri masalında hem de daha genel 

olarak kültürde eril öznelliğin nasıl inşa edildiğini tartışırken, öznelliği tanımlamanın 

dilinin cinsiyete dayalı olduğunu kabul etmek önemlidir. Masallarda öne çıkan erkek 

karakterlerin Foucault ve diğerleri tarafından ortaya konan öznellik koşullarına, 

birbirlerinin yerine geçebilirliğini, idealleştirilmesini ve öznelliğini vurgulayacak şekilde 

uymaları olası görünmektedir. 



34 
 

Feministler toplumsal cinsiyet çalışmalarında güzellik anlayışı ile idealize edilmiş kadın 

bedenini ve kadın bedeninin toplumsal konumunu da sorgulamışlardır. Kadın bedeni 

idealize edilerek sadece güzellikle değerlendirilmiş ve diğer bakımlardan eksik 

bırakılmıştır. Grosz, kadın bedenlerinin ve cinselliğinin toplumsal olarak "hayali ve 

sembolik bir düzeyde, yani bedenin morfolojisi ve beden imgesi düzeyinde" (Groscz, 

1994: 60) eksik olarak üretildiğini vurgular. Jorgensen da çalışmasında kadın 

bedenlerinin erkek bedenlerinden daha yüzeysel temsil edildiği sonucuna ulaşmıştır.  

 

2.2. TOPLUMSAL CİNSİYET ROLLERİ 

Toplumsal cinsiyete dair algı; bireylerin taşıdıkları cinsiyete göre, sosyo-kültürel 

ortamlarda nasıl davranmaları gerektiğini ve cinsiyetler arasında beklenen farklı rolleri 

içerir. Toplumsal cinsiyete dair bu kabuller bütün toplumlarda bireyleri yönlendirmeye 

ve denetlemeye dayalı bir mekanizmadır. Bu mekanizma, bireylerin toplumsal rolleri 

içselleştirmelerine yönelik olarak işler. Toplumsal cinsiyet rolleri, geleneksel kültürde 

kadın ve erkeğe yönelik farklı rol, tutum ve davranışların kabul görmesi sonucu ortaya 

çıkar. Cinsiyetle bağlantılı olarak gelişen davranış rollerinin açıklanması, toplumsal 

düzeneklerin anlaşılmasıyla sağlanabilir. Bu bağlamda, belirli bir cinsiyetin bağlama göre 

değişen davranışları, neyi nasıl yapması gerektiği, ya da yapıp yapamayacağına dair 

toplumsal rollerle belirlenir. Rol kavramsal olarak, bireyin toplum içinde sahip olduğu 

konuma yüklenmiş beklentilerdir ve bu beklentiler cinsiyete dayalı kabullerden oluşur. 

Tarihsel seyir boyunca insanlığın çoğunluğuna dayatılan rolleri inceleyen J.C. Scott, tâbi 

olanlardan beklenen kamusal davranışlar üzerine “Eril Tahakküm:” adlı araştırmasını 

yayınlar. Scott’a göre, hâkim olan ile tâbi olan arasındaki iktidar eşitsizliğinin boyutu ne 

kadar büyük olursa ve hâkim olanın keyfî ihtiyaçlarına göre uygulanırsa, tâbi olanın 

maskesi de o derece kalındır (Scott, 1995: 25). Tahakküm altına alınan kişi ya da kişiler, 

hâkim olanın isteği doğrultusunda bir kamusal senaryo gösterisi düzenlerler ancak hâkim 

olan, bu gösteriden kuşkulanmamalıdır (Scott, 1995: 26). Bu durum karşısında iktidardaki 

kişi ise maskelerin ardına bakarak üstünlük ve hâkimiyet gösterisini tekrar üretir (Scott, 

1995: 26). Öte yandan Bourdieu ise iktidarı rol yapmak zorunda olmamak olarak betimler 

(Scott, 1995: 57). Tüm bu toplumsal davranışlar bütünü kadın ve erkek ilişkilerinde de 



35 
 

varlığını sürdürmektedir. Eşitsizlik ve tahakküm sorunları özellikle sosyo-linguistik 

alanda belirgindir. Bu noktada Scott, güçlü olan kişinin, kamusal söylem üzerindeki 

nüfuzu, dil kullanımı ve iktidara ilişkin sosyolinguistik bulgularda açıkça 

görülebileceğine vurgu yapar (Scott, 1995: 58). Hâkim olan genellikle konuşmaların 

başlangıcını, yönünü denetleyerek sona erdiren kişidir (Scott, 1995: 58). Lakoff, 

dilbilimcilerin “onaylatma sorusu” olarak güven ve onaylama talebini belirtecek “öyle 

değil mi” şeklinde kullanılan, ses tonu yükselmesini kadınların daha fazla uyguladıklarını 

belirtir (akt: Scott, 1995: 58). Toplumsal cinsiyet rolleri kadın-erkek arasındaki güç 

ilişkilerini de belirler. Kadın erkek ilişkilerinde yönetici ve söz sahibi olan tarafın erkekler 

olup olmadığı ya da toplumsal ortamlarda erkeklerin sözünün doğal olarak ciddiye 

alınıyor olması ve kadınların bu sözleri anlamadığı düşünülerek gereksiz yere tekrar 

edilmesi şeklindeki tartışmalar günümüzde “mansplaining” (erkeklerin kadınlara 

anlamayacaklarını düşünerek bir konuyu defalarca açıklaması (Lutzky, 2019:1) olarak 

anılır. Mansplaining, erkeklerin haklı çıkmak ve kadınları edilgen bir konuma sokmak 

için uyguladıkları bir davranıştır. Bu davranış neticesinde erkek oluşlarından güç alarak 

karşılarındaki kadını hiçe sayar, görmezden gelirler.  

Toplumsal roller bakımından kadın-erkek arasındaki güç ilişkileri, aile içi güç ilişkilerini 

de belirler. Kadın ve erkeklerin toplumsal yaşamını, evli, bekar ve dul olmaları 

durumunda intihar oranlarını inceleyen Durkheim erkeklerin evlilikte etkin, kadınların 

ise seyirci konumunda olduğunu ve erkeğin kadına göre daha fazla toplumsallaştığı 

sonucuna varır (Durkheim, 2013: 406). Her iki cinsin de farklı ihtiyaçları vardır. 

Durkehime’e göre, erkeklerin zevk, dilek ve huyu toplumsal kökenli; kadınlarınki ise 

organizmadan etkilenir (Durkeim, 2013: 406). Durkheim kadını “çok daha büyük bir 

oranda doğanın ürünü, erkeği ise “çoğunlukla toplumun ürünü” (2013: 406) olarak 

değerlendirir. Böylece, erkeklerin mizacında kolektif bir köken olduğunu ve bu nedenle 

evlilikte karı ve kocanın farklı beklentileri olduğuna dikkat çeker (2013). Bu bakış açısı, 

kadın ve erkeklerin farklı rol, tutum ve davranışları olduğunu ve aynı çatı altında bir araya 

gelseler dahi beklentilerinin farklı yönlerde olduğunu söylemektedir. Bu durum gerçekten 

böyle midir? Toplumsal cinsiyet rolleri açısından aile, kadın ve erkek için farklı algılanır 

ve inşa edilir. Öte yandan Giddens, bu düşünceye kısmen katılır. Ona göre, bu yaklaşım 

kadın ve erkek kimliğinin toplumsal inşası sırasındaki güç farklılıklarından dolayı, 

erkekler çalışma, siyaset ve savaş alanında faal olmasına; kadınların çocuk doğurması ve 



36 
 

çocuk bakıcıları olgusunu yansıtır (Giddens, 2012: 147). Kadın ve erkeğin aile 

içerisindeki rol dağılımı biyolojik bir temelden kaynaklanmaz, toplumsal olarak kadın ve 

erkeğe kodlanır. Bu çerçevede çocuk doğurmayan ya da evlenmeyen kadınlar üzerindeki 

baskı da erkeğe oranla daha yoğundur. Toplumsal ilişkilerde erkeğin üstünlüğünün kabul 

edildiği şeklinde önyargılar oluşmuştur. Bu noktada Kate Millett, cinsiyet rolleri 

şeklindeki yaratımların erkeklerde “saldırganlık, zekâ, güç ve etkenlik” ve kadınlarda ise 

“edilgenlik, bilgisizlik, güçsüzlük, iffet ve etken olmayış” içeren bir yapı oluşturduğunu 

vurgulamaktadır (Millett, 1987: 49). Bu yaklaşım, kadının toplumsal rollerde edilgen 

olduğu ön kabulünü beslemektedir. 

Toplumsal cinsiyet rolleri; bebeklik çağından itibaren belirli bir sistematik denebilecek 

geleneksel dünya görüşü uyarınca her iki cinsiyete de rol, tutum ve davranışları yükler. 

Buna dair en basit örnek, henüz doğmamış kız bebeğe pembe, erkek bebeğe mavi renk 

kıyafet, oda rengi vb. seçilmesi ve cinsiyete dair algılarla ilişkili oyuncaklar alınmasıdır. 

Geleneksel Türk toplumundaki rollerde daha bebekler doğmadan cinsiyet bildiren 

atasözleri ile belirli bir çıkarım yapılır. “Oğlan doğuran övülsün, kız doğuran dövülsün” 

gibi atasözleri, kız çocuk sahibi olmanın toplumsal olarak daha düşük bir konumda 

olduğunu vurgulamaktadır. Dolayısıyla kız çocuk daha doğmadan negatif yargılara maruz 

kalmaktadır. Bebeklikten itibaren çocuklara, toplumsal cinsiyet rolleri doğrultusunda 

davranması öğretilir ve bu rollere uygun davranmayan çocuklar dışlanır, kabul görmez. 

Kız ve erkek çocukların yetiştirilmelerindeki farklılıklardan bahseden Bronner; erkek 

çocukların doğaları gereği kontrol etmeye yatkınlıkları, kötü ve itaatsiz oluşları; buna 

karşın, kız çocukların iyi ve yardımsever oluşları nedeniyle folklorik anlatıların aslında 

çocuklara adaletsiz davrandığını belirtir (Bronner, 2005: 3). Bronner’ın da bahsettiği 

durum, kız çocukların daha edilgen olarak yetiştirilmesinin ve baskılanmalarının 

sebebidir. Tayfun Atay da çocukken söylenilen bir tekerleme olan “Çin işi Japon işi” 

tekerlemesinin kadını “edilgen” bir kalıba sokarak nesneleştirildiğini vurgular. Böylece, 

cinsellik üzerine yerleşik geleneksel söylem çocukluk çağından itibaren içselleştirilmiş 

olur (Atay, 2012: 9). Çocuklar büyürken, sıklıkla toplumsal cinsiyete dayalı roller ve 

kurallarla karşılaşır. Bu kurallar neticesinde çocuklar, kendilerinden beklenen cinsiyet 

rollerini gerçekleştirmeye mecburdur. Gündelik hayat çerçevesinde toplumsal cinsiyet 

rollerine ilişkin bir diğer örnek “oğlan atadan öğrenir sofra açmayı, kız anadan öğrenir 

biçki biçmeyi” şeklindeki atasözüdür. Bu çerçevede; atasözü, erkeğe sofra kurmayı ve 



37 
 

dolayısıyla para kazanmayı kadına ise dikiş dikmeyi, ev içi işlerini öğütler. Böylece, 

çocukluktan itibaren toplumdaki bireylere kadın ve erkek olmakla ilgili öğütler verilerek 

büyüdüklerinde uygulamaları gereken toplumsal roller kodlanır. Bu atasözü ile benzer 

ifadelerin yer aldığı Dede Korkut Mukaddimesi’nde, “kız anadan görmeyince öğüt almaz, 

oğul atadan görmeyince sufra çekmez" (Ergin, 2016: 74) deyişi geleneksel cinsiyet 

rollerinin derin köklere uzandığını gösterir. Dolayısıyla, geleneksel cinsiyet rolleri, kadın 

cinsiyet rolü süreç içerisinde ev içine doğru kayarken erkek cinsiyet rolü burada bir 

değişikliğe uğramamıştır. 

Geleneksel Türk toplumundaki ilişkileri tek kaynaklı üreme olarak değerlendiren 

Delaney, geleneksel düşüncedeki yaratılış ilkesinin erkekten geldiği tespitini yapar. 

(Delaney, 2001: 18) Dolayısıyla yaşamın kaynağı, Tanrı’ya benzeyen hayat verme 

yetileriyle erkekler otorite olarak görülürler. Delaney, bu doğrultuda, aileyi de bu yaratılış 

ilkesinin şekillendirdiğine dikkat çeker. “Tohum ve toprak” olarak betimlenen bu ilkeye 

göre, erkek tohum eker ve kadın da tarla gibi ekilir (Delaney, 2001: 49). Dolayısıyla 

geleneksel Türk düşüncesinde, aile içinde erkeğin egemen ve baskın olduğu bir cinsiyet 

rolü baskındır. Kadın ise erkeğin otoritesi altında ikincil bir konumda kalır. 

Toplumsal cinsiyet rolleri toplumdan topluma değişmenin yanı sıra, bu rollerin 

değerlendirildiği dönemin ekonomi, politika, toplum, din düzleminde görülen zihniyeti 

bağlamında da değişir. Farklı bir toplumsal cinsiyet rollerinde açısından da Trobriand 

adalarını izleyen Malinowski burada ilginç sonuçlara ulaşır. Adada, çoğunlukla kadının 

egemen olduğu bir düzen vardır ve akrabalık dahil toplumsal ilişkiler kadınlar üzerinden 

sağlanır. Ekonomik, törensel ve büyüsel etkinliklerde kadınlar yönetici konumundadır. 

Adada geçerli kabule göre, çocuğa tek başına anne hayat verir ve babanın hiçbir katkısı 

bulunmaz. Toplumsal erk anneden kız çocuğa geçer (Malinowski, 1992: 21). Anne 

tarafında akrabalık bağları çok kuvvetlidir. Çocuk büyüdükçe babanın yerini dayı alır ve 

babanın otoritesi ve iktidarı iyice azalmaya başlar (Malinowski, 1992: 23). Dünya 

üzerindeki genelgeçer kabuller çerçevesinde, erkeğin kadına göre öncelenmiş konumuna 

karşın coğrafyadan coğrafyaya değişen kadın kimliği burada baskın ve öncelikli olarak 

varlığını sürdürür. Malinowski’nin animizmle iç içe yaşayan Trobriand adalarını 

incelemesi kültürden kültüre değişiklik gösteren anaerkil yapıyı net bir şekilde ortaya 

koyar. Bu adada, babanın çocuk bakımında bebeği beslemek, doyurmak temizlemek gibi 



38 
 

görevleri vardır (Malinowski, 1992: 32-33). Öte yandan, erkek kimliği çerçevesinde 

genel kabul görmüş cinsiyet rolleri neticesinde baba çocuk üzerinde baskı kurmaz. Hatta 

Malinowski’nin de belirttiği şekilde, baba çocuğuna karşı şefkatli davranır (Malinowski, 

1992: 33). 

 

2.3. HÂKİM ERKEKLİK VE ÖTEKİ ERKEKLİK TARTIŞMALARI  

Erkek ve erkeklik hakkındaki çalışmalara göre erkeklik algısı temelde ‘kadın olmamak’, 

‘kadınsı davranmamak’ tır. Erkeklik, Atay’ın da belirttiği üzere, erkeğin geleneksel 

yaşam tarzında algılarını şekillendiren davranışları belirleyen ve salt erkek olması için 

erkeklerden beklenen rolleri, tutumları içeren pratiklerin bütünüdür (Atay, 2012: 21). 

Benzer şekilde Bronner, retorik anlamıyla “erkeklik” kavramının, birçok folklor 

araştırmacısı tarafından erkeksi davranış şeklinde kullanıldığını belirtir (Bronner, 2005: 

4). Erkekliğin er, erdem ve şerefle iç içe olmasının fiziksel erillikten ayrılamayacağına 

dikkat çeken Bourdieu; özellikle erkeklerden beklenenin cinsel güç aracılığı olduğunu 

söyler (Bourdieu, 2015: 22). Öte yandan, kadınların bedeniyle sınırlı kaldığını söyleyen 

Butler erkek bedeninin tümüyle yadsındığını ve paradoksal olarak görünürde mutlak bir 

özgürlüğün bedensel olmayan aracı haline geldiğine dikkat çeker (Butler, 2016: 58). 

Erkek bedeni inşa sürecinde toplumsal kabuller çerçevesinde görmezden gelinir. Ayrıca 

Butler, kültürel olarak zihnin erillik ile, bedenin dişillik ile bağdaştırılmasına da dikkat 

çeker (Butler, 2016: 60). Erkekler kadınların davranış örüntülerini reddederek erkekliğin 

yüceltildiği alanlarda kadınsılığı dışlarlar. Özellikle hâkim erkeklik inşası, kadınlardan 

farklı davranışlar sergilemek üzerinde kurulur. Erkeklik yüceltilerek her türlü kadınlıkla 

ilgili rol ve tutumlar dışlanır, aşağılanır. Feminizm de erkek egemen toplumda kadına 

yönelik aşağılamalara karşı çıkmak amacıyla ortaya çıkmıştır. Feminizmden etkilenen 

erkeklik araştırmalarının ana ekseni de bu yöndedir ancak erkek araştırmaları kadın 

çalışmalarına göre daha geri planda kalmıştır. 

Erkeklik çalışmalarının yetersizliği ve erkekliğin daha az dile getirilmesi, erkek 

egemenliği düzleminde, onun görünmezliğine, sorgulanmamasına ve toplumsal kabulüne 

neden olmuştur Erkeklik çalışmalarına olan ihtiyaç uyarınca, erkekliğin yapısı, işleyişi, 

kadınlar ve hâkim olmayan erkekliğin tartışılması ve toplumsal cinsiyet eşitliğinin 



39 
 

sağlanması için önemli bir alandır. Dahası, erkeklik odaklı çalışmaların nadir olması, 

erkeklik kavramına bir doğallık yükleyerek onun işleyişinin, doğal yapısından 

kaynaklandığını düşündürerek normalleştirmiştir. Ayrıca, Türkiye’de de erkeklik 

çalışmaları kadınlık çalışmalarına göre daha nadir çalışılan bir alandır. Atay’ın da ifade 

ettiği üzere, 1980’den bu yana akademik, politik ve entelektüel düzlemlerde iyi-kötü bir 

hayli yol kat eden kadınlık çalışmalarının, en azından etki-tepki yoluyla erkeklik 

araştırmalarına da yol vermesi gerekirken; ne yazık ki böylesi bir açılım Türkiye özelinde 

bir türlü gerçekleştirilememiş ve “maskülen” kimlik üzerine “güdük” bir 

akademik/entelektüel odaklaşmanın ötesine (Atay, 2012: 20) geçilememiştir. 

Erkekliğe, sorgulayıcı bir perspektif geliştiren ilk kişi Sigmund Freud’dur. Connell, 

erkekliği sorgulayarak oluşum unsurlarını değerlendiren bir sorgulama yapmanın 

önemini Freud’un ortaya koyduğunu söyler ve onun erkekliği sistematik bir biçimde 

incelediğine dikkat çeker (Connell, 2019: 39). Freud’un Oedipus kompleksine bağlı 

olarak anne, erkek çocukla ilgili tartışmaları ve penis kıskançlığı olarak ele aldığı olgular 

erkekliğe sorgulayıcı bir biçimde yaklaşılması neticesinde ortaya konmuştur. 2 Freud’un 

bu görüşleri erkeklikler üzerinde tartışmalara neden olmuştur. Connell, bu tartışmaların 

Freud’u takip eden ya da karşı çıkan psikanaliz çalışmalarında, muhafazakâr erkeklik 

pratikleri ve normalleştirici erkeklik kuramları şeklinde iki yaklaşım öne sürdüklerine 

dikkat çeker (Connell, 2019: 50). Bir diğer psikanalizci olan Carl Gustav Jung, erillik ve 

dişillik kavramlarının kolektif bilinçdışında bulunduğunu söyleyerek daha farklı bir 

yaklaşım geliştirmiştir. Jung, eril ilke olarak “logos”, dişil ilke olarak “eros” kavramından 

bahseder (Jung, 2015). Connell, Freud’un erkeklik hakkındaki çalışmalarını “erkek ve 

dişi arasındaki kutuplaşmayı aşan bir yaklaşım” olarak değerlendirirken; diğer bir 

psikanalizci olan Jung’un çalışmalarını “erkek ve dişi arasındaki kutuplaşmayı 

kabullenen ve köklerini insan ruhuna ilişkin ebedi hakikatlere götüren” bir zihniyet içinde 

görür (Connell, 2019: 47). Connell, Jung’un bu zihniyetinin “eril ve dişil kavramlarda 

tarihsel bir değişimin yaşanmasına imkân tanımayan; sadece dengede değişim meydana 

getiren” bir yapıda olduğundan bahseder (Connell, 2019: 47-48). Erkek egemen toplumun 

kültüre düşman olduğunu vurgulayan Alfred Adler, konuya “kültürümüzün baş şeytanı, 

erkekliğin aşırı egemenliğidir” eleştirisiyle yaklaşır (akt: Connell, 2019: 52). Adler’in bu 

 
2 Freud’un penis kıskançlığı/hasedi olarak adlandırdığı kavramın cinsiyetçi olduğunu savunan bazı psikanalistler rahim 
kıskançlığı/hasedi olarak adlandırmışlardır. (bkz: Karen Horney) 



40 
 

görüşü erkek egemenliğinin eleştiriye açık olmamasına, sorgulanamamasına ve 

konuşulamamasına işaret ettiği için önem taşır. 

Erkeklik araştırmalarında bahis konusu edilen önemli bir nokta, Connell tarafından dile 

getirilen “hangi erkeklik kalıbının egemen olduğu” sorusudur (Connell, 2019: 25). Genel 

kabul görmüş hâkim erkeklik anlayışına göre; erkek “sert, saldırgan, koruyucu” olmalıdır. 

Söz konusu kabuller erkek egemen toplumlarda sorgulanamaz bir norm haline gelmiştir. 

Toplumsal cinsiyet, hâkim erkeklik işleyişi ekseninde ikinci plana itilmiş kadın ya da 

erkeklerin sorunlarının çözümleneceği bir alan olduğu için günümüz sosyal bilimlerinde 

öne çıkan çalışma alanlarından birini teşkil etmektedir. Erkeklik denilince Serpil Sancar, 

davranışsal erkeklik, erkeklik kimliği, erkekliğin ilişkisel olarak temsili, erkekliğin imge 

olarak sunulması, erkeklik söylemi ya da gözlenen ve icra edilen erkeklik şeklindeki 

tanımlamaların, erkeklikten ne anlaşılabileceği konusunda belirgin olmadığını söyler 

(Sancar, 2014: 20). Dolayısıyla, erkeklik çalışmaları henüz yeterince çalışılmamış bir 

disiplindir. Bu bağlamda hâkim/hegemonik erkek kavramı, feminizmdeki ataerkil 

sisteme yönelik eleştirilerden doğmuştur. 1980’lerden itibaren feminist literatür “ataerki” 

kavramının kadınlar üzerinde etkisini tartışmaya başlamıştır. Bu tartışma, kadını ve 

erkeği farklı bağlamlara çekerek tek bir erkeklik biçimine yoğunlaşırken, ataerkilliğin 

konumlandırdığı öteki erkeklik biçimlerini görmezden gelmiştir. Radikal ve sosyal 

feministlerin tüm erkekleri temsil ettiği tek bir tip erkeği ele aldıklarını belirten 

Messerschmidt, aynı zamanda erkeklerin kendi aralarındaki çeşitlilikleri görmediklerine 

dikkat çekmektedir (Messerschmidt, 2019: 40). Connell (2015) da tek bir erkeklik değil 

farklı erkeklikler olduğu görüşünü benimseyerek bunların birbiriyle olan güç ilişkilerini 

inceler. Bu bağlamda erkeklere, erkeklik dünyasında yer alabilmek ve saygın bir 

konumda olup “sözlerini geçirebilmek” için geçerli tek bir erkeklik biçimi 

dayatılmaktadır. Öyle ki, Connell (2019: 19) erkekler arasındaki toplumsal cinsiyete 

dayalı ilişkilerin kurumsallaşmasında ve meşruiyet kazanmasında hâkim erkeklerin ne 

derece etkin olduklarını anlamaya bugün de ihtiyacımız olduğunu söylemektedir. 

Dolayısıyla hâkim erkeklik algısının dışında kalan diğer erkeklikler dezavantajlıdır. 

Connell, özellikle heteroseksüel erkeklerin toplumsal olarak avantajlı bir konumda 

olduğuna değinerek, bu tip erkeklerin söz konusu avantajlı konumlarının bedelini 

ödediğini vurgulamaktadır (Connell, 2019: 13). Günümüzde de kabul gören görüşe göre 

erkeklik kavramı tek bir erkeklik biçimini temsil edemez. Bu da hâkim erkeklik ve hâkim 



41 
 

erkekliğin dışında kalan diğer erkeklikler arasındaki farktan kaynaklanır. Dolayısıyla, 

holistik olarak, toplumda hegemonik erkeklik denilen tek bir erkeğin hâkim olduğu bir 

erkekliği tanımlayan, erkekler arası ilişkilerin özünü oluşturmaktadır. Connel’ın da ifade 

ettiği üzere “hegemonik erkeklik”, kadınlarla ilişkili olmasına benzer şekilde ikincil 

konuma ötelenmiş çeşitli erkeklik biçimleriyle bağlantılı olarak inşa edildiği (Connell, 

1998: 245) görülmektedir. 

Tüm bu tartışmalar neticesinde, 1970’lerde “Erkeklerin Özgürleşme Hareketi” 

kapsamında küçük çaplı bir grup “erkek cinsiyet rolü”nü yeniden ele almış, iktidar 

alanlarını değiştirmeye ve düzenlemeye çalışmıştır. Connell’ın da belirttiği üzere bu 

yaklaşım, erkek ve erkeklik çalışmalarını başlatan hareket noktası olmuştur Erkeklik 

hakkında bu tartışmalar etrafında az da olsa çalışma yapılmaya başlanmıştır. Yanı sıra 

kadınların özgürleşme hareketinden sonra toplumsal cinsiyet ve erkekler hakkında da 

tartışmalar yaşanmıştır. Erkekler, feminizmi başlangıçta iktidar alanlarına saldırı olarak 

algılayıp küçümseme ve görmezden gelme şeklinde tavır gösterseler de 1970’lerin ikinci 

yarısından itibaren feministler bazı erkeklerin desteğini almışlardır. Erkeklik ve kadınlık 

toplumsal cinsiyet sistemi içerisinde birbirlerine ters değil birbirlerini tamamlayıcı 

unsurlar olarak karşımıza çıkmış, inşa ediliş süreçlerinde birbirleri üzerinden 

kurgulanmıştır. Mehmet Bozok, erkeklerin mücadele verdiği National Organization of 

Men Against Sexism (NOMAS) (Ulusal Cinsiyetçilik Karşıtı Erkekler Örgütü) gibi 

ortaya çıkan erkek hareketlerinden bahseder (Bozok, 2011: 272). Bu erkeklik hareketi 

ikinci dalga feminizm etkisiyle başlar. Profeminizm hareketi de erkeklerin feminizmdeki 

yerini araştırır. Bozok, erkek çalışmalarının erkekler hakkında inceleme yapan iki karşıt 

taraf olduğunu, profemininzmin, eleştirel erkeklikler üzerinden erkekleri incelediğini, 

feminist çalışmalarla paralel yürütüldüğünü belirtir (Bozok, 2009: 273). 

Takip eden süreçte 1970’lerde, feminizme doğrudan karşı tavır takınan erkek grupları da 

ortaya çıkmıştır ve “Erkekler de Eşit Şekilde Ezilmekte!” sloganıyla ivme kazanmış 

“erkek hareketi” başlar. Erkeklik çalışmaları görüldüğü üzere erkekleri, feminizmi 

destekleyen ve feminizme tepki için ortaya çıkan birbirine zıt iki ana kategoriye ayırır. 

Connell, söz konusu hareketi, iktidar meselelerinin cinsiyet rollerindeki yaklaşımını 

kavramakta güçlük çeken ve esasen tepkisel bir yaklaşım olarak (Connell, 2019: 69) 

değerlendirir. 1970’lerdeki tüm bu tartışmaların ardından erkekler, Connell’ın belirttiği 

üzere 1980’lerde de feminizme karşı gelmeye devam ederler. Erkekler, modernleşme 



42 
 

hakkındaki yaklaşımları “yumuşaklık” olarak görür ve reddederler (Connell, 2019: 69). 

Reddedici bir tavır sergileyen bu kesim, feminizmin konuşulmasını dahi erkeklik 

içerisinde itibarsız bir konuma indirgerler. Onlara göre, modern erkek görünümü sunan 

her türlü kalıp erkekliğin itibarını düşürür. Böylece, erkekler arası itibara yönelik bir algı 

mekanizmasının işlediği görülür. Bu algı mekanizması, erkekler arası güç ilişkilerine 

odaklanarak hâkim erkeklik algısı dışındaki her türlü erkekliği dışlar, itibarsızlaştırır. 

Böylelikle erkekler birbirleri üzerinde söz söyleme ve iktidar alanı oluşturmaya, 

karşısındaki erkeği tahakküm altına almaya çalışırlar. 

Öte yandan, erkekliğin tüm alanlarda egemen olduğu düşüncesine karşı çıkan Susan 

Faludi, erkeklerin sahip olduğu ve yönettiği varsayılmış dünyada bir erkeklik bunalımı 

olduğuna dikkat çeker. Günümüzde, sadece bazı erkek grupları kendilerinden emin ve 

ilişkilere egemen olduklarını hisseder, diğer erkekler kendilerini kenara itilmiş ve kendi 

benliklerine dair saygılarını yitirmiştir. Teknolojinin artmasıyla diğer erkeklere göre daha 

az yetenekli ya da okumamış erkekler bir kenara itilerek toplumun ihtiyacı olmaktan 

çıkarılmıştır (Faludi, 1999). Erkek egemen bir toplumda erkeklerin sorumluluğu buna 

karşın yıkımları daha büyüktür. Atay’ın da ifade ettiği gibi erkekler “erkekliğin 

nimetlerinden dolayı külfetlerine katlanmak” zorundadırlar. (Atay, 2012: 31) Geleneksel 

aile rol dağılımında Pınar Selek, erkeğin ailenin gücü olduğunu belirtir. Silahı olmasa bile 

erkek yumruğunu kullanmaya mecbur kalır, ağır yük taşıma gibi işler yapar. Bu 

nedenlerle erkek bedenini güçlendirmek mecburiyetinde kalır (Selek, 2018: 23). Tayfun 

Atay, bu noktada çoğunlukla erkeklerin, sırf erkek olmak uğruna, yani toplumsal 

beklentilere cevap vermek için, insanî duygularını baskıladıklarını söyler. İnsanî 

duyguları baskılamak Atay’a göre eksilmektir (Atay, 2012: 44). Bu çerçevede erkek 

olmak, kendi benliğinin bir kısmını -özellikle duygularını- reddetmek ve baskılamaktır. 

Toplumsal kabuller çerçevesinde hâkim erkeklik kalıbına uygun davranmak erkeklere 

zarar vermektedir. Erkek egemen toplumda yaşamanın zorluk ve baskılarıyla yüzleşmek 

sadece kadınlar için değil; erkekler için de gereklidir. Nitekim, son yıllarda dünyada ve 

Türkiye’de metroseksüel erkek terimi yaygınlaşmaya başlanmıştır. “Metroseksüel 

erkeklik”, içindeki kadınlıkla barışık heteroseksüel erkekler için kullanılır. Son yıllarda 

çoğalan bu erkeklik biçiminin yaygınlaşmasını Atay, erkek iktidarının mağduru olanlara 

yönelik çalışmaların ve literatürün itici gücü olarak (Atay, 2012: 74) değerlendirir. 



43 
 

Erkeklik, folklorik anlatılarda da yeniden yaratılır ve aktarılır. Folklorun, kapsadığı 

sembolik iletişime dikkat çeken Bronner, önerdiği yapısal, durumsal ve karşılaştırmalı 

analiz potansiyeli ve bazen taşıyıcısının farkındalığının dışında, içerdiği değerler, 

metaforlar ve inançlar nedeniyle cinsiyete dayalı davranışın kanıtı olarak onun, rakipsiz 

olduğunu söyler (Bronner, 2005: 4). Folklorik bir çerçevede erkekliğin gelişiminin 

eklemlerini inceleyen Bronner, erkekliğin içeriğinde ayrıma rastlanmasından bahseder, 

yeni jenerasyonun anneleri ve babaları modern erkekliğin potansiyel partnerleri, “guys” 

ve “men” ayrımı üzerine derlediği mizah gösterisinde oğlan ve erkeğin iki farklı erkek 

kalıbı olduğuna dikkat çeker (Bronner, 2005: 2 ) Bronner’ın ifadesinde, “guys” henüz 

olgunlaşmamış erkekleri ifade ederken “men” olgunlaşmış, sert, hâkim erkekliğe uygun 

erkeklerin dışavurumudur. Bu Türkçe’ye “erkek” ve “adam” gibi bir anlamda çevrilebilir. 

Bronner’ın çalışmasında derleme ortamı olarak sadece erkeklerin bulunduğu bağlamdan 

ve internetten yararlanılmıştır. Bu çalışmanın neticesinde, erkeklerin kendi aralarındaki 

folklorik konuşmalarda da hâkim erkeklik anlayışı varlığını sürdürdüğü görülür.  

 

2.4. ERKEKLİK ARAŞTIRMALARI HAKKINDA ÇALIŞMALAR 

Türkiye’de erkeklik alanında yapılmış ilk çalışmalardan biri, Seçil Büker, Oğuz Onaran, 

ve Ali Atıf Bir tarafından “Eskişehir’de Erkek Rol ve Tutumlarına İlişkin Alan 

Araştırması” adıyla (1998) hazırlanmıştır. Psikoloji alanında yapılmış bu çalışma, 

erkeklerin ev içindeki konumlarını, aile üyeleriyle ilişkilerini, erkeklerin sert ve kadın 

karşıtı olmalarını erkek rolü açısından incelenmiştir. Araştırmada kadınların, gençlerin ve 

eğitim düzeyi yüksek olanların cinsiyet açısından daha “eşitlikçi” bir tutuma doğru 

değiştiklerini sonucuna varılmıştır. Aile reisinin erkek olması gerektiğini söyleyenlerin 

oranı %77, erkeğin evin direği olması gerektiğini vurgulayanların oranı %86,6, erkeğin 

en önemli görevinin aileyi korumak olduğunu söyleyenlerin oranı %95,6’dır. Bu 

araştırmadan erkeğin “koruyucu, kollayıcı” rolünün vurgulandığı belirtilmiştir. Paranın 

harcanması ve denetlenmesi konusunun da erkeğin sorumluluk alanı içinde görüldüğü 

sonucuna ulaşılmıştır. Ayrıca ev işinin kadınların işi olarak görüldüğü belirtilmiştir. 

Dolayısıyla bu çalışma toplumsal kabuller çerçevesinde erkekliğin, geleneksel rollerde 

erkeklerin aileyi koruyan baba şeklindeki inşasını net bir şekilde ortaya koymuştur. Öte 



44 
 

yandan geleneksel toplum yapısı doğrultusunda, masallarda da erkeklerin ev içindi 

dışarıdan gelecek tehlikelere karşı koruması beklentisi yaygındır. 

Toplumsal düzlemde kamusal ve özel alana yönelik kadın erkek ayrımı hakkında bir diğer 

araştırma, Gönül Demez tarafından 2004 yılında hazırlanan “Toplumsal Süreçte Değişen 

Erkeklik İmgesi” adlı yüksek lisans tezidir. Ayrıca Demez, “Kabadayıdan Sanal 

Delikanlıya Değişen Erkek İmgesi” adlı kitabında da yüksek lisans tezine yer verir. 

Toplumsal cinsiyet sistemine uygun davranmayan bireylerin toplumdan dışlandığı ifade 

edilir. Geleneksel cinsiyet sistemi erkekler “akılcılık, bağımsızlık, hükmetme, 

saldırganlık, hareketlilik, bireycilik, rekabet, nesneye ilgi” ile özdeşleştirilirken; kadınlar, 

“duygusallık, bağımlılık, pasiflik, besleyicilik, yardımseverlik, duyarlılık” ile 

özdeşleştirilmiştir (Demez, 2004: 206). Klasik ataerkilliğin kapitalleşme ve yoksullaşma 

sonucu çöküşü ile genç erkeklerin üzerindeki yaşlı erkek otoritesi azalmış, kadınların ev 

içi konumu göreceli olarak iyileşmiştir (Demez, 2004: 208). Çalışmada, ataerkilliğin 

çöküş sebebi kadınlar olarak görülmüş, buna gerekçe olarak kadınların ev içi ve kamusal 

alandaki iş yükünün genel olarak artması gösterilmiştir. Dahası, internet ortamındaki 

erkek tanımları da incelemiş, internet ortamında erkeklerin yeni erkeklik tanımları ve 

manifestoları yayınladıkları belirtilerek yeni bir erkeklik arayışında oldukları 

vurgulanmıştır. Toplumsal olarak erkeklerden beklentilerin başkalaşması, rollerin 

değişmesi ve anlamsızlaşması ancak yerine doldurulacak başka roller bulunamaması ve 

kadınların kamusal alanda etkin olarak yer alması erkek bunalımı (Demez, 2004: 206) 

olarak tanımlanmıştır. 

Bu noktadan uyarınca benzer şekilde “Erkeklik En Çok Erkeği Ezer” başlıklı yazısında 

Tayfun Atay (2012: 11- 12) “hâkim erkeklik klişesinin; sertlik saldırganlık, şiddet, öfke 

ve en önemlisi uzlaşmazlık olduğunu belirtir ve erkeklik tanımlama girişimlerinin dört 

başlık altında toplandığı; tüm kadınsı davranış ve özelliklerden kaçınma, başarı- statü 

kazanımı ve ekmeğini kazanma yetkinliği; güç, güven ve bağımsızlık; saldırganlık, şiddet 

ve cesaret” şeklinde sınıflandırır. 

Konuya farklı cepheden yaklaşan, ataerkillik kavramının uluorta, fazla geniş ya da dar 

veya maçoluk olarak kullanılmasının yanlış olduğunu belirten Ayşe Saraçgil ataerkilliği, 

toplumların dünyayı anlama şekillerini, toplumsal deneyimleri ve iktidarın mekanizma 

yapılarının tümünü kapsadığı görüşündedir. Saraçgil, “Bukalemun Erkek: Osmanlı 



45 
 

İmparatorluğunda ve Türkiye Cumhuriyeti’nde Ataerkil Yapılar ve Modern Edebiyat” 

(2005) adlı çalışmasında, Osmanlı İmparatorluğu’ndan Türkiye Cumhuriyeti’ne uzanan, 

modernleşme sürecindeki toplumsal değişimin yer aldığı edebî eserleri, ataerkillik 

ekseninde değerlendirir, böylece, Kemalist devrimlerin edebiyatta kuvvetli ataerkil 

yapıyla karşı karşıya kaldığına ve bu yapının kırılmasının güçlüğüne dikkati çeker. 

Sosyoloji alanında eleştirel erkeklik üzerine çalışma hazırlayan Özge Zeybekoğlu’nun 

çalışması “Toplumsal Cinsiyet Bağlamında Erkeklik Olgusu” (2013)’dır. Bu çalışma 

neticesinde, eleştirel erkeklikleri değerlendirir ve yeni ideal erkek modelini ve 

metroseksüellik kavramını inceler. Toplumun farklı iktidar ilişkileri içerisinde farklı sınıf, 

etnisite, dinsel cemaat, yaş, meslek gruplarında farklı erkeklerin varlığı olduğu halde “tek 

ve doğal erkek hali” nin temsil edildiğini Serpil Sancar “Erkeklik İmkânsız iktidar” 

(2014) adlı çalışmasında, vurgulamıştır. Toplumsal olarak farklı iktidar ilişkileri 

neticesinde oluşan farklı erkekleri Sancar, “toplumsal sınıf, etnik ve dinsel cemaat, yaş, 

meslek grubu” olarak ayırır. Sonuç olarak; Sancar yaşlı erkeklerin dışlandığını ve bu 

sebeple “aile parası kazanan genç erkekler”in toplumda karar verici otorite konumuna 

geldiği tespit etmiştir. Toplumsal olarak babadan oğula otorite değişimi yaşanmıştır. 

Genç erkeklerin otoriter ve karar verici konumu, hayatı yaşamak istemelerine, evliliklerin 

azalmasına ve dolayısıyla babalık deneyiminin kuşaktan kuşağa aktarımının zorlaşmasına 

neden olmuştur. Bu durum erkeklik krizi yaratır. Bu erkeklik krizi, aile krizine 

dönüşmekte ve kamusal alanda da bu şekilde temsil edilmektedir. 

Erkeklik kavramına ilişkin bir başka çalışma da Ayşe Kudat tarafından “Tarihten 

Günümüze Erkek Cinselliğinin İstismarı” (2017) adıyla yayınlamıştır. Bu eser, 

erkeklerde çocuk yaşta başlayarak 15-25 yaş arasında doruğa çıkan istismarlar hakkında 

önemli bulgular içermektedir. Kudat, zorla pazarlanan kız ve erkek çocuk ve gençlere 

yapılan bu istismarın yaşanabilir bir toplum için tehlike içerdiğini söylemektedir. Ayrıca 

bu konu erkeklik üzerine yoğunlaşan araştırmalar tarafından göz ardı edilmiştir. Bu 

sebeple, bu çalışma erkeklik araştırmalarına farklı ve gerçek bir perspektif sunarak çözüm 

yolları önermektedir.  

Emrah Tunç tarafından hazırlanan (2020) “Anadolu Sahası Türk Halk Hikâyelerinde 

Erkeklik Temsilleri” ise halk hikâyelerinde erkekliğin kuruluşu, ideolojileri, kurumları ve 

performansı üzerinedir. Bu çalışmada, hikâyeler içerisinde erkekliğin geleneksel kültür 



46 
 

içerisindeki sosyo-kültürel anlamlardaki söylem ve stereotiplerin, performansların 

niteliğini etkileyen bu “önermelerin”, eleştirel erkeklik çalışmalarının kuramsal çerçevesi 

içerisinde tartışmaya açar. 

Connell erkekler arasında var olan cinsiyet normlarını ve erkeklik tanımlarını incelediği 

kitabını erkeklik sosyolojisi bağlamında yazmıştır. 1995 yılında basılan kitabında 

amacının; modern Batı’daki erkeklik çalışmaları tarihinin izini sürmek, erkeklik kuramını 

toplumsal cinsiyet kuramı ile bağdaştırmak, dört grup erkeğin yaşamını değişim süreçleri 

ile incelemek, Batılı erkekliklerin siyasi tarihini birleştirmek, toplumsal cinsiyet eşitliği 

siyaseti için stratejiler önermek (Connell, 2019: 9-10) olduğunu belirtir. Erkekliğe 

feminist perspektiften bakan Gardiner ise “Men, Masculitinies and Feminist Theory 

(2002)” adlı bir çalışma ortaya koyar. Feminist teorinin, cinsiyet eşitliği hedeflerinde 

erkek ve erkeklik üzerine geliştirdiği bakış açısının geleneksel erkekliğin bazı yönlerini 

onayladığına, bazılarını eleştirdiğine ve bir kısmını görmezden geldiğine dikkat çeker. 

Günümüz erkeğinin masallardaki erkek imgelerinden ders çıkarması gerektiği üzerine 

görüşler ifade eden Bly, “Iron John: A Book About Men” kitabında, popüler kültür 

tarafından empoze edilen yetişkin erkek imgelerinin yıpranmış olduğunu, gerçek hayatta 

bir işe yaramayacağını söyler. Geleneksel kültür bağlamında yaratılmış peri masallarının, 

nesiller boyu kadın ve erkek imgelerini taşıması nedeniyle Hans Christian Andersen 

tarafından yazılmış masallardan, daha güvenilir olduğunu (Bly, 2004: Önsöz) vurgular. 

Bly, kitabında erkek erginlenmesine odaklandığını ancak erkekleri kadınlara karşı 

durmaya veya yüzyıllardır süregelen aşağılanmış kadın temsillerine geri dönmeyi, kadın 

hareketine meydan okumayı amaçlamadığını belirtir; amacı erkeklere geleneksel anlatılar 

neticesinde geleneksel rolleri anlatarak güven kazandırmaktır. Bly, erkeklerdeki kederin, 

Sanayi Devrimi’nden bu yana giderek arttığını ve artık göz ardı edilemeyecek bir 

seviyeye ulaştığını söyler. Bly’ın görüşleri folklor ve toplumsal cinsiyet alanında, 

çalışmalarında cinsiyetçilik odluğu gerekçesiyle tartışma yaratır.  

Masallardaki erkekler üzerine kapsamlı ve bağlamsal bir çalışma yapmış olan James 

Taggard, bu açıdan kayda değer bir isimdir. Taggard, “The Bear and His Sons: 

Masculinity in Spanish And Mexican Folktales (1997)” başlıklı çalışmasında popüler 

İspanik halk masallarının Meksika ve İspanya’daki masallardaki erkekliği temsil ve 

yeniden üretme modellerini incelemiştir. Bu çalışmada iki masal anlatıcısı erkeğin diğer 



47 
 

kadınlarla ilişkisine odaklanılmıştır. Çalışmada Orta Meksika’da konuşulan diller olan 

İspanyolca ve Aztek dili olan Nahuat dili yer almaktadır. Taggard çalışmasında 

anlatıcıların bireysel hikâyelerini ve hayat deneyimlerini de masallarla birlikte 

değerlendirir. Böylelikle Meksika, Sierra Narte de Pueblo’daki Nahuat dilini konuşanlar 

arasındaki iki farklı grubun erkekliği inşa etme yollarını, erkekliğin kültürel oluşumunu 

analiz etmiştir. Çalışma kapsamında, Meksika’da ve İspanya’da 1968-1984 yılları 

arasında alan araştırması yapılmıştır. Psikanalitik ve bağlamsal kuramdan 

yararlanılmıştır. Araştırma sonucunda Taggard, kapitalizm ve komün hayat arasında 

kalmış erkeklerin ruhsal bunalımını bir masal atası olan Nacho’nun temsil ettiğini tespit 

etmiştir. Öte yandan bir başka masal atası olan Florencio geniş aile içerisindeki ilişkilere 

referans noktası oluşturan erkekliği temsil etmektedir. 

Erkekliklerin siyasetteki konumunu inceleyen Michall Messner tarafından ele alınan 

“Politics of Masculinities: Men in Movements” (1997), üç faktörün etkili olduğuna 

değinir. Bunlar; kurumsal ayrıcalıklar, erkeklik maliyeti ve erkeklikler arasındaki 

eşitsizliklerdir (Messner, 1997: 12). Bu çalışmada çağdaş sekiz erkeklik hareketine yer 

vererek üç faktörden hangisinin ön planda olduğunu tartışır. Çalışma, erkeklikler 

arasındaki iktidar ilişkileri ve eşitsizlikleri ele alması bakımından kayda değerdir. 

Hâkim erkeklik ideolojisi ve öteki erkekliklerin kurgulanışlarındaki farkları inceleyen 

Ken Clatterbaugh, “Contemporary Perspectives on Masculinity” (1996) isimli 

çalışmasında, yedi farklı erkek biçimlerini değerlendirir. Erkekliğe ilişkin muhafazakâr, 

liberal, radikal, erkek hakları hareketi, manevî gelişim arayışındakileri, siyahî ve eşcinsel 

erkeklikleri araştırır. Erkeklik algılarına yönelik farkındalığı değerlendirerek siyaset 

teorisini kurar. Öte yandan, Arthur Brittan, “Masculinity and Power” isimli kitabında 

(1991) ev içine yönelik siyasetin ve ekonomik hareketliliğin hâkim erkeklerin 

egemenliğinde olduğunu söyleyerek erkekliği ve ataerkilliği inceler. Bu çerçevede erkek 

hegemonyasını, ataerkil toplumdaki güç ilişkilerini, en küçük toplumsal birim olan 

aileden başlayarak irdeler. 

Konuya erkeklerin, ataerkil sistemin kötü sonuçlarına maruz kalmaları bakımından 

yaklaşan araştırmacılar da vardır. Bu çerçevede, erkeklere dayatılan rollerin eziciliğini 

vurgulayan Herb Goldberg’in Türkçeye “Erkek Olmanın Tehlikeleri (2018)” adıyla 

çevrilen kitabı, erkeklerin ayrıcalıklarının dezavantajları hakkındadır. Goldberg, 



48 
 

erkeklere yüklenen hırslı olma, rekabetçi olma, duygularını yansıtmama gibi erkekliğini 

kanıtlamaları için toplumun beklentisi üzerine gelişen “erkek” rollerini tartışır. 

Goldberg’in, erkeklerin kendilerinden beklenen yükümlülükleri yerine getirmekte 

intihara varacak kadar zorlanmalarına dair bulgular elde ettiği çalışması, erkek 

araştırmalarında hâkim erkeklik anlayışının erkeklere verdiği duygusal zarara dikkat 

çekmesi açısından önemlidir. 

 

2.5. TÜRK TOPLUMUNDA CİNSİYET ALGISI 

Toplumsal sistemde ataerkillik, erkeğin yönetici olduğu, anaerkillik ise kadının yönetici 

olduğu yaşam biçimlerine karşılık gelmektedir. Çoğu toplumda özellikle ataerkil sistemin 

hâkim olduğu ve bunun normal olduğu kabul edilir ancak ataerkillik kültürel, toplumsal 

ve tarihî şartlar uyarınca gelişmiştir. Anaerkillik günümüz toplumlarında yaygın bir 

sistem değildir. Buna rağmen, günümüzden binlerce yıl önce avcı-toplayıcı toplulukların 

çoğunlukla anaerkil bir yapıda olduğu görüşü hâkimdir. Ekonomi, aile içi görev 

dağılımını etkileyen, cinsiyet rollerinin başat belirleyicisidir ve anaerkillik, temelde 

kadının ekonomide büyük pay sahibi olduğu bir sistemdir. Dolayısıyla kadının 

ekonomide payının büyük olduğu sistemlerde, kadın toplumsal olarak kural koyucudur. 

Anaerkil dönemin paleolitik çağda ortaya çıktığı kabul görmüş düşüncedir. Bu bağlamda 

Nesrin Kolankaya-Bostancı, toplayıcılık işleminin %65’ini kadınların oluşturduğu, 

%35’inin erkeklerin avcı konumunda olduğu paleolitik çağa vurgu yaparak beslenme 

ekonomisinin çoğunluğunun kadınların elinde olduğunu belirtir. (akt: Kolankaya-

Bostancı, 2014: 191) Yaklaşık 12.000 yıl önce bitmiş olduğu kabul edilen bu çağ, insanlık 

için uzun bir süreci içine alır. Dolayısıyla, bu zaman diliminde avcılık-toplayıcılıkla 

hayatta kalındığı ve iş bölümünün çoğunluğunu kadınların oluşturduğu görülür. Böylece, 

bu durum ataerkillik ve anaerkillik çalışmalarında başlangıç noktasını işaret eder. 

Türk toplumunda geçmişten bugüne toplumsal cinsiyet algısını anlamak, kadınlık ve 

erkeklik kabulleri arasındaki farkların belirleyicisi olan sürecin seyrini ana hatlarıyla 

görmeyi gerekli kılmaktadır. Bu bağlamda, Ziya Gökalp’e göre şamanizmde kadınların 

kutsal algılanışının nedeni, aslında eski Türkler’in feminist olmalarıdır (Gökalp, 1976: 

158). Eski Türklerde feminizmin var olup olmadığını saptamak mümkün olmasa da 



49 
 

anaerkil dönemden ve dolayısıyla kadın hakimiyetinden söz edilebilir. Çobanoğlu’nun 

Türklerde anaerkil bir dönem yaşandığını, mağaraları ısıtmak ve yabani hayvanlardan 

korunmak için ateşe bağlı ocak kültünün, onun etrafında şekillenen kandaş ailenin ve 

anaerkil yapının varlığına dikkat çeken sözleri (Çobanoğlu, 2003: 29) Gökalp’in 

düşünceleri ile paralellik taşımaktadır. Şamanizm çerçevesinde kadının başat rolünü 

vurgulayan Abdülkadir İnan ise bazı kadın şamanların erkek şamanlardan daha kuvvetli 

olduğunu ifade eder. Yakutlarda, şamanlık kadınlara has bir sanat olarak görülür, erkek 

şamanlar özel cübbe olmadığında kadın giysisi giyer, özel cübbe kullanırken kadın 

göğüslerini temsilen yuvarlak madenî parçalar takar, uzun saç bırakır (İnan, 2013: 89-

90). Öyleyse şamanizmin eski dönemlerinde, şamanlar çoğunlukla kadındır ya da erkek 

şamanlar kadın bedenini taklit eder. Dolayısıyla, şamanizm uygulamalarında da kadın 

bakış açısıyla örülmüş bir yaklaşım hâkimdir. Benzer şekilde, Mihály Hoppál erkek 

Türkmen şamanının, kadın elbisesi giyerek şamanlığı icra ettiğinden bahseder (Hoppál: 

136). Yalnız, kadının ekonomi odaklı toplumsal örgütlenme ve şamanizm çerçevesindeki 

hâkimiyeti uzun sürmeyecektir; zamanla demirin keşfi, anaerkil düzenin ataerkil düzene 

dönüşmesine sebep olacaktır. Çobanoğlu, demirin keşfiyle kadının ikinci plana 

düştüğünü, “demir” ve “demirci” kültlerinin oluştuğunu, Umay yerine Gök Tanrının öne 

çıktığını ve kadınlara ait olan kamlığın erkek dünyasında da görünürlük kazandığını 

belirtir (Çobanoğlu, 2003: 29). Dahası Çobanoğlu bu durumun, iyiyi güzeli bereketi 

temsil eden Umay algısının ataerkil sistemden etkilenerek kötüyü, yıkıcıyı, tehlikeliyi 

temsil eden Albastı ruh tasarımına dönüşmesine yol açtığını ifade eder. (Çobanoğlu, 

2003: 88). O halde, demirin keşfi ve kullanımının yaygınlaşması ekonomik görünürlük 

ve güç çerçevesinde Türk erkeğini kadının önüne geçirmiş; erkek, kamlık gibi toplumsal 

olarak önemli bir kurumu bile büyük ölçüde kadının elinden almıştır. Dolayısıyla bu 

dönemden sonra erkeklerin güç ve iktidarda giderek daha fazla söz sahibi oldukları 

söylenebilir. 

Bununla birlikte, Türk mitolojisinde kurt dişi olarak tasavvur edilir. Göktürkler’in kurttan 

türeyiş destanında çöle atılan çocuğu dişi kurt emzirir ve çocuk büyüdüğünde Hun 

hükümdarının komutanı olur ve ardından o, Wu-sun kralı olarak karşımıza çıkar (Ögel, 

2000: 14). Göktürk Devleti’ni kuracak olan Kaoçı Kağan’ının iki (bazı kaynaklarda üç) 

kızı vardır ve bu kızlardan en küçüğü kurtla evlenerek soyunu devam ettirir (Ögel, 2000: 

18). Göktürkler’in kökeni hakkındaki bir diğer efsanede dişi kurt, Türkler’in soyunu 



50 
 

devam ettiren çocuğu doğuracaktır (Ögel, 2000: 20). Göktürklerin kurttan türeyişi ile 

ilgili başka bir efsanede ise dişi kurttan yeni bir soy türediği görülür (Ögel, 2000: 26). 

Türkleri yok olmaktan koruyan ve hayatta kalmalarını sağlayan kurdun dişi olması 

durumuna, mitolojik anlatılarda sıklıkla rastlanır.  

Destanlarda kadın, ata biner, ok atar ve toplumsal statü bakımından erkeklerden farkı 

yoktur. Oğuz Kağan Destanı’nda ise yenilen Oğuz Kağan’a bir kadın yol göstererek zafer 

kazanmasını sağlamıştır. Özellikle Dede Korkut Destanı’nda kadınların kamusal hayatta 

var olmaları, ata binip ok atmaları gayet normaldir. Kadınlar ne sözel kültürde yaşayan 

anlatılarda ne de yaşamın içerisinde ikincil ve edilgen bir konumda değildir.  

Toplumsal paylaşım ortamı olarak ritüeller kadın görünürlüğünün en yüksek olduğu 

ortamlardır. Buna yönelik olarak Eski Türk dinindeki ritüelleri aktaran Emel Esin, gök 

ritüellerinde kadının şarap sunduğu düşünülürken, ilahiler söylediği ve davul çaldıklarına 

vurgu yapar (Esin, 2001: 114). Kına gecesi ritüellerini metinlerarası bağlamda irdeleyen 

Şirin Yılmaz, ritüellerdeki, “toplumsal kabullerin korunarak kuşaklar arasında 

aktarılmasına olanak tanıdığını” vurgular. Öznellik ve zihniyet kabulleri çerçevesinde 

ritüel yapısı, farklı anlamlar yüklenerek dönüşse bile geçmişi, bugünü ve yarını birbirine 

bağlar (Yılmaz, 2020: 125). 

Arkeolojik veriler Eski Türklerde kadının savaşçı olduğunu ortaya koymuştur. Bu 

duruma örnek olarak Esin, kadın savaşçıların resmedildiği steller de bulunduğunu 

vurgular (Esin, 2001: 60). Ön Asya üzerinde yayılmış, Türk olduğu ifade edilen 

Sakalar’ın (Togan, 1981: 409) Perslerle mücadelesini anlatan İlhami Durmuş ise 

Tomris’in Kyros’un toprakları ele geçirme isteğini anlayınca reddettiği ve bunun 

neticesinde, Tomris’in emrindeki Massaget ordusuyla Pers ordusunun ağır bir yenilgiye 

uğratıldığını Herodotos’tan aktarır (Durmuş, 1997: 50). 

Türk kadınlarının hükümdar olması, devletin başına geçmesi, devlette söz sahibi olması 

ve yönetimde yer alması alışılmadık değildir. Delhi Merkezli Türk idaresinin başına 

geçen Raziye Begüm Sultan (1236-1240) hükümdar olan ilk Müslüman Türk kadınıdır. 

Hükümdarlığı dört yıl sürer. Melis Savaş’a göre, Raziye Sultan’ın tahta geçmesini uygun 

bulanların düşüncesi, “kutsuz oğuldan, kız iyidir” zihniyetinden kaynaklanmaktadır 

(Savaş, 2020: 25). Babası İltutmuş’tan devlet töresini öğrenerek büyüyen, ayrıca 



51 
 

çevresinde zekâ, cesaret, bilgi, dürüstlük, kahramanlık, savaşçılık, iyi huyluluk 

özellikleriyle tanınan Raziye Begüm, Salim Cöhce’ye göre mecliste destekçileri 

çoğunlukla erkek olan ve halk tarafından sevilen, sayılan bir hükümdar olarak son derece 

değerli bir kadın varlığını temsil etmektedir (akt: Savaş, 2020: 26). 

Eski Türklerde kimi zaman devlet yöneten bir pozisyonda karşımıza çıkan kadın, kimi 

zaman devletin yöneticisi olan eşi kağanın her koşulda yanında yer alır. İbrahim 

Tellioğlu, Avrupa Hun Türkleri’nde Atilla’nın yanında eşi Arıkan Hatun’un oturmasını 

ve Mete Han’ın yanında eşi Yençi’nin oturmasını, hatun statüsünün bir göstergesi olarak 

kabul eder (Tellioğlu, 2016: 219). Bu bağlamda eski Türk hayatının farklı cephelerine 

ilişkin yoğun bilgi barından Orhun Yazıtları, toplumsal cinsiyet kabulleri hakkında da 

pek çok şey söyler. Yazıtlar eski Türk dilini, devlet töresini, toplumsal yapısını, 

geleneksel yaşayışını içeren en değerli kaynak olarak kadın ile erkeğin toplumsal 

statüsüne referans olabilecek satırlar taşır. Eski Türklerde kağan erkektir. Yazıtlarda da 

bahsedildiği üzere “(Kül Tegin yazıtını doğu yüzünün 11. satırında (kaŋım: ėltėriş 

kaganıg : ögüm : ėlbilge katunug) babam “Elteriş Kağan, annem İlbilge Hatun” (Ölmez, 

2015) şeklinde geçer. Burada da görüldüğü üzere hükümdar baba ve hatun anne aynı 

statüde ve yan yana anılır. Hatta Kül Tegin yazıtının Doğu yüzünün 31.satırda yer alan 

Umay gibi olan sultan annemin talihiyle (Ölmez, 2015: 101)” ifadeleri yer alır. 

Selçuklu Devleti’nde de kadınların yönetimde söz sahibi olduğu ortamlar bulunmaktadır. 

Kuşçu’nun belirttiği üzere, Altuncan Hatun Tuğrul Bey ile evlendikten sonra devlet 

işlerinde sıklıkla söz sahibi olmuş, Sultan Tuğrul’un yardımcısı ve danışmanı olarak 

Sultan’ın kararlarında belirleyici rol oynamıştır (Kuşçu, 2016: 174). Selçuklu 

Dönemi’nde İslamiyet’in Türk toplumunun en küçük birimlerine kadar yayıldığı bir 

dönemi içerir. Her durumda kadınların devlet yönetiminde yer aldığının 

söylenemeyeceğini belirten Kuşçu, bunun hatunun sahip olduğu bilgi, görgü, ileri 

görüşlülükle ilişkili olduğunu ifade eder (Kuşçu, 2016: 178). Altuncan Hatun’un devlet 

üzerinde olumlu ve ilerleme kaydetmeyi sağlayan, yapıcı etkisi olmuştur fakat Tuğrul 

Bey’den sonra tahta geçen Alparslan Bey ve özellikle Melikşah’dan sonra kadınların 

devlet işlerindeki etkinliği giderek azalmıştır. Kuşçu söz konusu azalmanın, Türk devlet 

geleneği yerine İslam devlet geleneğini benimseyen Nizamü’l-Mülk’ün etkisiyle 

gerçekleştiğini belirtir (Kuşçu, 2016: 188). Dolayısıyla, geleneksel Türk dünya 



52 
 

görüşünün aslında İslamî kabullerle örtüşmeyen daha eşitlikçi bir toplum yapısı 

yansıtması, Selçuklu Dönemi’nden itibaren yitirilmeye başlar. Böylece, kadınlar devlet 

işlerinde ve toplumsal hayatta silikleşmeye başlar. 

Selçuklu Devlet geleneğinde görülen kadınların toplumsal hayatta görünürlüklerini 

kaybetmeleri ve etkinliklerinin giderek azalması, Osmanlı Devlet geleneğinde de 

karşımıza çıkmaktadır. Osmanlı Devleti’nde kadın-erkek ilişkileri genel olarak kadının, 

erkeğe ve ailesine bağlı hatta bağımlı olmasıyla ve ailesi üzerinden tanımlanmasıyla 

ilişkiliydi. Osmanlı Devleti’nde kadınlar ve erkekler eşit şartlara sahip değildi; Tekeli’nin 

de belirttiği üzere kadınlar, şer’i yasalar kapsamında, şahitlik kurumunda erkeklerin yarısı 

sayılıyordu ve erkeklere dört kadınla evlenmelerine izin veren aile hukukunda daha az 

değerliydi (Tekeli, 2017: 50). Kentsel alandaki kadınlar ise toplumdan dışlanmış, ev 

dışındaki ortamlarda görünürlüğünü kaybetmişti. Öte yandan Tekeli’ye göre, geleneksel 

yaşamdaki köylü kadınlar, hem tarlada çalışmakta hem de yiyecek hazırlama, kumaş 

dokuma gibi görevleri sürdürmekteydi (Tekeli, 2017: 50). Öyleyse kırsal kesimde kadın, 

hem ev içi üretimde hem de ev dışı üretimde ekonominin faal bir parçasıdır. Osmanlı 

Devleti’nde kadının bu durumu 19. yüzyılın ikinci yarısından sonra değişmeye 

başlamıştır. Siyasal sistemin ekonomi, eğitim gibi alanlarda değişimi toplumsal hayatı, 

aile kurumunu kadının lehine etkilemiştir ancak bu değişim, şehirli kadınlarla sınırlı 

kalmıştır. Tanzimat Dönemi’nde Rüşdiye programıyla, kız çocukların eğitimine yönelik 

çalışmalar yapılmıştır (Öztürk, 2008: 301). Tanzimat Fermanı’yla başlayan dönemde 

Batılılaşma etkisi kadınların ailevî ve toplumsal rollerini tartışmaya açmıştır. Bu 

doğrultuda Ahmet Midhat Efendi, Namık Kemal, Recâizâde Mahmut Ekrem gibi yazarlar 

kitaplarında kadın ve aile içi çatışmaları işlemişlerdir. 19.yüzyılın sonlarında, Fatma 

Aliye, Halide Edip Adıvar gibi önemli kadın yazarlar ortaya çıkmıştır. 

Tekeli ise kadınların gündelik hayatlarının değişiminin Osmanlı Devleti’nin savaş 

yıllarında gerçekleştiğini ve bu sırada kadınların geleneksel rollerinin dışına çıktığını 

söyler (Tekeli, 2017: 52). Kurtuluş Savaşı’nda cinsiyet rolleri genişlemiş, kadın-erkek 

kurtuluş ideali ekseninde birlikte mücadele vermiştir. Savaşın ardından Tekeli’ye göre, 

Türk kadınından, ev içiyle sınırlanmış ve çok sayıda çocuk yapmasını öngören toplumsal 

rollerine geri dönmesi beklenmiştir (Tekeli, 2017: 52). Kadınlardan beklenen ev içi roller 



53 
 

çocuk doğurması, bakması ve siyasete karışmaması evin içinde sınırlı kalması olsa da 

onlar savaşın ardından kurulan Türkiye Cumhuriyeti’nde siyasî haklar elde etmişlerdir  

Osmanlı Devleti Dönemi’nden sonraki yaşayış şeklinde Türk toplumun içerisinde 

varlığını sürdüren cinsiyet rollerini anlamak için öncelikle cumhuriyet ideolojisiyle 

değişen toplumsal yapıya da bakılmalıdır. Türkiye’de cumhuriyet ideolojisi 

doğrultusunda kadınlara siyasi haklar verilmeye başlanmıştır. 1924 anayasasında erkekler 

ile kadınlara eşit siyasî haklar verilmediğini belirten Belkıs Konan, yine de Tevhid-i 

Tedrisat kanunu ile laik bir eğitim anlayışı getirildiğini ve her iki cins için eşit eğitim 

hakları tanındığından, 1926’da Medenî Kanun yürürlüğe konularak çok eşliliğin kaldırılıp 

tek eşlilik, boşanma gibi kadınları aile içerisinde korumaya yönelik yasaların yürürlüğüne 

girdiğine dikkat çeker (Konan, 2011: 167). Kadınlara siyasî haklar tanıma öncelikle 1930 

yılında belediye seçimlerine katılma hakkıyla tanınmıştır. Konan 1934 yılında aydın 

kadınlardan oluşan bir grubun gösteri yaparak siyasî haklarını talep ettiklerini 

vurgulamıştır. Atatürk’ün kanun teklifi hazırlatması üzerine, genel seçimlerde, 5 Aralık 

1934’te, kadınlara seçme ve seçilme hakkı verilmiştir. Bu önemli kanundan sonra kadın 

hakları Türkiye’de erkeklerle eşit şartlara gelmiştir. Atatürk’ün eğitim hakkı bile olmayan 

kadınlara, siyasî haklar vermesi sadece Türk toplumu için değil dönemdeki diğer 

toplumlar için bile ileri görüşlü bir harekettir. Atatürk’ün Türk kadınına armağan ettiği 

bütün bu haklar, Türk kadınının öğrenme hevesli olması neticesinde ivedilikle 

benimsenmiştir.  

Siyasî alanda kadın hakları tanınmasından sonra, tartılmalar ev içine dönmüştür ve Türk 

kadınının aile içindeki konumu tartışılmaya başlanmıştı. Böylece, kadınlar hakkındaki 

tartışmalar kamusal alandan ev içi alana yönelmiştir denilebilir. Kimi bölgelerde kadın-

erkek uzak alanlar var olmaya devam etmiştir. Sancar, kadın ve erkeğin birbirinden uzak 

toplumsal alanda yer almalarının “ataerkil” kültürün önemli bir bileşeni olduğuna dikkat 

çeker (Sancar, 2014: 306). 

Günümüzde Batı’da ve Türkiye’de kadının ev içindeki konumu, evde işlerin dağılımı, 

çocuk bakımı gibi konular farklı bakış açılarıyla tartışılmaya devam etmektedir. Ataerkil 

kültürün kadınlar ve erkekler açısından yarattığı sorunlar bugün de varlığını sürdürür. 

Çobanoğlu, özellikle erkek egemen yapıdaki atasözlerimizin kadınlar ve erkekler 

açısından folklorun sosyo-kültürel zemininde tartışılmaya ihtiyaç olduğunu belirtmiştir 



54 
 

(Çobanoğlu, 2015: 388). Erkek egemen yapının değerlendirilmesi baskılanan kadınların 

ve erkeklerin sorunlarının tartışılmasını ve çözüme ulaştırılmasını sağlayabilir. 

 

2.6. TOPLUMSAL CİNSİYET VE FEMİNİZM PERSPEKTİFİNDEN MASAL 

1970’lerde Amerika’da başlayan feminizm akımından sonra sosyal bilimlerde kadınlara 

yönelik araştırmalar başlamıştır. Bu araştırmalar, folklor alanına da sirayet etmiştir. 

Folklorun ana taşıyıcılarının kadınlar olduğunu belirten Mehmet Ali Yolcu, “kadın 

folkloru” kavramının “kadının icra ettiği, merkezinde yer aldığı” folklorun toplumsal 

cinsiyet tabanında araştırılması olarak adlandırıldığını vurgulamıştır (Yolcu, 2019: 65). 

Folklorda araştırma ve değerlendirme süreçleri kadar kültürel bilginin derlenme süreci de 

önemlidir. Yolcu, folklorda kadın çalışmalarının ele alınırken araştırmacının, “özcülük” 

tehdidiyle erkek egemen bakış açısına sürüklenebileceğine dikkat çeker (Yolcu, 2019: 

69). Ayrıca, erkeklerin egemen olduğu kültür unsurlarında taşıyıcının erkek olması 

durumunda başlıkta özel olarak erkek şeklinde belirtilmediği ancak taşıyıcının kadın 

olması durumunda özellikle kadın şeklinde belirtildiğini düşünmektedir (Yolcu, 2019: 

66). Çalışmalarına cinsiyet katması durumunda erkek egemen toplumun düşüncesine göre 

vurgu yapılması özellikle cinsiyet araştırmacılarının dikkat etmesi gereken bir konudur.  

Masallar sıklıkla kadınlarla anılan bir türdür. Dolayısıyla masallarda sıklıkla kadınlarla 

ilgili çalışmalar yapıldığı görülmüştür. Bu çalışmalar yoğunlukla kadınların masallardaki 

toplumsal konumu ve ataerkil sistemde ikincil plana atılması üzerinedir. Toplumsal 

cinsiyet ve feminizm çerçevesinde masallar, sözlü kültürün nesiller boyunca aktardığı 

erkek egemen bakışı bağlamsal olarak yaşatır. Böylece masallar, ataerkil ve hâkim 

erkeklik algısını öne çıkararak kadını ikinci plana iten yaratımlar gerçekleştirir. 

Masallarda “ev içi” ve “kamusal” alan ayrımına dikkat çeken Evrim Ölçer, 2003 yılında 

“Türkiye Masallarında Toplumsal Cinsiyet ve Mekân İlişkisi” adlı hazırladığı yüksek 

lisans tezinde masalları toplumsal cinsiyet teorisiyle çözümler. Bu tezi gözden geçirerek 

“Masal Mekânında Kadın Olmak: Masallarda Toplumsal Cinsiyet ve Mekân İlişkisi” 

isimli çalışmasını hazırlar. Ölçer, masallarda özellikle “kamusal” ve “ev içi” alanlarda 

kadın ve erkek rollerini değerlendirir. Ölçer, masal mekânlarının dönüştürücü mekân 

olduğu fikrine odaklanmış, bu çerçevede, “ev içi” ev içiyle dış dünya arasındaki 



55 
 

“pencere” ve kamusal alan olarak “ev dışı”nın toplumsal cinsiyet açısından kurgulanışını 

incelemiştir. 

Masallarda toplumsal cinsiyet konusunda bir diğer araştırma Melek Özlem Sezer 

tarafından 2017 yılında yapılmıştır. “Masallar ve Toplumsal Cinsiyet” adlı araştırmasında 

Sezer, masalların temelinde yer alan “arzu”yu merkezî konuma alarak toplumsal cinsiyet 

yapısını inceler. Bu araştırma da masallarda kadınların ataerkil sistem tarafından 

ötekileştirildiği sonucuna varır. 

Fransa’da özellikle 17. yüzyılda kadın yazarlar tarafından ortaya çıkan masal yazma 

akımı doğrultusunda, masallarında tabiatla kurduğu bağa odaklanan d'Aulnoy’i inceleyen 

Duggan, 2001 yılında “Nature and Culture in the Fairy Tale of Marie-Catherine 

d'Aulnoy” adlı bir makale yayınlar. d’Aulnoy’un masallarını incelerken, masalların 

kadınların ve erkeklerin doğal olarak eşit kabul edildiği ve aşk duygusunun üstün bir 

şekilde hüküm sürdüğü bir çağda geçtiğini belirtir. 

Grimm masallarında kadınların konuşmalarını inceleyen Bottigheimer, cinsiyet açısından 

sessizlikle ilgili nicel bir araştırma yöntemi kullanır. Grimm masallarında "iyi kız"ların 

çoğunlukla doğrudan konuşmadıklarını sessiz kaldıklarını ve bu sessiz kadınların dil ve 

özerklik arasındaki ilişkiyi ortaya koyduğunu söyler. Masallarda özellikle iyi olduğu 

vurgulanan kadınlar, ataerkil sistemin isteği ile kasten sesi kesilen kadınlardır. Böylece 

kadınlar dileklerini doğrudan söylemezler; edilgen bir ifade kullanırlar (Bottigheimer, 

1987). 

Masallarda yer alan bedenlerle ilişkili tanım ve vücut parçalarını sayarak gruplandıran 

Jeana Jorgensen “Gender and The Body in Classical European Fairy Tales (2012)” adlı 

tezinde sayısal bir yaklaşım kullanmıştır. Araştırmacı, isimler ve sıfatlar arasındaki 

benzerlikleri, masallardaki kadın ve erkek cinsiyetine göre listelemiş ve istatistikler 

çıkarmıştır, masallarda geçen kadın ve erkek bedenlerine ait bedene özgü bölümler 

hakkında da liste oluşturmuştur, ayrıca her masal için 13 veri noktası belirleyerek verileri 

kaydetmiştir (masal adı, koleksiyon, yazar, anlatıcı, derleyici, yazma/derleme yılı, 

yayınlanma yılı, masal türü, bölge, dil, cinsiyet, koleksiyoncunun cinsiyeti, editörün 

cinsiyeti, karakterin cinsiyeti). Jorgensen, söz konusu çalışmasında her masalda bedenden 

söz edildiğinde kaydetmek için ise 14 veri noktası oluşturmuştur. Metinler (isim, sıfat, 



56 
 

metin çerçevesi, sayfa numarası, cinsiyet, genç/yaşlı, yüksek/düşük, alıntılanan konuşma, 

cilt tonu pozitif/negatif değer, grotesk, şiddet, çıplaklık, hareket) "yüksek" ve "düşük" 

sosyal statüyü ifade ederken, "genç" ve "yaşlı" karakterin yaşını ifade eder: Genç 

karakterler çocuk doğurma yaşında veya daha küçükken, yaşlı karakterler çocuk doğurma 

yaşının üzerinde olarak veri noktasında yer almaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



57 
 

3. BÖLÜM: ELÂZIĞ MASALLARI ÖRNEKLEMİNDE ERKEK 

BEDENİNİN İNŞASI 

Erkekler ve erkekliğe yönelik kabuller, ataerkil kültürlerde temel ilke olduğundan, 

hayatın akışında normalleştirilmiş ve âdeta görünmez hale gelmiş; dolayısıyla kadınlara 

dair meselelere göre daha az incelenmiştir. Toplumsal cinsiyet sorununda genellikle 

kadınlar üzerinden değerlendirme yapılması sebebiyle sorunun temeli kadınlarla ilgili 

görülebilir. Bu bağlamda Çelik, toplumsal cinsiyet eşitsizliğini bütün yönleriyle 

sorgulama, eleştirel bir bakışla anlama ve değişim yönünde irade sergilemekten uzak 

olmamız nedeniyle, toplumsal cinsiyete dair sorunların sadece kadınlarla ilgili 

algılanabileceğine dikkat çeker (Çelik, 2016: 7). Böylece, sadece kadın odaklı sorunlar 

değil; erkek sorunlarının ve hâkim erkeklik algısının öteki erkek ve kadınlarla arasındaki 

ilişkilerin toplumsal cinsiyet perspektifinde yorumlanması ve tartışılması da gereklidir. 

Bu bağlamda Çelik’in de belirttiği üzere erkeğin, toplumsal statüsünü belirleyen 

konumunu ve cinsiyet kalıplarının “erkek üzerindeki etkisini” tartışmak ve bu açılardan 

yaklaşarak çözüm önerileri üretmek uygun bir yaklaşımdır (Çelik, 2016: 8). Öyleyse, 

halkbilimi disiplini çerçevesinde değerlendirilen sözlü türlerde erkeklik algısı, toplumsal 

cinsiyet yaklaşımıyla değerlendirilmelidir. Nitekim, Türkiye’de ve dünyada toplumsal 

cinsiyet alanına yönelen halkbilimciler, kadın folkloru üzerinde yoğunlaştıkları için erkek 

ve erkeklik odaklı çalışmalar yetersiz kalmıştır. Öte yandan kadınlık çalışmalarında erkek 

meselesine, erkeklik çalışmalarında kadın meselesine yer vermemek toplumsal bağlamda 

cinsiyetin konumlandırılmasında, boşluklara yol açar. Dolayısıyla toplumsal cinsiyet 

çalışmalarında konuya bütüncül yaklaşılması gerekliliği, kadınlığın ve erkekliğin sadece 

kendi cephelerinden değil çok yönlü bir bakış açısını zorunlu kılar. Bu bağlamda kültürel 

yapı, kadınlık ve erkeklik tutum ve rollerinin eş güdümlü bir organizasyonu olarak 

karşımıza çıkar. Bu durum, “Anadolu Türkleri’nin Halk Masallarında Erkek ve 

Erkekleşme” başlıklı bu tezde, kadınlara ilişkin tutum ve rol kabullerine de yer vermeyi 

gerekli hale getirir. 

Toplumun, bireyden var olduğu cinsiyete özgü olarak beklediği davranış kalıpları söz 

konusudur. Bu noktada Zehra Dökmen, bunların cinsiyet kalıpyargıları şeklinde 

adlandırıldığını vurgular (Dökmen, 2009: 104). Bu kalıpyargılar neticesinde kadınların 

ve erkeklerin Çağdaş Demren ‘in deyişiyle “ataerkil yapılanma” (Demren, 2001) 

çerçevesinde uyması gereken kabuller vardır. Dolayısıyla, toplumsal olarak, kadınların; 



58 
 

duyarlı, ilgili, sevecen, yumuşak başlı davranması beklenirken erkeklerin; güçlü, baskın, 

otoriter davranışlar sergilemesi kabul edilir. Dökmen’in de belirttiği üzere, cinsiyetler, 

karşı cinsin sahip olduğunu düşündükleri özelliklerin zıddı ile tanımlanırlar. Bu bakış 

açısına göre, kadın cesur olmayandır, kaba konuşmayan ve davranmayandır, erkek de 

duygulu olmayan, narin ve nazik davranmayandır (Dökmen, 2009: 104). “Erkekliğe özgü 

kalıpyargılar, duygusuz, fiziksel olarak güçlü, bağımsız, aktif ve saldırgan gibi 

kelimelerle tanımlanabilir. Öyleyse, hâkim erkeklik, Atay’ın da dikkat çektiği üzere 

erkeklerin “erkek gibi” değil “kadın gibi” tanımlanmaları üzerinden kadını ve kadınlığı 

aşağılamaya yöneliktir (Atay, 2012: 18). Kadın gibi” davranış gösteren erkekler 

“efemine” olarak adlandırılır. Toplumsal kabuller çerçevesinde erkeklerin “kadın gibi” 

davranmaları o erkeği aşağılar, öte yandan kadınların “erkek gibi” davranmaları o kadını 

yüceltir. Dolayısıyla, erkek egemen bakış açısına göre, erkeklik yüceltilen ve 

kaybedilmesi durumunda örselenmesi gerekirken; kadınlık aşağılanan ve yerini erkekliğe 

bırakınca övünç duyulması gereken bir kabuldür. Benzer şekilde davranış kalıplarındaki 

bu durum hakkında Tunç, stereotiplere; sergilenen girişken tutumlardan çekimserliğe 

veya başka bir bağlamda; jest ve mimik tariflerinden sessizliğe kadar uzanan pek çok 

“iletişimsel” durumun, ataerkil söylemin (Müslüman-Türk ataerkilliğinin) çizdiği sınırlar 

içerisinde gerçekleştiği ve bir retoriğe ait rastlantısal bilgi kümeleri olmaktan çıkarak, 

“bilişsel” bir evrenin sistemli parçaları hâline geldiklerini” vurgular (Tunç, 2020: 471). 

Böylece, toplumsal cinsiyet çerçevesinde gelişen kalıpyargılar, rastgele değil; bilinçli ve 

sınırlı tasavvurlardır. Farklı bir yaklaşımla Bronner, eril özelliklerin gelenekler tarafından 

nasıl geliştiğini ve normalleştirdiğini halkbilimi kapsamında araştıranların ilginç 

sonuçlara ulaştıklarını vurgular ve erkeklik özellikleri arasında sertlik, agresiflik, 

bağımsızlık, rekabetçilik, bencillik ve dominantlık yer alsa da bazı erkeklerin bu 

özellikleri, atılgan, hedef odaklı, cesur ve özgüvenli gibi olumlu özelliklere çevirebildiği 

sonucuna (Bronner, 2005: 4) ulaşır. 

Hâkim erkekliğin veya idealize edilmiş erkekliğin özelliklerinden biri Jorgensen’ın da 

belirttiği üzere, erkeklerin davranışlarıyla biçimlenen hayalî erkeklik algısıdır, bu algı 

başarısız olsa bile erkekleri haklı göstermeye yarar (Jorgensen, 2012: 210). Bu haklılık, 

kültürel yollarla ve genellikle bilinçsizce gerçekleştirilir. Hâkim erkeklik, şeffaf veya 

algılanamaz hale gelerek görünmez ve sorgulanamaz bir yapıya bürünür. Bu durumun 

çeşitli sonuçları vardır. Erkeklerde ahlâki tanımlar daha nadir kullanılır, erkek bedenleri 



59 
 

hayâlî bir yapıda inşa edilir. Erkeklik güçlü olmakla bağdaştırılır. Bütün bu toplumsal 

kabuller masallarda da kendini gösterir: Örneklem metin “Elâzığ Masalları” kapsamında 

erkeklik algısı kültürel olarak hâkim erkeklik inşası ile kurulmuştur. Masallarda, hâkim 

olarak kurgulanan erkekler, kadınları ve öteki erkekleri tahakküm altına almaya çalışırlar. 

Bu nedenle; masallarda erkeklerin olgunlaşması ve toplum tarafından statü kazanmaları 

masalın sonunda gerçekleşir. Bu süreçte erkekler masal sonuna kadar olgunlaşırlar ve güç 

kazanırlar. Masallarda erkekler güç ve itibar kazanma amacıyla şiddete başvururlar. Öte 

yandan masallarda erkek bedeni, sağlıklı bir erkek imajı çizmek amacıyla kurgulanır. 

Kısacası, masal anlatıcıları, masalları anlatırken toplumdaki kabulleri ve erkek egemen 

söylemi yeniden yaratırlar. Dolayısıyla, Umay Türkeş Günay tarafından derlenmiş 

masallarda da masalın, yaratıcısının kişisel hayatından etkilendiği ve bu bağlamda masal 

anlatıcısının içinde bulunduğu kültürdeki cinsiyete dair rol, tutum ve davranış kalıplarını 

taşıdığı görülür. Umay Türkeş Günay derlemedeki masalları aktaran masal anlatıcıları 

hakkında şu bilgileri verir: “Masal anlatıcılarının hepsi masal anası ve masal atasıdır. 

Masalları aile büyüklerinden öğrenmişlerdir. Masalcılardan on biri kadın, dokuzu erkektir 

(Türkeş Günay, 2011: 651-652). Ana kahraman olarak değerlendirildiğinde, masal 

kahramanının %65,4 erkek, %34,6’sının kadın olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Dolayısıyla, 

masallarda erkekler yerine kadınların ana kahraman olduğu masalların daha fazla olması 

bekleniyordu. Ama ana masal kahramanının %64’ü erkektir, masal anlatanların ise %64’ü 

kadındır. Burada bir tezatlık görünmektedir: Kadınlar neden ana masal kahramanı erkek 

olan masallar anlatırlar? Bu sorunun cevabı olarak Holbek, kendi çalışmasında erkeklerin 

anlattığı masalların %88’inin eril %12’sinin dişil; kadınların anlattığı masallarda da 

%54’ünün eril, %46’sının dişil olduğuna dikkat çeker (akt: Järv, 2005: 53). Bunun 

üzerine Jarv, Estonya masallarında kadın erkek oranını karşılaştırdığı makalesinde, 

erkeklerin anlattığı masaların %81,7’sinin eril %18,33’ünün dişil; kadınların anlattığı 

masalların %63,0’ı eril, %37,0’ının dişil olduğunu tespit etmiştir (Jarv, 2005: 54). 

Holbek’e göre masallarda erkekler erkek kahramanları tercih ederken kadınlar hem erkek 

hem kadın kahramanları tercih ederler (akt: Järv, 2005: 45). “Bu durum, erkeklerin 

masalları çoğunlukla evden uzak yerlerde ve tamamı erkek izleyicilere anlattığı, 

kadınların ise bunu sadece iç ortamlarda uyguladığı olgularıyla bağlantılı olarak 

görülebilir. (Yaman, 2021: 114)”. Masal anlatıcısı kadınlar erkek egemen kültürde 

yaşamayı normalleştirmeleri nedeniyle “içselleştirilmiş cinsiyetçilik” olarak da 



60 
 

adlandırılan ataerkil kültürün kadınlar üzerindeki olumsuz etkilerini yaşıyor olabilirler. 

Bu açıdan kadınlar erkek egemen kültürde yaşamanın bir dezavantajı olarak erkek bakış 

açısını içselleştirmişlerdir ve bu nedenle masalları erkek bakış açısından anlatırlar. 

 

 

Şekil 1. “Elâzığ Masalları” Örnekleminde Masal Anlatıcılarının Cinsiyetine Dayalı Grafik 

 

“Elâzığ Masalları” başlıklı tezde, kadın masal anlatıcılarının anlattığı toplam masal sayısı 

45, erkek masal anlatıcılarının anlattıkları toplam masal sayısı 25’tir. Ayrıca masal 

anlatma dağılımında masal anlatıcılarının cinsiyetinin anlattıkları masal sayısına oranı 

erkeklerde %35,7 kadınlarda ise %64,3 oranındadır. Burada birden fazla masal kahramanı 

olmayan masallar da her iki cinsiyete eklenerek grafiğe kaydedilmiştir. Ana kahramanın 

%92,7’si genç; %6’sı yaşlıdır. Ana masal kahramanının yaşının belirsiz olduğu veriler 

%1,3 olarak hesaplanmış ve değerlendirmeye alınmamıştır. Bu veriler birleştirildiğinde 

masalı kadınlar anlatsa da ana masal kahramanının yüksek oranda erkek ve genç olması 

sonucunda, masallarda temsil edilen çoğunluğun genç erkekler olduğu tespit edilmiştir. 

Böylece, anlatmalık bir tür olarak masalın, erkek egemen sistemi değerlendirmek üzere 

elverişli bir alan açtığı da tekrar ortaya çıkmıştır. 



61 
 

 

Şekil 2. Elâzığ Masalları” Örnekleminde Ana Masal Kahramanının Cinsiyetine Dayalı Grafik 

 

3.1. ELÂZIĞ MASALLARI ÖRNEKLEMİNDE ERKEK BEDENİNİN NİCEL 

YÖNTEMLE DEĞERLENDİRİLMESİ 

Doğaldır ki toplumsal cinsiyet çalışmaları içerisinde beden ve bedene dair olumlu ve 

olumsuz yaklaşımlar geniş bir yer tutar. Beden, insanın kendi, çevresi ve diğer insanlarla 

kurduğu ilişkinin birincil öznesi konumundadır. Dolayısıyla masallarda cinsiyet fark 

etmeksizin, kahramanların çevreleri ile etkileşimleri bedenleri üzerinden gerçekleşmiştir. 

Böylece beden, gerçeklik algısının bizzat yaşandığı ve yaratıldığı failliğin öznesi 

konumundadır. 

Farklı bir yönden yaklaşan Jorgensen da masallarda erkek bedenlerinin sayıca kadın 

bedenlerinin yarısı kadar tasvir edildiğini tespit etmiştir. Üstelik erkek bedenleri kadın 

bedenlerine oranla daha az yargılanmaktadır (Jorgensen, 2012: 210). Jorgensen, bu 

kültürel mekanizmanın ortaya çıkma nedeni olarak erkek bedenlerinin masallarda 

gizlenmesi ve onlara eklenen betimlemelerin daha nadir düşünülmüş olduğunu ve 

değerlendirildiğini vurgular (Jorgensen, 2012: 211). Jorgensen’in tespitlerinde kadın 

bedeninin görünürlüğünün öne çıkarıldığı, kadın bedenine ilişkin yargılamanın yoğun 

olduğu; dolayısıyla kadın bedenine yönelik ön yargılı bir yaklaşımın varlığı ve güç temsili 



62 
 

eşliğinde normalleştirilen erkek bedeninin anlatı çerçevesinde üzeri örtülerek geçildiği 

izlenmektedir. 

Örneklem metin olan “Elâzığ Masalları”nda ise kadın bedenine dair sıfatlar 116 yerde 

görülmekte, erkek bedenine dair sıfatlar ise 51 yerde geçmektedir. Erkek bedenine dair 

sıfatlar “güzel” (30), “aslan gibi” (11), “çirkin” (2), “bakımlı” (1), “temiz” (1), “boylu” 

(1), “gürbüz” (1), “güçlü” (1), “sülün gibi” (1), “dilber” (1), “hoş” (1), olmak üzere on bir 

ayrı nitelikte karşımıza çıkmaktadır. Kadın bedenine dair sıfatlar; “güzel” (95), “ayın on 

dördü” (5), “çirkin” (5), “hoş” (3), “bezekli” (2), “şişman” (2), “gün parçası” (1), “aslan” 

(1), “şık” (1), “çiçek gibi” (1) olmak üzere on ayrı nitelikte görülmektedir. Görülüyor ki 

Jorgensen’in masallarda erkek bedenlerinin sayıca kadın bedenlerinin yarısı kadar tasvir 

edildiğine dair tespiti “Elâzığ Masalları” örnekleminde elde edilen verilerle 

örtüşmektedir. “Elâzığ Masalları”nda da erkek bedenine yönelik tasvirlere daha az yer 

verilmektedir. 

Ataerkil kültürde görünürlük ve gücün bağlantılı olduğunu belirten Jorgensen, erkek 

bedenlerinin masaldaki görünmezliğinin normal olduğunu vurgular (Jorgensen, 2012: 

211). Brooks’tan aktarma yapan Jorgensen, çıplak erkek bedeninin kahramanlığı 

simgelediği, buna karşılık çıplak kadın bedeninin ise “erkek erotik bakışının bir nesnesi” 

olduğunu öne sürer (Jorgensen, 2012: 211). Masallarda kadın bedeni çıplak kaldığında 

hemen üzeri örtülür. Benzer şekilde, “Bacı Bacı Can Bacı” (Türkeş Günay, 2011: 142-

146) masalında, çıplak kalan kadını paltoya sararlar ve “İki Kardeş” masalında erkek gibi 

davranan kadın havuzda çırılçıplak yüzer ama vücudunu göstermez. Görüldüğü üzere 

masallarda çıplak kadının hemen üzeri kapatılmaya çalışılır; böylece kadın bedeninin 

arzu nesnesi olması ve onun çıplaklığının ayıp, yasak şeklinde aktarılmasına yönelik bir 

söylem geliştirilir. Oysa yine “İki Kardeş” masalında havuzda çırılçıplak yüzen erkek 

kahramana yönelik bu tarz bir davranış görülmez. 

“Elâzığ Masalları”nda sadece erkek kahramanları nitelemeye özgü çeşitli ifadeler söz 

konusudur. Bunlar tekrarlanma sıklıkları bakımından “kel” (154), “asker” (69), “yiğit” 

(50), delikanlı (40), “sakal” (26), “babayiğit” (17), “ordu” (16), “harp” (15) “aslan/aslan 

gibi” (11), av” (8), “akıllı” (7), “tıraş” (5 ya erkekler için ya da erkek kılığına giren 

kadınların erkekleşmesi için), “yumruk” (4), “yara” (4), “bıyık” (2), sünnet (2), 

merhametli (2), baldır(1), güçlü kuvvetli (2), cesur (2), anlayışlı (2), “inat” (2), cevahir 



63 
 

(1), doğru (2), gürbüz (1), pehlül (1), sabırlı (1), kibar (1), okumuş (1), sadık(1), yaman 

(1), aciz (1), zulümkâr (1), sülün gibi (1) şeklinde sıralanabilir. Buradaki kelimelerin 

hiçbiri cinselliğe vurgu yapmamaktadır. Jorgensen’ın sınıflandırmasında masallardaki 

erkek tanımlamalarının değerlendirildiği veri setinde cinselliğe özgü vurgu yapan kelime 

-organ kelimesi bile erkek genital organıyla ilgili değildir- bulunmadığına dikkat 

çekilmektedir (Jorgensen, 2012: 193). Bu bağlamda, masallarda erkek cinselliği 

görünmezken kadın cinselliğine ve çekiciliğine atıfta bulunulduğu gözlemlenmiştir. 

Örneğin “bacak” kelimesi erkeklerde sağlıkla ilgili ifadeler için kullanılırken; kadınlarda 

çekiciliğe atıf için kullanılır. “Balıkçıgil” (Türkeş Günay, 2011: 242-249) masalında genç 

kız, erkeğe diz kapağından yukarısını gösterir ve erkek kahraman kızın yanağı, göğsü ve 

bacaklarındaki şekilleri bilince kızla evlendirilir. “Elâzığ Masalları”nda “bacak” kelimesi 

erkekler için kullanılmamıştır; kadınlar için kullanılmıştır ve kadınlara atfedilen anlamı 

sağlıktan çok güzelliğe ve mahremiyete işaret etmektedir. Buna rağmen, erkek bedeni 

için kullanılan “ayak” kelimesinin, sıklıkla söz edilen anlamı dikkat çekicidir. 

Jorgensen’ın veri setinde, ayak kelimesi erkekler için çoğunlukla kullanılan vücut 

parçaları arasında değildir. “Elâzığ Masalları”nda “ayak” kelimesi erkek bedeninde 

çoğunlukla sağlık ve çalışkanlık referansı olarak kullanılmıştır.  

“Elâzığ Masalları”nda yukarıda belirtilen tespitler dışında kalan bedene ait parçaların 

erkekler ve kadınlar için ortak kullanıldığı görülmüştür. Bu nedenle burada veri kümesi 

oranlandığında %60’ın üzerinde erkeklerle birlikte görünen sözcükler kayda değer 

bulunmuştur. Masallardaki erkekliğin beden inşa sürecinde önemli bir veri ortaya koyan 

sözcükler tekrar sıklığına göre; kulak (%98,2), göz (%95,3), 75,0, kafa (75,0) burun 

(77,8) kör (%75,0), el (%69,7), bel (%71,0), parmak (%67,3), ayak (%70,0), boyun 

(%66,7) karın (%63,2), yüz (%62,5), ciğer (%75,0), dil (%64,3) şeklinde sıralanabilir. 

Burada erkek kahramanların bedeninde “kulak” ile ilgili kavramın yoğunluklu olması 

“Ayı Kulağı” masalında 89 defa Ayı Kulağı’na hitap edilmesiyle ilgilidir ve “Ayı Kulağı” 

bu masalda, ayı-insan çiftleşmesinden meydana gelen yarı insan yarı canavarın formudur 

ve onun bedeni diğerlerine hâkim erkeklik anlayışıyla doğru orantılı güçlü bir erkek 

bedenini temsil eder. Jorgensen da erkek bedenlerine ilişkin sözü edilen vücut parçalarını 

karşılaştırdığında şu sonuca ulaşmıştır: Bu grupta bulunan isimler bedenin üzerinde 

durduğu dikey bir çizgi olarak yükselirler. İnsan bedeni “kafa”, “sırt”, “göğüs”, “boyun” 



64 
 

ve “kemik”ler üzerinde taşınır, “diz” ve “omuz” üzerinde yükselirken “bacak”ları ve 

“baş”ları ile dik dururlar (Jorgensen, 2012: 194). 

Jorgensen, erkek vücudunda “diz”, “omuz” ve “omuzlar” gibi eklemlerle desteklenen 

“bacakları” ve baş” kısımlarının masallarda çoğunlukla erkeklerle birlikte 

kullanılmasının erkeklere üç boyutlu bir görünüm sağladığını kaydeder. Erkekliğe dair 

bu beden inşası, ideal normatif erkekliğin güç ve iktidar alanını yansıtır (Jorgensen, 2012: 

194). “Elâzığ Masalları” örnekleminde karşımıza çıkan baş bölgesindeki “kafa”, 

genellikle yaralanan, darbe alan bir kısımdır. Jorgensen’de ve bu tezde erkek bedenlerinin 

ortak yoğunlukta görüldüğü kelimelerden biri “kafa”dır. Ayrıca, masallarda erkeklerin 

yaralandıkları organ olarak da sıklıkla “kafa” bölgesi vurgulanmaktadır. Jorgensen da 

kendi çalışmasında, zedelenmiş, yaralanmış ve şekil bozukluğuna uğramış bedenlerin, 

buradaki beden algısı doğrultusunda güçlü bir erkek imajının eksikliği anlamına geldiğine 

dikkat çeker (Jorgensen, 2012: 194). Örneklem masallar çerçevesinde “kafa” darbe 

alabilen ve kesilen bir beden bölgesidir ve dolayısıyla masallarda erkeğin güçlü ve 

sağlıklı olmasıyla bağdaştırılan bu beden bölgesi kaybedilince ya da yara alınca güç ve 

erkeklik imgesi zedelenir. Dahası erkek kahraman örneklem masallarda sıklıkla yer alan 

“kafa kesme” eylemiyle kalp, göğüs ya da başka bir organ yerine buradan darbe alır. 

Çünkü erkek kahramanın bu bölgeden darbe alması kahramanlık imgesinin de darbe 

alması anlamına gelir. Hatta Keloğlan annesinin kafasına odun çarptırması nedeniyle evi 

terk eder. Dolayısıyla erkeklikle bütünleşik kahramanlık imgesi, kafasından yara alınca 

üzerinde taşıdığı gücü ve muktedir olma özelliğini kaybeder. Böylece, kahramanlık 

imgesi kaybedilir, kahramanın erkeklik itibarı zarar görür. 

Bu çalışmada “Elâzığ Masalları” analizi veri setinde “diz” bölgesi, erkek kahramanlarda 

“4” defa kadın kahramanlarda “9” defa geçmektedir ve Jorgensen’ın elde ettiği veriyle 

örtüşmeyen sonuca ulaşılmıştır. Umay Türkeş Günay tarafından derlenen örneklem 

metindeki “İğci Baba” (Türkeş Günay, 2011: 108-112) masalında, kız kahraman İğci 

Baba’yı kandırmak ve yatıştırmak için dizine yatırır. “Bacı Bacı Can Bacı” (Türkeş 

Günay, 2011: 142-146) masalında kız kardeş küçük erkek kardeşini dizine yatırarak 

sakinleştirir. “Şah İsmail” (Türkeş Günay, 2011: 150-162) masalında Şah İsmail, nişanlısı 

Gülizar’ın dizine yatar. “Yogud Paşa” (Türkeş Günay, 2011: 217-221) masalında da kız, 

uyutmak için nişanlısını dizine yatırır. Bu masallarda görülen ortak özellik, kadınların 



65 
 

erkekleri sakinleştirdiği ya da dinlenmelerini sağladıkları anlarda yaşanmasıdır. Burada 

bedene ait bir bölge olarak kullanılan “diz” dinlenme ihtiyacı vurgulanarak yansıtılmıştır. 

Dahası, diz üzerinde yükselerek duran kadın, örneklem masallarda dizlerini kırarak yere 

oturur ve erkek kahramana sakinleşecek bir mekân yaratır. Örneklem masallarda da 

görüldüğü üzere, erkek ve kadın sevgili/nişanlı birbirlerine dokunurlar, temas gerçekleşir 

ve olumlu/olumsuz duygular aktarılır. Jorgensen’ın farklı olarak örneklem masallarda 

kadın kahramanın “diz”lerine yatan erkek kahraman sahneleri, aslında “güç, otorite, 

emreden, sert” erkeğin bile kadına ihtiyaç duyduğu anlamına gelir. Ayrıca, erkek 

cinsiyetin zayıf olarak gördüğü kadının sevgisine, şefkatine ve ilgisine ihtiyacı olduğunu 

da simgeler. Erkek her ne kadar sert ve güçlü bir görüntü sergilemek istese de bir kadına 

ve o kadının şefkatine ihtiyaç duyar. “Kara Köpek” (Türkeş Günay, 2011: 322-328) 

masalında da erkek ana kahraman, karısıyla konuşurken annesinin taklidini yapmak için 

dizlerine vurur. “Dizlerine vurmak” masallarda geçen ve üzüntü duygusunun 

dışavurumunu gösteren bir beden hareketidir ve sıklıkla kadın masal kahramanlarıyla 

bağdaştırılır. 

“Elâzığ Masalları”nda “omuz” bölgesi ise çoğunlukla erkekler ile ilişkili bağlamlarda 

kullanılır ancak az sayıda tekrarlanması nedeniyle %60’ı geçememiştir. Kadınlarda 

“omuz” saçın üzerine indiği vücut parçası olarak güzellik betimlemesini tamamlayan bir 

vücut parçası olarak anılırken, erkeklerde “omuz” taşıma ve dayanak olma işleviyle 

ilişkilendirilmektedir. Ayrıca örneklem masallarda, erkekler bedeninde yer alan “omuz” 

bölgesi, kadına bir dayanak da sağlar ve destek vermek için yer alır. Dolayısıyla, 

örneklem masallarda bedene dair bir bölge olarak yer alan “omuz” erkeğin dayanak ve 

destek olarak görülmesinin bir yansımasıdır. Öte yandan kadınlarda bedene ait bir bölge 

olarak “omuz”, bir tezatlık yaratılarak saçların üzerine düştüğü gözlemlenmiştir. 

Dolayısıyla “omuz” bölgesi, erkeklik için dayanakla ve güçle birlikte yer alırken 

kadınlarda güzellikle birlikte geçer. 

Dede Korkut metinlerindeki erkekliği inceleyen Esra Akbalık, hâkim erkeklikle 

örtüşmeyen “ağlamak”, “boncuk boncuk göz yaşı dökmek” ve erkeklerin kadınların 

sözlerini dinlememe, erkeklerin eşlerine sevgi içeren sözler söylemesi gibi erkekliklerin 

de Dede Korkut’ta fazla yer verilmediğine dikkat çeker (Akbalık, 2014: 117). Ancak 

örneklem metin olan “Elâzığ Masalları”nda bu durum daha farklıdır. “Göz yaşı” ile 



66 
 

kadınlar daha sıklıkla kullanılmıştır. Bu da Dede Korkut’un bağlamı ile masalların 

derlendiği bağlamın aynı olmadığını gösterir. Masallarda göz yaşının erkeklerle kadınlara 

göre daha az vurgulandığı tespit edilir. Bu da toplumsal yapıdaki cinsiyet değişiminin 

göstergesidir. İnsanî duyguların bir yansıması olarak karşımıza çıkan “göz yaşı” zaman 

içerisinde erkeklerde sergilenmesinde erkeklik itibarını ve onurunu küçülten bir beden 

imgesi olmuştur. Dahası, “göz yaşı”, ağlamak, üzülmek şeklindeki bütün insanlarda 

görülebilecek davranışlar erkeklik bakımından küçük düşürücü ve aşağılayıcı olarak 

algılanmış ve sergilenmesi gizlenmiştir. 

“Elâzığ Masalları” örnekleminde “sakal” sözcüğü, erkek bedeninin belirleyici 

unsurlarından biri olarak 27 defa tekrarlanmaktadır. Masallarda sakal kültürel olarak 

erkeksilikle kodlanmıştır. Sakal bırakma erkekte çoğunlukla yaş almış olmayı ve hayat 

deneyimini, bilgeliği temsil etmektedir. Ayrıca 3 yerde önünde yaşlı, ihtiyar ve dede ile 

birlikte görülmektedir. Sadece “Dallan Reyhanım Dallan” (Türkeş Günay, 2011: 184-

192) masalında genç birisi için 3 yerde “sakalına güldüm” ifadesi yer almaktadır. Ayrıca, 

“İğci Baba” (Türkeş Günay, 2011: 108-112) masalında İğci Baba’nın “baba” olarak 

nitelendirilmesi babalıkla ilişkili bir durumdan kaynaklanmaz; İğci Baba masalda, genç 

kızları kandırmak ve kendini acındırmak için sakal takar. Sakalını çıkartınca da gençleşir. 

Her kültür bedeni farklı şekillerde kodlar, bedenin bazı parçalarına daha fazla öne çıkarır, 

anlamlandırır ve aktarır. Türkçedeki kalp masallarda genellikle metaforik, metonimik ve 

sinekdoş anlamda kullanılmıştır. Gönül kelimesiyle bağdaşık bir şekilde yer almaktadır. 

Bu çalışma yapılırken Dundes’ın sayısal verilerle çalışırken masalın metoforik anlamını 

kaçırma noktasına dikkat çektiği (Dundes, 1965: 188) eleştirileri de dikkate alınmıştır. 

Örneğin, bu çalışmanın odaklandığı masallarda “6” defa geçen “kalp” kelimesinin hiçbir 

zaman metaforik anlamı dışında kullanıldığı saptanmamıştır. Bir organ anlamındaki kalp 

değil “gönül” anlamındaki kalp sözcüğüne yer verilmiştir. Bu kelime de sıklıkla 

kadınlarla ilgili kullanılmıştır. Masallarda şefkatle ilgili tanımlar kadınlarla bağlantılı 

olarak yer almaktadır. Erkek bedeniyle birlikte yer alan “ciğer” ise örneklem masallarda, 

anlamı bakımından kardeş olarak karşımıza çıkar. Türk kültüründe anlamsal olarak 

kardeşin yakınlığını, “ciğer” gibi bedenin içinde yer alan organla ifade edilir. Ayrıca 

ciğer, halk arasında Albastı olarak bilinen lohusalık dönemiyle bağlantılı varlığın, kadın 



67 
 

bedeninden söküp çıkarttığı ve bunun sonucunda kadının ölümünün gerçekleştiği bir 

durumla da bağlantılıdır. 

“Elâzığ Masalları”nda erkekler çoğunlukla “delikanlı (%93,0), aslan/ aslan gibi (%91,7), 

ihtiyar (%66,1) yaşlı ve ihtiyar birlikte (%63,6), zavallı (%60), fakir ve fukara (%55,4), 

yiğit (%98,0) dürüst (%66,7) sıfatlarıyla nitelendirilmektedir. Görüldüğü gibi erkeklerde 

yaş almaya yönelik sıfatların görülme sıklığı fazladır. Örneklem metinde, kadınların yaş 

alması ya da yaşlı kadınlar daha nadir görülür çünkü erkek egemen toplum, erkeğin yaş 

aldıkça bilgeliğini ön plana çıkartırken; kadına olumlu bir nitelik yüklemez, onun hayat 

deneyimini görünmez kılar ve dolayısıyla bilgeliğe ortak olmasını istemez. Yukarıda 

görüldüğü üzere erkeklik özellikleri delikanlı, aslan/ aslan gibi, yiğit, dürüst gibi sıfatlarla 

öne çıkarılmaktadır. Bu bağlamda “Elâzığ Masalları”nda erkeklerin cesaretine övgü 

atfeden kelimeler yoğunluktadır. Bu veri seti Jorgensen’ın çalışmasında erkeklik 

vurgusunun fiziksel güç üzerinden yapıldığını gösteren sonuçlarına karşın “Elâzığ 

Masalları”nda yaş alma ve bilgelik ile paralellik taşıdığını göstermektedir. Ayrıca, 

“Elâzığ Masalları”nda cesurca davranışların, erkeklik kimliğini pekiştiren örüntüler 

olduğu tespit edilmiştir. 

“Elâzığ Masalları” örneklemine dair veri setinde erkekliği belirleyen davranış örüntüleri 

masallardaki erkeklik inşasını açıkça ortaya koymaktadır. Yalnızca erkeklerde görülen 

davranışlar şunlardır: “babayiğit” (17), “akıllı” (7), “pehlivan” (3), “şevketli (3), 

“anlayışlı (2)”, “arif (2)”, “sinirli” (2), “cesur” (2), “inat” (2), “doğru” (2), “piç” (2) 

“çapkın” (1), “tecrübeli” (1), “kibar” (1), “tecrübesiz” (1), “nazik” (1), “bunak” (1), 

“gürbüz” (1), “pehlül” (1), “sadık” (1), “yaman” (1), “aciz” (1), “zulümkâr” (1), “sülün 

gibi” (1) “zeki” (1) “cevahir” (1)”, “soylu (1)”. Bu sıfatların çoğunluğu erkeklerin 

cesaretine ve gözüpek oluşlarına vurgu yapar. Elâzığ Masalları”nda sıklıkla erkeklerin 

cesaretli ve sağlıklı bir vücuda sahip oldukları ifade edilir. Dolayısıyla “Elâzığ Masalları” 

erkeği fizîkî özelliği “pehlivan” denilerek boyunu ve gücünü, “gürbüz” denilerek 

sağlamlığını ve güçlülüğünü, “aciz” denilerek güçsüzlüğü ve beceriksizliğini, sülün gibi 

denilerek boylu poslu ve yürüyüşü güzel oluşunu; aile özellikleri bakımından, “soylu” 

denilerek saygınlığını ve ayrıcalıklı oluşunu, “piç” denilerek soy bakımından olumsuz 

özelliğini; zihinsel özellikleri bakımından “akıllı” denilerek doğru ve yanlışı ayırt 

edebilmesi ve sağduyulu oluşunu, “arif” denilerek anlama ve kavrama yeteneğini, “zeki” 



68 
 

denilerek anlama, kavrama yeteneği ve zekasını belirtmiş öte yandan “bunak” denilerek 

zihinsel yeteneklerini kaybettiğini, “pehlül” denilerek saf ve aptallığını simgeleyen 

olumsuz özellikler betimlenmiştir. Huy bakımından “babayiğit” denilerek yürekli, cesur, 

güvenilir ve güçlülüğü; “şevketli” denilerek gücünü ve muktedirliği, “anlayışlı” denilerek 

hoşgörülü oluşu; “cesur” denilerek yürekli ve korkusuz oluşu; “doğru” denilerek ahlakına 

bağlı, dürüst kimse oluşu; çapkın denilerek, cinselliğe düşkün, hovarda ve vefasız oluşu, 

tecrübeli denilerle bilgisi ve deneyimi, tecrübesiz denilerek bilgiden mahrum ve 

deneyimsiz oluşu, “kibar” ve “nazik” denilerek ince yapılı ve narin oluşu, “sadık” 

denilerek sadakat ve bağlılığı, “yaman” denilerek hem becerisini övmüş öte yandan 

korkutucu olduğunu belirtilmiş, “zulümkar” denilerek zalimliği ve gaddarlığı, “cevahir” 

denilerek değerli oluşu yelpazede iyi ve olumlu erkek kimliği oluşturulmuşken; bunların 

yanı sıra huy bakımından “sinirli” denilerek öfkesini ve gerginliğini; “inat” denilerek 

aykırılığını ve tersliğini; vurguladığı görülmektedir. 

“Elâzığ Masalları” örnekleminde erkek bedeni etrafında vurgulanma sıklığı fazla olan 

sıfatlar, Jorgensen’in veri setinde ulaştığı sonuçlarla paralellik taşıyarak (Jorgensen, 

2012: 196) fiziksel görünümleri ile ilişkilidir. Kadınlar için güzelliğe dikkat çeken daha 

fazla kelime varken (ayın on dördü, hoş, bezekli (süslü), gün parçası, çiçek gibi, nazlı) 

erkekler için yalnızca “güzel” sıfatı kullanılmıştır. Erkeklerin güzel göründüğünü 

vurgulamak için kullanılan “yakışıklı” sıfatı masallarda yer almamaktadır. Buna rağmen 

erkeklerin güzelliğine ve boylarına vurgu (sülün gibi, boylu) yapıldığı tespit edilmiştir. 

Ayrıca, masallarda erkekler için kullanılan çirkin kelimesi de yalnızca “2”, kadınlarda ise 

“5” defa geçmektedir. 

“Elâzığ Masalları”nda erkekler hakkında en çok kullanılan “delikanlı” sıfatı 40 defa yer 

almaktadır. Bu sıfat, örneklem masallarda genç erkekleri belirtir. Sadece bir defa yaşlı 

birisi için atfedilmiştir. Ancak o da gençliğinde kendisinin yiğit olduğunu belirtmiştir. Bu 

sıfat hiçbir zaman yaşlılar için kullanılmamıştır.  

Erkekler hakkında en çok kullanılan ikinci sıfat “fakir” 38 yerde geçmektedir. Kadınları 

da niteleyen bu sıfat 17 defa genç erkekler, 20 defa yaşlı erkekler için kullanılır. Holbek, 

Propp’un 31 işlevini kategorize ederek Hareketler şeklinde adlandırır ve masalda 5 

hareket durumu olduğunu belirtir. Holbek yaklaşımına göre masal başlangıç durumuna 

referans olan “Hareket I” başlangıç noktasında gözlemlenir ve bir aile üyesinin 



69 
 

bulunmadığı ve kötülüğün veya sonuçların olmadığı masalın başlangıç durumunu anlatır. 

Bu da “fakir” kelimesinin masal başlangıcında kullanılması anlamına gelir. Masalın 

başlangıcında fakir genç erkekler fazla olsa bile masalın sonunda bu durum değişir, 

erkekler, zenginlik kazanır, evlilik yapar ve sosyal statü atlar. Belirli bir kişiden 

bahsederken fakir olarak vurgulananlar cinsiyete göre ayrılmıştır. Fakir sıfatının da 

yoğunlukla erkekler için kullanıldığı tespit edilmiştir. “Keloğlan ile Sarmısakî Beyoğlu” 

(Türkeş Günay, 2011: 63-66) adlı masalda Keloğlan çobanlık eden bir fakirdir. Bir tilki 

ona yaklaşarak zengin edebileceğini söyler ve gidip padişahın kızını ister. Padişah zengin 

oldukları düşüncesiyle kızını Keloğlan’a verir. Yolda soyguna uğramış gibi gösterirler ve 

padişah kızını verdiği için yardım eder. Etraflarında gördükleri kişilerden de padişahın 

buyruğu diyerek mallarını isterler. Devi sarayından kaçırıp saraya yerleşirler. Burada 

görüldüğü gibi masallarda zenginlik ödüldür. Fakir kişiler masalda zenginlere âşık olsalar 

bile bir süre sonra başlarına gelen olağanüstü olaylarla zengin olurlar. Sonu mutlu biten 

masallarda genellikle masal kahramanları zengin olur. 

 

Tablo 1: Holbek Yaklaşımındaki Hareketlere Göre Örneklem Masaldaki Erkek Kahramanların Yaşına 

İlişkin Tablo 

 Hareket I Hareket II Hareket III Hareket IV Hareket V 

Ortalama 

Sıfat 

%31,1 %39,1 %11,8 %14,2 %3,65 

“Genç” %28,6 %23,8 %14,3 %28,6 %4,8 

“İhtiyar” %31,7 %39,0 %12,2 %17,1 - 

“Küçük” %36,5 %44,4 %12,7 %4,8 %1,6 

“Büyük” %27,9 %49,2 %8,2 %6,6 %8,2 

 



70 
 

Propp'un işlevlerinin "hareketler" adı verilen beş tematik küme aracılığıyla daha iyi ifade 

edilebileceğin söyleyen Holbek, masallardaki olaylar sırasının önemini vurgulayacak 

şekilde Propp’un işlevlerini 5’e indirmiştir (Jorgensen, 2012: 30). 

Holbek'in beş hamlesi, Propp'un işlevlerini şu şekilde özetler: 

Hareket I, 1-8 arasındaki işlevleri içerir (bir aile üyesinin olmadığı ve kötülüğün veya 

sonuçların olmadığı masalın başlangıç durumundan başlayarak); 

Hareket II, 9-14 arasındaki işlevleri içerir (evden ayrılma dahil, bir yardımcı figürle 

tanışma, test edilme ve büyülü yardım alma); 

Hareket III, 15-22 arasındaki işlevleri içerir (mücadele ve zafer, erkek ve kadın 

kahramanların kavuşması); 

Hareket IV, 23-26 arasındaki işlevleri içerir (kahraman henüz toplum tarafından tanınmaz 

ve zor bir görevi çözmesi gerekir); ve 

Hareket V, 27-31 (kahramanın tanınması, düşmanın cezalandırılması ve düğün) 

işlevlerini içerir. 

“Elâzığ Masalları” örneklem metnindeki masallarda erkek kahramanların yaşına ilişkin 

özellikler olarak “küçük” 65 kez, “büyük” 64 kez, “ihtiyar” 41 kez, “genç” 17 kez, “yaşlı” 

1 kez yer almaktadır. Kadın masal kahramanlarında ise yaşa ilişkin özellikler olarak 

“küçük” 28 kez, “büyük” 21 kez, “ihtiyar” 21 kez, “yaşlı” 3 kez, “genç” 2 kez 

görülmektedir. “Elâzığ Masalları”nda bireylere yönelik küçük ve büyük kelimesi 

genellikle aile içi yaş dağılımına işaret eder. Küçük erkek kardeş ailede babasının sözünü 

dinleyen, uyarıları dikkate alan, “yiğitlik” gösteren kişi olarak karşımıza çıkar. 

“Genç” sıfatı I, II, ve IV. Hareketlerde daha fazla kullanılırken III. ve V. Hareketlerde 

daha az yoğunluktadır. Bu yoğunluk “küçük” sıfatında da benzerdir. “Küçük” sıfatı I. Ve 

II. Hareketlerde daha yoğundur. Yaşlı masal kahramanları Hareket V’te yer 

almamaktadır. Çünkü masallarda idealize edilmiş erkek bedeni gençtir dolayısıyla 

kahraman olma yolundaki evreler genç erkeklere uygundur. Hareket II’de yaşlıların fazla 

olmasının nedeni kahramanın sınanması değil; yaşlı erkeklerin masallarda genç erkeklere 

yardımcı olmalarıdır. 



71 
 

“Küçük” sıfatı erkeklerde Hareket I’de en çok kullanılan sıfattır. Jorgensen bunun 

nedeninin, kahramanın güçsüzlüğü ve olgunlaşmamışlığını vurgulamak olduğunu söyler 

(Jorgensen, 2012: 201). Türk masallarında “Yarımca” (Türkeş Günay, 2011: 68-72) ve 

“Kotan” da küçük insan algısına karşılık gelir. “Küçük” erkeklerin büyük işler 

başarabilmesi tezatlığı masallar yer alır. Bu küçük erkekleri kahraman statüsüne 

yükselten bu tezatlıktır. 

“Küçük” kelimesinin yoğunluğu Hareket II’de artmıştır. Ancak Hareket III, IV ve V’te 

sıfatın kullanımı giderek düşer. Jorgensen’ın araştırmasında ise oran Hareket II’den 

itibaren düşmeye başlar. Jorgensen’a göre bu, masumiyet alçakgönüllüğün kaybolması, 

olgunluk ve büyük sıfatının daha sonraki hareketlerde giderek artmasıyla açıklanır 

(Jorgensen, 2012: 202). Bu tezin örneklemi olan masallarda ise “küçük” sıfatı azalmadan 

önce Hareket II’de artar. Bunun nedeninin masallardaki tezatlığın yansıtılması olduğu 

söylenebilir. Türk masallarında erkeklik, olgunlaşmadan ve testi geçmeden önce 

“küçük”lüğü vurgulanır. Böylece, testi geçen erkeklerin erkekliği diğerlerinden daha 

üstün olur. Dolayısıyla, örneklem masallarda yer alan küçük-büyük dikotomisiyle, akılcı 

davranışları, ileri görüşlülüğü, dürüstlüğü, çalışkanlığı ve kurnazlığı sayesinde, “küçük” 

insan olmaktan “büyük” insana doğru yolculukları anlatılır. Masallar insanî erdemlere 

yönelik mesajlar verir, çalışkan, ahlaklı, sağduyulu, öngörülü olanlar yolculuğunu 

tamamlar ve bu yolculuk sonunda bir kazanç elde ederler. 

“Büyük” sıfatı da Hareket II’de artar. Çünkü büyük erkek kardeşler de sınava tabi olur. 

Hareket V’de de büyük sıfatı erkeklerde daha fazla görünür. Ancak bunun nedeni büyük 

erkek kardeşin sınavı başarıyla tamamlaması değildir. Örneğin, “Isfahan Padişahının Üç 

Oğlu” (Türkeş Günay, 2011: 301-308) isimli masalda V. hareket artar; bunun sebebi 

büyük kardeşin yanına gitmeleridir. Büyük kardeşin ölmediği ve masalda testi geçtiği 

durumlarda “büyük” sıfatı özellikle belirtilir. Ancak masal sonunda küçük kardeş testi tek 

başına geçtiğinde veya kahraman olduğunda artık ona “küçük” diye hitap edilmez. 

“Isfahan Padişahının Üç Oğlu” masalında da küçük kardeş maceraya atıldıktan ve 

kahraman olduktan sonra “bu” diye hitap edilir. “Kara Üzüm Hokkası” (Türkeş Günay, 

2011: 328-331) masalında da sonda “yeğen” olarak hitap edilir ve küçüklüğü ortadan 

kaldırılarak padişah olur. Ayrıca “Gül Sinan’a Ne Yaptı, Sinan Gül’ü İncitti” (Türkeş 

Günay, 2011: 398-403) masalında büyük kardeşlerin ölmesiyle küçük kardeş “küçük” 



72 
 

olmaktan çıkar. Masallarda büyük kardeşlerin ölümü “küçük”lüğü ortadan kaldırır. 

“Kotan” ve “Yarımca, “Bızdık” masallarında onların “küçük” olduğu belirtilir ve daha 

sonra masal kahramanları isimleri ile anılır. “Kara Üzüm Hokkası” isimli masal da 

bunlara benzerdir. Aynı şekilde küçük kız kardeş de masalda en becerikli, en güzel kişidir. 

“Arif Yusuf” masalında önce büyük kız kardeşi ardından ortanca kız kardeşi eve getirten 

Arif Yusuf, onları geri göndererek küçük kız kardeşle evlenir. Burada küçük kız kardeş 

parayla sınanır ve sabırlı olduğu için masalın sonunda mükâfatlandırılır. 

 

Şekil 3. Örneklem Masallar Çerçevesinde Erkek ve Kadın Kahramanların Özellikleri 



73 
 

 

Şekil 4. Örneklem Masallar Çerçevesinde Erkek Kahramanların Özellikleri 

 

Söz konusu masallarda “kötü olmak” ve “kötülük yapmak” sıklıkla kadınlara özgü 

tutumlar olarak sergilenmektedir. Kötü kelimesi 5 kez kadınlara atfedilirken; yalnızca 1 

kez erkeklere atfedilmektedir. Dolayısıyla örneklem masallarda da belirtildiği üzere, 

kadınlar doğal olarak iyi olmalıdır ve kötü olan ya da kötülük yapan kadınlar masalda ön 

plana çıkartılarak kız çocuklarının bu tür davranışlardan uzak durması öğütlenir. Öte 

yandan, “Kıratlı” (Türkeş Günay, 2011: 382-386) ve Mücevher Topu (Türkeş Günay, 

2011: 372-386) masallarında bir kadının kötü huylu olması dolayısıyla bütün kadınların 

cezalandırılmasının yanlışlığı anlatılır. Buna karşın, erkeklik örneklem masallarda 

kötülükle ve iyilikli ilgili bir karşılaştırmada yer almaz. 

Sayısal verilerin de gösterdiği üzere, masallarda kötülük yapan kadınlarla ilgili bir 

vurgulama ve onların, iyilik yapan kadınların karşısına konulmasıyla yaratılan bir 

karşıtlık söz konusudur. Öte yandan Tatar, “peri masallarının kadın kahramanları, 

genellikle güzel oldukları kadar iyi, erkek kahramanları ise genellikle aptal oldukları 



74 
 

kadar genç ve naif görünürler” (Tatar, 2003: 87) demiştir. Bu nedenle, iyilik-kötülük 

dikotomisi, erkek kahramanlar merkezinde belirleyici bir özellik değildir. Neden 

masallarda kötü kadınların vurgulandığı sorusu Jorgensen, Bachilega gibi masal 

araştırmacılarının da sıklıkla dikkat çektiği bir konudur. “Zülfü Mavi” (Türkeş Günay, 

2011: 178-184) masalında ise bu durum kadının kız kardeşlerinin onu kıskanması 

şeklinde ortaya çıkmaktadır. Masalda zulme uğramış anneye ve hiçbir şeyden haberi 

olmayan çocuklara yardım eden kişi bir erkektir. Kötülük yapan kadınken iyilik yapan 

genç bir erkektir. Bu masal, kadınları kötü durumdan çıkaracak kişinin bir erkek 

kahraman olduğunu söyleyerek erkek kimliğini olumlar. Örneklem metinde yer alan diğer 

masallarda da sona doğru erkek kimliği olumlanarak iyilik ve iyilik yapmaya yönelik 

davranış örüntüleri erkek ile ilişkilendirilir. Böylece, erkek kimliği masalın içindeki 

gerilimi yok ederek olayları sükûnete kavuşturan ve masalın mutlu sonla bitmesini 

sağlayan başat aktör olarak gösterilir. 

 

3.2. “ELÂZIĞ MASALLARI”NDA HÂKİM ERKEKLİK ANLAYIŞINDA ÖNE 

ÇIKAN ERKEKLİK TEMALARI 

Örneklem olarak seçilen Umay Türkeş Günay tarafından hazırlanmış olan “Elâzığ 

Masalları” adlı çalışmada, erkeklikle ilgili öne çıkan üç temanın askerlik, babalık ve 

şiddet olduğu tespit edilmiştir. Örneklem masallarda erkeklikle doğrudan bağlantılı bu üç 

temanın hâkim erkeklik anlayışının oluşmasında öne çıktığı görülmektedir. Türkiye’de 

geleneksel olarak erkeklik kabulünün dört temel aşamadan geçilerek elde edildiğini 

vurgulayan Pınar Selek’e göre bunlar, sünnet, askerlik, iş bulma ve evliliktir (Selek, 2018: 

21). Bu aşamalardan askerlik, örneklem masal metinlerinde erkekliğe dair öne çıkan 

temalarda ortak olarak yer almaktadır. Örneklem masallarda, sünnet bir tema olarak 

sadece “Arsız Kız” masalında 2 defa yer almaktadır. Sünnet Türk-Müslüman 

geleneğinde, erkeğin mührü ve çocukluktan olgunluğa geçiş dönemi olarak ilk eşiktir. Bu 

eşikten sonra, erkeğe çocuk olarak değil; erkek olarak bakılır ve bu bağlamda sünnet, 

erkeğin toplumsal kabulünü gösterir. “İş bulma” ise genellikle sonu mutlu biten 

masallarda kavuşmak isteyen kadın ve erkek kahramanların evlenebilmesi ön koşulunu 

sağlayan bir aşama olarak, Holbek yaklaşımının son hareketi olan Hareket 5’te sıklıkla 

mevki, makam ve dolayısıyla zenginlikle ilişkilidir. İş bulma teması olan masallar, “Ayı 



75 
 

Kulağı”nın vali olması, Şah İsmail’in babası ölünce padişah olması, Dul Kadın’ın Oğlu 

masalında çalışarak evi geçindirmesi şeklinde ortaya çıkar. 

Masallarda genç erkeklerin tutum ve davranış bakımından olgunlaşması beklenir. Bu 

olgunluk için genç erkek kahraman farklı koşullarda farklı sınavlar verir, zorlu 

mücadelelerden başarıyla çıkmaya çabalar. Selek’in de belirttiği üzere erkeklerin 

olgunlaşma yolculuğunda, merhaleler ve ayrılık aşamaları vardır. Bu merhale ve 

aşamalarla erkek, toplumun beklentisi üzerine konumunu “hak etme” mücadelesi verir 

(Selek, 2018: 23). Hâkim erkeklik, gücünü bu olgunlaşma sürecinin inşasından alır. 

Dolayısıyla, erkekler olgunlaşma yolundaki zorlu süreçleri örneklem masallarda da yaşar. 

“Elâzığ Masalları”nda erkekler askere gider, karşısına çıkan engelleri beden ve akıl 

gücüyle aşar, en sonunda evlenerek muradına erer. Eğer masal kahramanı erkek, 

muradına ererek evlenmiş ve üstelik baba olmuşsa onun toplumsal konumu sarsılmaz bir 

hale gelir, gücü ve itibarı sorgulanamaz şekilde pekişir. “Elâzığ Masalları”nda erkek 

kahramanların olgunlaşma ve toplumsal konumunu güçlendirme yolculuğu esnasında 

zaman zaman şiddete başvurduğu görülür. Söz konusu şiddet, çoğunlukla erkek 

kahramanların güçlerini kanıtlamak ve diğer erkekleri tahakküm altına almak için 

uygulanır. 

 

3.2.1 “Elâzığ Masalları”nda Hâkim Erkeklik Anlayışında Öne Çıkan Erkeklik 

Teması Olarak Askerlik 

Sünnet, çocuklukta yapılması itibariyle erkekliğin ilk geçiş dönemidir. Bu eşiği atlatan 

erkek, bir diğer eşik olan askerliğe gider. Askerlik, sünnet olduktan sonra, erkeğin 

olgunlaşmasını sağlayan geçiş dönemidir. Toplumda ve askerlik kurumu çerçevesinde 

yaygın olarak kabul edilen “Her Türk asker doğar.” anlayışı doğrultusunda askerlik, Türk 

kültüründe sadece erkeklik için değil kadınlık için de doğuştan gelen ordu-millet 

yaklaşımını yansıtır. Ayrıca askerlik, sadece meslek değil; aynı zamanda millet varlığının 

devamlılığı için güvenlik ve savunma zorunluluğu kapsamında sürdürülen eğitim ve 

tatbikatlarla desteklenen bir sistemdir. Türk kültüründe askerliğin kökü derinlere uzanır. 

Mete Han’ın kurduğu düzenli ordu birliklerindeki onluk sistem günümüzde de orduda 

varlığını sürdürmektedir. Kara Kuvvetleri kuruluşunu, M.Ö. 209’da Mete Han’ın tahta 

çıkış tarihi olarak belirler. (Hata! Köprü başvurusu geçerli değil.Erişim Tarihi: 



76 
 

05.06.2021) Bununla birlikte, Türklerde ordu kavramını inceleyen Bahaeddin Ögel, Dede 

Korkut’ta ordu sözünün, aileleri, kadınları, çocukları, beyleri, yiğitleri, kapıcıları, 

hizmetçileri, hekimleri, tahtları ve hazineleri içerdiğini ve karargâh gibi olduğunu belirtir 

(Ögel, 2000: 210). Ayrıca, ordu savaş hazırlığı, düğün dernek, yas ve ağlamaların da 

gerçekleştiği yerdir (Ögel, 2000: 211). Buradan da anlaşılacağı üzere ordu Türklerde 

sadece savaş çağrıştıran bir yapı değildir; ayrıca, milletin önemli anlarında birlik ve 

dayanışma içerisinde olduğu sosyal bir kurumdur. Askerlik Türk toplumu için millet 

bilincinin geliştiği ve milletin iş birliği içerisinde olduğu bir alandır. Askerliğin en önemli 

vazifesi güvenliktir ve bu Türk toplumunun dış tehditlerden korunması ve varlığını 

sürdürmesi için gereklidir. Dolayısıyla ordu, geçmişte köklü temellere dayanan ve 

günümüzde de tehditlerden korunma için varlığını sürdürmesi zorunlu geleneksel bir 

kurumdur. 

Öte yandan askerlik ve beden arasında da bir ilişki bulunur. Foucault, bedene hâkim olma 

ve beden bilincinin ancak bedenin kuşatılmasıyla elde edilebileceğine vurgu yapar. 

Jimnastik, idman, kas geliştirme, çıplaklık, fizik güzelliğine dayalı aktiviteler, çocukların, 

askerlerin ve sağlıklı bedenlerin üzerinde iktidarın uyguladığı kararlı, inatçı, titiz bir 

çalışmayla insanı kendi bedenini arzulamaya götüren çizgidedir (Foucault, 2012: 39). 

Askerlik, bedensel bütünlüğün, hareketliliğin, atletikliğin ve sağlıklı bedenin gerekli 

olduğu bir alandır. Askerlikte bedensel güç önceliklidir, asker çevik ve atletik olmalıdır. 

Bu koşullar sağlanmadığında, zorunlu askere gidecek erkeklerin, fiziksel ya da zihinsel 

problemi olduğunda askere alınmaz. Dolayısıyla, askerlik bedensel olarak da çevik ve 

güçlü olmayı gerektirir ve alt metin olarak erkek bedeninin sağlıklı inşasını içerir. 

Türk erkeğinin, Türk kadınına kıyasla askere gitmiş olmanın verdiği bir ayrıcalığa sahip 

olduğunu Mormenekşe belirtir (Mormenekşe, 2007: 25). Günümüzde zorunlu askerliğin 

sadece erkeklere özgü olması da belirleyici bir erkeklik alanı yaratmıştır. Selek, gücünü 

aklının üstünlüğünden alan ve kendini dünyanın merkezinde sanarak büyütülen 

erkeklerin kamusal hayatta başka merkezlerle karşılaştıklarını ve bu zorlu gerilim 

alanında, idealize edilmiş erkeklik algısını taşıyamadıklarında parçalanma yaşadıklarını 

vurgular (Selek, 2018: 24). Erkekler arası hiyerarşik ilişki özellikle ev dışı alanda 

şekillenir. Masallarda da çoğunlukla erkeklere özgü kabul edilen askerlik, erkeklerin 

karşılıklı güçlerini ve iktidarlarını yarıştırdıkları bir alandır. Özellikle ev dışı alanların 



77 
 

erkeklerin hâkim kodlarına göre şekillendiğini belirten Selek, bu alanları erkeklerin 

kırılma yaşadıkları alanlar olarak değerlendirir. Erkeklerin birlikte deneyimlediği askerlik 

ise, onların hayatında önemli bir yere sahiptir. Bu tek cinsiyetli toplumsallaşma sürecinde 

erkeklik değişime uğrar (Selek, 2018: 30). Masallarda da askerlik erkeklerin olgunlaşma, 

değişme ve erkekliklerini ispatlama alanları olarak yer alır ve askerlikle ilgili güç ilişkileri 

onların toplumdaki konumlarını pekiştirir. Askerlik, kendi içerisinde folklorik anlatıların 

yaratıldığı ve icra edildiği, sözlü ve sözsüz iletişimde belirli kodların bulunduğu bir 

kurumdur. Benzer şekilde Bronner da erkeklerin askeri ortamda farklı kodlarının 

bulunduğundan (Bronner, 2005: 42) ve askerliğin erkeksi başarının işareti (Bronner, 

2005: 45) olarak görüldüğünden bahseder. 

Günümüz Türkiye’sinde askerlik geleneksel yaşamda kabul görmüş bir yapı olarak 

örneklem metnin masallarında varlığını sürdürür. Çünkü çocukluktan itibaren 

babasından, dedesinden ya da erkeklerin yoğun olduğu halk gruplarından askerlikle ilgili 

anlatıları dinlemiş erkekler, askerliği bir “erkekliğe giriş alanı” olarak görür. “Elâzığ 

Masalları”nda askerlik sıklıkla bir erkeklik ve güç ispatlama alanı olarak varlığını devam 

ettirir. Örneklem metnin masallarında askerlik hâkim erkeklik doğrultusunda güç 

ilişkileri üzerinde dinamiklerini şu üç bakış açısıyla oluşturur: İlk olarak asker olmak güç 

ve üstünlük göstergesidir ve bu gösterge hâkim erkekliği destekler. İkinci olarak sıradan 

bir masal kahramanının bile yanında kendisine eşlik eden askerlerinin olması üstünlük 

göstergesidir, gücünün ve erkekliğinin kanıtıdır. Son olarak, askeri yenmek, erkeklerin 

gücünü ve üstünlüğünü kanıtlar. Güç ilişkileri çerçevesinde bunların ilk ikisi birbirine 

yakındır ancak askeri yenmek erkeklik konumunun pekiştirilmesinde daha itibarlıdır, 

erkekleri muktedir yapar. 

Umay Türkeş Günay tarafından derlenerek yazıya geçirilmiş “Elâzığ Masalları”nda, 

sıklıkla tekrarlanan asker, ordu, harp ve seferberlik kelimeleri etrafından şekillenen 

olaylar dizgesinde askerlikle ilişkili kavramlar bulunduğu tespit edilmiştir. Örneklem 

masal metninde, “ordu” 16 kez, “asker” 69 kez, “harp” 15 kez, “seferberlik” 2 kez erkek 

kimliği etrafında yer alır. İçerisinde askerlik, teması geçen masallar, “Elma Kurdu”, 

“Zülfü Mavi”, “Keloğlan Sarmısakî Beyoğlu”, “İhtiyar Adamın Oğlu”, “Ayı Kulağı”, 

“Şah İsmail”, “Tüylü”, “Yogud Paşa”, “Kara Dirhem Hokkası”, “Tufıl”, “Çulfacıoğlu 

Mehmet Onbaşı”, “Gülükan”dır. 



78 
 

Masallarda askerlik, erkeklik onurunu, itibarını ve iktidarını inşa etmede bir vasıta 

görevindedir. Ayrıca askerlik masallarda sıklıkla ikinci planda geçer. Dolayısıyla 

askerlik, örneklem masallarda hâkim erkeklik anlayışını yansıtır. Üzerinde çalışılan 

masallar arasında erkeklerin evlenmeden önce askere gönderildiği örnekler mevcuttur. 

Bu masallarda erkeklerin evlenmeden önce askere gönderilmesi, masal kahramanlarının 

erkekliğini olgunlaştırır ve erkekliği bir sonraki aşama olan evliliğe hazırlar. Askerlik 

erkekler için erkek olmak için geçilmesi zaruri olan bir eşik anlamına gelir. “Elma Kurdu” 

(Türkeş Günay, 2011: 59-61) masalı bu duruma örnektir. Söz konusu masalda, askerlik, 

evlenmeden önce erkeğin yerine getirmesi zorunlu olan ön koşul olarak yer alır, erkekliği 

inşa etmede bir araçtır. Ayrıca, bu masalda askerler, erkek masal kahramanını genç yaşta 

ölümle sonuçlanacak acıklı kaderinden korumak amacıyla nöbet tutar ancak bu çaba yine 

de kahramanın genç yaşta ölümüyle sona eren kaderinin önüne geçemez. Dolayısıyla bu 

masalda askerlik üzerinden kaderin gücü vurgulanmıştır. “Zülfü Mavi” (Türkeş Günay, 

2011: 178-184) masalında erkek kardeş askerden gelir ve askerliğini tamamlamış bir 

erkek olarak toplumsal konumu güçlenmiş ve itibarı artmıştır. Söz konusu masalda, bu 

noktadan sonra askerlik görünmeyen koruyucu bir zırh oluşturur, erkek kardeş başkası 

tarafından kandırılmama zırhı bürünür, zihinsel olarak farkındalık kazandırmıştır, 

kendisinden beklenen olağanüstü görevleri yerine getirebilme melekesi kazanır. 

“Keloğlan Sarmısakî Beyoğlu” (Türkeş Günay, 2011: 63-66) masalında, padişahın 

ordusu vardır ve dolayısıyla Keloğlan’ın da ordu sahibi olması, toplumsal statüsünü 

yükseltir ve onu padişahın kızıyla evlenecek konuma taşır. “İhtiyar Adamın Oğlu” 

(Türkeş Günay, 2011: 112-117) masalında, ana kahramanın emrine padişah tarafından 

onun statüsünün yükseltilmesi ve yakın güvenliğinin sağlanması amacıyla asker verilir. 

“Tüylü” (Türkeş Günay, 2011: 93-96) masalında ise asker, olay akışı içinde sadece 

güvenlik amacıyla yer almaktadır. 

Askerlik, “Elâzığ Masalları”nda erkekler için güçle özdeşleşen anlama gelir. Masallarda 

düşmanla girişilen savaşlar görülür ve Karner’dan aktaran Akbalık’ın değindiği gibi, 

savaş erkeğin bağımsız toplumsal statü kazanmasında belirleyici ve etkin bir araç vasıtası 

görerek anlam kazanmaktadır (akt: Akbalık, 2014: 112). Örneklem masallarda erkek 

kahramanların kimi zaman yanlarında asker ve orduyla savaşa gittiği, kimi zaman da 

düşman askerini yenerek güç gösterisinde bulundukları izlenir. Bu masallarda düşman 

askerini yenmek erkeklerin güç inşa sürecini destekler. Askerlik ve askerlikle ilgili 



79 
 

oluşlar, erkeklik inşasında bir araç vasıtası görür. “Kara Dirhem Hokkası” (Türkeş 

Günay, 2011: 249-256) masalında, yeni yerler fethetsin diye padişah oğlunun emrine 

askerler verilir. Dolayısıyla, asker, kahramanlık simgesi olarak masalda geçen padişahın 

hüküm sürdüğü toprakları genişletme, belirli bir mekânı ele geçirme ve koruma gibi güçle 

ilişkili örneklerde de yer alır. “Tufıl” (Türkeş Günay, 2011: 263-269) masalında asker ve 

jandarmalar padişahın fermanı neticesinde Tufıl’ı öldürmek için sokakta dolaştırır. 

Buradan da anlaşılacağı üzere, kahramanın hayatına son verme görevini uygulayan kişi 

de askerdir. Benzer şekilde, “Gülükan” (Türkeş Günay, 2011: 343-357) masalında 

padişahın askerleriyle ele geçiremediği yeri erkek masal kahramanı yalnız başına ele 

geçirir ve bu da erkek masal kahramanının tek başına ne kadar güçlü olduğunu 

vurgulamak için anlatılır. “Şah İsmail” (Türkeş Günay, 2011: 150-162) masalında, Şah 

İsmail, güçlü olduğu için askeri yener ve gücünü cümle aleme ilan etmiş olur. Benzer 

şekilde, “Yogud Paşa” (Türkeş Günay, 2011: 217-221) masalında, askeri yenerek paşa 

oğlunun gücünü göstermesi, herkese ilan etmesi bakımından erkeklik onur, itibar ve 

iktidarının inşa süreci ile örtüşen olaylar zincirini içine alır. “Ayı Kulağı” (Türkeş Günay, 

2011: 131-142) masalında askerler evlerine gönderilir ve Ayı Kulağı tek başına savaşa 

gider, tek başına parlak bir zafer kazanarak evine döner. Burada Ayı Kulağının gücünü 

tarif ederken “bir ordudan daha güçlü” olduğu belirtilir ve ordu ile karşılaştırma yapılarak 

tek başına bir orduya bedel tutulur. Çulfacıoğlu Mehmet Onbaşı” (Türkeş Günay, 2011: 

317-322) masalında, sadece sinekleri öldürdüğü için yanlış anlaşılan Mehmet Onbaşı, 

düşman askerini tesadüfen de olsa yener ve bir erkek olarak kahramanlığını ve gücünü 

ispatlar. “Arif Yusuf” (Türkeş Günay, 2011: 308-317) masalında, Arif Yusuf hikmetlidir 

ve padişah ondan muska almadan düşmanı yenemez, Arif Yusuf padişaha muska verince 

gökten asker gelir ve bu sayede padişah düşmanı yener. Görüldüğü üzere, askerlik teması 

sıklıkla kahramanlıkla bağlantılıdır. Kahramanlık da masal kahramanının, muktedir 

olabilmesinin önünü açar. Dolayısıyla, örneklem masallarda askerlik, erkeğin diğer 

erkekleri ve düşmanlarını yenerek hâkim erkeklik kurmasıyla bağlantılıdır ve erkeklik 

için güç inşa sürecinin bir parçasıdır. 

 

3.2.2 “Elâzığ Masalları”nda Hâkim Erkeklik Anlayışında Öne Çıkan Erkeklik 

Teması Olarak Şiddet 



80 
 

Erkek egemen toplumdaki güç ilişkileri, erkeğin, hem ailesine maddî imkân sunması, 

ailesini refah içinde yaşatması, hem de dışarıdan gelebilecek tehlikelere karşı aileyi 

koruması üzerine kuruludur. Cohen’den aktarıldığı üzere, erkek, ailenin gücüdür, silahı 

olmasa bile yumruğunu kullanmalı, ailesine bakabilmek için gerekirse ağır yük 

taşımalıdır. Bu nedenle, toplumda, bedenin güçlendirmesine dair ön kabuller erkeğin 

vazifesi (akt: Selek, 2018: 23) olarak görülür. “Elâzığ Masalları”nda biyolojik bedenleri 

yüzünden toplum tarafından örselenen, hakir görülen erkek kahramanların, âni bir 

uyanışla, bedeninin görüntüsünü değiştirmeye karar vermesi ve büyüsel ya da gerçekçi 

bir süreç içinde toplumda kabul gören güçlü bir erkek bedenine ve muktedir imgesine 

kavuşması neticesinde onların aynı zamanda etraflarındaki kadınlara ve diğer erkeklere 

kolaylıkla şiddet uygulayabilen bireyler haline geldikleri izlenir. Bu bağlamda örneklem 

masallarda, güç ilişkilerini inşa ederken iktidarı elde tutmaya, sözünü geçirmeye ve 

diğerlerini tahakküm altına almaya çalışan erkekler, zaman zaman şiddete başvurur. 

“Elâzığ Masalları”nda şiddet, “erkeklik” ispatının göstergesi ve erkek kahramanın iktidar 

inşa etme davranışı olarak karşımıza çıkar. Şiddet, bu masallarda erkeğin sertliğini, kaba 

gücünü yansıtır. “Elâzığ Masalları” çalışmasında şiddet davranışı olarak, diğer erkeklerin 

masal kahramanının vücudunu parçalaması, kesmesi, kanını emmesi, boğması, kuyuya 

atması, yumruklaması, tekmelemesi, etini yemesi, öldürmesi veya kahramanın intihar 

ederek kendine zarar vermesi açıkça görülür. Şiddet içeren bu gibi davranışların, 

örneklem metinlerde sıklığı az olmakla birlikte, erkek kahramanlar tarafından kadınlara 

yönelik olarak gerçekleştiği de izlenmektedir. “Elâzığ Masalları”nda, şiddet davranışının 

genellikle erkek bedenleriyle birlikte yer aldığı, ölümle sonuçlanan şiddete dayalı 

değerlendirmede çoğunlukla erkek bedenlerinin hasar aldığı tespit edilmiştir. Örneklem 

masallarda, şiddet içeren davranışlar 113 defa ölümle sonuçlanmaktadır. Ayrıca, erkek 

bedeni, 51 defa şiddete maruz kalmıştır ve 62 defa da şiddet uygulamıştır. Erkek bedenine 

yönelik dayak ve parçalama temalarının daha fazla görüldüğü tespit edilmiştir. Burada 

görüldüğü üzere, erkek, masallarda hem şiddete maruz kalan hem de şiddeti uygulayan 

cinsiyet olarak yer almaktadır. Benzer şekilde Çelik, erkekliği incelediği makalesinde 

erkekler şiddete uğrayan ve şiddeti uygulayan taraftadırlar (Çelik, 2016: 2) diye belirtir. 

Örneklem masallarda şiddet uygulama, erkeklerin diğer erkeklere ve kadınlara karşı 

hâkim erkeklik inşasının sürdürülebilirliği tutumuna hizmet etmektedir. Böylece, olaylar 

onların, etrafa yenilmezlik ilan ederek kendilerini üstün ve itibarlı hissettikleri bir olaylar 



81 
 

akışı içinde gerçekleşir. Dolayısıyla bu durum, masallarda erkek bireylerin zaten öyle 

olmaları beklenen bir görünüm yarattığı için şiddet meşru bir eylem olarak karşımıza 

çıkar ve şiddet uygulayan kişiler bu eylemlerinin sonucunda cezaî herhangi bir 

yaptırımdan muaf tutulurlar. 

Masallarda şiddet %76,2 oranla ölümle sonuçlanır. Ölümle sonuçlanmaya ilişkin veriler 

aşağıdaki grafik halinde sunulmuştur. Kesme ve parçalanma eylemleri karın, kol, el, 

parmak, göz ve kulağın parçalanmasıdır, şiddet içeren davranışlar arasında yer alır ve 

sonu ölümle bitmez. Masallarda erkeklerin %2,6’sı, şiddeti kendi bedenlerine uygularken 

kadınlarda bu oran %1,7’dir. 

Örneklem masallarda, şiddet içeren davranışlar sonucu erkek bedeninin genel durumunu 

ifade etmek üzere bir defa “yaralı” ifadesi yer alırken birçok defa “kör” ifadesi yer alır. 

Söz konusu yaralı ve kör olma durumları, olay akışı içinde olağanüstü oluşlarla iyileşir, 

sağlıklı hale dönüşür. İçerisinde şiddet, teması geçen masallar, “Hırsız” “Çoban", 

"Müezzin”, “Kız Padişah”, “Bızdık”, “Helvacı Güzeli”, “Kurnaz Besleme", “Yogud 

Paşa”, “Ayı Kulağı”, “Ateşkar Oğlan”, “Yarımca”, “Keloğlan ile Dev” ,“Kara Dirhem 

Hokkası”, “Tufıl”, “Kara Üzüm Hokkası”, “İğci Baba”, “Mücevher Topu”, “İhtiyar 

Adamın Oğlu”, “Allah’ın Belası”, “Keloğlan”, “Nasihat”, “Öksüz Kız”, “Yaban Tezeği”, 

“Bacı Bacı Can Bacı”, “Bacılar”, “Hayırsız Kız”, “Zülfü Mavi”, “Fakir Adam” , “Kotan”, 

“Tüylü”, “Sıçan Çocuk”, “Kara köpek” , “Şah Meranın Yüzüğü” , “Bir Allah’ım Bir”dir. 

 



82 
 

   

Şekil 5. Örneklem Masallar Çerçevesinde Şiddet Davranışı Gösteren Cinsiyetlerin Grafiği 

 

Şekil 6. Örneklem Masallar Çerçevesinde Şiddete Maruz Kalan Cinsiyetlerin Grafiği 

 

Erkek bedenleri örneklem masallarda, sıklıkla yaralanır, deforme olur. Söz konusu 

deformasyonu Jorgensen iki kutuplu bir perspektiften görür. O’na göre “yara, dayak ve 

ölüm” çerçevesinde erkek bedenleri, normatif, güçlü ve yetenekli erkeklik idealini 



83 
 

destekler ya da tam tersi, eksiklik ve başarısızlıklarını yansıtır (Jorgensen, 2012: 184). Bu 

perspektiften, yaralanmaya, dayak yemeye bir yanıyla, erkek bireyin geçmiş deneyimini 

ve tecrübesini yansıtan bir sembol olarak yer verilirken; diğer yanıyla, erkek bedeninin 

güçsüz, başarısız, kusurlu, ideal olmaktan uzak kaldığı durumlar, örneklem masallarda 

şiddete maruz kalmış bedenlerle sembolize edilmektedir. 

 

Şekil 7: Elâzığ Masalları” Örnekleminde Masallarda Görülen Şiddet ve Ölüm Grafiği 

Şiddet, insanlık erdemlerine ters düşen toplumsal olarak onaylanmayan birtakım 

davranışlara karşılık ceza mekanizması olarak görülür. Söz konusu mekanizma farklı 

uygulamalarla işler. Örneğin “Hırsız” masalında hırsızlık yapanlara padişah tebdil-i 

kıyafet yaklaşır, onların hırsızlığına ortak olur ve sonra onları astırmaya kalkar. Ancak 

padişah bunu ceza vermek ve hırsızları yaptıklarından pişman etmek için yapar. Burada 

padişahın hırsızları astırmaya kalkması bir cezalandırma mekanizması olarak 

işlemektedir. “Çoban” (Türkeş Günay, 2011: 83-86) isimli masalda ise padişaha 

hıyanetlik eden vezirlerin, karşılığında elleri kesilir. “Müezzin” (Türkeş Günay, 2011: 

90-93) isimli masalda da baba namusuna halel geldiğini düşündüğü iki kızını ve müezzini 

öldürtür. “Kız Padişah” (Türkeş Günay, 2011: 117-122) masalında, padişah, kızına 

kötülük edenleri astırarak cezalandırır. Burada önemli nokta kız padişah erkek kılığına 

bürünerek padişah olsa da cezayı, padişah babası verir. Hüküm erkek tarafından 



84 
 

verilmiştir ve hükmün uygulanması yani öldürme ve dolayısıyla iktidar gücü erkektedir. 

“Kül Eşek” masalında devin insan kanı emdiği görülür, bunu gören kızın kardeşleri devi 

öldürürler. Buradaki masal akışında da hüküm yine erkek tarafından verilmiştir. “Bızdık” 

(Türkeş Günay, 2011: 204-206) masalında yaşlı kadın, erkek kahraman Bızdık’ı ve 

kardeşlerini öldürmek ister ancak yanlışlıkla kendi kendini öldürür ve dolaylı yönden 

kadının kötü niyeti cezasını bulur. “Helvacı Güzeli” (Türkeş Günay, 2011: 221-227) 

masalında ölüm ceza mekanizması olarak yer alır. Masal sonunda Helvacı kıza kötülük 

yapanlar ölümle cezalandırılırlar. “Kurnaz Besleme” (Türkeş Günay, 2011: 122-127) 

masalında kurnaz kız, erkeğin, kırk erkek kardeşini öldürür. Bunun üzerine masalın baş 

erkek kahramanı intikam için kızı öldürmeye kalkar ancak kız kurnazlık yaparak kurtulur. 

Oğlanın kızı affetmesi için kızın öldüğünü düşünmesi gerekecektir. Bu masalda erkek 

kahraman kızı sevse bile “erkeklik onuru” intikam almayı zorunlu kıldığı için kardeşlerini 

öldüren kızı öldürmeye çalışır. Masalda erkek kahraman, kadın kahramanın ölmediğini 

fark ettiğinde intikam duygusu aşk duygusuna yenik düşer ve birlikte mutlu yaşarlar. 

“Tufıl” (Türkeş Günay, 2011: 263-269) isimli masalda Arif Efendi masalın başında ölür. 

Arif Efendi’nin kızı “arif” birisiyle evlenmek istediğini ilan eder. Padişah ve vezir Arif 

Efendi’nin kızıyla evlenmek ister ancak kız Tufıl’ı seçer. Bunun üzerine padişah gücünü 

kullanarak Tufil’ı öldürmek ister ancak kızın Tufıl’ı sevmesi nedeniyle vazgeçer. 

Dolayısıyla, Arif Efendi’nin kızı tarafından seçilmeyen padişah, “erkeklik onuru” için 

Tufıl’ı öldürme hükmü verse de vazgeçer. “Kara Üzüm Hokkası” (Türkeş Günay, 2011: 

328-331) adlı masalda, babasının vasiyetini dinlemeyen erkek kardeşler ölür. Erkek 

kardeşini öldürmek isteyen kız kardeş de karşılığında ceza olarak ölür. “Keloğlan” 

masalında, kendisini suya atmaya çalışan köylülerin boğulmasına neden olur. “Nasihat” 

(Türkeş Günay, 2011: 227-232) isimli masalda, erkek masal kahramanı, ağasından para 

yerine nasihat alır. Bunun neticesinde evinde kaldığı kızını döven babaya insan 

öldürmesine rağmen ses çıkarmaz. O da sabırlı olduğunu söyleyip kızını verir. Başka bir 

nasihat de karısını düğünlere göndermemesi üzerinedir. Ancak kızın babası göndermesini 

emreder. O da yaşlı bir kadının, karısını kandırmasını sağlayarak oğlunu kaçırır ve karısı 

da oğlu ölmüş gibi gömer. Daha sonra kızın babası durumu anladığında kızına tabanca 

çeker ancak erkek masal kahramanı karısını öldürmesini engeller. Bu masalda aslında 

nasihatin önemi vurgulanmıştır. Ancak kızın babasının kızının yalan söylediğini 

öğrendiğinde kızını vurmaya kalkması neticesinde kızının yanlış bir iş yaptığında ölmesi 



85 
 

gerektiğini düşünür. Yine evde bulunan ölüler de burada babanın şiddete eğilimli oluşunu 

gösterir. Bu masalda baba ceza almaz. Masalın sonunda herkes muradına erer. Bu da 

babanın davranışlarının toplumsal kabuller çerçevesinde yanlış görülmediğini gösterir. 

“Bacı Bacı Can Bacı” (Türkeş Günay, 2011: 142-146) masalının başında adamın karısı 

ölür ve üvey anne gelir. Burada kardeşlerin mücadelesi başlar, kötülüğü temsil eden 

Gurbet Kızı, kız kardeşin yerine geçer ve erkek kardeşi öldürmeye kalkar. Ancak O’nu 

masalın sonunda, Kırat’ın kuyruğuna bağlarlar ve parçalanarak ölür. Kötülük yapanların 

açığa çıktığı masalların sonunda, ölüm kararı kesinleşmiş kahramanlara, “Kırk katır mı 

kırk satır mı?” sorusu yöneltilir, onlar ölüm korkusundan ve satır vahşice ölmeyi 

çağrıştırdığı için “kırk katır” diye cevap verir. Soruya cevaben “kırk katır” diyen kişi, kırk 

katıra bağlanır ve sürüklene sürüklene parçalanarak ölür. “Bacılar” (Türkeş Günay, 2011: 

237-242) isimli masalda iki kız kardeşin aynı zamanda çocuğu olur. Biri çok güzeldir, 

diğeri çirkindir. Kadın kahramanın teyzesi güzel kızı kıskandığı için gözlerini çıkartır. Bu 

davranışının üzerine masalın sonunda teyze ve teyzenin kızı kırk katıra bağlanır, katırların 

farklı yönlere gitmesi sonucu onlar parçalanarak ölür. Benzer şekilde, “Gülükan” (Türkeş 

Günay, 2011: 343-357) isimli masalda kedi ve köpek doğurduğu sanılan kadın yedi 

caddenin ortasına konularak utandırılmak istenir. Ancak daha sonra kadının insan 

doğurduğu anlaşılır ve masal kahramanları, annelerine bu kötülüğü yapan teyzelerini ceza 

olarak katır kuyruğuna bağlarlar ve teyzeleri parçalanarak ölür. “Hayırsız Kız” (Türkeş 

Günay, 2011: 364-372) isimli masalda erkek kardeş atı boğduğu için, hayırsız kız 

kardeşinin kolunu keser ve bir yolculuğa çıkar. Erkek masal kahramanı eve döndüğünde 

Hayırsız Kız’ın herkesi öldürdüğünü anlar ve Hayırsız Kız cezalandırma mekanizması 

çerçevesinde aslan ve kaplan tarafından parçalanarak ölür. “Zülfü Mavi” (Türkeş Günay, 

2011: 178-184) masalında kadın kahraman, kedi ve köpek yavrusu doğurduğu sanılıp 

mezara gömülür. Ancak masal sonunda çocukların ortaya çıkmasıyla anneleri dirilir ve 

mezardan çıkartılır. Bunu yapan teyzeleri de kovulur. Yukarıda aynı zamanda Zipes’ın 

masal, “güçlü” teması etrafında, ataerkil görüşleri pekiştirirken, mağdurlara ve 

mazlumlara sempati duyma eğilimindedir ve bu tür “değerler” şefkat ve adaletle 

bağlantılıdır (Zipes, 2019: 248) şeklindeki düşüncesini doğrulayan örnekler 

görülmektedir. Böylece “Elâzığ Masalları”, iyiliği temsil eden kahramanlara kötülük 

yapılsa bile kötülerin cezasını bulduğu ve olaylar akışı boyunca iyilik, kötülük, adalet, 

zulüm, şiddet gibi oluşların birbirine örülerek sonuçta iyilik, adalet ve sevginin kazandığı 



86 
 

bir kurgu sunmaktadır. Dolayısıyla anlatı boyunca gücün ancak adalet yolunda anlamlı 

ve değerli olduğu mesajı alt metin olarak iletilir. “Şah Meran’ın Yüzüğü” (Türkeş Günay, 

2011: 331-337) adlı masalda fakir erkek kahraman padişah kızıyla evlenir ancak padişah 

kızı Arap’ı sever ve erkek kahramanı öldürmek ister. Padişah bunları öğrenince kızını ve 

Arap’ı öldürerek erkek kahramanı en küçük kızıyla evlendirir. Bu masalda erkek 

kahraman yolda gördüğü yılan yavrusunu ölmekten kurtardığı için dolaylı olarak 

zenginlik ve evlilikle ödüllendirilir.  

“Yaban Tezeği” (Türkeş Günay, 2011: 276-279) adlı masalda kadın kahraman, kapısına 

gelen fakir bir adama yardım etmek için evdeki son mercimeği verir, annesi de “keşke 

vermeseydin” der. Daha sonra kadın kahraman, zengin bir erkekle evlenir. Annesi neden 

mercimeği verdiğini sorunca kadın kahraman annesinin sorularından bunalarak onu 

kuyuya atar. Kadın kahraman, aklına geldikçe annesinin bu sözlerine güler, kocası 

gülmesinin sebebini sorar ama kocasına olayı söyleyemez bunun üzerine kocası durumu 

anlatması için mühlet verir. Kadın kahramanı, bu mühletten mercimek verdiği adam 

kurtarır. Bu masalda kadın kahraman, annesini kuyuya atmasına rağmen kimse annesinin 

yokluğunu hissetmez. Masalda anne, kızı tarafından istenmeyen yaşlı bir kadındır. 

Masallarda, genellikle yaşlı kadınlar dışlanır. Bu bağlamda Ölçer, bakire kız, evli kadın 

ve yaşlı kadın tasnifi ile masallarda kadının yaşam evrelerini inceler ve yaşlı kadınların, 

cinsellik bakımından işlevini yitirdiğini (Ölçer, 2003: 58) belirtir. Dolayısıyla bu masalda 

da yaşlı bir kadın olan anne, işlevsizleşerek hem cimri huyla ilişkilendirilmiş hem de 

yokluğu kızı tarafından gülerek hatırlanmıştır. Örneklem masallarda da görüldüğü üzere, 

kadının yaşlandıkça evladı tarafından kolaylıkla vazgeçilebilecek hale gelmekte, sözü 

değersizleşmektedir ama erkek kahramanın sözü değer kazanmaktadır. Öyle ki “Fakir 

Adam” (Türkeş Günay, 2011: 170-174) masalında, erkek masal kahramanına yaşlı erkek 

öğüt verir, erkek kahraman aldığı öğütleri dinleyerek -yanlışlıkla- oğlunu öldürmekten 

vazgeçer. Bu masal akışı içerisinde, kadının ev içinde başka bir erkekle olması kocasını 

aldatması olarak yorumlanabilir. Bu masalda da erkek kahraman aldatıldığını 

düşünmektedir ve nasihat yoluyla henüz oğlu olduğunu bilmediği genç erkeği 

öldürmekten vazgeçer. 

İğci Baba” (Türkeş Günay, 2011: 108-112) masalında İğci Baba kendi parmağını keserek, 

eve getirdiği kadın kahramanın kız kardeşlerine yedirmeye çalışır. Parmağını yemeyen 



87 
 

kızları ise duvara asarak öldürür. Masal sonunda ise bu davranışlarından dolayı yakılarak 

ölür ve cezasını çeker. Bu masal Batı’daki ünlü “Mavi Sakal” masalı ile benzerlik 

taşımaktadır. Mavi Sakal, eski karılarını katleden bir erkekken “İğci Baba” eve getirdiği 

kadın kahramanın, kız kardeşlerini katleder. Masalın başında İğci Baba kız kardeşleri 

kandırmak için eve çağırır ve öldürür. Açıkça kandırılan iki kız kardeşin tersine küçük 

kız kardeş, kardeşlerinin akıbetini öğrenmek için eve gider. “Mavi Sakal” masalında kız, 

girmesine izin verilmeyen odaya girdiği için ölür. Bacchilega, masalın sonunda öğüt 

vererek erkek iktidarının mutlak olduğu günlerin hatırlatıldığına dikkat çeker 

(Bacchilega, 2016: 179). “İğci Baba” masalında ise açık olarak İğci Baba’nın kız 

kardeşleri yemesi ve kızın mağaraya ilk girdiğinde cesetlerle karşılaşma sahnesi anlatılır. 

Ayrıca, kadın baş kahraman masalda kız kardeşlerinin intikamı almak ister. Masalda 

olaylar en başından beri nettir. Ancak burada diğer kız kardeşlerin bu netliği görememesi 

yüzünden ölümle cezalandırılmaları görülmektedir. Erkek egemen bakış açısında fail 

erkek yerine kurban kadın suçlanır. Böylece, ilk iki kız kardeşin öldürülmesi örtük de olsa 

bir kadının, tanımadığı bir erkeğin evine gittiği için ölümle cezalandırıldığını 

göstermektedir. “İğci Baba” masalında gizlenen kapının arkasında bir erkek kahraman 

vardır. Burada merak “Mavi Sakal” masalının aksine aslında ödüllendirici bir davranıştır 

çünkü kapının arkasında kadın kahramanı İğci Babadan kurtaracak erkek kahraman 

bulunur. Erkek kahraman, kadın kahramanı İğci Baba’nın elinden kurtarır ve masalın 

sonunda da İğci Baba’yı öldürür. Masalda kadını kötü kabul edilen bir erkekten kurtaran 

da yine bir diğer erkektir. Masalın ikinci kısmında İğci Baba’nın dilenci kılığına girmesi 

ve bunu kızın değil erkeğin fark etmesi, erkeğin evi ve ailesini dışarıdan gelecek 

kötülüklere karşı koruma vazifesiyle doğru orantılıdır. Erkek kahramanın “güçlülüğü” 

ikinci kez pekişerek kızı ikinci kez kurtarır. 

“Elâzığ Masalları” adlı çalışmada, şiddetin erkeklik itibarını kazandırma işlevine, erkek 

kahramanların dev, cadı gibi insan dışı varlıkları öldürerek “erkeklik”lerini 

kanıtlamalarına dair birçok örnek mevcuttur. “Ayı Kulağı” (Türkeş Günay, 2011: 131-

142) masalında erkekliğin sınanmasının çeşitli hallerine rastlarız. Ayı Kulağı hem savaşı 

kazanır hem de devleri öldürerek erkeklik rüştünü ispatlar. “Yarımca” (Türkeş Günay, 

2011: 68-72) isimli masalda, Yarımca devin karnını keserek devi öldürür. Ayrıca 

hazinenin yerini bulmak için dev kızının kolunu keser. Bunların sonucunda zengin olur, 

valiliğe atanır ve iktidar kazanır. “Ateşkâr Oğlan” (Türkeş Günay, 2011: 96-104) 



88 
 

masalında erkek kahramanın, Ateşkâr Oğlan’ı öldürmesi için serçenin başını kopartması 

gereklidir. Ancak kuşa kıyamadığı için bunu yapamaz. Ateşkâr Oğlan, onu öldürür ve 

masal akışında iyiliği temsil eden erkek kahraman tekrar dirilir. Bu sefer, o Ateşkâr 

Oğlan’ı öldürür ve aralarındaki çekişmeyi kazanmış olur. Bu masalda erkek kahraman 

başta serçeyi öldüremeyecek kadar merhametli olsa bile masalın devamında erkeklik 

kabulleri uyarınca düşmanını öldürür ve güçlü bir erkeklik imgesi sergiler. “Keloğlan ile 

Dev” (Türkeş Günay, 2011: 192-196) masalında Keloğlan devi öldürür ve mallarına el 

koyarak zengin olur. “Kara Dirhem Hokkası” (Türkeş Günay, 2011: 249-256) isimli 

masalda erkek kahraman, devin kızı periye âşık olur ve kız evlenmeleri için annesi devi 

öldürmesi gerektiğini söyler, o da öldürür. Masal akışı sırasında, erkek kahraman anne 

devi öldürürken “yiğit” sıfatı kullanılır. Çünkü erkek kahraman devi öldürerek yiğitliğini 

ispatlamış olur. Ancak daha sonra cadı kadın, kızı kandırıp erkeğin ölmesini sağlar. 

“Yogud Paşa” (Türkeş Günay, 2011: 217-221) masalı diğer masallardan daha farklıdır. 

Çünkü bu masalın sonu geleneksel masallara göre kötü biter. Düşman iki kardeşten 

birinin, diğerini öldürmesiyle masal başlar. Öldürülen kardeşin oğluyla, diğer kardeşin 

kızı nişanlanır. Daha sonra öldürülen kardeşin oğlu, babasının intikamını almaya kalkar. 

Nişanlısı da yardım eder ve kavga ederler ve ailenin yalanlarına kanarak onlarla tekrar 

barışırlar ve kızın kardeşleri tekrar erkek kahramanı öldürür. Öldürülen erkek kahramanın 

intikamını Mehmet Ağa alır. Böylelikle kızın babası ve kardeşleri de ölür. Kız da masalın 

sonunda intihar eder. Bu masalda Yogud Paşa’ya civardaki ahali tarafından toplumsal 

baskı uygulanarak babasını öldüren amcasını öldürmesi için yüreklendirilir, eğer bunu 

yapmazsa erkekliğinin onaylanmayacağı mesajı verilir. Şiddet, örneklem masalda 

erkeklere toplumsal kabuller çerçevesinde erkek olmanın bir gerekliliği olarak duygusal 

boyutta dayatılır. “İhtiyar Adamın Oğlu” (Türkeş Günay, 2011: 112-117) masalında, 

erkek kahraman, kadın kahramanın midesindeki yılanı çıkarmak için kılıçla vurur. Burada 

da masallarda vurgulanan erkeğin kurtarıcı olma durumu tekrarlanmıştır. “Allah’ın 

Belası” (Türkeş Günay, 2011: 206-212) masalında, padişah, oğlunun evleneceği kıza göz 

diker. Allah’ın Belası gelip padişahı öldürür ve aşıkların kavuşmalarını sağlar. Allah’ın 

Belası burada adalet sağlayıcı ve kurtarıcı bir figürdür. Ayrıca rüyasında Hızır önlerine 

çıkan bir diğer engel olan Sarı Dev’i nasıl öldüreceğini de anlatır dolayısıyla bu masalda 

Allah’ın Belası mübarek bir insandır ve padişahın oğluna yardım eder. Padişah masalda 

muktedirdir, mutlak güçtür bu sebeple ceza almaz. “Kıratlı” (Türkeş Günay, 2011: 382-



89 
 

386) isimli masalda, padişah bir karı-kocayı, birbirlerini terk ederlerse ödüllendireceğini 

belirtir. Erkek kahraman kabul etmez ancak kadın kahraman bu sebeple kocasını öldürür. 

Bunun üzerine padişah, kadını öldürür ve ülkedeki bütün kadınların öldürülmelerini 

emreder. Padişah, yaşlı bir adamın anlattığı masaldaki kadının, kocasının aşkı için 

yaptıklarını öğrenince bütün kadınları öldürmekten vazgeçer. Bu masal padişahın ceza 

almaması ile sonuçlanır. Bu masalın bir benzeri olan “Mücevher Topu” (Türkeş Günay, 

2011: 386-393) isimli masalda aynı olaylar görülür ve bu sefer padişahı ikna eden 

veziridir. Bu masalda da padişah herhangi bir ceza almaz. Masallarda padişahların ceza 

alması nadiren görülür. Çünkü masallarda padişah erkek hegemonyasını temsil eden 

kişidir. 

Masallarda şiddet davranışının normal karşılandığı da görülmüştür. “Kara Köpek” 

(Türkeş Günay, 2011: 322-328) isimli masalda erkek kahraman sadece karısına insan 

suretinde görünür. Kara Köpek’in sırrı da insan yemesidir ve karısı bu sırrı annesi 

kılığında gelen kocasına anlatır. Kara Köpek sırrını ifşa ettiği için karısını terk eder. Masal 

sonunda yine de barışırlar. Bu masalda insan yemenin cezası yoktur. “Tüylü” (Türkeş 

Günay, 2011: 93-96) isimli masalda da padişah, Acem şahının oğluna âşık olan kızını 

öldürtmeye karar verir ancak kız evden kaçar. Bu davranışın karşılığında, padişah masal 

sonunda ceza almaz, kızı ile barışırlar. “Bir Allah’ım Bir” (Türkeş Günay, 2011: 337-

343) isimli masalda erkek kahraman parasız kalınca bir lordu öldürür. Daha sonra kadın 

kahramanın öldürmesini istediği kişiyi de öldürür. Burada ceza yoktur. Aksine erkek 

kahraman, kralın kızıyla da evlenir. Masallarda bir kadına sevdalanan erkeklerin aşması 

gereken engellerin çok sık işlendiğine dikkat çeken Selek, erkeklerin “aşkını kazanmak” 

için çok zor işler başardığını vurgular. Bunun sonucunda bu işi başarırsa ya da ölürse 

erkekliği dolayısıyla varlığı ve aşkı onaylanır (Selek, 2018: 23-24). Masallarda erkeklik 

sürekli sınanır ve erkeklik konusunda başarısızlığa uğrayan erkekler ölür. Yani devi 

öldüremeyen, yeterince cesareti olmayan, rakiplerini yenemeyen kısaca kahramanlık 

sergilemeyen erkekler ölmeyi hak eder. Bu, masallarda erkeklik için ödenen bedeldir. 

3.2.3 “Elâzığ Masalları”nda Hâkim Erkeklik Anlayışında Öne Çıkan Erkeklik 

Teması Olarak Babalık 

Bireyin içine doğduğu kültüre dair dinamikleri öğrendiği, kendini güvende, korunaklı ve 

ait hissettiği, en küçük toplum birimi ailedir. Bir kadın ve erkeğin evlenmesi ile kurulan 



90 
 

aile, Murdock’a göre cinsellik, üreme-çoğalma, ekonomi ve eğitim olmak üzere dört 

temel sosyal işlev taşımaktadır (akt: Kottak, 2002: 417). Söz konusu işlevlerle aile, 

kültürel kodlarla belirlenmiş toplumsal rollerin kuşaklar arasında nakledildiği çekirdek 

bir birimdir. Türkeş Günay da masallardaki mücadelenin büyük bölümünün “aile” 

kurmak veya parçalanan aileyi birleştirmek için (Türkeş Günay, 2011: 691) yaşandığını 

vurgular.  

Kültürel olarak annelik ve babalık birbiriyle ilişkilidir. Annelik, kadın olmanın getirdiği 

duygusallığı içerisinde barındırır ve Türk toplumunda çoğunlukla “kendini çocuğu için 

feda etme” anlayışıyla barınır. Geleneksel toplum yapısında, anne ev işi yapan, çocuk 

bakan ve duygusal olması beklenen kişidir. 

Türkçede baba ile “ata” kavramı aynı anlama gelir ve İsmet Çetin’in ifade ettiği üzere 

saygı duyulması gereken kişiler, özellikle de evliyalar için baba/bab şeklinde söylenir 

(Çetin, 2007: 70). Baba kelimesinin hürmet gösterilmesi gerekli kişilere yönelik 

kullanımı, Türk kültüründe babanın aile içerisindeki saygın konumunu gösterir. Bu tezde 

ele alınan babalık kavramı ise, bir çocuğun ebeveyni olmakla bağlantılıdır. Dahası, 

babalık erkeklerin taşıdığı toplumsal bir roldür, baba olan birey doğal bir edim olarak 

yaşadığı kültürde edindiği babalık davranışını kendisinden sonraki nesle aktarır. Dolunay 

Şenol’un da belirttiği üzere babalık; evli ve çocuk sahibi olmak, ailenin geçimini 

sağlamak ve sorumluluğunu üstlenmek gibi pek çok yükümlülüğü barındıran toplumsal 

bir roldür (Şenol, 2018: 2). Türk toplumunda baba, özellikle aile içerisinde otoritenin, 

karar yetisinin ve sorumlulukların yüklendiği kişi olarak karşımıza çıkar. Geleneksel 

rollerde, ailenin reisi, dış dünya ile iletişim sağlayan ve ev dışı işlerin yürütülmesine 

yardımcı kişidir ve babalık aynı zamanda erkekliği ispatlayan bir toplumsal konumun 

göstergesidir (Şenol, 2018: 2). Geleneksel toplum yapısında evdeki kararları veren ve 

evin geçindirilme ve ailenin ayakta tutulması sorumluluğunu üzerine alan erkektir. 

Babadan beklenen, maddî ihtiyaçları karşılaşaması ve aileyi kuşatıcı olması yönündedir. 

Babalık, anneden beklenen duygusallığın aksine sert olunması gerektiği ve “güven 

duyulan dayanak, koruyup kollayan” şeklindeki toplumsal kabullerle bağlantılıdır.  

Baba olmak için erkekliğin onaylanmasıyla ilgili sünnet, askerlik, evlilik gibi geçiş 

dönemlerini tamamlamış olmak gerekir. Egemen kültür tarafından inşa edilen ideal 

rollere uygun davranışlar sergilenmesi ve toplumsal beklentilerin karşılanması anlamına 



91 
 

gelen babalık, erkeklik ispatında son noktadır (Şenol, 2018: 4). Masallarda, erkekliğin 

olgunlaşma süreci içinde en önemli basamağı olarak babalık karşımıza çıkar. İçerisinde 

babalık teması geçen masallar, “Şah İsmail”, “Terace Kızı”, “Balıkçıgil”, “Hayırsız Kız”, 

“Neydim Ne Oldum Ne Olacağım”, “Müezzin”, “Kız Padişah”, “Helvalı Güzeli”, 

“Nasihat”, “Ateşkâr Oğlan”, “Yogud Paşa", “Yarımca”, “İki Kardeş”, “Isfahan 

Padişahının Üç Oğlu”, “Kara Üzüm Hokkası”, “Çin-i Maçin Padişahı”, “Kara Köpek”, 

“Şah Meran’ın Yüzüğü”, “Arif Yusuf”, “Mücevher Topu”, “Gül Sinan'a Ne Yaptı, Sinan 

Gül'ü İncitti”, “Avcı Mehmet’in Oğlu”’dur. 

Türk toplumunda babalık, “güvenilen ve güçlü olması beklenen” hâkim erkeklik anlayışı 

ile paraleldir. Masallarda baba, aile içerisinde geleneksel rollere uygun davranır. “Terace 

Kızı” (Türkeş Günay, 2011: 127-131) masalında ev içi geleneksel cinsiyet rolleri 

dolayısıyla babanın eve maddî kazanç getirmesi için kız, babasından bir işte çalışmasını 

ister. “Balıkçıgil” (Türkeş Günay, 2011: 242-249) masalında erkek kahraman işi olmayan 

babasına iş buldurtur ve masalda erkek kahraman, babasına para kazanması için balık 

tutmasında yardımcı olur. 

Osmanlı Devleti’nde “beşik ulemalığı” (Hızlı, 1994: 77) sistemine göre, makam ya da 

mevkî babadan oğula geçerdi. “Avcı Mehmet’in Oğlu” (Türkeş Günay, 2011: 279-284) 

isimli masalda baba ölmesine rağmen oğluna, babasının ismiyle hitap edilir. “Şah İsmail” 

(Türkeş Günay, 2011: 150-162) masalında Şah İsmail’in annesi ölür ve babası Şah 

İsmail’in karılarını kendisine eş olarak ister. Bunun sonucunda, Şah İsmail’in padişah 

babası masal sonunda ölür. Bu masalda baba-oğul çatışması baskın olarak kendini 

gösterir. Ayrıca, masal sonunda babasının padişahlık makamı Şah İsmail’e geçer. “Tufıl” 

(Türkeş Günay, 2011: 263-269) isimli masalda Arif Efendi en başta ölür. Arif Efendi’nin 

kızı olarak adlandırılan kızın ismi masalda geçmez, kadının tanımlaması da babası 

üzerinden yapılarak kadın kimliği bireysel değil babaya ait olarak yer alır. 

 

 “Elâzığ Masalları”nda, babadan oğula mesleğin geçtiği durumlar gözlenmektedir. 

Örneğin, örneklem metinde yer alan “Avcı Mehmet’in Oğlu” (Türkeş Günay, 2011: 279-

284) masalında, erkek çocuk ölen babasının işini devam ettirmek için avcı olur. “Balıkçı 

Güzel” (Türkeş Günay, 2011: 284-290) masalında da erkek çocuk, babasının mesleğini 



92 
 

icra edebilmek için balıkçı olur. “Bir Allah’ım Bir” (Türkeş Günay, 2011: 337-343) 

masalında, erkek evlat işsiz kalınca babasının berber dükkanını tekrar açar.  

“Elâzığ Masalları”nda baba-oğul ilişkisi yanında, babayla kız çocuk arasındaki sevgi 

bağının da sergilendiği görülür. Bu bağlamda Tatar, bir Grimm masalında, babanın kadın 

ultimogeniture3 ‘a sadık olması nedeniyle on üçüncü çocuğu kız olduğunda on iki oğlunu 

tabuta hazırladığını kaydeder (Tatar, 2003: 5). Tatar’ın sözünü ettiği babanın kızını erkek 

çocuklarına tercih etmesi durumu “Hayırsız Kız” (Türkeş Günay, 2011: 364-372) 

masalıyla benzeşmektedir. Padişah kızının hayırsız” olması pahasına kız evlat sahibi 

olmayı arzu eder. Kızın doğduğu geceden itibaren kötü olaylar yaşanır. En küçük erkek 

kardeş hayırsız kızın kolunu keser ve masal sonunda da kızı aslanlara yedirir. 

Hâkim erkeklik anlayışı çerçevesinde baba, toplumsal cinsiyet rolleri çerçevesinde 

etrafındaki kadınları; kızı, kardeşi, kız kardeşi, diğer erkekleri kısaca yakın çevresini 

tahakküm altına almaya çalışır. Eğer başarılı olamazsa, o, toplumda güçlü bir imaj 

vermeyen erkek olarak kabul edilir. Masallarda kızın, babanın sözünü dinlememesi hâkim 

erkekliğin kırılganlığına dikkat çeker. Ölçer, masallarda kendilerine yeni bir aile 

kuruncaya kadar ev içinde babasının otoritesi altında edilgen bir rolde bulunan bakire 

kızın evden ayrılmasının namusuna zarar gelmesi anlamını taşıdığını belirtir (Ölçer, 

2003: 25). Bu doğrultuda, “Neydim Ne Oldum Ne Olacağım” (Türkeş Günay, 2011: 66-

68) masalında padişah olan baba, kızını fakir bir adamla evlendirmez istemez ve zengin 

biriyle evlendirir. Yolda kaza olunca kız fakir biriyle evlenmek durumunda kalır. Baba 

da bunu öğrenince bu durumdan ders çıkartır. Burada padişah olduğu için kızını fakir 

biriyle evlendirmek istemeyen babanın, evladı üzerinden sınandığı ve kararlarını 

değiştirdiği görülmektedir. Söz konusu masalda kız Ölçer’in de verdiği örnekle örtüşerek 

dağ başında kalarak arınır (Ölçer, 2003: 26) ve “namus”unu temizler. Böylece, baba 

kendisinden beklenen toplumsal rollere uygun olarak kızını tekrar kabul eder. “Müezzin” 

(Türkeş Günay, 2011: 90-93) masalında baba, kızlarının doğru yola gidip gitmediklerini 

denetler. Masalın sonunda yanlış yola gittiği düşünülen kızları ve onları yanlışa 

sürükleyen müezzini öldürerek küçük kızını ödüllendirir. Baba, kızlarının doğru yolda 

olup olmadığını bahçedeki çiçeklerin büyümesinden anlar. Bu da masalda babaya 

olağanüstü bir güç bahşedilmesinden kaynaklanır. Baba, kızlarını öldürerek aslında 

 
3 Miras hakkının en küçük çocuğa ait olduğu miras ilkesidir. 



93 
 

erkeklere yüklenen “namus”unu koruma görevini hâkim erkeklik anlayışı neticesinde 

başarıyla yerine getirmiştir. Bu masalda geleneksel yapıya uygun bir şekilde baba evi 

korumaktan sorumlu tutulmuş, kızlarının sorumluluğu babaya yüklenmiştir. Babalık, 

“erkeklik” ispatını başarıyla tamamlayan erkeklerin konumudur (Selek, 2018: 22). 

Erkeğin, yaratılışla var olan üreme kabiliyeti onu “baba”, dolayısıyla otorite kişi yapar. 

Erkek babalık konumunu elde edebileceğini, öncelikle üreme kabiliyetiyle 

“ispatlamalı”dır. Baba, otoritedir, evini koruyan asker, bir işi olan ve evi geçindiren, evle 

ilgili karar alan kişidir (Selek, 2018: 22). Baba evde sözü geçen kişidir. “Kız Padişah” 

(Türkeş Günay, 2011: 117-122) masalında padişah baba, kızının aşk mektubu görünce 

pencereden atar. Kız eve tekrar dönse de babası kızı geri istemez. Bunun üzerine 

yolculuğa çıkan kız, padişah olur ve babasıyla karşılaşır. Babanın, ani kararından pişman 

olması, evladına sevgi duyan bir baba profili çizer. “Helvalı Güzeli” (Türkeş Günay, 

2011: 221-227) masalında, baba kızının namusu kirlendi diye öldürtmek ister. Masalın 

sonunda babasıyla barışır. Babası da kızına kötülük yapanları öldürterek koruyucu baba 

profili çizer. 

Genellikle peri masallarında temel ahlak ve edep kurallarını ihlal etseler bile, babalar 

nadiren kasıtlı kötülükler yapan asil figürler olarak kalır (Tatar, 2003: 151). Bu görüşe, 

“Tüylü” masalında padişah babanın, rüyasında Acem padişahının oğluna âşık olan kızını 

öldürmeye karar vermesi fakat babaya herhangi bir ceza verilmemesi örnek teşkil eder. 

Kız evden kaçıyor ama buna yol açan babaya herhangi bir ceza verilmemiştir. Babanın 

davranışı göz ardı edilmiştir. Masallarda yaşlanan babaya saygı göstermek gerekir. Bu 

bağlamda, kapitalist toplumlarda ekonomiye bağlı olarak iktidar yaşlı erkekte değil; genç 

erkektedir. Bu durum feministler tarafından eril tahakkümün babadan kocaya geçtiği 

şeklinde yorumlanır (Sancar, 2014: 122). Masallarda kapital bir sistem bulunmadığından 

babanın verdiği hüküm, yerine getirilir. Bunun sonucunda, öldükten sonra vasiyete uygun 

davranan evlatlar ödüllendirilir. “Isfahan Padişahının Üç Oğlu” (Türkeş Günay, 2011: 

301-308) masalında da padişah baba, oğullarına yaşlandığını ve padişahlığı devredeceğini 

söyler. Üç oğlu da kabul etmez. Baba bunun üzerine oğullarını evden kovar. Küçük erkek 

kardeş, başına gelen zorlukları babasının nasihatiyle aşar. Burada verdiği nasihatle 

evlatlarının zor durumdan çıkmasına yardım eden bir baba figürü vardır. “Kara Üzüm 

Hokkası” masalında, bir baba üç oğluna çekmece içinde vasiyet bırakır. Hangi yoldan 

gideceği üzerine olan bu vasiyete, masalda üç kuralına uygun olarak (Alangu, 2021: 251), 



94 
 

en küçük erkek çocuk uyar. Babanın sözüne uymayan erkek kardeşler, ölür. “Çin-i Maçin 

Padişahı” (Türkeş Günay, 2011: 393-398) masalında, üç oğul babaları ölünce vasiyetini 

yerine getirir. “İhtiyar Adamın Oğlu” masalında baba oğluna nasihat verir. Oğlu da 

babasının sözünü dinlemesi neticesinde ödüllendirilir. “Kara Köpek” (Türkeş Günay, 

2011: 322-328) masalında padişah baba, kızlarına cirit oynarken kimi vururlarsa vurursa 

onunla evlendireceğini söyler. Küçük kız kara köpeğe denk getirir ve babası onu kara 

köpekle evlendirir. Masalda baba, sözünün eri olmayı gerektiren hâkim erkeklik algısı 

neticesinde her ne olursa olsun sözünü tutmak zorundadır. Burada kara köpek tarafından 

terk edilen kız, babasının evine gitmeye çekinir, gidemez. “Şah Meran’ın Yüzüğü” 

(Türkeş Günay, 2011: 331-337) masalında baba, sihirli yüzüğü oğlunu bulan kişiye 

vermeye razı olur. “Gül Sinan'a Ne Yaptı, Sinan Gül'ü İncitti” (Türkeş Günay, 2011: 398-

403) masalında, babaları vasiyetinde oğullarına masallarını bırakır ve sarayın yanındaki 

yoldan gitmeyin diye vasiyet eder. Bu vasiyet üzerine, o yoldan giden büyük ve ortanca 

kardeş öldürülür. Küçük kardeş kardeşlerini aramak için bu yoldan gitse de kaçar ama 

öldürülmez. “Arif Yusuf” (Türkeş Günay, 2011: 308-317) masalında da padişah baba kızı 

fakir birine verir ve en büyük kızla ortanca kız buna üzülür. Yine de baba ertesi gün eve 

getirilen kızı getirip ortanca kızı almasına ve sonra ortanca kızı getirip küçük kızı 

almalarına kızmaz. Bu masalda, Arif Yusuf’u beğenmeyen büyük ve ortanca kız kardeşler 

masal sonunda felç geçirir. Dolayısıyla, bu masalda erkeği, fakir olduğu için beğenmeyen 

kız kardeşler cezalandırılırlar. “Mücevher Topu” (Türkeş Günay, 2011: 386-393) 

masalında, padişah bir kadının kocasına yaptığı kötülük üzerine bütün kadınları 

öldürmeye karar verir. Baş vezir annesini öldürmeye çalışınca babası araya girer. Vezir 

da babasının sözünü dinler ve öldürmez. Babasının anlattığı hikâye üzerine padişah 

kararından vazgeçer.  “İki Kardeş” (Türkeş Günay, 2011: 88-90) masalı, kız ve erkek 

evladı olan iki babayı karşılaştırır. Babasına yardım eden hayırlı evlat kabul edilir ve 

masalın sonunda zengin olurlar. Burada kız babası olmak övülen bir özelliktir ve baba 

bunun sonucunda masalda zenginlikle ödüllendirilir.  

Masallarda kadından sorumlu olan yalnızca babalar değildir, kocalar da kadının 

“namus”unun güvence altına alındığını tasdik eder. Geleneksel olarak kadınları 

evlendikten sonra kocalarının koruması gerekir, babanın görevini evlenince kocası intikal 

eder. Selek, babanın “kötülük”leri bilen ve aileyi kötülüklerden uzak tutan kişi olduğunu 

belirtir (Selek, 2018: 23). Masallarda da baba aileyi kötülüklerden uzak tutmaya çalışır 



95 
 

ancak kadın evliyse bu vazife babadan kocasına geçmiştir. “Ateşkar Oğlan” masalında da 

kaçırılan kızı babası değil; kocası kurtarır. Böylelikle babanın koruma görevi kocaya 

devredilmiş olur. 

Öte yandan, Masallarda baba, koşulsuz saygı duyulması gereken bir kimliği temsil etse 

de nadiren babaya şiddet uygulandığı nadiren görülmektedir. “Allah’ın Belası” (Türkeş 

Günay, 2011: 206-212) masalında, Allah’ın Belası, babasına tokat atar, cezalandırılmaz. 

Bu da Türk toplumunda aile içinde saygın bir konumda olan baba kabulü ile ters 

düşmektedir. Bununla birlikte masalda, erkek masal kahramanının güç inşasının babası 

üzerinden yapıldığı görülmektedir. Bu özel bir durum olsa da değişen toplum düzeninde 

baba yerine genç erkeğin ön plana çıkmasını göstermektedir. “Yarımca” (Türkeş Günay, 

2011: 68-72) masalında devin kızı babasının başını kesen kişiye babasının hazinesinin 

yerini söyler. Bu bağlamda, dev kızının, babasını öldüren kişiye yardım etmesi de babaya 

saygı duyulmadığını gösterir. 

Öte yandan, “Elâzığ Masalları” arasında, annesi ile tanımlanan bir erkek de 

bulunmaktadır. “Dul Karının Oğlu” isimli masalda, dul karının oğlu ifadesinin Yaşar 

Kalafat’ın belirttiği üzere toplumda ipsiz sapsız kimseler için söylenir ve “dul kadınlar 

paklanmaya muhtaç olarak” düşünülmüştür (Kalafat, 2011: 9). Ancak bu masalda 

karşımıza çıkan dul kadının oğlu, odun toplayıp çarşıda satar ve dışlanmaz. Bu açıdan 

annesi ile tanımlanması açısından farklı kılar ve onu küçük düşürücü bir pozisyona 

sokmaz. 

Masallarda görülen baba figürü Türk kültüründeki baba figürüyle doğru orantılıdır. 

İncelenen masallarda hâkim erkeğin gücünü kanıtlamak için; sözünden dönmeyen, bir 

işte çalışan ve evin ekonomisini yürüten, kızının “namus”unu koruyan ve kızının 

etrafındaki erkekleri uzaklaştıran bir rol sergiler. Ayrıca, babalar masallarda aile içinde 

sözü geçen ve evi tehlikelerden koruyan erkek rolündedir. 

4. BÖLÜM: “ELÂZIĞ MASALLARI”NDA ÖTEKİ ERKEK VE KADINLARIN 

ERKEKLEŞMESİ 

Toplumsal cinsiyete dair iktidar ilişkilerinde cinsiyetler arası normlar, rol, tutum ve 

davranışları oluşturur. Toplumsal ilişkiler üzerinde eşitsiz kontrol yetisi, temel iktidar 



96 
 

farklılıklarını açığa çıkarır. Toplumsal cinsiyete dair kabul ve algıların şekillenişi, 

iktidarın yaygın normatif işleyişiyle bağlantılıdır (Butler, 2016: 27) Toplumsal cinsiyetin 

görünürlüğü ve sorgulanamazlığı, erkek egemen kültürdeki iktidar ilişkilerini 

çözümlemekle ilgilidir. Dolayısıyla toplum cinsiyet alanı, bu doğrultuda şekillenmiştir. 

İktidar inşa edilirken heteronormatif söylemlerlerin dışında kalanlar -kadınlar, diğer 

erkekler ve queerler- “öteki” olarak adlandırılır, onların kendilerini ifade etmelerine izin 

verilmez, aşağılanır ve dışlanırlar. İktidara sahip kişi, “öteki”lerin eylemi üzerinde 

kısıtlama yetisini kendine bir hak olarak görür. Dahası sadece eylem değil; bireysel 

bağımsızlık, bedensel kontrol, rol, tutum ve davranışlarını denetim hakkını kendisine 

tanır ve “öteki”ni idare etmeye yönelik söylemler geliştirerek ona bu söylemleri kabul 

ettirir. Otorite ve erkeklik arasında hâkim erkeklik anlayışı doğrultusunda hiyerarşide 

üstte yer alan erkeklerin, diğer erkekleri dışlayarak “öteki” olmaya ittiği ve kontrol 

mekanizmaları tarafından hegemonya kurduğu görülür.  

Hâkim erkeklik kabulleri doğrultusunda oluşturulmuş iktidarın talep ettiği görünüşler, alt 

gruplara zorla dayatılır (Scott, 1995: 61-62). Bu dayatma neticesinde “öteki” 

konumundaki birey, hiyerarşide altlara düşerek ataerkil sisteme “suç ortaklığı” eder. Bu 

suç ortaklığı, çizilen sınırlar çerçevesinde, yani kadının kadın; erkeğin erkek gibi 

davrandığı ya da kamusal alanın erkeğe ait olduğu kabulü çerçevesinde kadının bu alanda 

kimliğini saklayarak erkek formunda karşımıza çıkması, onun bu durumu içselleştirdiğini 

göstermektedir. İktidar mefhumu, söz konusu içselleştirmeyle birlikte erkek egemen 

kültürün, kadınları ikincilleştiren anlayışının yürürlülüğünün devamlılığını sağlar. 

Dolayısıyla, iktidar mekanizması, hâkim erkeklik anlayışı doğrultusunda “öteki” 

konumunun itibarını sarsacak ve muktedir kişiye bağlayacak toplumsal normlarla inşa 

edilir. İktidar karşısında, normatif uyumun sözlerini, jestlerini ve diğer işaretlerinin 

üretmenin kamusal reddi bir meydan okuma olarak yorumlanır ve o amacı taşır (Scott, 

1995: 273). “Elâzığ Masalları” örneklem metninde ev dışı alandaki erkekleşme olarak 

karşımıza çıkan tutum ve davranışlar, iktidar mekanizmalarına uygun olarak inşa edilir.  

Örneklem masallarda geleneksel erkeklik ve kadınlık rollerini sürdürme zorunluluğu, 

cinsiyetlerin, toplumsal kabuller çerçevesinde “erk” sahibi olabilmeleri ve otorite 

kurabilmeleri fikri ile uyumlu bir görünüm sergilemektedir. Erkekler, geleneksel yapıdaki 

masallarda bağımsız ve saygın bir birey olmak için, toplum tarafından tanınmış ve 



97 
 

onaylanmış geçerli bir iktidar mekanizmasına kilit taşı gibi uymalıdır. Bu kilit taşı, ana 

merkezde kalarak buranın kabullerine uyan erkeklik yapısının devamlılığını sürdürmesini 

sağlar. Kadınlar ise bu masallarda kendilerine biçilen rolleri devam ettirmenin yanı sıra, 

ev dışı alanda kadın kimliğini çağrıştıracak niteliklerden uzak dururlar ve kendi 

kimliklerini perdeleyen erkek kimliği uyarınca kimlik edinirler. 

İnsanların toplumsal cinsiyet konusunda, neyin gerçek olup olmadığına dair verdikleri 

kararı Butler kıyafet çerçevesinde tartışır. İnsanların kadın gibi giyinmiş bir erkek ya da 

erkek gibi giyinmiş bir kadın gördüklerini düşünüyorlarsa bunun aslında toplumsal 

cinsiyete dair bir “gerçeklik” olarak kabul ettiklerine dikkat çeker (Butler, 2016: 28). Bu 

durumda, kadın kılığına girmiş erkeğin veya erkek kılığına girmiş kadının görüntüsü 

onlara gerçek değil bir “yanılsama” olarak görünür. Toplum, “kadın gibi” ve”erkek gibi” 

giyinmek, davranmak çerçevesinde belirli bir kabul tanımlamıştır ve bu tanımın dışında 

davranış sergileyenler yadırganır. Öte yandan, örneklem masallarda bu “gerçeklik” 

kadının aslında erkek olmadığı ortaya çıkınca kadınların iktidarı son bulur.  Masallarda 

kadınlar, iktidar olabilmek için ev dışında “erkek gibi” davranarak kendilerine bir iktidar 

alanı yaratırlar. Örneklem metnin masallarında, kadınların “erkek gibi” davranışlarının; 

kadın kıyafetlerini değiştirip erkek kılığına girmesi, tıraş olması, saçlarını görünmeyecek 

şekilde kapatması, başını tıraş etmesi, kılıç kuşanması, kaptan olması, ata binmesi ve 

pehlivanlığı olduğu şeklinde göründüğü tespit edilmiştir. Kadının bu iktidar alanı, 

kadının, kadınsı görünümüne, haline ve tavrına dair herhangi bir kılık, kıyafet, saç ya da 

davranış gösterinceye kadar devam eder. Bu bağlamda tezimizin bu bölümünün 

başlığının “erkekleşme”ye odaklanması, masallarda iktidar gücünü ele geçiren kadınların 

“erkeksi” özellikler kazanması ve “erkekleşme”ye girme sürecini değerlendirmek 

maksadını taşımaktadır. “Öteki” erkekler ve “erkekleşme” yaşayan kadınlar birbirleriyle 

bağlantılıdır çünkü bir erkeğin erkekliği yeterince kabul görmüyorsa ya da görünmezliğe 

büründüyse masallarda, kadın “erkekleşme”ye ve dönüşüm geçirmeye başlar. Bu 

dönüşüm masalın sonunda, iktidarın tekrar erkeğe geçmesiyle sona erer ve kadın 

kahraman, ev dışı alandan ayrılarak erkek kılığından sıyrılır ve özel mekânına geri döner. 

 

4.1. “ELÂZIĞ MASALLARI”NDA “ÖTEKİ ERKEK”LERİN ERKEKLİK İNŞA 

SÜRECİ 



98 
 

“Elâzığ Masalları”nda “öteki” erkekliklerin, özellikle masalın başında, toplumun 

erkeklerden beklediği cinsiyet rollerini yerine getirmedikleri görülür. Bu çerçevede 

“öteki” erkekler, cinsiyet rolleri uyarınca, idealize edilmiş sağlıklı erkek bedeni taşımaz 

herhangi bir işte çalışmaz, evine bakmaz, kahramanlık yapmaz. “Elâzığ Masalları”nda 

olarak şu masallardaki erkeklerin, “Keloğlan Sarmısakî Beyoğlu”, “Kız Padişah”, 

“Keloğlan ile Dev”, “Keloğlan (32)” “Köse”,” Keloğlan” (36), Bızdık, “Sıçan Çocuk”, 

“Çulfacıoğlu Mehmet Onbaşı” “Allah’ın Belası”, “Keloğlan (63)”, “Elma Ağacı”, 

“Yarımca”, adlı masallarlarda bu tip erkekşere örnek teşkil etmektedir. 

Keloğlan Türk masallarında sıklıkla karşılaşılan bir tiptir. Örneklem metin olan “Elâzığ 

Masalları”nda özellikle annesiyle birlikte yer alır. Keloğlan tipi; Tunç’un da belirttiği 

üzere, kellik ve dolayısıyla henüz olgunlaşamamış erkek suretine bürünememiş (erkek 

çocuğu olarak kalmış) bir figür olarak kendini gösterir, “eksik erkek”tir ve bu açıdan 

“öteki erkekler” kategorisine dahildir (Tunç, 2020: 191) Keloğlan masallarda tesadüfen 

kahraman olan, karşısına çıkan zorlukları hileyle alt eden ve olağanüstü varlıkları, kötü 

insanları, zihinsel yetileriyle mağlup eden bir figürdür. Boratav’a göre Keloğlan, itilip 

kakılan yoksul delikanlı olarak masalın baş erkek kahramanlardan biridir. Hor görülen 

küçük şehzade ya da itilip kakılmak için yaratıldığına inanılan, ama sonunda bu inanı 

yalanlayacak olan herhangi bir delikanlı kişinin Keloğlan adını taşımasa bile özelliklerini 

taşıdığını belirtir (Boratav, 2017: 21-22). Keloğlan masallarda, bu özelliklerinden dolayı 

“öteki”yi temsil eder çünkü Boratav’ın da belirttiği üzere, ideal yiğitlerin taşıdığı silah 

yerine onda keskin dil, sağduyu ve kel kafasının içindeki üstün akıl vardır, becerikli 

elleriyle tuttuğunu koparır (Boratav, 2017: 22). Diğer yandan Tahir Alangu, Keloğlan’ın, 

“yeni ifadeleri, doğuşları, eski dinler ve ilkel yaşama etkilerinden, törelerden mitosa bağlı 

ve epikayla dünya görüşünden iyice kopmuş bizim insanımızın varlığını anlamaya 

başladığı yeni çağa doğru yaklaştığını” vurgular (Alangu, 2021: 636). Örneklemde yer 

alan “Keloğlan Sarmısakî Beyoğlu” masalında Keloğlan’ın “erkek” olarak 

olgunlaşmasına tilki yardım eder ve Keloğlan aslında hileyle, sahte normatif erkeklik 

yaratarak etkisiz bir figür gibi görünmezliğe bürünür ve masalın sonunda iktidar elde 

eder. Öte yandan tüm bu görünmez iktidarın içinde Keloğlan toplumsal kabuller 

çerçevesinde erkek olmanın yükümlülüklerini yerine getirir, padişahın kızı ile evlenerek 

sosyal statü atlar, zengin olur. İçerisinde Keloğlan’ın göründüğü bir diğer masal, “Kız 

Padişah”tır. Örneklem masal akışı yarınca Keloğlan, toplumsal kabuller çerçevesinde 



99 
 

erkeklerden beklenen görevleri yerine getirmez, bir işte çalışmaz, âşık olur ama evlenmek 

istemez. Tüm bu erkeklik dezavantajlarına rağmen Keloğlan, masalın sonunda Kız 

Padişah’a kavuşur çünkü masalın sonunda ona olan aşkını itiraf edecek kadar cesur bir 

kişiye dönüşür ve sevdiği kız uğruna annesini öldürdüğünü kendi ağzıyla da söyler. Yine 

de masalın sonunda Kız Padişah’tan korktuğunu “senden korkmasam gözleri aynı sana 

benziyordu derdim” diyerek ifade eder. Buradan da anlaşılacağı üzere, masal akışının 

sonunda bile Keloğlan hâkim erkeklik anlayışındaki güçlü, korkusuz erkek imajı yerine 

korktuğunu söyleyen bir “öteki” erkek özelliği taşır. “Keloğlan ile Dev” masalında, 

Keloğlan masalda gösterdiği hünerlerle, marifetli oluşuyla erkeklik inşasını toplumsal 

kabuller çerçevesinde yaratır. Keloğlan asla devi dinlemez, cadıya aldanmaz ve masalda 

bakması için kendisine verilen hayvan sürülerini çoğaltır. Atından yardım ve akıl alan 

Keloğlan masalda, masalda erkeklik kabulleri çerçevesinde hilebazlıkla da olsa devi 

öldürerek kahramanlık gösterir. “Elâzığ Masalları” kitabında 32. sırada yer alan 

“Keloğlan” masalında, Keloğlan’ın kahramanlıklarının tesadüfen geliştiği görülür. 

Burada, öncelikle Keloğlan hayvan sürülerini kaybederek “erkek” olmakla ilgili 

koruyucu ve kollayıcı vasıfları yerine getirmez. Ancak masalın sonuna kadar yaptığı 

hilelerle zengin olur ve karısıyla mutlu bir şekilde yaşamaya devam ederler. Örneklem 

metinde yer alan “Allah’ın Belası” masalında Keloğlan, onun babasıdır. Allah’ın Belası, 

babası Keloğlan’a tokat atar ve bir daha baba ortaya çıkmaz. Keloğlan burada Allah’ın 

Belası’nın erkeklik inşasını güçlü kılmak için görünür ve vazifesini tamamlayınca ortadan 

kaybolur. Elâzığ Masalları kitabında 36. sırada yer alan “Keloğlan” masalında, 

Keloğlan’ın hilebaz özelliği baskındır. Masalda kötülük yapan amcasının karısının gayrı 

meşru ilişki yaşadığı kişiyi öldürür, öldürme suçunu kurnazlıkla amcasına ve köylülere 

atar. Daha sonra masal akışı içerisinde köylüleri dolandırarak ellerindeki buğdayı da alır. 

Bu masalın sonunda Keloğlan, “işine geri döner”, her ne kadar hilebazlık yapsa da 

masalın sonunda evlilik ya da statü yükselmesi görülmez, dolayısıyla “öteki” erkek 

olmaktan hâkim erkeğe geçiş yaptığı söylenemez. “Elma Ağacı” masalında, iki ejderhayı 

öldüren padişahın küçük oğlu, babasının memleketine gelince Keloğlan kılığına girer. 

Alangu, Keloğlan’ın sırası gelince kötülük yapan, kaba bir tip olması dolayısıyla 

masallarda sıklıkla yer alan padişahın en küçük oğlu olan kahraman tipinin tam karşıtı 

olarak gördüğünü (Alangu, 2021: 363) söyler. Bu bağlamda, örneklem masalda, 

padişahın en küçük oğlunun Keloğlan kılığına girmesi kahramanlık açısından da bir 



100 
 

tezatlık yaratır. Daha önce bileğinin gücüyle iki ejderhayı birden öldürmüş olan oğul, 

Keloğlan kılığına girdikten sonra karşısına çıkan zorlukları kadın kahramanın verdiği 

tüylerle yani büyüsel bir güçle yener. Masal sonunda kendisine kötülük eden erkek 

kardeşlerini yenerek en güzel kadın kahramanı hak etmiş olur. 

Keloğlan’ın kaba ve grotesk olma sebebinin kötülükleri yenmek için bir araç olduğunu 

belirten Alangu, Köse tipinin ise, kişiliğinin temelinin kötülük olduğunu vurgular 

(Alangu, 2021: 640). Sakalı, bıyığı seyrek erkekler Köse olarak anılır ve hâkim erkeklik 

algısında bu durum Köse kişinin yeterince erkek olarak görülmediğine karşılık gelir. 

Masallarda Köse tipi, “baş belası, kötülük yapmaktan hoşnut olan kişilerdir (Boratav, 

2017: 25). Bu bağlamda “Köse” masalında, toplumsal kabullere dayalı algıda kadının 

çalışıp erkeğin maddî kazanç sağlayan bir iş yapmaması yadırganır ve kadın, tekmeyle 

erkeği evden atar. Daha sonra devleri kandırarak altın ve elbise alır, karısı onu ancak 

böyle kabul eder. Ayrıca, bu masalda erkek kahraman, yıldızlardan da korkar. Öteki 

erkeklik çerçevesinde, masalın başında korkak, çalışmayan, ev içi rolleri yerine 

getirmeyen erkekle karşılaşırız. Masalda hâkim erkeklik anlayışı çerçevesinde hareket 

etmeyen erkeği, evine bakacak duruma gelene kadar eşi kabul etmez ve Köse, dönüşüm 

geçirerek evine bakacak kazancı sağlar. 

Sağlıklı ve güçlü bir hâkim erkek olmayan “Yarımca” (Türkeş Günay, 2011: 68-72) 

masalında, Yarımca, “öteki” erkeklikten çıkmak için hem yiğitlik sergiler hem de 

zekasını ispatlar. Bu masalda “5 tam 1 yarım çocuk” tezatlığı vardır. Kardeşleri 

Yarımca’nın boyu yüzünden işe yaramayacağını düşünür, Yarımca’yı yolculuklarına 

dahil etmez, evde bırakırlar. Buna karşılık masalda, Yarımca kardeşlerinin yapamadığı 

atın kuyruğunu çekip çıkartma, kavağı yerinden sökme, tezgâhı omzuna alarak taşıma 

gibi karşısına çıkan zorlukları, kolayca aşar. Dolayısıyla masalda Yarımca’nın erkeklik 

inşası olağanüstü olaylarla gerçekleşir. Ayrıca, bıçakla devin başını kesmesi de başka bir 

tezatlık ve olağanüstülükle Yarımca’yı kahraman yapar. Yarımca sadece kahraman 

değildir, aynı zamanda ön görüsü yüksek bir kişi olduğu için kardeşlerinin kötü niyetini 

önceden sezer. Masalın başında Yarımca, yarım insan olarak görülürken sonradan inşa 

edilen özelliklerle tamamlanır ve masalın sonunda “tam bir erkek” olarak toplumsal 

konumda yerini alır. Bedensel kusurları yüzünden hayata öteki erkek olarak başlar ve 

hâkim erkeklik algısı çerçevesinde masal akışı uyarınca, Yarımca itibar ve iktidar kazanır. 



101 
 

“İki Kardeş” masalındaki birinin sürekli oğlu olan ve diğerinin kızı olan iki kardeş 

anlatılmaktadır. Bu çerçevede kızı olan kardeşin üstünlüğü, masal akışı boyunca sürer. 

Diğer yandan, bu masalda öteki olarak bahsedilen erkek kahraman, kendisinden beklenen 

kahramanlıkları yerine getirmediği için evden dışlanır ve öteki yerine konur. Dolayısıyla, 

bir erkek olarak kıza yenilmesi de erkeklik itibarını sarsar ve masalın sonunda ev içi 

alandan atılır. Yanı sıra, erkeğin kahramanlık göstermemesi nedeniyle toplum tarafından 

erkekliği de elinden alınmış olur. “Bızdık” masalında, Bızdık ufak çocuk anlamına gelir. 

Bızdık, masalda kurnaz, anlayışlı bir huya sahiptir ve masaldaki hileleri önceden 

anlayarak masal akışı içerisinde erkekliğini ispatlar. “Sıçan Çocuk” masalında, sıçan 

olarak doğan erkek yer almaktadır. Örneklem masalda, sıçan olarak doğan çocuk, 

olağanüstü zenginliğe sahiptir ve padişahın kızıyla evlenir ancak padişahın kızı, sıçana 

tekme atarak kaçırır. Bu olayın üzerine masalda kadın kahraman, sıçan kocasını aramak 

için ev dışı alana kadın olarak çıkar, at biner. Ancak bu masalın sonunda sıçan çocuk ve 

evlendiği kadın birlikte ölür. Her ne kadar, bu masalda, kadın kimliğinin ev dışı alana 

taşınması yer alsa da nadiren sonu kötü biten masal olması nedeniyle bu davranışların 

yeterince kabul görmediği onaylanmış olur. 

 

4.2. “ELÂZIĞ MASALLARI”NDA HÂKİM ERKEKLİK ANLAYIŞINDA KADIN 

MASAL KAHRAMANLARININ “ERKEKLEŞME”Sİ 

“Elâzığ Masalları”nda kadınların toplumsal kabuller uyarınca nitelenmesi doğrultusunda, 

kadın cinsiyetine sıklıkla eşlik eden sıfatlar güzel (95), fakir (31), küçük (28),büyük (21), 

ihtiyar (21), zengin (17), zayıf (11),arsız (10), eksik etek (9), fukara (6), hayırsız (6), ayın 

on dördü (5), çirkin (5), yaşlı (3), hoş (3),kurnaz (3), durgun (2), delikanlı (3), kafir (3) 

bezekli (2),şişman (2),düşünceli (2), alçak (1), zavallı (4), nazlı nazlı (1), kıymetli 

(1.),çiçek gibi (1), gün parçası (1), yoksul (1.), genç (1), okumuş (1), hanım (1), marifetli 

(1),sabırlı (2)yiğit (1), dürüst (1), kaltak (1), fahişe (1), aslan (1), temiz (2), terbiyeli (1), 

şeytan (1), mikrop (1), şık (1) şeklindedir. Burada da görüldüğü gibi örneklem 

masallardaki kadınlar, en çok “güzel” olarak nitelenmektedir. Bu masallarda kadınlar için 

“çirkin” sıfatı kötü olmakla eşittir. Masaldaki güzellik standartları çoğunlukla genç 

kadınlara yöneliktir, yaşlı kadınlar belirli bir güzellik skalasında yer almaz. Diğer yandan, 

günümüzdeki güzellik anlayışının aksine “Öksüz Kız” (Türkeş Günay, 2011: 256-259) 



102 
 

masalında, kızın şişmanlamasından övgüyle bahsedilir. Böylece, güzellik anlayışının 

bulunduğu döneme göre değiştiği görülür. Örneklem masallarda genellikle “şişman” 

olmak kadının güzelliğini belirtirken “zayıf” olmak çelimsizliğine ve güçsüzlüğüne 

karşılık gelir. Bu masallar arasında sadece kadınlara yönelik sıfatlar, “zayıf”, “arsız”, 

“eksik etek”, “ayın on dördü”, “hayırsız”, “durgun”, “bezekli”, “şişman”, “düşünceli”, 

“nazlı nazlı”, “çiçek gibi”, “gün parçası”, “hanım”, “marifetli”, “kaltak”, “fahişe”, 

“terbiyeli”, “mikrop”, “şık”tır. Örneklem masalların toplamında kadına yönelik sıfatlar, 

kadının fizîkî özelliği bakımından çelimsiz ve hasta olduğunu dile getirmek için “zayıf”, 

yüz güzelliğini tarif etmek için “ayın on dördü” ve “gün parçası”, süslenmesini 

methetmek için “bezekli”, vücut ağırlığından gelen güzelliğini dile getirmek için 

“şişman”, temiz, narin ve güzel oluşu için “çiçek gibi”, ağırbaşlı olması dolayısıyla 

“hanım”, göz alıcı giyinişi için “şık”, huy özelliği olarak yumuşak başlılığını, sakinliğini 

ifade etmek için “durgun”, hassas duygulu oluşunu belirtmek için “düşünceli”, edalı, 

kendini ağırdan satan tavrı hakkında “nazlı”, hünerli ve usta oluşu için “marifetli”, 

topluluk kurallarına uyumluluğu için “terbiyeli”, huy bakımından utanmaz ve aç gözlü 

davranışları dolayısıyla “arsız”, kadın oluşu bakımından “eksik etek”, yararının 

dokunmaması, vefasızlığı hakkında “hayırsız”, iffetsiz ve namussuz oluşu için “kaltak” 

ve “fahişe”, kötülük yapan ve zarar veren kimse anlamında “mikrop” şeklinde 

görülmektedir. 

 



103 
 

Şekil 8. Örneklem Masallar Çerçevesinde Kadın Kahramanların Özellikleri 

“Elâzığ Masalları” adlı çalışmada, masallardaki kadınlar ev içi alana hapsedilmiştir ve 

Tatar, özellikle Grimm masallarında, sosyal terfiinin öncelikle kadınların ev içi 

becerilerin kanıtına bağlı olduğunu belirtir (Tatar, 2003: 118). “Kısacası, erkek 

kahramanlar, zenginliğe, güç kullanımına ve evliliğin taçlandırdığı mutluluğu hak eden 

bir uysallık ve alçakgönüllülük gösterirler; kadın kahramanlar ise, evlilik yoluyla sosyal 

statüde hızlı bir yükselişle sonuçlanan ama aynı zamanda bir gurur kaybına ve iktidardan 

vazgeçmeye de işaret eden bir aşağılanma ve yenilgi sürecinden geçer” (Tatar, 2003: 94-

95). Örneklem masallarda, kadınlar, erkek kılığına girmeden ev dışına çıkamazlar. 

Toplum, kadınlardan ve erkeklerden farklı cinsiyet rol, davranış ve sorumluluklar bekler. 

Bozok bu durumun özel alanda kadınların sınırlandırılmasına, kamusal alanda ise 

erkeklerin görünürlüğünün ve varlığının pekiştirilmesine neden olduğuna dikkat çeker 

(Bozok, 2016: 1). Dolayısıyla kadınların kamusal alanda görünürlüğü yoktur. Bu durum 

masallarda da karşımıza çıkmaktadır. Masallardaki kadınlar ev dışı alanda “erkekleşme” 

yoluyla iktidar mücadelesi verirler. Masallarda kadınlar iktidar mücadelesini, Ölçer’in de 

belirttiği üzere erkek kılığına girerek verirler ve kamusal alanda görünür olmaya (Ölçer, 

2017: 123) başlarlar. Kadınların görünürlük kazanması kadın kimliğinden sıyrılması ve 

“erkek gibi” davranması ile mümkündür. Masallarda kadın kahramanların erkek kılığına 

girmesini Boratav şöyle değerlendirir: “kadınlar, masalların gidişatını değiştirmek için 

kadın niteliklerinden sıyrılmak, hakkını almak, üstünlüğünü göstermek erkek kılığına” 

girmek zorundadır (Boratav, 2017: 19). Boratav “kadınlığın kurtuluş savaşını -masala 

uygun bir çerçeve içinde- temsil ettiklerine” dikkat çeker (Boratav, 2017: 20). Bu da 

masallarda ataerkil sistemin erkek egemenliğinin sürmesine yardımcı olur. 

Kadın erkekliği, Halberstam’ın da gözlemlediği gibi, meydan okuyucu bir kavramdır 

çünkü “kadın erkeklikleri, erkek erkekliğin gerçekmiş gibi görünmesi için, egemen 

erkekliğin reddedilen artıkları olarak çerçevelenir" (akt: Bronner, 2005: 5). Fakat, 

örneklem masallarda kadının erkekliği, iktidarda, kadının, kadın kimliği ile pay sahibi 

olmasını engeller. “Erkek gibi kadın” ya da “kadın gibi erkek” deyişleri, Atay’ın da 

belirttiği üzere, eşitsiz toplumsal cinsiyet ilişkilerini yansıtırlar (Atay, 2012: 10). “Erkek 

gibi kadın” ifadesi ruhsal ve zihinsel olarak kadının atak, korkusuz, tuttuğunu koparan 

zayıf ve kırılgan değil güçlü davranışlar sergileyen kadınlar için kullanılır. Söz konusu 

ifade, erkeğe benzetilen kadına yönelik pozitif bir algı yaratır (Atay, 2012: 12). Tam tersi 



104 
 

“kadın gibi erkek” ifadesi ise erkek bireylere yönelik olumsuz negatif değer atfı; 

edilgenlik, kırılganlık, yumuşak huyluluk, şefkat ve güleçlik bildirir (Atay, 2012: 12). 

Kadının “erkekleşmesi” kadına olumlu bir imaj kazandırmaktadır. Bu bağlamda, 

toplumsal kabuller çerçevesinde erkekliğin, kadınlığa göre daha olumlu yansıtıldığı ve 

kadın kimliğinin olumsuz ve negatif söylemlerle çerçevelendiği görülür. 

“Elâzığ Masalları”nda, İki Kardeş (12), “Kız Padişah (19), “Balıkçı Güzel (50)”, 

“Çulfacıoğlu Mehmet Onbaşı (56), “Kara Köpek (57), “Bir Allahım Bir (60), “Kıratlı 

(66), “Mücevher Topu (67), “Çin-i Maçin Padişahı (68) kadınların erkek gibi davrandığı 

ve çoğunlukla erkekliğe ait sıfatlarla nitelendiği görülmüştür. Söz konusu masalların 

sekiz tanesinde, kadınların “erkek gibi” davrandığı ve ev dışı alanda erkekleştiği tespit 

edilmiştir. Bu masallar detaylıca incelendiğinde sekiz masaldan altısının erkekler 

tarafından anlatıldığı görülmektedir. Bu bulgu çerçevesinde, çoğunlukla erkek masal 

anlatıcıları tarafından, kadın kahramanların ev dışında “erkek gibi” davranmaya 

yöneltildiklerini söylemek yanlış olmaz.  

Masallarda kadın kahramanların erkekleşme özelliği gösterdiklerinde, kadın kıyafetlerini 

değiştirip erkek kılığına girme, saçını tıraş etme veya saçını örterek gizleme, kaptan olma, 

kılıç kuşanma, kervanı yenme, kılık değiştirme, ata binme, pehlivan olma gibi davranış 

ve tutumlar sergilediği tespit edilmiştir. Kadınlar erkekleştikten sonra masallarda: “işin 

ehli”, “aslan gibi”, “marifetli”, “güzel”, “babayiğit “şeklindeki övgülerle nitelenir, bu 

övgüler, erkeklerin, erkeklik ispatının kabulü çerçevesinde ortaya çıkan huy özellikleri 

ile benzerdir. Masal evreninde kel olmak henüz olgunlaşmamış erkeği simgelediği için, 

masallardaki kadınların erkekleşirken kel kılığına girmesi bu bağlamda, örtük olarak 

kadının erkekleşse bile eksikliğini gösteren bir referanstır. Masallarda kadın iktidarı, 

toplumsal kabuller uyarınca, erkek egemen algının kırılgan noktasındadır. Kırılgan 

erkeklik, “gerçek bir erkek” gibi davranış sergilemeyen erkeklerin, “erkeklik”lerini 

yitirmeleri olarak karşımıza çıkar. Dolayısıyla, örneklem masallar kapsamında, kadın 

kahramanların, erkek olmadıklarına dair herhangi bir tutum ya da davranış sergilediğinde 

“erkekleşme” serüvenlerinin sona erdiği görülür. 

 “İki Kardeş” (Türkeş Günay, 2011: 88-90) masalı, aslında kız evlat- erkek evlat 

karşılaştırması üzerinden kadın-erkek arasında güç çekişmesini vurgulamaktadır. “İki 

Kardeş” masalının anlatıcısı kadındır. Bu masalda, kız babası en başta aşağılanır ve oğlu 

olan baba tarafından, “köpeklerin babası” şeklinde nitelenerek hitap edilir. Ancak masal 



105 
 

akışı ilerledikçe, kız evlat önüne çıkan bütün engelleri aşarken; erkek evlat engelleri 

aşmada başarısızlığa uğrar. Burada kadın baş kahraman erkek kılığına girmek için, erkek 

kıyafeti giyer, saçını tıraş eder ve kadın kahraman erkek olduktan sonra “işin ehli”, “aslan 

gibi”, “marifetli” şeklinde övgülerle yüceltilir. Bu masallarda, erkek kahramanlar için 

sıkça kullanılan “aslan gibi” övgüsünün, erkek kılığına girmiş kadın kahramanlara da 

yöneltildiği görülür. Bu masalda padişahın oğlu, kahramanın kız olduğunu parmağındaki 

yüzük, kolundaki bilezik yerlerindeki izden anlar. Yüzük ve bilezik takmak, süslenmek 

kadınlık göstergesidir. Masalın sonunda erkek evlat, eve pislik olarak nitelenen “kurbağa, 

böcek, yılan” gibi canlılar getirirken kız evlat altın getirir. Burada, çocukların ailelerine 

getirdikleri şeylerin karşılaştırılmasında net bir tezatlık bulunmaktadır. Erkek evladın eve 

“kurbağa, böcek, yılan” gibi canlıları taşıması aslında ailesine uğursuzluk ve fenalık 

getireceğinin göstergesi olabilir. Masalın sonunda erkek evlat, evin bereketini kaçırır ve 

bunun neticesinde evden kovulur. Masalda kadın kahraman para kazanmasına rağmen 

masal sonunda zengin olanın babası olduğu vurgulanır. Masal sonunda padişah oğlu ve 

kadın kahraman evlenirler. Dolayısıyla, kız çocuk sahibi olmak değerli olsa da sadece 

babaya vurgu yapılması, kadın iktidarının masal sonunda babaya ve dolayısıyla erkeğe 

geri döndüğünü gösterir. 

“Kız Padişah” (Türkeş Günay, 2011: 117-122) masalının icracısı bir masal atasıdır. 

Masalda erkek kıyafeti içerisindeki devlerin kadın eşlerinin, erkek kıyafeti giymesi 

yadırganır. Bu masalda kadın baş kahraman, erkek olmaya dair, erkek kıyafeti giyme, 

saçlarını görünmeyecek bir şekilde gizleme şeklindeki davranışları gösterir. “Kız 

Padişah” masalında, kadın kahraman yola çıkar. Yolda karşılaştığı kadınları, devlerden 

kurtarır ve bu kadınlarla birlikte erkek elbisesi giyerek gizlenirler. Burada kadın 

kahraman kendisine kötülük yapanları öldürür. Masal sonunda iktidarın kimde olduğu 

belirsizdir. Bu masalda, kadın kahramanın padişah olması için başına üç kere devlet kuşu 

konması gereklidir. Devlet kuşu Türk masallarında sıklıkla görülen bir metafordur. 

Ayrıca, masalda kızın padişah olması için erkek elbiseleri giydiği de özellikle 

vurgulanmaktadır. Bu masalda kadın kahramanın, erkek kıyafetinden çıkıp tekrar kadına 

dönüşmesi, saçlarını açıp omuzlarına düşürmesiyle gösterilmektedir. Kadınlar erkek 

kılığından çıkarken saçlarını salarlar. Bu, masallarda kadın ve erkek beden görünüşüne 

dair, en belirgin farklarından biridir. Kadın kahramanın, davranışlarının bir yandan 



106 
 

kamufle olması diğer yandan da onaylanması bakımından, erkek kıyafetiyle dışarı 

çıkması, dışsal alanda erkek baskın yaşamın kanıtıdır. 

Söz konusu masallardan “Balıkçı Güzeli”nin (Türkeş Günay, 2011: 284-290) icracısı bir 

masal atasıdır. Bu masalda ev dışı alan, kadına ancak evlendikten sonra açılır. “Balıkçı 

Güzeli”, kadının evlenmeden önce ev dışı alanda varlık gösterebildiği örneklerden farklı 

bir olay akışına sahiptir; burada kadın evlendikten sonra ev dışında varlık gösterir. 

Burada, kadın baş kahraman, erkek olmaya dair “erkek elbisesi giyme, kaptan olma” 

davranışlarını sergiler. Ve kadın kahraman, erkek kılığındayken sıklıkla erkekler için 

tekrarlanan “babayiğit” şeklinde övülerek nitelendirilir. “Balıkçı Güzeli” masalında güzel 

olarak ifade edilen kişi erkektir ve erkek güzelliği masallarda nadiren kadın güzelliğinin 

önüne geçer. Masal akışı içerisinde balıkçı ve padişah kızı evlenir. Ancak padişah kızı, 

kocası burnuna çarptığı için onu aşağılar. Balıkçı da bu aşağılanma sonucu evi terk eder, 

padişah kızı da erkek kıyafeti giyerek balıkçı kocasını, aramaya başlar. Masalda ev içi ve 

ev dışı mekâna bağlı olarak kadın kahraman, kocasıyla yalnızken, tekrar kadın kıyafetleri 

giyer, kadın görünümünü tekrar kazanır ve kendini affettirmeye çalışır. Kadın kahraman, 

erkek kılığından çıkıp kadın görünümüne tekrar döndüğünde, ağlama sızlama, yalvarma 

gibi çaresizce davranışlar sergiler. Kocasına, kendini affettirmek için cariyelerinden, 

vapurundan, hatta canından vazgeçer ve en sonunda barışırlar. Masalın sonunda 

evlendikleri için, kadının, iktidarı tekrar erkeğe bıraktığı tespit edilmiştir. Bu bağlamda 

“Elâzığ Masalları”nda, evli kadının her davranışının eşinin sorumluluğu altında 

görülmesi genel bir eğilimdir. Bu masallarda, evli kadının ev dışında özgürce dolaşması 

söz konusu olduğunda, bunun, hâkim erkeklik ideolojisi kapsamında, erkekliğin 

itibarsızlaşmasına yol açtığı tespit edilmiştir. Buna rağmen masalda kadın kahraman, evi 

terk eden kocasını, ev içine tekrar çağırmak için ev dışına çıkmıştır. Kadın kahraman, 

hem kocasını aşağıladığı için hem de ev dışına çıktığı için kocasının erkeklik itibarını 

sarsmıştır. Dolayısıyla, bu masalda kadın, kocasını tekrar kazanabilmek için kendi 

gururundan ödün vererek küçülür ve çaresiz davranışlar sergiler, kocasına kaybettiği 

“erkeklik” statüsünü ve muktedirliğini iade eder. 

“Çulfacıoğlu Mehmet Onbaşı” (Türkeş Günay, 2011: 317-322) masalının icracısı bir 

masal atasıdır. Bu masalda evliliğe, ana masal kahramanının erkek kardeşleri, karar verir. 

“Çulfacıoğlu Mehmet Onbaşı” masalında, babalarından gelen emri yerine getirmek için 

iki erkek kardeş ve kız kardeşlerinin kocaları yola çıkarlar. Yolda eniştelerinin 



107 
 

kahramanlık göstermesini beklerler ancak bu kahramanlığı kocası yerine kız kardeş, 

göstererek gereken vazifeleri yerine getirir. Masalda, kocasının kervanı vuramayacağını 

anlayan kadın, kardeşlerine fark ettirmeden kocasının yerine kılıç kuşanır, kervanı bulur 

ve öldürür. Ayrıca kadın kahraman “yiğitlik yapmadığı” için kocasına “adam değil” 

diyerek onun erkekliğini hor gören bir bakışla yaklaşır. Burada hâkim erkeklik 

yaklaşımıyla cesur davranmayan erkek kahramanın dışlandığı ve küçümsendiği 

görülmektedir. Böylece, masallarda muktedir olduğu durumlarda kadınların erkek 

kahramanları, geri plana atmak ve hakir görmek üzere ellerine geçen fırsatı derhal 

değerlendirdiği ortaya çıkmaktadır. Bu bağlamda “Elâzığ Masalları”, kadının 

kahramanlık motifleriyle yer aldığı masallarda baba ya da erkek evladın eksik olduğu 

(Sezer, 2017: 39) tespitine açık örnek taşımaktadır. Bu masalda koca da geleneksel 

erkeklik rollerine uygun davranmaz, cesaret gerektiren işlerden kaçar. Ayrıca, kadının 

“erkeklik” olarak sergilediği davranışlar sadece karı-koca arasında bilinir. Adı geçen 

masalda, kadın baş kahraman, erkek olmak üzere, erkek kılığına girer, kılıç kuşanır, 

kervanı yener ancak bunları erkek kardeşlerine ya da başka birine anlatmaz. Bu durum 

Dede Korkut’taki “Kanlı Koca Oğlu Kan Turalı Destanı”ndaki Selcen Hatun’un düşmanı 

yenmesi üzerine Kan Turalı’nın erkeklik gururu çerçevesinde, Selcen Hatun’a bu olayı 

başkalarına anlatırsa öldüreceğini söylediği sahne ile benzerlik taşımaktadır. 

“Çulfacıoğlu Mehmet Onbaşı” masalında, önce kadın, kahramanlık ve cesaret gösterir 

sonra erkek, kahramanlık göstermeye itibar kazanmaya başlar. Erkek kahraman itibarını 

tekrar kazanmak için ejderha, aslan öldürür, Fransa Kralı’nı ve düşmanı yener. Akıl ve 

zihin gücü sergilemeye yönelik bu olaylar, söz konusu masalda, erkeğe itibar kazandırıcı 

koşullar olarak karşımıza çıkmaktadır. Masalda kadın ve erkek kahraman masal sonunda 

tekrar evlenirler çünkü ilk evlilikte, erkek kahraman ve kadın kahraman geleneksel ev içi 

rollere uygun davranmaz. 

Anlatıcısı bir kadın olan “Kara Köpek” (Türkeş Günay, 2011: 322-328) masalında kadın 

kahraman padişah babasının verdiği söz neticesinde köpekle evlendirilir. Bu masalda 

kadın baş kahraman erkek olmak üzere, erkek kılığına girer, saçını tıraş eder. Masalın, 

erkek kahramanından, köpek olabilme ve başka canlılar kılığına girebilme yeteneğinden 

dolayı övgüyle söz edilmektedir. Masalda, kocasının insan yediğini öğrenen kadın, 

kocasının yerine kendisinin kılıç kuşandığını, annesi kılığına girmiş kocasına bu sırrı ifşa 

ettiği için terk edilir. Masalda kocasının sırrını ele veren kadın kahraman, cezalandırılır. 



108 
 

Kadın suçunu ve kendisine biçilen ölüm cezasını kabul eder. Masalda, kadın, eşine 

verdiği sırrını ifşa etmeme sözünü tutmamıştır. Bu masalda erkek hiçbir şekilde cezaya 

maruz kalmazken kadın ölüm tehlikesiyle karşı karşıya gelir. Ayrıca, kadın ölüm 

cezasından kurtuluş için kocasını arar, kocası tarafından kurtarılır. 

“Bir Allah’ım Bir” (Türkeş Günay, 2011: 337-343) masalının icracısı bir masal atasıdır. 

Bu masalda kadın baş kahraman erkek olmak için erkek kıyafeti giyer. Bu masalda erkek 

olsa bile güzel diye övgülere maruz kalır, hatta adı “kahveci güzeli” diye anılır. 

“Mücevher Topu” (Türkeş Günay, 2011: 386-393) masalını icracısı da bir masal atasıdır. 

Burada, kadın baş kahraman erkeğin görüntüsüne sahip olmak maksadıyla kılık değiştirir, 

pehlivan olur, at biner. Bu masalda kadınla başa çıkamayan devler kocasını öldürür. 

Kadın da intikam almak amacıyla erkek kılığına girip devleri keser. Benzer şekilde, 

“Kıratlı” masalının bir bölümünde de erkek kılığına girmiş kadın, kahramanlık yapar. 

Kocasının intikamını alır ve ölür. “Bızdık” masalında karı-koca birbirlerine yiğitliğin 

kimden olduğunu sorar. İkisi de kendinden olduğunu söyler. Bu, kadınların “yiğit” olarak 

açıkça nitelenmesinde istisna teşkil eden bir durumdur.  

Yukarıdaki örneklerde görüldüğü üzere, hâkim erkeklik anlayışı neticesinde, bir erkeğin 

kimi zaman “erkekliği” eksikse, kimi zaman hor görüldüyse, kimi zaman yok sayıldıysa, 

kimi zaman da karısı tarafından intikamı alınması gerektiğinde kadın, “erkekleşme”ye 

başlar. Kadının “erkekleşme”si, masallarda erkeklerin toplumsal kabuller uyarınca 

“erkekliğe” dair toplumsal rolleri yerine getirmemeleri, erkeğin görevi başarabilme 

gücünün kısıtlılığı ya da onun kocası ya da kardeşlerinden daha güçlü ve atik olması 

sonucunda meydana gelir. Söz konusu masallarda kadınlar, “erkeklik”le bağdaşık 

davranışlar sergiler. Kadın, masallarda kendisini ya da yakın çevresini zorlu durumlardan 

kurtarmak için çevik bir hareketle dönüşüm geçirmeye başlar ve kabul gören muteber 

erkek görünüşü içinde karşımıza çıkar. Kadının “erkekleşmesi” saçlarını traş etmesi ve 

gizlemesi, erkek kıyafetine girmesi, at binmesi üzerinden gerçekleşir. Bu dönüşüm, 

kadının biyolojik bedenini örterek ve kadın kimliğini saklayarak “erkekleşme”ye 

başlamasıyla iktidar olmasına kadar sürer. Bu gibi oluşların aktarıldığı masallar, iktidarın 

kadın kahramandan tekrar erkek kahramana geçmesiyle sona erer. İktidarı kaybeden 

kadın kahraman, ev dışı alandan ayrılarak erkek kılığından sıyrılır ve ev içine geri döner. 

Dolayısıyla, “ötekileştirilmiş erkekler” ve “erkekleşme yaşayan kadınlar” çoğunlukla 



109 
 

birbirleriyle eş zamanlı ve eş koşullar altında ortaya çıkarak birbirini tamamlar ve masal 

sonunda aile olurlar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



110 
 

SONUÇ  

Bu çalışma, masallarda erkeklik inşa sürecinin hangi faktörlerin etkisiyle gerçekleştiğine 

yanıt aramaktadır. Çalışma kapsamında Anadolu Türkleri’nin masal zenginliğini ve 

çeşitliliğini yansıtması, masal anlatıcıları hakkında bilgiler vermesi nedeniyle Umay 

Günay Türkeş tarafından Propp metodu ile çalışılan, içerisinde 70 adet masal metni 

bulunan, “Elâzığ Masalları”, örneklem metin olarak seçilmiştir. Örneklem masallar 

değerlendirilirken nitel ve nicel yöntemlerden faydalanarak “Elâzığ Masalları”ndaki 

“hâkim” ve “öteki” erkeklik anlayışları tartışılmıştır. Ayrıca, elde edilen veriler, Jeana 

Jorgensen tarafından hazırlanan “Gender and The Body in Classical European Fairy 

Tales” başlıklı doktora tezinin “Masculinity: Youth, Violence, and Transformation” 

isimli 5.bölümündeki erkek cinsiyet ve beden algısına yönelik tespitleriyle 

karşılaştırılarak değerlendirme yapılmıştır. 

Bu çalışma, incelenen masallarda bir erkeğin hâkim erkeklik anlayışı kapsamında sahip 

olması gereken ruh ve bedenine yönelik nitelemeleri, “Elâzığ Masalları”ndaki erkeklik 

inşa sürecini, kadın ve erkeğin cinsiyet rollerini, kadınların ve erkeklerin masallarda 

temsil edilişleri arasındaki farkları, masallarda ev içi ve ev dışı alandaki toplumsal değer 

yargıları üzerinden erkeklik ve kadınlık kabulleri, sorumlulukları, masallarda erkeklik 

özelinde öne çıkan temaları analiz etmektedir. 

Umay Türkeş Günay’ın masal anlatıcıları hakkında verdiği bilgiler neticesinde on bir 

kadın masal anası, dokuz erkek masal atası olduğu bilinmektedir. Kadınların anlattığı 

masal sayısı toplam 45, erkeklerin anlattığı masal sayısı ise 25’tir. Masal anlatma dağılımı 

ise kadınlarda %64,3 erkeklerde %35,7’dir. Diğer yandan, masallarda erkek ana 

kahraman %65,4 kadın ana kahramanlar %34,6 olarak tespit edilmiştir. Ana masal 

kahramanlarının yaş istatistiği ise %92,7 genç ve %6 oranla yaşlıdır, yaşları belli olmayan 

kahramanlara ilişkin girdiler değerlendirilmeye alınmamıştır. Bu veriler sonucunda, 

masalda çoğunlukla ana kahramanın, kadın olması beklenmektedir. Bu beklentinin 

aksine, erkek kahraman oranı, neredeyse kadın kahramanların iki katına denktir. Bu 

veriler ışığında, masalda çoğunlukla genç erkeklerin temsil edildiği belirlenmiştir. 

Böylece, anlatmalık bir tür olarak masalın, erkek egemen sistemi değerlendirmek üzere 

elverişli bir alan açtığı da tekrar ortaya çıkmıştır. Kadın anlatıcıların erkekleri odaklayan 

masallar anlatmasının nedeni, kadınların erkek bakış açısını içselleştirmeleriyle 



111 
 

bağdaşıktır. Bu bağlamda, masal anaları, erkek egemen kültürde yaşamanın bir 

dezavantajı olarak erkek bakış açısını içselleştirmiş ve bu nedenle masalları erkek bakış 

açısından anlatmıştır.  

Örneklem masallarda, erkek vücudunun ideal erkeklik çerçevesinde inşa edilişinde, erkek 

bedenine dair sıklıkla kullanılan bedene dair kısımların kulak, göz, kafa, burun, el, bel, 

parmak, ayak, boyun, karın, yüz, ciğer olduğu görülmüştür. Dolayısıyla erkek bedeni inşa 

edilirken örneklem masallarda sıklıkla tekrarlanan bedene dair ifadelerin sağlıklı bir 

beden algısı yaratmaya yönelik oldukları tespit edilmiştir. Masallarda erkek bedeni 

sağlıklı olması ya da olmaması üzerinden nitelenir. Jorgensen'ın 2012 tarihli eserinde, 

Avrupa masallarında sağlıklı erkek bedeninin inşa edildiği yönündeki tespiti, Umay 

Günay’ın 1973 tarihli eserinde hâkim erkeklik inşasının erkeğin, sağlam vücutlu, sağlıklı 

bir bedene sahip olarak kurgulanışı yönündeki tespitimizle örtüşmektedir. Masal 

anlatırken sağlıklı bir erkek bedenine ait vurgulara, farklı organlar aracılığıyla 

gerçekleştirilse bile sonuç olarak Türk ve Avrupa masallarında hâkim erkeklik anlayışının 

inşasında biyolojik bedene sıklıkla atıf yapılmaktadır. Jorgensen, erkek vücudunda “diz”, 

“omuz” ve “omuzlar” gibi eklemlerle desteklenen “bacakları” ve baş” kısımlarının 

masallarda çoğunlukla erkeklerle birlikte yer almasının erkeklere üç boyutlu bir görünüm 

sağladığını kaydetmektedir. Benzer şekilde, bu araştırma kapsamında, örneklem 

masallarda erkek bedeninin üç boyutlu ve sağlıklı bir erkeklik imgesi oluşturduğu 

gözlenmiştir. Bu masallarda erkekliğe dair söz konusu beden inşası, ideal normatif 

erkekliğin güç ve iktidar alanına karşılık gelmektedir.  

İdeal erkek bedeninin üç boyutlu inşası bağlamında, sıklıkla yer alan “kulak” bölgesi, 

“Ayı Kulağı” isimli masalda çoğunlukla geçer ve Ayı Kulağı, ayı-insan çiftleşmesinden 

meydana gelen yarı insan yarı hayvan bedeninde, idealize edilmiş erkeklik anlayışı 

doğrultusunda kulak üzerinden hâkim erkeğin gücünü anlatır. İdeal erkek bedeni 

inşasında “göz” bölgesinin, sıklıkla yara alsa bile iyileştiği tespit edilmiştir. Bu bağlamda 

erkek bedeninde kafa, örneklem masallarda, deforme olan ve zedelenen bir beden 

bölgesidir. Dolayısıyla masallarda, erkeğin gücü ve sağlığıyla bağdaştırılan bu beden 

bölgesi, kaybedilince ya da yara alınca güç ve erkeklik imgesi de yara alır ya da öte 

yandan Jorgensen’ın ifade etiği gibi kahramanlık çerçevesinde vurgulanır (Jorgensen, 

2012: 194). Dolayısıyla erkeklikle bütünleşik kahramanlık imgesi, kafasından yara alınca 



112 
 

üzerinde taşıdığı gücü ve muktedir olma özelliğini kazanır ya da kaybeder. Böylece, erkek 

kahramanın, kahramanlık imgesi ve erkeklik itibarı sarsılmaktadır. Jorgensen 

çalışmasında erkek bedeninde “diz”lerin de sıklıkla erkeksi bir beden bölgesi 

vurgulandığını tespit etmiştir. Fakat, bu çalışma kapsamındaki örneklem masallarda, diz 

bölgesinin sıklıkla kadın bedenleriyle iç içe kullanıldığı sonuca ulaşılmıştır. Jorgensen’ın 

çalışmasından farklı olarak beden inşasında “diz” bölgesi, örneklem masallarımızda 

erkek değil; kadın bedenleriyle birlikte yer almaktadır. Söz konusu masallarda kadın 

kahramanın “diz”lerine yatan erkek kahraman sahneleri, aslında “güç, otorite, emir verici, 

sert” görünümlü erkeğin bile zorlu koşullarda kadına ihtiyaç duyduğu anlamına 

gelmektedir. Ayrıca bu durum, hâkim erkeklik anlayışına sahip erkek cinsiyetinin, 

çoğunlukla zayıf olarak gördüğü kadının sevgisine ve şefkatine ihtiyacı olduğunu da 

simgelemektedir. Kadın ve erkek bedeni inşa edilirken farklılıklarına vurgu yapılan 

bölgelerden biri de omuzdur. “Elâzığ Masalları”nda kadınlarda “omuz” saçın üzerine 

indiği güzelliğe dair nitelemelerin vurgulandığı bir vücut parçası olarak çağrışım 

yaparken, erkek bedeninde hâkim erkeklik anlayışı uyarınca “omuz” taşıma ve dayanak 

olma işleviyle bağdaşmaktadır. Duygusal yoğunluk ifadesi olarak üzüntüleri belirtmek 

için karşımıza çıkan “göz yaşı”, Akbalık (2014: 117) tarafından Dede Korkut Destanı’nı 

incelediği makalesinde erkek bedenine ilişkin normal bir durum olarak tespit edilmiştir. 

Oysa, “göz yaşı”nın, örneklem masallarda sıklıkla kadın bedeninde yer alması; bu 

durumun zamanla değişerek erkeklerde görülmesi, erkeklik itibarını ve onurunu küçülten 

bir anlayışın hâkim hale geldiğini göstermektedir. Masallarda kültürel olarak sakal, erkek 

bedenine ait bir bölge olarak kodlanmıştır. Sakal bırakma erkekte çoğunlukla yaş almış 

olmayı ve hayat deneyimini, bilgeliği temsil etmektedir. 

Holbek yaklaşımı kapsamında, masalın başlangıcı Hareket I olarak adlandırılır. Hareket 

I’de yoğun olarak karşımıza çıkan sıfatlar, “küçük” ken masal sonu olan Hareket V’de 

yerini “büyük” sıfatına bırakır. Böylece, en küçük erkek çocuklar, masallarda büyük 

erkek kardeşlerinin ölmesi ya da iktidarın kendilerine geçmesi nedeniyle “küçük” olarak 

ifade edilmezler ve bu durum onların, masal sonunda olgunlaştıklarını gösterir. 

Örneklem masalların analizi sonucunda, kadın bedenlerinde güzelliğe yapılan vurgunun 

erkek bedenlerinden daha fazla olduğu görülmektedir. Masallarda, kadınlara ilişkin öne 

çıkan sıfatlar, güzel ve güzellikle ilgili nitelemelerden oluşmaktadır. Bu masallarda 



113 
 

kadınlarla ilgili nitelemeler güzellik üzerinden yapılan atıflarla yansıtılır. Masallarda 

kadın bedeninde güzelliği ifade etmek için daha fazla kelime kullanılırken erkekler için 

yalnızca “güzel” sıfatı kullanılmaktadır. 

“Elâzığ Masalları”nda erkeklerin davranış örüntülerini işaretleyen nitelemeler, cesaretini, 

gözü pekliğini övücü ifadeler üzerinde yoğunlaşmıştır. 

Örneklem metinde erkeklikle bağlantılı olarak sıklıkla öne çıkan temalar: askerlik, şiddet 

ve babalıktır. Askerlik masallarda güç bildiren atıflarla yer almaktadır. Özellikle masalda 

askeri ve orduyu yenmek erkek masal kahramanlarının güç inşa etmesine yardımcı 

olmaktadır. İncelenen masallara göre askerlik, hâkim erkeklik perspektifinden güç ve 

üstünlük göstergesi olarak algılanmaktadır ve hâkim erkekliği desteklemektedir. Ayrıca, 

sıradan bir masal kahramanının bile yanında kendisine eşlik eden askerlerinin olması 

üstünlüğünün, gücünün ve erkekliğinin kanıtı olarak algılanmaktadır. Dahası askeri 

yenmek, erkeklerin gücünü ve üstünlüğünü kanıtlamaktadır. Güç ilişkileri çerçevesinde 

erkeklik konumunun pekiştirilmesi bakımından askeri yenmek, sıradan erkekleri ve 

olağanüstü varlıkları yenmekten daha itibarlıdır, erkekleri muktedir yapar. Masallarda 

askerlik, erkeklik onurunu, itibarını ve iktidarını inşa etmede etkili bir vasıta 

görevindedir. Dolayısıyla askerlik, örneklem masallarda hâkim erkeklik anlayışını 

yansıtmaktadır. Üzerinde çalışılan masallar arasında erkeklerin evlenmeden önce askere 

gönderildiği örnekler mevcuttur. Bu masallarda erkeklerin evlenmeden önce askere 

gönderilmesi, masal kahramanlarının erkekliğini olgunlaştırmakta ve erkek bireyi bir 

sonraki aşama olan evliliğe hazırlamaktadır. Askerlik erkek olmak için geçilmesi zaruri 

bir eşik anlamına gelir. 

Masallarda erkeklerin güç elde etmeleri ve bu gücü pekiştirmeleri için kullandıkları diğer 

bir inşa şiddetle bağlantılı olarak karşımıza çıkmaktadır. Masallarda karşılaştırma 

yapıldığında şiddete maruz kalan ve şiddet uygulayan cinsiyetin erkek olduğu 

görülmüştür. Erkekler, öteki erkeklere şiddet uygulayarak hâkim erkeklik inşasını devam 

ettirmektedir. Masallarda erkekler, kadınlara göre daha fazla şiddete neden olsalar da bu 

durumun üzeri kapatılmakta, şiddet görmezden gelinmektedir. Jorgensen’in (2012: 127), 

yüzeysel olarak erkek bedenleri ve gücüne yapılan vurgunun erkek bedenlerinin 

kendilerine uygulanan şiddetle ve erkek bedenlerinin örtülü olarak ilişkilendirildiği 

kırılganlıkla tezat oluşturduğu sonucu, örneklem masallarda da tespit edilmiştir. Burada 



114 
 

şiddet uygulama, erkeklerin diğer erkeklere ve kadınlara karşı hâkim erkeklik inşasının 

sürdürülebilirliği tutumuna hizmet etmektedir. Böylece, olaylar onların, etrafa 

yenilmezlik ilan ederek kendilerini güçlü ve itibarlı hissettikleri bir akış içinde 

gerçekleşmektedir. Dolayısıyla masallarda erkek bireylerin şiddet uygulaması meşru bir 

eylem olarak karşımıza çıkmakta, hatta toplumsal kabuller dahilinde erkek 

kahramanlardan, erkeklik onuru bağlamında intikam için insan öldürmeleri 

beklenmektedir. Dahası, örneklem masallarda, şiddet uygulayan kişiler, bu eylemlerinin 

sonucunda cezaî herhangi bir yaptırımdan muaf tutulmaktadır. 

Masallarda erkeklikle ilgili vurgulanan diğer tema babalıktır. Baba olmak için erkekliğin 

onaylanmasıyla ilgili sünnet, askerlik, evlilik gibi geçiş dönemlerini tamamlamış “tam bir 

erkek” olmak gerekmektedir. Masallarda, erkekliğin olgunlaşma süreci içinde en önemli 

basamağı olarak babalık karşımıza çıkmaktadır. Babalık sıklıkla annelikten daha fazla yer 

almaktadır ancak bu, annelikten daha önemli olduğu sonucuna gelmemektedir. Bir 

erkeklik inşası olarak babalık, masallarda ev içinde kızını ve karısını korumakla yükümlü 

olarak işlenmektedir. İncelenen masallarda, babalar hâkim erkeğin gücünü kanıtlamak 

için; sözünden dönmeyen, bir işte çalışan ve evin ekonomisini yürüten, kızının 

“namus”unu koruyan ve kızının etrafındaki erkekleri uzaklaştıran bir rol sergilemektedir. 

Bununla birlikte babalar, masallarda aile içinde sözü geçen ve evi tehlikelerden koruyan 

erkek rolündedir. Masallarda babalık, Türk toplumunda “güvenilen ve güçlü olması 

beklenen” hâkim erkeklik anlayışı ile paralel olarak yansıtılmaktadır. Hâkim erkeklik 

anlayışı ile etrafındaki kadınları tahakküm altına almaya çalışan erkeklik sıklıkla 

masallarda da karşımıza çıkmaktadır. 

“Öteki” erkekler ve “erkekleşme” yaşayan kadınlar, örneklem masallarda birbirleriyle 

bağlantılıdır çünkü bir erkeğin erkekliği, zayıf, güçsüz veya kırılgan olarak ifade edilen 

masallarda, kadın “erkekleşme”ye ve dönüşüm geçirmeye başlamaktadır. Masallarda, 

kadınlar iktidar olabilmek için ev dışında “erkekleşme” yaşamak ve “erkek gibi” 

davranmak zorundadır. Kadınlar iktidar mücadelesini, erkek kılığına girerek vermekte ve 

ev dışında görünürlüklerini arttırmaya başlamaktadır. Kadınlar masal sonunda verdiği 

iktidar mücadelesini tekrar eski hallerine dönerek kaybetmektedir, kadının kadın haline 

dönüşünün en belirgin görünürlüğü saçlarını salmasıdır. Bu dönüşüm, masal akışında, 

iktidarın tekrar erkeğe geçmesiyle sona ermekte ve kadın kahraman, ev dışından alandan 



115 
 

ayrılarak erkek kılığından sıyrılmakta ve özel alanına geri dönmektedir. Keloğlan, henüz 

olgunlaşmamış ve erkekliğini tamamlayamamış bir tip olarak masallarda, öteki erkek 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Dahası, masallardaki kadınların da erkek olurken kel 

görünümüne girdikleri saptanmıştır. Masallarda, hâkim erkeklik anlayışı kapsamında inşa 

edilen kabullerin ön plana çıkardığı erkekler, kadınları ve öteki erkekleri tahakküm altına 

almaya çalışırlar. Bu nedenle; masallarda erkeklerin olgunlaşması ve toplumsal kabuller 

çerçevesinde statü kazanması masalın sonunda gerçekleşmektedir. Bu nedenle erkekler, 

masal sonuna kadar olgunlaşmakta, dönüşüm yaşamakta ve nihayet muktedir olmaktadır. 

Örneklem masallar, bu akışla sona erer. Dolayısıyla, “ötekileştirilmiş erkekler” ve 

“erkekleşme yaşayan kadınlar” çoğunlukla birbirleriyle eş koşullar altında ortaya çıkarak 

birbirini tamamlar ve masal sonunda aile olurlar. 

Yapılan araştırmalar çerçevesinde, anlatmalık türlerde erkek ve kadın bedenine dair 

sınırlı sayıda çalışma olduğu gözlenmiştir. Dolayısıyla, Türk halkbilimi alanında bu 

kapsamda daha fazla çalışma yapılması, toplumsal cinsiyet çerçevesinde bedenin cinsiyet 

çalışmaları içerisinde arka planda kalan anlamını irdelemeye ve alandaki boşlukların 

giderilmesine yardımcı olacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



116 
 

KAYNAKÇA 

Akbalık, E. (2014). “Dede Korkut Kitabı’nda Bir Cinsiyet Rejimi Olarak ‘Erkeklik’” 27 ss.105-

119 

Alangu, T. (2021). Türkiye Folkloru El Kitabı. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları 

Alptekin, A.B. (1982). “Taşeli Platosunda Motif ve Tip Araştırması”. Atatürk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı Doktora Tezi  

Aksoy, H. (2020). Türklerde Kadın. “Eski Türk Dini Ritüellerinde Kadınların Yeri ve Önemi” 

ss. 107-128 

Akpınar, T. (1996). “Galland, Antonie.” TDV İslâm Ansiklopedisi 13 ss.337-338 

Atay, T. (2012) Çin İşi Japon İşi- Cinsiyetçilik ve Cinsellik Üzerine Antropolojik Değinler. 

İstanbul İletişim Yayınları. 

Azadovski, M. (2002). Sibirya’dan Bir Masal Anası. (Çev: İlhan Başgöz). Ankara: T.C. Kültür 

Bakanlığı 

Bacchilega, C. (2016) Postmodern Masallar Toplumsal Cinsiyet ve Anlatı Stratejileri. (Çev: 

Büşra Helvacıoğlu) İstanbul: Avangard Yayınları 

Barutçu, A. (2019). Eşikte Dans: Beden ve Performans Ekseninde Köçekler. Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Kadın Çalışmaları Anabilim Dalı Doktora Tezi 

Başgöz, İ.  (2002). Sibirya’dan Bir Masal Anası. Ankara: T.C. Kültür Bakanlığı” Giriş” ss. 1-38 

Ben-Amos, D. (2007). Halk Bilgisinin (Folklorun) Bağlamı: İmalar ve Beklentiler. (Çev: Prof. 

Dr. Metin Ekici) Millî Folklor Dergisi. Yıl: 19 Sayı: 76 ss. 232-243 

Bly, R. (2004) Iron John: A Book About Men. 2nd edition. Cambridge, Massachusetts: De Capo 

Press,  

Boratav, P.N. (1969). 100 Soruda Türk Halk Edebiyatı. İstanbul: Gerçek Yayınevi 

Boratav, P.N. (2017) Az Gittik Uz Gittik. İstanbul: İmge Kitabevi 



117 
 

Bordo. S. (1993). Unbearable Weight: Feminism, Western Culture, and the Body. University of 

California Press 

Bottigheimer, R. (1987) Grimm’s Bad Girls & Bold Boys: The Moral and Social Vision of the 

Tales. New Haven and London: Yale University Press,  

Bourdieu, P (2015). Eril Tahakküm. (Çev: Bediz Yılmaz). Ankara: Bağlam Yayıncılık. 

Bronner, S. J. (2005). “Introduction.” Manly Traditions: The Folk Roots of American 

Masculinities. Ed. Simon J. Bronner. Bloomington: Indiana University Press,xi-xxv. 

Buch, W. (2003). Halkbiliminde Kuram ve Yaklaşımlar 1: “Masal ve Efsane Üzerine” (Çev: Ali 

Osman Sönmez) Ankara: Millî Folklor Yayınları ss. 304-313 

Busa, R. (2004) “Foreword: Perspectives on the Digital Humanities” 

http://digitalhumanities.org:3030/companion/view?docId=blackwell/9781405103213/97

81405103213.xml&chunk.id=ss1-1-2&toc.id=0&brand=9781405103213_brand 

Butler, J. (2016). Cinsiyet Belası: Feminizm ve Kimliğin AltÜst Edilmesi. (Çev: Başak Ertür) 

İstanbul: Metis Yayınları 

Brittan, A. (1991). Masculinity and Power. Wiley-Blackwell. 

Campbell, J. (1949). Kahramanın Sonsuz Yolculuğu. (Çev: Sabri Gürses). İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi 

Cengiz, G. (2020). “19.Yüzyılın İkinci Yarısında Osmanlı Toplumunda Kadın Olmak”. 

Türklerde Kadın ss.219-240. 

Cocchiara, G. (2017). Avrupa’da Folklor Tarihi. Çev. Yerke Özer. Ankara: Geleneksel 

Yayıncılık 

Clatterbaugh, K. (1996). Contemporary Perspectives on Masculinity:Men, Women, And Politics 

In Modern Society. Routledge. 

Connell, R.W. (2019) Erkeklikler. (Çev. Nagihan Konukçu). Ankara: Phoenix Yayınları 

http://digitalhumanities.org:3030/companion/view?docId=blackwell/9781405103213/9781405103213.xml&chunk.id=ss1-1-2&toc.id=0&brand=9781405103213_brand
http://digitalhumanities.org:3030/companion/view?docId=blackwell/9781405103213/9781405103213.xml&chunk.id=ss1-1-2&toc.id=0&brand=9781405103213_brand


118 
 

Connell, R. W. (2015). Toplumsal Cinsiyet ve İktidar. (Çev: Cem Soydemir) İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları 

Çelik, G. (2016). “Erkekler (de) Ağlar!: Toplumsal Cinsiyet Rolleri Bağlamında Erkeklik İnşası 

ve Şiddet Döngüsü”. Fe Dergi 9, No: 2 ss.1-12 

Çetin, İ. (2007). “Türk Kültüründe Bab (Baba)/ Ata Geleneği. Millî Folklor Dergisi, Sayı: 76, 

ss.70-75. 

Çobanoğlu, Ö. (2015). Halkbilimi Kuramları ve Araştırma Yöntemleri Tarihine Giriş. Ankara: 

Akçağ Yayınları 

Çobanoğlu, Ö. (2003). “Kağanlık ve Kamlık Kurumları Arasındaki Çekişmenin Türk 

Mitolojisine Yansıması Problematiğinde Yöntem Sorunları”. Bilig Sayı:27 ss.19-49 

de Beauvoir, S. (2010). Kadın 2 “İkinci Cins” Evlilik Çağı. İstanbul: Pavel Yayınları 

Degh, L. (1972). Folklore and Folklife An Introduction. The University of Chicago and London: 

Folk Narrative ss.53-85 

Degh, L. (1989). Folktales and Society: Story-Telling In a Hungarian Peasant Community (Çev: 

Emily M.Schossberger).Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press 

Delaney, C. (2001) Tohum ve Toprak: Türk Köy Toplumunda Cinsiyet ve Kozmoloji. (Çev: 

Selda Somuncuoğlu, Aksu Bora). İstanbul: İletişim Yayınları 

Demez, G. (2004), Tarihsel Süreçte Değişen Erkek İmgesi (İnternet Ortamında Arayışlar), 

Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İletişim Bilimleri Ana Bilim Dalı, 

Doktora Tezi, İstanbul 

Demren, Ç. (2001) “Erkeklik, Ataerkillik ve İktidar İlişkileri” 

(http://www.huksam.hacettepe.edu.tr/Turkce/SayfaDosya/erkeklik_ataerklik.pdf) 

Dilçin, C. (1983). Yeni Tarama Sözlüğü. Ankara: TDK Yayınları ss.”148-154” 

Donovan, J. (2021). Feminist Teori. Çev. Aksu Bora, Fevziye Sayılan, Meltem Ağduk Gevrek. 

İstanbul: İletişim Yayınları. 



119 
 

Dorson, R. (2011). Günümüz Folklor Kuramları. Ankara: Geleneksel Yayınevi 

Dökmen, Z. (2009). Toplumsal Cinsiyet: Sosyal Psikolojik Açıklamalar. İstanbul: Remzi 

Kitabevi. 

Duggoa, A. (2001). “Nature and Culture in the Fairy Tale of Marie-Catherine d'Aulnoy”, Marvels 

& Tales. Cit:15. No2. Ss 149-167 

Durheim, Ê. (2013). İntihar. (Çev: Zühre İlkgelen). İstanbul: Pozitif Yayınları. 

Dundes, A. (1962). The Meaning of Folklore: The Analytical Essays of Alan Dundes. Utah State 

University Press. 

Dundes, A. (1965) “On Computers and Folktales.” Western Folklore. Sayı:24 ss. 185-89 

Durmuş, İ. (1997) “Saka-Pers Mücadelesi” bilig dergisi. Sayı:4 ss. 49- 53 

Drucker, J. (2011). “Humanities Approaches to Graphical Display.” Digital Humanities 

Quarterly 11 05 2021 

http://www.digitalhumanities.org/dhq/vol/5/1/000091/000091.html 

Elçin, Ş. (2004) Halk Edebiyatına Giriş. Ankara: Akçağ Yayınları 

Ergin, M. (2016). Dede Korkut Kitabı 1-2 Giriş-Metin. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları 

Esin, E. (2001) Türk Kozmolojisine Giriş. İstanbul: Kabalcı Yayınevi 

Faludi, S (1999). Stiffed: The Betrayal of American Man. New York: William Morrow and 

Company 

Foucault, M. (2012). “İktidar ve Beden" İktidarın Gözü. Seçme Yazılar 4 İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları."ss.38- “İktidarın Gözü”ss. 85-106  

“İktidar İlişkileri Bedenlerin İçine Nüfuz Eder” ss.106-117 

Giddens, A. (2012) Sosyoloji. İstanbul: Kırmızı Yayınları 

Gardiner, J K. (2002). “Introduction.” Masculinity Studies & Feminist Theory: New Directions. 

Ed. Judith Kegan Gardiner. New York: Columbia University Press,. 1-29. 



120 
 

Goldberg, H. (2018). Erkek Olmanın Tehlikeleri. Çev. Selçuk Budak. Totem Yayınevi 

Goodwin, J. P. (1989) “More Man than You'll Ever Be: Gay Folklore and Acculturation in 

Middle America”. Bloomington & Indianapolis: Indiana University Press,  

Gottschall, J, J Martin, H Quish, J Rea. (2004). “Sex Differences in Mate Choice Criteria are 

Reflected in Folktales From Around The World and in Historical European Literature” 

Evolution and Human Behavior. Citl:25, ss. 102-112 

Groscz, E. (1994). Volatile Bodies: Toward a Corporeal Feminism. Bloomington and 

Indianapolis: Indiana University Press 

Gökalp, Z. (1976) Türkçülüğün Esasları. İstanbul: Milli Eğitim Basımevi 

Hızlı, M. (1994). “Osmanlı Medreselerinde Bozulma” Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi Sayı: 6, ss.71-82 

Hoppál, M. (2012). Avrasya’da Şamanlar. (Çev: Bülent Bayram, Hüseyin Şevket Çağatay 

Çapraz). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Järv, R. (2005). “The Gender of The Heroes, Stroytellers and Collectors of Estonian Fairy Tales”. 

Folklore-electronic Journal of Folklore. Cilt:29 ss.28-60. 

Jorgensen, J. (2012). “Gender and The Body in Classical European Fairy Tales” Indiana 

University 

Jones, L. C. (1944) “The Ghosts of New York: An Analytic Study.” Journal of American Folklore 

Cilt:57 Sayı:226 ss. 237-54 

Kaçalin, M.S. (2002) “KÚNOS, Ignácz”.İslam Ansiklopedisi, Cilt:26, ss.376-377. 

Kaderli, Z. (2020). Kültürel ve Bilimsel Söylemlerin İnşa Mekanizmaları Bağlamında Beden. 

Ankara: Nobel Yayınları. 

Konan, B. (2011). “Türk Kadınının Siyasi Hakları Kazanma Süreci”.  Ankara Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Dergisi, ss.157-174 



121 
 

İnan, A. (2013). Tarihte ve Bugün Şamanizm: Materyaller ve Araştırmalar, Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları 

Kalafat, Y. (2011). Türk Kültür Coğrafyasında Dul Karı Kültü. Lokman Hekim Journal. 1(2), 

ss.7-10. 

Kimmel, M. (2002) “Foreword.” Masculinity Studies & Feminist Theory: New Directions. Ed. 

Judith Kegan Gardiner. New York: Columbia University Press. ix-xi. 

Kolankaya-Bostancı, N. (2014). “Paleolitik Çağ Kadınları” Armizzi, Engin Özgen’e Armağan. 

Studies in Honor of Engin Özgen.  Ankara: Asitan Kitap ss.191-204. 

Kottak, C. P. (2002). Antropoloji: İnsan Çeşitliliğine Bir Bakış, Ankara: Ütopya Yayınevi 

Kudat, A. (2017). Satılık Erkeklik: Tarihten Günümüze Erkek Cinselliğinin İstismarı. İstanbul: 

Doğan Kitap 

Kuşcu, A. D. (2016). Selçuklu Devlet Yönetiminde Kadının Yeri ve Altuncan Hatun Örneği. 

Journal of Seljuk Civilisation Studies. Sayı:1 ss. 173-191 

Luthi, M. (2003). Halkbiliminde Kuram ve Yaklaşımlar: “Masalın Efsane, Menkabe, Mit, Fabl 

ve Fıkra Gibi Türlerden Farkı (çev: Sevengül Sönmez) ss.314-319 

Lutzky, U. R. Lawson (2019). “Gender Politics and Discourses of #mansplaining, 

#manspreading, and #manterruption on Twitter”. Sage Journal. 5(3) ss.1-12 

Malinowski B. (1992) Vahşilerin Cinsel Yaşamı. (ÇEv: Saadet Özkal).İstanbul: Kabalcı 

Yayınları 

Messerschmidt, J. W. (2019) Hegemonik Erkeklik: Formülasyon, Yeniden Formülasyon ve 

Genişleme. İstanbul: Özyeğin Üniversitesi Yayınları. 

Messner, M. (1997) Politics of Masculinities: Men in Movements. AltaMira Press 

Millett, K. (1987) Cinsel Politika. (Çev: Seçkin Selvi). İstanbul: Pavel Yayınları. 

Mormenekşe, F. (2007), Bir Erginlenme Modeli Olarak Askerlik Folkloru, Yüksek Lisans Tezi, 

Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 



122 
 

Olrik, A. (2003). Halkbiliminde Kuram ve Yaklaşımlar: “Halk Anlatılarının Epik Kuralları” 

ss.177-189 

Onaran O, S. Büker, A. A. Bir (1998) “Eskişehir’de Erkek Rol ve Tutumlarına İlişkin Alan 

Araştırması” Anadolu Üniversitesi Yayınları 

Ong, W. (2018) Sözlü ve Yazılı Kültür: Sözün Teknolojileşmesi İstanbul: Metis Yayınları 

Ögel, B. (2000). Türk Kültür Tarihine giriş: Türklerde Ordu, Ordugâh ve Otağ. Ankara: Kültür 

Bakanlığı Yayınları 

Ölçer, E. (2003) “Türkiye Masallarında Toplumsal Cinsiyet ve Mekân İlişkisi” İhsan Doğramacı 

Bilkent Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi 

Ölçer Özünel, E. (2017). Masal Mekânında Kadın Olmak: Masallarda Toplumsal Cinsiyet ve 

Mekân İlişkisi. Ankara: Geleneksel Yayıncılık. 

Öztürk, C. (2008). “Rüşdiye” İslam Ansiklopedisi. Cilt: 35, ss. 300-303 

Propp. V. (2008). Masalın Biçimbilimi ve “Olağanüstü Masalların Dönüşümleri” (Çev: Mehmet 

Rıfat-Sema Rıfat) İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları 

Sakaoğlu, S. (2017). Masal Araştırmaları. Ankara: Akçağ Yayınları 

Sancar, S. (2014). Türk Modernleşmesinin Cinsiyeti İstanbul: İletişim Yayınları 

Saraçgil, A. (2005). Bukalemun Erkek: Osmanlı İmparatorluğu'nda ve Türkiye Cumhuriyeti’nde 

Ataerkil Yapılar ve Modern Edebiyat. İstanbul: İletişim Yayınları 

Scott, J.C. (1995) Tahakküm ve Direniş Sanatları Gizli Senaryolar (Çev: Alev Türker) İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Schreibman S. R. Siemens, ve J. Unsworth (2004) “The Digital Humanities and Humanities 

Computing: An Introduction” 

http://www.digitalhumanities.org/companion/view?docId=blackwell/9781405103213/9

781405103213.xml&chunk.id=ss1-1-3 Erişim Tarihi: 20.05.2021 

Selek, P. (2018). Sürüne Sürüne Erkek Olmak. İstanbul: İletişim Yayınları 

http://www.digitalhumanities.org/companion/view?docId=blackwell/9781405103213/9781405103213.xml&chunk.id=ss1-1-3
http://www.digitalhumanities.org/companion/view?docId=blackwell/9781405103213/9781405103213.xml&chunk.id=ss1-1-3


123 
 

Şenol, D. S Erdem. (2018) “Babalık Kültürü ve Kimliği” Toplum ve Kültür Araştırmaları Dergisi 

ss. 1-16 

Seyidoğlu, B. (2016) Erzurum Masalları. İstanbul: Dergâh Yayınları 

Sezer, M. Ö. (2017). Masallar ve Toplumsal Cinsiyet. İstanbul: Evrensel Basım Yayın 

Sokolov. Y. M. (2018). Folklor: Tarih ve Kuram. Ankara: Geleneksel Yayınları. 

Sydow, C. W. (2019). “Halk Masalı İncelemeleri ve Dil Bilimi Üzerine Görüşler”. Çev: Kürşat 

Korkmaz. Halkbiliminde Kuramlar ve Yaklaşımlar 2, Ankara: Geleneksel Yayıncılık 

ss.232-250 

Sydow, C. W. (2009) “Coğrafya ve Masal Ekotipleri”. (Çeviren: Tuğçe Işıkhan). Halkbiliminde 

Kuramlar ve Yaklaşımlar 3. Ankara: Geleneksel Yayıncılık. 

Taggart, J. (1997) The Bear and His Sons: Masculinity in Spanish and Mexican Folktales. 

Tekeli, Ş. (2017). “Türkiye’de Feminist İdeolojinin Anlam ve Sınırları Üzerine”. Feminizmi 

Düşünmek. İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları 

Tellioğlu, İ. (2016) İslam Öncesi Türk Toplumunda Kadının Konumu Üzerine. Erzurum A.Ü. 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi ss.209-224 

Tezel, N. (2018) Türk Masalları. İstanbul: Bilge Kültür Sanat 

Thompson, S. (1945) The Folktale. New York: The Dryden Press 

Türkeş Günay, U. (2011) Elâzığ Masalları ve Propp Metodu. Ankara: Akçağ Yayınları 

Türkeş Günay, U (1975). Elâzığ Masalları İnceleme, Erzurum: Atatürk Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Yayınları, 

Türkçe Sözlük 2 K-Z (1988) Ankara: Türk Tarih Kurumu Basım Evi 

Türkyılmaz, D. (2009). “Masal Bilmece İlişkisi Bağlamında Türk Masallarında Bilmece 

Unsurları”.  Hacettepe Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları (HÜTAD) , 10 (10) , 155-163 

. 



124 
 

Tatar, M. (2003) The Hard Facts of the Grimms’ Fairy Tales: Expanded Second Edition. 

Princeton and Oxford: Princeton University Press 

Togan, Z. V. (1981) Umumî Türk Tarihine Girişç Cild I İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

Yayınları.  

Ulukütük, M. (2013) “Bukalemun Erkek: Osmanlı İmparatorluğunda ve Türkiye 

Cumhuriyeti’nde Ataerkil Yapılar ve Modern Edebiyat” Bahar, Cilt 3, Sayı 5, ss. 171-

178 

Yaman, S. (2021) “Anadolu Sahası Türk Masallarının Holbek Yöntemine Göre İncelenmesi” 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Doktora Tezi 

Yılmaz, Ş. (2020). “Kına Gecesi Ritüellerinde Anlamsal İşleyiş: Çağrışımlar, Düşünyapılar, 

Dönüşümler” Millî Folklor Dergisi, Cilt: 16, Sayı 125 ss.163-176. 

Yolcu, M. A. (2019) “Kadın Folkloru Araştırmalarında Yöntem Sorunları” Toplumsal Cinsiyet 

ve Kadın Folkloru Yazıları. Editör: Mehmet Ali Yolcu. Paradigma akademi ss.65-72 

Wilson, W. (1975). “The Kalevala and Finnsih Politics” Folklore, Nationalism and Politics, 

editör: Felix Jonas. Indiana University Folklore Instute Mongraph Series, Vol. 30 ss.51-

76 

Zipes, J (2014). The Original Folk and Fairy Tales of the Bothers Grimm: the Complete First 

Edition: Introduction: Rediscovereing The Original Tales of The Brothers Grimm ss. x-

xIiii 

https://www.kkk.tsk.tr/tarihce.aspx Erişim Tarihi: 11.07.2021 

 

 

 

 

 

 

https://www.kkk.tsk.tr/tarihce.aspx


125 
 

EKLER 

Tablo 2: “Elâzığ Masalları” Örnekleminde Şiddet Unsurları 

Masal 

Numarası 

  

Olay Vücut Parçası 

Gerçekleştiren 

Cinsiyet 

Maruz Kalan 

Cinsiyet 

GC 

Yaş  MK Yaş  

1 
  

Ölüm!  - - Erkek  - Genç 

2 
  

Ölüm!  Baş Erkek Erkek -  

5 
  

Ölüm!  Baş Erkek Dev Genç Yaşlı 

5 
  

Parçalanma Karın Erkek Dev Genç Yaşlı 

5 
  

Parçalanma Kol Erkek Kadın Genç Genç 

9 
  

Parçalanma Kollar Erkek Kadın Genç Genç 

10 
  

Parçalanma Eller Erkek Erkek - - 

13 
  

Ölüm!  - Erkek 2 Kadın Yaşlı Genç 

13 
  

Ölüm!  - Erkek Erkek Yaşlı Genç 

14 
  

Ölüm!  Baş Erkek Kadın Yaşlı Genç 

15 
  

Ölüm!  Baş Erkek Dev Genç - 

15 
  

Ölüm!   Erkek Erkek Genç Genç 

15 
  

Ölüm!  - Erkek Erkek Genç Genç 

17 
  

Parçalanma Parmak Erkek Kendi Genç  

17 
  

Ölüm!  - Erkek Kadın Genç Genç 

17 
  

Parçalanma - Kadın Kadın Genç Genç 

17 
  

Ölüm!  - Erkek Kadın Genç Genç 

17 
  

Parçalanma - Kadın Kadın Genç Genç 

17 
  

Ölüm!  - Erkek Erkek Genç Genç 

18 
  

Kesme  Karın Erkek Kadın Genç  

19 
  

Ölüm!  - - Erkek - Genç 

19 
  

Ölüm!  - - Dev - Genç 

20 
  

Ölüm!  - Kadın 40 Erkek Genç Genç 

20 
  

Ölüm!  - Erkek Kadın Genç Genç 

22 
  

Ölüm!  - Dev Kadın Erkek Genç Genç 

22 
  

Ölüm!  Boyun Erkek Dev Karı Koca Genç - 

23 
  

Ölüm!  hastalanma - Kadın - Genç 

24 
  

Kan Emme Parmak Dev Kadın - Genç 

24 
  

Ölüm!  - Erkek Dev Genç - 

25 
  

Ölüm!  - - Kadın - Yaşlı 



126 
 

25 

  

Parçalanma 

Göz Oyma, 

Parmak bağlatma Erkek Erkek Yaşlı Genç 

25 
  

Ölüm!  - Erkek Erkek Genç Yaşlı 

27 
  

Ölüm!   Erkek Kadın - Genç 

27 
  

Ölüm!   Erkek Erkek Yaşlı Genç 

28 
  

Ölüm!   Dev Kadın Erkek  - Genç 

28 
  

Ölüm! (3) boyun Erkek Erkek  Yaşlı Genç 

28 
  

Ölüm!   Erkek Dev Yaşlı  

29 
  

Ölüm!   Erkek Kadın Genç Genç 

29 
  

Taş kesilme  - Erkek  - Genç 

31 
  

Boğulma  Erkek Dev Genç  

34 
  

Ölüm!   Kendi Kadın  Yaşlı 

35 
  

Ölüm!   Erkek Dev Genç - 

35 
  

Ölüm!   Erkek Erkek  Genç - 

36 
  

Ölüm!   Erkek Erkek  Genç Genç 

36 
  

Boğulma  Erkek köylüler Genç - 

37 
  

Ölüm!   Erkek Erkek  Genç Genç 

37 
  

Ölüm!   Erkek Erkek  Yaşlı Genç 

37 

  

Ölüm!   Erkek 

baba ve 

kardeşler -  

37 
  

İntihar Karın kadın Kadın Genç Genç 

38 
  

Ölüm!  erkek  Kadın Genç Genç 

38 
  

Ölüm!   Erkek Çocuk Genç Çocuk 

38 
  

Ölüm!  boyun Kadın Erkek (2) Genç Genç 

39 
  

Ölüm!    ana baba   

39 
  

Boğulma   Erkek    

41 
  

Parçalanma gözler Kadın Kadın Yaşlı Genç 

43 
  

Ölüm!   Erkek dev Genç Yaşlı 

43 
  

Ölüm!  Kadın Erkek Genç Genç 

44 
  

Ölüm!   - Kadın - - 

45 
  

Ölüm!   - Erkek ve Kadın  
Genç - 
Genç 

46 
  

Ölüm!   - Erkek  - Yaşlı 

46 
  

Ölüm!   Erkek erkek - Genç 

47 
  

Ölüm!   - Erkek  -  Yaşlı 

48 
  

Kuyuya Atma  Kadın Kadın Genç Yaşlı 



127 
 

49 
  

Ölüm!   - Erkek  - Yaşlı 

52 
  

Ölüm! baş Erkek Erkek  Genç Yaşlı 

57 
  

İnsan Yeme  Erkek - Genç  

58 
  

Ölüm!   - Erkek    

58 
  

Ölüm!   Erkek Erkek  Genç Genç 

58 
  

Ölüm!   Erkek Erkek  Genç Genç 

58 
  

Ölüm!   Erkek Kadın Genç Genç 

58 
  

Ölüm!   Erkek Erkek  Genç Genç 

58 
  

Ölüm!   Erkek Erkek  Genç - 

58 
  

Parçalanma kulak Erkek Dev Genç - 

59 
  

Ölüm!   Erkek Kadın Yaşlı Genç 

59 
  

Ölüm!   Erkek Arap Yaşlı Genç 

69 
  

Ölüm!  boyun Erkek Erkek  Genç - 

60 
  Ölüm- 

Azmettirme boyun Erkek Erkek  Genç - 

61 
  

Taş kesilme  - Erkek   Genç 

61 
  

Ölüm!  - Erkek - Kadın Kadın Genç - 

63 
  

Ölüm!    Erkek   Genç 

64 
  

Parçalanma kol Erkek Kadın Genç Genç 

64 
  

Ölüm!   - Kadın -  Genç 

66 
  

Ölüm!   Kadın Erkek  Genç Genç 

66 
  

Ölüm!   Erkek Kadın -  Genç 

66 
  

Ölüm!   Kadın Erkek  Genç - 

66 
  

Ölüm!   Erkek Kadın Genç Genç 

67 
  

Ölüm!   Kadın Erkek  Genç Genç 

67 
  

Ölüm!   Erkek Kadın -  Genç 

67 
  

Ölüm!   Kadın dev Genç - 

67 
  

Ölüm!   Erkek Kadın Genç Genç 

68 
  

Ölüm!   - Erkek  -  Yaşlı 

68 
  

Ölüm!   Erkek 39 Erkek Genç - 

69 
  

Ölüm!  boyun Kadın Erkek  Genç Genç 

69 
  

Ölüm!  boyun Kadın Erkek  Genç Genç 

69 

  

Ölüm!  boyun Erkek 

Kırk cariye ve 

Kadın Genç Genç 

69 
  

Ölüm!   Erkek Kadın Genç Genç 



128 
 

70 
  

Ölüm!    ana-baba   

 

 

Tablo 3: “Elâzığ Masalları” Örnekleminde Kadın Bedeni  

 

Göz 

8 

Dil 

5 

Sakal 

0 

Gözlük 

0 

Kol 

23 

Vicdan 

0 

İşkembe 

2 

Boğaz 

2 

Göz Yaşı 

 
13 

Boyun 

2 

Diz 

9 

Perçem 

0 

Saç 

26 

Kör 

5 

Burun 

2 

Üryan 

4 

 

Kafa 
4 

Baş 

40 

El 

33 

Ağız 

16 

Bel 

9 

Parmak 

9 

Bacak 

2 

Ayak 

17 

Kalp 

3 

Gövde 

1 

Yumruk 

0 

Tekme 

6 

 
Karın 

7 

Kulak 

2 



129 
 

Yanak 

4 

Yüz 

4 

Ciğer 

1 

Çene 

0 

Böbrek 

1 

Şah Damarı 

2 

Gıdık 

3 

Leş 

2 

Yara 

0 

 

 

 

Tablo 4: “Elâzığ Masalları” Örnekleminde Erkek Bedeni  

 

Göz 162 Dil 9 

Sakal 26 Gözlük 3 

Kol 28 Vicdan 3 

İşkembe 0 Boğaz 3 

Göz Yaşı 1 Boyun 4 

Diz 4 Perçem 2 

Saç 9 Kör 15 

Burun 7 Üryan 2 

Kafa 12 Baş 29 

El 76 Ağız 10 

Bel 22 Parmak 35 



130 
 

Bacak 0 Ayak 21 

Kalp 3 Gövde 3 

Yumruk 4 Tekme 2 

Karın 12 Kulak 109 

Yanak 0 Yüz 35 

Ciğer 3 Çene 1 

Böbrek 0 Şah Damarı 0 

Gıdık 0 Leş 0 

Yara 4 Kel 154 

 

Tablo 5: “Elâzığ Masalları” Örnekleminde Erkek Kahramanlara Yönelik Sıfat ve 

Tanımlamalar 

 

Güzel  30 Boylu  1 

Çirkin  2 Soylu  1 

Zengin  19 Mert  1 

Fakir  38 Dürüst 2 

Cevahir  1 Kurnaz  4 

Babayiğit  17 Anlayışlı  2 

Doğru  2 Arif  2 

Titiz  1 Gürbüz  1 



131 
 

Sadık  1 Delikanlı  40 

Yiğit  50 Güçlü  1 

Güçlü Kuvvetli  2 Sinirli  2 

Pehlivan  3 Yoksul  1 

Şevketli  3 Çapkın  1 

Kibar  1 Sülün gibi  1 

Bakımlı  1 Cesur  2 

Temiz  1 Akıllı  7 

Pehlül  1 Sabırlı  1 

Okumuş  1 Merhametli 2 

Zulümkar 1 İnat  2 

Aciz  1 Yaman  1 

Aslan/Aslan gibi  11 Yaşlı  1 

Fukara  8 İhtiyar  41 

Zayıf 4 Zeki  1 

Tecrübeli 1 Tecrübesiz  1 

Dilber 1 Nazik  1 

Hoş  1 Vicdanlı  1 

Piç 2 Bunak  1 

Marifetli 1 Kafir  4 

Kıymetli  1 Zavallı  6 



132 
 

Alçak  1 Küçük 65 

Büyük  64 Genç 17 

Şeytan 1   

 

 

Tablo 6: “Elâzığ Masalları” Örnekleminde Kadın Kahramanlara Yönelik Sıfat ve 

Tanımlamalar 

 

Güzel  95 Fakir  31 

Zengin  17 Yoksul  1 

Ayın On Dördü  5 Genç  2 

İhtiyar  21 Çirkin  5 

Küçük 28 Bezekli  2 

Okumuş 1 Hanım  1 

Hoş 3 Zayıf  11 

Şişman  2 Arsız  10 

Sabırlı  2 Kurnaz  3 

Yiğit  1 Dürüst  1 

Kaltak  1 Fahişe  1 

Delikanlı 3 Aslan  1 

Temiz  2 Terbiyeli  1 

Eksik etek 9 Kafir  3 

Şeytan  1 Düşünceli  2 

Mikrop  1 Şık  1 

Durgun  2 Bozgun 1 

Hayırsız 6 Marifetli  1 



133 
 

Gün parçası  1 Çiçek gibi  1 

Kıymetli  1 Nazlı nazlı 1 

Zavallı  4 Yaşlı 3 

Alçak  1 Fukara 6 

Büyük  21   

 

Tablo 7: “Elâzığ Masalları” Örnekleminde Masallar, Masallardaki Ana Kahramanın 

Cinsiyeti, Masal Anlatıcısının Cinsiyeti 

Masallar  

Ana Masal Kahramanının 

Cinsiyeti Masal Anlatıcısının Cinsiyeti 

Elma Kurdu 
Erkek 

Kadın 

Hırsız Padişah 
Erkek 

Kadın 

Keloğlan Sarmısakî Beyoğlu 
Erkek  

Kadın 

Neydim Ne Oldum Ne Olacağım 
Kadın 

Kadın 

Yarımca 
Erkek 

Kadın 

Anakarıyla Tilki 
Kadın 

Kadın 

Arsız Kız 
Kadın 

Kadın 

Bana Benzer 
Kadın 

Kadın 

Bir Kolu Gümüş Bir Kolu Altın 

Kadın 

Kadın 

Kadın 

Çoban 
Erkek 

Erkek 

Gelin Kaynana 
Kadın – Kadın 

Kadın 

İki Kardeş 
Erkek - Erkek 

Kadın 

Müezzin 
Erkek - Kadın 

Kadın 

Tüylü 
Kadın 

Kadın 

Ateşkar Oğlan 
Erkek 

Kadın 

Hint Padişahının Kızı Kadın 
Erkek 

İğci Baba 
Erkek 

Erkek 

İhtiyar Adamın Oğlu Erkek 
Erkek 

Kız Padişah 
Kadın 

Erkek 

Kurnaz Besleme 
Kadın 

Kadın 

Terace Kızı 
Kadın 

Kadın 

Ayı Kulağı 
Erkek 

Erkek 

Bacı Bacı Can Bacı 
Kadın 

Kadın 

Kül Eşek 
Kadın 

Kadın 

Şah İsmail 
Erkek 

Kadın 

Dul Kadının Oğlu 
Erkek 

Erkek 

Fakir Adam 

 

Erkek 
Erkek 



134 
 

Kotan 
Erkek 

Kadın 

Zülfü Mavi 
Erkek 

Kadın 

Dallan Reyhanım Dallan 
Kadın 

Kadın 

Keloğlan ile Dev 

 

Erkek 
Kadın 

Keloğlan 
Erkek 

Erkek 

Köse 
Erkek 

Erkek 

Bızdık 
Erkek 

Kadın 

Allah'ın Belası 
Erkek 

Erkek 

Keloğlan Erkek 
Kadın 

Yogud Paşa 
Erkek 

Erkek 

Helvacı Güzeli Kadın 
Kadın 

Nasihat 
Erkek 

Kadın 

Ahmet Ağa  
Erkek 

Erkek 

Bacılar 
Kadın - Kadın 

Kadın 

Balıkçıgil 
Erkek 

Kadın 

Kara Dirhem Hokkası 
Erkek 

Kadın 

Öksüz Kız  
Kadın 

Kadın 

Sıçan Çocuk  
Erkek  

Kadın 

Tufıl 
Erkek 

Kadın 

Üç Nar 
Kadın 

Erkek 

Yaban Tezeği  
Erkek 

Kadın 

Avcı Mehmet'in Oğlu 
Kadın 

Kadın 

Balıkçı Güzel  
Erkek 

Erkek 

Cevheri Firos 
Erkek 

Kadın 

Hırsız  
Erkek 

Kadın 

Kırk Gün Ölü Bekleyen Kız  
Kadın 

Kadın 

Isfahan Padişahının Üç Oğlu 
Erkek – Erkek - Erkek 

Erkek 

Arif Yusuf 
Erkek 

Kadın 

Çulfacıoğlu Mehmet Onbaşı Erkek 
Erkek 

Kara Köpek 
Kadın 

Kadın 

Kara Üzüm Hokkası 
Erkek 

Kadın 

Şahmeran’ın Yüzüğü 
Erkek 

Erkek 

Bir Allah'ım Bir 
Erkek 

Erkek 

Gülükân 
Kadın 

Erkek 

Rüya 
Erkek 

Kadın 

Keloğlan 
Erkek 

Kadın 

Hayırsız Kız 
Erkek - Kadın 

Kadın 

Elma Ağacı 
Erkek 

Erkek 

Kıratlı 
Kadın 

Erkek 



135 
 

Mücevher Topu 
Erkek - Erkek 

Erkek 

Çin-i Maçin Padişahı 
Erkek 

Erkek 

Gül Sinan'a Ne Yaptı, Sinan Gül'ü 
İncitti 

Erkek 
Kadın 

Dünya Güzeli 
Erkek - Kadın 

Erkek 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



136 
 



137 
 



138 
 

 



139 
 

 
 

 

 

 


