
T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

2./8. ASIR MEDİNE HADİS HALKALARI 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

RIDVAN TALHA YÜCEDAĞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

İSTANBUL, 2022 



 

T.C.  

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

2./8. ASIR MEDİNE HADİS HALKALARI 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

RIDVAN TALHA YÜCEDAĞ 

 

 

 

DANIŞMAN: DOÇ. DR. MUHAMMED ENES TOPGÜL 

 

 

 

 

İSTANBUL, 2022 



i 

ÖZET 

2./8. ASIR MEDİNE HADİS HALKALARI 

 

Medine, İslam dünyasının 2./8. yüzyıldaki en önemli ilim merkezlerinden (emsâr) 

biridir. Bu sebeple Medine’de hadis ilminin merkezî aktörleri olan râvilerin ve bu râviler 

arasındaki irtibatların incelenmesi, hadis tarihinin erken döneminin doğru analizi için 

elzemdir. Söz konusu gereklilikten hareketle bu çalışmada Medineli 2./8. yüzyıl râvileri 

arasındaki ilmî ilişkiler ve bu ilişkilerin en önemli formu olan halkalar ele alınmıştır. 

Halka sahibi önemli kişiler ele alınmadan önce mezkûr yüzyılda Medine’de yaşadığı 

tespit edilen 973 râvi ilgi alanları, yaşadıkları dönem, rivayet sayıları, güvenilirlik 

durumları, cinsiyet ve etnik kökenleri, mezhepleri ve geçim vasıtaları gibi farklı açılardan 

tahlile tabi tutularak şehrin ilmî yapısı tasvir edilmiştir. Ardından 2./8. yüzyıldaki Ehl-i 

hadîs ders halkalarının nasıl tespit edileceğine dair daha önce vazedilen bir metodun 

uygulanması sonucunda ilgili zaman diliminde Medine’de Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer, İbn 

Şihâb ez-Zührî, Ebü’z-Zinâd Abdullah b. Zekvân, Zeyd b. Eslem, Yahya b. Saîd el-

Ensârî, Muhammed b. Abdurrahman İbn Ebî Zi’b ve Mâlik b. Enes’e ait yedi halka 

bulunduğu tespit edilmiş ve halka sahibi bu râvilerle halkalarının mensupları arasındaki 

ilişkiler detaylı bir şekilde incelenmiştir. Daha sonra halkalara dâhil olamayan küçük 

ilişki ağları ve bilgi akışlarına yer verilmiştir. Nihayetinde çoğunluğunu yukarıda 

zikredilen yedi râvi ile onların hoca ve talebelerinin oluşturduğu Medine Ehl-i hadîs’inin 

tartışmalı hadis meseleleri bağlamında büyük oranda homojen bir yapı arz ettiği ve bu 

ekolün birikimini elde etme, sentezleme, yorumlama ve sonraki nesle aktarma konusunda 

en önemli rolü üstelenen 2./8. yüzyıl râvisinin, neredeyse her halkada yer alan Mâlik b. 

Enes olduğu sonucuna varılmıştır. 

 

Anahtar Kelimeler: Hadis, Medine, Halka, Hadis Halkaları, 2./8. Yüzyıl 

 

  



ii 

ABSTRACT 

HADITH CIRCLES OF MEDINA IN THE SECOND/EIGHTH CENTURY 

 

Medina was one of the most significant knowledge centers (amṣār) of the Islamic 

world in the second/eighth century. Thus, it is essential that Medinan transmitters and 

their networks are properly analyzed, if one is to make sense of the early history of hadith. 

Out of this necessity, this study investigated the scholarly networks of Medinan hadith 

transmitters of the second/eighth century, and more specifically the most developed form 

of these networks – hadith circles. As a prequel to the hadith circles, intellectual history 

of early Medina was traced by scrutinizing the 973 hadith transmitters that were said to 

have lived in Medina during the first two centuries of the hijra from different angles, such 

as their fields of interest, dates of death, number of hadiths, reliability in terms of al-jarḥ 

wa al-taʿdīl, genders and tribes, sects, and occupations. Then, utilizing the method that 

was subsequently put forward on how to determine the scholarly circles of Ahl al-Hadith, 

this study discovered that there were seven hadith circles in Medina in the relevant time 

period. These circles belonged to Nāfiʿ the mawlā of Ibn ʿOmar, Ibn Shihāb al-Zuhrī, 

Abū al-Zinād ʿAbd Allāh bin Dhakwān, Zayd b. Aslam, Yaḥyā bin Saʿīd al-Anṣārī, 

Muḥammad b. Abd al-Raḥmān Ibn Abī Dhiʾb, and Mālik b. Anas. These were followed 

by the smaller networks that did not make into the circles. Ultimately, this thesis 

concluded that the Ahl al-Hadith of Medina –the majority of which is composed of the 

seven narrators mentioned above, their teachers, and students– has a homogeneous 

structure concerning their views on the controversial issues of the time. Also, it was 

observed that the most prominent Medinan scholar of the second/eighth century was 

Mālik b. Anas, who was a part of almost every hadith circle in the city; in collecting, 

synthesizing, interpreting, and transferring the Medinan tradition of the first two centuries 

after hijra to the next generation. 

 

Keywords: Hadith, Medina, Circle, Hadith Circles, Second/Eighth Century 

 

  



iii 

ÖN SÖZ 

 

Elinizdeki bu çalışma, 2./8. yüzyılda Medine’de yaşayan hadis râvileri arasındaki 

entelektüel ilişki ağlarını, daha spesifik bir ifadeyle hadis halkalarını tespit etme amacını 

taşımaktadır. 

Hadis alanında yüksek lisans yapmaya hazırlanan bir öğrencinin okuması tavsiye 

edilen kitapların neredeyse tamamının hicri ilk üç yüzyıl hakkında olduğu söylenebilir. 

Zira Türkçe hadis literatürünün çoğunluğu ilgili döneme dair yazılanlardan müteşekkildir. 

Hadis tarihinin bu zaman diliminde yaşananlara dair onlarca kitapla karşı karşıya kalan 

birisi bu dönemin yeterince çalışıldığı, artık daha sonraki dönemlere eğilmek gerektiği 

düşüncesine kapılabilir. Henüz bir lisans son sınıf talebesiyken ben de aynı 

düşüncedeydim. Fakat yüksek lisans eğitimimin ilk senesinde yaptığım okumalar, 

katıldığım dersler ve hocalarımla yaptığım müzakereler neticesinde bunun tam tersinin 

geçerli olduğunu gördüm. Evet, hadis ilminin teşekkül dönemi olan bu yüzyıllar hakkında 

diğer dönemlere göre çok daha fazla çalışma vardı, ancak bu çalışmalar ilgili dönemi 

aydınlatma konusunda hem nicelik hem de nitelik olarak arzu edilen seviyede değildi. Bu 

farkındalığı elde ettikten sonra hiç düşünmeden yüksek lisans tezimi bu dönem hakkında 

yazmaya karar verdiğimi hatırlıyorum. Ardından aklımdaki birkaç konuyla hocalarıma 

danışmaya gitmiştim. Tez danışmanım olacağını o zamanlar bilmediğim hocam Doç. Dr. 

Muhammed Enes Topgül, erken döneme olan ilgimi gördüğünde bana üzerinde uzun 

zamandır fikrî mesai sarf ettiği bu konuyu açtı. Birkaç haftalık daha düşünme ve istişare 

sürecinin ardından 1 Eylül 2020’de Medine hadis halkalarını tespit etmeye başlamıştım. 

Söz konusu zaman diliminde İslam dünyasının en önemli ilim merkezlerinden biri 

olan taşıyan Medine, çalışılması zor bir şehirdir. Bu şehir, kaynaklarda haklarında 

ciltlerce bilgi bulunan onlarca meşhur râviye ev sahipliği yapar ve şehrin ilmî yapısını 

oluşturan hadis ve fıkıh ayrılamaz bir şekilde iç içedir. Üstelik İbn Şihâb ez-Zührî, 

Muhammed b. İshak ve Mâlik b. Enes gibi Medinelilerden kimileri yalnızca hadis ya da 

Medine tarihinin değil, bütün İslami ilimler tarihinin en önemli isimlerindendir. Bu 

râviler hakkında devasa hadis literatüründe yer alan bütün bilgilere ve modern akademik 

çalışmalarda yapılan tüm analizlere ulaşmak ve kesin hüküm bildirecek cümleler kuracak 

hâkim olmak en iyi ihtimalle birkaç yıl, bunları tutarlı bir kurguya büründürerek metne 

dönüştürmek de bir o kadar daha alabilir. Bu sürenin bir yüksek lisans tezine ayrılması 



iv 

gerekenden çok daha fazla olduğunu söylemeye gerek yoktur. Dolayısıyla elinizdeki 

çalışmada, bu konular bir yüksek lisans tezinin zaman ve kapsam sınırlılıkları 

çerçevesinde kalınarak ne kadar iyi bir şekilde incelenebilirse o oranda ele almaya 

çalışmıştır. 

Yukarıda sayılanlar, 2020 yılında başlayan COVID-19 salgını, onu takip eden 

karantina süreci, birkaç ay sonra da İslami İlimler Fakültesi’nden mezun olduğum, Temel 

İslam Bilimleri Yüksek Lisans Programı’nda ders dönemini tamamladığım ve akademik 

bilincimin formasyonuna ev sahipliği yapan İstanbul Şehir Üniversitesi’nin kapatılması 

gibi maddi ve manevi zorluklara rağmen bu çalışmanın tamamlanmasında içinde 

bulunduğum için kendimi şanslı hissettiğim entelektüel çevrenin büyük bir rol oynadığı 

kesindir. 

Yıllar boyunca zihninde tutup şekillendirdiği bir konuyu Medine özelinde bana 

emanet eden, her konuda bana yardımcı olan, akademik hayatı ve Türkiye akademiyasını 

kendisi sayesinde daha yakından tanıdığım, benim için ikinci bir üniversite olan odasında 

yaptığımız haftalık toplantılarda, karşılaştığım her türlü problemi çözmek için çaba 

harcayan, yazdığım her şeyi birden fazla kez okuyan ve her seferinde yeni hatalarımı 

bulan danışmanım Doç. Dr. Muhammed Enes Topgül’e ne kadar teşekkür etsem azdır. 

Bu tez sağlam bir fikrî temele sahipse bu büyük oranda onun sayesindedir. Tezimi 

dikkatlice okuyup çok kıymetli değerlendirme, eleştiri ve katkılarda bulunan jüri üyesi 

hocalarım; hem yazdıkları hem de söyledikleriyle bana idealin sınırlarını gösteren Prof. 

Dr. Bekir Kuzudişli ve derslerinde sürekli dile getirdiği “İlim, mukayese ve analizdir” 

nasihatini kulama küpe yaptığım, odasına her girdiğimde küçük bir meselede bile olsa 

aydınlanmadan çıkmadığım Doç. Dr. Mustafa Macit Karagözoğlu’na tezimdeki birçok 

açığın kapanmasını ve tezimin daha iyi bir forma bürünmesini sağladıklarından dolayı 

teşekkürlerimi arz ederim. Lisanstaki dersleriyle ben dâhil onlarca kişiye hadis ilmini 

sevdiren ve tezimi yazarken Medine konusundaki uzmanlığına başvurduğum ilk hadis 

hocam Prof. Dr. Halit Özkan’a lisans hayatımın başından beri öğrettiği her şey ve bütün 

yardımları için minnettarım. Tezimin tamamını okuyarak etrafına bıraktığı notlarla birçok 

yanlış ve eksiğimin farkına varmamı sağlayan Ali Albayrak’a da erken hadis tarihine dair 

engin bilgisini benimle paylaştığı için müteşekkirim.  

Bu tez, danışman hocam Topgül’ün yürütücülüğünü yaptığı, “2./8. Asır Hadis 

Halkalarının İnşası” başlıklı bir TÜBİTAK 1001 projesi kapsamında 2021’in Kasım 

ayında desteklenmeye başladı. Bu projede yer alan ağabeylerim ve arkadaşlarım Adem 



v 

Sari, Baki Gönüllü, Arş. Gör. Enes Tarhan, Arş. Gör. Hatice Demirci, Arş. Gör. 

Muhammet İkbal Aslan ve Arş. Gör. Ömer Faruk Maden tezimin çeşitli bölümlerini 

okuyarak kendi birikimlerini benim çalışmama kanalize ettikleri için, Tayfur Yurdanur 

2./8. yüzyıl Medine’sinin haritasını zihnimde canlandırmam konusunda yardım ettiği için, 

lisans öğrencileri Faruk Uzundere ve Rukiyye Rahmet Demireşik de bazı bilgilerin 

notlanmasında bana yardımcı oldukları için kendimi şanslı hissediyorum. Özellikle yoğun 

programına rağmen tezimin tamamını okuyup editöryal bir süzgeçten geçiren, 

yazdıklarımdaki hata ve tutarsızlıklara dikkatimi çeken arkadaşım Adem Sari’ye ve halka 

çalışmalarının ilk örneğini kaleme alan, tezimin neredeyse hepsini okuyup eleştiren ve 

yazdıkları sayesinde birçok çıkmazı aştığım kıymetli ağabeyim Ömer Faruk Maden’e ne 

kadar teşekkür etsem azdır. 

Türkiye Bilimsel ve Teknolojik Araştırma Kurumu’na (TÜBİTAK) da beni Ekim 

2019’dan Kasım 2021’e kadar 2210-A Genel Yurt İçi Yüksek Lisans Burs Programı 

kapsamında, Kasım 2021’den itibarense “2./8. Asır Hadis Halkalarının İnşası” başlıklı ve 

121K412 numaralı 1001 projesi kapsamında desteklediği için teşekkür ederim. 

Son olarak, kendimi bildim bileli bana destek olan, iyi bir akademisyen olmam 

için ellerinden gelen her şeyi yapan ve herkesin evlere hapsolduğundan dolayı 

çalışamamaktan şikâyet ettiği salgın döneminde evimizi benim için rahat ve huzurlu bir 

çalışma ortamı hâline getiren anne ve babama da şükranlarımı sunarım. 

 

Rıdvan Talha YÜCEDAĞ 

İstanbul, 2022 

  



vi 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZET .......................................................................................................................................... i 

ABSTRACT .............................................................................................................................. ii 

ÖN SÖZ .................................................................................................................................... iii 

GRAFİKLER ............................................................................................................................ x 

ŞEKİLLER .............................................................................................................................. xi 

TABLOLAR ............................................................................................................................ xi 

KISALTMALAR .................................................................................................................... xii 

 

GİRİŞ 

KONU, METOT, KAVRAMLAR VE KAYNAKLAR 

I. Konu ve Amaç ................................................................................................................ 2 

II. Metot............................................................................................................................... 4 

III. Kavramlar ....................................................................................................................... 9 

A. Yakınlık ................................................................................................................... 9 

B. Halka ..................................................................................................................... 10 

C. Talebelik Dönemi ve Hocalık Dönemi .................................................................. 12 

IV. Kaynaklar ..................................................................................................................... 13 

A. Klasik Kaynaklar ................................................................................................... 13 

B. Modern Kaynaklar ................................................................................................. 15 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

2./8. ASIRDA MEDİNE’DE İLMÎ HAYAT: 

BRANŞLAR, RÂVİLER MEKÂNLAR 

I. Branşlar: Bilginin Dalları ............................................................................................. 22 

A. Hadis ...................................................................................................................... 22 

B. Hadis-Fıkıh İlişkisi ................................................................................................ 29 

C. Hadis-Siyer/Megâzî İlişkisi ................................................................................... 35 

II. Râviler: Bilginin Taşıyıcıları ........................................................................................ 40 

A. Yaşadıkları Zaman Aralıkları ................................................................................ 40 

B. Rivayet Sayıları ..................................................................................................... 42 

C. Güvenilirlik Durumları .......................................................................................... 44 



vii 

D. Cinsiyet ve Etnik Kökenleri .................................................................................. 46 

E. İtikadi Mezhepleri ................................................................................................. 48 

F. Geçim Vasıtaları .................................................................................................... 51 

III. Mekânlar: Bilginin Bağlamı ......................................................................................... 54 

A. Mescid-i Nebevî .................................................................................................... 54 

B. Râvi Evleri ............................................................................................................. 58 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

MERKEZÎ HADİS HALKALARI 

I. Tedvin Dönemi Halkaları ............................................................................................. 62 

A. Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer Halkası .............................................................................. 62 

1. Bilgi Kaynakları ............................................................................................... 64 

2. Halka Mensupları ............................................................................................. 67 

a. Ubeydullah b. Ömer el-Ömerî ..................................................................... 72 

b. Mâlik b. Enes ............................................................................................... 77 

c. Eyyûb es-Sahtiyânî ...................................................................................... 82 

d. Abdullah b. Ömer el-Ömerî ......................................................................... 85 

B. İbn Şihâb ez-Zührî Halkası .................................................................................... 87 

1. Bilgi Kaynakları ............................................................................................... 87 

2. Halka Mensupları ............................................................................................. 94 

a. Mâlik b. Enes ............................................................................................... 97 

b. Muhammed b. İshak................................................................................... 104 

c. Muhammed b. Abdullah ez-Zührî .............................................................. 109 

d. İbn Ebî Zi’b ................................................................................................ 111 

e. İbrahim b. Sa‘d........................................................................................... 113 

f. Ubeydullah b. Ömer el-Ömerî ................................................................... 116 

II . Tasnif Dönemi Halkaları: Mâlik b. Enes Halkası ...................................................... 119 

A. Hocaları ............................................................................................................... 119 

B. Halka Mensupları ................................................................................................ 123 

1. Ma‘n b. İsa el-Kazzâz ..................................................................................... 129 

2. Mutarrif b. Abdullah el-Yesârî ....................................................................... 132 

3. Abdullah b. Mesleme el-Ka‘nebî .................................................................... 134 

4. İsmail b. Ebî Üveys ........................................................................................ 136 



viii 

5. Mus‘ab b. Abdullah ez-Zübeyrî ...................................................................... 139 

6. Ebû Mus‘ab ez-Zührî ...................................................................................... 142 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İKİNCİL BİLGİ AĞLARI VE HADİS MESELELERİ 

I. İkincil Hadis Halkaları ............................................................................................... 145 

A. Tedvin Dönemi Halkaları .................................................................................... 145 

1. Ebü’z-Zinâd Halkası ....................................................................................... 145 

a. Bilgi Kaynakları ......................................................................................... 146 

b. Halka Mensupları ....................................................................................... 148 

i. Abdurrahman b. Ebi’z-Zinâd .............................................................. 150 

ii. Mâlik b. Enes ...................................................................................... 152 

iii. Mugîre b. Abdurrahman el-Hizâmî .................................................... 156 

2. Zeyd b. Eslem Halkası .................................................................................... 158 

a. Bilgi Kaynakları ......................................................................................... 158 

b. Halka Mensupları ....................................................................................... 160 

i. Hişâm b. Sa‘d el-Kureşî ...................................................................... 162 

ii. Abdurrahman b. Zeyd b. Eslem .......................................................... 163 

iii. Mâlik b. Enes ...................................................................................... 165 

3. Yahya b. Saîd el-Ensârî Halkası ..................................................................... 169 

a. Bilgi Kaynakları ......................................................................................... 169 

b. Halka Mensupları ....................................................................................... 173 

i. Mâlik b. Enes ...................................................................................... 176 

ii. Süleyman b. Bilal ................................................................................ 178 

B. Tasnif Dönemi Halkaları: İbn Ebî Zi’b Halkası .................................................. 181 

1. Hocaları .......................................................................................................... 181 

2. Halka Mensupları ........................................................................................... 182 

a. Muhammed b. İsmail İbn Ebî Füdeyk ....................................................... 184 

b. Muhammed b. Ömer el-Vâkıdî .................................................................. 185 

II. Halka Yapısı Arz Etmeyen Bilgi Ağları ..................................................................... 189 

A. Rivayet Sayıları Fazla Olup Halkalarda Yer Almayan Râviler .......................... 189 

B. Halkaları Olduğu Söylenip Halkalarda Yer Almayan Râviler ............................ 192 

III. Medine Hadis Halkalarının Hadis Meseleleri Açısından Mukayesesi ....................... 198 



ix 

SONUÇ .................................................................................................................................. 207 

KAYNAKÇA ........................................................................................................................ 213 

EK 1: 2./8. ASIR MEDİNE HADİS HALKALARI ŞEMASI .......................................... 224 

 

 



x 

GRAFİKLER 

Grafik 1: 1000’den Fazla Rivayeti Olan Sahâbîler .................................................................. 24 

Grafik 2: Medine’nin Hoca ve Talebe Ağlarında Öne Çıkan Sahâbîler .................................. 24 

Grafik 3: 500’den Fazla Hadis Rivayet Eden Medineli 1./7. Yüzyıl Râvileri ......................... 25 

Grafik 4: Medine’nin Hoca ve Talebe Ağlarında Öne Çıkan 1./7. Yüzyıl Râvileri ................ 26 

Grafik 5: 750’den Fazla Rivayeti Olan Medineli 2./8. Yüzyıl Râvileri ................................... 27 

Grafik 6: Medine’nin Hoca ve Talebe Ağlarında Öne Çıkan 2./8. Yüzyıl Râvileri ................ 28 

Grafik 7: el-Fukahâü’s-seb‘adan Olduğu Söylenen Kişilerin Rivayet Sayıları ....................... 31 

Grafik 8: Medineli 2./8. Yüzyıl Fakihlerinin Rivayet Sayıları ................................................ 32 

Grafik 9: Siyer/Megâzî ile İlgilenen Medineli Râviler ............................................................ 35 

Grafik 10: Medineli 1./7. ve 2./8. Yüzyıl Râvilerinin Vefat Tarihlerine Göre Dağılımı ......... 40 

Grafik 11: Medineli 1./7. ve 2./8. Yüzyıl Râvilerinin Rivayet Sayıları ................................... 42 

Grafik 12: Medineli 1./7. ve 2./8. Yüzyıl Râvilerinin Vefat Tarihleri ve Rivayet Sayıları ..... 43 

Grafik 13: Medineli 1./7. ve 2./8. Yüzyıl Râvilerinin Güvenilirlik Durumları ........................ 44 

Grafik 14: Medineli 1./7. ve 2./8. Yüzyıl Râvilerinin Güvenilirlik Durumlarının Dönemlere 

Dağılımı .................................................................................................................................... 45 

Grafik 15: Medineli 1./7. ve 2./8. Yüzyıl Râvilerinin Kabileleri ............................................. 47 

Grafik 16: Medineli 1./7. ve 2./8. Yüzyıl Râvilerinin İtikadi Eğilimleri ................................. 49 

Grafik 17: Medineli 1./7. ve 2./8. Yüzyıl Râvilerinin Meslekleri ............................................ 51 

Grafik 18: Medineli 1./7. ve 2./8. Yüzyıl Râvilerinin Mesleklerinin Dönemlere Dağılımı ..... 52 

Grafik 19: Öne Çıkan Talebelerinin Nâfi‘den Rivayetlerinin Sayıları .................................... 68 

Grafik 20: Öne Çıkan Talebelerinin Ubeydullah b. Ömer’den Rivayetlerinin Sayıları ........... 77 

Grafik 21: Zührî’nin Öne Çıkan Hocalarından Rivayetlerinin Sayıları ................................... 88 

Grafik 22: Öne Çıkan Talebelerinin Zührî’den Rivayetlerinin Sayıları .................................. 96 

Grafik 23: Öne Çıkan Talebelerinin İbn İshak’tan Rivayetlerinin Sayıları ........................... 107 

Grafik 24: Öne Çıkan Talebelerinin Muhammed b. Abdullah ez-Zührî’den Rivayetlerinin 

Sayıları ................................................................................................................................... 111 

Grafik 25: Mâlik b. Enes’in Öne Çıkan Hocalarından Rivayetlerinin Sayıları (el-Muvattâ) 120 

Grafik 26: Mâlik b. Enes’in Öne Çıkan Hocalarından Rivayetlerinin Sayıları (Cevâmi‘u’l-

Kelim) ..................................................................................................................................... 120 

Grafik 27: Öne Çıkan Talebelerinin Mâlik’ten Rivayetlerinin Sayıları ................................. 126 

Grafik 28: Öne Çıkan Talebelerinin Ebü’z-Zinâd’dan Rivayetlerinin Sayıları ..................... 149 



xi 

Grafik 29: Zeyd b. Eslem’in Öne Çıkan Hocalarından Rivayetlerinin Sayıları ..................... 159 

Grafik 30: Öne Çıkan Talebelerinin Zeyd b. Eslem’den Rivayetlerinin Sayıları .................. 161 

Grafik 31: Yahya b. Saîd el-Ensârî’nin Öne Çıkan Hocalarından Rivayetlerinin Sayıları .... 170 

Grafik 32: Öne Çıkan Talebelerinin Yahya b. Saîd el-Ensârî’den Rivayetlerinin Sayıları ... 175 

Grafik 33: Öne Çıkan Talebelerinin İbn Ebî Zi’b’den Rivayetlerinin Sayıları ...................... 183 

Grafik 34: Rivayetleriyle Öne Çıkıp Halkalarda Yer Almayan Medineli 2./8. Yüzyıl Râvileri

 ................................................................................................................................................ 189 

Grafik 35: Öne Çıkan Talebelerinin Derâverdî’den Rivayetlerinin Sayıları ......................... 191 

Grafik 36: Öne Çıkan Talebelerinin Saîd el-Makburî’den Rivayetlerinin Sayıları ............... 191 

Grafik 37: Halkası Olduğu Söylenen Medineli 2./8. Yüzyıl Râvilerinin Rivayet Sayıları .... 194 

 

ŞEKİLLER 

Şekil 1: Siyer/Megâzî ile Uğraşan Medineli 2./8. Yüzyıl Râvilerinin İlişki Ağı ..................... 37 

Şekil 2: Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer’in İlişki Ağı ............................................................................ 72 

Şekil 3: İbn Şihâb ez-Zührî’nin Medineli İlişki Ağı ................................................................ 97 

Şekil 4: Mâlik b. Enes’in Medineli İlişki Ağı ........................................................................ 129 

Şekil 5: Ebü’z-Zinâd’ın İlişki Ağı .......................................................................................... 149 

Şekil 6: Zeyd b. Eslem’in İlişki Ağı ....................................................................................... 162 

Şekil 7: Yahya b. Saîd el-Ensârî’nin İlişki Ağı ...................................................................... 176 

Şekil 8: İbn Ebî Zi’b’in İlişki Ağı .......................................................................................... 184 

 

TABLOLAR 

Tablo 1: Nâfi‘in Talebelerinin Tabakaları ............................................................................... 68 

 

 

 



xii 

KISALTMALAR 

a.mlf. : aynı müellif 

b. : ibn 

bk. : bakınız 

DİA : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

hs. : hükümranlık süresi 

Hz. : Hazret-i 

İFAV : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları 

krş. : karşılaştırınız 

nşr. : neşreden 

ö. : ölüm 

s. : sayfa 

SBE : Sosyal Bilimler Enstitüsü 

TDV : Türkiye Diyanet Vakfı 

trc. : tercüme eden 

ts. : tarihsiz 

v.dğr. : ve diğerleri 

yy. : yayınevi yok 

 



 

 

 

 

GİRİŞ 

KONU, METOT, KAVRAMLAR VE KAYNAKLAR 

 



2 

 

I. Konu ve Amaç 

E. H. Gombrich, sanat tarihine dair meşhur başucu kitabı Sanatın Öyküsü’ne 

“Aslında, Sanat diye bir şey yoktur. Yalnızca sanatçılar vardır” diyerek başlar.1 Sanat 

tarihi anlatılırken sanatçılara odaklanmanın kaçınılmaz olduğunu ifade eden ve her 

sanatçının birer şahıs olarak sanat tarihinde oynadığı önemli rolü vurgulayan bu cümleler, 

genelde ilimler tarihi, özelde hadis tarihi için de geçerlidir: Râvilerin öyküsü anlatılmadan 

hadis ilminin tarihi yazılamaz. Dolayısıyla hadis tarihine dair olup zamansal açıdan 2./8. 

yüzyıl, coğrafi açıdan da Medine ile sınırlanan bu araştırma, tarih anlatısını hadis râvileri 

ve bu râviler arasındaki ilişkileri merkeze alarak yapmaktadır. Bu ilişki türlerinden biri, 

belki de en önemlisi olan halkalar, çalışmanın esas konusunu teşkil etmektedir. Tezin 

temel amacı, İslami ilimlerin teşekkül etmeye başladığı 2./8. yüzyıldaki başat ilim 

merkezlerinden biri olan Medine’de Ehl-i hadîs tarafından kurulan halkaları tespit 

etmektir. Bu halkalar belirlendiğinde mezkûr zaman dilimi ve mekânda hadis aktarımında 

ön planda olan râviler ortaya çıkacak, böylece “Medine Ehl-i hadîs’i” denildiğinde 

kimlerin kastedildiği netleşmiş olacaktır. 

Tezin zamansal sınırları 2./8. yüzyıl olarak belirlenmiş olsa da halka sahiplerinin 

hocalarından kimileri hayatlarının büyük bir kısmını 1./7. yüzyılda, öğrencilerinden 

kimileriyse 3./9. yüzyılda geçirmiş olabilirler. Bundan dolayı 1./7. yüzyılın ikinci 

yarısıyla 3./9. yüzyılın ilk yarısı da gerektiğinde kapsama dâhil edilmiştir. Ancak tezin 

odaklandığı kişilerin 2./8. yüzyıl râvileri olup hem 1./7. yüzyıl hem 3./9. yüzyıl râvilerinin 

2./8. asır râvileriyle ilişkileri bağlamında incelendiği vurgulanmalıdır. 

Bu araştırmanın üç temel sorusu bulunmaktadır: 1- 2./8. yüzyılda Medine, ilmî 

canlılık açısından dönemin diğer ilim merkezlerine kıyasla nasıl bir konumdaydı? 2- 2./8. 

yüzyılda Medine’de kaç hadis halkası vardı? Bu halkaların sahipleri ve mensupları 

kimlerdi? 3- 2./8. yüzyılda Medine’de kurulan hadis halkaları arasında dönemin çokça 

tartışılan meseleleri konusunda nasıl bir ilişki vardı? Araştırmanın bölümlerinden her biri 

bu sorulardan bir ya da daha fazlasına cevap verecek şekilde dizayn edilmiştir. 

Çalışma üç ana bölümün yanında giriş, sonuç ve ek kısımlarından oluşmaktadır. 

Birinci Bölüm’de 2./8. yüzyılda Medine’de ilmî hayat, birbirini tamamlayan üç açıdan 

 
1 Gombrich, Sanatın Öyküsü, s. 15. 



3 

incelenecektir: Branşlar, râviler ve mekânlar. “Branşlar” kısmında ilgili zaman diliminde 

Medine’de yaygın olan üç branş olan hadis, fıkıh ve siyer/megâzîye olan ilgileriyle öne 

çıkan râviler sunulacak, ayrıca son iki branşın hadisle irtibatına değinilecektir. “Râviler” 

kısmında bu çalışma için hazırlanan 973 kişilik veri tabanındaki râviler yaşadıkları zaman 

aralıkları, rivayet sayıları, güvenilirlik durumları, cinsiyet ve etnik kökenleri, mezhepleri 

ve geçim vasıtaları açısından ele alınacaktır. “Mekânlar” kısmında ise Medine’de hadis 

rivayetinin gerçekleştiği mekânlardan bahsedilecektir. 

İkinci Bölüm’de merkezî hadis halkasına sahip oldukları tespit edilen üç râvinin, 

Üçüncü Bölüm’ün ilk kısmında ise ikincil hadis halkasına sahip oldukları belirlenen dört 

râvinin bilgi kaynakları ve halkalarının mensupları detaylıca irdelenecektir. Her bir 

halkayla ilgili başlıkta halka mensuplarının şahsi yaşantılarından çok halka sahipleriyle 

ilişkilerine odaklanılacaktır. Üçüncü Bölüm’ün ikinci kısmında ise halkalara dâhil 

edilmemelerine rağmen Medine’nin rivayet birikimine katkı sunan isimler ve gruplar 

analiz edilecektir. 

Değerlendirme ve Sonuç bölümünde bu araştırma neticesinde elde edilen sonuçlar 

ve yapılan analizler bir arada arz edilecek, ayrıca Medine hadis halkaları ittifak ve ihtilaf 

ettiği hadis meseleleri üzerinden bir karşılaştırmaya tabi tutulacaktır. Ek bölümünde ise 

İkinci ve Üçüncü Bölüm’de ele alınan hadis halkalarının toplu bir şemasına yer 

verilecektir. 

Tezde süre, kaynak ve kapsam kısıtlılığından dolayı incelenmeyen bazı konular 

da olmuştur. Örneğin Birinci Bölüm’de birçok açıdan incelemeye tabi tutulan râvilerin 

rihle güzergahları da tespit edilebilir ve bunun üzerinden Medine birikiminin daha çok 

hangi bölgelere intikal ettiği görülebilir, bu da Medineli rivayetlerin ilgili bölgelerde 

yarattığı etkinin tahlilini ele alan çalışmalara alt yapı sağlayabilirdi. Fakat rihleye dair 

elde edilen veriler yetersiz ve tartışmalı olduğundan rihle hakkında detaylı tahliller 

yapılmamıştır. İncelenmeyen bir diğer konu da halkalardaki rivayet akışının 

muhtevalarıdır. Halkalar inşa edilirken her bir halka sahibi ve mensubunun hocalarından 

kaç hadis naklettiği ve talebelerine ne kadar rivayet aktardığı zikredilmesine rağmen bu 

hadislerin içerikleri analiz edilmemiştir. Bu analiz gerçekleştirilseydi halkalarda yoğun 

olarak hangi tür bilgilerin (ahkâm, siyer/megâzî, tefsir gibi) aktarıldığı tespit edilebilir, 

dolayısıyla halkaların temel gündemi belirlenebilir ve bu konuda bir kıyaslama 

yapılabilirdi. Ayrıca Medine gibi amel tartışmalarının merkezinde yer alan bir şehirde bu 

tartışmaların rivayetlere ne derecede yansıdığı saptanabilir ve râvilerin amel konusundaki 



4 

görüşlerine dair daha detaylı bilgiler edinilebilirdi. Ancak halkalarda nakledilen yüzlerce 

rivayetin incelenmesi uzun zaman alacağından ve bu tür tafsilatlı bir analizin bir yüksek 

lisans çalışmasının kapsamını aştığı düşünüldüğünden bu uygulamadan vazgeçilmiştir. 

II. Metot 

Yukarıda zikredilen araştırma soruları cevaplanırken iki temel metot 

kullanılmıştır. Bunlardan biri Medineli râviler tespit ve analiz edilirken, diğeriyse 

halkalar inşa edilirken uygulanmıştır.  

2./8. asır Medine hadis halkalarını inşa etmeyi amaçlayan bu çalışmanın temel 

kaynağı, yazar tarafından oluşturulan ve 1./7. ve 2./8. yüzyılda yaşayan Medineli râvileri 

içeren Excel dosyası formundaki veri tabanıdır. Râvilerin isimleri, künyeleri, lakapları, 

nisbeleri, akrabalık ilişkileri, doğum ve vefat tarihleri ile yerleri, cinsiyetleri, farklı 

müelliflere göre tabakaları, hürlük ya da mevlâlık durumları, mensup oldukları kabileler 

ve kollar, rihleleri, öne çıkan hoca ve öğrencileri, rivayet sayıları, meçhullük durumları, 

itikadi eğilimleri, meslekleri, hadis dışı ilgi alanları ve farklı münekkitlere göre 

güvenilirlik durumları gibi 20’den fazla kategoriye ait veriden oluşan bu veri tabanının 

nasıl oluşturulduğu açıklanmalıdır. 

Tez çalışmasının ilk aşamasında 1./7. ve 2./8. yüzyılda Medine’de yaşayan hadis 

râvilerinin bir listesinin oluşturulması hedeflenmiştir. Bunun için hadis râvilerini önce 

şehirlere, sonra tabakalara göre tasnif eden en erken iki tabakât kitabı olan İbn Sa‘d (ö. 

230/845) ile Halîfe b. Hayyât’ın (ö. 240/854-5) et-Tabakât’larından faydalanılmıştır. Bu 

kitapların Medineli râviler bölümlerindeki bütün râviler ve haklarında verilen bilgiler bir 

Word dosyasına kaydedilmiştir. Bu ilk aşamadan tezin son merhalelerine kadar râviler 

hakkındaki bütün detaylı notlamaların yapıldığı ve bir araya getirildiği bu Word dosyası, 

veri analizine ve görselleştirmesine müsait olmadığından buradaki veriler tek tek Excel 

dosyasına aktarılmıştır. Böylece tez boyunca yararlanılacak 973 kişilik Medineli râviler 

veri tabanı oluşmuştur. 

Veri tabanından tez boyunca yararlanılsa da onun en çok kaynaklık ettiği bölüm 

Birinci Bölüm’dür. 973 râvinin farklı açılardan incelendiği bu bölümde Excel 

programının filtreleme, sıralama ve görselleştirme özellikleri sıkça kullanılmıştır. Birinci 

Bölüm’ün “Branşlar” kısmında hadisin önde gelen isimleri belirlenirken izlenen yöntem 

ise şöyledir: Veri tabanında hadis rivayetiyle öne çıkan kişiler belirlenirken ilk olarak 

Excel dosyasının “Rivayet Sayısı” sütununa Cevâmi‘u’l-Kelim programının 4.5 numaralı 



5 

versiyonundan yararlanılarak not edilen rivayet sayıları çoktan aza doğru sıralanmıştır. 

Ancak okuyucuya yalnızca buradan elde edilen listenin verilmesi uygun görülmemiştir. 

Zira veri tabanında Medineli olmasına rağmen başka şehirlere göç eden ve daha çok 

oranın ilmî geleneğiyle ilişkilendirilen râviler bulunabilir, dolayısıyla yalnızca rivayet 

sayılarının esas alınması hâlinde aslında Medineli râvilerle sıkı irtibatı bulunmayan kişiler 

Medine’nin en önemli râvileri olarak sunulabilir. Bu tehlikeden kaçınmak adına rivayet 

sayılarının yanında başka bir veri türü daha devreye sokulmuştur. Excel dosyasına 

râvilerin öne çıkan hocaları ve öğrencilerinin notlandığından bahsedilmişti. Bu yapılırken 

her bir râvi için “Hoca 1”, “Hoca 2”, “Hoca 3” şeklinde beş hoca sütunu, “Öğrenci 1”, 

“Öğrenci 2” ve “Öğrenci 3” şeklinde beş öğrenci sütunu açılıp ilgili hücrelere râvinin 

Cevâmi‘u’l-Kelim programının verilerine göre öne çıkan, yani toplam rivayet sayısının 

%10’undan fazla nakilde bulunduğu hoca ve öğrencileri yazılmıştır. Daha sonra bu 

sütunlardaki isimler Voyant Tools (https://voyant-tools.org/) isimli metin analizi 

programı aracılığıyla frekans analizine tabi tutularak her bir ismin kaç kez geçtiği 

belirlenmiştir. Bu analiz neticesinde Medineli râvilerin hoca ve öğrenci ağlarında en çok 

geçen, yani Medine’nin rivayet birikimini en çok etkileyen isimler tespit edilmiştir. 

Ardından bu isimler, en çok rivayet sayısına sahip isimlerle karşılaştırılarak ve iki liste 

sentezlenerek Medine’nin en önemli hadis râvileri ortaya çıkarılmıştır. 

“Çok hadis rivayet etmek” yahut “hoca ve talebe ağlarında çok geçmek”ten kasıt 

nedir? Kaç hadis rivayet eden bir râvi için “çok hadis rivayet ediyor”, yahut kaç râvinin 

hoca ve talebeleri arasında bulunan biri için “hoca ve talebe ağlarında çok yer alıyor” 

denebilir? Bu soruları net, nesnel ve tartışmasız bir kriterle cevaplamak mümkün değildir. 

Zira rivayet sayısının azlığı ve çokluğu bölgeden bölgeye ve dönemden döneme 

değişebilir. Bundan dolayı Medineli râvilerin her bir tabakasının rivayet ile hoca ve talebe 

ağlarında geçme sayıları incelenmiş, farklı tabakaların öne çıkan râvileri belirlenirken o 

tabaka hakkında fikir verecek sayılar belirlenmiş ve bu sayılar baraj olarak konmuştur. 

Örneğin sahâbe tabakası için 1000 rivayet ile 20 atıf, sahâbî olmayan 1./7. yüzyıl râvileri 

için 500 rivayet ile 10 atıf ve 2./8. yüzyıl râvileri için 750 rivayet ile 30 atfın uygun 

kriterler olduğu düşünülmüş ve grafikler buna göre oluşturulmuştur. 

İkinci ve Üçüncü Bölüm’de ele alınan halkaların tespitinde ise Topgül ile 

Maden’in “Ehl-i Hadis Ders Halkalarının Tespitine Dair Bir Metot Teklifi” başlıklı 

makalesinde vazedilen yöntem kullanılmıştır. Basra halkalarında olumlu sonuçlar veren 

bu metot, tezin omurgasını oluşturan halkaların tespitinde kullanıldığından burada kısaca 

https://voyant-tools.org/


6 

özetlenmeli, ayrıca Medine halkalarına uygulanırken revize edilmesi gereken 

kısımlarından bahsedilmelidir. 

Topgül ile Maden’in metodu üç aşamadan oluşur: İsnâd verilerinin tespiti, ricâl 

verilerinin tespiti ve tematik verilerin tespiti.2 İsnâd verileri, râviler arasındaki ilişkileri 

en net şekilde gösteren veri türüdür. Bir râvinin, hocasından diğer talebelerden fazla 

sayıda hadis rivayet etmiş olması, büyük ihtimalle onun ilminden çokça faydalandığı ve 

yanında uzun süre bulunduğu anlamına gelir. Topgül ve Maden, isnâd verileri için üç 

temel kaynak önerirler. Bunlar Abdürrezzâk es-San‘ânî (ö. 211/827) ve İbn Ebî Şeybe’nin 

(ö. 235/849) el-Musannef’leri ile Ahmed b. Hanbel’in (ö. 241/855) el-Müsned’idir. Bu 

kaynakların önerilme sebebi hacimlerinin genişliği ile Kütüb-i Sitte’nin aksine sıhhati şart 

koşmayıp olabildiğince çok hadisi toplama özellikleridir.3 Basra ve Kûfe, yani Irak 

Bölgesi düşünüldüğünde yazarların teklifi makuldür ve sonuç da vermiştir. Ancak 

Medine’nin isnâd ağlarının tespiti için bu kaynakların kullanılması uygun değildir.4 Zira 

bu kitaplar Irak Bölgesi’ne mensup âlimler tarafından tasnif edilmiştir ve o bölgenin 

birikimini yansıtır. Bir örnek vermek gerekirse, Ahmed b. Hanbel el-Müsned’de Mâlik b. 

Enes’in (ö. 179/795) hadislerini sırasıyla en çok Abdurrahman b. Mehdî (ö. 198/814), 

İshak b. İsa et-Tabbâ‘ (ö. 214/829-30) ve Ravh b. Ubâde el-Kaysî (ö. 205/820) vasıtasıyla 

nakleder ki bu râvilerin hepsi Iraklıdır. Yani Ahmed b. Hanbel, Mâlik’in Iraklı 

talebelerinden hadis almış, Medinelileriyse tercih etmemiş yahut onlara ulaşamamıştır. 

Dolayısıyla Mâlik’in ilişki ağını el-Müsned üzerinden çıkarmak isteyen bir araştırmacı 

öne çıkan talebeleri arasında tek bir Medineli bile göremeyecektir. Onun yakın 

talebelerinin çoğunluğunun Medineli ve Mısırlılardan oluştuğu düşünüldüğünde bunun 

büyük bir hata olacağı açıktır. 

Peki, Medine isnâd ağlarının tespiti için hangi hadis eseri kullanılmalıdır? Ne 

yazık ki 2./8. yüzyıl Medine birikimini belirlemeye yarayacak bir hadis kitabı 

bulunamamıştır. Akla hemen Mâlik’in el-Muvattâ’sı gelse de bu eser 2./8. yüzyılda 

yaşayan bir râvi tarafından tasnif edildiğinden neredeyse tamamen onun ilişki ağlarını 

yansıtır. el-Muvattâ’da Mâlik’in hocalarının diğer öğrencilerini görmek mümkün 

 
2 Topgül – Maden, “Ehl-i Hadis Ders Halkaları”, s. 42. 

3 Topgül – Maden, “Ehl-i Hadis Ders Halkaları”, s. 43-4. 

4 Topgül ile Maden de bu kaynakların diğer bölgelerde Basra’daki kadar etkili sonuç vermeme ihtimalini 

dile getirmişlerdir (“Ehl-i Hadis Ders Halkaları”, s. 62). Ancak Şam ve Yemen kaynakları hakkında 

tekliflerde bulunan yazarlar Medine için herhangi bir öneride bulunmamışlardır. 



7 

olmadığı gibi akranlarına ve onların hocaları ve öğrencileriyle ilişkilerine rastlamak da 

imkânsızdır. Bundan dolayı bu esere yalnızca Mâlik’in irtibatları tespit edilirken 

başvurulmuştur. Bu araştırmada asıl ihtiyaç duyulan, 3./9. yüzyılda yaşamış bir 

Medinelinin yazdığı bir hadis kitabıdır, ancak böyle bir kitap da tespit edilememiştir. 

Dolayısıyla isnâd verilerinin kaynağı olarak Cevâmi‘u’l-Kelim programının 4.5 numaralı 

versiyonunda verilen rivayet sayıları kullanılmıştır. Bu program yüzlerce kaynağı 

taradığından belirli bir bölgenin birikimini yansıtma gibi sakıncalardan uzaktır ve 

mükerrer rivayetleri sayıma dâhil etmediğinden oldukça isabetli sonuçlar vermektedir.5 

Dijital Beşerî Bilimler’in yaygınlaştığı 21. yüzyılda bu tür bilgisayar programlarının 

İslami ilimler çalışmalarına entegre edilmesinin zaruri hâle geldiği de belirtilmelidir. 

Topgül ile Maden, ricâl verilerini ise iki kısma ayırırlar: Asli ricâl verileri ve tali 

ricâl verileri. Asli ricâl verileri, “doğrudan yakın hoca-talebe ilişkisini ve halka 

devamlılığını gösteren bilgiler”dir.6 Bunlara bir talebenin hocadan sonra halkanın başına 

geçmesi, talebenin hocasının yanında uzun yıllar kaldığını söylemesi, ricâl kaynaklarında 

râviler hakkında sıkı hoca-talebe ilişkisine delalet eden lafızlar (sahibe, lâzeme, câlese, 

ihtelefe ilâ, esbetü’n-nâs fî fülân, evsaku’n-nâs fî fülân gibi) kullanılması ve sonraki 

âlimlerin bir râvinin talebeleri arasında hiyerarşik ayrımlar yapması örnek verilebilir. Tali 

ricâl verileri ise “doğrudan olmasa da diğer bilgilerle birlikte değerlendirildiğinde buna 

[yakın hoca-talebe ilişkisine] işaret eden bilgiler”dir7 ve daha çok hoca ile talebe 

arasındaki şahsi irtibatları tespit etmeye yarar.8 Bunlara da talebenin hocasının doğum ve 

vefat tarihi, fiziki ve ahlaki yapısı ve ibadet alışkanlıkları hakkında bilgi vermesi, derste 

hocaya sorulan soruları ve onun bu sorulara tepkisini aktarması ve hocasının hizmetinde 

bulunması örnek gösterilebilir.9 

Yazarların “tematik veriler” olarak isimlendirdiği bilgiler ise hadis usulü ve 

meselelerine dairdir. Hadislerin yazılması, lafzen ve mânen rivayet, bid‘at ehline (ve 

bid‘at ehlinden) hadis rivayeti gibi belirli hadis meselelerinde aynı görüşe sahip isimlerin 

 
5 Yine de bu sayıların içinde az miktarda mükerrer rivayet bulunma ihtimali düşünülerek programın sayıları 

beşin katları olacak şekilde aşağıya yuvarlanarak verilmiştir. 

6 Topgül – Maden, “Ehl-i Hadis Ders Halkaları”, s. 50-5. 

7 Topgül – Maden, “Ehl-i Hadis Ders Halkaları”, s. 50. 

8 Topgül – Maden, “Ehl-i Hadis Ders Halkaları”, s. 55. 

9 Topgül – Maden, “Ehl-i Hadis Ders Halkaları”, s. 56. 



8 

aynı halkaya mensup olmaları makul sayılmıştır.10 Bu tür veriler diğerlerine göre daha 

subjektif olup tek başlarına bir halkanın varlığına işaret etmeseler de isnâd ve ricâl 

verileriyle birlikte yorumlandıklarında anlamlı hâle gelebilirler. Tematik verilerin 

kaynaklarıysa hem hadis usulü hem de ricâl kitaplarıdır. 

Burada Topgül ile Maden’in isnâd verilerini önceleyen tavırları da tartışılmalıdır. 

Yazarların isnâd verilerini ricâl verileri ile tematik verilerden üstün gördükleri ve halka 

inşasının esas olarak bu verilere dayanması gerektiğini düşündükleri sezilir. İsnâd 

verilerinin tematik verilere üstünlüğü tartışmasız olsa da ricâl verileri için aynı şey 

söylenemez. Özellikle bazı birincil ricâl verileri isnâd verilerinden çok daha kuvvetlidir 

ve iki râvi arasındaki ilişkiyi isnâd verilerine ihtiyaç bırakmaksızın ispat edebilir. Örneğin 

bir talebenin, hocasının halkasına uzun seneler katıldığını, onun hadislerini diğer 

herkesten daha iyi bildiğini, hocasının onu diğer talebelerden üstün tuttuğunu söylemesi, 

ikisi arasında halka düzeyinde bir irtibat bulunduğunu söylemek için isnâd verilerine 

duyulan ihtiyacı ortadan kaldırır. Bu çalışmada bu anlayış benimsenmiş ve gerekli 

görüldüğünde ricâl verileri isnâd verilerine öncelenerek birbirlerinden çok hadis rivayet 

etmeyen kişiler arasında da yakın hoca-talebe ilişkisi kurulmuştur.11 

Bu araştırmadaki halkalar inşa edilirken yukarıda tasvir edilen metot 

benimsenmiştir. Bu metodun Medineli râvilere nasıl uygulandığı daha detaylı bir şekilde 

anlatılabilir. İlk olarak Medineli râviler veri tabanı vasıtasıyla 500’den fazla rivayeti 

bulunan râviler tespit edilmiş, bu râvilerin hocalarından rivayet ettikleri ve talebelerinin 

onlardan aktardıkları hadis sayıları da incelenerek halkası bulunma ihtimali olanlar 

belirlenmiştir. Râvilerin toplam hadis sayılarının yanında talebelerinin onlardan kaç hadis 

rivayet ettikleri de önemlidir. Zira bazı râviler toplamda birkaç yüz hadise sahipken ilk 

sıradaki talebeleri bile onlardan 40-50 rivayet nakledebilmektedir ki bu, halka inşasını 

engellemektedir. Halka sahibi olması muhtemel isimler, içinde en temel ricâl 

kaynaklarının bulunduğu yaklaşık 70 kitapta el-Mektebetü’ş-Şâmile vasıtasıyla taranmış, 

bu tarama yapılırken özellikle Zührî (ö. 124/742) ve Mâlik gibi çok meşhur râvilerin 

isimlerinin yanına “meclis”, “câlese”, “lâzeme”, “sâhib” gibi kavramlar ve türevleri de 

eklenmiştir. İlgili rivayetler bütün râvilerin toplu olarak bulunduğu Word dosyasına 

kaynaklara göre tasnif edilerek notlanmış, ardından Roam Research 

 
10 Topgül – Maden, “Ehl-i Hadis Ders Halkaları”, s. 57. 

11 İbn Ebî Zi’b ile Vâkıdî arasındaki ilişki buna örnek verilebilir. 



9 

(https://roamresearch.com/) isimli not alma uygulamasında her bir râvi için açılan not 

defterinde konularına göre tasnif edilmiş, böylece aynı konuya ve aynı talebeye dair 

rivayetlerin bir arada görülmesi ve analizi kolaylaştırılmıştır. Ricâl kaynaklarının 

taranması sonucu halkalar büyük oranda oluşsa da metodun tamamlanması adına ilgili 

isimler temel hadis usulü kaynaklarından oluşan yaklaşık 15 kitaplık bir listede tekrar 

taranmış, böylece ricâl kaynaklarında zikredilmeyen hadis meselelerine dair irtibatlar da 

görülmüştür. Bütün bu notlamalar sonucunda Medine’de yedi hadis halkası tespit 

edilmiştir. 

III. Kavramlar 

Hadis halkalarının inşası için vazedilen yeni bir metodun uygulandığı bu 

araştırmada, metot bağlamında ilk defa kullanılan yahut eski olmasına rağmen farklı 

anlamlar yüklenen birçok kavram bulunmaktadır. Bu kavramlardan en çok kullanılanlara 

kısaca değinilecektir. 

A. Yakınlık 

Çalışmanın ana konusu hadis râvileri arasındaki ilişkiler olduğundan “yakınlık” 

kavramı da bu bağlamda kullanılmıştır. Araştırma boyunca râviler arasındaki yakınlık, 

birbirlerinden rivayet ettikleri hadis sayılarıyla orantılı olarak ele alınmış, bir talebe 

hocasından çok rivayet aktardığında ikisinin “yakın” olduğu söylenmiştir. Bir talebenin 

hocasından kaç hadis rivayet ettiğinde onunla “yakın” olacağına dair bütün râvilerde 

uygulanacak standart bir sayı belirlemek mümkün olmadığından bu konuda her bir 

râvinin toplam rivayet sayısının %10’u baraj kabul edilmiştir. Yani bir râvinin yakın 

hocaları olarak toplam hadis sayısının %10’undan fazlasını naklettiği kişiler, yakın 

talebeleri olaraksa ondan toplam hadis sayısının %10’undan fazlasını aktaran kişiler göz 

önünde bulundurulmuştur. Bunun sebebi daha nesnel ve tartışmasız bir kriterin 

yokluğunun yanında %10 barajının birçok râvinin yakın hoca ve talebelerinin tespitinde 

başarılı sonuçlar verdiğinin gözlemlenmesidir. 

Yakınlığın farklı dereceleri bulunur. Bunların en düşüğü, aralarında kuvvetli bir 

rivayet akışı bulunan iki râviden ikisinin de birbirlerinin en yakın hoca veya öğrencisi 

olmamasıdır. Bunun bir üst derecesi “tek taraflı yakınlık”tır. Bir hoca, en yakın 

öğrencisinin hocaları arasında ilk sırada değilse yahut bir talebe, en yakın hocasının 

talebeleri arasında ilk sırada değilse bu tür yakınlık “tek taraflı yakınlık” olarak 

adlandırılır. Aynı şey, bir talebe bir hocanın en yakın talebesi olduğunda ancak o hoca 

https://roamresearch.com/


10 

onun en yakın hocası olmadığında da gerçekleşir. Tek taraflı yakınlığın bir üst 

derecesindeki yakınlık türü olan “çift taraflı yakınlık” ise bir hocanın, kendisinden en çok 

hadis rivayet eden talebesinin en çok hadis naklettiği kişi olmasıdır. Başka bir deyişle 

rivayet sayılarına göre yapılan bir sıralamada bir râvi, ilk sıradaki hocasının aynı zamanda 

ilk sıradaki talebesiyse ikisi arasında çift taraflı bir yakınlık bulunduğu söylenir. Buna 

Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer ile Ubeydullah b. Ömer el-Ömerî arasındaki ilişki örnek verilebilir. 

Ubeydullah b. Ömer, Nâfi‘den en çok hadis aktaran kişidir. Nâfi‘ de Ubeydullah’ın 

rivayet naklettiği kişiler arasında birinci sıradadır. Böylece aralarında çift taraflı yakınlık 

oluşmuştur. 

Tek taraflı ve çift taraflı yakınlık kavramları isnâd verilerinin incelenmesiyle 

ortaya çıkan kavramlardır. Tek başlarına bir halkanın varlığına işaret etmeseler de iki râvi 

arasındaki rivayet ilişkisini daha rahat bir şekilde anlamlandırma ve isimlendirme 

amacıyla kullanılabilirler. Aralarında çift taraflı yakınlık bulunan râvilerin –bu rivayet 

akışının bir halkada gerçekleştiğine dair ek deliller varsa– aynı halkada bulundukları daha 

kesin olarak söylenebilir. 

Yakınlık dendiğinde akla akrabalık ilişkileri de gelebilir. Bu çalışmada “yakınlık” 

dendiğinde bu ilişkiler kastedilmemekle birlikte iki râvi arasında böyle bir irtibat söz 

konusu olduğunda bunun yakınlığı nasıl etkilediğine de değinilmiştir. 

Yakınlığın en üst derecesi ise “halka seviyesinde yakınlık”tır. Hocasından çok 

hadis aktaran talebe ona yakındır, ancak bu yakınlığın halka seviyesine çıkması için Metot 

kısmında anlatılan ek verilerin de bulunması gerekir. Bu tür yakınlığın sınırları, “halka” 

kavramına dair başlıkta daha net bir şekilde çizilecektir. 

B. Halka 

Erken İslam tarihinde hadis rivayeti ve daha sonraki asırlarda kitap ve ders takriri 

için hocanın etrafında dizilen öğrencilerin oluşturduğu şekilden ismini alıp yüzyıllardır 

kullanılagelen ve bazen modern eğitim kurumlarındaki sınıflarda yapılan dersler için bile 

tercih edilen “halka” kavramı, bu tezde normalden daha dar bir anlamda kullanılmıştır. 

Bir yakınlık türü, hatta bu türlerin en üst derecesi olarak telakki edilen “halka”nın içerdiği 

en önemli mana “devamlılık” veya “süreklilik”tir. Bir hoca mescitte yahut evinde bir ders 

halkası kurabilir ve bu halkaya yüzlerce kişi katılabilir. Bu tezde hedeflenen şey, 

Medine’nin önde gelen râvilerinin kurdukları bu halkalara katılan her bir şahsın ismini 

tespit etmek değil, onların rivayet birikimlerini ve belirli konulardaki tavırlarını 



11 

benimseyen, koruyan, devam ettiren ve aktaran talebelerini belirlemektir. Bu, halka 

sahiplerinin en “güvenilir” talebelerini tespit etmek anlamına da gelmez. Bu çalışma bir 

“sıhhat” çalışması değil; bir “tarih”, “inşa” veya “geçmişi yeniden yaratma”12 

çalışmasıdır. Dolayısıyla halka sahiplerinin en “sağlam” veya “güvenilir” değil; en 

“yakın”, yani onlarla uzun süre birlikte bulunmuş ve yakın ilişki kurmuş talebeleri 

belirlenmeye çalışılmış, halka mensubu olarak belirlenen kişiler hakkında güvenilirlik ve 

hadisleri hakkında sıhhat iddiasında bulunulmamıştır. Bundan dolayı, bu tezde inşa edilen 

halkalara bakıldığında halka sahiplerinin çok bilinen talebelerinin mevcut olmadığı 

görülebilir. Örneğin geneli Şâfiî âlimlerce yazılan hadis usulü kitaplarında Mâlik’in en 

önemli talebesinin (ecellü ashâbi Mâlik) Şâfiî (ö. 204/820) olduğu söylenir.13 Ancak 

Şâfiî, Mâlik’e talebelik yapmış olsa da ondan ayrıldıktan sonraki ömrünü onun fıkıh 

düşüncesine reddiye yazmakla ve talebeleriyle münazara yapmakla geçirmiştir. Böyle 

birinin Mâlik’in “halka”sına mensup olduğu söylenemez, zira ikisi arasında el-Muvattâ 

rivayetinden başka bir “devamlılık” yoktur. Aynı şey Kûfeli meşhur fakih Muhammed b. 

el-Hasan eş-Şeybânî (ö. 189/805) için de geçerlidir. 

Halkaların bu çalışmadaki başlıklara da yansıyan iki farklı türü bulunur: Merkezî 

halkalar ve ikincil halkalar. Bu iki halka türü arasındaki ayrım netleştirilmelidir. Merkezî 

halkaların özellikleri şöyle sıralanabilir: 

1. Merkezî halkalar, bir şehirdeki esas rivayet akışının gerçekleştiği halkalardır. 

Yani merkezî halka sahipleri bir şehrin en çok hadise sahip olan ve o şehirdeki 

hoca ve talebe ağlarında en çok yer alan râvilerinden oluşur. Bunun yanında 

halka mensuplarının da şehir ortalamasından fazla rivayete sahip olduğu 

söylenebilir. 

2. Merkezî halkalar, hakkında bolca veri bulunan halkalardır. Metot kısmında 

belirtilen üç veri türü (isnâd ve ricâl verileri ile tematik veriler) de bu halkalar 

söz konusu olduğunda kolayca elde edilebilir. Dolayısıyla merkezî halkaların 

sahipleriyle mensupları arasındaki ilişkiler ve devamlılıklar net bir şekilde 

takip edilebilir. 

 
12 Tarih yazıcılığının amaçlarından birinin “geçmişin yeniden yaratılması” olduğuna dair bk. Tosh, Tarihin 

Peşinde, s. 143-50. 

13 Nevevî, İrşâd, s. 59. 



12 

3. Merkezî halkaların sahipleri, yalnızca şehir içindeki değil, şehir dışındaki 

râviler tarafından da rağbet gören râvilerdir. Yalnızca onların hadislerini elde 

etmek için rihle yapılabilir. 

Merkezî halkaların seviyesine erişemeyen ikincil halkalar ise şu niteliklere 

sahiptir: 

1. İkincil halkaların sahip ve mensuplarının rivayet sayıları merkezî 

halkalarınkine nispeten fazla değildir. Yani şehrin esas rivayet akışı bu 

halkalar vasıtasıyla gerçekleşmez. Bu tür halkaların sahipleri şehirdeki diğer 

râviler tarafından merkezî halkaların sahipleri kadar rağbet görmemiştir. 

2. İkincil halkalar hakkında kaynaklarda çok veri yer almaz. Genellikle yalnızca 

isnâd verileri aracılığıyla inşa edilmek durumunda kalan bu halkaların 

sahipleriyle mensupları arasındaki ilişkiyi destekleyecek kuvvetli ricâl 

verileri ve tematik veriler bulunmaz. Dolayısıyla halka içindeki devamlılığın 

izini net olarak sürmek mümkün değildir. 

3. İkincil halkaların sahipleri, şehirdeki merkezî halkaların sahiplerine talebelik 

yapmış olsalar da onların birikimlerini aktarmada ikincil bir seviyede 

kalmışlardır. Dolayısıyla şehirdeki bilgi ağlarına tam olarak 

eklemlenememişlerdir. 

4. İkincil halkaların sahipleri şehir içindeki râviler arasında çok rağbet 

görmedikleri gibi şehir dışında da o kadar meşhur değillerdir. Onların 

hadislerinin elde edilmesi için rihle yapıldığı söylenemez. 

Sonuç olarak merkezî halkaların bir şehirdeki bilgi akışının ana damarlarını 

oluşturduğu, ikincil halkaların ise kılcal damarları teşkil ettiği ifade edilebilir. 

C. Talebelik Dönemi ve Hocalık Dönemi 

Râvilerin entelektüel ilişkilerinin ele alındığı bu çalışmada onların ilmî 

serüvenlerinin aşamalarına dair bazı kavramlar da kullanılmıştır. Bunlardan “talebelik 

dönemi” ve “hocalık dönemi” kavramları yanlış anlaşılabileceği için izah edilmelidir. Bir 

râvinin “talebelik dönemi”nden bahsedildiğinde onun yalnızca hadis tahsiliyle meşgul 

olduğu, henüz hadis rivayet etmeye başlamadığı dönem kastedilir. “Hocalık dönemi” 

denildiğindeyse hadis rivayet etmeye başladığı çağ anlaşılmalıdır. Bunlar birbirlerini 

dışlayan kavramlar değildir. Bir râvi hocalık dönemine girse, yani hadis rivayet etmeye 

başlasa bile hâlâ bir “talebe” olabilir, yani hadis öğrenmeye devam edebilir. Kısacası 



13 

“hocalık dönemi”nde olduğu söylenen bir râvinin hadis tahsilini tamamen terk edip 

yalnızca rivayet aktarmakla uğraştığı zannedilmemelidir. 

IV. Kaynaklar 

2./8. yüzyılda Medine’de kurulan hadis halkalarını inşa etmeyi hedefleyen bu 

çalışmada kullanılan kaynakların tanıtılacağı ve konuyla ilgili literatürün 

değerlendirileceği bu kısım “Klasik Kaynaklar” ve “Modern Kaynaklar” olmak üzere iki 

başlığa ayrılabilir. 

A. Klasik Kaynaklar 

Metot kısmında, halka inşa sürecinde 70 civarında ricâl kaynağına ve 15 civarında 

hadis usulü kaynağına başvurulduğuna değinilmişti. Çalışma boyunca faydalanılan klasik 

kaynakların tamamını burada zikretmek mümkün olmadığından en çok kullanılan ve teze 

en büyük katkıda bulunan kitaplar, alt türlerine göre sınıflandırılarak sunulabilir. 

İlk olarak tabakât ve tarih kitaplarından bahsedilebilir. Birinci Bölüm’ün ana 

kaynağını teşkil eden Medineli râviler veri tabanı oluşturulurken kullanılan İbn Sa‘d ve 

Halîfe b. Hayyât’ın et-Tabakât’ları aynı zamanda bu türün günümüze ulaşan en erken 

örnekleridir. Bu kitapların önce şehirlere, ardından tabakalara göre düzenlenmiş 

olmasının, belirli bir bölgeyi ve zaman dilimini inceleyen bu araştırma için çok faydalı 

olduğu açıktır. Mezkûr eserlerin Medineli râvilere ayrılan bölümlerinin etraflıca 

notlanması, râvi veri tabanını oluşturmaya imkân sağlamıştır. Fesevî’nin (ö. 277/890) el-

Ma‘rife ve’t-târîh’i, İbn Ebî Hayseme’nin (ö. 279/892-93) et-Târîhu’l-kebîr’i ve Ebû 

Zür‘a ed-Dımaşkî’nin (ö. 281/894) et-Târîh’i hadis meclisleri ile hadis râvilerinin 

ilişkileri hakkında bolca rivayet içerdiğinden halkaların inşasında sık sık kullanılmıştır. 

Vekî‘in (ö. 306/918) Ahbâru’l-kudât’ına kadılık yapan râvileri ve bu görevi hangi 

dönemde ifa ettiklerini tespit etmek için başvurulmuştur. Kadı İyâz’ın (ö. 544/1149) 

Mâlikî tabakâtı Tertîbü’l-medârik, Mâlik’in hayatı, halkası ve talebelerine dair zengin bir 

kaynak olup Mâlik’in halkasının inşa edildiği kısımda çokça kullanılmıştır.14 Mizzî’nin 

(ö. 742/1341) Tehzîbü’l-Kemâl’i, Zehebî’nin (ö. 748/1348) Siyeru a‘lâmi’n-nübelâ’sı ve 

İbn Hacer’in (ö. 852/1449) Tehzîbü’t-Tehzîb’i erken kaynaklardaki bilgileri güzelce 

 
14 Tertîbü’l-medârik kullanılırken Kadı İyâz’ın Mâlikî mezhebine mensubiyeti ve bunun getirdiği “Mâlik’i 

ve Mâlikîleri güzel gösterme” temayülü hatırda tutulmuştur. 



14 

derlediğinden gözden kaçan rivayetlerin tespiti ve bütün rivayetlerin bir arada görülmesi 

için bunlara müracaat edilmiştir. 

Çokça kullanılan şehir tarihleri arasında Hatîb el-Bağdâdî’nin (ö. 463/1071) 

Târîhu Medîneti’s-selâm’ı, İbn Asâkir’in (ö. 571/1176) Târîhu medîneti Dımaşk’ı, 

Takiyyüddin el-Fâsî’nin (ö. 832/1429) Mekke hakkındaki eseri el-Ikdü’s-semîn ile 

Sehâvî’nin (ö. 902/1497) Medine tarihi et-Tuhfetü’l-latîfe bulunur. Sehâvî’nin eseri, râvi 

merkezli tertibe sahip tek Medine tarihi olması açısından çok kıymetliyse de alfabetik 

düzeni ve mim harfinden sonrasının yazılmamış olması, 1./7. ve 2./8. yüzyıl râvilerinin 

tespitinde kullanılamamasına sebep olmuştur. İbn Şebbe’nin (ö. 262/876) Târîhu’l-

Medîneti’l-Münevvere ve Semhûdî’nin (ö. 911/1506) Vefâü’l-vefâ isimli Medine tarihleri 

ise konulara göre tasnif edildiğinden ve râviler arasındaki ilişkilere dair rivayetler yerine 

Medine’deki yapılara dair bilgilere odaklandığından daha çok tabakât ve tarih 

kitaplarındaki rivayetlerde geçen mekânların netleştirilmesi için kullanılmıştır. 

Râvilerin ilişki ağlarının tespitinde ve halkaların inşasında en çok cerh-ta‘dîl, ilel 

ve suâlât kaynaklarının kullanıldığı söylenebilir. Bunların önde gelenleri arasında Yahya 

b. Maîn’in (ö. 233/848) öğrencileri İbn Muhriz (ö. 236/850-1 [?]), Abbas b. Muhammed 

ed-Dûrî (ö. 271/884) ve Osman b. Saîd ed-Dârimî’nin (ö. 280/894) ondan rivayet ettikleri 

et-Târîh’leri, İbnü’l-Cüneyd’in (ö. 261-270/874-884 arası) ve İbn Tahmân’ın (ö. 

284/897) ona sordukları sorulardan oluşan Suâlât’ları; Ali b. el-Medînî’nin (ö. 234/849) 

el-İlel’i ile İbn Ebî Şeybe’nin (ö. 297/910) Suâlât’ı; Ahmed b. Hanbel’in, oğlu Abdullah 

(ö. 290/903) tarafından rivayet edilen el-İlel’i ile oğlu Sâlih (ö. 266/880) ve talebeleri 

Ebü’l-Hasan el-Meymûnî (ö. 274/887), Ahmed b. Muhammed el-Merrûzî (ö. 275/888) 

ve Ebû Davud es-Sicistânî’nin (ö. 275/889) Suâlât’ları sayılabilir. Özellikle İbn Maîn ve 

İbn Hanbel’in eserleri, hoca-talebe ilişkilerine dair en zengin kaynaklardır. Bunların 

yanında Buhârî’nin (ö. 256/870) et-Târîhu’l-kebîr’i, İbn Ebî Hâtim’in (ö. 327/938) el-

Cerh ve’t-ta‘dîl’i ve İbn Receb el-Hanbelî’nin (ö. 795/1393) Şerhu İleli’t-Tirmizî’si de bu 

konudaki önemli kitaplar arasında zikredilmelidir. 

Yukarıda zikredilen ricâl kaynaklarının da neredeyse tamamının Irak Bölgesi’ne 

mensup râviler tarafından telif edilmiş olması, rivayet kaynakları hususunda karşılaşılan 

problemi akla getirebilir. Ancak aynı sorun burada mevcut değildir. Iraklı âlimler, ricâl 

kaynaklarında Medineli râvilere dair de bolca bilgi kaydetmiş ve onları da 

değerlendirmeye tabi tutmuşlardır. Örneğin Ahmed b. Hanbel’in el-Müsned’i 

Medinelilerin rivayet ağlarını çıkarmak için elverişli bir kitap olmasa da onun ricâl 



15 

eserleri Medineli râvilere dair en zengin kaynaklardan bazılarıdır. Bundan dolayı 

Iraklıların eserleri Medine halkalarının inşasında sıkça kullanılmıştır. 

Halka inşasında kullanılan tematik verilerin, başka bir ifadeyle hadis usulü ve 

meselelerine dair bilgilerin tespitinde ise ricâl kaynaklarının yanında hadis usulü 

kaynakları da kullanılmıştır. Taranan hadis usulü kaynaklarından bazıları 

Râmehürmüzî’nin (ö. 360/971) el-Muhaddisü’l-fâsıl’ı, Hâkim en-Neysâbûrî’nin (ö. 

405/1014) Ma‘rifetü ulûmi’l-hadîs’i, Hatîb el-Bağdâdî’nin el-Kifâye, el-Câmi‘ li-

ahlâki’r-râvî ve Takyîdü’l-ilm adlı eserleri, Sem‘ânî’nin (ö. 562/1166) Edebü’l-imlâ ve’l-

istimlâ’sı, İbnü’s-Salâh’ın (ö. 643/1245) Ulûmü’l-hadîs’i, İbn Hacer’in Nüzhetü’n-

nazar’ı, Sehâvî’nin Fethu’l-muğîs’i ve Süyûtî’nin (ö. 911/1505) Tedrîbü’r-râvî’si 

şeklinde sıralanabilir. 

B. Modern Kaynaklar 

Bu tezin kaynakları arasında bulunan yahut onunla benzer konulara sahip olup 

farklarının ortaya konması gereken modern kaynaklar da konularına göre ele alınmalıdır. 

Hadis halkalarını ve râviler arasındaki ilişki ağlarını ele alan ve bu tezin selefi 

sayılabilecek dört çalışma vardır. Bunlardan ilki Ömer Faruk Maden’in 2018 tarihli ve 

Hicrî II. Asır Ehl-i Hadîs Halkaları (Basra Örneği) başlıklı yüksek lisans tezidir. Belirli 

bir şehrin makul bir şekilde sınırlanmış bir zaman dilimindeki hadis halkalarının sistemli 

olarak ve tez boyutunda ele alındığı ilk araştırma olma özelliği taşıyan bu eser, 

kendisinden sonra yapılacak benzer çalışmalar üzerinde iç düzen ve konuların ele alınışı 

açısından belirgin bir etkiye sahiptir. Maden, bu çalışmada kullanılan metodu büyük 

oranda benzer şekilde uyguladığı tezinde 2./8. yüzyılın ilk yarısında Basra’da Hasan el-

Basrî (ö. 110/728), Muhammed b. Sîrîn (ö. 110/729), Sâbit el-Bünânî (ö. 127/744) ve 

Yahya b. Ebî Kesîr’e (ö. 129/747) ait dört hadis halkası bulunduğunu tespit etmiştir.  

Türkiye’deki hadis halkaları çalışmalarının dönüm noktasını ise Muhammed Enes 

Topgül ile Maden’in birlikte kaleme aldıkları ve hadis halkalarının nasıl tespit edileceğine 

dair yeni bir metodoloji ortaya koydukları, 2021 yılında yayımlanan “Ehl-i Hadis Ders 

Halkalarının Tespitine Dair Bir Metot Teklifi: II. (VIII.) Asrın İlk Yarısı Basra Örneği” 

başlıklı makale oluşturur. Bu makale, Maden’in tezinde kullanılan yöntemi 

sistemleştirerek ilgili dönemin diğer ilim merkezlerine uygulanmasının yolunu açmıştır. 

Makalede vazedilen metot, bu çalışmanın “Metot” kısmında detaylıca tasvir edilmiştir. 



16 

Bahsedilen makalenin yayımlanmasının ardından 2./8. yüzyıl hadis halkalarına 

dair çalışmalar ivme kazanmıştır. 2021 yılında Adem Sari Şam Bölgesi’nin, Hatice 

Demirci ise Yemen Bölgesi’nin hadis halkalarını Hicrî II. Asır Şam Bölgesinde Ehl-i 

Hadîs Halkaları ve Hicrî İkinci Asırda Yemen’de Hadis isimli yüksek lisans tezlerinde 

çalışmışlardır. İki tez de Topgül ile Maden’in ortaya koyduğu metodu uygulamıştır. Bu 

tezlerin iç düzeni ve konuları ele alış tarzları da Maden’in 2018 tarihli yüksek lisans 

tezinden izler taşır. Sari, 2./8. yüzyılda Şam’da Mekhûl (ö. 112/730) ve Zührî’ye, Demirci 

ise Yemen’de Tâvûs b. Keysân (ö. 106/725) ve Ma‘mer b. Râşid’e (ö. 153/770) ait ikişer 

halka tespit etmişlerdir. Maden, Sari ve Demirci’nin çalışmaları bu araştırmanın ilham 

aldığı en önemli kaynaklar olup Medine hakkındaki bulgular diğer üç şehrinkiyle sık sık 

mukayese edilmiştir. 

Erken hadis tarihinin Medine’deki seyrine dair müstakil çalışmaların sayısı 

şaşırtıcı derecede azdır. Bu konudaki tek kitap Muhammed es-Sânî Ömer Musa’nın el-

Medresetü’l-hadîsiyye fî Mekke ve’l-Medîne isimli, aslı doktora tezi olan çalışmasıdır. 

Yazar, iki ciltlik kitabının giriş kısmında çalışmasının temel amacının Mekke ve Medineli 

âlimlerin hadis ilimleriyle ilgili görüşlerini incelemek olduğunu söyler.15 Bu amaca 

binaen müellifin yaptığı iki temel iş vardır: 1- Hicri ilk iki asırda Mekke ve Medine’de 

hadis rivayetiyle öne çıkan kişileri ve 2- Bu kişilerin hadis ilimlerine dair görüşlerini 

tespit etmek. Rivayet sayıları bakımından önde gelen Hicazlı râvileri Mizzî’nin Tuhfetü’l-

eşrâf’ı ve İbn Hacer’in İthâfü’l-mehere’sinden hareketle tespit eden Musa, onların en 

yakın talebelerini de mensup olduğu şehirlere göre tasnif ederek verir. Ardından bu 

râvilerin hadislerinin Kütüb-i Sitte’ye hangi isnâdlarla ulaştığını tespit eden yazarın 

yaptığı son şey hadis meselelerine dair görüşlerini incelemek olur. Musa’nın kitabını bu 

çalışmadan ayıran, bu araştırmanın kapsamının zaman dilimi ve mekân açısından daha 

dar olmasının yanında öne çıkan râvileri tespit ederken kullandığı yöntemin farklılığında 

ve bu râviler arasındaki ilişkilere yaptığı vurgudadır. Musa, öne çıkan Medineli râvileri 

belirlerken yalnızca rivayet sayılarını esas alır ve müstakil başlıklarda incelediği kimseler 

arasındaki ilişkileri detaylı olarak irdelemez. Örneğin Zührî ile Mâlik birbirinden 

bağımsız kişiler gibi gözükür. Ancak bu çalışmada da gösterildiği gibi Mâlik, Zührî’nin 

en yakın öğrencilerinden biridir. Hicazlı âlimlerin hadis meselelerine dair görüşlerinin ele 

alındığı bölümlerde de hadis meseleleri başlıklara taşınır ve âlimlerin o konulardaki 

 
15 Musa, el-Medresetü’l-hadîsiyye, I, 10. 



17 

görüşleri kronolojik olarak sıralanır. Hâlbuki bu görüşler, âlimler arasındaki ilişkiler 

hesaba katılarak okunsaydı şehirler içindeki devamlılıkların yanında Mekke ile Medine 

arasındaki benzerlik ve farklılıklar da belirlenebilirdi. Yazar, âlimleri birbirlerinin hoca, 

talebe, akran ya da muhalifleri olarak değil de bağımsız ve irtibatsız şahıslar olarak ele 

aldığından tarih anlatısı suni ve donuk bir hâl almıştır. Daha önce bahsedildiği gibi bu 

tezde bu hataya düşülmemiş, Musa’nın da değişen ölçülerde başvurduğu ancak işlevsel 

hâle getiremediği isnâd, ricâl ve hadis usulü verileri, belirli bir yöntem çerçevesinde 

âlimler arası ilişkilerin tespiti için kullanılmıştır. 

Mevcut çalışmada halka sahibi olarak belirlenen râviler hakkında yapılan tezlerde 

de bu şahısların ilişkiler ağı tespit edilmemiş, çoğu zaman her biri yaşadıkları zaman ve 

mekân ile hoca ve talebelerinden bağımsız olarak ele alınmıştır. Aydemir’in Rivâyetlerin 

Olasılığı Teorisi Işığında Nâfi‘ Mevlâ İbn Ömer isimli eseri bunun bir istisnasını teşkil 

eder. O, kendi vazettiği teoriyi tatbik ederek Nâfi‘in “aktif” ve “pasif”, yani yakın ve uzak 

hoca ve talebelerini tespit ederek ilişkiler ağını ortaya koyar. Ancak o da bunun ötesine 

geçerek bu hoca ve talebeleriyle ilişkilerini detaylı bir şekilde ele almamış ve bu verileri 

bir halka bağlamında okumamıştır. Tüzün, İbn Şihâb ez-Zührî: Hayatı, Hadis İlmine 

Katkıları ve Rivayetleri isimli kitabında Zührî’nin Ahmed b. Hanbel’in el-Müsned’indeki 

isnâdlarında yer alan hoca ve talebelerini incelemiş, her bir talebenin bu kitapta ondan 

kaç hadis naklettiğini tespit etmiş ve talebelerinin hayatları hakkında kısa bilgiler vermiş, 

ancak adı geçen talebelerin Zührî ile irtibatlarına eğilmemiştir. 

Mâlik b. Enes’in, hakkındaki geniş klasik literatüre rağmen, derli toplu akademik 

bir biyografisine denk gelinmemiştir. Akademik çalışmalarda daha çok el-Muvattâ ve 

Medinelilerin uygulamalarına dair görüşleriyle gündeme gelen Mâlik’in Abdülganî ed-

Dakr tarafından yazılan el-İmâm Mâlik b. Enes: İmâmü Dâri’l-hicra isimli biyografisi, 

kendi türündeki birçok eser gibi Mâlik’in tabakât kitaplarında zikredilen hoca ve 

talebelerini liste hâlinde vermekle yetinir. Ali Duman’ın İmam Mâlik isimli eseri de aynı 

probleme sahiptir. Duman, Mâlik’in kimi hoca ve talebelerini başlıkları hâlinde ele alır, 

ancak bu hoca ve talebeleri neye göre belirlediğini söylemediği gibi Mâlik’in onlarla 

ilişkilerine de detaylı bir şekilde yer vermez. Çavuşoğlu’nun Irak Mâlikî Ekolü başlıklı 

doktora tezi, Mâlik’in farklı şehirlere mensup talebelerini başarılı bir şekilde ele alır; 

ancak amacı onun rivayet birikimini değil, fıkhi birikimini aktaran öğrencilerini tespit 

etmek olduğundan bu araştırmadan farklı bir odağa sahiptir. Özkan ise Hicrî İlk İki Asırda 

Farklı Şehirlerde Amel Telakkisi Oluşumunda Sünnet ve Hadisin Yeri isimli doktora 



18 

tezinde Medinelilerin amelini incelerken Mâlik’in mensup olduğu ilmî silsile, hoca ve 

öğrenci ağları ile halkasını ricâl kaynaklarındaki bilgiler kapsamında ele almış, ancak 

halkasını bu çalışmadaki gibi farklı veri türlerini kullanarak inşa etmemiştir. Özkan’ın 

tezi, Mâlik çevresini ilgili dönemde Medine’de ilimle uğraşan tek grup olarak değil, farklı 

ilmî çevrelerden yalnızca biri olarak yansıtması açısından önemlidir. Onun 

detaylandırmadan bahsettiği bu farklı çevrelerin bu çalışmada somut hâle geldiği 

söylenebilir. 

Medine, hicri ilk iki yüzyıldaki önemli ilim merkezlerinden olması hasebiyle 

hadis tarihine dair genel nitelikli eserlerde sıkça anılır. Örneğin Koçyiğit’in Hadis Tarihi 

isimli eserinde Medine, “âlim sahâbîlerin gayretleriyle kurulan ilim merkezlerinin 

başında” zikredilir.16 Yücel’in Hadis Tarihi’nde Ehl-i hadîs ile Ehl-i re’y arasındaki 

çatışma bağlamında ele alınır ve Ehl-i hadîs’in “Medine ekolü” olarak da 

isimlendirildiğinden bahsedilir.17 Kuzudişli, sahâbîlerin dağıldığı ilim merkezlerinin 

başında Medine’yi anar ve diğer şehirlerden daha çok sahâbîyi barındırdığından 

ayrıcalıklı bir konumda bulunduğunu18 ve Yücel’e benzer şekilde Hicaz ehlinin Ehl-i 

hadîs ile özdeşleştirildiğini19 söyler. Ancak bu yazarlardan hiçbiri “Medine ekolü” veya 

“Medine Ehl-i hadîs’i” ile kimleri kastettiklerini net bir şekilde açıklamaz. Bu araştırma, 

mezkûr çalışmalardaki bu muğlaklığın giderilmesini de sağlayabilir. 

 

 

 
16 Koçyiğit, Hadis Tarihi, s. 106. 

17 Yücel, Hadis Tarihi, s. 51. 

18 Kuzudişli, Hadis Tarihi, s. 64. 

19 Kuzudişli, Hadis Tarihi, s. 121. 



19 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 2./8. ASIRDA MEDİNE’DE İLMÎ HAYAT:  

BRANŞLAR, RÂVİLER, MEKÂNLAR 

 



20 

 

Medine, 2./8. yüzyıldaki en canlı ilim merkezlerinden biridir. İlmî hareketlilik 

açısından yalnızca Basra ve Kûfe gibi dönemin en popüler merkezleriyle kıyaslanabilir 

ve bu ikisi de dâhil bütün şehirlerin kaynağı konumunda bulunur. Medine’nin diğer 

şehirlere kaynaklığı meselesi geç müellifler tarafından çokça söylense de bu meseleye 

dair o dönemde yaşayan Medinelilerin düşünceleri daha kıymetlidir. 

Medineli râvilerin bu şehri diğerlerinden üstün görmelerinin en önemli sebebinin 

Hz. Peygamber’in hayatının son dönemini burada geçirmiş, öğretilerini burada yaymış ve 

bu şehrin faziletlerini hususi olarak dile getirmiş olması20 muhtemeldir. Onun Medine’yi 

harem kılması,21 Medine’de kalmanın faziletlerinden bahsetmesi,22 Medine’nin 

sınırlarında nöbetçi meleklerin bulunduğunu,23 onun pislikleri dışarı atıp güzellikleri 

içinde tuttuğunu,24 Medine’den onu beğenmeyerek çıkanların daha iyi insanlarla 

değiştirileceğini25 ve Yemen, Şam ve Irak gibi bölgelerin fethedilip kimi ailelerin oraya 

göçeceğini haber verdikten sonra aslında Medine’nin onlar için daha hayırlı olduğunu 

söylemesi,26 Medineli râvilerin, memleketlerini diğer şehirlerden üstün kabul etmelerine 

ve Medine’den ayrılmak istememelerine yol açmış olmalıdır. Bu hadisler büyük ihtimalle 

Müslümanların Medine’ye hicretinin hemen akabinde muhacirleri yeni memleketlerine 

alıştırmak için söylenmiş olsa da Medineli râviler bunları bağlamlarından kopararak 

bütün zamanlara teşmil etmişlerdir. Nitekim Medineli sahâbîlerin en meşhurlarından 

Abdullah b. Ömer (ö. 73/693), fitne döneminde Medine’yi terk etme arzusunu kendisine 

açan birine Hz. Peygamber’in “Medine’nin zorluklarına katlanan kişiye kıyamet gününde 

şefaat ederim” hadisini rivayet ederek cevap vermiştir.27 Ömer b. Abdülaziz’in (hs. 99-

101/717-20) halife olmak için Şam’a giderken Medine’ye son bir kez bakıp yanındaki 

arkadaşına ağlamaklı bir şekilde “Medine’nin attığı [pisliklerden] olmamızdan 

 
20 Medine’nin önemine dair hadisler için bk. Işık, Hadislerde Medine, s. 22-70. 

21 Mâlik b. Enes, el-Muvattâ, V, 1308-9. 

22 Mâlik b. Enes, el-Muvattâ, V, 1303-4. 

23 Mâlik b. Enes, el-Muvattâ, V, 1313. 

24 Mâlik b. Enes, el-Muvattâ, V, 1304-5. 

25 Mâlik b. Enes, el-Muvattâ, V, 1306. 

26 Mâlik b. Enes, el-Muvattâ, V, 1306-7. 

27 Mâlik b. Enes, el-Muvattâ, V, 1303-4. 



21 

korkmuyor musun?” diye sorması28 ve Mâlik’in, Halife Mehdî’nin onu Bağdat’a davet 

etmesi üzerine  “Medine onlar için daha hayırlıdır, keşke bilseler…” hadisini29 naklederek 

bu teklifi reddetmesi30 de bu rivayetlerin Medinelilerin zihninde canlı olarak 

bulunduğunu gösterir. 

Medinelilerin bu algıları, entelektüel uğraşılarında da kendisini gösterir. Onlar 

ilmin Medine’den çıktığını, Medine ilminin diğerlerinden daha üstün olduğunu ve diğer 

şehirlerdeki âlimlerin Medinelilere uyması gerektiğini dile getirmişlerdir. Örneğin 2./8. 

yüzyıl Medine hadis halkalarının sahiplerinden İbn Şihâb ez-Zührî’nin hayatının önemli 

bir kısmını Şam’da geçirmesine rağmen öne çıkan hocalarının tamamının Medineli 

olması Medine birikimini diğer bölgelerinkinden üstün kabul ettiğini gösterir. Diğer bir 

halkanın sahibi Ebü’z-Zinâd (ö. 130/748), Kûfe kadısı İbn Şübrüme’yle (ö. 144/761) 

girdiği fıkhi bir tartışmada Medinelilerin görüşünün daha doğru olduğunu “İlim bizim 

şehrimizden çıkmıştır” diyerek savunur.31 2./8. yüzyıl Medine’sinin en önemli 

isimlerinden Mâlik b. Enes’in Leys b. Sa‘d’a  (ö. 175/791) yazdığı meşhur mektubun telif 

gerekçesi Leys’in Medine ameline aykırı fetva vermesidir. Mâlik’e göre insanlar Medine 

ehlinin görüşlerine uymak zorundadır (en-nâsü tebe‘un li-ehli’l-Medîne), zira Hz. 

Peygamber oraya hicret etmiş ve Kur’an orada nazil olmuştur.32 Onun, Medine amelini 

fıkıh düşüncesinin merkezine yerleştirmesi de bu konudaki kanaatini belli eder.  

Diğer şehirlerin râvilerinin de Medine’nin ilmî açıdan kendi şehirlerinden üstün 

olduğunu kabul ettikleri olmuştur. Mekkeli râvilerden Mücâhid b. Cebr (ö. 103/721) ve 

Amr b. Dînâr (ö. 126/744) “Atâ b. Ebî Rebâh Medine’ye gidene kadar ilim konusunda 

birbirimize yakındık. O Medine’den döndüğünde bizden üstün olduğu ortaya çıktı” 

diyerek33 Medine birikiminden istifade etmenin bir râviyi diğerlerinden üstün kıldığını 

ifade etmişlerdir. Basra’daki Muhammed b. Sîrîn (ö. 110/729) halkasının mensuplarından 

Eyyûb es-Sahtiyânî’nin (ö. 131/749) en çok hadis rivayet ettiği kişinin (Nâfi‘ mevlâ İbn 

Ömer) Medineli olması da Medine birikiminin diğer şehirlere kaynaklık ettiğine dair 

birçok örnekten yalnızca biridir. 

 
28 Mâlik b. Enes, el-Muvattâ, V, 1307-8. 

29 Mâlik b. Enes, el-Muvattâ, V, 1306-7. 

30 İbn Abdilber, el-İntikâ, s. 83-4. 

31 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), III, 205. 

32 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), IV, 488. 

33 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 443. 



22 

1./7. ve 2./8. yüzyıllarda diğer şehirlerin ilmî kaynağı konumunda bulunan 

Medine’deki ilmî hayat birbirini tamamlayan üç farklı yönden incelenebilir: O dönemde 

henüz sistemli birer ilim hâline gelmemiş bilgi dallarını ifade eden “branşlar”, rivayetler 

vasıtasıyla bu bilgi dallarının taşıyıcılığını yapan “râviler” ve bilginin aktarıldığı bağlamı 

oluşturan “mekânlar”. Bunların her biri müstakil başlıklar altında ele alınacaktır. 

I. Branşlar: Bilginin Dalları 

1./7. ve 2./8. yüzyıllarda Medine’deki en yaygın bilgi dalları hadis, fıkıh ve 

siyer/megâzîdir. Bunun yanında şehirde bir ekol oluşturmamakla birlikte tefsirle uğraşan 

kişiler de bulunur.34 Bu bölümde söz konusu yüzyıllarda ilgili bilgi dallarında öne çıkan 

kişiler belirlenecek, ayrıca hadisin diğer dallarla ilişkisine değinilecektir. Bu kısımda 

şahıs merkezli bir anlatım benimsenmesinin “Râviler” başlıklı ikinci kısımla bir çakışma 

yarattığı düşünülmemelidir, zira burada bilgi dallarında öne çıkan râvilerin isimleri 

belirlenirken orada râviler isimleri zikredilmeden daha çok istatistiksel olarak 

incelenecektir. 

A. Hadis 

1./7. ve 2./8. yüzyıllarda Medine’de hadisin ele alınacağı bu bölümde hadis 

rivayetinin öne çıkan aktörleri tespit edilecektir.35 Bu analiz yapılırken hata payını en aza 

indirmek için iki aşamalı bir yöntem izlenecektir. İlk olarak rivayet sayılarıyla öne çıkan 

râviler belirlenecektir. Ancak yalnızca rivayet sayılarının esas alınması, tabakât 

kitaplarıyla ilgili aşağıda zikredilecek problemden, yani hayatının yalnızca küçük bir 

kısmını Medine’de geçirdiğinden dolayı Medineliler arasında zikredilen ancak Medine 

birikiminden çok başka şehirlerin birikimlerini etkileyen sahâbîler ve daha az da olsa 

tâbiîler bulunmasından dolayı çok isabetli sonuçlar doğurmayabilir. Bu hata ihtimali, 

Medineli râvilerin öne çıkan hoca ve öğrencilerine dair veriler de dikkate alınarak ortadan 

kaldırılabilir. Bu tez için hazırlanan Medineli râviler veri tabanının “Hocalar” ve 

“Öğrenciler” kısımlarında en çok yer alan râvilerin Medine birikimini en çok etkileyen 

 
34 Gürman, tâbiûn dönemi tefsir faaliyetlerini incelediği çalışmasında bu dönemde tefsir ilmine dair 

“ekol”lerden bahsetmenin mümkün olmadığını, ancak farklı ilim merkezlerinde tefsirle uğraşan müstakil 

isimlerin bulunduğunu söyler (Tâbiûn Dönemi Tefsiri, s. 53-61). Buna Medine de dâhildir ve bu şehirde 

tefsirle uğraşan çok fazla râvi gözükmemektedir. Dolayısıyla bu bölümde tefsir için ayrı bir başlık 

açılmamıştır. 

35 Bu başlık altında mezkûr zaman diliminde Medine’de tartışma konusu olan hadis meselelerine ise 

değinilmeyecektir. Bunun sebebi, râvilerin bu meselelerle ilgili görüşlerinin halkalar anlatılırken ele 

alınacak olmasıdır. 



23 

isimler oldukları rahatlıkla düşünülebilir. Dolayısıyla aşağıda bu iki veri türü yan yana 

kullanılacak, yani hem çok rivayete sahip olan hem de birçok Medineli râvinin öne çıkan 

hocaları ve öğrencileri arasında yer alan kişilerin bir listesi oluşturulacak ve bu iki liste 

birlikte değerlendirilerek Medine’de hadisin başat aktörleri belirlenecektir. 

Hz. Peygamber’in, hayatının önemli bir kısmını burada geçirmesi ve İslam’ın 

sosyal hayata dair öğretilerini burada uygulayıp sahâbîlerine öğretmesi, Medine’yi 

hadislerin kaynağı hâline getirmiştir. Hadis rivayet eden sahâbîlerin büyük çoğunluğu 

yalnızca birkaç günlüğüne de olsa Hz. Peygamber’le birlikte olmak için Medine’ye 

gelmişlerdir. Bu durum râvileri yaşadıkları şehirlere göre tertip eden tabakât kitaplarına 

da yansımıştır. Söz konusu kitaplarda her şehre ait başlığın altında yalnızca o şehirde 

uzun süre kalan ve oranın ilmî yahut siyasi hayatına etki eden sahâbîlere yer verilirken 

Medineli sahâbîler başlığı altında neredeyse bütün sahâbîler sıralanır, bunlardan başka 

şehirlere göç edenler ise ilgili şehrin bölümünde tekrar zikredilir. Bunun yanında 

Medineli sahâbîlere dair bir başlık açmadan kitabın girişinde bütün sahâbîlere yer verip 

diğer şehirlere yerleşenlere ilgili bölümlerde zikredilirken Medineli sahâbîler için ayrı 

başlık açmayan müellifler de mevcuttur.36 Böylece –kasıtlı ya da kasıtsız olarak– diğer 

şehirlerin ilmî birikimlerinin Medine’den kaynaklandığı ifade edilmiş olur.37 

Mezkûr sebepten dolayı bütün sahâbîler az ya da çok Medineli sayılabilirse de 

hayatlarının büyük kısmını Medine’de geçirip şehrin ilmî hayatına yön veren ve rivayet 

birikiminin kaynağını oluşturan sahâbîler ayrıca ele alınmalıdır. Bu sahâbîlerin kimler 

olduğu yukarıda zikredilen iki aşamalı yöntem uygulanarak, yani önce çok hadis rivayet 

eden sahâbîler, ardından tabakât kitaplarından hareketle oluşturulan Medineli râviler veri 

tabanının “Hocalar” kısmında en çok ismi geçenler listelenerek, daha sonra bu listeler 

karşılaştırılarak tespit edilecektir.38 Aşağıda Medineli sahâbîler arasında zikredilip 

1000’den fazla rivayeti olanlar gösterilmiştir. 

 
36 İlkine Halîfe b. Hayyât’ın, ikincisine ise İbn Sa‘d’ın et-Tabakât’ı örnek verilebilir. 

37 Ancak bu durum Medineli sahâbîlerin bir listesini çıkarmak isteyenler için büyük bir zorluğu da 

beraberinde getirir. Tabakât kitaplarında herhangi bir şehrin sahâbîleri arasında en fazla birkaç yüz isim 

zikredilirken Medineli sahâbîler arasında zikredilenlerin sayısı 1000’i geçmektedir. 

38 İlgili veri tabanının hocalar kısmına râvilerin öne çıkan, yani toplam rivayet sayılarının %10’undan fazla 

rivayet naklettikleri hocaları kaydedilmiştir. Hangi ismin hangi sıklıkta geçtiğinin analizi için Voyant 

Tools (voyant-tools.org) kullanılmıştır. 



24 

Grafik 1: 1000’den Fazla Rivayeti Olan Sahâbîler 

 

20’den fazla Medineli râvinin kendilerinden hadis naklettiği sahâbîler, onlardan 

kaç kişinin rivayet aktardığı ve toplam rivayet sayıları da şöyledir: 

Grafik 2: Medine’nin Hoca ve Talebe Ağlarında Öne Çıkan Sahâbîler 

 

İki grafik büyük oranda benzerdir. İlk grafikteki 11 kişinin altısı ikinci grafikte de 

mevcuttur. İkinci grafikteki yedi kişiden de altısı ilk grafikte bulunur. Ancak ilk grafikte 

Medine dışındaki şehirlerin birikimlerinin kaynaklarından sayılan sahâbîler yer alır. 

Abdullah b. Abbas (ö. 68/687-8) Mekke, Enes b. Mâlik (ö. 93/711-2) Basra, Ali b. Ebî 

Tâlib (ö. 40/661) ile Abdullah b. Mes‘ûd (ö. 32/652-3) Kûfe ve Abdullah b. Amr (ö. 

65/684-5) Mısır ilim çevreleriyle özdeşleşmiştir. Öngörüldüğü üzere bu sahâbîlerin 

hiçbiri ikinci grafikte yer almamıştır. Zira hayatlarının bir kısmını Medine’de geçirmiş 

olsalar da başka yerlere göç ettiklerinden Medineli râvilerin hocaları arasına 

girememişlerdir. Ümmü Seleme (ö. 62/681) ise 21 Medinelinin öne çıkan kaynakları 

3835 3765
3615

2850

2295
2120

1840

1548
1385

1110 1040

0

500

1000

1500

2000

2500

3000

3500

4000

4500

Abdullah

b. Abbas

Ebû

Hüreyre

Enes b.

Mâlik

Abdullah

b. Ömer

Âişe Câbir b.

Abdullah

Ali b. Ebî

Tâlib
Abdullah 

b. Mes‘ûd

Ebû Saîd

el-Hudrî

Abdullah

b. Amr

Ömer b.

el-Hattâb

117

50 49

39
31

24 21

3765

2295

2850

2120

1040

1385

415

0

500

1000

1500

2000

2500

3000

3500

4000

0

20

40

60

80

100

120

140

Ebû Hüreyre Âişe Abdullah b.

Ömer

Câbir b.

Abdullah

Ömer b. el-

Hattâb

Ebû Saîd el-

Hudrî

Ümmü Seleme

Râvi Sayısı Rivayet Sayısı



25 

arasında yer alsa da rivayet sayısı diğerlerine nispeten az olduğundan ilk grafikte yer 

alamamıştır. Onun Medine birikimi üzerinde büyük bir etki bıraktığını söylemek 

mümkün değildir. 

Bu iki grafiğin incelenmesi sonucunda Medine’nin ilmî birikiminin kaynaklarını 

oluşturan altı sahâbî hoca ağlarında geçme sıklığına göre şöyle sıralanabilir: Ebû Hüreyre 

(ö. 58/678), Âişe (ö. 58/678), Abdullah b. Ömer, Câbir b. Abdullah (ö. 78/697), Ömer b. 

el-Hattâb (ö. 23/644) ve Ebû Saîd el-Hudrî (ö. 74/693-4). 

Benzer bir yöntemle 1./7. yüzyılda Medine’de öne çıkan tâbiî râviler de tespit 

edilebilir. 500’den fazla hadis rivayet eden 1./7. yüzyıl râvileri şöyledir: 

Grafik 3: 500’den Fazla Hadis Rivayet Eden Medineli 1./7. Yüzyıl Râvileri 

 

10’dan fazla Medineli râvinin öne çıkan hocaları ve talebeleri arasında yer alanlar 

ve rivayet sayıları ise şöyledir: 

1485

1225
1185

1075

865

700

520

0

200

400

600

800

1000

1200

1400

1600

Urve b. ez-

Zübeyr

İkrime mevlâ İbn

Abbas

Ebû Seleme b.

Abdurrahman b.

Avf

Saîd b. el-

Müseyyeb

Ebû Sâlih

Zekvân es-

Semmân

Ali Zeynelâbidîn Sâlim b.

Abdullah b.

Ömer



26 

Grafik 4: Medine’nin Hoca ve Talebe Ağlarında Öne Çıkan 1./7. Yüzyıl Râvileri 

 

Bu iki grafik de büyük oranda benzerdir. İlk grafikteki yedi kişiden dördü ikinci 

grafikte de bulunur. İkinci grafikteki yedi kişiden dördü de ilk grafikte yer almıştır. İlk 

grafikteki İkrime mevlâ İbn Abbas (ö. 105/723), Ebû Sâlih Zekvân es-Semmân (ö. 

101/719-20) ve Ali Zeynelâbidîn’in (ö. 94/712) ikinci tabloda kendilerine yer 

bulamadıkları görülür. Bunun nedeni İkrime’nin İbn Abbas’a daha çok Mekke’de 

talebelik yapması ve İslam dünyasının birçok bölgesine yolculuk yapmış olması,39 yani 

Medine’den uzun bir süre uzak kalması olmalıdır. Semmân’ın ikinci grafiğe girememe 

nedeni Kûfe’ye sık sık yaptığı yolculuklardan40 dolayı Medinelilerden çok Kûfeli râviler 

tarafından rağbet görmesi olabilir. Zira Medine’de onun gibi Ebû Hüreyre rivayetlerinin 

taşıyıcılığını yapan birçok kişi varken böyle bir tâbiî grubuna sahip olmayan Kûfeli 

râviler ondan bu konuda Medinelilerden daha çok istifade etmiş olmalıdırlar. 

Zeynelâbidîn’in bilgi birikimi ise daha çok Ehl-i beyt arasında dolaşımda olduğundan 

geniş bir Medineli kitleye ulaşmamış olmalıdır. 16 kişinin ana kaynağı konumunda 

bulunan Kâsım b. Muhammed (ö. 107/725) ilk grafikte bulunmasa da azımsanamayacak 

kadar rivayete sahip olduğundan Medine’nin temel kaynakları arasında sayılabilir. 12’şer 

râvinin yakın hocaları arasında bulunan Atâ b. Yesâr (ö. 103/721) ile Muhammed b. Ka‘b 

el-Kurazî (ö. 108/726) ise rivayet sayısı açısından nispeten geri kaldıklarından ilk grafikte 

yer almamışlardır. İkinci grafiğin de en sonunda bulunduklarından onları Medine 

birikiminin yapı taşları arasında zikretmek çok doğru olmasa gerektir. 

 
39 Altıkulaç, “İkrime el-Berberî”, DİA, https://islamansiklopedisi.org.tr/ikrime-el-berberi (19.06.2022). 

40 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 296-7. 

30

24

21

16
14

12 12

1485

1185
1075

385

520 475

290

0

200

400

600

800

1000

1200

1400

1600

0

5

10

15

20

25

30

35

Urve b. ez-

Zübeyr

Ebû Seleme b.

Abdurrahman b.

Avf

Saîd b. el-

Müseyyeb

Kâsım b.

Muhammed b.

Ebî Bekir

Sâlim b.

Abdullah b.

Ömer

Atâ b. Yesâr el-

Hilâlî
Muhammed b. 

Ka‘b el-Kurazî

Râvi Sayısı Rivayet Sayısı

https://islamansiklopedisi.org.tr/ikrime-el-berberi


27 

Sonuç olarak Medine birikimini taşıyan 1./7. yüzyıl râvilerinin temelde şu beş kişi 

olduğu söylenebilir: Urve b. ez-Zübeyr, Ebû Seleme b. Abdurrahman (ö. 94/712-3), Saîd 

b. el-Müseyyeb, Kâsım b. Muhammed ve Sâlim b. Abdullah (ö. 106/725). 

Bu beş kişinin aynı zamanda Medine’nin 1./7. yüzyıldaki meşhur fakihleri (el-

fukahâü’s-seb‘a) arasında sayılmaları41 bu şehrin ilmî hayatında önemli bir rol 

oynadıkları tezini destekler. Ancak bu fakihlerden olduğu kabul edilse de ne rivayet sayısı 

fazla olan ne de birçok Medineli râviye kaynaklık yapanların42 neden diğerleriyle aynı 

statüde değerlendirildiği ayrıca irdelenmelidir. 

2./8. yüzyıl Medine’sinin en öne çıkan râvilerinin, İkinci ve Üçüncü Bölümler’de 

ele alınacak olan halkaların sahipleri ve mensupları olduğu söylenebilir. Yine de 

halkaların dışında kalan önemli isimleri tespit amacıyla yukarıdaki yöntem bu yüzyılın 

râvilerine de uygulanacaktır. 750’den fazla rivayeti bulunan Medineli 2./8. yüzyıl râvileri 

aşağıdaki tabloda gösterilmiştir. 

Grafik 5: 750’den Fazla Rivayeti Olan Medineli 2./8. Yüzyıl Râvileri 

  

30’dan fazla Medineli râvinin öne çıkan hocaları ve talebeleri arasında yer alanlar 

ve rivayet sayıları ise şu şekildedir: 

 
41 Onuk Demirci, Fukahâ-i Seb‘a, s. 50-79. 

42 Bunlara Ebû Bekir b. Abdurrahman b. el-Hâris b. Hişâm ve Hârice b. Zeyd b. Sâbit örnek verilebilir. 

İkisinin de rivayet sayısı oldukça azdır ve hoca-talebe ağlarında isimlerine çok rastlanmaz. 

2545

1770

1415 1340
1205

975 925
805 805 760 755

0

500

1000

1500

2000

2500

3000



28 

Grafik 6: Medine’nin Hoca ve Talebe Ağlarında Öne Çıkan 2./8. Yüzyıl Râvileri 

 

İki grafikte de ağırlıklı olarak 2./8. yüzyıldaki halkaların sahip ve mensupları 

bulunur. İlerleyen bölümlerde görüleceği üzere Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer, İbn Şihâb ez-

Zührî, Zeyd b. Eslem (ö. 136/754), Yahya b. Saîd el-Ensârî (ö. 143/760), İbn Ebî Zi’b (ö. 

159/776) ve Mâlik b. Enes halka sahiplerindendir. Muhammed b. İshak (ö. 151/768) ile 

İbrahim b. Sa‘d (ö. 183/799) Zührî halkasının, Vâkıdî (ö. 207/823) de İbn Ebî Zi’b 

halkasının mensuplarındandır. 

İki grafik birbiriyle büyük oranda uyumludur. Öte yandan ilk grafikte yer alan 

Hişâm b. Urve (ö. 146/763), İbrahim b. Sa‘d, Muhammed el-Bâkır (ö. 114/733), Yahya 

b. Saîd el-Ensârî ve Zeyd b. Eslem ikinci grafikte yer almazken ikinci grafikteki İbn Ebî 

Zi’b ile Saîd b. Ebî Saîd el-Makburî (ö. 125/743) rivayet sayıları 750’nin altında 

olduğundan ilk grafiğe girememişlerdir. Yahya b. Saîd, Zeyd b. Eslem, İbn Ebî Zi’b ve 

İbrahim b. Sa‘d halka sahibi yahut mensubu olduklarından onların Medine’de etkili 

olduklarını iddia etmek için iki grafikte de bulunmalarını şart koşmaya gerek yoktur. 

Hişâm b. Urve, Muhammed b. el-Bâkır ve Saîd b. Ebî Saîd el-Makburî içinse aynısı 

söylenemez. Bu râvilerin rivayet sayıları fazla olsa veya hoca ve talebe ağlarına girmiş 

olsalar da Medine’nin ilmî birikimini önemli ölçüde etkiledikleri iddia edilemez. Bu 

grafiklerde bulunup halkalara dâhil edilmeyen kişilerin durumu halka mahiyeti arz 

etmeyen bilgi ağlarına dair kısımda daha detaylı bir şekilde ele alınacaktır. 

Sonuç olarak 2./8. yüzyılda Medine’nin rivayet birikimini oluşturan medâr kişiler 

rivayet sayılarına göre şöyle sıralanabilir: Zührî, Muhammed b. İshak, Nâfi‘, Mâlik b. 

Enes, Vâkıdî, Muhammed b. Abdülaziz ed-Derâverdî, Yahya b. Saîd el-Ensârî, Zeyd b. 

Eslem ve İbn Ebî Zi’b. Bunlardan yalnızca Derâverdî herhangi bir halkanın sahibi veya 

151

66 66 64 60

39
34 31

2545

1770

1205
1340 1415

805

490
590

0

500

1000

1500

2000

2500

3000

0

20

40

60

80

100

120

140

160

İbn Şihâb ez-

Zührî

Muhammed b.

İshak

Vâkıdî Mâlik b. Enes Nâfi‘ mevlâ 

İbn Ömer

Derâverdî İbn Ebî Zi’b Saîd b. Ebî

Saîd el-

Makburî

Râvi Sayısı Rivayet Sayısı



29 

mensubu konumunda değildir. Halka sahiplerinden Ebü’z-Zinâd’ın iki grafikte de 

kendisine yer bulamaması daha çok fakih kimliğiyle öne çıkmasıyla açıklanabilir. 

Hadis rivayetiyle dikkat çektiği iddia edilen kişilerin neredeyse tamamı hadis 

yanında fıkıh alanında da uzmandır. Medine’de hadisle fıkhın birbirinden ayrılmalarına 

imkân vermeyecek kadar yakın olmaları ikisi arasındaki ilişkiyi ele almayı gerektirir. 

B. Hadis-Fıkıh İlişkisi 

Yukarıda işaret edildiği üzere fıkıh, Medineli râvilerin ilmî mesailerinde önemli 

bir yere sahiptir. Bu çalışma için oluşturulan Medineli râviler veri tabanındaki 973 

râviden 68’inin yani toplam râvi sayısının yaklaşık %7’sinin fıkıh konusunda değişen 

seviyelerde ilgi ve uzmanlığa sahip olduğu tespit edilmiştir. Bu 68 râviden 48’i 2./8. 

yüzyılda yaşamıştır ki bu sayı ilgili yüzyıldaki Medineli râvilerin %7,5’ini oluşturur. 

Buradan hareketle ilimlerin teşekkül ettiği dönemde Medine’de fıkha karşı artan bir ilgi 

oluştuğu söylenebilir. 

Medineli fakih râvilerin isnâdları ve hoca listeleri incelendiğinde Medine fıkhının 

sahâbe dönemindeki en önemli temsilcilerinin Hz. Ömer, Zeyd b. Sâbit (ö. 45/665), Hz. 

Âişe ve Abdullah b. Ömer olduğu anlaşılır.43 Mâlik, “Medine’de Ömer’den sonra 

âlimlerin imamı Zeyd b. Sâbit idi. Zeyd’den sonra ise Abdullah b. Ömer’di” diyerek44 bu 

üç sahâbînin fıkıh dalındaki önemli rollerine işaret eder. Nesâî (ö. 303/915), bunların 

yanında Hz. Âişe’yi de zikreder.45 Hz. Ömer’in halifeyken verdiği hükümler ve yaptığı 

içtihatlar birçok şehrin fıkhını etkilemiş olsa da bu etkinin en çok hissedildiği yerlerden 

biri Medine’dir. Zeyd b. Sâbit, ricâl kitaplarında Medine’nin 1./7. yüzyıldaki meşhur 

tâbiîlerinin fıkıh konusundaki kaynağı olarak sunulmuştur:46 

Zeyd b. Sâbit’ten ders alan ve onun fetvalarıyla fetva veren talebeleri 12 kişiydi: Saîd b. 

el-Müseyyeb, Urve b. ez-Zübeyr, Kabîsa b. Züeyb [ö. 86/705], Hârice b. Zeyd [ö. 

100/718-9], Süleyman b. Yesâr [ö. 107/725], Ebân b. Osman [ö. 105/723], Ubeydullah b. 

 
43 Mezkûr isimler aynı zamanda İbn Kayyimi’l-Cevziyye’nin (ö. 751/1350) çok fetva veren sahâbîler 

listesindeki yedi kişiden dördünü oluşturur. Söz konusu listedeki diğer üç sahâbî Hz. Ali, Abdullah b. 

Mes‘ûd ve Abdullah b. Abbas’tır (İ‘lâmü’l-muvakkı‘în, II, 18). Son üç sahâbînin Medine’yle bağları ilk 

dördü kadar kuvvetli değildir. Özkan da Hz. Ömer, Zeyd b. Sâbit ve Abdullah b. Ömer’i “Medine’deki 

ilmî faaliyetleri başlatan âlim sahâbîler” arasında zikreder (Amel Telakkisi, s. 105-9). 

44 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 486. 

45 Nesâî, “Tesmiye”, s. 98-100. 

46 Ali b. el-Medînî, el-İlel, s. 44-5, 46. Ayrıca bk. Yıldız, Fıkhü’l-hadîs, s. 105. Bu rivayetteki bazı 

problemler ve bunların tartışması için bk. Kuzudişli, Hadis Rivayetinde Bağlam, s. 36-7. 



30 

Abdullah, Kâsım b. Muhammed, Sâlim b. Abdullah, Ebû Bekir b. Abdurrahman [ö. 

94/713], Ebû Seleme b. Abdurrahman, Talha b. Abdullah b. Avf [ö. 97/715] ve Nâfi‘ b. 

Cübeyr b. Mut‘im [ö. 99/717-8]. 

Abdullah b. Ömer ise hem babasının birikiminin taşıyıcılığını yapmış hem de 

kendisi Medine’de çokça fetva vermiştir. Mâlik, kendisine onca sahâbî varken neden İbn 

Ömer’in fetvalarına itimat ettiğini soran Halife Mansûr’a (hs. 136-58/754-75) “O, 

Medine’de kalan son sahâbîydi, insanların ona ihtiyacı oldu, ona sorular sordular ve 

görüşleriyle amel ettiler” cevabını vererek47 onun Medine fıkhındaki konumunu ifade 

etmiştir. Hz. Âişe de Medine’nin önemli isimlerinden olan yeğenleri Urve b. ez-Zübeyr 

ve Kâsım b. Muhammed’in kaynakları arasında yer almıştır. 

Medineli meşhur tâbiîlerin ise neredeyse hepsinin fakih olarak nitelendiği görülür. 

Yukarıda Medine birikimini taşıdığı tespit edilen altı 1./7. yüzyıl râvisinden beşi fıkıh 

konusundaki uzmanlıklarıyla öne çıkar. Ricâl kaynaklarında “Medine’nin fakihleri” 

olarak zikredilen kişilerse Medine’de öne çıkan tâbiîlerin yaklaşık listelerini 

oluştururlar.48 Bu tabakada fakih kişilikleriyle oldukça meşhur olup “el-fukahâü’s-seb‘a” 

şeklinde özel bir isimle de anılan şahısların49 Medine’nin rivayet birikiminde oynadıkları 

rolü görmek için rivayet sayılarına bakılabilir. 

 
47 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 30. 

48 Ebü’z-Zinâd, Yahya el-Kattân ve Nesâî’nin zikrettiği isimler için sırasıyla bk. İbn Ebî Hayseme, et-

Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 251, 109; Nesâî, “Tesmiye”, s. 100-6. 

49 Bunlar “yedi fakih” olarak isimlendirilse de bu gruba dâhil olduğu söylenen dokuz kişi vardır. Urve b. 

Zübeyr, Saîd b. el-Müseyyeb, Ubeydullah b. Abdullah, Hârice b. Zeyd, Süleyman b. Yesâr ve Kâsım b. 

Muhammed hakkında görüş birliği olsa da yedinci fakih için Ebû Bekir b. Abdurrahman, Ebû Seleme b. 

Abdurrahman b. Avf ve Sâlim b. Abdullah b. Ömer olmak üzere üç farklı isim zikredilmektedir. Bu da 

sayıyı dokuza çıkarmaktadır (Kallek, “Fukahâ-yi Seb‘a”, DİA, https://islamansiklopedisi.org.tr/fukaha-

yi-seba [25.05.2022]). 

https://islamansiklopedisi.org.tr/fukaha-yi-seba
https://islamansiklopedisi.org.tr/fukaha-yi-seba


31 

Grafik 7: el-Fukahâü’s-seb‘adan Olduğu Söylenen Kişilerin Rivayet Sayıları 

 

Grafikteki ilk beş kişinin daha önce Medine birikimini taşıyan 1./7. yüzyıl râvileri 

arasında zikredilmesi bunlara Medine ilim tarihinde özel bir konum atfedilmesini haklı 

çıkarır. Ancak geriye kalan dört isim onlarla aynı konuma yerleştirilirken ihtiyatlı 

davranılmalıdır. Zira rivayet sayılarının yanında fetvaları ve 2./8. yüzyıl Medine’sinin en 

önemli âlimlerinden Mâlik’i,50 dolayısıyla bu yüzyılın Medine birikimini etkileme 

oranları oldukça düşüktür. Ayrıca 3./9. yüzyılın fakih muhaddislerinin eserlerinde de bu 

kişilerin görüşlerine atıf sayısı yok denecek kadar azdır.51 

2./8. yüzyılın en önemli fakihlerininse İkinci ve Üçüncü Bölümler’de ele alınacak 

halkaların sahipleri olduğu söylenebilir. Bu kişilerin neredeyse tamamı hadis yanında 

fıkıhla da iştigal etmiştir. Bu konuda yedi halka sahibi arasında iki istisna bulunur: 

Nâfi‘ve Zeyd b. Eslem. Ancak Nâfi‘ ile Zeyd’in de fıkha tamamen yabancı oldukları 

söylenemez. Nâfi‘, İbn Ömer’in en yakın talebesi olduğundan onun rivayet ettiği ahkâm 

hadislerini, ayrıca hem onun hem babasının fetvalarını en iyi bilen Medinelilerden biridir. 

Zeyd b. Eslem de Nâfi‘ gibi Ömer ailesinin bir üyesi olduğundan aynı aşinalık ondan da 

beklenebilir. Ancak ricâl kaynaklarında, bu çalışmada kendileri için halka vazedilen 

yahut bu halkalarda yer alan kişiler haricinde de bazı fakihlerin isimleri sayılır.52 Bütün 

bu fakihler ve rivayet sayıları şöyledir: 

 
50 Söz konusu kişilerin el-Muvattâ’daki rivayet ve fetva sayıları için bk. Onuk Demirci, Fukahâ-i Seb‘a, s. 

252-62. 

51 Yıldız, “Ehl-i Hadis Fıkhının Tedvini”, s. 113-4. 

52 Bunlar Bükeyr b. Abdullah b. el-Eşec, Ebû Bekir b. Muhammed b. Amr b. Hazm, Kesîr b. Ferkad, Mugîre 

b. Abdurrahman el-Mahzûmî, Abdülaziz İbnü’l-Mâcişûn (Ali b. el-Medînî, el-İlel, s. 45-7), Abdullah b. 

1485

1185
1075

520
385

305

155
95 70

0

200

400

600

800

1000

1200

1400

1600



32 

Grafik 8: Medineli 2./8. Yüzyıl Fakihlerinin Rivayet Sayıları 

 

Görüldüğü üzere halka sahipleri ilk beş sıraya yerleşmiştir. Geriye kalan sekiz 

kişininse rivayet sayıları oldukça azdır. Bu, mesailerinin neredeyse tamamını fıkha verip 

hadis rivayetiyle meşgul olmadıklarını düşündürdüğü gibi hadis naklettikleri hâlde 

bunları taşıyacak talebelerden mahrum oldukları anlamına da gelebilir. Ancak kimilerinin 

Mescid-i Nebevî’de halkası olduğu düşünüldüğünde53 hadis rivayet edecek bir ortam 

buldukları ancak bunu yapmadıkları anlaşılır. Buradan hareketle Medine’de “hadis 

rivayetiyle uğraşan” ve “hadis rivayetiyle uğraşmayan” iki fakih tipolojisi olduğu 

söylenebilir. Halka sahipleri doğal olarak “hadis rivayetiyle uğraşan fakih” tipolojisine 

dâhildirler. 

Medine fıkhının en önemli özelliği re’y karşıtlığıdır.54 Bu karşıtlığın temelleri 

Medine’nin kaynak sahâbîleri Ebû Hüreyre ve Abdullah b. Ömer’e kadar dayandırılabilir 

ve izleri canlı bir şekilde Mâlik b. Enes’in talebelerine kadar takip edilebilir. Ebû Hüreyre 

ve İbn Ömer, Hz. Peygamber’in söz ve davranışlarına zahirî bir şekilde yaklaşan ve re’y 

ile fetva vermekten çekinen sahâbîler arasında sayılmış,55 re’ye karşı bu soğuk tavır 

 

Yezîd b. Hürmüz, Rebîa b. Ebî Abdurrahman ve Abdülmelik b. Abdülaziz İbnü’l-Mâcişûn’dur (Nesâî, 

“Tesmiye”, s. 106-10). 

53 Hazm ailesinin mescitte bir halkası olduğuna dair bk. İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 491. Rebîa b. Ebî 

Abdurrahman’ın halkasına dair bk. İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 510. 2./8. yüzyılda halkası olduğu söylenip 

bu çalışmada kendileri için halka vazedilmeyen kişiler ileride daha detaylı bir şekilde ele alınacaktır. 

54 Yıldız bunu “hakkında herhangi bir hüküm bulunmayan hususlarda kıyâsa başvurmama” olarak ifade 

eder (Fıkhü’l-hadîs, s. 105-6). 

55 Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı, s. 252-3. 

2545

1340

760
490 455

250 160 160 120 85 15 10 5
0

500

1000

1500

2000

2500

3000



33 

özellikle Saîd b. el-Müseyyeb, Zührî ve Mâlik’ten geçerek onun talebeleriyle 3./9. 

yüzyılın ilk çeyreğine kadar ulaşmıştır.56  

Re’y karşıtlığı meselesinde Medine’deki en önemli istisna Rebîa b. Ebî 

Abdurrahman’dır (ö. 136/753). Re’y kullandığından dolayı “Rebîatü’r-re’y” olarak 

meşhur olan Rebîa, Medine gibi re’y karşıtlığının hâkim olduğu bir şehirde doğal olarak 

garipsenmiştir. Saîd b. el-Müseyyeb’in verdiği bir fetvaya aklını kullanarak karşı çıkması 

üzerine İbnü’l-Müseyyeb ona “Iraklı mısın sen? Sünnet budur” karşılığını vererek57 onun 

Medine’de alışılmamış bir şey söylediğini ifade etmiştir. Rebîa’nın, mensubu olduğu 

Kâsım b. Muhammed halkasında halka sahibinden daha çok konuşması ve fetva vermesi 

Kâsım’ın diğer talebelerinin dikkatini çekmiştir.58 Ancak yaptıklarını hoş gören hocası 

Kâsım, yine Rebîa’nın çok konuştuğu bir dersten sonra en yakın talebelerinden Yahya el-

Ensârî’ye dönüp “İnsanlar arkadaşımızın ne dediğini anlamadılar” demiştir.59 Bu da onun 

Medineli râvilerin alışkın olmadığı görüşleri dillendirdiğini gösterir. Yine de Rebîa’ya 

Medineliler tarafından düşmanca bir tavır sergilenmemiş, hatta ona çokça rağbet 

edilmiştir. Nitekim onun Mescid-i Nebevî’de kalabalık bir halkası vardı. Ebü’z-Zinâd’la 

ortak bir halkaya60 sahiplerken araları açılınca Ebü’z-Zinâd’ın 300’e yakın talebesinin 

çoğu Rebîa’nın yanında kalmayı tercih etmişlerdi.61 Ayrıca Medine’de re’y karşıtlığının 

en önemli temsilcilerinden Mâlik, onun en yakın talebelerinden biri ve halkasının 

mensubuydu. Mâlik, halkada 40 kişiden fazla olduklarını anlatmış ve kendisini Rebîa’nın 

en yakın talebeleri arasında saymıştır.62 Dolayısıyla Rebîa’nın re’yi benimsemesi 

Medine’de yadırgansa da ilim talipleri ona saygı duymayı ve ilmine itibar etmeyi 

bırakmamışlardır. Ancak onun geniş bir rivayet birikimi olduğu söylenemez. Zira 

Mescid-i Nebevî’de içinde Mâlik’in de bulunduğu bir halkası olduğu hâlde Rebîa’nın 

toplam 120 hadisi mevcuttur ve en yakın talebesi Mâlik, el-Muvattâ’da ondan yalnızca 

34 rivayet nakletmiştir. Bundan dolayı bu çalışmada Rebîa için bir halka vazedilmemiştir. 

 
56 Bk. Değerlendirme ve Sonuç. 

57 Abdürrezzâk, el-Musannef, IX, 394-5. 

58 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 671. 

59 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, VII, 157. 

60 Ortak halkalar, birden fazla râvinin birlikte yönettikleri halkalardır. Bu halkaların işleyişleri ve normal 

halkalardan farklarının tespiti için daha detaylı araştırmalara ihtiyaç vardır. 

61 İbn Adî, el-Kâmil, V, 211. 

62 Kadı İyâz, Tertîb, I, 146-7. 



34 

Medine’de hadis-fıkıh ilişkisine dair en önemli mesele Medine ehlinin amelinin 

(amelü ehli’l-Medîne) haber-i vâhid karşısındaki konumudur. Medinelilerin bir konuda 

bir şekilde amel etmelerine büyük, daha da önemlisi, haber-i vâhidden daha büyük bir 

önem atfetme eğilimi Medine’de 1./7. yüzyıldan itibaren görülebilirse63 de bu görüşün en 

önemli temsilcisi Mâlik b. Enes’tir. Mâlik, Medinelilerin ittifak ettiği hususlara diğer 

şehirlerin mensuplarının da uyması gerektiğini söyleyerek64 amel-i ehl-i Medine’yi diğer 

şehirlerin hem amellerinden hem de rivayet birikimlerinden daha üst bir konuma 

çıkartmış olur. Ayrıca ameli esas kabul ederek kendi rivayet ettiği bazı hadislere aykırı 

hükümler vermesi,65 onun fıkıh düşüncesinde amel-i ehl-i Medine’nin haber-i vâhidden 

üstün olduğunun en açık delillerindendir. Bu konuda Medineliler arasında önemli bir 

tartışma yaşandığı söylenemez. İbn Ebî Zi’b’in hadisleri amele öncelediğine dair 

rivayetler66 onun bu konudaki görüşünü gösterse de Mâlik’le amelin hadisler karşısındaki 

konumunu tartıştığına dair bir veriye rastlanmamıştır. İkisinin “el-beyyi‘âni bi’l-hıyâr” 

hadisi hakkındaki tartışmaları67 haber-i vâhidin amel karşısındaki konumuna dair değil, 

mezkûr hadisin Medine amelini yansıtıp yansıtmadığına dair olmalıdır. 

Son olarak kısaca Medine’de hadisle fıkıh arasındaki ilişkiyi en iyi yansıtan 

eserlerden, yani muvatta literatüründen de bahsedilebilir. Bu türde toplam yedi eser 

verildiği tespit edilmiştir.68 Bunların müellifleri arasında yukarıdaki grafikte geçen 

isimlerden Mâlik, İbn Ebî Zi’b69 ve İbnü’l-Mâcişûn (ö. 164/780)70 da bulunur. Ayrıca bu 

literatürün ilk örneğinin İbnü’l-Mâcişûn’a ait olduğu kaydedilir.71 Mâlik el-Muvattâ’sını 

telif etmeye başladığında İbn Ebî Zi’b’in oldukça hacimli el-Muvattâ’sı gösterilerek “Sen 

niye [yeni bir kitap] tasnif ediyorsun ki?” diye sorulmasına72 bakılırsa İbn Ebî Zi’b’in, 

eserini İbnü’l-Mâcişûn’dan sonra, Mâlik’ten önce tamamladığı söylenebilir. Bu kitapların 

üç temel özelliğinden bahsedilebilir: 1- Fıkıh ağırlıklı olmaları, 2- Medine amelini 

 
63 Özkan, Amel Telakkisi, s. 137-47. 

64 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), IV, 488. 

65 Özkan, Amel Telakkisi, s. 151-3. 

66 Özkan, Amel Telakkisi, s. 127. 

67 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), I, 539. 

68 Oral, Muvatta’ın Oluşum Süreci, s. 70. 

69 Zehebî, Siyer, VII, 147. 

70 Hatîb, Târîh, XII, 198. 

71 İbn Abdilber, et-Temhîd, I, 703. 

72 Süyûtî, Tedrîb, II, 271-3. 



35 

yansıtmaları ve 3- Merfû, mevkûf ve maktû rivayetlere birlikte yer vermeleri.73 Muvatta 

türü kitapların fıkıh mı yoksa hadis eserleri mi olduğu konusunda tartışma bulunması74 

da bu eserlerin hadis ile fıkhın Medine bağlamındaki ilişkisini göstermesi açısından 

önemlidir. 

C. Hadis-Siyer/Megâzî İlişkisi 

Medine’de hadis ve fıkıhtan sonra en çok mesainin harcandığı branş 

siyer/megâzîdir. Bu branşın en önemli isimleri Medineli olduğundan bu şehirle 

özdeşleştirilen siyer/megâzî geleneği başka çalışmalarda detaylıca ele alınmış olsa da75 

burada onun hadisle ve hadis râvileriyle ilişkisine dair bir şeyler söylenebilir. 

Medineli râviler veri tabanında siyer/megâzî ile ilgilendiği söylenen 18 râvi tespit 

edilmiştir.76 Bu, toplam râvi sayısının yaklaşık %2’sine tekabül eder. Bu 18 râviden 15’i 

2./8. yüzyılda yaşamıştır ki bu sayı ilgili yüzyıldaki râvilerin %2,5’ini oluşturur. Buradan 

hareketle siyer/megâzî ile ilgilenen Medineli râvilerin daha çok 2./8. yüzyılda 

yoğunlaştığı söylenebilir. Bu râviler ve rivayet sayıları aşağıda gösterilmiştir. 

Grafik 9: Siyer/Megâzî ile İlgilenen Medineli Râviler 

 

Grafikte yer alan 18 râviden altısının rivayet sayısı, grubun ortalaması olan 

550’nin üzerindedir. Geriye kalan 12 kişinin ise hadis rivayetiyle diğerleri kadar iştigal 

 
73 Oral, Muvatta’ın Oluşum Süreci, s. 65-7. 

74 Oral, Muvatta’ın Oluşum Süreci, s. 66; Kızılkaya Yılmaz, Çağdaş Hadis Tartışamaları ve Muvatta’, s. 

104-5. 

75 Örneğin bk. Öz, İlk Siyer Kaynakları; Anthony, Muhammad and the Empires of Faith. 

76 Bu tespit yapılırken söz konusu râvilerin siyer/megâzî ile ilgilendiklerine dair ifadeler esas alınmıştır. 

2545

1770
1485

1205
925

625

280 275 195 155 140 60 55 50 50 45 40 10
0

500

1000

1500

2000

2500

3000



36 

etmedikleri yahut birikimlerini aktaracak talebeler bulamadıkları söylenebilir. Zaten 

Medine’nin siyer/megâzî birikiminden bahsedildiğinde akla gelen isimler arasında bu 

kişiler yer almaz. 

Rivayet sayıları fazla olan ilk altı kişi ise Medine siyer/megâzî geleneğinin en 

önemli temsilcileridir. Bunların tamamının aynı ilişki ağı içinde yer aldığı söylenebilir. 

Medine’de siyer/megâzî branşı daha çok Urve b. ez-Zübeyr ile başlatılır.77 Ondan sonraki 

en önemli isim olan Zührî onun talebesidir.78 Siyer/megâzî literatürünün en etkili müellifi 

Muhammed b. İshak, Zührî’nin hadis halkası içinde yer alır. Musa b. Ukbe de İbn İshak 

kadar yakın olmasa da onun öğrencilerindendir. Bir sonraki tabakada İbrahim b. Sa‘d yer 

alır ki o hem Zührî halkasının bir üyesi hem de İbn İshak’ın en yakın Medineli talebesi 

ve kitabının râvisidir. 2./8. yüzyılın sonlarına gelindiğinde bu konudaki en önemli kişi 

şüphesiz Vâkıdî’dir. Onun ilim tahsil ettiği kişiler arasında öne çıkanların (Muhammed 

b. Abdullah ez-Zührî [ö. 154/770-1], Ma‘mer b. Râşid [ö. 153/770], Mâlik b. Enes, İbn 

Ebî Zi’b) da tamamı Zührî’nin ya Medine ya da Şam’daki halkası içinde yer alır. Sonuçta 

2./8. yüzyıl Medine siyer/megâzî birikiminin kaynağının Zührî olduğu söylenebilir.79 

 
77 Dûrî, Neş’etü ilmi’t-târîh, s. 53. 

78 Zührî’nin tarih ilmindeki yeri için bk. Özkan, “Zührî’nin Mirasına Bir Örnek”, s. 20-1. 

79 Anthony de megâzî birikiminin en önemli iki isminin Zührî ve İbn İshak olduğu kanaatindedir 

(Muhammad and the Empires of Faith, s. 170-1). 



37 

Şekil 1: Siyer/Megâzî ile Uğraşan Medineli 2./8. Yüzyıl Râvilerinin İlişki Ağı 

 

Hadisle siyer/megâzî arasındaki ilişki bağlamında bu râvilerin tarih yazımı 

sırasında hadisleri nasıl kullandıkları incelenebilir. Bu konuda akla ilk gelen mesele 

telfîktir. “Farklı isnâdlardan gelen ve farklı lafızlarla rivayet edilen bir hadisin isnâd ve 

metinlerinin birleştirilmesi”80 anlamındaki telfîk, muhaddislerle tarihçiler arasındaki en 

önemli yöntem farkını oluşturur.81 Medine siyer/megâzî geleneğinde de çokça kullanılan 

bu yönteme başvuran ilk kişinin Urve b. ez-Zübeyr olduğu söylenir.82 Talebesi Zührî de 

onun bu tavrını devam ettirmiştir.83 Bununla birlikte Zührî bu konuda talebesi İbn İshak 

kadar eleştirilmemiştir. Bu geleneğin Zührî’den sonraki halkası İbn İshak’ın telfîk 

kullanımı, ricâl münekkitleri tarafından çokça eleştirilmesine sebep olmuştur. Onun 

hadislerinin sakıncalı görülmesinin büyük oranda telfîk kullanmasından kaynaklandığına 

şu rivayet delil gösterilebilir:84 

Merrûzî: Ahmed b. Hanbel’e Muhammed b. İshak’ı sordum. “İki kişinin hadislerini 

birleştirmediği sürece hadisleri güzel olan biridir (hasenü’l-hadîs)” dedi. “Bunu nasıl 

 
80 Erul, “Telfîk”, DİA, https://islamansiklopedisi.org.tr/telfik--hadis (23.04.2022). 

81 İstemi, Tarih ve Hadis Metodolojileri, s. 133-6. 

82 Öz, İlk Siyer Kaynakları, s. 127. 

83 Öz, İlk Siyer Kaynakları, s. 181. 

84 Ahmed b. Hanbel, Min kelâmi… (Merrûzî), s. 49. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/telfik--hadis


38 

yapıyor?” diye sordum. “Hem Zührî’den hem de başkasından rivayet ediyor, sonra 

ikisinin hadislerini birbirine katıyor” dedi. 

Görüldüğü gibi İbn Hanbel onun yalnızca telfîk yaptığı hadislerini eleştirmiştir. 

Muhaddisler tarafından tenkit edilse de bu yöntem tarih rivayetleriyle iştigal edenler 

nezdinde her şeyden önce bir ihtiyaç olarak telakki edilmiştir. Medine siyer/megâzî 

geleneğinin bir sonraki halkası olan Vâkıdî ile talebeleri arasında geçen şu diyalog da 

bunu ortaya koyar:85 

Müseyyebî [ö. 236/850-1]: Bir gün Vâkıdî’yi Medine mescidindeki direklerden birine 

yaslanarak ders verirken gördük. Ona “Ne okutuyorsun?” diye sorduk. “Megâzîye dair 

cüzümü” dedi. “Sen râvileri toplayıp ‘Bize falanca ve filanca rivayet etti’ deyip tek bir 

metin veriyorsun. Her bir râvinin hadisini ayrı ayrı rivayet etsen olmaz mı?” diye sorduk. 

“O zaman çok uzar” dedi. “Uzasın, biz razıyız” dedik. Bunun üzerine bir cuma yanımıza 

gelmedi. Sonra Uhud Gazvesi’ni yazmış olarak geldi, toplam 20 cüz (cild) tutmuştu. 

Bunu görünce “Tamam, dersleri eskisi gibi yapalım” dedik. 

Bu nakil, siyer/megâzî haberlerinin ayrı isnâdlarla verilmesi hâlinde devasa bir 

yekûn tutacağından ve bu yekûnun rivayet edilmesinin zorluğundan dolayı telfîke 

başvurulduğunu göstermesi bakımından önem arz eder.86 

“Branşlar” kısmında elde edilen sonuçların klasik kaynaklarda yer alan ve erken 

dönemde hadis rivayeti ve fıkıh alanındaki birikimiyle öne çıkan kişilere dair tespitlerle 

mukayesesi de ilgili listelerin sağlamasını yapmaya imkân verecektir. Bu konuda üç 

önemli liste Ali b. el-Medînî’nin el-İlel’i, Nesâî’nin Tesmiyetü fukahâi’l-emsâr’ı ve İbn 

Mende’nin (ö. 395/1005) Şürûtu’l-eimme’sinde bulunur. İbnü’l-Medînî, isnâdların altı 

kişi etrafında döndüğünü (medâr) söylemiş ve bunlar arasında Medineli olarak Zührî’yi 

zikretmiştir.87 Daha sonra bu altı kişinin hadislerinin 12 musannif râviye intikal ettiğini 

söyleyip Medineli musannifler arasında Mâlik ile İbn İshak’ı saymıştır.88 Bu 12 râvinin 

hadislerini tevarüs edenler arasında ise Medineli kimseden bahsetmemiştir. Bu çalışmada 

da Zührî, Mâlik ve İbn İshak’ın hem rivayet sayılarıyla hem de hoca ve talebe ağlarında 

bulunmalarıyla öne çıkan râviler listelerinde yer almaları İbnü’l-Medînî’nin tespitleriyle 

uyumludur. Nesâî, râvilerin fıkıh bilgisini merkeze alarak yaptığı listede Hz. Ömer’den 

 
85 Zehebî, Siyer, IX, 460. 

86 Ayrıca bk. Öz, İlk Siyer Kaynakları, s. 78. 

87 Ali b. el-Medînî, el-İlel, s. 36. 

88 Ali b. el-Medînî, el-İlel, s. 37. 



39 

Mâlik’in talebesi Abdülmelik b. Abdülaziz İbnü’l-Mâcişûn’a (ö. 212/827) kadar 24 

Medineli zikretmiştir89 ve “Hadis-Fıkıh İlişkisi” başlığında incelenen râvilerin tamamı 

burada bulunur. İbn Mende’nin listesi ise İbnü’l-Medînî’nin ve Nesâî’ninkilerden daha 

uzundur. Zührî’den İsmail b. Ebî Üveys’e (ö. 226/841) uzanan 43 râvilik listede90 bu 

araştırmada öne çıktığı söylenen isimlerden Vâkıdî hariç tamamı vardır. Vâkıdî’nin bu 

listedeki yokluğu da Ehl-i hadîs tarafından güvenilmez kabul edilip dışlanmasıyla 

açıklanabilir. Dolayısıyla bu araştırmada varılan sonuçların İbnü’l-Medînî, Nesâî ve İbn 

Mende’nin listeleriyle uyumlu olduğu söylenebilir. 

  

 
89 Nesâî, “Tesmiye”, s. 98-110. 

90 İbn Mende, Şürûtu’l-eimme, s. 44-9. 



40 

II. Râviler: Bilginin Taşıyıcıları 

1./7. ve 2./8. yüzyıl Medine’sindeki branşlar ve bu branşlarla ilgilenen isimler 

belirlendiğine göre bu bilgi dallarının rivayet formlarının taşıyıcılığını yapan ve sonraki 

nesillere aktarılmasını sağlayan râviler farklı açılardan daha detaylı olarak incelenebilir. 

Bu kısımda râviler yaşadıkları zaman aralıkları, rivayet sayıları, güvenilirlik durumları, 

cinsiyetleri ve etnik kökenleri, mezhebî mensubiyetleri ve geçim vasıtaları açısından 

incelenecektir. 

A. Yaşadıkları Zaman Aralıkları 

Bu çalışma için oluşturulan ve 1./7. ve 2./8. asırda yaşayan Medineli râvileri içeren 

veri tabanında toplam 973 râvi bulunmaktadır.91 Bunlardan 2./8. yüzyıl râvileri olarak 

nitelenebileceklerin sayısı ise 644’tür. Bu râvilerin vefat tarihlerine göre dağılımı ve her 

bir zaman aralığındaki râvilerin rivayet sayılarının ortalamaları ise şöyledir: 

Grafik 10: Medineli 1./7. ve 2./8. Yüzyıl Râvilerinin Vefat Tarihlerine Göre Dağılımı 

 

Buna göre hicri 11-120 arasında Medineli râvilerin sayısında düzenli bir artış 

gözlemlenirken hicri 121-240 arasında bir azalış söz konusudur.  

Rivayet sayılarının ortalamalarında yüzyıl sonuna kadar düzenli bir yükseliş 

görülür. Hicri 11-120 arasındaki râvi sayılarının düzenli artışında, özellikle de hicri 81-

160 arasında vefat edenlerin diğer dönemlere göre çokluğunda tedvin faaliyetlerinin 

 
91 Birinci kısımda ifade edilen, Medine’de kısa bir süre kalıp ilmî birikimine katkısı olmayan sahâbîlerin 

bile Medineli sayılması ve dolayısıyla Medineli sahâbî sayısının çok artmasından dolayı toplam râvi 

sayısına sahâbîler dâhil edilmemiştir. Onların da hesaba katılması durumunda sayının yaklaşık iki katına 

çıkması mümkündür. 

9

158

374

321

94

17
6 8

58
78

111

328

0

50

100

150

200

250

300

350

0

50

100

150

200

250

300

350

400

11-40 41-80 81-120 121-160 161-200 201-240

Râvi Sayısı Rivayet Ortalaması



41 

başlayıp yaygınlaşması ve dolayısıyla hadis rivayetinin sistemli hâle gelmesi etkili olmuş 

olmalıdır.92 Özellikle hicri 2. yüzyılın ilk yarısından itibaren hadis rivayeti bizzat bu iş 

için kurulan halkalarda düzenli olarak icra edilmiştir. Bundan dolayı hem bu dönemde 

hadis nakliyle uğraşan kişi sayısı hem de bu kişilerin rivayet sayıları artmıştır. Râvi 

sayılarının hicri 121-240 arasındaki azalışında ise Medineli râvilerin başka şehirlere göç 

etmelerinin rolü büyük olmalıdır. 2./8. yüzyılın ikinci yarısında vefat eden birçok 

Medinelinin Irak Bölgesi’ne, özellikle de yeni kurulan ve Abbâsîler tarafından devletin 

siyasi olduğu kadar ilmî merkezi hâline de gelmesi hedeflenen Bağdat’a göç ettiği 

görülür. Bu ve araştırılması gereken daha başka sebeplerden dolayı hicri 121-160 ile 161-

200 arasında vefat eden râvi sayıları arasında çok ciddi bir fark görülür.  

201-240 arasında vefat eden râviler ise daha çok 130-160 arasında doğup 2./8. 

yüzyılda uzun bir süre yaşadıkları için kümeye dâhil edilmişlerdir ve sayılarının az 

olmasının sebebi de budur. 3./9. yüzyıl Medine râvilerinin ayrıca araştırılması durumunda 

bu aralıkta vefat eden râvi sayısının artacağına şüphe yoktur. Bu grubun rivayet 

ortalamasının fazla olmasının sebebiyse sayılarının az olmasının yanında Mâlik b. 

Enes’in çok hadis rivayet eden talebelerinin burada bulunmasıdır. 

Basra, Kûfe, Mekke, Mısır, Şam ve Yemen hadis halkalarına dair yapılan 

çalışmalarda verilen râvi sayılarıyla yapılacak bir kıyaslama Medine’nin bu dört 

şehir/bölge arasındaki konumunu açığa çıkaracaktır. Bu çalışmalara göre 1./7. ve 2./8. 

asırlarda Basra ve Kûfe’de yaklaşık 1500’er,93 Mısır Bölgesi’nde yaklaşık 600,94 Şam 

Bölgesi’nde 446,95 Mekke ve Mısır’da yaklaşık 400’er,96 Yemen Bölgesi’nde ise 22797 

râvinin yaşadığı tespit edilmiştir. Buna göre 973 râviye sahip Medine, Basra ve Kûfe’den 

 
92 Kuzudişli, Hadis Rivayetinde Bağlam, s. 31. 

93 Ömer Faruk Maden ve Muhammet İkbal Aslan’ın Basra ve Kûfe hadis halkalarına dair doktora 

çalışmaları devam etmektedir, bundan dolayı bu şehirlerin râvi sayıları henüz kesinleşmemiştir. Güncel 

verilerini benimle paylaşan Maden ve Aslan’a teşekkür ederim. Burada Maden’in Hicrî II. Asır Ehl-i 

Hadîs Halkaları (Basra Örneği) isimli yüksek lisans tezine atıf yapılmamasının sebebi yazarın doktora 

çalışması kapsamında yaptığı araştırmalar sonucunda yüksek lisans tezindeki ilgili verilerin 

güncellenmiş olmasıdır. 

94  

95 Sari, Şam Bölgesinde Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 24. 

96 Enes Tarhan ve Baki Gönüllü’ye Mekke ve Mısır halkalarına dair devam etmekte olan yüksek lisans 

çalışmalarının güncel verilerini benimle paylaştıkları için teşekkür ederim. Bu çalışmalar henüz 

tamamlanmadığından verilen rakamlar nihai değildir. 

97 Demirci, Yemen’de Hadis, s. 28. 



42 

sonra üçüncü sırada yer alır. Şam, Mekke, Mısır ve Yemen’de ise bu üç şehirdeki gibi bir 

ilmî canlılıktan bahsedilemez. 

B. Rivayet Sayıları 

Veri tabanındaki Medineli 973 râvinin rivayet sayılarına göre dağılımı aşağıdaki 

grafikte gösterilmiştir. 1000’e kadarki rivayet sayıları 50’şer, 1000-1500 arası 100’er, 

1500-2550 arası ise 500’er aralıklara bölünmüştür. 157 râvininse hiçbir rivayeti tespit 

edilememiş ve dolayısıyla grafiğe yansıtılmamıştır.98 

Grafik 11: Medineli 1./7. ve 2./8. Yüzyıl Râvilerinin Rivayet Sayıları 

 

Görüldüğü üzere, 816 kişiden 602’si (%74) 1-50 arasında hadis rivayet etmiştir. 

51-100 arası hadis rivayet edenlerin sayısı ise sert bir düşüşle 92’ye (%11) gerilemiştir. 

Bu da Medineli râvilerin %85’inin 100 veya daha az hadis aktardığı anlamına gelir. 

100’den daha fazla hadisi olan râvilerin sayısı git gide düşer ve 850’den itibaren nadiren 

birin üzerine çıkar. Rivayet sayısı 101-500 arasında olanların sayısı 93, 501-1000 

arasındakilerin sayısı 20, 1001-2550 arasında olanlarınki dokuzdur. Bütün râvilerin 

rivayet sayılarının ortalaması ise 81’dir. Bütün bu verilerden hareketle Medine’nin 

rivayet yükünü çeken 694 kişi olduğu söylenebilir. Bu da toplam râvi sayısının yaklaşık 

%71’ine denk gelir. 

 
98 Cevâmi‘u’l-Kelim ve Câmi‘u Hâdimi’l-Haremeyn programlarında rivayet sayılarına rastlanmayan 

isimlerin veri tabanından çıkartılmamasının sebebi İbn Sa‘d ve Halîfe b. Hayyât’ın et-Tabakât’larında 

isimlerinin bulunması, dolayısıyla hadis râvisi olma ihtimalleri bulunmasıdır. 

602

92

24 20 11 13 10 7 2 6 3 3 2 1 2 2 3 1 2 1 1 1 2 1 2 1 1
0

100

200

300

400

500

600

700



43 

Farklı rivayet sayılarına sahip râvilerin hangi dönemlerde yoğunlaştığını görmek 

daha detaylı analizlere kapı aralayabilir. Aşağıdaki grafikte râvilerin hadis sayılarıyla 

vefat tarihleri karşılaştırmalı olarak gösterilmiştir. 

Grafik 12: Medineli 1./7. ve 2./8. Yüzyıl Râvilerinin Vefat Tarihleri ve Rivayet Sayıları 

 

Rivayet sayısı 1-50 arasında olan râvilerin çoğunun vefatları hicri 11-80 ile 81-

160 arasında yoğunlaşırken rivayeti 50’den fazla olanların daha çok hicri 81-160 arasında 

vefat ettiği görülür. 11-80 yılları arasında vefat edip de hadis sayısı 500’den fazla olan 

kimse yoktur. Bu grafik yorumlanırken yukarıda da bahsi geçen, hicri ikinci yüzyılın ilk 

çeyreğinden itibaren hadis rivayetinin sistemleşmesi olgusu hatırlanmalıdır. Hicri 81-160 

yılları arasında, yani tedvin ve tasnif faaliyetlerinin başlayıp yaygınlaşmaya başladığı ve 

hadis rivayetinin halkalara taşındığı dönemde vefat eden râvilerin hadis sayısının fazla 

olması normaldir. Hicri 11-80 arasında ise böyle sistemli bir rivayet faaliyeti söz konusu 

olmadığından o dönemde vefat eden râvilerin hadis sayıları daha azdır.  

Şam Bölgesi’ndeki râviler arasında ise 1-10 adet rivayeti bulunan 368, 11-50 adet 

rivayeti bulunan 60, 51-100 adet rivayeti bulunan 8, 101-200 adet rivayeti bulunan 6, 

201-300 adet rivayeti bulunan 4 ve 301-400 adet rivayeti bulunan 3 kişi tespit edilmiştir.99 

Bu sayıların Medine’ye kıyasla çok az olduğu açıktır. Anlaşılan o ki Şam’daki hadis 

rivayeti, Medine’deki kadar yaygın bir pratik değildi. 

 

 

 
99 Sari, Şam Bölgesinde Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 28. 

108

6 1 0 0

434

77 67

13 7

60

9
25

7 2
0

50

100

150

200

250

300

350

400

450

500

1-50 51-100 101-500 501-1000 1001-2550

11-80 Arasında Vefat Edenler 81-160 Arasında Vefat Edenler 161-240 Arasında Vefat Edenler



44 

C. Güvenilirlik Durumları 

1./7. ve 2./8. asırlarda yaşayan Medineli râvilerin güvenilirlik durumlarının tespiti, 

şehrin ilmî yapısını anlamaya yardımcı olacaktır. Bu tespit yapılırken üç âlimin görüşü 

esas alınmıştır: İbn Sa‘d (ö. 230/845),100 Yahya b. Maîn (ö. 233/848) ve Ahmed b. 

Hanbel.101 Bunların yanında tespit edilebildiği ölçüde Mâlik b. Enes, Buhârî (ö. 256/870), 

Ebû Zür‘a (ö. 264/878) ve Ebû Hâtim er-Râzî’nin (ö. 277/890) değerlendirmeleri de 

dikkate alınmıştır. Bilindiği gibi cerh-ta‘dîl âlimleri, râvileri değerlendirirken çok çeşitli 

lafızlar kullanmışlardır. Değerlendirmelerin daha rahat anlaşılabilmesi ve istatistiklerinin 

çıkarılıp grafiğe dökülmeye uygun hâle getirilmesi amacıyla bu lafızlar üç kategori altına 

yerleştirilmiştir: Sika, zayıf ve metrûk. Hakkında değerlendirme bulunan 342 râvinin bu 

üç kategoriye dağılımları şöyle olmuştur: 

Grafik 13: Medineli 1./7. ve 2./8. Yüzyıl Râvilerinin Güvenilirlik Durumları 

 

Görüldüğü gibi hakkında değerlendirme bulunan Medineli râvilerin çoğunluğu 

güvenilir kabul edilmiştir. 276’sı ta‘dîl edilerek 342 râvinin %81’i, toplam râvi 

sayısınınsa %28’i makbul sayılmış olur. 59 zayıf ve 7 metrûk râvi bulunması ise 342 

râvinin geriye kalan %19’unun, toplam râvilerinse %7’sinin güvenilmez olduğunu 

gösterir. Medineli toplam râvi sayısının yaklaşık üçte birini (%35) oluşturan bu küme, 

 
100 İbn Sa‘d, Yahya b. Maîn ve Ahmed b. Hanbel seviyesinde bir ricâl münekkidi olmasa da et-

Tabakât’ındaki ricâl değerlendirmeleri büyük oranda bu iki âlimle uyuştuğundan onların hüküm 

vermeyip yalnızca İbn Sa‘d’ın değerlendirdiği râvilerde onun görüşleri dikkate alınmıştır. 

101 Yahya b. Maîn ve Ahmed b. Hanbel’in ricâl değerlendirmelerine dair notlarını benimle paylaşma 

nezaketi gösteren Muhammed Sadık Özbek’e teşekkür ederim. 

276

59

7

0

50

100

150

200

250

300

Sika Zayıf Metrûk



45 

veri tabanının tamamı hakkında fikir verecek ölçüdedir. Buradan hareketle Medineli 

râvilerin çoğunluğunun güvenilir kabul edildiği söylenebilir. 

Râviler hakkındaki değerlendirmelerin vefat tarihlerine göre kategorize edilmesi 

daha çok hangi dönemdeki râvilerin değerlendirmeye tabi tutulduğunu ve farklı 

değerlendirmelerin hangi dönemlerde yoğunlaştığını gösterebilir.  

Grafik 14: Medineli 1./7. ve 2./8. Yüzyıl Râvilerinin Güvenilirlik Durumlarının Dönemlere Dağılımı 

 

Görüldüğü gibi hicri 11-80 arasında vefat eden Medineli râvilere dair hiçbir 

değerlendirme bulunamamıştır. Neredeyse bütün değerlendirmeler hicri 81-160 arasında 

yoğunlaşmıştır. Hakkında değerlendirme bulunan 342 râvinin 291’i (%85) bu aralıkta 

vefat etmiştir. Geriye kalan 51 (%15) değerlendirme ise hicri 161-240 arasında vefat 

edenler hakkındadır. Ricâl değerlendirmelerinin hicri 81-160 arasına yayılmasının bu 

dönemin tedvin ve tasnifin başlayıp yaygınlaştığı, dolayısıyla hadis rivayetinin 

sistemleştiği ve halkalara taşındığı dönem olmasından kaynaklandığı söylenebilir. 

Anlaşıldığı kadarıyla ricâl münekkitleri daha çok bu dönemde yaşayan râvilerin 

hadislerini incelemiş ve onlar hakkında kanaat belirtme ihtiyacı hissetmiş yahut onlara 

daha çok bu dönemdeki râviler hakkında soru yöneltilmiştir. İlgili zaman aralığında vefat 

eden râvilerin rivayet sayılarının diğerlerine göre çok daha fazla olduğu hatırlanırsa 

bunun makul olduğu anlaşılır. Zira münekkitler râvileri rivayetlerinden yola çıkarak 

değerlendiriyorlardı.102 Onların birkaç yüz rivayeti bulunan râvileri değerlendirmeleri, 

yalnızca birkaç rivayeti bulunan râvileri değerlendirmelerinden çok daha anlaşılırdır. 

 
102 Topgül, Rivayetten Râviye, s. 64 

0 0 0

244

44

3

32
15

4
0

50

100

150

200

250

300

Sika Zayıf Metrûk

11-80 Arasında Vefat Edenler 81-160 Arasında Vefat Edenler 161-240 Arasında Vefat Edenler



46 

Yukarıdaki değerlendirme yelpazesine meçhul kategorisi eklenmemiştir. Bunun 

sebebi bu çalışmada bir râvinin meçhul olmasının bir cerh sebebi olarak değil, hadis 

ilminin gelişim seyri dikkate alınarak râviye dair yapılan bir durum tespiti olarak 

değerlendirilmesidir. 10’dan az rivayete sahip râvilerin, haklarında ta‘dîl değerlendirmesi 

bulunsa bile rivayet sayıları ile hoca ve talebelerinin azlığından dolayı rivayet pratiği 

açısından aktif olmadığının söylenmesi gerektiği düşünülmüştür.103 973 kişilik Medineli 

râvi kümesinde bu kritere uyan 454 râvi bulunmaktadır ki bu, toplam sayının %47’sine 

tekabül eder. Dolayısıyla Medineli râvilerin yarısına yakınının meslek olarak rivayet 

naklinde bulunmayan ve ilim ehli arasında meşhur olmayan kimselerden oluştuğu 

söylenebilir. 

Şam Bölgesi’ne göz atıldığında 446 râviden 154’ünün ta‘dîl, 54’ünün cerh 

edildiği görülür. Râvi kümesinin büyük bir kısmı ise meçhuldür.104 Toplam 227 Yemenli 

râvininse 99’u ta‘dîl, 72’si cerh edilmiş, 92’si ise meçhul kabul edilmiştir.105 Medine gibi 

bu iki bölgede de ta‘dîl edilenlerin sayısı cerh edilenlerden fazladır ve meçhul râvilerin 

sayısı yarıya yakındır. Buradan yola çıkarak Medine’deki güvenilir râvi sayısının diğer 

bölgelere oranla daha fazla olduğu söylenebilir. 

D. Cinsiyet ve Etnik Kökenleri 

Medineli râvilerin cinsiyetlerinin ve etnik kökenlerinin, yani kabilelerinin 

dağılımı da incelenmelidir. Burada ilk olarak veri tabanındaki kadın ve erkek râvi sayıları 

verilecek, ardından bu râvilerin kabilevi bağlarıyla yakından ilişkili olan hürlük/mevlâlık 

durumları ele alınacak ve hangi kabilelere mensup oldukları gösterilecektir. 

Veri tabanındaki 973 râvinin yalnızca üçü kadındır: Âişe bint Sa‘d b. Ebî Vakkâs 

(ö. 101-10/719-29 arası), Âişe bint Talha b. Ubeydullah (ö. 101/719) ve Amre bint 

Abdurrahman (ö. 106/724). Bu kadın râvilerin üçü de hür olup ilk ikisi Kureyş, sonuncusu 

ise Hazrec kabilesine mensuptur. Amre bint Abdurrahman’ın 215, Âişe bint Sa‘d’ın 40, 

Âişe bint Talha’nın ise 35 rivayeti mevcuttur. Üç râvi de Hz. Âişe’nin talebeleri 

arasındadır ve hadis rivayetinin sistemleşmesinden önceki bir dönemde yaşayıp ilim 

tahsil etmişlerdir. Hz. Âişe’nin himayesinde yetişen106 Amre, en meşhur Medineli kadın 

 
103 Bu tarz bir uygulama için bk. Topgül, İsnâdı Okumak, s. 120. 

104 Sari, Şam Bölgesinde Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 33-4. 

105 Demirci, Yemen’de Hadis, s. 36. 

106 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 559. 



47 

tâbiî sayılabilir.107 Ömer b. Abdülaziz’in Medine valisi Ebû Bekir b. Muhammed b. Amr 

b. Hazm’a (ö. 120/738) gönderdiği tedvin emrinde onun hadislerini hususi olarak 

toplamasını istemesi,108 birikiminin günümüze ulaşmasına yardımcı olmuş olmalıdır. 

Medineli râvilerin hürlük durumlarına bakıldığındaysa 679’unun hür, 286’sının 

mevlâ olduğu görülür.109 Bu, râvilerin %70’inin hür, %29’unun mevlâ olduğu anlamına 

gelir. Geriye kalan 8 râvininse (%1) hürlük durumlarıyla kabileleri tespit edilememiştir. 

Medineli râvilerin kabilelerinin de incelenmesi 1./7. ve 2./8. yüzyıl Medine’sinin 

sosyal durumuyla ilgili ipuçları verebilir. Aşağıda, Medine’de 10 ve daha fazla mensubu 

bulunan kabilelerle bu kabilelere mensup râvi sayıları gösterilmiştir. 

Grafik 15: Medineli 1./7. ve 2./8. Yüzyıl Râvilerinin Kabileleri 

 

Medineli râvilerin 563’ü Kureyş (%58), 149’u Hazrec (%15) ve 65’i Evs (%7) 

kabilesine mensuptur. Bu, toplam 973 râvinin 777’sinin, yani %80’inin bu üç kabileden 

olduğu anlamına gelir. “Ensâr” çatısı altında birleşecek Evs ve Hazrec kabilelerinin 

Medine’nin yerlileri, Kureyş’in ise Mekke’den Medine’ye göç eden muhacirlerin mensup 

oldukları en temel kabile olduğu hatırlanırsa Medineli râvilerin daha çok bu üç kabileye 

mensup olmaları beklenen bir durumdur. Buradan Medine’nin Hz. Peygamber 

 
107 Amre hakkında detaylı bilgi için bk. Sayeed, Women and the Transmission, s. 63-9. 

108 İbn Sa‘d, et-Tabakât, II, 332-3. Bu rivayetle ilgili detaylı bir inceleme için bk. Albayrak, Buhârî’nin 

Kaynakları, s. 33-40. 

109 Öztürk, İbn Sa‘d’ın et-Tabakât’ında yer alıp sahâbî sonrası nesilden olan ve 200/815’ten önce vefat eden 

râviler özelinde yaptığı sayımda toplam 120 mevlâ râvi tespit etmiştir (“Mevâlî Râviler”, s. 17). 

Öztürk’ün tespit ettiği sayının bu kadar az olmasının sebebi yalnızca hakkında “kesîru’l-hadîs” gibi çok 

hadis rivayet ettiğini belirten ifadelerin kullanıldığı kişileri sayıma dâhil etmesidir. Bu kriter ortadan 

kaldırıldığında sayının çok artacağında şüphe yoktur. 

563

149

65
49

23 12 10

0

100

200

300

400

500

600

Kureyş Hazrec Evs Kinâne Ezd Kinde Hüzeyl



48 

zamanındaki sosyal durumunun onun vefatından sonraki iki yüzyıl boyunca büyük oranda 

korunduğu anlaşılır. Ancak bu üç kabile arasındaki denge yerli Evs ve Hazrec aleyhine 

kaymış gibidir. Zira Medine’ye sonradan yerleşen Kureyş kabilesinin mensupları sayısal 

olarak diğer iki kabilenin mensuplarını çok geride bırakmıştır. Bu durumun sebebi olarak 

Kureyşlilerin Hz. Peygamber’in vefatından sonra Medine’nin merkez olduğu devletin 

yönetimini üstlenmiş ve dolayısıyla burada kalarak nesillerini burada devam ettirmiş 

olmaları gösterilebilir. Medine’de Ebû Bekir b. Muhammed b. Amr b. Hazm dışında 

ensârdan kimsenin vali olamaması110 da Kureyş’in şehirdeki baskın konumunu destekler. 

2./8. yüzyılın diğer ilim merkezlerinde ise bu üç kabile o kadar yaygın değildir. 

Basra’da Kureyş ve ensâr kabileleri Ezd, Temîm ve Bekir b. Vâil kabilelerinin ardından 

gelir ve râvi sayıları onlara göre oldukça azdır.111 Şamlı râviler Ezd, Himyer ve Kinde 

gibi Yemenli kabilelere mensupken112 Yemen’de Ebnâ, Mezhic, Hemdân ve Himyer 

kabileleri öne çıkar.113 

E. İtikadi Mezhepleri 

Medineli râvilerin o dönemde henüz mezhepleşmemiş itikadi fırkalardan daha çok 

hangilerine meylettiklerini görmek 2./8. yüzyıl Medine’sinde hangi konularda tartışmalar 

yaşandığını göstermesi açısından önemlidir. Ancak Medine’nin Basra, Kûfe ve Şam gibi 

İslam dışı kültürlere yakın olan şehir/bölgelerin aksine İslam dünyasının merkezinde 

bulunması ve Müslümanların kutsal kabul ettiği iki şehirden biri olması burada ana akım 

inancın dışındaki görüşlerin yayılmasını engellediği öne sürülebilir. Dolayısıyla 

Medine’nin ağırlıklı olarak Sünni olduğu ve mübtedi‘ râvilerin Medine’deki nüfusunun 

son derece az olduğu tahmin edilebilir. Bu konuda yapılacak bir istatistik bu tahminin ne 

derece doğru olduğunu gösterecektir. 

Medineli râviler veri tabanındaki 973 kişiden yalnızca 23’ünün (%2) ana akım 

inanç dışında bir itikadi görüş benimsediğine dair kayıt bulunabilmiştir. Bu 23 kişinin 

fırkalara göre dağılımı şöyledir: 

 
110 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 644-5. Ebû Bekir, Hazrec kabilesine mensuptur ve 96-101/715-20 tarihleri arasında 

valilik yapmıştır. 

111 Maden, Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 26. 

112 Sari, Şam Bölgesinde Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 29-30. 

113 Demirci, Yemen’de Hadis, s. 33-4. 



49 

Grafik 16: Medineli 1./7. ve 2./8. Yüzyıl Râvilerinin İtikadi Eğilimleri 

  

Medine’deki en yaygın itikadi fırkanın 10 mensupla Kaderîlik/Mu‘tezilîlik olduğu 

görülür. Onu altı mensupla Şiîler ve Şiî eğilimi taşıyan râviler takip eder. Hâricî veya 

İbâzî olduğu söylenen râvi sayısı beş, Mürciîlikle itham edilenler ise yalnızca iki kişidir. 

Bu tabloya bakarak Medine’de merkez dinî inanışı ifade eden Ehl-i hadîs dışında herhangi 

bir fırkanın çok yaygın olmadığı söylenebilir. Zira en yaygın olan Kaderîlik bile yalnızca 

10 râvi için söz konusudur.114 

Tabloda dört farklı fırkaya yer verilse de Medine tarihi okunup bu dönemdeki 

Medineli râvilerin hayatları ve sözleri incelendiğinde onların gündemini daha çok tek bir 

fırkanın işgal ettiği görülür: Kaderîler. Özellikle bid‘at ehline hadis rivayet etme ve 

onlarla ilişki kurma meselesi gündeme geldiğinde bu fırkanın adı mutlaka anılır. 

Medine’de Kaderî karşıtlığı erken bir dönemde başlamıştır. Örneğin Abdullah b. Ömer’e 

Basra’da kaderi inkâr eden insanlar olduğu söylendiğinde kendisinin onlardan uzak 

olduğunu söylemiş ve meşhur Cibrîl Hadisi’ni rivayet etmiştir.115 Medineli büyük 

tâbiîlerden Kâsım b. Muhammed ile Sâlim b. Abdullah’ın da Kaderîleri lanetledikleri, 

ayrıca Kâsım’ın kader hakkında konuşan bir topluluğa “Allah’ın konuşmadığı konularda 

siz de konuşmayın” dediği nakledilmiştir.116 Rebîa b. Ebî Abdurrahman, Kaderîlerin 

 
114 Ess, konuya dair Theology and Society isimli kapsamlı çalışmasında benzer sonuçlara ulaşmıştır. O, 

Medineliler arasında 11 Kaderî (II, 750-9), üç Hâricî (II, 746-8) ve iki Mürciî (II, 749) tespit etmiştir. 

Öztürk ise Kaderî râvileri tespit etmeyi amaçlayan çalışmasında Medineli 13 Kaderî râviden bahseder 

(“Kaderî Olmakla İtham Edilen Hadis Râvîleri”, s. 85-90). İki yazar da Kaderî olmakla itham edilen 

ancak böyle olmadığı anlaşılan râvileri de hesaplarına dâhil etmişlerdir. 

115 Müslim, “el-Îmân”, 1. 

116 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 187. 

10

6

5

2

0

2

4

6

8

10

12

Kaderî/Mu‘tezilî Müteşeyyi‘/Şiî/Râfızî Hâricî/İbâzî Mürciî



50 

öncülerinden Gaylân ed-Dımaşkî (ö. 120/738 civarı) ile Allah’ın kötülükleri dilemesi 

hakkında bir münazara yapmıştır.117 Zeyd b. Eslem, Kaderî karşıtı görüşler 

serdetmiştir.118 İbn Ebî Zi’b, –büyük ihtimalle Halife Mehdî (hs. 158-69/775-85) 

dönemindeki Kaderî kovuşturmasında– kendisine sığınan Kaderîleri kovmadığından 

dolayı, kader görüşünü ayıplasa da onların görüşlerini benimsemekle itham edilmiştir.119 

Abdülaziz İbnü’l-Mâcişûn, kader meselesine dair iki metin telif etmiştir.120 Mâlik de 

Kaderî görüşleri çürütmek amacıyla bir risale kaleme almıştır.121 Görüldüğü gibi 

Medine’deki Kaderî karşıtlığı 1./7. yüzyılın ortalarından başlayıp 2./8. yüzyılın sonlarına 

kadar devam etmiştir. 

Medine’nin 2./8. yüzyılın ikinci yarısına kadar Ali Zeynelâbidîn, Muhammed el-

Bâkır ve Ca‘fer es-Sâdık (ö. 148/765) gibi Ehl-i beyt imamlarını barındırdığı 

düşünüldüğünde buradaki Şiî ve müteşeyyi‘ râvilerin azlığı şaşırtıcı kabul edilebilirse de 

bu bulgular konuyla ilgili daha önce yapılan çalışmalarla örtüşür.122 Hâricî râvi sayısının 

bu kadar düşük olmasında ise Hâricî/İbâzî lider Abdullah b. Yahya el-Kindî el-İbâzî’nin 

(ö. 130/748) komutanı Ebû Hamza eş-Şârî’nin (ö. 130/748) Kudeyd Savaşı’nda (130/747) 

birçok Medinelinin ölümüne yol açması, Medine’yi işgal etmesi ve Yemenli 

takipçilerinin Medine eşrafı tarafından kaba saba bedeviler olarak görülmesinin123 etkisi 

olmalıdır. Mâlik’in tövbe etmesi istenip de etmeyen İbâzîlerin öldürülmesi gerektiğine 

dair fetvası,124 Hâricîlere karşı takınılan bu düşmanca tavrın bir göstergesidir. 

Dönemin diğer ilim merkezlerinde de benzer bir durum söz konusudur. Basra’da 

en çok mensubu bulunan grup 45 râviyle Kaderîlerdir. Onları 12 râviyle Şiîler, altı râviyle 

Hâricîler ve dört râviyle Mürciîler takip eder. Medine’de hiç bulunmayan Osmânî 

râvilerin Basra’daki sayısı ise beştir.125 Şam Bölgesi’nde 13 Kaderî ve dört Mürciî râvi 

 
117 Sehâvî, et-Tuhfe, II, 59. 

118 İbn Asâkir, Târîh, XIX, 286-7. 

119 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 558-9. 

120 Ess, Theology and Society, II, 777. 

121 Kadı İyâz, Tertîb, II, 90. 

122 Topgül, konuyla ilgili çalışmasında hicri ilk üç asırda Şiîlikle itham edilen 12 Medineli râvi tespit 

etmiştir. Bunlardan hicri 50-200 yılları arasında vefat edenlerin sayısı ise dörttür (“Şiîlik İthamları”,  s. 

63-4). 

123 Ess, Theology and Society, II, 746. 

124 Sahnûn, el-Müdevvenetü’l-kübrâ, I, 529-30. 

125 Maden, Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 33. 



51 

tespit edilmiştir.126 Yemen’de ise iki Kaderî ve iki Şiî râvi mevcuttur.127 Bu verilerden 

yola çıkarak Kaderîlik ve Şiîliğin 2./8. yüzyıl İslam dünyasındaki çoğu ilim merkezinde 

bulunan en yaygın merkez inanış dışı itikadi fırkalar olduğu söylenebilir. 

F. Geçim Vasıtaları 

Medineli râvilerin daha çok hangi meslekleri tercih ettiklerinin belirlenmesi 

hadisle uğraşan kişilerin sosyal yapısını ortaya koymaya yardımcı olacaktır. Toplam 973 

Medineli râvi içerisinde mesleği tespit edilebilen 127 kişi bulunmaktadır. İlgili dönemde 

Medine’de beş ya da daha fazla kişinin icra ettiği meslekler aşağıdaki grafiğe 

yansıtılmıştır. 

Grafik 17: Medineli 1./7. ve 2./8. Yüzyıl Râvilerinin Meslekleri 

 

En fazla Medineli râvinin icra ettiği meslek kadılıktır (36 râvi).128 Onu az bir 

farkla valilik (32 râvi) izler. Grafikteki diğer dört meslekten üçü olan kıssacılık,129 

kâtiplik ve şurta reisliğinin de kadılık ve valilik gibi devlet tarafından verilen resmî 

görevler olduğu düşünüldüğünde Medineli hadis râvilerinin siyasetle ve siyasilerle yakın 

 
126 Sari, Şam Bölgesinde Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 32-3. 

127 Demirci, Yemen’de Hadis, s. 30. 

128 Vekî‘, Ahbâru’l-kudât isimli eserinde 1./7. ve 2./8. yüzyıllarda Medine’de kadılık yapan 43 isim sayar 

(I, 111-254). İki sayı arasındaki farkın sebebi kadılık yapan isimlerden kimilerinin hadis rivayetiyle 

meşgul olmaması, dolayısıyla bu çalışma için hazırlanan veri tabanına girmemesi olabilir. 

129 Kıssacılığın tarihsel gelişimi için bk. Cirit, Halkın İslâm Anlayışının Kaynakları, s. 91-128. Kıssacılığın 

1./7. yüzyılda devlet tarafından verilen bir görev olmasına rağmen 2./8. yüzyılda mahiyetinin değişip 

sivil bir uğraş hâline gelmiş olma ihtimali göz önünde bulundurulmalıdır. Grafiğe kıssacı olarak 

yansıtılan 10 kişiden dördü 1./7. yüzyıl, altısı 2./8. yüzyıl râvisidir. 

36

32

16

10
8

5

28

0

5

10

15

20

25

30

35

40

Kadı Vali Tüccar Kıssacı Kâtip Şurta Reisi Diğer



52 

ilişkiler kurdukları anlaşılır. Yahut başka bir açıdan bakıldığında Medineli devlet ricalinin 

de hadis rivayetine meraklı olduğu, dolayısıyla Medine’de rivayet pratiğinin toplumun 

yönetici kesimlerine de sirayet ettiği söylenebilir. Bu bağlamda meşhur Emevî halifeleri 

Mervân b. el-Hakem (hs. 64-5/684-5), Abdülmelik b. Mervân (hs. 65-86/685-705) ve 

Ömer b. Abdülaziz’in Medineli birer râvi oldukları da unutulmamalıdır. Grafiğe “Diğer” 

olarak yansıtılanlar arasında ise şu resmî görevler bulunur: Mescid-i Nebevî imamlığı ve 

müezzinliği (dörder râvi), Medine çarşısının muhtesibliği (üç râvi), beytülmâl 

sorumluluğu (iki râvi) ve muallim/müeddiblik (iki râvi). 

Tek başlarına grafiğe girmesini sağlayacak kadar çok kişi tarafından icra 

edilmeyen sivil geçim vasıtalarından ticaret türleri “Tüccar” başlığı altında toplanarak 

grafiğe eklenmiştir. Bunlar arasında öne çıkanlar yağ (semmân/zeyyât) (dört râvi), hurma 

(temmâr) (üç râvi) ve ipek (kazzâz) (iki râvi) tüccarlığıdır. Bu mesleklerin tek bir başlık 

altında toplandığında bile bazı resmî mesleklerin önüne geçememeleri Medineli hadis 

râvilerinin siyasetle ilişkilerini göstermesi açısından önemlidir. 

Meslek sahibi râvilerin yaşadıkları dönemlere göre tasnifi meslek sahibi olma 

olgusunun hangi dönemde yaygınlaştığını ve meslek sahiplerinin hangi zaman aralığında 

hadis rivayetine eğildiğini gösterebilir. 

Grafik 18: Medineli 1./7. ve 2./8. Yüzyıl Râvilerinin Mesleklerinin Dönemlere Dağılımı 

 

Grafik incelendiğinde en fazla meslek sahibinin hicri 81-160 arasında bulunduğu 

görülür. Hicri 11-80 arasında da bazı mesleklere mensup azımsanmayacak sayıda râvi 

varken 161-240 arasında bu sayı iyice azalmıştır. Hicri 81-160 arasındaki kadı râvilerin 

sayısında bir önceki döneme göre ciddi bir artış görülse de bunun sebebi bu dönemde 

5

14

0 0

3
2

4

20

16

14

9

5

2

18

11

2 2
1

0
1

6

0

5

10

15

20

25

Kadı Vali Tüccar Kıssacı Kâtip Şurta Reisi Diğer

11-80 Arasında Vefat Edenler 81-160 Arasında Vefat Edenler 161-240 Arasında Vefat Edenler



53 

kadıların hadis rivayetine dâhil olması değildir. Bu olgu daha çok 11-80 arasında 

Medine’de çok fazla kadının görev yapmamış olmasına bağlanmalıdır. Zira ilk üç halife 

döneminde Medine’de resmî kadılardan bahsetmek mümkün değildir. Bu dönemde 

hüküm verme işini halifeler gerçekleştiriyor, ancak ahkâm konusunda bilgili kimi 

şahıslardan bu konuda kendilerine yardımcı olmalarını isteyebiliyorlardı. Fakat hadis 

rivayet eden kadı sayısının hicri 161-240 arasında azalmış olması anlamlıdır ve bu 

tarihlerde hadisle fıkıh disiplinlerinin ayrılmaya başladığına işaret eder. Bu dönemden 

itibaren hadis rivayet etmeyen fakihlere daha sık rastlamak mümkün olacaktır. Benzer bir 

yargı valiler için de serdedilebilir. Hicri 161-240 arasında hadis rivayet eden vali 

sayısındaki ani düşüş, siyasilerin artık hadisle ilgilenmeyi bırakıp tamamen devlet 

yönetimine yöneldiklerini söylemeye imkân verir. Ayrıca ilgili zaman aralığında hadis 

rivayetinin müstakil meclislerde yürütülmesinin hadis elde etmek için bu meslek 

gruplarının da bizatihi bu meclislere katılmalarını gerektirmesi, onlarınsa bundan imtina 

etmeleri, bu sayıdaki düşüşün muhtemel sebepleri arasında sayılabilir. 

Hicri 11-80 arasında ticaretle uğraşan hiçbir râvinin bulunmayıp bu sayının 81-

160 arasında yoğunlaşması (14 râvi) ilginçtir. Hâlbuki hadis rivayetinin sistemleştiği bir 

dönemde sivil mesleklerle uğraşan râvilerin sayılarının azalması beklenirdi. Ancak bu 

dönemde hadis rivayeti sistemli de olsa maddi kazanç getirmediğinden râvilerin meslek 

edinme istekleri makul karşılanabilir. 

Dikkatler dönemin diğer ilim merkezlerine çevrilirse Basra’da Medine’dekinin 

tam aksi bir durumun söz konusu olduğu görülür. Mesleği tespit edilebilen 146 râviden 

62’si ticaretle iştigal ederken kadıların sayısı 20, muallimlerin ve kıssacıların sayısı 12, 

imam ve müezzinlerin sayısı ise yedidir.130 Yani Basra’da resmî görevlerden çok sivil 

meslekler öne çıkmıştır. Şamlı ve Yemenli râviler ise aynı Medineliler gibi resmî 

görevleri tercih etmişlerdir. Emevî Devleti’nin merkezi olan Şam’da mesleği hakkında 

bilgi sahibi olunan 64 râviden 25’i kadı, 14’ü kâtip, 10’u validir.131 Yemen’de meslek 

bilgisine ulaşılan râvi sayısı 12 olup bunlardan altısı kadı, dördü kıssacı, ikisi ise 

müezzindir.132 

  

 
130 Maden, Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 38. 

131 Sari, Şam Bölgesinde Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 31-2. 

132 Demirci, Yemen’de Hadis, s. 30. 



54 

III. Mekânlar: Bilginin Bağlamı 

Hicretten sonraki ilk iki asırda Medine’de öne çıkan bilgi dallarının nasıl bir 

ortamda var olduğu ve bu bilgileri taşıyan râvilerin ilmî mesailerini hangi bağlam içinde 

harcadıkları, Medine’deki ilmî hayatı anlamlandırmak için gerekli son unsuru ve 

dolayısıyla bu bölümün son konusunu teşkil eder. 

Mezkûr zaman aralığında yaşayan Medineli râvilerin temel olarak iki farklı 

mekânda hadis naklettikleri görülür: Mescid-i Nebevî ve râvilerin evleri. Bu iki mekân 

müstakil başlıklarda incelenecek, nadiren de olsa bu iki mekân dışında gerçekleşen 

rivayet pratikleriyse üçüncü bir başlık altında ele alınacaktır. 

A. Mescid-i Nebevî 

Hz. Peygamber’in Medine’ye hicretinden hemen sonra temellerini attığı Mescid-

i Nebevî, inşasından itibaren Medine’de yaşanan birçok olaya sahne olmuştur. Zira 

Mescid-i Nebevî, Medine’nin en temel ibadet ve eğitim mekânı olmasının yanında 

özellikle ilk üç halifenin hükümranlığı gibi erken dönemlerde yönetim merkezi,133 

mahkeme134 ve misafirhane135 fonksiyonu da görmekteydi. Yönetimin sistemleşmesi ve 

hilafet merkezinin Medine’den başka şehirlere taşınmasıyla mescit bu işlevlerinden 

bazılarını kaybetmişse de hadis rivayetinin merkezi olma konumunu çok daha uzun süre 

korumuştur. 

Medine’de sahâbîlerin faal olduğu dönemden itibaren hadis rivayet etmek ve fetva 

vermek, daha sonra da bu faaliyetler için düzenli halka oluşturmak isteyen kişilerin ilk 

tercihi Mescid-i Nebevî idi. Nitekim “yarı sistemli” hadis rivayetiyle bilinen sahâbîlerden 

Ebû Hüreyre’nin136 cuma namazlarından önce mescitte hadis rivayet ettiği nakledilir.137 

Şu hadis de Medine’nin en önemli bilgi kaynaklarından üçünün Mescid-i Nebevî’deki bu 

iş için bir araya gelişine güzel bir örnektir:138 

Urve b. ez-Zübeyr şöyle dedi: İbn Ömer’le birlikte Âişe’nin hücresinin duvarına sırtımızı 

vermiş oturuyorduk, onun misvak kullanma sesi bize geliyordu. Ben, “Ebû Abdurrahman, 

 
133 Köse, Medine’de Sosyal Hayat, s. 76. 

134 Köse, Medine’de Sosyal Hayat, s. 79. 

135 Köse, Medine’de Sosyal Hayat, s. 83. 

136 Kuzudişli, Hadis Rivayetinde Bağlam, s. 44-7. 

137 Zehebî, Siyer, II, 623. 

138 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, XL, 324. 



55 

Hz. Peygamber recep ayında umre yaptı mı?” diye sordum. O, “Evet” cevabını verdi. Ben 

[Âişe’ye] “Anneciğim! Ebû Abdurrahman’ın dediğini duyuyor musun?” diye seslendim. 

O, “Ne diyor?” diye sordu. Ben, “Hz. Peygamber’in recep ayında umre yaptığını 

söylüyor” diye cevaplayınca “Allah, Ebû Abdurrahman’ı bağışlasın, hata etmiş (nesiye). 

Hz. Peygamber recep ayında hiç umre yapmadı” dedi. İbn Ömer onun dediklerini duydu 

ama ne tasdik ne de itiraz etti, öylece suskun kaldı. 

Hz. Âişe’nin hücresinin, dolayısıyla Hz. Peygamber’in kabrinin hemen yanında 

gerçekleşen bu olay sahâbîlerin Mescid-i Nebevî’de otururken kendilerine yöneltilen 

sorulara cevap verdiklerini göstermesi açısından önemlidir. Örnek olarak zikredilen iki 

rivayet sahâbîlerin farklı rivayet alışkanlıklarını da güzel bir şekilde temsil eder. Ebû 

Hüreyre kendisinden böyle bir şey istenmemesine rağmen mescitte kendiliğinden hadis 

rivayet ederken, yani “yarı sistemli” rivayette bulunurken İbn Ömer böyle yapmamış, 

kendisine bir soru yöneltildiği için hadis rivayet etmek durumunda kalmış, yani “ihtiyaca 

binaen” hadis rivayet etmiştir.139 Hz. Âişe de her ne kadar mescitte kendiliğinden hadis 

rivayet etmemiş olsa bile hücresinin mescidin hemen bitişiğinde bulunması burada 

gerçekleşen müzakerelere katılarak rivayet pratiğinde rol almasına imkân tanımıştır.  

Medineli büyük tâbiîler de hadis nakli için Mescid-i Nebevî’yi tercih etmişlerdir. 

Hatta kimileri mescitte düzenli rivayet ve fetva meclisleri kurmuştur. Örneğin Saîd b. el-

Müseyyeb Mescid-i Nebevî’de kılınan cuma namazlarından sonra düzenli olarak 

öğrencilerini toplayıp onların sorularını cevaplamıştır.140 Siyasilerle arası iyi olmayan 

İbnü’l-Müseyyeb’in bir süre mescitte halka kurmasının yasaklandığı anlaşılır. Mescid-i 

Nebevî’ye girdiğinde onun tek başına oturduğunu gören biri bunu garipsemiş, 

çevresindekilere bunun sebebini sorunca “İnsanların onun etrafına oturmaları yasaklandı” 

cevabını almıştır.141 Bu haberin râvisinin İbnü’l-Müseyyeb’in tek başına oturmasını 

garipsemesi onun Mescid-i Nebevî’de rağbet gören bir halkası olduğunu ortaya koyar. 

Kâsım b. Muhammed ve Sâlim b. Abdullah da Mescid-i Nebevî’de, Hz. Peygamber’in 

kabriyle minberi arasında, yani Ravza’da bir meclis kurmuştur.142 

 
139 Bu kavramlar hakkında bk. Kuzudişli, Hadis Rivayetinde Bağlam, s. 43. 

140 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 132. 

141 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 129. 

142 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 187. 



56 

2./8. yüzyıldaki halka sahiplerinin de neredeyse tamamı halkalarını Mescid-i 

Nebevî’de kurmuştur. Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer,143 Ebü’z-Zinâd,144 Zeyd b. Eslem145 ve 

Mâlik b. Enes’in146 mescitte halka kurdukları açıkça kaydedilmiştir. Zührî, Yahya el-

Ensârî ve İbn Ebî Zi’b’in halkalarının mescitte kurulduğu net değilse de onların da en 

azından hayatlarının belli dönemlerinde burada hadis rivayet ettikleri tahmin edilebilir. 

Medineli râvilerin hadis nakli için Mescid-i Nebevî’yi seçmelerinin sebebinin 

onun Medine’deki en büyük mescit olmasının yanında Hz. Peygamber’in kabrini 

barındırması olduğu da söylenebilir. Söz ve fiillerini aktarmayı kendileri için görev 

edindikleri kişinin kabrinin yalnızca birkaç metre yakınında bulunmak onlar için büyük 

bir manevi motivasyon kaynağı teşkil etmiş olmalıdır. Mescid-i Nebevî’de kurulan 

halkalar için en çok tercih edilen mekânın Hz. Peygamber’in kabriyle minberi arasındaki, 

“Ravza-i Mutahhara” olarak nitelenen kısım olması da bunu destekler. Râviler hem Hz. 

Peygamber’in kabrine yakın olmak için hem de bu bölgenin faziletine dair rivayetleri 

düşünerek öğrencileriyle burada toplanmayı seçmiş olmalıdır. Nitekim Hz. Peygamber’in 

meşhur “Evimle minberim arasındaki bölge, cennet bahçelerinden bir bahçedir (ravza)” 

hadisinin isnâdında Medine’nin en önemli sahâbîlerinden Ebû Hüreyre ve Ebû Saîd el-

Hudrî bulunur.147 

Birçok sütunu bulunan Mescid-i Nebevî’de halkalar genellikle sütunların altında 

kurulmuştur. Büyük ihtimalle halka sahipleri sırtlarını sütunlardan birine yaslıyor, 

talebeleri de o sütun etrafında oturuyorlardı. Mâlik’in Mescid-i Nebevî’ye işaret etmek 

için “şu sütunlar” demesi bu sütunların, mescidin alametifarikalarından olduğunu 

gösterir: “Şu sütunların altında ‘Hz. Peygamber şöyle buyurdu…’ diyen 70 kişiyle 

karşılaştım…”148 Onun bu sözü Mescid-i Nebevî’de birçok halkanın bulunduğunu 

göstermesinin yanında bu halkaların sütunların etrafında şekillendiğine de delil kabul 

edilebilir. Halkaların sütunlar etrafında şekillenmesi büyük ihtimalle bu sütunların Hz. 

 
143 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sânî), II, 889. 

144 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, V, 50. 

145 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 507. 

146 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 187. 

147 Mâlik b. Enes, “es-Salât”, 214. Ravza’nın faziletleriyle ilgili hadisleri toplu bir şekilde görmek için bk. 

Semhûdî, Vefâü’l-vefâ, II, 156-73. 

148 Kadı İyâz, Tertîb, I, 136. 



57 

Peygamber zamanındaki önemli olayların yaşandığı yerlere dikilmiş olmalarından 

kaynaklanmıştır.149 

Peki, Mescid-i Nebevî gibi kutsal ve saygı duyulan bir mekânda halka kurmak 

isteyen herkes bunu yapabiliyor muydu, yoksa bir kontrol mekanizması var mıydı? 

Burada halka kurmak isteyen kişiler hangi süreçlerden geçiyordu? Bu sorular da kısaca 

cevaplanmalıdır. Bir râvinin halka sahibi olma sürecinin üç farklı şekilde gerçekleştiği 

söylenebilir. Bunlardan birincisi ve en tabii olanı râvinin mensup olduğu halkanın 

sahibinin vefatı üzerine halkanın başına geçmesi, böylece kendi halkasının sahibi 

olmasıdır. Kaynaklarda halka mensuplarının, hocalarının ölümünün ardından o halkayı 

devam ettirdiklerine dair anlatılar mevcuttur. Örneğin Nâfi‘ vefat edince halkasının 

başına Ubeydullah b. Ömer el-Ömerî’nin (ö. 147/764) geçtiği söylenir.150 Böylece 

Ubeydullah doğrudan bir halka sahibi olmuştur. Halka sahibi olmanın ikinci yolu, 

dönemin önemli isimlerinden izin almaktan geçiyordu. Buna göre kendisini halka 

kurmaya ehil gören kişi önemli hocalarına gidip onlardan hadis rivayet etme ve fetva 

verme konusunda izin istiyor, onların uygun görmeleri durumunda halkasını kuruyordu. 

Nitekim Mâlik “Her hadis rivayet etmek ve fetva vermek isteyen Mescid-i Nebevî’de bir 

halka kuramazdı. Önce salahiyet ve fazilet sahibi kimselerle istişare etmek gerekirdi, 

onlar bunu uygun görürlerse kişi o zaman halkasını kurardı” demiş ve ardından kendi 

halka kurma sürecine dair şu ayrıntıyı eklemiştir: “İlim ehlinden 70 kişi benim halka 

kurmamı onaylayana kadar halka kurmadım.”151 Mescid-i Nebevî’de halka kurmanın 

üçüncü bir yolu başka bir halkadan kopmaktı. Bazen aynı halkanın iki sahibi yahut halka 

sahibiyle halka mensuplarından biri arasında anlaşmazlıklar çıkabiliyor, böyle bir 

durumda ortak halka sahiplerinden biri ya da tartışmanın tarafı olan halka mensubu 

ayrılabiliyor, böylece iki taraf da müstakil birer halka sahibi oluyordu. İlk duruma Ebü’z-

Zinâd ile Rebîa b. Ebî Abdurrahman’ın halkası örnek verilebilir. İlk başta aynı halkanın 

ortak sahipleri olan Ebü’z-Zinâd ve Rebîa, yaşadıkları bir tartışmadan dolayı 

birbirlerinden ayrılarak müstakil birer halka kurmuşlardır.152 İkinci duruma ise Mâlik ile 

Rebîa’nın halkası örnek verilebilir. Rebîa’nın halkasının mensuplarından olan Mâlik, 

 
149 Mescid-i Nebevî’deki önemli sütunlar için bk. Semhûdî, Vefâü’l-vefâ, II, 174-90. 

150 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 682. 

151 Kadı İyâz, Tertîb, I, 142. 

152 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 510. Ayrıca bk. Üçüncü Bölüm, I, A. 



58 

hocasıyla derste yaşadıkları bir tartışmanın ardından halkadan ayrılıp kendi halkasını 

kurmuş, yanına halka arkadaşlarından bazılarını da almıştır.153 

Sonuç olarak Mescid-i Nebevî’nin Medine’de hadis rivayetinin ve sistemli 

halkaların en önemli bağlamını oluşturduğu söylenebilir. Halkalara ev sahipliği yapan bir 

diğer önemli mekân ise râvilerin evleridir. 

B. Râvi Evleri 

Medine’de en çok hadis rivayet edilen ikinci mekân râvilerin evleridir. Buralarda 

da ancak günlük hayatın akışı içinde, Mescid-i Nebevî’de toplanmak istenmediğinde 

yahut öyle bir imkân bulunmadığında hadis rivayet edildiği anlaşılır.  

Sahâbe tabakasında hadis rivayeti için evini kullanan en önemli isim Hz. Âişe’dir. 

Kadın olmasından dolayı diğer kimi sahâbîler gibi toplu mekânlarda hadis nakletmeyen 

Hz. Âişe’nin evi, ondan hadis dinlemek isteyen birçok tâbiînin sıkça uğradığı 

mekânlardan biri hâline gelmiştir. Öte yandan o dönemde hücresinin Mescid-i Nebevî’ye 

bitişik olmasından dolayı mescitte hadis rivayet ettiği de söylenebilir. Yukarıda 

nakledilen ve İbn Ömer ve Urve’yle yaşadığı bir olayı anlatan rivayet onun evinin 

mescitten tamamen ayrı kabul edilemeyeceğini düşündürür.  

Medineli tâbiîlerin evlerinde hadis rivayet ettiklerine dair anlatılar fazla değildir. 

Mevcut olanlar da daha çok ihtiyaca binaen rivayete dairdir. Örneğin Ebû Seleme b. 

Abdurrahman evinde bir öğrencisiyle yemek yerken tabağa sinek düşmüş, Ebû Seleme 

de sineğin tamamını yemeğin içine batırmıştır. Talebesi neden böyle yaptığını merak 

edince Ebû Seleme meşhur sinek hadisini rivayet etmiştir.154 

2./8. yüzyılın öne çıkan râvilerinden kimileri halka şeklindeki sistemli hadis 

rivayetini evlerine taşımayı seçmişlerdir. Bunlardan en önemlileri Zührî ve Mâlik’tir. 

Zührî’nin Mescid-i Nebevî’de hadis rivayet ettiğine dair bir bilgiye rastlanmamıştır. Hatta 

hayatının sonlarında kendisinden insanların faydalanması için Mescid-i Nebevî’de bir 

halka kurması istendiğinde “O zaman insanlar peşimi bırakmaz. Ben dünyadan uzaklaşıp 

 
153 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 342. Mâlik’in halka kurmak için 70 kişiden 

izin istemesine dair rivayetle Rebîa’nın halkasından koptuğuna dair nakil çelişkili olmak zorunda 

değildir. O, Rebîa’nın halkasından ayrılmaya karar verdiğinde önemli hocalarına gidip halka kurmak 

için izin istemiş olabilir. 

154 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, XVIII, 186. 



59 

ahirete hazırlanmak istiyorum” diyerek bu isteği reddeder.155 Bundan dolayı olsa gerek 

o, halkasını Medine’nin Benü’d-Dîl Mahallesi’nde yaşayan dayılarının evinde 

kurmuştur.156 Mâlik de ilk başta halkasını Medine’deki geleneğe uygun olarak Mescid-i 

Nebevî’nin Ravza bölümünde kurmuş olsa157 da daha sonra evine taşımıştır. Bunun 

sebebinin, onun bütün hayatına sirayet eden bir inziva, siyasi bir anlaşmazlık veya halka 

düzenini daha rahat kontrol etme arzusu olduğu söylenebilir.158 

Evlerde tertip edilen halkalar da mescittekiler gibi belli bir düzene sahiptir. 

Öğrenciler ders vakti yaklaşınca evin kapısının önünde sıra oluyorlardı. Zührî’nin 

talebelerinin ders vakti gelince içeriye girmek için birbirleriyle yarıştıklarını anlatan159 

Mâlik, kendi evinde böyle bir düzensizliğe izin vermemiştir. Onun kapıda bekleşen 

talebeleri kapıcıları tarafından memleketlerine göre sırayla içeri alınırdı.160 Mâlik hadis 

rivayet edeceği zaman kendisi için hazırlanan kürsüye oturur,161 iki tarafında kendisini 

kızdıranları dersten kovmak için hazır bekleyen siyahi köleler bulunurdu.162  

Halka kurulan evlerin mimarisi hakkında da rivayetlerden hareketle bazı 

çıkarımlarda bulunulabilir. İlk olarak talebelerin dersten önce bekleme noktaları olan 

eşiklerin nispeten geniş mekânlar oldukları söylenebilir. Mâlik, Zührî’nin dersini 

bekledikleri eşiğinin güzel olduğunu özellikle vurgulamıştır.163 Yani bu eşikler dar değil, 

onlarca kişinin rahatça bekleyebileceği rahat ve geniş alanlar, bir nevi dış avlu benzeri 

bölgelerdir. Dersin yapıldığı iç mekânlar ise üstü açık geniş bir avlunun üç tarafını 

sarmalayan kapalı odalardan oluşmalıdır. Mâlik’in kâtibi Habîb b. Ebî Habîb’in (ö. 

 
155 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 635. 

156 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 633-4; III, 447. 

157 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 187. 

158 Vâkıdî şöyle der: Mâlik en başta mescide gelip namazları cemaatle kılardı, cuma namazlarına gelirdi, 

cenazelere katılırdı, hastaları ziyaret ederdi, davalara bakardı, mecliste oturup talebelerini etrafında 

toplardı. Sonra mescitte oturmayı bıraktı, namazlarını kılıp hemen evine gitmeye başladı. Cenazelere 

katılmayı da bıraktı, sadece cenaze sahiplerine başsağlığı dilerdi. Sonra bunların hepsini bıraktı, mescide 

vakit namazları için de cuma namazı için de gelmezdi, kimseye başsağlığına gitmezdi, hiçbir davaya 

bakmazdı. Ancak insanlar ona bundan dolayı alınmadılar, aksine onu hoşgörüyle karşıladılar. Hatta ona 

daha çok saygı duydular. O bu hâl üzere vefat etti. Kendisine neden böyle yaptığı sorulduğunda “Herkes 

mazeretini açıkça söyleyemez” derdi (İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 574). 

159 Kadı İyâz, Tertîb, I, 132. 

160 Kadı İyâz, Tertîb, II, 30. 

161 Kadı İyâz, Tertîb, II, 16. 

162 Kadı İyâz, Tertîb, II, 31. 

163 Kadı İyâz, Tertîb, I, 132. 



60 

218/833-4) ona el-Muvattâ’yı arz ederken diğer talebelerin onları duyamayacak ve 

kitaplarını göremeyecek kadar uzakta durduklarının söylenmesi,164 derse onlarca kişinin 

katıldığı düşünülürse, avluların çok geniş mekânlar oldukları izlenimini uyandırır. 

Sonuç olarak râvi evlerinin Mescid-i Nebevî kadar tercih edilmediği söylenebilir. 

Bu evlerde hadis rivayeti sistemli olarak değil, hayatın günlük akışı içinde gerçekleşmiş 

gibidir. Mescid-i Nebevî ve râvi evleri dışında bazı dağınık mekânlarda da hadis 

aktarıldığına dair verilere rastlanır. Bu mekânlar arasında çarşı,165 bahçeler166 ve 

sokaklar167 bulunur. Ancak buralardaki hadis nakli daha çok 1./7. yüzyılda, yani hadis 

rivayetinin henüz sistemleşmediği bir dönemde meydana gelmiştir. Mescid-i Nebevî ve 

râvi evleri dışındaki mekânlarda gerçekleşen rivayetlerin 1./7. yüzyıla ait olması, o 

dönemde hadis naklinin sistemli olmamasıyla açıklanabilir. Hadis rivayeti için özel 

mekânlar tahsis edilmeyen bu dönemde nakil pratiği hayatın normal akışı içinde, 

dolayısıyla herhangi bir mekânda gerçekleşebiliyordu. 2./8. yüzyıla gelindiğindeyse 

hadisler spesifik yer ve zamanlarda sistemli bir şekilde aktarılmaya başladığından rivayet 

pratiği belirli mekânlarda yoğunlaştı. Medine’de sistemli rivayet döneminde öne çıkan 

mekânlar ise Mescid-i Nebevî ile râvi evleri oldu. 

 

 
164 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 366. 

165 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, XIII, 256-7. 

166 Abdürrezzâk, el-Musannef, IV, 248. 

167 Yahya b. Maîn, Ma‘rifetü’r-ricâl (İbn Muhriz), II, 199-200. 



61 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

MERKEZÎ HADİS HALKALARI 

 



62 

2./8. yüzyıl Medine’sinde Giriş’te zikredilen merkezî halka kriterlerine uyan üç 

halka tespit edilmiştir: Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer, İbn Şihâb ez-Zührî ve Mâlik b. Enes 

halkaları. Bunlardan Nâfi‘ ve Zührî halkaları “Tedvin Dönemi Halkaları”, Mâlik halkası 

ise “Tasnif Dönemi Halkaları” başlığı altında ele alınmıştır. Bu başlıklandırma dönemsel 

ayrılıklara işaret etmek için konmuş olup tedvin ve tasnif dönemlerine has özellikler 

halkaların muhtevasını şekillendirici bir etkiye sahip değildir. Bu kısımlarda ilk önce 

halka sahiplerinin kısa biyografileri verilecek, ardından “Bilgi Kaynakları” ya da 

“Hocaları”168 başlığı altında kendilerinden en çok hadis naklettikleri kişiler tespit 

edilecek, son olarak da “Halka Mensupları” başlığı altında halkaları tasvir edildikten 

sonra halkalarının mensuplarıyla ilişkileri ele alınacaktır. Halka mensuplarına dair 

başlıklarda önce isnâd verileri, sonra ricâl verileri, en son da tematik veriler (hadis usulü 

verileri) zikredilecek, ardından ilgili halka mensubunun talebelerine göz atılacaktır. 

I. Tedvin Dönemi Halkaları 

A. Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer Halkası 

Ebû Abdullah Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer169 el-Kureşî el-Adevî el-Medenî’nin170 erken 

hayatı hakkında net bilgiler yoktur. Ne zaman doğduğu kesin olarak bilinmediği gibi171 

nerede doğduğu hakkında da farklı görüşler zikredilmektedir. Kâbil’in Müslümanlar 

tarafından fethi sırasında tutsak edildiği,172 Ebreşehrli,173 Deylemli174 veya Mağribli175 

olduğu rivayet edildiği gibi bizzat kendisinden Tâlekân’ın dağlarındaki bir köyde 

doğduğu da aktarılır.176 Nesebi de aynı şekilde tartışmalıdır. Babasının isminin Hürmüz 

 
168 150/768 yılından önce vefat eden râvilerin hadis aldığı kişiler için “bilgi kaynakları”, bu tarihten sonra 

vefat edenler içinse “hocaları” ifadesinin kullanılması uygun görülmüştür. Bunun sebebi 150/768’den 

önce kurulan rivayet ilişkilerinin birçoğu için “hoca-talebe ilişkisi” tanımlaması yapılamamasıdır. Zira 

ilgili dönemde hadis rivayeti sistemli bir hâl almamıştı ve bir râvinin diğerinden hadis alması her zaman 

onun hocası olmasını gerektirmiyordu. Bundan dolayı “bilgi kaynağı” gibi daha genel bir ifade 

kullanıldı. 

169 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 423. 

170 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, VIII, 84-5. 

171 30 (650-1) yılı civarında doğduğu tahmin edilir (Hatiboğlu, “Nâfi‘”, DİA, 

https://islamansiklopedisi.org.tr/nafi--tabiin-alimi [10.02.2022]). 

172 Halîfe b. Hayyât, Târîh, s. 206. 

173 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 423. 

174 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 215. 

175 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, VIII, 451. 

176 İbn Asâkir, Târîh, LXI, 426. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/nafi--tabiin-alimi


63 

ya da Kâvüs olduğu söylense177 de tabakât yazarları bunlardan birini tercih 

edememişlerdir.178 Nâfi‘in, kendisinden hadis rivayet eden Ebû Bekir, Ömer ve Abdullah 

adında üç oğlu vardır.179 Erken hayatını sarmalayan bütün belirsizliklere rağmen, katıldığı 

bir savaştan sonra Abdullah b. Ömer’e (ö. 73/693) ganimet olarak verildiği 

bilinmektedir.180 

Nâfi‘in Medine’ye tam olarak ne zaman geldiği bilinmese de bunun küçük bir 

yaşta gerçekleştiği anlaşılır.181 Ömrünün büyük bir kısmını İbn Ömer ile Medine’de 

geçiren Nâfi‘, Ömer b. Abdülaziz’i (hs. 99-101/717-20) halife olduktan sonra ziyaret 

etmek için Dımaşk’a,182 yine Ömer b. Abdülaziz tarafından görevlendirilmesi üzerine 

“sünneti öğretmek için” Mısır’a,183 zekât âmili olarak Yemen’e,184 hac ve umre için de 

pek çok kez Mekke’ye gitmiştir.185 Birçok âlim tarafından güvenilir olduğu söylenmekle 

birlikte186 Arap olmadığı için hadis rivayet ederken dil hataları (lahn) yaptığı da 

nakledilmiştir.187 Yaşlandığında görme yetisini kaybeden188 Nâfi‘in vefatı hakkında farklı 

tarihler zikredilse de189 kaynakların çoğuna göre 117/735 senesinde vefat etmiştir.190 

 
177 Mizzî, Tehzîb, XXIX, 298. 

178 İbn Hibbân, Nâfi‘in nesebi hakkındaki rivayetlerden hiçbirinin kendisine sahih gözükmediğini belirtir 

(es-Sikât, V, 467). 

179 İbn Kuteybe, el-Me‘ârif, I, 460. 

180 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 423. 

181 İbn Asâkir, Târîh, LXI, 427.  

182 İbn Asâkir, Târîh, LXI, 422-3. Ömer b. Abdülaziz halife olduğunda İslam dünyasının farklı 

bölgelerinden birçok kişi ziyaret ve tebrik için onun yanına gitmiştir. Ancak o, gelen herkesten orada 

ikamet etmeyip memleketlerine dönmelerini istemiştir (Fesevî, el-Ma‘rife, I, 574).  

183 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 423. Nâfi‘, Mısır’a özellikle sünneti öğretmek için gönderildiğine göre orada 

bir halka kurup birçok ahkâm hadisi rivayet etmiş ve Ömer b. el-Hattâb ailesinin fıkhi birikimini oraya 

aktarmış olmalıdır. Ancak Cevâmi‘u’l-Kelim verilerine göre ondan çok hadis rivayet eden talebeleri 

arasında o dönemde oldukça genç olan Leys b. Saʻd’dan (ö. 175/791) başka Mısırlı bulunmaz. Bunun 

sebepleri ayrı bir çalışmada ele alınmalıdır. 

184 Ebû Zür‘a ed-Dımaşkî, Târîh, II, 628. 

185 Zehebî, Târîh, VII, 489. 

186 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 424; İclî, Ma‘rife, II, 310; İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-

sâlis), II, 215; Mizzî, Tehzîb, XXIX, 304. 

187 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 423; Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), III, 83. 

188 Kadı İyâz, Tertîb, I, 132. 

189 Nâfi‘in vefat tarihi olarak 116, 117, 118, 119 ve 120 seneleri zikredilmiştir. Konuyla ilgili farklı görüşleri 

bir arada görmek için bk. İbn Asâkir, Târîh, LXI, 440-3. 

190 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 424; Ahmed b. Hanbel, Suâlât (Ebû Davud), s. 169; İbn Kuteybe, el-Me‘ârif, 

I, 460. 



64 

1. Bilgi Kaynakları 

Toplam 1415 rivayeti bulunan Nâfi‘in bilgi kaynakları, kimlerden çokça hadis 

rivayet ettiğine bakılarak tespit edilebilir. Ancak onun toplam rivayet sayısının %10’u 

olan 140’tan fazla rivayet naklettiği tek kişi Abdullah b. Ömer’dir (1345 rivayet). Nâfi‘in 

İbn Ömer’den 1345 hadis aktarması, hocasıyla arasında yoğun ve uzun soluklu bir bilgi 

akışı gerçekleştiğini, İbn Ömer’in, Nâfi‘in en yakın, belki de tek yakın hocası olduğunu 

gösterir. Zira o, en çok hadis rivayet ettiği ikinci kişi olan Sâlim b. Abdullah’tan (ö. 

106/725) yalnızca 20 hadis nakletmiştir. Nâfi‘ ile Sâlim arasında çok fazla yaş farkı 

bulunmadığı ve ikisinin de Abdullah b. Ömer’in en yakın talebeleri sayıldığı dikkate 

alınırsa onun Sâlim’den aldığı bu 20 rivayetin aslında İbn Ömer hayattayken ondan 

duyamadığı az sayıdaki hadis olduğu düşünülebilir. Zira Abdullah’ın kölesi olan Nâfi‘ ile 

oğlu olan Sâlim aynı ortamda yetişmişlerdir. Yani Sâlim, Nâfi‘e hocalık yapmamış, 

sadece ortak hocalarının hadislerinden bazılarını ona aktarmıştır. Ayrıca Nâfi‘in İbn 

Ömer’den aktardığı haberlerin onun toplam rivayetlerinin %95’ini teşkil etmesi ilmî 

birikiminin tamamına yakınının İbn Ömer’in hadislerinden oluştuğunu gösterir. Abdullah 

b. Ömer’in rivayet sayılarına bakıldığında da Nâfi‘ ile ilişkisi ön plana çıkar. Onun 2850 

rivayetinin 1345’i Nâfi‘, 470’i oğlu Sâlim ve 240’ı diğer bir kölesi Abdullah b. Dînâr (ö. 

127/744-5) aracılığıyla gelmiştir. Bu, İbn Ömer’in rivayet birikiminin %47’sinin, yani 

neredeyse yarısının Nâfi‘ tarafından aktarıldığı ve ikisi arasında “çift taraflı yakınlık” 

bulunduğu anlamına gelir.191 

Nâfi‘in kendilerinden hadis naklettiği diğer sahâbîler arasında 15 rivayetle Ebû 

Hüreyre ve 10’ar rivayetle Ömer b. el-Hattâb, Abdullah b. Abbas ve Abdullah b. Mes‘ûd 

bulunur. Nâfi‘ ayrıca Abdullah b. Ömer’in hanımı Safiyye bint Ebî Ubeyd’den (ö. ?) de 

10 hadis rivayet etmiştir. Bu sayılar oldukça azdır ve yakın hoca-talebe ilişkisine işaret 

etmez. Ayrıca Nâfi‘in Hz. Ömer ve İbn Mes‘ûd’dan nakilde bulunması tarihen mümkün 

olmadığı için o, İbn Ömer’in bu sahâbîlerden aktardığı bazı hadisleri, hocasını atlayarak 

doğrudan onlardan rivayet etmiş olmalıdır. 

Nâfi‘ ile Abdullah b. Ömer arasındaki sıkı irtibatı ricâl kaynaklarındaki bilgiler de 

destekler. Öncelikle, İbn Ömer ile Nâfi‘ arasındaki ilişkinin yalnızca bir hoca-talebe 

ilişkisi değil, aynı zamanda bir aile ilişkisi olduğu hatırlanmalıdır. Nâfi‘, İbn Ömer’in 

 
191 Tatlı da Sâlim ile Nâfi‘i “Abdullah b. Ömer’in ilmini taşıyan müksirûn râviler” arasında zikreder (Tâbiûn 

Döneminde Hadis Rivayeti, s. 49-53). 



65 

mevlâsı, dolayısıyla ailesinin bir üyesidir192 ve uzun süre onun yanında bulunmuştur. 

Kendisinden aktarılan bir habere göre o, İbn Ömer’e tam 30 sene hizmet edip193 onunla 

30 kez hac veya umre yapmıştır.194 Yani 30 sene boyunca devamlı onun yanında 

bulunmuştur. Sistemli olarak hadis rivayet etmeyen, yani hadis rivayetine tahsis edilmiş 

bir halkası bulunmayan İbn Ömer’in195 bu kadar çok hadisini de bu birliktelikle elde 

edebilmiştir. İbn Ömer de onun ilmî potansiyelinin farkındadır. Nitekim bir gün 

Mücâhid’e (ö. 103/721) Nâfi‘in de onun kadar çok hadis ezberlemesinin kendisini çok 

mutlu edeceğini söyler.196 Ayrıca kendisine Nâfi‘i satması için yüklü bir miktar para teklif 

edilince bunu reddedip böyle bir teklifle bir daha karşılaşmamak için para teklif eden 

kişilerin yanına giderken onu götürmez.197 En sonunda nefsine yenilip para karşılığında 

Nâfi‘i başkasına vermekten korkan İbn Ömer onu azat eder.198 

Nâfi‘, ricâl kaynaklarında Abdullah b. Ömer’in hadislerini en iyi bilen talebesinin 

kim olduğuna dair tartışmalarda sıklıkla gündeme gelir. Yahya b. Maîn’e İbn Ömer’in 

hadislerini Sâlim’in mi yoksa Nâfi‘in mi daha iyi bildiği sorulduğunda net bir şey 

söylemeyip Nâfi‘in, Sâlim vefat edene kadar hadis rivayet etmediğini aktarır.199 Ona aynı 

soru bir kez daha sorulduğunda da bir isim zikretmez, bu çekimserliği üzerine kendisine 

“Peki, Nâfi‘ mi daha iyidir, Abdullah b. Dînâr mı?” sorusu yöneltildiğinde “Hepsi 

sikadır” diyerek tercihte bulunmayı yine reddeder.200 Yahya b. Maîn bir tercihte 

bulunmasa da bu kişilerin kıyaslanmasından İbn Ömer’in en yakın talebelerinin onlar 

olduğu anlaşılabilir. Ayrıca Sâlim ile Nâfi‘in Abdullah b. Ömer’den rivayet ettikleri 

hadislerden yalnızca üçünde çelişkiye düştükleri tespit edilmiştir201 ve münekkitlere bu 

hadislerde kimin rivayetinin esas alınacağı sorulmuştur. Bu konuda Ahmed b. Hanbel’den 

 
192 Kuzudişli, Aile İsnâdları, s. 40-1. 

193 Zehebî, Tezkire, I, 100. 

194 Zehebî, Târîh, VII, 489. 

195 Kuzudişli, Hadis Rivayetinde Bağlam, s. 91-9. 

196 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), III, 224. 

197 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 646. 

198 İbn Kuteybe, el-Me‘ârif, I, 461. 

199 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), III, 249. 

200 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dârimî), s. 151. 

201 Mizzî, Tehzîb, XXIX, 305. 



66 

gelen bir rivayet, hadis talebelerinin Sâlim ile Nâfi‘den hangisinin hadislerinin tercih 

edileceğinin netliğe kavuşturulması konusundaki ısrarlarını gösterir:202  

Merrûzî: Ahmed b. Hanbel, “Sâlim → İbn Ömer → Hz. Peygamber” ve “Nâfi‘ → İbn 

Ömer” isnâdlarıyla [Sâlim tarafından merfû, Nâfi‘ tarafından mevkûf olarak] rivayet 

edilen bir hadis zikretti. “Hangisi daha doğru?” diye sordum. Gülümseyip “Allah en 

iyisini bilir” dedi. “Senin kalbin hangisine meylediyor?” diye sordum. “Sanırım 

Nâfi‘inkine” cevabını verdi. Bu sefer “Sâlim ile Nâfi‘ ihtilaf ettiğinde hangisinin hadisini 

alırsın?” diye sordum. “Bizzat Nâfi‘, Sâlim’i önceleyip ondan hadis rivayet etti. O, işini 

sağlam yapan biriydi” dedi. Ben, “Fazilet konusundaki üstünlükten bahsetmiyorum, aynı 

hadisi farklı şekillerde rivayet ettiklerinde kalbin hangisine daha çok meyleder?” dedim. 

“Bence ikisi de güvenilirdir” dedi ve bir tercih yapmadı. 

Ahmed b. Hanbel’in çekimserliğine rağmen Nesâî ile Dârekutnî (ö. 385/995), 

Nâfi‘in hadislerini tercih ederler.203 Ebû Ya‘lâ el-Halîlî (ö. 446/1055) bu konudaki 

tartışmaları “Kimileri Nâfi‘i Sâlim’in önüne geçirir, kimileri de onunla eşit tutar”204 

diyerek özetler. Ancak Ahmed ve Yahya’nın sözlerindeki “Nâfi‘in kendisi, Sâlim’i 

önceledi” vurgusuna rağmen Sâlim’in Nâfi‘i kendisine tercih ettiği de nakledilir. 

Müslim’in et-Temyîz’inde geçen bir rivayet, bunu göstermesinin yanında Nâfi‘in İbn 

Ömer’in devamlı yanında bulunduğunu ve yaptıklarını dikkatli bir şekilde gözlemlediğini 

de teyit eder:205 

Ebû Bekir b. Hafs b. Ömer b. Sa‘d b. Ebî Vakkâs şöyle dedi: Sâlim b. Abdullah’a “İbn 

Ömer, kurbanlığının hangi tarafını işaretlerdi?” diye sordum. “Sağ tarafını” dedi. Sonra 

Nâfi‘in yanına gidip “İbn Ömer, kurbanlığının hangi tarafını işaretlerdi?” diye sordum. 

“Sol tarafını” dedi. “Sâlim bana sağ tarafını işaretlediğini söyledi” deyince “Sâlim 

karıştırmış. İbn Ömer bir hac mevsiminde birbirine benzeyen iki kurbanlık getirmiş, 

karışmasınlar diye birini sağ tarafından, diğerini sol tarafından işaretlemişti” dedi. Bunu 

duyunca Sâlim’in yanına dönüp ona Nâfi‘in dediklerini haber verdim. “Nâfi‘ doğru 

söylemiş. Siz Nâfi‘in dediğini esas alın; çünkü o, Abdullah’ın hadislerini daha iyi bilir” 

dedi. 

 
202 Ahmed b. Hanbel, Min kelâmi… (Merrûzî), s. 37-8. 

203 İbn Receb, Şerh, II, 665-6. 

204 Halîlî, el-İrşâd, I, 205. 

205 Müslim, et-Temyîz, s. 176. 



67 

Neticede Nâfi‘in, İbn Ömer’in en sağlam talebesi olup olmadığı tartışmalı olsa 

bile en yakın iki talebesinden biri olduğu kesindir. 

Nâfi‘, Abdullah b. Ömer’in hadislerini ezberlemekle yetinmemiş, onları aynı 

zamanda bir sahifede toplayıp öğrencilerine düzenli olarak okutmuştur.206 Ayrıca Hz. 

Peygamber’in yazdırdığı, zekât hükümlerini içeren ve onun vefatıyla Hz. Ebû Bekir’e (ö. 

13/634), ondan da Hz. Ömer’e intikal eden sahife de Abdullah b. Ömer vasıtasıyla Nâfi‘e 

ulaşmış,207 o da öğrencilerine ilgili hadisleri okuturken elindeki sahifeyi göstermiştir.208 

Hocasının hadislerini hem ezberleyerek hem yazarak koruyan Nâfi‘, talebeleri tarafından 

hocasından rivayet ettiği hadislerin sağlamlığı hususunda övülmüştür. Mâlik b. Enes, 

“Nâfi‘in İbn Ömer’den naklettiği bir hadisi duyduğumda o hadisi başkasından duymamış 

olmak beni rahatsız etmez”209 diyerek hocasının İbn Ömer’den rivayetlerine olan 

güvenini dile getirmiştir. Bununla birlikte onun bazı hadislerinde hata yaptığı da tespit 

edilmiştir. Zührî, Nâfi‘in, İbn Ömer’in kadınlarla ilgili hadisinde hata yaptığını söyler.210 

Halîlî ise onun hata yaptığı tek hadisin bu olduğunu iddia eder.211 

2. Halka Mensupları 

Nâfi‘, Abdullah b. Ömer’den elde ettiği ilmî birikimi sonraki nesillere aktarmak 

için Mescid-i Nebevî’de bir halka kurmuş, halkasının yeri olarak Hz. Peygamber’in kabri 

ile minberi arasındaki bölgeyi, yani Ravza-i Mutahhara’yı seçmiştir.212 Halkası için 

burayı seçmesinde Hz. Peygamber’in “Evimle minberim arasındaki bölge, cennet 

bahçelerinden bir bahçedir (ravza)” hadisi213 etkili olsa gerektir. Bu özel bölgede kurulan 

halkanın şöhreti zamanla artmış, Medine dışından gelen âlimler tarafından da ziyaret 

edilmiştir.214 Mezkûr halkanın devamlı katılımcıları kaynaklarda açıkça zikredilmemişse 

de bunlar Nâfi‘ ile uzun süre birlikte olan kişiler olmalıdır. Yani Nâfi‘in yakın talebeleri 

 
206 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 423. 

207 Kuzudişli, Aile İsnâdları, s. 61-2. 

208 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, I, 218. 

209 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, VIII, 85. 

210 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 215-6. 

211 Halîlî, el-İrşâd, I, 205. 

212 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sânî), II, 889; a.mlf., (es-Sifru’s-sâlis), II, 348. 

213 Mâlik b. Enes, “es-Salât”, 214. Ravza’nın faziletleriyle ilgili hadisleri toplu bir şekilde görmek için bk. 

Semhûdî, Vefâü’l-vefâ, II, 156-73. 

214 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 341. 



68 

tespit edildiğinde halkasının mensupları da tespit edilebilecektir. Nâfi‘den 140’tan fazla 

rivayet nakleden talebeleri aşağıda gösterilmiştir. 

Grafik 19: Öne Çıkan Talebelerinin Nâfi‘den Rivayetlerinin Sayıları 

 

Grafikteki sayılardan ve ricâl ile hadis usulü kaynaklarındaki verilerden hareketle 

Nâfi‘in en yakın talebelerinin ve halkasının mensuplarının Ubeydullah b. Ömer (ö. 

147/764), Mâlik b. Enes,  Eyyûb es-Sahtiyânî (ö. 131/749) ve Abdullah b. Ömer el-Ömerî 

(ö. 171/787-8) olduğu tespit edilmiştir.215 Rivayet sayısı açısından öne çıkan Musa b. 

Ukbe (ö. 141/758) ise ricâl ve hadis usulü verilerinin yokluğundan dolayı dışarıda 

bırakılmıştır. 

Ricâl münekkitleri, Nâfi‘in hadislerini hangi öğrencisinin daha iyi bildiği 

konusunda mukayeseler yapmışlardır. Söz konusu tartışmalar ileride detaylıca ele 

alınacaktır. Ayrıca Ali b. el-Medînî, Nâfi‘in talebelerini dokuz tabakaya,216 Nesâî ise 10 

tabakaya ayırmıştır.217 Bu tabakalar Tablo 1’de gösterilmiştir. 

Tablo 1: Nâfi‘in Talebelerinin Tabakaları 

Tabaka 

 

Ali b. el-Medînî 

 

Nesâî 

Birinci Tabaka 1. Eyyûb es-Sahtiyânî 1. Mâlik b. Enes 

 
215 Aydemir de Kütüb-i Tis‘a bağlamında yaptığı araştırmada Nâfi‘in “etkin” yani yakın altı öğrencisi 

olduğunu tespit eder (Nâfi‘, s. 359). İlk üç sırada Mâlik b. Enes, Ubeydullah b. Ömer ve Eyyûb es-

Sahtiyânî bulunurken Abdullah b. Ömer el-Ömerî altıncı sıradadır.  

216 İbn Receb, Şerh, II, 615-8. 

217 Nesâî, “et-Tabakât”, s. 53-77. 

445

270

235
220

150

0

50

100

150

200

250

300

350

400

450

500

Ubeydullah b. Ömer Mâlik b. Enes Eyyûb es-Sahtiyânî Abdullah b. Ömer el-

Ömerî

Musa b. Ukbe



69 

2. Ubeydullah b. Ömer 

3. Mâlik b. Enes 

4. Ömer b. Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer 

2. Eyyûb es-Sahtiyânî 

3. Ubeydullah b. Ömer 

4. Ömer b. Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer 

İkinci Tabaka 1. Abdullah b. Avn 

2. Yahya b. Saîd el-Ensârî 

3. İbn Cüreyc 

1. Sâlih b. Keysân 

2. Abdullah b. Avn 

3. Yahya b. Saîd el-Ensârî 

4. İbn Cüreyc 

Üçüncü 

Tabaka 

1. Eyyûb b. Musa 

2. İsmail b. Ümeyye 

3. Süleyman b. Musa 

4. Sa‘d b. İbrahim 

1. Eyyûb b. Musa 

2. İsmail b. Ümeyye 

3. Musa b. Ukbe 

4. Kesîr b. Ferkad 

Dördüncü 

Tabaka 

1. Musa b. Ukbe 

2. Muhammed b. İshak 

3. Davud b. el-Husayn 

1. Leys b. Sa‘d 

2. Cüveyriye b. Esmâ 

3. İsmail b. İbrahim b. Ukbe 

4. Yunus b. Yezîd el-Eylî 

Beşinci 

Tabaka 

1. Muhammed b. Aclân 

2. Dahhâk b. Osman 

3. Üsâme b. Zeyd el-Leysî 

4. Mâlik b. Miğvel 

1. Muhammed b. Aclân 

2. İbn Ebî Zi’b 

3. Dahhâk b. Osman 

4. Muhammed b. Abdurrahman b. 

Ganec 

5. Hanzale b. Ebî Süfyân 

Altıncı Tabaka 1. Leys b. Sa‘d 

2. İsmail b. İbrahim b. Ukbe 

3. Süleyman b. Müsâhik 

4. Muhammed b. Abdurrahman b. Ganec 

1. Süleyman b. Musa 

2. Bürd b. Sinan 

3. Hişâm b. el-Gâz 

4. Abdülaziz b. Ebî Ravvâd 

Yedinci 

Tabaka 

1. Abdurrahman b. Abdullah es-Serrâc 

2. Saîd b. Abdullah b. Harb 

3. Seleme b. Alkame 

4. Ali b. el-Hakem 

5. Velîd b. Ebî Hişâm 

1. Abdurrahman b. Abdullah es-

Serrâc 

2. Seleme b. Alkame 

3. Velîd b. Ebî Hişâm 

4. Ubeydullah b. el-Ahnes 

Sekizinci 

Tabaka 

1. Ebû Bekir b. Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer  

2. Halîfe b. Gâlib el-Leysî 

3. Yunus b. Yezîd el-Eylî 

4. Cüveyriye b. Esmâ 

5. Abdülaziz b. Ebî Ravvâd 

6. Muhammed b. Sâbit el-Abdî 

7. Ebû Alkame el-Fervî 

8. Attâf b. Hâlid el-Mahzûmî 

9. Abdullah b. Ömer el-Ömerî 

10. Haccâc b. Ertât 

1. Ömer b. Muhammed b. Zeyd 

2. Üsâme b. Zeyd el-Leysî 

3. Muhammed b. İshak 

4. Sahr b. Cüveyriye 

5. Hemmâm b. Yahya 

6. Hişâm b. Sa‘d 



70 

11. Eş‘as b. Sevvâr 

12. Sevr b. Yezîd er-Rahbî 

Dokuzuncu 

Tabaka 

1. Abdullah b. Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer 

2. Ebû Ümeyye İsmail b. Ya‘lâ 

3. Osman el-Bürrî 

4. Ömer b. Kays el-Mekkî 

1. Abdülkerim b. Ebi’l-Muhârık 

2. Leys b. Ebî Süleym 

3. Haccâc b. Ertât 

4. Eş‘as b. Sevvâr 

5. Abdullah b. Ömer el-Ömerî 

Onuncu 

Tabaka 

–  

1. İshak b. Abdullah b. Ebî Ferve 

2. Abdullah b. Nâfi‘ mevlâ İbn 

Ömer 

3. Ömer b. Kays el-Mekkî 

4. Ebû Maşer Necîh b. 

Abdurrahman 

5. Osman el-Bürrî 

6. Ebû Ümeyye İsmail b. Ya‘lâ 

7. Muhammed b. Abdurrahman b. 

el-Mücebber 

8. Abdülaziz b. Ubeydullah el-

Hımsî 

Ali b. el-Medînî, birinci tabakaya yerleştirdiği isimler için “Nâfi‘in öğrencilerinin 

en sağlamlarıdır (esbet)”,218 dokuzuncu tabakaya yerleştirdiği isimler için “Bu 

tabakadakilerden hadis yazılmaz”219 derken Nesâî, birinci tabaka hakkında bir açıklama 

yapmamış, dokuzuncu tabakanın zayıf râvilerden oluştuğunu,220 10. tabakadakilerin 

hadislerinin ise terk edildiğini söylemiştir.221 

Nâfi‘in halkasına dâhil edilen talebelerinden üçü hem İbnü’l-Medînî’nin hem 

Nesâî’nin tabakalandırmalarında birinci tabakadadır, yani bu münekkitler tarafından 

Nâfi‘in en sağlam talebeleri sayılırlar. Abdullah b. Ömer el-Ömerî ise İbnü’l-Medînî’ye 

göre sekizinci, Nesâî’ye göre dokuzuncu tabakadadır. Onun tabakası halkanın diğer 

mensuplarına göre düşük olsa da bu düşüklüğü telafi edecek veriler bulunmaktadır. 

Burada iki âlimin de ilk tabakada zikrettiği Ömer b. Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer’in neden 

halkaya dâhil edilmediği sorulabilir. Bunun sebebi hem isnâd hem ricâl hem de usul 

verilerinin eksikliğidir. Ömer b. Nâfi‘ ilk tabakaya yerleştirilmesine rağmen Nâfi‘den 25 

 
218 İbn Receb, Şerh, II, 615. 

219 İbn Receb, Şerh, II, 618. 

220 Nesâî, “et-Tabakât”, s. 70. 

221 Nesâî, “et-Tabakât”, s. 73. 



71 

gibi az bir sayıda hadis nakletmiştir ve ricâl kaynaklarında babasıyla ilişkisine dair 

neredeyse hiçbir bilgi yoktur, bundan dolayı halkanın dışında bırakılmıştır.222 

Burada halkaya dâhil edilmeyen, ancak Nâfi‘in talebeleri arasında zikredilmesi 

gereken İbn Cüreyc’den (ö. 150/767) de bahsedilmelidir. İbn Cüreyc, 55 rivayetle 

Nâfi‘den en çok hadis rivayet eden talebeleri arasında 11. sırada yer alırken Nâfi‘, onun 

hocaları arasında sekizinci sıradadır. İbn Cüreyc’in Nâfi‘ ile rivayet bağları o kadar 

kuvvetli olmasa da kimi münekkitler onu Nâfi‘in en sağlam (esbet) talebesi kabul 

ederler.223 Ancak bu tür veriler ikisinin uzun süre birlikte bulunduğunu söylemeye 

yetmez. Zira bir râvi, hocasının yanında az bir süre kalıp ondan çok az sayıda hadis alsa 

da aldığı hadisleri gerektiği gibi koruyup rivayet ettiği takdirde onun en sağlam talebeleri 

arasında sayılabilir. Dolayısıyla “esbet” olmak mutlak olarak yakın talebe olmak 

anlamına gelmez. İbn Cüreyc’in Nâfi‘ yanındaki konumu da böyledir. O, Medine’ye 

yolculuk yaptığı bir dönemde Nâfi‘in yanına da uğramış ve ondan 50 kadar hadis almış 

olmalıdır, ancak onunla uzun süre birlikte bulunup yakın talebeleri arasına girememiştir. 

Dolayısıyla İbn Cüreyc’i Nâfi‘in halkasının bir mensubu olarak değil, onun birikimini 

Mekke’ye taşıyan râvilerinden biri olarak görmek daha makuldür. 

Sonuç olarak Nâfi‘in halkasının mensubu olarak seçilen kişilerin onun en yakın 

talebeleri olduğu söylenebilir. Ubeydullah b. Ömer el-Ömerî, Mâlik b. Enes, Eyyûb es-

Sahtiyânî ve Abdullah b. Ömer el-Ömerî’den oluşan halkanın her bir üyesinin Nâfi‘ ile 

ilişkisi müstakil başlıklar altında ele alınacaktır. 

 
222 Burada Ömer’in, Nâfi‘in oğlu olması hasebiyle ikisi arasındaki yakın ilişkiyi kanıtlayacak ricâl 

verilerine ihtiyaç bulunmadığı ve ikisinin doğal olarak sürekli birlikte oldukları söylenerek bu tercihe 

itiraz edilebilir. Bu itiraz, baba-oğul arasındaki rivayet bağlarının çok kuvvetli olması durumunda 

makuldür, ancak ne rivayet akışının ne de sarih ricâl verilerinin bulunduğu bu durumda yalnızca aile 

ilişkisi, iki kişi arasında halka seviyesinde bir yakınlık vazetmek için yeterli değildir. 

223 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), I, 249-50; II, 217, 346; İbn Ebî Hâtim, el-Cerh 

ve’t-ta‘dîl, V, 357. 



72 

Şekil 2: Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer’in İlişki Ağı 

 

a. Ubeydullah b. Ömer el-Ömerî 

Ebû Ömer Ubeydullah b. Ömer b. Hafs b. Âsım b. Ömer b. el-Hattâb224 el-Kureşî 

el-Adevî el-Ömerî el-Medenî,225 Hz. Ömer’in torununun torunu ve Abdullah b. Ömer’in 

yeğeninin torunudur. Hem anne hem baba tarafından Hz. Ömer’in soyuna mensuptur.226 

70/690 yılından sonra Medine’de doğmuştur.227 Ricâl münekkitleri tarafından güvenilir 

kabul edilmiştir.228 Ashâbü’l-hadîs’in önde gelen simalarından kabul edilen229 

Ubeydullah fıkhi meselelerde de üst düzey bilgi sahibidir.230 Kûfe’de bulunmuş,231 resmî 

görev almayı istememesine rağmen Medine valisi Ziyâd b. Ubeydullah el-Hârisî’nin (hs. 

 
224 Halîfe b. Hayyât, et-Tabakât, s. 268–9. 

225 Sehâvî, et-Tuhfe, III, 127. 

226 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 531. 

227 Zehebî, Siyer, VI, 304. 

228 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), II, 605; Ebû Zür‘a ed-Dımaşkî, Târîh, II, 460-1; İbn Ebî Hâtim, 

el-Cerh ve’t-ta‘dîl, V, 327. 

229 Ubeydullah, Ashâbü’l-hadîs’in Medine’deki mihenk taşlarından (mevâzîn) biri olarak tanıtılır (Hatîb, 

Târîh, XVI, 160). 

230 Mervân b. Muhammed (hs. 127-132/744-750) dönemindeki bir hac mevsiminde Mescid-i Harâm’da 

yalnızca Yahya b. Saîd el-Ensârî, Ubeydullah b. Ömer ve Mâlik’in fetva vermesine izin verilmiştir 

(Zehebî, Siyer, V, 474). 

231 Hatîb, el-Câmi‘, I, 405. Kûfelilerin Ubeydullah’tan rivayet ettiği hadislerde bazı problemler olduğu 

söylenir (İbn Receb, Şerh, I, 129). 



73 

133-141/750-758) zorlamasıyla Medine’nin zekâtlarını toplama görevini üstlenmiştir.232 

İnsan içine çıkmayı çok sevmeyen ve münzevi bir hayat yaşayan233 Ubeydullah, hayatının 

sonlarına doğru gözlerini kaybettiğinden hadis rivayetini bırakmış234 ve 147/764 yılında 

Medine’de vefat etmiştir.235 

Ubeydullah b. Ömer, 445 rivayet ile Nâfi‘den en çok hadis aktaran kişidir. Nâfi‘ 

de Ubeydullah’ın rivayet naklettiği kişiler arasında birinci sıradadır. Bu, ikisi arasında 

“çift taraflı yakınlık” olduğunu gösterir. Ubeydullah’ın toplam rivayetinin (700) %63’ü 

Nâfi‘den aktardığı hadislerden oluşur. Bu tür çift taraflı bir yakınlık, Ubeydullah’ın 

öğrencilik hayatının çoğunu Nâfi‘in hadislerini öğrenmeye, hocalık kariyerinin çoğunu 

da onun ilmî birikimini sonraki nesle aktarmaya adadığını gösterir. Bu, en yakın hoca-

talebe ilişkilerinden biridir.  

Ubeydullah ile Nâfi‘ arasındaki ilişkiyi ricâl kaynaklarındaki bilgiler de destekler. 

Nitekim Ubeydullah b. Ömer’in, Nâfi‘in Mescid-i Nebevî’deki halkasına katıldığını 

(kâne yeclisü ilâ) açıkça ifade eden rivayetler bulunur.236 Kendisi, Nâfi‘in derslerine ilk 

katılışını şöyle anlatır:237 

İlim öğrenecek yaşa geldiğimde Ömer ailesinin büyüklerine gidip tek tek “Sâlim’den 

neler işittin?” diye sormaya başladım. Ne zaman birine bu soruyu sorsam “İbn Şihâb’a 

git, İbn Şihâb onun yanından ayrılmazdı (kâne yelzemühû)” cevabı verilirdi. Ama İbn 

Şihâb o zaman Şam’daydı. Ben de Nâfi‘in derslerine katılmaya başladım (lezimtü 

Nâfi‘an). Allah da bunu benim hakkımda hayırlı kıldı. 

Bu rivayet, Ubeydullah’ın daha öğrencilik hayatının başlarında kendi ailesinin 

rivayetlerini toplama amacı güttüğünü gösterir. Bu ailenin ilmî birikiminin en önemli 

taşıyıcısı Abdullah b. Ömer olduğundan238 onun talebelerinden birinin hadislerini almak 

bu amacı gerçekleştirmek için yapılacak ilk iştir. Ubeydullah da bu birikime önce 

ailesinin büyükleri aracılığıyla ulaşmak istemiş, bunu yapamayınca –Zührî’nin de 

Medine’de olmaması sebebiyle– Nâfi‘in halkasına katılmıştır. Ubeydullah’ın Ömer 

 
232 Fesevî, el-Ma‘rife, I , 650. 

233 Sehâvî, et-Tuhfe, III, 127. 

234 Hatîb, el-Câmi‘, II, 306. 

235 Zehebî, Tezkire, I, 161. 

236 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru's-sânî), II, 889; a.mlf., (es-Sifru’s-sâlis), II, 348. 

237 İbn Asâkir, Târîh, LXI, 431. 

238 Kuzudişli, Aile İsnâdları, s. 231-4. 



74 

ailesinin rivayetlerini almaya verdiği öncelik onun neden en yakın hocasının Nâfi‘ 

olduğunu da açıklığa kavuşturur. Nâfi‘den bu ailenin birikimini alan Ubeydullah, başka 

hocalara uzun süre talebelik yapma ihtiyacı hissetmemiş olmalıdır. Nitekim o, Nâfi‘in 

öğrencisi olmaktan duyduğu memnuniyeti ve onun kendisine yettiğini “Allah, bize Nâfi‘i 

vererek büyük bir lütufta bulundu”239 sözleriyle ifade eder. 

Nâfi‘-Ubeydullah ilişkisini gösteren diğer bir delil de münekkitlerin Ubeydullah’ı 

Nâfi‘in yakın talebeleri (ashâb) bağlamında zikretmeleri, onlar arasında yapılan 

kıyaslamalarda Ubeydullah’ın en çok anılan isimlerden olması ve kimileri tarafından 

Nâfi‘in en sağlam ve ondan en çok hadis aktaran öğrencisi sayılmasıdır. Örneğin 

Ubeydullah’ın halka arkadaşı Mâlik b. Enes, kendisine “Nâfi‘den, Ubeydullah b. 

Ömer’den daha çok hadis rivayet eden kimse görmedim” dendiğinde bunun doğru 

olduğunu söyler.240 Ali b. el-Medînî, Yahya b. Saîd el-Kattân’a (ö. 198/813) Nâfi‘in 

talebelerinin en sağlamının (esbetü ashâbi Nâfi‘) kim olduğunu sorduğunda “Eyyûb, 

Ubeydullah ve Mâlik” cevabını alır.241 Başka bir rivayette ise onun Ubeydullah’ı tercih 

ettiği söylenir.242 Tablo 1’de gösterildiği üzere İbnü’l-Medînî, Ubeydullah’ı Nâfi‘in 

öğrencilerinin ilk tabakasına yerleştirir. Onun ayrıca “Nâfi‘in hadislerinde en sağlam kişi 

Eyyûb’dur, sonra Ubeydullah’tır” dediği de nakledilir.243 Yahya b. Maîn’den ise bu 

konuda iki farklı görüş aktarılır. Dârimî ondan Ubeydullah, Mâlik ve Eyyûb arasında bir 

tercih yapmasını istediğinde bunu yapmayı reddedip hepsinin sika olduğunu söyler.244 

Ancak onun Mâlik’in, Ubeydullah ve Eyyûb’dan daha sağlam olduğunu söylediği de 

nakledilmiştir.245 Her hâlükârda İbn Maîn’in Ubeydullah’ı Nâfi‘in en sağlam talebeleri 

arasında gördüğü açıktır. 

Ahmed b. Hanbel’in bu meseleye dair görüşü ise daha nettir. Ona göre Nâfi‘in en 

sağlam talebesi Ubeydullah’tır. Nitekim Ebû Davud es-Sicistânî’nin (ö. 275/889) Nâfi‘in 

talebelerini sorması üzerine “Nâfi‘in hadislerini en iyi bilen ve ondan en çok rivayet eden 

 
239 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, VIII, 452. 

240 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 19; II, 255-6. 

241 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 217, 346. 

242 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 138. 

243 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 142. 

244 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dârimî), s. 68, 152. 

245 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 217, 344. 



75 

kişi Ubeydullah’tır” cevabını verir.246 Merrûzî, Ubeydullah’ın mı Mâlik’in mi daha 

sağlam olduğunu sorduğunda “Nâfi‘in hadisleri konusunda kimse Ubeydullah’tan daha 

sağlam değildi” şeklinde kesin bir cevap verir.247 Ebû Zür‘a ed-Dımaşkî (ö. 281/894) 

ondan Ubeydullah, Mâlik ve Eyyûb’u kıyaslamasını istediğinde ise Ubeydullah b. Ömer’i 

önceler, tercihinin gerekçesi olarak ise onun büyük hocalardan hadis almış ve Nâfi‘ ile 

aynı şehirde yaşamış olmasını gösterir.248  

Tablo 1’de Nesâî’nin Nâfi‘in talebelerine dair tabakalandırması da verilmişti. 

İbnü’l-Medînî gibi o da Ubeydullah’ı ilk tabakaya yerleştirir. Kendisinden aktarılan daha 

detaylı bir tasnifte ise Ubeydullah’ı Mâlik ve Eyyûb’un ardından üçüncü sırada 

zikreder.249 Özetle Mâlik b. Enes ve Ahmed b. Hanbel’e göre Ubeydullah, Nâfi‘den en 

çok hadis rivayet eden kişidir; Yahya el-Kattân ve Ahmed b. Hanbel’e göre Nâfi‘in en 

sağlam talebesidir; Ali b. el-Medînî, Yahya b. Maîn ve Nesâî’ye göreyse ilk sırada olmasa 

bile en sağlam talebelerinden biridir. 

Ubeydullah, Nâfi‘den çok hadis rivayet etmesine karşın bu rivayetlerinde 

neredeyse hiç hata yapmamıştır. Yahya el-Kattân, Ubeydullah’ın tek bir münker hadisini 

bulduğunu söyler. Bu hadisteki nekâretin sebebi de Nâfi‘in diğer talebelerinin Abdullah 

b. Ömer’e nispetle aktardığı bir sözü Ubeydullah’ın Hz. Peygamber’e nispet etmesidir.250 

Yaklaşık 450 hadis arasından yalnızca bir hadisinin münekkitler tarafından eleştirilmiş 

olması, Ubeydullah’ın Nâfi‘in hadislerini sağlam bir şekilde alıp rivayet edene kadar da 

muhazafa ettiğini gösterir. 

Ubeydullah’ın, hocasının hayatına dair ayrıntıları ve bazı meselelerdeki 

görüşlerini aktarması da ikisi arasındaki irtibatın sıkılığına işaret eder. Örneğin Nâfi‘in 

Mısır’a251 ve Yemen’e252 gidişine dair rivayetler Ubeydullah tarafından aktarılır. Nâfi‘in 

tefsiri zor bir iş olarak gördüğünü ve bu konuda konuşmaktan çekindiğini,253 hatta 

 
246 Ahmed b. Hanbel, Suâlât (Ebû Davud), s. 213. 

247 Ahmed b. Hanbel, Min kelâmi… (Merrûzî), s. 46. 

248 Ebû Zür‘a ed-Dımaşkî, Târîh, I, 438. 

249 İbn Asâkir, Târîh, LXI, 434. 

250 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), II, 203.  

251 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 423. 

252 Ebû Zür‘a ed-Dımaşkî, Târîh, II, 628. 

253 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), II, 374. 



76 

kendisine tefsir hakkında soran bir misafirini evinden kovduğunu254 söylemesi de 

hocasının tavır ve tutumlarına aşina olduğu gösterir. 

Hadis usulü eserleri de Nâfi‘-Ubeydullah ilişkisini teyit eder. Örneğin Hatîb el-

Bağdâdî (ö. 463/1071), “Ubeydullah b. Ömer → Nâfi‘ → İbn Ömer” isnâdını “bütün 

râvileri son derece güvenilir, adalet sahibi ve hadisleri sağlam bir şekilde koruyup 

aktardığı herkes tarafından bilinen” kimselerden oluşan isnâdlara örnek verir.255 Bu, 

“Ubeydullah → Nâfi‘” bilgi kanalının örnek verilecek kadar güvenilir ve yaygın 

olduğuna delildir. 

Ubeydullah’ın hadis rivayet etme usulü konusunda hocasından etkilenmiş olması 

da son derece muhtemeldir. Nâfi‘in, halkasında hadisleri okutarak rivayet ettiği 

aktarılır.256 Ubeydullah’ın da halkasında hadis rivayet etmek için kıraat/arz yöntemini 

kullanması,257 hocasının ders usulünü sürdürme isteğinin bir tezahürü olmalıdır. 

Ubeydullah, Nâfi‘ vefat ettikten sonra halkanın başına geçer. Şu‘be b. el-Haccâc 

(ö. 160/776), Nâfi‘in vefatından bir yıl sonra Medine’ye geldiğinde onun halkasının 

başında Mâlik’i gördüğünü söyler. Ancak bu, Medineli âlimler tarafından hatalı görülür, 

halkanın başına önce Ubeydullah’ın, onun ardından Mâlik’in geçtiği dile getirilir.258 

Ubeydullah’ın halkası da Nâfi‘inki gibi Ravza’dadır.259 Bu halkaya Nâfi‘in talebeleri de 

gelir ve özellikle Nâfi‘den kendilerinin alamayıp Ubeydullah’ın aldığı hadisleri okumak 

isterler.260 Nâfi‘ vefat ettikten sonra halkanın başına Ubeydullah’ın geçmesi, onun Nâfi‘in 

en önemli halefi olduğunu gösterir. 

Toplam 700 rivayeti bulunan Ubeydullah b. Ömer’in, Nâfi‘den edindiği hadis 

birikimini halkasında kimlere aktardığını ve Medine’de halefleri olup olmadığını görmek 

için ondan en çok hadis rivayet eden talebelerine bakılmalıdır. Ubeydullah’tan 70’ten 

daha fazla hadis rivayet eden talebeleri aşağıda gösterilmiştir. 

 
254 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), III, 240. 

255 Hatîb, el-Câmi‘, II, 122. 

256 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 423. 

257 Hatîb, el-Kifâye, s. 267. 

258 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 682. 

259 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 187. 

260 Hatîb, el-Kifâye, s. 267. 



77 

Grafik 20: Öne Çıkan Talebelerinin Ubeydullah b. Ömer’den Rivayetlerinin Sayıları 

 

Görüldüğü üzere Ubeydullah’ın öne çıkan talebeleri arasında Medineli biri yoktur. 

Yahya b. Saîd el-Kattân Basralı, Abdullah b. Nümeyr (ö. 199/814-5) ile Hammâd b. 

Üsâme (ö. 201/817) ise Kûfelidir. Bu, onun Nâfi‘den elde ettiği birikimin Medine’de 

yayılmadığı, daha 2./8. yüzyılın ilk yarısında Irak’a intikal edip orada aktarıldığını 

gösterir. 

Ubeydullah’ın Nâfi‘ birikiminin neden Medine’de dolaşıma giremediği, başka bir 

deyişle öne çıkan öğrencileri arasında neden Medinelilerin bulunmadığı, cevaplanması 

gereken önemli bir sorudur. O, Medine’de halka kurmuştur. Kûfe’de ne kadar süre 

bulunduğu bilinmemekle birlikte uzun yıllar orada kalmış olsa bile Kûfeli öğrencilerinin 

yanında Medine’deki halkasının katılımcılarının da kendisinden yoğun bir şekilde hadis 

rivayet etmesi beklenirdi, ancak durum böyle değildir. Bunun sebepleri müstakil bir 

araştırmayı hak etse de akla gelen ilk ihtimal halka arkadaşı Mâlik’in onu gölgede 

bırakması olabilir. Daha hocası Nâfi‘ hayattayken bir halka kurduğu söylenen261 Mâlik’in 

Medine’deki ilmî otoritesi ve memleketini de aşan şöhreti, Medineli genç hadis 

talebelerini Nâfi‘ hadislerini Mâlik’ten almaya ve dolayısıyla Ubeydullah’ı ihmal etmeye 

itmiş olabilir. Nâfi‘ ile Mâlik arasındaki sıkı ilişki de bu kanıyı destekler. 

b. Mâlik b. Enes 

Halkasından müstakil bir bölümde bahsedilecek olan Mâlik b. Enes, 270 rivayetle 

Nâfi‘den en çok hadis rivayet eden kişiler arasında ikinci sırada yer alır. Buna benzer bir 

 
261 Kadı İyâz, Tertîb, I, 141. 

160

145

120

0

20

40

60

80

100

120

140

160

180

Yahya b. Saîd el-Kattân Abdullah b. Nümeyr el-Hemdânî Hammâd b. Üsâme el-Kureşî



78 

şekilde Mâlik’in el-Muvattâ’da262 öne çıkan hocaları içerisinde Nâfi‘ de Zührî’den (302 

rivayet) sonra 279 rivayetle ikinci sırada bulunur. 

Nâfi‘-Mâlik ilişkisi ricâl kaynaklarından da takip edilebilir. Nitekim Mâlik’in 

Nâfi‘in Ravza’daki halkasına Ubeydullah b. Ömer ile birlikte katıldığı söylenir.263 O, bu 

halkada yaşadıklarını, Nâfi‘e sorulan soruları ve onun bu sorulara verdiği tepkileri 

aktarır.264 Mâlik’in talebesi ve yeğeni İsmail b. Ebî Üveys, Medine’deki kimi 

muhaddislerin Nâfi‘i kötü huylu bulup halkasından ayrılmalarına rağmen Mâlik’in 

Nâfi‘den ayrılmadığını (lâzemehû) nakleder.265 Onun halkasına küçüklüğünden itibaren 

katılmaya başlayan266 Mâlik, Nâfi‘e bu sadakati sonucunda onun ilmî birikimini devam 

ettirenler arasındaki yerini alır. Zira onun, Ubeydullah’tan sonra Nâfi‘in halkasının başına 

geçtiği söylenir.267 Mâlik gibi Medine’nin önde gelen neredeyse bütün muhaddis ve 

fakihlerine talebelik yapmış ve şehrin ilmî geleneğini özümsemiş birini yalnızca bir 

âlimin halefi olarak kabul etmek pek kolay değilse de onun Nâfi‘in ilmî birikimini devam 

ettirdiği söylenebilir. 

Mâlik, Nâfi‘in yakın talebeleri (ashâb) arasında sayılır, bu talebeler arasında 

yapılan mukayeselere dâhil edilir ve kimi münekkitler tarafından Nâfi‘in en sağlam 

talebesi kabul edilir. Örneğin Abdurrahman b. Mehdî, Mâlik’i Ubeydullah b. Ömer, Musa 

b. Ukbe ve İsmail b. Ümeyye’den (ö. 139/756-7) üstün tutar.268 Başka bir rivayette İbn 

Mehdî’nin, Mâlik’i Nâfi‘in en sağlam talebesi olarak gördüğü ifade edilir.269 Yahya el-

Kattân, Nâfi‘in yakın talebeleri arasında Ubeydullah ve Eyyûb’un yanında Mâlik’i de 

sayar.270 İbnü’l-Medînî’nin Nâfi‘in talebeleri hakkında yaptığı tabakalandırmada Mâlik 

 
262 Çalışma boyunca verilen rivayet sayıları için Cevâmi‘u’l-Kelim programının verileri kullanılmışsa da 

Mâlik b. Enes’in hocaları tespit edilirken el-Muvattâ’yı kullanmanın daha isabetli olacağı 

düşünülmüştür. el-Muvattâ’daki isnâdlar bir Excel dosyasına not edilmiş, buradan hareketle Mâlik’in 

hangi hocasından kaç rivayet naklettiği tespit edilmiştir. Sayıma yalnızca merfû hadislerin değil, mevkûf 

ve maktû rivayetlerin eklendiği de belirtilmelidir. Rivayetler not edilirken el-Muvattâ’nın A‘zamî 

tarafından tahkik edilen Yahya b. Yahya el-Leysî (ö. 234/849) rivayeti esas alınmıştır. 

263 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sânî), II, 889; a.mlf., (es-Sifru’s-sâlis), II, 348. 

264 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), III, 312. 

265 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 647. 

266 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 646. 

267 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 682. 

268 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 15. 

269 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 137-8. 

270 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu'l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 217, 346. 



79 

birinci tabakadadır. Ona Nâfi‘in öğrencilerinin en sağlamı sorulduğunda ise “Hadisleri 

sağlam bir şekilde alıp nakletmesi (itkân) sebebiyle Mâlik, fazileti sebebiyle Eyyûb, 

hafızasının kuvveti (hıfz) sebebiyle de Ubeydullah” der271 ve ilk tabakadaki öğrenciler 

arasında detaylı bir hiyerarşi oluşturmaz. 

Yahya b. Maîn’den bu konuda farklı görüşler aktarılır. O, bir keresinde Mâlik ile 

Ubeydullah arasında karşılaştırma yapmayı reddedip ikisinin de sağlam olduğunu 

söyler,272 başka bir sefer ise Mâlik’i Ubeydullah ve Eyyûb’a tercih eder.273 Ancak onun 

Mâlik’i Nâfi‘in en sağlam öğrencisi olarak gördüğü söylenemez, zira İbn Cüreyc’in de 

Nâfi‘in hadisleri konusunda Mâlik’ten aşağı kalmadığı kanaatindedir.274  

Ahmed b. Hanbel’in Nâfi‘in en güvenilir talebesi olarak Ubeydullah’ı seçtiği daha 

önce söylenmişti. Ona Ubeydullah’tan sonra kimi tercih ettiği sorulduğu iki seferden 

birinde tereddüt edip cevap vermemiş,275 diğerinde Eyyûb’u Mâlik’e tercih etmiştir.276 

Ahmed’in öğrencilerini de şaşırtan bu tercihi,277 Ubeydullah’ı ilk sıraya koyarken 

zikrettiği “Çünkü o, Medine ehlindendir”278 gerekçesiyle çelişir, zira Mâlik Medine’nin 

en meşhur âlimleri arasındayken Eyyûb Basralıdır.279 Nihayetinde Ahmed’e göre Mâlik, 

Nâfi‘in üçüncü en sağlam talebesidir. 

Nesâî de yaptığı tabakalandırmada İbnü’l-Medînî gibi Mâlik’i ilk tabakaya 

yerleştirir. Ondan aktarılan daha detaylı bir hiyerarşide ise Mâlik, Nâfi‘in en sağlam 

talebesidir.280 Özetle İbn Mehdî ve Nesâî, Mâlik’i Nâfi‘in talebeleri arasında ilk sıraya, 

Ahmed b. Hanbel ise üçüncü sıraya yerleştirir. Yahya el-Kattân, Ali b. el-Medînî ve 

 
271 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 17; II, 256. 

272 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dârimî), s. 152. 

273 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 217, 344. 

274 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), I, 250. 

275 Ebû Zür‘a ed-Dımaşkî, Târîh, I, 438.  

276 Ahmed b. Hanbel, Suâlât (Ebû Davud), s. 213. 

277 Ebû Zür‘a ed-Dımaşkî, Ahmed’in Ubeydullah’ı ilk sıraya koyması üzerine “Ondan sonra Mâlik gelir, 

değil mi?” diye sorar ama hocasından cevap alamaz (Târîh, I, 438). Ahmed’in Eyyûb’u Mâlik’e tercih 

ettiğini duyan Ebû Davud da şaşkınlığını gizleyemeyip “Gerçekten Eyyûb’u Mâlik’e tercih mi 

ediyorsun?” diye sorar. O da hocasının kısa bir “Evet”iyle yetinmek zorunda kalır (Suâlât [Ebû Davud], 

s. 213). 

278 Ebû Zür‘a ed-Dımaşkî, Târîh, I, 438. 

279 Eyyûb es-Sahtiyânî’nin Basra hadis halkaları içindeki konumu için bk. Maden, Ehl-i Hadîs Halkaları, 

s. 68-76. 

280 İbn Asâkir, Târîh, LXI, 434. 



80 

Yahya b. Maîn ise kesin bir sıralama yapmasalar bile onu Nâfi‘in en sağlam talebeleri 

arasında sayarlar. 

Mâlik kendi halkasında ders verirken öğrencilerine Nâfi‘ ile ilgili hatıralarını da 

anlatmıştır. Nitekim onun en yakın talebelerinden Mus‘ab b. Abdullah ez-Zübeyrî (ö. 

236/851), hocasının, Nâfi‘in Ravza’daki halkasına katıldığını anlatır.281 Zübeyrî başka bir 

sefer de Nâfi‘ yaşlanıp gözlerini yitirince Mâlik’in onu evinden alıp Mescid-i Nebevî’ye 

götürdüğünü nakleder.282 Mâlik’in bir diğer yakın öğrencisi Mutarrif b. Abdullah el-

Yesârî (ö. 220/835), hocasının Medine’nin öğle sıcağında Nâfi‘den hadis dinleyebilmek 

için onun evine gidişini ve bu süreçte çektiği sıkıntıları aktarır.283 Mâlik’in mezhebini 

Mısır’da devam ettiren talebelerinden Abdullah b. Vehb (ö. 197/813) de ondan naklen 

Nâfi‘in sabah namazından sonra Mescid-i Nebevî’de yaptıklarını nakleder.284 Bütün bu 

rivayetler Mâlik’in, Nâfi‘in sürekli yakınında bulunup onun davranışlarını gözlemlediğini 

gösterdiği gibi Nâfi‘ vefat ettikten sonra Mâlik’in onunla yaşadıklarını anlatmak için 

bulduğu fırsatları değerlendirdiğini de gösterir. 

Mâlik’in, Nâfi‘in hadislerine dair olumlu sözleri de onları yakından incelediğine 

ve sağlam bulduğuna delalet eder. Mesela o, “Nâfi‘in İbn Ömer’den rivayet ettiği bir 

hadisi duyduğumda o hadisi başkasından duymamış olmak beni rahatsız etmez”285 

diyerek ve bir talebesine “Nâfi‘ bir şey söylediğinde onun üzerine mührünü bas”286 

tavsiyesinde bulunarak onun hadislerinin son derece güvenilir olduğunu dile getirir. 

Nâfi‘-Mâlik ilişkisini hadis usulü eserleri de destekler. Nitekim Buhârî’ye göre (ö. 

256/870), isnâdların en sahihi “Mâlik → Nâfi‘ → İbn Ömer” isnâdıdır.287 Hâkim en-

 
281 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sânî), II, 889; a.mlf., et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), 

II, 348. 

282 Kadı İyâz, Tertîb, I, 132. 

283 İbn Asâkir, Târîh, LXI, 434. 

284 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 646-7. 

285 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, VIII, 85. Erken dönemde bir râvinin güvenilir olup olmadığını tespit etmenin 

en yaygın yolu onun hadislerini, onunla aynı hocadan rivayet eden diğer râvilerin hadisleriyle 

karşılaştırmaktı. Bu rivayetler arasındaki benzerlik oranına göre râviler cerh veya ta‘dîl edilirlerdi 

(Topgül, Rivayetten Râviye, s. 64). Bu bağlamda Mâlik’in, Nâfi‘in hocalarından naklettiği hadisleri o 

hocaların başka talebelerinden de alıp karşılaştırmaya ihtiyaç duymadığını söylemesi, onu ricâl tenkidi 

yöntemleri kullanılmaya gerek bırakmayacak kadar açık bir şekilde sağlam bulduğu anlamına gelir. 

286 İbn Asâkir, Târîh, LXI, 432. 

287 Hâkim, Ma‘rife, s. 235-6; Hatîb, el-Kifâye, s. 398; İbnü’s-Salâh, Ulûmü’l-hadîs, s. 16. Buhârî, en sahih 

kabul ettiği bu isnâdı el-Câmiu’s-sahîh’inde 94 kez kullanır (Musa, el-Medresetü’l-hadîsiyye, I, 355). 



81 

Neysâbûrî (ö. 405/1014) ise tüm isnâdların en sahihi hakkında kesin bir hüküm vermenin 

zor olduğunu söyleyip söz konusu isnâdın Abdullah b. Ömer’in en sahih isnâdı olduğunu 

ifade eder.288 Ayrıca erken dönemde hadis uyduran birçok kişi uydurduğu metnin başına 

bu isnâdı ekleyerek rivayet etmiş,289 böylece münekkitlerin eleştirilerini savuşturmak ve 

hadislerini güvenilir göstermek istemiştir. Bu o dönemde bile bu isnâdın yaygınlığını ve 

güvenilir addedildiğini gösterir. 

Mâlik, kendi halkasında semâ yerine kıraat/arz yöntemiyle hadis rivayet etmeyi 

tercih etmiş, hatta bu konuda oldukça ısrarcı davranmış, siyasileri kızdırma pahasına bu 

tavrından vazgeçmemiştir. Örneğin Abbâsî Halifesi Muhammed el-Mehdî (hs. 158-

69/775-85) bir gün çocukları Musa [el-Hâdî] ve Harun’u [er-Reşîd] Mâlik’ten hadis 

dinlemeye gönderir. Mâlik onlardan hadisleri okumalarını ister, ancak bunu reddeden 

Musa ve Harun meclisten ayrıldığı gibi Mâlik’i babalarına şikâyet ederler. Mehdî, 

Mâlik’e kızgınlıkla neden böyle yaptığını sorunca o, Nâfi‘ ve Zührî gibi hocalarının da 

sürekli bu yöntemle hadis rivayet ettiğini söyler.290 Mâlik fıkhi meselelerde Medine 

âlimlerinin uygulamalarına (amelü ehli’l-Medîne) önem verdiği gibi hadis rivayetine dair 

meselelerde de onların yaptıklarını devam ettirmeye gayret etmiş gibidir. Onun takip 

ettiği hocaları arasında Nâfi‘i de sayması önemlidir.  

Nâfi‘ ile Mâlik arasında hadislerin yazılması konusunda da bir devamlılık 

gözlemlenir. Daha önce zikredildiği gibi Nâfi‘, İbn Ömer’den işittiği hadisleri bir nüshada 

yazılı olarak toplayıp öğrencilerine düzenli olarak okutmuştur.291 Nâfi‘ hocalarından 

duyduğu hadisleri yazmakta bir beis görmediği gibi öğrencilerinin ders sırasında hadis 

yazmalarına292 ve yazılanları kontrol ettikten sonra bunları saklamalarına izin 

vermiştir.293 Mâlik de hocalarından edindiği hadisleri yazmış294 ve çok hoşlanmasa da 

ders sırasında rivayet ettiği hadislerin yazılmasına izin vermiştir.295 Yalnızca 2./8. 

 
288 Hâkim, Ma‘rife, s. 238. Modern döneme kadar bu isnâdla ilgili ciddi bir tartışma yokken kimi 

oryantalistler bu isnâdın uydurma olduğunu iddia etmişlerdir. Bu iddialar ve değerlendirmesi için bk. 

Kuzudişli, Aile İsnâdları, s. 255-69. 

289 Kuzudişli, Aile İsnâdları, s. 200. 

290 Kadı İyâz, Tertîb, II, 20. 

291 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 423. 

292 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 216. 

293 Hatîb, el-Câmi‘, II, 134. 

294 Kadı İyâz, Tertîb, I, 135. 

295 Kadı İyâz, Tertîb, II, 28. 



82 

yüzyılın en meşhur musannifleri arasında bulunduğu gerçeği bile hadisleri yazma 

konusundaki tavrına ışık tutmaktadır. 

Rivayet sayılarından hareketle Nâfi‘in kolay hadis nakleden biri olduğu 

düşünülebilirse de onun zor hadis rivayet eden, başka bir ifadeyle çok hadis naklinden 

çekinen biri olduğu söylenir (kâne fîhi usrun fi’l-hadîs).296 Bu bilgi, bir oturuşta çok hadis 

rivayet etmeyi sevmediği şeklinde yorumlanmalıdır. Bu tavır öğrencisi Mâlik’te de 

görülür. Rivayetlere göre o, her derste 10-20 arası hadis naklederdi. Onun bu huyunu 

bilen talebeleri hocalarından tek oturuşta çok hadis dinleyememekten sürekli 

muzdariplerdi. Kimi öğrenciler bu sebeple dersten önce ona hangi hadisleri soracaklarını 

detaylıca planlarken297 kimileri de daha fazla hadis rivayet etmesini istediklerinde dersten 

kovulurlardı.298 Mâlik’in bu tavrının hocası Nâfi‘den kaynaklandığı iddia edilebilir. 

Sonuç olarak Nâfi‘in ilmî birikimini sürdürenler arasında Mâlik’in önemli bir 

yerinin olduğu açıktır. Mâlik’in bu birikimi sonraki nesle kimler aracılığıyla aktardığını 

görmek için onun yakın talebeleri tespit edilmelidir. Bu tespit Mâlik’in halkasına dair 

bölümde detaylıca yapılacaktır. 

c. Eyyûb es-Sahtiyânî 

Eyyûb b. Ebî Temîme es-Sahtiyânî el-Basrî,299 68 yılında Basra’da doğmuştur.300 

Hac amacıyla 40 kez Mekke ve Medine’ye seyahat eden301 Eyyûb, bu yolculukları aynı 

zamanda Hicaz’ın rivayet birikimini elde etmek için de kullanmış olmalıdır.302 131/749 

yılında Basra’daki taunda 63 yaşındayken vefat etmiştir.303 

Eyyûb es-Sahtiyânî, Nâfi‘in öne çıkan talebeleri arasında 235 rivayetle üçüncü 

sırada yer alır. O aynı zamanda Nâfi‘ halkasının Medineli olmayan tek üyesidir. Nâfi‘ ise 

Eyyûb’un hocaları arasında ilk sıradadır. Bu durum ikisi arasında “tek taraflı yakınlık” 

 
296 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), II, 303. Yücel de Nâfi‘i hadis rivayetinde güçlük çıkaran 

muhaddisler arasında sayar (Hadîs Istılahları, s. 159). 

297 Kadı İyâz, Tertîb, II, 31. 

298 Kadı İyâz, Tertîb, II, 31. 

299 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, I, 409. 

300 İbn Saʻd, et-Tabakât, IX, 246. 

301 Zehebî, Siyer, VI, 21. 

302 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), II, 324. 

303 İbn Saʻd, et-Tabakât, IX, 250. Eyyûb’un daha detaylı bir biyografisi için bk. Maden, Ehl-i Hadîs 

Halkaları, s. 68-70. 



83 

olduğu analmına gelir. Eyyûb’un Medineli olmadığı düşünüldüğünde bu oldukça ilgi 

çekicidir. Ayrıca Eyyûb, Nâfi‘in birikimini aldıktan sonra memleketine döndüğünden 

Medine ilminin Basra’ya taşınmasında önemli bir rol üstlendiği söylenebilir. Eyyûb’un 

diğer hocalarıyla ilişkileri başka bir çalışmada yeterli ölçüde ele alındığından304 burada 

sadece Nâfi‘ ile irtibatı detaylandırılacaktır. 

Ricâl kaynaklarında Nâfi‘-Eyyûb ilişkisini doğrulayan rivayetler bulunur. 

Nitekim Eyyûb, Nâfi‘in yakın talebeleri arasında sayılmış, münekkitlerin yaptığı 

mukayeselerde zikredilmiş ve kimileri tarafından onun diğer öğrencilerinden üstün 

görülmüştür. Örneğin Vüheyb b. Hâlid (ö. 165/781), Mâlik’e Nâfi‘den rivayet edenlerin 

en sağlamının Eyyûb olduğunu söylediğinde Mâlik güler ve cevap vermez. Buradan 

Nâfi‘in en sağlam talebesinin kendisi olduğunu düşündüğü sonucu çıkarılır.305 Süfyân b. 

Uyeyne (ö. 198/814), Nâfi‘in hadislerini en çok talep eden ve en iyi bilenin Eyyûb olduğu 

kanaatindedir.306 Yahya el-Kattân “Nâfi‘in talebelerinin en sağlamı kimdir?” sorusuna 

“Eyyûb, Ubeydullah ve Mâlik” cevabını verir.307 İbn Mehdî bir rivayete göre Mâlik’i 

tercih etse de308 başka bir rivayette “Ubeydullah ve Mâlik, Nâfi‘in hadisleri konusunda 

Eyyûb’dan daha sağlammış [öyle mi]!”309 diyerek bu görüşe şaşırdığını belli eder. 

Süleyman b. Harb (ö. 224/839), Eyyûb’u Nâfi‘den rivayet eden herkesten üstün tuttuğunu 

söyler.310 

Ali b. el-Medînî, yaptığı tabakalandırmada Eyyûb’u Nâfi‘in talebelerinin ilk 

tabakasına yerleştirir. Ayrıca ondan aktarılan bir rivayette Mâlik, Eyyûb ve Ubeydullah 

arasında sıralama yapmazken311 başka bir rivayette “Nâfi‘in hadislerinde en sağlam kişi 

Eyyûb, sonra Ubeydullah’tır” der.312 Yahya b. Maîn’den Eyyûb ile Ubeydullah’ı 

mukayese etmesi istendiğinde “İkisi de sikadır” deyip313 bunu yapmaz, fakat başka bir 

sefer “Kanaatimce Mâlik b. Enes, Nâfi‘in hadisleri konusunda Ubeydullah b. Ömer ve 

 
304 Bk. Maden, Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 63-6, 70-2. 

305 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 19; II, 255-6. 

306 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 41; II, 256. 

307 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 217, 346. 

308 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 137-8. 

309 Ebû Zür‘a ed-Dımaşkî, Târîh, I, 438. 

310 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 137-8. 

311 İbn Ebî Hâtim er-Râzî, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 17; II, 256. 

312 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 142. 

313 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dârimî), s. 68. 



84 

Eyyûb es-Sahtiyânî’den daha sağlamdır” der.314 Ahmed b. Hanbel’e göre Nâfi‘in 

talebelerinin en güveniliri Ubeydullah’tır, sonra Eyyûb, daha sonra da Mâlik gelir.315 

Nesâî, tabakalandırmasında Eyyûb’u ilk tabakaya yerleştirir, kendisinden aktarılan daha 

detaylı bir tasnifte ise onu Mâlik’ten sonra ikinci sıraya koyar.316 

Nâfi‘-Eyyûb ilişkisi hadis usulü bahisleri üzerinden de gösterilebilir. Nitekim 

İshak b. Râhûye (ö. 238/853), Amr b. Şuayb’dan (ö. 118/736) rivayet eden kişi sika ise 

“Amr b. Şuayb → Babası → Dedesi” isnâdının aynı “Eyyûb → Nâfi‘ → İbn Ömer” isnâdı 

gibi olduğunu söyler.317 Yani İbn Râhûye “Eyyûb → Nâfi‘ → İbn Ömer” isnâdını sahih 

isnâd örneği olarak kullanır. Bu da söz konusu bilgi kanalının yaygın ve muteber 

olduğunu gösterir. Ahmed b. Hanbel bunu açıkça dile getirir. Kendisine en sahih isnâdın 

hangisi olduğu sorulduğunda “Eyyûb → Nâfi‘ → İbn Ömer isnâdıdır. Eyyûb’dan da 

Hammâd b. Zeyd rivayet ediyorsa aliyyülâlâ olur” der.318 

Bir gün Şu‘be, Eyyûb’a hadislerin okunması hakkındaki görüşünü sorduğunda 

“Güzel [bir yöntemdir] (ceyyid)” cevabını alır.319 Bu görüşe sahip olmasında Nâfi‘in, 

halkasında hadisleri okutarak rivayet etmesi etkili olmuş olabilir. 

Eyyûb, Nâfi‘in halkasından ayrıldıktan sonra memleketi Basra’ya döner. Bundan 

dolayı ondan yoğun olarak rivayet aktaran talebeleri Basralı olup aralarında Medineli 

kimse bulunmaz.320 Ancak o, Nâfi‘ hadislerini Basra’da rivayet ederek Medine’nin ilmî 

birikiminin oraya ulaşmasını sağlamıştır. Nitekim onun yakın öğrencilerinden Ma‘mer b. 

Râşid (ö. 153/770),321 Eyyûb’un daha Nâfi‘ hayattayken onun hadislerini naklettiğini 

söyler. Talebeleri onun rivayetlerine o kadar itimat ederler ki Nâfi‘in yanına gidip aynı 

 
314 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 217, 344; İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 

16. 

315 Ahmed b. Hanbel, Suâlât (Ebû Davud), s. 213. 

316 İbn Asâkir, Târîh, LXI, 434. 

317 Zehebî, Târîh, VII, 434. Bu rivayet, “Amr b. Şuayb → Babası → Dedesi” isnâdının sıhhati hakkındaki 

tartışmaların bir parçasıdır. Söz konusu tartışmalar için bk. Özdemir, Abdullah b. Amr, s. 185-214; 

Kuzudişli, Aile İsnâdları, s. 138-44. 

318 İbn Asâkir, Târîh, LXI, 432. 

319 İbn Sa‘d, et-Tabakât, IX, 250. 

320 Eyyûb’un yakın talebeleriyle ilişkileri için bk. Maden, Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 72-6. 

321 Ma‘mer b. Râşid’in Yemen hadis halkaları içindeki yeri ve hocalarıyla ilişkileri için bk. Demirci, 

Yemen’de Hadis, s. 93-109. 



85 

rivayetleri ondan da alma ihtiyacı hissetmezler.322 Ayrıca onun Basra’ya aktardığı birikim 

Nâfi‘in halkasındayken aldığı hadislerle sınırlı kalmaz. Eyyûb merak ettiği hadisleri ve 

büyük ihtimalle Basra’da cevap bulamadığı fıkhi meseleleri sormak için Nâfi‘e mektuplar 

yazar,323 bu mektuplara cevap olarak aldığı hadisleri de “Ketebe ileyye Nâfi‘ (Nâfi‘ bana 

şöyle yazdı)” diyerek rivayet eder.324 

d. Abdullah b. Ömer el-Ömerî 

Ebû Abdurrahman Abdullah b. Ömer b. Hafs325 el-Kureşî el-Adevî el-Ömerî el-

Medenî, Ubeydullah b. Ömer’in ağabeyidir.326 O da Hz. Ömer’in torununun torunu, 

Abdullah b. Ömer’in yeğeninin torunu ve hem anne hem baba tarafından Ömer ailesinin 

mensubudur. Doğum tarihi kesin olarak bilinmemekle birlikte kardeşi Ubeydullah’tan 

önce doğduğundan 70/690 yılı civarında veya biraz önce Medine’de dünyaya gelmiş 

olmalıdır. Uzun bir hayat süren Abdullah, kardeşi Ubeydullah’ın vefatının ardından 30 

sene daha327 yaşayıp hadis rivayet edebilmiş, 171/787-8 senesinde Medine’de vefat 

etmiştir.328 

Abdullah b. Ömer el-Ömerî, Nâfi‘in talebeleri arasında 220 rivayetle dördüncü 

sırada yer alır. Ömerî’nin hocaları arasında ise Nâfi‘ birinci sıradadır. Bu, ikisi arasında 

“tek taraflı yakınlık” olduğu anlamına gelir. Onun en çok rivayet naklettiği ikinci kişi 

olan Humeyd et-Tavîl’den (ö. 143/760) yalnızca 20 hadis aktarması tek yakın hocasının 

Nâfi‘ olduğunu gösterir. Buradan hareketle aynı Ubeydullah gibi Abdullah’ın da hadis 

tahsilindeki asıl gayesinin Ömer ailesinin birikimini toplamak ve bunu yaymak olduğu 

söylenebilir. 

Ömerî hakkında kaynaklarda tafsilatlı bilgi bulunmasa da Nâfi‘-Ömerî ilişkisini 

ricâl kitapları destekler. Örneğin Nâfi‘in Ravza’daki halkasına kardeşi Ubeydullah ve 

arkadaşı Mâlik b. Enes ile birlikte katıldığı açıkça söylenir.329 Ayrıca münekkitler 

 
322 Hatîb, el-Câmi‘, I, 119-20. Eyyûb’un etkin olduğu dönemde hadis râvileri arasında âlî isnâd elde etme 

fikrinin bulunmadığı hatırlanmalıdır (Günaydın, Âlî İsnadlar, s. 145). 

323 Abdürrezzâk b. Hemmâm, el-Musannef, I, 317; Fesevî, el-Ma‘rife, I, 647. 

324 Hatîb, el-Kifâye, s. 342. 

325 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 532. 

326 Halîfe b. Hayyât, et-Tabakât, s. 269. 

327 Halîfe b. Hayyât, et-Tabakât, s. 269. 

328 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 532. 

329 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sânî), II, 889. 



86 

tarafından güvenilmez bir râvi sayılsa330 da onu normalde zayıf addeden331 Yahya b. Maîn 

bile onun Nâfi‘ rivayetlerinin i‘tibâr için kullanılabileceği (sâlih) kanaatindedir.332 Bu da 

Nâfi‘den tahsil ettiği birikim konusunda çok zayıf olmadığını gösterir. Abdullah’ın hadis 

usulüne dair görüşleri hakkındaysa kaynaklarda bilgi bulunmamaktadır. 

Abdullah el-Ömerî’nin Nâfi‘den çok hadis rivayet etmesi kaynaklarda özellikle 

vurgulanır. Ayrıca onun uzun bir ömür sürdüğü ve genç râvilerin kendisine yetişme 

imkânı bulduğu333 bilgisinden hareketle Nâfi‘in hadislerinin sonraki nesle aktarımında 

önemli bir rol oynadığı söylenip bu yargının doğruluğunu tespit için Ömerî’nin talebeleri 

incelenebilir. Toplam 370 rivayeti bulunan Abdullah b. Ömer’den 40’tan fazla hadis 

nakleden iki kişi vardır: 70 rivayetle Abdullah b. Vehb ve 65 rivayetle Abdürrezzâk b. 

Hemmâm. Ancak bu râvilerin ikisi de Medineli değildir. İbn Vehb Mısırlı, Abdürrezzâk 

ise Yemenlidir. Her ikisi de belirli bir süre Medine’de bulunmuş olsalar da daha sonra 

memleketlerine dönerek hadis rivayetiyle oralarda meşgul olmuşlardır. Ayrıca bu 

kişilerin Ömerî’den rivayet sayıları çok da yüksek değildir. Buradan yola çıkarak Nâfi‘in 

hadis birikiminin Medine’de ve Medine dışında Abdullah el-Ömerî kanalıyla çok kuvvetli 

bir şekilde aktarılmadığı, aktarılan kısmın da Mısır ve Yemen’e intikal ettiği söylenebilir. 

Abdullah, hocasından elde ettiği birikimi nakledecek elverişli bir ortam bulamamış 

gibidir. Bunun birçok sebebi sayılabilirse de şüphesiz en önemlilerinden biri Mâlik b. 

Enes ile akran olmasıdır. Mâlik, Nâfi‘in en yakın talebelerinden biri olmasının yanı sıra 

2./8. yüzyılın ikinci yarısında Medine’deki en meşhur muhaddisti. Bundan dolayı o 

dönemde Nâfi‘in hadislerini dinlemek isteyenlerin Abdullah’ı değil Mâlik’i tercih 

etmeleri gayet tabiidir. Abdullah’ın öne çıkan talebelerinin ikisinin de aynı zamanda 

Mâlik’in talebeleri arasında yer alması da bu kanıyı destekler. Onların Mâlik’ten hadis 

dinlemek için geldikleri Medine’de arta kalan zamanlarında Abdullah’ın yanına uğrayıp 

ondan da hadis almış olmalıdırlar. Abdullah’ın zayıf bir râvi olmasının da tercih 

edilmemesine sebep olduğu söylenebilir. 

  

 
330 Ukaylî, ed-Duafâ, II, 280. 

331 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), II, 605. 

332 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dârimî), s. 151. 

333 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 532. 



87 

B. İbn Şihâb ez-Zührî Halkası 

Ebû Bekir Muhammed b. Müslim b. Ubeydullah334 el-Kureşî ez-Zührî el-

Medenî’nin335 doğum tarihi hakkında farklı rivayetler varsa da Muâviye b. Ebî Süfyân’ın 

(hs. 41-60/661-80) hilafetinin sonlarında ve Hz. Âişe’nin (ö. 58/678) vefat ettiği sene 

doğduğu,336 Abdullah b. Ömer vefat ettiğinde 16 yaşında337 ve 124 senesinde vefat 

ettiğinde 66 yaşında olduğu338 bilgilerinden hareketle 58/678 yılı civarında dünyaya 

geldiği söylenebilir. Daha çok büyük dedesi Şihâb’a nispetle “İbn Şihâb” ve kabilesine 

nispetle “Zührî” diye anılır. 

Aslen Medineli olan Zührî, Şam’a göç etti, orada uzun süre kaldı ve Emevî 

sarayında resmî görevler aldı.339 Oraya yerleşmesinin ardından Hicaz’a sık sık yolculuk 

yaptığı340 gibi Mısır’da da bulundu.341 Hadis, fıkıh ve siyer/megâzî konularındaki 

otoritesi birçok âlim tarafından dile getirilse de342 devlet ricaliyle kurduğu yakın ilişkiler 

sebebiyle eleştirilmiştir.343 Hadislerin tedvini konusundaki çabalarıyla meşhurdur. 

Yaşlılığında gözleri rahatsızlanan344 Zührî, 17 Ramazan 124’te (25 Temmuz 742) Medine 

yakınlarındaki Şağb Bölgesi’nde 66 yaşındayken vefat etti.345 

1. Bilgi Kaynakları 

Toplamda 2545 rivayeti bulunan Zührî’nin bilgi kaynaklarını tespit etmek için 

yoğun olarak hadis rivayet ettiği kişilere bakılabilir. Cevâmi‘u’l-Kelim programına göre 

 
334 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 429. 

335 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, I, 220. 

336 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 437. 

337 Fesevî, el-Ma‘rife, III, 449. 

338 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 437. 

339 Zührî’nin Medine’den Şam’a göç etmesinin ardındaki sebepler, oradaki hayatı ve görevleri için bk. 

Özkan, “Zührî’nin Mirasına Bir Örnek”, s. 6-10; Akpınar, “Medinan Scholars on the Move”, s. 20-34. 

340 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 636. 

341 İbn Yunus, Târîh, II, 225. 

342 İbn Sa‘d, et-Tabakât, II, 333-4; Fesevî, el-Ma‘rife, I, 623. 

343 İbn Asâkir, Târîh, LV, 370. 

344 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 620. 

345 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 437. Şam’da, Rusâfe’de vefat ettiği de söylenir (Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, I, 

254). 



88 

Zührî’nin kendilerinden toplam hadis sayısının %10’u olan 250’den fazla hadis naklettiği 

hocaları şöyledir:346 

Grafik 21: Zührî’nin Öne Çıkan Hocalarından Rivayetlerinin Sayıları 

 

Grafik incelendiğinde Zührî’nin bilgi kaynaklarının Hz. Ömer döneminde 

Medine’den Basra’ya göç eden347 sahâbî Enes b. Mâlik (ö. 93/711-2) hariç tamamının 

Medine rivayet birikimini temsil eden348 kişiler olduğu görülür.349 Yalnızca bu grafikten 

hareketle bile Zührî’nin Medine’nin ilmî birikimini kendisinde topladığı düşünülebilir. 

Zira onun en çok hadis rivayet ettiği bu kişiler 1./7. yüzyıl Medine’sinin meşhur yedi tâbiî 

fakihinden (el-fukahâü’s-seb‘a) dördüdür. 

Zührî’nin Medine birikimini kendisinde topladığına ricâl kaynaklarındaki 

rivayetler de şahitlik eder. Örneğin Ali b. el-Medînî, Zeyd b. Sâbit’in (ö. 45/665 [?]) 

talebeleri arasında 1./7. asır Medine’sinin öne çıkan isimlerinden 13’ünü sayıp350 sonraki 

 
346 Tüzün de Zührî’nin Ahmed b. Hanbel’in el-Müsned’indeki hadisleri özelinde yaptığı bir çalışmada 

hocaları konusunda benzer sonuçlara ulaşmıştır. Onun verdiği listede bu grafikteki isimlerden yalnızca 

Enes b. Mâlik yer almaz (İbn Şihâb ez-Zührî, s. 155). 

347 Canan, “Enes b. Mâlik”, DİA, https://islamansiklopedisi.org.tr/enes-b-malik (15.01.2022). 

348 Bk. Birinci Bölüm, I, A. 

349 Uzun süre Şam’da yaşayan ve Emevî sarayında görev alan Zührî’nin yakın hocaları arasında Şamlı 

kimsenin bulunmaması ilginçtir. Buradan Zührî’nin Medine’nin ilmî birikimini Şam’ınkinden üstün 

gördüğü sonucu çıkarılabilir. Benzer bir yorum için bk. Sari, Şam Bölgesinde Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 

62. 

350 İbnü’l-Medînî 12 kişi sayacağını söyleyip şu 13 kişiyi zikreder: Saîd b. el-Müseyyeb, Urve b. ez-Zübeyr, 

Kabîsa b. Züeyb, Hârice b. Zeyd b. Sâbit, Süleyman b. Yesâr, Ebân b. Osman b. Affân, Ubeydullah b. 

Abdullah b. Utbe b. Mes‘ûd, Kâsım b. Muhammed b. Ebî Bekir, Sâlim b. Abdullah b. Ömer, Ebû Bekir 

485 480

310
285 275

0

100

200

300

400

500

600

Urve b. ez-Zübeyr Saîd b. el-Müseyyeb Ebû Seleme b.

Abdurrahman

Sâlim b. Abdullah Enes b. Mâlik

https://islamansiklopedisi.org.tr/enes-b-malik


89 

nesilden onların ilmî birikimini en iyi bilenler arasında Zührî’yi de zikreder.351 Ebü’z-

Zinâd Abdullah b. Zekvân (ö. 130/748), Medine’de görüşlerine başvurulan yedi fakihin 

isimlerini verip Zührî’nin bunların hepsinden hadis aldığını söyler.352 Irâk b. Mâlik’ten 

(ö. 101/719-20) gelen bir nakil Zührî’nin büyük bir âlim kabul edilmesinde mezkûr 

kimselerin ilmini tevarüs etmesinin etkili olduğunu gösterir:353 

Ca‘fer b. Rebîa [ö. 136/753-4] şöyle demiştir: Irâk b. Mâlik’e “Medine ehlinin en fakihi 

kimdir?” diye sordum. “Hz. Peygamber’in, Ebû Bekir’in, Ömer’in ve Osman’ın 

hükümlerini en iyi bilen, en fakih, geçmiş nesillerin sünneti konusunda en âlim kişi Saîd 

b. el-Müseyyeb’dir. En çok hadis rivayet edenleri Urve b. ez-Zübeyr’dir. Ubeydullah b. 

Abdullah [b. Utbe] bir ilim deryasıdır. Ancak bence Medine ehlinin en âlimi İbn 

Şihâb’dır; çünkü o, bu saydığım kişilerin hepsinin ilmini kendisinde toplamıştır” cevabını 

verdi. 

Zührî’nin birçok kişi tarafından geçmiş nesillerin sünnetlerini (sünne mâziye) en 

iyi bilen kişi olarak nitelenmesi354 de onun bu konudaki birikimini gösterir. Sonuç olarak 

Zührî’yi Zührî yapan en önemli hususlardan birinin Medineli âlimlerin ilmî miraslarını 

derleyip özümsemesi olduğu söylenebilir. 

Grafiğe Zührî’nin 250’den fazla rivayet naklettiği beş hocası yansıtılmış olsa da 

onun hadis naklettiği kişiler bundan çok daha fazladır. Program verilerine göre Zührî’nin 

hadis naklettiği kişi sayısı 500’dür. O, 260 kişiden yalnızca bir, 90 kişiden iki, 50 kişiden 

üç, 15 kişiden dört, 18 kişiden beş, 25 kişiden 6-10 arası, 18 kişiden 11-20 arası, 15 

kişiden 21-50 arası, üç kişiden 50-200 arası, üç kişiden 201-300 arası, bir kişiden 301-

400 arası, iki kişiden de 401-500 arası rivayet nakletmiştir. 500 kişinin 433’ünden (rivayet 

ettiği toplam kişi sayısının %86’sı) beş veya daha az hadis nakletmiş olması tedvindeki 

rolünü gözler önüne serer. 

Zührî’nin en çok hadis rivayet ettiği hocaları arasında birinci sırada 485 rivayetle 

Urve b. ez-Zübeyr bulunur. Urve’nin kendisinden en çok hadis rivayet eden talebeleri 

 

b. Abdurrahman b. el-Hâris b. Hişâm, Ebû Seleme b. Abdurrahman b. Avf, Talha b. Abdullah b. Avf ve 

Nâfi‘ b. Cübeyr b. Mut‘im (el-İlel, s. 45). 

351 Ali b. el-Medînî, el-İlel, s. 45. Zikredilen diğer isimler Yahya b. Saîd el-Ensârî, Ebü’z-Zinâd Abdullah 

b. Zekvân ve Bükeyr b. Abdullah el-Eşec’dir. 

352 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 251. 

353 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 471, 622-3. 

354 İbn Sa‘d, et-Tabakât, II, 334; Fesevî, el-Ma‘rife, I, 639, 642.  



90 

arasında ise Zührî, Hişâm b. Urve’nin (845 rivayet) ardından ikinci sıradadır. Bu, ikisi 

arasında tek taraflı yakınlık olduğu anlamına gelir. 

Urve-Zührî ilişkisini ricâl kaynakları da destekler. Nitekim o, Urve’den en çok 

hadis rivayet eden talebesi ve aynı zamanda oğlu Hişâm ile kıyaslanır. Bizzat Zührî’nin 

kendisi, Urve’nin hadislerini Hişâm’dan daha iyi bildiğini söyler.355 Yahya b. Maîn ise 

bir rivayette Urve’nin hadislerinde Hişâm’ı mı Zührî’yi mi tercih ettiği sorulduğunda 

“İkisini de” deyip bir tercih yapmazken356 bir başka nakilde Zührî’nin Hişâm b. Urve’den 

daha sağlam olduğunu söyler.357 

Kaynaklarda Zührî’nin Urve’ye uzun süre öğrencilik yaptığını belirten ifadeleri 

mevcuttur. O, fıkhi konularda uzmanlaşıncaya kadar Urve’nin meclisine katıldığını 

(câlestü) söyler.358 Urve’den hadis dinlemek için onun evine sıkça gider, ancak ona 

duyduğu saygıdan dolayı içeriye girmeye cesaret edemez ve kapının eşiğinde oturup 

bekler.359 En çok üç kişiden ilim öğrendiğini söyleyip bu kişilerin arasında Urve’yi de 

sayar,360 hocasına yönelik “ilim deryası”,361 “bitmek tükenmek bilmeyen bir deniz”362 ve 

“kovaların bulandıramadığı bir kuyu”363 gibi övgüleri ondan ne kadar etkilendiğini 

gösterir. Ayrıca Zührî’nin, ilmî birikimini topladığı kişiler arasında Urve de zikredilir364 

ve onun siyer ve tarih alanlarındaki en önemli kaynakları arasında sayılır.365 Sonuç olarak 

Urve ile Zührî arasında sıkı bir hoca-talebe ilişkisi olduğu ve bunun uzun yıllar devam 

ettiği söylenebilir. 

Zührî’nin en çok hadis aldığı ikinci hocası 480 rivayetle Saîd b. el-Müseyyeb iken 

Zührî, İbnü’l-Müseyyeb’in öğrencileri arasında ilk sıradadır. Bu, ikisi arasında tek taraflı 

yakınlık olduğunu gösterir. İkisi arasındaki yakınlığı ricâl kitapları da destekler. Zührî, 

 
355 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 252-3. 

356 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dârimî), s. 203. 

357 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), III, 247. 

358 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 429. 

359 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 435. 

360 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 552. 

361 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), I, 183-4. 

362 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 180. 

363 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 551. 

364 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 471, 622-3. 

365 Özkan, “Zührî”, DİA, https://islamansiklopedisi.org.tr/zuhri (12.02.2022). 

https://islamansiklopedisi.org.tr/zuhri


91 

İbnü’l-Müseyyeb’in yakın talebeleri arasında sayılır. Nitekim Yahya b. Maîn’e İbnü’l-

Müseyyeb’in hadisleri konusunda Zührî’yi mi Katâde b. Diâme’yi (ö. 117/735) mi tercih 

ettiği sorulduğunda “Hepsi sikadır” der ve bir tercihte bulunmaz.366 Ali b. el-Medînî, 

Zührî’nin Saîd b. el-Müseyyeb’den kimsenin rivayet etmediği hadisleri naklettiğini 

söyler.367 Bu, Zührî’nin İbnü’l-Müseyyeb hadislerini onun diğer birçok öğrencisinden 

daha iyi bildiğini gösterir. 

Zührî, İbnü’l-Müseyyeb’e uzun yıllar talebelik yapmıştır. Onun derslerine 

katılmaya başlamasını şöyle anlatır:368 

İlim öğrenecek yaşa geldiğimde bana divandan ayrılan bir pay yoktu. Abdullah b. Sa‘lebe 

b. Suayr el-Adevî’den kavmimin nesebini öğreniyordum. O, kavmimin müttefiki (halîf) 

olduğundan nesebini iyi biliyordu. Bir gün bir adam gelip ona boşanma hakkında bir soru 

sordu. Abdullah cevabını bilemedi ve adamı Saîd b. el-Müseyyeb’e gönderdi. Ben de 

soruyu soranla birlikte Saîd’e gittim. Adam sorusunu yöneltti, Saîd de cevapladı. Bunun 

üzerine Abdullah b. Sa‘lebe’yi bırakıp Saîd b. el-Müseyyeb’in derslerine katılmaya 

başladım (celestü ilâ). 

İbnü’l-Müseyyeb’i görür görmez etkilenen Zührî’nin onun yanında altı,369 yedi,370 

sekiz371 ve 10372 sene kaldığına dair farklı rivayetler aktarılsa da 10 sene kaldığını 

söyleyen rivayetler daha doğru olmalıdır. Zira Zührî’yi en yakından tanıyan talebeleri 

Ma‘mer b. Râşid ve Mâlik b. Enes’in rivayetleri bu yöndedir. Zührî, bu rivayetlerde Saîd 

ile diz dize oturduğunu söyleyip ona talebelik yaptığı yılların çabucak geçmesinden 

yakınır. 

Zührî’nin Medine’den uzakta olduğu dönemlerde en çok kullandığı hadisler 

İbnü’l-Müseyyeb vasıtasıyla elde ettikleridir. Nitekim onun Şam’a ilk gidişinde 

Abdülmelik b. Mervân’ın takdirini kazanmasını sağlayan nakil, Saîd’den duyduğu bir 

 
366 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dârimî), s. 44. 

367 Ali b. el-Medînî, Suâlât (İbn Ebî Şeybe), s. 83-4. 

368 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 429. 

369 Ebû Zür‘a ed-Dımaşkî, et-Târîh, I, 411. 

370 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, IV, 60. 

371 Ebû Zür‘a ed-Dımaşkî, et-Târîh, I, 412. 

372 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), I, 183. 



92 

hadistir.373 Yine Şam’da Kureyşli bir grup arkadaşıyla girdiği bir tartışmada onun 

hadislerini kullanır.374 Ayrıca Mısır’a gittiğinde sadece İbnü’l-Müseyyeb’in hadislerini 

rivayet etmesi dikkat çeker.375 Buradan hareketle onun, Saîd b. el-Müseyyeb’in 

hadislerine kıymet verdiği ve bunları Medine geleneğini en iyi temsil eden rivayetler 

olarak gördüğü söylenebilir. Zührî’nin onu “ilim deryası”376  ve “âlimlerin en fakihi 

(efkahü’n-nâs)”377 diye nitelemesi ve Mâlik’in “İbn Şihâb’ın fetvaları ve benimsediği 

görüşler Sâlim b. Abdullah ile Saîd b. el-Müseyyeb’e dayanır”378 demesi de onun 

birikimine verdiği önemi doğrular. Sonuçta Saîd b. el-Müseyyeb ile Zührî arasında sıkı 

bir hoca-talebe irtibatı bulunduğu söylenebilir. 

Ebû Seleme b. Abdurrahman b. Avf, Zührî’nin en çok hadis rivayet ettiği hocaları 

arasında 310 rivayetle üçüncü sıradadır. Benzer bir şekilde, Zührî de Ebû Seleme’den en 

çok hadis rivayet eden talebeleri arasında Muhammed b. Amr b. Alkame b. Vakkâs (ö. 

145/762-3) (405 rivayet) ve Yahya b. Ebî Kesîr’in (ö. 129/747)379 (320 rivayet) ardından 

üçüncü sırada gelir. Ebû Seleme ile Zührî arasındaki ilişkiyi ricâl kaynakları da destekler. 

Örneğin Yahya b. Maîn, Ebû Seleme’nin hadislerinde Zührî ve Yahya b. Ebî Kesîr’in 

rivayet ettiklerinin esas alınması gerektiğini söyler.380 Ayrıca Zührî ile Yahya da 

kıyaslanabilmiştir. Şu‘be b. el-Haccâc381 ve Ahmed b. Hanbel,382 Yahya’yı tercih ederken 

Eyyûb es-Sahtiyânî “Medine ehlinin hadislerini Zührî’den sonra en iyi bilen kişi Yahya 

b. Ebî Kesîr’dir”383 diyerek Zührî’yi önceler. Son olarak Zührî, Ebû Seleme’yi Kureyş 

kabilesinin ilim deryaları arasında sayarak384 ondan çokça istifade ettiğini belli eder. 

 
373 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 429-31. Emevîlerle arası açık olan İbnü’l-Müseyyeb bu hadiseyi duyunca 

Zührî’ye kızıp “Sen benim hadislerimi ne cüretle Abdülmelik’e rivayet edersin!” diyerek ona gönül 

koyar (Ebû Zür‘a ed-Dımaşkî, Târîh, I, 410). 

374 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 129. 

375 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 551. 

376 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), I, 183-4. 

377 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 552. 

378 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 473. 

379 Yahya b. Ebî Kesîr’in, hocasının bilgi birikimini Basra’ya taşımasına dair bk. Maden, Ehl-i Hadîs 

Halkaları, s. 117-20. 

380 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), III, 226. 

381 Mizzî, Tehzîb, XXXI, 508. 

382 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), II, 494. 

383 Mizzî, Tehzîb, XXXI, 508. 

384 İbn Sa‘d, et-Tabakât, II, 328. 



93 

Zührî’nin en çok rivayet naklettiği hocaları arasında dördüncü sırada 285 hadisle 

Sâlim b. Abdullah b. Ömer bulunur. Sâlim’in talebeleri arasında ise Zührî birinci sırada 

yer alır. Bu da ikisi arasında tek taraflı yakınlık olduğu anlamına gelir. Sâlim’in ikinci 

sıradaki talebesi Hanzale b. Ebî Süfyân el-Cümahî’nin (ö. 151/768-9) ondan yalnızca 25 

rivayet nakletmesi tek yakın talebesinin Zührî olduğunu söyleme imkânı verir. İkisi 

arasındaki ilişkinin izleri ricâl kaynaklarından da takip edilebilir. Ubeydullah b. Ömer’in, 

Sâlim’in hadislerini toplamaya çalıştığında ailesinin büyüklerinin onu Zührî’ye 

yönlendirdikleri, bunu Zührî’nin Sâlim’in yanından hiç ayrılmaması (kâne yelzemühû) ile 

gerekçelendirdikleri385 zikredilmişti. Bu, o dönemde Sâlim’in hadislerinin en önemli 

kaynağının Zührî olduğunu gösterir. Mâlik de “İbn Şihâb’ın fetvaları ve benimsediği 

görüşler Sâlim b. Abdullah ve Saîd b. el-Müseyyeb’e dayanır”386 diyerek ikisi arasındaki 

ilmî sürekliliğe işaret eder. Hadis usulü kaynaklarında “Zührî → Sâlim → İbn Ömer” 

tarîkinin en sahih isnâdlar arasında sayılması387 da Zührî’nin Sâlim’den rivayet ettiği 

hadislerin sağlamlığına işaret eder.  

Zührî’nin en çok hadis aldığı beşinci hocası 275 rivayetle Enes b. Mâlik’tir. Aynı 

şekilde, Enes’in talebeleri arasında da Zührî beşinci sırada bulunur. Ebû Hâtim er-

Râzî’nin (ö. 277/890) “Enes’in talebelerinin en sağlamı (esbetü ashâbi Enes) Zührî, sonra 

Katâde, sonra Sâbit el-Bünânî’dir”388 şeklindeki sözü dışında ricâl kaynaklarında Enes-

Zührî ilişkisine çok yer verilmez. 

Grafikte yer almasa da Zührî’nin en önemli kaynaklarının altıncısı ve sonuncusu 

220 rivayetle Ubeydullah b. Abdullah b. Utbe b. Mes‘ûd’dur (ö. 98/716). Ubeydullah’ın 

öğrencileri arasında ise Zührî birinci sıradadır. Bu, ikisi arasında tek taraflı yakınlık 

olduğunu söyleme imkânı verir. Hatta Ubeydullah’ın ikinci sıradaki talebesi Sâlih b. 

Keysân’ın (ö. 145/762-3) ondan yalnızca 10 hadis aktardığı dikkate alındığında onun tek 

yakın talebesi olduğu anlaşılır. Ricâl kaynakları da Ubeydullah-Zührî ilişkisini destekler. 

Nitekim Zührî’nin sürekli Ubeydullah’ın yanında bulunduğu (kâne yashabühû), çarşıdan 

onun istediği şeyleri alarak ve kuyudan onun için su çekerek ona hizmet ettiği 

 
385 İbn Sa‘d, et-Tabakât, II, 334. 

386 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 473. 

387 Hatîb, el-Kifâye, s. 397. 

388 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, II, 449. Enes b. Mâlik ile Sâbit el-Bünânî arasındaki ilişki için bk. 

Maden, Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 113-5. 



94 

nakledilir.389 Ayrıca Zührî, en çok ilim öğrendiği üç kişi arasında Ubeydullah’ı da sayar390 

ve onu “ilim deryası” olarak niteler.391 Fıkhi konularda uzmanlaşana kadar onun 

derslerine katıldığını,392 onun yanındayken çağlayan bir nehrin yanında oturuyormuş gibi 

hissettiğini,393 ilimde zirveye ulaştığını zannederken Ubeydullah’la tanıştıktan sonra 

yanıldığının farkına vardığını394 söyler. Bütün bunlar, uzun süreli bir ilişkiye işaret eder. 

2. Halka Mensupları 

Zührî’nin Medine’de elde ettiği birikimi sonraki nesillere aktarma serüvenini 

takip etmek isteyen biri kaynaklara müracaat ettiğinde daha çok Şam’da, Emevî sarayında 

kurduğu halkaya dair anlatılara rastlar.395 Nâfi‘in aksine onun Mescid-i Nebevî’de bir 

halka kurduğundan bahsedilmez. Hatta “Rebîatü’r-re’y” olarak tanınan Rebîa b. Ebî 

Abdurrahman, hayatının sonlarında insanların faydalanması için Mescid-i Nebevî’de bir 

halka kurmasını istediğinde Zührî “Eğer dediğini yaparsam insanlar peşimi bırakmaz. 

Ben dünyadan uzaklaşıp ahirete hazırlanmak istiyorum” diyerek bu isteği reddeder.396 Bu 

nakil, Zührî’nin hayatının sonlarında yaşanan bir olayı anlatıyorsa da onun Mescid-i 

Nebevî’de hiç halka kurmadığı söylenemez. 45 sene boyunca Hicaz ile Şam arasında 

gidip gelen397 ve hadis tedviniyle meşhur birinin Medine’ye uğradığı zamanlarda Mescid-

i Nebevî’de hadis rivayet etmemiş olması neredeyse imkânsızdır. Nitekim Zührî’nin 

Medine’ye uğradığı zaman dilimlerinde Medine’de bir başkasının hadis nakletmediği 

söylenir.398 Fakat onun Medine ziyaretlerinde genelde Benü’d-Dîl Mahallesi’nde 

dayılarının yanında kalması ve bazı talebeleriyle arkadaşlarının ondan hadis dinlemek 

 
389 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 561. 

390 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 552. 

391 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), I, 183-4. 

392 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 429. 

393 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 561. 

394 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sânî), I, 451. Bu, Ubeydullah’ın Abdullah b. Abbas’tan 

çokça hadis nakleden nadir Medinelilerden biri olmasından kaynaklanıyor olabilir. Zührî, Ubeydullah 

sayesinde diğer hocaları vasıtasıyla ulaşamadığı İbn Abbas rivayetlerine ulaşmış olmalıdır. 

395 Zührî’nin Şam’daki halkası ve mensupları için bk. Sari, Şam Bölgesinde Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 57-

70. 

396 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 635. 

397 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 636. 

398 İbn Asâkir, Târîh, LV, 351. 



95 

için oraya gitmeleri,399 hadis nakli için Mescid-i Nebevî’yi çok da kullanmadığını 

gösterir. Her hâlükârda onun Medine ziyaretlerinde hadis rivayeti için bir halka kurduğu 

söylenebilir.  

Zührî, halkasında rivayet ettiği hadisleri öğrencilerinin hemen ezberlemelerini 

ister, hadisleri tekrar etmekten hoşlanmazdı.400 İlk zamanlarda ders sırasında hadislerin 

yazılmasına çok sıcak bakmamışsa da halifelerin zorlamasıyla hadisleri yazmak 

durumunda kalınca buna izin vermeye başlamıştır.401 Semâ ile kıraat/arzı eşit derecede 

muteber gören402 ancak daha çok kıraat/arz ile hadis aktaran403 Zührî’ye ders sırasında 

hadisleri yazılı olarak sunulduğunda bunları inceler, dinlemeden veya okutmadan da 

rivayet izni verirdi.404 O, halkasındaki öğrencilerin sıkılmaması için hadis rivayetine ara 

verip şiir okutur,405 onlara bal şerbeti ikram eder406 ve derslerini kısa tutmaya özen 

gösterirdi.407 Halka mensuplarının ondan çok hadis rivayet eden ve onun yanında uzun 

süre bulunduğu söylenen kişiler olması kuvvetle muhtemeldir. Zührî’den 150’den408 fazla 

hadis nakleden talebeleri şöyledir: 

 
399 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 633-4; III, 447. Onun yanına gidenler arasında Rebîa b. Ebî Abdurrahman, Yahya 

b. Saîd el-Ensârî ve Mâlik b. Enes zikredilir. 

400 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, I, 221; Fesevî, el-Ma‘rife, I, 635. 

401 Hatîb, Takyîd, s. 107. 

402 Ebû Zür‘a ed-Dımaşkî, Târîh, I, 415. 

403 Kadı İyâz, Tertîb, II, 20. 

404 Ebû Zür‘a ed-Dımaşkî, Târîh, I, 415. 

405 Hatîb, el-Câmi‘, II, 130. 

406 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 631. 

407 Hatîb, el-Câmi‘, II, 128. 

408 Zührî’nin toplam hadis sayısının %10’u 250 olsa da ondan yalnızca bu sayıdan fazla hadis nakleden 

kişilerin grafiğe yansıtılması durumunda bazı önemli talebeleri dışarıda kalacağından baraj rivayet sayısı 

150’ye çekilmiştir. 



96 

Grafik 22: Öne Çıkan Talebelerinin Zührî’den Rivayetlerinin Sayıları 

 

Grafik incelendiğinde Zührî’nin birçok farklı bölgeden gelen râvilere hadis 

naklettiği görülür. Müdevvin rolünden dolayı farklı beldelerden ilim taliplerinin 

kendisinin birikimine başvurması doğaldır. Onun Ma‘mer b. Râşid,409 Şuayb b. Ebî 

Hamza (ö. 162/779), Muhammed b. el-Velîd ez-Zübeydî (ö. 148/765) ve Evzâî (ö. 

157/774)410 ile ilişkileri önceki çalışmalarda ele alınmıştır. Mısırlı Yunus b. Yezîd el-Eylî 

(ö. 159/775-6) ve Ukayl b. Hâlid el-Eylî (ö. 144/761-2) ile Mekkeli Süfyân b. Uyeyne ise 

Zührî’den çok hadis rivayet etmelerinin yanında onun en sağlam talebeleri arasında 

sayılırlar.411 İbn Cüreyc ise Zührî’den aktardığı rivayetler konusunda eleştirilmiştir.412 

Fakat bu çalışmada Zührî’nin Medine’deki halkası tespit edilmek istendiğinden onun 

Medineli öğrencilerine ve birikiminin Medine’de nasıl aktarıldığına odaklanılacaktır. 

Rivayet, ricâl ve hadis usulü verilerinin incelenmesi sonucunda onun Medine halkasının 

mensuplarının Mâlik b. Enes, Muhammed b. İshak (ö. 151/768), Muhammed b. Abdullah 

ez-Zührî (ö. 154/770-1), Muhammed b. Abdurrahman İbn Ebî Zi’b (ö. 159/776), İbrahim 

b. Sa‘d (ö. 183/799) ve Ubeydullah b. Ömer olduğu tespit edilmiştir. Bunların her birinin 

Zührî ile ilişkisi müstakil başlıklarda ele alınacaktır. 

Grafikte yer alıp halkada kendisine yer verilmeyen Medineli Sâlih b. Keysân, 

tedvin bağlamında çokça dile getirilen şu sözün sahibidir: 

 
409 Demirci, Yemen’de Hadis, s. 97-99. 

410 Sari, Şam Bölgesinde Ehl-i Hadis Halkaları, s. 62-9. 

411 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), III, 116. 

412 Yahya b. Maîn, Ma‘rifetü’r-ricâl (İbn Muhriz), I, 126. 

880

710

445

345 345 325
295

265
220 220 205

170 150 150

0

100

200

300

400

500

600

700

800

900

1000



97 

Henüz ilim talebeleriyken Zührî ile bir araya gelip “Haydi sünnetleri yazalım” dedik ve 

Hz. Peygamber’in hadislerini yazdık. Zührî, “Sahâbîlerin sözlerini de yazalım, onlar da 

sünnettir” dedi. Ben, “Hayır, onlar sünnet değildir, yazmayalım” dedim. O yazdı, ben 

yazmadım; o kazandı, ben kaybettim.413 

Sâlih’in Medineli olmasına rağmen Zührî halkasına dâhil edilmemesinin en büyük 

sebebi ondan yaşlı olmasıdır. Büyük ihtimalle Zührî’nin tedvin uğraşı sayesinde elde 

ettiği büyük birikimden mahrum kalmak istemeyen Sâlih, ondan yaşlı olmasına rağmen 

hadislerini almıştır. Ancak ikisi arasında bir hoca-talebe ilişkisi olduğu söylenemez. Ricâl 

ve usul kaynaklarında da ikisi arasındaki ilişkiye dair bilgi bulunmaz. 

Şekil 3: İbn Şihâb ez-Zührî’nin Medineli İlişki Ağı 

 

a. Mâlik b. Enes 

Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer’in halkasında da yer alan ve kendi halkasından ayrı bir 

bölümde bahsedilecek olan Mâlik b. Enes, İbn Şihâb’ın talebeleri arasında 325 rivayetle 

beşinci sırada bulunmakla birlikte Medineli talebeleri arasında birincidir. Mâlik’in el-

Muvattâ’da en çok hadis rivayet ettiği hocaları arasında da İbn Şihâb 302 rivayetle ilk 

sıradadır. Bu, ikisi arasında tek taraflı yakınlık olduğu manasına gelir. Mâlik’in sürekli 

revize edip ekleme ve çıkarmalarda bulunduğu el-Muvattâ’nın nihai hâlinde en çok hadis 

ve fetvası bulunan kişinin İbn Şihâb olması, Mâlik’in onun rivayet ve kavillerinin Medine 

birikimini yansıttığını düşündüğünü gösterir. 

 
413 İbn Sa‘d, et-Tabakât, II, 334. 



98 

İbn Şihâb ile Mâlik arasındaki ilişkinin izleri ricâl kaynaklarından da takip 

edilebilir. Nitekim Mâlik, İbn Şihâb’ın yakın talebeleri (ashâb) arasında zikredilir, bu 

kişiler arasında yapılan mukayeselerde yer alır ve kimi münekkitler tarafından onun en 

yakın talebesi kabul edilir. Örneğin Yahya el-Kattân, İbn Şihâb’ın en yakın talebelerinin 

Mâlik b. Enes, Süfyân b. Uyeyne ve Ma‘mer olduğunu söyler. İbn Mehdî’nin, İbn 

Şihâb’ın hadisleri konusunda kimseyi Mâlik’in önüne geçirmediği aktarılır. Ali b. el-

Medînî’ye göre İbn Şihâb’ın en sağlam öğrencisi İbn Uyeyne’dir, ondan sonra Mâlik, 

Ma‘mer ve Yunus b. Yezîd el-Eylî (ö. 159/775-6) gelir.414 Yahya b. Maîn bu konuda 

yaptığı her kıyaslamada Mâlik’i tercih edip “Zührî’den rivayet edenler arasında Mâlik’ten 

daha sağlamı yoktur” der.415 Ahmed b. Hanbel ise konuyu biraz daha detaylandırarak İbn 

Şihâb’dan çok hadis rivayet edenlerle onun en sağlam öğrencisi arasında bir ayrım yapar. 

İlgili rivayet şöyledir:416 

Abdullah b. Ahmed: Babama “Zührî’nin talebelerinin en sağlamı (esbet) kimdir?” diye 

sordum. “Her öğrencisinin bir kusuru (illet) vardır. Ancak Yunus, Ukayl ve Şuayb b. Ebî 

Hamza [ö. 162/779] hadislerin lafızlarını olduğu gibi aktarmaya dikkat ederler. Yine de 

onlar Ma‘mer seviyesinde değillerdir, üstelik Ma‘mer de onlar gibi sağlam hadisler 

rivayet eder” dedi. “Peki Mâlik?” diye sordum. “Mâlik her konuda hepsinden daha 

sağlamdır, ama bu saydıklarım çok hadis rivayet ettiler. Mâlik’in kaç hadisi var ki? 300 

civarı.417 İbn Uyeyne de yaklaşık 300 hadis naklediyor.418 Ancak Yunus, Ukayl ve 

Ma‘mer, Zührî’den çok hadis rivayet ediyorlar” dedi. “Peki Şuayb?” dedim. “Şuayb az 

hadis rivayet eder. Bu saydıklarım ondan daha çok hadis nakletmiştir” dedi. “Sâlih b. 

Keysân’ın Zührî’den rivayetleri nasıl?” diye sordum. “Sâlih, Zührî’den büyüktür. O, İbn 

Ömer’i gördü” dedi. “Yani Zührî’nin talebelerinin en sağlamı Mâlik midir?” diye sordum. 

“Evet, en sağlamları Mâlik’tir ama Zührî’nin ilmini detaylı bir incelemeye tabi tutanlar 

Yunus, Ukayl ve Ma‘mer’dir” diye cevap verdi. “Mâlik’ten sonra en sağlam olarak kimi 

görüyorsun?” dedim. “İbn Uyeyne” dedi. 

 
414 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 138. 

415 Yahya b. Maîn, Ma‘rifetü’r-ricâl (İbn Muhriz), I, 120; a.mlf., et-Târîh (Dârimî), s. 41; a.mlf., Min 

kelâmi… (İbn Tahmân), s. 123. 

416 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), II, 348-9. 

417 Ahmed b. Hanbel’in verdiği sayı ile bu çalışmada tespit edilen sayı neredeyse bire bir aynıdır. 

418 Cevâmi‘u’l-Kelim verilerine göre İbn Uyeyne, Zührî’den 345 hadis rivayet eder. 



99 

Bu rivayet Ahmed b. Hanbel’in, bir muhaddisin talebelerini kıyaslarken rivayet 

sayılarını da dikkate aldığını göstermesi açısından önemlidir.419 İbn Hanbel, İbn Şihâb’ın 

en sağlam talebesinin Mâlik olduğunu düşünmesine rağmen rivayet sayısı az olduğu için 

ilk seferinde onu hiç zikretmez. Ancak Abdullah’ın Mâlik’i sorması üzerine onu da 

kıyaslamaya dâhil eder ve üstelik onun en sağlamları olduğunu söyler. 

Ebû Hâtim de Mâlik’i İbn Şihâb’ın en yakın talebesi olarak görür. O, Hicaz 

ehlinden biri İbn Şihâb’ın hadislerini Mâlik’ten farklı aktardığında Mâlik’in rivayetinin 

esas alınması gerektiği kanaatindedir.420 İbn Receb el-Hanbelî (ö. 795/1393), İbn Şihâb’ın 

talebelerine dair yaptığı tabakalandırmada onu birinci tabakaya yerleştirir ve bu 

tabakadaki isimleri “Hafızaları kuvvetli, hadisleri sağlam bir şekilde alan (itkân), 

Zührî’nin yanında uzun süre kalmış ve hadislerini güzelce korumuş, iyi bilen râviler” 

olarak niteler.421 Özetle İbn Mehdî, Yahya b. Maîn, Ahmed b. Hanbel ve Ebû Hâtim’e 

göre o, İbn Şihâb’ın en sağlam öğrencisidir. İbnü’l-Medînî’ye göre ikinci en sağlam 

öğrencisiyken Yahya el-Kattân ile İbn Receb onu kesin bir sıralama yapmadan en sağlam 

öğrencileri arasında sayarlar. 

Ricâl âlimlerinin erken dönemde ilmin tevarüsüyle ilgili anlatıları bu ilişkiyi 

pekiştirir. Mesela İbnü’l-Medînî, medâr listesine aldığı –ve aralarında İbn Şihâb’ın da 

bulunduğu– altı kişinin ilminin eser sahibi musanniflere geçtiğini söyleyip onlar arasında 

Mâlik’i de sayar.422 Zeyd b. Sâbit’in yakın talebeleri olan Medineli 13 tâbiî âlimin ilmî 

mirasını en iyi bilenler arasında İbn Şihâb’ı zikreder, bu ortanca neslin ilmî birikimine en 

hâkim kişinin de Mâlik olduğu kanaatindedir.423 Yani İbnü’l-Medînî’ye göre Mâlik 

genelde Medine’nin birikimini, özelde İbn Şihâb’ın birikimini en iyi bilen kişilerden 

biridir. 

Mâlik’in, İbn Şihâb’ın halkasına katıldığına ve ders sırasında yaşananlarla ilgili 

rivayetler de ikili arasındaki uzun soluklu irtibatın delilleridir. Mesela o, İbn Şihâb’ın 

 
419 Râvilerin naklettikleri hadislerin sayısı ile cerh ve ta‘dîl değerlendirmeleri arasındaki irtibat hakkında 

bk. Topgül, Rivayetten Râviye, s. 135-8. 

420 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 17. 

421 İbn Receb, Şerh, II, 613. Bu tabakadaki diğer isimler İbn Uyeyne, Ubeydullah b. Ömer, Ma‘mer, Yunus 

b. Yezîd el-Eylî, Ukayl b. Hâlid el-Eylî ve Şuayb b. Ebî Hamza’dır. 

422 Ali b. el-Medînî, el-İlel, s. 37. 

423 Ali b. el-Medînî, el-İlel, s. 45. 



100 

meclislerine düzenli olarak katıldığını dile getirir (künnâ neclisü ilâ).424 İbn Şihâb’ın 

evinin güzel bir eşiği olduğunu söyleyen Mâlik dersten önce orada beklediklerini, ders 

başlar başlamaz da içeriye önce girebilmek için birbirleriyle yarıştıklarını anımsar.425 Bu, 

halkanın kalabalıklığına dair de bir fikir verir. İbn Şihâb’ın ders sırasında bal dolu kırbayı 

yararak talebelerine ikram etmesi de şaşkınlıkla anlattığı anekdotlardan biridir.426 

Halkanın diğer kimi mensupları, okuması güzel olduğu için derste hadisleri Mâlik’in 

okuduğunu anlatırlar.427 Bu, onun sıradan bir talebe olmadığını, hocanın gözünde diğer 

talebelerden daha yetkin olduğunu gösterir. İbn Şihâb’ın derslerine giderken yanında bir 

ip götürdüğünü ve dinlediği her hadis için ipe bir düğüm attığını anlatması428 ders 

sırasında kaç hadis nakledildiğinin nasıl takip edileceğini öğretmek için olmalıdır. Ayrıca 

o, hocasını hafızasının kuvvetiyle de etkilemeyi başarır. Bir gün İbn Şihâb’ın önceki 

derste rivayet ettiği 40 hadisin tamamını ezberden okuyunca hocası onu methetmekten 

kendini alamaz.429 

Mâlik, İbn Şihâb’ın herkese açtığı halkasına katılmakla tatmin olmamış, hocasını 

yalnız başına yakalamak ve ondan olabildiğince çok hadis dinleyebilmek için fırsat 

kollamıştır. Nitekim bir bayram günü “Nasıl olsa bugün İbn Şihâb’ın yanında kimse 

yoktur” diye düşünerek levha ve kalemlerini alıp hocasının yanına gider ve ondan tek 

başına 40 kadar hadis yazar.430 Hocasını Medine sokaklarında yolculuk yaparken 

gördüğünde de hadis elde etme fırsatını kaçırmamak için ona sorular sorar.431 Bunu her 

zaman tek başına yapmaz, bazen bir halka arkadaşını da yanına alır. Mesela bir keresinde 

hem Nâfi‘ hem İbn Şihâb halkasından arkadaşı Ubeydullah b. Ömer’le ondan hadis 

dinlemeye giderler. Hocaları gözlerinin rahatsız olduğunu söylediği hâlde ısrarcı 

davranan ikili, ona hadis okumayı başarır.432 Bütün bunlar, Mâlik’in İbn Şihâb’dan yeteri 

kadar istifade edememe endişesini dindirme çabaları olarak yorumlanabilir. Yine Mâlik 

bir gün hocasını yolda yakalayıp aklındaki birkaç hadisi sorduktan sonra “Ebû Bekir! İlim 

 
424 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 437. 

425 Kadı İyâz, Tertîb, I, 132. 

426 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 631. 

427 Fesevî, el-Ma‘rife, III, 158. 

428 Kadı İyâz, Tertîb, I, 135. 

429 Kadı İyâz, Tertîb, I, 133-4 

430 Kadı İyâz, Tertîb, I, 134. 

431 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 621. 

432 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 436. 



101 

talep edip büyük bir âlim oldun, sonra Medine’yi bırakıp başka yerlere gittin” diye 

serzenişte bulunur.433 Mâlik onun, Medine birikimini kendisinde topladıktan sonra Şam’a 

gitmesine gücenmiş olmalıdır. Çünkü eğer İbn Şihâb Medine’de kalsaydı uzun süre 

kesintisiz bir hoca-talebe bağına sahip olabileceklerdi ve Mâlik onun bütün birikimini 

elde edebilecekti, fakat o Şam’a göç ettiği için yalnızca Medine’ye uğradığı kısıtlı 

zamanlarda ondan ilim öğrenebilmiştir. 

Mâlik’in, İbn Şihâb’ın müphem bıraktığı râvileri tespit etmesi,434 onun hadislerini 

ne kadar yakından tanıdığını gösterir. Bu durum muhaddisler arasında meşhur olmuş 

olmalıdır. Bir gün Mâlik’in halkasına katılan Abdullah b. el-Mübârek (ö. 181/797) ve 

arkadaşları, ondan sadece İbn Şihâb’ın hadislerini rivayet etmesini talep edince dışarı 

atılırlar.435 Abdürrezzâk da İbn Şihâb’ın talebeleri ihtilaf ederse Mâlik ile Ma‘mer’in 

görüşünü esas alacağını söyler.436 Bu, Medine dışındaki muhaddislerin de Mâlik’in, İbn 

Şihâb’ın hadislerini güvenilir bir şekilde elde edip koruduğunu bildiklerini gösterir. 

Mâlik’in, halkasının düzeni konusunda İbn Şihâb’dan etkilendiği söylenebilir. 

Nitekim o da halkasını hocası gibi evinde kurmuştur. Ayrıca İbn Şihâb’ın, talebelerin 

içeriye düzenli bir şekilde girmesi için kapıcı tutması437 gibi Mâlik de halkasının düzenini 

sağlamak için bir kapıcı istihdam etmiştir.438 Mâlik’in, halkasını bu şekilde organize 

ederken İbn Şihâb’ın halkasından esinlenmiş olması muhtemeldir. 

İbn Şihâb-Mâlik ilişkisi hadis usulüne dair meseleler üzerinden de okunabilir. 

Nitekim hadislerin yazılması meselesinde ikisi benzer kanaatlere sahiptir. İbn Şihâb, 

öğrencilik döneminde ders sırasında hiçbir şey yazmaz, hadisleri yalnızca dersten sonra 

hatırlamak için yazar, bir süre sonra da yazdıklarını imha ederdi.439 Hocalık döneminde 

de talebelerinden aynı şekilde davranmalarını istemiştir. Ancak siyasilerin isteği üzerine 

derslerinde hadis yazdırmak zorunda kalınca bu tavrından vazgeçip ders sırasında 

 
433 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 621. 

434 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 173. 

435 Kadı İyâz, Tertîb, II, 31. Söz konusu ilim/hadis olduğunda çok sert bir mizaca ve tavizsiz bir tavra sahip 

olan Mâlik, derste hangi hadislerin rivayet edileceğini talebelerin belirleme isteğini saygısızlık olarak 

algılamış olmalıdır. Ancak rivayetin devamında İbnü’l-Mübârek ile arkadaşları halkaya geri dönüp 

ondan özür dilerler, o da istekleri üzere onlara sadece İbn Şihâb’ın hadislerini rivayet eder. 

436 Tirmizî, el-İlelü’l-kebîr, s. 144. 

437 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 742. 

438 Kadı İyâz, Tertîb, II, 14-5. 

439 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, VII, 50. 



102 

hadislerin yazılmasına izin vermiştir.440 Hadislerin genel olarak toplanıp kaydedilmesi ve 

saklanması konusundaki tavrı da buna benzerdir. O, aslında hadislerin yazılmasını hoş 

görmese de Irak Bölgesi’ndeki hadis uydurma faaliyetleri gibi bazı zorunluluklardan 

dolayı hadisleri yazmış441 ve buna izin vermiştir. Böylece tedvin dendiğinde akla gelen 

ilk isim olmuştur. Mâlik de talebelik devrinde hadisleri ders sırasında yazmamıştır. Ancak 

kaç hadis dinlediğini unutmamak için yanında bir ip götürüp hocanın naklettiği her 

hadiste bu ipe bir düğüm atmış, eve döndüğünde işittiği hadisleri yazıp hadis sayısını 

düğüm sayısıyla karşılaştırarak hafızasını kontrol etmiştir.442 Hocalık devrinde de ders 

sırasında hadis yazılmasına çok sıcak bakmadığı ama yine de buna izin verdiği 

nakledilmiştir.443 Hadislerin şahsi kullanım için yazılıp saklanması konusunda ise bir beis 

görmediği anlaşılır. O, sandıklar dolusu kitabı olduğunu ve kendi elleriyle 100 bin hadis 

yazdığını444 söylemiştir. Günümüze ulaşan en erken hadis kaynaklarından biri olan el-

Muvattâ’yı telif edip yıllarca okutması ise kitap tasnifi için hadis yazma konusundaki 

kanaatini belli etmektedir. O hem talebelik hem hocalık devrindeki temayüllerinde diğer 

hocalarının yanında İbn Şihâb’dan da esinlenmiş olmalıdır. 

İkisi arasındaki sıkı ilişki hadis okutma usullerine de yansımıştır. Zührî icazet ve 

münâvele gibi farklı rivayet yöntemleri kullanmışsa da445 genellikle hadisleri kıraat/arz 

ile nakletmiştir. Onun bu konudaki şöhreti, İbnü’l-Medînî’nin “Kendilerine hadis arz 

edilen ilk kişiler Nâfi‘ ve Zührî’dir”446 ifadesine de yansımıştır. Onun, en azından Mâlik’e 

sürekli kıraat/arz ile hadis aktardığı söylenebilir.447 Mâlik’in kendi halkasında hadisleri 

kıraat/arz ile nakletmedeki ısrarından bahsedilmişti. O, bu konuda örnek aldığı kişiler 

arasında Nâfi‘in yanında İbn Şihâb’ı da saymıştır.448 Ayrıca nadiren de olsa icazet ve 

münâvele ile de hadis nakletmiştir.449 O dönemde çok hoş karşılanmayan bu tür rivayet 

 
440 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 251. 

441 Hatîb, Takyîd, s. 108. 

442 Kadı İyâz, Tertîb, I, 135. 

443 Kadı İyâz, Tertîb, II, 28. 

444 Kadı İyâz, Tertîb, I, 137. 

445 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), III, 168; IV, 480. 

446 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 157. 

447 Mâlik’in İbn Şihâb’dan hadis almasına dair anlatılarda onun hep arz ettiği söylenir (İbn Sa‘d, et-Tabakât, 

VII, 436; Fesevî, el-Ma‘rife, II, 139). 

448 Kadı İyâz, Tertîb, II, 20. 

449 Kadı İyâz, Tertîb, II, 27. 



103 

tarzlarına müsamahalı yaklaşması İbn Şihâb’ın bunları kullanmasından kaynaklanmış 

olabilir. Ayrıca ikisinin de kıraat/arz ile elde edilen hadislerin “haddesenî” lafzıyla rivayet 

edilmesine izin vermesi,450 Mâlik ile hocası arasında hadis rivayetinin her aşamasına dair 

meselelerde bir uyum olduğunu kanıtlamaktadır.451 

İbn Şihâb ile Mâlik arasındaki irtibatı okuma imkânı veren konulardan bir diğeri 

de siyasilerle ilişkileridir. Aslına bakılırsa ikisinin siyasetle ilişkileri birebir uyuşmaz. İbn 

Şihâb uzun yıllar Emevî sarayında görev alır,452 devlet ricalinin çok yakınında bulunur, 

onlarla arkadaş olur,453 onlar gibi giyinir454 ve hatta fıkhi meselelerde onların 

uygulamalarını delil gösterir.455 Mâlik ise bu konuda mutedil bir tavır takınmıştır. 

Yöneticilerle haşır neşir olmayı çok sevmese de onların ziyaret isteklerini geri çevirmeyip 

istişare meclislerine katılmıştır.456 Ancak onun siyasilere gösterdiği bu yumuşak tavır, 

bazı Medinelileri gücendirmiştir. Bir gün “Sultanlar halka zulmettiği hâlde sen onların 

yanına girip çıkıyorsun” diye eleştirildiğinde Mâlik sakince “Allah senin iyiliğini versin, 

ya hakikati nerede dile getireceğiz?” cevabını vermiştir.457 Onun siyasetle ilişkilerinde bu 

ılımlı bakış açısını benimsemesinde İbn Şihâb’ın etkisi olmalıdır. 

İbn Şihâb hadis, fıkıh ve tarih ilimlerinde öne çıkan biridir.458 Mâlik’in ondan bu 

ilimlerin her birinde faydalandığında şüphe olmamakla birlikte özellikle fıkhi birikimini 

benimsediğini ve onun taşıyıcılığını yaptığı söylenebilir.459 Ancak bu konuda kesin bir 

yargıya varabilmek için ayrı bir çalışmada Mâlik’in İbn Şihâb’dan naklettiği rivayetler 

detaylıca incelenmelidir. Onun İbn Şihâb vasıtasıyla elde ettiği birikimi gelecek nesillere 

 
450 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 435; Fesevî, el-Ma‘rife, II, 828. 

451 Zührî’nin döneminde rivayet lafızlarının delaleti tam olarak netleşmediğinden onun kıraat/arz ile alınan 

hadisin “haddesenî” sigasıyla rivayet edilmesine izin vermesi normaldir. Mâlik’in de bu görüşü rivayet 

lafızlarının istikrar bulmaya başladığı 150’lerden önce dile getirdiği söylenebilir. Bu tarihten sonra bu 

tavrını devam ettirip ettirmediği ise ayrıca araştırılmalıdır. 

452 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 636. 

453 Ebû Zür‘a ed-Dımaşkî, et-Târîh, II, 508. 

454 Zehebî, Siyer, V, 337. 

455 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 232. 

456 Kadı İyâz, Tertîb, I, 141-2. 

457 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 29-30. 

458 Leys b. Sa‘d’ın bu konudaki bir şahitliği için bk. Fesevî, el-Ma‘rife, I, 623. 

459 Benzer bir iddia için bk. Özkan, “Zührî”, DİA, https://islamansiklopedisi.org.tr/zuhri (24.02.2022). 

https://islamansiklopedisi.org.tr/zuhri


104 

nasıl ve kimler üzerinden aktardığının hikâyesini anlatabilmek için yakın talebeleri tespit 

edilmelidir. Bu, onun halkasına dair bölümde yapılacaktır. 

b. Muhammed b. İshak 

Ebû Abdullah Muhammed b. İshak b. Yesâr460 el-Kureşî el-Muttalibî el-Medenî461 

80/699 yılında Medine’de doğmuştur.462 Dedesi Yesâr, Irak’tan Medine’ye getirilen ilk 

savaş esirleri olduğu söylenen463 Aynüttemr Savaşı’nın (12/633) esirlerindendi.464 Yesâr, 

Medine’ye geldiğinde Kays b. Mahreme b. el-Muttalib’in kölesi oldu.465 Bundan dolayı 

ailesinin üyeleri “el-Kureşî el-Muttalibî” nisbelerini almış ve zaman zaman Mevlâ İbn 

Mahreme olarak anılmıştır.  Medine’den erken bir dönemde ayrılan466 İbn İshak Mısır,467 

Kûfe, Cezîre, Rey ve Bağdat’ta bulunmuş, buralarda hadis rivayet etmiştir.468 Hakkında 

pek çok eleştiri469 ve övgü bulunmaktadır.470 Hakkında söylenenler bir yana, İbn İshak’ın 

şüphesiz en önemli özelliği siyer/megâzî rivayetlerini toplayan ilk âlimlerden olması471 

ve el-Meğâzî’sindeki tasnifinin sonraki siyer müelliflerini etkilemesidir.472 O, 151/768 

senesinde Bağdat’ta vefat etmiştir.473 

 
460 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 552. 

461 Zehebî, Siyer, VII, 33. 

462 Zehebî, Siyer, VII, 34. 

463 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 324. 

464 İbn Sa‘d, et-Tabakât, IX, 323. 

465 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 552. 

466 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 552. 

467 İbn Yunus, Târîh, II, 192. 

468 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 552-3. 

469 Bunları toplu bir şekilde görmek için bk. Ukaylî, ed-Duafâ, IV, 23-7. 

470 Mesela bk. Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), III, 225; Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, I, 40; İbn Ebî Hayseme, 

et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 324-6. 

471 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 552. İbn Sa‘d, onun megâzî rivayetlerini toplayan ilk kişi olduğunu söylese 

de hocası Zührî’nin de bu tür rivayetleri topladığı hesaba katılıp bu ifade “ilk toplayanlardan biri” olarak 

anlaşılmalıdır. Bunun yanında İbn İshak’ın eserinin mahiyeti ve kendisinden öncekilerden farkı 

düşünüldüğünde İbn Sa‘d’ın bu sözü “profesyonel anlamda ve bir ilmî disiplin olarak megâzî 

rivayetlerini toplayan ilk kişi” şeklinde de anlaşılabilir. Bu son yoruma dikkatimi çeken Adem Sari’ye 

müteşekkirim. 

472 Fayda, “Siyer ve Megâzî”, DİA, https://islamansiklopedisi.org.tr/siyer-ve-megazi#1 (24.02.2022). 

473 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, I, 40. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/siyer-ve-megazi#1


105 

Muhammed b. İshak, Zührî’nin öğrencileri arasında 295 rivayetle altıncı sırada, 

Medineli talebeleri arasında ise Mâlik’ten sonra ikinci sıradadır. Zührî ise onun hocaları 

arasında ilk sıradadır. Bu, ikisi arasında tek taraflı yakınlık olduğu anlamına gelir. 

 Bu ilişkiyi ricâl kaynaklarındaki bilgiler de destekler. İbn İshak’ın Zührî’nin 

halkasına katılıp ona hadis okuduğuna dair açık rivayetler bulunur.474 Onun, Zührî 

halkasının devamlı üyelerinden biri olduğu anlaşılır. Nitekim bir gün derse gelmeyince 

Zührî onun yokluğunu fark eder ve karşılaştıklarında “Nerelerdeydin, seni derste 

göremedim?” diye sorar. İbn İshak, “Kapıcın içeri girmeme izin vermedi” cevabını 

verince Zührî kapıcısını çağırıp İbn İshak’ı ne zaman isterse meclise almasını 

tembihler.475 

Zührî, öğrencisinin yüksek potansiyelinin farkındadır ve onun ilmî birikimini 

takdir eder. Bir gün meclisten ayrılan İbn İshak’ı “Mevlâ İbn Mahreme Medine’de 

bulunduğu sürece orada ilim tükenmez” diyerek över.476 Başka bir seferinde öğrencilerine 

“Megâzî öğrenmek isteyen Kays b. Mahreme’nin mevlâsına gitsin”477 diyerek onun 

siyer/megâzî konusundaki bilgisinin genişliğini tasdik eder. Ayrıca onu yalnızca bir 

öğrenci olarak değil, kendisinden faydalanılacak bir akran olarak görür. Bir gün hadis 

meclisi dağılırken İbn İshak’ı yanında tutar, baş başa kaldıklarında kendisine Âsım b. 

Ömer b. Katâde’nin (ö. 120/738) hadislerini rivayet etmesini ister.478 Âsım b. Ömer’in de 

siyer/megâzî konusunda öne çıkan isimlerden biri olduğu479 düşünüldüğünde bu 

oturumda bolca tarih rivayetinin aktarıldığı ve Zührî’nin kendi tarih birikimindeki 

eksikleri bu konuya özel bir ilgisi olan öğrencisi vasıtasıyla kapatmaya çalıştığı 

söylenebilir. 

İbn Receb, Zührî’nin öğrencilerine dair tabakalandırmasında İbn İshak’ı üçüncü 

tabakaya yerleştirip bu tabakadakileri “Zührî’nin yanında uzun süre bulunan ancak hıfzı 

tenkit edilen râviler” olarak niteler.480 Bu, İbn İshak’ın Zührî’nin yanında uzun süre 

bulunduğuna delil kabul edilebilir. Onun hıfzı konusunda bu haberde işaret edilen 

 
474 Mizzî, Tehzîb, XIX, 129. 

475 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 742. 

476 Yahya b. Maîn, Ma‘rifetü’r-ricâl (İbn Muhriz), II, 200-1. 

477 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, I, 40. 

478 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 326. 

479 Öz, İlk Siyer Kaynakları, s. 144. 

480 İbn Receb, Şerh, II, 614. 



106 

tenkitlere mukabil Zekeriyya es-Sâcî’nin (ö. 307/920) “Zührî’nin öğrencileri onun bir 

hadisinde şüpheye düştüklerinde İbn İshak’ın hafızasına güvendiklerinden ona 

danışırlardı” sözü481 dikkate alınırsa onun Zührî’nin rivayetlerini iyi bildiği sonucuna 

varılabilir. 

Yahya b. Maîn’e göre İbn İshak, Zührî’nin hadisleri konusunda zayıftır.482 Onun 

erken münekkitler tarafından özellikle Zührî hadislerinde zayıf sayılması, hadis 

âlimlerinin çok da tasvip etmediği, iki veya daha çok isnâdla gelen hadisi birleştirip tek 

hadis gibi rivayet etme (telfîk) yöntemini kullanmasından kaynaklanıyor olmalıdır. 

Nitekim diğer kimi münekkitler bunu açıkça söylemiştir. İbn İshak, Ahmed b. Hanbel’e 

sorulunca “İki kişinin hadislerini birleştirmediği sürece hadisleri güzel biridir (hasenü’l-

hadîs)” demiştir.483 Cûzcânî (ö. 259/873), bunu “İbn İshak, Zührî’den hadis rivayet ederdi 

ama onu kendi üslubuna göre değiştirirdi” şeklinde ifade etmiştir.484 Dolayısıyla bu 

tenkitlerin kaynağı metot farklılığı olup tartışmaya açıktır. Ayrıca Zührî’den 

rivayetlerinin zayıf sayılması, ona uzun süre talebelik yaptığı gerçeğini değiştirmez. 

Zührî ile İbn İshak arasındaki ilişkiye bazı hadis usulü meseleleri de delalet eder. 

Örneğin hadislerin yazılması meselesinde ikisi benzer tavırlar sergiler. Zührî’nin hadis 

yazma alışkanlıklarına değinilmişti. İbn İshak da onun hocalık dönemindeki görüşlerini 

örnek alarak hadisleri yazma konusunda tereddüt etmez. Hatta onun diğer âlimlerin 

elindeki yazılı materyalleri toplayıp bunları kendi kitaplarına eklediği söylenir.485 İslam 

tarihinin ilk kitaplarından biri olan el-Meğâzî’yi tasnif etmiş olması, hadislerin yazılması 

meselesiyle ilgili görüşlerini tartışmayı gereksiz kılar. 

İbn İshak’ın, Zührî’nin birikimini elde edip bunu sonraki nesillere aktardığı 

yukarıda gösterildi. Siyer/megâzî/tarih konusunda uzman olan Zührî’nin bu konuda bir 

eser telif etmesi486 ve İbn İshak’ın ilgili rivayetlere duyduğu özel ilgi hesaba katılırsa ikisi 

arasında bu konuda yoğun bir bilgi akışının gerçekleştiği açıktır.487 Zührî’ye kendi el-

 
481 İbn Hallikân, Vefeyât, IV, 276. 

482 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dârimî), s. 44. 

483 Ahmed b. Hanbel, Min kelâmi… (Merrûzî), s. 49. 

484 İbn Receb, Şerh, II, 674. 

485 Ahmed b. Hanbel, Suâlât (Ebû Davud), s. 214. 

486 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, II, 1460. 

487 Anthony, Zührî ile İbn İshak arasında megâzî konusundaki devamlılığı vurgulamak için “Zührî olmadan 

İbn İshak tasavvur edilemez” der (Muhammad and the Empires of Faith, s. 170). 



107 

Meğâzî’si sorulduğunda “Onu en iyi bilen İbn İshak’tır” demesi488 de bu kanıyı destekler. 

Fakat bunu kesin bir şekilde söyleyebilmek için detaylı çalışmalara ihtiyaç vardır.  

İbn İshak’ın Zührî’den elde ettiği birikimi sonraki nesillere aktarmak için bir halka 

kurduğu anlaşılır. Halkası detaylıca tasvir edilmese de Mescid-i Nebevî’de oturup hadis 

rivayet ettiğini gösteren rivayetler vardır.489 Ancak Medine’den çok erken bir dönemde490 

ayrıldığından bu halkanın kısa sürede dağıldığı söylenebilir. Dolayısıyla onun, Zührî 

birikimini Medine’de devam ettirdiğini düşünmek mümkün değildir. Irak’a göç edip 

megâzîye dair meşhur eserini orada okutan İbn İshak’ın bu rivayet pratiğini bir halka 

içerisinde gerçekleştirdiğini söylemek mümkünse de mevzubahis halkanın tespiti bu 

çalışmanın kapsamının dışındadır. Onun Medine’deki halkasının erken bir dönemde 

dağıldığı öne çıkan talebelerine bakarak da anlaşılabilir. Toplam 1770 rivayeti bulunan 

İbn İshak’tan bu sayının %10’u olan 180’den fazla hadis rivayet eden talebeleri aşağıda 

gösterilmiştir. 

Grafik 23: Öne Çıkan Talebelerinin İbn İshak’tan Rivayetlerinin Sayıları 

 

Grafik incelendiğinde göze çarpan ilk husus İbn İshak’ın öne çıkan talebeleri 

arasındaki tek Medinelinin İbrahim b. Sa‘d olmasıdır. Yunus b. Bükeyr (ö. 199/814-5) 

Basralı, Seleme b. el-Fazl (ö. 191/806-7) Reyli, Muhammed b. Seleme el-Bâhilî (ö. 

 
488 Zehebî, Siyer, VII, 36. 

489 Zehebî, Siyer, VII, 43. 

490 İbn İshak, 115 (733) veya 119 (737) yılında Medine’den İskenderiye’ye yolculuk yapıp ardından Irak’a 

geçer. Ancak İskenderiye’den Irak’a geçmeden önce Medine’ye uğrayıp uğramadığı konusunda tartışma 

vardır (Fayda, “İbn İshak”, DİA, https://islamansiklopedisi.org.tr/ibn-ishak [20.06.2022]). O, Medine’ye 

uğramış olsa bile orada uzun süre kalmadığı söylenebilir. 

535 535

450

245

190

0

100

200

300

400

500

600

İbrahim b. Sa‘d Yunus b. Bükeyr Seleme b. el-Fazl Muhammed b. Seleme

el-Bâhilî

Yezîd b. Harun

https://islamansiklopedisi.org.tr/ibn-ishak


108 

191/807) Harranlı, Yezîd b. Harun (ö. 206/821) ise Vâsıtlıdır. Bu, İbn Sa‘d’ın “İbn İshak 

Medine’den erken bir dönemde çıktı, bundan dolayı Medine ehlinden İbrahim b. Sa‘d 

haricinde kimse ondan rivayet etmedi”491 şeklindeki tespitiyle örtüşür ve birikiminin 

başta Irak olmak üzere İslam dünyasının farklı ilim merkezlerine yayıldığını kanıtlar. 

İbrahim b. Sa‘d, İbn İshak’ın en yakın talebelerinden biridir. Ondan el-Meğâzî’yi 

üç kere dinlemiş ve her seferinde İbn İshak’ın metinde yaptığı eksiltmeleri tespit 

etmiştir.492 O aynı zamanda el-Meğâzî’nin tek Medineli râvisidir.493 Onun el-Meğâzî 

rivayeti, hocasının hangi hadisi nasıl aldığını belirleme gibi bazı meziyetleri sebebiyle 

özellikle hadis âlimleri tarafından diğer öğrencilerinin nüshalarına tercih edilmiştir. 

Nitekim Ahmed b. Hanbel bu nüsha hakkında şöyle der:494 

İbn İshak tedlîs yapardı. Neyse ki İbrahim b. Sa‘d’ın kitabı İbn İshak’ın hadisleri semâ 

ile alıp almadığını belli eder. İbrahim, İbn İshak bir hadisi semâ ile almışsa “haddesenî” 

diye rivayet eder, öyle almamışsa “kâle” diye. Mesela onun kitabında “yekûlü Ebü’z-

Zinâd, kâle fülân” diye rivayet edilen hadisler vardır, Yezîd b. Harun’un kitabına 

bakarsanız hepsinin “an Ebi’z-Zinâd” diye rivayet edildiğini görürsünüz. 

İbrahim b. Sa‘d’ın, hocasının naklettiği her bir rivayeti nasıl elde ettiğini tespit 

etmesi onun hadislerini yakından tanıdığını gösterir. Bunları kendi nüshasında farklı eda 

sîgaları ile ayırt etmesi de hadis rivayetindeki titizliğine işaret eder. Ali b. el-Medînî de 

“İbn İshak’tan yazılan kitapların hiçbiri İbrahim b. Sa‘d ve Harun [b. Ebî İsa] eş-

Şâmî’ninkiler   [ö. 211/826’dan sonra] kadar sahih değildir”495 derken benzer bir 

gerekçeye sahip olmalıdır. 

İbrahim b. Sa‘d, İbn İshak’ın yalnızca el-Meğâzî’sini değil, bu eser haricindeki 

rivayetlerini de nakleder.496 Onda İbn İshak’tan rivayet ettiği ve el-Meğâzî’de 

bulunmayan 17.000 ahkâm hadisi olduğu söylenir.497 İbrahim b. Sa‘d’ın 183/799’da vefat 

 
491 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 552. 

492 Ahmed b. Hanbel, Min kelâmi… (Merrûzî), s. 49. 

493 Tarâbîşî, Ruvâtü Muhammed b. İshak, s. 71. 

494 Ahmed b. Hanbel, Min kelâmi… (Merrûzî), s. 34. 

495 Yahya b. Maîn, Ma‘rifetü’r-ricâl (İbn Muhriz), II, 200. 

496 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 582. 

497 Zehebî, Siyer, VII, 39-40. Zehebî bu sayıya tekrarların da dâhil olduğunu, tekrarlar çıkartılırsa bunun 

10’da biri kadarının kalacağını söyler. 1700 de azımsanacak bir sayı değildir. 



109 

ettiği ve Bağdat’a ancak hayatının sonlarında yerleştiği498 dikkate alınırsa hocasının 

vefatının ardından en az 20 sene daha Medine’de onun hadislerini aktarmakla meşgul 

olduğu söylenebilir. Yani “Muhammed b. İshak → Zührî” isnâdlı haberler 170’li yılların 

başlarına kadar Medine’de yaygındı. Bağdat’a göçmesiyle birlikte İbrahim b. Sa‘d da İbn 

İshak’ın birikimini Irak’ta yayan talebeleri zümresine katılmıştır. İbrahim b. Sa‘d’ın el-

Meğâzî rivayetinin bir kısmı Ahmed b. Hanbel’in el-Müsned’i ile İbn Ebî Hayseme’nin 

(ö. 279/892) et-Târîhu’l-kebîr’inde korunmuştur.499 

c. Muhammed b. Abdullah ez-Zührî 

Ebû Abdullah Muhammed b. Abdullah b. Müslim500 el-Kureşî501 ez-Zührî,502 İbn 

Şihâb ez-Zührî’nin kardeşi Abdullah’ın oğlu olduğundan daha çok “Zührî’nin yeğeni (İbn 

Ehi’z-Zührî, İbn Ehî İbn Şihâb)” olarak anılır.503 Kimi ricâl münekkitleri tarafından zayıf 

kabul edilse de504 zayıflığının hadislerini terk etmeyi gerektirecek derecede olmadığı, 

hatta rivayetlerinin delil sayıldığı anlaşılır.505 Amcasıyla birlikte Şam’a seyahat eden506 

Muhammed 154/770-1 senesinde507 mirasını elde etmek isteyen oğlunun emriyle köleleri 

tarafından Medine yakınlarındaki Şağb bölgesinde öldürülmüştür.508 

Muhammed, amcasından en çok hadis rivayet edenler arasında 265 nakille 

yedinci, Medineli talebeleri arasında ise üçüncü sırada bulunur. Zührî ise onun hocaları 

arasında açık ara farkla birinci sıradadır. Yani aralarında tek taraflı yakınlık vardır. 

Muhammed’in en çok hadis aldığı ikinci kişi olan babası Abdullah b. Müslim’den 

yalnızca sekiz rivayet nakletmesi, ilmî mesaisini yalnızca amcası Zührî’nin hadislerini 

aktarmaya adadığını gösterir. 

 
498 Toksarı, “İbrahim b. Sa‘d”, DİA, https://islamansiklopedisi.org.tr/ibrahim-b-sad (14.02.2022). 

499 Anthony, Muhammad and the Empires of Faith, s. 161. 

500 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 579. 

501 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, I, 131. 

502 İbn Asâkir, Târîh, LIV, 28. 

503 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 579; İbn Asâkir, Târîh, LIV, 28. 

504 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dârimî), s. 48; Ali b. el-Medînî, Suâlât (İbn Ebî Şeybe), s. 123. 

505 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), II, 489; İbn Adî, el-Kâmil, VII, 363. 

506 İbn Asâkir, Târîh, LIV, 28. 

507 Halîfe b. Hayyât, et-Tabakât, s. 274. 

508 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 579 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ibrahim-b-sad


110 

Zührî, Muhammed’in amcası olduğundan ikisi arasındaki yakın ilişkiyi 

ispatlamak için ricâl verilerine ihtiyaç bulunmasa da bunu gösteren rivayetler vardır. 

Amcasıyla birlikte Şam’a seyahat eden Muhammed, onun Emevî sarayındaki hadis 

meclislerine katılıp saray kâtiplerine yazdırdığı hadisleri dinlemiştir. Böylece bu halkanın 

önemli üyelerinden biri hâline gelmiştir. Öyle ki Muhammed, bir ihtiyacı için meclisi kısa 

bir süreliğine terk etmek zorunda kaldığında Zührî hadis imla etmeyi bırakıp onun 

gelmesini beklemiştir.509 Ayrıca birinin Zührî’nin halkasına katılıp katılmadığını 

öğrenmek isteyenler Muhammed’e o kişiyi amcasının halkasında görüp görmediğini 

sormuşlardır.510 Buradan Muhammed’in Zührî’nin halkasına devamlı olarak katıldığı ve 

halka üyelerini halkada kimin bulunduğu konusunda kendisine başvurulacak kadar iyi 

tanıdığı sonucu çıkarılabilir. 

Muhammed, Zührî’nin yakın talebeleri arasında sayılır ve onlar arasında yapılan 

mukayeselerde yer alır. Örneğin Yahya b. Maîn, Zührî’nin hadisleri konusunda onu İbn 

İshak511 ile Ebû Üveys Abdullah b. Üveys’e (ö. 167/783-4)512 tercih eder. Buradan 

hareketle Mâlik ve Ma‘mer gibi Zührî’nin en yakın talebeleri arasında bulunmasa da onun 

birçok talebesinden daha sağlam olduğu söylenebilir.513 

Zührî-Muhammed arasındaki ilişki hadis usulü konuları üzerinden de 

incelenebilir. Zührî’nin hadislerin yazılması konusundaki tavrından bahsedilmişti. 

Hadislerinin yazılmasının yavaş yavaş normalleştiği bir dönemde yaşayan Muhammed 

de amcasının hocalık dönemindeki uygulamasına uyarak514 hadisleri yazar. Onun, 

kendisinde Zührî’nin hadislerini içeren 30 defter olduğunu söylemesi515 amcasından elde 

ettiği birikimin büyüklüğünü göstermesi açısından da önemlidir. 

 
509 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 579. 

510 Ahmed b. Hanbel, Suâlât (Ebû Davud), s. 364. 

511 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), III, 167. 

512 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), III, 240. 

513 Muhammed’in, Zührî’nin özellikle siyer/megâzîye dair rivayetlerinde uzman olduğuna dair bir tespit 

için bk. Yazıcı, Sahâbe Bilgisinin Tespiti, s. 162. 

514 Zührî’nin hadislerin yazılmasına dair görüşleri Muhammed vasıtasıyla da aktarılır (Hatîb, Takyîd, s. 

108) 

515 İbn Asâkir, Târîh, LIV, 33. 



111 

Toplam 290 rivayeti bulunan516 Muhammed’in amcasından aldığı ve yazarak 

koruduğu bu birikimin kimler vasıtasıyla sonraki nesillere aktarıldığını görmek için onun 

yakın talebelerine bakılabilir. Muhammed’den 30’dan fazla hadis rivayet eden öğrencileri 

aşağıda gösterilmiştir. 

Grafik 24: Öne Çıkan Talebelerinin Muhammed b. Abdullah ez-Zührî’den Rivayetlerinin Sayıları 

 

Muhammed’in öne çıkan talebelerinin hepsi Medine asıllıdır. Bunlardan 

Abdülaziz b. Muhammed ed-Derâverdî (ö. 187/803) ömrünün sonuna kadar Medine’de 

kalmış olsa da Vâkıdî (ö. 207/823) ve Ya‘kûb b. İbrahim b. Sa‘d (ö. 208/824)517 Irak’a 

göç etmişlerdir. Buradan hareketle Zührî’nin, yeğeni Abdullah aracılığıyla aktarılan 

rivayetlerinin Derâverdî vasıtasıyla Medine’de, Vâkıdî ve Ya‘kûb vasıtasıyla da Irak’ta 

yayıldığı düşünülebilir. Ancak Derâverdî’nin Muhammed’den naklettiği hadis sayısının 

(40) çok da fazla olmadığı dikkate alınırsa mezkûr birikimin Medine’deki yayılımının 

çok geniş olmadığı anlaşılır. 

d. İbn Ebî Zi’b 

Halkasından müstakil bir başlıkta bahsedilecek olan İbn Ebî Zi’b, 150 rivayetle 

Zührî’nin bütün talebeleri içinde 11., Medineli talebeleri içinde İbrahim b. Sa‘d ile birlikte 

 
516 Yukarıda Zührî’nin hadislerini içeren 30 deftere sahip olduğu söylenen Muhammed’in hadis sayısının 

bu kadar az olması dikkat çekicidir. Onun bu defterlerdeki hadislerin tamamını rivayet etme fırsatı 

bulamadığı düşünülebilir. 

517 Ya‘kûb b. İbrahim’in rivayet birikiminin çoğu babasından kaynaklansa da Muhammed b. Abdullah’tan 

da babasının Zührî’den işitemediği hadisleri aldığı tahmin edilebilir. 

130

80

40

0

20

40

60

80

100

120

140

Muhammed b. Ömer el-Vâkıdî Ya‘kûb b. İbrahim b. Sa‘d Abdülaziz b. Muhammed ed-Derâverdî



112 

beşinci sırada bulunur. İbn Ebî Zi’b’in hocaları arasında ise Zührî birinci sıradadır. Bu, 

aralarında “tek taraflı yakınlık” olduğu anlamına gelir. 

Zührî ile İbn Ebî Zi’b arasındaki ilişkiyi ricâl kaynakları da destekler. Onun, 

Zührî’nin derslerine katılıp ona hadis okuduğu518 ve sorular sorduğu519 kaydedilir. Ayrıca 

o, Zührî’nin yakın talebeleri arasında yapılan mukayeselerde yer alır. Örneğin Yahya b. 

Maîn’den İbrahim b. Sa‘d ile İbn Ebî Zi’b’i kıyaslaması istendiğinde İbrahim b. Sa‘d’ı 

tercih eder.520 Ebû Hâtim de Zührî’nin hadisleri söz konusu olduğunda Mâlik’in İbn Ebî 

Zi’b’den daha kuvvetli olduğu kanaatindedir.521 Onun –tercih edilen taraf olmasa da– bu 

kıyaslamalara dâhil edilmesi Zührî hadislerinin aktarımındaki rolünü gösterir.  

Zührî ile İbn Ebî Zi’b hakkında ricâl kaynaklarında en çok yer kaplayan tartışma 

ikisi arasındaki bilgi aktarımının hangi yolla gerçekleştiğine dairdir. Onun Zührî’den 

münâvele ile hadis aldığı ve hiç hadis işitmediği522 söylenir ve bundan dolayı hadisleri 

zayıf sayılır.523 Ancak bunun aksini gösteren bazı güçlü deliller bulunur. Bunlardan 

bazılarını Ahmed b. Hanbel dile getirir. Abdullah b. Ahmed b. Hanbel şöyle der:524 

Babama “İbn Ebî Zi’b, Zührî’den hadis işitti mi?” diye sordum. “Evet, işitti” dedi. 

“Kimileri onun Zührî’den hadis işitmediğini söylüyor” dedim. “Hayır, bu doğru değil. 

Ondan hadis işitti. Yahya b. Saîd [el-Kattân] bize İbn Ebî Zi’b’in Zührî’den ‘haddesenî’ 

diyerek rivayet ettiği hadisler aktardı. Daha başka hadisler de nakletti, bunlardan 

bazılarında İbn Ebî Zi’b ‘haddesenî ez-Zührî’, bazılarında ‘seeltü ez-Zühriyye (Zührî’ye 

şöyle sordum)’ diyor” dedi. 

Buradan hareketle İbn Ebî Zi’b’in, Zührî’nin en azından bazı hadisleri işiterek ya 

da okuyarak aldığı söylenebilir. 

İbn Ebî Zi’b bazı hadis usulü meselelerinde Zührî’nin temayüllerini devam 

ettirmiştir. Mesela hadislerin yazılması meselesinde ikisinin tutumu benzerdir. Zührî’nin 

hadisleri yazma konusuna dair görüşlerinden bahsedilmişti. İbn Ebî Zi’b, hocasına benzer 

 
518 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 138. 

519 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), II, 55. 

520 Hatîb, Târîh, VI, 604. 

521 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 17. 

522 Yahya b. Maîn, Ma‘rifetü’r-ricâl (İbn Muhriz), I, 126. 

523 Ali b. el-Medînî, Suâlât (İbn Ebî Şeybe), s. 115. 

524 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), I, 538. 



113 

bir şekilde ilk başta hadislerin yazılmasına sıcak bakmaz ve hadis yazmaz.525 Ancak daha 

sonra ders sırasında öğrencilerinin hadis yazmasına izin verir, kitabı olanların hadisleri 

kitaplarından okumalarını ister.526 Ayrıca onun bir el-Muvattâ’ı,527 bir de Kitâbü’s-

Sünen’i528 olduğu söylenir. Bu ikisi aynı kitap olabilirse de onun ahkâm hadislerine dair 

en az bir kitap tasnif etmiş olması hadislerin yazılması konusundaki tavrını ortaya koyar. 

Hadis rivayet ederken kullanılan sigalar da ikisi arasındaki devamlılığı yansıtan 

konulardan biridir. Zührî’ye göre hadisler ister dinlenerek ister okunarak alınsın 

“haddesenî” sigasıyla nakledilebilir.529 İbn Ebî Zi’b de kendisine hadis okuyan bir 

talebesinin “Ebü’l-Hâris, sana okuduğum hadisleri “haddesenî” diyerek rivayet edeyim 

mi?” şeklindeki sorusunu “Et. Vebali varsa da benim boynuma” diye cevaplar.530 Onun 

okunarak alınan hadislerin “haddesenî” denerek rivayet edilebileceği görüşünü 

benimsemesinde Zührî’nin bu konudaki net tavrı etkili olmalıdır. 

İbn Ebî Zi’b’in elde ettiği Zührî birikiminin sonraki nesle kimler vasıtasıyla 

aktarıldığını tespit edebilmek için onun yakın talebeleri belirlenmelidir. Bu, onun 

halkasına dair başlıkta ele alınacaktır. 

e. İbrahim b. Sa‘d 

Ebû İshak İbrahim b. Sa‘d b. İbrahim531 el-Kureşî ez-Zührî el-Medenî532 108/726 

yılında doğdu.533 Meşhur sahâbî Abdurrahman b. Avf’ın (ö. 32/652) torununun oğludur. 

Babası Sa‘d b. İbrahim (ö. 127/744-5) Medine’nin fakihlerinden olup 104-5/722-4 ve 

125-6/742-4 yıllarında Medine kadılığı yapmıştır. Ricâl âlimleri tarafından güvenilir 

kabul edilen534 İbrahim, hayatının sonlarına doğru Bağdat’a yerleşmiş ve 183/799 

senesinde orada vefat etmiştir.535 

 
525 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 559. 

526 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 336. 

527 Dârekutnî, el-İlel, XII, 246. 

528 Nedîm, el-Fihrist, s. 315. 

529 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 435. 

530 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 560. 

531 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 582 

532 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, I, 288. 

533 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), II, 343. 

534 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, II, 102. 

535 Zehebî, Siyer, VIII, 307. 182, 184 ve 185 senelerinde vefat ettiği de söylenir (Hatîb, Târîh, VI, 607-8). 



114 

Toplam 925 rivayete sahip olan İbrahim b. Sa‘d, 150 rivayetle Zührî’nin bütün 

talebeleri arasında 11., Medineli talebeleri arasında ise İbn Ebî Zi’b ile birlikte beşinci 

sırada yer alır. Zührî ise İbrahim’in hocaları arasında İbn İshak (535 rivayet) ve Sâlih b. 

Keysân’dan (ö. 140/757-8) (225 rivayet) sonra üçüncü sırada gelir. İbrahim’in İbn 

İshak’la ilişkisine daha önce değinilmişti. İbn İshak’ın Zührî’nin yakın talebelerinden 

olduğu hatırlanırsa İbrahim’in ondan aldığı rivayetlerin önemli bir kısmının Zührî’den 

geldiği düşünülebilir. İkinci sıradaki Sâlih b. Keysân da Medineli bir râvi olup Zührî’den 

yaşlı olmasına536 rağmen ondan hadis rivayet edenler arasında bulunur. Nitekim rivayet 

ve ricâl kitaplarında İbrahim b. Sa‘d’ın Sâlih b. Keysân’dan aktardığı rivayetlere 

bakıldığında Sâlih’in hocasının genellikle Zührî olduğu görülür. Bu da İbrahim’in, 

Zührî’den doğrudan alamadığı rivayetleri elde etmek için Sâlih’e talebelik yaptığını 

gösterir.537 Bütün bunlar İbrahim’in, Zührî’nin rivayet birikimine özel bir ilgi gösterdiğini 

kanıtlar. 

Zührî-İbrahim ilişkisini ricâl kaynakları da destekler. İbrahim’in Zührî halkasına 

katıldığına dair rivayetler vardır. Babası Sa‘d b. İbrahim, oğlunu derslerine alması ve 

onunla ilgilenmesi için Zührî’den ricada bulunur.538 Sa‘d’a saygı duyan Zührî bu ricayı 

geri çevirmez. Böylece İbrahim daha çok genç bir yaşta Zührî’nin derslerine katılmaya 

başlar. Zührî derslerde ona özel ilgi gösterir. Bu özel muamele halkanın diğer 

mensuplarının ilgisini çeker.539 Bu ilginin babasının hatırı kadar İbrahim’in dikkat çeken 

ilmî potansiyelinden ve aynı kabilenin mensubu olmalarından da kaynaklandığı da 

söylenebilir. 

İbrahim, Zührî’den hadis işittiğinde henüz çok genç olduğundan hadislerinin o 

kadar da muteber olmadığını düşünen âlimler bulunsa540 da onun hocasından rivayetleri 

kabul görür.541 Ayrıca o, Zührî’nin yakın talebeleri arasında yapılan kıyaslamalara dâhil 

 
536 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), II, 348-9. Bu rivayette Sâlih’in Abdullah b. Ömer’e yetiştiği 

söylenir. 

537 “İbrahim b. Sa‘d → Sâlih b. Keysân → İbn Şihâb ez-Zührî” tarîkinin rivayet kitaplarından çok ricâl 

kaynaklarında, bilhassa tabakât kitaplarının siyere ayrılan ilk ciltlerinde bulunduğu görülür (Bir örnek 

olarak bk. İbn Sa‘d, et-Tabakât, I-II). Bu da bu tarîkle daha ziyade siyer/megâzî haberlerinin 

aktarıldığını gösterir. Kısacası İbrahim, Sâlih’ten Zührî’nin tarih birikimini almıştır. 

538 Ahmed b. Hanbel, Suâlât (Ebû Davud), s. 226. 

539 Sehâvî, et-Tuhfe, I, 117. 

540 Hatîb, Târîh, VI, 603-4. 

541 Hatîb, Târîh, VI, 604; İbn Receb, Şerh, II, 674. 



115 

edilir. Yahya b. Maîn’den İbrahim b. Sa‘d ile Leys b. Sa‘d’ı (ö. 175/791) kıyaslaması 

istendiğinde ikisinin de sika olduğunu söyleyip bir tercihte bulunmaz.542 Başka bir sefer 

onu İbn Ebî Zi’b ile kıyaslaması istendiğinde ise İbrahim’i tercih eder.543 Buradan 

Zührî’nin en sağlam talebeleriyle kıyas kabul etmese de yakın talebeleri arasında 

bulunduğu sonucu çıkarılabilir. 

Zührî ile İbrahim b. Sa‘d arasındaki ilişki hadis usulü meseleleri üzerinden de 

izlenebilir. Örneğin hadis öğrenim ve öğretim yöntemleri konusunda ikisi arasında bir 

süreklilik gözlemlenir. Zührî’nin en çok tercih ettiği hadis rivayet metodunun kıraat/arz 

olduğu daha önce zikredilmişti. İbrahim b. Sa‘d da bu yöntemi benimsemiştir. Bağdat’a 

göç ettikten sonra orada bir halka kuran İbrahim, bir gün öğrencilerinin semâ ve kıraat 

yöntemi hakkında tartıştıklarını görünce kızıp “Şu inatçılığınızı bir bırakmadınız ey 

Iraklılar! Arz da aynı semâ gibidir. Zührî’ye hadisler arz edilirdi, o da rivayet edilmesine 

izin verirdi” demiştir.544 Medine’deki hocaları tarafından on yıllar önce kabul görmüş bir 

yöntemin Bağdat’ta hâlâ tartışma konusu olduğunu görmek canını sıkmış olmalıdır. 

Yabancı bir şehirde kendi memleketinin geleneklerini dile getirme fırsatı bulan 

İbrahim’in özellikle 50 seneden fazla bir süre önce vefat eden Zührî’nin bu şekilde hadis 

rivayet ettiğini söylemesi de onun uygulamalarına itibar ettiğini, onları sürekli zihninde 

canlı tuttuğunu ve örnek aldığını gösterir. 

İkisi arasındaki irtibatın sıkılığı siyasete bakışlarında da görülür. Zührî’nin devlet 

ricâliyle yakın temasta bulunduğuna daha önce değinilmişti. İbrahim b. Sa‘d da hocası 

gibi döneminin başkentine göç eder ve orada resmî görev alır. Bağdat’ta beytülmâlin 

sorumluluğunu üstlenen545 İbrahim’in bu görevi kabul etmesinde hocasının örnekliğinin 

etkili olduğu söylenebilir. 

İbrahim’in gerek doğrudan Zührî’den gerekse diğer hocaları vasıtasıyla elde ettiği 

Zührî birikimini kimlere miras bıraktığını görmek için onun öne çıkan talebelerine 

bakılabilir. İbrahim’den 90’dan fazla hadis rivayet eden iki talebesi vardır: Oğlu Ya‘kûb 

b. İbrahim (625 rivayet) ve Ahmed b. Muhammed el-Bağdâdî (ö. 228/842-3) (195 

rivayet). İki talebe de Bağdatlıdır. Babasından büyük bir rivayet birikimi elde eden 

 
542 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dârimî), s. 43. 

543 Hatîb, Târîh, VI, 604. 

544 Hatîb, el-Kifâye, s. 266. 

545 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 582. 



116 

Ya‘kûb aslen Medineli olsa da onunla birlikte Bağdat’a göç edip hayatının kalanını orada 

sürdürmüştür.546 Sonuçta İbrahim b. Sa‘d kanalıyla aktarılan Zührî birikimi hicri 2. asrın 

son çeyreğinde Medine’den Bağdat’a intikal etmiş ve orada aktarılmıştır. Onun halkasına 

dair nadir anlatıların Bağdat’ta kurduğu halka hakkında olması547 da bunu destekler. 

Hatîb el-Bağdâdî’nin “İbrahim b. Sa‘d Bağdat’a yerleşti ve ölene kadar orada yaşadı. 

Bağdat’ta vefatından sonra ondan hadis rivayet eden birçok kişi vardı ama daha sonra bir 

bir tükendiler”548 şeklindeki ifadesinden İbrahim’in Zührî mirasının Bağdat’ta 3./9. 

yüzyılda bir süre daha yaşadığı sonucu çıkarılabilir. Nitekim Ya‘kûb, Ahmed b. 

Hanbel’in önemli kaynakları arasında yer alır (385 rivayet). Ahmed, “Ya‘kûb → İbrahim 

→ Zührî” isnâdlı rivayetleri 3./9. yüzyılın ortalarına kadar yaymış ve el-Müsned’ine 

kaydederek sonraki nesillere taşınmasına aracılık etmiş olmalıdır. 

f. Ubeydullah b. Ömer el-Ömerî 

Nâfi‘ halkasında kendisine yer verilen Ubeydullah b. Ömer, 40 rivayetle Zührî’nin 

talebeleri arasında 36. sırada bulunur. Ubeydullah’ın hocaları arasında ise Zührî, Nâfi‘den 

sonra ikinci sıradadır. İsnâd verilerine bakıldığında Ubeydullah, Zührî’nin en yakın 

talebeleri arasında gözükmese de ricâl kaynakları bu izlenimi revize etmeyi gerektiren 

veriler sunar. 

Ubeydullah’ın Nâfi‘in derslerine başlaması anlatılırken onun aslında Sâlim’in 

hadislerini Ömer ailesinin büyüklerinden sorduğunu, onların Zührî’ye gitmesini tavsiye 

ettiklerini, ancak Zührî o sırada Şam’da olduğu için Ubeydullah’ın Nâfi‘in halkasına 

katıldığı549 zikredilmişti. Ubeydullah, Abdullah b. Ömer’in hadislerinin çoğunu Nâfi‘den 

elde etmişse de Zührî’nin Medine’ye geldiği dönemlerde “Sâlim → İbn Ömer” kanalıyla 

gelen hadisleri almak için onun halkasına da katılmış olmalıdır. 

Ricâl kitaplarında Ubeydullah’ın Zührî’nin halkasına katıldığı kaydedilir. Üstelik 

o, halkanın sıradan bir mensubu olmayıp Zührî’nin gözünde birçok talebenin sahip 

olamadığı bir üstünlüğe sahiptir. Nâfi‘in halkasından da arkadaşı olan Mâlik’in Zührî’nin 

halkasında yaşadıklarını anlattığı şu rivayet buna delildir:550 

 
546 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, VIII, 396. 

547 Sem‘ânî, Edebü’l-imlâ, s. 474. 

548 Hatîb, Târîh, VI, 602. 

549 İbn Asâkir, Târîh, LXI, 431. 

550 Mizzî, Tehzîb, XIX, 129. 



117 

Bir gün Zührî’nin yanındaydık, aramızda Ubeydullah b. Ömer ve Muhammed b. İshak da 

vardı. İbn İshak kitabı alıp okumaya başlayınca Zührî, “Nesebini say” dedi. O, 

“Muhammed b. İshak b. Yesâr” deyince Zührî, “Bırak kitabı” dedi. Kitabı ben aldım, 

Zührî bana da “Nesebini say” dedi. Ben “Mâlik b. Enes b. Ebî Âmir el-Asbahî” deyince 

Zührî yine “Kitabı bırak” dedi. Bu sefer kitabı Ubeydullah b. Ömer aldı. Zührî ondan da 

nesebini saymasını isteyince “Ubeydullah b. Ömer b. Hafs b. Âsım b. Ömer b. el-Hattâb” 

dedi. Zührî bunu duyunca “Oku” dedi. O gün Zührî’nin hadislerini bütün Medineliler 

Ubeydullah’tan dinlediler. 

Bu nakil, Zührî’nin hocaları arasında soyluluk bağlamında gözettiği hiyerarşiyi551 

talebeleri arasında da gözettiğini gösterir. İbn İshak ile Mâlik, Zührî’nin takdir ettiği 

talebeleri olsalar da okuma önceliği Medine’nin en soylu ailelerinden biri olan Ömer 

ailesine mensup olduğundan Ubeydullah’a verilmiştir. Ubeydullah’ın sadece soyluluk 

bakımından değil hadisleri güzel bir şekilde okuması açısından da halka arkadaşlarının 

önünde olduğu anlaşılır. Yine Mâlik b. Enes, Zührî Şam’dan Medine’ye geldiğinde halka 

mensuplarının toplandığını, Zührî’ye sormak istedikleri hadislerin baş taraflarını bir 

kâğıda yazıp hocaya sorsun diye Ubeydullah b. Ömer’e verdiklerini anlatır.552 

Ubeydullah, aynı Mâlik gibi Zührî’yi ders zamanları dışında da yakalayıp ondan 

hadis dinlemek için her fırsatı değerlendirir. Mâlik’le birlikte Zührî’nin yanına gidip hasta 

olmasına rağmen onu hadis rivayet etmeye ikna ettiklerinden553 bahsedilmişti. 

Ubeydullah’ın Zührî’nin yanına tek başına gitmesine dair rivayetler de mevcuttur.554 

Ubeydullah, Zührî’nin yakın talebeleri arasında yapılan kıyaslamalarda 

zikredilmese de İbn Receb’in Zührî’nin talebelerine dair yaptığı tabakalandırmada birinci 

tabakada bulunur. İbn Receb, bu tabakaya yerleştirdiği isimleri “Hafızaları kuvvetli, 

hadisleri sağlam bir şekilde alıp rivayet eden, Zührî’nin yanında uzun süre kalmış ve 

hadislerini güzelce korumuş, iyi bilen râviler” diye niteler.555 Bu da Ubeydullah’ın, 

 
551 Ma‘mer b. Râşid şöyle demiştir: Bir gün Zührî’ye “Mevâlîden hadis rivayet etmediğini söylüyorlar?” 

diye soruldu. Zührî, “Hayır, ben onlardan rivayet ediyorum. Ama [aynı hadisleri] muhacirlerin ve 

ensârın çocuklarında bulursam onlardan alıyorum. Onlar varken başkalarını ne yapayım?” cevabını 

verdi (İbn Sa‘d, et-Tabakât, II, 334; VII, 434). Zührî’nin bu tavrı hakkında bk. Özkan, “Zührî’nin 

Mirasına Bir Örnek”, s. 18-9. 

552 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), III, 238. 

553 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 436. 

554 Fesevî, el-Ma‘rife, III, 157-8 

555 İbn Receb, Şerh, II, 613. 



118 

Zührî’den çok hadis rivayet etmese bile ondan elde ettiği hadisleri gerektiği gibi koruyup 

naklettiğini gösterir. Onun Zührî’den çok hadis rivayet etmemesi, hadis tahsilindeki asıl 

amacının Ömer ailesinin rivayetlerini toplamak istemesi ve bu hadisleri zaten Nâfi‘den 

almış olmasından kaynaklanıyor olmalıdır. 

Zührî-Ubeydullah arasındaki ilişkinin hadis usulü meselelerine yansıması 

tahammül ve edâ yöntemleri konusunda kendisini gösterir. Zührî’nin daha çok kıraat/arz 

yöntemiyle hadis aktardığı zikredilmişti. Ubeydullah da kendi halkasında bu yöntemi 

kullanmayı tercih eder.556 Bu tercihinde Nâfi‘in ve Zührî’nin bu metodu benimsemeleri 

etkili olmuş gibidir. Ayrıca Zührî’nin kıraat/arz dışında daha az muteber sayılan yollarla 

hadis rivayet ettiğine dair anlatılar daha çok Ubeydullah’a aittir.557 

Zührî halkasına katılmış olsa da Ubeydullah’ın onun takipçisi ve halefi olduğu 

söylenemez. Onu Nâfi‘in halkasının en önemli mensubu ve onun halefi olarak görmek 

daha doğru olduğu için elde ettiği birikimi kimlere aktardığı Nâfi‘ halkasına dair bölümde 

ele alınmıştır. 

  

 
556 Hatîb, el-Kifâye, s. 267. 

557 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), III, 168; IV, 480. 



119 

II. Tasnif Dönemi Halkaları: Mâlik b. Enes Halkası 

Ebû Abdullah558 Mâlik b. Enes b. Mâlik559 el-Himyerî el-Asbahî el-Medenî560 

93/712 senesinde Medine’de dünyaya gelmiştir.561 Kureyş kabilesinin Benû Teym 

kolunun müttefikidir (halîf).562 En erken hadis derlemelerinden biri olan el-Muvattâ ile 

tanınır. Kendisi de bir ricâl münekkidi olan563 Mâlik, diğer bütün münekkitler tarafından 

üst düzey övgü ifadeleriyle nitelenmiştir.564 “Hicret şehrinin imamı (İmâmü Dâri’l-

hicre)” şeklinde nitelenmesi de565 Medine’deki konumunu göstermektedir. Bütün 

hayatını Medine’de geçiren Mâlik, 14 Rebiülevvel 179 (7 Haziran 795) tarihinde yine 

orada vefat etmiştir.566 

A. Hocaları 

Medine’nin en meşhur âlimlerinden olan Mâlik’in bilgi kaynaklarını tespit etmek 

için kendi eseri el-Muvattâ’da en çok hangi hocalarının rivayetlerine yer verdiğine 

bakılabilir.567 Eserinin esas alınan nüshasında 2012 rivayeti bulunan Mâlik’in bu sayının 

%10’u olan 200’den fazla hadis ve fetva aktardığı hocaları şöyledir: 

 
558 Halîfe b. Hayyât, et-Tabakât, s. 275. 

559 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 570. 

560 Zehebî, Siyer, VIII, 49. 

561 Kadı İyâz, Tertîb, I, 141. Kadı İyâz, onun doğumuna dair zikredilen diğer tarihlerin doğru olmadığını 

söyler. 

562 Zehebî, Siyer, VIII, 49. 

563 Turhan, Ricâl Tenkidi, s. 204-43. 

564 Birkaç örnek için bk. Ahmed b. Hanbel, Min kelâmi… (Merrûzî), s. 47; Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, VII, 

310; İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 12-4. 

565 Zehebî, Siyer, VIII, 48. 

566 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 575. 

567 Çalışma boyunca verilen rivayet sayıları için Cevâmi‘u’l-Kelim programının verileri kullanılmışsa da 

Mâlik’in hocaları tespit edilirken onun ilişki ağlarını daha doğru yansıttığı düşünülerek el-Muvattâ 

kullanılmıştır. el-Muvattâ’daki isnâdlar bir Excel dosyasına kaydedilmiş, buradan hareketle Mâlik’in 

hangi hocasından kaç rivayet naklettiği tespit edilmiştir. Sayıma yalnızca merfû hadisler değil, mevkûf 

ve maktû rivayetler de eklenmiştir; zira el-Muvattâ’da merfû hadisler kadar sahâbî ve tâbiî kavilleri de 

bulunur ve Mâlik’in bunları hangi hocaları vasıtasıyla aktardığı da önem arz eder. Notlamada el-

Muvattâ’nın Yahya b. Yahya el-Leysî (ö. 234/849) rivayetinin A‘zamî tarafından tahkik edilen neşri 

esas alınmıştır. 



120 

Grafik 25: Mâlik b. Enes’in Öne Çıkan Hocalarından Rivayetlerinin Sayıları (el-Muvattâ) 

 

Mâlik’in Cevâmi‘u’l-Kelim programındaki rivayet sayısı ise 1340’tır. el-Muvattâ 

verileriyle kıyaslamak adına programa göre toplam rivayet sayısının %10’u olan 130’dan 

fazla hadis naklettiği hocalarına bakılabilir. 

Grafik 26: Mâlik b. Enes’in Öne Çıkan Hocalarından Rivayetlerinin Sayıları (Cevâmi‘u’l-Kelim) 

 

Hem el-Muvattâ hem Cevâmi‘u’l-Kelim verilerine göre Mâlik’in en yakın iki 

hocası sırasıyla İbn Şihâb ve Nâfi‘dir. Onların ardından el-Muvattâ’ya göre Yahya b. Saîd 

el-Ensârî, Cevâmi‘u’l-Kelim’e göre Ebü’z-Zinâd gelir ki ilgili bölümlerde ele alındığı 

gibi Mâlik, bu dört hocasının da halkasında bulunur. Halkasının mensubu olduğu bir diğer 

hocası Zeyd b. Eslem grafiklerde yer almasa da iki veri kaynağında da bu dört kişiden 

hemen sonra yer alır.568 Mâlik’in bu hocalarıyla ilişkileri ricâl ve hadis usulü verileriyle 

 
568 Mâlik, Zeyd b. Eslem’den el-Muvattâ’da 89, Cevâmi‘u’l-Kelim’e göre 100 rivayet nakleder. 

302

279

231

0

50

100

150

200

250

300

350

İbn Şihâb ez-Zührî Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer Yahya b. Saîd el-Ensârî

325

270

130

0

50

100

150

200

250

300

350

İbn Şihâb ez-Zührî Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer Ebü’z-Zinâd Abdullah b. Zekvân



121 

de desteklenir ve mezkûr irtibatlar çalışmanın ilgili bölümlerinde detaylıca incelenmiştir. 

Mâlik’in onların halkaları devam ettiren biri olarak sunulmamasının sebebi ise onu tek 

bir kişinin geleneğini devam ettiren biri olarak görmenin mümkün olmamasıdır. O, bütün 

Medine’nin ilmî birikimini kendisinde toplamış, özümsemiş ve aktarmıştır. Onu bir 

hocanın değil, Medine geleneğinin tamamının bir temsilcisi olarak sunmak daha 

doğrudur. 

Mâlik’in çokça hadis rivayet ettiği bir diğer hocası Hişâm b. Urve569 ile ilişkisine 

dair ricâl verileriyse kısıtlıdır. Onun, Hişâm’dan rivayet eden en sağlam kişiler arasında 

sayılması570 ve ondan çok küçükken hadis dinlediğine dair bir anısını anlatması571 mevcut 

bilgilerden bazılarıdır. Bu kısıtlı veriler ikisi arasında güçlü bir hoca-talebe bağı olduğunu 

söylemek için yeterli değildir. Bunun en önemli sebebi Hişâm’ın Irak’a göç etmesi 

olmalıdır. 

Mâlik’in yakın hocaları yukarıda zikredilenlerle sınırlı değildir. Şüphesiz ki onun 

en yakın hocalarından biri Rebîa b. Ebî Abdurrahman’dır, fakat Rebîa’nın çok az rivayete 

sahip olmasının572 yanında Mâlik’in ondan naklettiği hadisler de oldukça sınırlı573 

olduğundan ikisi arasındaki yakınlık isnâd verilerine yansımamıştır. Ricâl 

kaynaklarındaki bilgilere göreyse Mâlik ilim öğrenmeye başladığında halkasına katıldığı 

ilk âlimlerden biri Rebîa’dır.574 Ayrıca o, kendisini Rebîa’nın yakın talebeleri arasında 

sayar.575 Onun halka kurması da Rebîa vesilesiyle olur. Bir gün derste Rebîa ile tartışınca 

kendi halkasını kurmaya karar verir ve halka arkadaşlarından bazılarını da yanına alarak 

Mescid-i Nebevî’de müstakil bir halka kurar.576 Mâlik’in, valilerin istişare meclisine 

Rebîa’nın onayını almadan katılmaması577 ve fetva vermeye başlamadan önce ondan 

müsaade istemesi578 de ikili arasındaki yakın ilişkiyi gösteren delillerdendir. 

 
569 Mâlik, Hişâm’dan el-Muvattâ’da 125, Cevâmi‘u’l-Kelim’e göre 95 rivayet nakleder. 

570 İbn Receb, Şerh, II, 680. 

571 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 345. 

572 Cevâmi‘u’l-Kelim programına göre Rebîa’nın 120 rivayeti vardır.  

573 Mâlik ondan el-Muvattâ’da 34, Cevâmi‘u’l-Kelim programına göre 35 rivayet aktarır. 

574 Kadı İyâz, Tertîb, I, 130. 

575 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 24. 

576 Kadı İyâz, Tertîb, I, 140. 

577 Kadı İyâz, Tertîb, I, 141-2. 

578 Kadı İyâz, Tertîb, I, 142. 



122 

Mâlik’le irtibatı isnâd verilerine yansımayan bir diğer yakın hocası da Abdullah 

b. Yezîd b. Hürmüz’dür (ö. 148/765). Mâlik, el-Muvattâ’da onun hiçbir rivayetine yer 

vermese de ricâl kaynaklarındaki verilerden ikisi arasında sıkı bir ilişki olduğu anlaşılır. 

Mesela Mâlik ilim öğrenmeye karar verdiğinde ilk onun yanına gittiğini,579 yanına 

sabahları erkenden gidip gece olmadan ayrılmadığını,580 derslerine 13 sene boyunca 

katıldığını581 ve bu oturumlar sırasında baş başa kalabilmeleri için başkalarının içeriye 

girmesini engellediğini582 anlatır. Mâlik’in onu kendisine örnek aldığını söylemesi,583 

ayrıca onun giyim kuşamına dair bilgi vermesi584 de ikisi arasındaki irtibatı kanıtlar. 

Mâlik’in bu kadar itibar ettiği bir hocasından hiç hadis aktarmamasının sebebi İbn 

Hürmüz’ün ona bu konuda yemin ettirmesi585 olmalıdır. Ayrıca Mâlik’in Rebîa gibi İbn 

Hürmüz’den de fıkıh alanında istifade etmiş, onlardan sadece fikhi düşünceyi ve pratiği 

öğrenmiş olması da mümkündür. 

Mâlik’in hocaları burada sayılanlardan çok daha fazladır. Onun Medine’nin ilmî 

birikimini kendi şahsında topladığı söylenebilir. Nitekim Ali b. el-Medînî şöyle der:586 

Bu kişilerden [Zeyd b. Sâbit’in talebeleri] sonra Medine’de yaşayıp onların ilmî 

birikimini en iyi bilenler İbn Şihâb, Yahya b. Saîd, Ebü’z-Zinâd ve Bükeyr b. Abdullah 

b. el-Eşec’dir [ö. 122/737-8]. Bunlardan sonra Medine’de yaşayıp onların ilmî birikimini 

en iyi bilen kişi ise Mâlik b. Enes’tir. 

Başka bir haberde ise genel bir değerlendirmeyle “Medineli tâbiîlerin görüşlerini 

Mâlik b. Enes’ten daha iyi bilen kimse yoktu” dediği nakledilir.587 Ayrıca onun 

“Medine’nin âlimi” olarak anılması588 ve Medine ehlinin uygulamalarına önem 

vermesi589 de Medine birikimini özümsediğini gösterir. 

 
579 Kadı İyâz, Tertîb, I, 131. 

580 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 571. 

581 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 655. 

582 Kadı İyâz, Tertîb, I, 131. 

583 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 652. 

584 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 513. 

585 Kadı İyâz, Tertîb, I, 131-2. 

586 Ali b. el-Medînî, el-İlel, s. 45. 

587 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 22. 

588 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), I, 272. 

589 Mâlik, bu meseleye dair görüşlerini Leys b. Sa‘d’a yazdığı mektupta dile getirir (Fesevî, el-Ma‘rife, I, 

687-97). 



123 

B. Halka Mensupları 

Mâlik, hocalarından elde ettiği birikimi kendi halkasında sonraki nesle aktarır.590 

O, halkasını çok genç bir yaşta kurmuş olmalıdır. Zira henüz hocası Nâfi‘ hayattayken 

bir halka sahibi olduğu, hatta bu halkanın Nâfi‘inkinden daha kalabalık olduğu 

nakledilir.591 Kadı İyâz’ın Mâlik’in 17 yaşında ders vermeye başladığını söylemesi,592 

onun 110/728-9 yılında, yani Nâfi‘in vefatından yedi sene önce halka kurduğu anlamına 

gelir. Bu tarihin çok erken olduğu açıktır. Böyle erken bir tarihin verilmesinde Kadı 

İyâz’ın Mâlik konusundaki taassubunun payı olduğu düşünülebilir. Ancak Mâlik’in, ilim 

talebine normalden daha erken başladığına dair rivayetler593 hesaba katılarak onun en 

azından 120’li yıllarda halkasını kurduğu söylenebilir. Bu durumda onun Ubeydullah b. 

Ömer’den sonra Nâfi‘in halkasının başına geçtiğine dair rivayet,594 Ubeydullah’ın 

vefatından sonra ilgili halkanın mensuplarının Mâlik’in müstakil halkasına intikal ettiği 

şeklinde yorumlanmalıdır.595 

Mâlik’in halkası ilk zamanlar Mescid-i Nebevî’nin Ravza denilen kısmındaydı.596 

Ancak daha sonraları mescitte hadis rivayet etmeyi bırakmış ve halkasını evinde kurmaya 

başlamıştır. Bu, onun bütün hayatına etki eden597 bir inzivaya çekilme isteği üzerine 

gerçekleşmiş olmalıdır. Bu inzivaya çekilme isteğinin sebebi de hastalık, siyasi 

anlaşmazlıklar598 veya halka düzenini daha sıkı bir şekilde kontrol etme isteği olabilir. 

Oldukça kalabalık olan bu halka bazı kurallara sahipti. Dersten önce öğrenciler Mâlik’in 

 
590 Mâlik’in halkasının ricâl kaynakları üzerinden yapılan bir tasviri için ayrıca bk. Özkan, Amel Telakkisi, 

s. 131-5. 

591 Kadı İyâz, Tertîb, I, 141. 

592 Kadı İyâz, Tertîb, I, 141. 

593 Kadı İyâz, Tertîb, I, 132. 

594 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 682. 

595 Bu anlatı, bir diğer hocası Rebîa’nın 136/753 yılındaki vefatından sonra bile Mâlik’in Mescid-i 

Nebevî’nin direklerinden birinin yanında yalnız başına oturduğunu söyleyen rivayetle (Kadı İyâz, 

Tertîb, I, 173) çelişir. Özkan bu çelişkiyi Mâlik’in erken yaşta kurduğu halkanın hadis halkası olduğunu, 

Rebîa’nın vefatından sonra yalnız başına oturmasının sebebinin ise henüz fıkıh halkasını kurmamış 

olması olduğunu söyleyerek çözmeye çalışır (Amel Telakkisi, s. 131-2). Ancak 17 yaşında hadis 

rivayetine başlayan Mâlik’in 43 yaşına kadar fetva vermemiş ve fıkıh tedrisinde bulunmamış olması 

pek de olası değildir. Bu rivayette Mâlik’in halkası olmadığı değil, yalnızca o sırada mescitte tek başına 

oturduğu kastediliyor olmalıdır. 

596 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 187. 

597 Vâkıdî’nin bununla ilgili bir sözü için bk. İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 574. 

598 İbn Abdilber, el-İntikâ, s. 87. 



124 

kapısının önünde toplanırlar, onları karşılayan kapıcı hadis için mi fıkıh (mesâil) için mi 

geldiklerini sorar, Mâlik de verdikleri cevaba göre hazırlık yapardı.599 İçeriye önce 

Hicazlılar, sonra Şamlılar, sonra Iraklılar alınırdı.600 Mâlik’in en yakınına buluğ çağına 

erenler oturur, onları daha küçükler takip ederdi. Eğer toplanan halka hadis halkasıysa 

Mâlik’in oturması için yüksekçe bir kürsü hazırlanır601 ve tütsü yakılırdı.602 

Öğrencilerinden büyük bir disiplin ve saygı bekleyen603 Mâlik’in, kürsüsüne oturduğunda 

ders bitene kadar oturuşunu bozmadığı söylenir.604 Mâlik’in, talebelerin içeriye belli bir 

düzenle alınmasından sorumlu kapıcıları605 ve ders süresince iki tarafında nöbet tutan 

siyahi köleleri de vardı. Bu kölelerin görevi Mâlik’i sinirlendiren kişileri meclisten 

atmaktı.606 

Mâlik’in halkasında hadisler birkaç farklı şekilde aktarılırdı. Bunlardan ilki 

hadislerinin Mâlik’e okunmasıdır. Bu, ona el-Muvattâ’nın çeşitli talebeleri tarafından 

okunması şeklinde olabileceği607 gibi belirli konulardaki veya belirli hocalarının608 

hadisleri de okunabilirdi. Bir diğer rivayet şekli ise onun kâtibi Habîb b. Ebî Habîb (ö. 

218/833-4) vasıtasıyla yapılan arzdı. Bu tür arzda hadisleri Mâlik’e Habîb arz ederken 

diğer talebeler onun kitabını göremeyecek ve onları duyamayacak kadar uzakta 

beklerlerdi. Habîb, Mâlik’e yaklaşık iki varak arz eder, daha sonra halka mensuplarının 

yanına gelip arz ettiği varakları onlara verir, onlar da bu varakları kendi nüshalarıyla 

mukâbele ederlerdi.609 

Yukarıda Mâlik’in kapıcısının kapıda bekleyen kişilere hadis için mi fıkıh için mi 

geldiklerini sorduğundan bahsedilmişti. Bu rivayetten Mâlik’in biri hadis, diğeri fıkıh ve 

 
599 Kadı İyâz, Tertîb, II, 14-5. 

600 Kadı İyâz, Tertîb, II, 30. 

601 Kadı İyâz, Tertîb, II, 16 

602 Kadı İyâz, Tertîb, II, 15. 

603 Kadı İyâz, Tertîb, II, 14-5. 

604 Kadı İyâz, Tertîb, II, 16. 

605 Kadı İyâz, Tertîb, II, 13. 

606 Kadı İyâz, Tertîb, II, 31. 

607 Kadı İyâz, Tertîb, II, 30. 

608 Kadı İyâz, Tertîb, II, 31. 

609 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 366. Habîb, Mâlik’e arz ederken onların 

yanında Mus‘ab b. Abdullah ez-Zübeyrî gibi kimi yakın talebelerinin de bulunmasına izin verildiği 

anlaşılır. Bununla birlikte Yahya b. Maîn’e göre Habîb’in arzı güvenilir değildir (et-Târîh [Dûrî], IV, 

458-9). 



125 

fetvaya dair en az iki farklı halkası olduğu sonucu çıkarılabilir. el-Muvattâ’nın ise hadis 

halkasında mı fıkıh halkasında mı okunduğu tespit edilememiştir. Onun muhtevasının iki 

halkada okunmaya da elverişli olması bu konuda bir tahminde bulunmayı 

zorlaştırmaktadır. Belki de el-Muvattâ’ya hasredilen özel bir halka vardı ve bu halkaya 

hem hadis hem fıkıh öğrenmek isteyen talebeler katılıyordu. Bütün bunların yanında 

Mâlik’in tek halkası olduğu, o gün hadis mi rivayet edileceği yoksa mesâil mi 

konuşulacağının öğrencilerin talebine göre belirlendiği de düşünülebilir. Her hâlükârda 

bu konuda kesin bir şey söylenmesi için daha detaylı araştırmalara ihtiyaç duyulmaktadır. 

Daha önce ele alınan halkaların aksine Mâlik’in halkasına kimlerin katıldığına 

dair açık rivayetler bulunur. Özellikle Mâlikî tabakât kitaplarında onun halkasına katılan 

onlarca kişiden bahsedilir. Buradaki tek problem onun hadis ve fıkıh halkalarının 

mensuplarının kesin olarak ayırt edilmemesidir.  Yine de bazı kriterler konarak bu konuda 

yaklaşık bir sonuca varılabilir. Bu çalışma onun rivayet birikiminin Medine’deki 

serüvenini araştırdığından hadis halkasının Mâlik’ten çokça hadis rivayet eden Medineli 

mensuplarına odaklanılacaktır. Mâlik’in halkasının mensupları belirlenirken izlenen 

kriterler şunlardır: 1- Medineli olmaları. Yukarıda belirtildiği üzere bu çalışmada 

Mâlik’in hadis mirasının Medine’de ne zamana kadar kaldığı ve kimler eliyle yayıldığı 

tespit edilmek istendiğinden onun yalnızca Medineli talebeleri ele alınacaktır. 2- el-

Muvattâ râvisi olmaları. Önceki kısımlarda işlenen halkaların mensupları belirlenirken 

Cevâmi‘u’l-Kelim programının isnâd verileri esas alınmış olsa da diğer halka sahiplerinin 

aksine Mâlik’in kendisinden çokça rivayet edilen meşhur bir eseri bulunduğundan bu 

eserin bir talebesi tarafından nakledilmiş olması yeterli bir isnâd verisi olarak 

görülmüştür. Yani el-Muvattâ’yı aktaran talebeleriyle Mâlik arasında yakın bir rivayet 

bağı olduğu kabul edilmiştir. el-Muvattâ’yı rivayet etmeyen ve kaynaklarda Mâlik’ten 

hadis naklettiğine dair veri bulunmayan talebeleri ise onun fıkıh halkasıyla irtibatlı 

oldukları ve rivayet birikimini taşımadıkları düşüncesiyle halka dışında bırakılmıştır. 3- 

Asli ricâl verilerine sahip olmaları. Burada “asli ricâl verileri”nden610 kasıt, onun 

halkasına katıldığının veya yakın talebeleri arasında bulunduğunun söylenmesi gibi 

onunla uzun süre geçirdiğine açıkça delalet eden verilerdir. 4- Tali ricâl verilerine sahip 

olmaları. “Tali ricâl verileri”nden611 kasıt ise hoca ile talebe arasındaki şahsi ilişkiye 

 
610 Bu kavram için bk. Topgül – Maden, “Ehl-i Hadis Ders Halkaları”, s. 50-5. 

611 Bu kavram için bk. Topgül – Maden, “Ehl-i Hadis Ders Halkaları”, s. 55-7. 



126 

işaret eden verilerdir. Bunlara talebenin hocasının doğum ve vefat tarihleri, ibadet 

alışkanlıkları ve dış görünüşüne dair bilgi vermesi örnek gösterilebilir. 5- Mâlik’in 

birikimini sonraki nesle aktarmayı görev edinmiş olmaları. Bu kriter, “talebenin hocaları 

arasında Mâlik’in özel bir konumu olması” şeklinde de ifade edilebilir. Kimi talebeleri 

Mâlik’ten az sayıda hadis alıp halkasından ayrılmış, kalan günlerinde de bu hadisleri 

nakletmeye o kadar özen göstermemişken diğerleri ondan elde ettiği birikimi benimsemiş 

ve sonraki nesle aktarmayı vazife edinmiş, neredeyse Mâlik haricinde hiçbir hocadan 

hadis rivayet etmemişlerdir. Halkaya dâhil edilecek kişilerin ikinci tür talebelerden 

olmalarına dikkat edilmiştir. 

Mâlik’in Medineli hadis halkası tespit edilirken isnâd verisi olarak bir talebenin 

el-Muvattâ’yı rivayet etmiş olması esas alınsa da Cevâmi‘u’l-Kelim verilerine göre öne 

çıkan talebelerinin ondan kaç hadis rivayet ettiğini görmek de faydalı olacaktır. Program 

1340 rivayeti bulunan Mâlik’ten bu sayının %10’u olan 130’dan fazla rivayet aktaran 

talebeleri şöyledir: 

Grafik 27: Öne Çıkan Talebelerinin Mâlik’ten Rivayetlerinin Sayıları 

 

Programa göre Mâlik’in öne çıkan 14 talebesi bulunur. Bunlardan yalnızca 

Abdullah b. Mesleme el-Ka‘nebî (ö. 221/835), Ebû Mus‘ab ez-Zührî (ö. 242/857), İsmail 

b. Ebî Üveys (ö. 226/841) ve Ma‘n b. İsa el-Kazzâz (ö. 198/814) Medinelidir. Bunlar 

arasında Mâlik’ten en çok hadis rivayet eden Ka‘nebî’nin bile 550 nakli gözükse de 

mezkûr isimlerin tamamının el-Muvattâ râvisi olduğu, yani Mâlik’ten yaklaşık 1500-

2000 civarında rivayet aktardıkları unutulmamalıdır. Program verileri, bu problemden 

dolayı halkanın inşasında kullanılmamış olsa da ara ara el-Muvattâ verileriyle 

kıyaslanmıştır. 

550
525

480

335 325

280 265 260 245 235 230 220
195

165

0

100

200

300

400

500

600



127 

Sonuç olarak, yukarıda sayılan kıstaslara uyduğu tespit edildiği için halkaya dâhil 

edilen isimler şöyledir: Ma‘n b. İsa el-Kazzâz, Mutarrif b. Abdullah el-Yesârî (ö. 

220/835), Abdullah b. Mesleme el-Ka‘nebî, İsmail b. Ebî Üveys, Mus‘ab b. Abdullah ez-

Zübeyrî (ö. 236/851), Ebû Mus‘ab ez-Zührî.  

Mâlik’in halkasına yalnızca bu kişiler dâhil edilmiş olmakla birlikte yukarıdaki 

kriterleri sağlamayan ancak burada zikredilmesi gereken Medineli başka talebeleri de 

vardır. Bunların başında Mâlik’ten sonra halkanın başına geçtiği söylenen Osman b. İsa 

b. Kinâne (ö. 181/797-8) gelir. İbn Kinâne’nin, Mâlik’in halkasına katıldığı ve onun 

hemen sağında oturduğu612 bilgileri Mâlik’in en yakın talebelerinden olduğu izlenimini 

uyandırsa da durum böyle olmamalıdır. Daha dikkatli bir okuma yapıldığında İbn 

Kinâne’nin Mâlik’in akranı olduğu anlaşılır. Nitekim o, Mâlik’ten iki sene sonra vefat 

etmiştir ve Medine’nin fakihlerinden olup Mâlik hayattayken bile kendisine en çok fetva 

sorulan kişilerdendir.613 Ayrıca kaynaklarda onun Mâlik’ten hadis rivayet ettiğine 

rastlanmaz.614 Dolayısıyla onun Mâlik’in talebesi değil, büyük ihtimalle kendi fıkıh 

halkası olan ancak Mâlik’in birikiminden faydalanmak isteyen bir arkadaşı olduğu 

söylenebilir. Aynı durum Mugîre b. Abdurrahman el-Mahzûmî (ö. 186/802) ve 

Muhammed b. Dînâr (ö. ?) için de geçerlidir. Onların da Mâlik’in halkasına katılmış 

olmakla birlikte onun talebeleri değil, yaşıtları tabakasındaki Medine fakihlerinden 

oldukları anlaşılır.615  Zira hem Mugîre’nin hem Muhammed’in henüz Mâlik hayattayken 

Medine’de fetva verdikleri söylenir.616 Mâlik’in talebelerinin fıkıh öğrendiği kişiler 

arasında bu kişilerin de sayılması617 da bu kanıyı destekler. 

Abdullah b. Nâfi‘ es-Sâiğ (ö. 206/822) ise Mâlik’in talebeleri arasında 

bulunmasına ve İbn Kinâne’den sonra halkanın başına geçtiği söylenmesine618 rağmen 

 
612 Kadı İyâz, Tertîb, III, 21. 

613 Kadı İyâz, Tertîb, III, 3. 

614 Kadı İyâz, İbn Kinâne’nin daha çok re’y ile uğraştığını ve hadis ilminde meşhur olmadığını aktarır 

(Tertîb, III, 21). 

615 Benzer bir yorum için bk. Erdoğan, “Mugîre b. Abdurrahman”, DİA, 

https://islamansiklopedisi.org.tr/mugire-b-abdurrahman (21.02.2022); Çavuşoğlu, Irak Mâlikî Ekolü, s. 

24-5. 

616 İbn Abdilber, el-İntikâ, s. 100-1. 

617 İbn Abdilber, el-İntikâ, s. 100-1; Kadı İyâz, Tertîb, III, 137. 

618 Kadı İyâz, Tertîb, III, 21. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/mugire-b-abdurrahman


128 

daha çok fıkıhla iştigal ettiğinden, hadis ilminde behresi bulunmadığından619 ve 

dolayısıyla el-Muvattâ’yı rivayet etmediğinden halka dışında bırakılmıştır. İbn Nâfi‘in 

Mâlik’in rivayet birikimini aktarmadaki rolü, hadis halkasına dâhil edilecek kadar büyük 

gözükmemektedir. 

Burada Habîb b. Ebî Habîb’in halkaya neden alınmadığı da açıklanmalıdır. Habîb, 

Mâlik’in kâtibi olduğundan bütün derslerde bulunmuş, zaman zaman hadisleri o 

okumuş620 ve el-Muvattâ’yı nakletmiş olsa da Mâlik’le ilişkisine dair diğer talebelerinin 

sahip olduğu asli ve tali ricâl verilerine sahip değildir. Başka bir deyişle onun Mâlik’le 

diyalogları ve yaşadıkları hakkında yeterli bilgi yoktur. Ayrıca o, Mâlik hakkında şahsi 

ilişkilere delalet eden bilgiler de vermez. Dahası, ricâl münekkitleri onu yalancılıkla ve 

Mâlik adına hadis uydurmakla itham etmişlerdir. Örneğin Yahya b. Maîn, Habîb 

hakkında “Yalancı ve pis biridir, hadis uydurur” demiş,621 onun arzını “en kötü arz” 

olarak nitelemiş,622 el-Muvattâ’yı Habîb’den alan talebelerin rivayetlerini zayıf 

bulmuştur.623 Ahmed b. Hanbel de Habîb’in rivayet ettiği bir sahifeyi inceleyip içindeki 

hadislerin yanlışlarla dolu olduğunu görünce onun yalancı olduğuna hükmetmiştir.624 

Büyük ihtimalle bu ithamların bir neticesi olarak Habîb’in rivayetleri sonraki nesillere 

ulaşmamış ve onun Mâlik’ten elde ettiği rivayetlerin izini sürme imkânı kalmamıştır. 

Bütün bu sebeplerden dolayı Habîb, Mâlik’in halkasına dâhil edilmemiştir. 

Mâlik’in halkaya dâhil edilmeyen yakın talebelerinden biri de Abdülmelik b. 

Abdülaziz İbnü’l-Mâcişûn’dur (ö. 212/827). Abdülmelik, Mâlik’in fıkhi birikiminin 

Medine’deki temsilcisi olarak anılsa625 ve ondan duyduğu görüşleri derlediği bir kitabı 

olduğu söylense626 de el-Muvattâ’yı naklettiğine dair bilgiler627 nispeten geç tarihliolup 

şüphelidir. Ayrıca onun rivayet sayısı oldukça azdır. Buradan hareketle onun hadis 

rivayetiyle çok meşgul olmadığı, mesaisini daha çok fıkıh ilmine hasrettiği söylenebilir. 

 
619 İbn Abdilber, el-İntikâ, s. 103. 

620 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 575. 

621 Yahya b. Maîn, Suâlât (İbnü’l-Cüneyd), s. 489-90. 

622 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), IV, 458-9. 

623 Yahya b. Maîn, Ma‘rifetü’r-ricâl (İbn Muhriz), I, 63. 

624 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), II, 56. Habîb hakkındaki eleştiriler ve bunların bir değerlendirmesi 

için bk. Oral, Muvatta’ın Oluşum Süreci, s. 522-5. 

625 Ess, Theology and Society, II, 780; Çavuşoğlu, Irak Mâlikî Ekolü, s. 27-30. 

626 Kadı İyâz, Tertîb, III, 140. 

627 Zehebî, Târîhu’l-İslâm, XVII, 290. 



129 

Kaynaklarda fakih kimliğinin öne çıkarılması628 da bunu destekler. Bundan dolayı onun 

Mâlik’in rivayet birikimini aktarma konusunda önemli bir rol üstlenmediği düşünülmüş 

ve hadis halkasına dâhil edilmemiştir. 

Mâlik’in Medineli olmayan birçok yakın talebesi de bulunur. Bunlar arasında 

onun mezhebini Mısır’da devam ettiren iki büyük talebesi Abdullah b. Vehb ile 

Abdurrahman b. el-Kâsım (ö. 191/806) ve birikimini Irak’a taşıyan Abdurrahman b. 

Mehdî akla ilk gelenlerdendir. Ancak bu kişiler bu çalışmanın konusuyla doğrudan alakalı 

olmadığından ve önceki çalışmalarda ele alındığından629 burada detaylandırılmayacaktır. 

Şekil 4: Mâlik b. Enes’in Medineli İlişki Ağı 

 

1. Ma‘n b. İsa el-Kazzâz 

Ebû Yahya Ma‘n b. İsa b. Ma‘n630 el-Medenî el-Kazzâz631 130/748 yılından sonra 

doğmuş,632 Medine’de ipek ticaretiyle uğraşmıştır.633 Mâlik’in evlatlığı (rabîb) olduğu 

 
628 Kadı İyâz, Tertîb, III, 137. 

629 Mâlik’in talebelerini fıkıh birikiminin intikali bağlamında ele alan bir çalışma için bk. Çavuşoğlu, Irak 

Mâlikî Ekolü. 

630 Halîfe b. Hayyât, et-Tabakât, s. 276. 

631 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, VII, 390-1. 

632 Zehebî, Siyer, IX, 304. 

633 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 615. 



130 

söylenmiştir.634 Ricâl münekkitleri tarafından güvenilir kabul edilen635 Ma‘n, 198 

senesinin Şevval ayında (Haziran 814) Medine’de vefat etmiştir.636 

el-Muvattâ râvilerinden olan Ma‘n b. İsa’nın637 rivayetinin en önemli 

özelliklerinden biri hadislerin çoğunu Mâlik’ten kıraat/arz ile değil semâ ile almış 

olmasıdır.638 Mâlik’in el-Muvattâ’yı kıraat/arz ile nakletme konusundaki ısrarı ve 

tutarlılığı639 düşünülürse Ma‘n’a bir ayrıcalık tanıyarak el-Muvattâ’yı ona okuduğu 

söylenebilir. O, Mâlik’in el-Muvattâ haricindeki rivayet640 ve fetvalarını641 da 

nakletmiştir. Cevâmi‘u’l-Kelim verilerine göre ise Ma‘n, Mâlik’ten 245 hadis aktarır. 

Mâlik ile Ma‘n arasındaki ilişkiyi ricâl kaynakları da destekler. O, Mâlik’in 

talebelerinin büyüklerinden642 ve ona büyük bir bağlılık besleyenlerinden (kâne eşedde’n-

nâsi mülâzemeten li-Mâlik)643 sayıldığı gibi bu talebeler arasında yapılan kıyaslamalarda 

da yer alır. Örneğin Yahya b. Maîn’e “Mutarrif, Mâlik’in hadislerinde Ka‘nebî ve Ma‘n 

gibi midir?” diye sorulduğunda “Hepsi sikadır” cevabını verir.644 Başka bir sefer ona 

Mâlik’in hadislerini en iyi bilen öğrencileri sorulduğunda Ma‘n’ı da zikreder.645 Ebû 

Hâtim ise “Mâlik’in talebelerinin en güveniliri ve en sağlamı Ma‘n’dır. O, bana Abdullah 

b. Nâfi‘ ve Abdullah b. Vehb’den daha sevimlidir” der.646 

Ma‘n’ın Mâlik’in halkasına katıldığına dair rivayetler bulunur. Halka arkadaşları 

onun, Mâlik’in ağzından çıkan her şeyi yazdığını naklederler.647 O, derste Mâlik’e sorulan 

 
634 Kadı İyâz, Tertîb, III, 148. 

635 Yahya b. Maîn, Suâlât (İbnü’l-Cüneyd), s. 382. 

636 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 615. 

637 Kadı İyâz, Tertîb, II, 87. 

638 Yahya b. Maîn, Ma‘rifetü’r-ricâl (İbn Muhriz), II, 155. 

639 Ma‘n’ın halka arkadaşı Mutarrif b. Abdullah, Mâlik’in yanında 20 sene bulunduğunu ama onun el-

Muvattâ’yı kimseye okuduğunu görmediğini söyler (İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 572). 

640 Yahya b. Maîn, Suâlât (İbnü’l-Cüneyd), s. 382. Yahya b. Maîn bu rivayetleri dinlemek için Ma‘n’ın 

yanına gittiğini söyler. 

641 Kadı İyâz, Tertîb, III, 149. 

642 Kadı İyâz, Tertîb, III, 148. 

643 İbn Abdilber, el-İntikâ, s. 110. 

644 Yahya b. Maîn, Min kelâmi… (İbn Tahmân), s. 116. 

645 Kadı İyâz, Tertîb, III, 149. 

646 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, VIII, 278. 

647 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 26. 



131 

soruları ve onun cevaplarını aktarır,648 ayrıca Mâlik’in, kendisinin kefil olmadığı hiçbir 

Iraklının sorusunu cevaplamadığını söyler.649 Hocasının hadislerdeki “yâ” ve “tâ” harfleri 

gibi küçük detaylara bile dikkat ettiğini anlatan650 Ma‘n’ın halkanın öne çıkan 

mensuplarından biri olduğu anlaşılır. Zira Harun er-Reşîd’in (hs. 170-93/786-809) 

çocukları el-Muvattâ’yı Mâlik’e okuyarak almayı reddettiklerinde o, Ma‘n’ın okumasını 

rica eder, böylece veliahtlar kitabı onun okuyuşuyla almış olurlar.651 Ma‘n’ın, Mâlik’in 

ricâl değerlendirmelerinin %4’ünü aktarmış olması652 da ikisi arasındaki irtibata delalet 

eder. 

Onun Mâlik’in sol eline yüzük taktığını nakletmesi653 ve yaşlandığında Mâlik’in 

koluna girip onu namazlara götürdüğünden dolayı “Mâlik’in asası” olarak anılması654 da 

ikisi arasındaki şahsi irtibatı gösteren karinelerdir. Ma‘n’ın hadis meselelerine dair 

görüşlerine ise kaynaklarda rastlanmamıştır. 

Toplam 405 rivayeti bulunan ve ömrünü Medine’de geçiren Ma‘n’ın el-

Muvattâ’yı ve Mâlik’ten aldığı diğer rivayetleri aktarmak için bir halka kurup kurmadığı 

bilinmemektedir. Bu konuda kaynaklarda herhangi bir veriye rastlanmamış olsa da onun 

Mescid-i Nebevî’de düzenli olarak hadis naklettiği söylenebilir. Dönemin önemli 

isimlerinden Ali b. el-Medînî655 ve Yahya b. Maîn’in,656 Mâlik’in birikimi için onu 

ziyaret etmeleri de bu kanıyı destekler. Ma‘n’ın talebeleri incelendiğinde onun Mâlik 

birikiminin 3./9. yüzyılın ilk yarısında Medine’den Irak’a intikal ettiği söylenebilir. 

 
648 Yahya b. Maîn, Ma‘rifetü’r-ricâl (İbn Muhriz), I, 161-2; İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 22. 

649 Kadı İyâz, Tertîb, III, 149. 

650 Kadı İyâz, Tertîb, II, 29. 

651 Kadı İyâz, Tertîb, III, 148. 

652 Turhan, Ricâl Tenkidi, s. 210. Ma‘n bu konuda Abdullah b. Vehb (%9), Bişr b. Ömer (%7), 

Abdurrahman b. el-Kâsım (%5) ve Mutarrif b. Abdullah’tan (%5) sonra beşinci sırada yer alır. Mâlik’in 

bu talebelerinden Ma‘n haricinde yalnızca Mutarrif Medinelidir. Dolayısıyla Ma‘n, Mâlik’in Medineli 

talebeleri arasında ondan en çok ricâl değerlendirmesi nakleden ikinci kişidir. 

653 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 571. 

654 Kadı İyâz, Tertîb, III, 149. 

655 Kadı İyâz, Tertîb, III, 149. 

656 Yahya b. Maîn, Suâlât (İbnü’l-Cüneyd), s. 382. 



132 

2. Mutarrif b. Abdullah el-Yesârî 

Ebû Mus‘ab Mutarrif b. Abdullah el-Yesârî el-Medenî’nin657 nesebi hakkında 

kaynaklar ihtilaf hâlindedir. Bazı kaynaklar dedesinin Süleyman b. Yesâr olduğunu, 

dolayısıyla Hz. Peygamber’in eşi Meymûne’nin (ö. 51/671) mevlâsı konumunda 

bulunduğunu söylerken658 bazıları dedesinin isminin Yesâr olup Abdullah b. Ebî 

Ferve’nin (ö. ?) mevlâsı olduğunu belirtir.659 Mutarrif’in annesi ise Mâlik b. Enes’in kız 

kardeşidir.660 139/756-7 senesinde doğmuştur.661 Umre için Mekke’de bulunmuş662 ve 

Abbâsî halifesi Me’mûn (hs. 198-218/813-833) döneminde mihneye tabi tutulmuştur.663 

Münekkitler tarafından güvenilir kabul edilse de çelişkili (muztarib) hadisler naklettiği 

söylenmiştir.664 Büyük ihtimalle yaşlılıktan dolayı kulakları ağır işitmeye başlayan665 

Mutarrif, 220 senesinin Safer ayında (Şubat/Mart 835) Medine’de vefat etmiştir.666 

Mutarrif b. Abdullah el-Muvattâ râvilerindendir.667 Hac ve umre için gittiği 

Mekke’de insanların el-Muvattâ’yı okumak için onun yanına gitmelerine668 bakılırsa 

Mâlik’in hadislerini aktarmakla meşhur bir râvi olduğu söylenebilir. Bu, Mâlik’le 

arasında kuvvetli bir rivayet bağı olduğunu gösterir. Cevâmi‘u’l-Kelim verilerine göreyse 

Mutarrif, Mâlik’ten 100 rivayet nakleder. 

Mutarrif, Mâlik’in yeğeni olduğundan yakınlıklarını ispatlamak için ek veriye 

gerek olmasa da ikisi arasındaki ilişkiyi ricâl kaynakları da destekler. Nitekim Mutarrif’in 

biyografilerinde Mâlik’ten çok hadis rivayet ettiği vurgulanır (râviyetü Mâlik).669 Onun 

halkasına katıldığı da açıkça ifade edilir. Örneğin Mutarrif’in kendisi Mâlik’in derslerine 

 
657 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, VII, 397. 

658 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, VII, 397. 

659 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 616. 

660 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 367. 

661 Kadı İyâz, Tertîb, III, 135. 

662 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 177 

663 Kadı İyâz, Tertîb, III, 135, 156. 

664 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, VIII, 315. 

665 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 616. 

666 Kadı İyâz, Tertîb, III, 135. 

667 Kadı İyâz, Tertîb, II, 86. 

668 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 177. 

669 İbn Kuteybe, el-Me‘ârif, s. 521. 



133 

20 sene boyunca katıldığını (sahibtü) söyler.670 Ayrıca halka düzenini ve halkada 

yaşananları anlatıp671 Mâlik’e derste sorduğu soruları aktarması672 da onun yanında uzun 

süre bulunduğunu gösterir. Dahası o, Mâlik’in yakın talebeleri arasında sayılır673 ve onlar 

arasında yapılan mukayeselerde zikredilir. Mesela Yahya b. Maîn’e “Mutarrif, Mâlik’in 

hadislerinde Ka‘nebî ve Ma‘n gibi midir?” diye sorulduğunda hepsinin sika olduğunu 

söyler.674 Ebû Hâtim ise Mutarrif ile İsmail b. Ebî Üveys arasında tercih yapması 

istendiğinde Mutarrif’i tercih eder.675 Ayrıca Mâlik’in ricâl değerlendirmelerinin %5’inin 

onun tarafından nakledilmesi676 de ikisi arasındaki yakın ilişkinin kanıtlarındandır. 

Mutarrif’in Mâlik’in hocalarına dair hatıraları677 ile hadis meselelerine dair 

görüşlerini678 aktarması, ayrıca onun dış görünüşü, giyim kuşamı679 ve ne zaman hacamat 

yaptırdığıyla680 ilgili bilgi vermesi de ikisi arasındaki şahsi ilişkiyi gösteren ikincil veriler 

olarak alınabilir. 

Mâlik ile Mutarrif arasında hadis usulü meselelerinde de bir süreklilik gözlenir. 

Mâlik hadisleri kıraat/arz ile rivayet etme konusundaki ısrar ettiği gibi Mutarrif de el-

Muvattâ’yı kıraat/arz ile nakletmiştir. Nitekim umre için Mutarrif’in Mekke’ye geldiğini 

duyan Fesevî (ö. 277/890), onun yanına giderken yolda karşılaştığı Humeydî’ye (ö. 

219/834) el-Muvattâ’yı “okumaya” gittiğini söyler. Humeydî ise Mutarrif’in de Mâlik 

gibi Medineli olduğunu ve onların semâ ile kıraat/arzı eşit derecede muteber gördüklerini 

söyleyerek onu engeller.681 Bu, Mutarrif’in hadis öğrenim ve öğretim metotları ve el-

Muvattâ rivayeti konusunda hocasının usulünü takip ettiğini gösterir. 

 
670 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 572. 

671 Kadı İyâz, Tertîb, II, 14-6, 27. 

672 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 345. 

673 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 616. 

674 Yahya b. Maîn, Min kelâmi... (İbn Tahmân), s. 116. 

675 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, VIII, 315. 

676 Turhan, Ricâl Tenkidi, s. 210. Mutarrif bu konuda Abdullah b. Vehb (%9), Bişr b. Ömer (%7) ve 

Abdurrahman b. el-Kâsım’dan (%5) sonra dördüncü sırada yer alır. Onu Ma‘n b. İsa (%4) takip eder. 

Mutarrif, Mâlik’in Medineli talebeleri arasında ondan en çok ricâl değerlendirmesi nakleden kişidir. 

677 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 513, 571;  

678 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 684; Kadı İyâz, Tertîb, II, 27, III, 135. 

679 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 570-1. 

680 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 575. 

681 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 177. 



134 

Mutarrif’in el-Muvattâ’yı farklı meclislerde rivayet ettiği yukarıdaki rivayetten 

anlaşılsa da onun düzenli bir halka kurduğunu söylemeye imkân verecek yeterli veri 

yoktur. Onun öne çıkan talebeleri incelendiğine Mâlik’ten edindiği birikimin Horasan 

Bölgesi’ne intikal ettiği söylenebilir. 

3. Abdullah b. Mesleme el-Ka‘nebî 

Ebû Abdurrahman Abdullah b. Mesleme b. Ka‘neb682 el-Hârisî el-Ka‘nebî el-

Medenî683 130/747 yılından sonra doğmuştur.684 Daha çok dedesine nispetle “el-Ka‘nebî” 

olarak anılır. Aslen Medineli olup önce Basra’ya,685 ardından da Mekke’ye 

yerleşmiştir.686 Ricâl münekkitleri tarafından güvenilir kabul edilen687 Ka‘nebî, 6 

Muharrem 221’de (31 Aralık 835) Mekke’de vefat etmiştir.688 

Ka‘nebî, el-Muvattâ râvilerindendir.689 Onun Mâlik’ten çok hadis naklettiği ricâl 

kaynaklarında da vurgulanır.690 Bu, Mâlik ile kuvvetli bir rivayet bağı olduğunu gösterir. 

Cevâmi‘u’l-Kelim verilerine göreyse Ka‘nebî, Mâlik’ten 550 hadis aktarır. İkisi 

arasındaki ilişkiyi ricâl verileri de destekler. Ka‘nebî’nin Mâlik’in halkasında 

bulunduğunda dair sarih haberler bulunur. Örneğin o, Mâlik’in halkasına 30 sene boyunca 

katıldığını söylemiştir.691 Halkada yaşananlar ve halka mensuplarının genel tavırları 

hakkında bilgi vermesi692 de Mâlik’in yanında uzun süre bulunduğuna işaret eder. Halka 

arkadaşlarının anlattıklarına göre Mâlik meclisine oturduğunda “Benim en yakınıma 

ahkâmı en iyi bilenleriniz ve akıl sahipleri otursun” derdi ve çoğu zaman da sağ tarafına 

Ka‘nebî otururdu.693 Bu, onun Mâlik’in takdir ettiği seçkin talebelerinden olduğunu 

gösterir. Nitekim bir gün Mâlik dersteyken ona Ka‘nebî’nin –muhtemelen uzak bir şehre 

 
682 İbn Sa‘d, et-Tabakât, IX, 303. 

683 Mizzî, Tehzîb, XVI, 136. 

684 Polat, “Ka‘nebî”, DİA, https://islamansiklopedisi.org.tr/kanebi (28.02.2022). 

685 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, V, 212. 

686 Mizzî, Tehzîb, XVI, 141. 

687 Yahya b. Maîn, Min kelâmi... (İbn Tahmân), s. 116; İclî, Ma‘rifetü’s-sikât, II, 61-2; İbn Ebî Hâtim, el-

Cerh ve’t-ta‘dîl, V, 181.  

688 Fâsî, el-Ikdü’s-semîn, V, 285. 

689 Nedîm, el-Fihrist, s. 281; Kadı İyâz, Tertîb, II, 86. 

690 Kadı İyâz, Tertîb, III, 201. 

691 Hatîb, el-Kifâye, s. 276. 

692 Kadı İyâz, Tertîb, II, 14-5. 

693 Kadı İyâz, Tertîb, III, 200. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/kanebi


135 

yaptığı yolculuktan– geldiği haber verilince “Ne iyi etmiş de gelmiş. Haydi kalkın da 

yeryüzündeki en hayırlı insana selam verelim” diyerek onu ayakta karşılamıştır.694  

Ka‘nebî, Mâlik’in yakın talebeleri arasında yapılan kıyaslamalarda da yer alır. 

Nitekim Yahya b. Maîn’e “Mutarrif, Mâlik’in hadislerinde Ka‘nebî ve Ma‘n gibi midir?” 

diye o sorulunca hepsinin sika olduğunu söylemiştir.695 Başka bir kez ona Mâlik’in 

hadislerini en iyi bilen öğrencileri sorulduğunda “Ka‘nebî ve Ma‘n” cevabını vermiştir.696 

Ebû Hâtim ise el-Muvattâ konusunda Ka‘nebî’yi İsmail b. Ebî Üveys’e tercih etmiştir.697 

Daha önce zikredildiği üzere Ka‘nebî Medine’den Basra’ya göç etmiştir. Bu 

göçün ne zaman gerçekleştiği hakkında kesin bir bilgi bulunmasa da Ka‘nebî’nin 130/747 

yılından sonra doğduğu, Mâlik’e 30 sene talebelik yaptığı ve o vefat ettiğinde Hammâd 

b. Zeyd’in yanında bulunduğuna698 dair verilerden hareketle Mâlik’in 179/795’teki 

vefatından kısa bir süre önce Medine’den ayrıldığı söylenebilir. Bu da el-Muvattâ’yı ilk 

olarak Basra’da rivayet etmeye başladığı anlamına gelir. Nitekim onun Basra’da bir halka 

kurarak el-Muvattâ’yı düzenli olarak naklettiği kaydedilir. O, hadis öğrencilerinin gün 

içindeki yoğunluğunu dikkate alarak halkasını diğer hocaların istirahate çekildiği akşam 

saatlerinde toplamıştır.699 Ka‘nebî’nin el-Muvattâ’yı Mekke’de de naklettiği söylenebilir. 

Zira kaynaklarda orada azımsanmayacak kadar bir süre kaldığına işaret eden ifadeler 

bulunur.700 Öne çıkan talebeleri incelendiğinde de daha çok Iraklı ve Mekkeli râvileri 

dikkat çeker. Buradan hareketle onun Mâlik birikiminin Irak ve Mekke’ye intikal ettiği 

sonucuna varılabilir. 

 
694 Kadı İyâz, Tertîb, III, 198-9. 

695 Yahya b. Maîn, Min kelâmi... (İbn Tahmân), s. 116. 

696 Kadı İyâz, Tertîb, III, 149. 

697 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, V, 181. 

698 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 13. Hammâd da Mâlik’ten yaklaşık altı ay sonra vefat edecektir. 

699 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, V, 181; İbn Hibbân, es-Sikât, VIII, 353. 

700 Mizzî, “Ka‘nebî Mekke’de vefat etti, oranın sakinlerindendi (kâne mücâviran bihâ)” der (Tehzîb, XVI, 

141). Fâsî de Ka‘nebî’ye Mekkelileri topladığı kitabında yer verir (el-Ikdü’s-semîn, V, 285). 



136 

4. İsmail b. Ebî Üveys 

Ebû Abdullah İsmail b. Abdullah Ebî Üveys b. Abdullah701 el-Asbahî el-

Medenî702 139/756-7 senesinde doğmuştur.703 Daha çok babası Abdullah’ın künyesine 

nispet edilerek “İsmail b. Ebî Üveys” olarak anılır. Annesi, Mâlik b. Enes’in kız 

kardeşidir.704 En yakın hocası olan dayısı vefat ettikten sonra Süfyân b. Uyeyne’nin 

halkasına katılmak için Mekke’ye gitmiştir.705 Medine haricinde Mekke’den başka bir 

şehirde bulunduğuna dair bir veriye rastlanmamıştır. İsmail, mihneye tabi tutulan 

muhaddislerdendir. Ahmed b. Hanbel onun bu süreçteki tavrını övmüştür.706 Kimi ricâl 

münekkitleri doğru sözlü olduğunu belirtmekle birlikte onu yalancılıkla itham eden707 ve 

hafızasının zayıflığından dolayı çokça hata yaptığını söyleyerek eleştirenler708  de vardır. 

Ancak Buhârî’nin ondan seçerek de olsa hadis nakletmesi ve rivayetlerinin meşhur hadis 

kitaplarında bulunması âlimlerin ona güvendiği izlenimini uyandırır.709 İbn Ebî Üveys, 

226/841 senesinde vefat etmiştir.710 

İsmail b. Ebî Üveys, el-Muvattâ râvilerinden biri olmasının711 yanı sıra Mâlik’in 

el-Muvattâ dışındaki hadislerini de rivayet etmiş712 ve bunları aktarırken “haddesenî hâlî 

Mâlik b. Enes” diyerek713 hocasıyla akrabalık bağını vurgulamıştır. Bu, Mâlik ile arasında 

sıkı bir rivayet irtibatı olduğunu gösterir. Cevâmi‘u’l-Kelim verilerine göreyse İsmail, 

Mâlik’ten 260 hadis nakleder.  

 
701 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 616. 

702 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, I, 364. 

703 Zehebî, Siyer, X, 393. 

704 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 616. 

705 Kadı İyâz, Tertîb, III, 153-4. 

706 Zehebî, Siyer, X, 394. 

707 İbnü’l-Cevzî, ed-Duafâ, I, 117. 

708 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, II, 181. Zehebî, “İsmail, hafızasının zayıflığına rağmen kendi 

döneminde Medine’nin meşhur âlim ve muhaddislerindendi. Buhârî ve Müslim ondan hadis rivayet 

etmiş olmasalardı hadisleri sahih derecesinden hasen derecesine düşerdi” der (Siyer, X, 392). 

709 İsmail b. Ebî Üveys hakkındaki eleştirilerin bir değerlendirmesi için bk. Kuzudişli, Aile İsnâdları, s. 

162-3. 

710 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, I, 364. 

711 Kadı İyâz, Tertîb, II, 88. 

712 Kadı İyâz, Tertîb, III, 155. 

713 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 356. 



137 

İkisi arasında akrabalık ilişkisi olduğundan yakınlıklarını ispatlamak için bu 

rivayet bağı yeterli olmakla birlikte ricâl kaynakları da İbn Ebî Üveys’in Mâlik’in 

halkasında bulunduğuna dair açık veriler içerir. Örneğin bizzat kendisi, dayısının 

halkasına 158/774-5 yılından vefatına (179/795) kadar,714 yani 20 sene boyunca 

katıldığını söyler. Ayrıca halkanın düzenine ve halkada yaşananlara dair bilgi vermesi715 

de hocasının yanında uzun süre bulunduğunu gösterir. Bunun yanında o, Mâlik’in yakın 

talebeleri arasında yapılan kıyaslamalarda da yer alır. Örneğin Ebû Hâtim el-Muvattâ 

konusunda Ka‘nebî’yi İbn Ebî Üveys’e tercih ettiğini söylemiştir.716 Onun hafızasının 

zayıflığı, Mâlik’in diğer yakın talebeleriyle çok fazla kıyaslanmamasına ve dâhil olduğu 

kıyaslamalarda da tercih edilen taraf olmamasına sebep olmuş olmalıdır. Yine de bu, 

Mâlik’in hadislerini iyi bilmediği anlamına gelmez. Nitekim ona “Mâlik’in ‘haddesenî 

es-sika’ diyerek rivayet ettiği hadislerde bahsettiği ‘sika’ kimdir?” diye sorulduğunda 

“Mahreme b. Bükeyr b. el-Eşec’dir [ö. 159/775-6]” demesi,717 hocasının hadislerini iyi 

bildiğini ve onun müphem bıraktığı kişileri tespit edecek kadar detaylı olarak incelediğini 

gösterir. Ayrıca Mâlik’in hadis nüshalarının İsmail’e intikal etmesi ve onun tarafından 

korunup rivayet edilmesi718 de ikisi arasındaki yakınlığa işaret eder. 

İbn Ebî Üveys’in, Mâlik’in giyim kuşamı, ibadet alışkanlıkları,719 vefatından 

hemen önceki durumu720 hakkında bilgi vermesi, ayrıca Mâlik’in ona hadisleri anlama 

(tefakkuh) konusunda daha çok çaba göstermesi yönünde nasihatte bulunması721 ve zayıf 

kabul ettiği birinden hadis dinlemeye gidince ona darılması,722 ikisi arasındaki şahsi 

ilişkileri gösteren karineler arasında sayılabilir. 

Mâlik-İsmail ilişkisi hadis usulüne dair meseleler üzerinden de takip edilebilir. 

Hadis öğrenim ve öğretim yöntemleri aynı görüşü paylaştıkları meselelere bir örnektir. 

Mâlik’in kıraat/arzı semâdan daha sağlam kabul etmesi ve bu yöntemi kullanma 

 
714 Kadı İyâz, Tertîb, III, 153. 

715 Kadı İyâz, Tertîb, II, 15-6. 

716 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, V, 181. 

717 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 22. 

718 Kadı İyâz, Tertîb, I, 188. 

719 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 570-1. 

720 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 575. 

721 Kadı İyâz, Tertîb, III, 155. 

722 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 21. 



138 

konusunda ısrar etmesi gibi İsmail’in de bu yöntemi daha sağlam kabul ettiği ve bu 

şekilde hadis alma ve rivayet etme konusunda ısrarcı olduğu söylenebilir. Nitekim 

dayısının vefatından sonra Mekke’ye yolculuk yapan İsmail, orada İbn Uyeyne’nin 

halkasına katılır. İbn Uyeyne’nin yanındaki bir hatırası bu bağlamda ele alınabilir:723 

Dayım vefat ettikten sonra Süfyân b. Uyeyne’nin meclisine katıldım. Beni kendisine 

yaklaştırdı, dayımı hayırla yad edip ağladı. Sonra “Bana istediğini sorabilirsin, dayının 

hatırına hepsine cevap vereceğim” dedi. “Senden almak istediğim hadisler var” dedim. 

“Benim okumamı mı istersin, yoksa sen mi okuyacaksın?” diye sordu. “Ben okuyayım, 

bana göre bu daha sağlamdır” diye cevap verdim. “Tamam” dedi, ben de okumaya 

başladım. Ben okurken oradaki Iraklılar “Ebû Muhammed! Sen oku ki biz de duyalım” 

dediler. Süfyân, “Bunu İsmail’den isteyin, ben bu meclisi dayısı hatırına ona hasrettim” 

dedi. Bunun üzerine aynı şeyi bana da sordular ama ben reddedip okumaya devam ettim. 

Bu sefer “Duymuyoruz!” diye bağırmaya başladılar. Süfyân onlara “Duymaz olun e mi!” 

dedi, onlar ise “Allah sana bu hadislerden fayda vermesin!” diye beddua ettiler. 

İlgi çekici bir olayı anlatan bu nakil, birçok açıdan ele alınabilir. İlk olarak İbn 

Uyeyne’nin İsmail’e Mâlik’in hatırına ikramda bulunduğu görülür. Buradan hareketle 

Mâlik ile İsmail arasındaki ilişkinin hem akraba hem hoca-talebe olmaları sayesinde 

Medine dışında da bilindiği sonucu çıkarılabilir. Ayrıca İsmail’in hadisleri kıraat/arz ile 

alma konusundaki ısrarı bu rivayette net olarak gözlemlenebilir. Zira semâ ile kıraat/arz 

arasında tercih yapması istenen İsmail, İbn Uyeyne’nin kıraat/arzı muteber bir yol olarak 

görmemesine rağmen724 onu daha sağlam gördüğünü söyleyerek kıraat/arzı seçer. 

Ardından halkadaki Iraklı talebelerin buna itiraz etmelerine ve dersin düzenini 

bozmalarına rağmen bu tercihinden vazgeçmez. Bu, kıraat/arz ile hadis alma konusunda 

kararlı olduğunu gösterir. Bu konudaki kesin kanaatinde büyük ihtimalle dayısının 

halkasında geçirdiği uzun yıllar etkili olmuştur. 

Mâlik ile İsmail arasında paralellik kurulabilecek bir diğer husus, itikadi konuları 

tartışma konusundaki isteksizlikleri ve bid‘at ehline hadis rivayet etmemeleridir. Mâlik, 

itikadi meselelerde tartışmaya girmeyi hoş görmemiş,725 talebelerini bid‘at ehlini 

dinlemekten menetmiş,726 bid‘atçıları halkasına kabul etmemiş ve Mürciî olduğunu 

 
723 Kadı İyâz, Tertîb, III, 153-4. 

724 Yahya b. Maîn, Târîh (Dûrî), III, 122; Fesevî, el-Ma‘rife, II, 158. 

725  Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), II, 72. 

726 Yahya b. Maîn, Ma‘rifetü’r-ricâl (İbn Muhriz), II, 68. 



139 

öğrendiği bir talebeyi halkasından kovmuştur.727 Mihneye maruz kalan İsmail, Kur’an’ın 

yaratılmış olduğunu söyleyenleri sert bir şekilde eleştirmiş olsa728 da zorunda kalmadıkça 

itikadi meseleleri tartışmaktan kaçınmış ve bu konularda soru soranları halkasından 

atmıştır. Nitekim bir gün halkasına oturan bir kişi “Kur’an hakkında ne düşünüyorsun? 

Bu konuda kafamız karışık” deyince sinirlenip “Bana meclisimde bu soruların sorulacağı 

günü de mi görecektim! Allah ve peygamberi aşkına, ya sen kalk git ya da ben kalkıp 

gideceğim. Benim meclisimde böyle şeyler konuşulmaz” demiştir.729 

Yukarıda alıntılanan rivayetten anlaşıldığı üzere İbn Ebî Üveys, Mâlik’ten elde 

ettiği birikimi yaymak için bir halka kurmuş ve bu halkanın mekânı olarak –şimdiye kadar 

ele alınan halka sahipleri arasında popüler bir mekân olan– Mescid-i Nebevî’nin Ravza 

bölgesini seçmiştir.730 Bu halkada el-Muvattâ’yı rivayet eden İbn Ebî Üveys’e Mâlik’in 

görüşleri (mesâil) de arz edilmiştir.731 Söz konusu halkanın mensupları kaynaklarda 

açıkça zikredilmez. Onun öne çıkan talebeleri incelendiğindeyse neredeyse tamamının 

Iraklı olduğu görülür. Buradan hareketle İbn Ebî Üveys’in Mâlik birikiminin 3./9. 

yüzyılın ikinci çeyreğinden itibaren Irak’a intikal ettiği söylenebilir. Onun el-Muvattâ 

rivayetinin bir kısmı da talebesi Buhârî’nin el-Câmiu’s-sahîh’inin içinde korunarak732 

çok farklı bölgelerde rivayet edilmiş olmalıdır. 

5. Mus‘ab b. Abdullah ez-Zübeyrî 

Ebû Abdullah Mus‘ab b. Abdullah b. Mus‘ab733 el-Kureşî el-Esedî ez-Zübeyrî el-

Medenî’nin734 80 yaşında vefat ettiği735 bilgisinden hareketle 156/773 yılı civarında 

doğduğu söylenebilir. Meşhur sahâbî Abdullah b. ez-Zübeyr’in torununun torunudur. 

Hadisin yanında ensâb, tarih ve şiir konularında da uzmandı, o kadar ki ensâb 

 
727 Zehebî, Tezkire, II, 454. 

728 Kadı İyâz, Tertîb, III, 153. 

729 Kadı İyâz, Tertîb, III, 154. 

730 Kadı İyâz, Tertîb, III, 154. 

731 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 177-8. 

732 Buhârî, el-Câmi‘u’s-sahîh’indeki el-Muvattâ hadislerinin 168’ini İsmail b. Ebî Üveys tarîkiyle rivayet 

etmiştir. İbn Ebî Üveys, Mâlik’in talebeleri arasında Buhârî’nin en çok hadis aldığı ikinci kişidir 

(Durmuş, “Buhârî’nin Sahîh’i”, s. 198). 

733 İbn Sa‘d, et-Tabakât, IX, 347. 

734 Zehebî, Siyer, XI, 30. 

735 Hatîb, Târîh, XV, 141. 



140 

konusundaki en bilgili Kureyşli olduğu söylenmiştir.736 Bu konuda telif ettiği Kitâbü 

Nesebi Kureyş isimli eseri günümüze ulaşmıştır. Bir süre Şam’da bulunmuş,737 daha sonra 

Medine’den göçerek Bağdat’a yerleşmiştir.738 Ricâl münekkitleri tarafından güvenilir ve 

titiz (müstesbit) bir hadis râvisi kabul edilen739 Zübeyrî, 2 Şevval 236’da (8 Nisan 851) 

Bağdat’ta vefat etmiştir.740 

Zübeyrî, el-Muvattâ râvilerinden olduğu741 gibi Mâlik’in el-Muvattâ dışındaki 

hadislerini de rivayet etmiştir.742 Bu, ikisi arasında sıkı bir rivayet bağı olduğunu gösterir. 

Cevâmi‘u’l-Kelim verilerine göreyse Mus‘ab, Mâlik’ten 115 rivayet aktarır.743 

Mâlik-Zübeyrî ilişkisini ricâl kaynakları da destekler. Nitekim onun Mâlik’in 

halkasına katıldığına dair açık nakiller vardır. Örneğin bizzat kendisi kâtip Habîb’in 

Mâlik’e hadisleri arzı sırasında Habîb’in sağında oturduğunu anlatır. Habîb arzını 

bitirdikten sonra, odanın diğer köşesinde bekleyen diğer talebelerin gelip kendi kitaplarını 

hem Habîb’in hem Zübeyrî’nin kitaplarıyla mukabele ettiklerini de ekler.744 Buradan 

onun halkanın sıradan bir mensubu olmadığı, Mâlik’e yaklaşıp ona doğrudan arz etme ve 

belki de kitaplarına bakma ayrıcalığına sahip birkaç kişiden biri olduğu anlaşılır. Mâlik’in 

genç talebelerinden olan Zübeyrî’nin halkada böyle bir konuma erişmesi, hocası 

tarafından takdir edildiğini, ayrıca halkada yaşananları745 ve Mâlik’in hocalarıyla ilgili 

hatıralarını746 nakletmesi halkada uzun süre bulunduğunu gösterir. Mâlik’in ölüm tarihini 

en iyi bilen kişi olduğunu iddia etmesi747 ise şahsi yakınlıklarına delalet eden bir veri 

olarak kabul edilebilir. 

 
736 Hatîb, Târîh, XV, 138. 

737 İbn Asâkir, Târîh, LVIII, 253. 

738 İbn Sa‘d, et-Tabakât, IX, 347. 

739 Hatîb, Târîh, XV, 140. 

740 Hatîb, Târîh, XV, 141. 

741 Kadı İyâz, Tertîb, II, 86. 

742 Kadı İyâz, Tertîb, III, 170. 

743 Mâlik’in hem el-Muvattâ’sını hem de bunun dışındaki rivayetlerini naklettiği söylenen birinin 

Cevâmi‘u’l-Kelim’deki hadis sayısının bu kadar az olması Mâlik’in halka mensubu talebeleri tespit 

edilirken Cevâmi‘u’l-Kelim verilerinin değil, el-Muvattâ verilerinin esas alınmasının daha isabetli 

olduğunu bir kez daha gözler önüne serer. 

744 Kadı İyâz, Tertîb, II, 17. 

745 Kadı İyâz, Tertîb, II, 28. 

746 Kadı İyâz, Tertîb, I, 132. 

747 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 575. 



141 

Mâlik ile Mus‘ab arasındaki ilişki itikadi tartışmalara karşı takındıkları tavırlar 

üzerinden de okunabilir. Mâlik gibi Mus‘ab da dinî konularda tartışmaktan 

hoşlanmıyordu. Nitekim mihne döneminde yaşayan Mus‘ab’ın, Kur’an’ın yaratılmışlığı 

konusundaki tartışmalara girmemek gerektiğini düşündüğü (yekıfü), konuşanları da 

ayıpladığı söylenmiştir.748 Ancak yakın talebelerinden İbn Ebî Hayseme ona gerçekten 

böyle düşünüp düşünmediğini sorduğunda şu cevabı vermiştir:749 

Maazallah! Ben “Kur’an, Allah’ın kelamıdır” deyip susuyorum, ama kalbim “mahlûk 

değildir” demeye meylediyor. Susmamın sebebi ise Mâlik’in “Din konusunda konuşmayı 

sevmiyorum. Şehrimizin âlimleri en başından beri kaderden, Cehm’in [ö. 128/745-6] 

görüşlerinden ve benzerlerinden hoşlanmamışlardır. Ben de sadece amele ilişkin 

meselelerde konuşmayı severim. Allah konusundaki meselelerde ise susmayı tercih 

ederim, zira şehrimizin âlimleri amele taalluk etmeyen meselelerde konuşmaktan 

sakındırmışlardır” demiş olmasıdır. 

Bu rivayetten Mus‘ab’ın itikadi meselelerde tartışmaya girmekten sakınmasının 

ve hatta döneminin önemli tartışma konuları hakkında görüş belirtmemesinin ardında 

Mâlik’in ve onun dâhil olduğu ilmî geleneğin bunu hoş görmemesi olduğu anlaşılır. 

Mâlik-Mus‘ab ilişkisinin izleri hadis meseleleri üzerinden de sürülebilir. Mâlik’in 

hadislerin yazılmasında bir beis görmediğinden bahsedilmişti. Mus‘ab’ın da Kitâbü 

Nesebi Kureyş isimli bir eser telif etmesi ve burada ensâba dair rivayetleri toplayıp yazılı 

olarak aktarması, Medine’deki genel kanıya uygun olarak bu konuda bir problem 

görmediğine işaret eder. Bu görüşü benimsemesine hocasının da bir kitap telif etmesi tesir 

etmiş olmalıdır. 

Kaynaklarda Mus‘ab’ın bir halka kurarak hadis rivayet ettiğine dair bir bilgiye 

rastlanmamıştır. O, Bağdat’a göç ettiğinden Mâlik’ten elde ettiği birikimin de 

Medine’den Bağdat’a intikal ettiği söylenebilir. Onun öne çıkan talebeleri araştırıldığında 

da aynı kanıya ulaşılır. 

 
748 İbn Sa‘d, et-Tabakât, IX, 347. 

749 Kadı İyâz, Tertîb, III, 171. 



142 

6. Ebû Mus‘ab ez-Zührî 

Ebû Mus‘ab Ahmed b. Ebî Bekir b. el-Hâris el-Kureşî ez-Zührî el-Medenî750 

150/767 yılında doğmuştur.751 Meşhur sahâbî Abdurrahman b. Avf’ın (ö. 32/652) 

torununun torununun oğludur. Medine’nin şurta reisliğini ve 207-10/823-6 tarihleri 

arasında kadılığını üstlenmiştir.752 Kendi zamanında Medine’nin en büyük fakihi 

sayılan753 Ebû Mus‘ab’ın, Mâlik’in görüşlerini içeren el-Muhtasar adlı kitabı Medineliler 

tarafından çokça kullanmıştır.754 Ricâl münekkitlerine göre doğru sözlü (sadûk) biri 

olan755 Ebû Mus‘ab 242 yılının Ramazan ayında (Ocak 857) vefat etmiştir.756 

Ebû Mus‘ab, el-Muvattâ râvilerinden biri olduğu gibi757 Mâlik’in el-Muvattâ 

dışındaki görüşlerini de rivayet etmiştir.758 Onun, el-Muvattâ’yı Mâlik’ten çok sağlam bir 

şekilde alıp rivayet ettiği kaynaklarda vurgulanır.759 Ayrıca onunki son el-Muvattâ 

rivayetlerinden olup diğerlerinden 100 kadar daha fazla hadis içerdiği söylenir.760 Bütün 

bunlar, Mâlik ile sıkı bir rivayet bağı olduğuna delildir. Cevâmi‘u’l-Kelim verilerine 

göreyse Ebû Mus‘ab, Mâlik’ten 480 hadis nakleder. 

Mâlik-Ebû Mus‘ab ilişkisi ricâl kaynakları da destekler. Nitekim Ebû Mus‘ab’ın, 

Mâlik’in yanında uzun süre kaldığı (lâzeme) söylenir.761 Mâlik’in halkasının düzenine762 

dair bilgi vermesi de uzun süreli bir ilişkiye delalet ettiği gibi halkaya katıldığını da 

kanıtlar. Dahası, Dârekutnî’nin el-Muvattâ konusunda Ebû Mus‘ab’ı Yahya b. Abdullah 

 
750 Mizzî, Tehzîb, I, 278. 

751 Zehebî, Siyer, XI, 436. 

752 Vekî‘, Ahbâru’l-kudât, I, 258. 

753 Kadı İyâz, Tertîb, III, 347. 

754 Vekî‘, Ahbâru’l-kudât, I, 258. el-Muhtasar’ın “Mâlikî fıkhının bugüne kadar tam olarak gelebilmiş en 

eski eseri” olduğu söylenir (Harekât, “Ebû Mus‘ab”, DİA, https://islamansiklopedisi.org.tr/ebu-musab 

[06.03.2022]). 

755 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, II, 43. 

756 Mizzî, Tehzîb, I, 280-1. 

757 Kadı İyâz, Tertîb, II, 86. 

758 Kadı İyâz, Tertîb, III, 347. 

759 Zehebî, Siyer, XI, 436. 

760 Zehebî, Siyer, XI, 437-8. 

761 Zehebî, Siyer, XI, 436. 

762 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 26; Kadı İyâz, Tertîb, II, 14. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ebu-musab


143 

b. Bükeyr’e tercih ettiği aktarılır.763 Bu da onun Mâlik’in yakın talebeleri arasındaki 

kıyaslamalara dâhil edildiğini gösterir. 

Mâlik ile Ebû Mus‘ab arasındaki irtibat, itikadi meselelerdeki görüş birliği 

üzerinden de inşa edilebilir. Nitekim Ebû Mus‘ab, Mâlik’e “Hz. Peygamber’den sonra en 

hayırlı insan kimdir?” diye sorulunca “Ebû Bekir ve Ömer” dediğini aktardıktan sonra 

“Bence de böyledir” diyerek764 sahâbîlerin fazileti konusunda hocasıyla aynı görüşte 

olduğunu dile getirmiştir. Mihne döneminde yaşayan Ebû Mus‘ab, yine Mâlik’in “Kur’an 

Allah’ın kelamıdır ve yaratılmamıştır” sözünü aktarıp bu görüşü benimsemiş ve bir adım 

daha atarak “Bu konudaki tartışmalara girmemek gerektiğini düşünenler (vakafe) kafir 

olur” demiştir.765 

Mâlik ile Ebû Mus‘ab arasında hadis meselelerinde de bazı paralellikler 

gözlemlenir. Mâlik’in hadis rivayet ederken kıraat/arz yöntemini tercih ettiğinden 

bahsedilmişti. Ebû Mus‘ab’ın da hadisleri öğrencilerine okuttuğu ve okunan hadisleri 

kendi kitabından takip ettiği nakledilir.766 Onun bu metodu benimsemesinde Mâlik’in bu 

konudaki ısrarı etkili olmuş olmalıdır. 

Ebû Mus‘ab’ın hadis rivayeti için bir halka kurup kurmadığı bilinmiyorsa da 

yukarıda zikredilen, Ebû Mus‘ab’ın hadisleri öğrencilerine okuttuğu ve okunanları kendi 

kitabından takip ettiğine dair rivayet bir halkası olduğu izlenimini uyandırır. Ayrıca İbn 

Ebî Hayseme’nin 219/834 yılında Mekke’ye giderken babasına kimlerden hadis 

yazacağını sorması üzerine “Ebû Mus‘ab’dan yazma da kimden yazarsan yaz” demesi767 

onun hadis rivayetiyle tanındığını gösterir. Ebû Mus‘ab’ın derslerine kimlerin katıldığı 

ise belirsizdir. Öne çıkan öğrencilerine bakıldığındaysa onun Mâlik birikiminin 3./9. 

yüzyılın ikinci yarısından itibaren Medine’den Irak, Şam ve Horasan bölgelerine intikal 

ettiği söylenebilir. 

 
763 Zehebî, Siyer, XI, 438. 

764 Kadı İyâz, Tertîb, III, 349. 

765 Kadı İyâz, Tertîb, III, 348. Bu rivayet, “Mus‘ab b. Abdullah ez-Zübeyrî” başlığında nakledilen, Mâlik’in 

itikadi meselelerde konuşmayı sevmediğine dair rivayetle çelişiyor gibi gözükse de öyle olmak zorunda 

değildir. Mâlik, bu konularda konuşmayı sevmemesine bir şekilde mecbur kalıp görüş belirtmiş olabilir. 

766 Râmehürmüzî, el-Muhaddisü’l-fâsıl, s. 434. 

767 Kadı İyâz, Tertîb, III, 348. Rivayetin devamında Kadı İyâz, Ehl-i hadîs’in bir mensubu olan Ebû 

Hayseme’nin (ö. 234/849) böyle demesini Ebû Mus‘ab’ın re’ye meyletmesine bağlar ve güvenilirlik 

konusunda ona hiçbir eleştiri yöneltilmediğini söyler. 



144 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İKİNCİL BİLGİ AĞLARI VE HADİS MESELELERİ 

 



145 

İkinci Bölüm’de Medine’deki merkezî hadis halkaları incelenerek şehirdeki asli 

bilgi ağları da ortaya konmuş oldu. Bu bölümde ise bu tür bilgi akışının dışında kalanlar, 

yani ikincil bilgi ağları incelenecektir. Söz konusu ağlar, ikincil hadis halkaları ile halka 

yapısı arz etmeyen bilgi ağlarından oluşur. 

I. İkincil Hadis Halkaları 

2./8. yüzyıl Medine’sinde Giriş bölümünün “Kavramlar” kısmında zikredilen 

ikincil halka kriterlerine uyan dört halka tespit edilmiştir: Ebü’z-Zinâd Abdullah b. 

Zekvân, Zeyd b. Eslem, Yahya b. Saîd el-Ensârî ve Muhammed b. Abdurrahman İbn Ebî 

Zi’b halkaları. Bunlardan Ebü’z-Zinâd, Zeyd b. Eslem ve Yahya b. Saîd el-Ensârî 

halkaları “Tedvin Dönemi Halkaları”, İbn Ebî Zi’b halkası ise “Tasnif Dönemi Halkaları” 

başlığı altında ele alınmıştır. Bu başlıklandırma dönemsel ayrılıklara işaret etmek için 

konmuş olup tedvin ve tasnif dönemlerine has özellikler halkaların muhtevasını 

şekillendirici bir etkiye sahip değildir. Bu kısımlarda ilk önce halka sahiplerinin kısa 

biyografileri verilecek, ardından “Bilgi Kaynakları” ya da “Hocaları”768 başlığı altında 

kendilerinden en çok hadis naklettikleri kişiler tespit edilecek, son olarak da “Halka 

Mensupları” başlığı altında halkaları tasvir edildikten sonra halkalarının mensuplarıyla 

ilişkileri ele alınacaktır. Halka mensuplarına dair başlıklarda önce isnâd verileri, sonra 

ricâl verileri, en son da tematik veriler (hadis usulü verileri) zikredilecek, ardından ilgili 

halka mensubunun talebelerine göz atılacaktır. 

A. Tedvin Dönemi Halkaları 

1. Ebü’z-Zinâd Halkası 

Ebû Abdurrahman Abdullah b. Zekvân769 el-Kureşî el-Medenî770 65/684 yılı 

civarında doğdu. Kendisine “Ebü’z-Zinâd” diye seslenilmesine kızmasına771 rağmen bu 

künyeyle meşhur oldu. Babası, Osman b. Affân’ın (ö. 35/656) hanımı Remle bint 

 
768 150/768 yılından önce vefat eden râvilerin hadis aldığı kişiler için “bilgi kaynakları”, bu tarihten sonra 

vefat edenler içinse “hocaları” ifadesinin kullanılması uygun görülmüştür. Bunun sebebi 150/768’den 

önce kurulan rivayet ilişkilerinin birçoğu için “hoca-talebe ilişkisi” tanımlaması yapılamamasıdır. Zira 

ilgili dönemde hadis rivayeti sistemli bir hâl almamıştı ve bir râvinin diğerinden hadis alması her zaman 

onun hocası olmasını gerektirmiyordu. Bundan dolayı “bilgi kaynağı” gibi daha genel bir ifade 

kullanıldı. 

769 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 508. 

770 Sehâvî, et-Tuhfe, II, 317. 

771 Fesevî, el-Ma‘rife, III, 67. 



146 

Şeybe’nin mevlâsı olduğundan772 Kureyş kabilesinin Benû Ümeyye koluna mensuptur. 

Fıkıh ilminde, özellikle de ferâiz meselelerinde uzman olan773 Ebü’z-Zinâd, Ömer b. 

Abdülaziz tarafından Irak’ın arazi vergisi (harâc) kâtipliğine atanması üzerine Kûfe’ye 

gitti.774 Hişâm b. Abdülmelik (hs. 105-25/724-43) ve Velîd b. Yezîd’in (hs. 125-6/743-4) 

istişare meclislerinde bulunmak üzere Dımaşk’a davet edildi.775 Özellikle Velîd ile 

oldukça samimiydi.776 İyi anlaşamadığı çağdaşı bazı âlimlerce eleştirilse de777 

münekkitlerin çoğu tarafından üst düzey ta‘dîl lafızlarıyla nitelenen778 Ebü’z-Zinâd, 17 

Ramazan 130 (20 Mayıs 748) Cuma gecesi 66 yaşındayken Medine’de vefat etti.779 

a. Bilgi Kaynakları 

Toplam 455 rivayeti bulunan Ebü’z-Zinâd’ın hocalarını tespit etmek için 

öncelikle yoğun olarak hadis naklettiği kişilere bakılabilir. Onun 45’ten fazla hadis 

rivayet ettiği tek kişi Abdurrahman b. Hürmüz el-A‘rec’dir (ö. 117/735) (290 rivayet). 

Benzer şekilde A‘rec’den en çok hadis rivayet eden kişi de Ebü’z-Zinâd’dır. Dolayısıyla 

ikisi arasında “çift taraflı yakınlık” bulunmaktadır. 

A‘rec ile Ebü’z-Zinâd arasındaki irtibatı ricâl verileri de destekler. Tabakât 

kitaplarında Ebü’z-Zinâd, A‘rec’in yakın talebesi anlamına geldiği anlaşılan “sâhibü’l-

A‘rec” ifadesiyle sunulur.780 Ayrıca Yahya b. Maîn’e “Zührî’nin A‘rec’den rivayetlerini 

mi tercih edersin, Ebü’z-Zinâd’ın A‘rec’den rivayetlerini mi?” diye sorulduğunda “Zührî 

bana daha sevimlidir, ama Ebü’z-Zinâd da sikadır. Hem Zührî, A‘rec’den kaç hadis 

rivayet etti ki?” diyerek781 Ebü’z-Zinâd’ın A‘rec’den hem çok hadis rivayet ettiğini hem 

de onun hadislerini iyi bildiğini ifade ettiği gibi bu tür karşılaştırma kümeleri 

 
772 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 508. 

773 Ebü’z-Zinâd’ın, Zeyd b. Sâbit’in ferâiz konusundaki görüşlerine yorumlarını içeren risalesi tahkik edilip 

yayımlanmıştır (Koçinkağ, “Risâletü’l-Ferâiz”.). 

774 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 508-9. 

775 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 438, 452. 

776 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 438. 

777 Ukaylî, ed-Duafâ, II, 251. 

778 Yahya b. Maîn, Min kelâmi… (İbn Tahmân), s. 107; Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), II, 483; İbn 

Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, V, 49. 

779 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 509. 

780 İbn Asâkir, Târîh, XXVIII, 53. 

781 Yahya b. Maîn, Ma‘rifetü’r-ricâl (İbn Muhriz), I, 118. Cevâmi‘u’l-Kelim verilerine göre Zührî, 

A‘rec’den 40 hadis rivayet eder. Bu sayıyla onun talebeleri arasında dördüncü sıraya yerleşir.  



147 

oluşturulurken ve yakınlık-uzaklık tespiti yapılırken rivayet sayılarının dikkate alındığına 

işaret eder. 

A‘rec-Ebü’z-Zinâd ilişkisi hadis usulü eserleri üzerinden de takip edilebilir. 

Nitekim Buhârî’ye göre Ebû Hüreyre hadislerinin en sahih isnâdı “Ebü’z-Zinâd → A‘rec 

→ Ebû Hüreyre” tarîkidir.782 Bu, Ebü’z-Zinâd’ın A‘rec’in hadislerini yakından tanıdığını 

ve usulüne uygun şekilde koruyup naklettiğini gösterir. 

Kendilerinden naklettiği rivayet sayısı oldukça düşük olsa da Ebü’z-Zinâd, 1./7. 

yüzyıl Medine’sinde yaşayıp meşhur oldukları söylenen yedi fakihin tamamına talebelik 

yapmıştır. Hatta bu kavram ilk onunla ortaya çıkmış gibidir.783 Zira o, “Medine ehlinin 

kendilerinden razı olunan ve görüşleriyle amel edilen fakih ve âlimlerinden ilim elde 

ettiklerim şunlardır…” diyerek Saîd b. el-Müseyyeb, Urve b. ez-Zübeyr, Kâsım b. 

Muhammed, Ebû Bekir b. Abdurrahman, Hârice b. Zeyd, Ubeydullah b. Abdullah b. Utbe 

ve Süleyman b. Yesâr’ı sayar.784 Ayrıca bu yedi âlimin tamamından duyduğu hadisleri 

naklederken “Haddeseni’s-seb‘a (Yedi âlim/fakih bana rivayet etti)” der. Bir gün 

Vâkıdî’ye Ebü’z-Zinâd’ın “Haddeseni’s-seb‘a” derken kimleri kastettiği sorulduğunda 

yukarıdaki isimleri sayar.785 Ayrıca Kitâbü Re’yi’l-fukahâi’s-seb‘a min ehli’l-Medîne ve 

ma’htelefû fîhi isimli kitap oğlu Abdurrahman’a (ö. 174/790) nispet edilse de786 buradaki 

rivayetlerin Ebü’z-Zinâd’a ait olduğu, Abdurrahman’ın yalnızca bunları bir kitap hâline 

getirip babasından aktardığı söylenebilir.787 Ali b. el-Medînî de Zeyd b. Sâbit’in talebeleri 

arasında saydığı bu isimlerin ilmî birikimini tevarüs edenler arasında Ebü’z-Zinâd’ı 

zikreder.788 Dolayısıyla Ebü’z-Zinâd’ın yakın hocaları A‘rec’den ibaret değildir. Ebü’z-

Zinâd’ın bu yedi kişiden neden daha çok hadis ya da fetva rivayet etmediği ya da bunların 

günümüze neden ulaşmadığı ise ayrıca araştırılmalıdır. 

 

 
782 Hâkim, Ma‘rife, s. 235-6. Musa, Buhârî’nin el-Câmi‘u’s-sahîh’inde bu isnâda 152 kez yer verdiğini 

söyler (el-Medresetü’l-hadîsiyye, I, 387). Bu sayının 162 olması gerektiği bilgisini benimle paylaşan 

Ali Albayrak’a teşekkürlerimi sunarım. 

783 Onuk Demirci, Fukahâ-i Seb‘a, s. 45-50. 

784 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 352, 558. 

785 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 509. 

786 Nedîm, el-Fihrist, s. 315. 

787 Zehebî’nin bu şekilde anlaşılabilecek bir sözü için bk. Tezkire, I, 248. 

788 Ali b. el-Medînî, el-İlel, s. 46. 



148 

b. Halka Mensupları 

Ebü’z-Zinâd, A‘rec ve söz konusu yedi fakihten elde ettiği ilmî birikimi 

Medine’de yaymak için Mescid-i Nebevî’de bir halka kurmuştur. Hocalık kariyerinin 

başlarında, kendisi gibi Medine’nin en meşhur fakihlerinden biri hâline gelecek Rebîa b. 

Ebî Abdurrahman ile ortak bir halka kurduğu, ancak daha sonra ayrılıp her birinin 

müstakil bir halkanın başına geçtiği aktarılır.789 Aralarındaki çok ciddi bir anlaşmazlığın 

sebep olduğu bu fikrî ayrılık daha sonra ömürleri boyunca sürecek bir düşmanlığa 

dönüşmüştür.790 Ebü’z-Zinâd kendi döneminde Medine’deki en meşhur fakihlerdendir. 

Onu arkasında sayıları 300’e ulaşan791 öğrencileriyle Mescid-i Nebevî’ye girerken 

görenler, maiyetiyle seyahat eden bir sultana benzetirler.792 Halkasında hadis rivayetinin 

yanında fıkıh ve hesap ilimleriyle ilgili meseleler de tartışılır.793 Ancak bir süre sonra 

halkasına gösterilen rağbet azalır ve öğrencileri onu terk edip Rebîa’nın halkasına 

katılırlar.794 Bu olayın aralarındaki düşmanlığı körüklediğine şüphe yoktur. Nihayetinde 

Ebü’z-Zinâd derslerini az sayıdaki talebesiyle sürdürmüş olmalıdır. Bu halkaya devamlı 

katılanlar ondan çok hadis rivayet eden ve onun yanında uzun süre bulunduğu söylenen 

kişiler olmalıdır. Bu noktada onun talebelerine daha yakından bakılabilir. Ebü’z-

Zinâd’dan 45’ten fazla rivayet nakleden talebeleri aşağıda gösterilmiştir. 

Ebü’z-Zinâd’dan yoğun hadis rivayetinde bulunan yedi kişiden dördünün Medine 

dışından olduğu görülür.   Şuayb b. Ebî Hamza Şamlı, İbn Uyeyne Mekkeli, Verkâ b. 

Ömer (ö. 161-70/777-87 arası) ile Süfyân es-Sevrî (ö. 161/778) ise Kûfelidir. Ebü’z-

Zinâd’la Medineli olmayan talebeleri arasında yakın hoca-talebe ilişkileri kurulabilirse 

 
789 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 510. 

790 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 265. Rebîa, Ebü’z-Zinâd’ın attığı bir iftiradan 

dolayı kırbaçlanır. Daha sonra Rebîa’nın kabilesi olan Benû Teym’den biri Medine valisi olunca Ebü’z-

Zinâd’ı bir eve hapsedip aç ve susuz bırakarak öldürmeye çalışır. Bunu duyan Rebîa hemen Ebü’z-

Zinâd’ı kurtarır (Fesevî, el-Ma‘rife, I, 660). Ancak bu olaydan sonra da aralarındaki anlaşmazlık sürer. 

Rebîa, Ebü’z-Zinâd’ı eleştirmeye devam eder (Fesevî, el-Ma‘rife, I, 649). Zehebî, aralarındaki açık 

düşmanlıktan dolayı Rebîa’nın Ebü’z-Zinâd’a yönelttiği tenkitlere itibar edilmemesi gerektiğini söyler 

(Mîzân, II, 418). Bu olay, İslam tarihinin en otoriter ve popüler muhaddis, fakih ve tarihçilerini yetiştiren 

Medine’de yaşanan ulema mücadelelerinin birçok örneğinden yalnızca biridir. 2./8. asır Medine’sinde 

âlimler arasında yaşanan bu tür tartışmalar müstakil bir çalışmayı hak eder. 

791 İbn Adî, el-Kâmil, V, 211. 

792 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, V, 50; İbn Adî, el-Kâmil, V, 210. 

793 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, V, 50. 

794 İbn Adî, el-Kâmil, V, 211. Ebü’z-Zinâd’ın öğrencilerinin neden kendisini terk ettiklerine dair açık bir 

bilgi bulunmasa da Rebîa ile arasındaki anlaşmazlığın bunda bir payı olduğu söylenebilir. 



149 

de onun İslam dünyasının farklı ilim merkezlerinde bulunmuş olması bu öğrencilerine 

orada hadis aktarmış olabileceği anlamına gelir. Öne çıkan talebeleri arasında 

Medinelilerden sonra en çok Iraklı râvileri bulunduğundan onun ilmî birikiminin, 

talebeleri döneminde Irak’a intikal edip orada yayıldığı söylenebilir. 

Grafik 28: Öne Çıkan Talebelerinin Ebü’z-Zinâd’dan Rivayetlerinin Sayıları 

 

Bu çalışmada Medine hadis halkaları inşa edilmeye çalışıldığından onun yalnızca 

Medineli talebelerine odaklanılacaktır. İsnâd, ricâl ve hadis usulü verileri ışığında Ebü’z-

Zinâd’ın Medine’deki halkasına Abdurrahman b. Ebi’z-Zinâd (ö. 174/790), Mâlik b. Enes 

ve Mugîre b. Abdurrahman el-Hizâmî (ö. 180/796 civarı) dâhil edilmiştir. Talebelerinden 

her biriyle ilişkileri müstakil başlıklarda ele alınacaktır. 

Şekil 5: Ebü’z-Zinâd’ın İlişki Ağı 

 

185

145

130

105

85

70

50

0

20

40

60

80

100

120

140

160

180

200

Abdurrahman b. 

Ebi’z-Zinâd

Şuayb b. Ebî

Hamza

Mâlik b. Enes Süfyân b.

Uyeyne

Verkâ b. Ömer Mugîre b.

Abdurrahman el-

Hizâmî

Süfyân es-Sevrî



150 

i. Abdurrahman b. Ebi’z-Zinâd 

Ebû Muhammed Abdurrahman b. Ebi’z-Zinâd Abdullah b. Zekvân795 el-Kureşî 

el-Medenî,796 100/718-9 senesinde doğmuştur.797 Aslen Medineli olan Abdurrahman, bir 

süre Medine’nin arazi vergilerini toplama görevini üstlenmiştir.798 Kûfe’de bulunmuş,799 

daha sonra Medine’den Bağdat’a göç edip vefat edene kadar orada hadis rivayetiyle 

meşgul olmuştur.800 Münekkitlerin çoğu tarafından zayıf kabul edilen801 Abdurrahman’ın 

Medine’de rivayet ettiği hadislerin sahih, Bağdat’ta rivayet ettiklerinin zayıf olduğu 

söylenmiştir.802 Kısa bir rahatsızlığın ardından 174/790 senesinde Bağdat’ta vefat 

etmiştir.803 

Abdurrahman, babası Ebü’z-Zinâd’dan en çok hadis rivayet eden kişiler arasında 

185 rivayetle birinci sıradadır. Aynı şekilde Abdurrahman’ın en çok rivayet naklettiği 

kişiler arasında da Ebü’z-Zinâd birinci sıradadır. Bu, ikisi arasında “çift taraflı yakınlık” 

bulunduğu ve münekkitler tarafından zayıf sayılan Abdurrahman’ın öneminin, babasının 

rivayetlerini aktarmasından kaynaklandığı anlamına gelir. Abdurrahman, Ebü’z-Zinâd’ın 

oğlu olduğundan ve bu akrabalık ilişkisi isnâd verisiyle desteklendiğinden ikisi arasındaki 

irtibatı ispatlamak için başka bir veriye gerek yoktur. Zira aile fertlerinin sürekli bir arada 

bulunmaları hayatın doğal akışı içinde gerçekleşen bir şey olup ayrıca kitaplara yansıması 

gerekmez. Yine de ricâl kaynaklarında Abdurrahman’ın babasıyla ilişkisine dair veriler 

bulunabilir. Örneğin Abdurrahman, Ebü’z-Zinâd’ın talebeleri arasında yapılan 

mukayeselerde yer alır.  Ahmed b. Hanbel, Abdurrahman’ı Verkâ b. Ömer’e tercih 

ettiğini söyler.804 Ebû Zür‘a er-Râzî ise Abdurrahman, Verkâ, Mugîre ve Şuayb arasında 

bir sıralama yapması istendiğinde Abdurrahman’ı en son sıraya yerleştirir.805 

 
795 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 594. 

796 Zehebî, Siyer, VIII, 167. 

797 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 594. 

798 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 595.  

799 Vekî‘, Ahbâru’l-kudât, III, 188-9. 

800 Hatîb, Târîh, XI, 495. 

801 Ukaylî, ed-Duafâ, II, 340-1. 

802 Hatîb, Târîh, XI, 496-7. 

803 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 595.  

804 Ahmed b. Hanbel, Min kelâmi… (Merrûzî), s. 107. 

805 Ebû Zür‘a, Suâlât (Berzeî), s. 182; İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, V, 252-3. 



151 

Abdurrahman’ın babasından naklettiği hadisler ricâl münekkitlerinin gündemine 

girmiştir. Abdurrahman b. Mehdî’nin Abdurrahman’ı garipsediği ve “Sürekli ‘Ebî ani’s-

seb‘a (Babam yedi âlim/fakihten rivayet etti)’ deyip duruyor” dediği aktarılır.806 Bu, 

Ebü’z-Zinâd’dan yalnızca Abdurrahman’ın rivayet ettiği hadislerle ilgili bir eleştiri 

olmalıdır. Zira onun 1./7. yüzyıl Medine’sinin meşhur olduğu söylenen fakihleriyle ilgili 

–yukarıda bahsedilen– kitabı aktarması halka arkadaşları tarafından tuhaf karşılanır. 

Mâlik, onun bu kitabı babasından naklettiğini duyunca “Ebü’z-Zinâd bu kitabı 

naklederken biz neredeydik?” diye şaşkınlığını belli eder.807 Abdurrahman’ı kimsenin 

yalancılıkla suçlamadığı dikkate alınırsa bu nakiller onun, babasının az bilinen hadislerini 

de bildiği, dolayısıyla onun ilmî birikimini herkesten daha yakından tanıdığı şeklinde 

yorumlanabilir. Babasının hadisleri nasıl yazdığını ve hadislerinin yazılı olduğu nüshaları 

tasvir etmesi808 de bu yorumu destekler. 

Abdurrahman’ın, babasının Medine’deki yaşantısına dair anekdotlarını aktarması 

da ikisinin uzun süre birlikte olduğunun kanıtlarını teşkil eder. Mesela Abdurrahman, hac 

mevsiminde elindeki yazı malzemeleriyle Kâbe’yi tavaf eden Zührî’yi gören babasının 

onunla dalga geçme hikâyesini anlatır.809 Ebü’z-Zinâd’ın, Mekkeli bir kadının Medine’ye 

gelmesi ve oranın erkeklerinin ona âşık olmasına dair hatırası ve âlimlerin o kadın için 

yazdığı şiirler de oğlu tarafından aktarılır.810 

Abdurrahman hakkında ricâl kaynaklarında bulunan bilgilerin genelini ona 

yöneltilen eleştiriler teşkil eder. Onun hadis rivayetiyle meşgul olduğundan bahsedilip 

muhaddisler arasında sayılır,811 ancak nasıl bir ortamda kimlere hadis rivayet ettiği 

konusu belirsizdir. Yine de onun güzel ahlakı bağlamında Vâkıdî’den nakledilen bir haber 

bu konuda ipuçları sunar:812 

 
806 Ukaylî, ed-Duafâ, II, 340. 

807 Zehebî, Tezkire, I, 248. 

808 Hatîb, el-Câmi‘, I, 273. 

809 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), I, 171; III, 42. 

810 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 161. 

811 Yahya b. Maîn, Abdurrahman’ı muhaddisler zümresinde sayanlara hayret ettiğini söyler (Ukaylî, ed-

Duafâ, II, 340). 

812 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 595. 



152 

Bir gün bir adam Abdurrahman b. Ebi’z-Zinâd’a hadis okurken hata yaptı. Meclistekilerin 

kimisi hatasına güldü ama Abdurrahman sessiz kaldı. Adam gittikten sonra Abdurrahman 

“Bu yaptığınızdan hiç utanmıyor musunuz!” diyerek gülenleri azarladı. 

Bu rivayet onun insanları aşağılamaktan sakınan biri olduğunu göstermek için 

aktarılmışsa da hadis rivayeti için hususi bir mekânda oturduğunu ve etrafının 

öğrencilerle çevrili olduğunu, yani bir halka kurduğunu göstermesi açısından da 

önemlidir. Buradan hareketle Abdurrahman’ın çok meşhur olmasa da bir ders halkası 

olduğu söylenebilir. Bu halka Medine’de veya Bağdat’ta olabileceği gibi her iki şehirde 

de halkası olduğu da düşünülebilir. 

Ebü’z-Zinâd-Abdurrahman ilişkisi hadis usulü meseleleri özelinde de izlenebilir. 

Hadis öğrenim ve öğretim metotları bu konuya güzel bir örnektir. Ebü’z-Zinâd’ın hadis 

rivayet ederken daha çok kıraat/arz usulünü tercih ettiği kaydedilir.813 Yukarıdaki nakilde 

görüldüğü gibi Abdurrahman da hadisleri okutarak rivayet etmiştir. Ayrıca Vâkıdî’nin 

ondan semâ ile kıraati karşılaştırmasını istemesi üzerine “İkisi eşittir, bizim şehrimizde 

hadisler böyle [kıraat/arz ile] rivayet edilir” der.814 Abdurrahman’ın bu metodu 

benimsemesinde babasının hadis rivayet tarzı etkili olmuş olmalıdır. 

Toplam 390 rivayeti bulunan Abdurrahman’ın öne çıkan talebeleri incelendiğinde 

çoğunun Medine dışından olduğu ve onun babasından elde ettiği birikimin Irak’a 

taşındığı söylenebilir. 

ii. Mâlik b. Enes 

Nâfi‘ ve Zührî halkalarında yer alan Mâlik b. Enes, Ebü’z-Zinâd halkasının da bir 

mensubudur. Mâlik, Cevâmi‘u’l-Kelim verilerine göre 130 rivayetle Ebü’z-Zinâd’ın 

talebeleri arasında üçüncü sıradadır. Ebü’z-Zinâd ise el-Muvattâ verilerine göre Mâlik’in 

hocaları arasında 76 rivayetle altıncı sıradadır. Mâlik’in Ebü’z-Zinâd’la rivayet bağı daha 

önce ele alınan hocalarıyla olduğu kadar sıkı olmasa da göz ardı edilecek kadar zayıf da 

değildir. 

Ebü’z-Zinâd ile Mâlik arasındaki ilişkiyi ricâl kaynakları da destekler. Ebü’z-

Zinâd’ın Mescid-i Nebevî’de müstakil bir halkası olduğunu aktaran kişilerden biri de 

 
813 Kadı İyâz, Tertîb, II, 20. 

814 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 573. 



153 

Mâlik’tir.815 Onun, varlığını aktardığı bu halkanın devamlı bir mensubu olduğu anlaşılır. 

Bir gün Ebü’z-Zinâd halkasında hadis rivayet ederken Mâlik onun yanından geçer, ancak 

oturup hadis dinlemez. Daha sonra karşılaştıklarında Ebü’z-Zinâd derse katılmama 

sebebini sorunca Mâlik “Yer çok dardı. Hz. Peygamber’in hadislerini ayakta öğrenmek 

istemedim” cevabını verir.816 Ebü’z-Zinâd’ın, o gün derse katılmamasını garipsemesi ve 

bunun nedenini öğrenmek istemesi, Mâlik’in onun halkasına sürekli katıldığı anlamına 

gelir. Abdurrahman b. Ebi’z-Zinâd’ın Medine’nin meşhur olduğu söylenen yedi fakihi ile 

ilgili içindeki rivayetleri kendisinden başka kimsenin bilmediği bir kitabı babasından 

aktardığını duyunca “Ebü’z-Zinâd bu kitabı[n içindeki hadisleri] rivayet ederken biz 

neredeydik?” diyerek817 şaşkınlığını ve şüphesini beyan etmesi de onun derslerine 

devamlı katıldığını ve onun hangi hadisleri naklettiğini bildiğini gösterir. 

Zeyd b. Sâbit’in en yakın 13 talebesi arasında 1./7. yüzyıl Medine’sinin en önemli 

muhaddis ve fakihlerini sayan Ali b. el-Medînî, bu kişilerin ilmini en iyi bilenler arasında 

Ebü’z-Zinâd’ı da zikreder. Ona göre Ebü’z-Zinâd’ın ve akranlarının ilmî birikimini en iyi 

bilen kişi ise Mâlik’tir.818 

Medineli zayıf râvilerden biri olan Saîd b. Davud ez-Zenberî’nin (ö. 220/835) 

“Verkâ b. Ömer → Ebü’z-Zinâd” tarîkiyle aldığı hadisleri değiştirerek “Mâlik b. Enes → 

Ebü’z-Zinâd” tarîkiyle nakledip bunları bir nüshada toplaması819 da Mâlik’in Ebü’z-

Zinâd’ın hadislerini aktarma konusunda meşhur olduğunu gösterir. Zenberî’nin, elindeki 

hadislerin isnâdlarını değiştirip Mâlik’ten rivayet etmesindeki saik onları daha makbul 

hâle getirmek olmalıdır. Buradan Mâlik’in Ebü’z-Zinâd’dan rivayetlerinin oğluna 

nispetle daha meşhur ve güvenilir kabul edildiği sonucu çıkarılabilir. 

Ebü’z-Zinâd-Mâlik ilişkisi hadis usulü meseleleri üzerinden de takip edilebilir. 

Örneğin Ebü’z-Zinâd hadislerin yazılmasında bir beis görmeyen âlimlerdendir. Onun 

hadislerini ezberlemeyip kitabına kaydettiği söylenir.820 O, özellikle en yakın hocası 

A‘rec’den işittiği hadisleri bir sahifede toplar. Oğlu Abdurrahman, babasının okuduğu bu 

sahifede her hadisin sonuna mukâbele edildiğinde içine işaret koymak için boş bir daire 

 
815 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 509. 

816 Kadı İyâz, Tertîb, I, 136. 

817 Zehebî, Tezkire, I, 248. 

818 Ali b. el-Medînî, el-İlel, s. 45 

819 İbn Hibbân, Kitâbü’l-Mecrûhîn, I, 409. 

820 İbn Hibbân, Meşâhîr, s. 163. 



154 

çizdiği ve bunu bütün kitap boyunca yaptığını gözlemler.821 Ayrıca Ebü’z-Zinâd da Zührî 

gibi tedvin çalışmalarına katkıda bulunmuştur. O, yalnızca helal ve haramlarla ilgili 

hadisleri yazdığını, Zührî’nin ise her duyduğunu yazdığını, onun bu yüzden kendisinden 

daha bilgili olduğunu esefle anlatır.822 Bir hac mevsiminde Kâbe’nin etrafında yazı 

malzemeleriyle tavaf eden Zührî ile dalga geçtiğini oğluna aktarırken823 de pişmanlık 

hissetmiş olmalıdır. Dahası onun, Zeyd b. Sâbit’in ferâize dair görüşlerini şerh ettiği bir 

risalesi bulunur824 ve bu risale el-Muvattâ’nın yazılı kaynakları arasında yer alır.825 

Mâlik’in hadislerin yazılması konusundaki tavrında, en yakın hocalarından Zührî ile 

birlikte Ebü’z-Zinâd’ın da etkili olduğu düşünülebilir. 

Hadis rivayet ederken kıraat/arz yöntemini kullanmaları da Ebü’z-Zinâd ile Mâlik 

arasındaki ortak noktalardan biridir. Mâlik, sürekli kıraat/arz ile hadis nakleden Medineli 

âlimler arasında Ebü’z-Zinâd’ı da sayar.826 Buradan, kendisinin devamlı bu yöntemi 

kullanma konusundaki ısrarında Ebü’z-Zinâd’ın uygulamalarının da bir payı olduğu 

anlaşılır. 

Ebü’z-Zinâd ile Mâlik’in re’y karşıtlıkları da müşterek tavırlarından biridir. 

Ebü’z-Zinâd’ın sünnetin re’y karşısındaki konumuna dair şu sözü bu konudaki görüşlerini 

özetler:827 

Sünnetlere karşı çıkılmamalı ve onlar re’y ve akla (tefkîr) uydurulmamalıdır. Eğer 

insanlar böyle yaparlarsa her gün bir dinden başka bir dine geçmek zorunda kalırlar. 

Sünnetlere sıkı sıkı sarılmak ve re’y ile uyumlu olsalar da olmasalar da onlara uymak 

gerekir. 

Onun “her gün bir dinden başka bir dine geçmek” şeklindeki ifadesi Mâlik’in şu sözüne 

ilham olmuş gibidir: “Re’ye tabi olan kişinin karşısına re’yi daha kuvvetli biri çıktığında 

ona tabi olur, ondan daha kuvvetli biri çıktığında da ona tabi olur. Bu böyle sürüp 

 
821 Hatîb, el-Câmi‘, I, 273. 

822 Hatîb, el-Câmi‘, II, 188. 

823 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), I, 171; III, 42. 

824 Koçinkağ, “Risâletü’l-Ferâiz”, s. 339. 

825 Koçinkağ, “Written Source of al-Muwaṭṭa’”, s. 1562.  

826 Kadı İyâz, Tertîb, II, 20. 

827 Hatîb, el-Fakîh, I, 392-3. 



155 

gider.”828 Dolayısıyla onun re’y karşıtı tavırlarında Zührî kadar Ebü’z-Zinâd’ın da etkisi 

olduğu söylenebilir. 

Mâlik, Ebü’z-Zinâd’ın ilminden faydalanmış olsa da onu çok sevmemiş ve ona 

büyük bir bağlılık duymamıştır. Mâlik’in Ebü’z-Zinâd’ı sevmemesi ve ona yönelttiği 

tenkitler ricâl kaynaklarında tekrar eden bir temadır. Bu tenkitlerin sebebi Ebü’z-Zinâd’ın 

Emevîler’den resmî görev almış olmasıdır. Ebü’z-Zinâd Kûfe valisine kâtiplik 

yaptığından Mâlik bir seferinde onun hakkında “Ebü’z-Zinâd da kim! Bir kâtip 

müsveddesi (küveytib)!” der.829 Kendisine Ebü’z-Zinâd’ın durumu sorulduğunda 

kurduğu ilk cümle “O, ölene kadar o adamların [Emevîler] emri altında çalıştı”830 olur. 

Hâlbuki Ebü’z-Zinâd’dan daha çok istifade ettiği ve hadislerini almak için büyük 

zahmetlere katlandığı Zührî, Emevîler’e daha uzun süre hizmet etmiş ve onlarla daha 

samimi ilişkiler kurmuştu. Mâlik’in Ebü’z-Zinâd’ı yalnızca siyasi bağlarından dolayı 

eleştirmesi makul değildir. Zehebî (ö. 748/1348) yüzyıllar boyunca ricâl kaynaklarında 

yer verilen rivayetleri inkâr edercesine “Mâlik, Ebü’z-Zinâd’dan çok hadis rivayet 

etmiştir. Ondan razı olmadığı nakledilse de bu sahih değildir” der.831 Ancak bu yorum 

tartışmaya açıktır. Öte yandan Sehâvî (ö. 902/1497) meseleye “Ukaylî [ö. 322/934], 

Mâlik’in Ebü’z-Zinâd’ı sevmediğini rivayet etti. Bunun sebebi Mâlik’in Rebîa’yı tazim 

etmek istemesi olabilir”832 şeklinde çok daha makul bir açıklama getirir. Ebü’z-Zinâd ile 

Rebîa b. Ebî Abdurrahman arasındaki düşmanlıktan yukarıda bahsedilmişti. İki âlime de 

talebelik yapan Mâlik’in bu tartışmanın tarafı olmaması beklenemezdi. Anlaşılan o, 

Rebîa’nın tarafını seçmiş, bunu belli etmek için de Ebü’z-Zinâd’ı eleştirmiştir. Onun 

siyasetle ilişkisini eleştirmesi ancak bu şekilde anlamlı hâle gelir. 

Mâlik’in Ebü’z-Zinâd’dan elde ettiği birikimin kimler vasıtasıyla sonraki nesle 

intikal ettiğini görmek için onun yakın talebeleri tespit edilmelidir. Bu, onun halkasına 

tahsis edilen kısımda yapıldığından burada ele alınmayacaktır. 

 
828 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 789-90. 

829 Yahya b. Maîn, Ma‘rifetü’r-ricâl (İbn Muhriz), I, 157. 

830 Ukaylî, ed-Duafâ, II, 252. 

831 Zehebî, Mîzân, II, 418. 

832 Sehâvî, et-Tuhfe, II, 318. 



156 

iii. Mugîre b. Abdurrahman el-Hizâmî 

Mugîre b. Abdurrahman b. Abdullah833 el-Kureşî el-Esedî el-Hizâmî el-

Medenî’nin834 ne zaman doğduğuna dair bilgi yoktur. Bir süreliğine Medine’den ayrılarak 

Filistin’in Askalân şehrinde ikamet eden Mugîre hakkındaki görüşlerden hareketle onun 

üst düzeyde bir muhaddis olmamakla birlikte güvenilir olduğu söylenebilir.835 Ensâb 

ilminde uzman olan836 Mugîre, 180/796 yılı civarında Medine’de vefat etmiştir.837 

Mugîre 70 rivayetle Ebü’z-Zinâd’ın talebeleri arasında altıncı sırada bulunur. 

Mugîre’nin hocaları arasında ise Ebü’z-Zinâd ilk sıradadır. Yani aralarında “tek taraflı 

yakınlık” bulunur. Onun, ikinci sıradaki hocası Musa b. Ukbe’den yalnızca dört hadis 

rivayet ettiği düşünülürse tek yakın hocasının Ebü’z-Zinâd olduğu söylenebilir. 

Ebü’z-Zinâd ile Mugîre arasındaki irtibatı ricâl kaynakları destekler. Onun, 

Ebü’z-Zinâd’ın yakın talebesi olduğu sıklıkla söylenir. Yahya b. Maîn, Mugîre’yi 

“Ebü’z-Zinâd’ın yakın öğrencisi (sâhibü Ebi’z-Zinâd)” olarak vasıflar.838 Zehebî de onun 

Ebü’z-Zinâd’ın yanında uzun bir süre kaldığını (lâzeme) ve ondan çok hadis naklettiğini 

(eksera anhü) zikreder.839 Bunlar onun Ebü’z-Zinâd’la ilişkisinin iyi bilindiğini gösterir.  

Mugîre, Ebü’z-Zinâd’ın talebeleri arasında yapılan kıyaslamalarda da zikredilir. 

Ebû Zür‘a er-Râzî, Ebü’z-Zinâd’ın hadislerinde Verkâ b. Ömer’den sonra tercihe en layık 

kişinin Mugîre olduğunu söyler.840 

Ebü’z-Zinâd-Mugîre ilişkisi, hadis usulü meseleleriyle de delillendirilebilir. İkisi 

arasında hadislerin yazılması meselesinde bir uyum görülür. Ebü’z-Zinâd hadisleri yazma 

konusunda bir beis görmediği ve hadis yazdığı gibi Mugîre’nin de Ebü’z-Zinâd’dan 

duyduğu hadisleri yazdığı bir kitabının olduğu söylenir.841 Yani o da hocası gibi hadisleri 

 
833 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 599. 

834 Mizzî, Tehzîb, XXVIII, 387-8. 

835 Mizzî, Tehzîb, XXVIII, 389 

836 Mizzî, Tehzîb, XXVIII, 390. 

837 Zehebî, Siyer, VIII, 167. 

838 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), III, 202. 

839 Zehebî, Siyer, VIII, 166. 

840 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, II, 26. 

841 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), II, 510-1. 



157 

yazmıştır ve bu konuda bir problem görmemesinde dönemindeki hâkim kabul yanında 

hocasının tavırlarının da etkisi olmalıdır. 

Hayatına dair bile çok az bilgi bulunan Mugîre’nin bir halkası olup olmadığına 

dair hiçbir veri bulunmaz. Onun 85 gibi çok az sayıda bir rivayete sahip olmasından 

hareketle bir halkası olmadığı söylenebilir. Talebeleri incelendiğinde ise bu küçük 

birikimin Medine dışına nakledildiği görülür. 

 

  



158 

2. Zeyd b. Eslem Halkası 

Ebû Üsâme Zeyd b. Eslem842 el-Kureşî el-Adevî,843 Hz. Ömer’in mevlâsı 

Eslem’in (ö. 80/699-700) oğlu olduğundan Ömer ailesinden kabul edilebilir. 12/633-4 

senesinde Medine’ye esir olarak getirilen ve Hz. Ömer tarafından satın alınan844 babası, 

Hz. Peygamber’in mevlâsı Zeyd b. Hârise (ö. 8/629) ile adaş olmasını istediğinden ona 

bu ismi vermiştir.845 Ömer b. Abdülaziz ve Velîd b. Yezîd dönemlerinde Dımaşk’ta 

bulunan846 ve cihada katılmak için İskenderiye’ye giden847 Zeyd, Medine’de tefsirle 

uğraşan nadir simalardandır. Kendisinden bir Kitâbü’t-Tefsîr rivayet edildiği gibi848 

Kur’an’ı re’yiyle tefsir ettiği için eleştirilmiştir.849 Medine’nin zahitlerinden sayılan850 ve 

ricâl münekkitleri tarafından sika kabul edilen851 Zeyd b. Eslem, 136 yılının Zilhicce 

ayının başlarında (Haziran 754) vefat etmiştir.852 

a. Bilgi Kaynakları 

Toplam 755 rivayeti bulunan Zeyd b. Eslem’in bilgi kaynaklarını tespit etmek için 

onun yoğun olarak hadis aktardığı kişiler incelenebilir. Onun toplam rivayet sayısının 

%10’u olan 75’ten fazla hadis rivayet ettiği hocaları aşağıda gösterilmiştir. 

Grafikte görüldüğü üzere Zeyd b. Eslem’in en çok hadis naklettiği kişi 200 

rivayetle Atâ b. Yesâr’dır (ö. 103/721). Benzer şekilde Atâ b. Yesâr’ın talebeleri arasında 

da Zeyd b. Eslem birinci sıradadır. Dolayısıyla ikisi arasında rivayet merkezli bir “çift 

taraflı yakınlık” olduğu söylenebilir. Medine’nin önemli fakihlerinden olan Atâ ile Zeyd 

arasındaki ilişkiye dair ricâl kaynaklarında detaylı tasvirler yoksa da onun ne zaman vefat 

ettiğini nakletmesi853 hocasını yakından tanıdığına dair bir karine olarak alınabilir. 

 
842 İbn Sad, et-Tabakât, VII, 507. 

843 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, III, 387. 

844 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 11. 

845 İbn Asâkir, Târîh, XIX, 277. 

846 İbn Asâkir, Târîh, XIX, 274. 

847 İbn Asâkir, Târîh, XIX, 290. 

848 Nedîm, el-Fihrist, s. 51. 

849 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, III, 555. 

850 Kadı İyâz, Tertîb, I, 137-8. Zühd temalı rivayetleri için bk. Ebû Nuaym, Hilye, III, 221-9. 

851 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), I, 410; İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, III, 555. 

852 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, III, 387. 

853 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 172. 



159 

Grafik 29: Zeyd b. Eslem’in Öne Çıkan Hocalarından Rivayetlerinin Sayıları 

 

Zeyd’in en çok hadis naklettiği ikinci kişi 175 rivayetle babası Eslem’dir. 

Eslem’den en çok hadis rivayet eden kişi de yine oğlu Zeyd’dir. Dolayısıyla ikisi arasında 

“çift taraflı yakınlık” bulunur. Eslem’in ikinci sıradaki talebesi –ve oğlu– Ubeydullah b. 

Eslem’in ondan yalnızca iki rivayet naklettiği düşünüldüğünde onun rivayet birikiminin 

neredeyse tamamının Zeyd tarafından aktarıldığı anlaşılır. Eslem, Hz. Ömer’in mevlâsı 

olması dolayısıyla sürekli onun yanında bulunup günlük hayatında yaptıklarına muttali 

olduğundan854 büyük ihtimalle bu bilgi akışının nesnesi Ömer rivayetleriydi, ki zaten 

onun en çok hadis rivayet ettiği kişi Hz. Ömer’dir (85 rivayet). Babası Eslem ile 

arasındaki rivayet akışı günlük hayatın doğal süreci içerisinde gerçekleştiğinden ikili 

arasındaki ilişkinin ricâl ve hadis usulü kaynaklarına yansımaması kabul edilebilir bir 

durumdur. 

Zeyd b. Eslem’in hocaları arasında üçüncü sırada 90 rivayetle Abdullah b. Ömer 

bulunur. İbn Ömer’den rivayet edenler arasında ise Zeyd altıncı sıradadır. Zeyd, aynı 

babası Eslem gibi İbn Ömer’den de Ömer ailesinin rivayet birikimini elde etmiş olmalıdır. 

Velâ bağları sayesinde İbn Ömer’in yakınında bulunma fırsatına sahip olan Zeyd’in 

onunla ilişkisine dair kaynaklarda fazla bilgi bulunmaz. Ondan gerçekten hadis işitip 

işitmediği araştırma konusu olmuş, ancak onu görüp onunla konuştuğuna dair kendi açık 

beyanı855 sonucunda bu soruşturmalar son bulmuştur. 

 
854 Bir örnek için bk. İbn Ebî Şeybe, el-Musannef, VII, 98. 

855 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), I, 190. 

200

175

90

0

50

100

150

200

250

Atâ b. Yesâr Eslem Abdullah b. Ömer



160 

b. Halka Mensupları 

Zeyd b. Eslem, hocalarından elde ettiği birikimi aktarmak için Mescid-i 

Nebevî’de bir halka kurmuştur.856 Bu halkanın şöhreti zamanla artmış ve Medine’nin 

önemli şahsiyetlerinin de ilgisini çekmiştir. Nitekim Ali Zeynelâbidîn de Zeyd’in 

halkasına katılanlar arasındadır. Bunu garipseyen Nâfi‘ b. Cübeyr b. Mut‘im’in (ö. 

99/717-8) “Kendi kavminin meclisini bırakıp Ömer b. el-Hattâb’ın kölesinin meclisine 

mi katılıyorsun?” demesi üzerine o, “İnsan, dinine faydalı olan herkesin meclisine oturur” 

cevabını verir.857 Zeyd’in halkasının Ehl-i beyt mensupları tarafından itibar gördüğünü 

gösteren bu rivayetten bu halkanın en geç hicri 90’ların başlarında kurulduğu da 

çıkarılabilir. Halkanın katılımcı sayısının fazla olması da şöhretine delalet eder. Nitekim 

Ebû Hâzim Seleme b. Dînâr (ö. 140/757-8) bir gün Zeyd’in oğlu Üsâme (ö. 150-60/767-

77 arası) ile babasını yâd ederken “40 fakihle babanın meclisinde bulunurduk. Mecliste 

işlerine yaramayacak bir hadis uğruna çekişen iki kişi göremezdin” der.858 40 sayısı 

kesretten kinaye olarak anlaşılabilirse de mezkûr rivayetten yola çıkarak en azından 

belirli bir dönem için halkanın çok sayıda devamlı katılımcıya sahip olduğu söylenebilir.  

Zeyd’in otoriter bir hoca olduğu söylenebilir. Yukarıdaki rivayette geçtiği üzere 

meclisinde hadisler hakkında tartışılmamasının sebebi de talebelerinin Zeyd’in 

heybetinden korkmaları olmalıdır. Nitekim Mâlik, birisi Zeyd b. Eslem’e soru sorarken 

bocaladığında onu “Git, nasıl soru sorulur öğren, öyle gel!” diye terslediğini aktarır.859 

Süleyman b. Bilal (ö. 177/793-4) de “Kimse Zeyd b. Eslem’e ‘Sen bunu gerçekten işittin 

mi?’ diye sormaya cesaret edemezdi” der.860 İbn Uyeyne ona soru sormaya korktuğundan 

bir arkadaşından kendi yerine sormasını rica eder.861 Talebeleri ondan korktukları gibi 

kendisine büyük bir bağlılık da duyarlar. Nitekim bir gün Zeyd, bir işi için oğlu Üsâme’yi 

öğrencilerinden birinin yanına gönderir. Hocasının oğlunu karşısında gören öğrenci, onun 

kafasını okşayıp Zeyd’i kendi ailesinden daha çok sevdiğini söyler.862   

 
856 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 507. 

857 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, III, 387. 

858 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 676. 

859 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 507. 

860 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 596. 

861 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), I, 190. 

862 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 677. 



161 

Sonuç olarak Zeyd b. Eslem kalabalık bir halkaya ve kendisine bağlı bir öğrenci 

kitlesine sahiptir. Bu halkanın devamlı mensuplarının kimler olduğu kaynaklarda açıkça 

söylenmese de Zeyd’den çok hadis rivayet eden talebelerinden hareketle en azından 

kimileri tespit edilebilir. Aşağıdaki grafikte ondan, toplam rivayet sayısının %10’u olan 

75 ve daha fazla rivayet nakleden talebeleri gösterilmiştir. 

Grafik 30: Öne Çıkan Talebelerinin Zeyd b. Eslem’den Rivayetlerinin Sayıları 

 

Grafikte dikkat çeken ilk husus Zeyd’den yoğun olarak hadis aktaran fazla 

talebesinin olmamasıdır. Yukarıdaki rivayette bahsedilen “40 fakih”, Zeyd’den çok fazla 

hadis rivayet etmemiş olmalıdır. Dikkat çeken bir diğer husus ise Zeyd’den en çok rivayet 

aktaran iki kişi olan Hişâm b. Sa‘d ile Abdurrahman b. Zeyd’in onun akrabaları 

olmalarıdır. Hişâm, Zeyd’in evlatlığı, Abdurrahman ise oğludur. Buradan hareketle onun 

birikiminin daha çok ailesi vasıtasıyla aktarıldığı söylenebilir. Zeyd’in üçüncü talebesi 

ise Nâfi‘, Zührî ve Ebü’z-Zinâd halkalarının da bir mensubu olan Mâlik b. Enes’tir.  Zeyd 

b. Eslem’in halkasına bu üç talebesi dâhil edilmiş, Ma‘mer b. Râşid ise Medineli 

olmaması ve Zeyd’le ilişkisine dair neredeyse hiçbir bilgi bulunmaması sebebiyle 

dışarıda bırakılmıştır. Onun mezkûr üç talebesiyle ilişkileri müstakil başlıklarda 

incelenecektir. 

165

105
100

75

0

20

40

60

80

100

120

140

160

180

Hişâm b. Sa‘d el-Kureşî Abdurrahman b. Zeyd b.

Eslem

Mâlik b. Enes Ma‘mer b. Râşid



162 

Şekil 6: Zeyd b. Eslem’in İlişki Ağı 

 

i. Hişâm b. Sa‘d el-Kureşî 

Ebû Abbâd Hişâm b. Sa‘d863 el-Kureşî el-Medenî el-Haşşâb,864 Ebû Leheb b. 

Abdülmüttalib ailesinin mevlâsı ve Zeyd b. Eslem’in evlatlığıdır (yetîmü Zeyd b. 

Eslem).865 Dindar (sâlih)866 ve doğru sözlü867 biri olduğu söylenmesine rağmen hadisleri 

zayıf kabul edilmiş, yazılabileceği ancak delil olarak kullanılamayacağı ifade 

edilmiştir.868 Hişâm, 160/776-7 senesinde869 Medine’de870 vefat etmiştir. 

Hişâm b. Sa‘d, 165 rivayetle Zeyd b. Eslem’den en çok hadis rivayet eden kişidir. 

Aynı şekilde Hişâm’ın en çok hadis naklettiği hocası da Zeyd’dir. Bu, ikisi arasında “çift 

taraflı yakınlık” olduğunu gösterir. Hişâm’ın, ikinci hocası Seleme b. Dînâr’dan yalnızca 

 
863 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 576. 

864 Zehebî, Siyer, VII, 344-5. 

865 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, VIII, 200. 

866 Ali b. el-Medînî, Suâlât (İbn Ebî Şeybe), s. 102. 

867 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, IX, 62. 

868 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, IX, 61-2. 

869 Ali b. el-Medînî, el-İlel, s. 74. 

870 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 576. 



163 

15 hadis rivayet etmesinden yola çıkarak Zeyd’in onun tek yakın hocası olduğu 

söylenebilir. Hişâm âdeta hocalık mesaisini Zeyd’in rivayetlerini nakletmeye adamıştır. 

Hişâm, Zeyd’in evlatlığı olduğundan ve bu akrabalık ilişkisi isnâd verileriyle 

desteklendiğinden ikisi arasındaki yakınlığı ispatlamak için başka bir veriye ihtiyaç 

yoktur. Bununla birlikte ikisinin irtibatı ricâl kaynaklarıyla da desteklenebilir. Nitekim 

Ebû Davud (ö. 275/889), Hişâm b. Sa‘d’ın Zeyd b. Eslem’in hadisleri konusunda en 

sağlam kişi (esbetü’n-nâs) olduğunu söyler. Nakli yapan Zehebî de Hişâm b. Sa‘d’ın 

Zeyd’den çok hadis rivayet ettiği ve onun hadislerini çok iyi bildiği kanaatindedir.871 

Hişâm’ın, Zeyd’in künyesi ve hayatıyla ilgili bilgileri nakletmesi872 de onu yakından 

tanıdığını gösteren karineler arasında zikredilebilir. Ancak Hişâm’ın hadis meselelerine 

dair görüşlerine kaynaklarda rastlanamamıştır. 

Toplam 290 rivayeti bulunan Hişâm’ın Zeyd’den elde ettiği birikimi sonraki nesle 

aktarmak için halka kurduğuna dair bir veriye rastlanmamıştır. Onun öne çıkan Medineli 

bir talebesi de yoktur. Buradan hareketle Hişâm’ın Zeyd b. Eslem birikiminin 2./8. 

yüzyılın ikinci yarısında Medine dışına çıktığı söylenebilir. 

ii. Abdurrahman b. Zeyd b. Eslem 

Abdurrahman b. Zeyd b. Eslem873 el-Kureşî el-Adevî el-Medenî,874 Zeyd b. 

Eslem’in oğlu olduğundan babası gibi Ömer ailesi mensubu sayılabilir. Ricâl âlimleri 

tarafından zayıf kabul edilen875 Abdurrahman da tefsir ilminde uzmandı. Onun Kitâbü’t-

Tefsîr ve Kitâbü’n-Nâsih ve’l-mensûh adında iki eseri olduğu söylenir.876 Abdurrahman, 

180/796-7877 veya 182/798-9878 senesinde Medine’de879 vefat etmiştir. 

Abdurrahman, 105 rivayetle Zeyd b. Eslem’in talebeleri arasında ikinci sıradadır. 

Zeyd ise Abdurrahman’ın hocaları arasında birinci sıradadır. Bu da aralarında “tek taraflı 

yakınlık” olduğu anlamına gelir. Hatta Abdurrahman’ın, ikinci sıradaki hocası Atâ b. 

 
871 Zehebî, Siyer, VII, 345. 

872 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 11. 

873 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 592. 

874 Mizzî, Tehzîb, XVII, 114. 

875 Ukaylî, ed-Duafâ, II, 331-2. 

876 Nedîm, el-Fihrist, s. 315. 

877 Halîfe b. Hayyât, et-Tabakât, s. 275. 

878 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 358-9. 

879 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 592. 



164 

Yesâr’dan yalnızca üç hadis naklettiği ve bu hadislerin de büyük ihtimalle munkatı‘ 

olduğu düşünülürse onun tek yakın hocası olduğu söylenebilir. Anlaşılan o ki Hişâm b. 

Sa‘d gibi o da kendisini Zeyd’in hadislerini rivayet etmeye adamıştır. 

Abdurrahman, Zeyd’in oğlu olduğundan ikisi arasındaki yakın irtibatı göstermek 

için isnâd verileri yeterlidir. Yine de bu konuda ricâl kaynaklarından da delil getirilebilir. 

Zeyd b. Eslem’in üç oğlu Üsâme, Abdullah ve Abdurrahman sık sık kıyaslamalara tabi 

tutulurlar. Yahya b. Maîn, Zeyd’in üç oğlunun da zayıf olduğu,880 ancak durumu en iyi 

olanın Üsâme olduğu görüşündedir.881 Ali b. el-Medînî de aynı görüştedir.882 Ahmed b. 

Hanbel ise onları sıralaması istendiğinde önce Üsâme’yi, sonra Abdullah’ı, ardından da 

Abdurrahman’ı sayar.883  

Abdurrahman’ın Kitâbü’t-Tefsîr’inden bahsedilmişti. Zeyd’in de tefsir 

konusundaki uzmanlığı düşünüldüğünde onun bu kitabı çoğunlukla babasından işittiği 

rivayetleri derleyerek oluşturduğu söylenebilir. 

Abdurrahman, babasının yaşam tarzını da benimsemiş gibidir. Zeyd’in Medine 

zahitlerinden olduğu yukarıda zikredilmişti. Abdurrahman’ın da kendisini ibadete 

adadığı884 ve ağlamaktan gözlerinin kör olduğu885 nakledilir. Buradan hareketle babasının 

etkisiyle onun da zühd hayatını benimsediği sonucu çıkarılabilir. Zeyd’in zühd temalı 

rivayetlerinin taşıyıcılığını yapması da bunu destekler.886 Abdurrahman’ın hadis 

meselelerine dair görüşlerine ise kaynaklarda yer verilmez. 

Toplam 175 rivayeti bulunan Abdurrahman’ın babasından elde ettiği birikimi 

aktarmak için bir halka kurduğunu söylemek güçtür. Öne çıkan az sayıdaki talebesi de 

Medineli değildir. Buradan hareketle onun babasından elde ettiği hadislerin 2./8. yüzyılın 

ilk çeyreğinde Medine dışına intikal ettiği söylenebilir. 

 
880 Yahya b. Maîn, Suâlât (İbnü’l-Cüneyd), s. 381 

881 Yahya b. Maîn, Min kelâmi… (İbn Tahmân), s. 40-1. 

882 Ali b. el-Medînî, Suâlât (İbn Ebî Şeybe), s. 96. 

883 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, V, 233. 

884 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, VI, 179. 

885 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 358. 

886 Mesela bk. Ebû Nuaym, Hilye, III, 221-2. 



165 

iii. Mâlik b. Enes 

Nâfi‘, Zührî ve Ebü’z-Zinâd halkalarında kendisinden bahsedilen ve kendi 

halkasına dair bölümde biyografisi detaylıca ele alınan Mâlik b. Enes, 100 rivayetle Zeyd 

b. Eslem’in talebeleri arasında üçüncü sıradadır. Zeyd ise el-Muvattâ verilerine göre 

Mâlik’in hocaları arasında 89 rivayetle beşinci sıradadır. 

Zeyd ile Mâlik arasındaki ilişki ricâl verileriyle de desteklenebilir. Zeyd b. 

Eslem’in Mescid-i Nebevî’de bir halkası olduğu bilgisi Mâlik aracılığıyla aktarılır.887 O, 

halkada yaşanan olayları da öğrencilerine nakletmiştir.888 Ayrıca onun derste Zeyd’e 

sorduğu sorulardan bazıları halkadaki diğer öğrenciler tarafından rivayet edilmiştir.889 

Bütün bunlar, onun uzun bir süre Zeyd’in halkasının bir mensubu olduğunu gösterir. 

Zahit kimselerin hadis rivayeti konusundaki kötü şöhretleri890 Mâlik’in hocası 

Zeyd’e ilk başlarda şüpheyle yaklaşmasına sebep olmuştur. O, hocasının halkasını terk 

etmek için bir bahane ararken başvurduğu yöntemi şöyle anlatır:891 

Zeyd b. Eslem’e gidip ondan Ömer b. el-Hattâb’ın bir hadisini dinledim. Sonraki birkaç 

gün boyunca sürekli onun yanına gittim ve ona birkaç hadis [daha] sordum. Daha önce 

rivayet ettiği hadislere yanlışlıkla bir şeyler eklesin ya da manalarını değiştirecek bir 

değişiklik yapsın da ondan bir daha hadis dinlememek için bahanem olsun diye 

bekliyordum. Çünkü o, zühd yüzünden hadisle fazla ilgilenemeyen insanlardandı. 

Öyle anlaşılıyor ki Mâlik aradığı hatayı bulamadığı için Zeyd’in halkasına devam 

etmiştir. Bu önyargısına rağmen onun derslerine devam etmekle kalmayıp el-Muvattâ’da 

birçok rivayetine yer vermesi Zeyd’in hadislerinin Mâlik nezdindeki değerini gösterir. 

Mâlik’in, onun rivayetlerini özellikle bâbların sonlarına yerleştirmesi ve neden böyle 

 
887 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 507. 

888 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 507; Fesevî, el-Ma‘rife, I, 675; İbn Asâkir, Târîh, XIX, 288. 

889 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), I, 190. 

890 Bizzat Mâlik, kendisini zühde veren kişilerin hadis ilminden anlamamalarını sebep göstererek onlardan 

hadis alınmaması gerektiğini söylemiştir (Fesevî, el-Ma‘rife, I, 684; Kadı İyâz, Tertîb, I, 136-7). 

891 Kadı İyâz, Tertîb, I, 137-8. 



166 

yaptığını soran Zeyd b. Abdurrahman’a (ö. ?) “Onun hadisleri birer kandil gibidir, 

kendisinden önce gelenleri aydınlatır”892 demesi de bu hususa işaret eder.893 

Mâlik’in, günlük yaşantısının en azından bir kısmını Zeyd’den öğrendiklerine 

göre düzenlemesi de onun rivayetlerine itibar ettiği kanaatini destekler. Onun, bıyıklarına 

dikkat kesilen bir talebesiyle arasında geçen şu diyalog bu çerçevede anlaşılabilir:894 

İshak b. İsa et-Tabbâ‘ [ö. 215/830-1] şöyle dedi: Mâlik b. Enes’in bıyıklarını uzattığını 

gördüm, bıyığında iki kuyruk vardı. Ona neden böyle yaptığını sordum. Bana “Zeyd b. 

Eslem → Âmir b. Abdullah b. ez-Zübeyr → Abdullah b. ez-Zübeyr” isnâdıyla “Ömer b. 

el-Hattâb bir konuda tasalandığı zaman bıyıklarını burardı” hadisini rivayet etti. Böylece 

bana hadisle fetva vermiş oldu.  

Mâlik’in fetva verme usulüne de ışık tutan bu nakil, dış görünüşünü Zeyd’den 

öğrendiği bir hadise göre düzenlediğini göstermesi açısından ilgi çekicidir. 

Mâlik, hocasının tefsir konusundaki yorumlarını da isabetli bulmuş ve bazılarını 

benimsemiştir. Nitekim “Nerfe‘u deracâtin men neşâ’ (Biz dilediğimizi derecelerle 

yükseltiriz)” ayetini895 “bi’l-ilm (ilimle)” şeklinde tefsir etmesi üzerine bir talebesi bunu 

kimden duyduğunu sorunca Zeyd b. Eslem’in bu ayeti böyle tefsir ettiğini söylemiştir.896 

Mâlik’in Zeyd’le geçirdiği uzun sürenin onun sert mizacından etkilenmesine 

sebep olduğu söylenebilir. Zeyd’in halkasındaki otoriter tavırlarına dair bazı anekdotlar 

Mâlik aracılığıyla aktarılır. Örneğin o, “Zeyd b. Eslem istediği kadar hadis nakleder, 

istediğinde susar ve kalkıp giderdi. Kimse de onu durdurmaya cesaret edemezdi” der.897 

Mâlik de kendi halkasında benzer bir hoca profili sergilemiş, hatta halkasındaki hâl-

hareket ve teamüllerinden dolayı bir sultana benzetilmiştir.898 Mâlik de Zeyd gibi 

halkasında istediği kadar hadis aktarır, kimse ona daha fazla hadis rivayet ettiremezdi. 

Ondan daha çok rivayet nakletmesini isteyenler ise gazabına maruz kalır, meclisten 

 
892 İbn Abdilber, et-Temhîd, III, 6. 

893 el-Muvattâ’nın bu çalışma kapsamında incelenen Yahya b. Yahya el-Leysî rivayetinde bunun örnekleri 

mevcutsa da (I, 20) muttarit bir tavır olduğunu söylemek mümkün değildir. Bunda Mâlik’in, kitabında 

zaman içinde yaptığı değişikliklerin etkili olduğu söylenebilir. 

894 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), II, 73. 

895 12/Yusuf: 76. 

896 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), II, 190. 

897 İbn Asâkir, Târîh, XIX, 288. 

898 Kadı İyâz, Tertîb, II, 13. 



167 

çıkartılır ve kendilerini Medine sokaklarında bulurlardı.899 Zeyd’e bir hadisi nereden 

duyduğunun sorulamaması gibi Mâlik’e de bu tür sorular sorulamazdı. Öğrencilerinin 

tanıklıklarına göre “Kendisine bir soru sorulduğunda ‘Evet’, ya da ‘Hayır’ derdi, ancak 

kimse ‘Bunu nereden biliyorsun?’ diye sormaya cesaret edemezdi.”900 Zeyd’in 

meclisinde hadisler hakkında tartışma yapılamaması gibi Mâlik de dinî konularda 

tartışmayı sevmez ve kendi meclisinde tartışılmasına izin vermezdi.901 Bütün bu 

bilgilerden hareketle Mâlik’in halkasını tasarlarken uzun süre içinde bulunduğu anlaşılan 

Zeyd b. Eslem halkasını örnek aldığı düşünülebilir. En çok hadis rivayet ettiği hocaları 

arasında Zeyd beşinci sırada yer alsa da bu konuda en çok ondan istifade ettiği anlaşılır. 

Zeyd-Mâlik ilişkisi hadis usulüne dair meselelere de yansımaktadır. Yalnızca sika 

râvilerden rivayet meselesi buna örnek verilebilir. Zeyd b. Eslem’in “Biz sefihlerin 

meclisine oturmaz ve onlardan hadis almazdık” dediği rivayet edilir.902 Bu rivayet onun 

az da olsa râvi tenkidi yaptığını, en azından hadis alacağı kişilerin güvenilirliğinden emin 

olduğunu gösterir. Mâlik’in yalnızca sika râvilerden hadis rivayet ettiği ise meşhur bir 

bilgidir ve birçok âlim tarafından dile getirilmiştir.903 Fesevî bu konu hakkında “İlim 

ehlinden olan herkes Mâlik’in el-Muvattâ’da ismini açıkça zikrettiği her râvinin hadisi 

delil olarak kullanılabilen sika bir râvi olduğunu bilir” der.904 Mâlik’in bu meseledeki 

hassasiyetini birçok hocasının yanında Zeyd b. Eslem’den de aldığı söylenebilir. 

Mâlik’in Zeyd’den elde ettiği birikimi sonraki nesle kimler vasıtasıyla aktardığını 

görmek için onun yakın talebeleri tespit edilmelidir. Bu ise onun halkasına ait müstakil 

bölümde yapılmıştır. 

Görülebildiği kadarıyla Zeyd b. Eslem’in bir “aile halkası” olarak nitelenebilecek 

halkasında aktarılan ilmî birikimin aile isnâdlarıyla nakledilen kısmı bu tür isnâdların 

2./8. yüzyılın ikinci yarısından itibaren azalmasından905 etkilenmiş ve yayılma imkânı 

bulamayıp ya Medine dışına çıkmış ya da yok olmuştur. Zeyd’in aile efradından olmayan 

Mâlik’in edindiği birikim içinse böyle bir durum söz konusu değildir. O, Zeyd’den aldığı 

 
899 Kadı İyâz, Tertîb, II, 31. 

900 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 26. 

901 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), II, 72. 

902 Hatîb, el-Kifâye, s. 116. 

903 Kadı İyâz, Tertîb, I, 138; Zehebî, Siyer, VII, 147. 

904 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 349. 

905 Kuzudişli, Aile İsnâdları, s. 133-4. 



168 

rivayetleri vefatına kadar nakletmeye devam etmiş, ondan da Medineli talebeleri 

aktarmış, böylece bu birikim en erken 2./8. yüzyılın son çeyreğine kadar Medine’de 

dolaşımda kalmıştır. 

  



169 

3. Yahya b. Saîd el-Ensârî Halkası 

Ebû Saîd Yahya b. Saîd b. Kays906 el-Ensârî el-Hazrecî en-Neccârî el-Medenî el-

Kâdî 70/689-90 senesi civarında, Abdullah b. ez-Zübeyr’in (hs. 64-73/683-92) 

halifeliğini ilan edip Medine’ye hâkim olduğu dönemde dünyaya gelmiştir.907 Ensârdan 

olup Hazrec kabilesinin Benü’n-Neccâr koluna mensuptur. Medine’de908 ve Kûfe’nin 

Hâşimiyye bölgesinde909 kadılık yapmıştır. Bağdat kadılığı da yaptığı söylenmekle 

birlikte Bağdat’ın inşası tamamlanmadan vefat ettiğinden bu bilgi hatalı olmalıdır.910 

Basra,911 Dımaşk912 ve iki kez İfrîkıyye’de913 de bulunmuştur. Yahya, ricâl münekkitleri 

tarafından üst düzeyde güvenilir bulunmuş,914 Ahmed b. Hanbel onun Zührî ile aynı 

mertebede olduğunu söylerken915 Yahya el-Kattân onu Zührî’den üstün tutmuştur.916 O, 

143/760 senesinde kadılık yaptığı Hâşimiyye’de vefat etmiştir.917 

a. Bilgi Kaynakları 

Hakkında “O olmasaydı birçok sünnet kaybolurdu” denen918 ve toplam rivayet 

sayısı 760 olan Yahya el-Ensârî’nin bilgi kaynaklarını tespit etmek için çokça hadis aldığı 

kişilere bakılabilir. Onun 40919 ve daha fazla rivayet naklettiği hocaları şöyledir: 

 
906 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 517. 

907 Zehebî, Siyer, V, 468. 

908 Vekî‘, Ahbâru’l-kudât, I, 178. 

909 Vekî‘, Ahbâru’l-kudât, I, 179. 

910 Hatîb, Târîh, XVI, 155. 

911 Zehebî, Siyer, V, 472. 

912 İbn Asâkir, Târîh, LXIV, 240. 

913 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 517. 

914 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), I, 513; Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, VIII, 276; Müslim, et-Temyîz, s. 

177; İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, IX, 149. 

915 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), II, 495. 

916 Hatîb, Târîh, XVI, 160. Zehebî, Yahya el-Kattân’ın onu Zührî’ye tercih etmesini ona yetişmiş ama 

Zührî’ye yetişememiş olmasıyla açıklar (Siyer, V, 474). 

917 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, IX, 148. 

918 Mizzî, Tehzîb, XXXI, 352. 

919 Yahya’nın toplam hadislerinin %10’u olan 76 olsa da yalnızca bu sayıdan fazla hadis naklettiği kişilerin 

grafiğe yansıtılması durumunda bazı önemli kaynakları dışarıda kalacağından baraj rivayet sayısı 40’a 

çekilmiştir. 



170 

Grafik 31: Yahya b. Saîd el-Ensârî’nin Öne Çıkan Hocalarından Rivayetlerinin Sayıları 

 

Grafikte görüldüğü üzere Yahya’nın bilgi kaynaklarının neredeyse tamamı 

Medinelidir. O, yedi hocasından 40 ve daha fazla hadis rivayet ediyor olsa da en yakın 

olduğu ve halkalarına devam ettiği hocaları Saîd b. el-Müseyyeb ile Kâsım b. 

Muhammed’dir. Burada onun Saîd ve Kâsım ile ilişkileri ele alınacak olup diğer 

hocalarına kısaca değinilecektir.  

Yahya b. Saîd el-Ensârî’nin en çok hadis aktardığı kişi 105 rivayetle Saîd b. el-

Müseyyeb’dir. Saîd’in talebeleri arasında ise Yahya, İbn Şihâb (480 rivayet) ve Basralı 

Ali b. Zeyd b. Cüd‘ân’ın (ö. 131/748-9) (115 rivayet) ardından üçüncü sırada gelir. Yani 

Saîd ile Yahya arasında “tek taraflı yakınlık” bulunur. Yahya, Saîd’in halkasına düzenli 

olarak katılan kişiler arasında yer alır ve halkada yaşanan olaylardan bahseder.920 Ayrıca 

İbnü’l-Müseyyeb’in yakın talebeleri arasında yapılan mukayeselerde Yahya da zikredilir. 

Örneğin Yahya b. Maîn’e “Saîd b. el-Müseyyeb’den rivayetlerinde Zührî mi sana daha 

sevimli, Katâde b. Diâme mi?” diye sorulduğunda “İkisi de” der. “O ikisi mi sana daha 

sevimli yoksa Yahya b. Saîd el-Ensârî mi?” diye sorulduğunda ise “Hepsi de sikadır” 

diyerek921 bir tercihte bulunmayı reddeder. Bu, onun İbnü’l-Müseyyeb’in hadislerini en 

az Zührî kadar iyi koruduğu anlamına gelir.  

İbnü’l-Müseyyeb’in bilgi birikimini ezberleyerek koruyan Ensârî, –büyük 

ihtimalle yaşlılık döneminde– hadis yazmanın yaygınlaştığını görünce hocasının 

derslerine katıldığı zamanları hatırlayıp onun hadislerini yazmadığına pişman olur ve 

 
920 İbn Şebbe, Târîhu’l-Medîne, I, 14. 

921 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dârimî), s. 44. 

105

65
60

55

45
40 40

0

20

40

60

80

100

120

Saîd b. el-

Müseyyeb
Nâfi‘ mevlâ İbn 

Ömer

Amre bint

Abdurrahman

Enes b. Mâlik İbn Şihâb ez-

Zührî

Kâsım b.

Muhammed

Muhammed b.

İbrahim et-

Teymî



171 

“Bizim zamanımızda insanlar yazmaktan çekinirdi. O zaman yazıyor olsaydık Saîd’in 

hadislerinden ve re’yinden birçok şey yazardık” der.922 Yine de Ensârî, İbnü’l-

Müseyyeb’den, onun başka kimse tarafından bilinmeyen birçok hadisini öğrenecek kadar 

çok faydalanmıştır. Nitekim Ali b. el-Medînî’nin “Gördük ki Yahya b. Saîd, Saîd b. el-

Müseyyeb’den, başka kimsenin rivayet etmediği hadisler naklediyor”923 şeklindeki sözü 

de buna işaret eder. Yahya’nın Hâşimiyye kadılığı yaparken söylediği şu söz, Saîd’den 

aldığı birikimi nasıl gördüğünü gösterir:924 

Medine’de Saîd b. el-Müseyyeb ve Kâsım b. Muhammed’in derslerine katıldığım için 

önüme çıkan her davayı çözebilirim zannediyordum. Ancak daha önüme çıkan ilk dava, 

hakkında hiçbir şey bilmediğim bir meseleye dairdi, nazar ve istihrâc gerektiriyordu. 

Anlaşılan o ki Yahya, Saîd ile Kâsım’ın derslerinde onlardan her konu hakkında 

hadis dinlemişti ve öğrendiği bu bilgilerin ona kadılık görevinde yeterliği olacağını 

düşünüyordu. Bu göreve Medine’de devam etseydi belki bu düşüncesinde haklı da 

çıkabilirdi, ancak Medine ile Kûfe’nin sosyal yapıları arasındaki farklılık daha 

ilgilenmesi gereken ilk davada zor bir duruma düşmesine sebep olmuştur. Irak’ın fıkıh 

geleneğinde re’yin Hicaz fıkhındakine göre çok daha merkezî bir konumda olması, daha 

sonraları Yahya’nın samimi dostu ve halka arkadaşı Rebîatü’r-re’y’i kendisine yardımcı 

olması için Kûfe’ye çağırmasına ve Rebîa’nın, arkadaşının hatırına Medine’yi bırakıp 

Irak’a göç etmesine de sebep olacaktır.925 

Yahya’nın ikinci yakın hocası, 40 rivayetle en çok nakilde bulunduğu kişiler 

arasında altıncı sırada bulunan Kâsım b. Muhammed’dir. Yahya ise Kâsım’dan en çok 

aktarımda bulunan kişiler arasında oğlu Abdurrahman b. el-Kâsım’dan (ö. 126/743-4) 

(105 rivayet) sonra ikinci sıradadır.926 Yahya, Kâsım’ın Mescid-i Nebevî’deki halkasının 

önemli mensuplarından biri olduğunu şöyle ifade eder:927 

 
922 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 140. 

923 Ali b. el-Medînî, Suâlât (İbn Ebî Şeybe), s. 83-4. 

924 Vekî‘, Ahbâru’l-kudât, III, 242. 

925 Vekî‘, Ahbâru’l-kudât, III, 242. 

926 Özcan da Kütüb-i Tis‘a çerçevesinde yaptığı araştırmada Kâsım’ın hadislerinin en yaygın tarîkinin 

“Abdurrahman b. el-Kâsım → Kâsım → Âişe”, bundan sonra en çok kullanılan isnâdın ise “Yahya b. 

Saîd el-Ensârî → Kâsım → Âişe” olduğunu tespit etmiştir (Kâsım b. Muhammed, s. 81). 

927 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, VII, 157. 



172 

Kâsım b. Muhammed, meclisindeki kimseyi tersleyip ayıplamazdı. Bir gün Rebîa, 

Kâsım’ın meclisinde uzunca konuştu. Kâsım bana yaslanıyordu. Meclis dağılınca bana 

dönüp “İnsanlar arkadaşımızın ne dediğini anlamadılar” dedi. 

Bu rivayette dikkat çeken ilk husus Kâsım’ın, meclisindeki kimseyi ayıplamadığı 

bilgisidir. Bu durum Yahya’nın, onun halkasına uzun süre katılıp davranışlarını 

gözlemlediğini gösterir. İkinci olarak Kâsım’ın –normalde o kadar çok konuşmaması 

gereken– Rebîa b. Ebî Abdurrahman’ı dinlerken sırtını Yahya’ya yaslaması ve halka 

dağıldıktan sonra dersin değerlendirmesini Yahya ile yapması zikredilebilir. Anlaşılan o 

ki Yahya, halkada Kâsım’ın hemen yanında oturuyordu ve Kâsım dersle ilgili zihnindeki 

hususları Yahya ile rahatça paylaşabiliyordu. Buradan hareketle Yahya’nın, Kâsım’ın 

önde gelen talebeleri arasında bulunduğu söylenebilir. Nitekim Yahya, Kâsım’ın yakın 

talebeleri arasında yapılan kıyaslamalarda da yer alır. Mesela Yahya b. Maîn, “Zührî ve 

Yahya b. Saîd el-Ensârî, Kâsım’ın hadislerinde Abdurrahman b. el-Kâsım ve Eflah b. 

Humeyd’den [ö. 158/774-5] daha sağlamdır” der.928  

Kâsım’dan elde ettiği birikim Yahya’nın ilmî hayatında önemli bir yer tutar. 

Yukarıda onun “Medine’de Saîd b. el-Müseyyeb ve Kâsım b. Muhammed’in derslerine 

katıldığım için önüme çıkan her davayı çözebilirim zannediyordum”929 dediği 

nakledilmişti. Aynı Saîd gibi Kâsım’dan öğrendiklerinin de kadılık kariyerinde kendisine 

yeterli olacağını düşünmüştür. Onun “Medine’deki kimseyi Kâsım b. Muhammed’e 

tercih etmezdik”930 şeklindeki sözü de hocasına duyduğu saygıyı gösterir. 

Yahya’nın isnâd verilerinde öne çıkan diğer hocalarıyla ilişkileri hakkında ricâl 

ve hadis usulü kaynaklarında detaylı anlatılar bulunmaz. Bununla birlikte onlardan 

bazılarıyla ilişkilerine de kısaca değinilmelidir. 65 rivayetle üçüncü sırada bulunan hocası 

Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer’in talebelerine dair İbnü’l-Medînî ve Nesâî tarafından yapılan 

tabakalandırmalarda Yahya ikinci tabakada bulunur.931 Nesâî, yaptığı daha detaylı bir 

sıralamada onu Nâfi‘in en sağlam beşinci talebesi sayar.932 Dördüncü sıradaki hocası 

Enes b. Mâlik’ten naklettiği 55 hadisi, birlikte Dımaşk’a yaptıkları yolculuk933 sırasında 

 
928 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, VIII, 72-3. 

929 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, VII, 157. 

930 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 548. 

931 İbn Receb, Şerh, II, 615, 618. 

932 İbn Asâkir, Târîh, LXI, 434. 

933 İbn Asâkir, Târîh, LXIV, 241. 



173 

almış olmalıdır. 45 rivayetle beşinci sıraya yerleşen hocası Zührî ile onun Medine’nin 

Benü’d-Dîl Mahallesi’ndeki evinde görüştüğü söylense934 de bu görüşmelerde 

yaşananlara dair tafsilat sunulmaz. İkili arasındaki ilişkiye dair nadir bilgilerden biri 

Medineli muhaddis Saîd b. Abdurrahman el-Cümahî’nin (ö. 176/792-3) “İbn Şihâb’a 

Yahya b. Saîd’den daha çok benzeyen birini görmedim. O ikisi olmasa birçok sünnet 

kaybolurdu” sözüdür.935 

Yahya’nın yakın hocaları yukarıda sayılanlarla sınırlı değildir. İbnü’l-Medînî, 

Zeyd b. Sâbit’in talebeleri arasında saydığı –İbnü’l-Müseyyeb ve Kâsım b. 

Muhammed’in de aralarında bulunduğu– Medineli 13 büyük tâbiî âlimin ilmî birikimini 

en iyi bilenler arasında Zührî ve Ebü’z-Zinâd ile birlikte Yahya’yı da sayar.936 Buradan 

hareketle onun 1./7. yüzyıl Medine’sinde fıkıhla öne çıktığı belirtilen bu âlimlerle yakın 

ilişkiler kurduğu söylenebilir. Bu ilişkilerin isnâd, ricâl ve hadis usulü verilerine 

yansımamasının sebepleri ise ayrıca araştırılmalıdır. 

Cümahî’nin yukarıdaki sözü Yahya’nın da Zührî gibi hadis tedvini konusunda 

emek sarf ettiğini gösterir. Nitekim onun hadis rivayet ettiği toplam kişi sayısı 213 olup 

bu, o dönemde yaşayan biri için oldukça fazladır. Yahya bu 213 kişinin 107’sinden bir, 

38’inden iki, 18’inden üç, yedisinden dört, 10’undan beş, 14’ünden 6-10 arası, 10’undan 

11-20 arası, beşinden 20-50 arası, üçünden 50-100 arası, yalnızca birinden de 100’den 

fazla rivayet aktarır. Hadis naklettiği kişilerin yaklaşık %85’inden (180 kişi) beş veya 

daha az rivayet aktarması onun birçok farklı kaynaktan hadis toplamak için özel bir çaba 

harcadığını, yani hadisleri tedvin ettiğini gösterir.937 

b. Halka Mensupları 

Yahya, hocalarından elde ettiği birikimi sonraki nesle aktarmak için bir halka 

kurmuştur. Kaynaklarda bu açıkça söylenmese de talebelerinin bazı ifadeleri Yahya’nın 

düzenli olarak oturup hadis naklettiği bir yer olduğuna işaret eder. Basralı Hammâd b. 

Zeyd’in (ö. 179/795) “Yahya b. Saîd meclisinde ‘Allâhümme sellim sellim’ derdi” ve Hz. 

 
934 Fesevî, el-Ma‘rife, III, 447. 

935 Mizzî, Tehzîb, XXXI, 352. 

936 Ali b. el-Medînî, el-İlel, s. 45-7. 

937 Tatlı da Yahya’yı yeni bir kavram olarak vazettiği “müdevvin râvi”ler arasında sayar (Tâbiûn 

Döneminde Hadis Rivayeti, s. 76-81). O, bu kavramla “bir hocadan hadis almakla yetinmeyip birden 

fazla hocanın hadislerini elde etme amacıyla hareket eden râviler”i kasteder (s. 22). 



174 

Osman’ın yeğeni olan Medineli Ubeydullah b. Adî b. el-Hıyâr’ın (ö. 95/713-4) “Yahya 

b. Saîd meclisinde ‘Allah’ım! Bizi koru, müminleri de bizden koru’ derdi”938 diyerek 

Yahya’nın sürekli tekrarladığı fiillerden bahsetmeleri onun düzenli bir mekânda sürekli 

hadis rivayet ettiğini gösterir. Nâfi‘ ve Zührî halkalarının mensuplarından Ubeydullah b. 

Ömer’in “Yahya b. Saîd bize hadis rivayet ettiğinde sanki üzerimize inci yağardı. Rebîa 

yanımıza geldiğinde ona olan saygısından dolayı hadis rivayet etmeyi bırakırdı”939 

demesi de bunu destekler. Ubeydullah b. Adî’nin onun halkasına katılmış olması aynı 

zamanda bu halkanın en geç 95/713 gibi erken bir tarihte (Yahya 20’li yaşlarındayken) 

kurulduğunu göstermesi açısından önemlidir. 

Açıkça söylenmese de Yahya’nın Rebîa ile aynı halkayı paylaştığını gösteren 

rivayetler mevcuttur. Ubeydullah b. Ömer’in yukarıda alıntılanan sözündeki “Rebîa 

yanımıza geldiğinde ona olan saygısından dolayı hadis rivayet etmeyi bırakırdı” ifadesi 

ikisinin aynı halkada ders verdikleri ve Yahya’nın Rebîa’ya duyduğu saygıdan dolayı o 

geldiğinde hadis rivayetini bırakıp sözü ona devrettiği şeklinde anlaşılabilir. Ayrıca Mâlik 

b. Enes, Rebîa’nın halkasında Yahya b. Saîd’in de bulunduğunu söyler.940 Yahya, 

Rebîa’nın öğrencisi olamayacağından ikisinin aynı halkada bilgi aktardığı söylenebilir. 

Yahya ile Rebîa arasındaki sıkı dostluk da bu kanıyı destekler. Nitekim “Rebîa’dan daha 

akıllı kimse görmedim”941 diyen Yahya, İfrîkıyye’deki akrabalarından kendisine kalan 

500 dinarlık mirasın yarısını Rebîa’ya hediye eder.942 Kendisine sorulan sorulardan 

bilemediklerinin Rebîa’ya sorulmasını ister ve insanları onun dersine katılmaya teşvik 

eder.943 Ayrıca Kûfe’de kadı olduğunda karşısına çıkan davalardan çözemediklerini 

Medine’deki talebelerine mektupla ileterek Rebîa’ya sormalarını ister.944 Daha sonra 

Irak’ta tek başına kadılık yapamayacağına kanaat getiren Yahya, daha önce de ifade 

edildiği üzere, Rebîa’yı da yanına çağırtır.945 

 
938 Zehebî, Siyer, V, 473. 

939 İbn Asâkir, Târîh, LXIV, 250. 

940 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, I, 255. 

941 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 510. 

942 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 517. 

943 Fesevî, el-Ma‘rife, III, 20. Yahya’yı çok seven (Vekî‘, Ahbâru’l-kudât, III, 244) ve onun ısrarları üzerine 

Rebîa’nın bir dersine katılan Eyyûb es-Sahtiyânî, Osman el-Bettî’yi (ö. 143/760 [?]) kastederek “Bunun 

hocası bizim memlekette” der ve dersten çıkar. 

944 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 300-1. 

945 Vekî‘, Ahbâru’l-kudât, III, 242. 



175 

Yahya b. Saîd’in halkasına kimlerin katıldığı kaynaklarda açıkça söylenmese de 

bunların ondan fazla hadis rivayet eden ve onun yanında uzun süre kaldığı söylenen 

kişiler olması muhtemeldir. Ondan, toplam rivayet sayısı 760’ın %10’u olan 75 ve daha 

fazla hadis rivayet eden talebeleri şöyledir: 

Grafik 32: Öne Çıkan Talebelerinin Yahya b. Saîd el-Ensârî’den Rivayetlerinin Sayıları 

 

Yahya’nın öne çıkan altı talebesinden Mâlik ve Süleyman b. Bilal (ö. 172/788) 

haricindekilerin Medine dışından olması dikkat çekicidir. Leys b. Sa‘d Mısırlı, İbn 

Uyeyne Mekkeli, Yezîd b. Harun Vâsıtlı ve Abdülvehhâb es-Sekafî (ö. 194/809) 

Basralıdır. Yahya ile bir hac mevsimindeki bir görüşmesini anlatan Leys,946 bu 100 hadisi 

ondan hac için Medine’de kaldığı kısa sürede almış olmalıdır. Zira ikisinin ilişkilerine 

dair ricâl kaynaklarında neredeyse hiçbir veri bulunmaz. İbn Uyeyne ile de yine bir hac 

mevsiminde buluşmuş olmalıdırlar. Iraklı öğrencileriyle ise orada görüşmüştür. Nitekim 

Yahya b. Maîn, Yezîd b. Harun’un ondan Kûfe’de hadis dinlediğini söyler.947 Yezîd b. 

Zürey‘ (ö. 182/798) de Yahya’nın Basra’ya geldiğinde Abdülvehhâb’ın evinde kaldığını 

ve insanların ondan orada hadis dinlediğini aktarır.948 Dolayısıyla onun rivayetlerinin 

Medine’nin yanında Mısır ve Irak Bölgeleri’nde yayıldığı söylenebilir. 

Bu çalışma Yahya’nın Medine’deki hadis halkasını inşa etmeyi amaçladığından 

onun Medineli iki talebesi Mâlik b. Enes ile Süleyman b. Bilal’e odaklanacaktır. 

Yahya’nın bu iki talebesi ile ilişkileri müstakil başlıklarda ele alınacaktır. 

 
946 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 182. 

947 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), III, 460. 

948 Zehebî, Siyer, V, 472. 

105 105
100 100

90

75

0

20

40

60

80

100

120

Mâlik b. Enes Leys b. Sa‘d Süfyân b. Uyeyne Süleyman b. Bilal Yezîd b. Harun Abdülvehhâb es-

Sekafî



176 

Şekil 7: Yahya b. Saîd el-Ensârî’nin İlişki Ağı 

 

i. Mâlik b. Enes 

Nâfi‘, Zührî, Ebü’z-Zinâd ve Zeyd b. Eslem halkalarında kendisine yer verilen 

Mâlik b. Enes, Yahya b. Saîd el-Ensârî halkasının da mensubudur. Mâlik, Cevâmi‘u’l-

Kelim verilerine göre 105 rivayetle Yahya’dan en çok hadis nakleden kişidir. el-Muvattâ 

verilerine göre ise Yahya, Mâlik’in hocaları arasında Zührî (302 rivayet) ve Nâfi‘den (279 

rivayet) sonra 231 rivayetle üçüncü sıradadır.949 Bu, ikisi arasında “tek taraflı yakınlık” 

olduğu anlamına gelir. 

Yahya-Mâlik ilişkisinin izi ricâl verileri üzerinden de sürülebilir. Nitekim Ali b. 

el-Medînî, Zeyd b. Sâbit’in 13 talebesinin ilmî birikimini özümseyen Zührî, Ebü’z-Zinâd 

ve Yahya b. Saîd el-Ensârî’den sonraki nesilden olup onların birikimini en iyi bilen 

kişinin Mâlik olduğunu söyler.950 Bizzat Mâlik, “Yahya b. Saîd, kendisinden ilim 

öğrendiğim biriydi”951 diyerek aralarındaki hoca-talebe ilişkisini tasrih eder. Hocasının 

kadı olarak Irak’a gitmesi üzerine oranın ilmî geleneğini benimsemesinden korkan Mâlik, 

 
949 İki sayı arasındaki farkın sebebi, el-Muvattta’da Yahya’nın rivayet ettiği mevkûf ve maktu rivayetlerle 

kendi fetvalarının bulunması olabilir. 

950 Ali b. el-Medînî, el-İlel, s. 45. 

951 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 683. 



177 

geri döndüğünde onda bir değişiklik olmadığını görünce rahatlayıp “Yahya b. Saîd 

haricinde Medine’den Irak’a giden herkes değişti. Gittiği gibi geri dönen tek kişi oydu”952 

diyerek hocasını takdir eder. 

Yahya da Mâlik’i yalnızca bir talebe olarak görmemiş ve onun bilgi birikiminden 

istifade etmiştir. Mâlik, hocasının kendisinden fetva istediğini kıvançla dile getirir.953 

Ayrıca Yahya’nın Mâlik’ten hadis rivayet etmesi kaynaklarda zikredilen bir husustur.954 

Yahya ile Mâlik arasındaki irtibat hadis usulüne dair meselelerdeki görüş 

birlikleriyle de desteklenebilir. Yahya’dan hadislerin yazılması konusunda farklı 

kanaatler aktarılır. Hadisleri yazmanın yaygın bir uygulama olmadığı bir dönemde doğan 

Yahya’nın gençliğinde ve hocalık devrinin başlarında buna çok da sıcak bakmadığı 

söylenebilir. Leys b. Sa‘d’ın aktardığı şu anekdot bunu gösterir:955 

Yahya’ya içinde hadislerinin olduğu bir kitap getirildi ama o, kitaptaki hadislerin 

çokluğunu garipsedi, çünkü onun kitabı yoktu. Dolayısıyla o hadisleri dinlemek istemedi. 

Ancak ona “Biz bu hadisleri sana arz edelim, tanıdıklarının rivayet iznini verirsin, 

tanımadıklarınınkini vermezsin” dediler. Hadisler ona okununca hepsini tanıdı. 

Bu haberden onun hadis yazmadığı anlaşılır. Ancak yazı pratiğinin Medine’de 

yaygınlaşması üzerine konu hakkındaki fikri değişmeye başlar. Yine Leys b. Sa‘d onun 

şöyle dediğini nakleder: “Bizim zamanımızda insanlar kitaplardan çekinirdi. Eğer o 

zaman yazıyor olsaydık Saîd’in hadislerinden ve re’yinden birçok şey yazardık.”956 

Buradaki “… o zaman yazıyor olsaydık (ve lev künnâ nektübü yevmeizin)” ifadesinden 

hareketle artık onun da hadisleri yazmaya başladığı ve hatta geçmişte yazmadığından 

dolayı pişmanlık duyduğu söylenebilir. Mâlik’e “Şu ana kadar duyduğum her şeyi yazmış 

olmak için bütün malımı feda edebilirim”957 demesi de bunu destekler. Irak’a gitmeden 

önce Mâlik’ten Zührî’nin hadislerinden 100’ünü seçip kendisi için yazmasını istemesi958 

artık yazı konusunda hiçbir beis görmediğini gösterir. Ancak Irak’a gittiğinde 

öğrencilerinin derste hadis yazmalarına izin vermez, bundan sıkıntı duyan öğrencileri 

 
952 İbn Asâkir, Târîh, LXIV, 261. 

953 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 683. 

954 Hatîb, Târîh, XVI, 355. Cevâmi‘u’l-Kelim verilerine göre Yahya, Mâlik’ten üç hadis rivayet eder. 

955 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 517. 

956 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 140. 

957 Vekî‘, Ahbâru’l-kudât, III, 244. 

958 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 518. 



178 

çareyi dersten çıkar çıkmaz akıllarında kalan hadisleri hızlıca not etmekte bulurlar.959 

Yahya’nın Medine’de hadis yazma konusunda bir beis görmezken Irak’ta buna izin 

vermemesi Iraklı râvilere güvenmemesinden ve hadislerinin orada yayılmasını 

istememesinden kaynaklanıyor olabilir. Hatta Mâlik’in Yahya’dan onlara hadis 

yazdırmama sözü aldığı düşünülebilir. Sonuçta Yahya hadis yazmış ve başkalarına 

kendisi için hadis yazdırmıştır. Mâlik’in de hadisleri yazma ve tasnif etme konusunda bir 

beis görmemesinde hocasının bu tavrı etkili olmuş olabilir. 

Hadis öğrenim ve öğretim metotları konusunda ikisi arasında bir uyum bulunur. 

Yukarıda Leys’ten aktarılan anekdotta hadislerinin ona arz edildiği geçmişti. Mâlik, 

Medine’de sürekli kıraat/arz ile hadis rivayet edenler arasında Yahya’yı da sayar.960 

Yahya’nın bu tavrı, Mâlik’in kıraat/arz ile rivayet konusunda bu kadar kararlı olmasının 

etkenlerinden biri olmalıdır. 

Mâlik’in Yahya’dan elde ettiği birikimi sonraki nesillere nasıl aktarıldığını 

görmek için onun yakın talebeleri tespit edilmelidir. Bu, onun halkasına dair başlıkta 

yapıldığından burada detaylandırılmayacaktır. 

ii. Süleyman b. Bilal 

Ebû Muhammed Süleyman b. Bilal961 el-Kureşî et-Teymî el-Medenî962 100/718-

9 civarında doğmuştur.963 Babası, Hz. Ebû Bekir’in torunu Kâsım b. Muhammed’in 

mevlâsıydı.964 Hz. Ebû Bekir’in torununun torunu Muhammed b. Abdullah b. Ebî Atîk’in 

(ö. ?) mevlâsı olduğu da söylenir.965 Medine çarşısının muhtesibliğini yapan Süleyman, 

Medine halkının kendisinden fetva sorduğu biriydi.966 Ricâl âlimleri tarafından sika kabul 

edilmiş967 ve 172/788 senesinde Medine’de vefat etmiştir.968 

 
959 Zehebî, Siyer, V, 472. 

960 Kadı İyâz, Tertîb, II, 20. 

961 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 598. 

962 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, IV, 4. 

963 Zehebî, Siyer, VII, 425. 

964 Halîfe b. Hayyât, et-Tabakât, s. 275. 

965 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, IV, 4. 

966 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 598. 

967 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), III, 165; Ali b. el-Medînî, Suâlât (İbn Ebî Şeybe), s. 101; İbn Ebî Hâtim, 

el-Cerh ve’t-ta‘dîl, IV, 103. 

968 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 598. 



179 

Süleyman b. Bilal, 100 rivayetle Yahya’dan en çok hadis nakledenler arasında 

ikinci sıradadır. Yahya ise Süleyman’ın hocaları arasında ilk sıradadır. Yani aralarında 

“tek taraflı yakınlık” bulunur. Yahya ile Süleyman arasındaki ilişkiyi ricâl kaynakları da 

destekler. Örneğin Yahya b. Maîn, Süleyman hakkında “Yahya b. Saîd’den en çok hadis 

rivayet eden kişiydi (erva’n-nâs)” der.969 Ahmed b. Hanbel de onun Yahya’nın kâtibi 

olduğunu söyler.970 Başka bir rivayette Süleyman, Yahya’ya hizmet ettiğini belirtir.971 

Süleyman, Yahya’nın hizmetinde bulunduğuna göre uzun süre onun yanında olmuş ve 

başkalarının göremediği hâllerini de gözlemleme fırsatı elde etmiş olmalıdır. Nitekim 

Yahya’nın kadılık teklifi almasından Irak’a gittikten sonra oradaki davalara bakarken 

yaşadıklarına kadar birçok olay Süleyman vasıtasıyla aktarılır. Şu iki rivayet biraz uzun 

olsa da ikili arasındaki ilişkiyi göstermesi açısından doğrudan alıntılamaya değerdir: 

Süleyman b. Bilal şöyle dedi: Yahya b. Saîd Irak’a giderken onu uğurlamaya çıktım. 

Ancak o giderken gördüğümüz ilk şey bir cenaze oldu. Böyle olunca benim suratım asıldı. 

Bunu gören Yahya bana dönüp “Ebû Muhammed, ne oldu? Bir uğursuzluk mu hissettin?” 

diye sordu. Ben, “Allah’ım, senin verdiğinden başka uğursuzluk yoktur” dedim. O, “Eğer 

bu doğruysa, Allah işlerimi mutlaka yoluna sokacaktır” dedi. Bu olayın üzerinden iki ay 

geçmeden bütün borçlarını ödeyip ailesinin nafakasını gönderdi.972 

… 

Süleyman b. Bilal şöyle dedi: Yahya b. Saîd zor bir durumda olup borç altında ezilirken 

Ebü’l-Abbas’ın [es-Seffâh] [hs. 132-6/750-4] ona kadılık teklif ettiği mektubu geldi. 

Bunun üzerine Yahya ailesini bana emanet etti ve giderken “Bilmediğim bir mesele yok” 

dedi. Irak’a gidince bana bir mektup yazdı, o mektupta şöyle diyordu: “Yola çıkarken 

sana ‘Bilmediğim bir mesele yok’ demiştim. Aksiliğe bak ki burada önüme gelen ilk 

dava, hakkında hiçbir şey duymadığım bir konuya dair. Mektubum sana ulaştığında bu 

konuyu Rebîa b. Ebî Abdurrahman’a sor, cevabını da bana yaz. Ama o, soruyu benim 

sorduğumu bilmesin.” Ben de Rebîa’nın yanına gidip ona soruyu sordum. Rebîa, “Bu 

soruyu bana sormanı hocan istedi, değil mi?” diye sordu. Ben biraz duraksayıp “Hayır, 

ben soruyorum” dedim. Ama “Bana doğruyu söyleyene kadar sana cevap vermeyeceğim” 

 
969 Yahya b. Maîn, Suâlât (İbnü’l-Cüneyd), s. 356. 

970 Ahmed b. Hanbel, Suâlât (Ebû Davud), s. 210. 

971 İbn Asâkir, Târîh, LXIV, 260. 

972 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 300. 



180 

deyince ona durumu anlatmak zorunda kaldım. O da cevabı yazıp Yahya b. Saîd’e 

gönderdi.973 

Süleyman’ın Yahya’ya kadılık teklifi geldiği dönemde büyük bir borç altında 

ezildiğini bilmesi, Irak’a giderken onu uğurlamaya çıkması, Yahya’nın ailesini ona 

emanet etmesi, ailesinin nafakasını ona göndermesi ve zor bir dava ile karşılaştığında ona 

mektup yazması ikisi arasında yakın bir ilişki olduğunu gösteren delillerdir. Rebîa’nın 

Süleyman’ın sorduğu sorunun Yahya’dan geldiğini hemen tahmin etmesi de ikisinin sıkı 

irtibatından dolayı Süleyman’ı gören kişinin aklına Yahya’nın geldiğine işarettir. 

Süleyman, Yahya’nın bu kadar yakınında bulunduğuna göre onun hadislerini en çok 

rivayet eden ve en iyi bilen kişilerden olması gayet tabiidir. 

Yahya-Süleyman irtibatı hadis usulü meseleleri üzerinden de takip edilebilir. 

Yahya’nın hadislerin yazılması meselesiyle ilgili görüşleri yukarıda incelenmişti. 

Süleyman b. Bilal’in Yahya’nın kâtibi olması, onun kadılık yaparken verdiği hükümlerin 

yanında hadislerini de görevi icabı yazdığını gösterir. Süleyman’ın görevi gereği 

yazdıkları dışında kitapları da vardır. O, bu kitapları arkadaşı Abdülaziz b. Ebî Hâzim el-

Mahzûmî’ye (ö. 184/800-1) vasiyet eder. İbn Ebî Hâzim, bir kısmı evindeki fareler 

tarafından kemirilen bu kitaplardan geriye kalanları vefat edene kadar rivayet eder.974 

Süleyman’ın geniş bir koleksiyon olduğu anlaşılan bu kitapları yazmasında hocasının bu 

konuda verdiği izin etkili olmuş olmalıdır. 

660 rivayeti olan Süleyman’ın Yahya’dan elde ettiği birikimi nakletmek için halka 

kurup kurmadığı tespit edilememiştir. Onun öne çıkan talebeleri incelendiğindeyse 

hadislerinin 2./8. yüzyılın son çeyreğinden 3./9. yüzyılın ikinci çeyreğine kadar Medine, 

Irak ve Mısır’da eş zamanlı olarak yayıldığı, 3./9. yüzyılın ikinci çeyreğinden itibaren ise 

Medine’den tamamen çıkarak Irak ve Mısır’da yayılmaya devam ettiği söylenebilir. 

  

 
973 Vekî‘, Ahbâru’l-kudât, III, 242. 

974 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 361. 



181 

B. Tasnif Dönemi Halkaları: İbn Ebî Zi’b Halkası 

80/699 yılında doğan Ebü’l-Hâris Muhammed b. Abdurrahman b. el-Mugîre b. el-

Hâris b. Ebî Zi’b975 el-Kureşî el-Âmirî el-Medenî976 daha çok dedesinin dedesi Ebû Zi’b 

Hişâm b. Şu‘be’ye nispetle “İbn Ebî Zi’b” olarak anılır. İbn Ebî Zi’b, ricâl münekkitleri 

tarafından güvenilir kabul edilmiş,977 ayrıca dindarlık yönü ve fıkıh ilmindeki uzmanlığı 

vurgulanmıştır.978 Kaderîlikle itham edilmiş olsa da979 yakın talebelerine göre bu iddia 

doğru değildir.980 Kendisine el-Muvattâ981 ve Kitâbü’s-Sünen982 adında iki kitap nispet 

edilmekle birlikte günümüze ulaşmayan983 bu kitaplar aynı eser olabilir. Mehdî’nin daveti 

üzerine Bağdat’a giden İbn Ebî Zi’b, Medine’ye dönüş yolundayken Kûfe’de984 159/776 

senesinde vefat etmiştir.985 

1. Hocaları 

Toplam 490 rivayeti bulunan İbn Ebî Zi’b’in bilgi kaynaklarını tespit etmek için 

onun yoğun rivayet aktarımında bulunduğu kişiler belirlenmelidir. Onun, toplam rivayet 

sayısının %10’u olan 50’den fazla hadis naklettiği iki kişi bulunur: Zührî (150 rivayet) ve 

Saîd b. Ebî Saîd el-Makburî (75 rivayet). Zührî ile ilişkisi onun halkasına dair bölümde 

detaylıca ele alındığından burada yalnızca Makburî ile irtibatına odaklanılacaktır. 

İbn Ebî Zi’b, Saîd el-Makburî’nin talebeleri arasında yapılan kıyaslamalarda 

çokça zikredilir. Nitekim Ali b. el-Medînî, “Kimse Saîd b. Ebî Saîd el-Makburî’nin 

hadislerinde İbn Ebî Zi’b, Leys b. Sa‘d ve Muhammed b. İshak kadar sağlam değildir” 

der.986 Ayrıca İbn Ebî Zi’b’in Muhammed b. Aclân’dan (ö. 148/765) daha sağlam 

 
975 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 558. 

976 Zehebî, Siyer, VII, 140. 

977 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, VII, 314. 

978 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 563; Ahmed b. Hanbel, Suâlât (Ebû Davud), s. 218-9; İbn Hibbân, Meşâhîr, 

s. 169. 

979 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 400. 

980 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 559. 

981 Dârekutnî, el-İlel, XII, 246. 

982 Nedîm, el-Fihrist, s. 315. 

983 Kitâbü’s-Sünen’i yeniden inşa etmeyi amaçlayan bir çalışma için bk. Deniz, İbn Ebî Zi’b. 

984 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 284. 

985 Halîfe b. Hayyât, et-Târîh, s. 429. 

986 Yahya b. Maîn, Ma‘rifetü’r-ricâl (İbn Muhriz), II, 207. 



182 

olduğunu söyler.987 Yahya b. Maîn de onun İbn Aclân’dan daha sağlam olduğu 

kanaatindedir.988 Ondan İbn Ebî Zi’b ile Leys b. Sa‘d’ı kıyaslaması istendiğindeyse 

ikisinin de güvenilir (sebt) olduğunu söyleyip bir tercihte bulunmaz.989 Ahmed b. 

Hanbel990 ile Ebû Hâtim991 ise İbn Ebî Zi’b ile İbn Aclân’ın birbirine yakın olduğu 

görüşünü besler. Ricâl münekkitlerinin bu kıyaslamalara İbn Ebî Zi’b’i de dâhil etmeleri, 

Makburî’nin hadislerinin sonraki nesle aktarma konusunda önemli bir rol oynadığını 

gösterir. 

2. Halka Mensupları 

İbn Ebî Zi’b, Zührî ve Makburî gibi öne çıkan hocaları ile Nâfi‘ (40 rivayet) ve 

dayısı Hâris b. Abdurrahman (ö. 129/746-7) (30 rivayet) gibi daha az hadis aldığı diğer 

hocalarından elde ettiği birikimi Mescid-i Nebevî’de kurduğu halkasında sonraki nesle 

aktarmıştır. Kimi talebelerinin onun halkasında yaşadıklarına dair anlatıları bu halkanın 

meşhur, kalabalık ve sürekli olduğunu gösterir. Örneğin Vâkıdî’nin anlattıklarından onun 

katıldığı ilk hadis halkalarından birinin İbn Ebî Zi’b’inki olduğu anlaşılır.992 Bu da söz 

konusu halkanın Medine’de hadis talebine yeni başlayan kişilerin ilk tercihlerinden biri 

olacak kadar meşhur olduğu anlamına gelebilir. Yine Vâkıdî’nin aktardığı şu anekdot, 

İbn Ebî Zi’b halkasının devamlı katılımcıları olduğunu gözler önüne serer:993 

İbn Ebî Zi’b, halkasına katılanlardan birinin bir gün derse gelmediğini görse 

meclistekilere “Arkadaşınıza ne oldu?” diye sorardı. Bilmediklerini söylerlerse “Evi 

nerede?” diye sorardı. Onu da bilmediklerini söylerlerse “Siz ne işe yararsınız? Bir adam 

sizinle oturuyor ama hasta olduğunda ziyaretine gitmiyor, bir ihtiyacı olduğunda ona 

yardım etmiyorsunuz!” diyerek onları azarlardı. Eğer nerede oturduğunu biliyorlarsa 

“Haydi kalkın, gidip onu ziyaret edelim ve neyi olduğunu soralım” derdi. 

Anlaşılan o ki İbn Ebî Zi’b, her oturumda derse kimlerin gelip gelmediğini kontrol 

ediyordu. Bu, dersini sürekli takip eden yakın talebeleri olduğuna delil kabul edilebilir. 

Ancak hatıralarını aktaran Vâkıdî, halka üyelerini açıkça zikretmez. Söz konusu üyelerin 

 
987 Yahya b. Maîn, Ma‘rifetü’r-ricâl (İbn Muhriz), II, 206. 

988 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), III, 239. 

989 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), III, 246. 

990 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 163. 

991 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, VII, 314. 

992 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 559. 

993 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 560. 



183 

İbn Ebî Zi’b’den çokça hadis rivayet eden ve onunla uzun süre birlikte bulunan kişiler 

olması muhtemeldir. Ondan, toplam rivayet sayısının %10’u olan 50’den fazla rivayet 

aktaran talebeleri şöyledir: 

Grafik 33: Öne Çıkan Talebelerinin İbn Ebî Zi’b’den Rivayetlerinin Sayıları 

 

İbn Ebî Zi’b’den çok hadis rivayet eden yedi talebesinden yalnızca İbn Ebî 

Füdeyk’in (ö. 199/814-5) Medineli olması dikkat çekicidir. Ebû Davud et-Tayâlisî (ö. 

204/819) ve Osman b. Ömer el-Abdî (ö. 209/824-5) Basralı, Yezîd b. Harun Vâsıtlı, 

Abdullah b. Vehb Mısırlı, Âdem b. Ebî İyâs (ö. 220/835) Askalânlı ve Şebâbe b. Sevvâr 

(ö. 204/819-20) Horasanlıdır. Bu da İbn Ebî Zi’b rivayetlerinin Medine hâricinde daha 

çok Irak Bölgesi’ne intikal edip orada yayıldığını gösterir. 

Bu çalışmada Medine hadis halkaları inşa edilmeye çalışıldığından İbn Ebî Zi’b’in 

Medineli talebelerine yoğunlaşılacaktır. Ondan çokça rivayet aktaran Medineliler 

arasında yalnızca İbn Ebî Füdeyk bulunsa da ricâl kaynakları incelendiğinde ondan az 

hadis nakleden Vâkıdî’nin (15 rivayet) de İbn Ebî Zi’b halkasının önemli mensuplarından 

biri olduğu anlaşılır. Bundan dolayı burada ricâl kaynakları öncelenerek Vâkıdî de 

halkaya dâhil edilmiştir. Sonuç olarak İbn Ebî Zi’b’in Medine’de devam eden halkası İbn 

Ebî Füdeyk ile Vâkıdî’den oluşur. Mezkûr kişilerin her birinin hocalarıyla ilişkisi 

müstakil başlıklarda ele alınacaktır. 

125
120

115

75

65
60

55

0

20

40

60

80

100

120

140

Ebû Davud et-

Tayâlisî

İbn Ebî Füdeyk Yezîd b. Harun Abdullah b. Vehb Âdem b. Ebî İyâs Şebâbe b. Sevvâr Osman b. Ömer el-

Abdî



184 

Şekil 8: İbn Ebî Zi’b’in İlişki Ağı 

 

a. Muhammed b. İsmail İbn Ebî Füdeyk 

Ebû İsmail Muhammed b. İsmail b. Müslim994 ed-Dîlî el-Medenî,995 Kinâne 

kabilesinin Benü’d-Dîl (ya da Benü’d-Düel) kolunun mevlâsıdır.996 Daha çok dedesinin 

babası Ebû Füdeyk’e nispetle “İbn Ebî Füdeyk” olarak anılır. Ricâl âlimleri tarafından 

güvenilir kabul edilmiştir.997 Rihle yapmayan998 İbn Ebî Füdeyk, bütün ömrünü geçirdiği 

Medine’de 199/814-5 yılında vefat etmiştir.999 

İbn Ebî Füdeyk, İbn Ebî Zi’b’in öne çıkan talebeleri arasında 120 rivayetle ikinci 

sıradadır ve ondan çok hadis rivayet eden tek Medineli öğrencisidir. İbn Ebî Zi’b ise onun 

hocaları arasında ilk sıradadır. Bu da aralarında “tek taraflı yakınlık” olduğu manasına 

gelir. 

 
994 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 615. 

995 Mizzî, Tehzîb, XXIV, 485. 

996 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 615. 

997 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), III, 158. 

998 Sehâvî, et-Tuhfe, III, 526. 

999 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 615. 



185 

İbn Ebî Zi’b ile İbn Ebî Füdeyk arasındaki ilişkiyi ricâl verileri de destekler. 

Nitekim Yahya b. Maîn, onun İbn Ebî Zi’b’den en çok hadis rivayet eden kişi olduğunu 

söyler.1000 O, aynı zamanda İbn Ebî Zi’b’in el-Muvattâ’sının da râvisidir. 4./10. yüzyılda 

el-Muvattâ’yı elde eden Kurtubalı râvi Yusuf b. Muhammed el-İsticcî’nin (ö. 400/1010) 

senedi İbn Ebî Füdeyk’e varır.1001 

İbn Ebî Zi’b-İbn Ebî Füdeyk ilişkisi hadis meseleleri üzerinden de takip edilebilir. 

İbn Ebî Zi’b’e Kitâbü’s-Sünen ve el-Muvattâ adlı iki kitap nispet edildiği belirtilmişti. Bu 

ikisi aynı eserin farklı isimleri olsa bile sonuçta İbn Ebî Zi’b bir kitap telif etmiş 

olmaktadır. Hatta el-Muvattâ’sının Mâlik’inkinden daha hacimli olduğu aktarılır.1002 

Dolayısıyla onun kitabı olmadığına ve hadislerini ezberleyip hiçbir şey yazmadığına dair 

rivayetler1003 ders sırasında yazılı metne başvurma ihtiyacı duymadığı şeklinde 

yorumlanmalıdır. Talebelerinin derste hadis yazmalarına izin vermesi ve hadislerini 

okutarak rivayet etmesi1004 de hadislerin yazılması konusunda bir beis görmediğini 

kanıtlar. İbn Ebî Füdeyk de hocasının el-Muvattâ’sını büyük ihtimalle metin olarak 

korumuş ve öyle rivayet etmiştir. Onun hadislerin yazılmasında bir problem 

görmemesinde Medine’deki genel kanının yanında hocasının özel bir etkisi olmalıdır. 

Toplam 500 rivayeti olan İbn Ebî Füdeyk’in İbn Ebî Zi’b’den edindiği birikimi 

sonraki nesle aktarmak için halka kurduğuna dair bir veri bulunmaz. Onun öne çıkan 

talebeleri incelendiğinde hadislerinin 2./8. yüzyılın sonlarından itibaren Medine dışına 

intikal edip Şam, Mısır ve Horasan gibi bölgelerde yayıldığı söylenebilir. 

b. Muhammed b. Ömer el-Vâkıdî 

Ebû Abdullah Muhammed b. Ömer b. Vâkıd el-Vâkıdî1005 el-Eslemî el-Medenî1006 

130/747 yılında Medine’de doğdu.1007 Eslem kabilesinin mevlâsıdır.1008 180/796 

 
1000 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), III, 209. 

1001 Humeydî, Cezvetü’l-muktebis, s. 543. Buradan hareketle İbn Ebî Zi’b’in el-Muvattâ’sının 4./10. 

yüzyılda Endülüs’e ulaştığı ama Mâlik’in el-Muvattâ’sı kadar meşhur olmadığı söylenebilir. 

1002 Süyûtî, Tedrîb, II, 271-3. 

1003 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 559. 

1004 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 336. 

1005 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 603. 

1006 Mizzî, Tehzîb, XXVI, 180. 

1007 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 611. 

1008 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 603. 



186 

senesinde Bağdat’a göç etmiş1009 ve Basra, Kûfe, Dımaşk, Humus ve Rakka gibi şehirlere 

yolculuklar yapmıştır.1010 Siyer/megâzî konusunda uzman olan Vâkıdî’nin, en meşhur 

eseri Kitâbü’l-Meğâzî haricinde de eserleri vardır.1011 O birçok münekkit tarafından 

eleştirilmiş, yalancılıkla itham edilmiş ve hadislerinin terk edilmesi gerektiği 

söylenmiştir.1012 Iraklı muhaddisler tarafından sert bir şekilde eleştirilmesine rağmen 

çağdaşı Medineli muhaddisler tarafından övülmüştür.1013 Bağdat’ta kadılık yapan Vâkıdî, 

11 Zilhicce 207’de (27 Nisan 823) orada vefat etmiştir.1014 

Vâkıdî, İbn Ebî Zi’b’den hadis rivayet edenler arasında 15 rivayetle 20. sırada 

bulunur. Vâkıdî’nin hocaları arasında ise İbn Ebî Zi’b 16. sıradadır. Ancak Vâkıdî, tasnif 

dönemi muhaddisleri tarafından zayıf kabul edilip hadisleri terk edildiğinden1015 onun 

hoca ve talebe ilişkilerini isnâd verileri üzerinden tespit etmek sağlıklı değildir. Tarih 

kitapları incelendiğinde ikisi arasında daha sıkı bir rivayet bağı gözlemlense1016 de bu da 

istenen seviyede değildir. Ricâl verileri ise isnâd verilerindeki bu durumun aksine bir 

tablo çizer. 

Ricâl kaynaklarına göre Vâkıdî, İbn Ebî Zi’b halkasının devamlı mensuplarından 

ve onun hadislerini en iyi bilen kimselerdendir. Onun hocasıyla tanışmasına dair aktardığı 

anekdot uzunluğuna rağmen ikili arasındaki ilişkiyi açıkça tasvir ettiğinden ve tabakât 

kitaplarındaki nadir otobiyografik anlatılardan olduğundan doğrudan alıntılanabilir:1017 

İbn Ebî Zi’b’in meclisine kardeşim Şemle ile ilk gidişimiz şöyle oldu: Küttâbdan 

çıkmıştık, annem bize güzel elbiseler giydirdi ve bana bir defter aldı. Ben de bu deftere 

İbn Ebî Zi’b’in hadislerinden bazılarını yazıp onun yanına gittim. Karşısına geçip 

 
1009 Mizzî, Tehzîb, XXVI, 192-3. 

1010 Fayda, “Vâkıdî”, DİA, https://islamansiklopedisi.org.tr/vakidi (13.02.2022). 

1011 Bu eserlerin listesi için bk. Fayda, “Vâkıdî”, DİA, https://islamansiklopedisi.org.tr/vakidi (13.02.2022). 

1012 Mizzî, Tehzîb, XXVI, 185-6. 

1013 Abdülaziz b. Muhammed ed-Derâverdî, Vâkıdî için “O, hadiste müminlerin emiridir” der. Mus‘ab b. 

Abdullah onun sika ve me’mûn olduğunu söyledikten sonra onun gibisini görmediğini ifade eder. Ma‘n 

b. İsa’ya Vâkıdî hakkında sorulunca “Vâkıdî’yi bana mı soruyorsunuz? Beni Vâkıdî’ye sormanız 

lazım” diye cevap verir (Mizzî, Tehzîb, XXVI, 189-92). 

1014 Mizzî, Tehzîb, XXVI, 192-3. 

1015 Zehebî, Vâkıdî’nin Kütüb-i Sitte’de yalnızca bir hadisi bulunduğunu, onun da İbn Mâce’nin es-

Sünen’inde yer aldığını söyler (Siyer, IX, 463). 

1016 Vâkıdî, el-Meğâzî, I, 22, 312; II, 473, 488, 521; İbn Sa‘d, et-Tabakât, I, 135, 252, 424; II, 161, 326; III, 

42; İbn Asâkir, Târîh, LIV, 440; LVIII, 23; Zehebî, Târîh, I, 59; V, 27; VI, 321-2. 

1017 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 559. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/vakidi
https://islamansiklopedisi.org.tr/vakidi


187 

hadislerini ona okumaya başladım ama çok kötü okuyordum; hadisleri çok çirkin 

yazmıştım ve okurken kekeliyordum. Bunun üzerine beni azarladı, defterimi alıp fırlattı 

ve “Hiçbir işi doğru düzgün yapamayan veletler! Defolun başımızdan!” dedi. Biz de 

kalkıp gittik. Ertesi gün küttâbdan döndüğümüzde annem yine “İbn Ebî Zi’b’in yanına 

gidin” dedi. Kardeşim onun yanına gitmeyeceğine yemin etti, bense gittim. Beni görünce 

“Gel bakayım yanıma. Falancanın yanına git, ondan kitabını alıp bana getir” dedi ve ben 

o kitabı istinsah etmeyi bitirene kadar beni yanında tuttu. Böylece onun bu işi Allah rızası 

için yaptığını anladım. Daha sonra kardeşim de onun derslerine devam etti, birlikte onun 

yanına gidip gelmeye başladık. Vefat ettiğinde ondan duymadığım hadis kalmamıştı. 

Öyle ki bir hadiste şüpheye düştüğünde bana dönüp “Falanca hadis hakkında ne dersin, 

onu sana nasıl rivayet etmiştim?” diye sorardı. Ben “Bize şöyle rivayet etmiştin” derdim, 

o da benim söylediğim gibi rivayet ederdi. 

Bu nakil, Vâkıdî’nin İbn Ebî Zi’b’in halkasına katıldığını, ona uzun süre talebelik 

yaptığını ve hadislerini çok iyi bildiğini gösterir. Öyle ki İbn Ebî Zi’b bir hadisinde 

tereddüde düştüğünde onu Vâkıdî’ye sormaktadır. Buradan hareketle aynı zamanda onun 

talebesini güvenilir bulduğu söylenebilir. 

İbn Ebî Zi’b’in her oturumda derse kimlerin gelip gelmediğini yokladığına ve 

gelmeyenleri ziyarete gittiğine dair yukarıda aktarılan rivayet1018 de Vâkıdî’nin 

anlatısıdır. Yine Vâkıdî’den gelen bir haberde o, İbn Ebî Zi’b’in Kaderîlikle itham 

edilmesini müsamahakârlığından dolayı Kaderîler de dâhil meclisine gelen kimseyi 

kovmamasına bağlar. Ona göre hocası toleranslı bir tavır takınarak halkasına katılan 

Kaderîleri kovmamış, hatta hasta olduklarında ziyaretlerine gitmiş ve onların ihtiyaçlarını 

gidermiştir. Bundan dolayı da kendisinin Kaderî olduğu düşünülmüştür.1019 Bu haber de 

onun hocasının halkasına kimlerin katıldığını ve o kişilere karşı muamelelerini yakından 

gözlemlediğini, ayrıca hocasının itikadi eğilimi hakkında bilgi sahibi olduğunu gösterir. 

Belki de İbn Ebî Zi’b bu kişileri ziyarete giderken yanında talebesi Vâkıdî’yi de 

götürüyordu. İbn Ebî Zi’b’in halkasında ona sorulan sorulardan bazıları da Vâkıdî 

aracılığıyla aktarılır. Sonuç olarak Vâkıdî’nin İbn Ebî Zi’b halkasına uzun süre katıldığı 

söylenebilir. 

Vâkıdî’nin, hocasının siyasilerle ilişkileri, siyasi hadiseler karşısında takındığı 

tavır, diğer şehirlere yaptığı yolculuklar, dinî ritüellere dair alışkanlıkları ve dış 

 
1018 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 560. 

1019 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 558-9. 



188 

görünüşüyle1020 ilgili bilgi vermesi de ikisi arasındaki yakınlığı gösteren karineler 

arasında sayılabilir. 

İbn Ebî Zi’b-Vâkıdî ilişkisi hadis meseleleri üzerinden de kurulabilir. İkisi 

arasında hadislerin yazılması konusunda paralellik görülür. İbn Ebî Zi’b’in hadisleri 

yazdığına ve eser tasnif ettiğine yukarıda değinilmişti. Vâkıdî de hocası gibi birçok kitap 

telif etmiştir. Onun hadislerin yazılması ve kitap tasnifi konusunda bu tavrı 

benimsemesinde Medine’deki genel tavrın yanında hocasının da hadisleri yazmış ve kitap 

tasnif etmiş olması önemli etkenlerden biri olmalıdır. 

Vâkıdî, İbn Ebî Zi’b ve diğer birçok hocasından elde ettiği birikimi Mescid-i 

Nebevî’de bir halka kurarak öğrencilerine aktarmıştır. Onun, mescitteki direklerden 

birinin dibinde oturup megâzîye dair kitabını öğrencilerine okuttuğu nakledilir.1021 Ancak 

bu halkaya kimlerin katıldığı açıkça söylenmez. Halka mensupları Vâkıdî’den yoğun 

hadis rivayetinde bulunan ve onun yanında uzun süre kalan kişiler olmalıdır. Toplam 

1205 rivayete sahip olan Vâkıdî’den 120’den fazla rivayet nakleden iki talebesi vardır: 

İbn Saʻd (765 rivayet) ve Hüseyin b. el-Ferec el-Hayyât (ö. ?) (155 rivayet). Bu ikisinin 

de Bağdatlı olması Vâkıdî’nin birikiminin Medine’de değil, hayatının son 27 yılını 

geçirdiği Bağdat’ta yayıldığını gösterir. 

 

  

 
1020 Sırasıyla bk. İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 561, 560, 563, 560. 

1021 Zehebî, Siyer, IX, 460. 



189 

II. Halka Yapısı Arz Etmeyen Bilgi Ağları 

Hadis halkaları, 2./8. yüzyılda Medine’deki hadis akışının ana kanallarını 

oluşturur. Ancak bu dönemde Medine’deki hadis rivayeti daha çok halkalarda 

gerçekleşmişse de öne çıkan her râvinin bu halkalara katılmadığı, halkaların dışında kalıp 

büyük bir rivayet birikimi elde eden râviler bulunduğu görülmektedir. Ayrıca bu 

çalışmada kendileri için halka vazedilenlerin dışında da halka sahipleri olabilir. Fakat 

rivayetleri günümüze ulaşmadığı ve klasik kaynaklarda haklarında yeterli bilgi 

bulunmadığı için bu kişilerin Medine geleneğine halka seviyesinde katkı vermedikleri 

görülmektedir. 

A. Rivayet Sayıları Fazla Olup Halkalarda Yer Almayan Râviler 

Bir râvinin bir halkada yer almasının en önemli şartlarından biri rivayet sayısının 

fazlalığıdır. Bu çalışmada “isnâd verisi” olarak ele alınan rivayet akışı, iki kişi arasındaki 

ilişkinin yakınlığını gösteren en önemli delillerdendir. Ancak isnâd verileri tek başına 

yeterli değildir. Bir râvinin rivayet sayısının fazla olması her zaman onun bu rivayetleri 

bir halka içinde elde ettiği ya da talebelerine halka kurarak aktardığı anlamına gelmez. 

Yahut bir halkaya dâhil olmuşsa bile bu Medine’de gerçekleşmemiş olabilir. Bu 

çalışmada bu tür râviler için halka vazedilmemiş veya bu râvilere herhangi bir halkada 

yer verilmemiştir. Aşağıda bu nitelikteki râviler incelenecektir.  

Medine’de rivayet sayıları ve hoca ve talebe ağlarında geçme sıklıklarıyla öne 

çıkan râviler Birinci Bölüm’de belirlenmişti. Bunlar arasında bulunup herhangi bir 

halkada yer almayan üç 2./8. yüzyıl râvisi vardır. Bu râviler ve rivayet sayıları şöyledir: 

Grafik 34: Rivayetleriyle Öne Çıkıp Halkalarda Yer Almayan Medineli 2./8. Yüzyıl Râvileri 

 

975

805

590

0

200

400

600

800

1000

1200

Hişâm b. Urve Derâverdî Saîd b. Ebî Saîd el-Makburî



190 

Hişâm b. Urve (ö. 146/763), Medine’nin tâbiûn tabakasındaki en önemli 

râvilerinden Urve b. ez-Zübeyr’in oğlu ve en yakın iki talebesinden biridir (diğeri Zührî). 

975 gibi yüksek bir rivayet sayısına sahip olmasına rağmen kaynaklarda Hişâm’ın 

halkasına dair bir veriye rastlanmamıştır. Talebeleri incelendiğindeyse ilginç bir tabloyla 

karşılaşılır. Ondan, rivayet sayısının %10’u olan 98 ve daha fazla hadis nakleden 10 

talebesi bulunur ancak bu talebeler arasındaki tek Medineli Mâlik olup 98 rivayetle son 

sıradadır. Diğer dokuz talebesinin sekizi Basra ya da Kûfelidir. Halife Mansûr’u ziyaret 

etmek için üç kez Kûfe’ye gittiği ve daha sonra Bağdat’a yerleştiği1022 dikkate alındığında 

talebeleri arasında Iraklıların bulunması normalse de öne çıkan talebeleri arasında 

neredeyse hiç Medinelinin bulunmaması ilgi çekicidir. Onun Medine’de aktardığı 

hadisler daha sahihken Irak’ta naklettiklerinde hatalar yaptığı1023 düşünüldüğünde 

kendisinden Medinelilerin değil de Iraklıların naklettiği hadislerin günümüze ulaşmış 

olması bir problem gibi gözükmektedir. Sonuçta Hişâm’ın yakın talebeleri arasında hiç 

Medineli bulunmaması, Medine’de bir halka sahibi olmadığını söylemeyi gerektirir.  

Abdülaziz b. Muhammed ed-Derâverdî (ö. 187/803), 2./8. yüzyıl Medine’sinin en 

istisnai râvilerinden biridir. 805 rivayeti bulunur, ancak bu sayının %10’u olan 80’den 

daha fazla hadis rivayet ettiği hiçbir hocası yoktur. En çok hadis rivayet ettiği kişi olan 

Yezîd b. el-Hâd el-Leysî’den (ö. 139/756-7) yalnızca 70 rivayet aktarır. Bu, onun öne 

çıkan hiçbir hocası olmadığını söylemeyi gerektirir. Talebelerinin ondan naklettiği 

hadisler de çok yüksek sayılara ulaşmaz. Ondan 80’den fazla rivayet aktaran talebeleri 

şöyledir: 

 
1022 İbn Sa‘d, et-Tabakât, IX, 323; İbn Receb, Şerh, II, 680. 

1023 İbn Receb, Şerh, II, 678. 



191 

Grafik 35: Öne Çıkan Talebelerinin Derâverdî’den Rivayetlerinin Sayıları 

 

Derâverdî’nin Kuteybe b. Saîd haricindeki talebeleri Medine’yle irtibatlıdır. 

Ancak talebelerinden öne çıkanların ondan aktardığı rivayetlerin sayıları onun toplam 

hadis sayısına oranla oldukça düşüktür. Öğrencileriyle ilişkilerine dair ricâl ve hadis usulü 

kaynaklarında hiçbir veri bulunmaması da onun Medine’de bir halka kurduğunu 

söylemeyi imkânsız kılar. Bundan dolayı bu çalışmada kendisine halka sahipleri arasında 

yer verilmemiştir. 

Saîd b. Ebî Saîd el-Makburî (ö. 125/743), Ebû Hüreyre’nin yakın 

talebelerindendir. 440 rivayetle ondan en çok hadis aktaranlar arasında üçüncü sırada 

gelir. Bir diğer önemli kaynağı ise 115 rivayetle babası Ebû Saîd el-Makburî’dir (ö. 

100/718-9). Halkası olduğuna dair kaynaklarda bilgi bulunmayan Saîd’den, toplam 

rivayet sayısı 590’ın %10’u olan 60’tan fazla rivayet nakleden talebeleri üç kişidir: 

Grafik 36: Öne Çıkan Talebelerinin Saîd el-Makburî’den Rivayetlerinin Sayıları 

 

165

145

115
105

0

20

40

60

80

100

120

140

160

180

Kuteybe b. Saîd İbrahim b. Hamza ez-Zübeyrî Abdullah b. Mesleme el-

Ka‘nebî 

Ya‘kûb b. Kâsib el-Medenî

100

75 75

0

20

40

60

80

100

120

Muhammed b. Aclân Ebû Ma‘şer es-Sindî İbn Ebî Zi’b



192 

Makburî’nin üç talebesi de Medine’nin önemli râvileri arasında bulunur. Ancak 

görüldüğü gibi talebelerinin ondan naklettiği rivayetlerin sayıları onun toplam rivayet 

sayısına oranla oldukça düşüktür ve bir kanaat oluşturacak seviyede değildir. Ricâl 

kaynaklarında Makburî’nin kimi talebelerinin kıyaslandığı görülse de aslında bu 

karşılaştırmaların sebebi Muhammed b. Aclân’ın hocasının hadislerinde çok hata 

yapmasıdır. Makburî, Ebû Hüreyre hadislerinden bazılarını doğrudan, bazılarınıysa 

babası Ebû Saîd aracılığıyla rivayet etmiş ama İbn Aclân, Makburî’nin hangi hadisleri 

doğrudan Ebû Hüreyre’den, hangilerini babası vasıtasıyla naklettiğini karıştırmıştır.1024 

Bundan dolayı ricâl münekkitleri Makburî’nin hadislerini hangi talebelerinin hatasız 

naklettiğini göstermek için öğrencileri arasında, daha çok da İbn Aclân ile diğer 

öğrencileri arasında kıyaslamalar yapmışlardır. Örneğin bir nakilde İbn Ebî Zi’b’in, 

Makburî’nin hadislerinde İbn Aclân’dan daha sağlam olduğu söylendikten sonra onun, 

hocasının hadislerini karıştırdığı vurgulanır.1025 Bir diğer haberde İbn Ebî Zi’b, Leys b. 

Sa‘d ve Muhammed b. İshak’ın Makburî’nin hadislerinde sağlam olduğu söylenip 

ardından bunların İbn Aclân’ın hatalı rivayet ettiği hadisleri doğru olarak naklettiklerine 

dikkat çekilir.1026 Talebelerinin Makburî ile ilişkilerine dair ricâl verileri yalnızca bu tür 

rivayetlerden ibarettir. Sonuç olarak isnâd verilerinin zayıflığı, ricâl verilerinin azlığı ve 

hadis usulü verilerinin yokluğu Makburî için bir halka vazetmenin doğru olmadığı 

kanaatini oluşturmuştur. 

B. Halkaları Olduğu Söylenip Halkalarda Yer Almayan Râviler 

Ricâl kaynaklarında Medine’de hadis rivayetinin en çok tercih edilen 

mekânlarından Mescid-i Nebevî’de halkası olan birçok râviden bahsedilir. Ancak bu 

kişilerin halkaları olduğuna dair rivayetler isnâd, hadis usulü ve ek ricâl verileriyle 

desteklenmez. Yani ilgili kişilerin halkaları olduğuna dair mezkûr nakillerden başka bir 

delil yoktur, dolayısıyla da bu çalışmada benimsenen metot uygulanarak bu kişilerin 

halkaları inşa edilememiştir. Bu durumun çeşitli sebepleri olabilir: 1- Râvinin kurduğu 

halkanın hadis değil, fıkıh halkası olması. 2./8. yüzyılda, özellikle de yüzyılın ilk 

yarısında bu ikisi arasındaki ayrım net değilse de kaynaklardaki bilgilerden kimi râvilerin 

halkalarında hadis aktarılmaktan çok fetva verildiği anlaşılır. Bu tür halkaların sahipleri 

 
1024 Ali b. el-Medînî, el-İlel, s. 78-9. 

1025 Yahya b. Maîn, et-Târîh (Dûrî), III, 239. 

1026 Yahya b. Maîn, Ma‘rifetü’r-ricâl (İbn Muhriz), II, 207. 



193 

fazla rivayet nakletmediklerinden tabakât yazarları, ricâl münekkitleri ve hadis usulü 

müelliflerinin dikkatini çekmemişlerdir. Dolayısıyla halkalarını inşa etmeye yetecek 

kadar veri günümüze ulaşmamıştır. 2- Halka sahibinin, birikimini aktaracak talebelere 

sahip olmaması. Halka sahibi çok hadis aktarmış olsa da talebeleri arasında bu geniş 

birikimi ondan bir bütün olarak alıp sonraki nesle taşıyacak kimse yoksa doğal olarak 

birikimi kaybolacak, bu birikimin kaybolması da halka inşasını imkânsız kılacaktır. 3- 

Halka sahibinin başka bir şehre göç etmesi. Halka sahibinin bulunduğu şehirden ayrılıp 

başka bir yere gitmesi talebelerinin dağınık bir yapı arz etmesine sebep olacaktır. Zira 

böyle bir durumda hem memleketindeki hem de göç ettiği şehirdeki talebelerinin onun 

bütün birikimini elde etme ihtimalleri azalır. Dolayısıyla halka sahibinin rivayetleri 

birkaç kişide toplanmayıp onlarca kişi tarafından azar azar aktarılacak, bu durum ricâl 

münekkitlerinin onunla talebeleri arasındaki ilişki hakkında konuşma ihtimalini 

azaltacak, halka hakkında yeterli veri bulunamayacak ve sonuçta halka inşa 

edilemeyecektir. 4- Halka sahibinin, akranlarından birinin gölgesinde kalması. Her ilim 

merkezinde belirli tabakalarda öne çıkan râviler bulunur. Bu râvilerin ilmî birikiminin 

genişliği yanında karizmalarının da yüksek olması hâlinde talebeler daha çok o kişilere 

rağbet edip onlarla aynı hocalardan hadis dinlemiş akranlarının derslerine 

katılmayabilirler. Eğer ilgili tabakada öne çıkan râvi sayısı azsa bu durum daha da belirgin 

bir hâl alır. Medine bağlamında bu tür râvilere en güzel örnek şüphesiz Mâlik b. Enes’tir. 

İslami ilimler tarihinin en önemli âlimlerinden olan Mâlik’in, kendi tabakasındaki bütün 

râvilerden üstün olduğu söylenir.1027 Söz konusu üstünlük, hadis talebelerinin onun 

halkasına katılmalarına, akranı râvilerden ise ondan edindiklerine kıyasla çok daha az 

hadis almalarına sebep olmuştur. Bundan ötürü onun akranlarından halka kuranlar, 

birikimlerini aktaracak talebeler bulmakta zorlanmışlardır. Böyle bir durumda da gölgede 

kalan râvilerin halkalarını inşa etmek için malzeme yetersiz kalır. 

Yapılan araştırmalar sonucunda Mescid-i Nebevî’de halkası olduğu söylenip1028 

bu çalışmada kendilerine herhangi bir halka içinde yer verilmeyen 9 râvi tespit edilmiştir. 

Bu râviler ve rivayet sayıları şöyledir: 

 
1027 Kadı İyâz, Tertîb, I, 146. 

1028 Mescid-i Nebevî’de halkası olan râvilere dair bir liste için bk. Musa, el-Medresetü’l-hadîsiyye, I, 33-4. 



194 

Grafik 37: Halkası Olduğu Söylenen Medineli 2./8. Yüzyıl Râvilerinin Rivayet Sayıları 

 

Grafikteki dokuz râviden rivayet sayıları 100’den az olanlar için neden halka 

vazedilmediği açıktır. Bu râviler halka inşası için gerekli en temel veri olan isnâd 

verilerinden yoksundurlar. Her ne kadar bu çalışmada ricâl verilerinin bazı türleri en az 

isnâd verileri kadar kuvvetli kabul edilse de söz konusu şahısların neredeyse hiç hadis 

nakletmemiş olmaları onların ilişki ağları hakkında konuşmayı zorlaştırmaktadır. 

Dolayısıyla bunlar burada detaylıca incelenmeyecek, diğer râvilere odaklanılacaktır. 

Ancak ilgili râviler hakkındaki bilgilere bakıldığında İbn Ebî Sa‘sa‘a’nın (ö. 139/756-

7)1029 ve Abdülhakîm b. Abdullah İbn Ebî Ferve’nin (ö. 156/772-3)1030 mescitte fetva 

verdiği görülür. Dolayısıyla onların halkaları hadis değil, fıkıh halkası gibidir. Dünyadan 

el etek çeken Muhammed b. Hût’un (ö. 160-70/776-86 arası) halkasında ise züht ehlinin 

toplandığı aktarılır.1031 Yani bu halka da bir hadis halkası değil, züht ve ibadet ehli 

kişilerin toplandığı bir sohbet ve zikir halkası olmalıdır. Rebîa b. Ebî Abdurrahman’ın 

halkasının neden inşa edilmediği ise Birinci Bölüm’de açıklanmıştı.1032 

Musa b. Ukbe, halkası olduğu söylendiği hâlde1033 kendisi için halka 

vazedilmeyen râviler arasında 625 rivayetle hadis sayısı en yüksek olan kişidir. 

 
1029 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 497. 

1030 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 524. 

1031 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 577. 

1032 Bk. Birinci Bölüm, I, B. 

1033 Onun bu halkayı kardeşleri İbrahim ve Muhammed ile birlikte yönettiği, Musa’nın ayrıca fetva verdiği 

söylenir (İbn Saʻd, et-Tabakât, VII, 519). Kardeşleri arasında en yüksek hadis sayısına sahip olan kişi 

Musa olduğundan grafiğe yalnızca onun ismi yansıtılmıştır. 

625

485

275

160
120

100

15 10 2
0

100

200

300

400

500

600

700

Musa b. Ukbe Muhammed b.

Aclân

Abdullah b.

Ebî Bekir İbn

Hazm

İshak b.

Abdullah İbn

Ebî Ferve

Rebîa b. Ebî

Abdurrahman

Muhammed b.

Yahya b.

Habbân

Muhammed b. 

Abdullah İbn 

Ebî Sa‘sa‘a

Abdülhakîm b.

Abdullah İbn

Ebî Ferve

Muhammed b.

Hût el-Bâhilî



195 

Siyer/megâzî konusundaki uzmanlığıyla bilinen1034 ve bu konuda döneminin âlimleri 

tarafından övülen1035 ve alanında ilk olduğu söylenen1036 bir eser telif etmiş olan Musa b. 

Ukbe’nin öne çıkan, yani toplam hadis sayısının %10’undan daha çok hadis naklettiği iki 

hocası bulunur: Nâfi‘ (150 rivayet) ve Zührî (145 rivayet). İkisi de halka sahibi olan bu 

râvilerin halkalarında Musa b. Ukbe’ye yer verilmemesinin sebebi ilgili bölümlerde 

açıklanmıştır.1037 Özetle o, bu hocalarının talebeleri arasında geri planda kalmış ve ricâl 

ve hadis usulü kaynakları onlarla ilişkilerine dair yeterli veri sunmamıştır. Musa’nın öne 

çıkan beş talebesinin yalnızca ikisi Medinelidir: Muhammed b. Füleyh el-Eslemî (ö. 

197/812-3) (100 rivayet) ve yeğeni İsmail b. İbrahim b. Ukbe (ö. 169/785-6) (90 rivayet). 

Onun toplam rivayet sayısına oranla talebelerinin ondan aktardıkları hadisler çok azdır. 

Ayrıca talebeleriyle ilişkilerine dair yeterli ricâl ve hadis usulü verisi de bulunmaz. 

Bundan dolayı onun için bir halka vazedilmemiştir. 

Mescid-i Nebevî’de halkası olduğu söylenen1038 diğer bir isim de Muhammed b. 

Aclân’dır. 485 rivayetle bu listede ikinci sırada gelen İbn Aclân’ın öne çıkan, yani toplam 

hadis sayısının %10’undan daha çok hadis naklettiği iki hocası bulunur: 100 rivayetle 

Saîd el-Makburî ve 85 rivayetle babası Aclân (ö. 115-25/733-43 arası). Onun Makburî ile 

ilişkisine bir önceki başlıkta değinilmişti. Öne çıkan dört talebesi arasındaysa hiç 

Medineli bulunmayıp bu talebeler Mısır, Basra, Mekke ve Kûfe’dendir. İlk sıradaki 

Medineli talebesi Süleyman b. Bilal ondan yalnızca 35 hadis aktarmıştır. Onun Kûfe1039 

ve Mısır’a1040 yolculuk yaptığı düşünüldüğünde bu bölgelerden öğrencilerinin bulunması 

normal karşılanabilirse de Medine’de büyük bir halkası olan1041 birinin hadislerinin 

Medineliler tarafından nakledilmemesi ilginçtir ve bu çalışmada halkasına yer 

verilmemesinin esas sebebidir. 

 
1034 Bk. Birinci Bölüm, I, C. 

1035 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-ta‘dîl, I, 22. 

1036 Zehebî, Siyer, VI, 114. 

1037 Bk. İkinci Bölüm, I, A, 2 ve I, B, 2. 

1038 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 525. 

1039 Zehebî, Siyer, VI, 322. 

1040 İbn Yunus, Târîh, II, 217. 

1041 Zehebî, Tezkire, I, 165. 



196 

Abdullah b. Ebî Bekir b. Muhammed b. Amr b. Hazm (ö. 130/747-8), 275 

rivayetle Mescid-i Nebevî’de halkası bulunduğu söylenen1042 kişiler arasında üçüncü 

sırada gelir. Onun öne çıkan, yani toplam hadis sayısının %10’undan daha çok hadis 

naklettiği iki hocası bulunur: Babası Ebû Bekir b. Muhammed b. Amr b. Hazm (ö. 

120/738) (40 rivayet) ve Amre bint Abdurrahman (35 rivayet). Ebû Bekir’in, Ömer b. 

Abdülaziz’in tedvinle ilgili emrinin muhatabı olduğu ve bu emirde Amre’nin hadislerinin 

toplanmasını istediği düşünülürse Abdullah’ın öne çıkan kaynaklarının bu iki kişi 

olmasının sebebi anlaşılır. Ancak onlardan naklettiği hadis sayısı fazla değildir. Onun öne 

çıkan talebeleri arasında da iki kişi bulunur: Muhammed b. İshak (135 rivayet) ve Mâlik 

b. Enes (35 rivayet).1043 Abdullah’ın siyer/megâzî ile ilgilendiği1044 dikkate alınırsa İbn 

İshak’a bu konuda kaynaklık yaptığı düşünülebilir. Nitekim İbn İshak’ın ondan naklettiği 

135 rivayetten 88’i (%65) siyer/megâzî hakkındadır. Ancak onun ne İbn İshak ne de 

Mâlik’le ilişkisine dair isnâd verilerinden başka bilgi vardır. İsnâd verileri de çok kuvvetli 

olmadığından Abdullah b. Ebî Bekir için bu çalışmada bir halka vazedilmemiştir. 

İshak b. Abdullah İbn Ebî Ferve (ö. 144/761-2) de Mescid-i Nebevî’de halkası 

olduğu söylenen râvilerdendir.1045 Onun öne çıkan, yani toplam hadis sayısının 

%10’undan daha çok hadis naklettiği hiçbir hocası olmayıp en çok rivayet aktardığı kişi 

10 nakille Mekhûl ed-Dımaşkî’dir (ö. 112/730). İkinci sıradaysa beş nakille Zührî gelir. 

Yani o Medineli râvilerin hiçibirinden çok hadis nakletmemiştir. Öne çıkan dört talebesi 

ise Kûfe, Dımaşk ve Mısırlıdır. Kaynaklarda Mescid-i Nebevî’deki halkasına ailesinin 

katıldığı söylendiği1046 hâlde öğrencileri arasında ailesinden kimsenin bulunmaması da 

ilginçtir. Ailesinin mensupları hadis rivayetiyle iştigal etmemiş olmalıdır. Sonuç olarak 

İbn Ebî Ferve’nin hiç Medineli talebesi olmadığından onun için bir halka 

vazedilmemiştir. 

Muhammed b. Yahya b. Habbân (ö. 121/738-9) 100 rivayetle Mescid-i Nebevî’de 

halkası olduğu söylenen1047 kişiler arasında altıncı sıradadır. Onun öne çıkan, yani toplam 

 
1042 Bu halkanın Hazm ailesine ait olduğu söylenir. Abdullah b. Ebî Bekir, ailenin en çok rivayete sahip 

üyesi olduğundan ve bu halkanın varlığına dair bilgi onun biyografisinde verildiğinden (İbn Sa‘d, et-

Tabakât, VII, 491) grafiğe onun ismi yansıtılmıştır. 

1043 Mâlik, el-Muvattâ’da Abdullah’tan 49 rivayet aktarır. 

1044 Bk. Birinci Bölüm, I, C. 

1045 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 523. 

1046 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 523. 

1047 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 418. 



197 

hadis sayısının %10’undan çok hadis naklettiği üç hocası bulunur: 20 rivayetle amcası 

Vâsi‘ b. Habbân (ö. ?), 10’ar rivayetle Abdullah b. Muhayrîz el-Cümahî (ö. 99/717-8) ve 

Abdurrahman b. Hürmüz el-A‘rec. Bunlardan yalnızca İbn Muhayrîz Medine dışından 

olmakla birlikte Medineli hocalarından aktardığı rivayetlerin sayısı da oldukça azdır. Öne 

çıkan talebeleriyse iki kişidir: İbn İshak (30 rivayet) ve Yahya b. Saîd el-Ensârî (25 

rivayet). İki talebe de Medineli olmasına rağmen ricâl ve usul kaynaklarında hocaları ile 

ilişkilerine dair veri bulunmaz. Aralarındaki isnâd bağları da çok zayıf olduğundan 

Muhammed b. Yahya için bir halka vazedilmemiştir. 

Sonuç olarak Medineli 2./8. yüzyıl râvilerinden halkası olduğu söylenip bu 

çalışmada halka sahibi olarak ele alınmayan râvilerin halkalarını inşa etmek çok zor, hatta 

imkânsızdır. Bunlardan çoğunun toplam rivayet sayıları veya talebelerinin onlardan 

aktardıkları hadis sayıları çok az olduğundan daha en baştan aralarında yakın hoca-talebe 

ilişkisi olduğunu söylemek zordur. Ricâl ve hadis usulü kaynaklarındaysa bu kişiler ile 

öne çıkan talebeleri arasındaki irtibata dair ya hiç veri yoktur ya da çok az vardır. Bu 

kişilerin halkaları olduğu hâlde gerekli verilerden yoksun olmalarının muhtemel 

sebeplerinden bu kısmın girişinde bahsedilmişti. Medineli râviler özelinde bunlardan en 

çok karşılaşılanlar halkaların hadise değil fıkha tahsis edilmesi ve râvilerin başka 

şehirlere göç etmeleridir. 

 

 



198 

III. Medine Hadis Halkalarının Hadis Meseleleri Açısından Mukayesesi 

Hadis usulüne dair veriler halkaların ele alındığı kısımlarda râviler arası ilişkiler 

inşa edilirken dağınık bir şekilde ele alınmış olduğundan burada 2./8. asır Medine hadis 

halkalarının hangi hadis meseleleri üzerinde ittifak edip hangilerinde ihtilaf hâlinde 

bulunduklarına dair genel bir değerlendirmeye yer vermek isabetli olacaktır. Söz konusu 

zaman diliminde diğer şehirlerde olduğu gibi Medine’de de hadislerin yazılması, hadis 

tahammül ve edâ yöntemleri ile edâ sîgaları, re’y karşıtlığı, siyasilerle ilişkiler ve bid‘at 

ehline rivayet gibi hadis meseleleri öne çıkmaktadır. 

Hadislerin yazılması konusunda halkalar arasında tam bir görüş birliği mevcuttur. 

Bu konudaki görüşlerine rastlanmayan az sayıda kişi dışarıda bırakılırsa, ele alınan yedi 

halkanın sahipleri ve mensupları arasında hadislerin yazılmasına karşı çıkan kimse 

bulunmamaktadır. Özellikle Zührî, Zeyd b. Eslem, İbn Ebî Zi’b ve Mâlik halkalarında 

hadislerini hem şahsi kullanımları için yazan hem de eser telif eden birçok kişi bulunur. 

Ebû Hüreyre1048 ve Abdullah b. Ömer1049 gibi Medine rivayet birikiminin yapı taşlarını 

oluşturan sahâbîlerle Saîd b. el-Müseyyeb1050 ve Urve b. ez-Zübeyr1051 gibi öne çıkan 

büyük tâbiîlerin de hadis yazdıkları ve İslam tarihinin en meşhur müdevvini Zührî’nin 

Medineli olduğu düşünülürse Medine’de bu konuda çok erken dönemden itibaren büyük 

oranda1052 bir kabul meydana geldiği iddia edilebilir.1053 

 
1048 Ebû Hüreyre’nin hadis yazdığı ve yazdırdığı meşhurdur. Hemmâm b. Münebbih’in (ö. 132/749-50) 

ondan yazdığı sahife en erken hadis koleksiyonlarından sayılır (Hamidullah, Muhtasar Hadis Tarihi, 

s. 70-1). Ebû Hüreyre ile Hemmâm arasındaki ilişki için bk. Demirci, Yemen’de Hadis, s. 50-3. 

1049 Abdullah b. Ömer’in hadislerini yazdığı ve çarşıya çıkmadan önce kitaplarına bakıp hafızasını 

tazelediği Nâfi‘ tarafından nakledilir (Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, I, 325). 

1050 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 156. 

1051 Urve b. ez-Zübeyr yazdığı hadisleri Harre Savaşı’ndan (63/683) önce yakmış, ancak daha sonra bundan 

pişman olmuştur (İbn Saʻd, et-Tabakât, VII, 178). 

1052 Cook, konuyla ilgili çalışmasında Zührî’den önceki râvilerin hadislerin yazılmasına karşı olduklarını 

söyler. Gerçekten de Zührî’nin hocaları tabakasındaki kişilerin hadisleri yazmadıklarına ve yazılmasına 

karşı çıktıklarına dair rivayetler mevcut olsa da bunun aksini gösteren rivayetler de vardır. İkinci tür 

rivayetler Cook’un gündemine girse de o, bunları ilk tür rivayetler kadar detaylı bir şekilde 

incelememeyi seçer (“The Opponents of the Writing”, s. 462-3). 

1053 Schoeler’in, Zührî’nin kariyerinin başlarında hadisleri yazmayı caiz görmemesinin Medine’deki yaygın 

görüşe uyma isteğinden kaynaklandığına dair ifadeleri (Yazı ve Rivâyet, s. 90) detaylandırılmaya 

muhtaçtır. Zira onun mensup olduğu ilmî silsilede hadislerini yazan âlimler bulunuyordu. 



199 

2./8. asır Basra hadis halkalarında ise böyle bir ittifaktan bahsetmek mümkün 

değildir. Muhammed b. Sîrîn halkası hadislerin yazılması konusunda menfi bir tavır 

sergilerken1054 Hasan el-Basrî halkası müspet bir tavırdadır.1055 Yemen hadis halkalarında 

da hadisler yazılmakla birlikte bu pratik Medine’deki kadar hoş görülmemiş ve kolay 

kabul edilmemiş gibidir. Zira Tâvûs b. Keysân’dan (ö. 106/725) bu meseleyle alakalı hem 

olumlu hem olumsuz görüşler aktarılırken1056 Ma‘mer b. Râşid halkasında hadisler 

yazılmakla birlikte hafızanın önemine ve yalnızca kitaba güvenilmemesi gerektiğine dair 

vurgu kuvvetlidir.1057 Şam Bölgesi’ndeki halkalar arasında da bu konuda ihtilaf 

mevcuttur. Mekhûl’ün (ö. 112/730) halkasında genel olarak hadislerin yazımı hoş 

görülmemekle birlikte şahsi nüshalar oluşturulmuşken orada da bir halka kuran Zührî’nin 

ilmî çevresinde bu konu bir problem teşkil etmemiştir.1058 

Medine’de en çok kullanılan hadis tahammül ve edâ yöntemi kıraat/arzdır. Bu 

yöntem Medineliler tarafından en az semâ kadar muteber kabul edilir. Dolayısıyla 

hadisleri kıraat/arz ile rivayet etme konusunda da halkalar ittifak hâlindedir. Özellikle 

Mâlik halkasının mensuplarının bu konuda oldukça ısrarcı olduğu görülür. Mâlik, 

halifelerin öfkesini celbetme pahasına kıraat/arz ile hadis rivayet etmekten 

vazgeçmemiştir. Onun bu konudaki ısrarlarını haklı çıkarmak için söylediği sözleri içeren 

şu rivayet nispeten uzun olsa da burada alıntılanmalıdır:1059 

Mehdî, oğulları Musa [el-Hâdî] ve Harun’a [er-Reşîd] Mâlik’ten kitabını dinlemelerini 

emretti. Bunun için Mâlik’i çağırdı ama Mâlik onlara ders vermeye gelmedi. Mehdî bunu 

duyunca ona elçi gönderip “Niye onlara hadis rivayet etmeye gelmedin?” diye sordu. 

Mâlik, “Müminlerin emiri! İlme saygı göstermek ve onun ayağına gelmek gerekir” diye 

cevap verdi. Mehdî, oğullarına “Doğru söylüyor, siz onun yanına gidin” dedi. Onlar 

Mâlik’in yanına gidince “Bize hadis okur musun?” dediler. Mâlik, “Bu şehirde talebeler 

hocaya okur, çocuğun muallime Kur’an okuması gibi, böylece talebe hata yaparsa hoca 

düzeltir” dedi. Böyle olunca Musa ile Harun dersi bırakıp gittiler ve yaşananları Mehdî’ye 

anlattılar. Bunu duyan Mehdî, Mâlik’e bir elçi daha gönderip “Onların yanına gelmeni 

istedim, gelmedin. Onlar senin yanına gelince de hadis okumuyorsun!” dedi. Mâlik, 

 
1054 Maden, Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 77-80. 

1055 Maden, Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 105-7. 

1056 Demirci, Yemen’de Hadis, s. 87-8. 

1057 Demirci, Yemen’de Hadis, s. 136-9. 

1058 Sari, Şam Bölgesinde Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 71-4. 

1059 Kadı İyâz, Tertîb, II, 20. 



200 

“Müminlerin emiri! İbn Şihâb’ın şöyle dediğini işittim: ‘Bu hadisleri Ravza’daki bazı 

âlimlerden topladık. Onlar Saîd b. el-Müseyyeb, Ebû Seleme, Urve, Kâsım, Sâlim, 

Hârice, Süleyman ve Nâfi‘ idi.’ Sonra onlardan İbn Hürmüz, Ebü’z-Zinâd, Rebîa ve 

Ensârî rivayet etti. Bu ilmin denizi İbn Şihâb’dır. Bu âlimlerden hiçbiri hadisleri 

okumazdı, hadisler onlara okunurdu” diye cevap gönderdi. Onun mektubunu alan Mehdî, 

oğullarına “Bu saydıkları örnek alınacak insanlardır, gidin ve hadislerini ona okuyun” 

dedi. 

Nâfi‘, Zührî, Ebü’z-Zinâd ve Yahya b. Saîd el-Ensârî gibi halka sahiplerinin de 

zikredildiği bu rivayette hadislerin hocaya okunarak alınmasının büyük tâbiîler 

döneminden itibaren uygulandığı ve daha sonra bir gelenek hâline gelerek sonraki nesiller 

tarafından devam ettirildiği görülür. Medine’nin hadis birikimini özümseyen ve devam 

ettirme konusunda hassas olan Mâlik’in bu konudaki ısrarı da bu geleneğin oldukça 

kuvvetli olmasından kaynaklanmış olmalıdır. 

Ayrıca kıraat/arz ile alınan hadis rivayet edilirken “ahberanâ” ve “ahberanî” 

yanında “haddesenâ” ve “haddesenî” edâ sîgalarının kullanılabileceği de halka sahipleri 

tarafından benimsenen görüşlerdendir. Özellikle Nâfi‘, Zührî, İbn Ebî Zi’b ve Mâlik bu 

konuda hiçbir sakınca görmez. Bu âlimler çoğu zaman başka şehirlerden gelen 

talebelerinin bu konu hakkındaki şüpheci sorularına maruz kalırlar. Bunlardan sıkıldığı 

anlaşılan İbn Ebî Zi’b bir gün kendisine “Ebü’l-Hâris, sana okuduğum hadisleri 

‘haddesenî’ diyerek rivayet edebilir miyim?” denmesi üzerine “Evet. Vebali benim 

boynuma” diyerek1060 soruların ardını kesmeye çalışır. Mâlik de kıraat/arz ile alınan 

hadisin bu siga ile rivayet edilebileceğine çok çeşitli şehirlerden gelen talebelerini ikna 

edebilmek için açıklamalarda bulunur.1061  

Yemen hadis halkalarında da kıraat/arza karşı çıkılmadığı görülür. Ma‘mer b. 

Râşid kıraat/arz metodunda bir beis görmemiş ve semânın yanında onu da çokça 

kullanmış, talebesi Abdürrezzâk b. Hemmâm da rivayeti alma tarzı farklılaşsa da 

“ahberanâ” lafzıyla hadis rivayet etme konusunda ısrarcı davranmıştır.1062 

Medine’de nesiller boyu sürdürülen tavırlardan biri de re’y kullanımına mesafeli 

yaklaşım ile Irak ve re’y ehline muhalefettir. Özellikle “Ebû Hüreyre → Saîd b. el-

 
1060 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 560. 

1061 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 828; Kadı İyâz, Tertîb, II, 27. 

1062 Demirci, Yemen’de Hadis, s. 142-3. 



201 

Müseyyeb → Zührî → Mâlik” silsilesi Medine’de Ehl-i re’y karşıtlığının en net 

görüldüğü damardır. Medine’nin en meşhur sahâbîleri ve en önemli rivayet 

kaynaklarından Ebû Hüreyre’nin, Abdullah b. Ömer’le birlikte, Hz. Peygamber’in söz ve 

davranışlarına zâhirî bir şekilde yaklaşan ve re’y ile fetva vermekten çekinen sahâbîler 

arasında sayılması1063 bu tavrın Medine’de çok erken bir dönemde başladığını gösterir. 

Ebû Hüreyre’nin en yakın talebelerinden Saîd b. el-Müseyyeb’in “Iraklı” ifadesini 

pejoratif manada kullandığı olmuştur. Verdiği bir fetvanın akla uygun olmadığını 

söyleyerek itiraz eden Rebîa b. Ebî Abdurrahman’a “Iraklı mısın sen? Sünnet 

böyledir”1064 cevabını veren İbnü’l-Müseyyeb’in re’y kullanımıyla Iraklı olmayı eşdeğer 

gördüğü ve bu tavırdan pek de hoşlanmadığı anlaşılır. Talebesi Zührî, Irak karşıtlığını bir 

adım öteye taşır. Iraklıların hadis konusunda zayıf olduğu kanaatini benimsediğinden1065 

Irak’tan gelen hadislere ihtiyatla yaklaşılması gerektiğini söyler.1066 Re’ye de oldukça 

mesafelidir. Bir gün bir öğrencisi ona re’yle ilgili bir mesele sorduğunda yüzünü 

buruşturmuş, daha sonra ahkâm hadislerine dair bir problemle karşısına çıktığında yüzü 

aydınlanarak “Bana böyle şeylerle gel!” demiştir.1067 Ayrıca âlimlerin re’ye 

başvurmalarının hadis öğrenmeye güç yetirememelerinden kaynaklandığını söyleyip1068 

re’yi, hadis bilgisinin yetersizliğinde ortaya çıkan bir problem seviyesine indirmiştir. 

Onun akranlarından Ebü’z-Zinâd da re’y karşıtı ifadelere sahiptir.1069  

Medine’nin geleneklerini devam ettirme konusunda özel bir dikkat sahibi olan 

Mâlik, Iraklılarla soğuk ilişkiler kurma konusunda da hocalarının izinden gitmiştir. O, bu 

tavrın bir gelenek olduğunu Süfyân es-Sevrî’nin talebelerinden Bağdatlı muhaddis Şuayb 

b. Harb’e (ö. 197/812-3) hitaben söylediği şu sözlerle bizzat dile getirmiştir:1070  

Bizim ilk neslimiz sizin ilk neslinizden hadis almazdı. Alkame, Esved ve Mesrûk 

Medine’ye uğrarlardı da bizden kimse gidip onlardan hadis dinlemezdi. Bizim yeni 

neslimiz de aynı şekilde sizin yeni neslinizden hadis almaz. 

 
1063 Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı, s. 252-3. 

1064 Abdürrezzâk b. Hemmâm, el-Musannef, IX, 394-5. 

1065 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VIII, 462. 

1066 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 435. 

1067 Fesevî, el-Ma‘rife, I, 625. 

1068 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 249. 

1069 Hatîb, el-Fakîh, I, 392-3. 

1070 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), I, 294. 



202 

Mâlik’in Irak karşıtlığı halkasının düzenine bile yansımıştır. Halkasını evinde 

kuran Mâlik’in talebeleri derste önce kapının önünde bekleşirler, sonra kapıcılar 

tarafından mensup oldukları şehirlere göre sırayla içeri alınırlardı. İçeriye en son alınanlar 

ise Iraklılardı.1071 Mâlik re’y kullanımına da karşı olduğunu ifade etmiş, bunu yalnızca 

re’y kullanan âlimleri eleştirerek değil, nispeten teorik açıklamalarla da yapmıştır. Re’y 

kullanımının kişiyi teselsüle sürükleyeceğini ifade eden şu sözü bu açıklamalara örnek 

verilebilir:1072 

Hz. Peygamber vefat ettiğinde bu din tamamlandı. Bizim Hz. Peygamber’in ve ashâbının 

izlerini takip etmemiz gerekir, re’ye tabi olamayız. Re’ye tabi olan kişinin karşısına re’yi 

daha kuvvetli biri çıktığında ona tabi olur, ondan daha kuvvetli biri çıktığında da ona tabi 

olur. Bu böyle sürüp gider. 

Mâlik’in talebeleri de onun bu tavrını miras almışlardır. Mâlik halkasının 

mensuplarından olan ve kendi döneminde Medine’nin en büyük âlimlerinden sayılan Ebû 

Mus‘ab ez-Zührî’nin “Medineliler! Ben aranızda olduğum sürece Irak ehline üstün 

gelmeye devam edeceksiniz” demesi1073 Medine’deki Irak karşıtlığının 3./9. asırda da 

canlı olduğunu gösterir. 

Basra hadis halkalarında ise bu konuda bir görüş birliği oluşmamıştır. İbn Sîrîn 

halkası re’ye karşı olumsuz kanaat beslerken1074 Hasan el-Basrî’nin re’yiyle fetva verdiği 

aktarılır.1075 Yemen halkalarının re’y kullanımı ve Ehl-i re’y’e karşı tutumlarıyla ilgili 

detaylı tasvirler bulunmaz.1076 Şam halkalarında ise genel bir tavır olarak re’ye mesafeli 

durulmakla birlikte Mekhûl ve Evzâî’nin (ö. 157/774) re’y kullandıkları söylenir.1077 

Medine hadis halkalarının siyasilerle ilişkiler meselesinde de büyük oranda aynı 

tavrı benimsediği görülür. Nâfi‘, Zührî, Ebü’z-Zinâd ve Yahya b. Saîd el-Ensârî gibi 

halka sahiplerinin tamamı –kimileri isteksiz bir şekilde de olsa–1078 devletten resmî görev 

 
1071 Kadı İyâz, Tertîb, II, 30. 

1072 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 789-90. 

1073 Kadı İyâz, Tertîb, III, 347. 

1074 Maden, Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 83. 

1075 Maden, Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 112. 

1076 Demirci, Yemen’de Hadis, s. 91-2. 

1077 Sari, Şam Bölgesinde Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 74-6. 

1078 Yahya b. Saîd el-Ensârî, halifenin elçisi kendisine kadılık teklifi getirdiğinde “Eğer borcum olmasaydı 

bu teklifi kabul etmezdim” demiştir (İbn Asâkir, Târîh, LXIV, 260). 



203 

kabul etmişlerdir ve halkalarının mensupları arasında da resmî görev sahibi birçok kişi 

bulunur. Mâlik resmî bir vazife üstlenmemekle birlikte siyasilerin görüşme ve istişare 

taleplerini kabul etmiş, onların meclislerine sık sık katılmış ve ilim sahibi olan herkesin 

sultanların meclislerine katılarak onları iyiliğe teşvik edip kötülükten sakındırmaları 

gerektiğini söylemiştir.1079 Zeyd b. Eslem’in siyasetle irtibatı hakkında veri yoksa da züht 

ehli olması ve hiddetli kişiliği düşünüldüğünde siyasilerle arasının çok iyi olmadığı 

düşünülebilir. İbn Ebî Zi’b ise 2./8. yüzyılda devlet ricaliyle arası en açık Medineli âlim 

olabilir. Medine valilerinin ona resmî görev verme konusundaki ısrarlarına rağmen bunu 

kabul etmeyen İbn Ebî Zi’b, kimilerinden ağır hakaretler işitmek durumunda 

kalmıştır.1080 Onun emr-i bi’l-ma‘rûf konusunda titiz olduğu1081 ve hakikati çekinmeden 

söylediği1082 kaynaklarda yer alır. Nitekim Mansûr’un hac mevsimlerindeki Medine 

ziyaretlerinde huzuruna davet ettiği isimlerden biri olan İbn Ebî Zi’b bu oturumlarda hem 

Medine valilerinin hem de bizzat halifenin kusurlarını yüzüne vurmaktan 

çekinmemiştir.1083 Mehdî bir gün Mescid-i Nebevî’ye girdiğinde ayağa kalkmayan tek 

kişi İbn Ebî Zi’b olmuştur. Halifenin hizmetçilerinin onu ayağa kalkmaya zorlaması 

üzerine “İnsanlar yalnızca âlemlerin Rabbi karşısında kıyam ederler” cevabını verip 

oturmaya devam etmiştir.1084 Onun siyasilere karşı takındığı bu sert tavır doğal olarak 

Ahmed b. Hanbel’in takdirini kazanmasını sağlamıştır. İbn Hanbel yalnızca İbn Ebî Zi’b’i 

övmekle kalmamış, onun Mâlik’ten daha faziletli olduğunu da söylemiştir.1085 Ancak 

daha önce de işaret edildiği gibi İbn Ebî Zi’b’in bu tavrı 2./8. asır Medine’sinde istisnaidir 

ve kendi halkasının mensupları tarafından bile devam ettirilmemiştir. Bundan dolayı o, 

bu yüzyıldaki herhangi bir hocasına değil, 1./7. yüzyılda yaşayıp siyasilerle arası en az 

onun kadar açık olan Saîd b. el-Müseyyeb’e benzetilmiştir.1086 

 
1079 Mâlik’in siyasilerle ilişkilerine dair rivayetler için bk. Kadı İyâz, Tertîb, II, 95-112. 

1080 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 561. 

1081 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 336. 

1082 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), I, 512. 

1083 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 562; Hatîb, Târîh, III, 519. 

1084 Hatîb, Târîh, III, 518. 

1085 “Mâlik ve İbn Ebî Zi’b’in ikisi de yöneticilerin huzuruna çıkarlardı; İbn Ebî Zi’b onlara [iyilikleri] 

emreder ve onları [kötülüklerden] sakındırırken Mâlik suspus otururdu. İbn Ebî Zi’b, Mâlik’ten daha 

hayırlı ve daha faziletlidir” (Ahmed b. Hanbel, el-İlel [Abdullah], I, 511). 

1086 Ahmed b. Hanbel, el-İlel (Abdullah), I, 295, 487. 



204 

Basra’daki bazı hadis halkalarında ise devlet erkânına karşı olumsuz bir tavır 

takınıldığı görülür. İbn Sîrîn halkasında bu tavır üzerinden bir devamlılık oluşmuştur.1087 

Diğer halkalarda bu konuda muttarit bir tavır gözlenemese de kimi halka mensuplarının 

siyasilere olumsuz baktıkları aktarılır.1088 Yemen halkalarında da Basra’dakiler gibi 

siyasilere karşı menfi bir tavır hâkimdir.1089 

Medine hadis halkalarının ihtilaf ettiği nadir meselelerden biri bid‘at ehline 

rivayettir. Bu konuda öne çıkan iki halka İbn Ebî Zi’b ile Mâlik’in halkalarıdır. İbn Ebî 

Zi’b’in kendisi Kaderî olmakla itham edilmiştir.1090 Ancak halkasının mensuplarından 

Vâkıdî bu ithamların haklı olmadığını söylemiştir. Onun anlattığına göre İbn Ebî Zi’b, 

Kaderî olmak bir yana, onların görüşlerini ayıplamıştır, ancak dönemin iktidarı tarafından 

kovuşturmaya uğrayan Kaderîler onun halkasına katılıp ona sığındığında da onları 

yanından kovmamış ve onlara yardım etmiş, bundan dolayı kendisi de Kaderî olarak 

anılmıştır.1091 İbn Ebî Zi’b’in Kaderîleri halkasından kovmaması bid‘at ehline hadis 

rivayet etme ve onlarla haşır neşir olma konusunda bir sorun görmediği anlamına gelir. 

Mâlik ise bid‘at ehline karşı çok daha sert bir tavır sergiler. Kaderîlerin görüşlerini 

reddetmek için yazdığı bir risalesi1092 ve tövbe etmesi istenip de etmeyen İbâzîlerin 

öldürülmesi gerektiğine dair bir fetvası1093 bulunur. Ayrıca öğrencilerine onların 

bulunduğu ortamlarda bulunmamayı ve onların sözlerini dinlememeyi tavsiye eder1094 ve 

halkasına katılan birinin Mürciî olduğunu öğrendiğinde onu kovar.1095 Bütün bunlar 

bid‘at ehline hadis rivayet etmeyi caiz görmediğini gösterir. Onun halkasının mensupları 

arasında da benzer tavırlara rastlamak mümkündür. 

 
1087 Maden, Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 82. 

1088 Maden, Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 116. 

1089 Demirci, Yemen’de Hadis, s. 89-91, 141-2. 

1090 Fesevî, el-Ma‘rife, II, 400. 

1091 İbn Sa‘d, et-Tabakât, VII, 558-9. Vâkıdî’nin hocasını korumak için böyle söylediği düşünülmemelidir, 

zira Mâlik halkasının mensuplarından Mus‘ab b. Abdullah’tan da aynı anlama gelen ifadeler aktarılır 

(Zehebî, Siyer, VII, 145). 

1092 Kadı İyâz, Tertîb, II, 90. 

1093 Sahnûn, el-Müdevvenetü’l-kübrâ, I, 529-30. 

1094 Yahya b. Maîn, Ma‘rifetü’r-ricâl (İbn Muhriz), II, 68. 

1095 Zehebî, Tezkire, II, 454. 



205 

Basra halkalarında da bu konuda ihtilaf vardır. İbn Sîrîn halkasında bid‘at ehliyle 

münasebette bulunulmaması gerektiği görüşü benimsenmişken1096 diğer bir halka sahibi 

Hasan el-Basrî’nin bizzat kendisi ve öğrencisi Katâde b. Diâme Kaderî temayüllere 

sahiptir.1097 Yemen halkalarının durumu biraz daha karışıktır. Halka sahiplerinin bizzat 

kendileri çeşitli bid‘at fırkalarına nispet edilmekle birlikte hepsinden bid‘at ehlini 

kötüleyen sözler aktarılmıştır.1098 Yine de Yemen’de bid‘at ehline karşı olumsuz bir 

tutum beslendiği söylenebilir. 

Medine’deki hadis halkalarında lafzen ve manen rivayet konusunda ise devamlılık 

gösteren bir tavra rastlanmamıştır. Halka sahibi kimi âlimlerin bu konudaki görüşlerine 

rastlanabilir. Örneğin Zührî’den bu konuda çelişen sözler nakledilir. Bir rivayette 

“Manayı doğru aktardıysan bir sorun yoktur” diyerek1099 manen rivayete cevaz verirken 

başka bir rivayete göre “Hz. Peygamber’in sözlerini size geldiği gibi aktarın” diyerek1100 

buna karşı çıkar. Bu rivayetlerin hayatının farklı dönemlerine ait olduğu söylenebilir. 

Yahya b. Saîd el-Ensârî’nin ise lafzen rivayet konusunda titiz olduğu söylenir.1101 Ancak 

bu râvilerin talebelerinin bu konuda görüşlerine rastlanmamış, dolayısıyla bu konu, halka 

içi ilişkiler vazedilirken kullanılamamıştır. Bu meselenin Medine’de diğer meseleler 

kadar gündeme gelmediği ve tartışılmadığı söylenebilir. Bunun sebebi Medineli râvilerin 

hadislerin yazılması konusundaki genel kabulü olmalıdır. Medine’de hadis yazma pratiği 

yaygın olduğundan ve yazılı metinlerin lafzen nakledilmesinin kolay olup manen rivayet 

edilmesine gerek kalmadığından lafzen ve manen rivayet meselesinin Medinelilerin 

gündemini meşgul etmemiş olması muhtemeldir. 

Medine hadis halkaları, rivayet ettikleri hadislerin muhtevaları açısından da 

kıyaslanabilir. Hadis ile fıkhın iç içe olduğu Medine’de halka sahibi âlimlerin neredeyse 

tamamının fakih kimliği taşıdıkları görülür. Bu konuda Nâfi‘ ile Zeyd b. Eslem istisna 

olmakla birlikte ikisi de Ömer ailesine mensup olduklarından onun ve oğlu Abdullah’ın 

aktardığı ahkâm hadisleriyle fetvalarına hâkim oldukları, dolayısıyla fıkıhtan tamamen 

kopuk olmadıkları söylenebilir. Halka sahiplerinin fıkıhla bu kadar haşır neşir olmaları 

 
1096 Maden, Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 80-2. 

1097 Maden, Ehl-i Hadîs Halkaları, s. 110-2. 

1098 Demirci, Yemen’de Hadis, s. 88-9, 139-41. 

1099 İbn Ebî Hayseme, et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis), II, 252. 

1100 Ebû Zür‘a ed-Dımaşkî, Târîh, II, 620. 

1101 Buhârî, et-Târîhu’l-kebîr, VIII, 276. 



206 

 

 

 

  

Medine   halkalarının   tamamında   ahkâm   hadislerinin   yoğun   olarak   rivayet

edildiğini  söyleme   imkânı   verir.  Bununla   birlikte   siyer/megâzî   konusunda   geniş

birikim   sahibi  Zührî’nin  halkasında  ahkâm  hadislerinin  yanında  siyer/megâzî

haberlerinin  de  aktarıldığı  tahmin   edilebilir.  Mekke’ye   kıyasla   oldukça   iptidai   bir

tefsir   birikimine   sahip   olan  Medine’de   bu   konunun   nadir   uzmanlarından   Zeyd   b.

Eslem’in  halkasında  da  ahkâm  hadisleriyle  birlikte  tefsir  rivayetlerinin  nakledildiğini

söylemek   mümkündür.  Tüm   bu  farklı  birikim  sahibi  kimselerin  halkalarına  katılan

  Mâlik b. Enes’in halkasında rivayet  edilen hadisleri ise herhangi bir konuyla sınırlamak

makul olmasa gerektir.



207 

SONUÇ 

 



208 

 

2./8. yüzyılın önemli ilim merkezlerinden Medine’de kurulan hadis halkalarını 

inşa etmeyi hedefleyen bu çalışma üç bölümden oluşmuştur. Birinci Bölüm’de söz 

konusu zaman diliminde Medine’deki ilmî hayat branşlar, râviler ve mekânlar olmak 

üzere üç açıdan hadis rivayeti merkeze alınarak incelenmiştir.  

1./7. ve 2./8. yüzyıllarda Medine’de yaşayan 973 râvi tespit edilmiştir. Birinci 

Bölüm’de varılan temel sonuçlardan biri mezkûr zaman diliminde bu 973 Medineli 

râvinin temelde üç branşla ilgilendiğidir: Hadis, fıkıh ve siyer/megâzî. Hadis branşında 

öne çıkan isimlerin sahâbe tabakasında Ebû Hüreyre, Abdullah b. Abbas, Âişe, Abdullah 

b. Ömer, Câbir b. Abdullah, Enes b. Mâlik, Ömer b. el-Hattâb ve Ebû Saîd el-Hudrî; 1./7. 

yüzyılın geri kalanında Urve b. ez-Zübeyr, Ebû Seleme b. Abdurrahman b. Avf, Saîd b. 

el-Müseyyeb, Kâsım b. Muhammed, Sâlim b. Abdullah ve İkrime mevlâ İbn Abbas; 2./8. 

yüzyılda ise İbn Şihâb ez-Zührî, Muhammed b. İshak, Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer, Mâlik b. 

Enes, Muhammed b. Ömer el-Vâkıdî, Muhammed b. Abdülaziz ed-Derâverdî, Yahya b. 

Saîd el-Ensârî, Zeyd b. Eslem, İbn Ebî Zi’b ve Ebü’z-Zinâd Abdullah b. Zekvân olduğu 

saptanmıştır.  

973 râviden 68’inin fıkıhla ilgilendiği, bunlardan ayrıca zikredilmesi gerekenlerin 

sahâbe tabakasında Hz. Ömer, Zeyd b. Sâbit, Hz. Âişe ve Abdullah b. Ömer; 1./7. yüzyılın 

geri kalanında Urve b. ez-Zübeyr, Ebû Seleme b. Abdurrahman b. Avf, Saîd b. el-

Müseyyeb, Kâsım b. Muhammed, Sâlim b. Abdullah; 2./8. yüzyılda ise Nâfi‘ ile Zeyd b. 

Eslem istisnasıyla İkinci ve Üçüncü Bölümler’de ele alınan halka sahipleri olduğu 

görülmüştür. 

Siyer/megâzî ile yoğun bir şekilde ilgilenen râvilerin sayısı ise 18 olarak 

belirlenmiştir. Bunlardan en önemlileri Urve b. ez-Zübeyr, Zührî, Musa b. Ukbe, İbn 

İshak, İbrahim b. Sa‘d ve Vâkıdî’dir. 

Farklı açılardan incelemelere tabi tutulan 973 Medineli râvinin çoğunluğunun 80-

160 yılları arasında vefat ettiği saptanmıştır. Ayrıca bu râvilerden 694’ünün, yani 

%85’inin rivayet sayısı 100’den azdır. Hadis miktarı 101-500 arasında olanların sayısı 

93, 501-1000 arasındakilerin sayısı 20, 1001-2550 arasında olanlarınki ise dokuzdur. 

Hakkında cerh-ta‘dîl değerlendirmesi bulunan 342 râviden 276’sı güvenilir, 66’sı 

güvenilmez kabul edilmiştir. Râvilerin kabileleri arasında ise Kureyş, Hazrec ve Evs öne 

çıkar. Medineli râvilerden 563’ü Kureyşli, 149’u Hazrecli ve 65’i Evslidir. Medinelilerin 



209 

itikadi eğilimleri incelendiğinde de şehrin bu konuda homojen bir yapı arz ettiği görülür, 

ehl-i bid‘at olarak nitelenen fırkalara mensubiyet azdır. Yalnızca 23 râvinin fırkası tespit 

edilebilmiş, bunlardan en çok öne çıkanlar 10 râviyle Kaderîler, altı râviyle de Şiîler ve 

Şiî eğiliminde olanlar olmuştur. Medineli râvilerin mesleklerine bakıldığında ise daha çok 

devlet tarafından verilen resmî görevlere sahip oldukları dikkat çekmektedir. Şehirde en 

çok icra edilen meslekler kadılık, valilik, kıssacılık ve kâtipliktir. Buradan hareketle 

Medinelilerin siyaset ve siyasilerle yakın ilişkiler kurduğu sonucuna varılmıştır. 

1./7. ve 2./8. yüzyıllarda Medine’de en çok hadis rivayet edilen mekânlar ise 

Mescid-i Nebevî ile râvi evleri olmuştur. Oralar kadar yaygın olmasa çarşı, sokak ve 

bahçelerde de hadis nakledildiği, ancak buralardaki nakillerin hadis rivayetinin 

sistemleşmesinden önceki bir döneme ait olduğu iddia edilmiştir. 

2./8. asır Medine’sinde üç merkezî, dört ikincil halka olduğu tespit edilmiş ve bu 

halkaların inşası İkinci ve Üçüncü Bölüm’ün temel konusunu oluşturmuştur. İkinci 

Bölüm’de merkezî halka oldukları tespit edilen Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer, İbn Şihâb ez-Zührî 

ve Mâlik b. Enes halkalarına yer verilmiştir. Nâfi‘ halkasının temel bilgi kaynağının 

Abdullah b. Ömer; mensuplarının ise Ubeydullah b. Ömer el-Ömerî, Mâlik b. Enes, 

Eyyûb es-Sahtiyânî ve Abdullah b. Ömer el-Ömerî olduğu tespit edilmiştir. Zührî 

halkasının bilgi kaynakları arasında 1./7. yüzyıl Medine’sinin en önemli tâbiîleri olan 

Urve b. ez-Zübeyr, Saîd b. el-Müseyyeb, Ebû Seleme b. Abdurrahman, Sâlim b. Abdullah 

ve Ubeydullah b. Abdullah’ın yanında küçük sahâbîlerden Enes b. Mâlik’in bulunduğu; 

mensuplarının ise Mâlik b. Enes, Muhammed b. İshak, Muhammed b. Abdullah ez-Zührî, 

İbn Ebî Zi’b, İbrahim b. Sa‘d ve Ubeydullah b. Ömer el-Ömerî olduğu görülmüştür. 

Medine’de tespit edilen yedi halkanın beşine mensup olan Mâlik b. Enes’in hocaları 

arasında bu beş halka sahibinin yanında Rebîa b. Ebî Abdurrahman ve Abdullah b. Yezîd 

b. Hürmüz ve Medineli diğer birçok râvi; mensuplarını ise Ma‘n b. İsa el-Kazzâz, 

Abdullah b. Nâfi‘ es-Sâiğ, Mutarrif b. Abdullah el-Yesârî, Abdullah b. Mesleme el-

Ka‘nebî, İsmail b. Ebî Üveys, Mus‘ab b. Abdullah ez-Zübeyrî ve Ebû Mus‘ab ez-Zührî 

oluşturmuştur. 

Merkezî halkaların tespitinin ardından Üçüncü Bölüm’de ikincil halkalar ve halka 

mahiyeti arz etmeyen bilgi ağları sunulmuş, böylece Medine’nin en öne çıkan isimlerinin 

haricinde kalan bilgi akışları da gösterilmiştir. İkincil hadis halkası olduğu saptanan dört 

kişi vardır: Ebü’z-Zinâd Abdullah b. Zekvân, Zeyd b. Eslem, Yahya b. Saîd el-Ensârî ve 

Muhammed b. Abdurrahman İbn Ebî Zi’b. Ebü’z-Zinâd halkasının en önemli bilgi 



210 

kaynağı Abdurrahman b. Hürmüz el-A‘rec iken mensupları Abdurrahman b. Ebi’z-Zinâd, 

Mâlik b. Enes ve Mugîre b. Abdurrahman el-Hizâmî’dir. Zeyd b. Eslem’in kaynakları 

arasında Atâ b. Yesâr, babası Eslem ve Abdullah b. Ömer; mensupları arasında ise Hişâm 

b. Sa‘d el-Kureşî, Abdurrahman b. Zeyd b. Eslem ve Mâlik b. Enes bulunur. Yahya b. 

Saîd el-Ensârî’nin en önemli bilgi kaynakları Saîd b. el-Müseyyeb ile Kâsım b. 

Muhammed’dir. Halkasının mensuplarını ise Mâlik b. Enes ile Süleyman b. Bilâl 

oluşturur. Ele alınan son halka sahibi İbn Ebî Zi’b’in öne çıkan hocaları Zührî ve Saîd b. 

Ebî Saîd el-Makburî, halkasının mensupları ise Muhammed b. İsmail İbn Ebî Füdeyk ile 

Muhammed b. Ömer el-Vâkıdî’dir. 

Halkaların hadis meseleleri açısından kıyaslandığı bölümde halkalar arasında 

hadislerin yazılması, kıraat/arz ile rivayet, re’y kullanımına mesafeli yaklaşım ve 

siyasilerle olumlu ilişkiler konusunda ittifak olduğu, bid‘at ehline rivayet konusunda ise 

ihtilaf bulunduğu tespit edilmiştir. 

Halkalar sunulduktan sonra, halkalara dâhil olamayan, yine de Medine’nin rivayet 

birikimine katkı sunan bazı bilgi akışları “Halka Yapısı Arz Etmeyen Bilgi Ağları” 

arasında ele alınmıştır. Bu kısımda Hişâm b. Urve, Abdülaziz b. Muhammed ed-

Derâverdî ve Saîd b. Ebî Saîd el-Makburî’nin halkalara dâhil olmamalarına rağmen çok 

hadis rivayet ettikleri tespit edilmiştir. Musa b. Ukbe, Muhammed b. Aclân ve Abdullah 

b. Ebî Bekir b. Muhammed b. Amr b. Hazm da kaynaklarda halka sahibi oldukları 

söylenmelerine rağmen bu çalışmada kendilerine yer verilmeyip hadis miktarlarıyla 

dikkat çeken râviler arasında sayılmıştır. Bu kişiler için halka vazedilmemesinin sebebi 

ise, ilgili yerlerde açıklandığı gibi, verilerin azlığıdır. 

Medine’de sekiz sahâbî ailesinin ve onların isnâdlarının baskın konumda olduğu 

saptanmıştır. Bu aileler Ömer b. el-Hattâb, Zübeyr b. el-Avvâm, Ali b. Ebî Tâlib, Osman 

b. Affân, Sa‘d b. Ebî Vakkâs, Talha b. Ubeydullah, Abdurrahman b. Avf ve Ebû Bekir 

aileleridir. Bu ailelerin üçünün isnâdlarının 2./8. yüzyılda son bulduğu, diğerlerinin 

isnâdlarının ise 3./9. yüzyılın ortalarına kadar devam ettiği görülmüştür. 

2./8. yüzyılda Medine’deki hadis rivayetinin halka şeklindeki versiyonlarının 

merkeze alınarak incelendiği bu çalışmada temel birkaç sonuca varılmıştır. Bunlar şöyle 

sıralanabilir: 



211 

1. İlmî hareketlilik açısından Medine, 2./8. asır ilim merkezleri arasında Basra ve 

Kûfe’den sonra üçüncü sırada yer almasının yanında birçok ilim merkezinin 

kaynağı konumundadır. 

2. Hicri ilk iki yüzyılda Medine’de hadis yanında fıkıh ve siyer/megâzî konuları da 

râvilerin ilmî meşgaleleri arasında yer almıştır. 

3. Medine’de üçü merkezî, dördü ikincil olmak üzere yedi halka tespit edilmiştir. 

Merkezî halkaların sahipleri Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer, İbn Şihâb ez-Zührî ve Mâlik 

b. Enes; ikincil halkaların sahipleri Ebü’z-Zinâd, Zeyd b. Eslem, Yahya b. Saîd 

el-Ensârî ve İbn Ebî Zi’b’dir. 

4. Mâlik b. Enes, Medine’deki yedi halkadan beşinde öğrenci olarak bulunmasının 

yanında kendi müstakil halkasını da kurmuştur. Yani o, yedi halkanın altısında 

etkin olarak yer almıştır. Bu durum, Mâlik’in Medine’deki dominant rolünü 

göstermesinin yanında 2./8. yüzyıl Medine’sinin Mâlik olmadan idrak 

edilemeyeceğini ispatlar. 

5. Halkaların gündemine giren hadis meseleleri incelendiğinde bunların çoğu 

hakkında halkalar arasında bir görüş birliği mevcut olduğu görülür. Bu da Medine 

Ehl-i hadîs’inin büyük ölçüde yeknesak bir yapı arz ettiğini söylemeyi gerekli 

kılar. 

6. Halkalara girememelerine rağmen Medine’nin rivayet birikimine katkıda bulunan 

isimler arasında Saîd b. Ebî Saîd el-Makburî, Musa b. Ukbe, Hişâm b. Urve, 

Muhammed b. Aclân ve Abdülaziz b. Muhammed ed-Derâverdî bulunur. 

Son olarak bu çalışmanın 2./8. yüzyıl hadis tarihi çalışmalarına yapacağı 

muhtemel katkılardan da bahsedilebilir. İlk olarak, bu araştırmada 2./8. yüzyılda 

Medine’de yer alan hadis halkaları, yani ilmî mesailerinin büyük kısmını hadis rivayetine 

adayan kişiler tespit edilmiştir. Dolayısıyla bundan sonraki çalışmalarda “Medine Ehl-i 

hadîs’i” dendiğinde kimlerin kastedildiği okuyucunun zihninde net olacaktır. Ayrıca artık 

2./8. yüzyıl Medine hadis tarihine dair incelemeler yapılmak istendiğinde odaklanılması 

gereken temel isimler belirlenmiş, dolayısıyla bu zaman ve mekâna yönelmek isteyen 

araştırmacıların işi kolaylaştırılmıştır. Öne çıkan Medineli râvilerin hangi halkaya 

mensup olduklarının tespiti de onlardan bahsedilirken hangi ilmî çevreye ait olduklarını 

ifade etmeyi kolaylaştıracaktır. Örneğin, Ubeydullah b. Ömer el-Ömerî’den bahsedilirken 

“Nâfi‘ mevlâ İbn Ömer’in hadis halkasının en önemli mensuplarından olup aynı zamanda 

Zührî halkasında yer alan Ubeydullah b. Ömer” gibi bir cümle kurulabilecek, böylece 



212 

Ubeydullah’ın hangi ilişki ağlarında bulunduğu okuyucuya kolayca aktarılabilecektir. 

Medine Ehl-i hadîs’inin tespitinin alana belki de en önemli katkısı ise 2./8. yüzyıldaki 

farklı Ehl-i hadîslerin kıyaslanmasının yolunu açmasıdır. Bu çalışmanın benzerleri 

mezkûr asrın diğer ilim merkezleri hakkında da yapılıp oraların Ehl-i hadîsleri de tespit 

edildiğinde bu gruplar kıyaslanarak 2./8. yüzyıl Ehl-i hadîs’inin farklı tonları 

görülebilecek ve farklı bölgelerin Ehl-i hadîslerinin ne derece benzer olduğu tespit 

edilebilecektir. 

 



213 

KAYNAKÇA 

Abdürrezzâk b. Hemmâm, Ebû Bekir es-San‘ânî. el-Musannef. nşr. Habîbürrahman el-

A‘zamî. I-XI. Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmî, 1403/1983. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdullah eş-Şeybânî. el-İlel ve ma‘rifetü’r-ricâl (Abdullah). nşr. 

Vasiyullah b. Muhammed Abbas. I-IV. Riyad: Dâru’l-Hânî, 1422/2001. 

----------. el-Müsned. nşr. Şuayb el-Arnaût v.dğr. I-L. Beyrut: er-Risâletü’l-

Âlemiyye, 1436/2015.  

----------. Min kelâmi’l-İmâm Ebî Abdillah Ahmed b. Hanbel fî ileli’l-hadîs ve ma‘rifeti’r-

ricâl (Merrûzî). nşr. Subhî es-Sâmerrâî. Riyad: Mektebetü’l-Me‘ârif, 1409/1988. 

----------. Suâlât (Ebû Davud). nşr. Ziyâd Muhammed Mansûr. Medine: Mektebetü’l-

Ulûm ve’l-Hikem, 1414/1994. 

Akgün, Hüseyin. Hadis Rivâyet Coğrafyası. İstanbul: İFAV, 2019. 

Akpınar, Mehmetcan. “Medinan Scholars on the Move: Professional Mobility at the 

Umayyad Court”. Professional Mobility in Islamic Societies (700-1750): New 

Concepts and Approaches içinde. ed. Mohamad El-Merheb – Mehdi Berriah. Leiden: 

Brill, 2021, s. 15-39. 

Albayrak, Ali. Buhârî’nin Kaynakları ve Fuad Sezgin. İstanbul: İFAV, 2020. 

Ali b. el-Medînî, Ali b. Abdullah b. Ca‘fer es-Sa‘dî. el-İlel. nşr. Muhammed Mustafa el-

A‘zamî. Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmî, 1400/1980. 

----------. Suâlât (İbn Ebî Şeybe). nşr. Muvaffak b. Abdullah b. Abdülkâdir. Riyad: 

Mektebetü’l-Me‘ârif, 1404/1984. 

Altıkulaç, Tayyar. “İkrime el-Berberî”. DİA. Erişim: 19.06.2022. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ikrime-el-berberi 

Anthony, Sean W. Muhammad and the Empires of Faith: The Making of the Prophet of 

Islam. Oakland: University of California Press, 2020. 

Aydemir, Halis. Rivâyetlerin Olasılığı Teorisi Işığında Nâfi‘ Mevlâ İbn Ömer. Bursa: 

Emin Yayınları, 2008. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ikrime-el-berberi


214 

el-Buhârî, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail. et-Târîhu’l-kebîr. I-IX. nşr. Muhammed 

Abdülmuîd Hân. Haydarabad: Dâiretü’l-Me‘ârifi’l-Osmâniyye, ts. 

Cirit, Hasan. Halkın İslâm Anlayışının Kaynakları: Vaaz ve Kıssacılık. İstanbul: Çamlıca 

Yayınları, 2002. 

Cook, Michael. “The Opponents of the Writing of Tradition in Early Islam”. Arabica, 

XLIV/4 (1997), s. 437-530.  

Çavuşoğlu, Ali Hakan. Irak Mâlikî Ekolü (III.-V./IX.-XI. yy.). Doktora Tezi. İstanbul: 

Marmara Üniversitesi SBE, 2004. 

ed-Dârekutnî, Ebü’l-Hasan Ali b. Ömer. el-İlelü’l-vâride fi’l-ehâdîsi’n-nebeviyye. I-XVI. 

nşr. Mahfûzurrahman Zeynullah es-Selefî. Riyad: Dâru Taybe, 1405/1985. 

Demirci, Hatice. Hicrî İkinci Asırda Yemen’de Hadis. Yüksek Lisans Tezi. İstanbul: 

Marmara Üniversitesi SBE, 2021. 

Deniz, Şakir. İbn Ebî Zi’b’in Hayatı ve Kitâbu’s-Sünen İsimli Eseri. Yüksek Lisans Tezi. 

Sakarya: Sakarya Üniversitesi SBE, 2018. 

Duman, Ali. İmam Mâlik. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2022. 

ed-Dûrî, Abdülaziz. Neş’etü ilmi’t-târîh inde’l-Arab. Beyrut: Merkezü Dirâsâti’l-

Vahdeti’l-Arabiyye, 2007. 

Durmuş, Üzeyir. “İmâm Buhârî’nin Sahîh’ine Kaynaklık Bakımından İmâm Mâlik’in 

Muvatta’sı (Tahrîc, Mukâyese, Tahlîl)”. Çanakkale Onsekiz Mart İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 14 (2019), s. 171-212.  

Ebû Nuaym, Ahmed b. Abdullah el-İsfahânî. Hilyetü’l-evliyâ ve tabakâtü’l-asfiyâ. I-XI. 

Kahire: Mektebetü’l-Hâncî – Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1416/1996. 

Ebû Zür‘a ed-Dımaşkî, Abdurrahman b. Amr. Târîhu Ebî Zür‘a ed-Dımaşkî. I-II. nşr. 

Şükrullah b. Ni‘metullah el-Kûcânî. Dımaşk: Mecme‘u’l-Lugati’l-Arabiyye, ts. 

Erul, Bünyamin. Sahabenin Sünnet Anlayışı. Ankara: TDV Yayınları, 2019. 

----------. “Telfîk”. DİA. Erişim: 23.04.2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/telfik--

hadis  

Ess, Josef van. Theology and Society in the Second and Third Centuries of the Hijra. I-

IV. trc. John O’Kane – Gwendolin Goldbloom – Renee Otto. Leiden: Brill, 2016-2020. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/telfik--hadis
https://islamansiklopedisi.org.tr/telfik--hadis


215 

Erdoğan, Mehmet. “Mugîre b. Abdurrahman”. DİA. Erişim: 21.02.2022. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/mugire-b-abdurrahman  

el-Fâsî, Takiyyüddin Muhammed b. Ahmed. el-Ikdü’s-semîn fî târîhi’l-beledi’l-emîn. I-

VIII. nşr. Muhammed Hâmid el-Fîkî. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1406/1986. 

Fayda, Mustafa. “İbn İshak”. DİA. Erişim: 20.06.2022. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ibn-ishak 

----------. “Siyer ve Megâzî”. DİA. Erişim: 24.02.2022. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/siyer-ve-megazi 

el-Fesevî, Ebû Yusuf Ya‘kûb b. Süfyân. el-Ma‘rife ve’t-târîh. I-III. nşr. Ekrem Ziyâ el-

Ömerî. Medine: Mektebetü’d-Dâr, 1410/1990. 

Gombrich, E. H. Sanatın Öyküsü. İstanbul: Remzi Kitabevi, 2020. 

Günaydın, Tuğçe. Hadis Rivayetinde Âlî İsnadlar. Doktora Tezi. İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi SBE, 2022. 

Gürman, Ceyda. Tâbiûn Dönemi Tefsiri ve Medineli Müfessirler. Doktora Tezi. Yalova: 

Yalova Üniversitesi SBE, 2020. 

Hâkim, Ebû Abdullah Muhammed b. Abdullah en-Neysâbûrî. Ma‘rifetü ulûmi’l-hadîs ve 

kemmiyyeti ecnâsihî. nşr. Ahmed b. Fâris es-Selûm. Riyad: Mektebetü’l-Me‘ârif, 

1431/2010. 

Halîfe b. Hayyât, Ebû Amr el-Usfurî. Kitâbü’t-Tabakât. nşr. Ekrem Ziyâ el-Ömerî. 

Bağdat: Matba‘atü’l-Ânî, 1387/1967. 

----------. Târîhu Halîfe b. Hayyât. nşr. Ekrem Ziyâ el-Ömerî. Riyad: Dâru Taybe, 

1405/1985. 

el-Halîlî, Ebû Ya‘lâ Halîl b. Abdullah. el-İrşâd fî ma‘rifeti ulemâi’l-hadîs. I-III. nşr. 

Muhammed Saîd b. Ömer. Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 1409/1989. 

Harekât, İbrahim. “Ebû Mus‘ab”. DİA. Erişim: 06.03.2022. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ebu-musab 

Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekir Ahmed b. Ali. el-Câmi‘ li-ahlâki’r-râvî ve âdâbi’s-sâmi‘. I-

II. Riyad: Mektebetü’l-Me‘ârif, 1403/1983. 

----------. el-Kifâye fî ilmi’r-rivâye. nşr. Ebû Abdullah es-Sevrakî. Haydarabad: 

Cem‘iyyetü Dâireti’l-Me‘ârifi’l-Osmâniyye, 1357/1938. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/mugire-b-abdurrahman
https://islamansiklopedisi.org.tr/ibn-ishak
https://islamansiklopedisi.org.tr/siyer-ve-megazi
https://islamansiklopedisi.org.tr/ebu-musab


216 

----------. Takyîdü’l-ilm. nşr. Yusuf el-Uş. Beyrut: Dâru İhyâi’s-Sünneti’n-Nebeviyye, ts. 

----------. Târîhu Medîneti’s-selâm ve ahbâru muhaddisîhâ ve zikru kuttâniha’l-ulemâ 

min gayri ehlihâ ve vâridîhâ. I-XVII. nşr. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf.  Tunus: Dâru’l-

Garbi’l-İslâmî, 1436/2015.  

Hatiboğlu, İbrahim. “Nâfi‘”. DİA. Erişim: 10.02.2022. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/nafi--tabiin-alimi 

Hamidullah, Muhammed. Muhtasar Hadis Tarihi ve Sahife-i Hemmam ibn Münebbih. 

trc. Kemal Kuşçu. İstanbul: Beyan Yayınları, 2013. 

el-Humeydî, Ebû Abdullah Muhammed b. Fütûh. Cezvetü’l-muktebis fî târîhi ulemâi’l-

Endelüs. nşr. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf – Muhammed Beşşâr Avvâd. Tunus: Dâru’l-

Garbi’l-İslâmî, 1429/2008. 

Işık, Şükran. Hadislerde Medine ve Mescid-i Nebi. Yüksek Lisans Tezi. Samsun: 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi SBE, 2019. 

İbn Abdilber, Ebû Ömer Yusuf b. Abdullah en-Nemerî. el-İntikâ fî fezâili’l-eimmeti’s-

selâseti’l-fukahâ. nşr. Abdülfettâh Ebû Gudde. Halep: Mektebü’l-Matbû‘âti’l-

İslâmiyye, 1417/1997. 

----------. et-Temhîd li-mâ fi’l-Muvatta’ mine’l-me‘ânî ve’l-esânîd. I-XVII. nşr. Beşşâr 

Avvâd Ma‘rûf v.dğr. Londra: Müessesetü’l-Furkân li’t-Türâsi’l-İslâmî, 1439/2017. 

İbn Adî, Ebû Ahmed Abdullah b. Adî el-Cürcânî. el-Kâmil fî duafâi’r-ricâl. I-IX. nşr. 

Âdil Ahmed Abdülmevcûd v.dğr. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1997. 

İbn Asâkir, Ali b. Hasan. Târîhu medîneti Dımaşk. I-LXXX. nşr. Muhibüddîn Ebû Saîd 

el-Amrevî. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1415-1421/1995-2001. 

İbn Ebî Hâtim, Ebû Muhammed Abdurrahman b. Muhammed er-Râzî. el-Cerh ve’t-ta‘dîl. 

I-IX. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye (Haydarabad: Dâiretü’l-Me‘ârifi’l-Osmâniyye 

1371/1952 baskısından ofset), ts. 

İbn Ebî Hayseme, Ebû Bekir Ahmed b. Züheyr b. Harb. et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-

sânî). nşr. Salâh b. Fethî Helel. Kahire: el-Fârûku’l-Hadîse li’t-Tıbâ‘a ve’n-Neşr, 

1427/2006. 

----------. et-Târîhu’l-kebîr (es-Sifru’s-sâlis). I-IV. nşr. Salâh b. Fethî Helel. Kahire: el-

Fârûku’l-Hadîse li’t-Tıbâ‘a ve’n-Neşr, 1424/2004. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/nafi--tabiin-alimi


217 

İbn Ebî Şeybe, Ebû Bekir Abdullah b. Muhammed el-Kûfî. el-Kitâbü’l-Musannef fi’l-

ehâdîs ve’l-âsâr. I-VII. nşr. Kemâl Yusuf el-Hût. Beyrut: Dâru’t-Tâc, 1409/1989. 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Ahmed b. Ali el-Askalânî. Tehzîbü’t-Tehzîb. I-XV. Kahire: Dâru’l-

Kitâbi’l-İslâmî, ts. 

İbn Hallikân, Ebü’l-Abbas Ahmed b. Muhammed. Vefeyâtü’l-a‘yân ve enbâü ebnâi’z-

zemân. I-VIII. nşr. İhsan Abbas. Beyrut: Dâru Sâdır, 1398/1978. 

İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân el-Büstî. Kitâbü’l-Mecrûhîn mine’l-

muhaddisîn. I-II. nşr. Hamdî Abdülmecîd es-Silefî. Riyad: Dâru’s-Sumey‘î li’n-Neşr 

ve’t-Tevzî‘, 1420/2000. 

----------. Kitâbü’s-Sikât. I-X. nşr. Muhammed Abdülmuîd Hân. Haydarabad: Dâiretü’l-

Me‘ârifi’l-Osmâniyye, 1393/1973. 

----------. Meşâhîru ulemâi’l-emsâr. nşr. Mecdî b. Mansûr. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1416/1995. 

İbn Kayyimi’l-Cevziyye, Ebû Abdullah Muhammed b. Ebî Bekir. İ‘lâmü’l-muvakkı‘în 

an Rabbi’l-âlemîn. I-VII. nşr. Meşhûr b. Hasan Âlü Selmân. Cidde – Riyad: Dâru 

İbni’l-Cevzî, 1423/2002. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim. el-Me‘ârif. nşr. Servet Ukkâşe. 

Kahire: Dâru’l-Me‘ârif, 1401/1981. 

İbn Mende, Ebû Abdllah Muhammed b. İshak el-İsfahânî. Şürûtu’l-eimme. nşr. 

Abdurrahman b. Abdülcebbâr el-Füreyvâî. Riyad: Dâru’l-Müslim li’n-Neşr ve’t-

Tevzî‘, 1416/1995. 

İbn Receb, Ebü’l-Ferec Abdurrahman b. Ahmed el-Hanbelî. Şerhu İleli’t-Tirmizî. I-II. 

nşr. Hemmâm Abdürrahim Saîd. Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 1421/2001. 

İbn Sa‘d, Muhammed b. Saʻd ez-Zührî. Kitâbü’t-Tabakâti’l-kebîr. I-XI. nşr. Ali 

Muhammed Ömer. Kahire: Mektebetü’l-Hâncî, 1421/2001. 

İbn Şebbe, Ebû Zeyd Ömer b. Şebbe en-Nümeyrî el-Basrî. Târîhu’l-Medîneti’l-

münevvere. I-IV. nşr. Fehîm Muhammed Şeltût. yy., 1399/1979. 

İbn Yunus, Abdurrahman b. Ahmed b. Yunus el-Mısrî. Târîhu İbn Yunus es-Sadefî. I-II. 

nşr. Abdülfettâh Fethî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1421/2000. 



218 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Abdurrahman b. Muhammed. Kitabü’d-Duafâ ve’l-metrûkîn. 

I-III. nşr. Abdullah el-Kâdî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1406/1986. 

İbnü’s-Salâh, Ebû Amr Osman b. Abdurrahman eş-Şehrezûrî. Ulûmü’l-hadîs. nşr. 

Nûreddin Itr. Dımaşk: Dâru’l-Fikr, 1427/2006.  

el-İclî, Ebü’l-Hasan Ahmed b. Abdullah. Ma‘rifetü’s-sikât min ricâli ehli’l-ilm ve’l-hadîs 

ve mine’d-duafâ ve zikri mezâhibihim ve ahbârihim. I-II. nşr. Abdülalîm Abdülazîm 

el-Bestevî. Medine: Mektebetü’d-Dâr, 1405/1985. 

İstemi, Fuat. Hicret Bağlamında Tarih ve Hadis Metodolojileri. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2017. 

Kadı İyâz, Ebü’l-Fazl İyâz b. Musa el-Yahsubî. Tertîbü’l-medârik ve takrîbü’l-mesâlik 

li-ma‘rifeti a‘lâmi mezhebi Mâlik. I-VIII. nşr. Muhammed b. Tâvît et-Tancî v.dğr. Fas: 

Vizâretü’l-Evkâf ve’ş-Şüûni’l-İslâmiyye, 1403/1983. 

Kallek, Cengiz. “Fukahâ-yi Seb‘a”. DİA. Erişim: 25.05.2022. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/fukaha-yi-seba 

Kâtib Çelebi, Hacı Halîfe Mustafa b. Abdullah. Keşfü’z-zunûn an esâmi’l-kütübi ve’l-

fünûn. I-II. nşr. Mehmet Şerefettin Yaltkaya – Kilisli Rifat Bilge. Beyrut: Dâru İhyâi’t-

Türâsi’l-Arabî, 1941. 

Kızılkaya Yılmaz, Rahile. Çağdaş Hadis Tartışmaları ve Muvatta’. İstanbul: İFAV, 

2020. 

Kuzudişli, Bekir. Aile İsnâdları. İstanbul: İFAV, 2021. 

----------. Hadis Rivayetinde Bağlam: Sebebü îrâdi’l-hadîs. İstanbul: Klasik Yayınları, 

2020. 

----------. Hadis Tarihi. İstanbul: Kayıhan, 2019. 

----------. Şîa ve Hadis: Başlangıcından Kütüb-i Erbaa’ya Hadis Rivayeti ve İsnad. 

İstanbul: Klasik Yayınları, 2017. 

Koçinkağ, Mansur. “Risâletü’l-Ferâiz li-Zeyd b. Sâbit me‘a şerhihâ li-Ebi’z-Zinâd”. 

Tasavvur: Tekirdağ İlahiyat Dergisi IV/1 (2018), s. 329-353. 

----------. “Written Source of al-Muwaṭṭa’: Risālat al-Farā’iḍ”. Tasavvur: Tekirdağ 

İlahiyat Dergisi VI/2 (2020), s. 1545-1567. 

Koçyiğit, Talât. Hadis Tarihi. Ankara: TDV Yayınları, 2017. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/fukaha-yi-seba


219 

Köse, Feyza Betül. Medine’de Sosyal Hayat: Dört Halife Dönemi. İstanbul: Mana 

Yayınları, 2016. 

Maden, Ömer Faruk. Hicrî II. Asır Ehl-i Hadîs Halkaları (Basra Örneği). Yüksek Lisans 

Tezi. Marmara Üniversitesi SBE, İstanbul, 2018. 

Mâlik b. Enes, Ebû Abdullah el-Asbahî. Muvattaü’l-İmâm Mâlik. I-VIII. nşr. Muhammed 

Mustafa el-A‘zamî. Abu Dabi: Müessesetü Zâyid b. Sultân, 1425/2004. 

el-Mizzî, Yusuf b. Abdurrahman. Tehzîbü’l-Kemâl fî esmâi’r-ricâl. I-XXXV. nşr. Beşşâr 

Avvâd Ma‘rûf. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1403-1413/1983-1992. 

Musa, Muhammed es-Sânî Ömer. el-Medresetü’l-hadîsiyye fî Mekke ve’l-Medîne ve 

eseruhâ fi’l-hadîsi ve ulûmihî min neş’etihâ hattâ nihâyeti’l-karni’s-sâniyyi’l-hicrî. I-

II. Riyad: Mektebetü Dâri’l-Minhâc, 1428/2007. 

Müslim b. el-Haccâc, Ebü’l-Hüseyin el-Kuşeyrî. Kitâbü’t-Temyîz. nşr. Muhammed 

Mustafa el-A‘zamî. Riyad: Şeriketü’t-Tıbâ‘ati’l-Arabiyyeti’s-Su‘ûdiyye, 1402/1982. 

----------. Sahîhu Müslim. I-V. nşr. Fuâd Abdülbâkî. Kahire: Matba‘atü İsa el-Bâbî el-

Halebî, 1412/1991. 

en-Nedîm, Ebü’l-Ferec Muhammed b. Ebî Ya‘kûb. el-Fihrist. Beyrut: Dâru’l-Ma‘rife, ts. 

en-Nesâî, Ebû Abdurrahman Ahmed b. Şuayb. “et-Tabakât”. Selâsü rasâil hadîsiyye li’l-

İmâm en-Nesâî. nşr. Meşhûr Hasan Mahmûd Selmân – Abdülkerîm Ahmed el-

Vüreykât. Zerkâ: Mektebetü’l-Menâr, 1408/1987, s. 51-93. 

----------. “Tesmiyetü fukahâi’l-emsâr min ashâbi Rasûlillâh ve men ba‘dehüm”. Selâsü 

resâil hadîsiyye li’l-İmâm en-Nesâî. nşr. Meşhûr Hasan Mahmûd Selmân – 

Abdülkerîm Ahmed el-Vüreykât. Zerkâ: Mektebetü’l-Menâr, 1408/1987, s. 95-153. 

en-Nevevî, Ebû Zekeriyya Yahya b. Şeref. İrşâdü tullâbi’l-hakâik ilâ ma‘rifeti süneni 

hayri’l-halâik. nşr. Nûreddin Itr. Dımaşk: Dâru’l-Yemâme – Dâru’l-Ferfûr, 

1430/2009. 

Onuk Demirci, Sümeyye. Fukahâ-i Seb‘a ve İslam Hukuk Tarihindeki Yeri. Doktora Tezi. 

 İstanbul: Marmara Üniversitesi SBE, 2019. 

Oral, Kenan. Muvatta’ın Oluşum Süreci Nüsha Farklılıkları ve Nedenleri. Doktora Tezi. 

 Ankara: Ankara Üniversitesi SBE, 2020. 

Öz, Şaban. İlk Siyer Kaynakları ve Müellifleri. İstanbul: İSAR Yayınları, 2008. 



220 

Özcan, Merve. Kâsım b. Muhammed’in Hayatı ve Hadis İlmindeki Yeri. Yüksek Lisans 

Tezi. Sakarya: Sakarya Üniversitesi SBE, 2009. 

Özdemir, Veysel. Abdullah b. Amr ve es-Sahifetü’s-sâdıka’sı. Doktora Tezi. Erzurum: 

Atatürk Üniversitesi SBE, 2008. 

Özkan, Halit. Hicrî İlk İki Asırda Farklı Şehirlerde Amel Telakkisi Oluşumunda Sünnet 

ve Hadisin Yeri. Doktora Tezi. İstanbul: Marmara Üniversitesi SBE, 2016. 

----------. “Tedvin Tarihinde Emevî Sarayı ve Zührî’nin Mirasına Bir Örnek: Şuayb b. 

Ebû Hamza Nüshası”. Dîvân: Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi XVII/32 (2012), s. 

1-37.  

----------. “Muvatta Üzerine Yazılmış Şerhler”. Hadis Şerh Literatürü I. ed. Mustafa 

Macit Karagözoğlu. İstanbul: İFAV, 2020, s. 55-168. 

----------. “Zührî”. DİA. Erişim: 12.02.2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/zuhri 

Öztürk, Mustafa. “Kaderî Olmakla İtham Edilen Hadis Râvîleri”. Hitit Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, XII/23 (2013), s. 77-112. 

----------. “Mevâlî Râviler ve Geçmiş Kültürlerin Hadislere Etkisi: Hicrî İlk İki Asır”. 

Hadis Tetkikleri Dergisi, IV/1 (2006), s. 7-37. 

Polat, Salahattin. “Ka‘nebî”, DİA. Erişim: 28.02.2022. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/kanebi. 

er-Râmehürmüzî, Ebû Muhammed İbn Hallâd Hasan b. Abdurrahman. el-Muhaddisü’l-

fâsıl beyne’r-râvî ve’l-vâ‘î. nşr. Muhammed Acâc el-Hatîb. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 

1404/1984. 

Sahnûn, Ebû Saîd Abdüsselâm b. Saîd et-Tenûhî. el-Müdevvenetü’l-kübrâ. I-XVI. 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1994. 

Sari, Adem. Hicrî II. Asır Şam Bölgesinde Ehl-i Hadîs Halkaları. Yüksek Lisans Tezi. 

İstanbul: Marmara Üniversitesi SBE, 2021. 

Sayeed, Asma. Women and theTransmission of Religious Knowledge in Islam. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2013. 

Schoeler, Gregor. İslam’ın İlk Dönemlerinde Yazı ve Rivâyet. trc. Güllü Yıldız. İstanbul: 

Vakıf Bank Kültür Yayınları, 2022. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/zuhri
https://islamansiklopedisi.org.tr/kanebi


221 

es-Sehâvî, Ebü’l-Hayr Şemseddin Muhammed b. Abdurrahman. et-Tuhfetü’l-latîfe fî 

târîhi’l-Medîneti’ş-şerîfe. I-III. nşr. Es‘ad Trabzonî el-Hüseynî. yy., 1399/1979. 

es-Sem‘ânî, Ebû Saîd Abdülkerim b. Muhammed. Edebü’l-imlâ ve’l-istimlâ. nşr. Ahmed 

Muhammed Abdurrahman. Cidde: Matba‘atü’l-Mahmûdiyye, 1414/1993. 

es-Semhûdî, Nûreddin Ali b. Abdullah. Vefâü’l-vefâ bi-ahbâri dâri’l-Mustafâ. I-V. nşr. 

Kâsım es-Sâmerrâî. Londra: Müessesetü’l-Furkân li’t-Türâsi’l-İslâmî, 1422/2001. 

----------. Tedrîbü’r-râvî fî şerhi Takrîbi’n-Nevâvî. I-V. nşr. Muhammed Avvâme. 

Medine: Dâru’l-Yüsr – Cidde: Dâru’l-Minhâc, 1437/2016. 

et-Tarâbîşî, Mutâ‘. Ruvâtü Muhammed b. İshak b. Yesâr fi’l-meğâzî ve’s-siyer ve sâiri’l-

merviyyât. Beyrut: Dâru’l-Fikri’l-Muâsır, 1414/1994. 

Tatlı, Mustafa. Tâbiûn Döneminde Hadis Rivayeti (75-135/694-753 Yılları). Doktora 

Tezi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi SBE, 2021. 

et-Tirmizî, Ebû İsa Muhammed b. İsa. İlelü’t-Tirmiziyyi’l-kebîr. nşr. Subhî es-Sâmerrâî 

v.dğr. Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 1409/1989. 

Toksarı, Ali. “İbrahim b. Sa‘d”. DİA. Erişim: 14.02.2022. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ibrahim-b-sad 

Topgül, Muhammed Enes. “Erken Dönem Hadis Çalışmalarında Şiîlik İthamları –Hadis 

Tarihi Çerçevesinde Bir İnceleme–”. Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

55 (2018), s. 52-77.  

----------. İsnâdı Okumak: Hadis Tarihinin Anlaşılmasında İsnâdın Rolü. İstanbul: İFAV, 

2022. 

----------. Rivayetten Râviye: Cerh-Ta‘dîl Hükümleri Nasıl Oluştu? İstanbul: İFAV, 2019. 

Topgül, Muhammed Enes – Ömer Faruk Maden. “Ehl-i Hadis Ders Halkalarının 

Tespitine Dair Bir Metot Teklifi: II. (VIII.) Asrın İlk Yarısı Basra Örneği”. İslam 

Araştırmaları Dergisi, 45 (2021), s. 37-68. 

Tosh, John. Tarihin Peşinde. trc. Özden Arıkan. İstanbul: Kronik Kitap, 2020. 

Turhan, Halil İbrahim. Ricâl Tenkidinin Doğuşu ve Gelişimi: Hicrî İlk İki Asır. İstanbul: 

İFAV, 2015. 

Tüzün, İdris. İbn Şihâb ez-Zührî: Hayatı, Hadis İlmine Katkıları ve Rivayetleri. Ankara: 

Nobel, 2022. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ibrahim-b-sad


222 

el-Ukaylî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Amr. Kitâbü’d-Duafâi’l-Kebîr. I-IV. nşr. 

Abdülmu‘tî Emîn Kal‘acî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1404/1984. 

el-Vâkıdî, Muhammed b. Ömer b. Vâkıd. Kitâbü’l-Meğâzî. I-III. nşr. Marsden Jones. 

Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 1404/1984.  

Vekî‘, Muhammed b. Halef ed-Dabbî. Ahbâru’l-kudât. I-III. Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, ts. 

Yahya b. Maîn, Ebû Zekeriyya el-Bağdâdî. et-Târîh (Dârimî). nşr. Ahmed Muhammed 

Nûrseyf. Dımaşk: Dâru’l-Me’mûn li’t-Türâs, 1400/1980. 

----------. et-Târîh (Dûrî). Yahyâ b. Maîn ve kitâbuhü’t-Târîh içinde. I-IV. nşr. Ahmed 

Muhammed Nûrseyf. Mekke: Merkezü’l-Bahsi’l-İlmî ve İhyâi’t-Türâsi’l-İslâmî, 

1399/1979. 

----------. Ma‘rifetü’r-ricâl (İbn Muhriz). I-II. nşr. Muhammed Kâmil el-Kassâr. Dımaşk: 

Matbûâtü Mecma‘i’l-Lugati’l-Arabiyye, 1405/1985. 

----------. Min kelâmi Ebî Zekeriyya Yahya b. Maîn fi’r-ricâl (İbn Tahmân). nşr. Ahmed 

Muhammed Nûrseyf. Dımaşk: Dâru’l-Me’mûn li’t-Türâs, ts. 

----------. Suâlât (İbnü’l-Cüneyd). nşr. Ahmed Muhammed Nûrseyf. Medine: 

Mektebetü’d-Dâr, 1408/1988. 

Yazıcı, Mahmut. Sahâbe Bilgisinin Tespiti. İstanbul: İFAV, 2015. 

Yıldız, Fahreddin. İlmî Bir Disiplin Olarak Fıkhü’l-hadîs. Doktora Tezi. İstanbul: 

Marmara Üniversitesi SBE, 2016. 

Yıldız, Oğuzhan. “Ehl-i Hadis Fıkhının Tedvini: Tirmizî’nin Câmi‘inde Fıkhü’l-Hadis ve 

Fakih Muhaddisler Tabakâtı.” Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, XVIII/3 

(2018), s. 99-136. 

Yücel, Ahmet. Hadîs Istılahlarının Doğuşu ve Gelişimi: Hicrî İlk Üç Asır. İstanbul: 

İFAV, 2014. 

----------. Hadis Tarihi. İstanbul: İFAV, 2016. 

ez-Zehebî, Ebû Abdullah Şemseddin Muhammed b. Ahmed. Mîzânü’l-i‘tidâl fî nakdi’r-

ricâl. I-IV. nşr. Ali Muhammed el-Bicâvî. Beyrut: Dâru’l-Ma‘rife, ts. 

----------. Siyeru a‘lâmi’n-nübelâ. I-XXX. nşr. Şuayb el-Arnaût v.dğr. Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 1432/2011. 



223 

----------. Târîhu’l-İslâm ve vefeyâtü’l-meşâhîr ve’l-a‘lâm. I-LIII. nşr. Ömer Abdüsselâm 

Tedmürî. Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 1410/1990. 

----------. Tezkiretü’l-huffâz. I-IV. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998. 

ez-Zübeyrî, Mus‘ab b. Abdullah. Kitâbü Nesebi Kureyş. nşr. E. Lévi-Provençal. Kahire: 

Dâru’l-Me‘ârif, 1951. 

 

 



224 

EK 1: 2./8. ASIR MEDİNE HADİS HALKALARI ŞEMASI 

 


	Dış Kapak
	İç Kapak
	Özet
	Abstract
	Ön Söz
	İçindekiler
	Grafikler
	Şekiller
	Tablolar
	Kısaltmalar
	Giriş: Konu, Metot, Kavramlar ve Kaynaklar
	I. Konu ve Amaç
	II. Metot
	III. Kavramlar
	A. Yakınlık
	B. Halka
	C. Talebelik Dönemi ve Hocalık Dönemi

	IV. Kaynaklar
	A. Klasik Kaynaklar
	B. Modern Kaynaklar


	Birinci Bölüm: 2./8. Asırda Medine'de İlmî Hayat: Branşlar, Râviler, Mekânlar
	I. Branşlar: Bilginin Dalları
	A. Hadis
	B. Hadis-Fıkıh İlişkisi
	C. Hadis-Siyer/Megâzî İlişkisi

	II. Râviler: Bilginin Taşıyıcıları
	A. Yaşadıkları Zaman Aralıkları
	B. Rivayet Sayıları
	C. Güvenilirlik Durumları
	D. Cinsiyet ve Etnik Kökenleri
	E. İtikadi Mezhepleri
	F. Geçim Vasıtaları

	III. Mekânlar: Bilginin Bağlamı
	A. Mescid-i Nebevî
	B. Râvi Evleri


	İkinci Bölüm: Merkezî Hadis Halkaları
	I. Tedvin Dönemi Halkaları
	A. Nâfi' mevlâ İbn Ömer Halkası
	1. Bilgi Kaynakları
	2. Halka Mensupları
	a. Ubeydullah b. Ömer el-Ömerî
	b. Mâlik b. Enes
	c. Eyyûb es-Sahtiyânî
	d. Abdullah b. Ömer el-Ömerî


	B. İbn Şihâb ez-Zührî Halkası
	1. Bilgi Kaynakları
	2. Halka Mensupları
	a. Mâlik b. Enes
	b. Muhammed b. İshak
	c. Muhammed b. Abdullah ez-Zührî
	d. İbn Ebî Zi'b
	e. İbrahim b. Sa'd
	f. Ubeydullah b. Ömer el-Ömerî



	II. Tasnif Dönemi Halkaları: Mâlik b. Enes Halkası
	A. Hocaları
	B. Halka Mensupları
	1. Ma'n b. İsa el-Kazzâz
	2. Mutarrif b. Abdullah el-Yesârî
	3. Abdullah b. Mesleme el-Ka'nebî
	4. İsmail b. Ebî Üveys
	5. Mus'ab b. Abdullah ez-Zübeyrî
	6. Ebû Mus'ab ez-Zührî



	Üçüncü Bölüm: İkincil Bilgi Ağları ve Hadis Meseleleri
	I. İkincil Hadis Halkaları
	A. Tedvin Dönemi Halkaları
	1. Ebü'z-Zinâd Halkası
	a. Bilgi Kaynakları
	b. Halka Mensupları
	i. Abdurrahman b. Ebi'z-Zinâd
	ii. Mâlik b. Enes
	iii. Mugîre b. Abdurrahman el-Hizâmî


	2. Zeyd b. Eslem Halkası
	a. Bilgi Kaynakları
	b. Halka Mensupları
	i. Hişâm b. Sa'd el-Kureşî
	ii. Abdurrahman b. Zeyd b. Eslem
	iii. Mâlik b. Enes


	3. Yahya b. Saîd el-Ensârî Halkası
	a. Bilgi Kaynakları
	b. Halka Mensupları
	i. Mâlik b. Enes
	ii. Süleyman b. Bilal



	B. Tasnif Dönemi Halkaları: İbn Ebî Zi'b Halkası
	1. Hocaları
	2. Halka Mensupları
	a. Muhammed b. İsmail İbn Ebî Füdeyk
	b. Muhammed b. Ömer el-Vâkıdî



	II. Halka Yapısı Arz Etmeyen Bilgi Ağları
	A. Rivayet Sayıları Fazla Olup Halkalarda Yer Almayan Râviler
	B. Halkaları Olduğu Söylenip Halkalarda Yer Almayan Râviler

	III. Medine Hadis Halkalarının Hadis Meseleleri Açısından Mukayesesi

	Sonuç
	Kaynakça
	EK 1: 2./8. Asır Medine Hadis Halkaları Şeması

