
T.C.

İZMİR KÂTİP ÇELEBİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

MOLLA GÜRÂNÎ’NİN GÂYETÜ’L-EMÂNÎ ADLI 

TEFSİRİNDE BELÂGAT UYGULAMALARI 

Doktora Tezi 

MUHAMMED ESER ALTUNTAŞ 

İZMİR-2022 



T.C.

İZMİR KÂTİP ÇELEBİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

MOLLA GÜRÂNÎ’NİN GÂYETÜ’L-EMÂNÎ ADLI 

TEFSİRİNDE BELÂGAT UYGULAMALARI 

Doktora Tezi 

MUHAMMED ESER ALTUNTAŞ 

DANIŞMAN: DOÇ. DR. NECLA YASDIMAN DEMİRDÖVEN 

İZMİR-2022 



 

YEMİN METNİ 

Doktora Tezi olarak sunduğum “Molla Gürânî’nin Gâyetü’l-Emânî Adlı 

Tefsirinde Belâgat Uygulamaları” adlı çalışmamın, tarafımdan, akademik kurallara ve 

etik değerlere uygun olarak yazıldığını ve yararlandığım eserlerin kaynakçada 

gösterilenlerden oluştuğunu, bunlara atıf yapılarak yararlanılmış olduğunu belirtir ve 

bunu onurumla doğrularım. 

25.01.2022 

Muhammed Eser ALTUNTAŞ 



 

ÖZET 

Doktora Tezi 

MOLLA GÜRÂNÎ’NİN GÂYETÜ’L-EMÂNÎ ADLI TEFSİRİNDE BELÂGAT 

UYGULAMALARI 

Muhammed Eser ALTUNTAŞ 

İzmir Kâtip Çelebi Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı 

Bu çalışma Fatih Sultan Mehmed’in hocası ve Osmanlı Devleti’nin dördüncü 

şeyhülislâmı olan Molla Gürânî’nin Gâyetü’l-Emânî fî Tefsîri’l-Kelâmi’r-Rabbânî 

adlı tefsirinin belâgat uygulamaları açısından incelenmesidir. Belâgat bir sözü yerine 

ve muhatabın durumuna uygun olan en doğru ifadeyle aktarmaktır. Kur’ân-ı Kerîm dil 

özellikleri yönüyle kendine has belâgat üslûbuna ve üstün bir ifade gücüne sahiptir. 

Molla Gürânî Kur’ân’daki lafızların ve terkiplerin yapısal ve anlamsal özelliklerini 

sarf ve nahiv yönüyle ele alır. Belâgat kavramlarından istifade ederek ayetlerdeki mana 

vurgusunu ortaya koyar. Ayetlerde tercih edilen ifade biçimlerindeki mananın bilişsel 

ve duyuşsal boyutunun muhataba yansıması üzerinde durur. Terkiplerdeki söz dizimi 

farklılıklarının delalet ettiği anlam genişliğine değinir.  

Klasik belâgat konularının yanı sıra edatlar ve harfi cerlerdeki ifade tercihlerini 

mana ilişkisi yönüyle ele alır. Kelimelerin morfolojik yapısının ve anlamının bağlamla 

ilişkisine dikkat çeker. Benzer nazım yapısına sahip farklı ayetleri üslûp ve belâgat 

açısından değerlendirir. Kur’ân’daki lafızların ve terkiplerin ifade ediliş tarzıyla 

mümkün olan diğer ifade tercihleri arasında kıyaslamalar yapar ve manaya delaletleri 

hususunda çıkarımlarda bulunur. Bu bağlamda araştırmada tespit edilen belâğî 

hususlar tahlil edilerek meânî, beyân ve bedîʻ ilimleri başlıkları altında tasnif 

edilmiştir. Ayrıca giriş bölümünde müellifin hayatı ve eserleri genel olarak ele 

alınmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Arap Dili ve Belâgatı, Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, 

Belâgat Uygulamaları, Tefsir. 



 

ABSTRACT 

Doctoral Thesis 

The Methods of Rhetoric on Molla Gurānī’s Tafsīr Named Ghāyah al-Amānī 

Muhammed Eser ALTUNTAŞ 

İzmir Katip Çelebi University 

Graduate School of Social Sciences 

Department of Basic Islamic Sciences 

This study analyses the rhetorical methods of the book of Ghāyah al-Amānī 

which is written by Molla Gurānī who was the fourth sheikh al-islām and master of 

the Ottoman Sultan Mehmet II the Conqueror. Rhetoric can be described as an art of 

eloquence to choose the appropriate expression for the situation and to the collocutor. 

The Quran has such a unique grammatical structure that has a charactheristic 

eloquence and superior expressiveness. Molla Gurānī analyses the syntatic and 

semantic features of wording and phrases in the Quran by as-sarf and an-nahw. He 

explains the semantic focus of the verses using the rhetorical concepts. He emphasizes 

the chosen form of expressions and the cognitive and affective reflections of it to the 

collocutor. He points out the syntactic differences of it which results in the extension 

of meaning.   

Besides classical rhetoric, he analyses the prefered postpositives and 

prepositions in terms of the semantic aspect. He stands out morphological structure of 

the words and its relationship with the semantic context. He assesses the verses formed 

of a similar versification structure by means of wording and rhetoric. He compares the 

chosen wordings and phrases in the Quran with the other suitable expressions and 

makes an inference about semantic results of prefering them rather than the others.  In 

this context, the study classifies the rhetorical subjects under the disciplines of al-

maʻānī, al-bayān and al-badīʻ. In addition, this study mentions about the writer’s life 

and his literary works.   

Keywords: Arabic Language and Rhetoric, Molla Gurānī, Ghāyah al-Amānī, 

Rhetoric Methods, Tafsīr. 



 

İÇİNDEKİLER 

YEMİN METNİ ........................................................................................................ II 

ÖZET ........................................................................................................................ III 

ABSTRACT .............................................................................................................. IV 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... V 

KISALTMALAR DİZİNİ .................................................................................... XVI 

ÖNSÖZ ................................................................................................................. XVII 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

1. Araştırmanın Konusu ve Önemi .............................................................................. 1 

2. Araştırmanın Metodu ............................................................................................... 3 

3. Araştırmanın Kaynakları .......................................................................................... 4 

4. Molla Gürânî’nin Hayatı .......................................................................................... 5 

5. Molla Gürânî’nin Eserleri ...................................................................................... 13 

6. Molla Gürânî’nin Tefsiri ve Genel Özellikleri....................................................... 15 

7. Fesâhat ve Belâgat.................................................................................................. 18 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MOLLA GÜRÂNÎ’NİN GÂYETÜ’L-EMÂNÎ ADLI TEFSİRİNDE MEÂNÎ 

İLMİ UYGULAMALARI 

1.1. MEÂNÎ İLMİ VE KONUSU .............................................................................. 24 

1.2. HABER CÜMLESİ VE KISIMLARI ................................................................. 26 

1.2.1. Haber Cümlesinin Gayeleri .......................................................................... 26 

1.2.2. Haber Cümlesinin Kısımları ........................................................................ 27 

1.2.3. Haber Cümlelerinin Farklı Manalarda Kullanılması.................................... 30 

1.2.3.1. Emir Manasında Kullanılan Haber Cümlesi ......................................... 30 

1.2.3.2. Nehiy Manasında Kullanılan Haber Cümlesi ....................................... 34 

1.2.3.3. Acziyet Manasında Kullanılan Haber Cümlesi ..................................... 36 

1.2.3.4. Vaîd Manasında Kullanılan Haber Cümlesi ......................................... 37 

1.2.3.5. Tehekküm Manasında Kullanılan Haber Cümlesi ................................ 37 



VI 

1.2.3.6. Te’kîd Manasında Kullanılan Haber Cümlesi....................................... 37 

1.2.3.7. Tehdîd Manasında Kullanılan Haber Cümlesi ...................................... 38 

1.2.3.8. Bedduâ Manasında Kullanılan Haber Cümlesi ..................................... 39 

1.2.3.9. Takrîr Manasında Kullanılan Haber Cümlesi ....................................... 40 

1.2.3.10. Terğîb Manasında Kullanılan Haber Cümlesi .................................... 40 

1.3. İNŞÂ CÜMLESİ VE KISIMLARI ..................................................................... 41 

1.3.1. Talebî İnşâ .................................................................................................... 42 

1.3.1.1. Emir ....................................................................................................... 42 

1.3.1.1.1. Vücûb Manasında Kullanılan Emir ................................................ 42 

1.3.1.1.2. Emir Manasında Kullanılan İsim Fiil ............................................. 43 

1.3.1.1.3. Emir Manasında Kullanılan Masdar .............................................. 43 

1.3.1.1.4. Emrin Farklı Manalarda Kullanılması ........................................... 44 

1.3.1.1.4.1. Duâ Manasında Kullanılan Emir ............................................. 44 

1.3.1.1.4.2. Tehdîd Manasında Kullanılan Emir ........................................ 45 

1.3.1.1.4.3. Taʻcîz Manasında Kullanılan Emir ......................................... 47 

1.3.1.1.4.4. İrşâd Manasında Kullanılan Emir ........................................... 49 

1.3.1.1.4.5. İhâne Manasında Kullanılan Emir .......................................... 49 

1.3.1.1.4.6. İbâha Manasında Kullanılan Emir .......................................... 50 

1.3.1.1.4.7. Tehekküm Manasında Kullanılan Emir .................................. 52 

1.3.1.1.4.8. Tahyîr Manasında Kullanılan Emir ......................................... 52 

1.3.1.1.4.9. İhbâr Manasında Kullanılan Emir ........................................... 53 

1.3.1.2. Nehiy ..................................................................................................... 54 

1.3.1.2.1. Asıl Manasında Kullanılan Nehiy .................................................. 55 

1.3.1.2.2. Nefiy Üslûbunun Nehiy İfade Etmesi ............................................ 55 

1.3.1.2.3. Nehyin Farklı Manalarda Kullanılması .......................................... 55 

1.3.1.2.3.1. Takbîh Manasında Kullanılan Nehiy ...................................... 56 

1.3.1.2.3.2. Mübâlağa Manasında Kullanılan Nehiy.................................. 56 

1.3.1.2.3.3. Şarta Bağlı Olma Manasında Kullanılan Nehiy ...................... 57 



  

VII 

 

1.3.1.3. İstifhâm ................................................................................................. 58 

1.3.1.3.1. İstifhâm Üslûbunun Farklı Manalar İfade Etmesi .......................... 59 

1.3.1.3.1.1. Takrîr Manasında Kullanılan İstifhâm .................................... 59 

1.3.1.3.1.2. Taaccüb Manasında Kullanılan İstifhâm ................................ 61 

1.3.1.3.1.3. İnkâr Manasında Kullanılan İstifhâm...................................... 62 

1.3.1.3.1.4. Tevbîh Manasında Kullanılan İstifhâm ................................... 64 

1.3.1.3.1.5. Emir Manasında Kullanılan İstifhâm ...................................... 65 

1.3.1.3.1.6. Nefiy Manasında Kullanılan İstifhâm ..................................... 66 

1.3.1.3.1.7. Takrîʻ Manasında Kullanılan İstifhâm .................................... 67 

1.3.1.3.1.8. İstiʻlâm Manasında Kullanılan İstifhâm.................................. 68 

1.3.1.3.1.9. İstibʻâd Manasında Kullanılan İstifhâm .................................. 69 

1.3.1.3.1.10. İsbât Manasında Kullanılan İstifhâm .................................... 70 

1.3.1.3.1.11. İstiksâr Manasında Kullanılan İstifhâm ................................ 70 

1.3.1.3.1.12. Teşvik  Manasında Kullanılan İstifhâm ................................ 71 

1.3.1.3.1.13. Tesviye Manasında Kullanılan İstifhâm ............................... 72 

1.3.1.3.1.14. Tehekküm ve İstihzâ Manasında Kullanılan İstifhâm .......... 72 

1.3.1.3.1.15. İnkâr ve Tevbîh Manasında Kullanılan İstifhâm .................. 74 

1.3.1.3.1.16. İnkâr, Nefiy ve İsbât Manasında Kullanılan İstifhâm ........... 75 

1.3.1.3.1.17. İnkâr, Takrîr ve Taaccüb Manasında Kullanılan İstifhâm .... 75 

1.3.1.3.1.18. Taaccüb ve İstibʻâd Manasında Kullanılan İstifhâm ............ 76 

1.3.1.3.1.19. Taaccüb ve İnkâr Manasında Kullanılan İstifhâm ................ 76 

1.3.1.3.1.20. Tevbîh ve Takrîʻ Manasında Kullanılan İstifhâm ................. 77 

1.3.1.3.1.21. İnkâr ve İstibʻâd Manasında Kullanılan İstifhâm.................. 78 

1.3.1.4. Temennî................................................................................................. 79 

 Edatının Temennî Manasında Kullanılması ................................ 79 لوَ  .1.3.1.4.1

1.3.1.5. Nidâ ....................................................................................................... 80 

1.3.2. Gayr-ı Talebî İnşâ ........................................................................................ 81 

1.3.2.1. Taaccüb ................................................................................................. 82 



VIII 

1.3.2.1.1. Taaccüb Üslûbu .............................................................................. 82 

1.3.2.1.2. Sıfat Cümlesinin Taaccüb İfade Etmesi ......................................... 82 

1.3.2.2. Yemin .................................................................................................... 83 

1.3.2.2.1. Yemin ile Yeminin Konusunun Uyumu ........................................ 83 

1.3.2.2.2. Yeminde İʻtirâziyye Cümlesinin Zikredilmesi............................... 83 

1.3.2.2.3. Muksemun Bihin Mübhem Zikredilmesi ....................................... 84 

1.3.2.2.4. Muksemun Aleyhin Hazfedilmesi.................................................. 84 

1.4. MÜSNED VE MÜSNEDÜN İLEYH ................................................................. 85 

1.5. KELÂMDAKİ İFADE TERCİHLERİ VE MANA İLİŞKİSİ ............................ 86 

1.5.1. İsim Cümlesinin Tercih Edilmesi................................................................. 87 

1.5.2. Ayetlerin Çok Yönlü Belâğî Üslûp İçermesi ............................................... 89 

1.5.3. Lafız ve Terkib Tercihleri ............................................................................ 94 

1.5.3.1. Kelime ve Harf-i Cer Tercihinde Mana Vurgusu ................................. 94 

1.5.3.2. Terkibin Açıkça Zikredilmesi ............................................................... 95 

1.5.3.3. Aynı Konuda Farklı Kelimenin Kullanılması ....................................... 95 

1.5.3.4. Mübâlağa İçeren İbare Kullanılması ..................................................... 96 

1.5.3.5. Dolaylı İfadenin Tercih Edilmesi ........................................................ 100 

1.5.3.6. İfadede Nazmın Değişmesi ................................................................. 101 

1.5.3.7. İfadede Zâhir Mananın Dışına Çıkılması ............................................ 103 

1.5.3.8. Ziyade Bir İfadenin Manaya Etkisi ..................................................... 103 

1.5.3.9. Eş Anlamlı Kelimelerden Birinin Diğerine Tercih Edilmesi .............. 104 

1.5.4. Zâhir İsim Yerine İsm-i Mevsûl Kullanılması ........................................... 105 

1.5.5. Hece Tekrarı ve Anlam İlişkisi .................................................................. 106 

1.5.6. Zamir Kullanımları .................................................................................... 107 

1.5.6.1. Zamirin Müfred veya Cemî Zikredilmesi ........................................... 107 

1.5.6.2. Cümleye Zamirin Eklenmesi............................................................... 108 

1.5.6.3. Âkil Zamirinin Gayr-ı Âkiller İçin Kullanılması ................................ 109 

1.5.6.4. Zamirin Tekrarlanması ........................................................................ 109 



IX 

1.5.7. Masdar Kullanımları .................................................................................. 110 

1.5.7.1. Masdarda Daha Kapsamlı İfadenin Tercih Edilmesi .......................... 110 

1.5.7.2. Masdarın Merfû Zikredilmesi ............................................................. 110 

1.5.7.3. Masdarın Mecâzî Mananın Anlaşılmasını Engellemesi ...................... 111 

1.5.7.4. İsm-i Fâil Manasında Masdar.............................................................. 111 

1.5.8. Edat ve Harf-i Cer Kullanımları ................................................................. 112 

 İstifhâm Edatının İsme Dahil Olması ............................................. 112 هَل   .1.5.8.1

 Edatlarının Kullanımlarındaki Mana İlgisi ............................. 113 إِن   ve إِذاَ .1.5.8.2

 Edatındaki Mana İlgisi ................................................................ 113 عَسَى .1.5.8.3

 Edatının İstibʻâd Manasında Kullanılması ...................................... 114 ثمُ   .1.5.8.4

 Edatındaki Mana İlgisi ..................................................................... 115 ثمُ   .1.5.8.5

فَ  .1.5.8.6  Edatının Vaîd Manasında Kullanılması ...................................... 115 سَو 

فَ  .1.5.8.7  Edatının Te’kîd Manası İfade Etmesi ......................................... 116 سَو 

 Edatının Tercih Edilmesi ................................................................ 116 سَ  .1.5.8.8

 Edatının Tevbîh Manasında Kullanılması ....................................... 117 إِن   .1.5.8.9

 Edatındaki Mana İlgisi .................................................................. 117 إِن   .1.5.8.10

 Atıf Harfinin Kullanılması ............................................. 118 وَ  Yerine فَ  .1.5.8.11

 Edatının Zikredilmesi ve Terkedilmesi ......................................... 119 فَ  .1.5.8.12

 Harf-i Cerinin Tercih Edilmesi ............................. 120 فِي Edatının ve فَ  .1.5.8.13

 Edatındaki Mana İlgisi .................................................................. 121 فَ  .1.5.8.14

 Harf-i Cerinin Te’kîd Manası Katması .......................................... 121 لِ .1.5.8.15

1.5.8.16. Lâmu’l-Cuhûd Kullanılması ............................................................. 122 

 Harf-i Cerindeki Mana İlgisi ....................................................... 122 عَلَى .1.5.8.17

 Harf-i Cerlerindeki Mana İlgisi ......................................... 123 فِي ve عَلَى .1.5.8.18

1.5.9. Fiil Kullanımları ......................................................................................... 123 

1.5.9.1. İftiʻâl Bâbının Tercih Edilmesi ........................................................... 123 

1.5.9.2. İstifʻâl Bâbının Tercih Edilmesi .......................................................... 124 

1.5.9.3. Tefʻîl Bâbının Tercih Edilmesi ........................................................... 124 



X 

1.5.9.4. Tefaʻul Bâbının Tercih Edilmesi ......................................................... 125 

1.5.9.5. Aynı Konuda Farklı Fiillerin Kullanılması ......................................... 126 

1.5.9.6. Hakîkî Fiilin Kullanılmaması .............................................................. 126 

1.5.9.7. Müteaddî Fiilin Mefûl Almaması........................................................ 127 

1.5.9.8. Fiilin Muhataplar Üzerine Konumlandırılması ................................... 127 

1.5.10. Bedelin Zikredilmesinin Manaya Etkisi................................................... 128 

1.5.11. Kelâmü’l-Munsif ...................................................................................... 128 

1.5.12. Fiillerin ve Sıfatların Allah’a İsnâdı ........................................................ 130 

1.5.13. İsm-i İşaret Kullanımları .......................................................................... 132 

1.5.13.1.  İsm-i İşaretinin Tercih Edilmesi .................................................. 132  تِل كَ  

1.5.13.2.  İsm-i İşaretinin Tahkîr İfade Etmesi ............................................ 132 هَذاَ 

 İsm-i İşaretinin Tahkîr İfade Etmesi ............................................ 133 ذلَِكَ  .1.5.13.3

1.5.14. Marifelik ve Nekrelik ............................................................................... 133 

1.5.14.1. Haberin Marife Zikredilmesi............................................................. 133 

1.5.14.2. İfadelerin Nekre Zikredilmesi ........................................................... 134 

1.5.14.3. İbarenin Nekre Zikredilmesi ............................................................. 134 

1.5.15. Müfred ve Cemî Kullanımlar ................................................................... 135 

1.5.15.1. Cemî İfadenin Tercih Edilmesi ......................................................... 135 

1.5.15.2. Cemî Kıllet Vezninin Tercih Edilmesi .............................................. 135 

1.5.15.3. Cemî Kesret Vezninin Tercih Edilmesi ............................................ 136 

1.5.16. Nehiyden Sonra Emrin Açıkça Zikredilmesi ........................................... 137 

1.5.17. Fasıla Anlam İlişkisi ................................................................................ 138 

1.5.18. Te’kîd Üslûbu .......................................................................................... 140 

1.5.19. Terakkî Üslûbu ......................................................................................... 142 

1.5.20. Tehekküm Üslûbu .................................................................................... 145 

1.5.21. Temhîd Üslûbu ......................................................................................... 147 

1.5.22. İhtisâr Üslûbu ........................................................................................... 148 

1.5.23. İntizâm Üslûbu ......................................................................................... 149 



XI 

1.5.24. Faraziyet Üslûbu ...................................................................................... 149 

1.5.25. Dine Davet Üslûbu ................................................................................... 150 

1.6. KELÂMIN MUKTEZÂ-YI ZÂHİRİN HİLÂFINA GELMESİ ...................... 152 

1.6.1. İltifât ........................................................................................................... 153 

1.6.1.1. Gâib Sîğasından Muhataba İltifât........................................................ 153 

1.6.1.2. Gâib Sîğasından Mütekellime İltifât ................................................... 156 

1.6.1.3. Muhatab Sîğasından Gâibe İltifât........................................................ 158 

1.6.1.4. Mütekellim Sîğasından Gâibe İltifât ................................................... 161 

1.6.2. İzmâr Makamında İzhâr ............................................................................. 162 

1.6.3. İzhâr Makamında İzmâr ............................................................................. 165 

1.6.4. Üslûb-ı Hakîm ............................................................................................ 166 

1.6.5. Muzârî Fiilin Tercih Edilmesi .................................................................... 168 

1.6.6. Mâzî Fiilin Tercih Edilmesi ....................................................................... 170 

1.6.7. Mâzî ve Muzârî Fiil Geçişleri .................................................................... 171 

1.7. TAKDÎM VE TE’HÎR ...................................................................................... 172 

1.7.1. Mefûlün Takdîm Edilmesi ......................................................................... 173 

1.7.2. Mübtedânın Takdîm Edilmesi .................................................................... 175 

1.7.3. Haberin Takdîm Edilmesi .......................................................................... 176 

1.7.4. Zamirin Takdîm Edilmesi .......................................................................... 176 

1.7.5. Zarfın Takdîm Edilmesi ............................................................................. 177 

1.7.6. Talebe Göre Vesilenin Takdîm Edilmesi ................................................... 177 

1.7.7. Aralarında Mana İlişkisi Olan İfadelerin Takdîm ve Te’hîr Edilmesi ....... 178 

1.7.8. Benzer Ayetlerdeki Takdîm ve Te’hîr ....................................................... 182 

1.7.9. Duâ Üslûbunda Takdîm ............................................................................. 183 

1.7.10. Muhatabın İddiasını İnkârda Takdîm ve Te’hîr ....................................... 183 

1.7.11. İsimler Arasında Takdîm ve Te’hîr .......................................................... 184 

1.8. MÜSÂVÂT, ÎCÂZ VE İTNÂB ........................................................................ 184 

1.8.1. Müsâvât ...................................................................................................... 184 



XII 

1.8.2. Îcâz ............................................................................................................. 185 

1.8.2.1. Îcâz-ı Kısâr .......................................................................................... 185 

1.8.2.2. Îcâz-ı Hazf ........................................................................................... 187 

1.8.3. İtnâb ........................................................................................................... 188 

1.8.3.1. Tezyîl ile İtnâb .................................................................................... 190 

1.8.3.2. Tetmîm ile İtnâb .................................................................................. 191 

1.8.3.3. Tekrîr ile İtnâb..................................................................................... 192 

1.8.3.4. İʻtirâziyye ile İtnâb .............................................................................. 193 

1.8.3.5. Özelden Sonra Genel İfadenin Zikredilmesi ....................................... 194 

1.8.3.6. Genelden Sonra Özel İfadenin Zikredilmesi ....................................... 195 

1.8.3.7. Mübhem Bir İfadeden Sonra Îzâh ....................................................... 196 

1.9. HAZF ................................................................................................................ 198 

1.9.1. İktitâʻ ile Hazf ............................................................................................ 199 

1.9.2. İktifâ ile Hazf ............................................................................................. 200 

1.9.3. İhtizâl ile Hazf ............................................................................................ 201 

1.9.3.1. Muzâfın Hazfedilmesi ......................................................................... 201 

1.9.3.2. Muzâfun İleyhin Hazfedilmesi ............................................................ 202 

1.9.3.3. Fiilin Hazfedilmesi .............................................................................. 203 

1.9.3.4. Mefûlün Hazfedilmesi ......................................................................... 204 

1.9.3.5. Edatın Hazfedilmesi ............................................................................ 206 

1.10. FASL VE VASL ............................................................................................. 207 

1.10.1. Fasl ........................................................................................................... 207 

1.10.1.1. İfadenin Tefsîr ve Beyân Olması Sebebiyle Fasl .............................. 208 

1.10.1.2. Aynı Fiilin Farklı Fâiller İçin Kullanımında Fasl ............................. 209 

1.10.1.3. Muhatabın Cehaletini Ortaya Koymak İçin Fasl .............................. 210 

1.10.1.4. Muhatabın Eyleminin Bilincini Ortaya Koymak İçin Fasl ............... 210 

1.10.1.5. İkinci Cümlenin İlkini Te’kîd Etmesi Sebebiyle Fasl ....................... 211 

1.10.1.6. Hadisenin Azametini İfade Etmek İçin Fasl ..................................... 211 



XIII 

1.10.2. Vasl .......................................................................................................... 212 

1.10.2.1. İfadenin Katʻiyyetini Bildiren Vasl ................................................... 213 

1.10.2.2. Sıfat ile Mevsufun Birlikteliğini Te’kîd Etmek İçin Vasl ................. 214 

1.10.2.3. Talebin İfade Edilmesi İçin Vasl....................................................... 215 

1.10.2.4. Tezat Sıfatların Ayrılması İçin Vasl ................................................. 215 

1.11. KASR .............................................................................................................. 216 

1.11.1. Kasr Yolları .............................................................................................. 217 

1.11.1.1. Harf-i Cer ile Kasr ............................................................................. 218 

1.11.1.2.  Edatı ile Kasr ............................................................................... 219 إنِ مَا 

1.11.1.3. Fasıl Zamiriyle Kasr .......................................................................... 220 

1.11.1.4. Nefiy ve İstisnâ ile Kasr .................................................................... 220 

1.11.1.5. Takdîm ile Kasr ................................................................................. 221 

İKİNCİ BÖLÜM 

MOLLA GÜRÂNÎ’NİN GÂYETÜ’L-EMÂNÎ ADLI TEFSİRİNDE BEYÂN 

İLMİ UYGULAMALARI 

2.1. BEYÂN İLMİ VE KONUSU ........................................................................... 223 

2.2. TEŞBÎH ............................................................................................................. 224 

2.2.1. Teşbîh Çeşitleri .......................................................................................... 225 

2.2.1.1. Teşbîh-i Müekked ............................................................................... 226 

2.2.1.2. Teşbîh-i Mürsel ................................................................................... 227 

2.2.1.3. Teşbîh-i Mücmel ................................................................................. 227 

2.2.1.4. Teşbîh-i Mufassal ................................................................................ 228 

2.2.1.5. Teşbîh-i Belîğ ...................................................................................... 229 

2.2.1.6. Teşbîh-i Maklûb .................................................................................. 230 

2.2.1.7. Teşbîh-i Melfûf ................................................................................... 231 

2.2.1.8. Teşbîh-i Temsîl ................................................................................... 232 

2.2.1.9. Teşbîh-i Mürekkeb .............................................................................. 240 

2.2.1.10. Teşbîh-i Tahyîl .................................................................................. 242 



  

XIV 

 

2.3. TASVÎR ............................................................................................................ 243 

2.4. TAZMÎN ........................................................................................................... 245 

2.5. İSTİÂRE ........................................................................................................... 246 

2.5.1. İstiâre Çeşitleri ........................................................................................... 248 

2.5.1.1. İstiâre-i Tasrîhiyye .............................................................................. 248 

2.5.1.2. İstiâre-i Mekniyye ............................................................................... 249 

2.5.1.3. İstiâre-i Muraşşaha .............................................................................. 252 

2.5.1.4. İstiâre-i Mücerrede .............................................................................. 255 

2.5.1.5. İstiâre-i Tebeiyye ................................................................................ 256 

2.5.1.6. İstiâre-i Temsîliyye ............................................................................. 262 

2.5.1.7. İstiâre-i Tahyîliyye .............................................................................. 264 

2.5.1.8. İstiâre-i Tehekkümiyye ....................................................................... 265 

2.6. HAKÎKAT ve MECÂZ ..................................................................................... 266 

2.6.1. Mecâz Çeşitleri........................................................................................... 267 

2.6.1.1. Mecâz-ı Aklî........................................................................................ 267 

2.6.1.2. Mecâz-ı Mürsel ................................................................................... 270 

2.6.1.2.1. Cüz’iyyet ...................................................................................... 270 

2.6.1.2.2. Külliyyet ....................................................................................... 271 

2.6.1.2.3. Geçmişe İtibar .............................................................................. 271 

2.6.1.2.4. Geleceğe İtibar ............................................................................. 272 

2.6.1.2.5. Müsebbebiyyet ............................................................................. 273 

2.7. KİNÂYE ........................................................................................................... 273 

2.8. TAʻRÎZ .............................................................................................................. 279 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MOLLA GÜRÂNÎ’NİN GÂYETÜ’L-EMÂNÎ ADLI TEFSİRİNDE BEDÎʻ 

İLMİ UYGULAMALARI 

3.1. BEDÎʻ İLMİ VE KONUSU .............................................................................. 286 

3.2. MÜŞÂKELE ..................................................................................................... 287 



  

XV 

 

3.3. MÜZÂVECE .................................................................................................... 292 

3.4. TEFENNÜN ...................................................................................................... 294 

3.5. İSTİTRÂD ........................................................................................................ 295 

3.6. İDMÂC ............................................................................................................. 296 

3.7. LEFF Ü NEŞR .................................................................................................. 299 

3.8. TE’KÎDÜ’L-MEDH Bİ MÂ YÜŞBİHÜ’Z-ZEM ............................................. 300 

3.9. CİNÂS ............................................................................................................... 302 

3.9.1. Cinâs-ı Lâhik .............................................................................................. 302 

SONUÇ .................................................................................................................... 304 

KAYNAKÇA ........................................................................................................... 312 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................. 322 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

KISALTMALAR DİZİNİ 

a.s. : Aleyhisselâm 

b. : İbn/bin (oğlu)

bkz. : Bakınız

c. : Cilt Sayısı

h. : Hicrî

haz. : Hazırlayan

Hz. : Hazreti

İFAV : İlahiyat Fakültesi Vakfı

m. : Mîlâdî

ö. : Ölüm tarihi

r.a. : Radiyallâhu anh

s. : Sayfa

ss. : Sayfalar arası

s.a.v. : Sallallâhu aleyhi ve sellem

TDV : Türkiye Diyanet Vakfı

thk. : Tahkîk eden

trc. : Tercüme eden

t.y. : Tarih yok

yy. : Yayın yeri yok



 

ÖNSÖZ 

Kur’ân-ı Kerîm eşsiz nazmı ve dil özellikleriyle kendine has bir belâgat 

üslûbuna sahiptir. Ayetlerde tercih edilen terkipler, lafızlar ve edatlar bağlama uygun 

olarak zikredilmiş ve manayı daha güçlü kılmıştır. İfadelerdeki sadelik ve söz 

dizimindeki incelik Kur’ân’ın îʻcâz yönünün üstünlüğüne işaret eden unsurlardandır.   

Kur’ân-ı Kerîm’in manası ve dil özellikleri nâzil olduğu toplumdaki 

muhataplar tarafından büyük ölçüde idrak edilebilmekteydi. Manada kapalı kalan 

kısımlar Hz. Peygamber (s.a.v.) tarafından açıklanmaktaydı. Fakat ilerleyen dönemde 

farklı coğrafyalarda ana dili Arapça olmayan müslümanların Kur’ân-ı Kerîm’i doğru 

anlayamama durumu ortaya çıktı. Bu bağlamda ayetlerden murad edilen manayı daha 

doğru aktarabilmek ve Kur’ân’ın belâğî üslûp özelliklerini açıklayabilmek maksadıyla 

geçmişten günümüze farklı isimlerde birçok eser kaleme alınmıştır. Molla Gürânî’nin 

Gâyetü’l-Emânî fî Tefsîri’l-Kelâmi’r-Rabbânî adlı tefsiri de Kur’ân lafızlarında ve 

terkiplerindeki yapısal ve anlamsal özellikleri belâgat yönüyle ele alan önemli bir 

eserdir. Müellif birçok ayette meânî, beyân ve bedîʻ ilimlerindeki belâgat 

kavramlarından istifade etmiş ve bunların manaya delaletleri hususunda tahliller 

yapmıştır. Bu araştırmada Molla Gürânî’nin tefsirinde değindiği belâgat hususları 

tespit edilmeye çalışılmış ve bunların manaya yansımaları ele alınmıştır.  

Çalışmamızda rehberliğiyle destek olan kıymetli danışman hocam Doç. Dr. 

Necla YASDIMAN DEMİRDÖVEN’e, tez izleme komitesinde olan ve fikirlerinden 

istifade ettiğim kıymetli hocalarım Dr. Öğr. Üyesi İzzet MARANGOZOĞLU ve Doç. 

Dr. Raşit ÇAVUŞOĞLU’na, tefsir metninin mübhem kısımlardaki manayı izah 

hususunda her daim yardımcı olan kıymetli hocam Dr. Öğr. Üyesi Eyup AKŞİT’e, tezi 

okuyarak katkılarda bulunan değerli meslektaşım Dr. Öğr. Üyesi İsmail ERKEN’e, 

hiçbir zaman dualarını esirgemeyen ve haklarını ödeyemeyeceğim anneme, babama, 

kardeşlerime, aile büyüklerime ve çalışmamın başından itibaren gösterdikleri sabır, 

sükûnet ve verdikleri manevi destek için kıymetli eşim Esra ALTUNTAŞ’a ve oğlum 

Eymen’e şükranlarımı sunarım. 

Muhammed Eser ALTUNTAŞ 

İzmir-2022



 

GİRİŞ 

1. Araştırmanın Konusu ve Önemi

Kur’ân-ı Kerîm dil özellikleri yönüyle kendine has belâgat üslûbuna ve üstün 

bir ifade gücüne sahiptir. Ayetlerdeki terkiplerin ifade ediliş biçimlerinin yanı sıra lafız 

ve mana ilişkisi yönüyle de eşsiz bir metindir. Kur’ân metninde en fasîh lafızların bir 

araya gelmesi ve mananın bağlama uygun en etkili söz dizimiyle aktarılması bunun 

delillerindendir. Kelimelerdeki anlam genişliği ve terkiplerdeki îcâzî yapı anlatımı 

daha güçlü kılmaktadır. Osmanlı Devleti’nin dördüncü şeyhülislâmı olan Molla 

Gürânî (ö. 893/1488) de Gâyetü’l-Emânî fî Tefsîri’l-Kelâmi’r-Rabbânî adlı tefsirinde 

Kur’ân’ın dil özelliklerine, belâgatına ve anlamsal inceliklerine dair birçok hususa 

değinir. Dolayısıyla araştırmanın konusu, müellifin tefsirinde ayetleri yorumlarken 

meânî beyân ve bedîʻ ilimlerindeki belâgat kavramlarından nasıl istifade ettiği 

sorusudur. Nitekim tefsirdeki belâgat uygulamalarını tespit etmek, Kur’ân metnindeki 

mana vurgusunu ortaya çıkarmak ve ayetleri doğru anlayabilmek için önem arz 

etmektedir. 

Molla Gürânî’nin hayatı ve eserleri üzerine ülkemizde farklı alanlarda 

akademik çalışmalar yapılmıştır. Fakat tefsirini belâgat yönüyle inceleyen herhangi bir 

çalışma bulunmadığından araştırma konusu olarak tercih edilmiştir. Bunun yanı sıra 

Fatih Sultan Mehmed’in hocası olarak çocukluk yıllarından fetih sürecine kadar 

yanında olan ve onun zihin dünyasına tesir eden bir şahsiyet olması yönüyle de Molla 

Gürânî’nin tefsiri araştırmaya değer kıymetli bir eserdir. 

Gâyetü’l-Emânî üzerine ülkemizde yapılan lisansüstü çalışmalar şunlardır: 

Sakıp Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, Doçentlik Tezi, 

Sahhaflar Kitap Sarayı, İstanbul, t.y. 

Mehmet Mustafa Göksu, Molla Gürânî’nin Ğâyetü’l-Emânî İsimli Tefsirinin 

Edisyon Kritiği (Necm ve Nâs Sûreleri Arası), Doktora Tezi, Sakarya Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sakarya, 2007. 



2 

Mehmet Akif Bilici, Ğâyetü’l-Emânî Adlı Tefsirinde Molla Gürânî’nin 

Kıraatlere Yaklaşımı, Doktora Tezi, Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Çanakkale, 2019. 

Abdulcebbar Altun, Şeyhülislam Molla Gürânî, Hayatı, Eserleri ve Tefsirdeki 

Metodu, Yüksek Lisans Tezi, Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Samsun, 1996. 

Mahmut Ay, Molla Gürânî’nin Gâyetü’l-Emânî İsimli Tefsiri ve Tefsirinin 

Fatiha ve Bakara Surelerinin 1-103 Ayetlerinin Edisyon Kritiği, Yüksek Lisans Tezi, 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 2003. 

Gâyetü’l-Emânî üzerine Suudi Arabistan’da yapılan lisansüstü çalışmalar 

şunlardır:  

Hâmid b. Ya‘kûb el-Furayh, Gâyetü’l-Emânî fî Tefsîri’l-Kelâmi’r-Rabbânî li-

Şehâbiddîn Ahmed b. İsmâil el-Gürânî min Evveli Sûreti’l-Fâtiha ilâ Âhiri Sûreti Âl-i 

‘İmrân Dirâse ve Tahkîk, Doktora Tezi, Câmiʻatü’l-İmâm Muhammed b. Suûd el-

İslâmiyye, Riyad, 2003. 

Yusuf b. Abdülaziz eş-Şibl, Gâyetü’l-Emânî fî Tefsîri’l-Kelâmi’r-Rabbânî li-

Şehâbiddîn Ahmed b. İsmâil el-Gürânî min Evveli Sûreti’n-Nisâ ilâ Âhiri Sûreti’l-

A‘râf Dirâse ve Tahkîk, Doktora Tezi, Câmiʻatü’l-İmâm Muhammed b. Suûd el-

İslâmiyye, Riyad, 2003. 

Muhammed b. Serîʻ b. Abdullah es-Serîʻ, Gâyetü’l-Emânî fî Tefsîri’l-

Kelâmi’r-Rabbânî li-Şehâbiddîn Ahmed b. İsmâil el-Gürânî min Evveli Sûreti’l-Enfâl 

ilâ Âhiri Sûreti İbrâhim Dirâse ve Tahkîk, Doktora Tezi, Câmiʻatü’l-İmâm 

Muhammed b. Suûd el-İslâmiyye, Riyad, 2002. 

Abbas b. Hüseyin el-Hâzimî, Gâyetü’l-Emânî fî Tefsîri’l-Kelâmi’r-Rabbânî li-

Şehâbiddîn Ahmed b. İsmâil el-Gürânî min Evveli Sûreti’l-Hicr ilâ Âhiri Sûreti’l-Hac 

Dirâse ve Tahkîk, Doktora Tezi, Câmiʻatü’l-İmâm Muhammed b. Suûd el-İslâmiyye, 

Riyad, 2002. 

Hâdî b. Ali er-Rudeynî, Gâyetü’l-Emânî fî Tefsîri’l-Kelâmi’r-Rabbânî li-

Şehâbiddîn Ahmed b. İsmâil el-Gürânî min Evveli Sûreti’l-Mü’minûn ilâ Âhiri 

Sûreti’l-Fâtır Dirâse ve Tahkîk, Doktora Tezi, Câmiʻatü’l-İmâm Muhammed b. Suûd 

el-İslâmiyye, Riyad, 2003. 



3 

Abdullah b. Ali el-Mechadî, Gâyetü’l-Emânî fî Tefsîri’l-Kelâmi’r-Rabbânî li-

Şehâbiddîn Ahmed b. İsmâil el-Gürânî min Evveli Sûreti Yâsîn ilâ Âhiri Sûreti’t-Tûr 

Dirâse ve Tahkîk, Doktora Tezi, Câmiʻatü’l-İmâm Muhammed b. Suûd el-İslâmiyye, 

Riyad, 2002. 

Cevhere bint Muhammed el-ʻAnkarî, Gâyetü’l-Emânî fî Tefsîri’l-Kelâmi’r-

Rabbânî li-Şehâbiddîn Ahmed b. İsmâil el-Gürânî min Evveli Sûreti’n-Necm ilâ Âhiri 

Sûreti’n-Nâs Dirâse ve Tahkîk, Doktora Tezi, Câmiʻatü’l-İmâm Muhammed b. Suûd 

el-İslâmiyye, Riyad, 2004. 

Gâyetü’l-Emânî üzerine diğer ülkelerde yapılan lisansüstü çalışmalar 

şunlardır: 

İbrahim Ahmed Halef es-Sebʻâvî, ed-Dirâsâtü’n-Nahviyye fi Tefsîri Gâyeti’l-

Emânî fi Tefsîri’l-Kelâmi’r-Rabbânî li-Ahmed b. İsmâil el-Gürânî, Doktora Tezi, 

Câmiʻatü Tikrît, Irak, 2014. 

Salîha Ahmed Hamâde, Kavâʻidü’t-Tercîh ̒ inde’l-İmâm Şihabüddin el-Gürâni 

fi Gâyeti’l-Emânî fî Tefsîri’l-Kelâmi’r-Rabbânî, Câmiʻatü Ebi Bekr Belkâid, Yüksek 

Lisans Tezi, Cezayir, 2019. 

2. Araştırmanın Metodu

Araştırmanın başında klasik belâgat eserlerinden Abdülkâhir el-Cürcânî’nin (ö. 

471/1078)  Delâilü’l-İʻcâz ve Esrârül-Belâga, Sekkâkî’nin (ö. 626/1229) Miftâhu’l-

ʻUlûm, Hatîb el Kazvînî’nin (ö. 739/1338) et-Telhîs, Sa’duddîn et-Teftâzânî’nin (ö. 

792/1390) el-Mutavvel adlı eserleri incelenmiş ve meânî beyân ve bedîʻ ilimlerine ait  

konular ve kavramlar gözden geçirilmiştir. Akabinde tezin temel kaynağı Molla 

Gürânî’nin (ö. 893/1488) Gâyetü’l-Emânî fî Tefsîri’l-Kelâmi’r-Rabbânî adlı tefsiri 

baştan sona kadar incelenerek ayetlerin yorumlanmasında tespit edilen belâgat 

uygulamalarına dair hususlar kaydedilmiştir. Daha sonra tefsirde zikredilen bu belâgat 

örnekleri meânî, beyân ve bedîʻ ilmi başlıkları altında sınıflandırılmıştır. Bununla 

beraber klasik ve son dönem belâgat kaynaklarından ilgili belâgat kavramlarına dair 

elde edilen malumatlar kaydedilmiştir.  

Ayetlerin tefsirinde işaret edilen belâğî mana genellikle kastedilen mefhûm 

itibariyle bazen de müellifin ifadelerinin doğrudan nakledilmesi şeklinde aktarılmıştır. 



  

4 

 

Tefsirin özellikle ilk kısımlarında belâgat hususlarına ayrıntılı olarak değinilmişken 

bazen sadece kavramın ismi verilmekle yetinilmiştir. Bu bağlamda hem müellifin 

açıklama yapmaması hem de çok fazla benzer örnek oluşturacak olması nedeniyle 

ilgili kavramın tespit edildiği yer dipnotta gösterilmiştir. Çalışma genelinde farklı 

konular alt başlıklarla ayrılırken aynı konudaki yeni örneğe ayet ve mealinin paragraf 

başında zikredilmesiyle geçilmiştir. Ayrıca kastedilen belâğî mananın tam olarak 

anlaşılabilmesi maksadıyla örneklerde ayet ve meali birlikte verilmiştir. Alıntı yapılan 

kaynağın yazar ve eser ismi tezde ilk kez geçtiği yerde tam olarak dipnotta 

zikredilmiştir. Aynı kaynak tekrar kullanıldığında ise dipnotta kısaltılarak 

gösterilmiştir. 

Molla Gürânî’nin açıklamalarındaki bazı bölümlerde kelâmın muhtasar olması 

ve hazif içermesi sebebiyle kastedilen nükteyi tam manasıyla aktarabilmek maksadıyla 

tefsirin temel kaynakları olan Zemahşerî’nin (ö. 538/1144) el-Keşşâf’ı ve Beydâvî’nin 

(ö. 685/1286) Envârü’t-Tenzîl’ine, ayrıca Fahreddin er-Râzî’nin (ö. 606/1210) 

Mefâtîhu’l-Gayb’ı, Ebû Hayyân el-Endelüsî’nin (ö. 745/1344) el-Bahru’l-Muhît’i ve 

diğer bazı eserlere gerekli görüldüğü takdirde başvurulmuştur.  

Araştırmanın giriş kısmında kısaca Molla Gürânî’nin hayatı, eserleri ve tefsiri 

ele alınmış, fesâhat ve belâgat kavramlarına değinilmiştir. Birinci bölümde meânî ilmi, 

ikinci bölümde beyân ilmi, üçüncü bölümde de bedîʻ ilmine dair belâğî hususların 

ayetlerin tefsirinde nasıl uygulandığına dair örnekler sunulmuştur.     

3. Araştırmanın Kaynakları 

Araştırmanın temel kaynağı tezin konusu olan Molla Gürânî’nin (ö. 893/1488) 

Gâyetü’l-Emânî fî Tefsîri’l-Kelâmi’r-Rabbânî adlı tefsiridir. Bu eser İmâm 

Muhammed b. Suûd el-İslâmiyye Üniversitesinde yedi farklı araştırmacı tarafından 

doktora tezi olarak tahkik edilmiş ve 2018 yılında Riyad’daki Dâru’l-Hadâra yayın 

evinden yedi cilt halinde yayımlanmıştır. 

Belâgatla ilgili kavramların tanım ve tariflerinde genel olarak Abdülkâhir el-

Cürcânî’nin (ö. 471/1078) Delâilü’l-İʻcâz, Sekkâkî’nin (ö. 626/1229) Miftâhu’l-

ʻUlûm, Hatîb el-Kazvînî’nin (ö. 739/1338) et-Telhîs, Sa’duddîn et-Teftâzânî’nin (ö. 

792/1390) el-Mutavvel, Hâşimî’nin Cevâhiru’l-Belâga, Merâğî’nin ʻUlûmu’l-Belâga, 



  

5 

 

Akkâvî’nin el-Muʻcemü’l-Mufassal, Abdülazîz Atîk’in İlmü’l-Beyân ve İlmü’l-Bedîʻ, 

Fadl Hasan Abbâs’ın el-Belâga Funûnühâ ve Efnânuhâ İlmü’l-Meânî ve el-Belâga 

Funûnühâ ve Efnânuhâ İlmü’l-Beyân ve’l-Bedîʻ, Meydânî’nin el-Belâgatu’l-

ʻArabiyye, Muhammed Ahmed Kâsım ve Muhyiddin Dîb’in ʻUlûmu’l-Belâga, Ali 

Bulut’un Belâgat Meânî-Beyân-Bedîʻ, M. Ali Yekta Saraç’ın, Klâsik Edebiyat Bilgisi 

Belâgat adlı eserlerinden istifade edilmiştir. 

Molla Gürânî’nin hayatıyla ilgili bilgiler çoğunlukla Sehâvî’nin (ö. 902/1497) 

ed-Dav’ü’l-Lâmiʻ, Makrîzî’nin (ö. 845/1442) Dürerü’l-ʻUkûd, Bikâî’nin (ö. 885/1480) 

ʻUnvânu’z-Zamân, Şevkânî’nin (ö. 1250/1834) el-Bedrü’t-Tâliʻ, Kâtib Çelebi’nin (ö. 

1067/1657) Keşfü’z-Zunûn, Taşköprîzâde’nin (ö. 968/1561) eş-Şekâiku’n-

Nuʻmâniyye, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi’nin ilgili maddeleri, Sakıp 

Yıldız’ın Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri adlı eserlerinden nakledilmiştir. 

Ayet mealleri Diyanet İşleri Başkanlığı, Diyanet Vakfı ve Kur’ân Yolu 

meallerinden alınmıştır. 

4. Molla Gürânî’nin Hayatı 

Molla1 Gürânî nisbesiyle tanınan müellifin şeceresi Ahmed b. İsmâil b. Osman 

b. Ahmed b. Râşid b. İbrâhim Şerefuddîn olarak nakledilir.2 Bunların yanında 

Şihâbuddîn eş-Şehruzûrî el-Hemedânî et-Tebrîzî el-Gürânî3 eş-Şâfiî4 el-Kâhirî er-

Rûmî5 nisbeleri de zikredilir. Taşköprîzade (ö. 968/1561) ise müellifin ismini Şemsü’l-

Mille ve’d-Dîn Ahmed b. İsmâil el-Gürânî olarak aktarmıştır.6 Babasının isminin 

 
1  Molla ifadesinin Arapça’da “efendi, sahip, âmir” manasındaki mevlâ veya “efendimiz” anlamına 

gelen mevlânâ ifadesinin değişikliğe uğramasından sonra ortaya çıktığı ve zamanla “molla” şekline 

dönüştüğü nakledilmiştir. İslam coğrafyasında farklı manalarda kullanılsa da Osmanlı Devleti’nde 

birinci sınıf kadılara verilen bir unvan olarak kullanılmıştır. Bkz. Hamid Algar, “Molla”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul, 2005, XXX, 238-239. 
2  Ebu’l-Hayr Şemsüddîn Muhammed b. Abdirrahmân b. Muhammed es-Sehâvî, ed-Dav’ü’l-Lâmiʻ li-

Ehli’l-Karni’t-Tâsiʻ, Dâru’l-Cîl, Beyrut, t.y., c. I-VI, I, 241. 
3  Ebû Muhammed Takıyyüddîn Ahmed b. Alî b. Abdilkâdir b. Muhammed el-Makrîzî, Dürerü’l-

ʻUkûdi’l-Ferîde fî Terâcimi’l-Aʻyâni’l-Müfîde, thk. Mahmud el-Celîlî, Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 

Beyrut, 2002,  c. I-IV, I, 259. 
4  Anadolu’ya gittikten sonra Molla Gürânî’nin şâfiî mezhebinden hanefî mezhebine geçtiği 

kaydedilir. Bkz. Sehâvî, ed-Dav’ü’l-Lâmiʻ, I, 242. 
5  Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed eş-Şevkânî es-San‘ânî el-Yemenî, el-Bedrü’t-Tâliʻ 

bi-Mehâsini Men Baʻde’l-Karni’s-Sâbiʻ, Dâru’l-Kitâbi’l-İslâmî, Kahire, t.y., c. I-II, I, 39. 
6  Taşköprîzâde, eş-Şekâiku’n-Nuʻmâniyye fî ʻUlemâ’i’d-Devleti’l-Osmâniyye, Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 

Beyrut, 1975, s. 51. 



6 

İsmâil yerine Yusuf olduğunu bildiren kaynaklar da vardır.7 Molla Gürânî, Âlim-i 

Bilâdi’r-Rûm olarak da tanınmaktadır.8 Molla Gürânî’nin doğum yeriyle alakalı 

kaynaklarda farklı bilgiler verilmektedir. Hocası Makrîzî (ö. 845/1442) Molla 

Gürânî’nin 13 Rebîülevvel 809/1406 yılında Şehrizor’da doğduğunu belirtir.9 Fakat 

Sehâvî (ö. 902/1497) ve Şevkânî (ö. 1250/1834) Molla Gürânî’nin 813/1410 yılında 

Gûrân (Kûrân) köyünde,10 Bikâî (ö. 885/1480) ise 813/1410 yılında Gûrân’a bağlı 

Celûlâ’ köyünde doğduğunu nakleder.11   Gûrân’ın nerede bulunduğu konusunda farklı 

bilgiler vardır. Bazı araştırmacılar burasının İsferâyin’in bir köyü olduğunu 

kaydederken bir kısmı da Irak’ın kuzeyinde bulunan Şehrizor’a bağlı bulunduğunu 

belirtir.12  

Molla Gürânî’nin tefsiri üzerine çalışma yapan Sakıp Yıldız, Bikâî’nin (ö. 

885/1482) zikrettiği bilgiye istinaden Molla Gürânî’nin Gûrân’da değil Diyarbakır’ın 

Osmaniye (Ergani) kazasına bağlı Hiler13 köyünde doğduğunu ifade etmiştir. Bu 

bağlamda Gûrân’ın İsferâyin veya Şehrizor’la bir ilgisinin olmadığını öne sürmüştür.14 

Fakat son dönemde yapılan bir araştırmada Yıldız’ın bu iddiasına kaynak olarak 

gösterdiği Bikâî’nin ʻUnvânu’z-Zamân adlı eserine ait nüshanın ilgili bölümündeki 

ifadenin bozuk yazılması sebebiyle “Celûlâ’”15 köyünün “Hiler” olarak yanlış 

okunduğu belirtilir.16 Dolayısıyla Bikâî’nin eserinde kullandığı ifadeyi tahkik 

ettiğimizde Molla Gürânî’nin Hiler köyünde doğduğu iddiası temelsiz kalmaktadır.17 

7 Ebu’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî, İnbâü’l-Ğumr bi-Ebnâ’i’l-ʻUmr, 

thk. Hasan Habeşî, el-Meclisü’l-aʻlâ li’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, Kahire, 1998, c. I-IV, IV, 158; Sehâvî, 

ed-Dav’ü’l-Lâmiʻ, I, 241. 
8 Şevkânî el-Bedrü’t-Tâli, I, 39. 
9  Makrîzî, Dürerü’l-ʻUkûd, I, 259. 
10  Sehâvî, ed-Dav’ü’l-Lâmiʻ, I, 241; Şevkânî, el-Bedrü’t-Tâliʻ, I, 39. 
11  Ebu’l-Hasen İbrâhîm b. Ömer el-Bikâî, ʻUnvânu’z-Zamân bi Terâcimi’ş-Şüyûhi ve’l-Akrân, 

Matbaatu Dâru’l-Kütüb ve’l-Vesâik, thk. Hasan Habeşî, Kahire, 2001, c. I-V, I, 60. 
12  M. Kâmil Yaşaroğlu, “Molla Gürânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul, 2005, XXX, 248-250. 
13  Hiler köyünün günümüzdeki adı Sesverenpınar’dır. Bkz. Mehmet Salih Erpolat, “XVI. Yüzyılda 

Ergani Sancağı’ndaki Gayri Müslim İskân Yerleri ile Şahıs İsimleri Hakkında Bir Değerlendirme”, 

Sosyal Bilimler Araştırma Dergisi, 4, 2004, ss. 155-187. 
14  Sakıp Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, Sahhaflar Kitap Sarayı, İstanbul, t.y. s. 22. 
15  Bağdat’ın bir nahiyesi olan Celûlâ, Dicle nehrinin doğu tarafında aynı adı taşıyan ırmağın kenarında, 

Sevâd ile İran arasında ve Horasan yolu üzerinde kurulmuştur. Bkz. Mustafa Fayda, “Celûlâ Savaşı”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul, 1993, VII, 272-273. 
16  Ayrıntılı bilgi için bkz. Kadir Ayaz, Molla Gürânî ve el-Kevseru’l-Cârî ilâ Riyâdı Ehâdîsi’l-Buhârî, 

Doktora Tezi, Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya, 2014, ss. 71-73. 
17  Bkz. Bikâî, ʻUnvânu’z-Zamân, I, 60. 



7 

Ayrıca 1518 ve 1530 tarihli tahrîr defteri kayıtlarına göre Ergani sancağına bağlı Hiler 

köyü tamamen gayr-ı müslimlerin ikamet ettiği bir yerleşim alanıdır.18 Tüm bu bilgiler 

doğrultusunda Molla Gürânî’nin 813/1410 yılında Şehrizor bölgesinde Gûrân veya 

buraya bağlı bir köyde doğduğu muhtemeldir. 

Molla Gürânî hafızlığını tamamladıktan sonra gittiği Bağdat’ta19 Zeynüddîn 

Abdurrahman b. Ömer el-Kazvînî’den (836/1432) kırâat-ı sebʻa ve Şâtıbiyye’yi,20 

fıkıhta Şâfiî’yi, tefsirde Zemahşerî’nin (ö. 538/1144) el-Keşşâf’ını ve Teftâzânî’nin (ö. 

792/1322) bu tefsire yazmış olduğu şerhini okumuştur. Bunların yanında Kazvînî’den 

nahiv, meânî, beyân, bedîʻ ve aruz ilimlerine dair dersler almıştır. Ayrıca mantık ve 

usul ilimlerinde başka hocalardan dersler aldığı ve özellikle fıkıh, nahiv meânî ve 

beyân ilimlerinde derinleştiği ifade edilmektedir.21 Sonrasında Hasankeyf’e geçmiş22 

ve Celâl el-Hulvânî’den Arap diline dair dersler almıştır.23 Akabinde muhtemelen 

830/1426 yılında oradan ayrılıp Şam’a gitmiş ve burada da Alâuddin el-Buhârî 

(841/1437) gibi âlimlerin derslerinden istifade etmiştir.24 Molla Gürânî’nin Celâl el-

Hulvânî’yi hocaları arasında ayrı bir yere koyması sebebiyle onunla beraber Kudüs’e 

geçtiği nakledilmektedir.25 Fakat Sehâvî (ö. 902/1497) Molla Gürânî’nin hocası olan 

Kazvînî’nin (836/1432) hayatına dair bilgileri aktardığı bölümde Kazvînî’nin 

öğrencisi Molla Gürânî ile birlikte 835/1431 yılında Kudüs’e gittiklerini, Mescidi 

Aksa’da Keşşâf’ın çözümlenmesi gereken bazı kısımlarını okuduklarını ve orada 

yaklaşık dört ay on gün kaldıklarını aktarmıştır.26 Dolayısıyla bazı kaynaklarda Celâl 

el-Hulvânî ismiyle farklı bir kişi olarak tanıtılan27 hocasının aslında aynı zamanda 

18  Erpolat, “XVI. Yüzyılda Ergani Sancağı”, ss. 155-157. 
19  Yaşaroğlu, “Molla Gürânî”, XXX, s. 249. 
20  Şâtıbiyye, Kâsım b. Fîrruh eş-Şâtıbî’nin (ö. 590/1194) kırâat-ı seb‘aya dair 1173 beyitten oluşan 

manzum kasidesidir. Bkz. Fatih Çollak “eş-Şâtıbiyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

TDV Yayınları, İstanbul, 2010, XXXVIII, 377-379. 
21  Sehâvî, ed-Dav’ü’l-Lâmiʻ, I, 241; Makrîzî, Dürerü’l-ʻUkûd, I, 259; Bikâî, ʻUnvânu’z-Zamân, I, 60; 

Şevkânî, el-Bedrü’t-Tâliʻ, I, 39. 
22  Makrîzî, Molla Gürânî’nin 830/1426 yılında Irak’tan çıkıp Bağdat, Diyarbakır ve Şam’a gittiğine 

dair bilgi nakleder. Bkz. Makrîzî, Dürerü’l-ʻUkûd, I, 259. 
23  Sehâvî, ed-Dav’ü’l-Lâmiʻ, I, 241; Bikâî, ʻUnvânu’z-Zamân, I, 60-61. 
24  Sehâvî, ed-Dav’ü’l-Lâmiʻ, I, 241. 
25  Sehâvî, ed-Dav’ü’l-Lâmiʻ, I, 241; Şevkânî, el-Bedrü’t-Tâliʻ, I, 40. 
26  Sehâvî, ed-Dav’ü’l-Lâmiʻ, IV, 155. 
27  Bkz. Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 30; Yaşaroğlu, “Molla Gürânî”, s. 249. 



  

8 

 

daha önce Bağdat’ta ve Hasankeyf’te ders okuduğu Kazvînî (836/1432) olduğu 

anlaşılmaktadır.  

Molla Gürânî 835/1431 yılında Kudüs’ten Kahire’ye geçmiştir. Kahire’de 

çeşitli ilim meclislerine katılmış, İbn Hacer el-Askalânî’den (ö. 852/1449) Sahîh-i 

Buhârî’yi okumuş ve bu eseri hem rivayet hem de dirayet düzeyinde okuduğuna dair 

kendisinden icâzet almıştır.28 Ayrıca el-Irâkî’den (ö. 806/1404) hadis usulüne dair 

eseri el-Elfiyye’yi, Zeynüddîn ez-Zerkeşî’den (ö. 846/1442) Sahîh-i Müslim’i 

okumuştur.29 Kahire’deki hocalarından Makrîzî, Molla Gürânî’nin kendisinden Sahîh-

i Müslim’i ve Şâtıbiyye’yi okuduğunu ve onun fıkıh, kıraat, Arapça ve diğer ilimlerdeki 

bilgisinin çok ileri düzeyde olduğunu ifade etmiştir.30 Ayrıca Şirvânî’nin (ö. 875/1470)  

derslerine katılmış ve Ahmed b. Alî el-Kalkaşendî’den (ö. 821/1418) el-Hâvi’s-Sagîr 

adlı fıkha dair eseri okumuştur.31 

Molla Gürânî Kahire’deki öğrenimini tamamladıktan sonra Sultan Melik Zahir 

Çakmak’ın (ö. 857/1453) huzurunda yapılan Sahîh-i Buhârî okumaları gibi çeşitli ilim 

meclislerine katılmıştır. Bu süreçte Sultanın sır kâtibi Muhammed b. el-Bârizi ve 

Zeynî Abdulbâsıt gibi nüfuzlu kişilerle tanışan Molla Gürânî, ilimdeki yetkinliği ve 

cesur kişiliğiyle öne çıkmıştır. Yine Sultanın yanına sıklıkla gidip gelmesiyle 

aralarında yakın bir dostluk kurulmuş ve onun nedimleri32 ve havâsı arasına girmiştir.33 

Ayrıca vefat eden İbn Yahya’nın yerine sır kâtibinin de yardımıyla Kahire’deki 

Berkûkiyye medresesinde fıkıh müderrisi olarak göreve başlamıştır.34 Fakat yaklaşık 

bir yıl görev yaptıktan sonra35 844/1440 senesinin ortalarında cereyan eden Dımeşk 

Hanefî kadısı Hamîdüddîn Muhammed b. Ahmed en-Nu‘mânî ile aralarında geçen 

münakaşadan sonra görevine son verilmiştir.36 Müderrislik görevinden azledildikten 

 
28  Taşköprîzâde, eş-Şekâiku’n-Nuʻmâniyye, s. 51. 
29  Sehâvî, ed-Dav’ü’l-Lâmiʻ, I, 241; Şevkânî, el-Bedrü’t-Tâliʻ, I, 39-40. 
30  Makrîzî, Dürerü’l-ʻUkûd, I, 259. 
31  Sehâvî, ed-Dav’ü’l-Lâmiʻ, I, 241; Şevkânî, el-Bedrü’t-Tâliʻ, I, 40. 
32   Nedîm, nüktedan kişiliği, bilgisi ve çeşitli mârifetleriyle hükümdara özel sohbet arkadaşlığı yapan 

kişiyi ifade eder. Bu anlamda ayrıca mücâlis ve musâhib de kullanılır. Bkz. Nebi Bozkurt, “Nedim”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul, 2006 XXXII, 509-510. 
33  Sehâvî, ed-Dav’ü’l-Lâmiʻ, I, 242; Bikâî, ʻUnvânu’z-Zamân, I, 61; Şevkânî, el-Bedrü’t-Tâliʻ, I, 40. 
34  İbn Hacer, İnbâü’l-Ğumr, IV, 151. 
35  Ayaz, Molla Gürânî ve el-Kevseru’l-Cârî, s. 81. 
36  Hamîdüddîn Muhammed b. Ahmed en-Nu‘mânî meselesi için bkz. Sehâvî, ed-Dav’ü’l-Lâmiʻ, I, 

242; Makrîzî, Dürerü’l-ʻUkûd, I, 260; Bikâî, ʻUnvânu’z-Zamân, I, 61-62; Yıldız, Fatih’in Hocası 

Molla Gürânî ve Tefsiri, ss. 33-37. 



9 

sonra maaşı kesilmiş ve Şam’a sürgün edilmiştir. Molla Gürânî buradan hacca gitmek 

için yola çıktığında engellenmiş ve bu kez Halep tarafına sürülmüştür. Akabinde hacca 

gitme çabaları devam etmiş fakat kendisine yine izin verilmemiş ve Fırat’ın ötesine 

sürgün edilmiştir.37 Son olarak Halep civarına38 geçen Molla Gürânî burada hacca 

giden Molla Yegân (ö. 865/1461) ile tanışmış39 ve  hac dönüşünde muhtemelen 

845/1441 senesinin başlarında onunla beraber Anadolu’ya geçmiştir.40 Birlikte önce 

Bursa’ya ardından başkent Edirne’ye Sultan II. Murad’ın (ö. 855/1451) yanına 

gitmişlerdir.41 

Molla Yegân sultanın yanına vardığında Sultan II. Murad kendisi için bir 

hediye getirip getirmediğini sorunca, yanında müfessir ve muhaddis çok kıymetli bir 

alim getirdiği cevabını verir. Sultan, Molla Gürânî’yi davet edip kendisiyle uzun süre 

sohbet eder. İlmi hususta liyakat sahibi biri olduğunu görünce Molla Gürânî’yi önce 

Bursa’daki Kaplıca sonra da Yıldırım42 medreselerinde müderris olarak 

görevlendirir.43 Her iki medresede yaklaşık bir yıl süreyle görev yapar. Akabinde 

Sultan tarafından 847/1443 yılında Manisa’da Şehzâde olan Mehmed’e (Fatih) hoca 

olarak tayin edilir.44 Bu sırada Molla Gürânî otuz üç, Şehzâde Mehmed de on bir yaşını 

biraz geçmiştir.45 Sert mizaçlı, heybetli ve açık sözlü olan Molla Gürânî’nin 

şehzâdenin eğitim ve öğretim sürecinde etkin rolü vardır.46 Muhtemelen şehzâdenin 

ilk saltanatı ve daha sonra tekrar Manisa’ya yollanması sırasında onun yanında 

bulunmuştur.47 Molla Gürânî’den aldığı yaklaşık bir yıllık dersten sonra Şehzâde 

Mehmed 848/1444 Ağustos ayında ilk kez tahta çıkmış kısa süre sonra 849/1445 

yılında tekrar Manisa’ya gönderilmiştir. Bu süreçte Molla Gürânî’nin 848/1444 ile 

37  Sehâvî, ed-Dav’ü’l-Lâmiʻ, I, 242; Makrîzî, Dürerü’l-ʻUkûd, I, 260. 
38  Bikâî, ʻUnvânu’z-Zamân, I, 62. 
39  Bazı kaynaklarda Molla Yegân’ın hac yolculuğu sırasında Molla Gürânî ile Kahire’de karşılaşıp 

birlikte Anadolu’ya geldikleri zikredilmektedir. Bkz. Taşköprîzâde, eş-Şekâiku’n-Nuʻmâniyye, s. 

51. Kanaatimizce zikredilen sürgün süreci göz önüne alındığında Kahire’de karşılaştıkları iddiası

zayıf düşer.
40  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 48. 
41  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 51; Ayhan Ak, Osmanlı Bilgeleri Molla Gürânî, 

İlke Yayıncılık, İstanbul, 2018, s. 37. 
42  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 52. 
43  Taşköprîzâde, eş-Şekâiku’n-Nuʻmâniyye, s. 51. 
44  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 52. 
45  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 53; Ak, Osmanlı Bilgeleri Molla Gürânî, s. 39. 
46  Ak, Osmanlı Bilgeleri Molla Gürânî, s. 39. 
47  Yaşaroğlu, “Molla Gürânî”, XXX, 249. 



  

10 

 

855/1451 yılları arasında Şehzâde Mehmed’in hocası olarak yanında kaldığı ve tahta 

çıktığı zaman beraberinde Edirne’ye gittiği tahmin edilmektedir.48 

Babası II. Murad’ın ölümünden sonra 855/1451 senesinde ikinci defa tahta 

geçen Sultan II. Mehmed, hocası Molla Gürânî’ye vezirlik makamını teklif eder. 

Ancak Molla Gürânî “Kapındaki kişiler sonunda vezir olabilmek için sana hizmet 

ederler. Onlardan başkası vezir olursa sana olan bağlılıkları zayıflar ve saltanattaki 

düzen bozulur” diyerek bu teklifi kabul etmez. Molla Gürânî’nin bu cevabına hoşnut 

kalan Sultan Mehmed kazaskerlik görevini teklif edince o da bunu kabul eder ve Molla 

Gürânî 855/1451 yılında kazaskerlik49 vazifesine başlar.50 Molla Gürânî kazaskerlik 

vazifesini fetih sürecini de kapsayacak şekilde yaklaşık dört yıl boyunca 859/1455 

yılına kadar sürdürmüştür.51  

Molla Gürânî İstanbul’un fethi için yapılan hazırlıklar sürecinde Rumeli 

kazaskeri sıfatıyla Fatih Sultan Mehmed’in (ö. 886/1481) yakın çevresinde bulunmuş 

ve istişare toplantılarına katılmıştır.52 Kuşatma esnasına 20 Nisan tarihinde Ceneviz 

ve Bizans gemilerinin Osmanlı donanmasını geçip Haliç’e girmesi sebebiyle orduda 

ümitsizlik belirmiş ve bu durum zafer düşüncesini şüpheye düşürmüştü. Sultanın bütün 

vezirleri ve komutanlarıyla yaptığı toplantıda Çandarlı Halil Paşa (ö. 857/1453) ve 

beraberindekiler kuşatmanın kaldırılması fikrini ortaya atmışlardı. Fakat Molla 

Gürânî,  Zağanos Paşa (ö. 868/1464) ve Akşemseddin (ö. 863/1459) ile beraber fikir 

birliği yaparak muhasaranın devam etmesi yönünde karar alınmasını sağlamışlardır. 

Fatih’i desteklemişler ve telkin edici sözleriyle askerlerin cesaretini yükseltmişlerdir. 

Alınan karar neticesinde Bizans surlarına karşı top atışları şiddetlenmiş ve gemiler 

Galata sırtlarından karadan Haliç’e indirilmiştir.53 Ayrıca Molla Gürânî ve 

Akşemseddin fetih sürecinin başından itibaren ve 29 Mayıs günü de dahil olmak üzere 

 
48  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 55. 
49  Osmanlıda kazaskerin ilk zamanlardaki görevi ordudaki askerî ve hukukî ihtilâfları halletmek, 

seferlere katılarak davalara bakmaktı. Zamanla mülâzemetin düzenli işletilmesi, ülke içindeki 

kadıların, müderrislerin tayinleri, azilleri ve diğer işlemleriyle uğraşmak başlıca vazifeleri oldu. Bkz. 

Mehmet İşpirli, “Kazasker”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, Ankara, 

2002, XXV, 140-143. 
50  Taşköprîzâde, eş-Şekâiku’n-Nuʻmâniyye, s. 52. 
51  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 61; Ak, Osmanlı Bilgeleri Molla Gürânî, s. 40. 
52  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 55. 
53  Halil İnalcık, Fatih Devri Üzerinde Tetkikler ve Vesikalar I, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara, 

1954, ss. 127-128 



  

11 

 

askerler arasında bulunup onlara destek olmuşlardır.54 Fetih sonrasında Molla Gürânî 

İstanbul’un fethini Memlük sultanına bildiren Arapça fetihnâmeyi yazmıştır.55 

Dolayısıyla fetih sürecindeki en kritik anlarda alınan kararlarda Fatih’in yanında 

bulunan Molla Gürânî fikrî ve manevî açıdan kendisine katkı sağlamıştır. 

Fatih Sultan Mehmed fetihten sonra iktidarını daha kuvvetlendirmek amacıyla 

bazı uygulamalarda bulunmuştur. Çandarlı Halil Paşa ve Orhan Çelebi başta olmak 

üzere bazı vezirleri ortadan kaldırmıştır. Böylece devlet idaresinde eski ailelerin 

nüfuzu bertaraf edilmiş ve padişahın emir ve arzusuna mutlak surette bağımlı kişiler 

devletin başına getirilmiştir. Fâtih kendi vekili sıfatıyla vezîr-i âzamların kudret ve 

yetkilerini arttırmıştır.56 Hatta Fetih sürecinin önemli isimlerinden Zağanos Paşa dahi 

görevinden uzaklaştırılmıştır. Bu bağlamda yeni göreve gelen devlet erkanından bazı 

kişiler Molla Gürânî’nin İstanbul’dan uzaklaştırılması için sebep arayışına 

girmişlerdir. Nitekim hocasına karşı hürmet ve muhabbeti çok olan Fatih’i inandırmak 

ve rızasını almak için Molla Gürânî’nin yaptığı atamalarda devletin ileri gelenlerine 

haber vermediği iddiasında bulunmuşlardır.57  

Taşköprîzâde’nin naklettiği bilgiler de bahsedilen tutumu destekler niteliktedir. 

Şöyle ki Molla Gürânî, Fatih’e danışmaksızın liyakat sahibi olan iki kişiyi müderrislik 

ve kadılık görevine atamıştır. Bu karardan hoşlanmayan Fatih Sultan Mehmed durumu 

vezirleriyle istişare etmiş ve onların tavsiyesi üzerine Bursa’daki düzeni bozulan 

vakıfları nizama sokması için Molla Gürânî’yi görevlendirmiş ve bununla beraber 

Bursa kadılığına atamıştır. Bir müddet sonra Bursa’ya dönüp görevine başlayan Molla 

Gürânî’ye Sultan şeriata aykırı bir emir içeren ferman göndermiş, Molla Gürânî de onu 

yırtıp atmış ve elçiye sert tepki göstermiştir.58 Bu olay sonrasında Fatih, Molla 

Gürânî’yi görevinden azletmiş ve aralarına soğukluk girmiştir.59 

 
54  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 59. 
55  Hasan Aksoy, “Fetihnâme”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul, 

1995, XII, 470-472. 
56  Halil İnalcık, “Mehmed II”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, Ankara, 

2003, XXVIII, 395-407. 
57  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, ss. 61-62. 
58  Molla Gürânî’nin karakteriyle ilgili Taşköprîzâde şunları söylemiştir: “Hakkı söyler, vezir ve 

sultanlara isimleriyle hitap ederdi. Sultanla karşılaştığında selâm verir, önünde eğilmez, onunla 

tokalaşır, elini öpmezdi.” Bkz. Taşköprîzâde, eş-Şekâiku’n-Nuʻmâniyye, s. 53. 
59  Taşköprîzâde, eş-Şekâiku’n-Nuʻmâniyye, s. 52. 



12 

 Bu olaydan sonra Molla Gürânî 859/1455 yılında önce Haleb’e sonra Şam’a 

uğrayıp kısa süre sonra da Kudüs’e geçmiştir.60 Kudüs’te 860/1456 yılında Gâyetü’l-

Emânî adlı tefsirini yazmaya başlamış ayrıca daha önce yazmaya başladığı Şerhi  

Cemʻi’l-Cevâmiʻ adlı eserinin telifini 861/1457 yılında burada tamamlamıştır.61 

Sehâvî (ö. 902/1497) Molla Gürânî ile 859/1455 yılında Halep’te görüştüklerini ve 

onun 861/1457 yılında hacca gittiği orada da Bikâî ile karşılaştıklarını doğrulamıştır.62 

Bu arada Bikâî, Molla Gürânî’nin Fatih Sultan Mehmed’i öven bir kaside yazdığını 

belirtmiş ve kasidenin bazı mısralarını aktarmıştır.63 

862/1458 senesinde İstanbul’a dönen Molla Gürânî Fatih tarafından ikinci kez 

Bursa kadılığına atanmıştır. Yaklaşık beş yıl görev yaptıktan sonra 867/1463 senesinde 

Molla Hüsrev’den boşalan İstanbul müftülüğü makamına getirilmiştir.64 Bu süreçteki 

hayatına dair detaylara ait kaynaklarda yeterli bilgi yoktur. Sonrasında Molla Hüsrev 

vefat edince 885/1480 yılında onun yerine şeyhülislâm olarak atanmıştır.65 Büyük 

kısmını II. Bayezid devrinde sürdürdüğü bu görevinde sekiz yıl kalmıştır.66 Molla 

Gürânî 893/1488 yılında seksen yaşındayken İstanbul’da vefat etmiş,67 cenaze 

namazını Sultan II. Bayezid kıldırmış68 ve Aksaray semtinde kendi yaptırdığı caminin 

hazîresine defnedilmiştir.69 

Molla Gürânî’nin kaynaklarda ismi nakledilen öğrencilerinden bazıları 

Alaaddin Ali el-Arabî (901/1496), Seyyid Velâyet İbn Ahmed (929/1522), Hakîm 

Şükrüllah eş-Şirvânî, Muhyiddin el-A’cemî, Mehmed İbn Yahya Mâzenî, Mehmed b. 

Ali olarak kaydedilmiştir.70 

60  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 65. 
61  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 65. 
62  Sehâvî, ed-Dav’ü’l-Lâmiʻ, I, 242. 
63  Bikâî, ʻUnvânu’z-Zamân, I, 63-64. 
64  Ak, Osmanlı Bilgeleri Molla Gürânî, ss. 47-48. 
65  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, ss. 68-70. 
66  Yaşaroğlu, “Molla Gürânî”, XXX, 250. 
67  Taşköprîzâde, eş-Şekâiku’n-Nuʻmâniyye, s. 54. 
68  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 88. 
69  Yaşaroğlu, “Molla Gürânî”, XXX, 250. 
70  Ayrıntılı bilgi içi bkz. Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, ss. 79-80; Ayaz, Molla 

Gürânî ve el-Kevseru’l-Cârî, ss. 108-111. 



  

13 

 

5. Molla Gürânî’nin Eserleri 

Molla Gürânî tefsir, hadis, fıkıh, kıraat ve nahiv alanlarında farklı eserler ve 

haşiyeler telif etmiştir. 

el-Kevserü’l-Cârî ilâ Riyâzi Ehâdîsi’l-Buhârî (873/1469): Molla Gürânî’nin 

Sahîh-i Buhârî’yi şerh ettiği eseridir. Eserde hocası İbn Hacer’in (ö. 852/1449) ve 

Kirmânî’nin (ö. 786/1384) Sahîh-i Buhârî şerhlerinden istifade eder, yeri geldiğinde 

dil meselelerini açıklar ve karıştırılan râvî isimlerini düzeltir ve tenkitlerde bulunur.71 

Müellif şerhte dil tahlillerine önem verir ve metinleri lugat, gramer ve belâgat 

açısından da inceler. Bunların yanında eserde kelime tahlilleri, hakîkat ve mecâz 

konuları, şahısların biyografik özellikleri, mekan ve zamana dair tarihi bilgilere de yer 

verilmiştir.72 

ed-Dürerü’l-Levâmiʻ fî Şerhi Cemʻi’l-Cevâmiʻ (861/1457): el-Budûrü’l-

Levâmiʻ adıyla da anılan eser Tâceddin es-Sübkî’nin (771/1369) fıkıh usulüne dair 

kitabının şerhidir.73 Asıl adı Cemʻu’l-Cevâmiʻ fî Usûli’l-Fıkh olan esere çok sayıda 

şerh ve haşiye yazılmıştır. Celâlüddîn el-Mahallî (ö. 864/1459) de bu esere şerh 

yazanlardan biridir. Molla Gürânî şerhinde Berkûkiyye medresesindeki görevinden 

azledildikten sonra yerine geçen Mahallî’yi birçok yerde tenkit etmiştir.74 

Risâle fi’l-Velâ (873/1468): Molla Hüsrev’in (ö. 885/1481) aynı addaki 

risâlesine yılında reddiye olarak yazılmıştır.75 Bu risalede velâyet hususundaki fıkhî 

hükümler incelenmiştir. Molla Gürânî risâlenin hem içeriği hem de Arap dili grameri 

yönüyle eseri tenkit etmiştir.76 Daha çok hadis ve fıkıh kaynaklarına dayanarak Molla 

Hüsrev’in görüşünü reddetmiştir. Molla Gürânî diğer taraftan bu reddiyesinde Molla 

Hüsrev’in hanefî literatürünü yeterince anlayamadığını ve bu sebeple yanlış tespitlerde 

bulunduğunu da belirtmiştir.77 Molla Hüsrev de onun reddiyesindeki bazı ifade ve 

 
71  Mustafa b. Abdullah Kâtib Çelebi, Keşfü’z-Zunûn ʻan Esâmi’l-Kütüb ve’l-Fünûn, Mektebetü’l-

Müsennâ, Bağdat, 1942, c. I-VI, I, 553; Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 115. 
72  Ayaz, Molla Gürânî ve el-Kevseru’l-Cârî, s. 455. 
73  Yaşaroğlu, “Molla Gürânî”, XXX, 250. 
74  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-Zunûn, I, 596; Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 117; Recep 

Cici, Osmanlı Dönemi İslam Hukuku Çalışmaları Kuruluştan Fatih Devri Sonuna Kadar, Arasta 

Yayınları, Bursa, 2001, ss. 237-238. 
75  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-Zunûn, I,  899. 
76  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, ss. 118-119. 
77  Cici, Osmanlı Dönemi İslam Hukuku Çalışmaları, ss. 241-242. 



14 

tespitlere sert bir üslupla karşılık veren bir cevap metni kaleme almıştır. Bu 

risâlelerdeki karşılıklı reddiyeler tahkik edilerek yayımlanmıştır.78 

Keşfü’l-Esrâr ʻan Kırââti’l-Eimmeti’l-Ahyâr (890/1457): İbnü’l-Cezerî’nin 

(883/1430) kıraat ilmine dair ismini vermediği bir manzumesinin şerhidir. Kırâat-ı 

aşera dışında kırâat-ı selâse diye bilinen İbn Muhaysın (ö. 123/741),  A‘meş (ö. 

148/765) ve Hasan-ı Basrî’nin  (ö. 110/728) kıraatlerini konu almaktadır.79 Son 

dönemde yapılan bir çalışmada şerh içinde yer alan beyitler ile söz konusu manzûme 

karşılaştırıldığında, bahsi geçen kitabın isminin Gâyetü’l-Mehera fi’z-Ziyâdeti ale’l-

Aşera olduğu anlaşılmaktadır.80 

el-Müreşşah ʻale’l-Müveşşah (887/1482): İbnü’l-Hâcib’in (646/1248) nahiv 

ilmine dair eseri olan el-Kâfiye’ye Şemseddin Muhammed b. Ebû Bekir el-Habîsî’nin 

yazdığı el-Müveşşaḥ adlı şerhin haşiyesidir.81 

el-ʻAbkarî fî Havâşi’l-Caʻberî (861/1457): eş-Şâtıbiyye olarak bilinen ve asıl 

adı Hırzü’l-Emânî ve Vechü’t-Tehânî fi’l-Kıraati’s-Sebʻ olan Kâsım b. Fîrruh eş-

Şâtıbî’nin (ö. 590/1194) kırâat-ı seb‘aya dair eserinin İbrahim b. Ömer el-Caʻberî 

(732/1332) tarafından Kenzu’l-Meânî adıyla yapılan şerhine Molla Gürânî’nin 

taʻlîkidir.82 Müellif ibarelerdeki güçlüğü hafifleterek şerhetmiş ve eseri Fatih’e ithaf 

etmiştir.83 

Refʻu’l-Hitâm ʻan Vakfi Hamza ve Hişâm (868/1464): Ca‘berî’nin 

Ferâidü’l-Esrâr min Vakfi Hamza ve Hişâm adlı manzumesinin şerhidir. Molla Gürânî 

risalesinde kıraat âlimlerinden Hamza b. Habîb (ö. 156/773) ve Hişâm b. Ammâr’ın 

(ö. 245/859) dağınık ve mücmel halde bulunan vakıf konusundaki görüşlerini 

açıklamaktadır.84 Müellif konuları ele alırken bazen Şâtıbiyye’den ilgili beytin 

78  Bkz. Hasan Özer, “Molla Hüsrev’in er-Risâle fi’l-Velâ’sı, Molla Gürânî’nin Reddiyesi ve Molla 

Hüsrev’in Cevabı: Tahkikli Neşir”, İslâm Araştırmaları Dergisi, Sayı 24, 2010, 173-207. 
79  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-Zunûn, II, 1486; Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 116; 

Yaşaroğlu, “Molla Gürânî”, XXX, 250. 
80  Mustafa Can, Bursa İnebey Kütüphanesinde Bulunan Kırâat ve Tecvîd İlmine Dair Yazma Eserler, 

Yüksek Lisans Tezi, Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Bursa, 2018, ss. 65-66. 
81  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-Zunûn, II, 1370; Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 113; Yaşaroğlu, 

“Molla Gürânî”, XXX, 250. 
82  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-Zunûn, I, 646; Yaşaroğlu, “Molla Gürânî”, XXX, 250. 
83  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, ss. 113-114. 
84  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 114; Yaşaroğlu, “Molla Gürânî”, XXX, 250. 



  

15 

 

tamamına yer verirken bazen de kısmen sunmaktadır. Risale üç nüshası 

karşılaştırılarak tahkik edilmiş ve  yayımlanmıştır.85 

Ferâidü’d-Dürer ve Şerhu Levâmiʻi’l-Ğurer: Şihabuddin Ahmed b. 

Muhammed b. Said Yemenî’nin Tekmile fi’l-Kırâati’s-Selâs ismindeki86 kırâat-ı sebʻa 

konusundaki kasidesinin şerhidir. Molla Gürânî eseri Sultan II. Bayezid’e takdim 

etmiştir.87 

eş-Şâfiye fi’l-Arûz ve’l-Kâfiye (862/1458): Molla Gürânî’nin Fatih Sultan 

Mehmed’i metheden 600 beyitten oluşan bir kasidesidir.88 Bikâî (ö. 885/1480) 

kasidenin ilk beyitlerini  zikretmiş ve Molla Gürânî’nin kasideyi Fatih’e gönderdiğini 

belirmiştir.89 Şu ana kadar kaside üzerine bir çalışma yapılmadığı ve bütünüyle 

neşredilmediği nakledilmektedir.90 

6. Molla Gürânî’nin Tefsiri ve Genel Özellikleri 

Molla Gürânî, tefsirini 860/1456 yılının sonlarında Mescid-i Aksa’da yazmaya 

başlamış ve 867/1463 yılında91 Bursa veya İstanbul’da tamamlamıştır. Müellif 

tefsirinin tam ismini mukaddimesinde Gâyetü’l-Emânî fî Tefsîri’l-Kelâmi’r-Rabbânî 

olarak92 nakletmiş ve Fatih Sultan Mehmed’e ithaf etmiştir.93  

Molla Gürânî genel üslûp olarak sûrenin tefsirine ismini ve varsa diğer 

isimlerini zikrederek başlar. Mekkî veya Medenî olduğunu belirtir ve varsa ihtilaflara 

değinir. Akabinde ayet sayısını bildirir ve sûrelerin sonunda da hamdele ve salvelenin 

ardından bazen sûrenin okunmasındaki fazilete dair hadis-i şerif zikreder.  

 
85  Bkz. Recep Koyuncu, Molla Gürânî’nin (v. 893/1488) Refʻul-Hitâm ‘An Vakfi Hamza ve Hişâm 

Adlı Risalesinin Tahkikli Neşri, Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 44, 

2017, ss. 149-192. Ayrıca risale yüksek lisans tezi olarak tahkik edilmiştir. Bkz. Mahmut Dilek, 

Ref’ul-Hitam ʻan Vakfi Hamza ve Hişâm (Molla Gürânî’nin Ref’ul-Hitam ʻan Vakfi Hamza ve 

Hişam Adlı Eserinin Edisyon Kritiği), Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, İstanbul, 2019. 
86  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-Zunûn, I, 649. 
87  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 115. 
88  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-Zunûn, II, 1022. 
89  Bikâî, ʻUnvânu’z-Zamân, I, 65. 
90  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 120. 
91  Molla Gürânî, Şihâbüddîn Ahmed b. İsmâil, Gâyetü’l-Emânî fî Tefsîri’l-Kelâmi’r-Rabbânî, thk. 

Hâmid b. Ya‘kûb el-Furayh vd., Dâru’l-Hadâra, Riyad, 2018, c. I-VII, VII, 1370. 
92  Tefsirinin ismini Gâyetü’l-Emânî fî Tefsîri’s-Seb‘i’l-Mesânî olarak aktaran kaynaklar da vardır. 

Bkz. Taşköprîzâde, eş-Şekâiku’n-Nuʻmâniyye, s. 53. 
93  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 87. 



16 

Molla Gürânî Kur’ân’ı Kur’ân’la tefsir etmeye önem verir.94 Ayrıca hadis-i 

şerifler,95 sahabe96 ve tâbiûnun97 sözlerinden istifade eder. Nüzûl sebeplerini belirtir,98 

ahkâm,99 nâsih ve mensûh100 açısından ayetleri ele alır.  

 Müellif benzer nazımdaki ayetleri karşılaştırır, sarf,101 nahiv102 ve belâgat 

ilimlerinden istifade eder. Farklı kıraat vecihlerini zikreder ve kendi tercihini 

belirtir.103 Arap şiirinden104 ve kelâmından105 ayette tercih ettiği nahvî veya belâğî 

manayı destekleyen istişhâd getirir. Dolayısıyla Gâyetü’l-Emânî hem rivayet hem 

dirayet özellikleri taşıyan bir tefsirdir.  

Ayetlerdeki garîb kelimelerin manalarını verir,106 iştikâkını ele alır,107 

muarreb,108 ezdâd,109 vezin110 gibi lugavî meselelere değinir. Nahiv mekteplerinin 

görüşlerini ifade eder.111 Ayetlerin manasını meânî, beyân ve bedîʻ ilimleri 

kapsamındaki edebî sanatlardan istifade ederek aktarır. 

Tefsirin dili muhtasar olmakla beraber manası muhteviyatlıdır. Nitekim 

nakilde bulunduğu kaynaklarda ayrıntılı olarak ele alınan meseleleri veciz bir üslûpla 

aktarır. Müellif belâğî hususlarda ayetleri bağlamıyla birlikte ele alır. Ayetleri diğer 

ayetlerdeki benzer kullanımlarla mukayese eder ve aralarındaki üslûp farklılığının 

manaya yansımasına değinir.112 

94  Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 374, 530, 663, 1311; IV, 400; V, 23, 449, 459; VII, 588, 599. 
95  Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 325, 728, 874, 1225; II, 69; III, 286; IV, 844; VII, 224, 442. 
96   Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1215, 1222; III, 266; V, 32, 450; VII, 448, 600. 
97  Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 727, 875, 1001; IV, 311; V, 580; 582; VII, 436. 
98  Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 792; 806, 808, 997; II, 336, 354; V, 186; VII, 430. 
99   Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 706, 876; II, 269; IV, 1035. 
100  Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 560, 734; II, 82; IV, 335; VII, 445, 1322. 
101  Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 812; IV, 504; V, 34; VII, 550, 604. 
102  Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 814, 1237; II, 66; IV, 278, 840; V, 584, VII, 89, 218, 565. 
103  Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 810, 813, 1002; II, 59; IV, 417, 446; V, 457. 
104  Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 364, 435, 578; II, 195; IV, 414; V, 27, 460; VII, 223. 
105  Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 730, 1241; II, 649, 689; IV, 115, 502. 
106  Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 543, 557, 994; IV, 410, 417, 497; V, 452; VII, 214, 605. 
107  Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 567; IV, 410, 509; VII, 226. 
108  Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 370, 405, 807, 1037, 1109; IV, 544, 695; VII, 1291. 
109  Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 997. 
110  Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 865, 1035, 1023; II, 11; III, 1211; IV, 293; VII, 1346. 
111  Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1000, 1036; V, 456; VII, 215, 545. 
112  Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 236-240, 252, 357, 432-433, 672, 694; II, 57-58, 355, 694, 

787; III, 1211; IV, 14-16; VI, 331, 339, 351. 



  

17 

 

Molla Gürânî, Zemahşerî ve Beydâvî’nin belâgatla ilgili yorumlarına bazen 

iştirak etmemiştir.113 Özellikle belâgatla ilgili yorumlarında ana kaynaklarında 

değinilmeyen birçok hususu dile getirmesi ve mana nüanslarına değinmesi tefsirin 

önemli özelliklerindendir.114  

Molla Gürânî tefsirinde nakilde bulunduğu kaynakları metin içerisinde veya 

kenar haşiyelerinde zikreder. Bazen de hiç isim vermeksizin veya “kîle” diyerek 

nakilde bulunur.115 Gâyetü’l-Emânî’nin temel kaynakları Zemahşerî’nin (ö. 538/1144) 

el-Keşşâf, Beydâvî’nin (ö. 596/1200) Envâru’t-Tenzîl adlı tefsirleridir. Çoğunlukla 

lugat, iʻrâb, nahiv, belâgat ve kıraat hususlarında bu tefsirlerden istifade ederken bazen 

sadece muhalif bir görüş beyan etmek için nakilde bulunur.116 Taberî’nin (ö. 310/923) 

Câmiʻu’l-Beyân, Fahreddin er-Râzî’nin (ö. 606/1210) Mefâtîhu’l-Gayb, Tîbî’nin (ö. 

743/1343) Fütûhu’l-Gayb, Sa‘düddîn et-Teftâzânî’nin (ö. 792/1390) Hâşiye ʻale’l-

Keşşâf adlı eserleri diğer tefsir kaynaklarından bazılarıdır.117 Hadis kaynakları 

arasında Buhârî’nin (ö. 256/870) el-Câmiʻu’s-Sahîh (Sahîh-i Buhârî), Müslim’in (ö. 

261/875) el-Câmiʻu’s-Sahîh (Sahîh-i Müslim), Tirmizî’nin (ö. 279/892) el-Câmiʻu’s-

Sahîh (Sünen-i Tirmizî), Ebû Dâvûd’un (ö. 275/889) es-Sünen, Nesâî’nin (ö. 303/915) 

es-Sünen, Ahmed b. Hanbel’in (ö. 241/855) el-Müsned, İbn Mâce’nin (ö. 273/887) es-

Sünen adlı eserleri gösterilebilir.118 Lugat ve nahiv kaynakları arasında Halîl b. 

Ahmed’in (ö. 175/791) Kitâbü’l-ʻAyn, Sîbeveyhi’nin (ö. 180/796) el-Kitâb, Ferrâ’nın 

(ö. 207/822) Meʻâni’l-Kur’ân, Müberred’in (ö. 286/900) el-Kâmil fi’l-Edeb, Zeccâc’ın 

(ö. 311/923) Meʻâni’l-Kur’ân adlı eserleri başta gelir ve müellif bunlardan yaptığı 

nakilleri genellikle metin içinde kendi isimlerine nisbet eder.119 Belâgat kaynakları 

arasında Sekkâkî’nin (ö. 626/1229) Miftâhu’l-ʻUlûm120 ve Hatîb el-Kazvînî’nin (ö. 

739/1338) el-Îzâh adlı eseri vardır.  

 
113  Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1101-1102; 1143-1144. 
114  Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 271-272, 642, 941, 1166, 1209; II, 632; III, 1193; IV, 113, 

241; VII, 647-648, 1303-1304. 
115  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, s. 148. 
116  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 65-66. 
117  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 64-68. 
118  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 59-60. 
119  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 63; Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, ss. 170-174. 
120  Yıldız, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, ss. 174-175. 



18 

7. Fesâhat ve Belâgat

Belâgatın alt başlıkları olan meânî, beyân ve bedîʻ ilimlerine dair konulara 

geçmeden önce fesâhat ve belâgat kavramlarının manalarına değinilecektir. 

Fesâhat 

Fesâhat  (فَصَاحَة) “açık ve aşikâr olmak” manalarına gelen fiilinin   فَصُحََ

masdardır.121 Örneğin yabancı birinin dili çözülünce ve dilde hata yapmamaya 

başlayınca ََ َوَأفَأصَحَ َعأجَمِيُّ اَلْأ  Yabancı,  sözü anlaşılır konuşunca fasih oldu” denilir.122“فَصُحَ

Fesâhat, kelimelerin telaffuzunun akıcı olup kulağa hoş gelmesi ve manasının da açık 

olmasıdır. Kelimelerin dil kurallarına uygun olup olması da o dilin ustası olan 

edebiyatçılar tarafından kabul görmesi ve yaygın bir şekilde kullanılmasıyla alakalıdır. 

Diğer bir ifade ile sözün kolay anlaşılır ve kusurlardan uzak olma hâlidir.123 Fesâhat 

kelimenin, kelâmın ve mütekellimin fesâhatı olmak üzere üç kısımda incelenebilir. 

a) Kelimenin Fesâhatı

Kelimedeki fesâhat, kelimenin tenâfuru’l-hurûftan, garâbetten ve kıyasa 

muhâlefetten uzak olmasıdır.124 

Tenâfuru’l-hurûf: Tenâfur kelimedeki bir vasıf olup kelimenin dile ağır 

gelmesi ve zor telaffuz edilmesi durumudur. Örneğin İmruü’l-Kays’ın (ö. 540 m.) 

beytindeki  َزرِاَت تَشأ  kelimesi telaffuzu zor olduğundan buna örnektir.125 مُسأ

َإِلَََالأعُلاَََ. زرِاَت  تَشأ َوَمُرأسَلَِغَدَائرِهَُُمُسأ ..َتَضِلَُّالأعِقَاصَُفَِمُثَنَّى  

“Saçının örgüleri yukarıya doğru kabarıyor. Topuz yapılmış saçları da 

toplanmış ve dağılmış saçlarının arasında kayboluyordu.” 

121  Ebû Abdirrahmân el-Halîl b. Ahmed b. el-Ferâhîdî, Kitâbü’l-ʻAyn, thk. Mehdî el-Mahzûmî, İbrâhîm 

es-Sâmerrâî, Dâr ve Mektebetü’l-Hilâl, y.y., t.y.,  c. I-VIII, I, 330; İbn Manzûr, Ebu’l-Fazl 

Cemâlüddîn, Lisânü’l-Arab, Dâr-u Sâdır, Beyrut, h. 1414, c. I-XV, II, 544. 
122 Sa’duddîn et-Teftâzânî, el-Mutavvel Şerhu Telhîsi Miftâhi’l-ʻUlûm, thk. Abdulhamid Hindâvî, 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 2013, s. 138. 
123  M. Ali Yekta Saraç, Klâsik Edebiyat Bilgisi Belâgat, Gökkubbe Yayınları, İstanbul, 2019, s. 37. 
124 Kazvînî, et-Telhîs, s. 24; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 140; Ali Bulut, Belâgat Meânî-Beyân-Bedîʻ, 

Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, İstanbul, 2020, s. 44. 
125 Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 140. 



19 

Dolayısıyla tenâfur, benzer harflerin yan yana ya da birbirine yakın 

kullanılması sebebiyle meydana gelen telaffuz güçlüğü ve ses uyumsuzluğundan 

kaynaklanan bir kusurdur.126 

Garâbet: Garâbet sık kullanılmamasından dolayı kelimenin herkes tarafından 

bilinmemesi ve manasının anlaşılmamasıdır.127 Ayrıca yaygın kullanılan bir kelimeyi 

unutulmuş manasıyla kullanmak da garâbettir.128 

Örneğin aşağıdaki cümlede İsa b. Ömer en-Nahvî’nin (ö. 149/766) kullandığı 

.uzaklaşın!” ifadeleri gârabettir“ افِ أرَنأقِعُوا toplandınız” ve“ تَكَأأكَأأتُأَ

َتَكَأأكَأأتُأَعَلَيىََ أَ!مَاَلَكُمأ كَتَكَأأكُئِكُمأَعَلَىَذِيَجِنىةٍ؟َافِ أرَنأقِعُواَعَنِِّ

“Size ne oluyor da cinnet geçirmiş birinin başına toplandığınız gibi başıma 

toplandınız? Uzaklaşın yanımdan!” 

Kıyasa muhâlefet: Kıyasa muhâlefet, bir kelimenin Arap Dilinin kurallarına 

aykırı olması demektir.129 Şeddeli harfi şeddesiz okumak, kelimeden harf eksiltmek, 

kelimeye harf ilave etmek, kelimelerin harekelerini değiştirmek, sakin harfi harekeli 

veya harekeli harfi sakin okumak kıyasa aykırılığa örnektir.130 Ebu’n-Necm el-İclî’ye 

(ö. 125/743) ait aşağıdaki beyitte zikredilen َِلَل َجأ lafzı kıyasa aykırıdır, doğru yazımı الْأ

iseَ َجَلِِ şeklinde olmalıdır.131 الْأ

لَلَِ َجأ َالْأ دَُلِلهَالعَلِيِِ مَأ  اَلْأ

“Hamd, yüce ve celil olan Allah’a mahsustur.” 

126 Bulut, Belâgat, s. 37. 
127 Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 141; Saraç, Klâsik Edebiyat Bilgisi, s. 38. 
128 Bulut, Belâgat, s. 45. 
129 Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 143. 
130 Saraç, Klâsik Edebiyat Bilgisi, s. 38. 
131 Kazvînî, et-Telhîs, s. 25; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 143. 



20 

b) Kelâmın Fesâhatı

Kelâmın (cümlenin) fesâhatı, kelimelerin fasîh olmakla beraber tenâfuru’l-

kelimât (telaffuz güçlüğü), zaʻf-ı te’lîf (nahiv kurallarına aykırılık) ve taʻkîd (kapalılık) 

gibi durumlardan uzak olmasıdır.132 

Tenâfuru’l-kelimât: Cümledeki kelimelerin tek tek fasîh olsalar bile bir arada 

zikredildiklerinde dile ağır gelmeleri ve ortaya çıkan telaffuz güçlüğüdür. Aşağıdaki 

beyitte Harb isminde bir kişiyle ilgili zikredilen cümledeki kelimelerin bir araya 

gelmesi buna örnektir.133 

رَُ...َوَليَأسََ َقُ رأبََقَبْأَِحَرأبٍَقَبْأَُوَقَبْأَُحَرأبٍَبِكََانٍَقَ فأ  

“Harb’in kabri ıssız bir yerdedir, 

Harb’in kabrinin yakınında hiçbir kabir yoktur.” 

Zaʻf-ı te’lîf: Kelâmı oluşturan kelimelerin diziminin, nahiv alimlerinin 

arasında muteber kabul edilen dil kurallarına uygun olmaması demektir.134  Örneğin 

zamirin lafzen veya manen bağlı olduğu ifadeden önce zikredilmesi uygun değildir. 

Buna  َزَيأدا  Kölesi Zeyd’e vurdu” cümlesi örnek verilebilir.135“ضَرَبََغُلَامُهَُ

Taʻkîd: Kelâmın bir karışıklık nedeniyle kastedilen manayı ifade 

etmemesidir.136 Eğer bu karışıklık mananın tertibine uygun olmayan düzensiz 

lafızlarda ise lafzî taʻkîd denir. Karışıklık şayet zihnin asıl manadan kastedilen manaya 

intikalinde ise mânevî taʻkîd denir.137 Örneğin   َِأََخِيه كَِتَابً  مََعَ اَمَُُمىد  وََاحِد  إَلاى قََ رَأَ  Muhammed“ مَا

okumadı, biri hariç, beraber, bir kitap, kardeşi” cümlesinin dizilişi hatalıdır ve bu 

cümle lafzî taʻkîde örnektir. Bu cümlenin doğrusu َا وَاحِد  َ كِتَابً  إلاىَ أَخِيهَِ مَعََ مَُُمىد َ قَ رَأََ  مَاَ

“Muhammed kardeşiyle birlikte sadece bir kitap okudu” şeklinde olmalıydı. َََُالأمَلِك بَثى

132 Kazvînî, et-Telhîs, s. 26; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 144. 
133 Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 145; Saraç, Klâsik Edebiyat Bilgisi, s. 39; Bulut, Belâgat, s. 48. 
134 Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 145. 
135 Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 145. 
136 Kazvînî, et-Telhîs, s. 27. 
137 Seyyid Ahmed el-Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga fi’l-Meânî ve’l-Beyân ve’l-Bedîʻ, thk. Yusuf Sumeylî, 

Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut, 1999, ss. 33-34. 



  

21 

 

الأمُدُنَِ فَِ  .Kral dillerini şehirlere yaydı” cümlesi de mânevî taʻkîde örnektir“ ألأسِنَ تَهَُ

Burada َُألأسِنَ تَه lafzı “casuslar” manasında kullanılmak istenmiş fakat onun yerine    عُيُونَ 

“casuslar” lafzının kullanılması manadaki kapalılığı kaldıracaktır.138 

c) Mütekellimin Fesâhatı 

Mütekellimin herhangi bir konuda maksadını fasih bir sözle ifade edebilme 

yeteneğidir.139 

Belâgat 

Belâgat  ( ةغََبَلَاَ )  “belîğ olmak, güzel söz söylemek” manalarına gelen ََبَ لُغ fiilinin 

masdarıdır.140 Belâgat, manayı muktezâ-yı hâle uygun olan açık ve fasîh bir kelamla 

muhataba ulaştırmaktır.141 Bir başka tanıma göre belâgat, mütekellimin beyânı ve 

üslûbuyla muhatapların zihinlerine ve kalplerine ulaşarak onları etkileyebilmesidir.142 

Belâgat lafzın manasıyla, mananın da lafzıyla yarışması ve lafzın manadan önce 

kulağa, mananın da lafızdan önce kalbe (zihne) ulaşmasıdır.143 Rummânî (ö. 384/994) 

de belâgatı en güzel lafızlarla manayı kalbe ulaştırmak şeklinde tarif eder.144 

Belâgat düzgün ve yerinde söz söyleme usul ve kaidelerini inceleyen bir 

ilimdir. Meânî, beyân ve bedî‘ olmak üzere üç bölüme ayrılır. Belâgat, Arap dili ve 

edebiyatıyla ilgili ilimler içinde bağımsızlığına en geç kavuşan ilimdir. Arap 

edebiyatında belâgat çalışmaları önce edebî tenkit şeklinde başlamış, İslâm sonrası 

dönemde ise Kur’ân-ı Kerîm’in i‘câzı yönünde ilerlemiştir.145 

 
138 Bulut, Belâgat, s. 50. 
139 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, ss. 39-40. 
140 Halîl b. Ahmed,  Kitâbü’l-ʻAyn, IV, 421; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, VIII, 420. 
141 Ebû Osmân Amr b. Bahr b. Mahbûb el-Câhiz el-Kinânî, el-Beyân ve’t-Tebyîn, Dâr ve Mektebetü’l-

Hilâl, Beyrut, h. 1423, c. I-III, I, 10. 
142 Fadl Hasan Abbâs, Ebû Muhammed es-Safûrî eş-Şâfiî, el-Belâga Funûnühâ ve Efnânuhâ İlmü’l-

Meânî, Dâru’l-Furkan, Ürdün, 1997, s. 13. 
143 Câhiz, el-Beyân ve’t-Tebyîn, I, 113. 
144 Ebu’l-Hasen Alî b. Îsâ b. Alî er-Rummânî, en-Nüket fî İʻcâzi’l-Kur’ân, thk. Muhammed Halefullah-

Muhammed Zağlûl Sellâm, Dâru’l-Meârif, Kahire, 1976, ss. 75-76. 
145  Hulusi Kılıç, “Belâgat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul, 1992, 

V, 380-383. 



22 

Fesâhat terimi ile kelime, kelâm (cümle) ve mütekellim (konuşan) 

nitelenebilirken belâgat terimi ile sadece kelâm ve mütekellim nitelenebilir.146 Örneğin 

كَلَام َبلَيِغَ  “beliğ bir kelam” ve  َمُتَكَلِِم َبلَِيغ   “beliğ bir mütekellim” denilebilir fakat ََ كَلِمَة

ََفَصِيحَةَ ََكَلِمَةَ  beliğ bir kelime” ifadesi kullanılmaz bunun yerine“بلَِيغَة ََ  “fasih bir kelime”

ifadesi kullanılır. Dolayısıyla belâgatı bilmek fesâhatı bilmeye bağlıdır.147 Belîğ bir 

kelâmda tercih edilen kelimelerin ve cümlelerin fasîh ve aynı zamanda muktezâ-yı 

hâle uygun olması gerekir.148 Bu bağlamda belâgat, fesâhatten daha kapsamlıdır. Zira 

her belîğ söz fasîhtir, ancak her fasîh söz belîğ değildir.149 Belâgat, kelâmın ve 

mütekellimin belâgatı olarak ikiye ayrılır. 

a) Kelâmın  Belâgatı

Kelâmın belâgatı, kelâmın fasîh olmakla beraber muktezâ-yı hâle uygun 

olmasıdır. Bir kelâmın güzellik ve makbuliyetteki durumunun yüksek olması onun 

muktezâ-yı hâle mutabık olmasıyla alakalıdır. Bu husustaki düşüklüğü de buna 

mutabık olmamasına göredir.150  

b) Mütekellimin Belâgatı

Mütekellimin belâgatı ise mütekellimin belîğ bir cümle kurmaya güç 

yetirebilmesidir.151  

Belâgat, zaman içerisinde konularının muhteviyatına göre çeşitli isimlerle 

anılmıştır. Câhız (ö. 255/869) belâgat yerine “beyân”, İbnü’l-Muʻtez (ö. 296/908) 

“bedî”, Kudâme b. Ca‘fer (ö. 337/948) “şiir ve nesir kritiği”, Ebû Hilâl el-Askerî (ö. 

400/1009) “şiir ve nesir sanatı”, Hafâcî (ö. 466/1073) “fesâhat”, Abdülkâhir el-Cürcânî 

(ö. 471/1078) “belâgat” ve “îʻcâz delilleri”, Sa‘düddîn et-Teftâzânî (ö. 792/1390) 

“meânî”, çağdaş müelliflerden Taha Hüseyin “beyân”, Emin el-Hulî “söz tekniği” ve 

146  Celâluddîn Muhammed b. el-Hatîb el-Kazvînî, et-Telhîs fi ʻUlûmi’l-Belâga, thk. Abdurrahman el- 

Berkûkî, Dâru’l-Fikri’l-Arabî, Kahire, 1904. s. 24. 
147  Teftâzânî, el-Mutavvel, ss. 139-140. 
148 Abdurrahmân Hasan Habenneke el-Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye, Üsüsühâ ve Ulûmuhâ ve 

Funûnuhâ, Dâru’l-Kalem, Dımeşk, 1996, c. I-II, I, 129. 
149  Bulut, Belâgat, s. 56. 
150 Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 153. 
151 Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 162. 



23 

Ahmed eş-Şâib de “üslûb” adlarını kullanmışlardır. Bu isimlerin tüm özelliklerini 

kapsamına alan en içerikli isim ise “belâgat”tır.152  

Belâgatla ilgili yapılan çalışmalara dair dönemleri dörde ayırmak mümkündür. 

Birinci dönem Kur’ân-ı Kerîm’in nüzûlünden hicrî IV. yüzyıl sonlarına kadar devam 

eden dönemdir. Bu dönemdeki belâgat çalışmalarında temel hedef Kur’ân-ı Kerîm’i 

lâyıkıyla anlamak olmakla beraber dil, edebiyat, tefsir, edebî tenkit ve kelâm ilimleri 

birlikte ele alınmıştır. İkinci dönem hicrî IV. yüzyıl sonlarından VIII. yüzyıl sonlarına 

kadar devam eden, belâgatın müstakil bir ilim halinde geldiği ve terimlerinin ortaya 

çıkmaya başladığı dönemdir. Üçüncü dönem hicrî VIII. yüzyıl ortalarından XIII. 

yüzyıl sonlarına kadar devam eden bu dönemde belâgat çalışmalarında bir duraklama 

söz konusudur. Dördüncü dönem hicrî XIII. yüzyıl sonlarından günümüze kadar 

devam eden, İslâm dünyasının Batı’yla temasa geçmesinden sonra belâgat alanında 

birtakım yenilik arayışlarının başladığı bir dönemdir.153  

152 Nasrullah Hacımüftüoğlu, Belâgat İlminin Gelişmesine Müessir Olan Kaynaklar, Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1993, sayı: 11, ss. 268-298. 
153  Kılıç, “Belâgat”, V, 381-383. 



 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MOLLA GÜRÂNÎ’NİN GÂYETÜ’L-EMÂNÎ ADLI TEFSİRİNDE 

MEÂNÎ İLMİ UYGULAMALARI 

1.1. MEÂNÎ İLMİ VE KONUSU 

Meânî ilmi cümle terkiplerinin özelliklerini ve bunlarla ilgili uygun bulunan ya 

da kabul edilmeyen ifade tarzlarını bilmektir.154 Yani meânî cümlenin siyâkında 

zikredilen amaca göre kelâmın muktezâ-yı hâle uygunluğunun keyfiyyetine dair usul 

ve kaidelerin kendisiyle bilindiği bir ilimdir.155 

Meânî ilmi, lafız ve mana bakımından Kur’ân-ı Kerîm’in estetik sırlarını ortaya 

çıkarmak, îcâzındaki inceliği bildirmek, terkiplerdeki sadeliği ve üstünlüğü göstermek, 

kelimelerdeki anlam genişliği, tatlılık ve sağlamlık gibi nükteleri keşfetmeyi 

amaçlar.156 

Arap dilinde cümlelerin söyleniş makamları birbirinden farklıdır. Nitekim 

teşekkür makamı, şikayet makamından, tebrik makamı taziye makamından, övgü 

makamı yergi makamından, terğîb (teşvik) makamı terhîb (korkutma) makamından 

farklıdır. Yine aynı şekilde muhatabın durumuna göre cümlenin ifade edilişi farklılık 

arz eder. Zira zeki biriyle konuşmanın makamı ahmak biriyle konuşmanın 

makamından farklıdır. Yani bu makamların her birinin diğerinden farklı bir muktezâsı 

vardır. 

Cümleler söz konusu olduğunda her bir kelimenin cümledeki diğer kelimelerle 

ilgili bir makamı vardır. Yani cümledeki sözcükler arasında ses, biçim ve semantik 

açıdan bir uyum olması gerekir. Cümlenin güzellik ve makbuliyet açısından üstünlüğü 

154  Ebû Ya‘kûb Sirâcüddîn Yûsuf b. Ebî Bekr es-Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, thk. Naîm Zerzûr, Dâru’l- 

Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1983, s. 161. 
155  Kazvînî, et-Telhîs, s. 37; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 46; Ahmed Mustafa el-Merâğî, ʻUlûmu’l-

Belâga, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1993, s. 41. 
156  Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 47; Muhammed Ahmed Kâsım, Muhyiddin Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga el-

Bedîʻ ve’l-Beyân ve’l-Meʻânî, Müessesetü’l-Hadîse li’l-Kitâb, Trablus, 2003, ss. 259-260. 



25 

veya düşüklüğü ona uygun bir makama göre söylenip söylenmemesine bağlıdır. İşte 

tüm bunlar muktezâ-yı hâl olarak isimlendirilir. 

Eğer muktezâ-yı hâl hükmün genel anlamda söylenmesini gerektiriyorsa, 

kelâmın te’kîd edatlarından soyutlanmış olarak zikredilmesi daha güzel olur. Bunun 

tersi bir durumda ise inkârın zayıflık ve şiddetine göre cümlenin te’kîd edatlarıyla 

gelmesi kelâmı güzel kılar. Eğer muktezâ-yı hâl, müsned veya müsnedün ileyhin 

hazfini ya da zikrini, cümlelerin faslını ya da vaslını, îcâzını ya da itnâbını 

gerektiriyorsa bu durumlara riayet edildiği ölçüde kelâm güzel olur.157 

Cümlelerin muktezâ-yı zâhire uygun olarak kurulmasını şu örnekler daha net 

açıklamaktadır. Arap dilinde Abdullah’ın ayakta olmasına dair zikredilen  ََِقاَئم عَبأدَُاللَّىِ ،ََ

َقاَئمِ َ، َلَقَائمَِ  إِنىَعَبأدََاللَّىِ ،َإِنىَعَبأدََاللَّىِ  haber cümlelerinin hepsinin manası farklıdır. Şöyle ki ََُعَبأد

َقاَئمَِ   .Abdullah ayaktadır” cümlesi Abdullah’ın ayakta olduğunu haber vermektedir“ اللَّىِ

َقاَئمَِ   Kesinlikle Abdullah ayaktadır” cümlesi soru soran birisine cevap olarak“ إِنىَعَبأدََاللَّىِ

zikredilmiştir.  َِلَقَائم َ اللَّىِ عَبأدََ إِنىَ “Elbette, kesinlikle Abdullah ayaktadır” cümlesi ise 

Abdullah’ın ayakta olduğunu inkâr eden kişiye cevap olarak zikredilmiştir.158 

Arap gramerinin ilk eseri kabul edilen el-Kitâb adlı eserinde Sîbeveyhi (ö. 

180/796) meânî ilmiyle alakalı takdîm-te’hîr, taʻrîf-tenkîr, hazf ve bazı edatların 

anlamları gibi konularda tahliller yapmıştır. Ferrâ (ö. 207/822) Meʻâni’l-Kur’ân’da, 

Ebû Ubeyde (ö. 209/824) Mecâzü’l-Kur’ân’da, İbn Kuteybe (ö. 276/889) Te’vîlü 

Müşkili’l-Kur’ân’da, Müberred (ö. 286/900) el-Kâmil’de ve Sa‘leb (ö. 291/904) 

Kavâʻidü’ş-Şiʻr’de meânî konularına karışık halde değinmiştir. 

Câhız (ö. 255/869) el-Beyân ve’t-Tebyîn adlı eserinde çeşitli belâgat konularını 

ele almıştır. Arap belâgatına dair ilk müstakil eseri telif eden İbnü’l-Mu‘tez (ö. 

296/908) el-Bedîʻinde iltifât, i‘tirâz gibi meânî konularını incelemiş, Ebu’l-Hasan İbn 

Vehb (İshak b. İbrâhim el-Kâtib) meânî ilmi konularının ağırlıklı olarak yer aldığı el-

Burhân fî Vücûhi’l-Beyân’ında haber, talep, hazf, iltifât, takdîm-te’hîr, fasl-vasl, 

157  Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, ss. 168-169. 
158  Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 171. 



26 

kelâmın muktezâ-yı hâle mutabakatı, sözün dinleyicilerin durumuna uygunluğu ile 

îcâz-itnâbdan söz etmiştir. 

Sonraki dönemde Abdülkâhir el-Cürcânî’nin (ö. 471/1078) beyân ilmine dair 

kaleme aldığı Esrârü’l-Belâga’sında ve meânî ilmi alanında telif ettiği Delâ’ilü’l-

İʻcâz’ındaki görüşleri tekrar edilmiştir. Bu sebeple Cürcânî’den sonra Arap 

belâgatında duraklama devri başlamıştır. Fahreddin er-Râzî (ö. 606/1210) Cürcânî’nin 

bu iki eserinden ve Reşîdüddin Vatvât’ın (ö. 573/1177) edebî sanatlara dair telif ettiği 

Hadâ’iku’s-Sihr’inden yaptığı ilâvelerle Nihâyetü’l-Îcâz fî Dirâyeti’l-Îʻcâz adlı eserini 

yazmıştır. Bu eserden istifade eden Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm’unun üçüncü 

bölümünde belâgat ilmini meânî, beyân ve muhassinât olarak üçe ayırmıştır. Hatîb el-

Kazvînî (ö. 739/1338) gerek Telhîsü’l-Miftâh’ında gerekse onun şerhi mahiyetindeki 

el-Îzâh fî ʻUlûmi’l-Belâga adlı eserinde meânî ilmi konusunda bazı yenilikler yapmış, 

kendisinden sonra gelen belâgat âlimleri de bunlara tâbi olmuştur.159  

Meânî  ilminde cümle ya haber ya da inşâ cümlesidir. Meânî ilmi sekiz 

bölümde incelenebilir. Birinci konu isnâd-ı haberîye ait haller, ikincisi müsnedün 

ileyhin halleri, üçüncüsü müsnedün halleri, dördüncüsü fiilin müteallıklarına ait 

haller, beşincisi kasr, altıncısı inşâ, yedincisi fasl ve vasl, sekizincisi îcâz, itnâb, 

müsâvâttır.160 Arap dilinde cümleler çeşitli açılardan tasnife tabi tutulur. Belâgat 

alimleri cümleleri haber ve inşâ cümleleri olarak iki kısma ayırırlar. 

1.2. HABER CÜMLESİ VE KISIMLARI 

Haber, doğruya ve yalana ihtimali olan sözdür.161 Haberin doğru olması 

vakıaya uygunluğu, yalan olması ise vakıaya uygun olmamasıdır.162  

1.2.1. Haber Cümlesinin Gayeleri 

Haber cümlesinin ifade edilmesinde iki temel gaye vardır. 

159  İsmail Durmuş “Meânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, Ankara, 2003, 

XXVIII, 204-206. 
160  Kazvînî, et-Telhîs, s. 37-38; Teftâzânî, el-Mutavvel, ss. 170-171. 
161  Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 166; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 172; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 55; 

İn’âm Fevvâl Akkâvî, el-Muʻcemü’l-Mufassal fî ʻUlûmi’l-Belâga el-Bedîʻ ve’l-Beyân ve’l-Meânî, 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1996, s. 553. 
162  Kazvînî, et-Telhîs, s. 38; Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye, I, 171. 



27 

Fâide-i haber: Haber veren kişinin verdiği haberdeki amacı muhataba onun 

bilmediği bir hükmü ifade etmesidir.163 Örneğin Zeyd’in alim olduğunu bilmeyen bir 

kişiye َ ِزَيأد َعَال “Zeyd alimdir” dersen muhatap  bu hükümden bilmediği bir şeyi öğrenmiş

olur.164 

Lâzım-ı fâide-i haber: Haber veren kişinin verdiği haberle amacı muhataba 

hükmü kendisinin de bildiğini ifade etmesidir.165 Örneğin Tevrat’ı ezberlemiş bir 

kişiye َََحَفِظأتََالت ىوأراَة  Sen Tevrat’ı ezberledin” demek bu tür bir kullanımdır.166“ قَدأ

1.2.2. Haber Cümlesinin Kısımları 

Fasih ve açık bir kelâmda haber veren kişinin zikrettiği sözlerinde ihtiyaç 

dahilince terkibi kısa tutması ve boş sözlerden arındırması gerekir. Muhatabın 

durumuna göre en uygun ifadelerle sözü aktarmalı, kelimeler faydasız ya da eksik 

olmamalı ve kelâmdaki amacı ihlal etmeden ifadelerini seçmelidir.167 

Muhatabın hüküm karşısındaki durumuna göre haber üç şekilde gelebilir: 

İbtidâî haber: Muhatabın hüküm hakkında zihni boş ve tereddütü de yoksa 

hükmü te’kîd eden edatlara ihtiyaç duyulmaz. Örneğin:    َعَارِف زَيأد َ “Zeyd bilgilidir” 

cümlesi te’kîd edatı kullanılmayan ibtidâî bir haber cümlesidir. 

Talebî haber: Muhatabın hüküm hakkında tereddüdü varsa fakat yine de onu 

talep ediyorsa hükmü tek bir edatla te’kîd etmek güzel olur. Örneğin muhatabı hüküm 

hakkındaki tereddütünden kurtarmak maksadıyla  َعَارِف  ”Elbette Zeyd bilgilidir“ لَزيَأد َ

veya  َاَعَارِف  Muhakkak ki Zeyd bilgilidir” şeklinde tek bir te’kîd edatıyla cümleyi“ إِنىَزيَأد 

kurmak doğru olacaktır. 

İnkârî haber: Muhatap hükmü inkâr ediyorsa veya tam tersini savunuyorsa 

inkârı ölçüsünde te’kîd edatıyla hükmü pekiştirmek gerekir. Örneğin senin doğru 

163  Kazvînî, et-Telhîs, s. 40; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 180; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 56. 
164  Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 166. 
165  Kazvînî, et-Telhîs, s. 41; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 180; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 56. 
166  Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 166. 
167  Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 57. 



28 

olduğunu inkâr eden muhataba yönelik    ََصَادِق إِنِِّ “Muhakkak ki ben doğruyum” demen, 

bunu kabul etmeyip inkârda aşırı giden muhataba ise  ََلَصَادِق  Muhakkak ki ben çok“ إِنِِّ

doğruyum” demen, ya da daha aşırı inkâra giden muhataba َ لََصَادِق إَِنِِّ  Allah’a yemin“ وَاللَّىِ

olsun ki ben kesinlikle çok doğruyum” demen inkârın derecesine göre artan te’kîd 

ifadeleridir.168 

Haber cümlesinde hükmü te’kîd eden kullanımlar ise َإِنى “inne”, ل “lam”, isim

cümlesi, tekrar cümlesi, nun-u te’kîd, şart harfi olan إِمىا “immâ”, tenbih ve sıla

harfleridir.169 

Molla Gürânî de ayetlerdeki benzer ifadeleri karşılaştırarak inkâri haber 

cümlelerindeki te’kîd ve tenbih edatlarının manaya etkisine değinmiştir. 

َيَسُومُهُمأَسُوءََالأعَذَابَِإِنىَرَبىكَََ َإِلَََيَ وأمَِالأقِيَامَةَِمَنأ عَثَنىَعَلَيأهِمأ ََوَإِذأَتََذَىنََرَبُّكََليََ ب أ لَسَريِعَُالأعِقَابَِوَإِنىهَُلَغَفُور 

Hani Rabbin, elbette kıyamet gününe kadar onlara azabın en kötüsünü tattıracak“ رَحِيمَ 

kimseleri göndereceğini bildirmişti. Şüphesiz Rabbin, elbette cezayı çabuk verendir. 

Şüphesiz O çok bağışlayandır, çok merhamet edendir.”170 Müellif ayetteki ََُإِنىَربَىكََلَسَريِع

ifadesindeki te’kîd lâmıyla ilgili belâğî bir nükteye değinmiştir. En’âm sûresinin الأعِقَابَِ

son ayetindeki171 benzer ifadede te’kîd lâmı kullanılmamışken bu ayette Allah 

Teâlâ’nın “serîʻu’l-ʻikâb” vasfı te’kîd lâmıyla pekiştirilmiştir. Bunun sebebi En’âm 

sûresindeki kelamda müminlere burada ise üzerlerine azap indikten sonra bile 

büyüklenip boyun eğmeyen yahudilere hitap edilmesidir.172 

168  Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, ss. 170-171; Kazvînî, et-Telhîs, s. 41; Teftâzânî, el-Mutavvel, ss. 184-

185. 
169  Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 184. 
170  A’râf, 7/167. 

171 لُوكَُمأَفَِمَاَآتََكُمأَإِنىَرَبىكََسَريِعَُالأعِقَابَِوَإَِنىهَُلغََفُور َرَحِيمَ  َرأضَِوَرَفَعََبَ عأضَكُمأَفَ وأقََبَ عأضٍَدَرَجَاتٍَليَِ ب أ وَهُوََالىذِيَجَعَلَكُمأَخَلَائَِفََالْأ
“O, sizi yeryüzünde halifeler (oraya hakim kimseler) yapan, size verdiği nimetler konusunda sizi 

sınamak için bazınızı bazınıza derece derece üstün kılandır. Şüphesiz Rabbin, cezası çabuk olandır. 

Şüphe yok ki O, çok bağışlayandır, çok merhamet edendir.” (En’am, 6/165). 
172  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 787. 



29 

َرأضَِ َفَِالْأ َفَِالسىمَاوَاتَِوَمَنأ َمَنأ َالظىنىََأَلَاَإِنىَللَّىِ َيَ تىبِعُونََإِلاى َشُركََاءََإِنأ َدُونَِاللَّىِ عُونََمِنأ َوَمَاَيَ تىبِعَُالىذِينََيَدأ

يََأرُصُونََ َ إِلاى هُمأَ َ وَإِنأ “Bilesiniz ki göklerde kim var, yerde kim varsa, hep Allah'ındır. 

Allah'tan başkasına tapanlar (gerçekte) Allah'a koştukları ortaklara tâbi olmuyorlar. 

Şüphesiz onlar ancak zanna uyuyorlar ve sadece yalan söylüyorlar.”173 Molla 

Gürânî’ye göre kelâmın başında َأَلَا “dikkat edin!” tenbih edatının getirilmesi ve

akabinde َاِنى ile te’kîd edilmesi, bunu işitenlerin içinde bulundukları gaflet halinin

şiddetine işaret etmektedir.174 

لَمُرأسَلُونََ إلِيَأكُمأَ َ إِنَّى يَ عألَمَُ رَب ُّنَاَ  şöyle dediler: "Bizim gerçekten size (Elçiler ise)“ قاَلوُاَ

gönderilmiş elçiler olduğumuzu Rabbimiz biliyor."”175 Antakya halkı Hz. İsa (a.s.) 

tarafından kendilerine gönderilen iki elçinin tevhid davetine uymamışlar ardından 

üçüncüsünü de inkâr edip yalanlamışlardı. Bu elçiler iki önceki ayette ََإِليَأكُمأَمُرأسَلُون َ إِنَّى

“Şüphesiz biz size gönderilmiş elçileriz”176 şeklinde daha az te’kîdli bir ifadeyle cevap 

vermişlerdi. Bunun üzerine inkâr edenler َََأنَ أتُمأ ءٍَإِنأ َشَيأ َمِث ألنَُاَوَمَاَأنَ أزَلََالرىحْأَنَُمِنأ َبَشَر  قاَلوُاَمَاَأنَ أتُمأَإِلاى

ذِبوُنََ تَكأ َ Siz de ancak bizim gibi insansınız. Rahmân hiçbir şey indirmemiştir. Siz“ إِلاى

sadece yalan söylüyorsunuz”177 ayetinde zikrolunduğu üzere hakkaniyetsiz 

iddialarında ve inkârlarında ısrar etmişler ve ikna olmamışlardı. 

Müellife göre sonraki ayette de muhatapları ikna süreci devam etmiş ve 

inkârlarına karşılık ifade َإِنى “inne”nin yanısıra ل “lâm” ile güçlendirilmiş َلَمُرأسَلُونََ َإِليَأكُمأ إِنَّى

ifadesi zikredilmiştir. Ayrıca burada onların inkârlarının kuvveti karşısında zikredilen 

 Rabbimiz biliyor” ifadesi de te’kîdde yemin yerine kullanılmıştır.178“رَب ُّنَاَيَ عألَمََُ

173  Yunus, 10/66. 
174  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 602. 
175  Yâsîn, 36/16. 
176  Yâsîn, 36/14. 
177  Yâsîn, 36/15. 
178  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 18-19. 



30 

Elçilerin bu denli te’kîd ve tahkik içeren cevaplarından sonra َََُالأبَلَاغ ََإِلاى نَاَ وَمَاَعَلَي أ

Bize düşen ancak apaçık bir tebliğdir”179 demeleri de inkâra karşılık gelen“الأمُبِيَُ

vurgulu yapıya uygun düşmüştür.180 

1.2.3. Haber Cümlelerinin Farklı Manalarda Kullanılması 

Haber cümlesinin fâide-i haber ve lâzım-ı fâide-i haber olmak üzere iki temel 

amaç için kullanıldığı daha önce izah edilmişti.181 Fakat bunların dışında haber 

cümleleri istirhâm (merhamet dilemek), tehassür (üzülmek), inkâr, tahzîr (uyarmak), 

taʻzîm (yüceltmek), temennî, tevbîh (kınamak), tevaʻud (tehdit), duâ, medh, nefy, nehy, 

vaad, vaîd (korkutmak) gibi manalar için de zikredilebilir.182 

1.2.3.1. Emir Manasında Kullanılan Haber Cümlesi 

َمِىاََ َقلَِيلا  بلُِهَِإِلاى تُأَفَذَرُوهَُفَِسُن أ َفَمَاَحَصَدأ تََأكُلُونََقاَلََتَ زأرَعُونََسَبأعََسِنِيََدَأَبً   “Yusuf dedi ki: Yedi 

sene âdetiniz üzere ekin ekersiniz. Sonra da yiyeceklerinizden az bir miktar hariç, 

biçtiklerinizi başağında (stok edip) bırakınız.”183 Hz. Yusuf’un (a.s.) zindandan 

çıkışına yakın Mısır kralı, kendisini dehşete düşüren tuhaf bir rüya görmüştü. Bu 

rüyada kuru bir nehirden yedi semiz inek çıkıyor ve sonrasında yedi cılız inek bunları 

yiyordu. Ayrıca taneleri olgunlaşmış yedi yeşil başak ve hasat zamanına ulaşmış 

taneleri toplanmış başka yedi kuru başak görmüştü. Kuru başaklar yeşil başaklarla 

sarılıp dolaşıyorlar ve onlara galip geliyorlardı. Hükümdar kavminin ileri 

gelenlerinden bu rüyasını tabir etmelerini istemiş fakat onlar bunun yorumuna mahir 

olmadıklarını itiraf etmişlerdi. Nitekim Hz. Yusuf’un zindan arkadaşlarından olup 

zindandan kurtulan bir genç yorumunu öğrenmek için Hz. Yusuf’a hükümdarın 

rüyasını anlatmıştı.184 

179  Yâsîn, 36/17. 
180  Ebu’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer ez-Zemahşerî, el-Keşşâf an Hakâ‘ikı Gavâmizi’t-Tenzîl ve ʻUyûni’l-

Ekâvîl fî Vücûhi’t-Te’vîl, Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, Beyrut, h. 1407, c. I-IV, IV, 9. 
181  Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, ss. 55-56. 
182  Akkâvî, el-Muʻcemü’l-Mufassal, ss. 551-555. 
183  Yûsuf, 12/47. 
184  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 991-997. 



31 

Bunun üzerine Hz. Yusuf’un ona  ًَدََأَب  Yedi yıl âdetiniz üzere ekin“   تَ زأرَعُونََسَبأعََسِنِيَ

ekersiniz” şeklinde cevap vermesi, müellife göre “ekin ekiniz!” şeklinde emir 

manasında haberdir.185 Burada emrin haber formunda gelmesi emredilen şeyin 

yapılmasının gerekliliği hususunda mübâlağa ifade etmektedir. Böylece sanki emir 

yerine getirilmiş de ondan haber veriliyormuş gibi bir mana anlaşılır. Bunun emir 

anlamında olduğunun delili ise ayetin devamındaki َِبلُِه  ”!Başağında bırakın“ فَذَرُوهَُفَِسُن أ

emir cümlesidir.186 

ََإِنىََ نَىةََيُ قَاتلُِونََفَِسَبِيلَِاللَّىِ وَالََمُأَبِِنَىَلََمَُُالْأ تََىََمِنََالأمُؤأمِنِيََأنَ أفُسَهُمأَوَأمَأ اشأ اَعَلَيأهََِاللَّىََ تُ لُونََوَيُ قأتَ لُونََوَعأد  فَ يَ قأ

دِهَِمِنََاللَّىَِ بِعَهأ َأَوأفَََ يلَِوَالأقُرأآنَِوَمَنأ نْأِ الت ىوأراَةَِوَالْأِ الأفََحَقًّاَفَِ هُوََ وَذَلِكََ بهَِِ بًَيَ عأتُمأَ الىذِيَ ببَِ يأعِكُمَُ تَ بأشِرُواَ الأعَظِيمََُفاَسأ وأزَُ

“Allah müminlerden, mallarını ve canlarını, kendilerine (verilecek) cennet 

karşılığında satın almıştır. Çünkü onlar Allah yolunda savaşırlar, öldürürler, ölürler. 

(Bu), Tevrat'ta, İncil'de ve Kur’ân'da Allah üzerine hak bir vaaddir. Allah'tan daha 

çok sözünü yerine getiren kim vardır! O halde O'nunla yapmış olduğunuz bu 

alışverişinizden dolayı sevinin. İşte bu, (gerçekten) büyük kazançtır.”187 Molla 

Gürânî’ye göre ayetteki ََتُ لُون فََ يَ قأ اَللَّىِ  .ifadesi emir manasında haber cümlesidir يُ قَاتلُِونََفَِسَبِيلِ

Yani müminlere yönelik olarak mana: “Tayin edilmiş bir bedel için Allah yolunda 

teslim olarak savaşın!” şeklinde emir ifade etmektedir. Söz konusu bedel de Allah 

Teâlâ’nın canlarını ve mallarını feda etmeleri karşılığında müminleri cennetle 

müjdelemesidir.188 

 Boşanmış kadınlar kendi kendilerine üç ay hali“ وَالأمُطلَىقَاتَُيَتََبَىصأنََبِِنَ أفُسِهِنىَثَلَاثةَََقُ رُوءٍَ

(hayız veya temizlik müddeti) beklerler.”189 Müellife göre ayetteki ََيَتََبَىصأن وَالأمُطلَىقَاتَُ

“Boşanmış kadınlar beklerler” ifadesi aslında inşâî bir cümle olup emir manasındadır. 

Dolayısıyla bu ََُالأمُطلَىقَات  Boşanmış kadınlar beklesinler” şeklinde emir“ وََليَتََبَىصََِ

manasına gelen bir haber cümlesidir. Emrin haber formunda gelmesi, istenilen şeyin 

185  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 998. 
186  Zemahşerî, el-Keşşâf,  II, 476. 
187  Tevbe, 9/111. 
188  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 419-420. 
189  Bakara, 2/228. 



32 

şimdiki veya gelecek zamanda kesinlikle yapılması gerektiğinin mecâzî ve teşbîhî 

yönden talep edilmesidir. Bu üslûp emrin açıkça söylenmesinden daha belîğ bir ifade 

tarzıdır. Böylece onların “bekleme” emrine itaat etmelerinde hiçbir şüphenin 

olmadığına işaret edilir. Ayrıca َُالأمُطلَىقَات lafzının mübtedâ olarak kullanılması isnâdın

tekrarı için pekiştirmeyi artıran bir sebeptir. Yani bunun yerine ayetteki ifadeَُوَتَتََبَىص

şeklinde fiil cümlesi olarak gelseydi manada bu denli bir pekiştirme الأمُطلَىقَاتَُ

olmayacaktı.190 

الرىَضَاعَةََ يتُِمىَ َ أَنأ أرَاَدََ َ لِمَنأ َ ِ كََامِلَيأ ِ حَوألَيأ أَوألَادَهُنىَ يُ رأضِعأنََ  Emzirmeyi tamamlamak“ وَالأوَالِدَاتَُ

isteyenler için anneler çocuklarını iki tam yıl emzirirler.”191 Molla Gürâni ayette 

annelerin çocuklarını emzirmeleri hususunun mübâlağa içeren bir emir manasına işaret 

edecek şekilde haber formunda geldiğini belirtir. Buradaki haber cümlesi annelere 

hitaben “emzirsinler” şeklinde mendûb hükmünde bir emir olarak düşünülebilir. 

Yani ayetteki emir, çocuğu emzirecek annesinden başka birisinin bulunması 

durumunda vücûb değil mendûbiyet ifade eder. Fakat çocuk için süt anne bulunamazsa 

veya bulunsa bile çocuk annesinden başkasını emmezse ya da babanın süt annenin 

ücretini karşılamaya gücü yetmiyorsa o halde “emzirsinler” emri vücûb ifade eder.192 

ََغَنٌَِّّعَنَِالأعَالَمِيََ كََفَرََفإَِنىَاللَّى َوَمَنأ تَطاَعََإِليَأهََِسَبِيلا  َعَلَىَالنىاسَِحِجَُّالأبَ يأتَِمَنَِاسأ  Yoluna gücü“ وَللَّىِ

yetenlerin o evi haccetmesi, Allah'ın insanlar üzerinde bir hakkıdır. Kim inkâr ederse 

bilmelidir ki, Allah bütün âlemlerden müstağnîdir.”193 İslam’ın şartlarından birisi olan 

hac emri ayetler, hadisler ve icmâ ile sabit kılınmıştır. Molla Gürânî’ye göre bu ayette 

hac ibadetinin önemi vurgulanmış ve emri bildiren ifade farklı şekillerde te’kîd 

edilmiştir. Öncelikle buna doğrudan  حُجُّوا  “haccediniz” şeklinde bir emir cümlesiyle

değil de “Hac, Allah'ın insanlar üzerinde bir hakkıdır” şeklinde haber ifade eden bir 

190  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 861-862; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 270. 
191  Bakara, 2/233. 
192  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 886-887; Nâsırüddîn Ebû Saîd b. Muhammed el-Beydâvî, 

Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, haz. Muhammed Abdurrahman el-Maraşlî, Dâru İhyâi’t-

Türâsi’l-Arabî, Beyrut, t.y., c. I-V, I, 144. 
193  Âl-i İmrân, 3/97. 



  

33 

 

cümleyle hükmedilmiştir. Nitekim hac için doğrudan emir fiili kullanılmadan bu 

tarzda ifade edilmesi daha etkili bir söylemdir.  

Diğer taraftan bu hükmün uygulanmasına dair önce genel olanı kapsayacak 

şekilde “insanlar” denilmiş, ardından bedel olarak “yoluna gitmeye güç yetiren 

kimseler” ibaresiyle mücmel olan bu ifade açıklanmıştır. Ayrıca ihtisas için ل “lam” 

harfinin zikredilmesi, emir cümlesi yerine isim cümlesinin tercih edilmesi ve 

haccetmeyen kimseler kastedilirken “her kim haccetmezse” yerine ََكََفَر  her kim“ وَمَنأ

inkâr ederse” şeklinde buyrulması ayetteki ifadeyi daha belîğ kılmıştır. Bu söylem 

tarzı, gücü yettiği halde haccı terk eden kimseler için tıpkı ََكََفَر فَ قَدأ اَ عَامِد  الصىلَاةََ تَ رَكََ َ  مَنأ

“Kim namazı kasten terkederse kafir olur” 194 hadisinde buyrulduğu gibi tehdit manası 

içermektedir. Nitekim başka bir hadis-i şerifte َ َشَاءََيَ هُودِيَّى َإنأ يََُجىَف ََلأيَمُتأ َمَلَكََزاَد اَوَراَحِلَة َوَلأََ مَنأ

نَصأراَنيِىا شَاءََ َ  Kim hacca gidebileceği azık ve bineğe sahip olduğu halde“ وإنأ

haccetmemişse yahudi veya hristiyan olarak ölmüş sayılır”195 buyrulduğu üzere hacca 

gücü yetip de gitmeyenler küfre düşmeleri durumuyla tehdit edilmiştir.196 

Nitekim hac emrinin bu kadar çok nahvî ve belâğî te’kîd ifadeleriyle 

zikredilmesi nefsi yenmek, bedeni yormak, malı harcamak, şehevî duygulardan 

kurtulmak ve sadece Allah’a yönelmek gibi meşakkatli durumların bir araya geldiği 

bir ibadet olmasındandır.197 

َتَ عألَمُونََ تُمأ كَُن أ َذَلِكُمأَخَيْأ َلَكُمأَإَِنأ َوَأنَ أفُسِكُمأ وَالِكُمأ َبِِمَأ َوَرَسُولِهَِوَتَُُاهِدُونََفَِسَبِيلَِاللَّىِ  Allah'a“ تُ ؤأمِنُونََبًِللَّىِ

ve peygamberine inanır, mallarınızla ve canlarınızla Allah yolunda cihat edersiniz. 

Eğer bilirseniz, bu sizin için çok hayırlıdır.”198 Ayette ََتُ ؤأمِنُون “iman edersiniz” ifadesi 

 iman edin!” şeklinde emir anlamı taşıyan bir haber cümlesidir. Emrin haber“ آمِنُوا

formunda gelmesinde imana teşvikte mübâlağa manası vardır. Adeta onlar iman 

 
194  Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ et-Tirmizî, el-Câmiʻu’l-Kebîr Sünen-i Tirmizi, thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf, 

Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, Beyrut, 1998, “Îmân”, 9. 
195  Tirmizî, “Hacc”, 3. 
196  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1174-1179. 
197  Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 30. 
198  Saf, 61/11. 



34 

etmişler ve bundan kendilerine haber veriliyor gibidir. Molla Gürânî’ye göre bunun 

delili ise bir sonraki ayette emrin cevabı olarak ََذُنوُبَكُمأ َلَكُمأ  Allah (Bunu yapınız ki)“ يَ غأفِرأ

günahlarınızı bağışlasın”199 ifadesinde fiilin cezmedilmiş halde zikredilmesidir. 

Bu kullanım duâ üslûbunda da vardır.200 Tıpkı ََغَفَرََاللهَُلَك “Allah seni bağışladı 

(bağışlasın)” veya ََلَك اللهَُ  Allah seni bağışlar (bağışlasın)” ifadelerindeki gibi“  يَ غأفِرَُ

kullanılmıştır. Çünkü bağışlanma ümidinin fazla olması dolayısıyla adeta o dua 

gerçekleşmiş gibi emir yerine haber formunda zikredilmektedir.201  

1.2.3.2. Nehiy Manasında Kullanılan Haber Cümlesi 

َوَذِيَالأقُرأبَََوََ سَانَّ  وَبًِلأوَالِدَيأنَِإِحأ َاللَّىََ راَئيِلََلَاَتَ عأبُدُونََإِلاى نَََّمِيثاَقََبَنَِّإِسأ الأيَ تَامَىَوَالأمَسَاكِيَِوَقُولوُاََوَإِذأَأَخَذأ

الزىكَاةََ وَآتوُاَ الصىلَاةََ وَأقَِيمُواَ ن اَ حُسأ َللِنىاسَِ مُعأرضُِونَََ وَأنَ أتُمأَ َ مِنأكُمأ َ قلَِيلا  َ إِلاى تُمأَ تَ وَلىي أ ثُُىَ “Hani, biz 

İsrailoğulları'ndan, "Allah'tan başkasına ibadet etmeyeceksiniz, anne babaya, 

yakınlara, yetimlere, yoksullara iyilik edeceksiniz, herkese güzel sözler 

söyleyeceksiniz, namazı kılacaksınız, zekatı vereceksiniz" diye söz almıştık. Sonra pek 

azınız hariç, yüz çevirerek sözünüzden döndünüz.”202 Molla Gürânî’ye göre ayetteki 

َاللَّىََ  Allah'tan başkasına ibadet etmezsiniz” şeklindeki nefiy ifadesi aslında“ لَاَتَ عأبُدُونََإِلاى

nehiy manasında bir haberdir. Yani “Allah’tan başkasına ibadet etmeyin!” manasına 

delalet eden bir yasaklamadır. Bunun delili ise ayetin devamındaki قُولوُا “söyleyin” emir

fiilidir. Bu tarz kullanım nehyin açıkça söylenmesinden daha belîğdir. Çünkü bu 

durumda sanki muhatap nehyedilen şeyden hemen kaçınmış ve sana da ondan haber 

veriliyormuş gibi bir anlam meydana gelir.203 

ََ جِِ جىَفَلَاَرَفَثََوَلَاَفُسُوقََوَلَاَجِدَالََفَِالْأَ َفَ رَضََفِيهِنىَالْأَ َفَمَنأ َمَعألُومَات  هُر  جَُّأَشأ  ,Hac (ayları)“ الْأَ

bilinen aylardır. Kim o aylarda hacca başlarsa, artık ona hacda cinsel ilişki, günaha 

199  Saf, 61/12. 
200  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 446-447. 
201  Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 527. 
202  Bakara, 2/83. 
203  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 502. 



35 

sapmak, kavga etmek yoktur.”204 İbn Abbas’tan (ö. 68/687) rivayet edildiğine göre 

ayette zikredilen lafızlar رَفَث “cima”, َفُسُوق “günahlar”, جِدَال “tartışmak” manalarında

kullanılır. Müellife göre ََ جِِ ,Artık ona hacda cinsel ilişki“ فَلَاَرَفَثََوَلَاَفُسُوقََوَلَاَجِدَالََفَِالْأَ

günaha sapmak, kavga etmek yoktur” şeklinde haber bildiren cümlelerdeki üç farklı 

nefiy (olumsuzluk) ifadesi aslında mübâlağa içeren nehiy (yasaklama) manasındadır. 

Yani olumsuz mana bildiren haber cümleleri aslında yasaklama manasında emir 

ifadeleridir. Dolayısıyla burada mana haber verme üslûbundan çıkıp َََتََ فأسُقُواَوََلا تَ رأف ََثَُواَوََلَا لاََ

Cinsel ilişkiye girmeyin! Günaha sapmayın! Kavga etmeyin!” şeklinde“ تَُُادِلوُا

yasaklama bildiren buyruklardır. Ayrıca ilk ikisinin nehiy, üçüncüsünün de nefiy 

manasında olduğu da söylenmiştir.205 

ثَ رَََ َذََلِكََالدِِينَُالأقَيِِمَُوَلَكِنىَأَكأ هَاَلَاَتَ بأدِيلََلِِلَأقَِاللَّىِ َالىتَِِفَطرَََالنىاسََعَلَي أ هَكََللِدِِينَِحَنِيف اَفِطأرَتََاللَّىِ فَأقَِمأَوَجأ

يَ عألَمُونََ لَاَ  Hakka yönelen bir kimse olarak yüzünü dine çevir. Allah'ın insanları“ النىاسَِ

üzerinde yarattığı fıtrata sımsıkı tutun. Allah'ın yaratmasında hiçbir değiştirme yoktur. 

İşte bu dosdoğru dindir. Fakat insanların çoğu bilmezler.”206 Molla Gürânî ayetteki 

اللَّىَِ لِِلَأقَِ تَ بأدِيلََ لَاَ “Allah'ın yaratmasında hiçbir değiştirme yoktur” ifadesini inşâ 

manasında haber cümlesi olarak da ele almıştır. Buna göre ayetin takdiri َََتلِأك وُاَ تَ غَيْى لَاَ

Bu fıtratı değiştirmeyin” şeklindedir.207“ الأفِطأرَةََ

عَدُوًّا مَعِيََ تُ قَاتلُِواَ َ وَلَنأ اَ أبََد  مَعِيََ تََأرُجُواَ َ لَنأ فَ قُلأَ “De ki: Benimle beraber asla 

çıkmayacaksınız ve düşmana karşı benimle beraber asla savaşmayacaksınız!”208 

Ayette nehiy manasında haber verilmesi mübâlağalı bir anlatım maksadıyladır.209 Zira 

bu ifadede Tebük seferine katılmayan münafıklara ceza olarak, diğer savaşlara 

204  Bakara, 2/197. 
205  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 776. 
206  Rûm, 30/30. 
207  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 652. 
208  Tevbe, 9/83. 
209  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 360. 



36 

katılacak olan gaziler divanından silindikleri ve asla başka bir savaşa çıkamayacakları 

nehiy üslûbuyla daha etkili bir üslûpla bildirilmiştir.210 

1.2.3.3. Acziyet Manasında Kullanılan Haber Cümlesi 

الأعَلِيمَُ أنَأتََ إِنىكََ تَ نَاَ عَلىمأ مَاَ َ إِلاى لنََاَ عِلأمََ لَاَ سُبأحَانَكََ كِيمَُقاَلوُاَ الْأَ َ “Melekler, "Seni bütün 

eksikliklerden uzak tutarız. Senin bize öğrettiklerinden başka bizim hiçbir bilgimiz 

yoktur. Şüphesiz her şeyi hakkıyla bilen, her şeyi hikmetle yapan sensin" dediler.”211   

Molla Gürânî’ye göre melekler bu ifadelerle acziyetlerini itiraf etmiş oldular. Zira 

onların insanın yaratılışı esnasında “Biz seni daima tesbih ve takdis ediyorken 

yeryüzünde bozgunculuk yapacak ve kan dökecek birini mi yaratacaksın?”212 

şeklindeki Allah Teâlâ’ya hitapları, O’na bir itiraz değil bilakis öğrenme amaçlıdır. 

Yani sordukları şeyi bilmediklerini kabul etme tarzında bir söylemde bulunmuşlardır. 

Nitekim meleklerin kelâmın başında ََسُبأحَانَك ifadesini kullanmaları, bu lafzı

tevbenin anahtarlarından ve emârelerinden biri kılmıştır. Hz. Musa (a.s.) Tûr dağına 

gelip “Rabbim! Bana (kendini) göster, sana bakayım” dedikten sonra gerçekleşen 

olayda baygın düşmüştü. Ayıldığında ise ََقاَلََسُبأحَانَكََتُ بأتَُإِليَأك “Seni eksikliklerden uzak 

tutarım Allah'ım! Sana tövbe ettim, dedi.”213 Yine diğer bir kıssada Hz. Yunus (a.s.) 

balığın karnındayken ََالظىالِمِي مِنََ كَُنأتَُ إِنِِّ  Seni eksikliklerden uzak tutarım. Ben“سُبأحَانَكََ

gerçekten (nefsine) zulmedenlerden oldum”214 şeklinde dua etmesi ََسُبأحَان lafzının

tesbih için belîğ bir alem ifadesi olarak kullanıldığına işarettir.215 Dolayısıyla ayette ََلَا

تَ نَاَ َمَاَعَلىمأ ifadesi, meleklerin  bilgilerinin yalnızca Allah’ın kendilerine öğrettiği عِلأمََلنََاَإِلاى

kadarıyla sınırlı olduğunu gösteren acziyetlerini itiraf ettikleri bir haber cümlesidir.216 

210  Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 297. 
211  Bakara, 2/32. 
212  Bkz. Bakara, 2/30. 
213  A’râf, 7/143. 
214  Enbiyâ, 21/87. 
215  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 374-375. 
216  İbn Âşûr, Muhammed et-Tâhir, Tefsîru’t-Tahrîr veʼt-Tenvîr, ed-Dâruʼt-Tûnusiyye, Tunus, 1984, c. 

I-XXX, I, 414.



37 

1.2.3.4. Vaîd Manasında Kullanılan Haber Cümlesi 

خَبِيْ ا تَ عأمَلُونََ بِاََ كَانََ اللَّىََ فإَِنىَ “Allah yaptıklarınızdan hakkıyla haberdardır.”217 

Ayetin başında kişinin kendisi ve akrabalarının aleyhine de olsa adaleti gözeterek 

şahitlik etmesi, zengin veya fakir ayrımı yapmadan adaletli olma hususunda hevâsına 

uymamasına dair uyarılarda bulunulmuştur. Buna müteakiben müellife göre Allah 

Teâlâ’nın tüm yapılanlardan haberdar olmasının hatırlatılması bahsedilen hususta 

eğriliğe sapan ve doğru şahitlikten yüz çeviren kimseler için vaîd (tehdit, göz dağı) 

manası ifade eder.218 

1.2.3.5. Tehekküm Manasında Kullanılan Haber Cümlesi 

نَََّجَهَنىمََللِأكَافِريِنََنُ زُلا َ َأَعأتَدأ ليَِاءََإِنَّى َدُونَّأَوأ َيَ تىخِذُواَعِبَادِيَمِنأ  ,İnkar edenler“ أفََحَسِبََالىذِينَََكَفَرُواَأَنأ

beni bırakıp da kullarımı dost edineceklerini mi sandılar? Biz cehennemi kâfirlere 

konak olarak hazırladık.”219 Molla Gürânî’ye göre ayette kafirler için bir tehekküm 

(alaya almak) söz konusudur. Nitekim َ نُ زُلا ifadesi “misafir için hazırlanan yemek”

manasına gelir.220 Bu üslûpla, azap öyle büyüktür ki diğer azaplar onun yanında bir 

hiç kalır, manasına işaret edilmiştir. 

Müellif ayrıca Zeccâc’a (ö. 311/923) göre َ نُ زُلا kelimesinin “konaklayacak ve

sığınılacak yer” manasında kullanıldığını da söylemiştir.221 

1.2.3.6. Te’kîd Manasında Kullanılan Haber Cümlesi 

وَلَعَنَ هُمَُ َ بُ هُمأ الأمُنَافِقِيََوَالأمُنَافِقَاتَِوَالأكُفىارََنََّرََجَهَنىمََخَالِدِينََفِيهَاَهِيََحَسأ َُ َمُقِيم ََََوَعَدََاللَّى وَلََمُأَعَذَاب  َُ اللَّى

“Allah erkek münafıklara, kadın münafıklara ve kafirlere, içinde ebedî kalmak üzere 

cehennem ateşini vadetti. O, onlara yeter. Allah onlara lanet etmiştir. Onlar için 

217  Nisâ, 4/135. 
218  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 223. 
219  Kehf, 18/102. 
220  Nehhâs, Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed el-Mısrî, Meʻâni’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ali es-

Sâbûnî, Câmiatü Ümmi’l-Kurâ, Mekke, h. 1409, c. I-VI,  IV, 298. 
221  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 630; Ebû İshâk İbrâhîm b. es-Serî b. Sehl ez-Zeccâc, Meʻâni’l-

Kur’ân ve İʻrâbüh, thk. Abdülcelîl Abduh Şelebî, Âlemü’l-Kütüb, Beyrut, 1988, c. I-V, III, 314. 



38 

sürekli bir azap vardır.”222 Molla Gürânî’ye göre  ََمُقِيم  ifadesi münafıklar ve وَلََمُأَعَذَاب 

kafirler için kesintisiz ve daimi olan bir azaba işaret etmektedir. Nitekim haber bildiren 

bu ifade onların cehennemde sadece kısa bir süre kalacaklarını zannetmesinler diye 

zikredilmiş ve bilakis orada ebedî olarak kalacakları manasını te’kîd etmektedir.223 

1.2.3.7. Tehdîd Manasında Kullanılan Haber Cümlesi 

كََانوُاَعِنأدََيََّأيَ ُّهَاَالىذِينََآمَنُواَلَاََ كََانوُاَغُزًّىَلَوأ َرأضَِأَوأ َإِذَاَضَرَبوُاَفَِالْأ وَانِِِمأ كََفَرُواَوَقاَلوُاَلِِْخأ كََالىذِينَ نََََّتَكُونوُا

َُبِاََتَ عأمََلُونََبَصِيَْ  َُيَُأيِيَََوَيُُيِتَُوَاللَّى رَة َفَِقُ لُوبِِِمأَوَاللَّى َُذَلِكََحَسأ عَلََاللَّى !Ey iman edenler“ مَاَمَاتوُاَوَمَاَقتُِلُواَليَِجأ

Sizler, sefere çıkan veya savaşa giren kardeşleri hakkında -Allah sonunda bunu 

kalplerinde bir hasret acısı kılsın diye- "Onlar yanımızda olsalardı ölmezlerdi ve 

öldürülmezlerdi" diyen inkârcılar gibi olmayın. Hayat veren de öldüren de Allah’tır; 

Allah yaptıklarınızı görmektedir.”224 Ayet kafirlerin ve münafıkların cehaletlerini 

ortaya koymaktadır. Çünkü onlar kardeşlerinden birisi seferde öldüğünde ya da bir 

savaşta öldürüldüğünde “Eğer mukîm olsalardı yani gitmeselerdi sağ salim kalırlardı” 

şeklindeki düşünceye sahiptiler. Nitekim  َُوَيُُيِت يَُأيِيَ َُ  Hayat veren de öldüren de“ََوََاللَّى

Allah’tır” ifadesiyle onların bu vehmi ortadan kaldırılmıştır.  َْتَ عأمَلُونََبَصِي بِاََ َُ  Allah“ وَاللَّى

yaptıklarınızı görmektedir” ifadesi ise müminleri onlara benzeme hususunda uyaran 

tehdit manası içeren bir haber cümlesidir. Dolayısıyla Allah Teâlâ müminlerin benzer 

inançta olmalarını كََفَرُوا كََالىذِينَ İnkârcılar gibi olmayın” ifadesiyle nehyettikten“ لَاَتَكُونوُا

sonra bu uyarıyı tehdit ifade eden bir haber cümlesiyle daha etkili bir üslûpla 

bildirmiştir.225 

222  Tevbe, 9/68. 
223  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 329. 
224  Âl-i İmrân, 3/156. 
225  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1272-1274. 



  

39 

 

1.2.3.8. Bedduâ Manasında Kullanılan Haber Cümlesi 

يُ نأفَِ مَبأسُوطتََانَِ يَدَاهَُ بَلأَ قاَلوُاَ وَلعُِنُواَبِاََ َ أيَأدِيهِمأ َ َمَغألُولَة َغُلىتأ يَدَُاللَّىِ الأيَ هُودَُ يَشَاءَُوَقاَلَتَِ كََيأفََ قُ  “Bir de 

Yahudiler, "Allah'ın eli bağlıdır" dediler. Söylediklerinden ötürü kendi elleri 

bağlansın ve lanete uğrasınlar! Hayır, onun iki eli de açıktır, dilediği gibi verir.”226 

Ayetin nüzûl sebebini Molla Gürânî şöyle açıklıyor: Bazı mal ve arazi sahibi kimseler 

Hz. Peygamberi (s.a.v.) yalanladıkları için Allah Teâlâ da onları tıpkı Hz. Musa’yı 

(a.s.) yalanlayan firavun ve ailesine yaptığı gibi227 kıtlık ve kuraklıkla cezalandırmıştır.  

Bunun üzerine bazı yahudiler Allah Teâlâ’yı eli sıkı olmakla itham etmişlerdir. Bu 

bağlamda ayette zikredilen ٌّغَل “bağlı” lafzı cimrilikten,  َط  geniş” lafzı da“ بَسأ

cömertlikten kinâye ya da mecâz olarak kullanılmıştır. Allah’a iftira atmalarından 

dolayı َأيَأدِيهِمأ َ  Elleri bağlandı” ifadesi cimrilik içinde olmaları sebebiyle “Elleri“ غُلىتأ

bağlansın!” manasında bir bedduâdır. Veya ellerinin bağlı olması onlar için hakîkî  

anlamda bedduâ da olabilir. Yani onların dünyada iken esir ve köle kimseler olarak 

ellerinin bağlanmasına ahirette de boyunlarındaki kelepçelerle cehenneme 

sürüklenmelerine dair bir bedduadır.228 

قُ لَُ َُ انأصَرَفوُاَصَرَفََاللَّى أَحَدٍَثُُىَ َ َإِلَََبَ عأضٍَهَلأَيَ راَكُمأَمِنأ نَظَرََبَ عأضُهُمأ َسُورةَ َ أنُأزلَِتأ مُأَقَ وأم َلَاََوَإِذَاَمَاَ وبَِمُأَبِِنِى

قَهُونََ  :Bir sûre indirildiği zaman, (göz kırpıp alay ederek) birbirlerine bakar (ve)“ يَ فأ

(Çevreden) sizi birisi görüyor mu? diye sorarlar, sonra da (sıvışıp) giderler. 

Anlamayan bir kavim oldukları için Allah onların kalplerini (imandan) 

çevirmiştir.”229 Nitekim münafıklar bir sûre indiği zaman inkâr ve suhriyye (alaya 

almak) maksadıyla birbirlerine kaş göz ederek işaretleşirlerdi. Molla Gürânî’ye göre 

َُقُ لُوبَِمُأَ  ifadesi “Allah onların kalplerini çevirsin” anlamında bedduâ ifade eder صَرَفََاللَّى

 
226  Mâide, 5/64. 

227  Bkz.   ََيََذىكىرُون لََعَلىهُمأ نِيََوَنَ قأصٍَمِنَََالثىمَراَتِ فَِرأعَوأنََبًِلسِِ آَلَ نََّ أََخَذأ  Andolsun biz, Firavun ailesini, öğüt alsınlar“ وَلَقَدأ

diye yıllarca süren kıtlık ve ürün eksikliği ile cezalandırdık.” (A’râf, 7/130). 
228  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 354-355. 
229  Tevbe, 9/127. 



40 

ya da “Dönüp gitmeyi tercih ettiklerinden dolayı Allah onların kalplerini imandan 

çevirdi” manasında haber bildiren bir ifadedir.230 

فَرَهَُ أَكأ مَاَ نأسَانَُ الْأِ قتُِلََ “Kahrolası (inkârcı) insan! Ne nankördür o!”231 Molla 

Gürânî’ye göre Allah Teâlâ günahkar olan insanın çirkin olan şeylerin en büyüğünü 

işlemesi yani inkar etmesi sebebiyle َُنأسَان  Kahrolası (inkârcı) insan!” ifadesiyle“ قتُِلََالْأِ

bedduâ etmiş ve bu üslûpla öfkesinin dehşetini ortaya koymuştur.232 

1.2.3.9. Takrîr Manasında Kullanılan Haber Cümlesi 

سِبُونََ َوَيَ عألَمَُمَاَتَكأ ركَُمأ َرأضَِيَ عألَمَُسِرىكُمأَوَجَهأ َُفَِالسىمَاوَاتَِوَفَِالْأ  Halbuki O, göklerde de“ وَهُوََاللَّى

Allah'tır, yerde de. Sizin gizlinizi de bilir, açığa vurduğunuzu da. Sizin daha ne 

kazanacağınızı da bilir.”233 Ayette haber ifade eden َركَُمأ وَجَهأ سِرىكُمأَ يَ عألَمَُ “Gizlinizi de 

aşikarınızı da bilir” cümlesi ayetin başında zikredildiği üzere göklerde ve yerde 

bulunan Allah’ın tek ve eşsiz ilah olduğu manasını takrîr (kesinleştirmek, 

kararlaştırmak), etmektedir. Çünkü ilminde gizli ve açık her şeye muttalî olan ve 

kendisine şirk koşulamayacak varlık yalnızca Allah’tır.234 

1.2.3.10. Terğîb Manasında Kullanılan Haber Cümlesi 

َتَُأفُوهَاَوَتُ ؤأتوُهَاَالأفُقَراَءََفَ هُوَََ َتُ بأدُواَالصىدَقاَتَِفنَِعِمىاَهِيََوَإِنأ َُبِاَََإِنأ َسَيِِئَاتِكُمأَوَاللَّى خَيْأ َلَكُمأَوَيكَُفِِرَُعَنأكُمأَمِنأ

خَبِيَْ   Sadakaları açıktan verirseniz ne güzel! Fakat onları gizleyerek fakirlere“ تَ عأمَلُونََ

verirseniz bu, sizin için daha hayırlıdır ve günahlarınızdan bir kısmına da keffaret 

olur. Allah yaptıklarınızdan hakkıyla haberdardır.”235 İbn Abbas’dan (ö. 68/687) 

rivayet edildiğine göre “Nafile sadakanın gizlice verileni açıktan verileninden yetmiş 

kat daha faziletlidir. Farz olan sadakanın yani zekatın ise açıktan verileni gizlice 

230  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 458-459. 
231  Abese, 80/17. 
232  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 970-971. 
233  En’âm, 6/3. 
234  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 429. 
235  Bakara, 2/271. 



41 

verileninden yirmi beş kat daha faziletlidir.” Bu bağlamda ayetin sonunda yer alan ََُ وَاللَّى

تََ عأمَلُونََخَبِيَْ   Allah yaptıklarınızdan hakkıyla haberdardır” ifadesiyle nafile sadakanın“ بِاَ

gizlice yapılması yönünde bir terğîb (teşvik) vardır. Nitekim bununla Yüce Allah’ın 

gizlice yapılan işlerden haberdar olduğu ve sadaka verme hususunda daha faziletli 

olanın tercih edilmesi gerektiği bildirilmektedir.236  

وَرَسُولهَُُ عَمَلَكُمأَ َُ اللَّى وَسَيَْىََ “Bundan böyle davranışlarınızı Allah da Resûlü de 

görecek.”237 Allah Teâlâ yeterli imkana sahip olduğu halde Tebük gazvesine 

katılmayarak seferden dönüldüğünde Hz. Peygambere (s.a.v.) asılsız mazeret beyân  

edenlere kesinlikle inanılmayacağını, içlerinde gizledikleri şer ve fesatla birlikte 

mazeretlerinin doğru olmadığının da kendisine haber verildiğini bildirmesini istedi. 

Nitekim ayetteki mana “Sizi, Allah’ı ve Rasûlü’nü sevenlerden olmaya davet ediyor, 

Zira Allah ve Rasülü söylediklerinizin hakikat olup olmadığını bilmektedir” şeklinde 

düşünülebilir. Ayetin bu ifadesi muhatapları Allah ve Rasûlü’ne karşı ihlaslı olmaya 

davet etmekte ve nasûh bir tevbe ile yönelmelerine teşvik manası içermektedir.238 

1.3. İNŞÂ CÜMLESİ VE KISIMLARI 

İnşâ cümlesi, söylendiğinde bu doğrudur veya yanlıştır denilme ihtimalinin 

olmadığı cümledir.239 Örneğin َإِغأفِرأ “bağışla” ve َإِرأحَمأ “merhamet et” ifadelerine bu söz

doğrudur veya yanlıştır demek mümkün değildir.240 İnşâ, talebî ve gayr-ı talebî inşâ 

olmak üzere iki kısma ayrılır.  

236  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 983-985. 
237  Tevbe, 9/94. 
238  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 378-379. 
239  Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 69; Fadl Hasan Abbâs, el-Belâga Funûnühâ ve Efnânuhâ İlmü’l-

Meânî, s. 147; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 282. 
240  Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 69. 



  

42 

 

1.3.1. Talebî İnşâ 

Talebî inşâ, talep esnasında henüz gerçekleşmemiş bir şeyin meydana 

gelmesini istemektir.241 Talebî inşâ emir, nehiy, istifhâm, temennî ve nidâ olmak üzere 

beş kısma ayrılır.242  

1.3.1.1. Emir  

Emir istiʻlâ243 ve ilzâm yönüyle muhataptan bir fiilin yapılmasını talep 

etmektir.244 Arap dilinde dört çeşit emir kipi vardır. Bunlar emir fiil (emr-i hâzır), 

başına emir lamı bitişen muzârî fiil (emr-i gâib), emir manasına gelen isim fiil ve emir 

fiilinin yerine kullanılan masdardır. Emr-i hâzır için َََوَأقَِيمُواَالصىلَاةََوَآتوُاَالزىكَاةََوَأَطِيعُواَالرىسُول

تَُ رأحَْوُنََ  ,Namazı dosdoğru kılın, zekatı verin, Resûle itaat edin”245 ayetindeki fiiller“ لَعَلىكُمأ

emri gâib için َِسَعَتِه َ مِنأ سَعَةٍَ ََذُوَ  Varlıklı olan varlığından harcasın”246 ayetindeki“ ليُِ نأفِقأَ

gibi muzârî fiilin başına cezmeden ل harfi getirilerek emir yapılan َليُِ نأفِقأ fiili, emir 

manasına gelen isim fiil için َُكُتأَأ سأ  “sus” manasında kullanılan ََهأَص  ifadesi ve emir 

fiilinin yerine zikredilen masdar için de َِيْأ الِأَ سَبِيلَِ فَِ  ”!Hayır yolunda çalış“ سَعأي اَ

cümlesindeki سَعأي ا ifadesi örnek verilebilir.247 

1.3.1.1.1. Vücûb Manasında Kullanılan Emir 

سَاجِدِينََ لَهَُ فَ قَعُواَ رُوحِيَ َ مِنأ فِيهَِ تَُ وَنَ فَخأ سَوىي أتُهَُ  Onu" ,(Hani Rabbin meleklere)“ فإَِذَاَ

düzenleyip içine ruhumdan üflediğim zaman, onun için hemen saygı ile eğilin" 

 
241  Kazvînî, el- Îzâh, s. 108. 
242  Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 406. 
243  İstiʻlâ, hakikatte karşısındakinden üstün olsa da olmasa da talepte bulunan kişinin kendisini üstün 

görmesidir. Bkz. Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 424. 
244  Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 318; Akkâvî, el-Muʻcemü’l-Mufassal, s. 219. 
245  Nûr, 24/56. 
246  Talak 65/7. 
247  Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 71; Ahmed Matlûb, Muʻcemü’l-Mustalahâti’l-Belâgiyye ve 

Tetavvuruhâ, Mektebetü Lübnan, Beyrut, 2007, s. 184. 



43 

demişti.”248 Ayette ََسَاجِدِين فَ قَعُواَلَهَُ ifadesinde secde emri ayrıcaََ emir fiiliyle te’kîd قَ عُوا

edildiği için vücûb gerektiren bir emirdir. Çünkü ٍَتِيَار َغَيْأَِاِخأ ءَِمِنأ وُقُوع: سُقُوطَُالشىيأ “Vukûʻ: 

bir şeyin ihtiyârî olmaksızın düşmesi” demektir. Bu tarz kullanımda şartın 

gerçekleşmesinden sonra emredilen şeyi yapmaya girişmek teşvik edilmiş olur. 

Nitekim Molla Gürânî ayette secdeye kapanma talebinin ََوَقَع fiilinin emriyle

vurgulanmasının ifadeye “başka seçenek olmaksızın gereğinin yapılması” manası 

kattığına dikkat çekmiştir. 249 

1.3.1.1.2. Emir Manasında Kullanılan İsim Fiil 

ََ يع اَفَ يُ نَ بِِئُكُمأَبََِِيََّأيَ ُّهَاَالىذِينََآمَنُوا َمَرأجِعُكُمأَجََِ تَدَي أتُمأَإِلَََاللَّىِ َضَلىَإِذَاَاهأ تُمأََعَلَيأكُمأَأنَ أفُسَكُمأَلَاَيَضُرُّكُمأَمَنأ كَُن أ ا

Ey iman edenler! Siz kendinizi düzeltin. Siz doğru yolda olursanız yoldan sapan“ تَ عأمَلُونََ

kimse size zarar veremez. Hepinizin dönüşü Allah'adır. O zaman Allah size 

yaptıklarınızı haber verecektir.”250 Ayette zikredilen َأنَ أفُسَكُمأ َ  ibaresi, emir ifade عَلَيأكُمأ

eden َإِلأزَمُوا أنَ أفُسَكُمأ“Kendinizi düzeltin” manasında kullanılan bir isim fiildir251 ve buna 

binâen َأنَ أفُسَكُمأ ifadesi de iğrâ’ (teşvik) maksadıyla nasb edilmiştir. Yani siz gücünüzün

yettiğince emr-i bi’l-maʻrûf ve nehy-i ʻani’l-münkeri emrettiğiniz zaman kendinizi de 

düzeltin manasındadır.252  

1.3.1.1.3. Emir Manasında Kullanılan Masdar 

Anaya babaya iyi davranın.”253 Molla Gürânî’ye göre ayetteki“ وَبًِلأوَالِدَيأنَِإِحأسََانََّ 

سَانََّ   ifadesi “Onlara kötülük yapmayın, iyilik yapın!” mukabilinde emir manasında إِحأ

248  Hicr, 15/29. 
249  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 44. 
250  Mâide, 5/105. 
251  Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 686. 
252  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 398 
253  En’âm, 6/151. 



44 

kullanılan bir masdardır.254 Âmili olan emir fiili, cümleden zorunlu olarak 

hazfedilmiştir. Nitekim bu ifade tarzı yerine ayetin genel üslûbundaki nehiy 

cümlelerinin bağlamı itibariyle255 “Anne-babaya kötülük yapmayın!” denilmesi 

beklenirken mübâlağa maksadıyla “Onlara iyilik yapın!” denilmiştir. Zira bu ifade 

biçimi sadece onlara kötülük yapmaktan kaçınmanın yeterli olmayacağı aynı zamanda 

iyilik de yapmak gerektiğine işaret etmektedir.256 

1.3.1.1.4. Emrin Farklı Manalarda Kullanılması 

Aslında emir kipi talep ifade eder. Fakat bazen sözün siyakından istifade 

edilerek karîne-i hallere ve makama uygun olarak talep etme manasının dışında da 

kullanılabilir. Dolayısıyla emir ifadesinin duâ, iltimâs (rica etmek), irşâd (doğruya 

yönlendirmek), temennî, teraccî (ümit etmek), tey’îs (umudunu kesmek), tahyîr (tercih 

sunmak), tesviye (eşit olmak), taʻcîz (aciz bırakmak), tehekküm (alaya almak) ihtikâr/ 

ihâne (küçümsemek, aşağılamak), ibâha (mübâh olmak), tevbîh (kınamak), 

te’nîb/takrîʻ(azarlamak), tehdîd, inzâr, ikrâm, tekzîb, taaccüb vb. manalara delalet 

edecek şekilde zikredilebilir.257 

1.3.1.1.4.1. Duâ Manasında Kullanılan Emir 

Duâ, mertebe bakımından yani statü ve ontolojik olarak alttaki birinin 

üsttekinden bir şey istemesidir.258 Duâ kulun Rabbine nidâ ettiğinde ondan dünya ve 

254  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 599. 
255  Söz konusu ayette Rabbimizin haram kıldığı işlerden bahsedilirken “Allah’a ortak koşmayın! 

Fakirlik korkusuyla çocuklarınızı öldürmeyin! Çirkin işlere yaklaşmayın! Haksız yere birini 

öldürmeyin!” ifadelerinin tümünde nehiy üslubu kullanılmışken, anne babaya ihsanda bulunma 

hususu “Anaya babaya iyi davranın” şeklinde  emir üslubuyla zikredilmiştir. Ayet için bkz.َََقُلأَتَ عَالَوأَا
رَبوُاَالأفَوَاحِشَََ هُمأَوَلَاَتَ قأ لَاقٍَنََأنَُنَ رأزقُُكُمأَوَإِيَّى َإِمأ تُ لُواَأوَألَاَدكَُمأَمِنأ َوَلَاَتَ قأ سَانَّ  ئ اَوَبًِلأوَالِدَيأنَِإِحأ ركُِواَبِهَِشَي أ َتُشأ أتَألَُمَاَحَرىمََرَبُّكُمأَعَلَيأكُمأَأَلاى
َبِهَِلَعَلىكُمأَتَ عأقِلُونََ َذَلِكُمأَوَصىاكُمأ قِِ َبًِلْأَ َُإِلاى ت َُلُواَالن ىفأسََالىتَِِحَرىمََاللَّى هَاَوَمَاَبَطَنََوَلَاَتَ قأ  :De ki (!Ey Muhammed)“ مَاَظَهَرََمِن أ

"Gelin, Rabbinizin size haram kıldığı şeyleri okuyayım: Ona hiçbir şeyi ortak koşmayın. Anaya 

babaya iyi davranın. Fakirlik endişesiyle çocuklarınızı öldürmeyin. Sizi de onları da biz 

rızıklandırırız. (Zina ve benzeri) çirkinliklere, bunların açığına da gizlisine de yaklaşmayın. Meşrû 

bir hak karşılığı olmadıkça Allah'ın haram (dokunulmaz) kıldığı canı öldürmeyin. İşte size Allah 

bunu emretti ki aklınızı kullanasınız."” (En’âm, 6/151). 
256  Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 188. 
257  Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, ss. 71-72; Ahmed Matlûb, Muʻcemü’l-Mustalahâti’l-Belâgiyye ve 

Tetavvuruhâ, Mektebetü Lübnan, Beyrut, 2007, ss. 185-188. 
258  Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 284. 



  

45 

 

ahiret işlerine dair faydaların elde edilmesi ve zararların defedilmesi için tedarrûʻ 

(yalvarmak) yoluyla talepte bulunmasıdır. Duâda genellikle arzu edilen şeyler için 

emir ve arzu edilmeyen şeyler içinse nehiy kipleri kullanılır.259 

َلَِأمَأريِ رأ ريَِوَيَسِِ رحَأَلَِصَدأ َاشأ  .Mûsâ dedi ki: "Rabbim! Gönlüme ferahlık ver“ قاَلََرَبِِ

İşimi bana kolaylaştır."”260 Allah Teâlâ Hz. Musa’ya (a.s.) taşkınlıkta sınır tanımayan 

Firavuna tebliğ için gitmesini emrettiği zaman Hz. Musa, göğsünü geniş ve rahat 

tutması, sıkıntılara tahammül gücü vermesi, tebliğin güçlüklerinden kendisine ulaşan 

bıkkınlıktan ve darlıktan uzak olmak ve talep edilen bu görevde onu başarıya 

ulaştıracak sebepleri kolaylaştırması için Rabbine niyazda bulunmuştur.261 Dolayısıyla 

ayetteki emir fiilleri duâ manasındadır. 

1.3.1.1.4.2. Tehdîd Manasında Kullanılan Emir 

Emredilen kişiye öfkelenildiği zaman muhatabı korkutmak maksatlı kullanılan 

emir kipidir.262 

مََكَانتَِكُمأَ اَعأمَلُواَعَلَى  De ki: "Ey kavmim! Elinizden geleni yapın.”263 Müellif“ قُلأَيََّقَ وأمِ

bu ayeti “Gücünüz neye yetiyorsa yapmak istediğinizi yapın” ya da “İsyan ve küfürde 

bulunduğunuz yol ve yön üzere devam edin” şeklinde farklı mana vecihleriyle 

açıklamıştır. Her iki durumda da bu ifade َتُمأ  Dilediğinizi yapın”264 ayetinde“ اَِعأمَلُواَمَاَشِئ أ

olduğu gibi tehdit manasında bir emirdir. Vaîd (korkutma) cümlesi emir sîğasıyla 

zikredildiğinde “had safhada ikaz” manası ifade eder. Sanki bu üslûp, tehdit edenin 

tehdit edileni cezalandırma hususunda kesin ve katî olduğunu bildirilir. Bu yüzden ona 

gerekli olan şeyi emreder ve onu vardırmak istediği sonuca ulaştırır. Ayrıca bu şekilde 

tehdit edenin tehdit edilen kişiden kötülükten başka bir şey ummadığı iması vardır. 

Adeta o kişi öyle yapmakla emrolunmuş ve böyle davranması kendisine zorunlu ve 

 
259  Celâluddîn Muhammed b. el-Hatîb el-Kazvînî, el-Îzâh fî ʻUlûmi’l-Belâga, thk. İbrahim Şemseddin, 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 2003, s. 117; Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  I, 256. 
260  Tâhâ, 20/25-26. 
261  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 766-767; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 60. 
262  Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 319; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 426. 
263  En’âm, 6/135. 
264  Fussilet, 41/40. 



46 

gerekli kılınmış gibidir.265 Dolayısıyla ayette emir sîğasıyla tehdit ima etmenin yan 

anlamlarıyla beraber daha etkili bir söylem olduğu ortaya konulmuştur. 

مُتََبَِِصُونََ مَعَكُمأَ َ إِنَّى فَتََبَىصُواَ “Haydi bekleyin; şüphesiz biz de sizinle beraber 

beklemekteyiz.”266 Müellif ayetin “Durumumuzun akıbetini bekleyin bakalım biz de 

sizin durumunuzun akıbetini bekliyoruz” manasında kullanıldığını ifade eder. Bu ifade 

biçimi konuşurken işinde kendi durumuna kesin olarak güvenen bir kimsenin tehdit 

maksadıyla söylediği türden bir üslûptur.267 

َسَبِيلِهَِقُلأَتََتَ ىعُواَفإَِنىَمَصِيْكَُمأَإِلَََالنىارَِ َأنَأدَاد اَليُِضِلُّواَعَنأ  Allah'ın yolundan saptırmak“ وَجَعَلُواَللَّىِ

için ona ortaklar koştular. De ki: "Bir süre daha faydalanın. Çünkü varışınız 

ateşedir."”268 Ayette تََتَ ىعُوا  ifadesi şehvânî şeylerden yararlanmak sûretiyle “keyfinize

bakın!” manasında tehdit ifade eden emirdir. Emir üslûbunu getirmekle onların şehevî 

konulara tamamen dalmış olduklarına ve hatta bunları yapma hususunda itaat edilmesi 

gereken bir emre memur kılınmış gibi oldukları bildirilmektedir.269 

رمُِونََ الأمُجأ أيَ ُّهَاَ الأيَ وأمََ تَازُواَ  Ey suçlular! Ayrılın bugün!"”270" (:Allah şöyle der)“وَامأ

Mücrimlere ait kıssanın anlatıldığı bu ayet cennetteki müminlerin kıssasının anlatıldığı 

bir önceki ayete atfedilmiştir. Molla Gürânî’ye göre buradaki emir cümlesi inşâ değil 

haber manasında kullanılmıştır. Zira bu kullanımda mana ََيَ تَ فَرىقُون يَ وأمَئِذٍَ السىاعََةَُ تَ قُومَُ وَيَ وأمََ

“Kıyametin kopacağı gün, işte o gün mü'minler ve kâfirler birbirinden 

ayrılacaklardır”271 ayetindeki gibi takdir edilebilir. Mücrimlere karşı talebî inşâ 

üslûbunun tercih edilmesindeki maksat لَوأهَا Girin oraya (cehenneme)!”272“ اِصأ

ayetindeki gibi korkutma hususunda daha etkin manayı hissettirmesidir.273 

265  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 574; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 67-68. Diğer örnekler için bkz. 

Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 185 (Nahl, 16/55); V, 617 (Ankebût, 29/66); VI, 221 (Zümer, 

39/8); VI, 228 (Zümer, 39/15). 
266  Tevbe, 9/52. 
267  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 299. 
268  İbrâhîm, 14/30. 
269  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 1265. 
270  Yâsîn, 36/59. 
271  Rûm, 30/14. 
272  Yâsîn, 36/64; Tûr, 52/16. 
273  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 43-44. 



47 

تََ عألَمُونََ فََسَوأفَ فََ تَمَت ىعُوا نَاهُمأ آَتَ ي أ بِاَ فُرُوا  Kendilerine verdiğimiz nimetleri inkâr etsinler“ ليَِكأ

bakalım! Haydi (şimdilik) yararlanın, ama yakında bileceksiniz.”274 Molla Gürânîََ
فُرُوا ifadesinin başındaki lâm harfinin, akibet lâmı veya ta’lîl lâmı olabileceğinin yanı ليَِكأ

sıra tehdit manasında kullanılan emir lâmı ihtimalini de değerlendirir. Bu ifade Fussilet 

sûresindeki َتُمأ شِئ أ مَاَ  Dilediğinizi yapın!”275 ifadesine benzer bir kullanımdır. O“ اِعأمَلُواَ

halde mana “Kendilerine verdiğimiz şeyleri inkâr etsinler bakalım!” şeklinde 

verilebilir. Nitekim devamındaki فَ تَمَت ىعُوا “Haydi sefa sürün bakalım!” ifadesi de tehdit

manasını desteklemektedir. Ayrıca burada ifadenin daha etkili olması için gâibden 

muhatap üslûbuna geçilmiştir. Son olarak ََََتَ عألَمُون  ifadesiyle de tehdit üslûbuna فَسَوأفَ

devam edilmekte ve adeta “Sefa sürmenizin kötü sonuçlarını yakında göreceksiniz!” 

denilmektedir.276 

1.3.1.1.4.3. Taʻcîz Manasında Kullanılan Emir 

Gücünün yetmeyeceğini bildiği halde bir işi yapabileceğini iddia eden bir 

kimseye o işi yapmasını emretmek ve bununla ona acziyetini göstermektir.277 

تُمأَصَادِقِيََ َأنَ أفُسِكُمَُالأمَوأتََإِنأََكُن أ َأَطاَعُونَََّمَاَقتُِلُواَقُلأَفاَدأرَءُواَعَنأ وَانِِِمأَوَقَ عَدُواَلَوأ  ,Onlar“ الىذِينََقاَلوُاَلِِْخأ

oturup kardeşleri hakkında, "Bizi dinleselerdi öldürülmezlerdi" diyenlerdir. De ki: 

"Eğer sözünüzde doğru iseniz, ölümü başınızdan savın!"”278 Münafıkların Uhud 

savaşında şehit olan kardeşleri hakkında “Eğer dediğimizi yapıp savaşa katılmayarak 

evde kalsalardı ve bu konuda bize muvafakat etselerdi bizim gibi onlar da 

öldürmeyeceklerdi” demeleri üzerine ayette  ََتُمأَصَادِقِي كَُن أ َأنَ أفُسِكُمَُالأمَوأتََإِنأ  Eğer“ََفاَدأرَءُواَعَنأ

sözünüzde doğru iseniz, ölümü başınızdan savın!” şeklinde karşılık verilmiştir. 

Buradaki فاَدأرَءُوا “haydi savın” emir fiiliyle onların ölüme karşı koyamayacaklarını ve

274  Rûm, 30/34. 
275  Fussilet, 41/40. 
276  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 655. 
277  Kazvînî, el-Îzâh, s. 116; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 285; Akkâvî, el-Muʻcemü’l-Mufassal, s. 

226. 
278  Âl-i İmrân, 3/168. 



48 

acziyetlerini ortaya koymak amaçlanmıştır. Çünkü onlar ölümü inkâr edememelerine 

rağmen ölümden kurtulma inatlarını aşırı bir şekilde sürdürüyorlardı. Böylelikle 

muhataplara ölümün sebeplerinden biri olan savaşa katılarak öldürülmekten 

kurtulmanın tümüyle ölümden kurtulma anlamına gelmeyeceği hatırlatılmış ve ölüm 

karşısındaki çaresizlikleri yüzlerine vurulmuştur.279 

بََِِ تَُ نَ بِِئُونهََُ أَمَأ َشُركََاءََقُلأَسََُّوهُمأ َوَجَعَلُواَللَّىِ كََسَبَتأ َنَ فأسٍَبِاَ َهُوََقاَئمِ َعَلَىكَُلِِ بَِظاَهِرٍََأفََمَنأ َرأضَِأمَأ اَلْأ اَلَاَيَ عألَمَُفِ

َهَادٍَ َُفَمَاَلَهَُمِنأ اَللَّى لِلِ َيُضأ اَلسىبِيلَِوَمَنأ رهُُمأَوَصُدُّواَعَنِ بََلأَزيُِِنََللِىذِينَََكَفَرُواَمَكأ اَلأقََوألِ Herkesin kazandığını“ مِنَ

görüp gözeten Allah inkâr edilir mi? Halbuki onlar, Allah'a ortaklar koştular. De ki: 

"Onların isimlerini açıklayın. Yoksa siz (bununla) O'na yeryüzünde bilmediği bir şeyi 

mi haber vermiş olacaksınız, yoksa boş söz mü etmiş olacaksınız?" Hayır inkâr 

edenlere hileleri güzel gösterildi ve onlar doğru yoldan saptırıldılar. Allah kimi 

saptırırsa artık onu doğru yola iletecek yoktur.”280 Molla Gürânî’ye göre ayetteki ََقُلأ

Deki: onlara isimler verin bakalım” ifadesi taʻcîz (aciz bırakmak) manasında“ سََُّوهُمأَ

bir emirdir. Yani “Allah’a ortak koştuğunuz şeylerin isimlerini O’na söyleyin, kimmiş 

bunlar? O halde isimlerinden haber verin!”281 şeklinde onların acziyetlerine dikkat 

çekilmiştir. Buradaki maksat isimlendirilmeye ve bir isimle zikredilmeye layık 

olmamaları bakımından kıymetsiz olmaları sebebiyle şirk koştukları şeyleri tahkîr 

etmektir.282 

َبِسُلأطاَنٍَ فُذُونََإِلاى َرأضَِفاَن أفُذُواَلَاَتَ ن أ َأقَأطاَرَِالسىمَاوَاتَِوَالْأ فُذُواَمِنأ َتَ ن أ تَطعَأتُمأَأَنأ نأسَِإِنََِاسأ نَِِوَالْأِ يََّمَعأشَرََالْأِ

“Ey cin ve insan toplulukları! Göklerin ve yerin çerçevesinden çıkıp gitmeye gücünüz 

yetiyorsa geçin. Ancak büyük bir güçle çıkıp gidebilirsiniz.”283 Ayetteki فاَن أفُذُوا  “haydi

geçin!” ifadesi cin ve insan topluluklarının bu husustaki acizliklerini ortaya koymak 

için zikredilen taʻcîz bildiren bir emirdir. Molla Gürânî’ye göre buradaki üslûbun 

manası ََيََأكُمُون مَاَ سَاءََ بِقُونَََّ يَسأ َ أَنأ السىيِِئَاتَِ ََيَ عأمَلُونََ الىذِينَ حَسِبََ  Yoksa kötülükleri yapanlar“ أمَأَ

279  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1291; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 438. 
280  Ra’d, 13/33. 
281  Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 532. 
282  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 1183-1184. 
283  Rahmân, 55/33. 



49 

bizden kaçabileceklerini mi sandılar? Ne kadar kötü (ne yanlış) hüküm veriyorlar!”284 

ayetindeki gibidir.285 

1.3.1.1.4.4. İrşâd Manasında Kullanılan Emir 

Muhataba nasihat etme ve yol gösterme maksadıyla bir talebin 

emredilmesidir.286 

تُ بُوهَُ تُمأَبِدَيأنٍَإِلَََأَجَلٍَمُسَمًّىَفاَكأ يََّأيَ ُّهَاَالىذِينََآمَنُواَإِذَاَتَدَايَ ن أ “Ey iman edenler! Belli bir süre 

için birbirinize borçlandığınız zaman bunu yazın.”287 Molla Gürânî’ye göre ayetteki 

تُ بُوهَُ onu yazın” emri irşâd (doğruya yönlendirmek) manasında kullanılmıştır. Zira“ فاَكأ

borcun yazılmasının emredilmesinin nedeni, yazma işleminin unutma ihtimaline karşı 

en güvenli yol olmasıdır.288 

1.3.1.1.4.5. İhâne Manasında Kullanılan Emir 

Emir ifadesiyle muhatabın önemsenmediği ve hiçe sayıldığı bir makama 

konulmasıdır.289 

بَُُْفَِصُدُوركُِمأَ َخَلأق اَمِىاَيَكأ اَأَوأ َحَدِيد  كَُونوُاَحِجَارةَ َأَوأ  ;De ki: "İster taş olun ister demir“ قُلأ

İsterse zihninizde daha sert neyi tasavvur ediyorsanız o olun!"”290 Müşrikler Allah’ın 

insanları kemik ve ufalanmış bir hale geldikten sonra yeniden yaratabileceğini 

imkansız gördüklerini ifade ediyorlardı. Zira onların bu iddiasına göre kemiklerin ve 

ufalanmış olma halinin diriltilmeyle arasında bir çelişki vardı. Çünkü yeniden 

canlandırmak için kemiklerin taze ve yumuşak olması gerekirken, çürümüş ve 

kurumuş haldeki o kemiklere yeniden hayat vermenin akıldan uzak imkansız bir 

durum olduğu iddiasındaydılar. 

284  Ankebût, 29/4. 
285  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 169. 
286  Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  I, 232. 
287  Bakara, 2/282. 
288  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1005. 
289  Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 285. 
290  İsrâ, 17/50-51. 



  

50 

 

Molla Gürânî Allah Teâlâ’nın ayette onların bu şüphelerini kaldırmak için şu 

içerikte bir cevap verdiğini belirtmiştir: “Ufalanmış kemiklerden hayat verilmesine en 

uzak her ne varsa, yani ister taş olun ister demir, Allah yine de sizi diriltmeye kadirdir. 

Çünkü kudretinin nisbeti bütün mümkinâta denktir. Veya canlı hale gelmesini kabul 

etme hususunda size göre demirden daha zor bir şey mesela “ölü” olun, muhakkak ki 

Allah ölüye yeniden hayat vermeye kadirdir.” Allah’ın müşriklerin ufalanmış ve 

çürümüş kemikleri yeniden diriltmesinin akıldan uzak olduğu hususundaki iddialarına 

karşılık cevap verdiği bu ayetteki emir cümlesi onları ََُالِْهَانة “aşağılama/küçümseme” 

ve  َِقِلىةَُالأمُبَالَاة “önemsememe” manası içermektedir.291 

الأكَرِيَُ الأعَزيِزَُ أنَأتََ إنِىكََ َ  ,Tat bakalım! Hani sen güçlüydün" (:Deyin ki)“ ذُقأ

şerefliydin!?"”292 Ayetin Hz. Peygambere (s.a.v.) hitaben “Şu iki dağ arasında benden 

daha güçlü ve şerefli kimse yoktur. Allah’a yemin olsun ki sen ve Rabbin bana hiçbir 

şey yapamazsınız” diyen Ebû Cehil (ö. 2/624) hakkında indiği belirtilmektedir.293 

Müellife göre burada َذُقأ “(Azabı) tat!” denilmesi ihâne (küçümsemek, aşağılamak) ve 

tehekküm (alaya almak) içeren, onların bu azabı işitmeyi hak ettiklerini bildirmek için 

yöneltilen bir emirdir.294 Molla Gürânî ََفُرُون تََكأ تُمأ كَُن أ بِاَ اَلأعَذَابَ  Öyle ise inkâr etmenize“ فَذُوقُوا

karşılık azabı tadın!”295 ayetindeki ََالأعَذَاب  Azabı tadın!” emrinin de ihâne“ فَذُوقُواَ

manasında kullanıldığını belirtmiştir.296 

1.3.1.1.4.6. İbâha Manasında Kullanılan Emir 

İzin makamında kullanılan emirdir.297 İbâhada muhatap sanki fiili yapmanın 

kendisi için câiz olmadığını zanneder. Dolayısıyla bu üslûptaki emir kipi söz konusu 

 
291  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 387-388. 
292  Duhân, 44/49. 
293  Ebû Abdillâh Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, Dâru İhyâi’t-

Turâsi’l-Arabî, Beyrut, h. 1420, c. I-XXXII, XXVII, 664. 
294  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 502. 
295  Âl-i İmrân, 3/106. 
296  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1195. 
297  Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 319. 



51 

fiili muhatap için mübâh kılmakta ve terkinde de herhangi bir günah olmadığını 

belirtmekle beraber fiili yapmasına izin vermektedir.298 

وَإِذَاَحَلَلأتُمأَفاَصأطاَدُوا “İhramdan çıktığınızda (isterseniz) avlanın.”299 İhramda iken 

geçici olarak avlanma yasağı vardır. Fakat ihramdan çıktıktan sonra avlanmaya izin 

verilmiştir. Molla Gürânî’ye göre buradaki emir ise ibâha manasında kullanılmıştır. 

Yani “İhramdan çıktığınızda dilerseniz avlanabilirsiniz” manasındadır. Ancak bu 

üslûp, yasaktan sonra gelen her bir emrin genel olarak ibâha manası ifade ettiği 

anlamına da gelmez.300 

هَُتَ عأبُدُونََ تُمأَإِيَّى َإِنأََكُن أ كُرُواَللَّىِ َطيَِِبَاتَِمَاَرَزَق أنَاكُمأَوَاشأ كَُلُواَمِنأ  !Ey iman edenler“ يََّأيَ ُّهَاَالىذِينََآمَنُوا

Eğer siz ancak Allah'a kulluk ediyorsanız, size verdiğimiz rızıkların iyi ve 

temizlerinden yiyin ve Allah'a şükredin.”301 Müellife göre ayetteki كُلُوا emir fiili

“yiyebilirsiniz” manasında ibâha bildirmektedir. Yani bu emir helal kılınan 

nimetlerden yeme hususunda mübâhlık ifade etmektedir.302 

نَ أَ َبَِيِمَةَِالْأ مٍَمَعألُومَاتٍَعَلَىَمَاَرَزَقَ هُمأَمِنأ َفَِأَيَّى مََاللَّىِ هَدُواَمَنَافِعََلََمُأَوَيَذأكُرُواَاسأ هَاَوَأَطأعَِليَِشأ مُواََعَامَِفَكُلُواَمِن أ

اَلأفَقِيََْ  Gelsinler ki, kendilerine ait bir takım menfaatlere şahit olsunlar ve Allah'ın“ الأبَائِسَ

kendilerine rızık olarak verdiği (kurbanlık) hayvanlar üzerine belli günlerde (onları 

kurban ederken) Allah'ın adını ansınlar. Artık onlardan siz de yiyin, yoksula fakire de 

yedirin.”303 Müellife göre هَا  ”yiyin” emir ifadesi “yiyebilirsiniz (Kurbandan)“ فَكُلُواَمِن أ

anlamında mübâhlık ifade eder. Çünkü Cahiliye halkı fakirlere karşı böbürlenmek 

maksadıyla kendi kestikleri kurbanların etlerinden yemezlerdi. Bu emrin mendûbluk 

ifade ediyor olması da mümkündür. Zira etin yenmesi halinde fakirlerle eşit olmak ve 

tevazu hali söz konusudur. Bu yüzden fakihler, hali vakti yerinde olan kişilerin 

kestikleri kurbanlarından üçte bir oranında yemelerini müstehab kabul etmişlerdir.304 

298  Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 426. 
299  Mâide, 5/2. 
300  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 269-270. 
301  Bakara, 2/172. 
302  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 706. 
303  Hac, 22/28. 
304  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 1035; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 153. 



52 

1.3.1.1.4.7. Tehekküm Manasında Kullanılan Emir 

Cümlede zikredilen emir ifadesinin tehekküm (alaya almak) maksadıyla 

kullanılmasıdır. 

أمَأَلََمُأَآذََ بِِاََ يُ بأصِرُونََ أمَأَلََمُأَأَعأيُ َ يَ بأطِشُونََبِِاََ َأيَأدٍَ بِِاََقُلَِادأعُواََأَلََمُأَأرَأجُل َيَُأشُونََبِِاََأمَأَلََمُأ مَعُونََ ان َيَسأ

كَِيدُونَِفَلَاَتُ نأظِرُونَِشُرََ كَاءكَُمأَثُُى  “Onların yürüyecek ayakları mı var? Yahut tutacak elleri mi 

var? Veya görecek gözleri mi var, ya da işitecek kulakları mı var? De ki: "Haydi, 

çağırın ortaklarınızı, sonra bana tuzak kurun da bana göz açtırmayın bakalım!"”305 

Ayette önce putların insanların sahip olduğu bütün azalardan yoksun olduklarına 

dikkat çekilmiş sonra da َِقُلَِادأعُواَشُركََاءكَُمأَثُُىكَِيدُون ifadesiyle de onlarla tehekküm için “De 

ki: Ortaklarınızı çağırın da bana tuzak kurun” denilmiştir.306 Böylelikle hiçbir şekilde 

umursanmadıkları ve acziyetleri yüzlerine vurulmuş olur.307 

ألَيِمٍَ بِعَذَابٍَ كََفَرُواَ الىذِينَ رَِ  o kâfirlere elem verici bir azabı !(Ey Muhammed)“ وَبَشِِ

müjdele!”308 Müellife göre buradaki َرأ müjdele!” emir fiili müşrikleri işledikleri“ بَشِِ

fiiller hususunda uyarmada tehekküm yoluyla mübâlağa maksatlı olarak söylenmiştir. 

Nitekim Yüce Allah kafirleri rezil edeceğini zikrettiği bir önceki ayetin aksine 

buradaki ifadede Hz. Peygamber’den (s.a.v.) ahirette onları elem verici bir azabın 

beklediğini tehekküm üslûbuyla müjdelemesini bildirmiştir.309 

1.3.1.1.4.8. Tahyîr Manasında Kullanılan Emir 

Emredilen konuda muhataba tercih sunulmasıdır.310 

إِنَّىَ َ فُرأ فَ لأيَكأ َشَاءََ َوَمَنأ فَ لأيُ ؤأمِنأ َشَاءََ فَمَنأ َرَبِِكُمأَ َمِنأ قُّ ََوَقُلَِالْأَ بِِِمأَسُراَدِقُ هَاَوَإِنأ أَحَاطََ نََّر اَ نَََّللِظىالِمِيََ أَعأتَدأ َ

مُرأتَ فَق ا َ وَسَاءَتأ الشىراَبَُ بئِأَسََ الأوُجُوهََ وِيَ يَشأ لَِ كََالأمُهأ بِاَءٍ يُ غَاثوُاَ تَغِيثوُاَ .De ki: "Hak, Rabbinizdendir“ يَسأ

305  A’râf, 7/195. 
306  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 816. 
307  Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 189. 
308  Tevbe, 9/3. 
309  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 203. 
310  Akkâvî, el-Muʻcemü’l-Mufassal, s. 225. 



53 

Artık dileyen iman etsin, dileyen inkâr etsin." Biz zalimlere öyle bir ateş hazırladık ki, 

onun alevden duvarları kendilerini çepeçevre kuşatmıştır. (Susuzluktan) feryat edip 

yardım dilediklerinde, maden eriyiği gibi, yüzleri yakıp kavuran bir su ile kendilerine 

yardım edilir. O ne kötü bir içecektir! Cehennem ne korkunç bir yaslanacak yerdir.”311 

Allah Teâlâ Hz. Peygambere (s.a.v.) kendi kitabından vahyedileni okumayı ve O’nun 

rızasını dileyerek okuyanlarla beraber sabretmeyi emredince dünya hayatının haram 

süslerine yönelmesini de nehyetmiştir. Bu ayette sanki şöyle denilmiştir: “İşte 

Rabbinizden hak olarak bana vahyedilen şey budur. Şimdi dileyen bu saadeti elde 

edenler zümresine girsin, dileyen de dalâlete saplanmış olan helak edilenlerin 

zümresine girsin!” Bu beyanatlardan sonra zikredilen َف ََلأيُ ؤأمِنأ “iman etsin” ve َفُرأ فَ لأيَكأ

“inkâr etsin” emir fiilleri müellife göre talep ve istek bildirmez, tahyîr (tercih sunmak) 

manası içerir. Yani Allah’ın hak olarak beyân ettiği hususların ardından muhataplar 

için iman ve inkâr konusunda tercihlerini yapmakta muhayyerlik bulunduğu 

belirtilmiştir.312 

Zeccâc (ö. 311/923) ve Nehhâs (ö. 338/950) ise ayetteki bu kullanımın vaîd 

(korkutmak), uyarı ve tehdit ifade ettiğini söylemişler, muhayyerlik manasında 

olmadığına dikkat çekmişlerdir. Çünkü ayetin devamında kafir topluluğu için ürkütücü 

bir cehennem tablosu tasvîr edilmiş, sonraki ayetlerde de müminler için imrenilecek 

bir cennet tablosu betimlenmiştir.313 Dolayısıyla bağlamı itibariyle ayetteki emir 

ifadelerinin vaîd, uyarı ve tehdit manasında kullanıldığı görüşü daha evlâdır. 

1.3.1.1.4.9. İhbâr Manasında Kullanılan Emir 

Emrin hakiki manasının yanında bir diğer kullanımı ise onun mecâzî olarak 

haberî yani bir bildiri cümlesi olarak kullanılmasıdır. 

تُمأَقَ وأم اَفاَسِقِيََ كَُن أ َإِنىكُمأ َيُ تَ قَبىلََمِنأكُمأ لََنأ ا كََرأه   Yine de ki: "İster gönüllü, ister“ قُلأَأنَأفِقُواَطَوأع اَأَوأ

gönülsüz olarak harcayın, sizden asla kabul olunmayacaktır. Çünkü siz fasık bir 

311  Kehf, 18/29. 
312  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 540. 
313  Ebû İshâk İbrâhîm b. es-Serî b. Sehl ez-Zeccâc, Meâni’l-Kur’ân ve İrâbüh, thk. Abdülcelîl Abduh 

Şelebî, Âlemü’l-Kütüb, Beyrut, 1988, c. I-V, III, 281; Nehhâs, Meâni’l-Kur’ân,  IV, 232. 



  

54 

 

topluluksunuz."”314 Rivayete göre ayet Tebük seferine katılmayıp Hz. Peygambere 

(s.a.v.) “İşte benim malım, sana malımla yardım edeyim ama beni bırak” diyen Cedd 

b. Kays hakkında nazil olmuştur.315 Molla Gürânî’ye göre emir sîğasındaki أنَأفِقُوا “infak 

edin” fiili emir anlamından sıyrılmış olup haberî bir cümledir. Yani burada anlam: 

“Gönüllü olarak da infak etseniz, istemeyerek de infak etseniz bu infaklarınız asla 

sizden kabul edilmeyecek” şeklinde muhataplara haber verilmektedir. Bu söylem, 

işledikleri amellerin onları cehennem azabından uzaklaştırdığı ve müminler gibi 

Allah’a yaklaştırdığı iddialarına karşılık bir reddiyedir.316 

سِبُونََ كََانوُاَيَكأ كََثِيْ اَجَزاَء َبِاَ َوَلأيَ بأكُوا  Artık kazanmakta olduklarının cezası“ فَ لأيَضأحَكُواَقلَِيلا 

olarak az gülsünler, çok ağlasınlar!”317 Tebük seferinde münafıklar sıcaklığı bahane 

gösterip Hz. Peygambere (s.a.v.) itaat etmeyerek savaştan geri kalmışlardı. Molla 

Gürânî’ye göre bu ayet her ne kadar emir sîğasıyla gelse de yaptıklarının karşılığı 

olarak   كََثِيْ ا وَسَيَ بأكُونَ َ قلَِيلا  فَسَيَضأحَكُونََ “Onlar az gülecekler, çok ağlayacaklar” şeklinde 

haber manasına gelmektedir. Nitekim bu hususun ileride kesinlikle gerçekleşeceğine 

delalet etmek için ibare emir sîğasında zikredilmiştir. Çünkü emir ifadesi vücûb 

içindir, yalan veya doğruluk manası taşımaz.318  

1.3.1.2. Nehiy 

Nehiy talebî inşânın kısımlarından birisidir. Nehiy bir fiilin yapılmamasını ya 

da terk edilmesini istiʻlâ ve ilzâm yönüyle muhataptan talep etmektir. Nehyin tek bir 

harfi vardır. O da َعَلأ  yapma!” ifadesindeki cezmeden “lâ” harfidir.319“ لَاَتَ فأ

 

 

 
314  Tevbe, 9/53. 
315  Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 280. 
316  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 299-300. 
317  Tevbe, 9/82. 
318  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 358-359. 
319  Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 320; Kazvînî, et-Telhîs, s. 170; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 427; Akkâvî, 

el-Muʻcemü’l-Mufassal, s. 668. 



55 

1.3.1.2.1. Asıl Manasında Kullanılan Nehiy 

لِحُونََ َتُ فأ لَعَلىكُمأ عَاف اَمُضَاعَفَة َوَات ىقُواَاللَّىََ  Ey iman edenler! Kat“ يََّأيَ ُّهَاَالىذِينََآمَنُواَلَاَتََأكُلُواَالرِبًََِأَضأ

kat faiz yemeyin. Allah’tan sakının ki kurtuluşa eresiniz.”320 Bu ayette “faiz yemeyin” 

ifadesinde لَاَتََأكُلُوا nehiy fiili asıl anlamında kullanılarak faiz yasaklanmıştır. Nitekim

kat kat artırılmış olarak faiz yemek kafirlerin ahlakı olduğu için onlarla dost olmanın 

nehyedilmesinden sonra faiz yemek de nehyedilmiştir. Böylece onların adetleri üzere 

oldukları bu davranışları ve huyları ile vasıflanmak men edilmiştir. Ayrıca  َمَُضَاعَفَة عَاف ا أَضأ

ifadesiyle de bu kişilerin faiz yemede uyguladıkları kat kat artırma usulü kınanarak bu 

hususta razı olunmayan bir yol üzere olduklarına işaret edilmiştir.321 

1.3.1.2.2. Nefiy Üslûbunun Nehiy İfade Etmesi 

َرَسُولَِاللَّىَِ َيَ تَخَلىفُواَعَنأ َعأراَبَِأَنأ َحَوألََمُأَمِنََالْأ لَِالأمَدِينَةَِوَمَنأ كََانََلَِْهأ  Medine halkı ve onların“ مَا

çevresinde bulunan bedevîlere, Allah'ın Resûlünden geri kalmaları uygun değildir.”322 

Molla Gürânî’ye göre bu ayet nefiy üslûbuyla zikredilmesine rağmen söz konusu iki 

gruba hitaben “Allah Resûlünden geri kalmayın!” şeklinde mübâlağa içeren bir nehiy 

ifade etmektedir.323 

1.3.1.2.3. Nehyin Farklı Manalarda Kullanılması 

Nehiy bir fiilin yapılmamasını talep etmek ya da terk edilmesini talep etmek 

dışında başka manalarda da kullanılabilir.324 Dolayısıyla nehiy sîğası asıl manasından 

çıkabilir, karîne-i hallerden ve sözün siyakından anlaşılabilen başka manalar ifade 

edebilir. Bunlardan bazılarına duâ, irşâd (doğruya yönlendirmek), devam/sebât, 

temennî, tehdîd, tevbîh (kınamak), tahkîr (aşağılamak, küçümsemek) gibi manalar 

örnek verilebilir.325 

320  Âl-i İmrân, 3/130. 
321  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1229-1230. 
322  Tevbe, 9/120. 
323  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 444-445. 
324  Kazvînî, et-Telhîs, s. 170; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 428. 
325  Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, ss. 76-77; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, ss. 289-291. 



  

56 

 

1.3.1.2.3.1. Takbîh Manasında Kullanılan Nehiy 

ََ وَأنَ أتُمأ َ قى الْأَ تُمُواَ وَتَكأ بًِلأبَاطِلَِ َ قى الْأَ تَ لأبِسُواَ تَ عألَمُونََوَلَاَ  “Hakkı bâtılla karıştırıp da bile bile 

hakkı gizlemeyin.”326 Müellif ayetin muhatabının Yahudiler olduğunu şöyle açıklıyor: 

“Tevrat’a ondan olmayan bâtıl şeyleri yazıp da Allah tarafından indirilmiş olan yegane 

hak kelâm ile sakın karıştırmayın! Başka bir ifadeyle hakkı bildiğiniz halde, kendi 

uydurup yazdığınız batılın kılığına sokmayın! Siz Yahudiler, Allah’ın kelâmını tahrif 

ettiniz ve hatta  hakikatlerini Tevrat’tan silerek onları gizlediniz.” Zira onların hakkı 

gizleyerek “Tevrat’ta Muhammed’in sıfatını bulamıyoruz” demelerinin sebebi bu 

hükmü silmeleri yahut yazıldığından farklı şekilde onu değiştirmeleridir. Nitekim 

Peygamber Efendimiz (s.a.v) orta boylu ve beyaz tenli olmasına rağmen, Yahudiler 

bunu Tevrat’ta kısa boylu ve sarışın şeklinde değiştirmişlerdir. Dolayısıyla ayetteki ََوَلَا

 karıştırmayın!” nehiy fiilinin muhatapları takbîh (kınamak) maksatlı“ تَ لأبِسُوا

kullanıldığı ve َََتَ عألَمُون  bildiğiniz halde” ifadesinin de bu manayı ziyadeleştirdiği“ وَأنَ أتُمأ

belirtilmiştir.327 

1.3.1.2.3.2. Mübâlağa Manasında Kullanılan Nehiy 

َعَظَِيمَ  َبَ عأدَِمَاَجَاءَهُمَُالأبَ يِِنَاتَُوَأوُلئَِكََلََمُأَعَذَاب  تَ لَفُواَمِنأ كََالىذِينََتَ فَرىقوُاَوَاخأ  Kendilerine“ وَلَاَتَكُونوُا

apaçık deliller geldikten sonra parçalanıp ayrılığa düşenler gibi olmayın. İşte bunlar 

için büyük bir azap vardır.”328 Ayette ilk olarak تَ فَرىقوُا تَكُونوُاَكَالىذِينََ  ifadesiyle وَلَاَ

müminlerin tefrika içine düşmeleri nehyedilmiş ikinci olarak da mübâlağa gayesiyle 

tefrika içinde olan kimselere benzemeleri nehyedilmiştir.329 

هُمَاَلَِ نَىةَِيَ نأزعَُِعَن أ رجَََأبََ وَيأكُمأَمِنََالْأ كََمَاَأَخأ تِنَ نىكُمَُالشىيأطاَنُ بَاسَهُمَاَلِيُْيَِ هُمَاَسَوأآتِِِمَاَإِنىهَُيَ راَكُمأَيََّبَنَِّآدَمََلَاَيَ فأ

َحَيأثََُ مَِنأ يَُ ؤأمِنُونََهُوََوَقبَِيلُهُ لَلِىذِينََلَا ليَِاءَ أََوأ اَلشىيَاطِيَ َجَعَلأنَا إَِنَّى تََ رَوأنَِمُأ لَا  “Ey Âdemoğulları! Avret yerlerini 

kendilerine açmak için, elbiselerini soyarak ana babanızı cennetten çıkardığı gibi, 

 
326  Bakara, 2/42. 
327  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 412-413;  Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 132-133. 
328  Âl-i İmrân, 3/105. 
329  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1193. 



57 

şeytan sizi de saptırmasın. Çünkü o ve kabilesi, onları göremeyeceğiniz yerden sizi 

görürler. Şüphesiz biz şeytanları, iman etmeyenlerin dostları kılmışızdır.”330  Molla 

Gürânî ayetteki ََ لَا آدَمََ الشىيأطاَنَُيََّبَنَِّ تِنَ نىكُمَُ ََيَ فأ  “Ey Âdemoğulları! Şeytan sizi aldatmasın!” 

ifadesinde nehiy hitabında tercih edilen üslûbun uyarmada mübâlağa manasını 

içerdiğine dair önemli bir ayrıntıya değinmiştir. Ayette “Ademin çocukları” şeklinde 

tüm insanlığa hitap ile başlanmış, devamında da “Siz şeytana aldanmayın” yerine 

“Şeytan sizi aldatmasın!” denilmiştir. Tıpkı Arap dilinde birisine “Aslana yaklaşma” 

demek yerine َُنَُمِنأكََالْسَد يَدأ  .Aslan sana yaklaşmasın!” denilmesi de bu türdendir“ لَاَ

Nitekim bu edebî üslûp tahzîr (uyarmak) hususunda mübâlağa manası içermektedir.331 

1.3.1.2.3.3. Şarta Bağlı Olma Manasında Kullanılan Nehiy 

لِمُونََ َوَأََن أتُمأَمُسأ ََاصأطفََىَلَكُمَُالدِِينََفَلَاَتََوُتُنىَإِلاى  İbrahim“ وَوَصىىَبِِاََإِب أراَهِيمَُبنَِيهَِوَيَ عأقُوبَُيََّبَنِّىَإِنىَاللَّى

bunu kendi oğullarına da vasiyet etti, Yakub da öyle: "Oğullarım! Allah sizin için bu 

dini (İslâm'ı) seçti. Siz de ancak müslümanlar olarak ölün" dedi.”332 Molla Gürânîََفَلَا  

لِمُونََ مُسأ وَأنَ أتُمأَ َ إِلاى تََوُتُنىَ cümlesindeki nehyin şarta bağlı bir yasaklama ifadesi olduğu 

görüşündedir. Çünkü ölüm isteğe bağlı bir durum değildir. Bu yüzden ayetteki ifadede 

“Kaçınılmaz olan ölüm meydana geldiğinde sadece ve sadece İslam dini üzerine bir 

halde olun” manası kastedilmektedir. Tıpkı  ََإلِاَوأنَأتََخَاشِع تُصَلِِ  Namazı ancak huşû“ لاََ

içindeyken kıl” ifadesinde olduğu gibi içinde huşû bulunmayan namazın hakikatte 

namaz olmadığına işaret edilmiştir. Nitekim ayetteki ifadede “Ölüm İslam üzerine 

değilse hayırlı bir ölüm olmadığı” manası vurgulanmıştır.333 

330  A’râf, 7/27. 
331  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 649. 
332  Bakara, 2/132. 
333  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 626. 



58 

1.3.1.3. İstifhâm 

İstifhâm, kişinin daha önce bilgi sahibi olmadığı bir şeyi istifhâm edatlarından 

birini kullanarak öğrenme talebinde bulunmasıdır.334 İstifhâm edatları hem tasdîk335 

hem tasavvur336 talebi için kullanılan soru edatları (أ), sadece tasdîk talebi için

kullanılan soru edatları ( ) ve sadece tasavvur talebi için kullanılan soru edatları (هَلأَ -مَا

َمََ نأ - أَيََِ - َََ -كَمأ -كَيأفََََ َََ-أيَأنََََ أَنَّى - مَتََََََ - نَََ أَيَّى ) olmak üzere üç kısma ayrılır. 

Hemzenin (أ)  tasdîk için kullanılmasına örnek olarak أََقامَََََ زَيأدَ   “Zeyd kalktı mı?” 

cümlesi verilebilir. Hemzenin (أ)  tasavvur talebi için kullanılmasına  َاَلِْنََّءَِأمَأَعَسَل َفِ أََدِبأس 

“Kaptaki pekmez mi, yoksa bal mı?” cümlesi örnek verilebilir.337 

Hemze ile hakkında soru sorulan öge hemzeden hemen sonra gelen ifadedir. 

Örneğin ا  .Zeyd’i gördün mü?” cümlesinde hakkında soru sorulan öge fiildir“ أََرَأيَأتََزَيأد 

Yine ا  ,Zeyd’i sen mi gördün?” cümlesinde hakkında soru sorulan öge fâil“ أأَنَأتََرَأيَأتََزَيأد 

اَرَأيَأتََ  Zeyd’i mi gördün?” cümlesinde ise hakkında soru sorulan öge mefûldür.338“ أََزيَأد 

ise sadece tasdik talebi için kullanılan istifhâm edatıdır. Örneğin هَلأَ هَلأَزَيأد َمُنأطلَِق ََ

“Zeyd ayrıldı mı?” cümlesinde bir hükmün varlığı ya da yokluğu öğrenilmek 

istenmektedir. Ayrıca َهَلأ harfi muzârî fiilin manasını gelecek zamana tahsîs eder. Bu

sebeple şu an gerçekleşmekte olan bir yazma eylemini ََن اَلدىرأسََ الْأ تُبُ تََكأ Şu anda dersi“ هَلأ

334  Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 78; Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 63. 
335  Tasdîk, müsned ve müsnedün ileyh arasında hükmî nisbetin olup olmadığını idrak etmek için 

kullanılır. Tasdîk talep edilen sorularda, durumun sübûtu veya nefyi sorulur, buna “evet” veya 

“hayır” şeklinde cevap verilir. Bkz. Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 79; Meydânî, el-Belâgatu’l-

ʻArabiyye,  I, 259. 
336  Tasavvur, müfredin idrak edilmesi demektir. Müfredden maksat tesniye ve cemînin zıddı değil, 

hüküm bildirmeyen kelime ya da tamlamalardır. Dolayısıyla tasavvur, cümlenin herhangi bir 

ögesinin tayinini talep etmek için kullanılır. Bkz. Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 78; Meydânî, el-

Belâgatu’l-ʻArabiyye,  I, 258; Bulut, Belâgat, s. 125. 
337  Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 308; Kazvînî, et-Telhîs, s. 153-154; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 409. 
338  Kazvînî, et-Telhîs, s. 155; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 410. 



59 

yazıyor musun?” şeklinde ifade etmek doğru değildir. Bilakis bu cümlede َهَلأ yerine

hemzenin (أ) kullanılması gerekir.339

1.3.1.3.1. İstifhâm Üslûbunun Farklı Manalar İfade Etmesi 

İstifhâm edatları çoğu zaman asıl manalarından çıkıp bir takım hal karîneleri 

yardımıyla makama uygun olan başka manalarda da kullanılmaktadır.340 Bu bağlamda 

soru manasının dışındaki maksatlar, sözün siyakından ve delaletinden 

anlaşılabilmektedir.341 İstifhâm, soru manasının dışında inkâr, tevbîh (kınamak), takrîr 

(kesinleştirmek, kararlaştırmak), taaccüb, tezkîr (hatırlatmak), taʻzîm/tefhîm 

(yüceltmek), tehvîl/tahvîf (korkutmak), teshîl/tahfîf (kolaylaştırmak), tehdîd/vaîd, 

teksîr (çoğaltmak), tesviye (eşit olmak), emir, nehiy, tenbîh, terğîb (teşvik etmek), duâ, 

istirşâd, temennî/teraccî, tahkîr/istihâne (aşağılamak, küçümsemek), medh, zem, 

iktifâ’ (yetinmek), istibʻâd (akıldan uzak görmek), tehekküm/suhriyye (alaya almak), 

ihbâr (haber vermek), te’kîd gibi manalar için kullanılmaktadır.342  

1.3.1.3.1.1. Takrîr Manasında Kullanılan İstifhâm 

İstifhâm-ı takrîr, soru sorarak muhatabı bildiği bir konuda ikrâra ve itirafa sevk 

etmektir.343 

أََ َُمُوتوُاَثُُىَ َحَذَرََالأمَوأتَِفَ قَالََلََمَُُاللَّى َدِيََّرهِِمأَوَهُمأَألُوُف  تَ رََإِلَََالىذِينََخَرَجُواَمِنأ يَاهُمأَإِنىَاللَّىَََألَأََ لَذُوَفَضألٍََحأ

كُرُونََ   يََشأ لَاَ النىاسَِ ثَ رََ أَكأ وَلَكِنىَ النىاسَِ عَلَىَ “Binlerce kişi oldukları halde, ölüm korkusuyla 

yurtlarını terk edenleri görmedin mi? Allah onlara "ölün" dedi, sonra da onları diriltti. 

Şüphesiz Allah insanlara karşı lütuf ve ikram sahibidir. Ama insanların çoğu 

şükretmezler.”344 Müellife göre ayette kelâm muhatapların kendisine karşı muhalefet 

ettiklerinde korkmaları gerektiğine işaret için Allah Teâlâ’nın kudretine ve muradının 

339  Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 308-309. 
340  Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 313-314; Kazvînî, et-Telhîs, s. 164; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 419. 
341  Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 83. 
342  Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  I, 270. 
343  Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  I, 275; Akkâvî, el-Muʻcemü’l-Mufassal, s. 132. 
344  Bakara, 2/243. 



  

60 

 

hemen gerçekleştiğine delalet eden bir kıssayla sürdürülmüştür. Rivayete göre 

Dâverdân halkına tâun hastalığı bulaşınca diyarlarından kaçmışlardır. Ayrıca buradaki 

hitabın İsrailoğullarından bir kavme yönelik olduğu da söylenebilir. Nitekim 

peygamberleri onları cihata davet edince ölüm korkusundan kaçıp gitmişlerdir. Allah 

Teâlâ da kendi hükmünden ve kazasından kaçılamayacağını bilsinler ve ibret alsınlar 

diye onları önce öldürüp sonra diriltmiştir.  

Nitekim ayetteki istifhâm edatı olan ََأ “hemze” söz konusu kıssadan haberdar 

ehl-i kitaptan olanlar ve din adamları için takrîr  (kesinleştirmek, kararlaştırmak) 

olarak zikredilmiştir. Yani ََتَ ر  görmedin mi?” ifadesiyle öncekilerin durumunu“ ألَأََ

“görmemen mümkün mü?! nasıl görmezsin?!” şeklinde taaccübî ve takrîrî bir ifade 

şekliyle mana muhatapların zihinlerine yerleştirilmiştir. Bu ifadeyle onların 

durumlarının ne kadar hayret verici olduğuna dikkat çekilmiştir. Ayrıca ayette söz 

konusu kıssaya ne tanık olmuş ne de onu işitmiş olan kimselere hitap edilmesi de 

mümkündür. Zira ayet onların niçin korktuklarına delalet ettiği için Molla Gürânî’ye 

göre bu yorum daha doğrudur.345 

َأَظألَمَُمِىنَِافأتََىَََ  َلَمىاَجَاءَهَُألَيَأسََفَِجَهَنىمََمَث أو ىَللِأكَافِريِنََوَمَنأ قِِ كََذىبََبًِلْأَ َأَوأ كََذِبً  عَلَىَاللَّىِ  “Allah'a 

karşı yalan uyduran, yahut kendisine geldiğinde, gerçeği yalanlayandan daha zalim 

kimdir? Cehennemde kâfirler için bir yer mi yok?”346 Müellife göre ayetteki ََألَيَأس 

ifadesi takrîr için zikredilmiştir. Yani istifhâm edatıyla cehennemde kafirlere yer olup 

olmadığı sorgulanmıyor. Aksine onlar için cehennemde yerin olması “elbette var!” 

manasıyla vurgulanıyor. Bu üslûp Cerîr’in (ö. 110/728) şu ifadesi gibidir: 

َركَِبََالأمَطاَيَََّ تُمأَخَيْأََمَنأ  ألََسأ

“Siz değil misiniz en iyi ata binenler! (En iyi ata biniciler elbette sizsiniz.)” 

 

 
345  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 917-919; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 290.  Diğer örnekler için bkz. 

Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 962, (Bakara, 2/260); II, 322, (Mâide, 5/40); II, 432, (En’âm, 6/6); 

II, 443, (En’âm, 6/19). 
346  Ankebût, 29/68. 



61 

Buna göre mana “Kafirler Allah’ın aleyhinde bir şeyler uydurarak cehenneme 

yerleşmeyi hak etmiyorlar mı?! Veya cehennemde kafirler için bir yer olduğu bilgisi 

kendilerine verilmedi ki buna rağmen böyle bir iftiraya cürret edebiliyorlar!” şeklinde 

düşünülebilir. Böylelikle ilk manada filleri sebebiyle onların cehennemi hak ettikleri 

açıklanmış, ikincisinde de zaten bildikleri bir şey olan orada yerlerinin bulunduğu 

hatırlatılarak kınanmışlardır.347   

1.3.1.3.1.2. Taaccüb Manasında Kullanılan İstifhâm 

Taaccüb görülen olay karşısında şaşırmak, hayrete düşmek348 ve alışılmışın 

dışında olan bir durumu kabullenmemek349 anlamlarına gelir. İstifhâm-ı taaccüb, 

bizzat konuşanın bir durum karşısında hayretini ifade etmesidir. İstifhâm-ı taʻcîb ise 

konuşanın muhatabı hayrete düşürmesidir.350 

َأَتََكُمأَعَذَابَُ رمُِونََقُلأَأرََأيَ أتُمأَإِنأ الأمُجأ تَ عأجِلَُمِنأهَُ َنَِاَر اَمَاذَاَيَسأ َأَوأ بَ يَاتَ  هَُ  “De ki: "Söyleyin bakalım, 

onun azabı size geceleyin veya gündüzün (ansızın) gelecek olsa, suçlular bunun 

hangisini acele isterler?!" (Bunların hiçbiri istenecek bir şey değildir).”351 Molla 

Gürânî ayetteki istifhâm üslûbunun taaccüb manasında kullanıldığını şöyle 

açıklamaktadır: Mücrimler tadı acı olan ve kaçmayı gerektiren azabın hemen 

verilmesini istiyorlardı. Oysa acele olarak gelmesinde hiçbir fayda yoktur. Yani 

“Korkunç olan azaptan hangi şeyi bu kadar aceleyle istiyorlar acaba?!” manasında 

kullanılmıştır.352 

جُرأنَّمَلِيًّاََ تَهَِلََْرأجَُنَىكََوَاهأ تَ ن أ َلأََ َآلَِتََِِيََّإِب أراَهِيمَُلئَِنأ َأنَأتََعَنأ  Babası, "Ey İbrahim! Sen“ قاَلََأرَاَغِب 

benim ilahlarımdan yüz mü çeviriyorsun? Eğer vazgeçmezsen, mutlaka seni taşa 

tutarım. Uzun bir süre benden uzaklaş!" dedi.”353 Müellife göre ayetteki istifhâm edatı 

taaccüb manası içerir. Buradaki üslûpta diğer nüanslarla birlikte ayetteki belâğî mana 

347  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 619. 
348  Halîl b. Ahmed,  Kitâbü’l-ʻAyn, I, 235. 
349  İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, I, 580. 
350  Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  I, 278. 
351  Yunus, 10/50. 
352  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 577. Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 

717 (Secde, 32/10); VII, 1303 (Mâûn, 107/1). 
353  Meryem, 19/46. 



62 

son derece dikkat çekicidir. Hz. İbrahim (a.s.) babasını hak yola davet ederken gayet 

zarif ifadeler şeklinde yumuşak bir üslûp kullanmışken babası küfrünün kabalığı ve 

inadının katılığı sebebiyle ona doğrudan ismiyle seslenmiş, oğlunun kendisine َِابََت َ يَّاَ

“babacığım” demesine karşılık ona ََبنَُّى yavrucuğum” diye seslenmemiş ve ismini“ يَّاَ

başta söylemek yerine sonda söylemiştir. Babası “Sen şimdi benim ilahlarımdan yüz 

mü çeviriyorsun Ey İbrahim” derken haber olan  َراَغِب ifadesini mübtedâ olan انَأتََ

ifadesinden önce söylemiştir. Çünkü onun için en önemli husus Hz. İbrahim’in yüz 

çevirmiş olmasıdır. Bunda Hz. İbrahim’in putlardan yüz çevirmiş olmasını yadırgama, 

putların hiç kimsenin yüz çeviremeyeceği şeyler oldukları ve sanki aklı olan hiç 

kimsenin onlardan yüz çevirmemesi gerektiği manası vardır.354 

1.3.1.3.1.3. İnkâr Manasında Kullanılan İstifhâm 

İstifhâm-ı inkâr, tevbîh maksatlı kullanıldığında geçmişte meydana gelen veya 

gelecekte meydana gelebilecek bir şeyin vukû bulmaması gerektiğini vurgulamak için 

“böyle olması uygun olmadı, uygun olmaz” manasında kınama ifade eder. İstifhâm-ı 

inkâr, tekzîb için kullanıldığında ise bir şeyin “geçmişte olmadığı ve gelecekte de 

olmayacağı” manasında yalanlama ifade eder.355 

الصىالِِْيََ لَمِنََ خِرَةَِ الْأ فَِ وَإِنىهَُ ن أيَاَ الدُّ فَِ نَاهَُ اصأطَفََي أ وَلَقَدَِ نَ فأسَهَُ سَفِهََ َ مَنأ َ إِلاى إِب أراَهِيمََ مِلىةَِ َ عَنأ يَ رأغَبَُ َ وَمَنأ

“Kendini bilmeyenden başka İbrahim'in dininden kim yüz çevirir? Andolsun, biz 

İbrahim'i bu dünyada seçkin kıldık. Şüphesiz o ahirette de iyilerdendir.”356 Ayetteki  

soru edatıyla akıllı sahibi kimseler arasında Hz. İbrahim’in (a.s.) dininden yüz مَنأَ

çevirecek bir kişinin bulunması inkâr edilmektedir. Çünkü O’nun dini bütün 

aşikarlığıyla güzellikler üzerine bina edilmiştir.357 

354  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 687; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 20; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, 

IV, 12. 
355  Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 316; Kazvînî, et-Telhîs, s. 166-167; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 423. 
356  Bakara, 2/130. 
357  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 619. Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî I, 

1221 (Âl-i İmrân, 3/124), II, 398, (Maide, 5/104); II, 474 (En’âm, 6/53); II, 545 (En’âm, 6/109); II, 

734 (A’râf, 7/123); III, 288 (Tevbe, 9/43); IV, 176 (Nahl, 16/48); IV, 375 (İsrâ, 17/40); IV, 416 

(İsrâ, 17/68); V, 862 (Sebe’, 34/32); VI, 74, (Sâffât, 37/17); VI, 248 (Zümer, 39/36). 



63 

بِِِذأنهَََِِمَنأَ َ إِلاى عِنأدَهَُ فَعَُ يَشأ الىذِيَ ذَاَ  “İzni olmaksızın onun katında şefaatte bulunacak 

kimdir?”358 Bu ifadede Allah Teâlâ’nın izni olmaksızın hiç kimsenin şefaat 

edemeyeceği belirtilir. Aynı zamanda her şeyi baştan yaratırken tek olduğu gibi 

ölümsüz tek varlık olduğunun yani O’nun azametinin takrîridir. Ayette müşriklerin 

putlarının Allah’ın katında kendilerine şefaatçi olacaklarına dair iddiaları359 

reddedilmiştir.360 Buna göre َمَنأ istifhâm edatının ayete kattığı takrîrî ve inkârî

anlamıyla birlikte düşünüldüğünde mana “Allah’ın izni olmaksızın hiç kimse O’nun 

katında şefaatçi olamaz!” şeklinde düşünülebilir.361 

تَوِيَالظُّلُمََ َعأمَىَوَالأبَصِيَُْأمَأَهَلأَتَسأ تَوِيَالْأ ََاتَُوَالنُّورَُقُلأَهَلأَيَسأ  “De ki, "Kör ile gören bir olur 

mu? Ya da karanlıklarla aydınlık bir olur mu?”362 Müellife göre ayette kör ile müşrik 

veya cahil kimse, gözleri gören ile de mümin veya alim kimse kastedilmiştir. Ayrıca 

küfür karanlıklara, iman da aydınlığa benzetilmiştir. Burada َهَلأ istifhâm edatı inkâr

manasında kullanılmıştır. Yani müşrik ile mümin, cahil ile alim, karanlıklar ile 

aydınlık َِا تِوَاءلَاَ سأ  “eşit değildir” manasındadır. Bu üslûbun faydası muhatapları ilgili

hususta etraflıca düşünmeye teşvik etmesidir.363 

َمِنََالأمُلأكَِفإَِذ اَلَاَيُ ؤأتوُنََالنىاسََنقَِيْ ا  Yoksa onların hükümranlıkta bir payı mı“ أمَأَلََمُأَنَصِيب 

var? Öyle olsa, insanlara bir zerre bile vermezler.”364 Ayette azlığı temsilen 

kullanılan ْنقَِي kelimesinin “çekirdeğin üzerindeki oyuk” anlamına geldiğini belirten

358  Bakara, 2/255. 

359 فَعُهُمأَوَيَ قُولُونََهَؤُلَاءَِشُفَعَاؤُنَََّعِنأَدََاللَّىَِ َمَاَلَاَيَضُرُّهُمأَوَلَاَيَ ن أ َدُونَِاللَّىِ وَيَ عأبُدُونََمِنأ “Allah'ı bırakıp, kendilerine ne zarar, ne 

de fayda verebilecek şeylere tapıyorlar ve "İşte bunlar Allah katında bizim şefaatçılarımızdır" 

diyorlar.” (Yunus, 10/18). 
360  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 945-946. 
361  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, VII, 11. 
362  Ra’d, 13/16. 
363  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 1147-1148. 
364  Nisâ, 4/53. 



64 

Molla Gürânî, َأمَأ edatının munkatıʻa365 olduğunu ve kendisinden önceki ifadeyle

ilişkilendirilemeyeceğini zikretmiştir. Buna göre bu edat istifhâm-ı inkârî olup 

“Onların hükümranlıkta hiçbir payı yoktur” manasına delalet eder. Çünkü inkâr 

edenlerin şayet bu mülkten nasipleri olsaydı bile insanlara zırnık koklatmayacakları 

bilindiğinden kendilerine herhangi bir hisse verilmeye layık olmadıklarına işaret 

edilmiştir.366  

1.3.1.3.1.4. Tevbîh Manasında Kullanılan İstifhâm 

İstifhâm-ı tevbîh, soruyu soran nezdinde yapılması uygun olmayan bir fiilin 

işlenmesi veya yapılması gereken bir fiilin terkedilmesi dolayısıyla kınamak maksatlı 

muhataba soru yöneltmektir.367 

فُرُونََ تََكأ تُمأ كَُن أ فََذُوَقوُاََالأعَذَابََبِاَ إَِيُاَنِكُمأ بََ عأدَ أََكَفَرأتُأ َوُجُوهُهُمأ وَدىتأ اَسأ اَلىذِينَ فَأََمىا وَدَُّوُجُوه  َوُجُوه َوَتَسأ تََ ب أيَضُّ مَ يَ وأ

“Nice yüzlerin ağardığı, nice yüzlerin de karardığı günü (düşünün.) İmdi, yüzleri 

kararanlara: İnanmanızdan sonra kâfir mi oldunuz? Öyle ise inkâr etmiş olmanız 

yüzünden tadın azabı! (denilir).”368 Müellife göre ayette َأَكَفَرأتُأ ifadesindeki istifhâm

edatı olan hemze tevbîh içindir. Bu üslûptaki amaç muhatapları kınamak ve hayret 

edilecek bir durumda olduklarını bildirmektir. Bu kişilerin ehli kitaptan oldukları 

açıktır. Zira onların iman ettikten sonra inkâr etmeleri; Hz. Muhammed’in (s.a.v.) 

Allah tarafından gönderileceği ilahi kitaplarında kendilerine bildirilmesine rağmen 

geldikten sonra dahi O’nu yalanlamış olmalarıdır.369 

365 Munkatıʻa ile murâd edilen şey manada inkâra delalet eden َبَلأ ve أ “istifhâm hemzesi”nin birlikte

ihtiva edilmesidir. Nitekim kelâmََ شُهَدَاءَ تُمأَ أَكُن أ بَلأَ takdîrindedir.  Bkz.  Ebû Hayyân Muhammed b. 

Yûsuf b. Ali b. Yûsuf b. Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, thk. Sıtkî Muhammed 

Cemîl, Dâru’l-Fikr, Beyrut, h. 1420, c. I-X, I, 638. 
366  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 114. 
367  Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  I, 274. 
368  Âl-i İmrân, 3/106. 
369  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1194-1195; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 399. Diğer örnekler için bkz. 

Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 180, (Nisâ, 4/97); II, 453 (En’am, 6/30); V, 346 (Şuarâ, 26/92); 

V, 698 (Lokmân, 31/21); VI, 413 (Şûra, 42/24). 



  

65 

 

غُونََ يَ ب أ اَهِلِيىةَِ الْأ مََ  Onlar hâlâ cahiliye devrinin hükmünü mü istiyorlar?”370“ أفََحُكأ

Ayetin nüzûl sebebiyle ilgili şunlar aktarılmıştır: Yahudi kabilelerinden olan Benî 

Nâdir’in Benî Kurayza’ya nispeten bir üstünlüğü vardı. Nitekim  Benî Nâdir’den birisi 

Kurayza’dan bir kimseyi öldürdüğünde yarım diyet, bunun tersi olduğunda ise tam 

diyet ödenmekteydi. Ancak bu konuda Peygamber Efendimizden (s.a.v.) hakemlik 

yapmasını istemişler bunun üzerine Resûlüllah da “Bütün ölüler eşittir” şeklinde 

hükmetmiştir. Bu cevaptan sonra Nâdiroğulları “Biz atalarımızın hükümlerine 

döneriz” demişlerdir. Molla Gürânî ayetteki istifhâm üslûbuyla “Onlar ilim sahibi bir 

millet iken nasıl olur da Cahiliyye toplumunun hükümlerine tabi olmak isterler?!” 

şeklinde tevbîh (kınamak) söz konusu olduğunu belirtir.371 

1.3.1.3.1.5. Emir Manasında Kullanılan İstifhâm  

Mütekellimin muhataba emri istifhâm üslûbuyla yöneltmesidir.372 

رَِوَالأمَيأسِرَِوَيَصُدىكُمأَعََ مَأ نَكُمَُالأعَدَاوَةََوَالأبَ غأضَاءََفَِالِأ َيوُقِعََبَ ي أ اََيرُيِدَُالشىيأطاَنَُأَنأ َوَعَنَِالصىلَاةَِفَ هَلأََإِنَّى رَِاللَّىِ َذِكأ نأ

تَ هُونََ مَُن أ  Şeytan, içki ve kumarla, ancak aranıza düşmanlık ve kin sokmak; sizi Allah'ı“   أنَ أتُمأ

anmaktan ve namazdan alıkoymak ister. Artık vazgeçiyor musunuz?”373 Önceki ayette 

müminlere hitaben içki, kumar, dikili taşlar ve fal oklarının şeytan işi bir pislik 

oldukları ve bu sebeple yasaklandıkları zikredilmişken bu ayette de şeytanın içki ve 

kumar yoluyla müminleri zikir ve namazdan alıkoyduğu belirtilmiş ve bunlardan uzak 

durmaları emredilmiştir. 

Nitekim ayette ََتَ هُون َمُن أ  Artık vazgeçiyor musunuz?” ifadesi yasaklamayı“ فَ هَلأَأنَ أتُمأ

bildirmek için doğrudan إِن أتَ هُوا “vazgeçin” denilmesinden daha belîğdir. Çünkü akıl 

sahibi bir kimse ayette daha önce zikredilen nehiyleri etraflıca düşündüğü zaman 

kuşkusuz onları yapmaktan vazgeçer. Dolayısıyla ayette sanki şöyle denilmiştir: “Sizi 

 
370  Mâide, 5/50. 
371  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 336-337. 
372  Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  I, 288. 
373  Mâide, 5/91. 



66 

ifsâda sürükleyecek şeyler peşi sıra size belirtildiğine ve bunlar açıklandığına göre 

artık vazgeçersiniz herhâlde, değil mi?! Yoksa bunlardan kaçınmayacak mısınız?!”374 

اَنَِمُأَوَهََُّوا ََََأَلَاَتُ قَاتلُِونََقَ وأم اَنَكَثوُاَأيُأ َتََأشَوأهَُإِنأ َأَنأ َُأَحَقُّ َبَدَءُوكُمأَأَوىلََمَرىةٍَأَتََأشَوأنَِمُأَفاَللَّى راَجَِالرىسُولَِوَهُمأ بِِِخأ

تُمأَمُؤأمِنِيََ verdikleri sözü bozan, Peygamber'i (yurdundan) çıkarmaya (!Ey müminler)“ كُن أ

kalkışan ve ilk önce size karşı savaşa başlamış olan bir kavme karşı savaşmayacak 

mısınız; yoksa onlardan korkuyor musunuz? Eğer (gerçek) müminler iseniz, bilin ki, 

Allah, kendisinden korkmanıza daha lâyıktır.”375 Mekkeli müşrikler, Hz. Peygamber 

(s.a.v.) ve müminlerle birlikte hareket edeceklerine dair ittifak yeminlerini 

bozmuşlardı. Huzâa kabilesine karşı Bekir oğullarına yardım etmişler ve Dâru’n-

Nedve’de istişâre edip Resûlüllahı yurdundan çıkarmaya çalışmışlardı. Böylelikle 

düşmanlığı önce onlar başlatmışlardı. Nitekim ayetteki ََتُ قَاتلُِون أَلَاَ “savaşmayacak 

mısınız” ifadesindeki istifhâm edatı savaşmamayı reddetmekle beraber müminleri 

savaşa teşvik etmektedir. Bu ifade “savaşınız” emrinden daha belîğ bir söylemdir.376 

Zira istifhâm edatı olan hemze, inkâr maksadıyla nefiy fiilinin başına geldiğinde fiile 

mübâlağa manası katar.377 

1.3.1.3.1.6. Nefiy Manasında Kullanılan İstifhâm 

İstifhâm edatının hükmün manasını olumsuza çevirecek şekilde 

kullanılmasıdır. 

مُُورَُ َتُ رأجَعَُالْأ رَُوَإِلَََاللَّىِ َمأ وَقُضِيََالْأ َُفََِظلَُلٍَمِنََالأغَمَامَِوَالأمَلَائِكَةَُ َيََأتيَِ هُمَُاللَّى َأَنأ  Onlar“ هَلأَيَ نأظرُُونََإِلاى

(böyle davranmakla), bulut gölgeleri içinde Allah'ın (azabının) ve meleklerin 

kendilerine gelmesini ve işin bitirilmesini mi bekliyorlar? Halbuki bütün işler Allah'a 

döndürülür.”378 Müellife göre ayetteki istifhâm edatı olan َهَلأ aslî manasından sıyrılıp

nefiy bildiren مَا edatının anlamını almıştır. Bu durumda ayetteki mana إتِ أيَانَََ إََلِاََ تَظِرُونَ مَاَيَ ن أ

374  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 383. 
375  Tevbe, 9/13. 
376  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 218. 
377  Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 73. 
378  Bakara, 2/210. 



67 

وَبَِأسِهَِ رهَِِ  Onlar ancak Allah’ın emrinin ve azabının gelmesini beklerler” şeklinde“ أمَأ

düşünülebilir.379  

اللَّىَُ َ إِلاى نوُبََ الذُّ يَ غأفِرَُ َ وَمَنأ “Zaten günahları Allah’tan başka kim bağışlayabilir 

ki?”380 Molla Gürânî’ye göre ayette kelâmın istifhâm üslûbuyla zikredilmesi 

bağışlamanın yalnızca Allah’a mahsus olduğu manasına delalet eder.381 Bu nedenle 

ayetteki mana “Allah’tan başka günahları kimse bağışlayamaz” şeklinde 

düşünülebilir. 

زَ ا مَعَُلََمُأَركِأ َتَسأ أَحَدٍَأوَأ َ هُمأَمِنأ مِن أ َ َقَ رأنٍَهَلأَتُُِسُّ لَهُمأَمِنأ قَ ب أ نَاَ لَكأ  Biz onlardan önce nice“ وكََمأَأَهأ

nesilleri helak ettik. Onlardan hiçbirini hissediyor yahut onların bir fısıltısını olsun 

işitiyor musun?”382 Molla Gürânî’ye göre buradaki istifhâm edatı soru maksadıyla 

değil, nefiy manasında kullanılmıştır.383 Yani “Sizler helak ettiğimiz nesillerden 

hiçbirini göremez ve fısıltılarını işitemezsiniz” demektir. 

1.3.1.3.1.7. Takrîʻ Manasında Kullanılan İstifhâm 

İstifhâm-ı takrîʻ, muhatabı istifhâm yoluyla acı hissettirecek şekilde azarlamak 

ve kınamaktır.384  

ََ لَا أنَىهَُ يَ رَوأاَ سَبِيلا َألَأََ دِيهِمأَ يَ هأ وَلَاَ يكَُلِِمُهُمأَ  “Onun kendileriyle konuşmadığını ve onlara 

hiçbir yol göstermediğini görmediler mi?”385 Hz. Musa (a.s.) Tur dağına gittikten 

sonra kavmi onun ardından ilah edinmek için bir takım süs eşyalarından böğürmesi 

olan buzağı heykeli yaptılar. Nitekim bu ayette de sanki şöyle denilmiştir: “Onlar 

Samiri’nin yaptığı buzağı heykelinin insanlardan herhangi birinin güç yetirebileceği 

konuşma ve kendilerine yol gösterme kudretinden yoksun olduğunu gördükleri halde 

379  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 812. 
380  Âl-i İmrân, 3/135. 
381  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1235. 
382  Meryem, 19/98. 
383  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 735-736. 
384  Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  I, 274. 
385  A’râf, 7/148. 



68 

onu nasıl ilah edinirler?!” İşte bu halleri onların ahmaklıklarının aşırılığını gösteren 

takrîʻ (azarlama) manasında bir istifhâm üslûbuyla bildirilmiştir.386 

1.3.1.3.1.8. İstiʻlâm Manasında Kullanılan İstifhâm 

İstifhâm-ı istiʻlâm, bilgi edinmek maksadıyla muhataba soru yöneltmektir. 

عَلَُمَاَيََشَاءَُ يَ فأ َُ كََذَلِكََاللَّى َقاَلَ َبَ لَغَنََِّالأكِبََُْوَامأرأََتَِعَاقِر  َيَكُونَُلَِغُلَام َوَقَدأ َأَنَّى  :Zekeriyya“ قاَلََرَبِِ

Rabbim! dedi, bana ihtiyarlık gelip çattığına, üstelik karım da kısır olduğuna göre 

benim nasıl oğlum olabilir? Allah şöyle buyurdu: İşte böyledir; Allah dilediğini 

yapar.”387 Ayette zikredilen َأَنَّى “nasıl” istifhâm edatı, Hz. Zekeriyya’nın (a.s.)

çocuğunun nasıl olacağının keyfiyetine binâen zikrettiği istiʻlâm (bilgi edinmek) 

manasında bir soru ifadesidir. Zira o zamanda kendisi doksan, karısı seksen yaşlarında 

olduğu için bu hal üzere nasıl böyle bir durum gerçekleşebilir, anlamında bir cümledir. 

Zemahşerî (ö. 538/1144) buradaki istifhâm edatının istibʻâd (uzak ve imkansız 

görmek) manasına delalet ettiği görüşüne sahipken388 Molla Gürânî doğrudan ismini 

zikretmeksizin onun bu yorumuna karşı çıkmıştır. Çünkü eğer Hz. Zekeriyya ileri 

yaştayken evlat sahibi olmayı imkansız görseydi başlangıçta ََ َلَدُنأكََذُريِِىة َلَِمِنأ َهَبأ قاَلََرَبِِ

الدُّعَاءَِ يعَُ سََِ إنِىكََ طيَِِبَة َ “Rabbim! Bana tarafından hayırlı bir nesil bağışla. Şüphesiz sen 

duayı hakkıyla işitensin, dedi”389 şeklinde dua etmezdi, görüşündedir.390 

Dolayısıyla Hz. Zekeriyya’nın durumuna göre َأَنَّى istifhâm edatının istiʻlâm

manasına delalet ettiği görüşü daha evlâdır. 

386  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 762. Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 

661 (A’râf, 7/37); V, 238 (Furkân, 25/15); V, 241 (Furkân, 25/17); V, 346 (Şuarâ, 26/93). 
387  Âl-i İmrân, 3/40. 
388  Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 360. 
389  Âl-i İmrân, 3/38. 
390  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1101-1102. 



69 

1.3.1.3.1.9. İstibʻâd Manasında Kullanılan İstifhâm 

İstifhâm-ı istibʻâd, hakkında soru sorulan şeyin gerçekleşmesinde kuşku ya da 

imkansızlık olduğunu îmâ eden kullanımdır.391 

مَََ الأقَوأ دِيَ يَ هأ لَاَ الأبَ يِِنَاتَُوَاللَّىََُ وَجَاءَهُمَُ الرىسُولََحَقٌَّ أَنىَ وَشَهِدُواَ إِيُاَنِِِمأَ بَ عأدََ كََفَرُواَ قَ وأم ا َُ اللَّى دِيَ يَ هأ كَيأفََ

İman etmelerinden, Resûl'ün hak olduğuna şehadet getirmelerinden ve“ الظىالِمِيَََ

kendilerine apaçık deliller gelmesinden sonra inkârcılığa sapan bir kavme Allah nasıl 

hidayet nasip eder? Allah zalimler topluluğunu doğru yola iletmez.”392 Bu ayet 

müslüman olduktan sonra dinden dönüp inkâr edenler hakkında nazil olmuştur. 

Ayetteki ََكَيأف istifhâm edatı istibʻâd manasında kullanılmıştır. Yani bu üslûpla, iman

ettikten sonra inkâr eden ve Hz. Muhammed’in (s.a.v.) gerçekten peygamber olduğuna 

şahitlik ettikten sonra kendilerine Kur’ân’dan ve diğer mucizelerden birtakım deliller 

geldikten sonra hala inkâr eden kimselerin Allah’ın hidayetinden uzak kalacağı 

vurgulanmıştır.393 

الأمُؤأمِنُونََ وَعَلَىَاللَّىََِفَ لأَيَ تَ وكَىلَِ بَ عأدِهَِ َ يَ نأصُركُُمأَمِنأ الىذِيَ ذَاَ َ فَمَنأ يََأذُلأكُمأَ َ وَإِنأ لَكُمأَ غَالِبََ فَلَاَ َُ يَ نأصُرأكُمَُاللَّى َ إِنأ

“Allah size yardım ederse artık sizi yenecek hiçbir kimse yoktur; eğer sizi yardımsız 

bırakırsa O’ndan sonra size kim yardım edebilir? Müminler yalnız Allah’a 

güvensinler.”394 Ayetteki  َمَنأ  “kim” soru edatı tıpkı بِِِذأنهَِِ َ إِلاى عِنأدَهَُ فَعَُ يَشأ ََالىذِيَ ذَا َ  İzni“ مَنأ

olmadan O'nun katında kim şefaat edebilir?”395 ayetinde olduğu gibi istibʻâd 

maksadıyla kullanılmıştır.396 Yani buradaki mana istifhâm üslûbunun cümleye kattığı 

anlamla birlikte “Müminlere ilahi yardım ve desteğin Allah’tan başkasından gelmesi 

imkansızdır” şeklinde düşünülebilir. 

391  Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  I, 299. 
392  Âl-i İmrân, 3/86. 
393  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1157. Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 

538 (En’âm, 6/101); II, 814 (A’raf, 7/191). 
394  Âl-i İmrân, 3/160. 
395  Bakara, 2/255. 
396  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1279. 



70 

1.3.1.3.1.10. İsbât Manasında Kullanılan İstifhâm 

İnkâr manasında zikredilen istifhâm edatının nefiy ifadesiyle birlikte zikredilip 

tasdik ifade etmesidir. 

كََانوُاَلَاَيَ رأجُونََنشُُور ا َمَطَرََالسىوأءَِأفََ لَمأَيَكُونوُاَيَ رَوأنَِاََبَلأ َأتََ وأاَعَلَىََالأقَرأيةََِالىتَِِأمُأطِرَتأ  ,Andolsun“ وَلَقَدأ

senin kavmin, bela yağmuruna tutularak yok edilen kente uğramışlardır. Yoksa onu 

görmüyorlar mıydı (ki ibret almadılar)? Hayır! (Görüyorlardı fakat) tekrar dirilmeyi 

ummuyorlardı.”397 Molla Gürânî’ye göre ََيَ رَوأنَِا يَكُونوُاَ  Yoksa onu görmüyorlar“ أفََ لَمأَ

mıydı?” ifadesinde inkâr için zikredilen istifhâm edatı nefiy ifadesine dahil olduğu için 

isbât/kesinlik ifade eder. O halde mana “Onlar kesinlikle onu görüyorlardı” şeklinde 

düşünülebilir.398 

1.3.1.3.1.11. İstiksâr Manasında Kullanılan İstifhâm 

İstifhâm edatının muhatabın kusurlu ve yetersiz olduğunu ifade etmek için 

kullanılmasıdır. 

تُمأَ لَمأ يِِيََأأََسأ مُِِ  Kendilerine kitap verilenlere ve ümmîlere de“ وَقُلأَللِىذِينََأوُتوُاَالأكِتَابََوَالْأ

ki: "Siz de İslâm'ı kabul ettiniz mi?"”399 Ayette َتُمأ لَمأ  ifadesindeki istifhâm edatı olan أأََسأ

hemze istiksâr (kusurlu ve yetersiz bulmak) manasında kullanılmıştır. Bu kendisine 

hakka dair her şeyin açıklanmasına rağmen hakkı göremeyen kimse için zikredilen bir 

ifadedir. Açık ve katî delillerle mesele anlatıldıktan sonra inadına devam eden ve 

anlayışı kıt olan muhataba yönelik kınamak maksadıyla ََتََلَاَأمُىَََلَك  Anladın mı“ هَلأَفَهِمأ

anası olmayasıca!” demek de  benzer bir üslûptur.400 

Dolayısıyla ayette istiksâr manasında istifhâm edatının zikredildiği َتُمأ لَمأ أأََسأ

ifadesine “Siz müslüman oldunuz mu ki?!” şeklinde mana verilebilir. 

397  Furkân, 25/40. 
398  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 262. 
399  Âl-i İmrân, 3/20. 
400  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1070. 



  

71 

 

1.3.1.3.1.12. Teşvik  Manasında Kullanılan İstifhâm 

İstifhâm üslûbuyla mütekellimin muhatabı bir işi yapmaya veya terk etmeye 

teşvik etmesidir.401 

َُيَ قأبِضَُوَيَ بأسُطَُوَإِلََيأهَِتُ رأجَعُونََ كََثِيْةَ َوَاللَّى قَ رأض اَحَسَن اَفَ يُضَاعِفَهَُلَهَُأَضأعَاف ا َذَاَالىذِيَيُ قأرِضَُاللَّىََ  Kimdir“ مَنأ

Allah'a güzel bir borç verecek o kimse ki, Allah da o borcu kendisine kat kat ödesin. 

(Rızkı) Allah daraltır ve genişletir. Ancak ona döndürüleceksiniz.”402 Ayetteki 

istifhâm üslûbu bir şeyi açıkça emretmekten daha belîğ bir kullanım şeklidir. Nitekim 

buradaki َمَنأ istifhâm edatı kendi anlamından ziyade muhatapları güzel ameller 

sunmaya ve infâka teşvik etmektedir.  

Molla Gürânî yukarıdaki görüşünü destekler nitelikte şunları da aktarmıştır: 

Ayetteki قَ رأض “borç” lafzından maksat kendisinden sevap beklenen bir ameli Allah 

için gerçekleştirmektir. Ayrıca bu kelimesinin sıfatı olarak zikredilen  َحَسَنا “güzel” 

ifadesiyle de Allah için yapılacak amelin riyâdan ve gösterişten uzak olması gerektiği 

hususunda bir uyarı vardır.403 

 ََ تَ ت ىقَُونَ أفََلَاَ هَُُ إِلَهٍَغَيْأ َ مِنأ لَكُمأَ مَاَ ََ فَ قَالََيََّقَ وأمَِاعأبُدُواَاللَّى قَ وأمِهَِ إِلَََ نوُح اَ أرَأسَلأنَاَ َ  ,Andolsun biz“ وَلَقَدأ

Nûh'u kendi kavmine peygamber olarak gönderdik de, "Ey kavmim! Allah'a kulluk 

edin. Sizin ondan başka hiçbir ilahınız yoktur. Allah'a karşı gelmekten hâlâ sakınmaz 

mısınız?" dedi.”404 Ayette َََأفََلَاَتَ ت ىقُون  “Artık sakınmaz mısınız?” ifadesi soru anlamında 

değil tıpkı ََفَ هَلأَأنَ أتُمأَشَاكِرُون “Siz şükredenler misiniz?”405 ayetinde olduğu gibi teşvik ve 

talep maksadıyla kullanılmıştır.406 Dolayısıyla ifadedeki mana “Artık sakınmalısınız!” 

şeklinde düşünülebilir. 

 
401  Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  I, 296. 
402  Bakara, 2/245. 
403  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 922. 
404  Mü’minûn, 23/23. 
405  Enbiyâ, 21/80. 
406  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 29. 



  

72 

 

1.3.1.3.1.13. Tesviye Manasında Kullanılan İstifhâm 

أَمَأَلأَََ أَأَنَأذَرأتَِمُأ عَلَيأهِمأ كََفَرُواَسَوَاءَ  اَلىذِينَ يَُ ؤأمِنُونََإِنى تُ نأذِرأهُمأَلَا  “Küfre saplananlara gelince, onları 

uyarsan da, uyarmasan da, onlar için birdir, inanmazlar.”407 Ayetteki َأمَأ edatı ve ََأ 

“hemze” edatları mutlak istifhâm manasından soyutlanmış ve tesviye (eşit olmak) 

manasında kullanılmıştır. Çünkü iki mana taşıyan bir lafzın manalarından birisi terk 

edilmiştir. Sîbeveyhi (ö. 180/796) şöyle demiştir: “Bu durum istifhâm harfi için geçerli 

olduğu gibi nidâ harfi için de geçerlidir. Nitekim   َلنََاَأََا ي ىتُهاَالعِصَابةََُلىلهُمىَاغأفِرأ  “Allah’ım! Bizi, 

şu grubu bağışla!”408 cümlesinde de aynı durum vardır. Yani أََي ىتُها ifadesi de nidâ 

anlamından soyutlanmıştır. Çünkü buradaki kullanım yönelme manasından çıkıp 

sadece hususilik manasında zikredilmiştir.409  

Özetle َأمَأ edatı ve ََأ “hemze” edatları inkâr edenleri uyarmakla uyarmamanın 

eşit olduğunu beyân  etmek için kullanılmış ve böylece onların imana gelmeyecekleri 

haber verilmiştir. 

1.3.1.3.1.14. Tehekküm ve İstihzâ Manasında Kullanılan İstifhâm 

İstifhâm edatının muhatabı veya hakkında soru sorulan şeyi tahkîr etme ve 

hafife alma maksadıyla kullanılmasıdır.410 

رَبهَِِِ َ مِنأ مُرأسَل َ صَالِْ اَ أَنىَ  Siz, Salih'in, Rabbi tarafından gönderilmiş bir"“ أتََ عألَمُونََ

peygamber olduğunu (sahiden) biliyor musunuz?"”411 Semûd kavminden büyüklük 

taslayan bazı ileri gelenlerin kendi içlerinden hakir gördükleri iman edenlere 

sordukları bu soru istihzâ yoluyladır.412 Zira bu üslûp “Biliyor musunuz, Salih 

Rabbinden bir elçi imiş!” şeklinde alay maksadıyla söylemiş oldukları bir sözdür. 

 
407  Bakara, 2/6. 
408  Ebû Bişr Amr b. Osman b. Sîvebeyhi, el-Kitâb, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârun, Mektebetü’l-

Hancî, Kâhire, 1988, c. I-IV, III, 170. 
409  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 215-216. 
410  Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  I, 297. 
411  A’râf, 7/75. 
412  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 705. 



73 

َفَِغُرُورٍَ َدُونَِالرىحْأَنَِإِنَِالأكَافِرُونََإِلاى َيَ نأصُركُُمأَمِنأ َهَذَاَالىذِيَهُوََجُنأد َلَكُمأ  Yahut Rahmân'dan“ أمَىنأ

başka size yardım edecek şu ordunuz (taraftarlarınız) kimlerdir? İnkarcılar ancak bir 

aldanış içindedirler.”413 Molla Gürânî’ye göre ayetteki istifhâm edatı َمَنأ tehekküm

amacıyla zikredilmiştir.414 Dolayısıyla mana “Hani kimmiş size yardım edecek?!” 

şeklinde düşünülebilir. 

فَ زاَدََ الىذِينََآمَنُواَ فأََمىاَ َ إِيُاَنَّ  هَذِهَِ أيَُّكُمأَزاَدَتأهَُ يَ قُولَُ َ مَنأ هُمأَ فَمِن أ َسُورةَ َ أنُأزلَِتأ تَ بأشِرُونََوَإِذَاَمَاَ َوَهُمأَيَسأ إِيُاَنَّ  مُأَ ََتِأ

“Herhangi bir sûre indirildiği zaman onlardan bir kısmı der ki: «Bu sizin hanginizin 

imanını artırdı?» İman edenlere gelince (bu sûre) onların imanlarını artırır ve onlar 

sevinirler.”415 Münafıkların müminlere yönelik “Bu sûre hanginizin imanını artırdı?” 

şeklinde sormaları müellife göre istihzâ ve inkâr maksatlı ifadedir. Bu üslûpla onlar, 

müminlerin ayetlere ve ilahi hükümlere inançlarının artmasıyla kendi imanlarının da 

artacağına dair itikatlarıyla alay etmişler ve bunu inkâr etmişlerdir.416 

إِنىكََلَْنَأتََالْأََقاَلوُاَيََّشُعَيأبَُأََ وَالنَِاَمَاَنَشَاءَُ َنَ فأعَلََفَِأمَأ َأَنأ كََُمَاَيَ عأبُدَُآبًَؤُنَََّأَوأ َنَتَأ لِيمَُالرىشِيدَُصَلَاتُكََتََأمُرُكََأَنأ

“Dediler ki: "Ey Şu'ayb! Babalarımızın taptığını yahut mallarımız hakkında 

dilediğimizi yapmayı terk etmemizi sana namazın mı emrediyor. Oysa sen gerçekten 

yumuşak huylu ve aklı başında bir adamsın."”417 Rivayet edildiğine göre Hz. Şuayb 

(a.s.) çok namaz kılardı. Ancak Medyen halkı namazın emretmesiyle ilgili 

“Babalarımızın taptığını yahut mallarımız hakkında dilediğimizi yapmayı terk 

etmemizi sana namazın mı emrediyor” şeklinde soru sorarak Hz. Şuayb ile alay 

ediyorlardı. Çünkü onlara göre namaza devam etmek bir nevi saçmalık ve delilikti. 

Nitekim ayetteki ََأَصَلَاتُكََتََأمُرُك “Namazın mı emrediyor?” ifadesi الطىنأز “dalga geçmek”

ve ريِىة  alaya almak” manasında kullanılmıştır.418“ السُّخأ

413  Mülk, 67/20. 
414  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 582. 
415  Tevbe, 9/124. 
416  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 455. 
417  Hûd, 11/87. 
418  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 827-828. 



74 

1.3.1.3.1.15. İnkâr ve Tevbîh Manasında Kullanılan İstifhâm 

َُأمََرَنَََّبِِاََ هَاَآبًَءَنَََّوَاللَّى نَََّعَلَي أ َمَاَلَاََوَإِذَاَفَ عَلُواَفاَحِشَة َقاَلوُاَوَجَدأ شَاءَِأتََ قُولوُنََعَلَىَاللَّىِ ََلَاَيََأمُرَُبًِلأفَحأ قُلأَإِنىَاللَّى

Çirkin bir iş işledikleri vakit, "Biz atalarımızı bunun üzerinde bulduk, Allah da“ تَ عألَمُونََ

bize bunu emretti" derler. De ki: "Şüphesiz, Allah çirkin işleri emretmez. Siz 

bilmediğiniz şeyleri Allah'ın üzerine mi atıyorsunuz?"”419 Müellife göre ََ أتََ قُولوُنََعَلَىَاللَّىِ

تَ عألَمُونََ لَاَ مَاَ ifadesi muhatapların ayetteki iddialarını inkâr ve bu sözlerinden dolayı 

tevbîh manası içermektedir. Ayrıca Allah Teâlâ’ya olan bu tür iftiralarına karşı nehiy 

manası taşır. Bu ifadeyle onların sözlerinin cahilce olduğu Allah’a nisbet 

edilemeyeceği ima edilmiş olur.420 

اَ َُبَِِِمأَعَلِيم  َُوكََانََاللَّى خِرَِوَأنَ أفَقُواَمِىاَرَزَقَ هُمَُاللَّى َوَالأيَ وأمَِالْأ َآمَنُواَبًِللَّىِ  Bunlar, Allah'a ve“ وَمَاذَاَعَلَيأهِمأَلَوأ

ahiret gününe iman etselerdi ve Allah'ın verdiği rızıktan (gösterişsiz olarak) 

harcasalardı kendilerine ne zarar gelirdi? Allah, onları en iyi bilendir.”421 Ayette ََ وَمَاذَا

Onlara ne olurdu sanki?!” ifadesi onların tam bir cehalet içinde olmalarını“ عَلَيأهِمأَ

kınamak için zikredilmiştir. Molla Gürânî ayetteki istifhâm üslûbuyla fikir yürütmeye 

ve mantıksal bir çıkarımda bulunmaya teşvik edildiği görüşündedir. Şöyle ki akıllı kişi 

azıcık fayda ihtimali bulunan bir şeye koşar. Peki çağrıldığı şey her türlü menfaat ve 

mutluluğun kaynağı ise nasıl davranır?422 Yani ayete göre mutluluğun kaynağı olarak 

zikredilen şey onların davet edildiği Allah’a ve ahiret gününe iman etmeleri ve 

kendilerine rızık olarak verilenlerden riyâsızca infak etmeleridir. Dolayısıyla bu üslûp 

eğer öyle yapsalardı “hiçbir zararı olmazdı” manasında inkâr için kullanılan bir 

istifhâm üslûbudur. O halde akıllı kişi kendisinin menfaatine olan bu şeyler için 

gereğini yaptığında ne kaybeder ki? Nitekim böyle bir fikir yürütmeden sonra kişi, 

büyük fayda ve güzel neticeler elde edebileceği sonucuna ulaşır ve doğru olana 

yönelir. 

419  A’râf, 7/28. 
420  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 651. 
421  Nisâ, 4/39. 
422  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 95. 



75 

1.3.1.3.1.16. İnkâr, Nefiy ve İsbât Manasında Kullanılan İstifhâm 

َرأَ ََالىذِيَخَلَقََالسىمَاوَاتَِوَالْأ يَ رَوأاَأَنىَاللَّى َلَاَريَأبََفِيهَِفأََبََََأَوَلأََ َيََألُقََمِث ألَهُمأَوَجَعَلََلََمُأَأَجَلا  َعَلَىَأَنأ ضََقاَدِر 

كَُفُور ا  Düşünmediler mi ki, gökleri ve yeri yaratmış olan Allah, kendilerinin“ الظىالِمُونََإِلاى

benzerini yaratmaya da kadirdir! Allah, onlar için bir vâde takdir etti. Bunda şüphe 

yoktur. Ama zalimler, inkârcılıktan başkasını kabullenmediler.”423 Müellife göre 

ayetin başındaki istifhâm edatı olan ََأ “hemze” muhatapların durumunu inkâr içindir.

Ayrıca nefiy anlamı da dahil edilmiş, böylelikle isbât manası da ifade edilmiştir. Yani 

ayetteki يَ رَوأا  görmediler mi?” ifadesi, onlar gökleri ve yeri yaratmaya kadir olanın“ أَوَلأََ

kemikler ve ufalanmış haldeki insanları yeniden yaratmaya kadir olduğunu “yakînen 

kesin bir şekilde biliyorlar” manasında kullanılmıştır.424 

1.3.1.3.1.17. İnkâr, Takrîr ve Taaccüb Manasında Kullanılan İstifhâm 

تَ عأقِلُونَََ أفََلَاَ الأكِتَابََ لُونََ تَ ت أ َ وَأنَ أتُمأ َ أنَ أفُسَكُمأ وَتَ نأسَوأنََ بًِلأبَِِْ النىاسََ أَتََأمُرُونََ  “Siz Kitabı (Tevrat'ı) 

okuyup durduğunuz halde, kendinizi unutup başkalarına iyiliği mi emrediyorsunuz? 

(Yaptığınızın çirkinliğini) anlamıyor musunuz?”425Müellife göre ayetteki ََأ “hemze”

hem inkâr hem takrîr hem de taaccüb manalarına delalet eder. Takrîr, muhatabı 

hakkında bilgi sahibi olduğu bir konuda ikrâra mecbur bırakmak demektir. Çünkü 

böyle bir durum net olarak ortaya çıktığında muhatabın bunu inkâr etmesi mümkün 

değildir. Şöyle ki yahudi hahamları insanlara nasihat ettiklerinde Hz. Peygambere 

(s.a.v.) tâbî olmalarını emrederler, fakat kendileri bunu yapmazlardı. Ayrıca insanlara 

sadaka vermelerini tavsiye edeler fakat kendileri sadaka vermezlerdi. İyilik konusunda 

adeta unutulmuş gibi onu terk ederlerdi. Tüm bunları Tevrat’ı okudukları ve 

hakikatleri bildikleri halde yaptıkları için ayrıca bir azarlama söz konudur.426 

423  İsrâ, 17/99. 
424  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 463. 
425  Bakara, 2/44. 
426  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 416-418. 



76 

Dolayısıyla yahudi din adamlarının Allah’ın emirlerini ikrâr ettikleri halde 

fiilen tatbik etmemeleri onların bu durumunun kabul edilebilir olmadığı inkârî, takrîrî 

ve içinde bulundukları bu şaşılacak halleri taaccübî bir istifhâm üslûbuyla 

aktarılmıştır.  

1.3.1.3.1.18. Taaccüb ve İstibʻâd Manasında Kullanılan İstifhâm 

إِذَاَقَضَىَأمَأَ َُيََألُقَُمَاَيَشَاءَُ كََذَلِكَِاللَّى َقاَلَ نَِّبَشَر  يَُأسَسأ َيَكُونَُلَِوَلَد َوَلأََ َأَنَّى َرَبِِ َقاَلَتأ كَُنأ اََيَ قُولَُلَهُ ر اَفإَِنَّى

?Meryem: Rabbim! dedi, bana bir erkek eli değmediği halde nasıl çocuğum olur“ فَ يَكُونَُ

Allah şöyle buyurdu: İşte böyledir, Allah dilediğini yaratır. Bir işe hükmedince ona 

sadece «Ol!» der; o da oluverir.”427 Ayetteki istifhâm edatı َأَنَّى “nasıl” manasının yanı

sıra taaccüb (hayret etmek) ve istibʻâd (uzak ve imkansız görmek) manasında 

kullanılmıştır. Çünkü Hz. Meryem’in de zikrettiği üzere karşı cinsle bir ilişki 

içerisinde bulunmaksızın çocuk sahibi olmak normale aykırı bir durumdur.428 

1.3.1.3.1.19. Taaccüb ve İnkâr Manasında Kullanılan İstifhâm 

إِليَأهَِتُ رأجَعُوَ َثُُىَ يَُأيِيكُمأ يُُيِتُكُمأَثُُىَ يَاكُمأَثُُىَ َفأََحأ َأمَأوَاتَ  تُمأ َوكَُن أ فُرُونََبًِللَّىِ نََكَيأفََتَكأ  “Siz cansız (henüz yok) 

iken sizi dirilten (dünyaya getiren) Allah'ı nasıl inkâr ediyorsunuz? Sonra sizleri 

öldürecek, sonra yine diriltecektir. En sonunda ona döndürüleceksiniz”429 Molla 

Gürânî’ye göre ََكَيأف ifadesi bu ayetteki gibi taaccüb ve inkâr manasını vurgulamak için

istifhâm edatı olarak geldiğinde mevcut durum umumiyet ifade eden bir mübâlağa 

konumunda olur. Sanki ayette şöyle denilmiştir: “Münafıkların küfürlerinin içinde 

bulunduğu bir halin vuku bulması nasıl mümkün olabilir?! Yani yanınızda sizi inkâr 

etmekten alıkoyacak ve imana sevk edecek deliller varken Allah’ı nasıl inkâr 

edebilirsiniz?! Böyle bir şey mümkün müdür?!” takdirindedir. Ayetin tefsirinde Molla 

Gürânî şöyle bir mantıksal çıkarım yapmaktadır: Bir şeyin hallerinin inkârı, burhânî 

bir yolla o şeyin tümünün inkârı demektir. Zira bir şeyin var oluşu ancak hallerden bir 

427  Âl-i İmrân, 3/47. 
428  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1111. 
429  Bakara, 2/28. 



  

77 

 

hal üzere olduğu zaman akledilebilir. Burada halden kastedilen münafıkların içinde 

bulundukları duruma dair ilme sahip olmalarıdır. Şöyle ki sizler ölü iken yani sizler 

toprak iken babalarınızın sulbünde nutfe ve annelerinizin rahminde bir alaka ve mudğa 

iken Allah size hayat vermiştir. Ayetteki mana: “Siz bu kıssayı başından sonuna kadar 

bildiğiniz halde hala nasıl küfrü tasavvur edebiliyorsunuz?!” şeklinde düşünülebilir. 

Buradaki sözün geliş şekli küfrün yadırganması ve reddedilmesi noktasında daha belîğ 

bir ifade şeklidir.430  

رُونََ َمَسىنََِّالأكِبََُْفبَِمََتُ بَشِِ  İbrahim, "Bana yaşlılık gelip çatmış iken“ قاَلََأبََشىرأتَُوُنََّعَلَىَأَنأ

beni mi müjdeliyorsunuz? Bana neyi müjdeliyorsunuz?" dedi.”431 Melekler Hz. 

İbrahim’i (a.s.) âlim bir oğulla müjdeleyince o da ihtiyarlığına rağmen böyle bir şeyin 

olmasını hayretle karşılamıştır. Ayette Hz. İbrahim’in ََرُون تَُ بَشِِ  istifhâm مَا ifadesindeki فبَِمَ

edatı olup taaccüb manası da buna dahil olmuştur. Dolayısıyla mana: “Bu gibi hayrete 

düşürecek durumlardan hangi mucize ile beni müjdeliyorsunuz?” şeklinde 

düşünülebilir.432 

1.3.1.3.1.20. Tevbîh ve Takrîʻ Manasında Kullanılan İstifhâm  

َلَهَُمُنأكِرُونََ أَفََأنَ أتُمأ َأنَ أزلَأنَاهُ َمُبَارَك  ر   İşte bu (Kur’ân) da bizim indirdiğimiz mübarek“ وَهَذَاَذِكأ

bir öğüttür. Şimdi siz bunu mu inkâr ediyorsunuz?”433 Müellife göre ayetteki istifhâm 

edatı olan ََأ “hemze” tevbîh (kınamak) ve takrîʻ (azarlamak) manası taşımaktadır. Yani 

“Hayrının çokluğu ve faydaları beyân edildikten sonra nasıl olur da Kur’ân’ı inkâr 

edersiniz?!” manası vurgulanmış olur.434 

 
430  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 353-355; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 122-121; Beydâvî, Envâru’t-

Tenzîl, I, 65-66. Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî,  I, 951-952 (Bakara 2/258); 

II,124 (Nisa, 4/60); II, 326 (Mâide, 5/43); II, 447 (En’âm, 6/24); II, 469 (En’âm, 6/46); III, 350 

(Tevbe, 9/78); V, 594 (Ankebût, 29/29); VI, 444 (Zuhruf, 43/16); VI, 451 (Zuhruf, 43/32); VI, 455 

(Zuhruf, 43/40); VII, (Kalem, 68/36). 
431  Hicr, 15/54. 
432  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 63; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 581; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 

213. 
433  Enbiyâ, 21/50. 
434  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 928. 



78 

1.3.1.3.1.21. İnkâr ve İstibʻâd Manasında Kullanılan İstifhâm 

َب ََ مِنأ يََُرفُِِونهََُ َثُُىَ كََلَامََاللَّىِ مَعُونَ هُمأَيَسأ كََانََفَريِق َمِن أ َيُ ؤأمِنُواَلَكُمأَوَقَدأ وَهُمأَيَ عألَمُونََأفََ تَطأمَعُونََأَنأ عأدَِمَاَعَقَلُوهَُ

Şimdi, bunların size inanacaklarını mı umuyorsunuz? Oysa içlerinden bir takımı, 

Allah'ın kelâmını dinler, iyice anladıktan sonra, onu bile bile tahrif ederlerdi.”435 

Burada hitap Hz. Peygambere (s.a.v.) ve müminleredir. Molla Gürânî ayetteki istifhâm 

edatı ََأ “hemze”nin inkâr ve istibʻâd manası içerdiğini dolayısıyla Yahudilerin iman

etmelerinin uzak bir ihtimal olduğuna işaret eder. Yani bunlardan öyle bir grup vardı 

ki Tevrat’ı dinledikleri halde Hz. Peygamberin niteliklerini ve recm ayetini tahrif 

ettikleri gibi onu da tahrif ediyorlardı. Hakikatte Allah’ın muradını anlamalarına 

rağmen bile bile onu tahrif etmeleri küfür ve dalâlettir. Hatta içlerinden seçilmiş yetmiş 

kişilik bir grup Allah’ın Hz. Musa (a.s.) ile Tûr dağında konuştuğu zaman onunla 

birlikte ilahi emir ve nehiyleri dinlemişler ve duydukları hakkında kavimlerine şöyle 

demişlerdi: “Bizler kelâmın sonunda Allah’ın şöyle dediğini işittik: Eğer gücünüz 

yeterse bunları yapın, istemezseniz yapmayın.”436  

İşte hatırlatılan tüm bu hususlarda zikredildiği gibi Allah’ın ayetlerini dile 

getirmeyip bilerek tahrif etmiş olan muhatapların iman etmeleri asla beklenmediği için 

inkâr ve istibʻâd manasında bir istifhâm edatı kullanılmıştır. 

النىارَِ فَِ َ مَنأ تُ نأقِذَُ أفََأنَأتََ الأعَذَابَِ عَلَيأهَِكَلِمَةَُ َ حَقى َ أفََمَنأ “Hakkında azap sözü (hükmü) 

gerçekleşenler, hiç onlar gibi olur mu? Cehennemlikleri sen mi kurtaracaksın?”437 

Müellife göre ayet hazfedilmiş bir şart cümlesine atfedilmiştir. Takdiri ise َُمَالِك  أأَنَأتََ

تُ نأقِذُهَُ أفََأنَأتََ الأعَذَابَُ عَليأهَِ َ َحَقى فَمَنأ  Onların durumları senin elinde mi ki üzerine azab“ أمَأرهِِمأَ

hak olan kimseyi sen mi kurtaracaksın?” şeklindedir. Burada istifhâm edatının tekrar 

edilmesi inkâr ve istibʻâd manasını te’kîd etmek içindir.438 

435  Bakara, 2/75. 
436  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 490-491. 
437  Zümer, 39/19. 
438  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 232; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 121; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, 

V, 40. 



  

79 

 

1.3.1.4. Temennî 

Temennî, gerçekleşmesi mümkün ya da imkansız olduğu halde arzu edilen bir 

şeyin gerçekleşmesini talep etmektir.439 Temennî manasını ifade etmesi için vazʻ 

edilen asıl lafız ََليَأت “keşke” edatıdır.440 Bunun haricinde asli olmayan üç temennî edatı 

daha vardır. Bunlar belâğî bir gayeyle ََليَأت edatının yerine mecâzen temennî manasında 

kullanılan َهَلأ َ، َ لَوأ َ،  edatlarıdır. Ayrıca bu edatlar temennî manasında لَعَلىَ

kullanıldıklarında cevap cümlesindeki muzârî fiil gizli bir َأَنأ ile mansûb olur.441 

 Edatının Temennî Manasında Kullanılması ل و   .1.3.1.4.1

كََذَلِكََيرُيِهِمَُاللَّىََُأَعأمَالََمُأَحَسَراَتٍَعَلَيأهِمأَوَمَاَهُمأَ   كََمَاَتَبَْىءُواَمِنىا هُمأ كََرىة َفَ نَ تَبَْىأََمِن أ َأَنىَلنََا  وَقاَلََالىذِينََات ىبَ عُواَلَوأ

ََ النىارِ مِنََ  Uyanlar şöyle derler: "Keşke dünyaya bir dönüşümüz olsaydı da“ بِِاَرجِِيََ

onların şimdi bizden uzaklaştıkları gibi, biz de onlardan uzaklaşsaydık." Böylece 

Allah, onlara işledikleri fiilleri pişmanlık kaynağı olarak gösterir. Onlar ateşten 

çıkacak da değillerdir.”442 Ayette َلَوأ “eğer” edatı şart manasından çıkıp temennî 

manasında zikredilmiştir. Bu sebeple temennînin cevabının başında ف’nin gelmesi de 

buna işarettir. Nitekim sanki burada َهُمأ كََرىة َفَ نَ تَبَْىأََمِن أ  Keşke bizim için biz kez daha“ ليَأتَََلنََا

(dünyaya) dönüş olsaydı da onlardan uzak dursaydık” denilmiş gibidir.  

 Söz  konusu şart edatının talep manasında geldiğini ayetin sonundaki ibarenin 

ifade biçimi de desteklemektedir. َِالنىار مِنََ هُمأَ بِِاَرجِِيََ  Onlar ateşten çıkacak da“ وَمَاَ

değillerdir” ifadesi nazmın akışı içerisinde َِاَلنىار  şeklinde muzârî fiil cümlesi وَمَاَيََأرُجُونَََمِنَ

olarak gelebilirdi. Fakat onların ateşte ebedî olarak kalacaklarını mübâlağa etmek, 

 
439  Fadl Hasan Abbâs, el-Belâga Funûnühâ ve Efnânuhâ İlmü’l-Meânî, s. 156. 
440  Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 307. 
441  Teftâzânî, el-Mutavvel, ss. 407; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, ss. 87-88; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-

Belâga, ss. 303-304. 
442  Bakara, 2/167. 



80 

kurtulmaktan ve dünyaya dönmekten ümitlerini tamamen kesmek için bu üslûp 

kullanılmıştır.443 

1.3.1.5. Nidâ 

Nidâ lafzen ya da takdîran أدَأعُو “çağırıyorum” veya أنََُّدِي “sesleniyorum”

fiillerinin yerine geçen bir edatla muhatabın kendisine yönelmesini talep etmektir. 

Nidâ edatları sekiz tanedir. Bunlar yakın ve uzak için kullanımlarına göre iki kısma 

ayrılırlar. Bunlardan ََأ ve َأَيأ edatları yakın olan kişiler için kullanılır. Bazen nidâ

edilenin kalpte her daim yeri olduğuna, asla akıldan çıkmadığına ve adeta nidâ eden 

kimsenin gözü önünde olduğuna dikkat çekmek için bu iki harf uzakta olan biri için 

de kullanılabilir. 

Uzakta olan kişiye hitaben kullanılan nida edatları ََََّهَيَاَ،َأَيَََّ،َآَ،َي،َ  .dır  وَاَ،َآيأ

Bunlardan َََّي edatı hem yakın hem uzak için ortak kullanıma sahiptir.  Fakat belâgat

alimlerin çoğu bu edatın uzak için kullanıldığı görüşündedirler. Çoğunlukla bu edat 

nidâ cümlelerinden hazfedilir. Bazen yakındaki biri uzakta olan birisinin konumuna 

indirilebilir ve ona uzak nidâ edatlarıyla seslenilir. Bu üslûpla o kimsenin mertebesinin 

yüksekliğine ve şanının yüceliğine işaret etmek veya mertebesini alçaltmak ya da 

dinleyen kimsenin gafletine işaret etmek maksadı vardır. 

Nidâ üslûbu asli manası olan yönelme talebinden başka birçok manada 

kullanılabilir. Bu manalar sözün siyakından karîneler yardımıyla anlaşılır. Bunlardan 

bazıları iğrâ (teşvik etmek), ihtisâs, tehassür (hayıflanmak), istiğâse (yardım talep 

etmek), nudbe (ah/vah etmek), taaccüb, zecr (azarlamak), ve tezekkür gibi 

manalardır.444 

443  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 698-699; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 212; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, 

I, 118. Diğer örnekler için bkz.  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 349 (Şuarâ, 26/102); VI, 23 

(Yâsîn, 36/26). 
444  Teftâzânî, el-Mutavvel, ss. 430-431; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, ss. 89-90; Fadl Hasan Abbâs, el-

Belâga Funûnühâ ve Efnânuhâ İlmü’l-Meânî, ss. 162-167; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, ss. 306-

308.



81 

تََ ت ىقُونََ لََعَلىكُمأ قََ بألِكُمأ مَِنأ اَلىذِيَخَلَقَكُمأَوَالىذِينَ رََبىكُمُ اَعأبُدُوا اَلنىاسُ يََّأيَ ُّهَا “Ey insanlar! Sizi ve sizden 

öncekileri yaratan Rabbinize ibadet edin ki, Allah'a karşı gelmekten sakınasınız.”445 َََّي 

edatı aslında kendisiyle uzağa seslenilen bir nidâ harfidir. Allah’ın şah damarından 

daha yakın olmasına rağmen kullarına bununla seslenmesi rubûbiyet ve kibriyâ 

makamını ortaya koymasındandır. Kulun Allah’a bu ifadeyle nidâ etmesi de O’na 

yakın olma hususunda kendisini küçük görmesi itibariyledir. أيَ ُّهَا’deki  ََيَُّأ  ise başında

lâm-ı tarif bulunan bir ifadeye seslenmek için sıla görevinde olan mübhem bir isimdir. 

Allah Teâlâ’nın Resûllerine ve kullarına bu üslûpla seslenmesi emirlerinin ve 

nehiylerinin önemli hususlar olmasındandır.446 

ََ kelimesinin Tay lehçesinde  يٰساَ Yâ Sîn.”447  Molla Gürânî“ يٰسا إِنأسَانَُ  Ey“ يَََّ

insan!”  manasında kullanıldığını belirtir. İnsan kelimesinin ism-i tasğîri448  أنَُ يأسَانَ 

şeklindedir. O halde hitap َُيَََّ أنَُ يأسان şeklinde olup nidâ  üslûbu uzadığı için yarısı 

kullanılarak kısaltılmıştır. Ayrıca mana ve iʻrâb yönüyle َيٰسا kelimesi َالاا gibidir. Bunun

manası da َُأَنَََّالِلََُّأَعألَم “Ben Allahım, en iyi ben bilirim” şeklindedir.449 Ebu Hayyan’a (ö. 

745/1344) göre َيٰسا ifadesindeki ي nida harfi س ise insan kelimesinin yerine

kullanılmıştır.450 

1.3.2. Gayr-ı Talebî İnşâ 

Gayr-ı talebî inşâ herhangi bir talep gerektirmeyen inşâdır. Gayr-ı talebî 

inşânın medh, zem, kasem, taaccüb, recâ (ummak), ukûd ifadeleri (alışveriş-sözleşme) 

gibi farklı kullanımları vardır.451 Gayr-ı talebî inşâ belâgat alimlerinin çoğunluğuna 

445  Bakara, 2/21. 
446  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 290-291. 
447  Yâsîn, 36/1. 
448  Ebû Mansur Muhammed b. Ahmed b. el-Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, thk. Muhammed Ivaz Mir’ab, Dâru 

İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, Beyrut, 2001, c. I-XV, XV, 255; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, VI, 11. 
449  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 7-8. 
450  Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît, IX, 48. 
451  Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 69; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, ss. 282. 



82 

göre meânî ilminin temel konularının dışında sayılmaktadır.452 Burada Molla 

Gürânî’nin taaccüb ve yemin konularında değindiği birkaç husus ele alınacaktır.  

1.3.2.1. Taaccüb 

1.3.2.1.1. Taaccüb Üslûbu 

دَُىَوَالأعَذَابََبًِلأمَغأفِرَةَِفَمَاَأَصأبَْهَُمأَعَلَىََالنىارَِ تََوَُاَالضىلَالَةََبًِلَأ أوُلئَِكََالىذِينََاشأ “İşte bunlar hidayeti 

verip sapıklığı, bağışlanmayı verip azabı satın alanlardır. Onlar ateşe karşı ne kadar 

da dayanıklıdırlar(!)”453 Molla Gürânî ayette َِالنىار  ifadesini işiten kimse فَمَاَأَصأبَْهَُمأَعَلَىَ

için ayette kullanılan taaccüb sîğasının belâğî açıdan manaya etkisini şöyle açıklıyor: 

Onların ateşe karşı dayanıklı olmalarından maksat, ateş gerektiren işlerle umarsızca iç 

içe olduklarına dair durumlarına hayreti bildirir.454 

1.3.2.1.2. Sıfat Cümlesinin Taaccüb İfade Etmesi 

كََذِبًَ  َيَ قُولوُنََإِلاى َأفَ أوَاهِهِمأَإِنأ كََلِمَة َتََأرجَُُمِنأ كََبَُْتأ َعِلأمٍَوَلَاَلِْبًَئِهِمأ  Ne onların (Allah“ مَاَلََمُأَبهَِِمِنأ

evlât edindi, diyenlerin), ne de atalarının bu konuda hiçbir bilgisi yoktur. Ağızlarından 

çıkan bu söz ne büyük oldu! Yalandan başka bir şey söylemiyorlar.”455 Müşrikler Allah 

Teâlâ’ya çocuk isnâd ediyorlar ve bunu açıkça dile getiriyorlardı. Ayettekiََ مِنأ تََأرجَُُ

ََ söz” ifadesinin sıfatı olup taaccüb manası“ كَلِمَةَ  ağızlarından çıkan” ifadesi“ أفَ أوَاهِهِمأ

ihtiva eder. Müellife göre burada sanki  َكََلِمَة بَْهَُا أَكأ ”Ne kadar büyük bir kelimedir“ مَاَ

denilmiş gibidir.456 Onların böyle yalan bir sözü ağızlarından çıkarıp konuşmalarının 

ne kadar büyük bir cüret olduğunu ifade edilmiştir.457 

452  Kazvînî, et-Telhîs, s. 151; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 406; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 70; Fadl 

Hasan Abbâs, el-Belâga Funûnühâ ve Efnânuhâ İlmü’l-Meânî, s. 148; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-

Belâga, ss. 311. 
453  Bakara, 2/175. 
454  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 711. 
455  Kehf, 18/5. 
456  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 494. 
457  Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 703. 



83 

Ayrıca bu ifade şekliyle “Bu söz onların ağızlarından çıkmasına rağmen 

akılları ve fikirleri bunu kabul etmemiş hatta ondan  nefret etmişlerdir” manası 

vurgulanmış olur.458 

1.3.2.2. Yemin 

1.3.2.2.1. Yemin ile Yeminin Konusunun Uyumu 

َتَ عأقِلُونََ َعَرَبيًِّاَلَعَلىكُمأ قُ رأآنَّ  َجَعَلأنَاهَُ  Hâ-mîm. Aydınlatan kitaba yemin“ حمَوَالأكِتَابَِالأمُبِيَِإِنَّى

olsun ki, Anlayıp düşünesiniz diye onu Arapça Kur’ân yaptık.”459 Allah Teâlâ sûrenin 

başında apaçık kitaba yani Kur’ân’a yemin etti “Onu Arapça Kur’ân yaptık” ifadesi 

de yeminin cevabı olarak zikredildi. İşte bu zâhire uygun olması hasebiyle yeminlerin 

en sanatkârane olanlarındandır. Zira yemin ile yeminin konusu birbiriyle alakalı 

hususlardır. Ebû Temmâm’ın  (ö. 231/846) şu beytinde olduğu gibi: 

اََإِغأريِضَ   وَثَ نَايََّكَِإِنِى

“Dişlerine yemin olsun ki gerçekten bembeyaz parlıyorlar.”460 

1.3.2.2.2. Yeminde İʻtirâziyye Cümlesinin Zikredilmesi 

كََرِيَ  لَقُرأآن  َتَ عألَمُونََعَظِيم َإنِىهَُ  Yıldızların yerlerine yemin“ فَلَاَأقُأسِمَُبِوََاقِعَِالنُّجُومَِوَإِنىهَُلَقَسَم َلَوأ

ederim ki, -eğer bilirseniz, gerçekten bu, büyük bir yemindir- O, elbette değerli bir 

Kur’ân'dır.”461 Yukarıdaki ilk ayet yemin, ikincisi iʻtirâziyye cümlesi, üçüncüsü ise 

yeminin cevabıdır. Müellife göre  ََتَ عألَمُونََعَظِيم  ,Eğer bilirseniz, gerçekten bu“ وَإِنىهَُلَقَسَم َلَوأ

büyük bir yemindir” iʻtirâziyye cümlesinin içinde bir iʻtirâziyye cümlesi daha vardır. 

Şöyle ki ََتَ عألَمُون َ لَوأ ifadesi mevsûf olan  َلَقَسَم ile onun sıfatı olan  َعَظِيم ifadesinin arasına

giren bir iʻtirâziyye cümlesidir.462 Molla Gürânî’ye göre iki ara cümlenin iç içe 

458  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXI, 425. 
459  Zuhruf, 43/1-3. 
460  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 435-436; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 236; Beydâvî, Envâru’t-

Tenzîl, V, 86. 
461  Vâkıa, 56/75-77. 
462  Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 468. 



84 

geçmesiyle muksemun bihte (kendisiyle yemin edilen husus) Allah’ın kudretinin 

kemaline ve sonsuz merhametine bir işaret vardır.463 

1.3.2.2.3. Muksemun Bihin Mübhem Zikredilmesi 

ََ وَمَا الثىاقِبَُوَالسىمَاءَِوَالطىارقَِِ مَُ النىجأ الطىارقَُِ أدَأراَكََمَاَ  “Göge ve târıka andolsun. Târıkın ne 

olduğunu sen ne bileceksin? O, (ışığıyla karanlığı) delen yıldızdır.”464  Ayette 

kendisiyle yemin edilen ِالطىارق ifadesi önce kapalı olarak zikredilmiş sonra onun

karanlığı delip geçen yıldız olduğu açıkça beyân edilmiştir. Müellife göre bu üslûp 

muksemun bihin konumunun yüceliğini göstermek içindir.465 

1.3.2.2.4. Muksemun Aleyhin Hazfedilmesi 

رٍَ حِجأ لِذِيَ قَسَم َ ذَلِكََ فَِ هَلأَ رَِ يََسأ إِذَاَ وَاللىيألَِ وَالأوَتأرَِ عَِ وَالشىفأ رٍَ عَشأ وَليََالٍَ رَِ  Tan yerinin“ وَالأفَجأ

ağarmasına andolsun. On geceye andolsun. Çifte ve teke andolsun. Geçip giden 

geceye andolsun (ki, müşrikler azaba uğrayacaklardır). Şüphesiz bunlarda, akıl sahibi 

bir kimse için üzerine yemin edilmeye değer bir özellik vardır.”466 Müellife göre ََِهَلأَف

رٍَ ayetinde “Akıl sahibi biri için sayılan bu şeyler yemin edilmeyi hak ذَلِكََقَسَم َلِذِيَحِجأ

etmiyor mu veya bu şeylere yemin edilmesinde akıl sahibi için bir yemin değeri yok 

mu?” manası vurgulanmıştır. Her iki yaklaşımda da muksemun bihin büyüklüğü 

kastedilmekte bu da onun muksem aleyh ile pekiştirilmesini gerekli kılmaktadır. Fakat 

burada muksemun aleyh (kasemin cevabı) hazfedilmiştir. Takdiri ise َبَنى mutlaka“ ليَُ عَذى

azaba uğrayacaklardır” ifadesidir. Buna delalet eden ayet ise devamındaki َََعَلَيأهِمأ فَصَبى

463  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 245. 
464  Târık, 86/1-3. 
465  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 1077; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 734; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, 

V, 303. 
466  Fecr, 89/1-5. 



85 

عَذَابٍَ سَوأطََ رَبُّكََ “Bu yüzden Rabbin onların üzerine azap kamçısı yağdırdı”467 

ifadesidir.468 

Muksemun aleyhin hazfedilmesinde muhataplar üzerinde önemli bir etki 

vardır. Şöyle ki hakkında yemin edilen şey açıkça belirlenmeyince insan vehmi her bir 

yöne gidebilir. Bu ise zikredilmesi beklenen şeyle ilgili muhatapların zihnine korkuyu 

dahil eder.469 

1.4. MÜSNED VE MÜSNEDÜN İLEYH 

Haber ve inşâ cümlesinin müsned ve müsnedün ileyh olmak üzere iki ögesi 

vardır. Müsnede mahkûmun bih veya muhberun bih de denir. Müsnedün ileyhe ise 

mahkûmun aleyh veya muhberun anh da denir. Müsned ve müsnedün ileyh arasındaki 

nisbet isnâd olarak isimlendirilir. Müsnedin cümledeki konumları şunlardır: 

Mübtedânın haberi, tam fiil, َإِنى ile ََكَان’nin benzerlerinin haberi, َظَنى ve benzerlerinin

ikinci mefûlü, أرََى ve benzerlerinin üçüncü mefûlü, isim fiil, haber yerine merfûu ile

yetinen mübtedâ, emir fiili yerine kullanılan masdar. Müsnedün ileyhin cümledeki 

konumları: Fâil, nâib-i fâil, mübtedâ, َإِنى ile ََكَان’nin benzerlerinin ismi, َظَنى ve

benzerlerinin birinci mefûlü, أرََى ve benzerlerinin ikinci mefûlü.470

Cümlenin asıl ögeleri olan müsned ve müsnedün ileyhe umde denir. Eğer 

müsned ve müsnedün ileyh sıla cümlesi veya muzâfun ileyh almışsa bunlar da umdeye 

dahildir. Cümlede müsned ve müsnedün ileyh dışındaki ögelere kayıt ya da fazla 

denir.471 

Belâgat eserlerinde bu konu genellikle müsned ve müsnedün ileyhe ait haller 

başlığı altında incelenmiştir. Fakat Molla Gürânî bu konuyu fiil ve müteallıklarına ait 

hallerin yanı sıra lafızların, terkiplerin ve cümlelerin yapısal ve anlamsal özellikleri 

bağlamında ifade tercihleri kapsamında ele almıştır. Dolayısıyla çalışmada müellifin 

467  Fecr, 89/13. 
468  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 1122-1123. 
469  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXXI, 151. 
470  Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, ss. 50-51; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, ss. 263-265. 
471  Bulut, Belâgat, ss. 61-62. 



86 

önemle durduğu bu hususta cümlenin tüm ögeleri dikkate alınarak kelâmdaki ifade 

tercihleri ve mana ilişkisi başlığı altında örnekler verilecektir. 

1.5. KELÂMDAKİ İFADE TERCİHLERİ VE MANA İLİŞKİSİ 

Arapçada söz dizimi nahiv kurallarına bağlı olarak çok farklı ifade tercihleriyle  

sınırsız şekilde gelebilir. Söz dizimindeki üstünlük nazmın kendisinde değil, sözle 

ifade edilmek istenen manaların birbirine göre konumları ve kullanım biçimlerindedir. 

Örneğin cümlede haber bildiren aynı kelime farklı ifade ediliş biçimleriyle şöyle 

gelebilir:  َمُنأطلَِق يَ نأطلَِقَُ ,”Zeyd gitmektedir“ زَيأد َ  يَ نأطلَِقَُ زَيأدَ  ,”Zeyd gidiyor (Sadece)“ زَيأد َ

“Zeyd gidiyor”,  َمُنأطلَِقَ  زَيأد “Gitmektedir Zeyd”, َُالَأمُنأطلَِق  ,”Zeyd gitmekte olandır“ زَيأد َ

زيَأدَ لِقََُالَأمُنأطََ  “Gitmekte olandır Zeyd”,  َُزيَأد َهُوََالأمُنأطلَِق “Zeyd gitmekte olanın kendisidir”,ََ

مَُنأطلَِقَ   Zeyd’in kendisi gitmektedir” cümlelerinde mana vurgusu farklı biçimlerde“ زَيأد َهُوَ

aktarılmıştır. 472 

Görüldüğü gibi cümlelerde mana vurgusu marifelik-nekrelik, takdîm-tehîr, fiil-

ism-i fâil, ilave zamir getirilip getirilmemesi yönüyle değişmektedir. 

Molla Gürânî tefsirinde Kur’ân’ın anlatım üslûbundaki ifade tercihleri ve mana 

ilişkisi bağlamında belâğî nüktelere birçok ayette değinmektedir. Tercih edilen lafız 

ve terkiplerin sarfî ve nahvî niteliklerine göre delalet ettiği mananın inceliklerine 

dikkat çekmektedir. Fiil yerine isim cümlesinin tercih edilmesi, müfred yerine cemî 

kelimelerin zikredilmesi, masdar formundaki tercihler, zâhir isim yerine ism-i mevsûl 

kullanımı, dolaylı ifade tercihi, fiillerde bab tercihi, edat ve harf-i cerlerin tercihi, 

müteaddî fiilin mefûl almaması, bedelin cümlede zikredilmesi, hece tekrarı ve anlam 

ilişkisi, ifadede nazmın değişmesi, kelâmü’l-munsif (hakkaniyetli diyalog), ism-i 

işaretlerin tercihi, temhîd, ihtisâr, intizâm, faraziyet, te’kîd, tehekküm ve dine davet 

üslûbu, eş anlamlı lafızların birbirine tercihi, fasılalar, terkibin isnâdı gibi farklı 

konulardaki dilsel kullanımlarda önemli tespitler yapmıştır. Bu bağlamda müellifin 

ayetlere dair örnekleri ve değerlendirmeleri ayrıntılı bir şekilde ele alınacaktır. 

472  Ebû Bekr Abdülkâhir el-Cürcânî, Delâilü’l-İʻcâz fî İlmi’l-Meânî, thk. Mahmud Muhammed Şâkir, 

Matbaatu’l-Medenî, Kahire, 1992, ss. 81, 87. 



87 

1.5.1. İsim Cümlesinin Tercih Edilmesi 

برَِبَِِِِ كََفَرُواَ الىذِينَ ثُُىَ وَالنُّورََ الظُّلُمَاتَِ وَجَعَلََ َرأضََ وَالْأ الىذِيَخَلَقََالسىمَاوَاتَِ َ دَُللَّىِ مَأ يَ عأدِلوُنََالْأ مأَ  “Hamd, 

gökleri ve yeri yaratan, karanlıkları ve aydınlığı var eden Allah'a mahsustur. Böyle 

iken inkâr edenler başka şeyleri Rablerine denk tutuyorlar.”473 Molla Gürânî ayette 

hamd edilmeye layık olanın yalnızca Allah Teâlâ olduğunun َِللَّى دَُ مَأ  şeklinde isim الْأ

cümlesiyle474 bildirilmesinin hikmetini şöyle açıklıyor: “Bu üslûp O’nu hamd 

edenlerin hamdine ihtiyaç duymadığını göstermek ve bütün hamdin yalnızca Allah 

Teâlâ’da inhisâr edildiğine delalet etmek için tercih edilmiştir. Bunda şuna da işaret 

vardır: Kullar Allah’a hamdetmekle O’nda olmayan bir vasfı O’na kazandırmış 

olmazlar. Bilakis O’nun bazı kemâlî vasıflarını dile getirmiş olurlar.”475  

Fahreddin er-Râzî (ö. 606/1210) de bu hususa dair belâğî bir nükteden söz eder: 

Eğer kul ََ اَللَّى  Allah’a hamdediyorum” derse hamdi ve şükrü yerine getirdiğini iddia“ أَحْأَدُ

etmiş olabilirdi. Fakat َِللَّى دَُ مَأ الْأ “Hamd Allah’a mahsustur” dediği zaman kulun bu 

sözünde hamd-ü senâyı yerine getirdiği iddiası bulunmaz. Bilakis kendisi hamdi yerine 

getirsin veya getirmesin Allah Teâlâ’nın her daim hamd-ü senâya layık olduğu manası 

vardır.476 

تُمُونََ تُمأَتَكأ كَُن أ َُمُُأرجِ َمَا  Hani, bir kimseyi öldürmüştünüz de“ وَإِذأَقَ تَ لأتُمأَنَ فأس اَفاَدىارأَأتُأَفِيهَاَوَاللَّى

suçu birbirinizin üstüne atmıştınız. Halbuki Allah gizlemekte olduğunuzu ortaya 

çıkaracaktı.”477 Ayette ََتُمُون تُمأَتَكأ كَُن أ َُمُُأرجِ َمَا  .ifadesi isim cümlesi olarak zikredilmiştir وَاللَّى

Burada haber olan ifadesinin fiil yerine ism-i fâil kalıbında gelmesi hükmün مُُأرجَِ 

uygulamasında te’kîd ve devamlılık manasına delalet eder.478 Fakat bu ifade mâzî 

473  En’âm, 6/1. 
474  İsim cümlesinin haberi, müfred veya isim cümlesi şeklinde olursa makamın karînesiyle devam ve 

sübût ifade eder. Fakat haberi fiil cümlesi olursa mana teceddüd ifade eder. Bkz. Merâğî, ʻUlûmu’l-

Belâga, 57. 
475  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 425-426. 
476  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XII, 473. 
477 Bakara, 2/72. 
478 Şerefuddîn el-Hüseyin b. Muhammed et-Tîbî, Fütûhu’l-Gayb fi’l-Keşfi ʻan Kinâi’r-Reyb, Câizetü 

Dubâi ed-Devliyye li’l-Kur’âni’l-Kerîm, Dubâi, 2013, c. I-XVII, II, 533. 



88 

manasında olduğu halde burada gelecek zamanın hikayesi479 olarak amel etmiştir. Bu 

da َِوكََلأبُ هُمأَبًَسِط َذِراَعَيأه “Köpekleri iki kolunu uzatmış (yatmakta idi)”480 ifadesinde olduğu 

gibi şimdiki zamanın hikaye edilmesine benzer.481 

َوَالأمَلَائِكَةَِوَالنىاسَِأَجَأَعَِ َأوُلئَِكََعَلَيأهِمأَلَعأنَةَُاللَّىِ كَُفىار  كََفَرُواَوَمَاتوُاَوَهُمأ يََإِنىَالىذِينَ  “Fakat âyetlerimizi 

inkâr etmiş ve kafir olarak ölmüşlere gelince, işte Allah'ın, meleklerin ve bütün 

insanların lâneti onların üstünedir.”482 Bakara sûresi 159. ayette483 “lanet etme” 

ifadesinde muzârî fiil cümlesi َيَ لأعَنُ هُمأ tercih edildiği halde burada َُلَعأنَة ifadesi mübtedâ

konumunda isim cümlesi dâhilinde zikredilmiştir. Müellife göre bunun sebebi dünya 

işlerinin yenilenebilir ve tekrarlanabilir durumlar olmasıdır. Fakat ahiret ise sabit ve 

devamlı olan bir yerdir. Ayrıca bu ayette ََىعَل  harf-i cerinin kullanılması, lanetin onların

üzerindeki şumûlüne ve sürekliliğine delalet eder.484 Dolayısıyla önceki ayette 

bahsedilen lanet hükmü inkâr edenler hayatta iken, bu ayette bahsedilen lanet hükmü 

ise onlar öldükten sonraki lanettir.485 

Nitekim Molla Gürânî ََلَعَن “lanet etmek” ifadesinin kullanıldığı iki farklı

ayetteki nahvî yapıya temas ederek manadaki belâğî nükteyi aktarmıştır. 

هَا َيََأرُجُواَمِنََالنىارَِوَمَاَهُمأَبِِاَرجِِيََمِن أ َمُقِيمَ ََيرُيِدُونََأَنأ وَلََمُأَعَذَاب   “Ateşten çıkmak isterler ama 

ondan çıkabilecek değillerdir. Onlara sürekli bir azap vardır.”486 Ayette inkâr 

479 Türkçe’de fiilin hikaye çekimi, konuşanın geçmiş zamanda gördüğü olayları anlatmak için kullandığı 

fiil şeklidir. Yani hikayenin görülen geçmiş zamanda cereyan etmiş olduğunu bildirir. Bkz. 

Muharrem Ergin, Türk Dil Bilgisi, Bayrak Basım Yayım Tanıtım, İstanbul, 2009, ss. 321-322. 
480  Kehf, 18/18. 
481  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 482; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 153.  Söz konusu olaylar Kur’ân-ı 

Kerîm’in nüzûlünden çok önce gerçekleştiği için bu hikaye edilerek zikredilen hitap şekli, dinleyen 

kişinin taaccüb etmesine ve  olayları gözünde canlandırmasına katkı sağlar. Bkz. Tîbî, Fütûhu’l-

Gayb, II, 534. 
482  Bakara, 2/161. 

483 عِنُونََ ََاللاى ََو ي  ل ع نُ هُمُ  اللَّىُ يَ لأعَنُ هُمَُ أوُلئَِكََ الأكِتَابََِ فَِ للِنىاسَِ بَ ي ىنىاهَُ مَاَ بَ عأدَِ َ مِنأ دَُىَ وَالَأ الأبَ يِِنَاتَِ مِنََ أنَ أزلَأنَاَ مَاَ تُمُونََ يَكأ الىذِينََ إِنىَ
“İndirdiğimiz apaçık delilleri ve hidayeti Kitap'ta açıklamamızdan sonra onları gizleyenler var ya, 

işte onlara hem Allah lanet eder, hem de bütün lanet etme konumunda olanlar lanet eder.” (Bakara, 

2/159). 
484  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 688. 
485  Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 116. 
486  Mâide, 5/37. 

https://www.sefkatyayincilik.com/yazar/serefuddin-el-huseyin-bin-muhammed-et-tibi/131


89 

edenlerin kıyamet günü ateşten asla çıkamayacakları fiil cümlesiyle değil de َهُمأ وَمَاَ

هَا مِن أ  .Ateşten çıkabilecek değillerdir” şeklinde isim cümlesiyle zikredilmiştir“ بِِاَرجِِيََ

Bu ifade biçimi onların taleplerini daha etkili bir üslûpla reddetmek ve azabın onlar 

için kaçınılmaz olduğunu bildirmek amacıyla tercih edilmiştir. Ayrıca işaret edilen 

manayı te’kîd amaçlı olarak haberin başına َِب harf-i ceri eklenmiştir.487

1.5.2. Ayetlerin Çok Yönlü Belâğî Üslûp İçermesi 

َوََ وُدِيِِ َعَلَىَالْأ تَ وَتأ رَُوَاسأ َمأ أقَألِعِيَوَغِيضََالأمَاءَُوَقُضِيََالْأ اَللِأقَوأمََِوَقِيلََيََّأرَأضَُاب ألَعِيَمَاءَكَِوَيََّسََاَءَُ قِيلََبُ عأد 

.Ey yeryüzü! Yut suyunu. Ey gök! Tut suyunu" denildi. Su çekildi, iş bitirildi"“ الظىالِمِيََ

Gemi de Cûdî'ye oturdu ve "Zalimler topluluğu Allah'ın rahmetinden uzak olsun!" 

denildi.”488 Molla Gürânî’ye göre Hz. Nuh’a (a.s.) kavminden tabi olanların 

kurtarıldığı, inkâr edenlerin ise helak olduğu Tufan hadisesinin anlatıldığı bu ayette 

birçok belâğî unsur anlatımı güçlü kılmıştır. Nitekim cümle terkiplerindeki taʻrîzî (üstü 

kapalı olarak) ve mecâzî anlamsal derinlikler, murad edilen mananın teşbîh, istiâre gibi 

değişik üslûplarla ifade edilmesi, fiil yapılarında tercih edilen formlar üslûbu daha 

belîğ kılmaktadır. 

Ayette َََّأرَأضَََُي ve َََّسََاَءَََُي  ifadelerinde teşbîh vardır. Onlara “Ey yeryüzü! Ey

gökyüzü!” şeklinde akıllı varlıklar statüsüne çıkararak hitap edilmiştir. Adeta yeryüzü 

ve gökyüzüne Allah’ın emirlerine boyun eğen, Allah’a itaatin zorunluluğunu bilen ve 

cezasından korkan akıllı varlıklarmış gibi nida edilmiştir. Burada yeryüzü ve gökyüzü, 

adeta kendisine emredilen sorumluluk sahibi memurlara benzetilmişlerdir. 

الأمَاءَِ فَُ نَشأ “suyun çekilmesi” olayında َُالأبَ لأع “yutmak” ifadesi istiâre olarak

kullanılmıştır. İkisi arasındaki benzerlik alakası ise; her nasıl ki yenilen yemek insanın 

içine doğru çekiliyorsa, suyun çekilmesi de yeryüzünün içine doğru gitmesi yani o 

suyun yutulmasıdır. 

487  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 319. 
488  Hûd, 11/44. 



90 

اَب ألَعِيَمَاءَكََِ  ifadesinde hem mecâz-ı hükmî/aklî hem de teşbîh vardır. Suyun يََّأرَأضُ

yeryüzüne izafe olarak gelmesi de aklî bir mecâzdır. Çünkü suyun sahibi hakikatte 

yeryüzü değil Cenab-ı Allah’tır. Ayrıca suyun yeryüzüne izafe edilmesi bir malın 

sahibine ait olması gibi hakîkî  bir sahipliğe benzetilmiştir. Yani yerin suya sahipliği 

formal/sûnî bir izafet olmasına rağmen hakîkî  bir izafetmiş gibi aktarılmıştır.489 

أقَألِعِي vazgeçmek” ifadesi, fâilin yapacağı eylemi terk“ إِقألَاعَ  ifadesinde وَيََّسََاَءَُ

etmesi demektir. Burada gökyüzünün yağmuru/suyu tutması herhangi bir kişinin bir 

eylemi yapmaktan vazgeçmesinden istiâredir.490 İkisi arasındaki benzerlik alakası ise 

bir şeyin vuku bulmamasıdır. 

أرَأضَََُيَََّ  ve َََّسََاَءَََُي  ifadelerinde sesleneni açıkça belirtmediği gibi ََقِيل “denildi”, ََغِيض

“giderek azaldı” ve ََقُضِي “tamamlandı” fiillerinde fâil açıkça belirtilmemiş, Allah’ın

azametini ve kudretini te’kîd etmek ve Allah’tan başka herhangi bir varlıkta böyle bir 

şeyin vuku bulması düşünülmesin diye ayetlerde meçhul fiil formu tercih edilmiştir. 

Yani bu fiilleri gerçekleştirmeye yalnızca Allah’ın gücünün yeteceği vurgulanmıştır. 

Son olarak ََاَللِأقَوأمَِالظىالِمِي  kelâm taʻrîz üslûbuyla bitirilmiştir. Zalimlerden وَقِيلََبُ عأد 

kasıt  peygamberleri yalanlayanlardır. Bu kimselerin yoluna tabi olanların  Hz. Nuh’u 

inkâr edenlerle aynı akıbete uğrayacaklarına, inkârları dolayısıyla bu korkunç azaba 

müstahak olduklarına dair taʻrîz vardır.491 

كََانوُاَيَ عألَمُونََ يََ وَانَُلَوأ خِرَةََلََِيََالْأ ارََالْأ َوَإِنىَالدى َوَلَعِب  َلََأو  ن أيَاَإِلاى يََاةَُالدُّ وَمَاَهَذِهَِالْأ “Bu dünya hayatı 

ancak bir eğlence ve oyundan ibarettir. Ahiret yurduna gelince, işte gerçek hayat odur. 

Keşke bilselerdi!”492 Molla Gürânî dünya hayatının geçiciliği ile ahiret yurdunun 

ebedîliğinin vurgulandığı ayette önemli lafız ve mana nüanslarına dikkat çekmiştir. 

Öncelikle ayette dünya hayatına işaret etmek için tercih edilen َِهَذِه “şu” ifadesi َاِزدِراَء

489  Örneğin ٍَِقَ لَمَُعَلِي izafetinde kalemin Ali’ye ait olması mülkiyet bildirdiği için hakiki bir sahipliktir.

Suyun yeryüzüne izafe edilmesi ise formal/sûnî bir ilişkidir. 

490  Çünkü Arap dilinde bu kelime ََِعَمَلِه اقَ ألَعََالرىجُلَُ عَنأ “Adam işini yapmaktan vazgeçti” cümlesindeki gibi 

kullanılır. 
491  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 759-761. 
492  Ankebût, 29/64. 



91 

“tahkîr” içindir. Şu rezil dünya ahirete nispetle Allah katında bir sivrisineğin kanadına 

bile denk değildir manasındadır. İşte bu dünya hayatı çocukların oynadığı ve eğlendiği 

sonra da belli bir süre sonra bırakıp  gittiği bir yere benzetilmiştir. 

Müellife göre َُيََ وَان ifadesi ise “daimî hayat” demektir. Her nasıl ayette dünya الْأ

hayatı belîğ bir üslûpla tahkîr edildiyse ahiret yurdu da çeşitli te’kîd içeren ifadelerle 

belîğ olarak taʻzîm edilmiştir. Öncelikle َُيََ وَان الْأ لََِيََ خِرَةََ الْأ ارََ الدى  ifadesinde cümleye وَإِنىَ

te’kîd edatı َإِنى ile başlanmış akabinde ََل te’kîd lâmı dahil edilmiştir. َُيََ وَان حَيِيََ kelimesi الْأ

“yaşamak” fiilinin masdarıdır. Dolayısıyla ahiret hayatı asıl hayatın kendisi olduğu 

için bu ifade tercih edilmiştir. Buna ilaveten َُيََ وَان يَََاةَُ kelimesi الْأ kelimesiyle aynı الْأ

kökten gelmesine rağmen ona göre daha etkili bir ifadedir. Yani فَ عَلَان vezninde

zikredilen َُيََ وَان kelimesinde hayat için gerekli olan hareket ve canlılık manası da الْأ

vardır.493 

َدَابىةٍَفََِ كَُلٌَّفِكَِتَابٍَمُبِيٍَوَمَاَمِنأ تَ وأدَعَهَا تَ قَرىهَاَوَمُسأ َرزِأقُ هَاَوَيَ عألَمَُمُسأ َعَلَىَاللَّىِ َرأضَِإِلاى الْأ  “Yeryüzünde 

hiçbir canlı yoktur ki, rızkı Allah'a âit olmasın. Her birinin (dünyada) duracakları yeri 

de, (öldükten sonra) emaneten konulacakları yeri de o bilir. Bunların hepsi açık bir 

kitapta (Levh-i Mahfuz'da yazılı) dır.”494 Yeryüzünde rızkı Allah tarafından 

verilmeyen hiçbir canlı yoktur. Nitekim ََرزِأقُ هَا عَلَىَاللَّىِ “Rızkı Allah’a aittir” ifadesindeki 

harf-i ceri her canlıya rızkın verilmesini lütuf ve garanti eden Allah için bunun bir عَلَى

gereklilik olduğuna işaret ederek bu konuda kulları tevekkül etmeye sevk etmektedir. 

Molla Gürânî’ye göre bu ayet birkaç yönden mübâlağa içermektedir. ٍَََدَابىة وَمَاَمِنأ

عََ َ إِلاى َرأضَِ الْأ ََفَِ اللَّىِ لَىَ  ifadesinin hasr yoluyla zikredilmesi, عَلَى harf-i cerinin rızkın

sürekliliğine delalet etmesi, ayetteki söz konusu hallerinin tümünün ٍَمُبِي كَِتَابٍَ فِ كُلٌَّ

493  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 615-616; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 463; Beydâvî, Envâru’t-

Tenzîl, IV, 199. 
494  Hûd, 11/6. 



92 

ifadesinde kastedilen levh-i mahfuzda sabit olması ve sonrasında levh-i mahfuzun َُبِيٍَم

sıfatıyla nitelendirilmesi gibi belâğî inceliklere dikkat çekmektedir. Böylece bu ayet 

Allah Teâlâ’nın bütün malumatın bilgisine sahip olduğuna da işaret etmektedir.495 

اَسِريِنََالىذِينََخَسِرَُ َدُونهَِِقُلأَإِنىَالِأ تُمأَمِنأ راَنََُفاَعأبُدُواَمَاَشِئ أ سُأ َيَ وأمََالأقِيَامَةَِأَلَاَذَلِكََهُوََالِأ لِيهِمأ واَأنَ أفُسَهُمأَوَأَهأ

Siz de Allah'tan başka dilediğiniz şeylere ibadet edin!" De ki: "Şüphesiz"“ الأمُبِيَُ

hüsrana uğrayanlar kıyamet gününde kendilerini ve ailelerini hüsrana sokanlardır. İyi 

bilin ki bu apaçık hüsranın ta kendisidir."”496 Ayette َُالأمُبِي راَنَُ سُأ الِأ هُوََ ذَلِكََ  ifadesi أَلَاَ

belâğî açıdan birçok vurgu barındırmaktadır. Birincisi cümle isti’nâf olarak gelmiş, 

ikincisi َأَلَا tenbih harfi ile başlanmış ki tenbih edatı işin ehemmiyetine delalet eder.

Üçüncüsü mübtedâ olarak ََذَلِك işaret edatı getirilmiş, dördüncüsü mübtedâ ile haberin

arasına ََهُو fasıl zamiri girmiş ki buradaki fasıl zamiri hasr içindir. Böylelikle “Bütün

hüsranlar bu hüsranın karşısında kesinlikle hüsran sayılmaz” manası vurgulanmış 

olur. Beşincisi haber olan َُراَن سُأ راَنَُ marife olarak gelmiş, altıncısı da الِأ سُأ الأمُبِيَُ ifadesi الِأ

“apaçık” sıfatıyla nitelenmiştir. Onun bu sıfatla nitelenmesi hüsranın korkunçluğunu 

gösterir. Dolayısıyla müşriklerin içinde bulundukları hüsran durumu kuvvetli te’kîd 

içeren bir üslûpla bildirilmiştir.497 

َلَمَب أعُوثوُنََ َوَعِظاَم اَأإَِنَّى نَاَوكَُنىاَتُ راَبً   Gerçekten biz, ölüp bir toprak ve kemik yığını"“ أإَِذَاَمِت أ

haline geldikten sonra mı, biz mi tekrar diriltileceğiz?"”498 Müşriklerin öldükten sonra 

toprak ve kemik halinde iken yeniden diriltilmeyi kabul etmemeleri mübâlağalı bir 

inkâr üslûbuyla zikredilmiştir. Şöyle ki ifadelerine نَا şeklinde fiil cümlesiyle مِت أ

başlamışlar, devamında fiil cümlesini isim cümlesiyle değiştirmişler ve أنَ أبَ عَث أنَا yerine

عُوثوُنََ ifadesini zikretmişler, cümleye zarf olan مَب أ نَا مِت أ أإَِذَاَ ifadesini takdîm etmişler, 

495  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 684-688. 
496  Zümer, 39/15. 
497  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 229; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 119; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, 

XXVI, 433; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 39. 
498  Sâffât, 37/16. 



93 

istifhâm edatını ََأ tekrar etmişlerdir. Bu derece inkârda ısrarcı olmaları onların

nezdinde toprak ve kemik halinden yeniden diriltilmenin imkansızın da ötesinde bir 

durum olduğuna kanaat getirmeleri sebebiyledir.499 

كََبِيَْ  ر  َوَأنَ أفَقُواَلََمُأَأَجأ لَفِيََفِيهَِفاَلىذِينََآمَنُواَمِنأكُمأ تَخأ َوَرَسُولِهَِوَأنَأفِقُواَمِىاَجَعَلَكُمأَمُسأ  Allah'a ve“ آمِنُواَبًِللَّىِ

Resûlüne iman edin ve sizi üzerinde tasarrufa yetkili kıldığı maldan, (Allah yolunda) 

harcayın. İçinizden iman edip de (Allah yolunda) harcayanlar var ya; onlar için büyük 

bir mükafat vardır.”500 Ayette iman edip malını Allah yolunda harcayanların 

mükafatları vurgulu bir şekilde vaad edilmiştir. Şöyle ki  َْكََبِي ر  َوَأنَ أفَقُواَلََمُأَأَجأ فاَلىذِينََآمَنُواَمِنأكُمأ

ifadesinde haberin َلََمُأ zamir üzerine kurulması, ayetin ilk kısmında geçen “iman” ve

“infak” ifadelerinin tekrar edilmesi,  َر كَبِيَْ  mükafat” lafzının nekre gelmesi ve“ أَجأ

“büyük” sıfatıyla nitelenmesi501 ayrıca isim cümlesi502 gibi manayı kuvvetlendiren 

üslûplar tercih edilmiştir. 

اللَّىَِ مِنََ حُصَُونُِمُأَ مَانعَِتُ هُمأَ َ مُأ أَنِى وَظنَُّواَ “Onlar da kalelerinin, kendilerini Allah'tan 

koruyacağını sanmışlardı.”503 Müellife göre ayetin zâhiri يَُأرَجُوا لَاَ َ أَنأ وَظنَُّواَ “Onlar 

çıkarılmayacaklarını zannediyorlardı” şeklindedir. Fakat bu ifade ayette daha vurgulu 

bir üslûpla zikredilmiştir. Nitekim haber olan َمَانعَِتُ هُمأ ifadesi mübtedâ olan َحُصُونُِمُأ

ifadesine takdîm edilmiş sonra da cümle َهُمأ zamirine isnâd edilmiştir. Bu üslûp

müminlerin aksine kendilerinin oradan çıkarılmayacaklarına dair zanlarında emin 

olduklarına işaret eder.504 Şöyle ki haberin mübtedâdan önce gelmesi kalelerinin 

sağlamlığına ve kendilerini koruyacağına dair güvenlerinin aşırılığına delildir. Onları 

ifade eden َهُمأ zamirinin َِأَن’nin ismi yapılıp  cümlesinin bu zamire isnâd مَانعَِتُ هُمأَحُصُونُِمُأَ

499  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 73. 
500  Hadîd, 57/7. 
501  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 260. 
502  Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 186. 
503  Haşr, 59/2. 
504  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 358. 



  

94 

 

edilmesinde kendilerinin son derece güçlü ve dayanıklı olduklarına inanıp onlarla 

savaşacak hiç kimseyi umursamadıklarına bir delil vardır.505 

Oysa bu vurgu َتََأنَ عُهُمأ ََحُصُونَِمُأَ أَنى مَانعَِتُ هُمأَ veya وَظنَُّواَ حُصُونَِمُأَ أَنىَ  Kalelerinin“ وَظنَُّواَ

kendilerini koruyacağını zannettiler” ibarelerinde yoktur.506 

عَلُونََ تَ فأ لَاَ مَاَ تَ قُولوُاَ َ أَنأ َ اللَّىِ عِنأدََ ت اَ مَقأ  Yapmayacağınız şeyleri söylemeniz, Allah“ كَبََُْ

katında büyük gazap gerektiren bir iştir.”507 Ayette ََُْكَب ifadesindeki taaccüb manasının 

yanı sıra sert bir dille ayıplama en belîğ şekilde zikredilmiştir. Bununla kabahatin 

büyüklüğü anlatılmak istenmiştir. Zira ََُْكَب fiilinin önce fâili olan ََ تََ قُولوُا  ifadesine isnâd أَنأ

edilmesi sonra da ت ا  lafzıyla temyiz edilmesi ve de bu ifadenin takdîmi ayrıca nefretin مَقأ

en şiddetli halinin manasını taşıyan مَقأت lafzının tercih edilmesi ve de bu kabahatin 

Allah katında denilmesi508 müminlerin yapmayacağı şeyleri söylemelerinin aşırı 

nefrete yol açması sebebiyle, bunun tam bir nefret olduğunu göstermek içindir.509 

1.5.3. Lafız ve Terkib Tercihleri 

1.5.3.1. Kelime ve Harf-i Cer Tercihinde Mana Vurgusu 

ا لَىَعَلَيأهِمأَيََِرُّونََلِلأََذأقاَنَِسُجىد  َقَ بألِهَِإِذَاَيُ ت أ َلَاَتُ ؤأمِنُواَإِنىَالىذِينََأوُتوُاَالأعِلأمََمِنأ  De ki: Siz“ قُلأَآمِنُواَبِهَِأَوأ

ona ister inanın, ister inanmayın; şu bir gerçek ki, bundan önce kendilerine ilim 

verilen kimselere o (Kur’ân) okununca, derhal yüz üstü secdeye kapanırlar.”510 

Kur’ân okunduğu zaman kendilerine ilim verilen kimseler َا َذأقاَنَِسُجىد   Çeneleri“ يََِرُّونََلِلأ

üstü secdeye kapanırlar” ifadesinde َ أََذأقاَن “çeneler” kelimesinin tercih edilmesi onların 

son derece huşu içinde olmalarından kinâyedir. Ayrıca ََِذأقاَن  harf-i cerinin لَِ ifadesinde لِلأ

 
505  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXIX, 502. 
506  Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 499. 
507  Saf, 61/3. 
508  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 438. 
509  Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 523. 
510  İsrâ, 17/107. 



95 

istiʻlâ harfi olan عَلَى harf-i cerinin manasında kullanıldığı açıktır. Nitekim burada َِل

harf-i ceri sıkı bir الِْتِِصَال “irtibat” ve الِْلأصَاق “yakınlık” manası barındırdığı için tercih

edilmiştir.511 Ayrıca تِصاص ait olma” anlamı da ifade eder.512“ الِْخأ

Özetle ayette secde hususunda  َوُجُوه “yüzler” ifadesi yerine  َأََذأقاَن “çeneler”

ifadesinin tercih edilmesi ve عَلَى yerine َِل harf-i cerinin kullanılmasıyla onların secdeye

kapandıklarında tamamen huşu içerisinde Rableriyle irtibat ve yakınlık sağladıkları ve 

kendilerini yalnızca O’na ait hissettikleri manası dikkat çekmektedir. 

1.5.3.2. Terkibin Açıkça Zikredilmesi 

َالأعَالَمِيََ َرَبِِ َمِنأ َرَسُول   Mûsâ dedi ki: "Ey Firavun! Şüphesiz ki“ وَقاَلََمُوسَىَيََّفِرأعَوأنَُإِنِِّ

ben âlemlerin Rabbi tarafından gönderilmiş bir peygamberim."”513 Molla Gürânî’ye 

göre Hz. Mûsâ’nın, firavuna hitaben kendisinin bir elçi olarak gönderildiğini beyân 

ettiği ayette Allah Teâlâ’yı ََالأعَالَمِي َ  Alemlerin Rabbi” şeklinde nitelendirmesi“ رَبِِ

firavunun da bu alemler mefhûmuna dahil olduğunu hatırlatmak maksadıyladır.514 

1.5.3.3. Aynı Konuda Farklı Kelimenin Kullanılması 

اَريِةََِ اَلْأ اَلأمَاءَُحَْلَأنَاكُمأَفِ لََمىاَطَغَى إِنَّى “Şüphesiz, su bastığı vakit sizi gemide biz taşıdık”515 

Molla Gürânî ayette “gemi” manası için السىفِينَة yerine َاريِة ifadesinin tercih edilmesini الْأ

Allah’ın kudretini ortaya koyan bir tasvîr olarak niteler. Zira onun ne  bir rotası ne de 

bir kaptanı vardır. Bilakis  ََرَحِيم َلَغَفُور  َمََأراَهَاَوَمُرأسَاهَاَإِنىَرَبِِّ مَِاللَّىِ  Binin" ,(Nûh)“ وَقاَلََارأكَبُواَفِيهَاَبِسأ

ona. Onun yüzüp gitmesi de durması da Allah'ın adıyladır. Şüphesiz Rabbim çok 

511  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 479. 
512  Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 700. 
513  A’râf, 7/104. 
514  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 726. 
515  Hâkka, 69/11. 



96 

bağışlayandır, çok merhamet edendir" dedi”516 ayetinde belirtildiği üzere o gemiyi 

belirli bir yol üzere yüzdüren Allah Teâlâ’dır.517 

1.5.3.4. Mübâlağa İçeren İbare Kullanılması 

َ ألَأنَِمَاَليَأسََلَكََبِهَِعِلأم َإِنِِّ لِكََإنِىهَُعَمَل َغَيْأَُصَالِحٍَفَلَاَتَسأ َأَهأ ليَأسََمِنأ َتَكُونََمِنَََََقاَلََيََّنوُحَُإنِىهَُ أَعِظُكََأَنأ

اَهِلِيََ Allah, "Ey Nûh! O asla senin âilenden değildir. Onun yaptığı, iyi olmayan bir“ الْأ

iştir. O halde hakkında hiçbir bilgin olmayan şeyi benden isteme. Ben sana cahillerden 

olmamanı öğütlerim" dedi.”518 Hz. Nûh’un oğlu için Rabbine dua ve niyazda 

bulunduğu, onun kendi ailesinin bir parçası olduğu, ailesini kurtaracağına dair Allah’ın 

vaadinin şüphesiz olduğunu ve oğlunun kurtarılmasını talep ettiği bir önceki ayetteki 

sözlerine adeta keskin bir üslûpla cevap verilmiştir. 

صَالِحٍَ غَيْأَُ عَمَل َ  ifadesi oğlunun neden onun ailesinden olmadığının sebebini انِىهَُ

bildirir. Çünkü o fâsid bir amel sahibidir. Ayetteki üslûptaََ فاَسِدٍ عَمَلٍَ  O salih“ انِىهَُ ذُوَ

olmayan bir amel sahibidir” demek yerine “Onun kendisi salih olmayan bir ameldir” 

denilmiştir. Buradaki ince manada sanki onun şahsı amelin kendisi kılınmış olup 

kınamada mübâlağa murad edilmiştir. Tıpkı şair Hansâ’nın519 (ö. 24/645) şu 

beytindeki gibi:520 

َوَإدأبًَرَُ اََهِىََإق أبَال   فإَنَّى

“Ancak onun kendisi bir gidiş ve bir geliştir.” 

(Ancak o bir ileri gider, bir geri gelir.) 

Ayrıca ayetteki tercih edilen ifade, din yakınlığının soy yakınlığından önce 

geldiğine işaret eder.521 

516  Hûd, 11/41. 
517  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 647-648. 
518  Hûd, 11/46. 
519  Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî, eş-Şiʻr ve’ş-Şuʻarâ’, thk. Ahmed 

Muhammed Şâkir, Dâru’l-Hadîs, Kahire, h. 1423, c. I-II, I, 335. 
520  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 762-766; Beydâvî, Envârü’t-Tenzîl, III, 136. 
521  Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 389. 



97 

َيَ ت ىقُونََ َعَرَبيًِّاَغَيْأََذِيَعِوَجٍَلَعَلىهُمأ  Biz onu, Allah'a karşı gelmekten sakınsınlar diye“ قُ رأآنَّ 

hiçbir eğriliği bulunmayan Arapça bir Kur’ân olarak indirdik.”522 Ayette Kur’ân’ın 

doğruluk vasfı beyân edilirken tercih edilen ٍَغَيْأََذِيَعِوَج ifadesi “kendisinde herhangi 

bir yönden asla eğrilik bulunmayan” manasına gelmektedir. Bu ifade mübâlağa 

manası taşıması yönüyle yakın anlama sahip َِلَاََعِوَجََفِيه veya ٍَغَيْأََََمُعَوىج  ifadelerinden daha 

belîğdir. Bu yüzden Kur’ân’ın doğrulukla nitelenmesinde  تَقِيم ا مُسأ lafzı da tercih 

edilmemiştir. Çünkü  َعِوَج lafzı cisimlerden ziyade “manaların eğriliği” anlamındaki

kullanıma has kılınmıştır.523 

َعَلَيأهَِتَ وَلىوأاَوَأَعأيُ نُ هُمأَ لُكُمأ مِلَهُمأَقُ لأتََلَاَأَجِدَُمَاَأَحْأِ ََََوَلَاَعَلَىَالىذِينََإِذَاَمَاَأتََ وأكََلتَِحأ َأَلاى عَِحَزَنَّ  تفَِيضَُمِنََالدىمأ

دُواَمَاَيُ نأفِقُونََ  ,Kendilerini bindirip (cepheye) sevk edesin diye sana geldikleri zaman“ يََِ

senin, "Sizi bindirebileceğim bir şey bulamıyorum" dediğin; bu uğurda harcayacakları 

bir şey bulamadıklarından dolayı üzüntüden gözleri yaş döke döke geri dönen 

kimselere de bir sorumluluk yoktur.”524 Rivayete göre Ensar’dan altı kişi savaşa 

katılmak amacıyla Hz. Peygamberden (s.a.v.) binek istemek için geldiklerinde “Sizi 

bindirecek bir şey bulamıyorum” yanıtını almışlar ve ağlayarak geriye dönmüşlerdir. 

Nitekim ayette onların ağlamalarının zikredildiği ََََ عِ الدىمأ مِنََ تَفِيضَُ َ وَأَعأيُ نُ هُمأ ifadesi ََوَأَعأيُ نُ هُمأ

ع اَ دَمأ تَفِيضَُ “Gözleri yaş olup akıyor” ifadesindeki gibi akma hususunda mübâlağa 

manası içermekte olup َعُهَا دَمأ  Gözlerindeki yaş akıyor” ifadesinden daha“ وَأَعأيُ نُ هُمأَ يفَِيضَُ

belîğdir. Çünkü ilk üslûpta sanki gözün tamamı akan yaş gibi ifade edilmiştir.525 

Böylelikle onların hüznünün derinliği daha etkili bir ifadeyle aktarılmış, adeta 

iki gözü iki çeşme ağladıkları hissettirilmek istenmiştir.526  

522  Zümer, 39/28. 
523  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 243; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 125. 
524  Tevbe, 9/92. 
525  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 374-375;  Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 301. 
526  Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 94. 



98 

َأَتََكُمأَ رمُِونََ  قُلأَأرََأيَ أتُمأَإِنأ الأمُجأ تَ عأجِلَُمِنأهَُ َنَِاَر اَمَاذَاَيَسأ َأَوأ بَ يَاتَ  عَذَابهَُُ  “De ki: "Söyleyin bakalım, 

onun azabı size geceleyin veya gündüzün (ansızın) gelecek olsa, suçlular bunun 

hangisini acele isterler?!" (Bunların hiçbiri istenecek bir şey değildir).”527 Molla 

Gürânî  ayetteki  ََبَ يَات ifadesinin zarf olarak mansub konumunda “geceleme vakti” yani

uyku manasında, نَِاَر ا ifadesinin ise “yaşam için gereken maişet ve kazanç elde etmek

gayesiyle meşgul olunan vakit” manasında kullanıldığını belirtmiştir. Müellif bu 

ayette َ نَِاَر “gündüz” ifadesine karşılık َ ليَأل “gece” ifadesinin  zikredilmeyişini manadaki

belâğî bir nükteye değinerek açıklamaktadır. Zira  ََبَ يَات ifadesinin tercih edilmesiyle

düşmanın maişet için meşgul olunan gündüz vaktinin aksine, uyku vaktinde 

gecelerken ansızın gelmesi gibi Allah’ın azabının da uyku ve gaflet anında 

gelebileceği manası kastedilmiştir.528 Bu ayet inkâr edenlerin “Eğer doğru söyleyenler 

iseniz, (söyleyin) bu tehdit ne zaman (gerçekleşecek)? diyorlar”529 şeklindeki 

sözlerine verilen cevaplardan birisidir.530 

لَاَتَُِدُواَلَكُمأَوكَِيلا َ َيُ رأسِلََعَلَيأكُمأَحَاصِب اَثُُىَ َيََأسِفََبِكُمأَجَانِبََالأبََِِْأَوأ تُمأَأَنأ  Peki, karada sizi“ أفََأَمِن أ

yere geçirmesinden, yahut üzerinize taşlar savuran kasırga göndermesinden, sonra da 

kendinize bir vekil bulamamaktan güvende misiniz?”531 Onların denizde şiddetli 

dalgalar arasındayken boğulma korkusu sebebiyle daha önce dua edip yalvardıkları 

ilahları akıllarından çıkar gider, kendilerini kurtarmaya güç yetirebilecek olanın 

yalnızca Allah olduğunu bilirlerdi. Yaratan tarafından güvenli bir şekilde karaya 

ulaştırıldıklarında ise denizdeki gibi bir sıkıntının başlarına gelmeyeceğinden emin 

olmuşçasına tevhidi inkâr ederler, eski hallerine geri dönerlerdi.532 

Bu ayette ََِِْالأب جَانِبََ “kara tarafında” ifadesinde جَانِب “taraf” kelimesinin

zikredilmesi manaya önemli bir nüans katmıştır. Bununla bütün yan ve cihetlerin 

527  Yunus, 10/50. 
528  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 576; Zemahşerî, el-Keşşâf,  II, 351. 
529  Yunus, 10/48. 
530  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XVII, 263. 
531  İsrâ, 17/68. 
532  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 413-415; Bkz. İsrâ, 17/67. 



99 

Allah’ın kudretine göre eşit konumda olduğuna işaret edilmiştir. İster kara olsun ister 

deniz, O’nun helak kudretinin ve sebeplerinin her tarafta bulunduğunu, boğulmanın 

sadece deniz tarafına mahsus olmadığını, kara tarafında da bunun bir benzeri olan 

yerin dibine geçme” tehlikesinin varlığını, bu durumun da tıpkı suyun altında“ خَسََف

kalmak gibi toprağın altında kaybolmak olduğunu, dolayısıyla Allah katında denizin 

de karanın da eşit olduğunu, denizde kadir olduğu şeye karada da kadir olduğunu, bu 

sebeple akıl sahibi kimsenin her nerede olursa olsun aynı ölçüde Allah’tan korkması 

gerektiğini ifade eder. Molla Gürânî’ye göre eğer ifade biçimi burada da bir önceki 

ayetteki533 gibi َِر şeklinde gelseydi işaret edilen bu mana فَِالأبََِِْ terkibine karşılık فَِالأبَحأ

ortadan kalkardı.534 

كَُنىاَظاَلِمِيََ َعَذَابَِرَبِِكََليََ قُولُنىَيََّوَي ألَنَاَإِنَّى َنَ فأحَة َمِنأ هُمأ َمَسىت أ  Andolsun, onlara Rabbinin“ وَلئَِنأ

azabından hafif bir esinti dokunsa, muhakkak "Eyvah bize! Gerçekten biz zalim 

kimselerdik" diyeceklerdir.”535 Yani onlara Rabbinin azabından en ufak bir şey 

dokunuverse hemen itaat ederler, boyun eğerler. Nitekim müşriklerin bu durumlarının 

anlatıldığı ayette seçilen kelimeler ince manalar barındırmaktadır. Öncelikle َِمَس

“dokunma” lafzı azlık ve küçüklük ifade eder. Aynı şekilde  َحَة lafzı da azlık ifade نَ فأ

edip “rüzgar estiği zaman kokunun yayılması” manasındadır. Ayrıca  َنَ فأحََة lafzı

masdar-ı binâ-i merre sîğasında  َفَ عألَة vezninde gelmiştir.536 Bu da söz konusu olayın bir

defa yapıldığını gösterir.537 

Buna göre ayette azlık vurgusu için tercih edilen lafızların semantik analizi ve 

sarfî yapıları dikkate alındığında mana, “Şayet onlara azabın kendisi değil de hafif bir 

533 كََفُور ا نأسَانُ تُمأَوكََانََالْأِ هَُفَ لَمىاَنَْىاكُمأَإِلََََالأبََِِْأعَأرَضأ َإِيَّى عُونََإِلاى َتَدأ ري  ضَلىَمَنأ ََفِي ال ب ح  وَإِذَاَمَسىكُمَُالضُّرُّ “Denizde size bir sıkıntı 

dokunduğunda bütün taptıklarınız (sizi yüzüstü bırakıp) kaybolur, yalnız Allah kalır. Fakat sizi 

kurtarıp karaya çıkarınca yüz çevirirsiniz. Zaten insan çok nankördür.” (İsrâ, 17/67). 
534  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 416; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 679. 
535  Enbiyâ, 21/46. 

536  Bunlara ilaveten Molla Gürânî  َحَة hafif bir esinti” lafzının nekre gelmesinin kıllet’e delalet“ نَ فأ

ettiğini söylese de Kazvînî’nin (ö. 739/1338)’nin buna karşı çıktığını, “nekrenin azlığa delalet ettiği” 

söyleminin şüpheli bir görüş olduğunu belirtmiştir. Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 922-

923. 
537  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 922; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 119. 



100 

rüzgarı dahi dokunsa feryat figan ederler ve kendilerinin zalim olduklarını itiraf 

ederler” şeklinde düşünülebilir.538 

1.5.3.5. Dolaylı İfadenin Tercih Edilmesi 

ظاَلِمُونََ وَهُمأَ الطُّوفاَنَُ فَأَخَذَهُمَُ عَام اَ خََأسِيََ َ إِلاى سَنَةٍَ ألَأفََ َ فِيهِمأ فَ لَبِثََ قَ وأمِهَِ إِلَََ ََنوُح اَ أرَأسَلأنَا َ وَلَقَدأ

“Andolsun, biz Nûh'u kendi kavmine peygamber olarak gönderdik. O da dokuz yüz elli 

yıl onların arasında kaldı. Neticede onlar zulümlerini sürdürürlerken tûfan kendilerini 

yakalayıverdi.”539 Ayette  Hz. Nûh’un (a.s.) kavminin arasında kaldığı süreyle ilgili 

olarak doğrudan  َعَمِائَةٍَوَخََأسِيََسَنَة َخََأسِيََعَام اَ dokuz yüz elli sene” denilmemiş“ تِسأ ألَأفََسَنَةٍَإِلاى

“elli yıl hariç bin sene” ifadesi tercih edilmiştir. Molla Gürânî’ye göre bu ifade, dokuz 

yüz elli seneden daha fazlasının vehmedilmemesi ve takrîbî mananın düşünülmemesi 

için kullanılmıştır. Bununla beraber الَأف “bin” ifadesi uzun bir müddeti haber vermede

daha etkili bir söylemdir ve buradaki duruma daha uygundur.540 

Arap dilinde istisnâ katiyyete delalet eder, istisnânın terk edilmesinde ise 

takrîbî mana düşünülebilir. Örneğin bir kimse “Falanca yüz sene yaşadı” dediğinde 

onun kesin olarak değil de yaklaşık yüz sene yaşadığı zannedilebilir. Fakat o kimse 

“Bir ay hariç yüz sene veya bir yıl hariç yüz sene yaşadı” derse o zaman bu zan ortadan 

kalkar ve ifade kesinlik bildirir.541 

Diğer bir husus da bu sûrede bazı peygamber kıssalarının müşriklerin inkârî 

sözlerinden hemen sonra zikredilmesi, Hz. Peygambere (s.a.v.) manevi bir teselli 

mahiyetindedir. İlk olarak Hz. Nûh kıssasıyla başlanması ve kavmi içerisindeki kalış 

süresinin zikredilmesinde, onun çok uzun süre sıkıntılara katlandığını hatırlatmak ve 

bununla Peygamberimizin sebât ve metânetini artırmak vardır.542 

الأمَوألوُدَِ وَعَلَىَ الرىضَاعَةََ يتُِمىَ َ أَنأ أرَاَدََ َ لِمَنأ َ ِ كََامِلَيأ ِ حَوألَيأ أَوألَادَهُنىَ يُ رأضِعأنََ وَتُِنُىََوَالأوَالِدَاتَُ وكَِسأ رزِأقُ هُنىَ لَهَُ َ

ََ Emzirmeyi tamamlamak isteyenler için- anneler çocuklarını iki tam yıl-“بًِلأمَعأرُوفِ

538  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXII, 148. 
539  Ankebût, 29/14. 
540  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 580-581. 
541  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXV, 36. 
542  Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 445. 



101 

emzirirler. Onların (annelerin) yiyeceği, giyeceği, örfe uygun olarak babaya aittir.”543 

Ayette baba َُالوَالِد “baba” kelimesinin yerine َُلَه  çocuğun kendisine ait olduğu“ الأمَوألوُدَِ

kişi” denilmiştir. Molla Gürânî’ye göre ayette bu tür dolaylı bir ifade kullanılmasıyla 

çocuğu emziren annenin nafakasını, giyeceğini ve rızkını babanın sağlaması 

gerektiğine işaret edilmektedir. Ayrıca böylelikle çocukların annelerine olduğu kadar 

babalarına da nispet edildiği ima edilir.544 

1.5.3.6. İfadede Nazmın Değişmesi 

ََ ئ اَإِنىَوَعأدََاللَّىِ ََوَالِدِهَِشَي أ َوَلَدِهَِوَلَاَمَوألوُد َهُوََجَازٍَعَنأ شَوأاَيَ وأم اَلَاَيََأزيَِوَالِد َعَنأ يََّأيَ ُّهَاَالنىاسَُات ىقُواَرَبىكُمأَوَاخأ

اَلأغَرُورَُ يََ غُرىنىكُمأَََبًِللَّىِ ن أيَاَوَلَا اَلدُّ يََاةُ اَلْأ تََ غُرىنىكُمُ فََلَا حَقٌّ “Ey insanlar! Rabbinize karşı gelmekten sakının. 

Hiçbir babanın çocuğuna hiçbir yarar sağlayamayacağı, hiçbir çocuğun da babasına 

hiçbir yarar sağlayamayacağı günden korkun! Şüphesiz Allah'ın va'di gerçektir. Sakın 

dünya hayatı sizi aldatmasın. O aldatıcı şeytan da Allah hakkında sizi aldatmasın.”545 

Ayetteki hitap, ataları cahiliye dini ve inkâr üzerine ölen müminleredir. Ayette onların 

küffardan olan atalarına ahirette fayda verecekleri, şefaatçi olacakları yönündeki 

umutları sonlandırılmak istenmiş ve bu ifadeler çok güçlü bir te’kîd yoluyla 

bildirilmiştir.546 

Şöyle ki nazmın başında o günde babanın çocuğuna fayda veremeyeceğinden 

bahsedilirken  َوَلَد lafzı getirilmişken nazmın devamındaki çocuğun babasına hiçbir

fayda veremeyeceği hususu önceki üslûbun aksine  َمَوألوُد kelimesi ile aktarılmıştır.

Ayrıca bu ifade ََهُو fasıl zamiriyle tekid edilmiştir. Çünkü  َمَوألوُد kelimesi “bizzat senden

doğan çocuk” manasında kullanılırken  َوَلَد kelimesi ise hem “evlat” hem de “torun”

manasında kullanılır. Bu nedenle mana “Bırakın onlara ahirette torunlarının fayda 

543  Bakara, 2/233. 
544  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 888-889. 
545  Lokmân, 31/33. 
546  Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 504. 



102 

vermesini, kendilerinden doğan evlatları bile fayda veremez” şeklinde daha etkili bir 

söylemle vurgulanmıştır.547 

َمِنََالأوَاعِظِيََ تَكُنأ نَاَأَوَعَظأتََأمَأَلأََ عَلَي أ  Dediler ki: "Sen ister öğüt ver, ister öğüt“ قاَلوُاَسَوَاءَ 

verenlerden olma, bize göre birdir."”548 Ayette kelâmın akışına göre beklenen üslûp 

nehiy kısmında değişmiştir. Müellife göre kavmi Hz. Lût’a (a.s.) َتَعِظأ َلأََ  Öğüt“ أَوَعَظأتََأَوأ

versen de vermesen de” demiş olsalardı ayetteki mana ortaya çıkmazdı.  Zira onların 

ayette ََالأوَاعِظِي مِنََ َ تََكُنأ لأََ أمَأَ  ”Sen öğüt versen de öğüt verenlerden olmasan da“ أَوَعَظأتََ

demeleri Hz. Hûd’un öğüdüne hiçbir şekilde önem vermediklerini ifade etmesi 

bakımından daha etkili bir söylemdir.549 

فَاَسِقُونََ هُمأ تَدٍَوكََثِيْ َمِن أ هُمأَََمُهأ فََمِن أ اَلن ُّبُ وىةََوَالأكِتَابَ نَوُح اَوَإب أراَهِيمََوَجَعَلأنَاَفََِذُريِِىتِهِمَا أَرَأسَلأنَا  ,Andolsun“ وَلَقَدأ

biz Nûh'u ve İbrahim'i peygamber olarak gönderdik. Peygamberliği ve kitabı onların 

soylarına da verdik. Onlardan kimi doğru yola ermiştir, ama içlerinden birçoğu da 

fasık kimselerdir.”550 Ayette nazmın akışına göre ٍَتَد هُمأَََمُهأ  Onların bir kısmı hidayete“ فَمِن أ

ermiştir” dedikten sonra  َفاَسِق هُمأَ وَمِن أ “Onların bir kısmı da fasıktır” denilmemiş,551 

burada üslûp değişmiş ve ََفاَسِقُون هُمأَ مِن أ  Onların çoğu fasıklardır” denilmiştir. Bu“ وكََثِيْ َ

üslûp dalâlette olan kimselerin sayıca daha fazla olduğuna delalet eder.552 Ayrıca bu 

üslûpta yergi daha vurgulu bir şekilde dile getirilmiştir.553 

547  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 707; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 504; Beydâvî, Envârü’t-Tenzîl, 

IV, 218. 
548  Şuarâ, 26/136. 
549  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 358; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 327; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, 

XXIV, 523. 
550  Hadîd, 57/26. 
551  Tîbî, Fütûhu’l-Gayb, XV, 206. 
552  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 294. 
553  Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 190. 



  

103 

 

1.5.3.7. İfadede Zâhir Mananın Dışına Çıkılması 

لَأقَابَِ بًِلْأ تَ نَابَ زُواَ وَلَاَ أنَ أفُسَكُمأَ  Birbirinizi karalamayın, birbirinizi (kötü)“ وَلَاََتَ لأمِزُواَ

lakaplarla çağırmayın.”554 Önceki ayette müminlerin kardeş oldukları ve aralarındaki 

sorunların düzeltilmesi, bu ayette de birbirlerine karşı hatalı davranışlardan 

sakınmaları gerektiği nazara verilmiştir. Molla Gürânî’ye göre َأنَ أفُسَكُمأ ifadesinden kasıt 

müminlerin “kendileri” değil, “birbirleri” manasıdır. Yani burada mana َََبَ عأضُكُمأ لَاَيعَِبأ

أنَ أفُسَكُمأَ Birbirinizi ayıplamayın” şeklinde düşünülmelidir. Bu kullanım“ بَ عأض اَ تُ لُواَ تَ قأ  وَلَاَ

“Birbirinizi öldürmeyin”555 ayetinde de vardır.556 

1.5.3.8. Ziyade Bir İfadenin Manaya Etkisi 

َظهُُورهَُاََ َوَأنَ أعَام َحُرِمَِتأ َنَشَاءَُبِزَعأمِهِمأ َمَنأ َلَاَيَطأعَمُهَاَإِلاى ر  َحِجأ مََوَقاَلوُاَهَذِهَِأنَ أعَام َوَحَرأث  وَأنَ أعَام َلَاَيَذأكُرُونََاسأ

تََوُنََ كََانوُاَيَ فأ زيِهِمأَبِاَ هَاَافأتَاَء َعَلَيأهَِسَيَجأ َعَلَي أ  Onlar saçma düşüncelerine göre dediler ki: «Bu“ اللَّىِ

(tanrılar için ayrılan) hayvanlarla ekinler haramdır. Bunları bizim dilediğimizden 

başkası yiyemez. Bunlar da binilmesi yasaklanmış hayvanlardır.» Birtakım hayvanlar 

da vardır ki, (Allah böyle emrediyor diye) O'na iftira ederek üzerlerine Allah'ın adını 

anmazlar. Yapmakta oldukları iftiraları yüzünden Allah onları cezalandıracaktır.”557 

Müellife göre ayetteki ََتََوُن كََانوُاَيَ فأ زيِهِمأَبِاَ  lafzının zâid olarak gelmesi كَانََ ifadesinde سَيَجأ

söz konusu davranışların devamlı olduğunu ve bu yüzden onların cezalandırılmayı hak 

ettiklerine delalet eder.558 

صَبْأ اَ   مَعِيََ تَطِيعََ تَسأ َ لَنأ إِنىكََ لَكََ أقَُلأَ  Ben sana, benimle beraber (:Hızır)“قاَلََََألَأََ

(olacaklara) sabredemezsin, demedim mi? dedi.”559 Hızır (a.s.) bir hikmete binâen 

gemiyi deldiğinde Hz. Musa (a.s.) da O’nun yanlış bir iş yaptığını belirtmiş ve karşı 

 
554  Hucurât, 49/11. 
555  Nisâ, 4/29. 
556  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 660. 
557  En’âm, 6/138. 
558  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 580. 
559  Kehf, 18/75. 



104 

çıkmıştı. Bunun üzerine Hızır (a.s.) ََتَطِيعََمَعِيََصَبْأ ا َتَسأ أقََُلأَإِنىكََلَنأ قاَلََألَأََ “Ben sana, benimle 

beraberliğe sabredemezsin, demedim mi? dedi.”560 Akabinde ikisi yola koyuldular ve 

Hızır (a.s.) yolda karşılaştıkları bir genci öldürünce Hz. Musa (a.s.) yine onun dehşet 

verici bir iş yaptığını belirtmişti. Hızır (a.s.) önceki sözünü tekrar ederek َََأقَُلأَلَك قاَلََََألَأََ

صَبْأ ا   مَعِيََ تَطِيعََ تَسأ َ لَنأ إِنىكََ “Ben sana, benimle beraber (olacaklara) sabredemezsin, 

demedim mi? dedi.”561 Hz. Musa (a.s.) henüz ilk hadisede muhalefet etmiş ve 

sabredeceğine söz  vermiş sonra ikinci hadisede de aynı tavrı takınmıştı. Dolayısıyla 

burada önceki ayete nazaran ََلَك “sana” ifadesinin ilave edilmesi, nasihatten sonra

O’nun sebatının az olduğunu gösterme hususunda daha kuvvetli bir ikaz manası ifade 

etmektedir.562 

1.5.3.9. Eş Anlamlı Kelimelerden Birinin Diğerine Tercih Edilmesi 

كِيمَُ مَةََوَيُ زكَِِيهَِمأَإِنىكََأنَأتََالأعَزيِزَُالْأَ كأ لُوَعَلَيأهِمأَآيََّتِكََوَيُ عَلِِمُهُمَُالأكِتَابََوَالْأِ َيَ ت أ هُمأ َمِن أ َفِيهِمأَرَسُولا  رَب ىنَاَوَاب أعَثأ

“Rabbimiz! İçlerinden onlara bir peygamber gönder; onlara âyetlerini okusun, kitabı 

ve hikmeti öğretsin ve onları her kötülükten arındırsın. Şüphesiz, sen mutlak güç 

sahibisin, hüküm ve hikmet sahibisin.”563 Rivayete göre Hz. İbrahim’e  (a.s.) duasının 

kabul olduğu ve âhir zamanda bahsedilen peygamberin geleceği bildirildi ve Allah 

Teâlâ Hz. Muhammed’i  (s.a.v.) gönderdi. Nitekim Molla Gürânî’ye göre ayette َتِلَاوَة

lafzının tercih edilmesi  yukarıda zikredildiği gibi bir peygamberin Allah’ın ayetlerini 

okuyacak olmasına, bu durumun zuhûr edeceğine işarettir. Ayrıca tilâvet lafzı bir şeyi 

anlatma hususunda manaya zenginlik katar.564 

560  Kehf, 18/72. 
561  Kehf, 18/75. 
562  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 589-592. 
563  Bakara, 2/129. 
564  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 616-618. 



105 

Ebû Hilâl el-Askerî (ö. 400/1009) “tilâvet” ve “kıraat” lafızlarının genel olarak 

aynı manayı ifade etmelerine rağmen aralarında birtakım farklar olduğunu belirtir.565 

Râgıb el-İsfehânî’ye (ö. 502/1108) göre tilâvet; bazen okumak, bazen de emir, 

nehiy, terğîb (teşvik) ve terhîb (korkutma) gibi uyarılarına itaat ederek Allah’ın 

indirdiği kitaba uymak gibi özel bir manada kullanılır. Bu yüzden tilâvet, her çeşit 

okuma için kullanılan kıraate göre daha özel anlam ifade eder. Buna göre, her tilâvet 

bir kıraattir fakat her kıraat bir tilâvet değildir.566 

Dolayısıyla tilâvet daha özel ve derin bir okumayı ihtiva eder, ayrıca okunan 

şeye tabi olmaya delâlet ederken kıraat ise daha genel bir okuma şeklidir. Bu sebeple 

ayette tilâvet lafzının tercih edilmesinde bazı hikmetler vardır. 

1.5.4. Zâhir İsim Yerine İsm-i Mevsûl Kullanılması 

لِحَُالسىاحِرَُحَيأثَُأتََى كََيأدَُسَاحِرٍَوَلَاَيُ فأ اََصَنَ عُوا َمَاَصَنَ عُواَإِنَّى  Sağ elindekini"“ وَألَأقَِمَاَفَِيَُيِنِكََتَ لأقَفأ

(değneğini) at ki, onların yaptıklarını yutsun. Şüphesiz yaptıkları bir sihirbaz hilesidir. 

Sihirbaz ise nereye varsa kurtuluşa eremez."”567 Hz. Musa’nın (a.s.) sihirbazlarla 

karşılaşması esnasında Allah Teâlâ kendisine açıkça “asanı at” dememiş َََوَألَأقَِمَاَفَِيَُيِنِك

“Sağ elindekini at” demiştir. Molla Gürânî bu ifadede ism-i mevsûlün 

kullanılmasındaki kapalılığın tahkîr veya taʻzîm amaçlı olabileceğine dikkat çeker. 

Asanın açıkça zikredilmemesi muhatapları tahkîr (küçümsemek) için ele 

alındığında mana “Onların iplerinin ve asalarının çokluğuna aldırma! Elindeki şu 

küçücük odun parçacığını yere at. Çünkü o tek ve küçücük bir odun parçası olduğu 

halde onların çok ve kocaman görünen sihirlerini Allah’ın kudretiyle yutacaktır” 

şeklinde düşünülebilir. 

565  Tilâvet, iki veya daha fazla kelimeden oluşan cümleyi okumaktır, kıraat ise tek bir kelimeyi okumak 

için kullanılır. Mesela  قَرأَفُلَانَإسَأَه “Falanca ismini kıraat etti” denilir ama َه ”İsmini tilâvet etti“ تَلاَإِسَأ

denilmez. Bu aslında tilâvetin “bir şeyi peşi sıra takip etmek” manasına gelmesinden kaynaklanır. 

Bkz. Ebû Hilâl el-Askerî, el-Furûku’l-Lugaviyye, thk. Muhammed İbrahim Selim, Dâru’l-İlm ve’s-

Sekâfe li’n-Neşr ve’t-Tevzîʻ, Kahire, 1997, s. 27. 
566  Ebu’l-Kâsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-İsfahânî el-Müfredât fi Garîbi’l-

Kur'ân, thk. Safvân Adnân ed-Dâvudî, Dâru’l-Kalem, Beyrut, h. 1412, s. 167. 
567  Tâhâ, 20/69. 



106 

Diğer taraftan ayetteki ifadenin asayı taʻzîm (yüceltmek) için olması da 

mümkündür. Bu durumda mana, “Onların sihirlerinin azametine ve çokluğuna 

aldırma! Çünkü senin elinde onların hepsinden daha büyük olan bir şey var. Onlar 

sayıca çok olmalarına rağmen senin elindekinin yanında çok az ve küçücük kalırlar. 

O halde sen elindekini at da Allah’ın izniyle onları yutup yok etsin” şeklinde 

düşünülebilir.568 

Nitekim ayetteki her iki vecihe göre bu üslûpta Hz. Musa’yı küfür ehline karşı 

cesaretlendirme ve tebliğ yolunda Allah’ın yardımıyla kendisine nice muvaffakiyetler 

bahşedileceği mesajı verilmiştir. 

َإَِ َهَيأتََلَكََقاَلََمَعَاذََاللَّىِ بَ أوَابََوَقاَلَتأ َنَ فأسِهَِوَغَلىقَتَِالْأ سَنََمَث أوَايََإنِىهََُوَراَوَدَتأهَُالىتَِِهُوََفَِبَ يأتِهَاَعَنأ َأَحأ رَبِِّ نىهَُ

لِحَُالظىالِمُونََ  Evinde bulunduğu kadın (gönlünü ona kaptırıp) ondan arzuladığı şeyi“ لَاَيُ فأ

elde etmek istedi ve kapıları kilitleyerek "Haydi gelsene!" dedi. O ise, "Allah'a 

sığınırım, çünkü o (kocan) benim efendimdir, bana iyi baktı. Şüphesiz zalimler 

kurtuluşa eremezler" dedi.”569 Molla Gürânî yaşanan hadisede kadının isminin açıkça 

zikredilmemesi hususunda şu belâğî nükteyi açıklamaktadır: Ayette Hz. Yusuf’tan 

(a.s.) murad almak isteyen vezirin eşinden bahsedilirken ismi açıkça zikredilmemiş, 

aksine onun yerine örtülü bir biçimde الىتَِِهُوََفَِبَ يأتِهَا “evinde bulunduğu kadın” şeklinde 

ism-i mevsul getirilmiştir. Çünkü burada ismin açıkça zikredilmesi uygun 

bulunmamıştır. Ayrıca bu üslûp, Hz. Yusuf’un takvâsının kemâline ve iffetine delalet 

eder. Zira evinde yaşadığı o kadın, hizmetçilerinden sayılan Hz. Yusuf’a sahip 

olabilirdi. Fakat kadının isteğine mazhar olamaması Hz. Yusuf’un takvâ hususunda 

devamlı olmasındandır.570 

1.5.5. Hece Tekrarı ve Anlam İlişkisi 

وَالأغَاوُونََ َ فِيهَاَهُمأ  Artık onlar ve o azgınlar tepetaklak oraya (cehenneme)“ فَكُبأكِبُواَ

atılırlar.”571 Ayette Allah’ı bırakıp da herhangi bir azabı defedemeyen ve kendilerine 

568  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 805; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 74. 
569  Yûsuf, 12/23. 
570  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 940-941. 
571  Şuarâ, 26/94. 



107 

de başkasına da fayda sağlayamayan putlara tapanların ve ilahlarının tepetaklak 

cehenneme atılacağı bildirilmiştir. 

Molla Gürânî de ayette zikredilen tekrarlı hece yapısına sahip fiilin manaya 

katkısını ele almıştır. Nitekim َكَبى fiili “bir şeyi tepetaklak yüzüstü atmak” anlamına

gelir. Ayette kullanılan ََكَبأكَب ifadesi ise َكَبى fiilinin hece tekrarıdır. Bu ifadede

lafızdaki tekrar, manadaki tekrara ve kesrete delil kılınmıştır. Yani manadaki tekrarı 

vurgulamak için lafızda da tekrar yapılmıştır. Buna göre mana “Onlar cehenneme 

atıldıklarında onun dibine ulaşıncaya kadar tekrar tekrar tepetaklak yüzüstü 

düşeceklerdir” şeklinde düşünülebilir.572 

بَرِيِحٍَصَرأصَرٍَعَاتيَِةٍَ لِكُوا فَأَهُأ  Âd kavmine gelince onlar da uğultulu ve dondurucu“ وَأمَىاَعَاد 

şiddetli bir rüzgarla helak edildi.”573 Müellife göre صَرأصَر ifadesi “estiği zaman sesi

çok şiddetli ve tiz olan rüzgar” demektir. Veya bu ifadenin ٌَّصَر kökünden “soğuk”

anlamında olduğu da söylenmiştir. Kendisindeki bu soğuk adeta tekerrür ederek arttığı 

için kelimede de صَرأصَر şeklinde kök tekrarı yapılmıştır. Adeta bu rüzgar soğuğun

şiddetiyle yakıp kavuran bir rüzgardır.574 

1.5.6. Zamir Kullanımları 

1.5.6.1. Zamirin Müfred veya Cemî Zikredilmesi 

اَسِرُونََ هُمَُالِأ فَأوُلئَِكََ َيُضألِلأَ تَدِيَوَمَنأ الأمُهأ فَ هُوََ َُ دَِاللَّى يَ هأ َ  ,Allah kimi doğru yola iletirse“ مَنأ

odur doğru yolu bulan. Kimleri de saptırırsa, işte onlar, ziyana uğrayanların ta 

kendileridir.”575 Ayetteki ilk ifadede hidayet söz konusuyken  müfred ََهُو zamirinin

gelmesi, devamında dalâlet söz konusuyken cemî َهُمأ zamirinin zikredilmesi lafız ve

572  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 346-347; Zeccâc, Meʻâni’l-Kur’ân ve İʻrâbüh, IV, 94; 

Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 322. 
573  Hâkka, 69/6. 
574  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 642; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 599; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, 

XXX, 621. 
575  A’râf, 7/178. 



108 

mana itibarıyladır. Bu kullanımlara göre müfred zamiriyle müminlerin hidayet yolu 

üzerinde birlik içerisinde tek bir bütün gibi olduklarına, cemî zamiriyle ise dalâlette 

olan kimselerin ise ayrı ayrı yollara saptıklarına işaret edilmiştir.576 

1.5.6.2. Cümleye Zamirin Eklenmesi 

ََ جَاءُوكُمأ تُمُونََوَإِذَاَ يَكأ كََانوُاَ بِاَ أعَألَمَُ َُ وَاللَّى بهَِِ خَرَجُواَ َ قَدأ وَهُمأَ رَِ بًِلأكُفأ دَخَلُواَ َ وَقَدأ آمَنىاَ قاَلوُاَ “(Yanınıza) 

küfürle girip yine (yanınızdan) küfürle çıktıkları halde size geldiklerinde "İnandık" 

dediler. Allah onların saklamakta oldukları şeyi daha iyi bilir.”577 Ayette َََخَرَجُوا وَهُمأَقَدأ

zamirinin هُمأَ Onlar küfürle çıkarlar” ifadesine bir önceki cümleye nazaran“ بِهَِ

eklenmesi ve takdîm edilmesi münafıkların Allah’ın kelâmını ve Hz. Peygamberin 

(s.a.v.) öğütlerini dinledikten sonra yanından küfür ile çıkmaları, onların hak yolundan 

tamamen uzaklaştığına işarettir.578 Ayrıca َهُمأ zamirinin mübtedâ olarak başta

zikredilmesi onların bizzat kendi seçimleriyle küfre izafe olduklarını te’kîd eden bir 

ifadedir.579 

َنَكُونََنََأنَُالأمُلأقِيََقاَلوُاَيََّمُوسَىَإِمىاَأََ َتُ لأقِيََوَإِمىاَأَنأ  Ey Mûsâ!" Ya önce" ,(Sihirbazlar)“  َنأ

sen at ya da önce atanlar biz olalım" dediler.”580 Firavunun isteği üzerine toplanan 

sihirbazlar sihirlerini önce atma hususunda seçim hakkını Hz. Musa’ya (a.s.) 

bırakmışlardır. Fakat ََالأمُلأقِي نََأنَُ نَكُونََ َ أَنأ  Ya da önce atanlar biz olalım” ifadesi“ وَإِمىاَ

hakikatte kendilerinin önce başlamak istediklerine delalet etmektedir. Çünkü bu 

ifadede araya atanlar” şeklinde“ الأمُلأقِيََ biz” fasıl zamirin girmesi ve haberin“ نََأنَُ

mârife gelmesi, onların sihir hünerlerini göstermeye Hz. Musa’dan önce rağbet 

ettiklerine işaret eder. Nitekim Hz. Musa da ألَأقُوا Siz atın" dedi”581 şeklindeki"“ قََالََ

576  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 799; Beydâvî, Envârü’t-Tenzîl, III, 43. 
577  Mâide, 5/61. 
578  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 352-353. 
579  Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît, IV, 310. 
580  A’râf, 7/115. 
581  A’râf, 7/116. 



109 

cevabıyla onları ciddiye almadığını ve önemsemediğini göstermiş ayrıca ilahi desteğe 

tam olarak güvendiği için önceliği onlara bırakmıştır.582 

1.5.6.3. Âkil Zamirinin Gayr-ı Âkiller İçin Kullanılması 

يَُألَقُونََ وَهُمأَ ئ اَ شَي أ يََألُقَُ لَاَ مَاَ ركُِونََ  Hiçbir şeyi yaratamayan, kendileri yaratılan“ أيَشُأ

şeyleri Allah'a ortak mı koşuyorlar?”583 Molla Gürânî’ye göre ayette akıl sahibi 

varlıklarmış gibi değerlendirilip putlara َهُمأ zamiriyle işaret edilmesi müşriklerin onlara

uluhiyet iddiasında bulunmalarındandır.584 Burada kastedilen mana: “Allah’ın 

yarattığı gibi herhangi bir şeyi yaratmaya güç yetiremeyen, bilakis kendileri 

yaratılmış olan şeyleri mi Allah’a ortak koşuyorlar!” şeklinde düşünülebilir. Veya 

“Cansız olmaları hasebiyle iki şeyi bir araya getirmeye bile gücü yetmeyen şeylere mi 

tapıyorlar!” manası çıkarılabilir. Dolayısıyla putların kendilerine tapanlardan daha 

aciz varlıklar olduğu vurgulanmıştır.585 

1.5.6.4. Zamirin Tekrarlanması 

الأمُقَدىسَِطوُ ىَ بًِلأوَادَِ إِنىكََ نَ عألَيأكََ َ لَعأ فاَخأ ربَُّكََ أَنَََّ َ  .Şüphe yok ki, ben senin Rabbinim"“ إِنِِّ

Hemen ayakkabılarını çıkar. Çünkü sen mukaddes vadi Tuvâ'dasın."”586 Allah 

Teâlâ’nın Hz. Musa’ya (a.s.) nidâsındaki ََأَنََََّرَبُّك َ  Gerçekten ben, ben senin“ إِنِِّ

Rabbinim!” ifadesinde zamirin tekrar edilmesi verilen bilgiyi sağlamlaştırmak ve 

şüpheyi ortadan kaldırmak içindir.587 

582  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 731. 
583  A’râf, 7/191. 
584  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 814. 
585  Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 188. 
586  Tâhâ, 20/12. 
587  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 753. 



  

110 

 

1.5.7. Masdar Kullanımları 

1.5.7.1. Masdarda Daha Kapsamlı İfadenin Tercih Edilmesi 

ََ بّ ليَأسََ يََّقَ وأمَِ الأعَالَمِيََقاَلََ َ رَبِِ َ مِنأ َ رَسُول  َ وَلَكِنِِّ ضَلَالَة َ  “(Nûh onlara) şöyle dedi: "Ey 

kavmim! Bende herhangi bir sapıklık yok. Aksine ben, Âlemlerin Rabbi tarafından 

gönderilmiş bir peygamberim."”588 Kavmindeki önde gelen kişilerin Hz. Nûh’u (a.s.) 

sapkınlıkla suçladıkları bir önceki ayette ٍََلنََ راَكََفَِضَلَالٍَمُبِي َقَ وأمِهَِإِنَّى  Kavminin“ قاَلََالأمَلََُمِنأ

ileri gelenleri, "Biz seni açıkça bir sapıklık içinde görüyoruz" dediler”589  َضَلَال lafzı 

kullanılmışken, bu ayette Hz. Nûh’un cevabında onların kullandıkları ifade yerine  

 ifadesinden ضَلَالَ  ifadesi mana itibariyle ضَلَالَةَ  kelimesi tercih edilmiştir. Çünkü ضَلَالَةَ 

daha kapsamlıdır. Dolayısıyla bu kelimenin kullanılması Hz. Nûh’un kendisinde 

herhangi bir sapkınlık bulunmadığını belirtme hususunda daha güçlü bir ifade şeklidir. 

Böylelikle Hz. Nûh  َليَأسََبَّضَلَالَة ifadesiyle “Bende sapkınlık namına hiçbir şey yok!” 

demiş gibidir.  

Nitekim Arap dilinde de benzer bir kullanım vardır: Birisi sana  َتََأر عِنأدَكََ  هَلأَ

“Hurman var mı?” diye sorduğunda cevap olarak  َتََأر عِنأدِيَ  ”Bende hurma yok“  ليَأسََ

demek yerine  َتََأرَة عِنأدِيَ  Bende hurma namına hiçbir yok” demen daha belîğ bir“ ليَأسََ

ifadedir.590 

1.5.7.2. Masdarın Merfû Zikredilmesi 

للِأمُكَذِِبِيََ   يَ وأمَئِذٍَ  وَيألَ  O gün vay yalanlayanların haline!”591 Müellife göre“ وَيأل َ

ifadesi “helak” manasındadır. Bu kelimenin aslı fiil formu kullanılmadığı için onun 

yerine geçen  َوَيألا şeklinde mansûb bir masdardır. Burada bedduanın sürekliliğe delalet 

 
588  A’râf, 7/61. 
589  A’râf, 7/60. 
590  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 689; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 113-114. 
591  Mürselât, 77/15. 



111 

etmesi ve mananın daha güçlü hissettirilmesi maksadıyla mansûb yerine merfû 

kullanıma dönülmüştür.592 

1.5.7.3. Masdarın Mecâzî Mananın Anlaşılmasını Engellemesi 

لِيم ا َُمُوسَىَتَكأ  Allah Mûsa ile de doğrudan konuştu.”593 Molla Gürânî’ye“ وكََلىمََاللَّى

göre Allah Teâlâ’nın Hz. Musa (a.s.) ile herhangi bir vasıta olmaksızın konuşması, 

vahyin en ileri mertebesidir. Nitekim mecâzî bir konuşmanın olduğuna dair vehmin 

önüne geçmek için ayette لِيم ا ifadesi hakiki manayı te’kîd amaçlı bir masdar olarak تَكأ

zikredilmiştir.594 

1.5.7.4. İsm-i Fâil Manasında Masdar 

نَىاسَِ الِأ وَاسَِ الأوَسأ شَرَِِ َ  Sinsi vesvesecinin kötülüğünden…”595 Molla Gürânî’ye“ مِنأ

göre vesvese veren kimsenin وَاس şeklinde masdarla isimlendirilmesi ve fâil yerine الأوَسأ

kullanılması mübâlağa içindir.596 Dolayısıyla وَاس وِسَ kelimesiyle murad edilen الأوَسأ الموَسأ

“vesvese veren” ifadesidir.597 

Bu ifadeyle kastedilen de şeytandır. Yani şeytan masdarla isimlendirilmiştir. 

Bununla vesvese onun kendisini adadığı uğraşı ve mahareti olduğu için sanki şeytanın 

vesvesenin bizzat kendisi olduğu598 manası vurgulanmıştır. Benzer bir kullanım ََ إِنىهَُعَمَل 

Onun kendisi salih olmayan bir ameldir”599 ayetinde de vardır.600“ غَيْأَُصالِحٍَ

592  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 895. 
593  Nisâ, 4/164. 
594  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 248; Zeccâc, Meʻâni’l-Kur’ân ve İʻrâbüh, II, 133; Nehhâs, 

Meʿâni’l-Kur’ân, II, 240. 
595  Nâs, 114/4. 
596  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 1366. 
597  Beydâvî, Envârü’t-Tenzîl , V, 350. 
598  Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 823 
599  Hûd, 11/46. 
600  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXXII, 377. 



112 

1.5.8. Edat ve Harf-i Cer Kullanımları 

1.5.8.1. İstifhâm Edatının İsme Dahil Olması 

َبَِأسِكُمأَفَ هَلأَأنَ أتُمأَشَاكِرُونََ صِنَكُمأَمِنأ عَةََلبَُوسٍَلَكُمأَلتُِحأ صَن أ نَاهَُ  ,Bir de Davud'a, sizin için“ وَعَلىمأ

zırh yapma sanatını öğrettik ki, savaşlarınızda sizi korusun. Şimdi siz şükrediyor 

musunuz?”601 Arap dilinde istifham edatı olan َهََلأ aslında fiile dahil olur fakat burada

ismin başında kullanılması bir nükteye binâendir. Ayette َهَلأ ile birlikte fiil

kullanılmayıp isim kullanılması, makamın teceddüd (yenilenme) yerine sübût 

(kalıcılık) isteyen bir makam olması gerektiğini ortaya koymak içindir. 

Dolayısıyla ayetteki ََشَاكِرُون أنَ أتُمأَ فَ هَلأَ “Peki siz şükredenler misiniz?” ifadesi 

süreklilik manası taşıdığından muhatapların şükretmelerini talep etme hususunda daha 

belîğ bir ifadedir.602 Zira bu ifade ََكُرُون فَ هَلأََ Peki şükrediyor musunuz?” veya“ فَ هَلأَتَشأ

كُرُونََ تََشأ ”?Siz mi şükredenlersiniz“ أفَأَنَ أتُمأَشَاكِرُونََ Peki siz şükrediyor musunuz?” veya“ أنَ أتُمأ

şeklindeki ifadelerden daha etkilidir. Çünkü ilk iki ifade fiil barındırdığı için teceddüd 

ifade eder, üçüncü ifade ise isim barındırdığı için sübût ve istimrâr ifade etse dahi 

ayetteki ifadeden daha alt bir söylemdir.603 

Çünkü Arap dilinde isim cümlesi, sübût (kalıcılık) ve istimrâr (süreklilik) 

anlamlarına, fiil cümlesi ise teceddüd (yenilenme) ve hudûs (yeni olma/değişim) 

anlamlarına delalet eder.604 

601  Enbiyâ, 21/80. 
602  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 953. 
603  Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 309. 
604  Ebu’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, thk. 

Muhammed Ebu’l-Fadl İbrâhim, el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-Âmme li’l-Kitâb, Kahire, 1974, c. I-IV, 

II, 376. 



  

113 

 

 Edatlarının Kullanımlarındaki Mana İlgisi إين   ve   إيذ ا .1.5.8.2

ََ وُا هُمأَسَيِِئَة َيَطىيْى َتُصِب أ لنََاَهَذِهَِوَإِنأ سَنَةَُقاَلوُاَ مَُُالْأَ َوَلَكِنىََفإَِذَاَجَاءَتِأ اََطاَئرِهُُمأَعِنأدََاللَّىِ إِنَّى أَلَاَ َمَعَهَُ بِوُسَىَوَمَنأ

يََ عألَمُونََ ثَ رَهُمأَلَا  "Fakat onlara iyilik geldiği zaman, "Bu bizimdir, (biz çalışıp kazandık)“ أَكأ

derler. Eğer başlarına bir kötülük gelirse Mûsâ ve beraberindekilerin uğursuzluğuna 

yorarlardı. İyi bilin ki onların uğursuzluk sebebi ancak Allah katında (yazılı)dır. Fakat 

çokları bilmezler.”605 Firavun ve ailesi kendilerine bolluk ve bereket geldiğinde biz 

buna layığız derlerdi. Kıtlık ve kuraklık geldiğinde ise bu, Hz. Musa ve 

beraberindekilerin yüzünden derlerdi.  

Bununla birlikte Molla Gürâni ayetin nahvî yapısının onların çoğu zaman 

iyilikle, nadiren kötülükle karşılaştıklarını vurgulayan ince bir üslûpla zikredildiğini 

belirtmektedir. Şöyle ki: ََسَنَةَُفإَِذ الْأَ مَُُ جَاءَتِأ اَ  “Onlara iyilik geldiği zaman” ifadesinde َإِذَا 

edatının mazi bir fiille birlikte kullanılıp َُسَنَة  ,iyilik” kelimesinin de marife gelmesi“ الْأَ

bolluk bereket yıllarının ekseriyetle vukû bulduğuna işarettir. Diğer taraftan َََََوَإِنأ هُمأ تُصِب أ

 şart edatının muzârî bir fiille إِنأَ Eğer başlarına bir kötülük gelirse” ifadesinde“ سَيِِئَةَ 

birlikte kullanılıp  َسَيِِئَة “kötülük” kelimesinin de nekre gelmesi, kıtlık ve kuraklık 

yıllarıyla nadiren karşılaştıklarına işarettir.606 

 Edatındaki Mana İlgisi ع س ى .1.5.8.3

ََ ََفَ عَسَىَأوُلئَِكََأَنأ َاللَّى يََأشََإِلاى خِرَِوَأقَاَمََالصىلَاةََوَآتَىَالزىكَاةََوََلأََ َوَالأيَ وأمَِالْأ َآمَنََبًِللَّىِ َمَنأ اََيَ عأمُرَُمَسَاجِدََاللَّىِ إِنَّى

تَدِينََ الأمُهأ مِنََ  ,Allah'ın mescitlerini ancak Allah'a ve ahiret gününe iman eden“ يَكُونوُاَ

namazı dosdoğru kılan, zekâtı veren ve Allah'tan başkasından korkmayan kimseler 

imar eder. İşte doğru yola ermişlerden olmaları umulanlar bunlardır.”607 Ayette 

 
605  A’râf, 7/131. 
606  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 740; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 144-145.  
607  Tevbe, 9/18. 



114 

zikredilen sıfatlara haiz kemâlât sahibi müminlerin dahi hidayet üzere olmaları َعَسَى

“umulur ki” gibi ümit bildiren bir lafızla ifade edilmesi, müşriklerin övündükleri 

amellerinden fayda görecekleri tarzındaki beklentilerini yok etmek ve onların hidayet 

makamından uzak olduklarını bildirmek içindir. Zira müminlerin bile bu kadar güzel 

vasıflarla hidayet üzere olmaları hususu “umulur ki” şeklinde ifade edilmişken, şeriata 

aykırı davranan müşriklerin zaten hidayetten uzak olduklarına işaret edilmiştir. Ayrıca 

bu üslûpta müminler için kendi halleriyle mağrur olmaları ve güvenmeleri hususunda 

bir yasaklama vardır.608 

ثمُ  .1.5.8.4 Edatının İstibʻâd Manasında Kullanılması 

تَقِمُونََ رمِِيََمُن أ َمِنََالأمُجأ هَاَإِنَّى أعَأرَضََعَن أ ََذكُِِرََبِِيََّتَِرَبهَِِِثُُىَ َأَظألَمَُمِىنأ  Kim, Rabbinin âyetleri“ وَمَنأ

kendisine hatırlatıldıktan sonra onlardan yüz çevirenden daha zalimdir? Şüphesiz ki 

biz suçlulardan intikam alıcıyız.”609  Müellife göre َثُُى edatı ayetler hatırlatıldıktan sonra

onlardan yüz çevirmenin akıldan uzak olduğunu (istibʻâd) vurgulamak içindir. Müellif 

aynı vurgunun aşağıdaki hamâse (kahramanlık) beytinde bulunduğunu da şahit 

getirmiştir:610 

يَ زُورهَُا َابأنَُحُرىةٍَ...َيَ رَىَغَمَراَتَِالأمَوأتَِثُُىَ شِفَُالأغَمىاءََإِلاى وَلَاَيَكأ

“Asil kimseden başkası felaketi ortadan kaldıramaz 

Ki o, ölümün acılarını görür sonra da onu ziyarete gider!” 

Cafer b. Ulbe b. el-Hârisî’nin bu beytinde611 asil bir kimsenin ölümün 

ızdırabını görüp onun zorluğunu bile bile ölümle karşılaşmak istemesi akıllardan uzak 

608  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 229; Beydâvî, Envârü’t-Tenzîl , III, 75. 
609  Secde, 32/22. 
610  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 727. 
611  Bkz. Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Alî b. Muhammed el-Hatîb et-Tebrîzî, Şerhu Dîvâni’l-Hamâse, 

Dâru’l-Kalem, Beyrut, t.y., 10. 



115 

bir durum olarak َثُُى edatıyla aktarılmıştır.612 Bu bağlamda ayetteki َثُُى edatına “hâlâ, bile

bile” manalarını yüklemek yerinde olur. 

ثَ رهُُمَُالأكَافِرُونََيَ عأرفَُِ يُ نأكِرُونَِاََوَأَكأ ثُُىَ َ ونََنعِأمَتََاللَّىِ “Onlar, Allah'ın nimetini bilirler, sonra 

da inkâr ederler. Onların çoğu kâfirlerdir.”613 Müşrikler kendilerine sayılan 

nimetlerin Allah’tan geldiğini biliyorlar sonra da biz ilahlarımızın bereketleri ve 

şefaatleri sayesinde rızıklandırıldık demek sûretiyle onları putlarına izafe ediyorlardı. 

Bu bağlamda ayetteki َثُُى edatı inkâr hususunda istibʻâd manasında kullanılmıştır.614

Yani tüm bu nimetleri bildikleri halde inkâr etmelerinin kabul edilemez bir durum 

olduğunu gösterir. Çünkü nimeti tanıyan birinden beklenen onu inkâr etmesi değil 

itiraf etmesidir.615 

 Edatındaki Mana İlgisi ثمُ  .1.5.8.5

سَيَ عألَمُونََ َ كَلاى ثُُىَ سَيَ عألَمُونََ َ كَلاى “Hayır, ileride bilecekler. Yine hayır; ileride 

bilecekler.”616 Ayette ifadenin tekrarı mübâlağa içindir. Molla Gürânî’ye göre ikinci 

ayetin başındaki َثُُى edatı bu vaîdin ilkinden daha sert olduğunu belirtmek için

getirilmiştir.617 

 Edatının Vaîd Manasında Kullanılması س و ف   .1.5.8.6

يُ بأصِرُونََ فَسَوأفََ  Gözetle onları, yakında onlar da görecekler.”618 Ayette“ وَأبَأصِرأهُمأَ

Hz. Peygambere hitaben “Müşrikler hakkında verilen öldürülme ve esirlik gibi 

hükümleri gözetle” denilmiş gibidir. Burada َأبَأصِرأ “gözetle” emir fillinin tercih

612  Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 515. 
613  Nahl, 16/83. 
614  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 236-237. 
615  Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 626. 
616  Nebe, 78/4-5. 
617  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 915. 
618  Sâffât, 37/175. 



116 

edilmesinde Hz. Peygamber (s.a.v.) için bir teselli ve rahatlatma amacı vardır. Ayrıca 

o durumun yakın bir zamanda sanki gözünün önündeymiş gibi vuku bulacağı

vurgulanmaktadır. ََيُ بأصِرُون  ifadesi de “Onlar sana verilecek yardım ve desteği فَسَوأفََ

yakında görecekler” manasındadır. Buradaki ََسَوأف edatı uzak bir zamanı bildirmek için

değil vaîd için zikredilmiştir.619 

 Edatının Te’kîd Manası İfade Etmesi س و ف   .1.5.8.7

وََ أجُُورَهُمأَ يُ ؤأتيِهِمأَ سَوأفََ أوُلئَِكََ هُمأَ مِن أ أَحَدٍَ َ َ بَيأ يُ فَرقُِِواَ وَلأََ وَرُسُلِهَِ َ بًِللَّىِ آمَنُواَ اَوَالىذِينََ رَحِيم  غَفُور اَ َُ اللَّى كَانََ

“Allah'a ve peygamberlerine iman edenler ve onlardan hiçbirini diğerlerinden 

ayırmayanlara gelince, işte onlara Allah mükafatlarını verecektir. Allah, çok 

bağışlayıcıdır, çok merhamet edicidir.”620 Müellife göe ayette müminlere vaad edilen 

mükafatın uzak gelecek zamana işaret eden ََسَوأف edatı ile bildirilmesi, vaadin

gecikeceğini ifade etmek değil, vaadin mutlak gerçekleşeceğini te’kîd içindir. Zira 

muzârî fiil şimdiki ve gelecek zaman manası taşır. Başına ََسَوأف gelirse bahsedilen

konunun gelecekte kesinlikle gerçekleşeceği vurgulanır.621 

1.5.8.8. س   Edatının Tercih Edilmesi 

َفِيهَاَأزَأوَاج ََ اَلََمُأ اَرَُخَالِدِينََفِيهَاَأََبَد  َنِأ َتَُأتِهَاَالْأ خِلُهُمأَجَنىاتٍَتَُأريَِمِنأ وَالىذِينََآمَنُواَوَعَمِلُواَالصىالِْاَتَِسَنُدأ

َظلَِيلا َ خِلُهُمأَظِلاًّ ,İman edip salih ameller işleyenleri ise, içinden ırmaklar akan“ مُطَهىرَة َوَندُأَ

içlerinde ebedi kalacakları cennetlere koyacağız. Onlara orada tertemiz eşler vardır. 

Onları, koyu gölgeler altında bulunduracağız.”622 Ayette ٍَجَنىات خِلُهُمأَ سَنُدأ ifadesinde 

cennete koyulacak müminlerden bahsedilirken cenneti inananlara yakın kılmak ve 

619  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 127; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 68. 
620  Nisâ, 4/152. 
621  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 236. 
622  Nisâ, 4/57. 



117 

onunla müjdelemek amacıyla ََسَوأف yerine yakın geleceği bildiren ََس edatı tercih

edildiği belirtilmiştir.623 Molla Gürânî’ye göre burada hem ََس edatının tercih edilmesi

hem de müminlerin cennette ebedi kalacaklarının alenen zikredilmesi Allah’ın 

rahmetinin gazabının önüne geçtiğine işarettir.624 

 Edatının Tevbîh Manasında Kullanılması إين   .1.5.8.9

َأفَ أوَاهِهِمأَ َبَدَتَِالأبَ غأضَاءَُمِنأ َوَدُّواَمَاعَنِتُّمأَقَدأ َدُونِكُمأَلَاَيََألوُنَكُمأَخَبَالا  يََّأيَ ُّهَاَالىذِينََآمَنُواَلَاَتَ تىخِذُواَبَِطاَنةَ َمِنأ

تَ عأقِلُونََ تُمأَ كَُن أ يََّتَِإِنأ لَكُمَُالْأ َبَ ي ىنىاَ بََُْقَدأ Ey iman edenler! Sizden olmayanları“ وَمَاَتَُأفِيَصُدُورهُُمأَأَكأ

sırdaş edinmeyin, onlar size kötülük yapmaktan geri durmazlar, sıkıntıya düşmenizi 

isterler. Onların ağızlarından nefret taşmaktadır; kalplerinin gizlediği ise daha 

büyüktür. Gerçekten size delilleri açıklamışızdır, eğer düşünüyorsanız!”625 Ayette 

müminlerin kafirleri dost edinmemelerine dair onların inananlara karşı besledikleri bir 

takım kötü hasletlerden bahsedildikten sonra ََتَ عأقِلُون َ تُمأ َكُن أ إِنأ “eğer düşünüyorsanız” 

ifadesi gelmiştir. Molla Gürânî’ye göre burada َإِنأ şart edatının tercih edilmesi fasılaya

tevbîh anlamı katmıştır.626 Yani eğer müminler kafirlerle dost olmanın yasaklanmasına 

dair ayetler açıkça bildirilmesinden sonra bile bile onları dost edinecek olurlarsa bu 

davranışlarını kınamak maksadıyla َإِنأ edatı zikredilmiştir.

 Edatındaki Mana İlgisi إين   .1.5.8.10

سَابَُ الْأِ نَاَ وَعَلَي أ الأبَلَاغَُ عَلَيأكََ اََ فإَِنَّى نَ تَ وَف ىيَ نىكََ َ أَوأ نعَِدُهُمأَ الىذِيَ بَ عأضََ نرُيَِ نىكََ مَاَ َ وَإِنأ “Onlara 

vadettiğimiz azabın bir kısmını sana göstersek de, (göstermeden) senin ruhunu alsak 

da senin görevin sadece tebliğ etmektir. Hesap görmek ise bize aittir.”627 Yani 

623  Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît, III, 681. 
624  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 118. 
625  Âl-i İmrân, 3/118. 
626  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1209. 
627  Ra’d, 13/40. 



118 

“Onlara vadettiğimiz öldürmek ve esir düşmek gibi dünyadaki azabın bir kısmını sana 

göstersek de…” denilmek istenmiş ve buradaki َإِنأ şart edatı böyle bir şeyin lüzumuna

gerek olmadığına delalet etmektedir. Zâid olan مَا edatı da bu mananın zaruriyetine

işaret ederek te’kîd etmektedir.628 

اَرَُوَيََأعَلأَلَكََقُصَُور ا َنِأ َتَُأتِهَاَالْأ َذَلِكََجَنىاتٍَتَُأريَِمِنأ َشَاءََجَعَلََلَكََخَيْأ اَمِنأ  Dilerse“ تَ بَارَكََالىذِيَإِنأ

sana bundan daha güzelini, içinden ırmaklar akan cennetleri verebilecek olan, sana 

saraylar kurabilecek olan Allah'ın şanı yücedir.”629 Müşrikler Hz. Peygamberi (s.a.v.) 

küçümseme maksadıyla “Kendisine bir hazine verilseydi ya da ürününden yiyeceği 

bir bahçesi olsaydı ya” diyorlardı.630 Onların getirdikleri böyle nahoş misallere 

cevaben bu ayet zikredilmiştir. Ayette Allah Teâlâ eğer dilerse onların saydıklarından 

daha iyisini, altından ırmaklar akan cennetler ve saraylar yapabileceğini dile 

getirmiştir. 

Ancak Molla Gürânî’ye göre bu cümlede kullanılan َإِنأ şart edatı, söz konusu

vaadin bu dünyada gerçekleşmeyeceğine ve onun yerinin burası olmadığına delalet 

eder.631 

 Atıf Harfinin Kullanılması و   Yerine ف   .1.5.8.11

َعِبَادِهَِالأمُؤأمِنِيََ كََثِيٍَْمِنأ َالىذِيَفَضىلَنَاَعَلَى دَُللَّىِ مَأ اََوَقاَلَاَالْأ نَاَدَاوُودََوَسُلَيأمَانََعِلأم  َآتَ ي أ  !Andolsun“ وَلَقَدأ

Biz Dâvûd'a ve Süleyman'a ilim verdik. Onlar, "Hamd, bizi mü'min kullarının 

birçoğundan üstün kılan Allah'a mahsustur" dediler.”632 Müellif Allah Teâlâ’nın 

Davud ve Süleyman peygambere verdiği ilme mukabil o ikisinin “elhamdülillah” 

sözlerinin başında akabiyet manası taşıyan ََف yerine bu manayı yansıtmayan ََو atıf

harfinin zikredilmesindeki belâğî hususa değinmiştir. Şöyle ki دَُللَّىَِ مَأَ  ifadesinin وَقاَلَاَالْأ

628  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 1193. 
629  Furkân, 25/10. 
630  Bkz. Furkân, 25/8. 
631  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 235. 
632  Neml, 27/15. 



119 

başında ََتُهَُفَشَكَر atıf فََ Ona verdim, o da hemen teşekkür etti” cümlesindeki gibi“ أَعأطيَ أ

harfi gelmemiş yerine ََو harfinin tercih edilmesiyle ayette sanki şöyle denilmiştir: ََوَلَقَدأ

دَُللََِِّٰ مَأ الْأ وَقاَلَاَ وَجَوَارحِ اَ قَ لأب اَ الأعِلأمَِ بِذَلِكََ فَ عَمِلَاَ عِلأم اَ وَسُلَيأمَانََ دَاوُودََ نَاَ  Andolsun! Biz Dâvûd’a ve“ آتَ ي أ

Süleyman’a ilim verdik. O ikisi de kendilerine verilen bu ilimle kalben ve bedenen amel 

ettiler ve hamd yalnızca Allah’a mahsustur dediler” manası hissettirilmiştir. Bu da dil 

ile şükrün öncesinde kalp ve diğer uzuvlarla amel edilirse şükrün güzel olacağı 

manasına işarettir.633 

Dolayısıyla ayette ََف ile atıf yapılsaydı bu durumda mana “Biz Dâvûd’a ve

Süleyman’a ilim verdik. Onlar da hemen akabinde elhamdülillah dediler” şeklinde 

olurdu. Dolayısıyla onların önce kalp ve diğer uzuvlarla amel edip sonra da dil ile 

hamdettikleri manası anlaşılmayabilirdi. 

 Edatının Zikredilmesi ve Terkedilmesi ف   .1.5.8.12

َعََ لَحََفَلَاَخَوأف  لَيأهِمأَوَلَاَهُمأَيََأزنَوُنَََيََّبَنَِّآدَمََإِمىاَيََأتيَِ نىكُمأَرُسُل َمِنأكُمأَيَ قُصُّونََعَلَيأكُمأَآيََّتَِفَمَنَِات ىقَىَوَأَصأ

أوُلئَِكََأَصأحَاوَالىذِينَََ هَاَ بَْوُاَعَن أ تَكأ فِيهَاَخَالِدُونََكَذىبوُاَبِِيََّتنَِاَوَاسأ َ بَُالنىارَِهُمأ  “Ey Âdemoğulları! İçinizden 

size benim âyetlerimi anlatan Peygamberler gelir de her kim Allah'a karşı gelmekten 

sakınır ve halini düzeltirse, artık onlara korku yoktur. Onlar üzülecek de değillerdir. 

Âyetlerimizi yalanlayanlar ve onlara uymayı kibirlerine yediremeyenlere gelince işte 

onlar cehennemliklerdir. Onlar orada ebedi kalacaklardır.”634 Yukarıdaki iki ayetten 

ilkinde peygamberlere tabi olanlara vaad olarak bildirilen ََعَلَيأهِمأ  Artık onlara“ فَلَاَخَوأف 

korku yoktur” cümlesinin başında ََف harfi gelmişken, ikinci ayette Allah’ın ayetlerini

yalanlayanlara vaîd olarak bildirenََ النىارِ أَصأحَابَُ  ”İşte onlar cehennemliklerdir“ أوُلئَِكََ

633  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 406-407. 
634  A’râf, 7/35-36. 



120 

ifadesinin başında ََف harfi zikredilmemiştir. Bunun sebebi vaad ifadesinde mübâlağa,

vaîdde ise müsamaha olduğunu ima etmektir.635  

ف   .1.5.8.13 Edatının ve  فِي Harf-i Cerinin Tercih Edilmesi

ََ عَذَاب  لََمُأَ فأَوُلئَِكََ بِِيََّتنَِاَ بوُاَ وكََذى مُهِيَ وَالىذِينََكَفَرُواَ  “İnkar edip âyetlerimizi yalanlamış 

olanlara gelince, onlar için de alçaltıcı bir azap vardır.”636 Ayette cümle haber 

konumunda olan  َمُهِي َ عَذَاب  لََمُأَ فَأوُلئَِكََ ifadesinin başında ََف edatı tercih edilmişken bir

önceki ayette ise آمََ النىعِيمَِفاَلىذِينََ جَنىاتَِ الصىالِْاَتَِفَِ وَعَمِلُواَ  Artık iman edip salih ameller“   نُواَ

işlemiş olanlar Naîm Cennetleri'ndedirler”637 cümlesinde haber konumundaki ََِفَِجَنىات

ifadesinin başında bu edat zikredilmemiştir. Zira bu üslûp müminlerin cennete النىعِيمَِ

girmelerinin Allah’tan bir lütuf, kafirlerin cehenneme girmelerinin ise kendi amelleri 

sebebiyle olduğuna işaret etmektedir. Bu yüzden ayette  َلََمُأَعَذَاب denilmiş, ََذَابٍَهُمأَفَِع

denilmemiştir.638 

Ayrıca َِجَنىات فَِ ifadesinin başında َِف harf-i ceri kullanılmışken عَذَابَ  لََمُأَ

ifadesinde ise َِل harf-i cerinin kullanılması Allah’ın rahmetinin üstünlüğüne bir

tenbihtir. Çünkü iman edenlerin müjdelendiği “cennetler” ifadesinin başında gelen َِف

harf-i ceri تِقأراَر yerleşmek” manalarına delalet eder.639“ تََكَُّن süreklilik” ve“ اِسأ

635  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 660-661; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 12. 
636  Hac, 22/57. 
637  Hac, 22/56. 
638  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 1075; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 76. 
639  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 1075. 



121 

 Edatındaki Mana İlgisi ف   .1.5.8.14

ََ وَمُوسَى هَارُونََ َ برَِبِِ آمَنىاَ قاَلوُاَ اَ سُجىد  السىحَرَةَُ فَألُأقِيََ “Bunun üzerine sihirbazlar secdeye 

kapandılar; «Harun'un ve Musa'nın Rabbine iman ettik» dediler.”640 Hz. Musa’nın 

(a.s.) asası sihirbazların koşuyor gibi görünen iplerini ve asalarını hızlıca yutunca onlar 

kendilerini hidayete erdirdiği için Allah’a şükür secdesine kapandılar ve iman ettiler. 

Yaşanan mucizenin hemen ardı sıra secdeye atılmalarının zikredildiği ََفَألُأقِي

ifadesindeki ََف edatı sihirbazların tereddütsüzce iman ettiklerine delalet eder.641

 Harf-i Cerinin Te’kîd Manası Katması لي  .1.5.8.15

الأكَافِرُونََ كََرهََِ وَلَوأ نوُرهَِِ مُتِمَُّ َُ وَاللَّى بِِفَ أوَاهِهِمأَ َ اللَّىِ نوُرََ ليُِطأفِئُواَ  Onlar ağızlarıyla Allah'ın“ يرُيِدُونََ

nurunu söndürmek istiyorlar. Halbuki kafirler istemeseler de Allah nurunu 

tamamlayacaktır.”642 Müellife göre ليُِطأفِئُوا  ifadesinin aslı tevbe sûresinde يرُيِدُونََ

zikredildiği َيطُأفِئُوا َ أَنأ يرُيِدُونََ gibidir.643 Ayetteki َِل harf-i ceri “isteme” anlamını

barındırması sebebiyle te’kîd maksadıyla ََيرُيِدُون “istiyorlar” fiilinin yanında

gelmiştir.644 Yani bu üslûpla kafirlerin Allah’ın nurunu söndürmek için çok istekli 

olduklarına işaret edilmiştir. 

Bu kullanım tıpkı ََراَمِك تُكََلِْكَأ  Sana ikramını istemek için geldim” sözündeki“ جِئ أ

gibidir.645  

640  Tâhâ, 20/70. 
641  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 807. 
642  Saf, 61/8. 

643 كََرهََِالأكَافِرُونََ َيتُِمىَنوُرَهَُوَلَوأ َُإِلاىََأَنأ َبِِفَ أوَاهِهِمأَوَيََأبَََاللَّى َيطُأفِئُواَنوُرََاللَّىِ  Allah'ın nurunu ağızlarıyla söndürmek“ يرُيِدُونََأَنأ

istiyorlar. Oysa kafirler hoşlanmasalar da Allah, nurunu tamamlamaktan başka bir şeye razı 

olmaz.” (Tevbe, 9/32). 
644  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 445. 
645  Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 525. 



122 

1.5.8.16. Lâmu’l-Cuhûd Kullanılması 

بوَُ كََذى كََانوُاَليُِ ؤأمِنُواَبِاَ َإِلَََقَ وأمِهِمأَفَجَاءُوهُمأَبًِلأبَ يِِنَاتَِفَمَا َبَ عأدِهَِرُسُلا  بَ عَث أنَاَمِنأ كََذَلِكََنَطأبَعَُعَلَىََثُُىَ َقَ بألُ اَبِهَِمِنأ

الأمُعأتَدِينََقُ لُوبََِ  “Sonra, onun ardından birçok peygamberi kendi toplumlarına gönderdik. 

Onlara apaçık mucizeler getirdiler. Fakat onlar önceden yalanlamakta oldukları şeye 

inanacak değillerdi. İşte biz haddi aşanların kalplerini böylece mühürleriz.”646  Hz. 

Nuh’u (a.s.) ve ayetleri inkâr edenler tufanda boğulmuşlar sonra birçok peygamber 

onların kavimlerine gönderilmiştir. Akabinde onlara mucizeler getirmişler fakat onlar 

bu mucizelere inanmamışlardı.  

Ayetteki ليُِ ؤأمِنُوا كََانوُاَ فَمَا ifadesinde ََكَان lafzı lâmu’l-cuhûd ile ziyadeleştirilmiş

olup onların bile bile inkâr ederek ve büyüklenerek imandan yoksun kaldıklarına işaret 

edilmiştir.647 

 Harf-i Cerindeki Mana İlgisi ع ل ى .1.5.8.17

ََ ََأَنَِاقأذِفِيهَِفَِالتىابوُتَِفاَقأذِفِيهَِفَِالأيَمِِ وَألَأقَيأتَُعَلَيأكََمََُبىة َمِنِِّ َلَهَُ عَدُوٌَّلَِوَعَدُوٌّ هَُ فَ لأيُ لأقِهَِالأيَمَُّبًِلسىاحِلَِيََأخُذأ

نَعََعَلَىَعَيأنَِّ Onu (bebek Mûsâ'yı) sandığın içine koy ve denize (Nil'e) bırak ki, deniz"“ وَلتُِصأ

onu kıyıya atsın da kendisini, hem bana düşman, hem de ona düşman olan birisi 

(Firavun) alsın. Sana da, ey Mûsâ, sevilesin ve gözetimimizde yetiştirilesin diye 

tarafımızdan bir sevgi bırakmıştım."”648 Molla Gürânî’ye göre َِّعَيأن عَلَىَ نَعََ وَلتُِصأ

“gözümün önünde yetiştirilmen için” ifadesinde عَلَى harf-i cerinin eklenmesi Hz.

Musa’nın (a.s.) korunup kollanmasının tam olacağına işarettir.649 

تِنَ هُمأَوَإِنىَفِرأَ َيَ فأ َفِرأعَوأنََوَمَلَئِهِمأَأَنأ َقَ وأمِهَِعَلَىَخَوأفٍَمِنأ َذُريِِىة َمِنأ َرأضَِوََفَمَاَآمَنََلِمُوسَىَإِلاى إِنىهََُعَوأنََلَعَالٍَفَِالْأ

رفِِيََ اَلأمُسأ Firavun ve ileri gelenlerinin kötülük yapmaları korkusu ile kavminin küçük“ لَمِنَ

646  Yunus, 10/74. 
647  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 616. 
648  Tâhâ, 20/39. 
649  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 775. 



  

123 

 

bir bölümünden başkası Mûsâ'ya iman etmedi. Çünkü Firavun o yerde zorba bir kişi 

idi. O gerçekten aşırı gidenlerdendi.”650 Firavunun ve ileri gelenlerinin korkusundan 

dolayı israiloğullarından bir grup genç dışında hiç kimse Hz. Musa’ya (a.s.) iman 

etmemişti. Molla Gürânî’ye göre ayetteki خَوأف ifadesine ََعَلَى  harf-i cerinin eklenmesi 

oradakilerin korkularının aşırılığına işaret eder.651 

 Harf-i Cerlerindeki Mana İlgisi فِي  ve ع ل ى .1.5.8.18

َفَِضَلَالٍَمَُبِيٍَ َلَعَلَىَهُد ىَأَوأ كُمأ َإِيَّى َأَوأ َُوَإِنَّى َرأضَِقُلَِاللَّى َيَ رأزقُُكُمأَمِنََالسىمَاوَاتَِوَالْأ  De ki: "Size“ قُلأَمَنأ

göklerden ve yerden kim rızık verir?" De ki: "Allah. O halde ya biz hidayet veya apaçık 

bir sapıklık üzereyiz, ya da siz!"”652 Ayette hidayet üzere olan kimseler için عَلَى harf-i 

ceri, dalâlet içinde olanlar için َِف harf-i ceri kullanılmıştır. Çünkü hidayete eren kimse 

adeta yükselmiş ve hakka hakikate muttali olmuş gibidir. Dolayısıyla Allah Teâlâ bunu 

yükseklik ifade eden عَلَى harf-i ceriyle zikretmiştir. Dalâlet ehli kimse de karanlıkların 

içine dalıp nereye yöneleceğini bilemeyen kimse gibidir. Bu yüzden bunu da َِف harf-i 

ceriyle zikretmiştir. 653 

1.5.9. Fiil Kullanımları 

1.5.9.1. İftiʻâl Bâbının Tercih Edilmesi  

تَسَبَتأَ اكأ مَاَ هَاَ وَعَلَي أ َ كََسَبَتأ مَا لََاََ عَهَاَ وُسأ َ إِلاى نَ فأس اَ َُ اللَّى يكَُلِِفَُ  Allah bir kimseyi ancak“ لَاَ

gücünün yettiği şeyle yükümlü kılar. Onun kazandığı iyilik kendi yararına, kötülük de 

kendi zararınadır.”654 Ayette iyilikten söz edilirken ََكَسَب fiili tercih edilmişken şerden 

söz edilirken iftiâl bâbına nakledilmiş olan ََتَسَب تَسَبََ fiili tercih edilmiştir. Zira اكِأ  اكِأ

 
650  Yunus, 10/83. 
651  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 625-629. 
652  Sebe’, 34/24. 
653  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 858; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXV, 205. 
654  Bakara, 2/286. 



  

124 

 

fiilinde “bir işi seve seve yapma” manası vardır. Bu bağlamda insan nefsi şehevî 

isteklere meyilli olduğu için böyle bir kullanım tercih edilmiştir.  Ayrıca bu ifade şekli 

her nasıl olursa olsun yapılan hayra karşılık mükafat olduğuna ve kişinin isteyerek 

işlediği şer eyleminden sonra mutlaka cezalandırılacağına delalet eder.655 Hayırda ise 

bunun tersi bir durum olduğundan “seve seve yapmak” manasına delalet etmeyen ََكَسَب 

fiili tercih edilmiştir.656  

1.5.9.2. İstifʻâl Bâbının Tercih Edilmesi 

بَار اَ تِكأ اسأ بَْوُاَ تَكأ وَاسأ وَأَصَرُّواَ ثيَِابَِمُأَ تَ غأشَوأاَ وَاسأ آذَانِِِمأَ فَِ أَصَابعَِهُمأَ لََمُأََجَعَلُواَ لتَِ غأفِرََ َ دَعَوأتُِمُأ َكُلىمَاَ  وَإِنِِّ

“"Kuşkusuz sen onları bağışlayasın diye kendilerini her davet edişimde parmaklarını 

kulaklarına tıkadılar, elbiselerine büründüler, inanmamakta direndiler ve büyük bir 

kibir gösterdiler."”657 Hz. Nûh’un kavmi kendilerini hakka davet etmesinden hiç 

hoşlanmamaları sebebiyle onu görmemek için elbiselerini üzerlerine çekiyorlardı. 

Müellife göre ayetteki َتَ غأشَوأاَثيَِابَِمُأ  elbiselerine büründüler” ifadesinde fiil mübâlağa“ وَاسأ

bildirdiği için talep sîğasında gelmiştir. Böylece “Adeta onlar elbiselerinden 

kendilerini bürümesini istiyorlardı” manası vurgulanmış olur.658 

1.5.9.3. Tefʻîl Bâbının Tercih Edilmesi 

للِنىاسَِ  قَ بألَُهُد ىَ َ مِنأ الت ىوأراَةََوَالْأِنْأَِيلََ وَأنَ أزَلََ يَدَيأهَِ َ َ بَيأ لِمَاَ مُصَدِِق اَ َ قِِ الأكِتَابََبًِلْأَ عَلَيأكََ  O, sana“ نَ زىلََ

Kitab'ı hak ve kendisinden öncekileri doğrulayıcı olarak indirdi. O, daha önce Tevrat'ı 

ve İncil'i insanlar için birer hidayet olarak indirmişti.”659 Ayette kitabın yani 

Kur’ân’ın indirilmesinden bahsedilirken tefʻîl bâbından olan ََنَ زىل fiili kullanılmışken, 

Tevrat ve İncil’in indirilmesi ise ifʻâl bâbından olan ََانَ أزَل fiiliyle ifade edilmiştir. Çünkü 

 
655  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1023-1024. 
656  Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 332. 
657  Nûh, 71/7. 
658  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 694; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 248. 
659  Âl-i İmrân, 3/3-4. 



125 

bu durum Kur’ân-ı Kerîm’in müneccemen yani parça parça nazil olduğuna Tevrat ve 

İncil’in tek seferde indiğine delalet etmektedir.660 

ََ يُونََنِسَاءكَُمأَوََوَإِذأ تَحأ َآلَِفِرأعَوأنََيَسُومُونَكُمأَسُوءََالأعَذَابَِيُ قَتِِلُونََأبَ أنَاءكَُمأَوَيَسأ نَاكُمأَمِنأ ََأَنْأَي أ مِنأ فَِذَلِكُمأَبَلَاءَ 

عَظِيمَ  رَبِِكُمأَ “Hani sizi Firavun ailesinden kurtarmıştık. Onlar size en kötü işkenceyi 

uyguluyorlardı. Oğullarınızı öldürüyor, kadınlarınızı sağ bırakıyorlardı. Bunda size 

Rabbiniz tarafından büyük bir imtihan vardı.”661 Müellife göre ََيُ قَتِِلُون “öldürüyorlar”

fiilinin tefʻîl sîğasıyla ifade edilmesi onların öldürme işini çok fazla yaptıklarına 

delalet eder.662 

ذَلِكََ إِنىَفَِ النىارَِ مِنََ َُ اللَّى فأََنْأَاهَُ حَرقُِِوهَُ َ أَوأ اق أتُ لُوهَُ قاَلوُاَ َ أَنأ َ إِلاى قَ وأمِهَِ جَوَابََ كََانََ يُ ؤأمِنُونََفَمَا لِقَوأمٍَ لَْيََّتٍَ َ

“(İbrahim'in) kavminin cevabı, "Onu öldürün veya yakın" demekten ibaret oldu. Allah 

da onu ateşten kurtardı. Şüphesiz bunda inanan bir toplum için ibretler vardır.”663 

Ayette َُحَرقُِِوه “onu yakın” ifadesinde tefʻîl bâbının tercih edilmesi manada teksîr ve

mübâlağaya delalet eder.664 

1.5.9.4. Tefaʻul Bâbının Tercih Edilmesi 

تََذَىنَََ لَشَدِيدَ وَإِذأَ عَذَابَّ إِنىَ َكَفَرأتُأَ وَلئَِنأ لََْزيِدَنىكُمأَ شَكَرأتُأَ َ لئَِنأ رَبُّكُمأَ “Hani Rabbiniz şöyle 

duyurmuştu: "Andolsun, eğer şükrederseniz elbette size nimetimi artırırım. Eğer 

nankörlük ederseniz hiç şüphesiz azabım çok şiddetlidir."”665 Ayette ََآذَن “bildirdi”

yerine ََتََذَىن şeklinde tefaʻul bâbının tercih edilmesi mübâlağa maksadıyladır. Molla

Gürânî’ye göre burada َُقَىَمَعَهَُشَائبَِة َلَاَيَ ب أ ريَأبٍََآذَنََإيِذَانَّ   “(Allah) kendisinde herhangi şek ve

şüphe bulunmayan bir bildiri ile bildirdi” denilmiş gibidir.666 

660  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1035; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 336. 
661  A’râf, 7/141. 
662  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 752. 
663  Ankebût, 29/24. 
664  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 589. 
665  İbrâhîm, 14/7. 
666  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 1211-1212. 



  

126 

 

1.5.9.5. Aynı Konuda Farklı Fiillerin Kullanılması 

ريََِ  اَوَمَاَتَدأ سِبَُغَد  َمَاذَاَتََكأ ريَِنَ فأس  َرأحَامَِوَمَاَتَدأ ََعِنأدَهَُعِلأمَُالسىاعَةَِوَيُ نَ زِلَُِالأغَيأثََوَيَ عألَمَُمَاَفَِالْأ إِنىَاللَّى

َََعَلِيم َخَبِيَْ  َأرَأضٍَتََوُتََُإِنىَاللَّى َبَِِيِِ  Kıyametin ne zaman kopacağı bilgisi şüphesiz yalnızca“ نَ فأس 

Allah katındadır. O, yağmuru indirir, rahimlerdekini bilir. Hiç kimse yarın ne 

kazanacağını bilemez. Hiç kimse nerede öleceğini de bilemez. Şüphesiz Allah hakkıyla 

bilendir, (herşeyden) hakkıyla haberdar olandır.”667 Ayette Allah’ın bilmesi ََعَلِم 

fiiliyle, kulun bilmesi ise دَرَى fiiliyle aktarılmıştır. Burada “ilim” ifadesinin sadece 

Allah’a has kılınması ince bir üslûptur. Zira bu iki ifade arasında mana farkı vardır. 

Şöyle ki  ََدِراَية ifadesi insan için kullanıldığında “hile ile bilmek” manasını da kapsar. 

Yani “İnsan hilelere başvurup her ne kadar çaba sarf etse de yarın ne kazanacağı ve 

ölüm yeri gibi kendisini aşan durumların bilgisine sahip olamaz” manasına işaret 

edilmiştir.668  

 Nitekim Ebû Hilâl el-Askerî (ö. 400/1009) de “ilim ve dirayet” ifadelerindeki 

mana farkına değinmiş,  ََدِراَية ifadesinin َنأسَانَلَهَُمنَالأمعرفَةَالىتَِِتنَالَغَيْه  فَ هُوََيَأريَِمَأرىَمَاَيفأطنَالْأِ

“İnsanın başkasının sahip olduğu bilgiye açıkgözlülükle ulaşmaya çalışması” 

manasında kullanılabileceğine dikkat çekmiştir.669 

1.5.9.6. Hakîkî Fiilin Kullanılmaması 

َبَِيِمَةَِالْأََ مٍَمَعألُومَاتٍَعَلَىَمَاَرَزَقَ هُمأَمِنأ َفَِأَيَّى مََاللَّىِ هَدُواَمَنَافِعََلََمُأَوَيَذأكُرُواَاسأ هَاَوَأَطأعِمُواََليَِشأ ن أعَامَِفَكُلُواَمِن أ

اَلأفَقِيََْ  Gelsinler ki, kendilerine ait bir takım menfaatlere şahit olsunlar ve Allah'ın“ الأبَائِسَ

kendilerine rızık olarak verdiği (kurbanlık) hayvanlar üzerine belli günlerde (onları 

kurban ederken) Allah'ın adını ansınlar. Artık onlardan siz de yiyin, yoksula fakire de 

 
667  Lokmân, 31/34. 
668  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 708; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 505; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, 

IV, 218. 
669  Ebû Hilâl el-Askerî, el-Furûku’l-Lugaviyye, s. 92. 



127 

yedirin.”670 Ayette kurban kesilmesi emrinde bu manaya gelen ذَبأح ve نََأر ifadeleri

kullanılmamış, َِاللَّى مََ اسأ  Allah’ın adını ansınlar” denilmiştir. Bu üslûp kurban“ وَيَذأكُرُواَ

emrinde ve diğer amellerde asıl maksadın Allah’ın adının anılması olduğuna işaret 

etmektedir.671 

1.5.9.7. Müteaddî Fiilin Mefûl Almaması 

مَِ َنطُأفَةٍَثُُىَ مِنأ َتُ راَبٍَثُُىَ نَاكُمأَمِنأ َخَلَقأ تُمأَفَِريَأبٍَمِنََالأبَ عأثَِفإَِنَّى كَُن أ َمُضأغَةٍَمُُلَىقَةٍََيََّأيَ ُّهَاَالنىاسَُإِنأ مِنأ َعَلَقَةٍَثُُىَ نأ

َلَكَُوَغَيْأَِمُُلَىَ َ مأَقَةٍَلنُِ بَيِِ “Ey insanlar! Ölümden sonra diriliş konusunda herhangi bir şüphe 

içindeyseniz (düşünün ki) hiç şüphesiz biz sizi topraktan, sonra az bir sudan (meniden), 

sonra bir "alaka"dan, sonra da yaratılışı belli belirsiz bir "mudga"dan yarattık ki size 

(kudretimizi) apaçık anlatalım.”672 Ayette َلََكُمأ َ  size açıklamamız için” ifadesinden“ لنُِ بَيِِ

sonra kelâmın zahirine göre “neyi?” sorusunun cevabı olarak bir meful gelmesi 

gerekirdi. Fakat ََ fiili müteaddî olmasına rağmen akabinde beyan edilecek ögenin بَيى

zikredilmemesi, Allah Teâlâ’nın ilim ve kudretinin mükemmeliyetini ortaya koyan 

bazı fiillerin mahiyetinin tam olarak kavranamayacak türden olmasına delalet eder.673 

1.5.9.8. Fiilin Muhataplar Üzerine Konumlandırılması 

مَََ َيَ وأ َدُونهَِِوَنََأشُرهُُمأ ليَِاءََمِنأ َتَُِدََلََمُأَأَوأ َيُضألِلأَفَ لَنأ تَدَِوَمَنأ َُفَ هُوََالأمُهأ دَِاللَّى َيَ هأ ي اََالأقِيَامَةَِعَلَىَوُجَُوَمَنأ وهِهِمأَعُمأ

سَعِيْ ا زدِأنََّهُمأَ َ كَُلىمَاَخَبَتأ ََجَهَنىمُ مَأأوَاهُمأ وَصُمًّاَ م اَ Allah kimi doğru yola iletirse işte o, doğru“ وَبكُأ

yolu bulmuştur. Kimi de saptırırsa böyleleri için O'nun dışında dostlar bulamazsın. 

Onları kıyamet günü körler, dilsizler ve sağırlar olarak yüzüstü haşredeceğiz. 

Varacakları yer cehennemdir. Cehennemin ateşi dindikçe, onlara çılgın ateşi 

670  Hac, 22/28. 
671  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 1035; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 153. 
672  Hac, 22/5. 
673  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 998; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 144. 



128 

artırırız.”674 Molla Gürânî ayetteki سَعِيْ ا زدِأنََّهُمأَ “Onlara şiddetli ateşi artırırız” 

ifadesinin سَعِيْ ا زدِأنََّهَاَ “(Cehennemin) ateşini artırırız” zâhirinde olduğunu fakat ilk 

ifadede “artırma” fiilin cehenneme değil de doğrudan onlara konumlandırılmasıyla 

ateşin çokça kuvvetli olacağı manası ifade edilmiş olur.675 

1.5.10. Bedelin Zikredilmesinin Manaya Etkisi 

وََهَارُونََقاَلوُاََ مَُوسَى رََبِِ اَلأعَالَمِيَ بَِرَبِِ آمَنىا  “"Âlemlerin Rabbine iman ettik" dediler. "Mûsâ 

ve Hârûn'un Rabbine."”676 Müellife göre sihirbazlarınََََالأعَالَمِي َ بِرَبِِ  Âlemlerin“ آمَنىاَ

Rabbine iman ettik” demelerinin akabinde bundan bedel olarak َََمُوسَىَوَهَارُون  Mûsâ“ رَبِِ

ve Hârûn’un Rabbine” ifadesini ayrıca zikretmeleri, bununla firavunu 

kastetmediklerini vurgulamak içindir. Çünkü firavun Kasas sûresinde de zikredildiği 

üzere677 kendisini onların ilahı olarak görüyordu. İşte onun bu vehmini ortadan 

kaldırmak için ifade cümleye bedel olarak getirilmiştir.678 

1.5.11. Kelâmü’l-Munsif 

َفَِضَلَالٍََمُبِيٍَ َلَعَلَىَهُد ىَأوَأ كُمأ َإِيَّى َأَوأ َُوَإِنَّى َرأضَِقُلَِاللَّى َيَ رأزقُُكُمأَمِنََالسىمَاوَاتَِوَالْأ قُلأَمَنأ “De ki: "Size 

göklerden ve yerden kim rızık verir?" De ki: "Allah. O halde ya biz hidayet veya apaçık 

bir sapıklık üzereyiz, ya da siz!"”679Ayetin başında kesin bir delil ve etkili sağlam bir 

ifade zikredildikten sonraٍََمُبِي ضَلَالٍَ َفَِ أوَأ لَعَلََىَهُد ىَ َ كُمأ إِيَّى َ أَوأ َ  O halde ya biz hidayet“ وَإِنَّى

veya apaçık bir sapıklık üzereyiz, ya da siz!” cümlesinin gelmesi iki gruptan sadece 

birisinin hak üzere olduğuna vurgu yapar. Böylece tarafları mesele hakkında içimizden 

674  İsrâ, 17/97. 
675  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 462. 
676  A’râf, 7/121-122. 

677 إَلَِهٍَغَيْأِيَ لََكُمأَمِنأ تُ اَلأمَلََُمَاَعَلِمأ نَُيََّأيَ ُّهََا  Firavun, "Ey ileri gelenler! Sizin benden başka bir ilahınız“ وَقاَلََفِرأعَوأ

olduğunu bilmiyorum.” (Kasas, 28/38). 
678  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 734. 
679  Sebe’, 34/24. 



129 

kim doğru kim hatalı şeklinde düşünmeye sevk eder. İşte bu üslûp kelâmü’l-munsif 

(hakkaniyetli diyalog) olarak adlandırılır. 

Müellife göre delil ile hasmı susturmada bu üslûptan ötesi yoktur. Onu en net 

bir şekilde mağlup etmede, fikirlerinde sabit ve inatçı olan kişinin gürültü patırtısına 

mâni olmada en etkili yöntemdir. Hassân b. Sâbit’in (ö. 60/680) Ebû Süfyân’a (ö. 

31/651) hitaben şu beytindeki680 üslûp da aynı türdendir:681 

ءٍَ...َفشَرُّكُماَلٍَِيْأكُِماَالفِداءَُ تََلهَُبكُفأ  أتَِأجُوهَُولَسأ

“Dengi olmadığın halde onu hiciv mi ediyorsun? 

İkinizden kötü olan daha iyi olana feda olsun!” 

Ayetteki kelâmü’l-munsif üslûbu, Allah’ın peygamberini ilim ve benzeri 

meselelerde gerçekleşen münazaralara bir irşâdıdır. Şöyle ki; tartışan taraflardan biri 

diğerine “Söylediğin bu söz yanlış, sen hatalısın!” dediğinde bu onu öfkelendirir, öfke 

anında ise fikrî mantık kalmaz, bu mantık eksiliği oluşunca da ihtilafta kalınan hususun 

anlaşılması ümit edilemez. Bu durumda hedeflenen maksada da ulaşılamaz. Fakat o 

kişiye “Bu hususta ikimizden birisinin hatalı ve ısrarcı olduğunda şüphe yok! Batıl 

içerisine dalmak çirkin, hak olana yönelmek ise en güzel ahlaktır. O halde hangimizin 

hatalı olduğunu anlamaya çalışalım” dediğinde bu üslûp muhatabı düşünmeye, o 

hususu gözden geçirmeye ve taassubu terk etmeye sevkeder. 

Buna göre Allah’ın hidayete erdiren, Hz. Peygamberin (s.a.v.) hidayete eren, 

kafirlerin ise yoldan sapan ve saptıran taraflar olduklarında hiçbir şüphe bulunmadığı 

halde Cenâb-ı Hakk’ın Hz. Peygambere   O halde ya biz hidayet veya apaçık bir 

sapıklık üzereyiz, ya da siz!” ifadesini kafirlere söylemesini emretmesi bu türden bir 

üslûba delalet eder.682 

تَ عأمَلُونََ نسُأ  لََُعَمىاَ وَلَاَ نَاَ رَمأ اَاَجأ  De ki: "Bizim işlediğimiz suçlardan siz“ قُلأَلَاَتُسأ  لَُونََعَمىا

sorumlu tutulmazsınız. Sizin işlediklerinizden de biz sorumlu tutulmayız."”683 Bu 

ayette Hz. Peygamber (s.a.v.) müşriklere “Benim sizi davetimde nasihat etmekten 

680  Ebû Hilâl el-Askerî, Dîvânü’l-Meʻânî, Dâru’l-Cîl, Beyrut, t.y. c. I-II, I, 191. 
681  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 858; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 581-582. 
682  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXV, 205. 
683  Sebe’, 34/25. 



130 

başka amacım yoktur” mesajını vermektedir. Bunu da bir önceki ayetteki kelâmü’l-

munsif üslûbundaki naiflikten daha alt bir seviyeye inerek çok daha belîğ bir şekilde 

ifade etmektedir. Şöyle ki bu ayette cürüm işlemeyi müminlere, amel işlemeyi ise 

müşriklere nisbet etmiştir.684 

Ayrıca onların cürüm işlemelerini açıkça bildirmemiş “yaptığınız işler” 

diyerek üstü kapalı ifade etmiş, böylece konuyu anlamalarına mani olabilecek bir 

öfkeye kapılmalarının önüne geçilmiştir. Dolayısıyla buradaki kelâmü’l-munsif 

üslûbu onları konu hakkında derinlemesine düşünmeye teşvik için zikredilmiştir.685 

ركِِيََ اَلأمُشأ مَِنَ كََانَ إَِب أراَهِيمََحَنِيف اَوَمَا فَاَتىبِعُواَمِلىةَ اَللَّىُ  .De ki: Allah doğruyu söylemiştir“ قُلأَصَدَقَ

Öyle ise, hakka yönelmiş olarak İbrahim'in dinine uyunuz. O, müşriklerden 

değildi.”686 Molla Gürânî’ye göre ayette yahudilere Hz. İbrahim’in  (a.s.) dinine 

uymaları emrinin َََفاَتىبِعُواَمِلىةََإِب أراَهِيم şeklinde zikredilmesi insâf üslûbuyladır. Aslında ََّاتِىبِعُون

“bana tabi olun” denilmesi gereken yerde bu ifade tarzı terkedilmiştir. Böylelikle 

muhataplara kendisine tabi olmakla iftihar ettikleri kişiye tabi olmaları 

emredilmiştir.687 

1.5.12. Fiillerin ve Sıfatların Allah’a İsnâdı 

َعَلَيأهِمََُ تَدُونََفَريِق اَهَدَىَوَفَريِق اَحَقى مَُهأ مُأ أََنِى َوَيََأسَبُونَ اَللَّىِ َدُونِ مَِنأ ليَِاءَ أَوَأ اَلشىيَاطِيَ اَتَىَذُوا مُُ إَِنِى الضىلَالَةُ  “Allah 

bir kısmına hidayet etti, bir kısmına da sapıklık layık oldu. Çünkü onlar Allah'ı bırakıp 

şeytanları dost edinmişlerdi. Kendilerinin de doğru yolda olduklarını sanıyorlardı.”688 

Allah’ın bir grubu hidayet yoluna erdirmesi, onları saadete ulaştıran bir hidayet 

içerisinde yaratması demektir. Diğer bir grubun üzerinde dalâlet olması ise kendi 

tercihleriyle alakalıdır. Çünkü onlar şeytanı kendilerine dost edindiklerinden 

kaçınılmaz olarak ancak dalâlete layıktırlar. Nitekim burada هَدَى “doğru yola iletti”

684  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 859. 
685  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXV, 206. 
686  Âl-i İmrân, 3/95. 
687  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1166. Diğer örnekler için bkz. Gâyetü’l-Emânî, II, 575 (En’âm, 

6/135); VI, 388 (Fussilet, 41/52); VII, 1211 (Alak, 96/13). 
688  A’râf, 7/30. 



  

131 

 

fiili Allah’ın mukaddes zâtına isnâd edilmişken َُالضىلَالَة “sapkınlık” ifadesinin kendi 

zâtına isnâd edilmemesi rahmetinin genişliğine ve gazabını geçtiğine işarettir.689  

رَحِيمَ  َ لَغَفُور  وَإنِىهَُ الأعِقَابَِ  Şüphesiz Rabbin, cezası çabuk olandır. Şüphe“ إِنىَربَىكََسَريِعَُ

yok ki O, çok bağışlayandır, çok merhamet edendir.”690 Molla Gürânî ayetteki şu belîğ 

üslûbu nakletmiştir: Allah Teâlâ َِالأعِقَاب “ceza”dan bahsederken kullandığı ifadede 

bunu kendisine nisbet etmedi. Fakat  َغَفُور “çok bağışlayan” ve  َرَحِيم “çok merhamet 

eden” sıfatlarını hem ل harfi ile te’kîd etti hem de mukaddes zatına isnâd etti. 

Böylelikle bağışlamasının çok olduğunu ve rahmetinin gazabını geçtiğini ima 

etmiştir.691  

فَخُورَ  لَفَرحِ َ إِنىهَُ َ عَنِِّ السىيِِئَاتَُ ذَهَبََ ليََ قُولَنىَ مَسىتأهَُ ضَرىاءََ بَ عأدََ نَ عأمَاءََ أذََق أنَاهَُ َ  Ama kendisine“ وَلئَِنأ

dokunan bir sıkıntıdan sonra, ona bir nimet tattırırsak mutlaka, "Kötülükler benden 

gitti" diyecektir. Çünkü o şımarık ve böbürlenen biridir.”692 Ayette َََِالنِِعأمَة  nimeti“ إِذَاقَةََ

tattırmak” ve َََِِالضُّر  sıkıntının dokunması” gibi ifadelerde insanın dünyadayken“ مَسىَ

karşılaştığı nimet ve sıkıntıların ahirette karşılaşacaklarının küçük bir numunesi 

olduğu manasına bir tenbih vardır. Ayrıca Molla Gürânî’ye göre ayette “nimetlerin 

tattırılması” ifadesinin Allah’a isnâd edilip “sıkıntının dokunması” ifadesinin isnâd 

edilmeyişi rahmetinin gazabını geçtiğine delalet etmektedir.693 

مَنأضُودٍَ يلٍَ سِجِِ َ مِنأ حِجَارةَ َ هَاَ عَلَي أ وَأمَأطرَأنَََّ سَافِلَهَاَ عَاليَِ هَاَ جَعَلأنَاَ رُنَََّ أمَأ جَاءََ  emrimiz (Azap)“ فَ لَمىاَ

gelince oranın altını üstüne getirdik. Üzerine de Rabbinin katında işaretlenmiş 

pişirilmiş balçıktan taşlar yağdırdık. Bunlar zalimlerden uzak değildir.”694 Lût 

kavminin helak edilişinin anlatıldığı ayette onların beldelerinin üstünün altına 

getirilme hadisesi Allah Teâlâ’ya isnâd edilmiştir. Yani bu işi yapan görevli melekler 

 
689  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 653. 
690  En’âm, 6/165. 
691  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 617. 
692  Hûd, 11/10. 
693  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 694. 
694  Hûd, 11/82. 



132 

doğrudan zikredilmemiş, işin azametinden dolayı Allah Teâlâ bu tür fiillere yalnızca 

kendisinin gücünün yeteceğini bildirmek maksadıyla fiilleri zatına nispet etmiştir.695 

لَشَدِيدَ  عَذَابَّ إِنىَ َكَفَرأتُأَ وَلئَِنأ لََْزيِدَنىكُمأَ شَكَرأتُأَ َ لئَِنأ رَبُّكُمأَ تََذَىنََ وَإِذأَ “Hani Rabbiniz şöyle 

duyurmuştu: "Andolsun, eğer şükrederseniz elbette size nimetimi artırırım. Eğer 

nankörlük ederseniz hiç şüphesiz azabım çok şiddetlidir."”696 Allah Teâlâ kullarına 

nimetin artırılması hususunda َلََْزيِدَنىكُمأ “mutlaka artırırım” şeklinde fiili bizzat

kendisine isnâd ederken, azabı hususunda “Şiddetli azap ederim” demek yerineََّإِنىَعَذَاب

Şüphesiz ki azabım çok şiddetlidir” şeklinde fiili zatına isnat etmemiştir. Bu“ لَشَدِيدَ 

üslûp rahmetinin azabına üstünlüğüne işarettir.697  

1.5.13. İsm-i İşaret Kullanımları 

İsm-i İşaretinin Tercih Edilmesi تيل ك   .1.5.13.1

َجَبىارٍَعَنِيدٍََعَاد ََوَتلِأكََ كَُلِِ رَ وَات ىبَ عُواَأمَأ جَحَدُواَبِِيََّتَِرَبِِِِمأَوَعَصَوأاَرُسُلَهَُ  “İşte Âd kavmi! Rablerinin 

âyetlerini inkâr ettiler. Onun peygamberlerine karşı geldiler ve inatçı her zorbanın 

emrine uydular!”698 Molla Gürânî’ye göre ayette Âd kavminden bahsedilirken 

uzaktaki bir yere işaret için kullanılan ََتلِأك “o” ifadesi tercih edilmiştir. Zira bu üslûpla

onların imana uzak olduklarına veya inkârlarında direnerek boyun eğmediklerine 

işaret edilmiştir.699 

ا .1.5.13.2  İsm-i İşaretinin Tahkîr İfade Etmesi ه ذ 

رَسُولا َ َُ اللَّى بَ عَثََ الىذِيَ أَهَذَاَ هُزُو اَ َ إِلاى يَ تىخِذُونَكََ َ إِنأ رأََوأكََ  Onlar seni görünce ancak“ وَإِذَاَ

eğlenceye alırlar. "Allah'ın peygamber olarak gönderdiği adam bu mu?”700 

695  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 819. 
696  İbrâhîm, 14/7. 
697  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 1212. 
698  Hûd, 11/59. 
699  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 783. 
700  Furkân, 25/41. 



133 

Müşriklerin Hz. Peygambere (s.a.v.) yönelikَََ َُرَسُولا  Allah’ın elçi olarak“ََأَهَذَاَالىذِيَبَ عَثََاللَّى

gönderdiği bu mu?” şeklindeki ifadelerinde ism-i işaret olan هَذَا tahkîr içindir. Aslında

O’nun peygamberliği hususunda aşırı bir inkâr içinde olmalarına rağmen onu kabul 

ediyorlarmış tavrıyla bu ifadeyi kullanmaları tehekküm maksadıyladır.701 

İsm-i İşaretinin Tahkîr İfade Etmesi ذ ليك   .1.5.13.3

كِيَِ الأمِسأ َعَلَىَطَعَامَِ الأيَتِيمََوَلَاَيََُضُّ يَدعَُُّ الىذِيَ فَذَلِكََ الىذِيَيكَُذِِبََُبًِلدِِينَِ  Gördün mü, o“ أرََأيَأتََ

hesap ve ceza gününü yalanlayanı! İşte o, yetimi itip kakan, yoksula yedirmeyi 

özendirmeyen kimsedir.”702 İlk ayette dini yalanlayan kimseden istifhâm-ı taaccüb 

üslûbuyla bahsedilmiş, ikinci ayette de o kişiden ََفَذَلِك “işte o” şeklinde ism-i işaretle

bahsedilmesi tahkîr içindir. Akabinde sıla cümlesinin gelmesiyle de o kişinin dini 

yalanlamasının neticesinde yetimi itip kakma ve yoksulu doyurmaktan kaçınmak gibi 

kötü hasletler üzerinde devam ettiğine işaret edilmiştir.703 

1.5.14. Marifelik ve Nekrelik 

1.5.14.1. Haberin Marife Zikredilmesi 

مَِيدَُ َُهُوََالأغَنَُِّّالْأ َوَاللَّى إِلَََاللَّىِ  .Ey insanlar! Siz Allah'a muhtaçsınız“ يََّأيَ ُّهَاَالنىاسَُأنَ أتُمَُالأفُقَراَءَُ

Allah ise her bakımdan sınırsız zengin olandır, övülmeye hakkıyla layık olandır.”704 

Molla Gürânî’ye göre َُاَلأفُقَراَء Siz Allah'a muhtaçsınız” ifadesinde “fakirler” lafzının“ أنَ أتُمُ

marife gelmesi insanların ihtiyaçlarının çok olması sebebiyle diğer varlıkların 

fakirliğinin insanların fakirliğinin yanında kayda değer bir durum olmadığını 

belirtmek içindir.705 

701  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 263; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 281; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, 

IV, 125. 
702  Mâûn, 107/1-3. 
703  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 1303-1304. 
704  Fâtır, 35/15. 
705  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 898. Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 

588 (Muhammed, 47/24); VI, 681 (Kâf, 50/15); VII, 899 (Mürselât, 77/26); VII, 900 (Mürselât, 

77/27). 



134 

Nitekim Arap dilinde haber nadiren marife getirilir. Çoğunlukla haber nekre, 

mübtedâ ise marife olur. Çünkü haber veren kimse genelde haber verilen kimsenin 

bilgi sahibi olmadığı bir hususu bildirir. Veya muhatabın o konuda bilgi sahibi 

olmadığı zannı ile haber verir. Fakat muhatap nezdinde haber ve mübtedâ biliniyorsa 

haber bir anlatım değil de bir ikaz içeriyorsa bu durumda ayetteki gibi haberi marife 

getirmek daha güzel olur. Dolayısıyla insanların muhtaç oldukları herkes tarafından 

bilinen apaçık bir husus olunca ayetteki şekliyle ifade edilmiştir.706 

1.5.14.2. İfadelerin Nekre Zikredilmesi 

رهُُمأَ َفِيهَاَنعَِيم َمُقِيمَ يُ بَشِِ مُأَبِرَحْأَةٍَمِنأهَُوَرضِأوَانٍَوَجَنىاتٍَلََمُأ رَبُِّ  “Rableri onlara, kendi katından bir 

rahmet, bir hoşnutluk ve kendilerine içinde tükenmez nimetler bulunan cennetler 

müjdelemektedir”707 Müellife göre ayette müminlere müjde olarak bildirilen rahmet, 

rıza, cennet ve nimet lafızlarının nekre olarak ifade edilmeleri, her türlü nitelemenin 

ve tarifin ötesinde olan hususlar olduklarını hissettirmek amacıyladır.708 

1.5.14.3. İbarenin Nekre Zikredilmesi 

رَِ يَسأ إِذَاَ وَاللىيألَِ وََالأوَتأرَِ عَِ وَالشىفأ رٍَ عَشأ وَليََالٍَ رَِ  Tan yerinin ağarmasına andolsun, On“ وَالأفَجأ

geceye andolsun, Çifte ve teke andolsun, Geçip giden geceye andolsun (ki, müşrikler 

azaba uğrayacaklardır).”709 Yukarı ayetlerde yemin edilen hususlardanٍََر عَشأ وَليََالٍَ

ifadesi dışında diğerleri marife olarak gelmiştir. Molla Gürânî’ye göre nekre gelmesi 

söz konusu on gecenin özel geceler olmasıdır. Nitekim bunlar Zilhicce ayının on 

gecesidir. Bu durumda bunlar bilenen geceler olduğuna göre başına ahid lâmı gelmesi 

gerekirdi diye düşünülebilir. Fakat marife zikredilseydi nekredeki bu anlam ortaya 

çıkmazdı. Ayrıca öncesindeki ve sonrasındaki ifadelerdeki lâm-ı tariflerle aynı türden 

olmazdı.710 

706  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXVI, 229. 
707  Tevbe, 9/21. 
708  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 232; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 256; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, 

III, 75. 
709  Fecr, 89/1-4. 
710  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 1120-1121; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 746. 



135 

1.5.15. Müfred ve Cemî Kullanımlar 

1.5.15.1. Cemî İfadenin Tercih Edilmesi 

َلعَِمَلِكُمأَمِنََالأقَالِيََ  Lût şöyle dedi: "Şüphesiz ben sizin yaptığınız bu çirkin“ قاَلََإِنِِّ

işe kızanlardanım."”711 Hz. Lût (a.s.) kavmini haddi aşan çirkin fiillerinden dolayı 

uyarmaya ve kınamaya devam etmiştir. Onlara hitaben ٍَقاَل لِعَمَلِكُمأَ َ  Ben sizin“ اِنِِّ

yaptıklarınıza buğzeden biriyim” demek yerine ََالأقَالِي مِنََ لِعَمَلِكُمأَ َ إِنِِّ “Ben size 

buğzedenlerden biriyim” demesi mana kapsamı itibarıyla çok daha belîğdir. Zira 

ayetteki bu ifade diğer buğzeden kimselerin de varlığına delalet eder ve Hz. Lût’un da 

onların zümresine dahil olduğunu vurgular.712 

راَبَِأَنىَ وَهُوََقاَئمِ َيُصَلِِيَفَِالأمِحأ الأمَلَائِكَةَُ اَوَحَصُور اََفَ نَادَتأهَُ َوَسَيِِد  يَََمُصَدِِق اَبِكَلِمَةٍَمِنََاللَّىِ رُكََبيَِحأ يُ بَشِِ ََ َاللَّى

الصىالِِْيََ مِنََ  Zekeriyya mâbedde durmuş namaz kılarken melekler ona şöyle nida“ وَنبَِيًّاَ

ettiler: Allah sana, kendisi tarafından gelen bir Kelime'yi tasdik edici, efendi, iffetli ve 

sâlihlerden bir peygamber olarak Yahya'yı müjdeler.”713 Ayette “Melekler seslendi” 

denildiğinde Cebrâil (a.s.)’ın seslendiği kastedilmiştir. Nitekim Cebrâil yerine çoğul 

olan melekler lafzının kullanılması O’nu taʻzîm içindir.714 

1.5.15.2. Cemî Kıllet Vezninin Tercih Edilmesi 

تَقِيمٍَ مُسأ صِراَطٍَ إِلَََ وَهَدَاهَُ تَ بَاهَُ اجأ لِْنَ أعُمِهَِ  .Onun nimetlerine şükreden bir önderdi“ شَاكِر اَ

Allah onu seçmiş ve doğru yola iletmişti.”715 Ayette geçen  َأنَ أعُم “nimetler” lafzı أفَ أعُلَ 

vezninde cemî kıllet716 vezniyle gelmiştir. Bununla “Hz. İbrahim, Allah’ın kendisine 

711  Şuarâ, 26/168. 
712  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 366; Beydâvî, Envârü’t-Tenzîl, IV, 148. 
713  Âl-i İmrân, 3/39. 
714  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1098. 
715  Nahl, 16/121. 
716  Cemî kıllet 3’ten 10’a kadar olan varlıklara delalet eder, cemî kesret ise 3’ten sonsuza kadar olan 

varlıklara delalet eder. Bkz. Ebu’l-Feth Osmân b. Cinnî, el-Lüma’ fi’l-Arabiyye, thk. Fâiz Fâris, 

Dâru’l-Kütübi’s-Sekâfiyye, Kuveyt, 1972, s. 171. 



136 

verdiği en küçük nimetlerde dahi şükrünü azaltmazken, büyük olanlara kim bilir nasıl 

çok şükrederdi?!” manasına işaret edilmiştir.717 

ََ عَزيِز  َإِنىَاللَّىََ كََلَِمَاتَُاللَّىِ عَةَُأَبْأُرٍَمَاَنفَِدَتأ َبَ عأدِهَِسَب أ هَُمِنأ رَُيَُدُُّ َشَجَرَةٍَأقَألَام َوَالأبَحأ َرأضَِمِنأ اََفَِالْأ َأنَّى َوَلَوأ

ََ Eğer yeryüzündeki ağaçlar kalem, deniz de mürekkep olsa, arkasından yedi“ حَكِيم 

deniz daha ona katılsa, Allah'ın sözleri (yazmakla) yine de tükenmez. Şüphesiz Allah 

mutlak güç sahibidir, hüküm ve hikmet sahibidir.”718 Ayette Allah’ın kelimelerinin 

sonsuzluğu anlatılmak istenmiş ve yeryüzündeki bütün ağaçların kalem, mevcut 

denizlerin yanında yedi denizin de mürekkep olması hali nazara verilmiştir. Bu 

bağlamda cemî kesret vezninde olan كَلِم “kelimeler” lafzının gelmesi beklenirken cemî

kıllet vezninde كَلِمَات “kelimeler” lafzı tercih edilmiştir. Bu üslûpta “Bu kadar çok

kalem ve mürekkeple Allah Teâlâ’nın az olan kelimelerin bile yazmaya yetmeyeceğine 

işaret edilmiş, peki durum böyleyken çok olan kelimelerin yazılması nasıl mümkün 

olabilir?!” manası vurgulanmıştır.719 

1.5.15.3. Cemî Kesret Vezninin Tercih Edilmesi 

 Boşanmış kadınlar kendi kendilerine üç ay hali“ وَالأمُطلَىقَاتَُيَتََبَىصأنََبِِنَ أفُسِهِنىَثَلَاثةَََقُ رُوءٍَ

(hayız veya temizlik müddeti) beklerler.”720 Müellif ayette üç hayız müddetinden 

bahsedilirken قُ رأء lafzının çoğullarından biri olan قُ رُوء “hayızlar” ifadesinin tercih

edilme sebebini şöyle açıklıyor: Nitekim َثَلَاثة “üç” sayısına nazaran cemî kıllet  sîğası

olan أق أراَء lafzı gelmesi gerekirken cemî kesret sîğası olan قُ رُوء lafzı tercih edilmiştir.

Molla Gürânî’ye göre Arap dilinde bu konuda geniş davranılmakta ve bu iki cemî 

çeşidinden her biri diğerinin yerine kullanılabilmektedir. Çünkü bu tür bir kullanımda 

717  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 293. 
718  Lokmân, 31/27. 
719  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 702; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 501; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, 

IV, 216. 
720  Bakara, 2/228. 



137 

hükmün birçok yönüyle bütün hayız gören kadınları kapsadığına yani kesret manasına 

geldiğine işaret edilmektedir.721 

1.5.16. Nehiyden Sonra Emrin Açıkça Zikredilmesi 

َإلَِهٍََ مَاَلَكُمأَمِنأ ب اَقاَلََيََّقَ وأمَِاعأبُدُواَاللَّىََ يَنََأَخَاهُمأَشُعَي أ َوَإِلَََمَدأ َأرَاَكُمأ يَالََوَالأمِيزاَنََإِنِِّ قُصُواَالأمِكأ وَلَاَتَ ن أ هَُُ غَيْأ

طَِوَلَاَ يَالََوَالأمِيزاَنََبًِلأقِسأ َأَخَافَُعَلَيأكُمأَعَذَابََيَ وأمٍَمُُِيطٍَوَيََّقَ وأمَِأَوأفُواَالأمِكأ يَاءَهُمأَوَلَاَتَ عأثَ وأاََََبَِِيْأٍَوَإِنِِّ تَ بأخَسُواَالنىاسََأَشأ

َرأَ ضَِمُفأسِدِينََفَِالْأ  “Medyen halkına da kardeşleri Şu'ayb'ı peygamber gönderdik. O şöyle 

dedi: "Ey kavmim! Allah'a kulluk edin. Sizin ondan başka hiçbir ilahınız yoktur. 

Ölçüyü ve tartıyı eksik yapmayın. Ben sizi bolluk içinde görüyorum. Ben sizin adınıza 

kuşatıcı bir günün azabından korkuyorum." "Ey kavmim! Ölçüyü ve tartıyı adaletle 

tam yapın. İnsanların eşyalarını (mallarını ve haklarını) eksiltmeyin. Yeryüzünde 

bozgunculuk yaparak karışıklık çıkarmayın."”722 İlk ayette ََوَالأمِيزََان يَالََ الأمِكأ تَ ن أقُصُواَ وَلَاَ

“Ölçüyü ve tartıyı eksik yapmayın” şeklinde nehiy ifadesi kullanılmışken ikinci ayette 

ise َِيَالََوَالأمِيزاَنََبًِلأقِسأط اَلأمِكأ  Ölçüyü ve tartıyı adaletle tam yapın” şeklinde emir ifadesi“ أَوأفوُا

tercih edilmiştir. Molla Gürânî buradaki mana inceliğini şöyle açıklıyor: Hz. Şuayb 

(a.s.) ilk ayette kavminde yaygın olan cimrilik hasleti sebebiyle ölçüde ve tartıda eksik 

tutmalarını yasakladı. İkinci ayette ise “Talep edilen bir işin tamamlanması, o fiil 

yerine getirilmeden gerçekleşmiş olmaz” şeklinde mantıki bir çıkarım yapan müellif, 

ilk ayette eksik ölçmek ve tartmak gibi çirkin işleri yapmalarının nehyedildiğini, 

ikincisinde ise buna karşı adaletle ölçüp tam tartmalarının emredildiğini bildirmiştir. 

Yani nehiyde aslolan husus, nehyedilen işten kaçınmak değil, emri yerine getirmektir. 

İşte bu da manayı te’kîd içindir. Tıpkı akrabalarını ziyaret etmeyen birisine: َََصِلأَرَحَِْك

تَ قأطَعأهَا وَلَاَ “Akrabalarını ziyaret et! Onlarla bağını kesme” demen gibidir. Böylece 

emrin açıkça zikredilmesiyle işin vücûbiyeti te’kîd edilmek istenmiştir.723 

721  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 865; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 272; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 

141. 
722  Hûd, 11/84-85. 
723  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 822-824. 



138 

Dolayısıyla ayetlerde şöyle bir tenbih vardır: Ölçüyü ve tartıyı eksik tutmaktan 

vazgeçmek onlara yetmez, bilakis bu işleri adaletle tam olarak yapmaları gerekir.724 

1.5.17. Fasıla Anlam İlişkisi 

السُّفَهَا هُمَُ مُأَ إِنِى أَلَاَ السُّفَهَاءَُ آمَنََ كََمَاَ أنَُ ؤأمِنُ قاَلوُاَ النىاسَُ آمَنََ كََمَاَ آمِنُوا لََمُأَ قِيلََ يَ عألَمُونََوَإِذَاَ لَاَ َ وَلَكِنأ ءَُ

“Onlara, "İnsanların inandıkları gibi siz de inanın" denildiğinde ise, "Biz de akılsızlar 

gibi iman mı edelim?" derler. İyi bilin ki, asıl akılsızlar kendileridir, fakat 

bilmezler.”725 Müellif bu ayeti tefsir ederken bir önceki ayetle kıyas etmiş ve ayetlerin 

sonundaki fasılalara dikkati çekmiştir. Şöyle ki söz dizimi açısından birbirine benzer 

olan iki ayetin ilkinde  ََعُرُون َلَاَيَشأ مُأَهُمَُالأمُفأسِدُونََوَلَكِنأ İyi bilin ki, onlar bozguncuların“ أَلَاَإِنِى

ta kendileridir. Fakat farkında değillerdir”726 ifadesi kullanılırken bu ayette ise ََمُأ أَلَاَإِنِى

َلَاَيَ عألَمُونََ İyi bilin ki, asıl akılsızlar kendileridir, fakat bilmezler” ifadesi“ هُمَُالسُّفَهَاءَُوَلَكِنأ

kullanılmıştır. Peki neden ilk ayet ََعُرُون َلَاَيَشأ ََ şeklinde biterken ikinci ayet ise  وَلَكِنأ وَلَكِنأ

يَ عألَمُونََ لَاَ şeklinde sona ermiştir? Molla Gürânî bu farka dair kısa bir açıklama 

getirmiştir: Bütün deliller hakla beraber ayyuka çıkmışken münafıkların inancı hala 

batıl üzerineydi. İlk kullanımda münafıkların şuursuzluklarına, ikinci kullanımda da 

bilgisizliklerine dikkat çekilmiştir. Çünkü dini meselelerde hakkı batıldan ayırabilmek 

için derin ve etraflıca düşünmeye ihtiyaç vardır.727  

Bu ayette onların dini hususlardaki bilgisizlikleri “cehalet” anlamı taşıyan َالسىفَه

lafzına uygun olarak َََلَاَيَ عألَمُون  fakat bilmezler” ifadesiyle vurgulanmıştır. Diğer“ وَلَكِنأ

ayette mevzu bahis olan yeryüzünde bozgunculuk yapma konusu ise farklıdır. Zira bu 

mesele dünyevi bir meseledir ve Cahiliyye Arapları nezdinde zaten bilinmekteydi. 

Yani münafıkların bozguncu olmaları muhataplar tarafından gözlemlenebilen bir 

724  Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 144. 
725  Bakara, 2/13. 
726  Bakara, 2/12. 
727  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 252. 



  

139 

 

mesele olduğu için bu husustaki şuursuzlukları duyularına hitaben ََعُرُون َلَاَيَشأ  fakat“  وَلَكِنأ

farkında değillerdir” denilerek vurgulanmıştır.728 

َالثىمَراَتَِإِنىَفَِذَلِكََلَْيةَ َلقَِوأمٍَيَ تَ فَكىرُونََوَسَخىَيُ نأبِتَُلَكُمأَبهَِِالزىرأعََ كَُلِِ َعأنَابََوَمِنأ رََلَكُمََُوَالزىي أتُونََوَالنىخِيلََوَالْأ

رهَِِإِنىَفَِذَلِكََلََْ َبِِمَأ سََوَالأقَمَرََوَالنُّجُومَُمُسَخىراَت  لقَِوأمٍَي ََاللىيألََوَالن ىهَارََوَالشىمأ عأقِلُونََيََّتٍَ  “Allah o su ile size; 

ekin, zeytin, hurma ağaçları, üzümler ve her türlü meyvelerden bitirir. Elbette bunda 

düşünen bir kavim için bir ibret vardır. O, geceyi, gündüzü, güneşi ve ayı sizin 

hizmetinize verdi. Bütün yıldızlar da O'nun emri ile sizin hizmetinize verilmiştir. 

Şüphesiz bunlarda aklını kullanan bir millet için ibretler vardır.”729 Molla Gürânî 

yukarıdaki ardışık iki ayetin ََإِنىَفَِذَلِكََلَْيةَ َلقَِوأمٍَيَ تَ فَكىرُون “Elbette bunda düşünen bir kavim 

için bir ibret vardır” ve ََِذَلِكََلَْيََّتٍَلقَِوأمٍَيَ عأقِلُونََإِنىَف   “Şüphesiz bunlarda aklını kullanan 

bir kavim için ibretler vardır” benzer fasılalarında tercih edilen farklı lafız ve fiillerin 

mana vurgusu itibariyle birtakım nüanslar barındırdığına dikkat çekmiştir. 

Mesela ilk ayette َيةَالْأ  “delil” kelimesinin müfred halde zikredilmesini ekin, 

zeytin, hurma, üzüm gibi nebatatın yetiştirilmesinin tek bir tohumda meydana 

gelmelerine bağlar. Ayrıca fasıladaki ََيَ تَ فَكىرُون “tefekkür ederler” fiilinin tercihiyle de 

taze yeşil bitkilerin kuru bir tohumdan çıkarılmasının ancak bir yaratıcının işi olduğu 

ve üzerinde ayrıntılı olarak teemmül ve tedebbüre ihtiyaç duyulan bir durum olduğu 

vurgulanmaktadır. 

Diğer taraftan ikinci ayette يََّتَلْأَا  “deliller” şeklinde gelmesi gece, gündüz 

güneş, ay ve yıldızların bir çok delil barındırması sebebiyledir.730 Çünkü büyük 

kütleye sahip deliller muhteşem kudrete daha belirgin bir şekilde delalet eder, azamet 

ve ululuğu daha açık bir şekilde gösterir.731 Bu fasılada ََيَ عأقِلُون “aklederler” fiilin 

tercihiyle de nebatatın tohumdan yetişmesi aşamalardaki gibi konuyu daha ayrıntılı bir 

 
728  Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 64-65. 
729  Nahl, 16/11-12. 
730  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 129-130. 
731  Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 597. 



140 

şekilde düşünmeye ihtiyaç duyulmaksızın akl-i selîm olan kimseler için tüm bu büyük 

hadiselerin Allah’ın varlığının delillerinin bir zuhûru olduğuna işaret edilmiştir.732 

1.5.18. Te’kîd Üslûbu 

َعألَى أنَأتََالْأ إنِىكََ َ  Şöyle dedik: "Korkma (ey Mûsâ!). Çünkü, sensin en“ قُ لأنَاَلَاَتَََفأ

üstün olan."”733 Rivayete göre Hz. Musa (a.s.) ile münazaraya katılan sihirbazların her 

birinin elinde cıvaya batırılmış bir ip ve bir asa vardı. Bunlar vadiye atıldıktan sonra 

üstlerine güneş vurmuş ve cıvalarda kıpırdanma meydana gelmiş, böylece sanki 

hareket ediyorlarmış gibi görünmüşlerdi. Hz. Musa da beşerî fıtratı gereği istemsizce 

korku hissetmiş veya insanların şüpheye düşmesinden ve kendisine tabi 

olmayacaklarına dair endişe etmiştir. 

Bu sebeple Allah Teâlâ Hz. Musa’nın korkmamasını ve onlara karşı üstün 

geleceğini son derece te’kîdli ve belîğ bir ifadeyle kendisine bildirmiştir. Nitekim َََإنِىك

َعألَى Çünkü, en üstün olan muhakkak ki sensin, sen!” ifadesinin ist’inâf cümlesi“ أنَأتََالْأ

olarak zikredilmesi, tahkik edatı َإِنى ifadesiyle desteklenmesi, haber olan kelimenin

lâm-ı taʻrîf ile gelmesi, ََك zamirinin ََأنَأت zamiriyle tekrar edilmesi, açık bir galibiyet

anlamına gelen َِالعُلُو lafzının kullanılması ve bu kelimenin en üstünlük mertebesine

delalet eden ism-i tafdîl sîğası َعألَى ifadesiyle zikredilmesi manaya bir çok yönden الْأ

belâğî incelik katmıştır.734 Böylelikle Hz. Musa’nın korku ve endişeden uzak olması 

gerektiği ve sihirbazlara karşı mutlak galip geleceği birçok te’kîd üslûbuyla güçlü bir 

ifade şekliyle kendisine aktarılmıştır. 

يَ قُولوُنََ ثُُىَ بِِيَأدِيهِمأَ الأكِتَابََ تُ بُونََ للِىذِينََيَكأ ََفَ وَيأل َ كََتَ بَتأ لََمُأَمِىا فَ وَيأل َ َ قلَِيلا  ثََنَ اَ بهَِِ تََوُاَ َليَِشأ عِنأدَِاللَّىِ َ هَذَاَمِنأ َ

سِبُونََ Vay o kimselere ki, elleriyle Kitab'ı yazarlar, sonra da onu az“ أيَأدِيهِمأَوَوَيأل َلََمُأَمِىاَيَكأ

732  Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 222. 
733  Tâhâ, 20/68. 
734  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 804-805; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 74; Beydâvî, Envâru’t-

Tenzîl, IV, 32. 



141 

bir karşılığa değişmek için, "Bu, Allah'ın katındandır" derler. Vay ellerinin 

yazdıklarından ötürü onların haline! Vay kazandıklarından dolayı onların 

haline!”735Ayette َأيَأدِيهِمأ “elleri” lafzının iki kez tekrar edilmesi te’kîd olup aynı

zamanda mecâzî anlamın anlaşılmasının reddi için zikredilmiştir. Tıpkı َبِعَيأنَّى Onu“ رَأيَ أتُهَُ

kendi gözlerimle gördüm” cümlesinde olduğu gibi kesinlik ve pekiştirme manası 

vardır.  

Yani yazma işinin hakîkî anlamda ancak bu şekilde gerçekleştiği 

vurgulanmıştır. Tevrat’ı tahrif etmeleri te’kîd yoluyla pekiştirilerek başka mecâzî bir 

mananın vehmedilmesinin önüne geçilmiş olur. Böylece onların yazma işini zâhirî 

olarak bizzat kendilerinin kasıtlı olarak yaptıklarına ve işledikleri fiilin ne kadar kötü 

ve çirkin olduğunu ifade etmek üzere de َأيَأدِيهِمأ lafzı tekrarlanmıştır.736

َُبِقَوأمٍَيَُِب ُّهُمأَوَيَُِبُّونََ َدِينِهَِفَسَوأفََيََأتَِاللَّى َمِنأكُمأَعَنأ َيَ رأتَدى أذَِلىَيََّأيَ ُّهَاَالىذِينََآمَنُواَمَنأ ةٍَعَلَىَالأمُؤأمِنِيََأَعِزىةٍَعَلَىََهَُ

َيَشَاءَُ َيُ ؤأتيِهَِمَنأ َوَلَاَيََاَفُونََلَوأمَةََلَائمٍَِذَلِكََفَضألَُاللَّىِ وَاسِع َعَلِيمَ ََالأكَافِريِنََيََُاهِدُونََفَِسَبِيلَِاللَّىِ َُ وَاللَّى ” “Ey iman 

edenler! Sizden kim dininden dönerse, (bilin ki) Allah onların yerine öyle bir topluluk 

getirir ki, Allah onları sever, onlar da Allah'ı severler. Onlar mü'minlere karşı alçak 

gönüllü, kafirlere karşı güçlü ve onurludurlar. Allah yolunda cihad ederler. (Bu yolda) 

hiçbir kınayıcının kınamasından da korkmazlar. İşte bu, Allah'ın bir lütfudur. Onu 

dilediğine verir. Allah lütfu geniş olandır, hakkıyla bilendir.”737 Müellif ayette ََ وَلَاَيََاَفُونَ

لَائمٍَِ لَوأمَةََ ifadesinin iki yönden manayı te’kîd ettiğini belirtmiştir. İlki ََلَوأمَة “bir tek

kınama” ifadesi ism-i merre’dir. İkincisi de ٍَِلَائم kelimesi nekre gelmiştir. Bu bağlamda

sanki “Onlar kınayıcılardan hiçbirinin kınamasından hiçbir şekilde korkmazlar” 

denilmiş gibidir. 

Yani dinden dönenlerin yerine Allah’ın getireceği başka bir kavim, 

münafıkların hallerinin hilâfına cihat ederler. Zira münafıklar ganimetler hususunda 

açgözlüdür ve yahudi dostlarının kınamasından korkarak sadece nifak maksatlı cihat 

735  Bakara, 2/79. 
736  Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît, I, 447. 
737  Mâide, 5/54. 



  

142 

 

ederlerdi. Veya bu ifade bir atıf olarak düşünüldüğünde mana “O kavimdekiler kendi 

dinleri üzerinde çok sağlamdırlar veya cihat söz konusu olunca babaları ve oğullarıyla 

savaşırlar ve bu ciddiyetleri hususunda hiç kimse onları geçemez” şeklinde takdir 

edilebilir.738 

1.5.19. Terakkî Üslûbu 

مُُألِصُونََ  لَهَُ وَنََأنَُ أَعأمَالُكُمأَ وَلَكُمأَ ََأَعأمَالنَُاَ وَلنََا َ وَرَبُّكُمأ رَب ُّنَاَ وَهُوََ َ اللَّىِ فَِ أَتَُُاجُّونَ نَاَ  :Onlara de ki“ قُلأَ

"Allah hakkında mı bizimle tartışıp duruyorsunuz? Halbuki O, bizim de Rabbimiz, 

sizin de Rabbinizdir. Bizim işlediklerimiz bize, sizin işledikleriniz size aittir. Biz ona 

gönülden bağlanmış kimseleriz."”739 Müellif bu ayet ile öncesinde gelen ayetlerdeki 

fâsılaların uyumunda bir hikmet olduğuna dikkat çekmiş ve nizâmda terakkî üslûbuna 

riâyet edildiğini belirtmiştir. Şöyle ki ayet sonlarında ilk olarak İslâm, ikinci sırada 

ibadet, üçüncü sırada ise ihlâsla alakalı ibareler zikredilmiştir.740  

Nitekim Bakara sûresi 136. ayette ََلِمُون مُسأ  Biz O’na teslim olanlarız”741“ وَنََأنَُلَهَُ

ifadesi, 138. ayette ََعَابِدُون  Biz O’na kulluk edenleriz”742 ifadesi ve 139. ayette“ وَنََأنَُلَهَُ

de ََمُُألِصُون لَهَُ  Biz O’na gönülden bağlananlarız”743 ifadeleri ard arda sıralanmış“ وَنََأنَُ

mana yönüyle birbirini te’kîd eden cümlelerdir.  

 
738  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 345-346. 
739  Bakara, 2/139. 
740  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 642. Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 

139, (Nisâ, 4/75); III, 1309, (İbrahim, 14/50); IV, 485 (İsrâ, 17/111); V, 267 (Furkân, 25/46); V, 458 

(Neml, 27/66); V, 712 (Secde, 32/1-3); V, 916 (Fâtır, 35/40); VI, 672 (Hucurât, 49/15); VII, 14 

(Necm, 53/6); VII, 151 (Rahmân, 55/12); VII, 797 (Müddessir, 74/20); VII, 1305 (Mâûn, 107/4); 

VII, 1365 (Nâs, 114/1-3). 
741 َ بَاطَِوَمَاَأوُتََِمُوسَىَوَعِيسَىَوَمَاَأوُتََِالنىبِيُّونََمِنأ َسأ حَاقََوَيَ عأقُوبََوََالْأ اَعِيلََوَإِسأ نَاَوَمَاَأنُأزلََِإِلَََإِب أراَهِيمََوَإِسَأ َوَمَاَأنُأزلََِإلِيَ أ قُولُواَآمَنىاَبًِللَّىِ

ليمُون   ََو نَ  نُ ل هُ مُس  هُمأ َأَحَدٍََمِن أ َ  ,Biz Allah’a ve bize indirilene; kezâ İbrâhim, İsmâil, İshak"“ رَبِِِِمأََلَاَنُ فَرِقَُِبَيأ

Ya‘kūb ve torunlarına indirilenlere; yine Mûsâ ve Îsâ’ya verilenlere ve bütün peygamberlere rableri 

tarafından gönderilenlere inandık. Onlar arasında ayırım yapmayız; biz O’na teslim olmuşuzdur" 

deyin.” (Bakara, 2/136). 

ل هُ ع ابيدُون    742 ََو نَ  نُ  غَة  صِب أ َ مِنََاللَّىِ سَنَُ أَحأ َ وَمَنأ َ غَةََاللَّىِ  Allah’ın boyasıyla boyandık. Kim boyası bakımından"“ صِب أ

Allah’tan daha güzeldir? Biz yalnız O’na kulluk ederiz" (deyin).” (Bakara, 2/138). 

ََو نَ  نُ ل  هُ مُُ ليصُون    743 َوَهُوََرَب ُّنَاَوَرَبُّكُمأَوَلنََاَأعَأمَالنَُاَوَلَكُمأَأعَأمَالُكُمأ  Onlara de ki: "Allah hakkında mı“ قُلأَأَتَُُاجُّونَ نَاَفَِاللَّىِ

bizimle tartışıp duruyorsunuz? Halbuki O, bizim de Rabbimiz, sizin de Rabbinizdir. Bizim 

işlediklerimiz bize, sizin işledikleriniz size aittir. Biz ona gönülden bağlanmış kimseleriz."” (Bakara, 

2/139). 



143 

Yani biz önce Allah’a ve peygamberlerine indirdiklerine iman eder ve 

müslüman olur, sonra emir ve yasaklarına itaat eder ve ibadetlerimizde ihlâslı oluruz. 

Bu nedenle Tîbî’ye (ö. 743/1343) göre manadaki bu incelik zarîf bir dizilişten dolayı 

ortaya çıkmıştır.744 

Özetle bu üç ayetin fasılalarında zikredilen müslüman, âbid ve muhlis 

ifadelerinin sırasıyla birbirine bağlı ve ardı sıra kazanılabilecek sıfatlar olduğuna 

dikkat çekilmiştir. 

َلَِ َدَابىةٍَآيََّت  َمِنأ َرأضَِلَْيََّتٍَللِأمُؤأمِنِيََوَفَِخَلأقِكُمأَوَمَاَيَ بُثُّ تِلَافَِاللىيألََِإِنىَفَِالسىمَاوَاتَِوَالْأ قَوأمٍَيوُقِنُونََوَاخأ

َلِقَوأمٍَيَ عأقِلُونََ َرأضََبَ عأدََمَوأتِِاََوَتَصأريِفَِالرِيَََّحَِآيََّت  يَاَبهَِِالْأ َرزِأقٍَفَأَحأ َُمِنََالسىمَاءَِمِنأ ,Şüphesiz“ وَالن ىهَارَِوَمَاَأنَ أزَلََاللَّى

göklerde ve yerde, inananlar için (Allah'ın varlığını ve birliğini gösteren) nice deliller 

vardır. Sizin yaratılışınızda ve Allah'ın (yeryüzüne) yaydığı her bir canlıda da kesin 

olarak inanan bir toplum için elbette nice deliller vardır. Geceyle gündüzün birbiri 

ardınca gelişinde, Allah'ın gökten rızık (sebebi olarak yağmur) indirip, onunla 

yeryüzünü ölümünden sonra diriltmesinde, rüzgarları evirip çevirmesinde aklını 

kullanan bir toplum için deliller vardır.”745 Hakkaniyetli kullar gökleri ve yeri sahih 

bir nazarla idrak ettiklerinde bunların bir sanat eseri olduğunu ve bir yaratanın varlığını 

anlarlar.746 Nitekim bu üç ayette sırasıyla ََمُؤأمِنِيََ “inananlar”, ََيوُقِنُون “yakînen (kesin

olarak) inananlar” ve ََيَ عأقِلُون “akledenler” nazara verilmiştir. Molla Gürânî bu üç

fasılanın dizilişinde deliller ve delil getirilen kimseler hakkında terakkî üslûbuna riayet 

edildiğini ifade etmektedir. Şöyle ki ilk ayette göklerin ve yerin nazara verilmesi ile 

kainatın zuhûru, imanın temelini atmak üzere delil kılınmış, ikinci ayette insan ve diğer 

canlı türlerinin yaratılmasının nazara verilmesi, imanın artırılması, pekiştirilmesi ve 

kalbin şeksiz şüphesiz mutmaîn olması için yakînen inanmaya bir delil kılınmış ki bu 

da iman derecelerinin en yücesidir. Üçüncü ayette ise gece ve gündüzün ard arda gelişi, 

yağmurun yağdırılması, yerin onunla dirilmesi ve rüzgarların evrilip çevrilmesi gibi 

hadiseler derince düşünüldüğünde yakînen imanın sağlamlaştırılmasına neden olur. 

Çünkü bu tür hadiseler zaman içerisinde yenilenir, dolayısıyla onlardaki nazariyet de 

744  Tîbî, Fütûhu’l-Ğayb, III, 124-125. 
745  Câsiye, 45/3-5. 
746  Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 284. 

https://www.sefkatyayincilik.com/yazar/serefuddin-el-huseyin-bin-muhammed-et-tibi/131


144 

yenilenir. Bu itibarla iman ve yakînen inanmanın merkezi olan aklı kullanmaya delil 

kılınmışlardır.747 

َ َرَبُّ َقُلأَأفََلَاَتَذكَىرُونََقُلأَمَنأ تُمأَتَ عألَمُونََسَيَ قُولوُنََللَّىِ كَُن أ َفِيهَاَإِنأ َرأضَُوَمَنأ ََقُلأَلِمَنَِالْأ السىمَاوَاتَِالسىبأعَِوَرَبُّ

بيَِدِهَِمَلَكُوتَُالأَ َ تَ ت ىقُونََقُلأَمَنأ أفََلَاَ َقُلأَ تَ عألَمُونَََعَرأشَِالأعَظِيمَِسَيَ قُولوُنََللَّىِ َ تُمأ كَُن أ يَُْوَلَاَيََُارَُعَلَيأهَِإِنأ ءٍَوَهُوََيَُِ َشَيأ كَُلِِ

حَرُونََ َتُسأ َقُلأَفأََنَّى  De ki: "Eğer biliyorsanız söyleyin: Yer ve yerde bulunanlar“ سَيَ قُولوُنََللَّىِ

kime aittir?"  Allah'ındır" diyecekler. "Öyle ise siz hiç düşünüp öğüt almaz mısınız?" 

de.   De ki: "Yedi kat göklerin Rabbi, büyük Arş'ın Rabbi kimdir?" "Allah'ındır" 

diyecekler. "Öyle ise ona karşı gelmekten sakınmaz mısınız?" de. De ki: "Eğer 

biliyorsanız söyleyin: Her şeyin hükümranlığı elinde olan, kendisi koruyan, kendisine 

karşı korunulamaz olan kimdir?" "Allah'ındır" diyecekler. "Öyle ise nasıl 

aldanıyorsunuz?" de.”748 Molla Gürânî’ye göre yukarıdaki ayetler mana itibariyle 

muntazam bir üslûpla alttan üste doğru sıralanmıştır. Önce, “Arzın sahibi kimdir?” 

sorusu yöneltilmiş, çünkü sayılanlar içinde müşriklere en yakın olan mekan arzdır ve 

insanın meydana geldiği yer olduğu için ilk sırada söylenmiştir. Sonra terakkî 

üslûbuyla delillerde daha yukarı seviyeye çıkılmış, “Yedi kat göklerin ve büyük arşın 

Rabbi kimdir?” dorusu yöneltilmiştir. Son olarak da “Her şeyin melekûtü749 elinde 

olan kimdir?” denilmiş ve daha kapsamlı olan genel bir ifade kullanılmıştır. 

Ayrıca bu söz dizimindeki incelik fasılalarda da gözetilmiştir. Şöyle ki, ilk 

ayette arzın zikredilmesinden sonraki ayetin sonunda basiretin en alt seviyesi olan َتَذكَُّر 

“tezekkür” zikredilmiş, ikinci ayetteki fasılada vaîde delalet eden اتِقَِِاء “korunma”

zikredilmiş, üçüncü ayette ise bu kadar katî delile rağmen hala hakla batılı ayıramayan 

muhatapların akıllarının aldanıyor oluşuna karşı تَ عََجَُّب “hayrete düşme” zikredilmiştir.

Böylece yeniden dirilmeyi inkâr edenlerin şüphesini ortadan kaldırma hususunda bir 

önceki ifade takrîr edilmiş olur. Aynı zamanda her bir ifade tevhidi kabul etmeyenleri 

747  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 511-512. 
748  Mü’minûn, 23/84-89. 

749 مَلَكُوت lafzı mübâlağa sîğasında olduğu için hem مُلأك “hükümranlık” hem de مِلأك “sahiplik”

manasını kapsar. Bkz. Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXIII, 290. 



  

145 

 

ve şirk ehlini vehimlerinden kurtarma konusunda sonraki ifade için bir ön hazırlık 

babındandır.750  

تَطِيعُونََ ئ اَوَلَاَيَسأ َرأضَِشَي أ َمَاَلَاَيَُألِكَُلََمُأَرزِأق اَمِنََالسىمَاوَاتَِوَالْأ َدُونَِاللَّىِ  Allah'ı bırakıp“ وَيَ عأبُدُونََمِنأ

da, kendilerine göklerden ve yerden hiçbir rızık sağlayamayan ve buna gücü de 

yetmeyen şeylere tapıyorlar.”751 Ayette Allah Teâlâ’nın vahdaniyetine dair deliller 

getirildikten sonra bile hiçbir algısı ve hareketi olmayan ruhsuz varlıklarla Allah’a şirk 

koşanlara ayıplama vardır. Müellife göre ََتَطِيعُون يَسأ  güç yetiremezler” ifadesinde“ وَلَاَ

terakkî üslûbu vardır. Zira bu ifade tarzı fiilin nefyedilmesinden sonra mümkünlüğünü 

de nefyeder.752 Yani Allah Teâlâ, bu putların bir şeye malik olmaları şöyle dursun, bir 

şeye malik olma imkanlarının dahi olmadığını beyân  etmiştir.753 

ََنبَِيًّا كََانََصِدِِيق ا إنِىهُ إبِ أراَهِيمََ َفَِالأكِتَابَِ  Kitapta İbrahim'i de an. Gerçekten o, son“ وَاذأكُرأ

derece dürüst bir kimse, bir peygamber idi.”754 O, Allah’ın kitaplarını ve gönderdiği 

peygamberlerini tasdiki sebebiyle doğrulukta çok derin bir seviyedeydi. Molla 

Gürânî’ye göre bu ayette نبَِيًّا ifadesinin صِدِِيق ا ifadesinden sonra gelmesi terakkî üslûbu 

sebebiyledir. Yani konumunun daha yüce olması hasebiyledir. Bu bağlamda َصِدِِيق ا 

ifadesinin zikredilmesi ise nübüvvet için bir ön hazırlık babından bir kullanımdır.755 

Zira nübüvvet görevinin temeli doğruluktur.756 

1.5.20. Tehekküm Üslûbu 

تَ زأعُمُونََ َ تُمأ الىذِينََكُن أ شُركََائِيََ أيَأنََ فَ يَ قُولَُ َ يُ نَادِيهِمأ  Allah'ın onlara seslenerek, "Hani“ وَيَ وأمََ

benim, var olduğunu iddia ettiğiniz ortaklarım?" diyeceği günü hatırla!”757 Molla 

 
750  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 69-70. 
751  Nahl, 16/73. 
752  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 220. 
753  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XX, 246. 
754  Meryem, 19/41. 
755  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 684. 
756  Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 18. 
757  Kasas, 28/62. 



146 

Gürânî’ye göre Allah Teâlâ’nın müşriklerin kendisine şirk koştukları şeyleri ََشُركََائِي

“benim ortaklarım” şeklinde kendi zatına izafe etmesi tehekküm içindir.758 

عَلُونََ يَ فأ كََانوُاَ مَا الأكُفىارَُ ثُ وِِبََ  Nasıl, kâfirler yapmakta olduklarının karşılığını“ هَلأَ

buldular mı!?”759 Ayette kafirlerin karşılaşacakları azaptan bahsedilirken ََثُ وِِب

“mükâfatlandırıldılar” ifadesinin kullanılması tehekküm (alaya almak) içerir.760 

ََ تُمأ كَُن أ إِنأ إِيُاَنكُُمأَ بِهَِ َ يََأمُركُُمأ بئِأسَمَاَ مُؤأمِنِيََقُلأَ  “Onlara de ki (Tevrat'a beslediğinizi iddia 

ettiğiniz) imanınızın size emrettiği şey ne kötüdür, eğer inanan kimselerseniz!”761 

Burada “emretme” fiilinin “iman” lafzına isnâd edilmesi İsrailoğullarına tehekkümün 

izafe edildiğini ifade eder. Zira onlar alçak ve rezil bir haldeydiler ve imanlarının 

buzağıya ibadet etmeye davet etmesi ancak onların buna layık olduğuna delalet eder.762 

Bir başka ifadeyle ayette isnâdın tehekküm amacıyla zikredilmesinde, 

Yahudilerin gerçekten Tevrat’a inanmadıklarını, çünkü kutsal kitaplarının onlara 

böyle çirkin işler yapmalarını emretmediğini ve ona olan imanlarının da buna ruhsat 

vermeyeceğini bildirmek ve onların bu durumlarını yermek amacı vardır.763  

ََ نُونَ قاَلََإِنىَرَسُولَكُمَُالىذِيَأرُأسِلََإِليَأكُمأ لَمَجأ  “Firavun, "Bu size gönderilen peygamberiniz, 

şüphesiz delidir" dedi.”764 Müellife göre Firavunun halkına hitap ederken Hz. 

Musa’nın (a.s.) ismini zikretmeyip “size gönderilen peygamberiniz” şeklinde 

bahsetmesi tehekküm içindir.765 

مُِونََ مَُبْأ فَإَِنَّى ر ا أَمَأ أَبَ أرَمُوا  Yoksa (gerçeği kabul etmeme konusunda) bir işe kesin karar“ أمَأ

mı verdiler? Şüphesiz biz de (onları cezalandırmakta) kararlıyız.”766 Mekke 

758  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 539; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 425. Diğer örnekler için bkz. 

Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 77 (Sâffât, 37/25); VI, 97 (Sâffât, 37/92); VI, 119 (Sâffât, 

37/150); VI, 306 (Mü’min, 40/20); VI, 364 (Fussilet, 41/14); VII, 251 (Vâkıa, 56/93-94), VII, 277 

(Hadîd, 57/15); VII, 901 (Mürselât, 77/31); VII, 1055 (İnşikâk, 84/24). 
759  Mutaffifîn, 83/36. 
760  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 1037. 
761  Bakara, 2/93. 
762  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 531. 
763  Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 94. 
764  Şuarâ, 26/27. 
765  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 318; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 136. 
766  Zuhruf, 43/79. 



147 

müşrikleri Hz. Peygambere (s.a.v.) karşı hile ve tuzak kurmada işlerini sağlama 

aldılarsa biz de tuzağımızda işimizi sıkı tutarız denilmiştir.767 Müellife göre bu üslûp 

onlarla alay etmek içindir. Çünkü envâî çeşit tuzakları olsa ve nice hileler kurgulasalar 

da onların bu yaptıkları ََعَل َََىرَقَمََ
َ
اءَِالم “su üzerine yazı yazmak” gibi beyhude bir 

çabadır.768 

لَامُهُمأَبِِذََاَأمَأَهُمأَقَ وأم َطاَغُونََ  Bunu kendilerine akılları mı emrediyor, yoksa“ أمَأَتََأمُرهُُمأَأَحأ

onlar azgın bir topluluk mudur?”769 Molla Gürânî’ye göre ayet “Yoksa onlara bu 

çelişkili sözleri söylemeyi akılları mı emrediyor!?” şeklinde tehekküm manası 

içermektedir.770 Çünkü Hz. Peygamber (s.a.v.) için hem kâhin ve şair diyorlar hem de 

mecnun. Kâhin, kıvrak zekaya ve ince bir nazara sahiptir. Mecnun ise aklı örtülü bir 

kimsedir. Fakat şair, ölçülü ve ahenkli sözler söyler. Mecnun  ise bunları yapamaz.771 

Dolayısıyla onların söyledikleri sözler büyük çelişkiler içerdiği için akıllarıyla 

alay edilmiştir. 

1.5.21. Temhîd Üslûbu 

كِيمَُ اَلْأَ اَلأعَزيِزُ اَللَّىُ إَِنىهَُأَنََّ  Ey Mûsâ! Gerçek şu ki, ben mutlak güç sahibi, hüküm“ يََّمُوسَى

ve hikmet sahibi olan Allah'ım.”772 Ayette َََّأَن zamirinin açıkça zikredilmesi, “Allah”

ifadesinin vurgulanması, azîz ve hakîm sıfatlarının zikredilmesi, asanın yılana 

dönüşmesi ve elinin bembeyaz olarak çıkması gibi mucizeleri Allah Teâlâ’nın Hz. 

Musa’nın (a.s.) elinden izhar etmesi için bir temhîd (ön hazırlık) üslûbudur. Allah 

Teâlâ bu beyânıyla, idraklerden uzak mucizeleri gerçekleştirmeye sadece kendisinin 

muktedir olduğunu, bu tür işlerin O’na zor gelmeyeceğini, bunları hikmet ve tedbirle 

yaptığını bildirmektedir. 

767  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXVII, 644. 
768  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 474. 
769  Tûr, 52/32. 
770  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 731. 
771  Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 155. 
772  Neml, 27/9. 



  

148 

 

Ayrıca bu üslûp Hz. Musa için söz konusu mucizelerden dolayı bir hayrete 

düşürme ve bunların çok büyük işlerden sayıldığına dair bir bildiri olup bu işi var 

edenin “Alemlerin Rabbi” olduğuna dair bir uyarıdır.773 

1.5.22. İhtisâr Üslûbu 

مِيْ ا تَدأ فَدَمىرأنََّهُمأَ بِِيََّتنَِاَ بوُاَ كََذى الىذِينَ الأقَوأمَِ إِلَََ اذأهَبَاَ  Onlara, "Âyetlerimizi yalanlayan“ فَ قُلأنَاَ

topluluğa gidin" dedik. Nihayet o kavmi yerle bir ettik.”774 Ayette Hz. Musa   (a.s.) ve 

Hz. Harun (a.s.) ile Firavun kıssası hatırlatıldığında kelâm kısa tutulmuş, kıssanın 

sadece başı ve sonu zikredilmiştir. Bu üslûpta toplumlara peygamber gönderilmesi, 

hüccetin yükümlülüğü sayılmış ve onları yalanlayanların yerle bir edilmeyi hak 

ettiklerinin mesajı verilmiştir.775 

َعَوَانَ  ر  َوَلَاَبِكأ اََبَ قَرَة َلَاَفاَرِض  يَ قُولَُإِنِى َلنََاَمَاَهِيََقاَلََإنِىهَُ أ َذَلِكََفاَف أعَلُواَمَاَتُ ؤأمَرُونَََقاَلوُاَادأعَُلنََاَربَىكََيُ بَيِِ َ بَيأ  

“"Bizim için Rabbine dua et de onun nasıl bir sığır olduğunu bize açıklasın." dediler. 

Mûsâ şöyle dedi: "Rabbim diyor ki: O, ne yaşlı, ne körpe, ikisi arası bir sığırdır. Haydi 

emrolunduğunuz işi yapın."”776 Ayette ََ  ifadesi iki ya da daha fazla şeyin varlığını بَيأ

gerektirdiği halde akabinde ََذَلِك “bu” ifadesine izâfe edilmesi kelâmın ihtisârı içindir. 

Bunun benzeri olarak birçok fiilin yerini temsil eden  fiilinin kullanımı örnek   فَ عَلََ

verilebilir. Nitekim muhatabımız olan bir kişi bize yaptığı çeşitli fiillerinden bahsetse 

veya yaşadığı uzunca olayları anlatsa da biz onaَََنعِأمََمَاَفَ عَلأت “Ne iyi yaptın!” demekle 

yetiniriz.  

Ayrıca bu kullanımda bir gramer kullanım şeklinin cevabı da aktarılmıştır. 

Şöyle ki ََذَلِك ifadesi hakikati gereği müfred müzekker olan tek bir şeye işaret etmesi 

gerekirken burada daha öncesinde zikredilen  َفاَرِض ve  َر  lafızlarına yani iki müennese بِكأ

 
773  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 401; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 350. 
774  Furkân, 25/36. 
775  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 258; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 280; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, 

IV, 124. 
776  Bakara, 2/68. 



149 

işaret etmektedir. Diğer isimlerde geçerli olduğu gibi tesniyelik, cemîlik ve 

müenneslik alametlerinin ism-i mevsûller ve ism-i işaretlerde hakîkî bir kâide 

olmaması, bu kullanıma sebep olan şeydir. Bu nedenle ism-i mevsûller, ism-i işaretler 

ve onlara işaret eden zamirler, durumun kolaylaştırılması gereğince özel bir sîğada 

gelebilir. Örneğin اََلىَذَِي ism-i mevsûlü yeri geldiğinde cemî manasında kullanılabilir.777

1.5.23. İntizâm Üslûbu 

ر اَ َيَُأدِثَُلََمُأَذِكأ يَ ت ىقُونََأَوأ ََلَعَلىهُمأَ َعَرَبيًِّاَوَصَرىف أنَاَفِيهَِمِنََالأوَعِيدِ قُ رأآنَّ  وكََذَلِكََأنَ أزلَأنَاهَُ “(Resûlüm!) Biz 

onu böylece Arapça bir Kur’ân olarak indirdik ve onda ikazları tekrar tekrar 

açıkladık. Umulur ki onlar (bu sayede günahtan) korunurlar; yahut da o (Kur’ân) 

kendileri için bir ibret ortaya koyar.”778 Molla Gürânî’ye göre bu ayette sûrenin 

başındaki konuya tekrar dönülmesi, kâmil sıfatlarla nitelenen Kur’ân-ı Kerîm’in ayırt 

edici özelliğindendir. Çünkü Hz. Musa’nın sözü aynı sûrenin َقَى لتَِشأ الأقُرأآنََ عَلَيأكََ أنَ أزلَأنَاَ مَاَ

“(Ey Muhammed!) Biz Kur’ân'ı sana sıkıntı çekesin diye indirmedik”779 ayetiyle 

ilişkilidir. Nitekim kelâm böylelikle en güzel şekilde düzenlenmiştir.780 

1.5.24. Faraziyet Üslûbu 

اَسِريِنََ بَطَنىَعَمَلُكََوَلتََكُونَنىَمِنََالِأ تََليََحأ ركَأ َأَشأ َقَ بألِكََلئَِنأ َأوُحِيََإلِيَأكََوَإِلَََالىذِينََمِنأ  ,Andolsun“ وَلَقَدأ

sana ve senden önceki peygamberlere şöyle vahyedildi: "Eğer Allah'a ortak koşarsan 

elbette amelin boşa çıkar ve elbette ziyana uğrayanlardan olursun."”781 Allah Teâlâ 

peygamberlerinin kendisine şirk koşmayacaklarının ve amellerinin boşa 

çıkmayacağına muttali olduğu halde böyle bir üslûpta Rasûlüllah’a seslenmesi 

faraziyet yollu bir hitaptır. Bunda müminlere bir ikaz ve kafirlerin ümidini kesme 

vardır. Dolayısıyla mana: “Ey Peygamber! Sana ve diğer bütün peygamberlere “Eğer 

777  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 473-474; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 149-150. 
778  Tâhâ, 20/113. 
779  Tâhâ, 20/2. 
780  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 842. 
781  Zümer, 39/65. 



150 

Allah’a ortak koşarsan elbette amelin boşa gider” kavli vahyedilmiştir” şeklinde 

düşünebilir.782 

1.5.25. Dine Davet Üslûbu 

ئ ا شَي أ عَنأكََ يُ غأنَِّ وَلَاَ يُ بأصِرَُ وَلَاَ مَعَُ يَسأ لَاَ مَاَ تَ عأبُدَُ لََِ يََّأبََتَِ لِْبَيِهَِ قاَلََ  Hani babasına şöyle“ إِذأَ

demişti: "Babacığım! İşitmeyen, görmeyen ve sana bir faydası olmayan şeylere niçin 

tapıyorsun?"”783 Hz. İbrahim (a.s.) babasının içinde bulunduğu büyük hata ve günah 

konusunda nasihat edip öğüt vermek istediği zaman sözlerini titiz ifadelerden seçmiş 

ve en güzel uyum içerisinde sıralamış, bununla beraber nezaket, şefkat, hoşgörü, 

yumuşaklık, edep ve güzel ahlak gibi özellikleri sözünde barındırmıştır.784 Nitekim 

Hz. İbrahim yanlış yolda olduğunu bildiği halde babasına bunu açıktan söylememiş, 

onun yerine Allah Teâlâ’nın مَعأرُوف ا ن أيَاَ الدُّ فَِ هُمَاَ  Dünyada onlarla iyi geçin”785“ وَصَاحِب أَ

buyruğunu düstur edinerek edep yollu bir davranış sergileyip babasına gittiği yanlış 

yolda ısrarını sürdürdüğüne, aşırıya gittiğine ve artık bu yoldan uzak durması 

gerektiğine dikkat çeken bir soru yöneltmiştir. Bununla “Nasıl olur da herhangi bir 

sevap ve ceza konusunda şuursuz olan ve kendisine kulluk edenin ibadetini hiçbir 

şekilde hissetmeyen putlar ibadet edilmeye layık olabilir?” manası vurgulanmıştır. 

Sonra Hz. İbrahim yumuşak ve nezaket dolu bir ifadeyle babasını hakka davet 

etmiştir; 

دِكََصِراَط اَسَوِيًََّّ يََأتِكََفاَتىبِعأنَِّأَهأ َجَاءَنَّمِنََالأعِلأمَِمَاَلأََ َقَدأ  Babacığım! Doğrusu, sana“ يََّأبََتَِإِنِِّ

gelmeyen bir ilim bana geldi. Bana uy ki seni doğru yola ileteyim.”786 Zira bunları 

ifade ederken babasını cahillikle nitelemediği gibi kendisini de üstün bir ilimle 

782  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 269; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 141; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, 

V, 48. 
783  Meryem, 19/42. 
784  Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 19. 

785 إِلَِىََمَرأجِعُكُمأََ َأنَََّبََإِلَِىَثُُىَ هُمَاَفَِالدُّن أيَاَمَعأرُوَف اَوَاتىبِعأَسَبِيلََمَنأ ركََِبَّمَاَليَأسََلَكََبِهَِعِلأم َفَلَاَتُطِعأهُمَاَوَصَاحِب أ َتُشأ َجَاهَدَاكََعَلَىَأَنأ وَإِنأ
ََتَ عأمَلُونََ تُمأ كَُن أ  Eğer, hakkında hiçbir bilgi sahibi olmadığın bir şeyi bana ortak koşman için“ فأَنَُ بِِئُكُمأَبِاَ

seninle uğraşırlarsa, onlara itaat etme. Fakat dünyada onlarla iyi geçin. Bana yönelenlerin yoluna 

uy. Sonra dönüşünüz ancak banadır. Ben de size yapmakta olduğunuz şeyleri haber vereceğim.” 

(Lokmân, 31/15). 
786  Meryem, 19/43. 



151 

nitelemez. Sadece kendisinde babasında olmayan bir ilim olduğunu ve bunun da 

dosdoğru yola ilettiğini dile getirmiştir. Yani sanki babasına, “Farz edelim ki sen ve 

ben bir yolda ilerliyoruz ve gidilecek yerin bilgisi benim elimde var. Bu yüzden sakın 

bu kılavuza tabi olmayı küçümseyip reddetme” demek istemiştir. 

Daha sonra babasının bulunduğu halden vazgeçirmek için şeytanın halini 

hatırlatmıştır; 

كََانََللِرىحْأَنَِعَصِيًّا  Babacığım! Şeytana tapma! Çünkü“ يََّأبََتَِلَاََتَ عأبُدَِالشىيأطاَنََإِنىَالشىيأطاَنَ

şeytan Rahmân'a isyankâr olmuştur.”787 Bu sözleriyle “Yanındaki bütün nimetlerin 

sahibi olan Rahman sıfatına haiz Rabbine bile isyan etmiş olan şeytan, senin için her 

türlü helak, rezillik ve cezadan başkasını istemeyen bir düşmandır. Seni bu sapkınlığa 

bulaştıran ve sana dalâleti süslü gösterip emreden odur. Eğer dikkatle bakabilirsen 

şeytana ibadet ettiğini görürsün. Şeytan itaat etmeyerek Allah’a asi olan bir varlıktır. 

Bu yüzden Allah için düşman olan bir varlığı sakın arkadaş edinme” demek istemiştir. 

Son merhalede babasına azabı hatırlatmış fakat hüsn-ü edep üslûbundan 

vazgeçmemiştir; 

َمِنََالرىحْأَنَََِفَ تَكُونََللِشىيأطاَنَِوَليًِّا َيَُسَىكََعَذَاب  َأَخَافَُأَنأ  ,Babacığım! Doğrusu ben"“ يََّأبََتَِإِنِِّ

sana, çok esirgeyici Rahmân tarafından bir azabın dokunmasından, böylece şeytana 

bir dost olmandan korkuyorum."”788 Burada  َعَذَاب ifadesinin nekre gelmesi babasının

küfre devam etmesi halinde azabın en şiddetlisine layık olduğu anlamı içerse bile daha 

önceki izlediği edep üslûbuna devam etmiştir. Çünkü azabın ona doğrudan ilsâk 

olacağını açıkça ifade etmemiş, bunun yerine onu korkutmak için azlığa delalet eden 

fiiliyle azabın kendisine dokunacağını söylemiştir. Ayrıca Hz. İbrahim bu dört مَسىَ

nasihatin her birinin başında babasına yakın olmak ve istirham maksadıyla َِيََّأبََت

“babacığım” ifadesini kullanmıştır.789 

Nitekim bu kıssada dine davet ve ikna için muhatabı doğru eyleme sevk etme 

sürecinde iletişim üslûbuna titizlikle riayet edilmiştir. Hz. İbrahim’in babasını hakka 

787  Meryem, 19/44. 
788  Meryem, 19/45. 
789  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 685-687; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 19-20. 



152 

ve doğru yola davet ederken kurduğu cümlelerin sıralaması ve tercih ettiği ifadeler son 

derece belîğdir. Sözlerini katı ve sert bir üslûpla değil, gayet nazik ve tatlı bir şekilde 

dile getirmiştir. Zira ilk ayette, babasına rubûbiyet makamından uzak olan putları ilah 

edinmesinin akıl dışı olduğu hususunda tefekküre iten bir soru yöneltmiş, ikinci ayette 

babasını cehaletle suçlamaksızın ve kendisine verilen ilimle övünmeksizin ona tabi 

olması durumunda gittiği batıl yoldan kurtarabileceği hissini sağlamış, üçüncü ayette 

şeytanın itaat etmeyişini babasının inkar etmesiyle özdeşleştirerek putlara tapmanın 

Allah’ın asi bir varlık olarak nitelendirdiği şeytana tapmakla aynı şey olduğunu 

hatırlatmış, dördüncü ayette akla ve hakikate aykırı davranışları sebebiyle onun ilahi 

azaba duçar olmasına gönlünün razı olmadığını beyan etmiş ve tüm bunların başında 

“babacığım” diye seslenmesi onu çok sevdiğini ve hak yola iletme arzusu içinde 

olduğunu göstermektedir.  

1.6. KELÂMIN MUKTEZÂ-YI ZÂHİRİN HİLÂFINA GELMESİ 

Cümlede asıl olan kelâmın muktezâ-yı zâhire uygun olmasıdır. Bazen kelâm 

durumun gerektirmesi sebebiyle muktezâ-yı zâhirin hilâfına gelebilir.790 Buradaki 

maksat kelâmın normal akışında beklenen ifadeden daha farklı zikredilmesidir. Bazı 

gayelere binâen kullanılan bu üslûp yine de belâgat gereği olduğundan aslında 

muktezâ-yı zâhire de uygun düşmektedir.791  

Bu durumlar şunlardır: Zamir yerine ism-i işaret kullanılması, zâhir isim yerine 

zamir kullanılması, zamir yerine zâhir isim kullanılması, iltifât üslûbu, üslûb-ı hakîm, 

gelecekte olacak bir şeyi geçmiş zaman lafzıyla ifade etmek, mâzîden muzârîye veya 

muzârîden mâzîye intikâl, kalb, tağlîb gibi edebî sanatlardır.792 

 Bu bağlamda kelâmın muktezâ-yı zâhirin hilâfına olan hallerden Molla 

Gürânî’nin değindiği hususlara dair tanımlar aktarılıp akabinde örnekleri ele 

alınacaktır. 

790  Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 281. 
791  Bulut, Belâgat, s. 95. 
792  Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  I, 478. 



153 

1.6.1. İltifât 

Arap dilinde mütekellim, muhatab ve gâib sîğalarının her birinden diğerine 

geçiş yapılabilir. Bu geçiş meânî ilminde iltifât diye isimlendirilir.793  Yani iltifât, bir 

manayı bu üç yoldan biriyle ifade ettikten sonra anlatıma bir diğeriyle devam 

etmektir.794 İltifât üslûbunda amaç muhatap nezdinde sözün kabulüne daha fazla etki 

etmek, dinleyici konumundaki muhatabın daha canlı tutulması ve söze daha dikkatlice 

kulak vermesini sağlamaktır.795 

İltifât üslûbu altı yolla yapılır. Bunlar mütekellimden muhataba, 

mütekellimden gâibe, muhataptan mütekellime, muhataptan gâibe, gâibden 

mütekellime ve gâibden muhataba şeklindedir.796 

1.6.1.1. Gâib Sîğasından Muhataba İltifât 

تَعِيَُ نَسأ كََ وَإِيَّى نَ عأبُدَُ كََ إِيَّى “(Allahım!) Yalnız sana ibadet ederiz ve yalnız senden 

yardım dileriz.”797 Molla Gürânî bu ayeti tefsir ederken her ne kadar “iltifât” tabirini 

kullanmasa da söz konusu izahlarından bu sanata işaret ettiği anlaşılmaktadır. Şöyle 

ki, Fâtiha sûresinin başından bu ayete kadar gâib sîğası kullanılmıştır. Müellif bu 

ayetteki kelâmda tefennün (üslûpta çeşitlilik) amacıyla gâib sîğasından çıkılarak 

muhatap sîğasına geçiş yapıldığına dikkat çeker. Bu bağlamda kelâm bir üslûptan 

diğerine intikal ettiği zaman dinleyicileri dinç tutar ve bu durum onların söze daha 

dikkatle kulak vermelerini sağlar. Bu yüzden belîğ üslûba sahip birçok hatip şiirlerinde 

ve konuşmalarında iltifât sanatına sıklıkla başvurur. Böylece değişik üslûp ve tarzlarda 

hitap edilerek muhatabın ruhuna da edebî zevk ikramı sunulmuş olur. 

İltifât sanatının kullanıldığı bu ayetin öncesinde başka nüanslar da vardır. ََُد مأ الْأَ

ََ ifadesindeki hasr üslûbuyla hamd edilmeye gerçekten layık olan varlık zikredildiği للَّىِ

için kullar tam bir yönelmeyle yalnızca Allah’a yönelirler. Bu ayetlerde âlemlerin 

793  Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 199. 
794  Kazvînî, et-Telhîs, s. 95; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 286; Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 141. 
795  Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 199; Kazvînî, et-Telhîs, s. 96; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 287. 
796  Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 141. 
797  Fâtiha, 1/5. 



  

154 

 

Rabbi, rahmân, rahîm ve din gününün sahibi gibi yüce sıfatların zikredilmesi bunlara 

layık olan Zât’a yönelmeyi gittikçe tetikler ve kulu şöyle demeye sevk eder: “Ey din 

gününün sahibi! Bütün işler senin elindedir.” Böylece itaatkarlığın nişanesi olarak 

boyun eğip O’na yönelmekten kendini alamaz. Ayrıca bu ifade tarzında Allah’ı 

görüyormuş gibi ibadet etmenin önemine işaret edilmiştir.798  

Yani bu ayetlerde önce mâbudun ulaşılamaz yegane sıfatlara sahip olan bir 

varlık olduğu gâib sîğasıyla kullara hatırlatılmış, sonrasındaki üslûp değişikliğiyle de 

kulların bütün kalbi hisleriyle boyun eğerek yalnızca O’na yönelmeleri gerektiği 

uyarısı muhatap sîğasıyla aktarılmıştır. 

إلِيَأهَِ يَُأيِيكُمأَثُُىَ يُُيِتُكُمأَثُُىَ يَاكُمأَثُُىَ َفَأَحأ أَمَأوَاتَ  تُمأ َوكَُن أ فُرُونََبًِللَّىِ تََكأ تُ رأجَعُونََََكَيأفَ   “Siz cansız (henüz yok) 

iken sizi dirilten (dünyaya getiren) Allah'ı nasıl inkâr ediyorsunuz? Sonra sizleri 

öldürecek, sonra yine diriltecektir. En sonunda ona döndürüleceksiniz”799 Kelâm 

önceki ayette gâib sîğasında gelmiş, bu ayette ise  muhatap sîğasına nakledilmiştir. 

Zira bu kullanım şekli takrîʻ (azarlamak) hususunun beyânında daha belîğ bir ifadedir. 

Molla Gürânî yorumunun devamında Beydâvî’nin (ö. 685/1286) söz konusu ayetle 

ilgili olarak zikrettiği “Allah’ın kendilerine verdiği nimeti ikrâr ettirmek ve küfrü de 

onlardan uzaklaştırmak için hâssaten hitabın müminlere hamledildiği”800 şeklindeki 

görüşüne karşı çıkarak şu izahı yapmıştır: “Bu görüş kelâmın bağlamına uygun 

düşmez. Zira  daha önce ََََمَاَبَ عُوضَة َفَمَاَفَ وأقَ هَاَفَأَمىاَالىذِينََآمَنُواَفَ يَ عألَمُون َيَضأرِبََمَثَلا  يِيَأَنأ تَحأ ََلَاَيَسأ إِنىَاللَّى

َُبََِِ اَللَّى أَرَاَدَ مََاذَا فََ يَ قُولوُنَ كََفَرُوا اَلىذِينَ َرَبِِِِمأَوَأمَىا َمِنأ قَُّ اَلْأ اَلأفَاسِقِيََأنَىهُ إَِلاى بَِهِ يَُضِلُّ كََثِيْ اَوَمَا بَِهِ دِي كََثِيْ اَوَيَ هأ بَِهِ يَُضِلُّ ذَاَمَثَلا   

“Allah bir sivrisineği, ondan daha da ötesi bir varlığı örnek olarak vermekten 

çekinmez. İman edenler onun, Rablerinden (gelen) bir gerçek olduğunu bilirler. Küfre 

saplananlar ise, "Allah örnek olarak bununla neyi kastetmiştir?" derler. (Allah) 

onunla birçoklarını saptırır, birçoklarını da doğru yola iletir. Onunla ancak fasıkları 

saptırır”801 ayetinde hatırlatıldığı gibi müminlerin övgüye mazhar oldukları ayrıca 

 
798  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 126-127. Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, 

IV, 712 (Meryem, 19/71); IV, 730 (Meryem, 19/89); V, 717 (Secde, 32/9); VI, (Yâsîn, 36/83); VII, 

544 (Tahrîm, 66/4). 
799  Bakara, 2/28. 
800  Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 66. 
801  Bakara, 2/26. 



155 

diğer ayetlerde onların bir takım kâmil vasıflarla ve hikmetlerle donatıldığı802 ve 

onların Rablerinden gelen bir hidayet üzere oldukları ve hatta kurtuluşa erdikleri803 

bilindiği halde bu ifade nasıl müminlerle ilişkilendirilebilir ki? Minnet için sözün 

akışında böyle bir şey doğru değildir aksine bu nimetlerin minnettarlık duygusuyla 

sayılması doğru olur.”804 

Nitekim ayetteki iltifât üslûbu müminlere değil münafıklara yönelik bir 

hitaptır. Allah içinde bulundukları küfürlerinden dolayı onları azarlamakta ve kelâmı 

gâib sîğasıyla değil muhatap sîğasıyla sürdürerek uyarısını daha güçlü bir ifadeyle dile 

getirmiştir. 

هُمَُالأبَأأسََ َقَ بألِكُمأَمَسىت أ َمَثَلَُالىذِينََخَلَوأاَمِنأ نَىةََوَلَمىاَيََأتِكُمأ خُلُواَالْأ َتَدأ تُمأَأَنأ َيَ قُولَََاءََُأمَأَحَسِب أ وَزلُأزلِوُاَحَتَى وَالضىرىاءَُ

قَريِبَ  َ اللَّىِ نَصأرََ إِنىَ أَلَاَ َ اللَّىِ نَصأرَُ مَتَََ مَعََهَُ آمَنُواَ وَالىذِينََ Yoksa siz, sizden öncekilerin başına“ الرىسُولَُ

gelenler, sizin de başınıza gelmeden cennete gireceğinizi mi sandınız? Peygamber ve 

onunla beraber mü'minler, "Allah'ın yardımı ne zaman?" diyecek kadar darlığa ve 

zorluğa uğramışlar ve sarsılmışlardı. İyi bilin ki Allah'ın yardımı pek yakındır.”805 Bir 

önceki ayette geçmişteki ümmetlerin ilahi kitaplara ve peygamberlere karşı ihtilafa 

düşmelerinden gâib üslûbuyla bahsedilince806 bu ayette ise hitap iltifât yoluyla Hz. 

Peygambere (s.a.v.) ve müminlere yöneltilmiştir. Nitekim hitapta muhatap üslûbuna 

geçilmesinde müşriklerin ve ehl-i kitabın ayetleri inkârlarına ve Peygamber 

Efendimize düşmanlık etmelerine karşı müminleri sabır ve sebât etmeye teşvik etmek 

vardır.807 Bilindiği üzere İslam’ın ilk yıllarında Hz. Peygamberin ashâbına 

802  Bkz. “Onlar gayba inanırlar, namazı dosdoğru kılarlar, kendilerine rızık olarak verdiğimizden de 

Allah yolunda harcarlar. Onlar sana indirilene de, senden önce indirilenlere de inanırlar. Ahirete 

de kesin olarak inanırlar.” (Bakara, 2/3-4). 
803 Bkz. “İşte onlar Rab'lerinden (gelen) bir doğru yol üzeredirler ve kurtuluşa erenler de işte 

onlardır.” (Bakara, 2/5). 
804  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 357. 
805  Bakara, 2/214. 

تَ لَف806ََ تَ لَفُواَفِيهَِوَمَاَاخأ ََالنىاسَِفِيمَاَاخأ كُمََبَيأ َليَِحأ قِِ ريِنََوَمُنأذِريِنَََوَأنَ أزَلََمَعَهُمَُالأكِتَابََبًِلْأَ َُالنىبِيِِيََمُبَشِِ كَانََالنىاسَُأمُىة َوَاحِدَة َفَ بَ عَثََاللَّى
َيَشَاءَُ دِيَمَنأ َُيَ هأ َبِِِذأنهَِِوَاللَّى قِِ تَ لَفُواَفَِيهَِمِنََالْأَ َُالىذِينََآمَنُواَلِمَاَاخأ نَ هُمأَفَ هَدَىَاللَّى مَُُالأبَ يِِنَاتَُبَ غأي اَبَ ي أ َبَ عأدَِمَاَجَاءَتِأ َالىذَِينََأوُتوُهَُمِنأ فِيهَِإِلاى
تَقِيمٍَ مُسأ صِراَطٍَ إِلَََ “İnsanlar tek bir ümmetti. Allah, müjdeciler ve uyarıcılar olarak peygamberler 

gönderdi ve beraberlerinde, insanların anlaşmazlığa düştükleri şeyler konusunda, aralarında 

hüküm vermek üzere kitapları hak olarak indirdi. Kendilerine apaçık âyetler geldikten sonra o 

konuda ancak; kitap verilenler, aralarındaki kıskançlık yüzünden anlaşmazlığa düştüler. Bunun 

üzerine Allah iman edenleri, kendi izniyle, onların hakkında ayrılığa düştükleri gerçeğe iletti. Allah 

dilediğini doğru yola iletir.” (Bakara, 2/213). 
807  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 821; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 256. 



156 

müşriklerden münafıklardan ve yahudilerden birçok sıkıntı ve bela gelmişti. Bu ayette 

daha önceki ümmetlerin dinleri uğruna benzer sıkıntılar çektikleri hatırlatılarak onların 

sabırlı halleri müminlere bir teselli olması için zikredilmiştir.808 Yani din uğruna 

çekilen sıkıntıların imtihan vesilesi olduğu ve bu durumun cennete girmeye bir sebep 

olacağı kastedilmektedir. 

1.6.1.2. Gâib Sîğasından Mütekellime İltifât 

نَاَعَِ َُوَرَفَعََبَ عأضَهُمأَدَرَجَاتٍَوَآتَ ي أ كََلىمََاللَّى هُمأَمَنأ يسَىَابأنََمَرأيَََالأبَ يِِنَاتََِتلِأكََالرُّسُلَُفَضىلأنَاَبَ عأضَهُمأَعَلَىَبَ عأضٍَمِن أ

الأقُدُسَِ بِرُوحَِ نََّهَُ  .İşte peygamberler! Biz onların bir kısmını bir kısmına üstün kıldık“وَأيَىدأ

İçlerinden, Allah'ın konuştukları vardır. Bir kısmının da derecelerini yükseltmiştir. 

Meryemoğlu İsa'ya ise açık deliller verdik ve onu Ruhu'l-Kudüs (Cebrail) ile 

destekledik.”809 Ayette Hz. İsa’ya (a.s.) âmâ kimseleri ve cüzzamlı hastaları 

iyileştirmesi ve ölüleri diriltmesi gibi bir takım üstün mucizelerin verildiğinin beyân 

edildiği َِاَلأبَ يِِنَات مََرأيََ اَبأنَ نَاَعِيسَى  ifadesinde gâib üslûbu terkedilerek mütekellim üslûbuna وَآتَ ي أ

dönülmüştür. Molla Gürânî’ye göre buradaki iltifât üslûbu muhatapların Hz. İsa’ya 

rubûbiyet izâfe etme zannında bulunmalarını mübâlağalı bir şekilde reddetmek 

içindir.810 

ََ مِنأ يَشَاءَُ َ مَنأ عَلَىَ رهَِِ أمَأ َ مِنأ بًِلرُّوحَِ الأمَلَائِكَةََ فاَت ىقُونَِيُ نَ زِلَُِ أَنَََّ َ إِلاى إلَِهََ لَاَ أنَىهَُ أنَأذِرُواَ َ أَنأ عِبَادِهَِ  “Allah, 

"Benden başka ilah yoktur. Öyle ise bana karşı gelmekten sakının" diye (insanları) 

uyarmaları için emrini içeren vahiy ile melekleri kullarından dilediğine indirir.”811 

Ayetteki َََأَنَََّفاَت ىقُونَِأ لَاَإِلَهََإِلاى نىهَُ  ifadesinde gâibden tekellüm sîğasına dönülmüştür. Çünkü 

mütekellim zamiri en iyi bilinen, karıştırılmaktan en uzak ve tevhid makamına uygun 

olan üslûptur.812 

808  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, VI, 379. 
809  Bakara, 2/253. 
810  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 941. Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 

685 (Lokmân, 31/10); V, 889 (Fâtır, 35/9). 
811  Nahl, 16/2. 
812  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 116. 



  

157 

 

إِنَّىََ َ ِ اث أنَيأ َ ِ إِلََيَأ تَ تىخِذُواَ لَاَ َُ اللَّى فاَرأهَبُونَِوَقاَلََ يََ فإَِيَّى وَاحِد َ إلَِه َ هُوََ اَ  “Allah şöyle dedi: "İki ilah 

edinmeyin. O, ancak tek ilahtır. O halde yalnız benden korkun."”813 Ayette ََ اََهُوََإِلَه إِنَّى

فَاَرأهَبُونَِ O, ancak tek ilahtır” ifadesinde gâib üslûbu kullanılmışken“ وَاحِد ََ يَ  O halde“ فإَِيَّى

yalnız benden korkun” ifadesinde mütekellim üslûbuna geçiş yapılmıştır. Çünkü تَ رأهِيب 

“korkutma” üslûbu açısından bu kullanım daha belîğdir. Bunda o tek ilahın kendisi 

olduğu iması vardır.814  

Yani ayette gâib ve mütekellim üslûplarının ardı sıra tercih edilmeleri ayetin 

هَُفاَرأهَبُوهَُ اََهُوََالِٰه َوَاحِد َواِيَّى  O, ancak tek ilahtır. O halde yalnız O’ndan korkun” şeklinde“ اِنَّى

yalnızca gâib üslûbuyla veya başından beri ََ إِلَه  هُوََ اََ فاَرأهَبُونَِإِنَّى يََ فإَِيَّى وَاحِد َ  “Ancak ben tek 

ilahım. O halde yalnız benden korkun” şeklinde  yalnızca mütekellim üslûbuyla ifade 

edilmesinden daha edebîdir.815 

َنَ بَاتٍَشَتَىَ نَاَبِهَِأزَأوَاج اَمِنأ رَجأ َوَأنَ أزَلََمِنََالسىمَاَءَِمَاء َفأََخأ َفِيهَاَسُبُلا  اَوَسَلَكََلَكُمأ د  َرأضََمَهأ  الىذِيَجَعَلََلَكُمَُالْأ

“"Rabbim, yeryüzünü size beşik yapan, orada size yollar açan ve size gökten yağmur 

indirendir." Böylece onunla sizin için yerden türlü türlü bitkileri çift çift çıkardık.”816 

Ayette َِبََِه نَا رَجأ  Böylece onu çıkardık” ifadesiyle birlikte gâib sîğasından mütekellime“ فَأَخأ

üslûbuna dönülmüştür. Çünkü buraya kadar Hz. Musa (a.s.) Rabbinin kelâmını aktaran 

konumdaydı. Buradan itibaren sözler iftinân sanatı gereği Allah Teâlâ’dan direk 

nakledilir halde ifade edilmiştir. Nitekim نَا رَجأ  nûn”u ile“ ن ifadesindeki azamet فَأَخأ

hiçbir şeyin O’nun iradesinden kaçamayacağı ve kudretinden çıkamayacağı yegane 

itaat edilecek gücün sahibi olduğuna işaret edilmiştir.817  

َتُ نأبِتُواََ  كََانََلَكُمأَأَنأ نَاَبِهَِحَدَائِقََذَاتََبَِأجَةٍََمَا َرأضََوَأنَ أزَلََلَكُمأَمِنََالسىمَاءَِمَاء َفأَنَ أبَ ت أ َخَلَقََالسىمَاوَاتَِوَالْأ أمَىنأ

يَ عأدِلوُنََ قَ وأم َ هُمأَ بَلأَ َ اللَّىِ مَعََ أإَِلَه َ  Yahut gökleri ve yeri yaratan ve size gökten yağmur“ شَجَرَهَاَ

 
813  Nahl, 16/51. 
814  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 182. 
815  Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 610. 
816 Tâhâ, 20/53. 
817 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 789-790. 



158 

indirip, onunla, ağaçlarını sizin yetiştiremeyeceğiniz gönül alıcı güzel bahçeler 

meydana getiren mi? Allah ile birlikte başka ilah mı var!? Hayır onlar (Allah'a) eş 

tutan bir kavimdir.”818 Ayette ََخَلَق ve ََأنَ أزَل fiilleri gâib üslûbuyla zikredilmişken َنَا فَأنَ أبَ ت أ

ifadesinde mütekellim üslûbuna dönülmüştür. Molla Gürânî’ye göre Allah Teâlâ’nın 

نَا biz yetiştirdik” şeklinde anlatıma geçmesi bu fiilin zatına has kılındığını ve“ فَأنَ أبَ ت أ

O’ndan başkasına isnâd edilmesinin mümkün olmadığına işaret etmek içindir. Bu 

yüzden devamındaki شَجَرَهَا تُ نأبِتُواَ َ أَنأ لَكُمأَ مَاَكَانََ “O bahçelerin tek bir ağacını bile 

yetiştiremezsiniz” ifadesiyle de bunu te’kîd etmektedir. Yani renk, tat, şekil ve koku 

bakımından farklı tür meyveleri olan bahçeleri bırakın, siz onun tek bir ağacını bile 

yetiştiremezsiniz mesajı verilmiştir.819 

1.6.1.3. Muhatab Sîğasından Gâibe İltifât 

تَدُونََ ئ اَوَلَاَيَ هأ كََانََآبًَؤُهُمأَلَاَيَ عأقِلُونََشَي أ نَاَعَلَيأهَِآبًَءَنَََّأَوَلَوأ وَإِذَاَقِيلََلََمَُُاتىبِعُواَمَاَأنَ أزَلََاللَّىَََُقاَلوُاَبَلأَنَ تىبِعَُمَاَألَأفَي أ

“Onlara, "Allah'ın indirdiğine uyun!" denildiğinde, "Hayır, biz, atalarımızı üzerinde 

bulduğumuz (yol)a uyarız!" derler. Peki ama, ataları bir şey anlamayan, doğru yolu 

bulamayan kimseler olsalar da mı (onların yoluna uyacaklar)?”820 Bu ayette iltifât 

sanatıyla hitap inkâr edenlerden uzaklaştırılmış, önceki ayete nazaran muhatab 

üslûbundan gâib üslûbuna geçiş yapılmıştır.  Çünkü kafirler muhatap alınmamış ve 

artık layık oldukları şekliyle onlardan gıyâben bahsedilmeye başlanmıştır. Hitabın 

değişmesiyle sanki burada akıl sahibi kimselere seslenilmiş ve “Şu ahmakların nasıl 

cevap verdiğine bakın” şeklinde821 dalâletteki hallerine taaccüb edilmiştir.822 

ت ََ أَنَ أفُسَهُمأَجَاءُوكََفاَسأ إَِذأَظلََمُوا مُأ أََنِى َوَلَوأ اَللَّىِ لَيُِطاَعََبِِِذأنِ إَِلاى َرَسُولٍ أَرَأسَلأنَاَمِنأ اَلرىسُولََُوَمَا تَ غأفَرََلََمُُ وَاسأ اَللَّىََ غأفَرُوا

رَحِيم ا َ تَ وىابً  اللَّىََ لَوَجَدَُواَ “Biz her peygamberi sırf, Allah'ın izni ile itaat edilmek üzere 

818  Neml, 27/60. 
819  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 452-453. 
820  Bakara, 2/170. 
821  Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 119. 
822  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 703; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 213. Diğer örnekler için bkz. Molla 

Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 1137, (Ra’d, 13/12); IV, 209 (Nahl, 16/69); V, 66-67 (Mü’minûn, 

23/81); V, 522 (Kasas, 28/46); VI, 217-218 (Zümer, 39/7); VI, 530 (Câsiye, 45/35); VII, 127 

(Kamer, 54/44). 



159 

gönderdik. Eğer onlar kendilerine zulmettikleri zaman sana gelseler de Allah'tan 

günahlarının bağışlamasını dileseler ve Peygamber de onlara bağışlama dileseydi, 

elbette Allah'ı tövbeleri çok kabul edici ve çok merhametli bulacaklardı.”823 Ayette  

تَ غأفَرََلََمَُُالرىسُولَُ تَ غأفَرأتََلََمُأَ Peygamber de onlar için bağışlama dileseydi” ifadesinde“ وَاسأ وَاسأ

“Sen de onlar için bağışlama dileseydin” denilmeyerek muhatap üslûbundan çıkılmış 

ve peygamber lafzında gâib üslûbuna geçiş yapılmıştır. Böylelikle peygamberlik 

makamında olan bir elçinin günahkarlar için şefaat etmeye daha layık olduğuna işaret 

edilmiştir.824 Nitekim Zemahşerî’ye (ö. 538/1144) göre de ayetteki iltifât üslûbunun 

gayesi “Hz. Peygamberin (s.a.v.) şanını yüceltmek, O’nun bağışlanma dilemesinin 

önemini göstermek ve “peygamber” adını taşıyan birinin şefaatinin Allah katında 

büyük bir öneme sahip olduğuna dikkat çekmektir.”825 

رَبَََِِِِوَمَا آيََّتَِ َ مِنأ آيةٍََ َ مِنأ مُعأرضِِيََتََأتيِهِمأَ هَاَ عَن أ كََانوُاَ إِلاى مأَ  “Onlara Rablerinin âyetlerinden 

hiçbir âyet gelmez ki ondan yüz çevirmesinler.”826 Bir önceki ayete nazaran bu ayette 

gâib üslûbuna dönülmüştür. Zira müşriklerin apaçık mucizeleri ve delilleri inkâr 

etmelerinden dolayı onları huzurdan uzaklaştırmak maksadıyla bu üslûp tercih 

edilmiştir. Buna ilaveten Allah’ın ayetlerine muhatap olduklarında bunlardan sürekli 

olarak yüz çevirip uzaklaştıklarını ima etmek için ََكَان fiili tercih edilmiştir. Ayrıca

ayette zikredilen harf-i cerlerden ilk zikredilen   َمِنأ istiğrâk (süreklilik), ikinci َمِنأ ise

tebʻîd (baʻzıyyet) manası taşır.827 

تُمأَفَِالأفُلأكَِوَجَرََ كَُن أ َإِذَا رَِحَتَى ََهُوََالىذِيَيسَُيِِْكُُمأَفَِالأبََِِْوَالأبَحأ اََريِح َعَاصِف  يأنََبِِِمأَبرِيِحٍَطيَِِبَةٍَوَفَرحُِواَبِِاََجَاءَتِأ

ََ الدِِينََلئَِنأ ََمُُألِصِيََلَهَُ مُأَأحُِيطََبِِِمأَدَعَواَُاللَّى َمَكَانٍَوَظنَُّواَأَنِى كَُلِِ َهَذِهَِلنََكُونَنىَمِنََالشىاكِريِنََوَجَاءَهُمَُالأمَوأجَُمِنأ تَ نَاَمِنأ أَنْأَي أ

“O, sizi karada ve denizde gezdirip dolaştırandır. Öyle ki gemilerle denize açıldığınız 

ve gemilerinizin içindekilerle birlikte uygun bir rüzgarla seyrettiği, yolcuların da 

bununla sevindikleri bir sırada ona şiddetli bir fırtına gelip çatar ve her taraftan 

dalgalar onlara hücum eder de çepeçevre kuşatıldıklarını (batıp boğulacaklarını) 

823  Nisâ, 4/64. 
824  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 128. 
825  Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 528. 
826  En’âm, 6/4. 
827  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 430. 



160 

anlayınca dini Allah'a has kılarak "Andolsun, eğer bizi bundan kurtarırsan, mutlaka 

şükredenlerden olacağız" diye Allah'a yalvarırlar.”828 Ayet muhatap üslûbuyla 

başlamış fakat طيَِِبَةٍَ ََبِريِحٍَ بِكُمأَ   Uygun bir rüzgar sizi alıp götürür” demek yerine“ وَجَرَيأنََ

gâib üslûbuna dönülmüş ve ٍَوَجَرَيأنََبِِِمأَبِريِحٍَطيَِِبَة “Uygun bir rüzgar onları alıp götürür” 

denilmiştir. Böylece bunu dinleyen ve onların sapıklık içerisinde olduğunu bilen 

kimselere muhatapların fiillerinin çirkinliği haber verilmiş gibidir.829 

Dolayısıyla bu üslûp mübâlağa maksadıyla “Şunların hallerine bakın” 

tarzında hem bir garipseme hem de hallerini inkâr ifadesidir.830 

نَاَراَجِعُونََ كَُلٌَّإِليَ أ نَ هُمأ َبَ ي أ رَهُمأ  işlerini kendi aralarında parça parça (İnsanlar)“ وَتَ قَطىعُواَأمَأ

ettiler. Hepsi de ancak bize dönecekler.”831 Ayette َوَتَ قَطىعَتُّمأ “parça parça oldunuz”

denilmemiş وَتَ قَطىعُوا “parça parça ettiler” şeklinde gâib üslûbuna dönülmüş, böylelikle

muhataplar makamdan uzaklaştırılmışlardır. Sanki onların işledikleri ayıpları “Bakın 

şunlara, dini ifsat edenlere! Hidayetten sonra günahkâr olup dalâlete düşenlere!” 

şeklinde başka kimselere haber verilmiştir.832 

Ayette onlar bir topluluğun bir şeyi aralarında dağıtmaları ve bölüşmeleri gibi 

dinlerini de aralarında parça parça ettiler,  manası vardır. Ayrıca bu, içinde oldukları 

ihtilafı, farklı fırka ve gruplara dönüşmelerini anlatan bir temsildir.833 

َمُبِيَ  ظَنىَالأمُؤأمِنُونََوَالأمُؤأمِنَاتَُبِِنَ أفُسِهِمأَخَيْأ اَوَقاَلوُاَهَذَاَإِفأك  عأتُمُوهَُ  Bu iftirayı işittiğiniz“ لَوألَاَإِذأَسََِ

zaman, iman eden erkek ve kadınlar, kendi (din kardeş)leri hakkında iyi zan besleyip 

de, "Bu apaçık bir iftiradır" deselerdi ya!”834 Ayette ifk hadisesinde müminlerin tavrı 

kınanmış, iyi zanda bulunup bu olayın apaçık iftiradan başka bir şey olmadığını dile 

getirmeleri gerektiği iltifât üslûbuyla aktarılmıştır. Aslında kelâmın zâhirine göre ayet 

828  Yunus, 10/22. 
829  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 521. 
830  Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 109. 
831  Enbiyâ, 21/93. 
832  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 969. 
833  Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 134. 
834  Nûr, 24/12. 



161 

َبِِنَ أفُسِكُمأَخَيْأ ا تُمأ عأتُمُوهَُ şeklinde gelebilirdi.835 Fakat ayete لَوألَاَإِذأَسََِعأتُمُوهََُظنََ ن أ onu işittiğiniz“ إِذأَسََِ

zaman” denilerek muhatap üslûbuyla başlanılmış, devamında ise َُوَالأمُؤأمَِنَات  الأمُؤأمِنُونََ

“erkek ve kadın müminler” şeklinde gâib üslûbuyla ve zamirden açık isme dönülerek 

kelâm sürdürülmüştür. Bu anlatımda muhatapları daha sert bir biçimde kınamak ve 

makamdan uzak tutmak amaçlanmıştır. Ayrıca “iman” vasfının açıkça zikredilmesi de 

iman ortaklığının böyle bir iftira söz konusu olduğunda müminlerin birlik olmalarının, 

birbirlerini savunmalarının ve hüsn-ü zanda bulunmalarının imanın bir gereği 

olduğuna işaret etmektedir.836 

1.6.1.4. Mütekellim Sîğasından Gâibe İltifât 

َطِيٍَ تَهَُمِنأ َنََّرٍَوَخَلَقأ تَنَِّمِنأ جُدََإِذأَأمََرأتُكََقاَلََأَنَََّخَيْأ َمِنأهَُخَلَقأ َتَسأ  Allah, "Sana“ قاَلََمَاَمَنَ عَكََأَلاى

emrettiğim zaman seni saygı ile eğilmekten ne alıkoydu?" dedi. (O da) "Ben ondan 

hayırlıyım. Çünkü beni ateşten yarattın. Onu ise çamurdan yarattın" dedi.”837 Önceki 

ayette “yarattık, şekil verdik, dedik”838 şeklinde kullanılan mütekellim üslûbundan bu 

ayette ََقاَل “dedi” şeklinde gâib üslûbuna dönülmüştür. Nitekim önceki ayette Allah

Teâlâ’nın Adem’e secde edin emrine, iblisin kibirlenerek ve muhalefet ederek suç 

işlemesi ve isyan ettikten sonra huzurdan indirilmesi sebebiyle mütekellim üslûbundan 

çıkılarak gâib üslûbu kullanılmıştır.839 Bu belâğî incelikte şeytanın Allah’ın 

huzurundan kovulması onun değersizleştiğine işaret edercesine gâib üslûbuyla 

aktarılmıştır. 

َرأضََوَالسىمَاوَاتَِالأعُلَىَ َخَلَقََالْأ َمِىنأ َيََأشَىَََتَ نأزيِلا  َتَذأكِرَة َلِمَنأ قَىَإِلاى   .Tâ Hâ“ طٰهَََٰمَاَأنَ أزلَأنَاَعَلَيأكََالأقُرأآنََلتَِشأ

(Ey Muhammed!) Biz Kur’ân'ı sana sıkıntı çekesin diye değil, ancak (Allah'ın 

azabından) korkacaklara bir öğüt (bir uyarı) olsun diye indirdik. (O) yüksek gökleri 

835  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXIII, 341. 
836  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 121-122; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 218; Beydâvî, Envâru’t-

Tenzîl, IV, 101. 
837  A’râf, 7/12. 
838  Bkz. A’râf, 7/11. 
839  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 632. Diğer örnekler için bkz.  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 

778 (A’râf, 7/158); III, 1173, (Ra’d, 13/30); IV, 264 (Nahl, 16/101); VI, 28 (Yâsîn, 36/35); VII, 112 

(Kamer, 54/26). 



162 

yaratanın katından peyderpey indirilmiştir.”840 İlk ayetler “indirdik” şeklinde 

mütekellim üslûbuyla aktarılmışken sonrasında “Yer ve yüksek gökler yaratan 

tarafından indirilmiştir” şeklinde gâib üslûbuna dönülmüştür. Çünkü bu sıfatların 

konuşma akışında gâib lafzıyla aktarılması daha uygundur. Şöyle ki önce َأنَ أزَلأنَا

“indirdik” denilerek fiil tek bir mütekellime isnâd edilmiş ve taʻzîm yönünden 

indirenin şanı yüceltilmiş, sonra ikinci kez َ تَ نأزيِلا “indirme” denilerek bu sıfatların

sahibine yani Allah’a isnâd edilerek övgü iki yönden ifade edilmiş olur.841 

1.6.2. İzmâr Makamında İzhâr 

İzmâr makamında izhâr (zamir yerine zâhir isim kullanılması), zamir yerine 

ism-i işaret veya açık isim kullanmak sûretiyle iki şekilde gelir. Zamir yerine tercih 

edilen ism-i işaret, müsnedün ileyhin özel bir hükümle tahsîs edilmesi sebebiyle onu 

diğerlerinden ayırt etmek içindir. Şöyle ki muhatapla alay etmek, muhatabın çok 

ahmak ya da zeki olduğunu ifade etmek ya da müsnedün ileyhin son derece aşikar 

olduğu iddiasında bulunmak gibi amaçlara dayanmaktadır. Eğer zamir yerine ism-i 

işaret dışında başka bir açık isim tercih edilmişse müsnedün ileyhin zihne iyice 

yerleşmesi içindir. 842 Ya da muhatabın kalbine endişe ve korku salmak, emredilen 

şeye itaat etmenin gerekliliğini pekiştirmek, muhatabı yüceltmek veya küçük 

düşürmek, muhatabın metne odaklanmasını sağlamak, durumu somutlaştırmak ve 

muhatabın duyularına hitap etmek gibi amaçlar için kullanılır. Dolasıyla Kur’ân-ı 

Kerîm’de zamir gelmesi gereken yerde ismin zikredilmesinin metnin bütünlüğüne 

hiçbir olumsuz etkisi yoktur. Bilakis bu durum metnin bağlaşıklığını sağlar ve derin 

yapısında manayı zenginleştiren bir etkiye sahiptir.843  

َُعََلِيم َبًِلظىالِمِيََ نَةََوَفِيكُمأَسََىاعُوَنََلََمُأَوَاللَّى اَلأفِت أ غُونَكُمُ يََ ب أ َوَلََْوأضَعُواَخِلَالَكُمأ َخَبَالا  فَِيكُمأَمَاَزاَدُوكُمأَإِلاى َخَرَجُوا لَوأ

“Eğer içinizde (onlar da savaşa) çıksalardı, size bozgunculuktan başka bir katkıları 

840  Tâhâ, 20/1-4. 
841  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 746. 
842  Kazvînî, et-Telhîs, ss. 90-93; Teftâzânî, el-Mutavvel, ss. 283-285; Merâğî, ̒ Ulûmu’l-Belâga, ss. 143-

144. 
843  Eyup Akşit, “Kur’ân-ı Kerîm’in Bazı Ayetlerinde Zamir Gelmesi Gereken Yerde İsmin Getirilmesi 

ve Bunun Nedenleri”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, XLVIII / 2018, ss. 43-

76.



163 

olmazdı ve mutlaka fitne çıkarmak isteyerek aranızda koşarlardı. İçinizde, onlara iyice 

kulak verecekler de vardır. Allah zalimleri gayet iyi bilir.”844 Ayette ََبًِلظىالِمِي عَلِيم َ َُ وَاللَّى

ibaresinde zamir yerine “zalimler” lafzı zâhir olarak tercih edilmiştir. Müellife göre 

Allah Teâlâ münafıkları Tebük seferine çıkmaktan alıkoymuş, söz konusu kişilerin 

bozgunculuk yapmak ve fitne çıkarmak gibi fiillerinin zalimlerin davranışları 

kapsamına girdiğini ortaya koymak için zamir yerine zâhir isim zikredilmiştir.845 

َالأكَافِريِنََ ََلَاَيَُِبُّ َتَ وَلىوأاَفإَِنىَاللَّى وَالرىسُولََفإَِنأ قُلأَأَطِيعُواَاللَّىََ “De ki: Allah'a ve Resûlü'ne itaat 

edin. Eğer yüz çevirirlerse bilsinler ki Allah kâfirleri sevmez.”846 Ayette ََلَاَيَُِب ُّهُمأ فإَِنىَاللَّىََ

“Muhakkak ki Allah onları sevmez” denilebileceği halde ََالأكَافِريِن َ يَُِبُّ لَاَ ََ اللَّى فإَِنىَ

“Muhakkak ki Allah kâfirleri sevmez” şeklinde zikredilmiştir. Çünkü burada kafirlerin 

bizzat zikredilmesinde bazı işaretler vardır. Nitekim bu cümlenin umûm ifade etmesi 

anlaşılmasın diye, Allah ve Peygambere itaatten yüz çevirmenin küfür olduğuna 

delalet için ve Allah’ın muhabbetinin onların bu yaklaşımları sebebiyle kendilerinden 

nefyedildiği ve sadece müminlere has kılındığı manasına işaret etmek amacıyla söz 

konusu belâğî nüktelerden dolayı zamir gelmesi gereken yerde “kafirler” lafzı açıkça 

kullanılmıştır.847 

بًِلأمُفأسِدِينََ عَلِيم َ اللَّىََ تَ وَلىوأاََفإَِنىَ َ فإَِنأ “Eğer yine yüz çevirirlerse, şüphesiz Allah, 

bozguncuları hakkıyla bilendir.”848 Hristiyanlardan teslis inancını benimseyenler 

bozguncular olarak nitelendirilmiştir. Ayette onlara işaret etmek için zamir gelmesi 

gereken yerde zamirin yerine zâhir bir isim zikredilmiştir. Yani cümlede َعَلِيم ََبِِِمأ فإَِنىَاللَّىََ

844  Tevbe, 9/47. 
845  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 294. Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 

365, (Mâide, 5/72); II, 366, (Mâide, 5/73); II, 433, (En’âm, 6/7); II, 490 (En’âm, 6/68); III, 290, 

(Tevbe, 9/43); III, 379 (Tevbe, 9/94); III, 449, (Tevbe, 9/120); III, 496, (Yunus, 10/11); III, 578, 

(Yunus, 10/51): IV, 567 (Kehf, 18/51); IV, 629 (Kehf, 18/102); IV, 1089 (Hac, 22/72); V, 230 

(Furkân, 25/4); V, 243 (Furkân, 25/19); V, 258, (Furkân, 25/37); V, 352 (Şuarâ, 26/114); V, 459 

(Neml, 27/68); V, 561 (Kasas, 28/84); V, 610 (Ankebût, 29/54); V, 632 (Rûm, 30/10); V, 685 

(Lokmân, 31/11); V, 747 (Ahzâb, 33/6); V, 764 (Ahzâb, 33/22); V, 773 (Ahzâb, 33/29); V, 870 

(Sebe’, 34/43) ;VI, 428 (Şûra, 42/48); VI, 509 (Câsiye, 45/2); VII, 204 (Vâkıa, 56/8); VII, 448 (Saf, 

68/13); VII, 567 (Mülk, 67/3). 
846  Âl-i İmrân, 3/32. 
847  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1088; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 13. 
848  Âl-i İmrân, 3/63. 



164 

şeklinde gelmeyerek muktezâ-yı zâhirin dışına çıkılmış ve ََََعَلِيم َبًِلأمُفأسِدِين  şeklinde فإَِنىَاللَّى

zikredilmiştir. Molla Gürânî’ye göre bu üslûbun amacı bozguncuların inançlarında 

dalâlette olduklarına işaret etmektir. Nitekim bu ifadeَََزدِأنََّهُمأ َسَبِيلَِاللَّىِ كََفَرُواَوَصَدُّواَعَنأ الىذِينَ

كََانوُاَيُ فأسِدَُونََ َفَ وأقََالأعَذَابَِبِاَ  İnkâr edip de (insanları) Allah yolundan alıkoyanlar var“ عَذَابً 

ya, işte onlara, yapmakta oldukları bozgunculuklar sebebiyle, azaplarını kat kat 

artıracağız.”849 ayetinde bahsedilen azabın bir tehdidi olarak zikredilmiştir.850 

فَِصُدُورََقَ وأمٍَمُؤأمِنِيََ َعَلَيأهِمأَوَيَشأ َُبِِيَأدِيكُمأَوَيَُأزهِِمأَوَيَ نأصُرأكُمأ مَُُاللَّى ََيُ عَذِِبِأ  ,Onlarla savaşın ki“ قاَتلُِوهُمأ

Allah sizin ellerinizle onları cezalandırsın; onları rezil etsin; sizi onlara galip kılsın 

ve mümin toplumun kalplerini ferahlatsın.”851 Ayette nazmın devamında َفَِصُدُوركََُمأ وَيَشأ

“gönüllerinizi ferahlatsın” şeklinde bir ibarenin gelmesi beklenirken “müminler” 

ifadesi zâhir olarak vurgulanmıştır. Bu üslûpta, iman vasfının ilahi şifaya layık 

olmanın gereği olduğuna işaret edilmiştir.852 

َيَ تىقَِوَيَصأَ مَنأ نَاَإنِىهَُ َُعَلَي أ َمَنىَاللَّى رَََقاَلوُاَأإَِنىكََلَْنَأتََيوُسُفَُقاَلََأَنَََّيوُسُفَُوَهَذَاَأَخِيَقَدأ ََلَاَيُضِيعَُأَجأ بْأَفإَِنىَاللَّى

سِنِيََ Yoksa sen, gerçekten Yusuf musun? dediler. O da: (Evet) ben Yusuf'um, bu“ الأمُحأ

da kardeşim. (Birbirimize kavuşmayı) Allah bize lütfetti. Çünkü kim (Allah'tan) korkar 

ve sabrederse, şüphesiz Allah güzel davrananların mükâfatını zayi etmez, dedi.”853 

Ayette رََفََ   هُمأَ لَاَيُضِيعَُأَجأ إِنىَاللَّىََ  “Allah onların ecrini zayi etmez” denilmemiş ََُلَاَيُضِيع فإَِنىَاللَّىََ

سِنِيََ الأمُحأ رََ أَجأ “Allah muhsin olanların ecrini zayi etmez” denilmiştir. Burada zamir 

yerine zâhir ismin zikredilmesi takvâ ve sabır sahibi kimselerin muhsinler zümresine 

dahil olduklarına delalet etmektedir.854 

َتَ تىَ تَمِعُونََإلِيَأكََوَإِذأَهُمأَنَْأوَىَإِذأَيَ قُولَُالظىالِمُونََإِنأ تَمِعُونََبهَِِإِذأَيَسأ حُور انََأنَُأَعألَمَُبِاََيَسأ َمَسأ َرَجُلا  بِعُونََإِلاى

“Onlar seni dinlerlerken hangi maksatla dinlediklerini, kendi aralarında 

849  Nahl, 16/88. 
850  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1130; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 370. 
851  Tevbe, 9/14. 
852  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 220. 
853  Yûsuf, 12/90. 
854  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 1067-1068. 



  

165 

 

konuşurlarken de o zalimlerin, "Siz ancak büyülenmiş bir adama uyuyorsunuz" 

dediklerini çok iyi biliyoruz.”855 Hz. Peygamber (s.a.v.) Kur’ân okuduğu zaman 

Abdu’d-Dâr kabilesinden iki kişi sağında diğer iki kişi de solunda durur ve onu 

alkışlarlar, ıslık çalarlar ve onun okuduğu Kur’ân sesine kendi okudukları şiirleri 

karıştırırlardı. Böylece Hz. Peygamberi (s.a.v.) ve Kur’ân’ı alaycı bir şekilde 

dinlerlerdi. Ayette َهُمأ yerine doğrudan ََالظىالِمُون “zalimler” denilmesi onların kendi 

aralarında fısıldaşmalarının bir zulüm türü olduğuna işaret etmek içindir.856 

اَقىةَُ الْأ اَقىةَُ nedir o gerçekleşecek olan?”857 Müellife göre (Evet)“ مَاَ  ifadesi الْأ

kıyamet gününün isimlerinden biridir. Yani gerçekleşmesinde hiçbir şüphenin 

olmadığı kesin gün veya kendisinde hesap ve ceza gibi işlerin olduğu gün manasında 

mecâzî bir isnâdla kullanılmıştır. Aslında َُاَقىة  Nedir o (gerçekleşecek“ مَاَهِيََ ifadesi مَاَالْأ

olan şey)?” takdirindedir. Fakat ayette zahir olark َُاَقىة الْأ  şeklinde sorulması مَاَ

gerçekleşecek olayı taʻzîm etme ve onun dehşeti hakkında tehvîl (korkutma) 

maksatlıdır.858 

1.6.3. İzhâr Makamında İzmâr  

Muktezâ-yı zâhire göre müsnedün ileyhin daha önce zikredilmemesi ve ona 

delalet eden herhangi bir karînenin olmaması durumunda zamir yerine açık isim 

kullanılır. Fakat söz konusu açık ismin meşhur ve biliniyor olması, durumunun açık 

olmasından dolayı onun yerine zamir kullanılabilir. Ya da zamir kullanılması açık 

ismin şanının büyüklüğünden dolayı zihinlerde idrak edilebilir olmasına veya zihnin 

açık isimden başkasına yönelmeyeceği iddiasına dayanmaktadır.859 

يِلََفإَِنىهَُن ََ كََانََعَدُوًّاَلِِْبْأ رَىَللِأمُؤأمِنِيََقُلأَمَنأ َيَدَيأهَِوَهُد ىَوَبشُأ َ َمُصَدِِق اَلِمَاَبَيأ زىلَهَُعَلَىَقَ لأبِكََبِِِذأنَِاللَّىِ  “De 

ki: "Her kim Cebrail'e düşman ise, bilsin ki o, Allah'ın izni ile Kur’ân'ı; önceki 

 
855  İsrâ, 17/47. 
856  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 383-385; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 671; Beydâvî, Envâru’t-

Tenzîl, III, 257. 
857  Hâkka, 69/2. 
858  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 639-640; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 598; Beydâvî, Envâru’t-

Tenzîl, V, 239. 
859  Teftâzânî, el-Mutavvel, ss. 281-283. 



166 

kitapları doğrulayıcı, mü'minler için de bir hidayet rehberi ve müjde verici olarak 

senin kalbine indirmiştir."”860 Ayetteki َُنَ زىلَه “onu indirdi” ifadesindeki  َُه “hû” zamiri

Kur’ân’a işaret eder. Nitekim bu zamirin daha önce zikredilmeyen bir şeye işaret 

edecek şekilde kullanılması, sanki işaret edilen şeyin aşırı derecede çok tanınmış 

olduğunun bilindiğini ve ondan başka bir şeyin düşünülmesinin mümkün olmadığını 

ifade eder.861 İsmin daha öncesinde zikredilmeyerek kendisine işaret eden bir zamirin 

kullanılması onun yüceliğine delalet ederken sadece sıfatlarından birinin zikredilmesi 

yeterlidir.862 

فَأَوأحََىَإِلَََعَبأدِهَِمَاَأَوأحَى “Böylece Allah kuluna vahyedeceğini vahyetti.”863 Ayette 

lafzı öncesinde geçmemiş olsa اللَّىََ zamiri Allah’a mercidir. Burada ه  ifadesindeki عَبأدِهَِ

da karıştırılma ihtimali bulunmadığından doğrudan zamir kullanılmıştır.864 Bu tür 

kullanım ٍَدَابىة َ مِنأ رهَِاَ ظَهأ عَلَىَ تَ رَكََ مَاَ “Yerkürenin sırtında hiçbir canlı bırakmazdı”865 

ayetinde de vardır.866 Burada الََْرأَض “yer” ifadesi geçmediği halde  nazımdaki akışının

zihinlerde canlandırdığı mana üzerine zamirin “yer” ifadesine dönebileceği malum 

olmuştur. 

1.6.4. Üslûb-ı Hakîm 

Üslûb-ı hakîm867 soru soran birinin beklediğinin dışında bir cevapla 

karşılaşmasıdır.868 Muhatabın sorusuna onun kastettiği manadan farklı bir şekilde 

860  Bakara, 2/97. 
861  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 540. 
862  Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 169. 
863  Necm, 53/10. 
864  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 18. 
865  Fâtır, 35/45. 
866  Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 420. 
867  Üslûb-ı hakîm sanatını bedîʻ ilmindeki muhassinât-ı mâneviyye sanatlarından kabul eden belâgat 

alimleri de vardır. Bkz. Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 319; Fadl Hasan Abbâs, Ebû Muhammed es-

Safûrî eş-Şâfiî, el-Belâga Funûnühâ ve Efnânuhâ İlmü’l-Beyân ve’l-Bedîʻ, Dâru’l-Furkan, Ürdün, 

2005, s. 292. 
868  Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 327 



167 

cevap verilmesi, bunun beklediği cevaptan kendisi için daha önemli olduğuna dikkat 

çekmek içindir.869 

اَلأبََُّْ َوَليَأسَ جِِ قَُلأَهِيََمَوَاقِيتَُللِنىاسَِوَالْأَ َهِلىةِ اَلْأ ألَوُنَكََعَنِ اَت ىقَىََيَسأ اَلأبْىَمَنِ َظهُُورهَِاَوَلَكِنى اَلأبُ يُوتََمِنأ َتََأتوُا بَِِنأ

ََ لِحُونَ تُ فأ َ لَعَلىكُمأ اللَّىََ وَات ىقُواَ أبَ أوَابِِاََ َ مِنأ الأبُ يُوتََ ,Sana, hilalleri soruyorlar. De ki: "Onlar“ وَأأتوُاَ

insanlar ve hac için vakit ölçüleridir.  İyilik, evlere arkalarından girmeniz değildir. 

Ama iyi davranış, takvâ sahibi (Allah'a karşı gelmekten sakınan) insanın davranışıdır. 

Evlere kapılarından girin. Allah'a karşı gelmekten sakının ki kurtuluşa eresiniz.”870 

Rivayete göre sahabeden bazıları Hz. Peygambere (s.a.v.) şöyle sordular: “Bu hilâl 

niçin önce ince bir ip gibi görünüyor sonra büyüyerek dolunay oluyor ve sonra yine 

küçülerek başlangıçtaki durumuna dönüyor?” Cevap olarak bununla insanların 

gündelik yaşamla ilgili işlerini ve de özellikle muayyen bir zamanda edâ edilen hac 

ibadetinin vakitlerinin tayin edildiği belirtilmiştir. İşte burada onların hilâlin 

şeklindeki değişime dair sorularına, Allah’ın yaptığında bir takım gaye ve hikmetlerin 

olduğuna işaret edercesine üslûb-ı hakîm ile cevap verilmiştir.871 

Nitekim ayette sorunun cevabı muhataplarının beklentisinden farklı olarak  

üslûb-ı hakîm ile zikredilmiştir. Yani cevap olarak astronomiyle ilgili bilgiler yerine 

hilâlin çeşitli şekillerde gelmesinin faydalarından bahsedilmiştir. 

قَ أرَبِيََوَالأيَ تَامَىَوَالأمَسََ َخَيْأٍَفلَِلأوَالِدَيأنَِوَالْأ تُمأَمِنأ ألَوُنَكََمَاذَاَيُ نأفِقُونََقُلأَمَاَأنَ أفَقأ عَلُواََاكِيَِوَابأنَِالسىبَِيَسأ يلَِوَمَاَتَ فأ

بَِهَِعَلِيمَ  اَللَّىَ فَإَِنى َخَيْأٍ Sana Allah yolunda ne harcayacaklarını soruyorlar. De ki: "Hayır“ مِنأ

olarak ne harcarsanız o, ana-baba, akraba, yetimler, fakirler ve yolda kalmışlar 

içindir. Hayır olarak ne yaparsanız, gerçekten Allah onu hakkıyla bilir."”872 Bu ayetin 

nüzûl sebebi şöyle rivayet edilmiştir: “Ashâbtan Amr b. Cemûh Peygamber 

Efendimize (s.a.v.) gelerek: Mallarımızdan neyi infak edeceğiz ve onları nereye 

vereceğiz?” diye sordu. Soruya cevaben gelen bu ayette ise neyin infak edileceğine 

değil, kimlere infak edileceğine ayrıntılı bir şekilde cevap verilmiştir. Nitekim bu 

869  Kazvînî, et-Telhîs, s. 98; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 294. 
870  Bakara, 2/189. 
871  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 768-770. 
872  Bakara, 2/215. 



168 

ayetin işaret ettiği önemli olan husus infak edilecek şey değil, bilakis infak edilecek 

yerdir. Çünkü infak, ancak yerini bulduğunda bir anlam kazanır.873 

Dolayısıyla ayette neyin infak edileceği sorulmuşken cevap olarak kimlere 

infak edileceği açıklanmıştır. Nitekim bu ifade tarzına göre infakta önemli olan malın 

cinsi değil kimlere yapılacağı hususudur. Buna binâen öncelikle anne babaya, 

akrabalara, yetimlere, fakirlere ve yolda kalmışlara infakta bulunulması gerektiğine 

işaret edilmiştir. 

1.6.5. Muzârî Fiilin Tercih Edilmesi 

َ بِِِمأَ زئَُِ تَ هأ يَسأ َُ يَ عأمَهُونََاللَّى َ طغُأيَانِِِمأ فَِ وَيَُدُُّهُمأَ “Gerçekte Allah onlarla alay eder 

(alaylarından dolayı onları cezalandırır); azgınlıkları içinde bocalayıp dururlarken 

onlara mühlet verir.”874 Müellife göre önceki ayette875 isim cümlesi olarak zikredilen 

تَ هأَ زئِوُنََمُسأ  lafzına karşılık bu ayette َُِزئ تَ هأ  şeklinde muzârî fiil tercih edilmesi, istihzânın يَسأ

(alay etmek, aşağılamak, ibretlik ceza) yenilenerek sürekli devam edeceğine delalettir. 

Nitekim Allah’ın münafıklara vereceği cezalar şu ayette zikredildiği gibi çeşitli 

hallerde ve değişik zamanlarda hasıl olacaktır:876 ََ كََفَرُواَتُصِيبُ هُمأَبِاََصَنَ عُواَقاَرعَِة َأَوأ وَلَاَيَ زاَلَُالىذِينَ

ََلَاَيَُألِفَُالأمِيعَادََ َإِنىَاللَّى َيََأتََِوَعأدَُاللَّىِ َدَارهِِمأَحَتَى  ,Allah'ın sözü yerine gelinceye kadar“ تَُُلَُّقَريِب اَمِنأ

inkâr edenlere yaptıkları işler sebebiyle devamlı olarak, ya büyük bir felaket gelecek 

veya o felaket yurtlarının yakınına inecektir. Şüphesiz Allah verdiği sözden 

dönmez.”877  

كََ وَالأمَسأ اَلذِِلىةَُ َعَلَيأهِمُ اَلنىبِيِِيََبغََِوَضُربَِتأ تُ لُونَ َوَيَ قأ اَللَّىِ فُرُونََبِِيََّتِ يََكأ كََانوُا مُأ َذَلِكََبَِِنِى اَللَّىِ وَبًَءُواَبغَِضَبٍَمِنَ يْأََِنَةَُ

َذَلِكََبِاََعَصَوأاَوكََانوُاَيَ عأتَدُونََ قِِ Böylece zillet ve yoksulluk onları kapladı. Onlar, Allah'ın“ الْأَ

gazabına uğradılar. Bunun sebebi, onların; Allah'ın âyetlerini inkâr ediyor, 

873  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 823-824. 
874  Bakara, 2/15. 

875 زئِوُنََ تَ هأ اََنََأنَََُمُسأ َمَعَكُمأَإِنَّى  İman edenlerle karşılaştıkları“ وَإِذَاَلَقُواَالىذِينََآمَنُواَقاَلُواَآمَنىاَوَإِذَاَخَلَوأاَإِلَََشَيَاطِينِهِمأَقاَلُواَإِنَّى

zaman, "İnandık" derler. Fakat şeytanlarıyla (münafık dostlarıyla) yalnız kaldıkları zaman, 

"Şüphesiz, biz sizinle beraberiz. Biz ancak onlarla alay ediyoruz" derler.” (Bakara, 2/14). 
876  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 256. 
877  Ra’d, 13/31. 



169 

peygamberleri de haksız yere öldürüyor olmaları idi. Bütün bunların sebebi ise, isyan 

etmek ve aşırı gitmekte oluşlarıydı.”878  Bilindiği üzere Yahudiler Hz. Şayâ (a.s.), Hz. 

Zekeriya (a.s.) ve Hz. Yahya (a.s.) gibi kendilerine gönderilen bazı peygamberleri 

katletmişlerdir.879 Müellife göre ayette ََالنىبِيِِي تُ لُونََ وَيَ قأ “Peygamberleri öldürürler” 

ifadesinde mâzî yerine muzârî fiilin tercih edilmesi, bu çirkin tablonun sürekli 

hatırlanması ve İsrailoğullarının Hz. Peygamberi (s.a.v) öldürmeye çalışacaklarına 

işaret etmek içindir.880 

َوَالىذِينََآمَنُواَأَشَدَُّحُبًّ َاللَّىِ كََحُبِِ َأنَأدَاد اَيَُِبُّونَِمُأ َدُونَِاللَّىِ َيَ تىخِذَُمِنأ َيَ رَىَالىذَِوَمِنََالنىاسَِمَنأ َوَلَوأ ينََظلََمُواََاَللَّىِ

شَدِيدَُالأعَذَابَِ يع اَوَأَنىَاللَّىََ َجََِ İnsanlar arasında Allah'ı bırakıp da ona“ إِذأَيَ رََوأنََالأعَذَابََأَنىَالأقُوىةََللَّىِ

ortak koşanlar vardır. Onları, Allah'ı severcesine severler. Mü'minlerin Allah'a olan 

sevgisi daha güçlü bir sevgidir. Zulmedenler azaba uğrayacakları zaman bütün 

kuvvetin Allah'ın olduğunu ve Allah'ın azabının pek şiddetli olduğunu bir 

bilselerdi.”881 Molla Gürânî’ye göre ََالأعَذَاب يَ رَوأنََ إِذأَ ifadesiyle َُعَايَ نُوه  denilmek إِذأَ

istenmiştir. Yani gelecekte olacak bir şey geçmişte olmuş gibi zikredilmiştir. 

Nitekim bu tarz kullanımı َِالنىار أَصأحَابََ نَىةَِ الْأ أَصأحَابَُ وَنََّدَىَ “Cennetlikler 

cehennemliklere seslendiler”882 ayetinde de görmek mümkündür. Buradaki َنََّدَى

“seslendiler” mâzî fiiline “seslenecekler” şeklinde mana verilmesi bu işin gelecek 

zamanda gerçekleşecek olması sebebiyledir. Dolayısıyla muhatapları ayette 

bahsedilen azabın gerçekleşeceği o korkunç tabloya hazırlamak için ََيَ رَوأن fiili muzârî

sîğasıyla ifade edilmiştir.883 

تُ لُونََ ب أتُمأَوَفَريِق اَتَ قأ كََذى بَْأتُأَفَ فَريِق ا تَكأ َبِاََلَاَتَِأوَىَأنَ أفُسُكُمَُاسأ  Size herhangi bir“ أفََكُلىمَاَجَاءكَُمأَرَسُول 

peygamber, hoşunuza gitmeyen bir şey getirdikçe, kibirlenip (onların) bir kısmını 

878  Bakara, 2/61. 
879  Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 146. 
880  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 459-460. 
881  Bakara, 2/165. 
882  A’râf, 7/44. 
883  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 696. 



  

170 

 

yalanlayıp bir kısmını da öldürmediniz mi?”884 Molla Gürânî ayetteki mefhûmu ortaya 

koyarken hadis-i şerifte zikredilen hususu da dikkate alarak şunları nakletmiştir: 

Yahudilerin kendilerine gönderilen peygamberleri yalanlayarak  Hz. Zekeriya (a.s.) ve 

Hz. Yahya’yı (a.s.) öldürmeleri geçmişte yaptıkları bir iştir. Buna binâen َب أتُمأ  كَذى

“yalanladınız” ifadesinde mâzî fiili kullanılmış fakat ََتُ لُون  öldürürsünüz” ifadesinde“ تَ قأ

ise muzârî sîğası tercih edilmiştir. Muzârî fiilin tercih edilmesiyle son derece korkunç 

olan bu tablonun onların gözünde canlandırılması murad edilmiştir. Bu ifade tercihi 

yahudilerin Peygamber Efendimizi (s.a.v.) öldürmek için çok çaba sarf ettiklerine 

delalet eder. Nitekim onlar Hz. Peygambere  büyü yapmışlar ve Hayber fethi esnasında 

O’nu zehirlemeye çalışmışlardı.885 Hz. Aişe (r.a.) Peygamberimizin vefat ettiği 

zamanki hastalığı esnasında şöyle buyurduğunu nakletmiştir:886ََفََ هَذَا تَعَادِنّ لَةَُخَيأبََْ أَكُأ زَالَتأ لَا

رُيأََ َأَبِأ وَانَُقُطِعَتأ  “Hayber’de yediğim (zehirli) lokmanın acısı hala benden ayrılmadı. İşte 

bu can damarımın kesilmek üzere olduğu andır.”887   

1.6.6. Mâzî Fiilin Tercih Edilmesi 

َيَ ث أقَفُوكُمأَيَكُونوُاَلَكُمأَأَعأدَاء َوَيَ بأسُطوُاَإِليَأكُمأَ  فُرُونََإِنأ َتَكأ َوَألَأسِنَ تَ هُمأَبًِلسُّوءَِوَوَدُّواَلَوأ أيَأدِيَ هُمأ  “Şâyet onlar 

sizi ele geçirirlerse, size düşman olurlar, size ellerini ve dillerini kötülükle uzatırlar 

ve inkâr etmenizi arzu ederler”888 İʻrâb ilmi açısından şart konusunda mâzî fiilin 

muzârî yerine kullanılması fark etmese de burada bir nükteye işaret edilmiştir. Nitekim 

 
884  Bakara, 2/87. 
885  Hayber Yahudilerinden Zeyneb bint Hâris,  kestiği bir kuzuyu pişirip zehir karıştırarak Hz. 

Peygambere (s.a.v.) sunmuştu.  Ashabıyla yemeğe koyulmuşlar fakat bu esnada ikramın zehirli 

olduğu Peygamberimize bildirilmişti. Kendisiyle birlikte yemeğe katılan sahabelerden Bişr b. Berâ 

ise zehirden ölmüştü. Bkz. Ebu’l-Abbas Takıyyüddîn Ahmed b. Ali b. Abdülkadir el-Makrîzî, 

İmtâu’l-Esmâ’, thk. Muhammed Abdülhamid en-Nemîsî, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1999, c. 

I-XV, I, 316. 
886  Muhammed b. İsmâil el-Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, thk. Muhammed b. Züheyr b. en-Nâsır, Dâru 

Tavki’n-Necât, Beyrut, 1422, “Magâzî”, 83. 
887  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 517-518. 
888  Mümtehine, 60/2. 



171 

istediler” fiilinin mâzî formda gelmesiyle kafirlerin istedikleri en önemli şeyin“ وَوَدُّوا

müminlerin inkâr etmeleri olduğuna işaret edilmiştir.889 

عََلَىَ تَُصَلِِ فَاَسِقُونََََوَلَا وََهُمأ وََمَاتوُا وََرَسُولِهِ بًَِللَّىِ كََفَرُوا مُأ إَِنِى هِِ قََبْأ عََلَى تََ قُمأ وََلَا ا أَبََد  مََاتَ هُمأ مَِن أ أَحَدٍ  “Onlardan 

ölmüş olan hiçbirine asla namaz kılma; onun kabri başında da durma! Çünkü onlar, 

Allah ve Resûlünü inkâr ettiler ve fâsık olarak öldüler.”890 Molla Gürânî’ye göre ayette 

gelecekte ölecek münafıklardan ََمَات “öldü” şeklinde mâzî sîğasıyla bahsedilmesi

ölümün varlığında hiçbir şüpheye mahal olmadığını vurgulamak içindir.891 

َجََِيع اَفَ قَالَََ َمِنأَوَبَ رَزُواَللَّىِ َعَذَابَِاللَّىِ َتَ بَ ع اَفَ هَلأَأنَ أتُمأَمُغأنُونََعَنىاَمِنأ كَُنىاَلَكُمأ بَْوُاَإِنَّى تَكأ للِىذِينََاسأ ءٍََََالضُّعَفَاءَُ شَيأ

مََُِ َ مِنأ لنََاَ مَاَ صَبَْأنَََّ أمَأَ أَجَزعِأنَاَ نَاَ عَلَي أ سَوَاءَ  لََدََي أنَاكُمأَ َُ اللَّى هَدَانَََّ َ لَوأ يصٍَقاَلوُاَ  “İnsanların hepsi Allah'ın 

huzuruna çıkacak ve güçsüzler büyüklük taslayanlara diyecek ki: "Şüphesiz bizler size 

uymuştuk, şimdi siz az bir şey olsun Allah'ın azabından bizi koruyabilecek misiniz?" 

Onlar da, "Eğer Allah bizi doğru yola eriştirseydi biz de sizi doğru yola eriştirirdik. 

Şimdi sızlansak da, sabretsek de bizim için birdir. Artık bizim için hiçbir kurtuluş 

yoktur" derler.”892 Ayette َيع ا َجََِ  Hepsi Allah’ın huzuruna çıktılar” ifadesinde“  وَبَ رَزُواَللَّىِ

kıyamet günü insanların hepsi hesap vermek için Allah’ın huzuruna çıkarlar manası 

kastedilmiştir. Fakat gelecekte yaşanacak olan bu olayın ayette “çıktılar” şeklinde 

geçmiş zaman kipiyle aktarılması893 vukûunun tahakkukunu yani gerçekleşmesinin 

kesinliğini ifade etmek içindir.894 

1.6.7. Mâzî ve Muzârî Fiil Geçişleri 

مَِ َنطُأفَةٍَثُُىَ مِنأ َتُ راَبٍَثُُىَ نَاكُمأَمِنأ َخَلَقأ تُمأَفَِريَأبٍَمِنََالأبَ عأثَِفإَِنَّى كَُن أ َمُضأغَةٍَمُُلَىقَةٍََيََّأيَ ُّهَاَالنىاسَُإِنأ مِنأ َعَلَقَةٍَثُُىَ نأ

َرأحَامَِمَاَنَشَاءَُ َفَِالْأ َلَكُمأَوَنقُِرُّ َ لُغُواَأَشُدىكُمأَََوَغَيْأَِمُُلَىقَةٍَلنُِ بَيِِ لتَِ ب أ َثُُىَ نُُأرجُِكُمأَطِفألا  إِلَََأَجَلٍَمُسَمًّىَثُُىَ  “Ey insanlar!

889  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 409; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 513. 
890  Tevbe, 9/84. 
891  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 362-363. 
892  İbrâhîm, 14/21. 
893  Gelecekte olması beklenen bir şeyin mutlaka meydana geleceğine işaret etmek için ifadeyi geçmiş 

zaman kipi ile zikretmektir. Bkz. Kazvînî, et-Telhîs, s. 99; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 296. 
894  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 1235. 



172 

Ölümden sonra diriliş konusunda herhangi bir şüphe içindeyseniz (düşünün ki) hiç 

şüphesiz biz sizi topraktan, sonra az bir sudan (meniden), sonra bir "alaka"dan, sonra 

da yaratılışı belli belirsiz bir "mudga"dan yarattık ki size (kudretimizi) apaçık 

anlatalım. Dilediğimizi belli bir süreye kadar rahimlerde durduruyoruz. Sonra sizi bir 

çocuk olarak çıkarıyor, sonra da (akıl, temyiz ve kuvvette) tam gücünüze ulaşmanız 

için (sizi kemale erdiriyoruz.)”895 İnsanın yaratılış aşamalarının açıklandığı ayette 

“Biz sizi topraktan, sonra nutfeden sonra alakadan sonra da mudgadan yarattık” 

ifadesinde   َنَاكُمأ خَلَقأ mâzî fiili kullanılmış, devamındaki “Dilediğimizi rahimlerde belli

bir süreye kadar yerleştiririz/tutarız” ifadesinde ise َُّنقُِر muzârî sîğasına dönülmüştür.

Molla Gürânî’ye göre bu üslûp anlatılan mevzuyu tasvîr içindir ve ifadedeki tahsîsin 

artmasına delalet eder.896 Böylelikle yegane yoktan var etme kudretinin sahibi 

Allah’tır, manası daha güçlü bir şekilde ifade edilmiş olur. 

َتَ بُورََ يََ رأجَُونََتَُِارةَ َلَنأ اَلصىلَاةََوَأنَ أفَقُواَمِىاَرَزَق أنَاهُمأَسِرًّاَوَعَلَانيَِة  َوَأقَاَمُوا اَللَّىِ كَِتَابَ لُونَ يََ ت أ اَلىذِينَ  ,Şüphesiz“ إِنى

Allah'ın kitabını okuyanlar, namazı kılanlar ve kendilerine rızık olarak verdiğimiz 

şeylerden, gizlice ve açıktan Allah yolunda harcayanlar, asla zarar etmeyecek bir 

ticaret umabilirler.”897 Ayette başlangıçta “tilavet” fiili muzârî sîğasıyla 

zikredilmesine rağmen devamındaki “namaz kılmak” ve “infak etmek” fiilleri mâzî 

sîğasıyla gelmiştir. Molla Gürânî’ye göre bu üslûp onların mâzîde olduğu gibi 

müstakbelde de Allah’a itaati sürdüreceklerine işarettir.898 

1.7.  TAKDÎM VE TE’HÎR 

Takdîm, manada sonra söylenilmesi gereken bir lafzın bir nükteye binâen 

diğerinden önce zikredilmesidir. Takdîmin zıddı olan te’hîr ise manada önce gelmesi 

gereken bir lafzın diğerinden sonra söylenmesidir.899 

895  Hac, 22/5. 
896  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 999. 
897  Fâtır, 35/29. 
898  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 906. 
899  Akkâvî, el-Muʻcemü’l-Mufassal, s. 411; Bedevî Tabâne, Muʻcemü’l-Belâgati’l-Arabiyye, Dâru’l-

Menâra, Cidde, 1988, s. 528; Tâhiru’l-Mevlevî, Edebîyat Lügatı, nşr: Kemâl Edib Kürkçüoğlu, 

Enderun Kitabevi, İstanbul, 1994, s. 157. 



173 

Müsned ve müsnedün ileyhin takdîmleri için tahsîs, taʻcîl (acele etmek), teşvik, 

telezzüz (haz almak), teberrük (uğurlu saymak) ve tertibe riayet gibi gayeler söz 

konusudur. 900 

Takdîm iki çeşittir. İlki te’hîr niyetiyle yapılan takdîmdir. Haberin mübtedâya, 

mefûlün fâile takdîmi bu türdendir. Bunlar takdîm edildiklerinde cümledeki 

konumlarının hükmü aynı kalır. Örneğin  َمُنأطلَِق َزَيأد “Gitmektedir Zeyd” ve ََ ر اَزَيأد رَأَىَعَمأ

“Amr’ı Zeyd gördü” cümlelerinde  َمُنأطلَِق ve ر ا lafızları takdîm edilmekle cümledeki عَمأ

önceki hükümlerinden çıkmamışlardır. Yani takdîm edilmelerine rağmen  َمُنأطلَِق lafzı

mübtedânın haberidir ve merfûdur, ر ا .lafzı da mefûldur ve mansûbdur عَمأ

İkincisi ise te’hîr niyetiyle yapılmayan takdîmdir. Bu durumda lafzın bir 

hükümden başka bir hükme nakledilmesi, farklı bir öge olması ve iʻrâbının değişmesi 

lazım gelir. Örneğin ا ”Zeyd gördüğümdür“ زَيأد َرأَيَ أتُهَُ Zeydi gördüm” cümlesini“ رَأيَأتَُزَيأد 

şeklinde kurduğumuzda ا lafzı mefûl ve mansûb olarak takdîm edilmez. Bilakis زَيأد 

merfûya dönülüp mübtedâ olarak zikredilir.901 

Cümlede müsnedün ileyhin müsnede takdîmi esastır. Çünkü müsnedün ileyh 

aynı zamanda hakkında hüküm verilen öge mahkumun aleyhtir. Bu yüzden müsnedün 

ileyhin/mahkûmun aleyhin hükümden önce gerçekleşmesi ve dolayısıyla zikredilmesi 

gerekir.902 

1.7.1. Mefûlün Takdîm Edilmesi 

َرأضَِوَهُوََيطُأعِمَُوَلَاَيطُأَ ذَُوَليًِّاَفاَطِرَِالسىمَاوَاتَِوَالْأ َأَتَىِ لَمََوَلَاََقُلأَأَغَيْأََاللَّىِ َأَسأ َأَكُونََأَوىلََمَنأ َأمُِرأتَُأَنأ عَمَُقُلأَإِنِِّ

ركِِيََ اَلأمُشأ  De ki:  "Göklerin ve yerin yaratıcısı olan, beslediği halde beslenmeye“ تَكُونَنىَمِنَ

ihtiyacı olmayan Allah'tan başkasını mı dost edineceğim." De ki: "Bana, (Allah'a) 

teslim olanların ilki olmam emredildi ve sakın Allah'a ortak koşanlardan olma 

900  Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, ss. 124-126. 
901  Cürcânî, Delâilü’l-İʻcâz, ss. 106-107. 
902  Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 253. 



174 

(denildi)."”903 Müşrikler Hz. Peygamberi (s.a.v.) putlarına ibadet etmeye çağırıyorlar 

ve “Sen bizim ilahlarımıza ibadet edinceye dek biz senin ilahına ibadet etmeyeceğiz” 

diyorlardı. Bunun üzerine Resûlüllah’ın onlara cevabında mefûl konumunda olanَََغَيْأ

ََِ ذَُ ifadesi اللَّى fiilinden önce zikredilerek takdîm edilmiştir. Yani genel gramer kuralına أَتَىِ

göre istifhâm edatından sonra fiil gelmesi gerekirken ayette mefûl gelmiştir. Çünkü 

buradaki mefûl müşriklerin söz konusu taleplerini inkâr maksadıyla önce söylenmiştir. 

Yani ayet genel anlamda dost edinmeyi değil, Allah’tan başkasını dost (kendisine 

ibadet edilecek bir varlık olarak) edinmeyi inkâr etmektedir.904 

إِلََهََُهَوَاهَُأفََأنَأتََتَكُونَُعَلَيأهَِوكَِيلا َأرََأيَأَ تََمَنَِاتَىَذََ  “Kendi nefsinin arzusunu kendisine ilah 

edineni gördün mü? Ona sen mi vekil olacaksın?”905 Ayet niteliği ve vasfı böyle olan 

bir kimsenin cehaletine karşı duyulan şaşkınlığı dile getirmektedir. Bu bağlamda 

ayette ikinci mefûl olan ََُإِلََه ifadesinin, birinci mefûl olan ََ ifadesine takdîm edilmesi هَوَاهُ

onun önemini vurgulamak ve manevi bir karîne sebebiyledir.906 Buna göre mana 

“İlahını hevâsı edineni gördün mü?” şeklinde düşünülebilir. Zira hevâsını ilahı 

edinmekle, ilahını hevâsı edinmek farklı vurgu noktaları içerir. Çünkü ayetteki َِتَىَذََإِلََهَََُا

”ifadesi hasr bildirir. Yani “Kendisi için hevâsından başka bir ilah edinmedi هَوَاهَُ

demektir. Bu manaya ifade terse çevrildiği zaman ulaşılamaz.907 Şöyle ki َََُإِلََه اَِتَىَذََهَوَاهَُ

“Hevâsını ilah edindi” ifadesi ise kişinin hevâsını ilah edindiği fakat bunun yanında 

903  En’âm, 6/14. 
904  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 436; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 9. Diğer örnekler için bkz. Molla 

Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 176 (Enfâl, 8/72); III, 288 (Tevbe, 9/43); IV, 119 (Nahl, 16/5): IV, 127 

(Nahl, 16/11); IV, 219 (Nahl, 16/72); IV, 746 (Tâhâ, 20/4); IV, 965 (Enbiyâ, 21/90); IV, 1056 (Hac, 

22/40); V, 13 (Mü’minûn, 23/9); V, 41 (Mü’minûn, 23/37); V, 184 (Nûr, 24/45); V, 229-230 

(Furkân, 25/3); V, 242 (Furkân, 25/19); V, 257 (Furkân, 25/35); V, 396 (Neml, 27/1); V, 544-545 

(Kasas, 28/72-73); V, 600 (Ankebût, 29/39); V, 748 (Ahzâb, 33/7); V, 773 (Ahzâb, 33/28); V, 829 

(Sebe’, 34/1); V, 836 (Sebe’, 34/8); V, 869 (Sebe’, 34/42); VI, 182 (Sâd, 38/42); VI, 429 (Şûra, 

42/49); VI, 512 (Câsiye, 45/6); VI, 606 (Fetih, 48/6); VI, 720 (Zâriyât, 51/57); VII, 406 (Mümtehine, 

60/1); VII, 564 (Mülk, 67/2); VII, 1178 (Duhâ, 93/2). 
905  Furkân, 25/43. 
906  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 264; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 282; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, 

IV, 125. 
907  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXIV, 463. 



  

175 

 

başka ilahları da olabileceği manası taşır. Aynı şekilde Ferazdak’ın (ö. 114/732)  

aşağıdaki beytinde de benzer kullanım vardır:   

الرِجَِالَِالَْبًَعِدَِ  بَ نُونَََّبَ نُوَأبَ أنَائنَِاَوبَ نَاتُ نَاَ...َبَ نُوهُنىَأبَ أنَاءَُ

“Oğullarımızdır oğullarımızın oğulları, 

Kızlarımızın oğulları ise bize daha uzak kimselerin oğullarıdır.” 

 

Dolayısıyla beyitteki أبَ أنَائنَِا بَ نُوَ  ”Oğullarımızdır oğullarımızın oğulları“ بَ نُونَََّ

ifadesinde de haber mübtedâya takdîm edilmiştir. Yani mukaddem olan haber 

müşebbehün bih, muahhar mübtedâ ise müşebbeh konumundadır.908 Takdir edilen 

mana ise “Oğullarımızın oğulları, oğullarımız gibidir” şeklindedir. 

هََدَى ءٍَخَلأقَهَُثُُى أََعأطَىكَُلىَشَيأ اَلىذِي رََب ُّنَا  Mûsâ, "Rabbimiz her şeye hilkatini (yaratılış“ قاَلَ

özelliklerini) veren, sonra onlara yol gösterendir" dedi.”909 Molla Gürânî’ye göre 

ayette ٍَء شَيأ  ifadesi, ikinci mefûl konumundayken takdîm edilmiş ve önce كُلىَ

zikredilmiştir. Yani aslında ifadeََِإَلَيَأه ءٍَيََأتَاجُونَ كَُلىَشِيأ  O, yarattıklarına muhtaç“ََأَعأطَىَ خَلِيقَتَهُ

oldukları her şeyi verdi” takdirindedir. Zira bu ifadenin önce söylenmesinde Allah’ın 

“her şey” üzerindeki muktedîr sıfatına delalet vardır.910 

1.7.2. Mübtedânın Takdîm Edilmesi 

أنَ أتُمأَتََأتََوُنََ َوَأَجَل َمُسَمًّىَعِنأدَهَُثُُىَ قَضَىَأَجَلا  َطِيٍَثُُىَ  ,O öyle bir Rab'dır ki“ هُوََالىذِيَخَلَقَكُمأَمِنأ

sizi çamurdan yaratmış, sonra (her birinize) bir ecel tayin etmiştir. (Kıyametin 

kopması için) belirlenmiş bir ecel de onun katındadır. Siz ise hâlâ şüphe 

ediyorsunuz.”911 Arap dilinde mübtedâ nekre, haberi zarf olduğunda mübtedânın 

haberden sonra gelmesi zorunludur. Yani  ََجَيِِد  ”Benim güzel bir elbisem var“ عِنأدِيَثَ وأب 

 
908  Ebû Abdillâh Cemâlüddîn Muhammed b. Abdillâh b. Mâlik, Şerhu  Teshîli’l-Fevâid, thk. 

Abdurrahman Seyyid-Muhammed Bedevî el-Mahtûn, Hicr li’t-Tıbâ‘a ve’n-Neşr   ve’t-Tevzîʻ ve’l-

İʻlân, y.y., 1990, c. I-IV, I, 297. 
909  Tâhâ, 20/50. 
910  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 786. 
911  En’âm, 6/2. 



176 

cümlesinde olduğu gibi zarf olan haber başta gelmesi gerekirken ayette bu kuralın 

dışına çıkılmıştır. Çünkü mübtedâ olan  َأَجَل kelimesi, sıfat olan مُسَمًّى kelimesiyle tahsîs

edildiği için mârifeliğe yaklaşmış ve haberden önce gelmiştir. Molla Gürânî’ye göre 

ayetteki ifadeye nekre bir isimle başlanması da kıyamet gününün dehşetini taʻzîm 

etmek içindir.912 

1.7.3. Haberin Takdîm Edilmesi 

نَاَيَسِيَْ  َعَلَي أ ر  هُمأَسِراَع اَذَلَِكََحَشأ َرأضَُعَن أ  O gün yer, onların üzerinden süratle“ يَ وأمََتَشَقىقَُالْأ

yarılıp açılır. Bu, (hesap için) bir toplamadır, bize göre kolaydır.”913 Ayette َنَا عَلَي أ

ifadesinin  َْيَسِي ifadesine takdîm edilmesi tahsîs içindir. Yani böylesi benzersiz bir

haşretme eylemini gerçekleştirmek ََُفَ يَكُون كَُنأ يَ قُولُ “Ol der, her şey oluverir”914 ayetinde 

zikredildiği üzere her şeyin gücü elinde olan Allah Teâlâ için kolaydır manası 

vurgulanmıştır.915 

1.7.4. Zamirin Takdîm Edilmesi 

أَمَِيَ  لََكُمأَنََّصِح  َوَأَنََّ  .Rabbimin vahyettiklerini size tebliğ ediyorum"“ أبَُ لِِغُكُمأَرسَِالَاتَِرَبِِّ

Ben sizin için güvenilir bir nasihatçıyım."”916 Hz. Hûd’un (a.s.) kavmine Allah’ın 

kendisine vahyettiklerini tebliğ etme görevinin olduğunu ve söylediklerinde 

güvenilirliğini vurguladığı bu ayet, benzer ibareye sahip önceki ayete göre917 farklı 

yapıda gelmiştir. Molla Gürânî’ye göre bu ayette َََّأَن zamirinin takdîm edilmesi

manadaki vurguyu kuvvetlendirmek içindir. Nasihat konusunda fiil cümlesi yerine 

912  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 428; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 4-5. 
913  Kâf, 50/44. 
914  En’âm, 6/73. 
915  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 697-698. 
916  A’râf, 7/68. 

917 َمَاَلَاَتَ عألَمُونََ َوَأنَأصَحَُلَكُمأَوَأعَألَمَُمِنََاللَّىِ  Ben size Rabbimin vahyettiklerini tebliğ ediyorum“ أبَُ لِِغُكُمأَرسَِالَاتَِرَبِِّ

ve size nasihat ediyorum. Sizin bilmediğiniz şeyleri de Allah tarafından gelen vahiy ile biliyorum”. 

(A’râf, 7/62). 



177 

isim cümlesinin tercih edilmesi de kavmindeki kimselerin inkâr hususundaki 

inatlarının aşırılığına delalet eder.918  

1.7.5. Zarfın Takdîm Edilmesi 

ََ مِنأ تَُأريَِ خُلُونَِاََ يَدأ نٍَ عَدأ الأمُتىقِيََجَنىاتَُ َُ اللَّى يََأزيَِ كََذَلِكََ يَشَاءُونَ مَاَ فِيهَاَ َ لََمُأ اَرَُ َنِأ الْأ تَُأتِهَاَ  “İçinden 

nehirler akan Adn cennetlerine gireceklerdir. Kendileri için orada diledikleri her şey 

vardır. Allah kendine karşı gelmekten sakınanları böyle mükafatlandırır.”919 

Günahtan sakınanlar için ahiret yurdunda içinden ırmaklar akan adn cennetleri olduğu 

müjdelenmişken ََيَشَاءُون مَاَ فِيهَاَ َ لََمُأ “Kendileri için orada diledikleri her şey vardır” 

cümlesinde zarf olan فِيهَا ifadesi muahhar mübtedâ ve sıla cümlesi olan يَشَاءُونََ مَاَ

ifadesinden önce zikredilmiştir. Bu üslûp, insanın bütün arzularını ancak cennette 

bulabileceğine delalet etmektedir.920 

1.7.6. Talebe Göre Vesilenin Takdîm Edilmesi 

تَعِيَُ نَسأ كََ وَإِيَّى نَ عأبُدَُ كََ إِيَّى “(Allahım!) Yalnız sana ibadet ederiz ve yalnız senden 

yardım dileriz.”921 Ayette mefûl olan ََك ifadesinin fiile takdîmi tahsîs içindir. Ayrıca إِيَّى

Molla Gürânî ayette zikredilen fiilleri öncelik sonralık ilişkisi açısından 

değerlendirmiştir: Zira ayette َُنَ عأبُد “ibadet ederiz” fiili, َُتَعِي yardım dileriz” fiilinden“ نَسأ

önce zikredilmiştir. Çünkü talep edilen şeyden önce vesilenin zikredilmesi talebe 

cevap verilmesi içindir.922 Yani kişinin önce kulluk bilinciyle ibadet görevini yerine 

getirmesi daha sonra Allah’tan yardım dilemesine dikkat çekilmiştir. 

918  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 694. 
919  Nahl, 16/31. 
920  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 154; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 225. 
921  Fâtiha, 1/5. 
922  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 124-125; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 14-15; Beydâvî, Envâru’t-

Tenzîl, I, 29. 



178 

1.7.7. Aralarında Mana İlişkisi Olan İfadelerin Takdîm ve Te’hîr Edilmesi 

يَ رأجِعُونََ لَاَ فَ هُمأَ َ عُمأي  م َ بكُأ صُمٌَّ “Onlar, sağırdırlar, dilsizdirler, kördürler. Artık 

(hakka) dönmezler.”923 Molla Gürânî ayette ٌّصُم “sağırdırlar” lafzının  َم بكُأ

“dilsizdirler” lafzına göre takdîm edilmesi ve  َي kördürler” lafzının bunlara göre“ عُمأ

te’hîr edilmesi hususunda şu belâğî nüanslara değinir: Ayetin muhatapları olan 

münafıklar Allah’tan gelen ayetleri öncelikle işitme duyusu vasıtasıyla öğrenmişlerdir. 

Muhatapların ayetleri sırasıyla, duymaları, zikretmeleri ve düşünmeleri gerekiyordu ki 

bu bağlama uygun olarak söz konusu eylemlerin zıddı olan lafızlardan ٌَّصُم

“sağırdırlar” ifadesi,  َم dilsizdirler” ifadesinden daha önce zikredilmiştir. Ayette“ بكُأ

te’hîr edilen  َي kördürler” ifadesine gelecek olursak bu ifade “kalbin körlüğü“ عُمأ

(düşünememesi)” manasını ihtiva eder. Düşünme akla dair bir eylem olduğu için te’hîr 

edilmesi metnin insicâmına uygun düşmüştür.924 

Zira kalp, İslam’da aynı zamanda hakikati görebilme, düşünebilme duyusu 

olarak da algılandığından buradaki sıralamada en son zikredilen lafız, münafıkların 

hakikati düşünemedikleri manasında  َي عُمأ “kördürler” lafzıdır. Dolayısıyla 

münafıkların hakikatlere karşı sağır, dilsiz ve kör olmaları belirli bir nizama göre 

zikredilmiştir. Yani onlar önce duydukları halde hakka kulak vermediler, sonra 

işittikleri halde hakkı söylemediler, son olarak da gördükleri halde hakka karşı 

basiretsiz oldular. 

Ayetin tefsirine devam eden Molla Gürânî, İsrâ suresinde bahsi geçen bu üç 

lafzın sıralamasının farklı olduğunu hatırlatmıştır. Şöyle ki: َََيَ وأمََالأقِيَامَةَِعَلَىَوُجُوهِهِمأ وَنََأشُرهُُمأ

وَصُمًّا م اَ وَبكُأ ي اَ عُمأ “Onları kıyamet günü körler, dilsizler ve sağırlar olarak yüzüstü 

haşredeceğiz.”925 Bu ayette söz konusu lafızların sıralanması önceki ayete göre 

923  Bakara, 2/18. 
924  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 271-272. 
925  İsrâ, 17/97. 



179 

farklıdır. Nitekim ilk sırada zikredilen  َي kördürler” ifadesi gözün gerçek anlamda“ عُمأ

görmemesine, kıyamet gününde inkâr edenlerin haşredilirken görme duyusunu 

kaybetmiş olarak yüzüstü haşredileceklerine ve bu durumun çok şiddetli olacağına  

delalet ettiği için takdîm edilmiştir. İkinci sırada ise  َم dilsizdirler” ifadesi, inkâr“ بكُأ

edenlerin o gün konuşamayacak olmalarından dolayı yardım çağırma talebinde 

bulunamayacaklarına binâen zikredilmiştir.926 

Kısacası bu ayette inkâr edenlerin ahirette nahoş bir görüntü içinde 

diriltilecekleri hatırlatılmış ve onların kör, dilsiz ve sağır olmaları kastedilirken 

kelimeler hakiki anlamlarıyla farklı bir nizamda kullanılmıştır. 

َرَحِيمَ  َعَلَيأكُمأَبًِلأمُؤأمِنِيََرَءُوف  َعَلَيأهَِمَاعَنِتُّمأَحَريِص  َأنَ أفُسِكُمأَعَزيِز  َمِنأ َجَاءكَُمأَرَسُول   Andolsun size“ لَقَدأ

kendinizden öyle bir Peygamber gelmiştir ki, sizin sıkıntıya uğramanız ona çok ağır 

gelir. O, size çok düşkün, müminlere karşı çok şefkatlidir, merhametlidir.”927 Ayette 

çok merhametli” lafzından önce zikredilmesi daha“ رَحِيمَ  çok şefkatli” lafzının“ رَءُوفَ 

belîğ olması ve tetmîm928 üslûbu sebebiyledir. Ayrıca fasılalara yani ayet sonlarına 

uygunluk için olduğu da söylenmiştir.929 

َوَسََ نَََّللِأكَافِريِنََسَلَاسِلََوَأَغألَالا  َأَعأتَدأ كََفُور اَإِنَّى السىبِيلََإِمىاَشَاكِر اَوَإِمىا َهَدَي أنَاهَُ ََإِنَّى ربَوُنََمِنأ بَ أراَرََيَشأ عِيْ اَإِنىَالْأ

كََافُور ا كََانََمِزاَجُهَا  Şüphesiz biz onu (ömür boyu yürüyeceği) yola koyduk. O bu yolu“ كََأأسٍ

ya şükrederek ya da nankörlük ederek kateder. Şüphesiz biz, kâfirler için zincirler, 

demir halkalar ve alevli bir ateş hazırladık. İyiler ise, katkısı kâfur olan içecekler dolu 

bir kadehten içerler.”930 İlk ayette önce شَاكِر ا “şükreden” sonra كَفُور ا “inkâr eden”

ifadeleri zikredilmiş akabinde ise bu kimselerle ilgili vaad ve vaîd ayetleri gelmiştir. 

926  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 272. 
927  Tevbe, 9/128. 
928  Tetmîm; manası eksik olan bir kelamın güzelleştirme, mübalağa ve ihtiyat maksadıyla başka bir 

ibareyle tamamlanmasıdır. Bu ibare cümleden çıkarıldığında nazmın veya nesrin güzelliğinde, 

manasında veya mübalağa etkisinde noksanlık meydana gelir. Bkz. İbn Ebi’l-İsbaʻ, Ebû Muhammed 

Zekiyyüddîn b. Zâfir el-Mısrî, Tahrîru’t-Tahbîr fî Sınâti’ş-Şiʻr ve’n-Nesr, thk. Hifnî  Muhammed 

Şeref, Lecnetü İhyâi’t-Türâsi’l-İslâmî, Kahire, 1963, s. 127; İbn Hicce, Takıyyüddîn Ebû Bekr b. 

Hicce el-Hamevî, Hızânetü’l-Edeb ve Gâyetü’l-Ereb, thk. Isam Şekıyu, Mektebetü’l-Hilâl/Daru’l-

Bihâr, Beyrut, 2004, c. I-II, I, 271. 
929  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 461. 
930  İnsân, 76/3-5. 



180 

Muktezâ-yı zâhire göre önce şükreden kimse için vaad sonra da inkâr eden kimse için 

vaîd zikredilmesi gerekirken, vaîd ayeti takdîm edilmiştir. Bunun sebebi söz konusu 

vaada nazaran ilahi uyarının daha önemli olması ve kelâmın müminlerle açılıp yine 

müminlerle sonlandırılmak istenmesidir.931 

اََ َُشَاكِر اَعَلِيم  اَللَّى تُمأَوكََانَ َشَكَرأتُأَوَآمَن أ إَِنأ بَِعَذَابِكُمأ اَللَّىُ عَلُ يََ فأ  ,Eğer şükreder ve iman ederseniz“ مَا

Allah size niye azab etsin ki? Allah şükrün karşılığını verendir, hakkıyla bilendir.”932 

Allah Teâlâ ayette şükrü imandan önce getirdi. Molla Gürânî de ayette َشَكَرأتُأ ifadesinin

تُمأَ ifadesinden önce zikredilmesinin belâğî nüktesini iki vecihle açıklamaktadır: İlki آمَن أ

nimetlerin bolluğu ve dolup taşması onları verene şükrü gerektirir. Kişi öncelikle 

içinde bulunduğu durumu yani nimetleri fark eder ve genel olarak şükreder. Sonra da 

bu icmâlî şükür durumu kişiyi içinde bulunduğu nimetleri daha iyi tefekkür etmeye 

sevkeder ki bu da imandır. Böylece genel şükürden sonra tafsîlî şükür de kalp, dil ve 

ibadetler vasıtasıyla kişiyi daha detaylı bir şekilde şükretmeye yönlendirir. 

İkinci  veche göre Yüce Allah kullarının kendisine şükretmelerine ihtimam 

göstermeleri için bu ifadeyi takdîm etmiştir. Zira diğer bir ayette ََ عِبَادِيََالشىكُورَُوَقلَِيل َمِنأ

“Kullarımdan şükredenler pek azdır”933 buyrulmaktadır.934 

كََافِرُونََ خِرَةَِهُمأ غُونَِاََعِوَج اَوَهُمأَبًِلْأ َوَيَ ب أ اَللَّىِ َسَبِيلِ يََصُدُّونََعَنأ  Onlar (halkı) Allah yolundan“ الىذِينَ

alıkoyan ve onu eğri ve çelişkili göstermek isteyen kimselerdir. Hem de onlar ahireti 

inkâr edenlerin ta kendileridir.”935 Allah’ın dinini tahrip edilmiş ve eğri diye 

nitelendiren veya ona tabi olanları dinden çıkarıp eğri yollara saptıranların durumunun 

anlatıldığı bu ayette هُمأَكَا خِرَةَِ بًِلْأ فِرُونََوَهُمأَ cümlesinde ikinci َهُمأ zamiri fasıl zamiri

konumunda te’kîd ve tahsîs maksatlı zikredilmiştir. Yani ahireti bu şekilde sadece 

onların inkâr ettiği manasını pekiştirir. Ayrıca خِرَة ifadesinin takdîm edilmesiyle de الْأ

931  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 858; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 269. 
932  Nisâ, 4/147. 
933  Sebe’, 34/13. 
934  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 233. 
935  Hûd, 11/19. 



181 

“Adeta başkalarının küfrü onların küfrünün yanında küfür bile değildir” manasına 

işaret edilerek böyle bir küfrün onlara has kılındığı ifade edilmiştir.936 

َُوََ َوَاللَّى يعَِدكُُمأَمَغأفِرَة َمِنأهَُوَفَضألا  َُ شَاءَِوَاللَّى رََوَيََأمُركُُمأَبًِلأفَحأ ََالشىيأطاَنَُيعَِدكُُمَُالأفَقأ ََاسِع  عَلِيم  “Şeytan sizi 

fakirlikle korkutur ve size, çirkinliği ve hayasızlığı emreder. Allah ise size kendi 

katından mağfiret ve bol nimet vadediyor. Şüphesiz Allah, lütfu geniş olandır, hakkıyla 

bilendir.”937 Molla Gürânî’ye göre ayette  َمَغأفِرَة “bağışlanma” ifadesinin َ فَضألا “bolluk”

ifadesine takdîmiyle, akıl sahibi olup doğru karar verebilen bir kişinin bunlardan ilkine 

yönelmesi gerektiğine işaret edilmiştir. Yani “fadl” insanların bu dünyadaki 

gayretlerine karşılık vaad edilen nimet bolluğu olduğundan öncelikli amacın ahirete 

dair bir kazanç olan “mağfiret” olması gerektiğidir.938 

فِيهَاَوَهُوََالرىحِيمَُالأغَفُورَُ هَاَوَمَاَيَ نأزلَُِمِنََالسىمَاءَِوَمَاَيَ عأرجَُُ َرأضَِوَمَاَيََأرجَُُمِن أ  ,Allah“ يَ عألَمَُمَاَيلَِجَُفَِالْأ

yere gireni, yerden çıkanı; gökten ineni ve oraya yükseleni bilir. O, çok merhamet 

edicidir, çok bağışlayıcıdır.”939 Ayette َُالرىحِيم sıfatı َُالأغَفُور sıfatına takdîm edilmiştir.

Molla Gürânî’ye göre bunun nedeni kelâmın Allah’ın nimetleriyle ilgili olmasıdır. Bu 

yüzden makama en uygun şekilde “rahmet” sıfatı daha önce zikredilmiştir. Nitekim 

ayette yağmur, kar, ağaçlar, çeşitli bitkiler ve madenler gibi nimetlere işaret edilmiş 

ve Yüce Allah’ın sayısız bu nimetlerine şükürde kusur edenlere karşı çok merhametli 

ve bağışlayıcı olduğu bildirilmiştir.940 

وَنَذِير ا ر اَ مُبَشِِ َ إِلاى أرَأسَلأنَاكََ وَمَاَ “Biz seni ancak bir müjdeci ve bir uyarıcı olarak 

gönderdik.”941 Molla Gürânî’ye göre ر ا kelimesinden önce نَذِير ا kelimesinin مُبَشِِ

zikredilmesi fasılalara riayet maksadıyladır.942 Nitekim bir önceki ayet943  ظَهِيْ ا şeklinde

sonlanmıştır. 

936  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 715-716; Zemahşerî, el-Keşşâf,  II, 385-386. 
937  Bakara, 2/268. 
938  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 980. 
939  Sebe’, 34/2. 
940  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 831. 
941  Furkân, 25/56. 
942  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 279. 
943  Bkz. Furkân, 25/55. 



182 

1.7.8. Benzer Ayetlerdeki Takdîm ve Te’hîr 

لُوَعَلَيأكُمأَآيََّتنَِاََ َيَ ت أ َمِنأكُمأ تَكُونوُاََكَمَاَأرَأسَلأنَاَفِيكُمأَرَسُولا  مَةََوَيُ عَلِِمُكُمأَمَاَلأََ كأ َوَيُ عَلِِمُكُمَُالأكِتَابََوَالْأِ وَيُ زكَِِيكُمأ

Nitekim kendi aranızdan, size âyetlerimizi okuyan, sizi her kötülükten“ تَ عألَمُونََ

arındıran, size kitap ve hikmeti öğreten, ayrıca bilmediklerinizi de öğreten bir 

peygamber gönderdik.”944 Bu ayette Bakara sûresi 129. ayetin945 aksine َوَيُ زكَِِيكُمأ “Sizi

arındırıyor” ifadesi ََمَة كأ اَلأكِتَابََوَالْأِ  Size kitabı ve hikmeti öğretiyor” ifadesinden“ وَيُ عَلِِمُكُمُ

önce zikredilmiştir. Müellif bu takdîmdeki maksadın Hz. İbrahim’in (a.s.) daveti 

hususunda muhatapları harekete geçirmek ve aktif hale getirmek olduğunu ifade 

etmiştir.946 

كَُنىاَعَلَيأكُمأَشُهُود اَإَِ َعَمَلٍَإِلاى َقُ رأآنٍَوَلَاَتَ عأمَلُونََمِنأ لُوَمِنأهَُمِنأ فِيضُونََفِيهَِوَمَاََذأَتَُوَمَاَتَكُونَُفَِشَأأنٍَوَمَاَتَ ت أ

إِلاىَ بَََْ أَكأ وَلَاَ ذَلِكََ َ مِنأ أَصأغَرََ وَلَاَ السىمَاءَِ وَلَاَفَِ َرأضَِ الْأ ذَرىةٍَفَِ مِث أقَالَِ َ مِنأ ربَِِكََ َ عَنأ مُبِيٍَيَ عأزُبَُ كَِتَابٍَ َفِ  “(Ey 

Muhammed!) Sen hangi işte bulunursan bulun, ona dair Kur’ân'dan ne okursan oku 

ve (ey insanlar, sizler de) hangi şeyi yaparsanız yapın, siz ona daldığınızda biz sizi 

mutlaka görürüz. Ne yerde, ne de gökte, zerre ağırlığınca, (hatta) bu zerreden daha 

küçük veya daha büyük olsun, hiçbir şey Rabbinden uzak (ve gizli) olmaz; hepsi 

muhakkak apaçık bir kitapta (Levh-i Mahfuz'da yazılı) dır.”947 Bu ayetteََ ََوَمَاَيَ عأزُبَُعَنأ

َرأضَِ َمِث أقَالَِذَرىةٍَفَِالْأ  ifadesine benzer nazım yapısına sahip Sebe’ sûresindeki ayetin رَبِِكََمِنأ

aksine948 َرأض gökler” ifadesinden önce zikredilmiştir. Bunun“ السىمَاء yer” ifadesi“ الْأ

nedeni kelâmın yeryüzündeki ahali hakkında olmasındandır. Zira Allah Teâlâ 

yeryüzünde yaşayan ahalinin işlerine, hallerine ve amellerine şahit olmasından 

944  Bakara, 2/151. 

945 كِيمَُ الْأَ الأعَزيِزَُ أنَأتََ إِنىكََ وَيُ زكَِِيهَِمأَ مَةََ كأ وَالْأِ الأكِتَابََ وَيُ عَلِِمُهُمَُ آيََّتِكََ عَلَيأهِمأَ لُوَ يَ ت أ هُمأَ مِن أ َ رَسُولا  فِيهِمأَ َ وَاب أعَثأ رَب ىنَاَ “"Rabbimiz! 

İçlerinden onlara bir peygamber gönder; onlara âyetlerini okusun, kitabı ve hikmeti öğretsin ve 

onları her kötülükten arındırsın. Şüphesiz, sen mutlak güç sahibisin, hüküm ve hikmet sahibisin."” 

(Bakara, 2/129). 
946  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 672. 
947  Yunus, 10/61. 

948 َرأضَِ  Ne göklerde ve ne de yerde zerre ağırlığında bir şey bile“ لَاَيَ عأزُبَُعَنأهَُمِث أقَالَُذَرىةٍَفَِالسىمَاوَاتَِوَلَاَفَِالْأ

ondan gizli kalmaz.” (Sebe, 34/3). 



183 

bahsederken akabinde َََرَبِِك  ,Rabbinden gizli kalmaz” ifadesini zikredince“ وَمَاَيَ عأزُبَُعَنأ

yeri göklerden önce zikretmesi bu nazma uygun düşmüştür.949 

1.7.9. Duâ Üslûbunda Takdîm 

َأقَأدَامََنَاَوَانأصُرأنََََّعَلَىَالأقَوأمَِالأكَافِريِنََ رنَََِّوَثَ بِِتأ راَفَ نَاَفَِأمَأ َلنََاَذُنوُبَ نَاَوَإِسأ َقاَلوُاَرَب ىنَاَاغأفِرأ َأَنأ كََانََقَ وألََمُأَإِلاى وَمَا

“Onların sözü şunu demekten ibaretti: "Rabbimiz! Günahlarımızdan ve işimizdeki 

aşırılıklardan ötürü bizi bağışla, sebatımızı arttır, kâfir topluluğa karşı bize yardım 

et!"”950 Molla Gürânî bu ayetin duâ üslûbuyla ilgili önemli belâğî bir nükte 

barındırdığına dikkat çekmiştir. Rabbanîlerin savaşta galip gelme niyazından önce 

günahlarının bağışlanmasını istemeleri kalp saflığı ve temizliğinden sonra yaptıkları 

duanın kabule daha yakın olacağına inanmalarından dolayıdır. Yani onlar muttakî 

olmalarına rağmen kendilerine günah ve aşırılık nispet ederek yetersizliklerini 

bildirmişler. Bu sebeple önce günahlarının affı için sonra da savaş meydanında 

kazanmak için dua etmişlerdir.951 

1.7.10. Muhatabın İddiasını İnkârda Takdîm ve Te’hîr 

رَمُونََ مُكأ عِبَاد َ بَلأَ سُبأحَانهََُ اَ وَلَد  الرىحْأَنَُ اتَىَذََ  "Rahmân çocuk edindi" (Böyle iken)“ وَقاَلوُاَ

dediler. O böyle şeylerden uzaktır, yücedir. Hayır, (evlat diye niteledikleri) o melekler 

ikrama erdirilmiş kullardır.”952 Allah Teâlâ apaçık delillerle kendisinin ortaklardan, 

zıtlardan ve benzerlerden münezzeh olduğunu beyân edince, bunun ardından 

kendisinin çocuk edinmekten beri olduğunu beyân  etmiştir.953 Allah’a şirk koşmanın 

nefyi O’na çocuk isnâd etmenin nefyine göre takdîm edilmiştir. Yani Allah’a şirk 

koşmanın nefyedildiği ayetler954 müşriklerin O’nun çocuk edindiğine dair 

söylemlerinin nefyedildiği bu ayetten önce zikredilmiştir. Çünkü buradaki takdîm, 

sonraki nefiy için bir ön hazırlık üslûbu babındandır. Zira Allah Teâlâ’nın çocuk sahibi 

949  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 593; Zemahşerî, el-Keşşâf,  II, 355. 
950  Âl-i İmrân, 3/147. 
951  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1256. 
952  Enbiyâ, 21/26. 
953  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXII, 134. 
954  İlgili ayetler için bkz. Enbiyâ, 21/22-25. 



  

184 

 

olması durumu, bir izdivaç gerektirmesi ve kendisinden bir parçanın ayrılması yönüyle 

şirk koşulmasına göre gerçekleşmesi daha imkansız bir durumdur.955 

1.7.11. İsimler Arasında Takdîm ve Te’hîr 

وَمُوسَى  هَارُونََ َ بِرَبِِ آمَنىاَ قاَلوُاَ اَ سُجىد  السىحَرَةَُ  Bunun üzerine sihirbazlar secdeye“ فَألُأقِيََ

kapandılar; «Harun'un ve Musa'nın Rabbine iman ettik» dediler.”956 Sihirbazlar Hz. 

Musa (a.s.) karşısında aciz kalmışlar, secdeye kapanarak iman ettiklerini beyân  

etmişlerdir. Nitekim onların مُوسَى “Musa”dan önce هَارُون “Harun” ismini 

zikretmeleriyle ilgili birkaç vecih vardır. Birinci veche göre, Hz. Harun’un (a.s.) Hz. 

Musa’yı (a.s.) tasdik eden bir destekçisi olması hasebiyle Hz. Harun’a inanmak Hz. 

Musa’ya inanmayı da zorunlu kılar. İkinci veche göre, Hz. Harun’un yaşının daha 

büyük olması sebebiyledir. Üçüncü veche göre de Firavun onu büyütüp yetiştirdiği 

için yani kendisini onun rabbi (mürebbîsi) olarak gördüğü için957 eğer önce Hz. Musa 

zikredilseydi onun rabbi olduğu zannına kapılabilirdi.958 Nitekim manada böyle bir 

yanılgıyı ortadan kaldırmak için de takdîm ve te’hîr üslûbu ifadede önem arz 

etmektedir. 

1.8. MÜSÂVÂT, ÎCÂZ VE İTNÂB  

Bir maksadın ifadesini sağlayan cümlelerin uzunluğu kısalığı ve kelimelerin 

azlığı çokluğu hususları îcâz, itnâb, müsâvât olmak üzere üç kısımda ele alınır.959 

1.8.1. Müsâvât 

Müsâvât kastedilen mananın kendisine eşit miktarda ibareyle ifade edilmesidir. 

Yani cümledeki mana ile lafız miktarının eşit olması ve birinin diğerinden fazla 

 
955  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 901. 
956  Tâhâ, 20/70. 

957  Bkz.   َََعُمُركََِسِنِي اَوَلبَِثأتََفِينَاَمِنأ  Firavun şöyle dedi: "Seni biz küçük bir çocuk olarak“ قاَلََألَأَََنُ رَبِِكََفِينَاَوَليِد 

alıp aramızda büyütmedik mi? Sen ömrünün nice yıllarını aramızda geçirdin."” (Şuarâ, 26/18). 
958  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 808. 
959  Saraç, Klâsik Edebiyat Bilgisi, s. 79; Bulut, Belâgat, s. 174. 



185 

olmamasıdır. Örneğin ََ خَيْأٍ َ مِنأ لِْنَ أفُسِكُمأَ تُ قَدِِمُواَ اللَّىَِوَمَاَ عِنأدََ تَُِدُوهَُ  “Önceden kendiniz için ne 

hayır yaparsanız onu Allah katında bulursunuz”960 ayetinde lafızlar manaya eşittir 

dolayısıyla ne eksik ne de fazladır.961 

1.8.2. Îcâz 

Îcâz sözü kısaltmak, veciz söz söylemek gibi manalara gelir.962 Îcâz bir 

cümlenin, makamın muktezâ-yı zâhiri olan cümleden daha kısa olmasıdır.963 Diğer bir 

tanıma göre kelâmın maksadını ihlal etmeden daha az ve veciz ifadeyle daha çok 

manaya delalet etmesidir.964 Yani çok manayı daha az lafız altında toplamaktır. Fakat 

söz konusu az lafzın maksadı açıkça ifade etmede yeterli olması şartı vardır.965 Veya 

maksadı alışılmıştan daha az lafızla ifade etmektir. Îcâz, îcâz-ı kısâr ve îcâz-ı hazf 

olarak ikiye ayrılır.966 

1.8.2.1. Îcâz-ı Kısâr 

Îcâzda herhangi bir hazfin olmamasıdır.967 Îcâz-ı kısâr cümleden herhangi bir 

kelimeyi atmadan az sözle çok mana ifade etmektir.968 Aynı zamanda îcâzu’l-belâgat 

olarak da isimlendirilir.969 

يََّأوُلََِ حَيَاة َ الأقِصَاصَِ تَ ت ىقُونََوَلَكُمأَفَِ َ لَعَلىكُمأ لَأبَابَِ الْأ “Ey akıl sahipleri! Kısasta sizin için 

hayat vardır. Umulur ki (bu hükme uyarak) korunursunuz.”970 Molla Gürânî ayetteki 

حَيَاةَ  الأقِصَاصَِ تألََُالأقََ ifadesiyle, Arapların en güzel sözleri olarak nitelendirdikleri وَلَكُمأَفَِ

للِأقَتألَِ أنَ أفَىَ “Öldürmeyi en iyi engelleyen şey yine öldürmedir” ifadesini; gramer 

960  Bakara, 2/110. 
961  Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 207; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 366. 
962  Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 182. 
963  Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 480. 
964  Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  II, 7. 
965  Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 197. 
966  Kazvînî, et-Telhîs, ss. 209-210; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 479; Kâsım-Dîb, ̒ Ulûmu’l-Belâga, s. 357. 
967  Kazvînî, et-Telhîs, s. 214; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 484. 
968  Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 198; Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 188. 
969  Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 358. 
970  Bakara, 2/179. 



186 

özellikleri, söz dizimi, işlevsellik, kelime tercihleri, marifelik-nekrelik ve manasının 

etkisi gibi belâgat üslûplarına dair pek çok açıdan mukayese etmiştir.  

Müellif öncelikle ayetin manasındaki ince ayrıntıya dikkat çeker. Şöyle ki ََوَلَكُمأ

 Kısasta sizin için hayat vardır” ifadesi belâgatın en üst zirvesinde olan“ فَِالأقِصَاصَِحَيَاةَ 

bir kelâmdır. Burada kastedilen mana: “Kısasın yerinde uygulanmasında sizin için 

büyük bir hayat vardır” şeklindedir. Nitekim cahiliye döneminde Araplar tek kişiye 

karşılık bir topluluğu katlediyorlardı. Halbuki bir kimsenin kasten birini öldürmesi 

durumunda kısasa binâen kendisinin de öldürüleceğini bilmesi onu bu işten vazgeçirir. 

Böylece bu vaziyet her iki kişinin de selametle hayatta kalmasına sebep olur.  

Dolayısıyla bu ayet, Cahiliye Araplarının en belîğ söz olarak nitelendirdikleri 

 Öldürmeyi en iyi engelleyen şey yine öldürmedir” cümlesinden kat kat“ الأقَتألَُأنَ أفَىَللِأقَتألَِ

üstün edebî bir üslûpla zikredilmiştir.971 Zira ayetteki ifadenin harf sayısının daha az 

olması, asıl maksadın yaşamın devamlılığı olduğunun vurgulanması, yani ölüm yerine 

hayatın bir seçenek olarak belirlenmesi, الأقِصَاص lafzının marife kılınıp  َحَيَاة lafzının

taʻzîm için nekre gelmesi ve bunun kısastaki hayatın büyüklüğüne delalet etmesi, 

kelâmın daha akıcı olması, harflerin fonetik dizimi bakımından üstünlüğü, diğer sözde 

olduğu gibi َُالأقَتأل ve ََتألَِللِأق  ifadelerinde aynı lafızların tekrar edilmemesi gibi özellikleriyle

bu ayet belâgatta îcâzın zirvesinde bir ifade şekli olarak öne çıkar. 

Bütün bunlardan başka ayette yer alan الأقِصَاص ve  َحَيَاة lafızları mana yönünden

birbirinin zıddı olduğundan “tıbâk” sanatı vardır. Ayette bir şey zıddının mahallinde 

yani hayat, zıddı olan kısasın içinde konumlandırılmıştır. Fakat Arapların kelâmında 

böyle bir nüans söz konusu değildir. Ayette mananın mefhûmu ve genişliği sebebiyle 

herhangi bir mahzûf kelime veya sözcük öbeği takdir etmemize gerek 

duyulmamaktadır. Oysaki Cahiliye Araplarının sözünde ise hazfedilen bir terkibin 

takdir edilmesi gerekir. Zira onların ibaresinde kastedilen manayı tam olarak 

971  Nitekim Süyûtî meşhur eseri el-İtkân’da  َالأقِصَاصَِحَيَاة  ayetinin Arapların en beliğ söz olarak وَلَكُمأَفَِ

kabul ettikleri َِللِأقَتأل أنَ أفَىَ  ifadesinden yirmi açıdan daha üstün edebî özelliğe sahip olduğunu الأقَتألَُ

açıklamıştır. Bkz. Süyûtî, el-İtkân, III, 185. 



187 

karşılayabilmesi için cümle َِتَ رأكِه َ للِأقَتألَِالأقَتأَ مِنأ أنَ أفَىَ لَُ  “Öldürme, ondan vazgeçmeye göre 

öldürmeyi daha çok ortadan kaldırır” şeklinde takdir edilir. 

Buna ilaveten حَيَاةَ الأقِصَاصَِ َ َفَِ ifadesinde haberin takdîm edilmesi ise hasr 

üslûbunun kullanıldığına delalet eder. Yani hayatın sadece ve sadece kısasta var 

olduğu ve buna tahsîs edildiği vurgulanmıştır. 

Diğer taraftan kısas, mana algısında kendisi dışında bir şey gerektirmez. Fakat 

Arapların benimsediği öldürme eylemi başka bir öldürme eylemine davetiye çıkaran 

zulüm şeklidir.972 

Sonuç olarak ayette lugavî ve belâğî incelikleri barındıran bu ifade şekli îcâz-ı 

kısârın en güzel örneklerinden biri olarak kabul edilir.973 Arapların sözü ise gerek 

lafızların terkibi gerekse manası ve sonuçları bakımından belâğî nükteler açısından 

yetersiz kalmaktadır. 

1.8.2.2. Îcâz-ı Hazf 

Hazf ile yapılan îcâzdır.974 Îcâz-ı hazf, mahzûfa delalet eden lafzî ya da mânevî 

bir karînenin bulunmasıyla beraber, anlamı bozmamak şartıyla bir ögenin cümleden 

hazfedilmesidir. Dolayısıyla hazfedilen bu öge harf, muzâf, muzâfun ileyh, mevsûf, 

sıfat, şart, şartın cevabı, müsned, müsnedün ileyh, müteallik, cümle veya cümleler 

olabilir.975  

يََ عألَمُونََ قََ وأمِي قَاَلََيََّليَأتَ نَىةَ اَلْأ اَدأخُلِ  Cennete" :(Kavmi onu öldürdüğünde kendisine)“ قِيلَ

gir!" denildi. O da, "Keşke kavmim, Rabbimin beni bağışladığını ve beni ikram 

edilenlerden kıldığını bilseydi!" dedi.”976 Ayetteki َََنَىة قِيلََادأخُلَِالْأ ifadesi Allah’ın dinine 

yardım hususunda inancında ısrar edip katı bir tavır takınan ve canını cömertçe veren 

kişinin mükafatının ne olacağı sorusuna bir cevap olarak gelmiştir. Molla Gürânî’ye 

972  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 729-730. 
973  Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye, II, 34. 
974  Kazvînî, et-Telhîs, s. 216; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 486. 
975  Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, ss. 199-200; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, ss. 359-361. 
976  Yâsîn, 36/26. 



188 

bu ifade aslında ََنَىة  Ona cennete gir denildi” takdirindedir. Fakat ayette“ قِيلََلَهُ:َادُأخُلَََِالْأ

ona” ifadesinin hazfedilmesi mana derinliği barındırır. Bu hazifteki amaç, kelâmın“ لَهَُ

kime söylendiği değil, söylenen sözün büyüklüğünü açıkça ortaya koymaktır. 977 

Molla Gürânî hazf ile yapılan îcâz konusunda ayrıntılı örnekler verdiği için bu 

konu hazf başlığı altında müstakil olarak ele alınacaktır. 

1.8.3. İtnâb 

İtnâb, bir faydaya binâen bir mananın gereğinden fazla lafızla ifade 

edilmesidir. Veya kuvvetlendirme ve te’kîd gayesiyle maksadın alışılmıştan daha fazla 

ibareyle zikredilmesidir. Kelâmda fazlalık olan lafız bir fayda sağlamıyorsa ve aynı 

zamanda belli değilse “gereksiz sözü uzatma” anlamında تَطأويِل “tatvîl” denir. Şayet

fazlalık lafız bir fayda sağlamıyorsa ve aynı zamanda belirli ise “gereksiz doldurma” 

anlamında َو ,haşv” denir.978 İtnâb; el-îzâh baʻde’l-ibhâm, zikru’l-hâs baʻde’l-âm“ حَشأ

tekrîr, tezyîl, tekmîl, tetmîm, iʻtirâziye gibi yollarla gerçekleşir.979 

رَِبََِِ تِلَافَِاللىيألَِوَالن ىهَارَِوَالأفُلأكَِالىتَِِتَُأريَِفَِالأبَحأ َرأضَِوَاخأ فَعَُالنىاسََوَمَاَأنَ أزَلَََإِنىَفَِخَلأقَِالسىمَاوَاتَِوَالْأ اَيَ ن أ

َرأضََبَ عأدََمَوأتِِاََوَبََ يَاَبهَِِالْأ َمَاءٍَفَأَحأ مِنََالسىمَاءَِمِنأ َُ َََاللَّى َدَابىةٍَوَتَصأريِفَِالرِيََِّحَِوَالسىحَابَِالأمُسَخىرَِبَيأ كَُلِِ َفِيهَاَمِنأ ثى

يَ عأقِلُونََ لقَِوأمٍَ لَْيََّتٍَ َرأضَِ وَالْأ Şüphesiz, göklerin ve yerin yaratılışında, gece ile“ السىمَاءَِ

gündüzün birbiri ardınca gelişinde, insanlara yarar sağlayacak şeylerle denizde 

seyreden gemilerde, Allah'ın gökyüzünden indirip kendisiyle ölmüş toprağı dirilttiği 

yağmurda, yeryüzünde her çeşit canlıyı yaymasında, rüzgarları ve gökle yer 

arasındaki emre amade bulutları evirip çevirmesinde elbette düşünen bir topluluk için 

deliller vardır.”980 Müellifin bu ayetteki itnâb sanatını Âl-i İmrân sûresindeki benzer 

977  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 22. 
978  Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 201; Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 191; Bedevî Tabâne, Muʻcemü’l-

Belâgati’l-Arabiyye, s. 384; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 362; Bulut, Belâgat, s. 186. 
979  Kazvînî, et-Telhîs, ss. 221-234; Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, ss. 192-198. 
980  Bakara, 2/164. 



189 

diğer ayetle981 kıyas ederek açıkladığı görülmektedir. Allah Teâlâ burada delilleri  

ayrıntılı bir şekilde açıklamış; göklerin ve yerin, gecenin ve gündüzün, gemilerin 

yüzmesinin, yağmurla beraber toprağın canlanmasının, diğer canlıların varlığının, 

rüzgarların ve bulutların yaratılmasını ve kâinatta devam eden düzeni akleden 

toplumlar için kendisinin varlığına ve birliğine kanıt olarak getirmiştir. Bakara 

sûresinde kelâmın muhatabı puta tapan müşrikler olduğu için onların yeterince aklî 

melekelerini kullanmadıklarına işaret edilerek bu ayette kelâm uzatılmıştır. Âl-i İmrân 

sûresinde ise muhatap, ehli kitaba mensup din adamları olduğundan kelâm muhtasar 

tutulmuş ve daha az delilden bahsedilmiştir.982 

Nitekim Bakara sûresinde ََيَ عأقِلُون  düşünen bir toplum için” ifadesi, Âl-i“ لِقَوأمٍَ

İmrân sûresinde ise َِلَأبَاب ََالْأ لِْوُلِ “akıl sahipleri için” ifadesi kullanılarak bu kişiler 

birbirinden ayrılmıştır. Ayette bahsedilen akıl sahipleriyle “vehme karşı koyan hâlis 

akıl sahipleri” kastedilmiş ve onlar için apaçık deliller zikredildiği hatırlatılmıştır. 

Böylece din adamlarını üstü kapalı bir şekilde uyarmak amaçlanmıştır.983 

Özetle ehli kitabın din adamları önceki gönderilen ilahi kitaplardan imanla 

ilgili hususiyetleri bildikleri için Âl-i İmrân sûresinde îcâz üslûbu benimsenmiş ve 

daha az delilden bahsedilmiştir. Diğer taraftan cahiliye müşriklerine yaratıcının tüm 

yönleriyle anlatılması gerektiğinden Bakara sûresinde itnâb üslûbu tercih edilmiştir. 

Nitekim itnâb sanatıyla, Allah’ın varlığına ve birliğine inanma hususunda 

muhatapların ikna edilmesi amacıyla ayrıntılı birtakım deliller zikredilmiş ve 

müşriklerin tüm bunlar üzerinde tefekkür etmeleri amaçlanmıştır. 

قِيًّا َش         َ َبِدُعَائِكََرَبِِ أَكُنأ ب اَوَلأََ ي أ اَلرىأأسَُش         َ تَ عَلَ َوَاش         أ َوَهَنََالأعَظأمَُمِنِِّ َإِنِِّ  :O şöyle demişti“ قاَلََرَبِِ

"Rabbim! Şüphesiz kemiklerim gevşedi. Saçım sakalım ağardı. Sana yaptığım 

dualarda (cevapsız bırakılarak) hiç mahrum olmadım."” 984  Hz. Zekeriyya (a.s.) 

kendisine bir evlat vermesi için duasında gizli bir nidâ   ile yaşlılık durumunu Rabbine 

981 لَأبَابَِ تِلَافَِاللىيألَِوَالن ىهَارَِلَْيََّتٍَلُِْولَِالْأ َرأضَِوَاخأ إِنىَفَِخَلأقَِالسىمَاوَاتَِوَالْأ “Göklerin ve yerin yaratılışında, gece ile 

gündüzün birbiri ardınca gelip gidişinde selim akıl sahipleri için elbette ibretler vardır.” (Âl-i 

İmrân, 3/190). 
982  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 694. Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 

876, (Hûd, 11/116); VII, 1232 (Beyyine, 98/8). 
983  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1322. 
984  Meryem, 19/4. 



190 

arz etmişti. Bunu söylerken kısaca َُخأت َش  ِ  Rabbim! Ben yaşlandım” demek yerine“ رَبِِ

sözü uzatarak yaşlılık emarelerinden olan kemiklerinin zayıfladığını ve saçlarının 

ağardığını söylemiştir. Molla Gürânî’ye göre bu üslûp onun acziyetinin ortaya 

çıkardığı halinin gerektirdiği bir itnâb ifadesidir.985 

رَى َبِِاََعَلَىَغَنَمِيَوَلََِفِيهَاَمَآرِبَُأخُأ هَاَوَأَهُشُّ  Mûsâ dedi ki: "O benim“ قاَلََهِيََعَصَايََأتََ وكَىأَُعََلَي أ

değneğimdir. Ona dayanırım, onunla koyunlarıma yaprak silkelerim. Onunla başka 

işlerimi de görürüm."”986 Allah Teâlâ Hz. Musa’ya “Sağ elindeki nedir?” diye 

sorduğunda Hz. Musa   ََهِيََعَصَاي “O benim asamdır” demekle kalmamış, farklı kullanış

amaçlarını da sözüne eklemiştir. Nitekim burada muhatap alemlerin Rabbi olunca 

kendisine muhabbetinden dolayı sözü uzatmıştır.987 Zira Rabbiyle konuşmasından çok 

hoşnut kaldığı ve  konuşmanın bitmemesini istediği için sözünü uzatmayı bu amacına 

vesile kılmıştır.988 

1.8.3.1. Tezyîl ile İtnâb 

Tezyîl, bir cümlenin peşinden sözü ve mefhûmu te’kîd gayesiyle bu cümlenin 

manasını içeren başka bir cümle getirmek demektir. Tezyîlin iki türü vardır: İlki darb-

ı mesel seviyesine çıkmamış yani kastedilen anlamı ifade etmede müstakil bir ifade 

olmayıp kendinden önceki cümleye ihtiyaç duyan tezyîldir. Diğeri  de ikinci cümlenin 

birinci cümleden küllî bir hüküm olarak ayrı olduğu, müstakil olmada  ve yaygın 

kullanılmada darb-ı mesel konumuna erişen kendinden önceki cümleye ihtiyaç 

duymayan tezyîldir.989 

زََهُوق اَ كََانَ اَلأبَاطَِلَ إَِنى اَلأبَاطِلُ وََزَهَقَ قُّ اَلْأَ  De ki: "Hak geldi, batıl yok oldu. Şüphesiz“ وَقُلأَجَاءَ

batıl, yok olmaya mahkumdur."”990 Yani İslam dini geldikten sonra Allah’ın dini 

dışındaki her türlü batıl yok oldu demektir. İlk cümlede batılın zâil olduğu açıkça 

985  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 646. 
986  Tâhâ, 20/18. 
987  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 761. 
988  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXII, 25. 
989  Kazvînî, et-Telhîs, s. 227-228; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 496-497; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 

204-205; Meydânî,  el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  II, 86. Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 195.
990  İsrâ, 17/81. 



191 

zikredildiği halde ikinci cümlede başka bir ifadeyle ayrıca ifade edilmiştir. Molla 

Gürânî’ye göre زَهُوق ا الأبَاطِلََكَانََ إِنىَ ifadesi küllî bir hükme delalet eden müstakil bir 

kelâmdır. Ayrıca mesel konumuna ulaşmıştır. Zira batılın bir müddet saltanat ve 

hükmetme imkanı olsa dahi her türlü batıl hızlı bir şekilde yok olur gider.991 Sonuç 

olarak tezyîl olan ikinci cümle önceki cümlenin mefhûmunu te’kîd etmektedir.992 

1.8.3.2. Tetmîm ile İtnâb 

Tetmîm, manası eksik olan bir kelâmın güzelleştirme, mübâlağa ve ihtiyat 

maksadıyla başka bir ibareyle tamamlanmasıdır. Bu ibare cümleden çıkarıldığında 

nazmın veya nesrin güzelliğinde, manasında veya mübâlağa etkisinde noksanlık 

meydana gelir. Tetmîm, manalarda ve lafızlarda tetmîm olarak iki kısma ayrılır. 

Mânevî tetmîm manayı, lafzî tetmîm ise vezni tamamlar. Bu terim ilk zamanlarda ََََامت  

“temâm”, sonrasında Hâtimî (ö. 388/998) tarafından ََ يممَِتأَت  “tetmîm”  olarak

isimlendirilmiştir.993   

جِدََِ رَاَمَِإِلَََالأمَسأ جِدَِالْأ َمِنََالأمَسأ رَىَبِعَبأدِهَِليَألا  َآيََّتنَِاَإِنىهََُسُبأحَانََالىذِيَأَسأ لَهَُلنُِريِهََُمِنأ نَاَحَوأ قَأصَىَالىذِيَبًَركَأ الْأ

الأبَصِيَُْ السىمِيعَُ هُوََ “Kendisine âyetlerimizden bir kısmını gösterelim diye kulunu 

(Muhammed'i) bir gece Mescid-i Haram'dan çevresini bereketlendirdiğimiz Mescid-i 

Aksa'ya götüren Allah'ın şanı yücedir. Hiç şüphesiz o, hakkıyla işitendir, hakkıyla 

görendir.”994 Ayette َ ليَألا  “bir gece” kelimesi zarf olarak mansûbdur. Burada “gece

yürüyüşü” manasında zikredilen رَى ifadesi zaten gece vakti gerçekleşen bir أَسأ

durumdur. O halde َ ليَألا “bir gece” ifadesinin ayrıca nekre olarak getirilmesi baʻzıyyet

991  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 441. 
992  Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 497. 
993  İbn Ebi’l-İsbaʻ, Tahrîru’t-Tahbîr, s. 127; İbn Hicce, Hızânetü’l-Edeb, I, 271. 
994  İsrâ, 17/1. 



  

192 

 

manasına delalet eder. Yani isrâ hadisesinin süresinin kısalığına ve gecenin sadece bir 

bölümünde gerçekleştiğine işaret edilmiştir.995 

Sa’duddîn et-Teftâzânî (ö. 792/1390) de gece yürüyüşü manasına gelen “isrâ” 

kelimesine ek olarak “gece” kelimesinin zikredilmesinin “müddetin azlığını” ifade 

etmesi açısından manayı tamamladığını ve bu üslûbun itnâb yollarından tetmîm 

olduğunu söylemiştir.996  

1.8.3.3. Tekrîr ile İtnâb 

Tekrîr, bir nükteden dolayı aynı ifadenin iki veya daha fazla kez tekrar 

edilmesidir.997 Tekrîr, muhatabı uyarmada te’kîd, hak yoluna irşâd, affa teşvik, faslı 

uzatmak, medh, zem, vaîd, inkâr, tevbîh ve istibʻâd gibi maksatlarla sözün tekrar 

edildiği belâğî bir nüktedir. Tekrîr, itnâb yollarındandır.998 Dolayısıyla tekrâr999 ile 

karıştırılmamalıdır. 

نََِِ اَلْأِ َلِقَاءََيَ وأمِكُمأَهَذَاَقاَلوَُيََّمَعأشَرَ يََأتِكُمأَرُسُل َمِنأكُمأَيَ قُصُّونََعَلَيأكُمأَآيََّتَِوَي نُأذِرُونَكُمأ نأسَِألَأََ نَََّعَلَىََوَالْأِ اَشَهِدأ

كََافِريِنََ كََانوُا مُأ ن أيَاَوَشَهِدُواَعَلَىَأنَ أفُسِهِمأَأَنِى الدُّ يََاةَُ مَُُالْأ  Ey cin ve insan topluluğu! İçinizden“ أنَ أفُسِنَاَوَغَرىتِأ

size âyetlerimi anlatan ve bu günle karşılaşacağınıza dair sizi uyaran peygamberler 

gelmedi mi? Derler ki: «Kendi aleyhimize şahitlik ederiz.» Dünya hayatı onları aldattı 

ve kâfir olduklarına dair kendi aleyhlerine şahitlik ettiler.”1000 Molla Gürânî ayette 

 ,şahit olmak” ifadesinin tekrar edilmesiyle ilgili şunları aktarmıştır: Birincisi“ شَهِدََ

kendi aleyhlerinde şahitlik eden muhatapların bu hallerini ve suçlarını itiraf ettiklerini 

anlatmak içindir. İkincisi ise onları yermek ve dünya hayatının aldattığı kimseler 

olduklarını ve görüşlerinin hatalı olduğunu ortaya koymak içindir.  

 
995  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 308; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 646; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, 

III, 247. Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1239 (Âl-i İmrân, 3/139); IV, 

344 (İsrâ, 17/17); IV, 598 (Kehf, 18/79), IV, 782 (Tâhâ, 20/46); V, 908 (Fâtır, 35/31). 
996 Teftâzânî, el-Mutavvel s. 499. 
997 Kazvînî, et-Telhîs, s. 223-224; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 494; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 202. 
998 İbn Hicce, Hızânetü’l-Edeb, I, 361; Bedevî Tabâne, Muʻcemü’l-Belâgati’l-Arabiyye, s. 575. 
999 Tekrâr, bir ifadenin bir ibârede lüzûmu olmadığı halde tekrâr edilmesidir. Bkz. Tâhiru’l-Mevlevî,  

Edebîyat Lügatı, s. 156. 
1000 En’âm, 6/130. 



193 

Sonuç olarak onların kafir olduklarını ikrar etmeleri, günah içinde olduklarının, 

dolayısıyla azabı hak ettiklerinin bir ifadesidir. Allah Teâlâ, dinleyen  kimseleri onların 

haline düşmekten sakındırmak için bu durumu ifade etmiştir.1001  

1.8.3.4. İʻtirâziyye ile İtnâb 

İʻtirâz, söz esnasında ya da anlamca birbiriyle ilişkili iki cümle arasında iʻrâbda 

mahalli olmayan bir ya da daha fazla cümlenin getirilmesidir. Buradaki nükte 

manadaki kapalılığı kaldırmanın dışında bir amaç olmalıdır.1002 Genellikle tenzîh, 

taʻzîm, takrîr (sabitleştirmek), tasrîh, duâ, tenbîh (uyarmak), te’kîd, teberrük (uğurlu 

saymak) gibi maksatlar için kullanılır.1003 

الأمُكَذِِبِيََ عَاقِبَةَُ كََانََ كََيأفَ فاَنأظرُُوا َرأضَِ الْأ فَسِيْوُاَفَِ قَ بألِكُمأَسُنَن َ َ مِنأ َ َخَلَتأ  Sizden önce nice“َقَدأ

(milletler hakkında) ilâhî kanunlar gelip geçmiştir. Onun için, yeryüzünde gezin 

dolaşın da (Allah'ın âyetlerini) yalan sayanların âkıbeti ne olmuş, görün!”1004 

Müellife göre  َقََ بألِكُمأَسُنَن َمِنأ َخَلَتأ  Sizden önce nice (milletler hakkında) ilâhî kanunlar“ قَدأ

gelip geçmiştir” ifadesi iʻtirâziyye cümlesidir. Dini yalanlayan milletlerin kötü 

akıbetleri ve çeşitli şekillerde helak edildikleri hatırlatılmış ve muhataplar bu 

hadiselerden ders çıkararak iman etmeye teşvik edilmişlerdir.1005 

َفِيهََ نَىةَِهُمأ عَهَاَأوُلئَِكََأَصأحَابَُالْأ َوُسأ اَخَالِدُونََوَالىذِينََآمَنُواَوَعَمِلُواَالصىالِْاَتَِلَاَنكَُلِِفَُنَ فأس اَإِلاى  “İman 

edip salih ameller işleyenlere gelince -ki biz kişiye ancak gücünün yettiğini yükleriz- 

işte onlar cennetliklerdir. Onlar orada ebedi kalıcıdırlar.”1006 Ayette iman edip salih 

amel işleyen kimselerden bahsedildikten sonra mübtedâ ile haber arasında gelenََلَا

عَهَا َوُسأ إَِلاى نََ فأس ا  iʻtirâziyye cümlesi, bu amellerin kişinin gücü nisbetinde ve kendisine نكَُلِِفُ

1001 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 571-572; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 66; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, 

II, 182-183. 
1002 Mananın kapalılığını kaldıran sanat, itnâb yollarından olan tekmîl/ihtirâs’dır. Tekmîl/ihtirâs, 

konuşanın sözünde maksadına aykırı bir intiba oluştuğunda akabinde hemen bu yanılgıyı düzeltmek 

için getirilen sözdür. Bkz. Meydânî,  el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  II, 84. 
1003 Kazvînî, et-Telhîs, ss. 231-232; Teftâzânî, el-Mutavvel, ss. 499-500; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 

203-204; Meydânî,  el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,   II, 80; Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 196-197.
1004 Âl-i İmrân, 3/137. 
1005 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1238. 
1006 A’râf, 7/42. 



194 

kolay gelecek şekilde olduğunu bildirmek ve müminleri kendilerine miras olan 

cennete ve daimi nimetlerine ulaştıracak salih amelleri işlemeye terğîb (teşvik) 

içindir.1007 

عََ وَائرََِ الدى بِكُمَُ وَيَتََبَىصَُ مَغأرَم اَ يُ نأفِقَُ مَاَ يَ تىخِذَُ َ مَنأ َعأراَبَِ الْأ عَلِيم ََوَمِنََ يع َ سََِ َُ وَاللَّى السىوأءَِ دَائرَِةَُ َ لَيأهِمأ

“Bedevîlerden öyleleri vardır ki, (Allah yolunda) harcayacakları şeyi bir zarar sayar 

ve (bundan kurtulmak için) size belalar gelmesini beklerler. Kötü belâlar kendi 

başlarına olsun. Allah hakkıyla işitendir, hakkıyla bilendir.”1008 Ayetteki َِاَلسىوأء َدَائرَِةُ عَلَيأهِمأ

ifadesi “Kötü belâlar kendi başlarına olsun!” manasında bedduâ bildiren iʻtirâziyye 

cümlesidir. Bu üslûpla Allah’ın onların üzerindeki gazabının şiddetine işaret 

edilmektedir. Böylelikle onlara kendi ifadeleriyle cevap verilmiştir.1009 

1.8.3.5. Özelden Sonra Genel İfadenin Zikredilmesi 

Zikru’l-âm baʻde’l-hâs olarak bilinen bu üslûp özel bir ifadeden sonra onu da 

kapsayan daha genel bir ifadenin zikredilmesidir. Buradaki zikredilmesinden maksat 

genel ifadenin içinde tekrarlanarak özel ifadenin önemine dikkat çekmektir.1010  

يَاءَهُمأَ أَشأ النىاسََ تَ بأخَسُواَ وَلَاَ وَالأمِيزاَنََ الأكَيألََ فَأَوأفُواَ “Artık ölçüyü ve tartıyı tam yapın. 

İnsanların mallarını eksiltmeyin.”1011 Ayette ََالأكَيأل “ölçü” ve ََالأمِيزاَن “tartı” ifadelerinin

ardından ayrıca bu iki lafzın manasını kapsayan ََيَاء eşyalar” ifadesinin zikredilmesi“ أَشأ

“tahsîsten sonra taʻmîm” yani özel bir ifadenin ardından genel bir ifadenin 

zikredilmesi üslûbu hasebiyledir. Çünkü “ölçü” ve “tartı” ifadelerinin bizzat 

zikredilmesi insanların ölçünün ve tartının tam olmasına fazlasıyla ihtiyaç 

duyduklarına işaret içindir.1012  

1007 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 667; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 13. 
1008 Tevbe, 9/98. 
1009 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 383;  Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 303. 
1010 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 202. 
1011 A’râf, 7/85. 
1012 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 712. Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 

1128, (Ra’d, 13/9); IV, 356 (İsra, 17/26). 



195 

َرَحِْأتَهَُوَذَلِكََهُوََالأفَوأزَُالأعَظِيمَُ يَ وأمَئِذٍَفَ قَدأ ََالسىيِِئَاتَِ تَقِ َ  Onları kötülüklerden“ وَقِهِمَُالسىيِِئَاتَِوَمَنأ

koru. Sen o gün kimi kötülüklerden korursan, ona rahmet etmiş olursun. İşte bu büyük 

başarıdır.”1013 Molla Gürânî’ye göre buradaki َِاَلسىيِِئَات  ”Onları kötülüklerden koru“  وَقِهِمُ

cümlesi öncesinde geçen ve tahsîs ifade eden َِحِيم الْأَ عَذَابََ وَقِهِمأَ “Onları cehennem 

azâbından koru”1014 cümlesini de içine alan daha genel bir kelâmdır. Dolayısıyla 

“Onları cehennem azâbından koru” ifadesi “Onları kötülüklerden koru” ifadesine 

dahil olduğu için burada tahsîsten sonra ta‘mîm sanatı vardır. Buradaki üslûbun amacı 

müminlerin şerefini daha belîğ bir şekilde beyân etmektir.1015 

1.8.3.6. Genelden Sonra Özel İfadenin Zikredilmesi 

Zikru’l-hâs baʻde’l-âm olarak bilinen bu üslûp genel bir ifadeden sonra özel bir 

ifadeyi zikretmektir. Bu üsluptaki maksat özel ifadenin faziletine tenbihte 

bulunmaktır. Sanki bu özel ifade, vasıftaki farklılığın zâttaki farklılığa indirgenmesi 

sûretiyle önce geçen genel ifadenin cinsinden değilmiş gibidir.1016 Yani özel ifade 

sahip olduğu vasıflar nedeniyle genel ifadenin diğer fertlerinden ayrılmaktadır. 

Böylece özel ifade, genel ifadedeki lafzın kendisini içermediği, hükmünün onda 

bilinmediği ve açıkça zikredilmesi zorunlu olan başka bir şeymiş gibi 

kılınmaktadır.1017  

اَلصىلَاةَِوَإيِتَاءَََ اَتَِوَإِقاَمَ يْأ اَلِأَ فَِعألَ إَِليَأهِمأ نَا وََأَوأحَي أ دُونََبِِمَأرنََِّ يََ هأ أَئَِمىة  لَنََاَعَابِدِينََوَجَعَلأنَاهُمأ الزىكَاةَِوكََانوُا  “Onları 

bizim emrimizle doğru yolu gösteren önderler yaptık ve kendilerine hayırlar işlemeyi, 

namazı dosdoğru kılmayı, zekatı vermeyi vahyettik. Onlar sadece bize ibadet eden 

kimselerdi.”1018 Ayetteki َِالصىلَاة إِقاَمََ “namaz kılmak” ve َِالزىكَاة إِيتَاءََ “zekat vermek” 

ifadelerinin ََ اَتَِفِعألَ يْأ الِأَ “hayırlar işlemek” ifadesine dahil olmasına rağmen ayrıca 

1013 Mü’min, 40/9. 
1014 Mü’min, 40/7. 
1015 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 296. 
1016 Kazvînî, et-Telhîs, s. 223; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 202; Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 193. 
1017 Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 493. 
1018 Enbiyâ, 21/73. 



196 

zikredilmesi konumlarının faziletine binâendir. Bu tür kullanım, özelin genele atfı 

olarak değerlendirilir.1019 

َدَابىةٍََ َرأضَِمِنأ جُدَُمَاَفَِالسىمَاوَاتَِوَمَاَفَِالْأ َيَسأ تَكأبْوُنََوَللَّىِ وَهُمأَلَاَيَسأ وَالأمَلَائِكَةَُ  “Göklerde ve yerde 

bulunan canlılar ve melekler büyüklük taslamadan Allah'a boyun eğerler.”1020 Ayette 

zikredilen دَابىة “canlı” ifadesi göklerde ve yerde bulunan bütün canlıları içine alır.

Melekler de buna dahil olmalarına binâen özel bir kavram olarak ayrıca zikredilip 

genele atfedilmişlerdir.1021 Tıpkı Cebrâil (a.s.)’ın melekler zümresine dahil olmasına 

rağmen ayrıca zikredilip atfedilmesi de bunun gibidir. Bu atıf taʻzîm içindir.1022 

Ayrıca bütün canlılar denildikten sonra meleklerin tekrar zikredilmesi, 

yaratılanlar içinde en çok itaat ve ibadet eden varlıklar olmalarından dolayı secde 

edenler arasında bulunduklarını bilhassa belirtmek içindir.1023 

1.8.3.7. Mübhem Bir İfadeden Sonra Îzâh 

el-Îzâh baʻde’l-ibhâm olarak bilinen bu üslûp mananın dinleyicinin zihnine 

iyice yerleşmesi için sözün önce mübhem ve özet olarak zikredilip sonra da açık ve 

ayrıntılı bir şekilde zikredilmesidir.1024 Anlamın iki farklı şekilde görülmesi, ruha daha 

fazla sirayet etmesi ya da manayı öğrenme hazzının tam olması temel maksattır.1025 

َلَِأمَأريَِ رأ رَِيَوَيَسِِ رحَأَلَِصَدأ َاشأ قاَلََرَبِِ “Mûsâ dedi ki: "Rabbim! Gönlüme ferahlık ver. 

İşimi bana kolaylaştır."”1026 Bu ayette iki kez geçen َِل “benim” ifadesinin manaya

katkısı önemlidir. Nitekim Hz. Musa’nın (a.s.) Rabbine niyazında önce ََِل رحَأ  bana“ اَِشأ

genişlik ver” ve ََِل رأ  ,bana kolaylaştır” ifadeleriyle iki konu mübhem bırakılmış“ يَسِِ

böylece burada genişletilecek ve kolaylaştırılacak bir durum olduğu anlaşılmış, sonra 

1019 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 943; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 56. Diğer örnekler için bkz. 

Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 905 (Fâtır, 35/28). 
1020 Nahl, 16/49. 
1021 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 178-179. 
1022 Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 229. 
1023 Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 609. 
1024 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 202. 
1025 Kazvînî, et-Telhîs, s. 221-222; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 491-492; Merâğî, ̒ Ulûmu’l-Belâga, s. 192. 
1026 Tâhâ, 20/25-26. 



197 

ريِ göğsüme” ve“ صَدأ işimi” kelimeleri zikredilerek kapalı olan ifade açıklığa“ أمَأرِي

kavuşturulmuştur. Böylece ifade ِري رحَأَ صَدأ اِشأ “göğsümü ferahlat” ve َِرأَ امَأري يَسِِ “işimi 

kolaylaştır” demekten daha vurgulu olmuştur. Çünkü ayetteki kullanım şekliyle aynı 

mana hem mücmel sûrette hem de mufassal sûrette te’kîd gayesiyle her ikisi için tekrar 

edilmektedir.1027 Yani hem bana genişlik ver hem de göğsüme, hem benim bütün 

işlerimi kolaylaştır hem de bu tebliğ vazifemi kolaylaştır manası vurgulanmış olur. 

الأوَارثِوُنََ هُمَُ أوُلئَِكََ “İşte bunlar varis olanların ta kendileridir.”1028 Bu sûrenin 

başından itibaren kamil müminlerin vasıfları sayılmış1029 ve söz konusu vasıflara sahip 

olanların varis ismini almaya layık kimseler oldukları ayette zikredilmiştir. Fakat neye 

varis oldukları hemen beyân edilmemiş, cümle kapalı bırakılmış, bir sonraki ayette 

َفِيهَاَخَالِدُونََ سََهُمأ  Onlar Firdevs cennetlerine varis olurlar. Onlar orada“ الىذِينََيرَثِوُنََالأفِرأدَوأ

ebedî kalacaklardır”1030 buyruğuyla Firdevs cennetine varis olacakları açıkça ifade 

edilmiştir. Bu üslûp söz konusu yerin yüceliğini ve ihtişamını ortaya koymak 

içindir.1031 

اَعِيلَُرَب ىنَاَتَ قَبىلأَمِنىاَإنِىكََأنَأتََالسىمِيعَُالأعَلِيمَُ  ,Hani İbrahim“ وَإِذأَيَ رأفَعَُإِب أراَهِيمَُالأقَوَاعِدََمِنََالأبَ يأتَِوَإِسَأ

İsmail ile birlikte evin (Kâbe'nin) temellerini yükseltiyor, "Ey Rabbimiz! Bizden kabul 

buyur! Şüphesiz sen hakkıyla işitensin, hakkıyla bilensin" diyorlardı.”1032 Molla 

Gürânî ayetteki َِالأقَوَاعِدََمِنََالأبَ يأت “Ev’den (Kabe’den) temeller” ifadesi yerine َِقَ وَاعِدََالأبَ يأت

“Ev’in (Kâbe’nin) temelleri” ifadesinin zikredilmemesini şöyle izah ediyor: ََالأقَوَاعِد 

lafzı الأبَ يأت lafzına izâfe edilmemiştir. Zira bu kullanım şekliyle ََالأقَوَاعِد lafzı önce mübhem

bir ifadeyken sonrasında َِمِنََالأبَ يأت ifadesiyle beyân edilmiştir. Nitekim öncelikle kapalı 

1027 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 766-767; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 60. 
1028 Mü’minûn, 23/10. 
1029 Bkz. Mü’minûn, 23/1-9. 
1030 Mü’minûn, 23/11. 
1031 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 13; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 178. 
1032 Bakara, 2/127. 



198 

bir ifade zikredip sonra bunun aydınlığa kavuşturulması, açıklanan şeyin (Kâbe’nin) 

durumunu yüceltmek amacıyla tercih edilmiştir.1033 

َبِِنَ أعَامٍَوَبنَِيََوَجَنىاتٍََوَعُيُونٍَ أَمََدىكُمأ تََ عألَمُونَ بِاَ أَمََدىكُمأ اَلىذِي  ,Bildiğiniz her şeyi size veren"“ وَات ىقُوا

size hayvanlar, oğullar, bahçeler ve pınarlar veren Allah'a karşı gelmekten 

sakının."”1034 Muhatapları Allah’ın nimetleri hususunda uyarmak için önce mücmel 

bir ifade kullanılmış sonra da onların bu nimetlerden tamamıyla haberdar oldukları 

zikredilerek nimetler tafsilatlı olarak aktarılmıştır. Böylece muhataplar söz konusu 

nimetleri kendilerine unutturan gaflet uykusundan uyandırılmış sonra da o nimetlerin 

sayılması sûretiyle kendilerine bu nimetleri veren varlık hatırlatılmıştır.1035 Yani 

“bildiğiniz şeylerle sizi destekleyen” denilerek mücmel bir ifade zikredilmiş, akabinde 

“sizi davarlar, oğullar, bahçeler ve pınarlarla destekleyen” denilmek sûretiyle de 

nimetler tafsîl edilmiştir. Zira müellife göre bu üslûp vaaz ve nasihatte daha etkili bir 

yöntemdir.1036 

1.9. HAZF 

Cümlede aslolan müsned ve müsnedün ileyhin zikredilmesidir. Ancak bu 

ögeler bazı durumlarda bir karîneye binâen hazfedilebilir.1037 

Sözü dinleyen kişi müsned zikredildiğinde müsnedün ileyhi zihninde 

canlandırabiliyor ve mütekellimin kastettiği şeyi biliyorsa bazı durumlarda müsnedün 

ileyh hazfedilebilir. Örneğin sözün gerektirdiği yer ve zaman darlığı sebebiyle, açıkça 

abese düşmekten sakınmak için, haberin hakikatte kime ait olduğunda bir şüphe yoksa, 

müsnedün ileyhin muayyen ve malum olması durumunda, müsnedün ileyhi taʻzîm ve 

tahkîr için ve muhatabın dikkatini sınamak için müsnedün ileyh hazfedilebilir.1038 

Müsnedün ileyhin terki için zikredilen nedenler müsnedün hazfedilmesi için de 

geçerlidir.1039 

1033 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 612; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 188. 
1034 Şuarâ, 26/132-134. 
1035 Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 326. 
1036 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 357-358. 
1037 Bulut, Belâgat, s. 66. 
1038 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 176 ; Teftâzânî, el-Mutavvel, ss. 211-212. 
1039 Kazvînî, et-Telhîs, s. 101; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 301. 



199 

Cürcânî (ö. 471/1078) yerine göre bir ifadenin hazfedilmesinin 

zikredilmesinden daha fasih olabileceğini, konuşmak yerine susmanın daha fazla 

anlam ifade edebileceğini ve izah edilmediğinde ifadenin daha açık bir şekilde 

tamamlanabileceğini belirtir.  Cümledeki mübtedâ, fiil, fâil ve bilhassa mefûlu bih gibi 

ögelerin farklı amaçlar için hazfedilmesinde bazı incelikler olduğunu ifade eder.1040  

Hazfin cümlede hazfedilen ögenin durumuna göre iktitâʻ iktifâ ihtizâl ve 

ihtibâk1041 gibi çeşitli halleri vardır. Molla Gürânî sadece hazf yollarından iktifâ 

çeşidinin ismini zikretmekle beraber diğer hazf örneklerini çeşidin ismini zikretmeden 

vermiştir.  

1.9.1. İktitâʻ ile Hazf 

Kelimenin bazı harflerini mahreçlerde tahfîf, hızlı nida etmek, kâfiye ve 

fâsılalara riayet için hazfetmektir.1042 

ر اَعَظِيم ا َلَدُنأهَُأَجأ َتَكََُحَسَنَة َيُضَاعِفأهَاَوَيُ ؤأتَِمِنأ  çok küçük bir iyilik de olsa (Yapılan)“ وَإِنأ

onun sevabını kat kat arttırır ve kendi katından büyük bir mükâfat verir.”1043 Ayetteki 

in gelmesiyle birlikte sondaki ötre’إِنأَ olup başına cezm edatı olan تَكُونَُ fiilinin aslı تَكَُ

düşmüş َتَكُونأ halini almıştır. Hem ن hem de و harfleri sakin olduğu için ictimâ-i

sâkineynden dolayı و harfi   düşmüş ve fiil َتَكُنأ şeklinde kalmıştır.  Daha sonra ن harfi

1040 Cürcânî, Delâilü’l-İʻcâz, ss. 146-168. 
1041 İhtibâk, cümlenin ikinci kısmında bulunan benzer veya mukabil ifadelerin ilk kısmından 

hazfedilmesidir. Ya da cümlenin ilk kısmında bulunan benzer veya mukabil ifadelerin ikinci 

kısımdan hazfedilmesidir. Bkz. Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  II, 54. 
1042 Zerkeşî, el-Burhân, III, 117; Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  II, 46. 
1043 Nisâ, 4/40. 



  

200 

 

sakin olduğu için hazfedilmiş ve fiil ayette َُتَك şeklinde gelmiştir.1044  Sonuç olarak َن 

harfi çok kullanıldığından dolayı genel bir kural olarak tahfîf için hazfedilmiştir.1045 

1.9.2. İktifâ ile Hazf 

Aralarındaki irtibat sebebiyle makama göre birlikte zikredilmeleri gereken iki 

kelimeden belâğî bir nükteye binâen sadece birinin zikredilmesiyle yetinilmesidir.1046 

اَلأمَشَارقَِِ وََرَبُّ نَ هُمَا بََ ي أ وََمَا َرأضِ اَلسىمَاوَاتَِوَالْأ  O, göklerin, yerin ve ikisi arasındakilerin“ رَبُّ

Rabbidir. Doğuların da (Batıların da) Rabbidir.”1047 Müellife göre ِالأمَشَارق lafzıyla 

güneş için her gün bir doğuş yerinin var olduğu kastedilmiştir. Ayette sadece 

“meşârik” lafzının zikredilmesiyle yetinilmiş “meğârib” lafzı hazfedilmiştir. Çünkü 

 lafzına da delalet ettiği için dilde iktifâ sanatı yapılmıştır. Zira الأمَغَارِب lafzı الأمَشَارقِ

güneşin doğuşu, batışına nazaran nimeti ve ilahi kudretin kemalini ifade etmede daha 

etkili hayrette bırakıcı bir olaydır.1048  

ءٍَقَدِيرَ  َشَيأ َُإِنىكََعَلَىكَُلِِ يْأ  Her türlü iyilik senin elindedir. Gerçekten sen her“ بيَِدِكََالِأَ

şeye kadirsin.”1049 Hayır ve şer Allah Teâlâ’nın elinde olduğu halde ayette sadece َخَيْأ 

“hayır” zikredilmişken َِشَر “şer” ifadesine yer verilmemiştir. Molla Gürânî’ye göre 

bunun sebebi hitapta edebe riayet etmek içindir.1050 Ayrıca Yüce Allah faydalı veya 

 
1044 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 96; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, X, 82. Diğer örnekler için bkz. Molla 

Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 1177, (Ra’d, 13/31); V, 93 (Nûr, 24/1); V, 144-145 (Nûr, 24/31); V, 

535 (Kasas, 28/58); V, 539 (Kasas, 28/62); V, 643 (Rûm, 30/24); VI, 28-29 (Yâsîn, 36/35); VI, 38 

(Yâsîn, 36/52); VI, 133 (Sâd, 38/1); VI, 410 (Şûra, 42/23); VI, 560 (Ahkâf, 46/28); VI, 580 

(Muhammed, 47/15); VII, 576 (Mülk, 67/14); VII, 1012 (İnfitâr, 82/8); VII, 1021 (Mutaffifîn, 83/3); 

VII, 1210 (Alak, 96/11). 
1045 Semîn el-Halebî, Ebu’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İbrâhîm, ed-Dürru’l-Masûn fî ʻUlûmi’l-

Kitâbi’l-Meknûn, thk. Ahmed Muhammed el-Harrât, Dâru’l-Kalem, Dımeşk, t.y., c. I-XI, III, 681. 
1046 Ebû Abdillâh Bedrüddîn Muhammed b. Bahâdır b. ez-Zerkeşî, el-Burhân fî ʻUlûmi’l-Kur’ân, thk. 

Muhammed Ebu’l-Fadl İbrâhîm, Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, Beyrut, 1957, c. I-IV, III, 118; 

Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  II, 48. 
1047 Sâffât, 37/5. 
1048 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 67. 
1049 Âl-i İmrân, 3/26. 
1050 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1078. 



201 

zararlı tüm fiillerini hikmet ve maslahata göre ortaya koyduğundan O’nun bütün 

yaptıkları hayır olarak görülür.1051 

َوَجَعَلََلَكُمأَسَراَبيِلََتَقِيكُمَُ نَانَّ  بَِالَِأَكأ َوَجَعَلََلَكُمأَمِنََالْأ َُجَعَلََلَكُمأَمِىاَخَلَقََظِلَالا  َوَسَراَبيِلََتَقِيكُمأََوَاللَّى رَى َالْأ

لِمُونَََ َلَعَلىكُمأَتُسأ كََذَلِكََيتُِمَُّنعِأمَتَهَُعَلَيأكُمأ بَِأسَكُمأ “Allah, yarattıklarından sizin için gölgeler yaptı 

ve dağlarda da sizin için barınaklar var etti. Sizi sıcaktan koruyacak elbiseler ve 

savaşta sizi koruyacak zırhlar verdi. Böylece Allah, müslüman olasınız diye üzerinizde 

olan nimetini tamamlıyor.”1052 Ayetteََرَى اَلْأ Sizi sıcaktan korur” ifadesiyle birlikte“ تَقِيكُمُ

soğuk” zikredilmemiştir. Çünkü Araplar nezdinde soğuktan ziyade sıcaktan“ الأبَْأد

korunmak daha önemlidir. Veya bu kullanım iki zıttan birisini zikretmekle yetinilmesi 

sebebiyledir. Zira sıcaktan koruyan soğuktan da korur.1053 Dolayısıyla sıcak 

zikredilmek sûretiyle soğuk da kastedilmiş olur. 

1.9.3. İhtizâl ile Hazf 

Bir veya daha fazla kelime ve cümlenin kelâmdan hazfedilmesidir. Mübtedâ, 

haber, muzâfun ileyh, sıfat, mevsûf, atıf harfi ve maʻtûf, maʻtûfun aleyh, mübdelün 

minh, hâl, fâil, mefûlün bih, münâdâ, âid, harf ve fiil gibi ögelerin hazfedilmesi söz 

konusudur.1054 

1.9.3.1. Muzâfın Hazfedilmesi 

ُخأتَِ اَلْأ َخَِوَبَ نَاتُ اَلْأ َوَبَ نَاتُ َوَأَخَوَاتُكُمأَوَعَمىاتُكُمأَوَخَالَاتُكُمأ َوَبَ نَاتُكُمأ أَمُىهَاتُكُمأ َعَلَيأكُمأ  ,Analarınız“ حُرِمَِتأ

kızlarınız, kız kardeşleriniz, halalarınız, teyzeleriniz, erkek kardeşin kızları, kız 

kardeşin kızları size haram kılındı.”1055 Müellife göre haram kılma ancak mükellefin 

fiilleriyle alakalı olarak Allah’ın buyruklarından olan bir hükümdür. Bu ayette söz 

konusu kişilerin haramlığından maksat ise onlarla nikâhlanmanın yasaklanmasıdır. Bu 

1051 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 350. 
1052 Nahl, 16/81. 
1053 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 233-234. 
1054 Zerkeşî, el-Burhân, III, 134; Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  II, 57-58. 
1055 Nisâ, 4/23. 



202 

görüşünü desteklemek amacıyla başka bir ayeti istişhâd getiren Molla Gürânî, benzer 

bir kullanımın َُتَة الأمَي أ عَلَيأكُمَُ َ  Ölmüş hayvan size haram kılındı”1056 ayetinde yer“ حُرِمَِتأ

aldığını belirtmiştir. Nitekim burada da ölmüş hayvanın kendisinin değil, yenilmesinin 

haram kılındığı kastedilmiştir. Dolayısıyla her iki ayette de muzâf olarak takdir edilen 

.yemek” lafızları hazfedilmiştir“ أَكأل nikâh” ve“ نِكَاح

Ayrıca bu ayetin öncesinde yer alan َِالنِِسَاء مِنََ آبًَؤكُُمأَ نَكَحََ مَاَ تَ نأكِحُواَ وَلَاَ “Artık 

babalarınızın evlendiği kadınlarla evlenmeyin”1057 ayeti de nikâhtan bahsetmesi 

hasebiyle haramlıkla kastedilenin kişilerin kendilerinin değil onlarla nikâhlanmanın 

haram kılındığı maksadını ortaya koyan bir karîne olarak delillendirilebilir.1058 

1.9.3.2. Muzâfun İleyhin Hazfedilmesi 

ََ كَََُ إِنأ هَؤُلَاءَِ اَءَِ بَِِسَأ أنَأبِئُونَّ فَ قَالََ الأمَلَائِكَةَِ عَلَىَ عَرَضَهُمأَ ثُُىَ كَُلىهَاَ اَءَ َسَأ الْأ آدَمََ ََوَعَلىمََ صَادِقِيَ تُمأَ ن أ “Allah 

Adem'e bütün varlıkların isimlerini öğretti. Sonra onları meleklere göstererek, "Eğer 

doğru söyleyenler iseniz, haydi bana bunların isimlerini bildirin" dedi.”1059 Müellife 

göre burada mana يَاتَِالمسَمىَََعَلىمَه “Adem’e müsemmâları öğretti” şeklindedir. Yani 

lafızların hakikatlerini, faydalarını, niteliklerini öğretti. Çünkü önemli olan  lafızların 

mücerred olarak bilinmesi değil o lafızların dış dünyada neye karşılık geldiğinin 

bilinmesidir.1060 Aslında ifadede muzâfun ileyh olan المسَمىيَات kelimesi muzâfın

zikredilmesiyle kendisine delalet edildiği ve malum olduğu için hazfedilmiştir. 

Dolayısıyla ifade َِاَءََالمسَمىيَات  şeklinde takdir edilebilir.1061 عَلىمَهَأَسَأ

1056 Mâide, 5/3. 
1057 Nisâ, 4/22. 
1058 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 57-58. 
1059 Bakara, 2/31. 
1060 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 371. 
1061 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 125-126. 



203 

1.9.3.3. Fiilin Hazfedilmesi 

ََ جَرََفاَن أبَجَسَتأ َبعَِصَاكََالْأَ أَنَِاضأرِبأ قَاهَُقَ وأمُهَُ تَسأ نَاَإِلَََمُوسَىَإِذَِاسأ بَاط اَأمَُِ اََوَأَوأحَي أ رَةََأَسأ وَقَطىعأنَاهُمَُاث أنَتَِأَعَشأ

ن ا عَي أ رَةََ اث أنَ تَاَعَشأ  Biz İsrailoğullarını oymaklar halinde oniki kabileye ayırdık. Kavmi“ مِنأهَُ

kendisinden su isteyince, Musa'ya, «Asanı taşa vur!» diye vahyettik. Derhal ondan 

oniki pınar fışkırdı.” 1062 Ayette hazfedilen ifade َفاَن أبَجَثَتأ  vurdu ve akabinde“ فَضَرَبََ

fışkırdı” şeklinde takdir edilir. Molla Gürânî’ye göre hazifteki belâğî nükte şöyledir: 

İfadede anlam karışıklığı olmayacağından emin olunduğu için ayette ََضَرَب fiili

hazfedilmiştir. Bu hazifle kendisine vahyedilen kişinin yani Hz. Musa’nın (a.s.) emre 

itaat etme hususunda hiç duraksamadığına, O’nun asasıyla vurmasının suyun 

çıkmasında etkisi olmadığına ve bilakis suyun fışkırmasın yalnızca Allah Teâlâ’nın 

yaratmasıyla ilgili olduğuna işaret eder.1063 

Dolayısıyla ayetteki hazf, manaya derin bir belâğî incelik katmıştır. Cümlede 

“vurma” eylemi açıkça zikredilmeyerek taştan suyun fışkırması gibi mûcize bir olayın 

gerçek müsebbibinin Hz. Musa veya asası değil yalnıza Allah Teâlâ olduğu 

vurgulanmıştır. 

لََفَ تُوبوُاَإِلَََبًَرئِِكَُ اَذِكُمَُالأعِجأ َأنَ أفُسَكُمأَبًِتَِِ تُمأ َذَلِكُمأََمأَوَإِذأَقاَلََمُوسَىَلِقَوأمِهَِيََّقَ وأمَِإِنىكُمأَظلََمأ َفاَق أتُ لُواَأنَ أفُسَكُمأ

َفَ تَابََعََ هُوََالت ىوىابَُالرىحِيمَُخَيْأ َلَكُمأَعِنأدََبًَرئِِكُمأ َإِنىهَُ لَيأكُمأ  “Mûsâ kavmine dedi ki: "Ey kavmim! Sizler, 

buzağıyı ilah edinmekle kendinize yazık ettiniz. Gelin yaratıcınıza tövbe edin de 

nefislerinizi öldürün (kendinizi düzeltin). Bu, Yaratıcınız katında sizin için daha iyidir. 

Böylece Allah da onların tövbesini kabul etti. Çünkü o, tövbeleri çok kabul edendir, 

çok merhametlidir."”1064 Ayetteki َعَلَيأكُمأ  ifadesi Hz. Musa’nın (s.a.v.) kavmine فَ تَابََ

yönelik hazfedilmiş bir şartın cevabı olarak söylemiş olduğu sözdür. Yani قَدأَ فَ عَلأتُمأَ َ ََإنأ

 Siz (emredileni) yaparsanız, Allah da tevbenizi kabul eder” şeklinde takdir“ تََبََعَلَيأكُمأَ

1062 A’râf, 7/160. 
1063 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 780. 
1064 Bakara, 2/54. 



204 

edilir. Veya Allah Teâlâ’nın onlara yönelik bir hitabıdır. Yani hazfedilmiş bir ifadeye 

atıf olarak َعَلَيأكُمأ فَ تَابََ َ  yaptınız, Allah da tevbenizi kabul (Size emredilen şeyi)“ فَ فَعَلأتُمأ

etti” anlamında zikredilmiştir.1065 

الرقِِاَبَِ فَضَرأبََ كََفَرُواَ الىذِينَ لَقِيتُمَُ  inkâr edenlerle karşılaştığınız zaman (Savaşta)“ فإَِذَاَ

boyunlarını vurun.”1066 Ayetteki َِاَلرقِِاَب فاَضأربِوُاََ boyunlarını vurun” ifadesi aslında“ فَضَرأبَ

şeklindedir. Burada fiil hazfedilmiş, yerine masdar konulmuştur. Böylece te’kîd الرقِِاَبََ

anlamı vermekle beraber cümle daha kısa ifade edilmiştir. Ayrıca “öldürün” emrinde 

bulunmayan katılık ve şiddet manası “boyunlarını vurun” emrinde vardır. Böylece 

ölümün en berbat hali tasvîr edilmektedir.1067 

1.9.3.4. Mefûlün Hazfedilmesi 

فَتََأضَى رَبُّكََ يُ عأطِيكََ وَلَسَوأفََ “Şüphesiz, Rabbin sana verecek ve sen de hoşnut 

olacaksın.”1068 Molla Gürânî’ye göre Hz. Peygambere (s.a.v.) neyin verileceğinin 

zikredilmemesi umûm içindir. Dolayısıyla mefûlün hazfi hem şefaat makamını hem 

de ona has kılınmış verilecek olan diğer ayrıcalıkları kapsar. 

Ayrıca burada fiilin başında te’kîd harfi olan ل ile te’hîr edatı olan ََسَوأف’nin

birlikte kullanılması söz konusu vaadin bir hikmete binâen gecikmiş olsa da mutlaka 

verileceği anlamına gelir.1069 

رََالأمُؤأمِنِيََالىذِينََيَ عأمَلُونََالصىالِْاَتَِأَنىَلََمُأَ وَي بَُشِِ َلَدُنأهَُ اَمِنأ اَليُِ نأذِرََبَِأس اَشَدِيد  ر اَحَسَن اَمَاكِثِيََفَِقَ يِِم  اَََأَجأ يهَِأبََد 

ا وََلَد  َُ اللَّى اتَىَذََ قاَلوُاَ الىذِينََ katından gelecek şiddetli bir azap ile ,(Allah onu)“ وَيُ نأذِرََ

(inanmayanları) uyarmak, salih ameller işleyen mü'minleri, içlerinde ebedi olarak 

kalacakları güzel bir mükâfat (cennet) ile müjdelemek ve "Allah bir çocuk edindi" 

1065 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 443. 
1066 Muhammed, 47/4. 
1067 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 571; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 316. 
1068 Duhâ, 93/5. 
1069 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 1180; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 767; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, 

V, 319. 



205 

diyenleri de uyarmak için dosdoğru bir kitap kıldı.”1070 Ayetlerin ilkinde ََأنَأذَر “uyardı”

fiilinin ikinci mefûlü konumunda olan بَِأس ا “azap” ifadesi zikredilmişken birinci mefûl

olarak takdir edilen كََفَرُوا  inkâr edenler” ifadesi hazfedilmiştir. Buradaki esas“ الَىذِينَ

amaç uyarı konusunun hatırlatılması yani şiddetli bir azabın varlığı hususunda ikaz 

etmektir. Bu sebeple muhatap hazfedilmiş, sadece uyarıya konu olan şey 

zikredilmiştir.  

Bunun delili de  ا َُوَلَد   Ve "Allah bir çocuk edindi" diyenleri“ وَيُ نأذِرََالىذِينََقاَلوُاَاتَىَذََاللَّى

de uyarmak için” ifadesinde uyarının muhataplarının zikredilmiş, uyarı konusunun ise 

zikredilmemiş olmasıdır. Yani Allah’a çocuk isnâd edenlerin nasıl bir ceza alacakları 

hususu önceki ayette zikredildiği için bununla yetinilmiş ve burada hazfedilmiştir.1071 

عَدَد ا سِنِيََ فَِ الأكَهأ فَِ آذَانِِِمأَ عَلَىَ  Bunun üzerine biz de o mağarada onların“ فَضَرَب أنَاَ

kulaklarına nice yıllar perde koyduk (uykuya daldırdık.)”1072 Ayette ضَرَب أنَا “koyduk”

fiilinin mefûlü olan ََجَاب ضَرأبََُ perde” ifadesi hazfedilmiştir. Dolayısıyla burada“ الْأِ

جَابَِ perde koymak” ifadesi mağara ehlinin ses yollarına bir engel koyulmasından“ الْأِ

ve onların tamamen kapatılmasından kinâyedir. Yani onları öyle ağır bir uykuya 

daldırdık ki bu uyku esnasında sesler onları uyandıramıyordu, denilmek istenmiştir. 

Nitekim Arap dilinde َِِرَأتَه إِمأ عَلَىَ  .cümlesinde de benzer bir kullanım vardır بَنَََّ

Burada da َِالأقُبىة “kümbet” lafzı hazfedilmiştir. Bununla “Eşinin (mezarının) üzerine

kümbet yaptı” anlamı kastedilmektedir.1073 

عَلِيمَ  يع َ ََسََِ إِنىَاللَّى وَرَسُولِهَِوَات ىَقُواَاللَّىََ َ َيدََيَِاللَّىِ َ تُ قَدِِمُواَبَيأ الىذِينََآمَنُواَلَاَ  !Ey iman edenler“ يََّأيَ ُّهَاَ

Allah'ın ve Peygamberinin önüne geçmeyin. Allah'a karşı gelmekten sakının. Şüphesiz, 

1070 Kehf, 18/2-4. 
1071 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 492-493; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 703; Beydâvî, Envâru’t-

Tenzîl, III, 272. 
1072 Kehf, 18/11. 
1073 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 502; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 705. 



206 

Allah hakkıyla işitendir, hakkıyla bilendir.”1074 Molla Gürânî’ye göre ََلَاَتُ قَدِِمُوا “önüne

geçmeyin” fiilinden sonra gelmesi gereken mefûl hazfedilmiştir. Burada öne geçmenin 

yasak olduğu konunun zikredilmeyişinde, akıllara gelebilecek veya unutulmuş olan 

her konuda bu nehyin geçerli olduğunu bildirmek vardır.1075 

1.9.3.5. Edatın Hazfedilmesi 

تََللَّىَِ اَلِكِيََقاَلوُاَ الَأ مِنََ تَكُونََ َ أَوأ حَرَض اَ تَكُونََ َ حَتَى يوُسُفََ تَذأكُرَُ تَأَُ تَ فأ َ “(Oğulları:) «Allah'a 

andolsun ki sen hâla Yusuf'u anıyorsun. Sonunda ya hasta olacaksın ya da büsbütün 

helâk olacaksın!» dediler.”1076 Ayetteki َُتَأ bırakıyorsun” ifadesinin başında olması“ تَ فأ

gereken nefiy harfi َلَا bu cümlede herhangi bir anlam karışıklığı meydana gelmeyeceği

için hazfedilmiştir. Aslında bu ifade تَأَََُلَاَََ ََتَ فأ “bırakmıyorsun” takdirindedir. Yani ayette  

تََذأكُرهَُُ تََ زاَلُ تَأَُ onu anmaya devam ediyorsun” manasındadır. Eğer zâhir olarak“ لَا ََتَ فأ  fiilinin

başında nefiy harfi gelseydi mana bozulurdu. Zira burada olumlu mana kastedilmiş 

olsaydı َتَأَنى getirilmesi gerekirdi.1077 ن sonuna da ل şeklinde fiilin başına لتََ فأ

Aşağıdaki beyitte de ayettekine benzer bir kullanım vardır.1078ََNitekim ََُأبَ أرح

“bırakıyorum” fiili olumlu mana için kullanılmaz. Dolayısıyla beyitte kastedilen de ََلَا

devam ediyorum” manasıdır.1079“ أبَ أرحََُ

اَ...ََ َقَطىعُواَرَأأسِيَلَدَيأكَِوأوأصَالَِفَ قُلأتَُيَُِيََاِللهَأب أرحََُقاَعِد  وَلَوأ

“Dedim ki Allah’a yemin olsun, oturmaya devam edeceğim 

Senin önünde başımı kesseler ve kemiklerimi parçalasalar da…” 

1074 Hucurât, 49/1. 
1075 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 641. 
1076 Yûsuf, 12/85. 
1077 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 1054-1055. 
1078 İbn Kuteybe, eş-Şiʻr ve’ş-Şuʻarâ, I, 136. 
1079 Ebu’l-Feth Osmân b. Cinnî, el-Hasâis, el-Hey’etül-Mısriyyetü’l-Âmme li’l-Kitâb, Mısır, ty. c. I-III, 

II, 286. 



207 

Muzârî fiilin başındaki nefiy harfi, yemine cevap olursa hazfedilir kaidesi 

gereğince ayette َلَا edatı hazfedilmiştir.1080

1.10. FASL VE VASL 

Fasl ve vasl cümlelerin birbirine atfedilmesi veya atfedilmeden zikredilmesi 

gereken yerlerin izah edildiği bir meânî ilmi konusudur. 

1.10.1. Fasl 

Fasl atfı terk etmek demektir. Birtakım belâğî gayelerle bir cümlenin diğer bir 

cümleye atfedilmemesidir.1081 Faslın beş durumu vardır: 

a) Kemâl-i ittisâl: İki cümlenin arasında sanki tek kalıba dökülmüş gibi tam

bir birlikteliğin ve mana uyumunun olmasıdır.1082 İki cümle arasında kemâl-i ittisâlin 

olabilmesi için ikinci cümlenin ilk cümleyi te’kîd etmesi veya onun bedeli olması ya 

da atf-ı beyânı olması gerekir.1083  

b) Kemâl-i inkıtâʻ: İki cümlenin arasında maksadın aksine bir vehimde

bulunulmaksızın tam bir ayrılığın olmasıdır.1084 Kemâl-i inkıtâʻnın sebeplerinden 

birisi iki cümlenin de lafzen ve manen haber ve inşâ yönüyle farklı olmalarıdır. Diğer 

sebep, her  iki cümle de lafız yönüyle haber ya da inşâ olsalar da mana yönünden 

birinin haberî diğerinin inşâî olmasıdır. Örneğin ََُاللَّىَُمَاتََفُلَان َرَحَِْه  “Falan kişi öldü. Allah 

ona rahmet eylesin” cümlesinde ikinci ibare ile kastedilen َهَُاللَّىَُلِيَْأحَْأ  “Allah ona rahmet 

eylesin” manasıdır. Dolayısıyla ikinci ibare mana yönüyle bir inşâ cümlesi olduğundan 

ilkine atfetmek doru olmaz. Diğer bir sebep de iki cümle arasında cihet-i câmia 

olmamasıdır.1085 

1080 Abdülkâdir el-Bağdâdî, Hızânetü’l-Edeb ve Lübbü Lübâbi Lisâni’l-ʻArab, thk. Abdusselâm 

Muhammed Hârûn,   Mektebetü’l-Hancî, Kâhire,  1997, c. I-XIII, X, 93. 
1081 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 249; Kazvînî, et-Telhîs, s. 175; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 434. 
1082 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 183; Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 167. 
1083 Kazvînî, et-Telhîs, s. 180; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 441. 
1084 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 183; Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 169. 
1085 Kazvînî, et-Telhîs, ss. 179-180; Teftâzânî, el-Mutavvel, ss. 439-441. 



208 

c) Şibh-i kemâl-i ittisâl: İkinci cümle birinci cümleden anlaşılan bir sorunun

cevabı olması yönüyle ikinci cümlenin birinci cümleyle kuvvetli bir ilişki içerisinde 

olmasıdır. Cevabın sorudan fasledilmesi gibi ikinci cümle de ilk cümleden 

fasledilir.1086 

d) Şibh-i kemâl-i inkıtâʻ: Birinci ve üçüncü cümle arasında onları ayıran

başka bir cümlenin olması ve eğer üçüncü cümlenin kendisiyle alakalı olan birinci 

cümleye atfedilmesi durumda bunun ilk cümleye değil de ortadaki cümleye atfedildiği 

zannının oluşması sebebiyle atıf terkedilir.1087 Çünkü ortadaki cümleye atıf, mananın 

bozulmasına sebep olacaktır. Bu tür fasla katʻ adı verilmektedir.1088 

e) Tevassut beyne’l-kemâleyn: İki cümle birbiriyle tam bir uyum ve ilişki

içerisinde olmasına rağmen hükümde ortaklık kastı bulunmaması sebebiyle atfın 

menedilmesidir.1089 

Molla Gürânî de faslın çeşitlerine değinmeden ayetlerin ve ifadelerin birbirine 

atfedilmemesinin gerekçelerini belirtmiştir. 

1.10.1.1. İfadenin Tefsîr ve Beyân Olması Sebebiyle Fasl 

يُونََنِسَاءكََُ تَحأ ُونََأبَ أنَاءكَُمأَوَيَسأ َآلَِفِرأعَوأنََيَسُومُونَكُمأَسُوءََالأعَذَابَِيذَُبِِْ نَاكُمأَمِنأ ََوَإِذأَنَْىي أ مِنأ مأَوَفَِذَلِكُمأَبَلَاءَ 

 Hani, sizi azabın en kötüsüne uğratan, kadınlarınızı sağ bırakıp, oğullarınızı“ رَبِِكُمأَعَظِيمَ 

boğazlayan Firavun ailesinden kurtarmıştık. Bunda, size Rabbinizden (gelen) büyük 

bir imtihan vardı.”1090  Firavun, kahinlerin israiloğullarından doğacak bir çocuğun 

kendisinin hükümdarlığını sona erdireceğini söylemelerinden dolayı yeni doğan erkek 

çocukları katlediyordu. Bu mevzuyu bildiren ayette َأبَ أنَاءكَُمأ ُونََ سُوءifadesiَََ يذَُبِِْ يَسُومُونَكُمأَ

.atıf harfi kullanılmamıştır و ifadesinin tefsîr ve beyânı olduğundan aralarında الأعَذَابَِ

1086 Kazvînî, et-Telhîs, s. 186; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 447; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 184; 

Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 169. 
1087 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 183; 
1088 Kazvînî, et-Telhîs, s. 185; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 446; Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 171. 
1089 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 183; Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 170; Kâsım-Dîb, ̒ Ulûmu’l-Belâga, 

s. 355.
1090 Bakara, 2/49. 



  

209 

 

Çünkü ََُون  ifadesi işkencenin çok şiddetli ve ne şekil olduğunu açıklamak için يذَُبِِْ

zikredilmiştir. 

Oysaki İbrâhim sûresindeki benzer ayette1091 ََ ُونََأبَ أنَاءكَُمأ يَسُومُونَكُمأََ ifadesi ile وَيذَُبِِْ

الأعَذَابَِ  atıf harfi zikredilmiştir. Burada ise ifade و ifadesi fasledilmeyip aralarında سُوءََ

işkencenin bir izahı olarak değil de sanki ilave bir anlam olarak müstakil başka bir 

işkence cinsine dönüşmüştür.1092 

1.10.1.2. Aynı Fiilin Farklı Fâiller İçin Kullanımında Fasl 

ََ زئَُِبِِِمأََوَإِذَاَلَقُواَالىذِينََآمَنُواَقاَلوُاَآمَنىاَوَإِذَا تَ هأ َُيَسأ زئِوُنََاللَّى تَ هأ اََنََأنَُمُسأ َإِنَّى َمَعَكُمأ خَلَوأاَإِلَََشَيَاطِينِهِمأَقاَلوُاَإِنَّى

يَ عأمَهُونََََوَيَُدُُّهُمأَفَِ َ طغُأيَانِِِمأ  “İman edenlerle karşılaştıkları zaman, "İnandık" derler. Fakat 

şeytanlarıyla (münafık dostlarıyla) yalnız kaldıkları zaman, "Şüphesiz, biz sizinle 

beraberiz. Biz ancak onlarla alay ediyoruz" derler. Gerçekte Allah onlarla alay eder 

(alaylarından dolayı onları cezalandırır); azgınlıkları içinde bocalayıp dururlarken 

onlara mühlet verir.”1093 Molla Gürânî َبِِِمأ زئَُِ تَ هأ يَسأ َُ  ifadesinin öncesine اللَّى

atfedilmemesine dair istihzâ kelimesinin etimolojik tahlilleriyle başladığı yorumuna 

şöyle devam etmiştir: İstihzâ, “alaya almak, hafife almak” anlamlarına gelir. Bu 

ayetteki ifadede maksat Allah’ın onlara zillet ve alçaklık musibetini indirmesidir. 

Çünkü alay eden kimsenin amacı alay ettiği kimseyi küçük düşürmektir. Yani bu 

ifadede onların hakikatten sapmaları hususuyla imgesel bir benzetme alakası vardır. 

Bu onların iki yüzlülüklerine ve alaycıların alayına aslında kendilerinin müstahak 

olduklarına işaret eder.  

 
1091ََ يُونََنِسَاءكَُمأ تَحأ ُونََأبَ أنَاءكَُمأَوَيَسأ َآلَِفِرأعَوأنََيَسُومُونَكُمأَسُوءَََالأعَذَابَِوَيذَُبِِْ َعَلَيأكُمأَإِذأَأَنْأَاكُمأَمِنأ مِهَِاذأكُرُواَنعِأمَةََاللَّىِ وَإِذأَقاَلََمُوسَىَلقَِوأ

َرَبِِكُمأَعَظِيمَ  مِنأ  Hani Mûsâ kavmine, "Allah'ın size olan nimetini anın. Hani O sizi, Firavun“ وَفَِذَلِكُمأَبَلَاءَ 

ailesinden kurtarmıştı. Onlar sizi işkencenin en ağırına uğratıyorlar, oğullarınızı boğazlayıp 

kadınlarınızı sağ bırakıyorlardı. İşte bunda size Rabbinizden büyük bir imtihan vardır" demişti.” 

(İbrâhîm, 14/6). 
1092 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 432-433; III, 1211; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 138; II, 540-541. 

Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 36 (Mü’minûn, 23/33); VII, 1110 

(Gâşiye, 88/8). 
1093 Bakara, 2/14-15. 



210 

Dolayısıyla burada önceki cümleye atıf yapılmayarak münafıkların alaylarına 

karşılık Allah Teâlâ mecâzî olarak müminlerin yerine onlara karşılık vermeyi 

üstlenmiş gibidir. Ayrıca münafıkların istihzâsının Allah’ın istihzâsının yanında 

giderek kaybolacağına işaret edilmiştir. Çünkü Allah’ın onlara yapacakları karşısında 

onların alay etmelerinin hiçbir önemi yoktur.1094 

1.10.1.3. Muhatabın Cehaletini Ortaya Koymak İçin Fasl 

َلنََ راَكََفَِضَلَالٍَمُبِيٍَ َقَ وأمِهَِإِنَّى  Kavminin ileri gelenleri, "Biz seni açıkça bir“ قاَلََالأمَلََُمِنأ

sapıklık içinde görüyoruz" dediler.”1095 Bir önceki ayette1096 Hz. Nuh (a.s.) kavmini 

Allah’a kulluk etmeye davet etmiş, aksi halde başlarına gelecek olan kıyamet gününün 

azabını hatırlatmıştır. Bu ayette ise kavminden ileri gelen bazı kimseler, Hz. Nuh’a 

olan cevaplarında O’nu apaçık bir sapıklık içerisinde gördüklerini iddia etmişlerdir. 

Nitekim Molla Gürânî bu iki ayet arasında ardışıklığı sağlayacak ََف rabt edatının

zikredilmemesinin sebebini şöyle açıklıyor: Söz konusu durum diğer sûrelerdeki 

benzer içerikteki ayetlerde de geçerlidir. Bu üslûp ile kavmindeki kimselerin aşırı 

cehalet içerisinde olduklarına vurgu yapılmıştır. Sanki onların sözleri Hz. Nuh’un 

sözünden hemen sonra söylenmemiş ve aslında kendi menfaatlerine olan Hz. Nuh’un 

nasihatlerine uymayı etraflıca düşünmeksizin reddetmişlerdir.1097 Yani iki cümle 

arasında rabt harfinin zikredilmeyişi, onların Rasûllerinin uyarısını bir an bile 

düşünmeden inkâr etmeye yöneldiklerine işaret etmektedir. 

1.10.1.4. Muhatabın Eyleminin Bilincini Ortaya Koymak İçin Fasl 

الأعَالَمِيََ َ بِرَبِِ آمَنىاَ قاَلوُاَ سَاجِدِينََ السىحَرَةَُ وَألُأقِيََ “Sihirbazlar ise secdeye kapandılar. 

"Âlemlerin Rabbine iman ettik" dediler.”1098 Hz. Musa’nın (a.s.) mucizesi karşısında 

1094 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 256. 
1095 A’râf, 7/60. 

1096 مٍَعَظِيمٍَ َأَخَافَُعََلَيأكُمأَعَذَابََيَ وأ هَُُإِنِِّ َإلَِهٍَغَيْأ ََمَاَلَكُمأَمِنأ مَِاعأبُدُواَاللَّى مِهَِفَ قَالََيََّقَ وأ اَإِلَََقَ وأ َأرَأسَلأنَاَنوُح   Andolsun, Nûh'u“ لَقَدأ

kendi kavmine peygamber olarak gönderdik de, "Ey kavmim! Allah'a kulluk edin. Sizin için O'ndan 

başka hiçbir ilah yoktur. Şüphesiz ben sizin adınıza büyük bir günün azabından korkuyorum" dedi”. 

(A’râf, 7/59). 
1097 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 689. 
1098 A’râf, 7/120-121. 



  

211 

 

mağlup olan sihirbazlar hemen secdeye kapanıp, Allah’a iman ettiklerini beyân  ettiler. 

Bu yaşanılanların birbirini takip eden hadiseler olmasına rağmen iki ayetin birbirine 

atfedilmemesindeki belâğî nükteyi Molla Gürânî şöyle açıklıyor: Buradaki fasl üslûbu 

onların secdeye kapanmalarıyla imana girmelerinin birbirinden ayrılamayacak kadar 

acele ve sağlam bir şekilde olduğunu ima etmek içindir.1099 Yani birbiriyle yakın alaka 

bulunmasına rağmen iki cümlenin aralarında atıf harfinin kullanılmadan 

aktarılmasıyla, muhatapların Allah’ın kudret ve iradesine karşı acziyetleri sebebiyle 

secde ve iman eylemlerini ardı sıra durmaksızın gerçekleştirdiklerine dikkat 

çekilmiştir.  

1.10.1.5. İkinci Cümlenin İlkini Te’kîd Etmesi Sebebiyle Fasl 

نَ أعَامَِبَلأَهُمأَأَضَلَُّأوُلئَِكََهُمَُالأغَافِلُونََ   كََالْأ  İşte bunlar hayvanlar gibi, hatta  daha da“ أوُلئَِكَ

aşağıdadırlar.  İşte bunlar gafillerin ta kendileridir.”1100 Ayetteki söz konusu kişiler 

ibretle bakmaktan ve idrak etmekten yoksun olmaları hususunda hayvanlara  ve hatta 

daha aşağı varlıklara benzetilmişler. Bununla beraber gafletin de son haddesindedirler. 

Molla Gürânî ilk cümlenin ikinci cümleyi mana itibarıyla te’kîd etmesi dolayısıyla 

aralarına atıf harfi getirilmediğine dikkat çekmiştir.1101 

1.10.1.6. Hadisenin Azametini İfade Etmek İçin Fasl 

َأرَاَدََشُكُور ا َيَذىكىرََأَوأ َأرَاَدََأَنأ  O, öğüt almak isteyen ve“ وَهُوََالىذِيَجَعَلََاللىيألََوَالن ىهَارََخِلأفَة َلِمَنأ

çok şükredici olmayı dileyen kimseler için geceyi ve gündüzü birbiri ardınca 

getirendir.”1102 Bu ayet önceki ayetteki1103 ََتَ بَارَك fiiline atfedilmemiş yani ََوَجَعَل diye 

başlamamış ََجَعَل الىذِيَ  şeklinde isti’nâf cümlesi olarak zikredilmiştir. Molla وَهُوََ

 
1099 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 734. 
1100 A’râf, 7/179. 
1101 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 800. 
1102 Furkân, 25/62. 

اَوَقَمَر اَمُنِيْ ا 1103 اَوَجَعَلََفِيهَاَسِراَج   Göge burçlar yerleştiren, orada bir ışık kaynağı“ تَ بَارَكََالىذِيَجَعَلََفَِالسىمَاءَِبُ رُوج 

(güneş) ve aydınlatıcı bir ay yaratanın şanı çok yücedir.” (Furkân, 25/61). 



212 

Gürânî’ye göre ََجَعَل fiilinin önceki ayetteki sıla cümlesine atfedilmeyip başlangıç

cümlesi olarak gelmesi, gece ve gündüzün birbiri için takipçi kılınması hadisesinin 

azametine delalet eder. Bu üslûpla ayette “O, bu olağanüstü işi yapabilen tek bir 

varlıktır” manası vurgulanmıştır.1104 

1.10.2. Vasl 

Vasl bir cümlenin başka bir cümleye “vav” ve benzeri atıf harfleriyle 

atfedilmesidir.1105 Fakat vasl ve fasl konusunda asıl olan “vav” harfi ile cümlelerin 

atfedilip atfedilmeyeceğini ayırt edebilmektir.1106 Vasl üç durumda yapılır.  İlki iki 

cümle arasında haber ve inşâ yönüyle lafzen ve manen ya da sadece manen tam bir 

uyum varsa cümleler vasl edilir.  İkincisi iki cümle arasında haber ve inşâ yönüyle 

farklılık varsa ve fasl yapılması sözdeki maksada aykırı bir mana izlenimi verirse 

cümleler vasl edilir.  Üçüncüsü de ilk cümlenin iʻrâbta mahalli varsa ikinci cümlenin 

ilk cümleyle iʻrâb hükmünde ortaklık kastedildiğinde vasl yapılır.1107 Nitekim aynı 

kural müfret hükmünde olan ifadeler için de geçerlidir. Ayrıca vav ile atfın makbul 

olması için maʻtûf ve maʻtûfun aleyh arasında bir cihet-i câmia (birleştirici yön) 

olmalıdır.1108 Örneğin  َطبَِيب أَحْأَدَُ وََ مُعَلِِم َ  ”Ali öğretmen, Ahmed de doktordur“ عَلِيٌَّ

cümlelerinde öğretmenlik ve doktorluk arasında meslek yönüyle bir cihet-i câmia 

vardır. Fakat her iki cümle lafzen ve manen haberî olsa da  َعَجُوز أَحْأَدَُ وََ مُعَلِِم َ  Ali“ عَلِيٌَّ

öğretmendir, Ahmed de yaşlıdır” cümlelerindeki gibi öğretmenlik ve yaşlılık arasında 

cihet-i câmia yoktur. Dolayısıyla bu tür kullanımlarda vav ile atıf makbul değildir. 

Molla Gürânî de vaslın gerekçelerine göre ayetlerin ve ifadelerin birbirine 

atfedilmesine örnekler vermiştir. 

1104 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 285. 
1105 Kazvînî, et-Telhîs, s. 175; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 434; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 181. 
1106 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 249. 
1107 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, ss. 181-182; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, ss. 347-349. 
1108 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 251; Kazvînî, et-Telhîs, s. 175; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 434. 



213 

1.10.2.1. İfadenin Katʻiyyetini Bildiren Vasl 

كََلأبُ هُمأَرَجَأ اَبًِلأغَيأبَِوَيَ قُولوُنََسََ َوَيَ قُولوُنََخََأسَة َسَادِسُهُمأ كََلأبُ هُمأ كََلأبُ هُمأَقُلأََسَيَ قُولوُنََثَلَاثةَ َراَبعُِهُمأ عَة َوَثََمِنُ هُمأ ب أ

فََِ فََلَاَتَُاَرِ قَلَِيل  إَِلاى يََ عألَمُهُمأ َمَا بَِعِدىتِِِمأ أََعألَمُ ارَبِِّ أََحَد  هُمأ َمِن أ فَِيهِمأ تَ فأتِ تََسأ َمِراَء َظاَهِر اَوَلَا إَِلاى يهِمأ  “(Ey Muhammed!) 

Bazıları bilmedikleri şey hakkında atıp tutarak: "Onlar üç kişidirler, dördüncüleri 

köpekleridir" diyecekler. Yine, "Beş kişidirler, altıncıları köpekleridir" diyecekler. 

Şöyle de diyecekler: "Yedi kişidirler, sekizincileri köpekleridir." De ki: "Onların 

sayısını Rabbim daha iyi bilir. Zaten onları pek az kimse bilir. O halde onlar hakkında 

(Kur’ân'daki) apaçık tartışma (yı aktarmak) dan başka tartışmaya girme ve bunlar 

hakkında onlardan hiçbirine bir şey sorma.”1109 Ayetteki َكََلأبُ هُمأ  sekizincileri“ وَثََمِنُ هُمأ

köpektir” ifadesinin başındaki و harfi marife bir kelimeden sonra gelen hal cümlesinin

başına dahil olabileceği gibi, nekre kelimeden sonra gelen sıfat cümlesinin başına da 

dahil olabilir. Buradaki َو’ın anlama katkısı, sıfat ile mevsûf arasındaki irtibatı te’kîd

etmek ve mevsûfun o sıfat ile nitelenmesinin sabit ve yerleşik bir hal olduğunu 

vurgulamaktır. Arapların َُجَاءَنَّرَجُل َوَمَعَهَُآخَر “Bana beraberinde bir başkası da bulunan 

bir adam geldi” ve  َبَِزيَأدٍَوَفَِيَدِهَِسَيأف  ”Zeyd’e elinde bir kılıç olduğu halde uğradım“ مَرَرأتُ

ifadelerinde de و’ın aynı kullanımı söz konuşudur.

Nitekim ayette ََكََلأبُ هُمأ ”Onlar üç kişidirler, dördüncüleri köpekleridir“ ثَلَاثةَ َراَبعُِهُمأ

ve   َكََلأبُ هُمأ  Onlar beş kişidirler, altıncıları köpekleridir” ifadelerinde sıfatla“ خََأسَة َسَادِسُهُمأ

mevsûf arasına و gelmemiş fakat َكََلأبُ هُمأ عَة َوَثََمِنُ هُمأ Onlar yedi kişidirler, sekizincileri“ سَب أ

köpekleridir”1110 ifadesinde kullanılmasının nedeni, mübâlağa ve te’kîd ifade eden bu 

ın onların yedi kişi oldukları ve sekizincilerinin de köpekleri olduğu ifadesinin doğru’و

olduğuna işaret etmesidir. Bunun delili ise ilk iki görüşün ardından bunları söyleyenler 

1109 Kehf, 18/22. 

1110 Ayetteki  َعَة yedi” ifadesi haber konumunda olup takdir edilen mahzuf mübtedası“ سَب أ ”onlar“ هُمأَ

ifadesidir. Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 526. 



214 

için َِرَجَأ اَبًِلأغَيأب “gayba taş atarak/bilmeksizin atıp tutarak” konuşuyorlar denilmesi ve 

üçüncü görüşün ardından gelen َ قَلَِيل إَِلاى يََ عألَمُهُمأ َمَا بَِعِدىتِِِمأ أََعألَمُ  ibaresinde ise Allah Teâlâ قُلأَرَبِِّ

haricinde çok az kimsenin o grubun sayısını bildiğinin buyrulmasıdır. Ayrıca İbn 

Abbas’ın (ö. 68/687) “Bu vâv   edatı gelince artık ondan sonra daha yüksek bir sayı 

söylemeye gerek kalmaz” dediği nakledilmektedir. 

Böylece sıfat ile mevsûfun arasına gelen “vâv” ile onların sayılarının yedi 

olduğu, sekizincilerinin de köpekleri olduğu kati ve kesin olarak sübut bulmuş 

olmaktadır.1111 

1.10.2.2. Sıfat ile Mevsufun Birlikteliğini Te’kîd Etmek İçin Vasl 

َوَلََََ َقَ رأيةٍََإِلاى نَاَمِنأ لَكأ َمَعألُومَ وَمَاَأَهأ كَِتَاب  ا  “Helâk ettiğimiz her memleketin mutlaka bilinen 

bir yazısı (belli vakti) vardır.”1112 Ayette  و harfi مََعألُومَ  كَِتَاب  ifadesinin başında gelerek وَلََاَ

onu girmesinin sebebi, maʻiyyete و kelimesinin cümle sıfatı kılmıştır. Burada araya   قَ رأيةََ

delalet etmesinden dolayı sıfat ile mevsûfun birlikteliğini te’kîd etmek içindir. Aslında 

birliktelik”  manası vermek daha uygundur. Nitekim“ اللُّصُوق atıf içindir, fakat burada و

.hâl cümlesinin başında olduğu gibi ödünç alınmıştır و

Diğer bir ayette de َكَلأبُ هُمأ وَثََمِنُ هُمأَ عَة َ سَب أ وَيَ قُولوُنََ “(Ey Muhammed!) Şöyle de 

diyecekler: "Yedi kişidirler, sekizincileri köpekleridir"”1113 ifadesinde benzer bir 

kullanım vardır. َوَثََمِنُ هُمأَكَلأبُ هُمأ ifadesi başına و aldığı halde  َعَة kelimesinin cümle سَب أ

sıfatıdır. Molla Gürânî açıklamalarına şöyle devam etmiştir: Peki َََلََا َقَ رأيةٍََإِلاى نَاَمِنأ لَكأ وَمَاَأَهأ

Biz hiçbir memleketi uyarıcıları olmadıkça helak etmedik”1114 ayetinde üslûb“ مُنأذِرُونََ

aynı olduğu halde َلََاََمُنأذِرُونََََ ََإِلاى  ifadesinden önce neden و gelmemiştir derseniz ben de

1111 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 526-527; Zemahşerî, el-Keşşâf,  II, 713-714. 
1112 Hicr, 15/4. 
1113 Kehf, 18/22. 
1114 Şuarâ, 26/208. 



215 

derim ki: “Bu ayetteki fark, sıfatın mevsûfa ilsâk edilmesidir. Çünkü uyarıcı 

gönderilmeyen bir beldenin helak edilmesinin mümkün olmayacağı aklî bir 

gerekliliktir.”1115 

1.10.2.3. Talebin İfade Edilmesi İçin Vasl 

َالأعَزيِزَِالأعَلِيمَِغَافِرَِالذىنأبَِوَقاَبِلَِالت ىوأبَِشَدِيدَِالأعِقَابَِذِيَالطىَ َهُوََإِليَأهََِوألَِلَاَإِلَهَََحمَتَ نأزيِلَُالأكِتَابَِمِنََاللَّىِ إِلاى

Hâ Mîm. Bu kitabın indirilmesi, mutlak güç sahibi, hakkıyla bilen, günahı“ الأمَصِيَُْ

bağışlayan, tövbeyi kabul eden, azabı ağır olan, lütuf sahibi Allah tarafındandır. 

O'ndan başka ilah yoktur. Dönüş ancak O'nadır.”1116  Ayette Allah’ın sıfatlarından 

bahsedilirken َِشَدِيدَِالأعِقَاب ve ََِذِيَالطىوأل ifadelerinin başına و atıf harfi getirilmemiş fakat

الذىنأبَِ الت ىوأبَِ ve غَافِرَِ ََقاَبِلَِ ifadelerinin arasına getirilmiştir. Bu iki ifadenin vasledilmesi 

tevbe eden kimsenin iki şeyi talep ettiğine delalettir. Bunlardan ilki günahlarının 

bağışlanması, ikincisi de en büyük maksat olan tevbenin kabul buyrulmasıdır.1117 

1.10.2.4. Tezat Sıfatların Ayrılması İçin Vasl 

لِمَاتٍَمُؤأمِنَاتٍَقاَنتَِاتٍَتََئبَِاتٍَعََ أَزَأوَاج اَخَيْأ اَمِنأكُنىَمُسأ َيُ بأدِلَهُ أََنأ َطلَىقَكُنى إَِنأ ابِدَاتٍَسَائِحَاتٍَثَ يِِبَاتٍََعَسَىَرَبُّهُ

Eğer o sizi boşarsa Rabbi ona, sizden daha hayırlı, müslüman, inanan, sebatla“ وَأبَأكَار ا

itaat eden, tövbe eden, ibadet eden, oruç tutan, dul ve bakire eşler verebilir.”1118 

Ayette ٍَثَ يِِبَات “dul kadınlar” ve   أبَأكَار ا “bekar kadınlar” arasına atıf harfi و getirilmiş

fakat önceki sayılan sıfatlar arasında atıf edatı zikredilmemiştir. Müellife göre önceki 

sıfatların bir kişide toplanabilme ihtimali varken dul ve bekar sıfatlarının birbirine zıt 

olmaları nedeniyle mutlaka arada bir atıf edatı bulunması gerekir.1119 

1115 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 14-16. 
1116 Mü’min, 40/1-3. 
1117 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 288. 
1118 Tahrîm, 66/5. 
1119 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 547; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 567. 



216 

1.11. KASR 

Kasr kelimesi lugatta “hapsetmek” anlamına gelir. Istılahta ise kasr, özel bir 

yolla bir şeyi bir şeye tahsîs etmek ve böylece onu hasretmektir.1120  Örneğin مَاَفَهِمَََإِلاىََ

ََ Sadece Halil anladı” cümlesinde anlama manası diğerlerinden kaldırılmış“ خَلِيل 

Halile tahsîs edilmiştir. Bu cümlede َإِلاى’den önce gelen ََفَهِم ifadesi maksûr, sonra gelen

edatları da kasr yapma yollarından biridir.1121 إِلاىَ ve مَا .ifadesi de maksûrun aleyhtir خَلِيلَ 

Kasr hakikat ve vakıa yönüyle hakîkî  ve gayr-ı hakîkî  (izâfî) kasr olarak ikiye 

ayrılır. 

a) Hakîkî kasr: Bir şeyin bir şeye tahsîsinin hakikate ve vakıaya uygun olması,

bu özelliğin asla başkasında bulunmamasıdır. Örneğin ََُاللَّى  Allahtan başka ilah“ لَاَإلِهََإِلاى

yoktur” cümlesi buna örnektir.  

b) Gayr-ı hakîkî kasr: Bir şeyin muayyen başka bir şeye tahsîsinin izâfet ve

nisbet açısından olmasıdır. Örneğin  َمُسَافِر َ إِلاى خَلِيل َ مَاَ “Sadece Halil yolcudur” 

cümlesinde yolcu sıfatını Halil’e kasrederken ondan başka birisine mesela Mahmut’a 

nisbetle ifade etmiş olursun. Yani “Mahmut değil sadece Halil yolcudur” manasında 

kullanılır. Yoksa sadece Halil’in yolcu olmasından kasıt ondan başka hiçbir yolcunun 

bulunmadığı anlamı değildir.1122 

Gayr-ı hakîkî  (izâfî) kasr da muhatabın durumuna göre kasr-ı ifrâd,  kasr-ı kalb 

ve kasr-ı taʻyîn olmak üzere üç kısma ayrılır.1123 Kasr maksûr ve maksûrun aleyhe göre 

mevsûfun sıfata kasredilmesi ve sıfatın mevsûfa kasredilmesi olmak üzere iki 

çeşittir.1124 

1120 Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 381; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 341; Akkâvî, el-Muʻcemü’l-

Mufassal, s. 621. 
1121 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 165. 
1122 Kazvînî, et-Telhîs, s. 137; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 381; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 170. 
1123 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 288; Kazvînî, et-Telhîs, s. 138; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 385; Hâşimî, 

Cevâhiru’l-Belâga, s. 173; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 342; Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 157; 

Fadl Hasan Abbâs, el-Belâga Funûnühâ ve Efnânuhâ İlmü’l-Meânî, s. 365. 
1124 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 171; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 343; Fadl Hasan Abbâs, el-

Belâga Funûnühâ ve Efnânuhâ İlmü’l-Meânî, s. 361. 



217 

1.11.1. Kasr Yolları 

Kasrın birçok yolu vardır. Fakat bunların dört tanesi en yaygın olanlarıdır.  

Nefy ve istisnâ ile kasr: Maksûrun aleyh istisnâ edatından sonra gelir. Örneğin 

كََرِيَ  َمَلَك  َهَذَاَإِلاى إِنأ “Bu (Yusuf (a.s.)) ancak şerefli bir melektir!”1125  ayetindeki gibi. 

edatı ile kasr: Maksûrun aleyh vucûben cümlenin sonunda gelir. Örneğin إنَّم ا

ََ ََمِنأ اََيََأشَىَاللَّى عِبَادِهَِالأعُلَمَاءَُإِنَّى  “Allah'a karşı ancak; kulları içinden âlim olanlar derin saygı 

duyarlar.”1126 

ل كين  ََلَ  ، ب ل  ،  edatlarıyla yapılan atıf ile kasr: َلَا edatıyla yapılan atıfta maksûrun

aleyh َلَا’den önce, َلَكِنأ ve َبَلأ ile yapılan atıfta ise kendilerinden sonra gelir. Örneğin َََجَاء

ََ Ali geldi, Ahmet değil” ve“ عَلِيٌَّلَاَأَحْأَدَُ عَلِيٌّ Ahmet gelmedi, bilakis Ali“ مَاَجَاءََأَحْأَدَُبَلأَ

geldi” cümlelerindeki gibi. 

Te’hîri gereken kelimenin takdîmi ile kasr: Maksûrun aleyhin te’hîr 

edilmesi gerekirken takdîm edilen ögedir. Örneğin َُرَمأت ا أَكأ - Zeyd’e ikram ettim“ زيَأد 

başkasına değil-” cümlesi gibi.1127 

Yukarıda zikredilen dört kasr yolu haricinde şu yollarla da kasr yapılır:َََ ،َخَصى

قَصَرََََ،حَصَرَََ  gibi kasr ve tahsîs eden fiillerle, müsned ve müsnedün ileyhin arasına fasıl 

zamirinin getirilmesiyle, müsnedin marife yapılmasıyla ve ََدَهَُ،َلَاَغَيْأََ،َليَأسََغَيْأ وَحأ  gibi 

lafızlar ile de kasr yapılır.1128 

1125 Yusuf, 12/31. 
1126 Fâtır, 35/28. 
1127 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 168; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 344; Akkâvî, el-Muʻcemü’l-

Mufassal, s. 621. 
1128 Bulut, Belâgat, s. 162. 



218 

1.11.1.1. Harf-i Cer ile Kasr 

َالرىحْأَنَِالرىحِيمَِ مَِاللَّىِ  Rahmân ve Rahîm olan Allah´ın adıyla.”1129 Molla Gürânî“ بِسأ

bazı nahvî ve belâğî değerlendirmelerle bulunarak “besmele”deki hasr üslûbunu 

açıklamıştır: Harf-i cerler fiillerin manalarını isimlere ulaştırırlar. Araç ve vasıta için 

kullanılan َِب harf-i ceri, mutlaka takdir edilen bir fiille alakalı olmalıdır. Besmeledeki

harf-i ceri de besmeleden sonra hangi iş yapılmaya başlanacaksa o işin fiili ile بَِ

alakalıdır. Genel olarak mütealliki َََأُدَََبأأ  “başlarım” fiilidir ve اللَّىَِ مَِ بِسأ  Allah’ın“ أبَأدَأَُ

adıyla başlarım” şeklinde takdir edilir. Fakat tevhid inancını benimseyen bir mümin, 

başlama fiilinden önce Allah’ın ismini zikretmeli, yani işe َََأُدَََبأأ  ile değil   َِمَِاللَّى بِسأ lafzıyla 

başlamalıdır.1130 Zira cahiliye müşrikleri de yardım ve bereket dilemek için işlerine 

ilahlarının isimlerini zikrederek başlıyorlardı. Yani ََت مَِاللاى مََِ Lât’ın adıyla” ve“ بًِسأ بًِسأ

ىَالعُزىَ  “Uzzâ’nın adıyla” diyorlardı. Bu sebeple َِمَِاللَّى بِسأ ”Allah’ın adıyla başlarım“ أبَأدَأَُ

cümlesindeki َِب harf-i cerinin mütealliki olarak takdîm edilen َََأُدَََبأأ  fiilinin besmeleden

sonra yani اللَّىَِ   أبَأدَأَُ مَِ Yalnızca Allah’ın adıyla başlarım” şeklinde te’hîr edilmesi“ بِسأ

gerektiği anlamı kastedilmiştir. Buradaki hasr üslûbu, Lât ve Uzzâ’yı ilah edinip 

Allah’a şirk koşanlara bir reddiyedir.  

Müellif bu açıklamasında Allah’ın ismini, başlama fiilinden önce zikrederek 

her işin başında yalnızca Allah’ın isminin zikredilmesi gerektiğini vurgulamıştır.  

Fakat ََمَِرَبِِكََالىذِيَخَلَق بًِسأ اق أرَأأَ “Yaratan Rabbinin adıyla oku!”1131 ayetinde َاق أرَأأ fiili

niçin öne alınmış diye sorulacak olursa, Molla Gürâni buradaki durumun farklı 

olduğunu söyler. Şöyle ki; Alak sûresi ilk nazil olan sûredir ve bu ayette okumanın 

emredilmesi daha önemlidir. Zira bu ayetin muhatabı olan kimselerin Allah’a şirk 

koşma şüphesi yoktur.1132 

1129 Fâtiha, 1/1. 
1130 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 98-99. 
1131 Alak, 96/1. 
1132 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 100; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 3. 



219 

 Edatı ile Kasr إينَّم ا .1.11.1.2

لِمُونََ مُسأ أنَ أتُمأَ فَ هَلأَ وَاحِد َ إِلَه َ َ إِلََكُُمأ اََ أنَّى إِلَِىَ يوُحَىَ اََ إِنَّى  De ki: "Bana ancak, ilahınızın“ قُلأَ

yalnızca bir tek ilah olduğu vahyolunuyor. Artık müslüman oluyor musunuz?"”1133 

Müellife göre ayette ََاإِنَّى  ve َا edatlarıyla mana iki defa tahsîs edilmiştir. Öncelikle أنَّى

bilmek gerekir ki َا edatı bir hükmü bir şeye veya bir şeyi bir hükme kasredip tahsîs إِنَّى

etmek için kullanılır. Burada َا edatıyla sıfatın (vahdaniyet) mevsûf (vahiy) üzerine إِنَّى

kasrı söz konusudur. Böylece vahiyde aslolanın tevhidi bildirmek manası olduğu 

mübâlağa üslûbuyla aktarılmış olur.1134 Fakat ikinci kasr üslûbu َا ifadesinde ise أنَّى

bunun aksi, yani mevsûfun (uluhiyet) sıfat (vahdaniyet) üzerine kasrı söz konusudur. 

Yani vahdaniyetin yalnızca Allah Teâlâ’ya has kılındığı vurgulanmaktadır.  

Bu iki kasr ifadesinin bir arada kullanılması, Hz. Peygambere (s.a.v.) gelen 

vahiylerin öncelikle vahdaniyeti Yüce Allah’ın kendisine has kıldığını haber verdiğine 

işaret etmektedir.1135 Molla Gürânî’ye göre ayetteki mana “Bana vahyedilen şey, sizin 

ilahınızın vahdaniyet sıfatına haiz Allah’tan başka hiçbir ilah olmadığıdır.” 

Molla Gürânî bunlara ilaveten ayetteki َا ifadesinin her zaman tahsîs ifade أنَّى

etmediğini ve burada makam gereğince kasr edatı olarak kullanıldığına da dikkat 

çekmiştir. Örneğin   َفَ تَ نى اََ أنَّى دَاوُودَُ اهَُوَظَنىَ “Dâvûd bizim kendisini imtihan ettiğimizi 

anladı”1136 ayetinde َا ifadesi kasr için kullanılmamıştır.1137 أنَّى

1133 Enbiyâ, 21/108. 
1134 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXII, 194. 
1135 Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 139. 
1136 Sâd, 38/24. 
1137 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 985-986. 



  

220 

 

1.11.1.3. Fasıl Zamiriyle Kasr 

عُرُونََ َلَاَيَشأ مُأَهُمَُالأمُفأسِدُونََوَلَكِنأ  .İyi bilin ki, onlar bozguncuların ta kendileridir“ أَلَاَإِنِى

Fakat farkında değillerdir.”1138 Müellif, ayetin tefsirine birtakım gramer 

açıklamalarıyla başlayıp devamında da belâğî hususlara değinmiştir: َأَلَا tembih edatı 

olup devamındaki ifadelerin tahakkukuna dikkat çekmek için kullanılır. Tıpkı   َإِنأ ve لأََ    

harflerinin iltikâ etmesi gibi َأَلَا harfi de inkâr hemzesiyle lâ-i nâfiyenin birleşmesiyle 

oluşur ve yemin cümlelerin başında gelir. Burada Yüce Allah, münafıkların “Biz ancak 

ıslah edicileriz” şeklindeki iddialarına en belîğ şekilde cevap vermiş, müfsîd durumuna 

sadece onların hasrolunduklarını ve ıslah edicilikle hiçbir alakalarının olmadığı 

bildirmiştir. Bu güçlü ifadede iki kelimenin ortasına َهُمأ fasıl zamiri ve cümlede haber 

konumunda olan ََالأمُفأسِدُون lafzı lâm-ı tarifli olarak getirilmiş, bozguncuların yalnızca 

onlar olduğu te’kîdli bir hasr üslûbuyla tahsîs edilmiştir.1139  

1.11.1.4. Nefiy ve İstisnâ ile Kasr 

َعَلَىََ  قَلِبأ َيَ ن أ تُمأَعَلَىَأَعأقَابِكَُمأَوَمَنأ َقتُِلََان أقَلَب أ َمَاتََأَوأ َقَ بألِهَِالرُّسُلَُأفَإَِنأ َمِنأ َخَلَتأ َقَدأ َرَسُول  وَمَاَمَُُمىد َإِلاى

ََُالشىاكِريِنََ زيَِاللَّى ئ اَوَسَيَجأ ََشَي أ َاللَّى َيَضُرى  Muhammed yalnızca bir elçidir. Ondan önce de“ عَقِبَ يأهَِفَ لَنأ

elçiler gelip geçti. Şimdi o ölür veya öldürülürse gerisin geri dönecek misiniz? Kim 

geri dönerse bilsin ki Allah’a asla bir zarar vermiş olmayacaktır. Allah şükredenleri 

ödüllendirecektir.”1140 Bu ayet Uhûd savaşında müşriklerin “Muhammed öldürüldü” 

şeklinde haykırmaları sonucunda bunu işiten sahabelerden bir grubun savaşta yılmaları 

sebebiyle nazil olmuştur. Ayrıca Ashâb-ı kirâm, Hz. Peygambere (s.a.v.) karşı taʻzîm 

duygularından dolayı O’nun durumunun diğer peygamberlerden farklı olduğuna 

inanıyorlardı. Hatta Rasülullah vefat ettiğinde Hz. Ömer “Kim Muhammed öldü derse 

onun boynunu keseceğim” şeklindeki sözüyle ölümü kendisine yakıştıramıyordu. Bu 

 
1138 Bakara, 2/12. 
1139 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 247-248. 
1140 Âl-i İmrân, 3/144. 



221 

inancın yanlış olduğunu bildirmek için nazil olan ayetteki  ََرَسُول  Muhammed“ وَمَاَمَُُمىد َإِلاى

yalnızca bir elçidir” ifadesinde nefiy edatı olan مَا ile istisnâ edatı olan َإِلاى birlikte

zikredilmiş ve kasr üslûbuyla mana ihtisas edilmiştir. Burada  َمَُُمىد kelimesi maksûr,

رَسُولَ  kelimesi de maksûrun aleyhtir. Dolayısıyla “Muhammed sadece bir 

peygamberdir, ölümsüz değildir” manası vurgulanmıştır. Ayetteki kasr-ı kalb 

üslûbuyla Peygamber Efendimizin ölümsüz olduğu düşüncesine kapılanların bu yanlış 

anlayışını düzeltmek amaçlanmıştır. 

Ayrıca buradaki üslûba kasr-ı ifrâd da denilmiştir. Sahabeler, Hz. 

Muhammed’de (s.a.v.)  risâlet ve ölümsüzlük vasıflarının toplandığına inanıyorlardı. 

Muhatapların bu yanlış anlayışı sebebiyle Peygamberimizin bu iki vasıftan sadece 

birine yani risâlet sıfatına sahip olduğunu bildirmek için kasr üslûbu tercih 

edilmiştir.1141 

1.11.1.5. Takdîm ile Kasr 

يََأَ هُوََخَيْأ َمِىاَ رَحُواَ فَ لأيَ فأ فبَِذَلِكََ تَِهَِ وَبرَِحْأ َ اللَّىِ بفَِضألَِ مَعُونََقُلأَ  “De ki: "Ancak Allah'ın lütuf ve 

rahmetiyle, yalnız bunlarla sevinsinler. Bu, onların toplayıp durduklarından daha 

hayırlıdır."”1142 Molla Gürânî ayette tahsîs ve tekrîr üslûbunun belâğî manaya etkisi, 

zamir yerine ism-i işaret kullanılması, hazfedilen ifadeye işaret için cevap fâ’sının 

gelmesi gibi hususlara dikkat çeker. 

Müellife göre ayetteki ifade aslında ََََ تَِهَِبِفَضألَِاللَّىِ ََََوَبرَِحْأ رَحُوا  Ancak“  فَ لأيَ فأرَحُواََفبَِذَلِكََفَ لأيَ فأ

Allah’ın lütuf ve rahmetiyle sevinsinler, evet sadece bununla sevinsinler” 

takdirindedir. Buradaki “Allah’ın lütuf ve rahmeti” ifadelerinin “sevinme” fiiline 

takdîmi tahsîs içindir. Yani başka dünyevî metalar değil yalnızca ilâhî lütuf ve rahmet 

sebebiyle sevinmek gerektiği vurgulanmıştır.  

1141 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1247-1249. 
1142 Yunus, 10/58. 



222 

Ayrıca burada takdir edilen fiilin tekrarı te’kîd içindir. Nazmın gereği gelmesi 

beklenenََ ism-i işareti zikredilmiştir. Zira ism-i işaret tam bir بِذَلِكََ zamiri yerine بِِِمَا

temyiz manası kapsar. Bu nedenle ziyadesiyle takrîr ve teyîd ifade ettiği için zamir 

yerine tercih edilmiştir. 

Diğer taraftan cümlede mezkûr olan fiilin delaleti sebebiyle iki fiilden biri 

hazfedilmiştir. Cümle ََِءٍَفَ لأيَخُصُّوهَُاََبًِلأفَرح َفَرحُِواَبِشَيأ  Eğer bir şeye sevineceklerse sadece“ إِنأ

bu ikisiyle sevinsinler” şeklinde şart manası taşımaktadır. Zira رَحُوا fiilinin başındaki فَ لأيَ فأ

edatı, takdir edilen şart cümlesinin cevabı olarak gelmiştir.1143 فََ

1143 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 587-588. 



 

İKİNCİ BÖLÜM 

MOLLA GÜRÂNÎ’NİN GÂYETÜ’L-EMÂNÎ ADLI TEFSİRİNDE 

BEYÂN İLMİ UYGULAMALARI 

2.1. BEYÂN İLMİ VE KONUSU 

Beyân ilmi, “Çokluk veya azlık yönüyle kendisine açıkça delalet etmede bir 

manayı farklı yollarla ifadeyi etmeyi bilmek” şeklinde tarif edilir.1144 Bir başka tanıma 

göre beyân, bir maksadı değişik yollarla ifade etmenin metot ve kurallarından 

bahseden ilimdir. Dolayısıyla beyân  ilmi lafız ile anlam arasındaki ilginin niteliklerini 

ele alır.1145 Beyân ilminde lafzın delaleti, konulduğu anlamın tamamına veya bir 

kısmına ya da haricinde olan bir şeye delalet etmesidir.1146  

Belâgatta kelâmın muhatapların durumlarına uygun olarak zikredilmesi meânî 

ilminin, kişi üzerinde etkili bir üslûpla zikredilmesi de beyân ilminin konusudur.1147 

Ebû Ubeyde Ma‘mer b. Müsennâ (ö. 209/824) Mecâzü’l-Kur’ân adlı eserinde 

beyân  ilmine dair konuları ilk derleyen kişi olarak nakledilir. Onu Câhız (ö. 255/869), 

İbnü’l-Mu‘tez (ö. 296/908), Kudâme b. Ca‘fer (ö. 337/948), Ebû Hilâl el-Askerî (ö. 

400/1009) gibi dilciler takip eder. Abdülkâhir el-Cürcânî (ö. 471/1078) ise beyân 

ilminin esaslarını ortaya koymuş ve kurallarını tertip etmiştir.1148 Ebû Mansûr es-

Seâlibî (ö. 429/1038) de beyân ilmini meânîden ayrı bir ilim olarak ele alan ve el-

Fevâ’id ve’l-Kalâ’id adlı eserinde bu konuyu işleyen ilk kişi olarak zikredilir. 

Zemahşerî (ö. 538/1144) Esâsü’l-Belâga ve el-Keşşâf adlı eserlerinde beyân ilminden 

müstakil ilim olarak bahseder. Fahreddin er-Râzî (ö. 606/1209) beyân ilminin bütün 

konularını çeşitli bölümlere ayırmış ve Nihâyetü’l-Îcâz adlı eserinde sistemli hale 

getirmiştir. Ebû Ya‘kûb es-Sekkâkî (ö. 626/1229) Miftâhu’l-ʻUlûm adlı eserinde 

1144 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 162; Akkâvî, el-Muʻcemü’l-Mufassal, s. 270. 
1145 Saraç, Klâsik Edebîyat Bilgisi, s. 97. 
1146 Kazvînî, et-Telhîs, s. 235-236. 
1147 Fadl Hasan Abbâs, el-Belâga Funûnühâ ve Efnânuhâ İlmü’l-Beyân ve’l-Bediʻ, s. 13. 
1148 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 217; Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  II, 126. 



224 

konuları ve tarifleri en ince ayrıntılarına kadar tespit edip bu ilmin belâgattaki yerini 

belirleyen kişidir. Hatîb el-Kazvînî ise (ö. 739/1338) et-Telhîs ve onun şerhi olan el-

Îzâh adlı eserlerinde Sekkâkî’yi kendi tertip ve sistemi içinde özetlemiş ve 

şerhetmiştir. Sa‘deddin et-Teftâzânî’nin (ö. 792/1390) et-Telhîs’e şerh olarak yazdığı 

el-Mutavvel ve Muhtasaru’l-Mutavvel adlı eserler de bu belâgat metodunun 

yerleşmesini sağlamıştır.1149    

Kinaye, taʻrîz, teşbîh, temsil, hakikat,1150mecâz ve istiâre sanatları beyân 

ilminin temel konularını oluşturur.1151 

Aşağıda beyân ilmine dair konular işlenecek ve Molla Gürânî’nin verdiği 

örnekler ele alınacaktır.  

2.2. TEŞBÎH 

Teşbîh bir maksat için bir şeyin diğer bir şeyle bir veya daha fazla manada ortak 

olduğuna delaletidir.1152 Diğer bir tanıma göre teşbîh, aralarında hakîkî  veya mecâzî 

ilişki bulunan şeyleri birbirine benzetmektir.1153 Cürcânî (ö. 471/1078) de iki şeyin 

birbirine benzetilmesinin iki farklı şekilde olacağını ifade eder. İlki teşbîhin herhangi 

bir te’vîle ihtiyaç duyulmayacak şekil ve sûret açısından açık olması, ikincisi de 

teşbîhte tefekküre ihtiyaç duyulması sebebiyle ancak bir te’vîl ile anlaşılabilir 

olmasıdır.1154 

Teşbîhteki fayda kastedilen manayı veciz ve muhtasar bir şekilde izah etmektir. 

Örneğin ََِسَد كََالْأ Ali aslan gibidir” denildiği zaman Ali’nin aslana ait olan aşırı güç“ عَلِيٌّ

ve muazzam cesaret gibi sıfatlara haiz olduğu daha kısa bir ifadeyle beyan edilmiş 

olur.1155  

1149 Nasrullah Hacımüftüoğlu, “Beyân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul, 1992, VI, 22-23. 
1150 Beyân ilmi, kelimelerin gerçek anlamında kullanılması manasına gelen hakikatle ilgilenmez. Fakat 

mecâzi ifadeleri anlayabilmek hakiki manayı anlamak gerekir. Bu sebeple hakikat konusu da beyân 

ilminin konuları arasında yer alır. Bkz. Hacımüftüoğlu, “Beyân”, VI, 22; Bulut, Belâgat, s. 207. 
1151 Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  II, 126. 
1152 Kazvînî, et-Telhîs, s. 238; Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  II, 162. 
1153 Tâhiru’l-Mevlevî, Edebîyat Lügatı, s. 168. 
1154 Abdülkâhir el-Cürcânî, Esrârül-Belâga, thk. Muhammed Mahmud Şâkir, Matbaatu’l-Medenî, 

Kahire, t.y., ss. 90-92. 
1155 Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 213. 



225 

Ayrıca teşbîhte gaye genellikle müşebbehe yöneliktir. Müşebbehin sahip 

olduğu vasfı beyan etmek, kuvvetlilik-zayıflık ve fazlalık-noksanlık yönünden 

müşebbehin durumunu açıklamak, müşebbehin halini muhatabın ruhunda iyice 

yerleştirmek, müşebbehi muhatabın gözünde güzel, çirkin veya farklı göstermek gibi 

amaçlar için tercih edilen bir kullanımdır. Diğer taraftan müşebbehün bihe yönelik 

gayeler de iki hususta zikredilebilir. İlki müşebbehün bihin vech-i şebeh açısından 

daha tamam olduğu kanısını uyandırmak, ikincisi de teşbîhte bulunan kişi nezdinde 

müşebbehün bihin önemini beyan etmektir.1156 

Teşbîhin dört unsuru vardır: Müşebbeh (benzeyen), müşebbehün bih 

(kendisine benzetilen), vechü’ş-şebeh (benzetme yönü) ve edâtü’t-teşbîh (teşbîh 

edatı). Örneğin َِيَاء كََالشىمأسَِفَِالضِِ  أنَأتََ Sen ışık vermede güneş gibisin” cümlesinde“ أنَأتَ

müşebbeh, الشىمأس müşebbehün bih, يَاء teşbîh edatıdır.1157 كََ ,vechü’ş-şebeh الضِِ

Müşebbeh ve müşebbehün bihe tarafeyi’t-teşbîh (teşbîhin iki tarafı) de denir. 

Bu ikisi teşbîhin iki temel unsurudur ve bunlardan birisi lafzen veya takdîran 

zikredilmezse teşbîh istiâreye dönüşür.1158 Vechü’ş-şebeh ise müşebbeh ve 

müşebbehün bih arasındaki ortak sıfatlardır.1159 Teşbîh edatları da harf, isim ve fiil 

olmak üzere üç kısma ayrılır. Harf olanlar: ََك ve َكَأَنى’dir. İsim olanlar:ََ،َمِثألَ،َشِبأهَ،َشَبِيه

نََأوَََ،نَظِيَْ،َمَثِيلَ gibi teşbîh ifade eden kelimelerdir. Fiil olanlar: ،َيُُاَثِلَُ،َيُ نَاظِرَُ،َيَََُ بِهَُ ََ،ََاكِيَيشُأ

gibi fiillerdir.1160 يُضَارعَُِ

2.2.1. Teşbîh Çeşitleri 

Teşbîh çeşitlerinin sınıflandırılmasında ögelerinin zikredilmesindeki 

husûsiyetler dikkate alınır. Kaynaklarda farklı sınıflandırmalar yapılsa da teşbîh sanatı, 

teşbîh edatının zikredilip zikredilmemesine göre müekked ve mürsel teşbîh olarak ikiye 

1156 Teftâzânî, el-Mutavvel, ss. 543-547. 
1157 Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye, II, 162-164. 
1158 Abdülazîz Atîk, İlmü’l-Beyân, Dâru’n-Nahdati’l-Arabiyye, Beyrut, 1985, s. 65; İsmail Durmuş, 

“Teşbih”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul, 2011, XL, 553-556. 
1159 Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 146. 
1160 Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye, II, 162-163; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, ss. 146-147. 



226 

ayrılır. Ayrıca vechü’ş-şebehin durumuna göre, mücmel, mufassal, belîğ, temsîlî, gayr-

ı temsîlî teşbîh gibi sınıflandırma yapılabilir. Yine teşbîh, müşebbeh ve müşebbehün 

bihin durumlarına göre melfûf, mefrûk, tesviye, cemʻ, maklûb ve zımnî teşbîh gibi 

kısımlara ayrılır.1161 Molla Gürânî belîğ, mürekkeb ve tahyîlî teşbîhin dışındaki 

çeşitlerinin ismini vermez. Genel olarak teşbîh ifadesindeki farklı mana ihtimalleri 

kapsamında açıklamalar yapar. Aşağıda teşbîh çeşitlerine dair kavramlar açıklanacak 

ve Molla Gürânî’nin verdiği örnekler ele alınacaktır. 

2.2.1.1. Teşbîh-i Müekked 

Teşbîh-i müekked, teşbîh edatı hazfedilen teşbîhtir.1162 Bu tür teşbîhte edat 

zikredilmediği için müşebbeh ile müşebbehün bih tek bir şeymiş gibi anlaşılır ve mana 

te’kîd edilir. Bu da daha veciz olması ve muhatapta derin iz bırakması yönüyle 

müekked teşbîhi mürsel teşbîhten daha belîğ kılar.1163 

إنِىهَُ ءٍَ شَيأ كَُلىَ أتَ أقَنَ الىذِيَ َ اللَّىِ صُنأعََ السىحَابَِ َ مَرى َ تََرُُّ وَهِيََ جَامِدَة َ تَُأسَبُ هَاَ بَِالََ الْأ عَلُونََََوَتَ رَىَ تَ فأ بِاََ خَبِيْ َ

“Dağları görürsün, onları hareketsiz sanırsın. Halbuki onlar bulutların geçişi gibi 

hareket ederler. Bunu, her şeyi sağlam ve yerli yerince yapan Allah yapmıştır. 

Şüphesiz O yaptıklarınızdan hakkıyla haberdardır.”1164 Müellif dağların da bulutlar 

gibi yürüdüğünü fakat ağır cisimlerin hareket etmiyormuş gibi göründüklerini ifade 

etmiştir.1165 Burada teşbîh edatı hazfedildiği için müekked teşbîh vardır. Dolayısıyla 

ayette dağların hareket etmesi bulutların hareket etmesine benzetilmiş ve takdir edilen 

ifade َِمِثألََمَرََِِالسىحَاب “bulutların yürümesi gibi” şeklindedir.1166 

1161 Teftâzânî, el-Mutavvel, ss. 552-553. Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, ss. 225-237; Kâsım-Dîb, ̒ Ulûmu’l-

Belâga, ss. 165-166; Bulut, Belâgat, ss. 214-227. 
1162 Kazvînî, et-Telhîs, s. 287; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 561; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 237. 
1163 Abdülazîz Atîk, İlmü’l-Bedîʻ, Dâru’n-Nahdati’l-Arabiyye, Beyrut, t.y., ss. 80-81; Kâsım-Dîb, 

ʻUlûmu’l-Belâga, s. 158. 
1164 Neml, 27/88. 
1165 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 473. 
1166 Kazvînî, et-Telhîs, s. 287; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 561. 



  

227 

 

2.2.1.2. Teşbîh-i Mürsel 

Teşbîh-i mürsel, teşbîh edatı zikredilen teşbîhtir.1167  

ئ اََوَوَجَدََاللَّىَََعِنأدَهَُفَ وَفىاهََُ  هَُشَي أ دأ يََِ َإِذَاَجَاءَهَُلأََ آنَُمَاء َحَتَى كََسَراَبٍَبِقِيعَةٍَيََأسَبُهَُالظىمأ كََفَرُواَأَعأمَالَُمُأ وَالىذِينَ

َفَ وأقَِ َفَ وأقِهَِمَوأج َمِنأ مَوأج َمِنأ َيَ غأشَاهَُ كََظلُُمَاتٍَفَِبَْأرٍَلُِِْيٍِ سَابَِأَوأ َُسَريِعَُالْأِ وَاللَّى َبَ عأضُهَاَفَ وأقَََحِسَابهََُ َظلُُمَات  هَِسَحَاب 

َنوُرٍَ نوُر اَفَمَاَلَهَُمِنأ يََأعَلَِاللَّىََُلَهَُ َلأََ َيَ راَهَاَوَمَنأ يَكَدأ رجَََيَدَهَُلأََ  İnkâr edenlere gelince; onların“ بَ عأضٍَإِذَاَأَخأ

amelleri ıssız bir çöldeki serap gibidir. Susamış kimse onu su sanır. Yanına geldiğinde 

hiçbir şey bulamaz. (Tıpkı bunun gibi kâfir de hesap günü amellerinden bir şey 

bulamaz). Ancak Allah'ı yanında bulur da Allah onun hesabını tastamam görür. Allah 

hesabı çabuk görendir. Yahut (inkârcıların küfür içindeki halleri) derin bir denizdeki 

karanlıklar gibidir. (Bir deniz ki) onu dalga üstüne dalga kaplıyor, üstünde de bulutlar 

var. Karanlıklar üstüne karanlıklar. İnsan elini çıkarsa neredeyse onu bile göremez. 

Kime Allah nur vermezse, onun için nur diye bir şey yoktur.”1168 Önceki ayette 

müminlerin hali açıklanmış ve dünyadaki salih amellerinin karşılığı olarak ahirette 

naîm cennetlerinde mukîm olacakları bildirilmiştir. Hemen akabinde kafirlerin 

amellerinin durumundan bahsedilmiş, imandan ve ihlastan yoksun olarak yaptıkları 

salih ameller, çölde öğle vaktindeki şiddetli sıcak altında adeta bir suymuş gibi 

parlayan seraba benzetilmiştir. Susuz insan bu serabı gördüğünde onu su zanneder ve 

yanına koşar. Fakat oraya varınca hiçbir şey bulamaz. İşte kâfirlerin durumu da 

böyledir. İşlediği salih amellerin kendisine fayda sağlayacağını ve azaptan 

kurtaracağını zanneder. Fakat ahirette Allah’ın katında salih amel zannettikleri işlerin 

akıbetinin serap misali hayal kırıklığı ve faydasız olduğunu görürler.1169 Dolayısıyla 

ayet ََك teşbîh edatının zikredilmesi yönüyle mürsel teşbîhtir. 

2.2.1.3. Teşbîh-i Mücmel 

Teşbîh-i mücmel, vechü’ş-şebehin hazfedildiği teşbîhtir.1170 

 
1167 Kazvînî, et-Telhîs, s. 288; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 562; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 237. 
1168 Nûr, 24/39-40. 
1169 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 171-173; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 109. 
1170 Kazvînî, et-Telhîs, ss. 274-275; Teftâzânî, el-Mutavvel, ss. 555; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 235. 



228 

نُونَ  مَكأ َ بَ يأض  نُىَ كَأَنِى عِي َ الطىرأفَِ قاَصِراَتَُ وَعِنأدَهُمأَ “Yanlarında bakışlarını yalnızca 

kendilerine çevirmiş iri gözlü eşler vardır. Sanki onlar (beyazlıklarıyla), saklanmış 

(gün yüzü görmemiş) yumurtalardır.”1171 Müellife göre ayette eşlerinden başkasına 

bakmayan kadınlar saflık ve temizlik yönünden toz ve benzeri şeylerden korunmuş 

deve kuşu yumurtasına benzetilmişlerdir.1172 Dolayısıyla ayette benzetme yönü olan 

saflık ve temizlik açıkça zikredilmediği için bu mücmel bir teşbîhtir.  

2.2.1.4. Teşbîh-i Mufassal 

Teşbîh-i mufassal, vechü’ş-şebehin açıkça zikredildiği teşbîhtir.1173 

َفَ يَكُونَُ كَُنأ قاَلََلَهُ َتُ راَبٍَثُُىَ مِنأ كََمَثَلَِآدَمََخَلَقَهَُ إِنىَمَثَلََعِيسَىَعِنأدََاللَّىِ “Allah nezdinde İsa'nın 

durumu, Âdem'in durumu gibidir. Allah onu topraktan yarattı. Sonra ona «Ol!» dedi 

ve oluverdi.”1174 Ayette Hz. İsa’nın (a.s.) babasız yaratılması, Hz. Adem’in (a.s.) hem 

annesiz hem babasız yaratılması durumuna benzetilmiştir. Yani ayette hayret verici 

olan bir olay, hasımların şüphelerini kökünden kazımak için daha fazla hayret verici 

bir olaya benzetilmiştir. Her ne kadar teşbîhte benzerlik kurulurken esas alınan 

niteliklerde ortaklık olması gerekse de Hz. İsa’nın sadece babasız yaratılmasının, Hz. 

Adem’in hem babasız hem annesiz yaratılmış olmasına benzetilmesi bir sorun teşkil 

etmez. Dolayısıyla teşbîhte yalnızca bir yönden benzetme esas alınması da 

mümkündür. Sonuçta Hz. İsa’nın süregelen bir olağanlığın dışında yaratılmış olması 

bakımından Hz. Adem’e benzetilmesi ortak yön kabul edilir. Nitekim buradaki 

teşbîhte babasız olduğundan dolayı Hz. İsa’ya ilahlık izafe edenlere Hz. Adem’in 

durumu delil olarak getirilmiş ve onların bu inançları reddedilmiştir.1175 Dolayısıyla 

ayette müşebbeh (Hz. İsa) ve müşebbehün bihin (Hz. Adem) yaratılma yönüyle 

benzetildikleri aşikar olduğundan burada mufassal teşbîh vardır. 

1171 Sâffât, 37/48-49. 
1172 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 83. 
1173 Kazvînî, et-Telhîs, s. 277; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 556; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 235. 
1174 Âl-i İmrân, 3/59. 
1175 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1123. 



229 

2.2.1.5. Teşbîh-i Belîğ 

Teşbîh-i belîğ, teşbîh edatı ve vechü’ş-şebehin hazfedildiği teşbîhtir. Başka bir 

ifadeyle sadece müşebbeh ve müşebbehün bihin zikredildiği teşbîh türüdür. Teşbîh-i 

belîğ, teşbîh çeşitlerinin en üstünü ve en kuvvetlisidir. Çünkü teşbîh edatı ve vechü’ş-

şebehin hazfedilmesiyle ve aralarındaki tam bir benzerlik ve mübâlağa kuvveti 

sebebiyle müşebbeh, müşebbehün bihin mertebesine yükselir.1176   

يَ رأجِعُونََ لَاَ فَ هُمأَ َ عُمأي  م َ بكُأ صُمٌَّ “Onlar, sağırdırlar, dilsizdirler, kördürler. Artık 

(hakka) dönmezler.”1177 Ayetteki lafız ve mana ahengini “makama hakkını vermek” 

şeklinde nitelendiren Molla Gürânî, bu ifadelerin temsil yoluyla zikredilmesinin 

münafıkların içinde bulundukları vahim durumun bildirilmesinde daha da ileri 

gidildiğini belirtmiştir. Zira onların rezilliğini anlatabilecek bundan daha üstün bir 

beyân  olamazdı. Aslında bu ayette münafıkların yerine her haber için zamir olan bir 

mübtedâ takdir edilir.  Şöyle ki:1178  َي عُمأ هُمأَ م ،َ بكُأ هُمأَ صُمٌّ،َ  Onlar sağırdırlar, onlar“ هُمأَ

dilsizdirler, onlar kördürler.” Bu ayette kastedilen mana münafıkların hakikatte sağır, 

dilsiz ve kör olmaları elbette değildir. Bilakis onların duyu organları gayet sağlıklıdır 

fakat onlar hakka kulak vermediler, hakkı konuşmadılar ve sanki hislerini kaybetmiş 

gibi çevrelerinde ve kendilerinde olan delilleri göremediler.   

Molla Gürânî ayetin tefsirinde teşbîh ve istiâre arasındaki farklara dair bazı 

açıklamalar yapar: Bu ayetteki kullanım müşebbehün bihin müşebbehe hamledildiği, 

bununla beraber vechü’ş-şebehin ve teşbîh edatının hazfedildiği belîğ teşbîhtir. Fakat 

bu bir istiâre değildir. Çünkü istiârenin şartı söylenen sözde müsteârun lehin lafzen, 

takdîran ve niyeten zikredilmemesidir. Şöyle ki burada eğer bir karîne (takdir edilen 

mübtedâ َهُمأ) bulunmasaydı müşebbehün bih ile onun hakîkî manasının kastedilmesi

mümkün olacağı için ve bu durumda istiâre olurdu. Zira istiâre, teşbîhi unutmuş gibi 

yapmaktır, yani onu akla getirmemektir.1179 

1176 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga s. 237; Meydânî, el-Belâgatü’l-ʻArabiyye, II, 173; Abdulazîz Atîk, 

İlmü’l-Beyân, s. 105; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 161. 
1177 Bakara, 2/18. 
1178 Semîn el-Halebî, ed-Dürru’l-Masûn, I, 165. 
1179 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 271-273. 



230 

لََنُىَ َ لبَِاس  وَأنَ أتُمأَ لَكُمأَ َ لبَِاس   Onlar, size örtüdürler, siz de onlara örtüsünüz.”1180“ هُنىَ

Molla Gürânî ayette karı kocanın bir elbiseye benzetilmesi hususunda teşbîhle ilgili 

iki farklı benzetme yönü ifade eder: Karı  kocanın kucaklaşmaları esnasında birbirlerini 

sarıp sarmaladıkları bu halleri vücudu saran bir elbiseye benzetilmiştir. Veya karı  koca 

birbirlerini zina konusunda günah işlemekten korudukları için elbiseye 

benzetilmişlerdir. Bu bağlamda kelâm istiâre olarak değil teşbîh-i belîğ olarak 

zikredilmiştir.1181 

2.2.1.6. Teşbîh-i Maklûb 

Teşbîh-i maklûb, vechü’ş-şebehin müşebbehte müşebbehün bihe göre daha 

kuvvetli ve belirgin olduğu iddiasıyla müşebbehle müşebbehün bihin yer değiştirdiği 

teşbîhtir.1182 

َذَلِكََبََِِ الشىيأطاَنَُمِنََالأمَسِِ كََمَاَيَ قُومَُالىذِيَيَ تَخَبىطهَُُ مُأَالىذِينََيََأكُلُونََالرِبًََِلَاَيَ قُومُونََإِلاى اََالأبَ يأعَُمِثألََُنِى َقاَلوُاَإِنَّى

الأبَ يأعََوَحَرىمََالرِبًََ َُ  Faiz yiyenler, ancak şeytanın çarptığı kimsenin kalktığı gibi“ الرِبًََِوَأَحَلىَاللَّى

kalkarlar. Bu, onların, "Alışveriş de faiz gibidir" demelerinden dolayıdır. Oysa Allah 

alışverişi helal, faizi haram kılmıştır.”1183 Molla Gürânî’ye göre faiz yiyen kimselerin 

aslında َِاََالرِبًََِمِثألَُالأبَ يأع  Faiz de alışveriş gibidir” şeklinde demeleri gerekirken ayette“ إِنَّى

ََالأبَ يأعَُمِثألَُالرِبًََ اَ إِنَّى “Alışveriş de faiz gibidir” demeleri mübâlağa ifade eder. Çünkü ayete 

muhatap olan kişiler, faizin helal olduğuna o kadar inanmışlardı ki kıyasta alışveriş 

yerine faizi asıl ve kâide olarak kabul etmişler, helal olan alışverişi haram olan faize 

benzetmişlerdir. Yani onlar faizle alışverişi aynı kefeye koymuşlardır. Nitekim ayetin 

devamında yer alan ًََالرِب وَحَرىمََ الأبَ يأعََ َُ اللَّى وَأَحَلىَ “Oysa Allah alışverişi helal, faizi haram 

kılmıştır” hükmüyle Allah Teâlâ onların iddia ettikleri bu kıyaslarını ortadan 

kaldırmıştır. Çünkü bir dirheme karşılık iki dirhem veren kişi, bir şeye karşılık iki 

1180 Bakara, 2/187. 
1181 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 757-758. 
1182 Abdülazîz Atîk, İlmü’l-Bedîʻ, s. 95; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 177. 
1183 Bakara, 2/275. 



231 

dirhem veren kişiyle karşılaştırılamaz.1184 Dolayısıyla ayetteki ifadede müşebbeh ve 

müşebbehün bih yer değiştirdiği için maklûb teşbîh sanatı vardır. 

2.2.1.7. Teşbîh-i Melfûf 

Teşbîh-i melfûf, teşbîhte müşebbeh ve müşebbehün bihin çoklu yapıda 

gelmesidir. Bu tür teşbîhte önce müşebbehler atıf veya diğer yollarla gelir sonra da 

müşebbehün bihler benzer yollarla ard arda zikredilir. Bu teşbîh türünün üstünlüğü 

lafızların muhtasar, tertibin güzel olmasıdır.1185 

تَذكَىرُونََ أفََلَاَ َ مَثَلا  تَوِيََّنَِ يَسأ هَلأَ وَالسىمِيعَِ وَالأبَصِيَِْ َ َصَمِِ وَالْأ َعأمَىَ كََالْأ ِ الأفَريِقَيأ  Bu iki zümrenin“ مَثَلَُ

durumu, kör ve sağır ile gören ve işiten kimseler gibidir. Bunların durumları hiç 

birbirlerine denk olur mu? Hâlâ düşünmez misiniz?”1186 Ayette müminlerin ve 

kafirlerin durumu müfredin müfrede benzetilmesi yönüyle anlatılmaktadır. Her bir 

topluluk İmruü’l-Kays’ın (ö. 540 m.) aşağıdaki beytindeki “kuşların yüreklerinin aynı 

anda hünnaba ve çürümüş hurmaya benzetilişi”1187 gibi iki yönden benzetilmişlerdir. 

رهِاَالعُنِابَُوَالَْشَفَُالبالَِ ...َلديَوكأ وَيََّبِساَ   كَأنَِقُ لُوبََالطِيَِْرَطأباَ 

“Kartal yuvasındaki kimi taze kimi kuru kuş yürekleri 

Hünnap ve çürümüş hurmayı andırıyordu.”1188 

Dolayısıyla ayette kafirlerin hali, Allah’ın ayetlerini görmezden ve duymazdan 

gelmeleri bakımından hiçbir açıklamanın ve işaretin fayda vermediği kör ve sağır 

kimselerin haline benzetilmiştir. İman edip salih amel işleyenlerin hali ise gözlerini ve 

kulaklarını ayetlere yöneltmeleri sebebiyle gören ve işiten kimsenin haline 

benzetilmiştir. Bun yanı sıra kafirler topluluğundan bazıları sadece körlere bazıları da 

1184 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 994. 
1185 Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 552; Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 219. 
1186 Hûd, 11/24. 
1187 Zemahşerî, el-Keşşâf,  II, 387. 
1188 Kartallar kuş avladıklarında onların yüreklerini yuvasındaki yavrularına getirir. Şair bu kuşların taze 

yüreklerini yaş hünnaba, eski kurumuş yüreklerini de çürümüş hurmaya benzetmektedir. Bkz. 

İmruü’l-Kays,  Ebû Vehb Hunduc b. Hucr b. el-Hâris, Dîvân-ı İmruü’l-Kays, thk. Muhammed Ebu’l-

Fadl İbrâhîm, Dâru’l-Ma’rife, Kahire, 1984, s. 38. Burada tek bir beyitte iki şey diğer iki şeye 

benzetilmiştir. Ayrıca şair, kartalı çok avcı bir kuş olarak nitelendirmektedir. Bkz. el-Merâğî, 

ʻUlûmu’l-Belâga, s. 219. 



232 

sadece sağırlara benzetilmiş olabilirler. Aynı şekilde müminlerden bazıları sadece 

görenlere bazıları da sadece işiten kimselere benzetilmiştir.1189 

Nitekim ayette kör, sağır, gören ve işiten sıfatları peş peşe sıralanarak kafir ve 

mümin topluluklarına atfedilseler de nazmın gereği hakikatte kör ve sağır ifadeleri 

kafirlerin, gören ve işiten ifadeleri de müminlerin içinde bulundukları durumu 

nitelendiren bir melfûf teşbîhtir. 

2.2.1.8. Teşbîh-i Temsîl 

Bir teşbîhte vechü’ş-şebeh birden fazla unsurdan çekilip alınmış bir tabloyu 

andırıyorsa buna temsîlî teşbîh, tek unsurdan oluşmuşsa gayr-ı temsîlî teşbîh denir.1190 

Sekkâkî (ö. 626/1229) temsîlî teşbîhteki vechü’ş-şebehin hakîkî olmayan bir sıfat 

olması gerektiğini belirtmiştir.1191 

Kudâme b. Ca’fer (ö. 337/948) temsîl olarak isimlendirdiği bu sanatı, bir 

manaya başka bir manaya delalet eden lafızlar getirerek işaret etmek, şeklinde 

tanımlamıştır. Bu başka mana ve lafızlar ise kendisine işaret edilmek istenen şey 

hakkında haber verirler.1192 Ayrıca temsîlî teşbîhte manayı anlayabilmek için çoğu 

zaman zihnin yorulması söz konusudur. Her temsîl bir teşbîhtir fakat her teşbîh bir 

temsîl değildir.1193 Molla Gürânî’ye göre Kur’ân-ı Kerîm’deki bu tür temsil ve 

teşbîhler ََالأعَالِمُون َ إِلاى يَ عأقِلُهَاَ وَمَاَ للِنىاسَِ نَضأربُِِاََ ثاَلَُ َمأ الْأ  İşte bu temsilleri biz insanlar için“ وَتلِأكََ

getiriyoruz. Onları ancak bilginler düşünüp anlarlar”1194 ayetinde de zikredildiği 

üzere kapalı ifadelerdeki örtüyü kaldırarak onlardaki kıymetli mana güzelliklerini 

ortaya koyan ve ince manaları zihinlere yaklaştıran üslûp biçimleridir. Nitekim 

müşrikler Kur’ân-ı Kerîm’de sinek ve örümceğin misal verilmesine gülüyorlardı.1195 

İşte bu yüzden َالأعَالِمُونََ  Onları ancak bilenler düşünüp anlarlar” ifadesi de“ وَمَاََيَ عأقِلُهَاَإِلاى

1189 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 721-722. 
1190 Kazvînî, et-Telhîs, ss. 274; Teftâzânî, el-Mutavvel, ss. 553; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 234; 

Abdülazîz Atîk, İlmü’l-Bedîʻ, s. 86. 
1191 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 346. 
1192 Ebu’l-Ferec Kudâme b. Cafer, Nakdu’ş-Şiʻr, Matbaatu’l-Cevâib, Konstantiniyye, h. 1302, s. 58. 
1193 Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 226. 
1194 Ankebût, 29/43. 
1195 Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 455. 



233 

müşriklere taʻrîz babındandır.1196 Yani onlar akletmekten uzak oldukları için bu tür 

darb-ı mesellerin güzellik ve faydasını anlamaktan da acizdirler manasındadır. 

Molla Gürânî verdiği örneklerde bazen teşbîh-i temsîl çoğunlukla sadece temsîl 

kavramını kullanmıştır. 

كََفىيأهَِإِلَََ كََبَاسِطِ ءٍَإِلاى تَجِيبُونََلََمُأَبِشَيأ َدُونهَِِلَاَيَسأ عُونََمِنأ َوَالىذِينََيَدأ قِِ الْأَ دَعأوَةَُ وَمَاَهُوََََلَهَُ لُغََفاَهَُ ََالأمَاءَِليَِ ب أ

الأكَافِرَِ َفَِضَلَالٍَببَِالغِِهَِوَمَاَدُعَاءَُ ينََإِلاى  “Gerçek dua ancak O'nadır. O'ndan başka yalvardıkları 

ise onların isteklerine ancak, ağzına ulaşmayacağı halde, ulaşsın diye avuçlarını suya 

uzatan kimsenin isteğine suyun cevap verdiği kadar cevap verirler. Kâfirlerin duası 

daima boşa çıkar.”1197 Molla Gürânî’ye göre ayette vechü’ş-şebehin aklî ve itibarî 

olduğu iki vecih söz konusudur. Birinci duruma göre putlara tapanlar, suyu erişmek 

için parmaklarını açarak avuçlarını uzatan fakat beyhûde bir uğraşla suya ulaşamayan 

kimseye benzetilmişlerdir.  

İkinci duruma göre putperestler kendileriyle ilgili önemli ihtiyaçların 

giderilmesi hususunda şuursuzca ilahlarına yöneldikleri zaman ilahlarının durumu, 

susamış bir kimsenin ihtiyaç duyduğu şeye cevap verememesinin yanı sıra kendisine 

bir ibare veya işaretle seslenildiğinde bunu dahi idrak edemeyen hareketsiz cansız bir 

münâdâya benzetilmişlerdir. Bu üslûpta putperestlere ayıplama ve tehekküm amacı 

vardır.1198 Buna göre iki vecih de iç içe geçmiş sıfatlardan oluşan bir temsîlî bir teşbîh 

tablosudur. 

بُ لََ َسُن أ َسَبأعََسَنَابِلََفِكَُلِِ كََمَثَلَِحَبىةٍَأنَ أبَ تَتأ وَالََمُأَفَِسَبِيلَِاللَّىِ َُيُضَاعِفَُمَثَلَُالىذِينََيُ نأفِقُونََأمَأ ةٍَمِائَةَُحَبىةٍَوَاللَّى

ََ وَاللَّىُ يَشَاءَُ َ ََلِمَنأ عَلِيمَ وَاسِع   “Mallarını Allah yolunda harcayanların durumu, yedi başak

bitiren ve her başakta yüz tane bulunan bir tohum gibidir. Allah, dilediğine kat kat 

1196 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 602. Diğer örnekler için bkz. Gâyetü’l-Emânî, II (En’âm, 6/122); 

III, 419-420 (Tevbe, 9/111); IV, 222 (Nahl, 16/75); IV, 225 (Nahl, 16/76); IV, 411 (İsrâ, 17/64); IV, 

1090 (Hac, 22/73); V, 699 (Lokmân, 31/22); V, 824 (Ahzâb, 33/72); Sebe’, 34/52); V, 895 (Fâtır, 

35/12) ; 900-901 (Fâtır, 35/19-22); VI, 13 (Yâsîn, 36/8); VI, 155 (Sâd, 38/22); VI, 240 (Zümer, 

39/23); VI, 359 (Fussilet, 41/11); VI, 381 (Fussilet, 41/42); VI, 491 (Duhân, 44/29); VI, 641-642 

(Hucurât, 49/1); VI, 682 (Kâf, 50/16); VI, 736 (Tûr, 52/48); VII, 17 (Necm, 53/8-9); VII, 167-168 

(Rahmân, 55/31);VII, 202 (Vâkıa, 56/29); VII, 267 (Hadîd, 57/11); VII, 392 (Haşr, 59/21); VII, 445 

(Saf, 61/8); VII, 459 (Cuma, 62/5); VII, 572 (Mülk, 67/8); VII, 584 (Mülk, 67/22); VII, 620 (Kalem, 

68/33); VII, 1029 (Mutaffifîn, 83/15); VII, 1134 (Fecr, 89/22). 
1197 Ra’d, 13/14. 
1198 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 1143. 



234 

verir. Allah, lütfu geniş olandır, hakkıyla bilendir.”1199   Ayette mallarını Allah yolunda 

infak edenlerin durumu temsîlî manada uygun olduğu için bir tohuma benzetilmiştir. 

Yani bu temsil kat kat vermenin anlatıldığı bir tasvîrdir. Molla Gürânî’ye göre bunun 

mürekkeb teşbîh olmamasının sebebi müşebbehün bihin unsurlarının ayrıntılı bir 

şekilde anlatılmasıdır.  

Ayrıca burada cemî kesret kalıbı olan س ن أبُلَات yerine cemî kıllet kalıbı سَنَابِل tercih

edilmesiyle manada çokluğa delalet edilmiştir. Çünkü her bir başak yüz tohum şümûl 

ettiği için bu kullanım daha uygundur. Nitekim ayetteki temsîl, her ne kadar gerçekte 

vuku bulabilecek bir durum olmasına rağmen belâğî bir maksatla hissî ve tasavvurî 

açıdan idrak edilebilecek bir anlatım üzerine yapılmıştır. َُيَشَاء َ لِمَنأ يُضَاعِفَُ َُ  ,Allah“ وَاللَّى

dilediğine kat kat verir” ifadesiyle de Allah yolunda yapılan harcamaların karşılığı 

olarak kat kat fazlalığa tekâbül eden miktarı Allah’tan başkasının bilemeyeceği 

anlatılmak istenmektedir.1200 

َيَ رأشُدُونََ تَجِيبُواَلَِوَلأيُ ؤأمِنُوَاَبَََّلَعَلىهُمأ َأجُِيبَُدَعأوَةََالدىاعَِإِذَاَدَعَانَِفَ لأيَسأ َقَريِب  َفإَِنِِّ وَإِذَاَسَألََكََعِبَادِيَعَنِِّ

“Kullarım, beni senden sorarlarsa, (bilsinler ki), gerçekten ben (onlara çok) yakınım. 

Bana dua edince, dua edenin duasına cevap veririm. O halde, doğru yolu bulmaları 

için benim davetime uysunlar, bana iman etsinler.”1201 Ayette َ قََريِب  فإَِنِِّ “Gerçekten ben 

(onlara çok) yakınım” ifadesinde Allah sonsuz ilmiyle kullarının fiillerini, hallerini ve 

sözlerini kuşattığı için yani onlardan ezel ve ebed haberdar olması hasebiyle mekânsal 

yakınlık hali temsîlî bir durum olarak anlatılmıştır.1202 

Ayette söz edilen yakınlıktan maksat yön ve mekan itibariyle değil aksine 

Allah’ın ilmi ve muhafazası itibariyledir. Allah Teâlâ kullarına lütfunun ve rahmetinin 

yakın olduğunu, onların zikir ve şükürlerinden haberdar olduğunu ve dualarını duyup 

onlara icabet edeceğini beyân etmiştir.1203 Böylelikle Allah’ın zatıyla ilgili 

1199 Bakara, 2/261. 
1200 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 965-967. 
1201 Bakara, 2/186. 
1202 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 754. 
1203 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, V, 260-261. 



  

235 

 

muhatapların zihinlerindeki yakınlık ve uzaklık hususundaki sorularına temsîlî  bir 

üslûpla cevap verilmiştir. 

 ََ َبَنَِّآدَمََمِنأ ََوَإِذأَأَخَذََرَبُّكََمِنأ نَََّأَنأ تَُبرَِبِِكُمأَقاَلوُاَبَ لَىَشَهِدأ هَدَهُمأَعَلَىَأنَ أفُسِهِمأَألََسأ ظهُُورهِِمأَذُريِِ ىتَ هُمأَوَأَشأ

غَافِلِيََ هَذَاَ َ عَنأ كَُنىاَ إِنَّى الأقِيَامَةَِ يَ وأمََ  Hani Rabbin (ezelde) Ademoğullarının sulplerinden“ تَ قُولوُاَ

zürriyetlerini almış, onları kendilerine karşı şahit tutarak, "Ben sizin Rabbiniz değil 

miyim?" demişti. Onlar da, "Evet, şahit olduk (ki Rabbimizsin)" demişlerdi. Böyle 

yapmamız kıyamet günü, "Biz bundan habersizdik" dememeniz içindir.”1204 Molla 

Gürânî ayetteki ََق بِرَبِِكُمأَ تَُ نَََّألََسأ شَهِدأ بَ لَىَ الوُاَ  diyaloğunun bir durumun başka bir duruma 

benzetildiği bir temsîl çeşidi olduğunu söyler. Nitekim Yüce Allah insanlara birtakım 

basiretler yerleştirmiş, doğruyu ve yanlışı ayırt edebilen akıl sahiplerine iman 

mevzusunu etraflıca açıklamıştır. Ayrıca tevhide dair delilleri onların önüne dikmiş, 

kainat içerisinde ve kişinin kendisinde bu delilleri serpiştirmiştir. Öyle ki insanın iman 

etmemesi için hiçbir mazereti kalmamış adeta Allah insanlarla şifahen konuşmuş ve 

böylece onlar da vahdaniyetini ikrar etmişlerdir.1205 

Böylece anlaşılması zor bir olay insanların hayalinde canlandırılmış 

olmaktadır. Allah Teâlâ bu temsîlde adeta insanları kendi aleyhlerinde şahit tutmakta 

ve onlara ikrar ettirmek amacıyla “Ben sizin Rabbiniz değil miyim?” demekte, insanlar 

da “Elbette, Bizim Rabbimiz sensin, biz kendi aleyhimize tanıklık ettik ve senin 

vahdaniyetini ikrar eyledik” demektedirler.1206 

عَلََ يَانهََُ َأَسىسََبُ ن أ َوَرضِأوَانٍَخَيْأ َأمَأَمَنأ عَلَىَتَ قأوَىَمِنََاللَّىِ يَانهََُ َأَسىسََبُ ن أ اَرََبِهَِفَِنََّرََِأفََمَنأ ىَشَفَاَجُرُفٍَهَارٍَفاَنِأ

اَلظىالِمِيََ اَلأقَوأمَ دِي َُلَاَيَ هأ  Binâsını takvâ (Allah'a karşı gelmekten sakınmak) ve onun“ جَهَنىمََوَاللَّى

rızasını kazanmak temeli üzerine kuran kimse mi daha hayırlıdır, yoksa binasını 

çökmeye yüz tutmuş bir yarın kenarına kurup, onunla birlikte kendisi de cehennem 

ateşine yuvarlanan kimse mi? Allah zalimler topluluğunu doğru yola erdirmez.”1207 

Ayette dinlerini takvâ üzerine tesis edenlerle batıl üzere tesis edenler 

karşılaştırılmaktadır. Takvâ ve Allah’ın rızasını amaçlamak, dinin hiçbir sarsıntıda 

 
1204 A’râf, 7/172. 
1205 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 793-794. 
1206 Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 176. 
1207 Tevbe, 9/109. 



236 

yıkılmayan en kuvvetli temelidir. Batılın ise hiçbir dayanıklılığı yoktur. Bu yüzden 

ayette ٍَهَار جُرُفٍَ  çökmek üzere olan uçurumun kenarında” ifadesi temsîl yoluyla“ شَفَاَ

batılı simgelemektedir. Çünkü bu durumdaki uçurumdan daha zayıf ve dayanıksız 

hiçbir şey yoktur. Burada “çökmek üzere olan uçurumun kenarında” ifadesi batıldan 

mecâz olarak zikredilmiş ve ayetin devamında uçurum için kullanılanََيَِار إِنِأ

“yuvarlanmak” lafzı terşîh (desteklemek)  için getirilmiştir.1208 Böylece ayet, batıl ehli 

kimselerin binalarını sanki cehennem vadilerinden birinin uçurumunun kenarına 

kurdukları ve binalarıyla birlikte bu cehennem vadisinin dibine yuvarlanıp 

gitmelerinin bir tasvîri olarak ifade edilmiştir.  

Zemahşerî batılın aslını ve hakikatini bu ayet kadar belîğ anlatan hiçbir sözün 

olmadığını belirtmiştir.1209 

اَراَبيِ اَوَمِىاَيوُقِدُونََعََ تَمَلََالسىيألَُزَبَد  َأَوأدِيةَ َبقَِدَرهَِاَفاَحأ ََلَيأهَِفَِالنىَأنَ أزَلََمِنََالسىمَاءَِمَاء َفَسَالَتأ ارَِابأتِغَاءََحِلأيَةٍَأَوأ

هَبَُجُفَاء َوَأمَىاَمَاَي ََ َوَالأبَاطِلََفَأَمىاَالزىبَدَُفَ يَذأ قى َُالْأَ كََذَلِكََيَضأرِبَُاللَّى كََذَلِكََمَتَاعٍَزَبَد َمِث ألُهُ َرأضِ كُثَُفَِالْأ فَعَُالنىاسََفَ يَمأ ن أ

ثاَلََ َمأ َُالْأ  O, gökten su indirdi de dereler kendi ölçülerince dolup aktı ve sel üste“ يَضأرِبَُاللَّى

çıkan köpüğü aldı götürdü. Süs eşyası veya yararlanılacak bir şey elde etmek için 

ateşte erittikleri şeylerden de böyle köpük olur. İşte Allah, hak ile batıla böyle misal 

getirir. Köpüğe gelince sönüp gider. İnsanlara yararlı olan ise yerde kalır. İşte Allah 

böyle misaller verir.”1210 Allah Teâlâ ayette hak ve batılın durumunu temsîl yoluyla 

anlatmıştır. Burada hak ve ehli gökten indirilip vadilere akan yağmura benzetilmiştir. 

Yağmur sel olup akar. İnsanlar onunla hayat bulur ve her açıdan fayda sağlarlar. 

Madenlerin ateşe atılmasında ise insanlar uzun zaman boyunca ziynet eşyalarını 

şekillendirmek, aletler ve kapkacak yapmak gibi türlü türlü faydalar bulmuşlardır. Bu 

misallere göre su ve madenler sağladıkları faydalarıyla yeryüzünde kalıcıdırlar. Batıl 

ise süratle yok olması ve her türlü faydadan yoksun olması bakımından selin 

üzerindeki atılan köpüğe ve madenler eritilince üzerinde biriken köpüğe 

1208 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 415-417. 
1209 Zemahşerî, el-Keşşâf,  II, 312. 
1210 Ra’d, 13/17. 



237 

benzetilmiştir. Nitekim bu iki halde meydana gelen köpük misaliyle batılın yok olup 

giden ve izi silinen bir durum olduğu temsîl edilmiştir.1211 

Diğer bir veche göre Kur’ân-ı Kerîm’in indirilişi gökten indirilen suya, kulların 

kalpleri vadilere, şeytanın vesveseleri ve nefislerin kuruntuları da suyun üzerindeki 

köpüğe benzetilmiştir. Kur’ân-ı  Kerîm’den feyizlenmek ve ondaki kastedilen manaya 

ulaşmak olan hakikat, cevherlere ve halis saf altına benzetilmişken, şeytanın ve nefsin 

vesveselerinden kaynaklanan batıl ise yok olup giden bir köpüğe benzetilmiştir. 

Nitekim vadiler büyük ve küçüklük bakımından farklılık gösterdiklerine göre kalpler 

de irfanı elde etme ve Kur’ân’daki nüktelerin idraki hususunda fıtrata ve hazır 

bulunuşluğa göre farklılık gösterir. 

Su, debisi yüksek olduğunda üzerindeki köpüğü kenarlara atar ve böylece 

berraklaşır. Aynı şekilde kalpler Kur’ân-ı Kerîm’i hıfzetme ve inceliklerini etraflıca 

düşünme ile aydınlandığında vesveseleri ve nefsin kuruntularını defeder. Burada 

kalplerin cevherlere madenlere ve metallere nisbet edilmeleri bazılarının altın 

bazılarının bakır bazılarının da demir değerinde olmasındandır.1212 

َرأضَِفَأَصأَ تَ لَطََبِهَِنَ بَاتَُالْأ كََمَاءٍَأنَ أزلَأنَاهَُمِنََالسىمَاءَِفاَخأ ن أيَا يََاةَِالدُّ َمَثَلََالْأ َلََمُأ رُوهَُالرِيََِّحََُوَاضأرِبأ بَحََهَشِيم اَتَذأ

ءٍَمُقأتََدِر ا ََشَيأ َُعَلَىكَُلِِ Onlara dünya hayatının örneğini ver: (Dünya hayatı), gökten“ وكََانََاللَّى

indirdiğimiz yağmur gibidir ki, onun sebebiyle yeryüzünün bitkileri boy verip birbirine 

karışırlar. Fakat bütün bu canlılık sonunda rüzgarın savurduğu kuru bir çer çöpe 

döner. Allah, her şey üzerinde kudret sahibidir.”1213 Molla Gürânî ayetteki temsilde 

vech-i şebehin ayetteki on ifadeden alındığını söylemiştir. Dünyanın parlak ve çekici 

hali, akabinde hızlı bir şekilde helak ve yok olması, yeşil ve filizlenmiş haldeki 

bitkilerin daha sonra kısa sürede kurumalarına ve rüzgarın onları uçurup dağıtmasına, 

böylece sanki daha önce hiç yokmuş gibi olmalarına benzetilmiştir.1214 

1211 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 1151; Zemahşerî, el-Keşşâf,  II, 523. 
1212 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 1153-1155. 
1213 Kehf, 18/45. 
1214 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 560; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 725. 



238 

َحِيٍَ  رَتِِِمأَحَتَى فَذَرأهُمأَفَِغَمأ “Ey Muhammed! Sen onları bir zamana kadar, gaflet ve 

şaşkınlıklarıyla baş başa bırak!”1215 رَة  lafzı “boyu aşan su” anlamındadır.1216 Molla الأغَمأ

Gürânî’ye göre ayette dinlerini parça parça edip ayrılığa düşen ve kendi benimsediği 

yolu seçip başkalarını inançsızlıkla suçlayanlar hakkında bir temsîl vardır. Onların 

cehalete saplanmış bu halleri suya batıp çıkan kimselere benzetilmiştir. Allah Teâlâ 

Hz. Peygambere sanki şöyle demiştir: “Onları bulundukları durumdan daha ötesi 

olmayan bu cehalet içinde yalnız bırak!” Bu üslûp cehaletin kafirleri sarması itibariyle 

ümitsizliğe ve sözün onlara hiçbir fayda vermeyeceğine delalet eder.1217 

َتََأكُلُونََ كَُلٍِ َسَائِغ َشَراَبهَُُوَهَذَاَمِلأح َأجَُاج َوَمِنأ َفُ راَت  راَنَِهَذَاَعَذأب  تَوِيَالأبَحأ رجُِونَََوَمَاَيَسأ تَخأ َوَتَسأ َلْأَم اَطرَيًَّّ

كُرُونََ لِهَِوَلَعَلىكُمأَتَشأ َفَضأ تَ غُواَمِنأ تََ لأبَسُونَِاََوَتَ رَىََالأفُلأكََفِيهَِمَوَاخِرََلتَِ ب أ ,İki deniz aynı olmaz. Şu tatlıdır“ حِلأيَة 

susuzluğu giderir; içimi kolaydır. Şu ise tuzludur, acıdır. Bununla beraber her 

birinden taze et yersiniz ve takınacağınız süs eşyası çıkarırsınız. Allah'ın lütfundan 

istemeniz ve şükretmeniz için gemilerin orada suyu yara yara gittiğini görürsün.”1218 

Müellife göre ayette tatlı ve tuzlu iki deniz, müminler ve kafirler için darb-ı mesel 

olarak zikredilmiştir. Sonra da iki denizin vasıfları ve kendilerindeki faydaları istitrâdî 

cümle (ara cümle) olarak ifade edilmiştir. Kafirlerin tuzlu denize benzetilmeleri 

hususunda müşebbehün bihi müşebbehe üstün tutmak ve aralarındaki müştereklik 

iddiasını düzeltmek için müşebbehte (kafir) bulunmayan müşebbehün bihin (tuzlu 

deniz) birtakım faydaları zikredilmiş ki orada taze balık, birtakım süsler ve gemilerin 

ilerlemesi gibi nimetler zikredilmiştir. Dolayısıyla kafir her ne kadar tuzlu denize 

benzetilse de onun sağladığı faydaların hiçbiri kafirde yoktur. 

Diğer bir yoruma göre tatlı ve tuzlu iki denizin bazı faydalarda her ne kadar 

ortak oldukları bilinse de bunlardan biri asli fıtratını bozacak şeyleri kendisine 

karıştırmıştır. İşte mümin ve kafir de böyledir. Her ne kadar ahlak ve cömertlik gibi 

bazı hususlarda ortak olsalar da özünde ikisi de farklıdır. Çünkü mümin asli fıtratı 

üzerine kalmış, kafir ise fesada uğramıştır.1219 

1215 Mü’minûn, 23/54. 
1216 Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 191. 
1217 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 50-51. 
1218 Fâtır, 35/12. 
1219 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 895-896. 



239 

َوألَادَِاعألَمَُ َمأوَالَِوَالْأ نَكُمأَوَتَكَاثُ ر َفَِالْأ َبَ ي أ َوَزيِنَة َوَتَ فَاخُر  َوَلََأو  ن أيَاَلَعِب  يََاةَُالدُّ اََالْأ كََمَثَلَِغَيأثٍَأَعأجَبََالأكُفىارَََواَأنَّى

خِرَةَِعَذَابَ  يَكُونَُحُطاَم اَوَفَِالْأ فَرًّاَثُُىَ يَهِيجَُفَتََاَهَُمُصأ يََاةَُاََنَ بَاتهَُُثُُىَ َوَرضِأوَان َوَمَاَالْأ َمَتَاعََُشَدِيد َوَمَغأفِرَة َمِنََاللَّىِ ن أيَاَإِلاى لدُّ

Bilin ki, dünya hayatı ancak bir oyun, bir eğlence, bir süs, aranızda karşılıklı bir“ الأغُرُورَِ

övünme, çok mal ve evlat sahibi olma yarışından ibarettir. (Nihayet hepsi yok olur 

gider). Tıpkı şöyle: Bir yağmur ki, bitirdiği bitki çiftçilerin hoşuna gider. Sonra 

kurumaya yüz tutar da sen onu sararmış olarak görürsün. Sonra da çer çöp olur. 

Ahirette ise (dünyadaki amele göre ya) çetin bir azap ve(ya) Allah'ın mağfiret ve rızası 

vardır. Dünya hayatı, aldanış metaından başka bir şey değildir.”1220 Ayette dünya 

hayatının hali, faydasının azlığı ve çabucak geçmesi yönüyle yağmurun bitirdiği 

bitkilere benzetilmiştir. Bu bitkiler sapları üzerine dikilmiş, yemyeşil yapraklar açmış 

haldeyken bu durum, ekimi yapanların veya dünyaya nazarlarında eksiklik bulunan 

kafirlerin hoşuna gitmiştir. Mümin kimse ise böyle hayret verici olaylara tanık 

olduğunda bunun Allah’ın katından olduğunu bilir. Tüm bu güzelliklerin yakın bir 

zamanda kaybolacağını o bitkilerin güzel görünümünden sonra sararacaklarını, 

hallerinin değişeceğini ve sonrasında kırılıp parçalanacaklarını ve sonunda da sanki 

daha önce hiç olmamışçasına yok olup gideceklerini ilahi bir nazarla görür.1221 

َتَ رأهَقُهُمأَذِلىة َوََ تَطِيعُونََخَاشِعَة َأبَأصَارهُُمأ عَوأنََإِلَََالسُّجُودَِفَلَاَيَسأ َسَاقٍَوَيدُأ شَفَُعَنأ عَوأنَََيَ وأمََيكُأ كََانوُاَيدُأ قَدأ

Baldırların açılacağı (işlerin zorlaşacağı) ve kâfirlerin secdeye“ إِلَََالسُّجُودَِوَهُمأَسَالَِمُونََ

çağrılıp da gözleri düşmüş ve kendilerini zillet kaplamış bir hâlde buna güç 

yetiremeyecekleri günü (Kıyamet gününü) düşün. Hâlbuki onlar sağlıklarında secde 

etmeye çağrılıyorlar (ve buna yanaşmıyorlar)dı.”1222 Ayette ٍََسَاق شَفَُعَنأ  ifadesi يَ وأمََيكُأ

“paçaların sıvanması” manasında durumun şiddetini anlatan bir temsîl yerine geçer. 

Arap dilcileri bu kullanımda السىاق ifadesini “baldır” anlamında tasavvur etmezler.

Cerîr b. Atıyye’nin (ö. 110/728) şu beytinde olduğu gibi: 

1220 Hadîd, 57/20. 
1221 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 284-285. 
1222 Kalem, 68/42-43. 



240 

رَأبَُشََىراََ َسَاقِهَاَالْأ َعَنأ َآلَِمَازنٍَِ...َإِذَاَشََىرَتأ َسَامَِالطىرأفَِمِنأ أَلَاَرُبى

“İyi bilin ki Mazîn kabilesinden nice asil kişiler 

Savaş şiddetlenince hemen paçalarını sıvarlar.” 

Dolayısıyla kişilerin zor bir duruma düştüklerinde işe girişmek için paçalarını 

sıvadıkları anlatılmak istenmektedir.1223 

2.2.1.9. Teşbîh-i Mürekkeb 

Teşbîh-i mürekkeb, teşbîhin her iki tarafının veya birisinin iki ya da daha fazla 

unsurun oluşturduğu bir tasavvurdan meydan gelmesidir.1224 

وَمََاََ لَكَتأهَُ َحَرأثََقَ وأمٍَظلََمُواَأنَ أفُسََهُمأَفأََهأ فِيهَاَصِرٌَّأَصَابَتأ كََمَثَلَِريِحٍَ ن أيَا يََاةَِالدُّ مَاَيُ نأفِقُونََفَِهَذِهَِالْأ مَثَلَُ

يََظألِمُونََ أَنَ أفُسَهُمأ َُوَلَكِنأ اَللَّى ,Onların bu dünya hayatında harcadıkları malların durumu“ ظلََمَهُمُ

kendilerine zulmeden bir topluluğun ekinlerini vurup mahveden kavurucu ve soğuk bir 

rüzgarın durumu gibidir. Allah onlara zulmetmedi. Fakat onlar kendi kendilerine 

zulmediyorlar.”1225 Ayette inkâr edenlerin Allah’ın rızasını gözetmeksizin cömert 

görünmek ve övünç vesilesi olarak infak ettikleri malları, zamansız şiddetli soğuğun 

vurduğu ve bu yüzden kuru bitki kırıntısına dönen ekine benzetilmiştir. Ayrıca infak 

edilen bu malların Peygamber Efendimize (s.a.v.) düşmanlıkta harcadıkları fakat 

amaçlarına ulaşamadıkları için boşa giden mallar olduğu da belirtilmiştir.1226 

Buradaki maksat kafirlerin harcamalarını tamamen boşa giden ve kendisinden 

hiçbir şey kalmayan bir şeye benzetmektir. Yani onların ekinleri dünyada ve ahirette  

kendilerine hiçbir yararı olmayan şeylerdir.1227 

Ayetteki mürekkeb teşbîhte müşebbeh olan “Onların bu dünya hayatında 

harcadıkları malları” ifadesi, müşebbehün bih olan “Kendilerine zulmeden bir 

topluluğun ekinlerini vurup mahveden kavurucu ve soğuk bir rüzgar” ifadesine 

1223 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 625-626. 
1224 Bulut, Belâgat, s. 213. 
1225 Âl-i İmrân, 3/117. 
1226 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1205-1206. 
1227 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 405. 



241 

benzetilmiştir. Sonuç olarak ayette inkâr edenlerin bir takım dünyevi çıkarlar uğruna 

yaptıkları harcamaların Allah katında kabul edilmeyeceği, ayrılması mümkün olmayan 

ardışık ifadelerin oluşturduğu mürekkeb teşbîh üslûbuyla dikkat çekici bir 

benzetmeyle zihinlere kazınmıştır. 

الطىيْأَُ طَفُهَُ َمِنََالسىمَاءَِفَ تَخأ اََخَرى َفَكَأَنَّى َبًِللَّىِ ركِأ َيشُأ ركِِيََبِهَِوَمَنأ َغَيْأََمُشأ َتَِأوِيَبِهَِالريِِحَُفَِمَكَانٍََََحُنَ فَاءََللَّىِ أَوأ

Allah'a yönelen, ona ortak koşmayan kimseler (olun). Kim Allah'a ortak“ سَحِيقٍَ

koşarsa, sanki gökten düşmüş de kendisini kuşlar kapışıyor veya rüzgar onu uzak bir 

yere sürüklüyor gibidir”1228 Ayetteki benzetme hem mürekkeb hem de müferrak 

teşbîh olarak ele alınabilir. 

Mürekkeb teşbîh olarak kabul edilirse; Allah’a şirk koşan kimse, gökyüzünden 

yere düşen, akabinde kendisini kuşların kaptığı ve kursaklarında parça parça dağılıp 

yok olan kimsenin durumuna veya rüzgarın uzak bir yerdeki uçuma attığı kimseye 

benzetilmiştir. Müferrak teşbîh olarak kabul edilirse; iman şanının yüceliği 

bakımından gökyüzünün zirvesine, onu terk eden kimse ise iman zirvesinden dipsiz 

bir küfür çukuruna düşen kimseye ve iman etmeyenleri dalâlet vadisine atan şeytan ise 

onları önüne katıp cehennemin dibine sürükleyen bir rüzgara benzetilmiştir.1229 

ََلَاََيَ عأقِلُونََ م َعُمأي َفَ هُمأ َدُعَاء َوَنِدَاء َصُمٌَّبكُأ مَعَُإِلاى كََمَثَلَِالىذِيَيَ نأعِقَُبِاََلَاَيَسأ كََفَرُوا  İnkar“ وَمَثَلَُالىذِينَ

edenleri imana çağıran (peygamber) ile inkâr edenlerin durumu, bağırıp çağırmadan 

başka bir şey duymayan hayvanlara seslenen (çoban) ile hayvanların durumu gibidir. 

Onlar sağırdırlar, dilsizdirler, kördürler. Bundan dolayı anlamazlar.”1230 Molla 

Gürânî ayetteki teşbîh konusunu farklı ihtimal dahilinde olan manaları da göz önüne 

alarak geniş açıdan ele almıştır. İnkâr eden kimseleri imana davet eden kişinin durumu, 

sesin yankısından ve tınısından başka bir şey duymayan kimseler olmaları bakımından 

sesten başka bir şey algılayamayan hayvanlara seslenen çobanın haline benzetilmiştir. 

Veya davet edilen kafirlerin bu durumu, hayvanlara benzetilmiştir. Burada muzâf eğer 

müşebbehe yani onları imana çağıran çoban tasvîrine takdir edilirse ibare َدَاعِيهِم مَثَلَُ

1228 Hac, 22/31. 
1229 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 1041-1043; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 155; Beydâvî, Envâru’t-

Tenzîl, IV, 71. 
1230 Bakara, 2/171. 



  

242 

 

şeklinde, fakat müşebbehün bihe yani imana davet edilenlere takdir edilirse ََِِاَلبَ هَائم كَمَثَلِ

 şeklinde düşünülebilir. Yani bu teşbîhte mananın tam olarak ortaya çıkması için الىذِي

muzâf takdir etmek gerekir.  

Mananın şöyle de olabileceği de ifade edilmiştir: Onların kendi atalarına tabi 

olmaları, gerçek anlamıyla cehalet hususunda hayvanların durumuna benzetilmiştir. 

Zira hayvanlar nidânın ve çağrının altında yatan gerçeğin ne anlama geldiğini 

bilemezler.  

Dolayısıyla bu ifade mürekkep teşbîh olarak düşünülebilir.  Çünkü teşbîhin her 

iki tarafı da zikredildiği için müşebbeh ve müşebbehün bihin bu tasavvurda dahil 

edilmesi gerekir. Yani mürekkep teşbîhi oluşturan taraflardan birisi kaldırılırsa 

teşbîhteki maksat kaybolur.1231 

كََانوُاََ  لََوأ لَبََ يأتََُالأعَنأكَبُوتِ اَلأبُ يَُوتِ ت اَوَإِنىَأوَأهَنَ بََ ي أ اَتَىَذَتأ اَلأعَنأكَبُوتِ كََمَثَلِ ليَِاءَ َأوَأ اَللَّىِ َدُونِ اَتَىَذُواَمِنأ اَلىذِينَ مَثَلُ

 Allah'tan başkalarını dost edinenlerin durumu, kendine bir ev edinen“ يَ عألَمُونََ

örümceğin durumu gibidir. Evlerin en dayanıksızı ise şüphesiz örümcek evidir. Keşke 

bilselerdi!”1232 Allahtan başkasını dost edinip onları dinlerinde dayanak ve sığınak 

edinenlerin hali zayıflıkta insanlar nezdinde bir darb-ı mesel olan örümceğin yuvasına 

benzetilmiştir. Buradaki teşbîhin amacı onların durumlarının ve dinlerinin, ötesi 

olmayan çok zayıf ve acizlikte olduğunu takrîr etmektir. Onların durumu, çabası 

beyhûde olan su üzerine yazı yazmaya çalışıp bir şey elde edemeyen kimsenin 

durumuna benzer. Bu da teşbîh-i mürekkeb bi’l-mürekkeb çeşididir.1233 

2.2.1.10. Teşbîh-i Tahyîl 

Teşbîh-i tahyîl, teşbîhte mananın müşebbeh veya müşebbehün bihin  birisinde 

veya her ikisinde tahyîl ve te’vîl yoluyla bulunmasıdır.1234 

 

 
1231 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 704-705. 
1232 Ankebût, 29/41. 
1233 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 601. 
1234 Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 521. 



  

243 

 

الشىيَاطِيَِ رءُُوسَُ كَأنَىهَُ  Onun meyveleri sanki şeytanların kafalarıdır.”1235“طلَأعُهَاَ

Şeytan son derece çirkin ve nahoş olması hususunda en çirkin varlık olarak zihinlere 

yerleşmiştir. Çok güzel birinin meleğe benzetilmesi de bu yönlüdür. Aslında طلَأع lafzı 

hurmanın meyvesi için kullanılırken burada tehekküm amacıyla tahayyülen zakkum 

ağacının meyvesi için istiâre kılınmıştır.1236 Dolayısıyla ayette zakkum ağacının 

meyvelerinin çirkinlikte ve nahoşlukta şeytanların başlarına benzetilmesi hayal 

gücüne dayanan tahyîlî bir teşbîhtir.1237 

2.3. TASVÎR 

Tasvîr soyut manaların, tarihi olayların ve kıssaların somutlaştırılması ve 

zihinde canlandırılabilir hale getirilmesine dair beyânî bir üslûptur. Muhatap bununla 

adeta eşsiz bir manzara önündeymiş gibidir. Bu üslûpla ayetlerde bahsedilen hususlar 

daha ihtişamlı ve daha tesirli bir şekilde ruha işler.1238   

اَلأعَظِيمَُ اَلأعَلِيُّ حِفأظهُُمَاَوَهُوَ يََ ئُودُهَُ وََلَا َرأضَ وََالْأ اَلسىمَاوَاتِ كَُرأسِيُّهُ  Onun kürsüsü bütün gökleri“ وَسِعَ

ve yeri kaplayıp kuşatmıştır. (O, göklere, yere, bütün evrene hükmetmektedir.) Gökleri 

ve yeri koruyup gözetmek ona güç gelmez. O, yücedir, büyüktür.”1239 Burada 

zikredilen kürsüden maksat Allah’ın azametini tasvîr etmektir. Gerçek anlamda ortada 

bir kürsü yoktur. Kürsünün genişliği ve kapsamı itibariyle Allah’ın gökleri ve yeri 

kuşattığı anlatılmak istenmektedir. Yani hissî ve vehmî bir durum hakikî ve aklî bir 

mana üzerinden aktarılmıştır. Aynı zamanda bu cümle ilminin sınırsızlığı sayesinde 

her şeyin malumatına sahip olması bakımından Allah Teâlâ’nın kâimliğini, celâlini ve 

kudretinin yüceliğini takrîr etmektedir.1240 

 

 
1235 Sâffât, 37/65. 
1236 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 87. Diğer teşbîh örnekleri için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-

Emânî, IV, 495; (Kehf, 18/6); IV, 1007 (Hac, 22/11); V, 42 (Mü’minûn, 23/41); V, 163 (Nûr, 24/35); 

V, 236 (Furkân, 25/12); V, 268 (Furkân, 25/47); VI, 32 (Yâsîn, 36/39); VI, 212-213 (Zümer, 39/5); 

VI, 408 (Şûra, 42/20); VII, 1259 (Kâria, 101/9). 
1237 Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 46; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 12.  
1238 Fadl Hasan Abbas, Ebû Muhammed es-Safûrî eş-Şâfiî, İ‘câzü’l-Kur’ân, Câmiʻatü’l-Kudüs el-

Meftûha, Umman, 2007, s. 113. 
1239 Bakara, 2/255. 
1240 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 946-948; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 301. 



244 

بَِيَُْ الِأ كِيمَُ الْأَ وَهُوََ عِبَادِهَِ فَ وأقََ الأقَاهِرَُ وَهُوََ “O, kullarının üstünde mutlak hakimiyet 

sahibidir. O, hüküm ve hikmet sahibidir, (her şeyden) hakkıyla haberdardır.”1241 

Allah’ın kullarının üstündeki hakimiyeti ifadesi şanının yüceliğini, kullar için kendi 

kararını uygulamasını tasvîr etmektedir. Zira yücelik yalnızca O’nun elindedir ve 

buyruğunda yalnız başına hüküm veren O’dur. Hayırda ve şerde bütün işler Allah’a 

döner.1242  

َبيَِمَِ ت  يَ وأمََالأقِيَامَةَِوَالسىمَاوَاتَُمَطأوِيَّى يع اَقَ بأضَتُهَُ َرأضَُجََِ رهَِِوَالْأ ََحَقىَقَدأ وَتَ عَالَََعَمىاََوَمَاَقَدَرُواَاللَّى ينِهَِسُبأحَانهََُ

ركُِونََ Allah'ın kadrini gereği gibi bilemediler. Yeryüzü kıyamet gününde bütünüyle“ يشُأ

O'nun elindedir. Gökler de O'nun kudretiyle dürülmüştür. O, onların ortak 

koştuklarından uzaktır, yücedir.”1243 Molla Gürânî ayetteki kabza ve sağ el 

kelimelerinin barındırdığı manayı farklı açılardan ele almaktadır. Her ne kadar burhânî 

deliller Allah Teâlâ’nın insana ait organlardan münezzeh olduğuna delalet etse de 

kullanılan bu sözcükler makama uygun olarak mecâzî bir manaya te’vîl edilmeli ya da 

hakîkî veya mecâzî manalarından ziyade sözün özü/ana fikri dikkate alınmalıdır. 

Bundan murad ise Allah’ın kudretinin kemâlini, zihinlerin ve vehimlerin kendisinde 

hayrette kaldığı büyük fiillerin O’nun kudreti yanında küçük kaldığını temsîl veya 

tahyîl yoluyla anlatmaktır. 

Şayet “Bir mana için kullanılan lafız hakîkî ya da mecâzî olarak manasından 

soyutlanmaz” denilirse, murad olunan şanı yüce Allah Teâlâ söz konusu olduğunda 

kabza, sağ el vb. sözcüklerin manalarının dikkate alınmamasıdır. Zira önemli olan 

sözün özünü almaktır. Bu ise sözcüklerin hakîkî  ya da mecâzî anlamda kullanılması 

konusunda bir ihlal sayılmaz.1244 

Yani ayette aslolan kabza ve sağ el kelimelerinin hakikat veya mecâz manası 

değil, sözün özü itibariyle muhatapların zihinlerinde Allah’ın kudretinin tasavvur 

ettirilmesidir. Buna göre Allah Teâlâ’nın, lafızları insanların kullandığı şekliyle 

kullanmayabilir manası anlaşılmaktadır. 

1241 En’âm, 6/18. 
1242 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 441. 
1243 Zümer, 39/67. 
1244 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 270-272. 



245 

2.4. TAZMÎN 

Tazmîn isimlerde, fiillerde veya harflerde bir şeye başka bir şeyin manasını 

vermek demektir.1245 Diğer bir tanıma göre tazmîn, bir kelimenin başka bir kelimenin 

manasını da içermesidir. Tazmîn üslûbuyla kurulan cümle iki cümle kuvvetinde olur 

ve dinleyicinin zihnini harekete geçirir. Tazmîn beyân ilmindeki îcâz sanatlarından 

yüksek dereceye sahip olanlardan biridir.1246 

كََانَََ تََهَُوَيََاَفوُنََََعَذَابهََُإِنىَعَذَابََرَبِِكَ َأقَ أرَبَُوَيَ رأجُونََرَحْأ تَ غُونََإِلَََرَبِِِِمَُالأوَسِيلَةََأيَ ُّهُمأ عُونََيَ ب أ أوُلئَِكََالىذِينََيَدأ

Onların yalvardıkları bu varlıklar, "hangimiz daha yakın olacağız" diye“ مَُأذُور ا

Rablerine vesile ararlar. Onun rahmetini umarlar, azabından korkarlar. Çünkü 

Rabbinin azabı gerçekten korkunçtur.”1247 Ayette ََتَ غُون arzu ederler” ifadesi aynı“ يَ ب أ

zamanda ََيََأرُصُون “gayret ederler” manasını tazmîn etmektedir. Yani “O dua ettikleri

varlıklar, Rablerine itaat ederek O’na yakın olmak isterler ve bunun için gayret 

ederler” manası ifade edilmiş olur.1248 

نَاكََعََ هَهَُوَلَاَتَ عأدَُعَي أ َيرُيِدُونََوَجأ مُأَبًِلأغَدَاةَِوَالأعَشِيِِ عُونََرَبِى اَلىذِينََيَدأ نََ فأسَكََمَعَ ن أيَاََوَاصأبْأ اَلدُّ يََاةِ اَلْأ هُمأَترُيِدَُزيِنَةَ ن أ

رَُهَُفُ رُط اَ وكََانََأمَأ رنَََِّوَات ىبَعََهَوَاهَُ َذِكأ عَنأ َأَغأفَلأنَاَقَ لأبَهَُ َمَنأ Sabah akşam Rablerine, O'nun rızasını“ وَلَاَتطُِعأ

dileyerek dua edenlerle birlikte ol. Dünya hayatının zînetini arzu edip de gözlerini 

onlardan ayırma. Kalbini bizi anmaktan gafil kıldığımız, boş arzularına uymuş ve işi 

hep aşırılık olmuş kimselere boyun eğme.”1249 Kafirlerin ileri gelenlerinden bir grup 

Hz. Peygambere (s.a.v.) “Eğer bizim senin yanında oturmamızı istiyorsan yanındaki 

şu köle ve yoksul tayfasını gönder” demişlerdi. Bu sırada Hz. Peygamberin yanında 

oturan Bilal, Ammar, Suheyb’in kalkıp gitmesini istiyorlardı. Bunun üzerine nazil olan 

ayette َهُمأ نَاكََعَن أ وَلَاَتَ عأدَُعَي أ “Gözlerin onlardan ayrılmasın!” ifadesindeki عَدَا “aştı” ifadesi

1245 Zerkeşî, el-Burhân, III, 338. 
1246 Meydânî,  el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  II, 49-50. 
1247 İsrâ, 17/57. 
1248 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 396. Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, 

VII, 702 (Nûh, 71/20). 
1249 Kehf, 18/28. 



246 

harf-i ceriyle birlikte müteaddî عَنأَ uzaklaştı” manasını da ihtiva ettiği için“ نَ بَا

olmuştur. Buradaki mana َهِِمأ إِلَََغَيْأ نَاكََمََُاوَزيِنََ َعَي أ تَحِمُهُمأ  Gözlerin onlardan kayıp da“ وَلَاَتَ قأ

başkasına yönelmesin” şeklinde düşünülebilir.1250 

صَارمِِيََ تُمأَ َكُن أ إِنأ حَرأثِكُمأَ عَلَىَ اغأدُواَ أَنَِ “"Haydi, eğer ürününüzü devşirecekseniz 

erkenden gidin" diye...”1251 Müellife göre غَدَا fiili عَلَى harf-i ceriyle birlikte

kullanıldığında tazmîn yoluylaََ yönelme” manasını da içerir.1252 Arap dilinde“ إِق أبَال

فََنَةَِوَيُ راَحَُ  Sabah akşam sahanla ona yemek getirilir” denilmesi de benzer“ يُ غأدَىَعَلَيأهَِبًِلْأ

bir kullanımdır. Buna göre ayette mana ََبًَكِريِن حَرأثِكُمأَ عَلَىَ فَأقَ أبَ لُواَ “Onlar erkenden 

mahsullerine yöneldiler” şeklinde düşünebilir.1253 

عَلِيم ََبًِلأمُتىقِيََ َُ وَاللَّى فَرُوهَُ يكُأ َ فَ لَنأ خَيْأٍَ َ مِنأ عَلُواَ يَ فأ وَمَاَ “Yapacakları hiçbir iyilik inkâr 

edilmeyecektir. Şüphesiz Allah, (günahlardan) korunanları bilmektedir.”1254 Ayette 

فَرُوهَُ يَكُأ asla inkâr edilmeyecek” ifadesi“ فَ لَنأ .mahrum etme” manasını tazmîn eder“ حِرأمَان

Şöyle ki تُُأَرَمُوه َ فَ لَنأ “Asla ondan mahrum bırakılmayacaksınız” yani asla onun 

mükafatından mahrum bırakılmayacaksınız manasını da içerecek şekilde 

kullanılmıştır. Bu yüzden tek mefûl alan ََكَفَر fiili iki mefûl alan geçişli bir fiil olarak

zikredilmiştir.1255 

2.5. İSTİÂRE 

İstiâre bir lafzın aslî manasının kastedilmesine mani olan bir karîne yardımıyla 

nakledildiği mana ile kullanıldığı mana arasındaki müşâbehet alakası dolayısıyla 

1250 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 536-538; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 717. 
1251 Kalem, 68/22. 
1252 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 615. 
1253 Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 590. 
1254 Âl-i İmrân, 3/115. 
1255 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1204; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 403. 



  

247 

 

konulduğu anlamın dışında kullanılmasıdır.1256 İstiâre bir ismin anlamının başka bir 

şeyde bulunduğunu iddia etmektir, ismi bir şeyden alıp başkasına taşımak değildir. 

Yani isim kendi anlamından ayrılmayıp aynen korunmuş demektir.1257  

Sekkâkî (ö. 626/1229)  istiâreyi “Teşbîhin iki tarafından birini zikredip bununla 

müşebbehin müşebbehün bihin cinsine dahil olduğu iddiasıyla ve müşebbehün bihe 

has olan bir şeyin müşebbehe sabitlenmesinin delaletiyle diğer tarafı kastetmek” 

şeklinde tanımlamıştır.1258  

Aslında istiâre alakası teşbîh olan mecâzdır.1259 Ayrıca istiâre iki tarafından biri 

hazfedilmiş1260 muhtasar bir teşbîhtir fakat teşbîhten daha belîğdir. Mesela ََِاَف رَأيَأتَُأَسَد 

رَسَةَِ رََ Okulda bir aslan gördüm” cümlesi aslında“ الأمَدأ الأمَدأ فَِ َسَدَِ شُجَاع اَكَالْأ َ رَجُلا  سَةَِرَأيَأتَُ  

“Okulda aslan gibi cesaretli bir adam gördüm” cümlesinin takdîrindedir. Nitekim 

istiâre olan ilk cümlede müşebbeh َ رَجُلا lafzı, teşbîh edatı ََك ve vech-i şebeh شُجَاع ا 

ifadeleri hazfedilmiş, karîne olarak da رَسَة  ifadesi dahil edilmiştir. İşte bu özellikler الأمَدأ

aslandaki cesaret vasfının kastedilmesine delalettir.1261 

İstiârenin unsurları müsteârun leh (müşebbeh), müsteârun minh (müşebbehün 

bih), müsteâr (nakledilen lafız), câmiʻ (vech-i şebeh), karîne (bir lafzın ıstılahta 

konulduğu anlamının kastedilmesine mani olan kanıt) şeklinde beş kısımdır.1262 

İstiâreyi teşbîhten ayıran bazı hususlar vardır. Öncelikle istiârede teşbîhi 

unutmuş gibi yapmak şart koşulur ve müşebbehin, müşebbehün bihin bir ferdi olduğu 

iddiası vardır. Ayrıca istiârede müşebbeh ve müşebbehün bih aynı anda kullanılmaz, 

vech-i şebeh ve teşbîh edatı da lafzen veya takdîrân zikredilmez.1263 

İstiârede iki taraf arasındaki ilişki açıkça söylenmez, maksadı algılayabilmek 

için bütün anlam değerlerinden ve çağrışımlardan yararlanılır. Dolayısıyla kelimeler 

 
1256 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 258. 
1257 Cürcânî, Delâilü’l-İʻcâz s. 437. 
1258 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 369. 
1259 Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 578. 
1260 Abdülazîz Atîk, İlmü’l-Bedîʻ, s. 175. 
1261 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 258. 
1262 Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  II, 230; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 195. 
1263 Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  II, 231. 



248 

temel lugat manalarının sınırlarını aştığından istiâre, muhatabın sezgi ve hayal gücünü  

daha geniş kullanmaya sevk eder. Ayrıca anlatılmak istenen duygu ve düşünceler 

somutlaştırılarak en etkin bir tarzda aktarılmış olur.1264 

2.5.1. İstiâre Çeşitleri 

İstiâre, müşebbeh ve müşebbehün bihin zikredilip zikredilmemesine göre 

tasrîhiyye ve mekniyye; kullanılan lafızların türüne göre asliyye ve tebeiyye; müşebbeh 

ve müşebbehün bihin mülâyimlerine/levâzımlarına (gereksinimler) göre muraşşaha, 

mücerrede ve mutlaka; lafızların sayısına göre müfrede ve mürekkebe (temsîliyye) gibi 

çeşitli kısımlara ayrılır.1265 Molla Gürânî genellikle istiârenin çeşidini belirtmiş ve 

açıklamalarını Arap şiiriyle desteklemiştir. Aşağıda istiâre çeşitlerine dair kavramlar 

açıklanacak ve müellifin verdiği örnekler ele alınacaktır. 

2.5.1.1. İstiâre-i Tasrîhiyye 

İstiâre-i  tasrîhiyye/musarraha müsteârün minhünün (müşebbehün bih) açıkça 

zikredildiği müsteâr lehin (müşebbeh) hazfedildiği teşbîhtir.1266 

الصىابِرَِينََ مَعََ اللَّىََ إِنىَ وَاصأبْوُاَ ريَُِكُمأَ هَبََ وَتَذأ فَ تَ فأشَلُواَ تَ نَازَعُواَ وَلَاَ وَرَسُولَهَُ اللَّىََ وَأَطِيعُواَ “Allah'a ve 

Resûl'üne itaat edin ve birbirinizle çekişmeyin. Sonra gevşersiniz ve gücünüz, 

devletiniz elden gider. Sabırlı olun. Çünkü Allah sabredenlerle beraberdir.”1267 

Ayetteki َريَُِكُمأ “rüzgarınız” ifadesi hakiki anlamından ziyade َلتَُكُمََوَنَصأركُُمأ  devletiniz“ دَوأ

ve gücünüz” ifadelerinden müsteâr olarak kullanılmıştır. Zira devletin ve gücün 

nüfûzu ile devamlılığı, rüzgarın esmesine benzetilmiştir.1268 

1264 Saraç, Klâsik Edebîyat Bilgisi, s. 118. Diğer örnekler içi bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 

764 (Tâhâ, 20/22); V, 236 (Furkân, 25/11); V, 487 (Kasas, 28/8); V, 748 (Ahzâb, 33/7); V, 792 

(Ahzâb, 33/43); V, 873 (Sebe’, 34/48): VI, 25 (Yâsîn, 36/30); VI, 78 (Sâffât, 37/28); VI, 144 (Sâd, 

38/12); VI, 158 (Sâd, 38/24); VI, 260 (Zümer, 39/56); VI, 277 (Zümer, 39/69); VI, 380 (Fussilet, 

41/40); VI, 502 (Duhân, 44/48); VII, 130 (Kamer, 54/48); VII, 500 (Tegâbün, 64/9); VII, 578 (Mülk, 

67/15); VII, 701 (Nûh, 71/17); VII, 762 (Müzzemmil, 73/7); VII, 866 (İnsân, 76/10). 
1265 Abdülazîz Atîk, İlmü’l-Bedîʻ, ss. 176-192. 
1266 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 260 ; Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  II, 242; Abdülazîz Atîk, 

İlmü’l-Bedîʻ, s. 176; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 199. 
1267 Enfâl, 8/46. 
1268 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 125. Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, 

III, 117, (Enfâl, 8/42). 



249 

Dolayısıyla ayette her tarafa esmesi ve nüfûz etmesi bakımından müsteârun 

minhü olan “rüzgar” lafzı, istiâre yoluyla müsteârun leh olan “devlet ve güç” 

lafızlarının yerine kullanılmıştır. 

2.5.1.2. İstiâre-i Mekniyye 

İstiâre-i mekniyye, müsteârun lehin (müşebbeh) zikredildiği müsteârün 

minhünün (müşebbehün bih) hazfedildiği ve levâzımından bir şey ile kendisine işaret 

edildiği istiâredir.1269 Diğer bir ifadeyle müşebbehin zikredilip birtakım karîneler 

vasıtasıyla hazfedilmiş olan müşebbehün bihi kastetmek demektir. Bu karîne ise 

müşebbehün bihe ait bir şeyin müşebbehe izafe edilmesidir.1270 İstiâre-i mekniyye, 

istiâre-i bi’l-kinâye (teşbîh-i muzmer) olarak da isimlendirilir.1271  

إِلاىَ إلَِهََ لَاَ أنَىهَُ أنَأذِرُواَ َ أَنأ عِبَادِهَِ َ مِنأ يَشَاءَُ َ مَنأ عَلَىَ رهَِِ أمَأ َ مِنأ بًِلرُّوحَِ الأمَلَائِكَةََ فاَت ىقُوَََيُ نَ زِلَُِ نَِأَنَََّ  “Allah, 

"Benden başka ilah yoktur. Öyle ise bana karşı gelmekten sakının" diye (insanları) 

uyarmaları için emrini içeren vahiy ile melekleri kullarından dilediğine indirir.”1272  

Molla Gürânî’ye göre ayette istiâre-i mekniyye söz konusudur. Çünkü zikredilen َالرُّوح 

“ruh” ifadesinden kastedilenin “Kur’ân veya vahiy” olduğunu bildirmiştir. Zira 

cehaleti sebebiyle ölü olan kalpler ancak Kur’ân ve vahiy ile hayat bulur. Veya 

bedendeki ruhun görevi neyse dinde de Kur’ân’ın ve vahyin görevinin aynı olması 

bakımından istiâre-i mekniyye olarak zikredilmiştir.1273 

Dolayısıyla ayette seçilen “ruh” ifadesiyle bir mana birçok açıklama 

yapılmaksızın tek kelime ile aktarılmıştır. İstiâre terimleri açısından bakılırsa “ruh” 

lafzı müşebbeh (müsteârün leh) olarak zikredilmiş, Kur’ân veya vahiy lafızları, 

kendisine işaret edilen hazfedilmiş müşebbehün bih (müsteârün minh), meleklerin 

indirmeye aracı olması levâzımıdır. 

1269 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 260 ; Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  II, 243; Abdülazîz Atîk, 

İlmü’l-Beyân, s. 176;  Tâhiru’l-Mevlevî, Edebîyat Lügatı, s. 73. 
1270 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 378. 
1271 Bedevî Tabâne, Muʻcemü’l-Belâgati’l-Arabiyye, s. 597. 
1272 Nahl, 16/2. 
1273 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 113. Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, 

II, 135, (Nisâ, 4/71); II, 727, (A’râf, 7/105); IV, 288 (Nahl, 16/116); IV, 379-380 (İsrâ, 17/44); V, 

404-405 (Neml, 27/13); VI, 10 (Yâsîn, 36/2); VII, 372 (Haşr, 59/9).



250 

َهُوََوَيَ عألَمَُمَاَفَِ َيَ عألَمُهَاَوَلَاَحَبىةٍَفََِوَعِنأدَهَُمَفَاتِحَُالأغَيأبَِلَاَيَ عألَمُهَاَإِلاى َوَرَقَةٍَإِلاى قُطَُمِنأ رَِوَمَاَتَسأ َالأبََِِْوَالأبَحأ

مُبِيٍَ فَِكِتَابٍَ َ إِلاى يََّبِسٍَ وَلَاَ رَطأبٍَ وَلَاَ َرأضَِ الْأ ظلُُمَاتَِ “Gaybın anahtarları yalnızca O'nun 

katındadır. Onları ancak O bilir. Karada ve denizde olanı da bilir. Hiçbir yaprak 

düşmez ki onu bilmesin. Yerin karanlıklarında da hiçbir tane, hiçbir yaş, hiçbir kuru 

şey yoktur ki apaçık bir kitapta (Allah'ın bilgisi dahilinde, Levh-i Mahfuz'da) 

olmasın.”1274 Ayette الأغَيأب “gayb” ifadesi, istiâre-i bi’l-kinâye sanatıyla kilitlerle

güvence altına alınmış eşyalara benzetilmiş ve anahtarlar ifadesiyle de tehayyülen 

sabit kılınmıştır. Çünkü gaybın anahtarlarını ve nasıl açılacağını bilen bir kimse 

hazinenin içindekilere ulaşır. Nitekim gaybı bilen yalnızca Allah’tır. O’ndan başka hiç 

kimse gayba ulaşmaya güç yetiremez. Zira burada Allah’ın ilmi anahtarın yerine geçer. 

Ayrıca مَفَاتيِح “anahtarlar/hazineler” lafzının َتَحمَفأ  “hazine” anlamına gelen bu

kelimenin cemîsi olması da caizdir. O halde mana “Gaybın hazineleri yalnızca 

Allah’ın yanındadır, oraya ulaşacak hiç kimse yoktur” şeklinde de düşünebilir. 1275 

Molla Gürânî ilgili kelimenin her iki manasını da göz önünde bulundurarak 

ayeti değerlendirmiştir. Kısacası غَيأب “gayb” ifadesi istiâre yoluyla bir hazineye

benzetilmiş, müsteârün minhü olan “hazine” lafzı yerine mülâyiminden َمَفَاتِ ح

“anahtarlar” lafzı zikredilerek ona işaret edilmiştir. 

َيوُصَلََوَيُ فأسِدُونَََ َُبهَِِأَنأ َبَ عأدَِمِيثاَقِهَِوَيَ قأطَعُونََمَاَأمََرََاللَّى َمِنأ دََاللَّىِ قُضُونََعَهأ َرأضَِأوُلئَِكََهُمََُالىذِينََيَ ن أ فَِالْأ

اَسِرُونََ Onlar, Allah'a verdikleri sözü, pekiştirilmesinden sonra bozan, Allah'ın“ الِأ

korunmasını emrettiği bağları (iman, akrabalık, beşeri ve ahlâki bütün ilişkileri) 

koparan ve yeryüzünde bozgunculuk yapan kimselerdir. İşte onlar ziyana 

uğrayanların ta kendileridir.”1276 ن ََقأض kelimesi “terkibi çözmek ve parçalarına 

ayırmak” anlamlarına gelir. Fakat çoğunlukla “ipin örülü olan katlarını çözmek” 

manasında kullanılır. 

1274 En’âm, 6/59. 
1275 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 480-481. 
1276 Bakara, 2/27. 



251 

Dolayısıyla ََ قأضن kelimesinin ayetteki gibi “ahdi bozmak” manasında 

kullanılması ise istiâre yoluyladır. Nitekim anlaşma yapan kimseler arasındaki 

bağlantıyı sağlamaya sebep olan ahit, iki cisim arasındaki bağlantıyı sağlamaya sebep 

olan bir ipe benzetilmiştir. Dolayısıyla ََ قأضن  kelimesi َحَبأل “ip” kelimesinin

müterâdiflerinden biri olarak zikredildiği için عَهأد “ahit”te istiâre-i mekniyye, ََ قأضَن

“ahdi bozmak” ifadesinde de istiâre-i tasrîhiyye-i tahkîkiyye söz konusudur. Çünkü 

ahdi iptal etme durumu, iki cismi bir araya getiren bağlantının iptal edilmesine  

benzetilmiştir. Zira müşebbehün bihe ait olan bir ismin, cümlede müşebbeh için 

getirilmesi durumu, ipin ahit için istiâre olduğuna bir karînedir. Bununla beraber 

istiâre-i mekniyyenin  karinesi  َََِالأَمََنَِيىة مالَِ ölümün pençeleri”1277 ve“ أظأفارُ ََالشِِ kuzey“ يَدُ

rüzgarının eli”1278 terkiplerindeki gibi istiâre-i tahyîliyye olmak zorunda değildir.1279  

Molla Gürânî ayetteki ifadeyi farklı istiâre ihtimallerini göz önünde 

bulundurarak değerlendirmiştir. Sonuç olarak bu ayette عَهأد lafzı istiâre yoluyla bir ipe

1277 Molla Gürânî’nin metinde istişhâd ettiği terkibin şair sahabelerden Ebû Züeyb el-Hüzelî’nin (ö. 

28/648) şu beytinden nakledildiği görülmektedir: َُفَع كَُلىََتََيِمَةٍَلَاَتَ ن أ َأَظأفَارَهَاَ...َألَأفَيأتَ Ölüm“ وَإِذَاَالأمَنِيىةَُأنَأشَبَتأ

pençelerini geçirdiğinde, Hiçbir muskanın fayda vermeyeceğini görürsün.”  Bkz. Ebu’l-Abbâs 

Mufaddal b. Muhammed b. Ya‘lâ ed-Dabbî el-Kûfî, el-Mufaddaliyyât, thk. Ahmed Muhammed 

Şâkir-Abdusselâm Muhammed Harun, Kâhire, Dâru’l-Meârif, 1942, s. 422; Kudâme b. Cafer, 

Nakduş-Şiʻr,  s. 67. Bu şiirde ölüm, سَبأع “yırtıcı bir hayvan”a benzetilmiş, ancak yırtıcı hayvanın

kendisi değil onun mülayiminden olan أظأفار “pençeler” lafzı zikredilerek hayali bir tasvir ile yırtıcı

hayvana işaret edilmiştir. Yani “pençeler” lafzının hakiki anlamıyla özdeşleştiği yırtıcı hayvandan 

sıyrılıp hayali bir tasvirle ölüme izâfe edilmesi durumudur.  Bu sebeple أظأفار lafzı istiâre-i tahyîliyye

olarak kabul edilir. Bkz. Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 261. 
1278 Müellifin metinde istişhad ettiği terkib, Lebîd b. Rebîa’nın (ö. 40/660) dîvânında zikredilmektedir: 

بيَِدَِالشىمالَِزمَِامُهَا َ بَحَتأ َوَزَعتَُوَقِرةٍَِ...َإذأَأَصأ  ,Savuşturdum  rüzgarını ve ayazını nice sabahın“ وَغَدَاةَِريِحٍَقَدأ

Eline geçtiğinde yuları, kuzey rüzgarının …”  Bkz. Ebû Akîl Lebîd b. Rebîa, Dîvânu Lebîd b. Rabîa, 

thk. Hamdû Tammâs, Dâru’l-Ma’rife, Beyrut, 2004, s. 114; Ebû Zeyd el-Kureşî, Cemheretü 

Eş’âri’l-Arab, thk. Ali Muhammed el-Becâvî, Nahdatu Mısır li’t-Tibâʻa ve’n-Neşr ve’t-Tevzîʻ, 

Kahire, 1981, s. 261; İbn Reşîk el-Kayrevânî, Ebû Alî el-Hasen el-Ezdî el-Mesîlî, el-ʻUmde fî 

Mehâsini’ş-Şi’r ve Âdâbihî ve Nakdihî, thk. Muhammed Muhyiddin Abdülhamîd, Dâru’l-Cîl, 

Beyrut,  1981,  c. I-II, I, 269. Şiirdeki beyitte zikredilen يَد “el” lafzı istiâredir. Yani kişinin bir şeyi

elinde evirip çevirdiği gibi kuzey rüzgarının da sabah vaktini evirip çevirdiği ve o vakitlerde estiği 

kastedilmiştir. İnsanın elle yaptığı bir eylem hayali bir tasvirle rüzgara ait kılındığı için el lafzı istiâre 

olarak kullanılmıştır. Bkz. Cürcânî, Delâilü’l-İʻcâz, ss. 435-436. 
1279 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 346-348. 



  

252 

 

benzetilmiş, müşebbehün bih olan حَبأل “ip” lafzı hazfedilmiş ve levâzımından olan 

 .çözmek” lafzı getirilerek istiâre-i mekniyye yoluyla ona işaret edilmiştir“ نَ قأض

قِيًّا َش          َ َبِدُعَائِكََرَبِِ أََكُنأ ب اَوَلأََ ي أ اَلرىأأسَُش          َ تَ عَلَ َوَاش          أ َوَهَنََالأعَظأمَُمِنِِّ َإِنِِّ  :O şöyle demişti“ قاَلََرَبِِ

"Rabbim! Şüphesiz kemiklerim gevşedi. Saçım sakalım ağardı. Sana yaptığım 

dualarda (cevapsız bırakılarak) hiç mahrum olmadım."”1280 Molla Gürânî’ye göre 

ayette istiâre-i mekniyye sanatı vardır. Şöyle kiََِيأبَِ فَِالرىأأس ارَُالش      ى  yaşlılığın/saçın“ انِتِش      َ

ağarmasının başta yayılması” َِطَ ب تِعَ الَُالن ىارَفَِالْأَ  ateşin odunda tutuşması”na ve“ اِش              أ

akabinde alevlerin odunun “tamamında yayılarak ortaya çıkması”na benzetilmiştir. 

Sonra da bu husus mübâlağa için istiâre yoluyla ifade edilmiştir. Buradaki karîne ise 

ateşin tutuşmasının başa isnâd edilmesidir. Ayrıca yaşlılık/saçın ağarması, yayılması 

yönüyle ateşe benzetilmiştir de denilebilir. Buradaki istiâre hayali bir durum olduğu 

için aynı zamanda istiâre-i tahyîliyyedir.1281 

َوَحَبألٍَمِنََالنىاسَِ َبَِْبألٍَمِنََاللَّىِ أيَأنََمَاَثقُِفُواَإِلاى َعَلَيأهِمَُالذِِلىةَُ  Onlar nerede bulunurlarsa“ ضُربَِتأ

bulunsunlar, Allah'ın ve (mü'min) insanların güvencesine sığınmadıkça kendilerini 

zillet kaplamıştır.”1282 Ayette ذِلىة “zillet” ifadesi istiâre-i bi’l-kinâye yoluyla َقُ بىة 

“kubbe” ifadesine benzetilmiştir. Ayrıca ََضُرِب “vuruldu” ifadesi tahayyül edilebilecek 

bir söylemdir ya da zilletin onları kuşatması durumu istiâre-i tebeiyye yoluyla 

kubbenin altındakileri kuşatmasına benzetilmiştir.1283 

2.5.1.3. İstiâre-i Muraşşaha 

Bir istiârede müsteârun minhüyle (müşebbehün bih) beraber onun mülâyimi 

olan birtakım özelliklerin veya ayrıntıların zikredilerek müsteârın desteklendiği 

istiâreye istiâre-i muraşşaha denir.1284 İstiâre-i muraşşaha istiâre-i mutlakadan, istiâre-

 
1280 Meryem, 19/4. 
1281 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 645-646. 
1282 Âl-i İmrân, 3/112. 
1283 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1200. 
1284 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 385; Meydânî, el-Belâgatü’l-ʻArabiyye, II, 252-253; Abdülazîz Atîk, 

İlmü’l-Beyân, s. 186. 



253 

i mutlaka da istiâre-i mücerrededen daha belîğ kabul edilir. Zira istiâre-i muraşşaha 

teşbîhi unutmuş gibi yapmak ve de müsteârun lehin müsteârun minhünün aynısı 

olduğu iddiasına dayanmaktadır.1285  

تَدِينََ مُهأ كََانوُاَ وَمَا تَُِارَتُِمُأَ َ رَبَِْتأ فَمَاَ دَُىَ بًِلَأ الضىلَالَةََ تََوَُاَ اشأ الىذِينََ  İşte onlar, hidayete“ أوُلئَِكََ

karşılık sapıklığı satın almış kimselerdir. Bu yüzden alışverişleri onlara kâr 

getirmemiş ve (sonuçta) doğru yolu bulamamışlardır.”1286 Bu ayette تَاء satın“ إشأ

alma” lafzının gerçek anlamının dışında kullanıldığı aşikardır. Zira الضىلَالَة “dalâlet”

ve دَُىا لَأ  “hidâyet” lafızlarının alış-veriş cihetiyle satın alınmaları mümkün değildir.

Müellife göre تَاء değiştirme” manası kastedilmektedir. Dolayısıyla“ إستِبأدال lafzıyla إشأ

hidâyete karşılılık dalâleti satın almak ifadesi istiâre yoluyla kullanılmış olup mana; 

hidâyetle dalâletin yer değiştirmesi anlamındadır. Zira “satın alma” fiilinde bir bedel 

ödeme ve başka bir şeyi alma söz konusudur.  

 Bu bağlamda müellif tercih edilen manayı şairin şu dizeleriyle istişhâd 

etmiştir:1287 

أزأعَراََ...َوبًل تَُبًلْمُىةَِرَأأساَ  ث ىنَايَََّالأوَاضِحَاتَِالدىرأدَراََأَخَذأ  

لِمَُإذأَتَ نَصىراََ ُسأ
تََىََالم كَماَاشأ حَيأدَراََ... راَ  رَِعُمأ وبًلطىوِيلَِالعُمأ

“Aldım gür saçlı yerine kel olanı, 

Parlak ön dişleri yerine sadece damağı olanı 

Uzun ömürlü yerine kısa ömrü olanı  

Hristiyanlaşan Müslümanın alışverişi gibi.”1288 

1285 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 273. 
1286 Bakara, 2/16. 
1287 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 258. 
1288 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 258; Ebu’n-Necm el-Mufaddal b. Kudâme, Dîvânu Ebi’n-Necm 

el-İclî, thk. Muhammed Edîb Abdulvâhid Cimrân, Matbûâtü Mecmai’l-Lugati’l-Arabiyye, Dimeşk, 

2006, s. 178; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 69; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 48. 



254 

Bu şiirde zikredilen تَََى ifadesi de ayetteki gibi gerçek anlamının dışına اشأ

çıkılarak istiâre yoluyla إستِبأدال “değiştirme” manasında kullanılmıştır.

Ayetteki دَُىا لَأ  lafzından kastedilen mana; Onların hidayete davet edildikleri

zaman bunu gerçekleştirebilecek konumda olmalarıdır. Yani onları hidayete 

ulaştıracak vesileler kolaylaştırılmış, insanlar hidayet temelleri olan bir fıtrat üzerine 

yaratılmışlardır. الضىلَالَة ise “amaçtan sapmak” demektir. Din konusunda doğru olandan

ayrılmayı ifade etmek için istiâre yoluyla kullanılmıştır. 

Müellif açıklamalarına şöyle devam etmiştir: Dalâlet yolunu tercih eden 

münafıklar bu değiştirme işinde hüsrana uğradılar. Çünkü onlar ticaretteki sermayeleri 

olan hidâyeti dalâletle değiştirdiler. Dalâlet ehli kimse istediğini elde etse bile büyük 

bir hüsrandadır. Zira kişi sermayesini (hidâyeti) koruyamazsa kâr etmiş sayılmaz. 

Buradaki istiâreyi daha da güzelleştirmek için ََرَبِح “kâr etmek, kazanmak” lafzının

zikredilmesi, ayetin başında geçen تَاء .lafzındaki manayı terşîh (desteklemek) içindir إشأ

Çünkü bu tür istiâre, teşbîhi unutmuş gibi yapmak ve müsteârun minhüye ait özellikleri 

zikrederek tâbilerini sanki müsteârun minhünün destekçisi olarak ilişkilendirme 

hususuna dayanmaktadır.1289 Şairin de zikrettiği gibi: 

ريَََِمىاولََ َابنََدَأأيةٍََ...َوعشىشََفَِوكرَيأهَجَاشََلَهَُصَدأ رََعَزى رأيتَُالنىسأ

“Akbabanın kargaya üstün gelip 

Onun yuvasına yerleştiğini görünce yüreğim sızladı.”1290 

Şiirde ر دَأأيةَ ,akbaba” lafzı yaşlılık için“ النىسأ karga” lafzı da gençlik için“ ابنَ

istiâre olarak zikredilmiştir. Devamında yukarıdaki müsteârun minhüye ait özellikler 

zikredilerek yani yuva ve yuvaya yerleşmekten söz edilerek terşîh yapılmıştır.1291 Bu 

1289 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 259. 
1290 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 260; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 71; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 49. 
1291 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 260. 



255 

istiârede yaşlı kimse beyaz saçlarından dolayı akbabaya, genç kimse de siyah 

saçlarından dolayı kargaya benzetilmiştir.1292 

Dolayısıyla ayetteki َتَُِارَتُِمُأ َ رَبَِْتأ فَمَاَ “Bu yüzden alışverişleri onlara kâr 

getirmedi” ifadesi, istiâre için kullanılan تَاء satın alma” fiilinin bağlamına uygun“ إشأ

olarak getirilmiştir. Şöyle ki; ayetin başında münafıkların hidâyeti dalâletle 

değiştirmeleri alışveriş üslûbuyla anlatıldığı için onların bu konuda hüsrana uğramaları 

da onların zarar ettiklerini temsîl ve alışverişlerinin hakikatini tasvîr etmek için 

alışveriş üslûbuyla anlatılmış ve bu ticarette hiçbir şekilde kazançlı olamadıklarına 

dikkat çekilmiştir.1293 Dolayısıyla bu ayetteki istiâre, istiâre-i muraşşaha ile tescil 

edilmiştir. Yani ilk olarak تَاء ,satın alma” lafzı istiâre-i tebeiyye  olarak zikredilmiş“ إشأ

ayetin devamında َفَمَاَرَبَِْتأ “kâr getirmedi”  ve التِِجارة “ticaret” lafızlarıyla mana ikinci

kez pekiştirilmiş ve istiâre-i muraşşaha gerçekleşmiştir.1294 

2.5.1.4. İstiâre-i Mücerrede 

Bir istiârede müsteârun lehle (müşebbeh) beraber onun mülâyimi olan birtakım 

özelliklerin veya ayrıntıların zikredilerek müsteârın desteklendiği istiâreye istiâre-i 

mücerrede denir.1295 

َمَكَانٍََ كَُلِِ اَمِنأ َآمِنَة َمُطأمَئِنىة َيََأتيِهَاَرزِأقُ هَاَرَغَد  كََانَتأ َقَ رأيةَ  َُمَثَلا  َُلبَِاسَََوَضَرَبََاللَّى َفأََذَاقَ هَاَاللَّى َبِِنَ أعُمَِاللَّىِ فَكَفَرَتأ

كََانوُاَيَصأنَ عُونََ وَأفَِبِاَ وُعَِوَالِأ  Allah şöyle bir memleketi misal verdi: Orası güven ve huzur“ الْأ

içinde idi. Oraya her taraftan bolca rızık gelirdi. Fakat Allah'ın nimetlerine nankörlük 

ettiler; bu yüzden yaptıklarına karşılık Allah onlara şiddetli açlık ve korku ızdırabını 

tattırdı.”1296 Ayette önce insanın zarar ve açlık eleminden idrak ettiği durum, acı ve 

iğrenç bir şeyi tatmaktan idrak ettiği duruma benzetilmiştir. Bu istiâre-i mekniyyedir. 

1292 İbn Manzûr, Lisânu’l-ʻArab, V, 405. 
1293 Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 49. 
1294 İbn Ebi’l-İsbaʻ, Tahrîru’t-Tahbîr s. 99; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, II, 311. 
1295 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 385; Meydânî, el-Belâgatü’l-ʻArabiyye, II, 253; Abdülazîz Atîk, 

İlmü’l-Beyân, s. 187. 
1296 Nahl, 16/112. 



256 

Sonra bu elem ve zarar, giyeni sarıp kuşatması bakımından َاللِِبَاس “elbise”ye

benzetilmiştir. Dolayısıyla müşebbeh hazfedilmiş ve müşebbehün bih olan “elbise” 

lafzı zikredilmiştir. Bu da istiâre-i tasrîhiyyedir. 

Fakat “tattırma” ve “elbise” ifadelerinin ikisi de aynı anda nasıl istiâre olarak 

kullanılabilir sorusu akla gelebilir. Tattırma ifadesi genellikle bela ve sıkıntılardan 

dolayı insana dokunan şeyler için kullanıldığı için burada da hakiki manasında 

kullanılmış sayılır. Elbise ifadesi de giyen kişiyi kuşatması yönüyle insanı kuşatan ve 

etrafında meydana gelen olaylar yönüyle elbiseye benzetilmiştir. Dolayısıyla َُالِْذَاقَة

“tattırmak” kelimesi çoğu zaman insanlara dokunan bela ve sıkıntılar için 

kullanıldığında َالِْصَابة “yakalanma” manasına gelir. Böylece hakikat anlamında

kullanılmış olur ve bu itibarla istiâre-i mücerrede olur. Ayrıca َُالِْذَاقَة “tattırmak” ifadesi

herhangi bir giydirme işi olmaksızın اللِِبَاس “elbise” üzerine konumlandırılmıştır.

Çünkü bu üslûp etkileme ve etkilenmenin ziyadeli olduğunu ifade eder.1297 

2.5.1.5. İstiâre-i Tebeiyye 

İstiârenin cins isimler dışında fiiller, müştak sıfatlar ve harfler ile 

yapılmasıdır.1298 Dolayısıyla ism-i fâil, ism-i mefûl, sıfatı müşebbehe, ism-i tafdîl, 

ism-i zaman, ism-i mekan, ism-i alet gibi fiilden türetilen kelimelerle yapılan istiâreler 

tebeiyyedir.1299 İstiâre-i tebeiyye, müştak olmayan câmid isimlerle yapılan istiâre-i 

asliyyenin zıddıdır.1300 

أَبَأصَارهِِمأَغِشَاوَة ََ قَُ لُوبِِِمأَوَعَلَىَسََأعِهِمأَوَعَلَى َُعَلَى اَللَّى َعَظِيمَ خَتَمَ وَلََمُأَعَذَاب  “Allah onların kalplerini 

ve kulaklarını mühürlemiştir. Gözleri üzerinde de bir perde vardır. Onlar için büyük 

bir azap vardır.”1301  Hakikatte burada kalplerine ve kulaklarına ََخَتَم “mühür vurdu”

1297 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 281-283; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 638-639. 
1298 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 385; Meydânî, el-Belâgatü’l-ʻArabiyye, II, 253; Abdülazîz Atîk, 

İlmü’l-Beyân, s. 187. 
1299 Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 597. 
1300 Abdülazîz Atîk, İlmü’l-Beyân, s. 181. 
1301 Bakara, 2/7. 



257 

ve gözlerine de  َغِشَاوَة “perde” çekmek diye bir şey söz konusu değildir. Şöyle ki;

kalplerde ve kulaklarda hakka ulaşmaya ve onu kabul etmeye engel bir görünümün 

meydana gelmesi, kapların üzerinin mühürlenmesi şeklindeki bir kullanıma 

benzetilerek istiâre üslûbuyla aktarılmıştır. Burada “mühür vurma” fiilinin Allah’a 

isnâd edilmesi, O’nun hakka ulaşmayı ve imanı kabul etmeyi menettiği izlenimi verir. 

Fakat bununla inkâr edenlerin imanı kabul etme ihtimalleri olduğu halde içinde 

bulundukları durumun yani küfre tamamen saplanmalarının bu ihtimale mani olduğu 

bildirilmiştir. Burada olduğu gibi fiile tabi olarak bina edilen bu istiâre çeşidi istiâre-i 

tebeiyyedir.1302 Bu tür kullanımda, kâfirlerin azgınlıkta haddi aştıkları ve dalâlete 

sapmakta çok ileri gittiklerini onlara hissettirmek amaçlanmıştır.1303 

Ayette inkar edenlerin içinde bulundukları bu durum, onların dini hususlardan 

istifade etmelerini engellediğinden kalp bir sûret olarak benzetilmiştir. Müellif soyut 

ve somut iki anlamı olan lafızların takdir edildiği manada şayet bir zayıflık 

oluşturmadığı sürece temsîl amacıyla kullanılabileceğini belirterek konuya farklı 

yorumlar getirmiştir.  

Birincisi: Ayette mühürleme fiili Allah’a isnâd edilmiştir. Şöyle ki bu isnâd, 

inkâr edenlerin kalplerinin ve kulaklarının haktan uzaklaşmasından ve yaptıklarında 

çok aşırı giderek küfrün kendilerinde sanki doğuştan gelen bir nitelikmiş gibi iyice 

yerleşmesinden kinâyedir.  

İkincisi: Allah’ın onların kalplerine mühür vurması, istiâre-i temsîliyye yoluyla  

hayvanların kalplerine benzetilmiştir. Sanki Allah tarafından kalplerinin üzerine 

mühür vurulduğu takdir edilir. Buradaki “mühür vurma” fiili her ne kadar mecâz 

anlam ifade etse de isnâd edilen şey hakîkî  manadadır. Şu sözde olduğu gibi temsil 

yapılmıştır: لاَ  تَِِتُ قَدِِمَُرجِأ رَىأرَاَكََأيَ ُّهَاَالمفأ رَُأخُأ  Ey Müftü! Bir ileri bir geri adım attığını“   َوتُ ؤَخِِ

görüyorum.”1304 

Üçüncüsü: Tüm bu olayların sebebi şeytandır. Fakat isnâd burada da Allah’a 

yapılmıştır. Çünkü   “mühür vurma”  fiilinde isnâdın sebebe yapılması, şeytana bu 

1302 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 221-222. Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, 

II, 736 (A’râf, 7/126); IV, 1074 (Hac, 22/55); V, 588 (Ankebût, 29/23); VI, 24 (Yâsîn, 36/29). 
1303 Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 42. 
1304 Müftünün tereddütünden hasıl olan bu durum, bir işi yapıp yapmama konusunda kararsız olan bir 

kişiye benzetilerek istiâre-i temsîliyye kullanılmıştır. Bkz. Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 376. 



258 

kudreti verenin Allah olmasından dolayıdır. Aynı zamanda buradaki müsned aşağıdaki 

şiirdeki gibi mecâzî anlamdadır:1305  

تَعِيْهُاَ َيَسأ رَََِمَنأ إذاَرَدىَعَاف1306َََِالقِدأ

“Kazanın dibindeki artık yemek, onu ödünç isteyeni geri çevirdiğinde…” 

Bu şiirde kastedilen manayı Semîn el-Halebî (ö. 756/1355) şöyle açıklıyor: 

Araplar, yemek pişirdikleri kazanı birisi ödünç istediğinde onun dibinde kalan yemeği 

mazeret göstererek talebi reddediyorlardı. İşte burada َِعَاف fâil, َتَعِيْهُا يَسأ َ ise mefûl مَنأ

konumundadır. Bu kullanım mecâzî bir isnâddır. Çünkü hakikatte talebi reddeden kişi 

kazanın sahibidir. َِعَاف lafzı ise isnâdın yapıldığı sebeptir. 1307

Dördüncüsü: Mühür vurmak ifadesi onların imana gelmeleri hususunda baskı 

ve zorlama olmadığını ifade etmekten istiâre olarak kullanılmıştır. Çünkü durum bunu 

gerektirir. Şöyle ki: Bu ifadeyle onların azgınlıklarında çok ileri gittikleri 

vurgulanmıştır. Dolayısıyla iman hususunda seçim hakkına dair bir teklif 

sunulmasaydı onlara zorla iman ettirmekten başka bir yol kalmadığına işaret 

edilmiştir.  

Beşincisi: İnanmayanların ََََبَ يأنِنَاَوَبَ يأنِك َوَمِنأ عُونَََّإلِيَأهَِوَفَِآذَاننَِاَوَق أر  وَقاَلوُاَقُ لُوبُ نَاَفَِأَكِنىةٍَمِىاَتَدأ

عَامِلُونََحِجَابَ  إِن ىنَاَ فاَعأمَلأَ َ “Dediler ki: "(Ey Muhammed!) Bizi çağırdığın şeye karşı 

kalplerimiz örtüler içerisindedir. Kulaklarımızda bir ağırlık, seninle bizim aramızda 

da bir perde vardır. O halde sen (istediğini) yap, şüphesiz biz de (istediğimizi) 

yapacağız."”1308 ayetindeki gibi bir takım asılsız iddialarına cevap vermek maksadıyla 

Allah’ın mühür vurduğu ifadesinin kullanıldığı ihtimalidir.1309 

1305 Mufaddal ed-Dabbî, el-Mufaddaliyyât, s. 176. 

1306  ;Kazanın dibinde bırakılan  artık yemek” anlamına gelir. Bkz. Ezherî, Tehzîbü'l-Luga, III, 145“العافََِ

İsmâil b. Hammâd el-Cevherî, es-Sıhâh: Tâcü’l-Lüga ve Sıhâhü’l-ʻArabiyye, thk. Ahmed 

Abdülgafûr Attâr,  Dâru’l-İlm, Beyrut, 1987, c. I-VI, VI, 2432. 
1307 Semîn el-Halebî, ed-Dürru’l-Masûn, I, 357. 
1308 Fussilet, 41/5. 
1309 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 223-225. 



259 

عُرُونََ وَمَاَيَشأ أنَ أفُسَهُمأَ َ وَالىذِينََآمَنُواَوَمَاَيََأدَعُونََإِلاى ََ  Bunlar Allah'ı ve mü'minleri“ يَُاَدِعُونََاللَّى

aldatmaya çalışırlar. Oysa sadece kendilerini aldatırlar da farkında değillerdir.”1310 

Müellife göre bu ayetteki ََيَُاَدِعُون ifadesi istiâre-i tebeiyye üslûbudur. Münafıkların

Allah’ın zâtını ve sıfatlarını tanımamalarından dolayı bu ifade tarzı kullanılmış 

olabilir. Zira onlar, Allah’ı aldatabileceklerini zannettiler. İşte bu da onların 

itikatlarının bir tercümesi sayılır.  

Ayrıca Allah Teâlâ bu ifadeyi bir girizgah olarak müminlerin kendisine olan 

yakınlığından ve onların kendi katındaki özel bir yeri olmasının kuvvetine dikkat 

çekmek için zikretmiştir. Bu ifade şeklinde aldatma fiilinin taalluk ettiği şey   أَعأجَبَنَِّزَيأدَ 

Zeyd’in cömertliği beni hayran bıraktı”1311 cümlesindeki ve“ وكََرَمُهَُ يَُ رأضُوهََُ أََنأ َُوَرَسُولهََُُأَحَقُّ وَاللَّى

مُؤأمِنِيََ َكَانوُاَ إِنأ “Eğer gerçekten mü'min iseler (bilsinler ki), Allah ve Resûlü'nü razı 

etmeleri daha önceliklidir”1312 ayetindeki kullanıma benzerdir.1313 Yani söz konusu 

ayette mana “Onlar Allah’a iman etmiş olan müminleri aldatmaya çalışırlar” şeklinde 

düşünülebilir.1314 

Diğer taraftan aldatma fiilinin aklî  mecâz yoluyla Allah tarafından Resûlüne 

(s.a.v.) isnâd edildiği de söylenebilir. Çünkü Peygamber Efendimiz (s.a.v.) Allah’ın 

hükümlerini tebliğ eden ve anlatan O’nun yeryüzündeki halifesidir.1315 Nitekim 

Zemahşerî (ö. 538/1144) de Allah isminin zikredilip Peygamber Efendimizin (s.a.v.) 

kastedilmesinin mümkün olabileceği gibi benzer açıklamalarından sonra şu ayeti delil 

göstermiştir:1316 ََاََيُ بَايِعُونََاللَّى Sana bîat edenler ancak Allah'a bîat etmiş“ إِنىَالىذِينََي بَُايعُِونَكََإِنَّى

olurlar.”1317 Benzer şekilde bir diğer ayette murad edilen mana aynı doğrultudadır: ََمَنأ

1310 Bakara, 2/9. 
1311 Zeyd kelimesi onun cömertliğini anlatmak için ön hazırlık olarak ilk sırada zikredilmiştir.  Bu 

cümlede beğenme durumu önce bütünüyle Zeyd’e isnâd edildi. Sonra da bu niteliğini diğer saygınlık 

ifade eden nitelikleri arasından ayırmak için onun sahip olduğu cömertlik vasfına atıf yapıldı. Bkz. 

Semîn el-Halebî, ed-Dürru’l-Masûn, I, 126. 
1312 Tevbe, 9/62. 
1313 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 236. 
1314 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 58. 
1315 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 236. 
1316 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 57-58. 
1317 Fetih, 48/10. 



260 

َفَمَاَأرَأسَلأنَاكََعَلَيأهِمأَحَفِيظ ا َتَ وَلَى ََوَمَنأ َأَطاَعََاللَّى  Kim peygambere itaat ederse, Allah'a“ يطُِعَِالرىسُولََفَ قَدأ

itaat etmiş olur.”1318 Yani, bundan maksat münafıkların Allah’ı aldatmakla aynı 

zamanda Peygamberimizi (s.a.v.) de aldatmak isteyişleri olabilir. 

Ayetin devamındaki ََعُرُون يََشأ وََمَا اَنَ أفُسَهُمأ اَِلاىا  ifadesiyle de aldatma eyleminin وَمَاَيََأدَعُونَ

münafıklarla sınırlı kalacağı yani sadece kendilerine zarar vereceği vurgulanmıştır. 

Zira münafıklar beyhûde istekleriyle yalnızca kendilerini kandırırlar. Yine aynı şekilde 

benzer şeyler temenni ederler ve günah işlemeye teşvik ederek ancak birbirlerini 

kandırırlar. Bu ifadelerle münafıkların aldatma eyleminden dolayı çok zarar gördükleri 

ve şuurlarının yok olması hasebiyle yollarını kaybettiklerine işaret edilmiştir.1319 

ََ كِيمُ الْأَ ََالأعَزيِزَُ هُوََ َ إِلاى إلَِهََ لَاَ طَِ بًِلأقِسأ قاَئِم اَ الأعِلأمَِ وَأوُلوَُ وَالأمَلَائِكَةَُ هُوََ َ إِلاى إِلَهََ لَاَ أنَىهَُ َُ اللَّى شَهِدََ “Allah, 

melekler ve ilim sahipleri, ondan başka ilah olmadığına adaletle şâhitlik ettiler. Ondan 

başka ilah yoktur. O, mutlak güç sahibidir, hüküm ve hikmet sahibidir.”1320 Allah 

Teâlâ insanlar için çevrelerinde ve kendilerinde vahdaniyetine dair kesin deliller 

getirmiş sonra da hükümlerini ortaya koymuştur. Müellife göre Yüce Allah’ın kitaplar 

indirip ve peygamberler gönderip bunları vahdaniyetine delil kılması, keşif ve beyân 

açısından istiâre-i tebeiyye yoluyla bir şahitliğe benzetilmiştir.1321 

Nitekim Allah Teâlâ kendisinin tek bir ilah olduğuna delalet edecek şeyleri 

yaratmak sûretiyle bu şahitliğini ortaya koymuş ve açıklamıştır. Melekler ve ilim 

sahipleri de Allah’ın tek olduğunu naklî ve aklî delillerle açıklamışlardır. Yani 

melekler bunları peygamberlere, peygamberler alimlere, alimler de diğer insanlara 

beyân etmişlerdir.1322 

َُقاَلوَُ َمِىاَرَزَقَكُمَُاللَّى نَاَمِنََالأمَاءَِأَوأ َأفَِيضُواَعَلَي أ نَىةَِأَنأ ََحَرىمَهُمَاَعَلَىََوَنََّدَىَأَصأحَابَُالنىارَِأَصأحَابََالْأ اَإِنىَاللَّى

Cehennemlikler de cennetliklere, "Ne olur, sudan veya Allah'ın size verdiği“ الأكَافِريِنََ

rızıktan biraz da bizim üzerimize akıtın" diye çağrışırlar. Onlar, "Şüphesiz, Allah 

1318 Nisa, 4/80. 
1319 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 236-240. 
1320 Âl-i İmrân, 3/18. 
1321 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1064. 
1322 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, VII, 168. 



261 

bunları kafirlere haram kılmıştır" derler.”1323 Buradaki ََحَرىم “haram kıldı” ifadesi

istiâre-i tebeiyye yoluyla ََمَنَع “yasakladı” manasında kullanılmıştır. Yani ayet “Allah,

dünyada iken mükelleflere bazı şeyleri haram ve sakıncalı kıldığı gibi ahirette de 

cehennemlik kimselere cennet yiyeceklerini ve içeceklerini tatmayı yasakladı” 

manasındadır. Mola Gürânî ayetteki benzer kullanıma Arap şiirinden örnek getirmiştir. 

Nitekim burada da  َحَراَم ifadesi “yasak” manasına gelir:1324

َألاقَِيكَِيَََّهِنأدَُ َتَ رأقَآَحَتَى َتَطأعَمََالأكَرَىَ...َوَأَنأ  حَراَم َعَلَىَعَيأنَّىَأَنأ

“Haramdır gözlerime uykuyu tatması 

Ve yaşlarının kuruması, seni görene kadar ey Hind!” 

َيُضَيِِفُوهَُاََفَ وَجَدَاَفِيهَاَجِدََ لَهَاَفَأبََ وأاَأَنأ تَطأعَمَاَأَهأ لََقَ رأيةٍََاسأ َإِذَاَأتََ يَاَأَهأ قاَلَََفاَنأطلََقَاَحَتَى َفَأقَاَمَهَُ َيَ ن أقَضى ار اَيرُيِدَُأَنأ

ر ا تََعَلَيأهَِأَجأ َشِئأتََلَاتَىََذأ Yine yola koyuldular. Nihayet bir şehir halkına varıp onlardan“ لَوأ

yiyecek istediler. Halk onları konuk etmek istemedi. Derken orada yıkılmaya yüz 

tutmuş bir duvar gördüler. Adam hemen o duvarı doğrulttu. Mûsâ, "İsteseydin bu iş 

için bir ücret alırdın" dedi.”1325 Ayette ََيَ ن أقَضى  ”yıkılmak isteyen bir duvar“ جِدَار اَيرُيِدَُأَنأ

ifadesinde duvara isnâd edilen “isteme” fiili  istiâre-i tebeiyyedir. Yani “yıkılmaya yüz 

tutmuş” anlamındadır. Molla Gürânî bu açıklamasına aşağıdaki beyiti şahit 

göstermiştir. Dolayısıyla beyitte zikredilen َهَمى “istedi/yöneldi” fiili cansız bir varlık

olan zamana atfedilmiş ve istiâre-i tebeiyye olarak kullanılmıştır.1326 

سَانَِ َشََألِيَبِسُعأدَىَ...َلَزَمَان ََيَ هُمَُّبًِلِْحأ ر اَيَ لُفُّ  إِنىَدَهأ

“Beni Suʻdâ’ya kavuşturan zaman 

Gerçekten iyilik etmeyi istemiş bir zamandır.” 

1323 A’râf, 7/50. 
1324 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 676; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 108. 
1325 Kehf, 18/77. 
1326 Cürcânî, Delâilü’l-İʻcâz, s. 320. 



262 

تَ عألَمُونََ لَاَ مَاَ َ اللَّىِ عَلَىَ تَ قُولوُاَ َ وَأَنأ شَاءَِ وَالأفَحأ بًِلسُّوءَِ يََأمُركُُمأَ اََ إِنَّى “O, size ancak kötülüğü, 

hayasızlığı ve Allah'a karşı bilmediğiniz şeyleri söylemenizi emreder.”1327 Molla 

Gürânî’ye göre ayette şeytanın düşmanlığı takrîr edilerek açıklanmıştır. Onun 

emretmesi istiâre yoluyla bir şeyi güzel göstermesi ve vesvese vermesi manasında 

ifade edilmiştir. Bu üslûpta şeytana itaat edenlerin onun memurları konumunda 

olduğunu îmâ etme ve onları küçük düşürme amacı vardır.1328 

قلَِيلا َ َ إِلاى لبَِث أتُمأَ َ إِنأ وَتَظنُُّونََ دِهَِ ََبَِْمأ تَجِيبُونَ فَ تَسأ عُوكُمأَ يَدأ يَ وأمََ “Allah'ın sizi (kabirlerinizden) 

çağıracağı, sizin de O'na hamd ederek emrine hemen uyacağınız ve (kabirlerinizde) 

pek az kaldığınızı sanacağınız günü hatırla!”1329 Ayette َُالدُّعَاء “çağırma” ve ََُتِجَابة سأَ الْأِ

“davete uyma” ifadeleri َُالأبَ عأث “diriltme” ve َُالِْنأبِعَاث “diriltilme” ifadeleri için istiâre

olarak kullanılmışlardır. Bu üslûpta davet ve icabet olaylarının hızlı ve kolay bir 

şekilde gerçekleşeceğine bir tenbih vardır. Ayrıca bununla hesap ve ceza için 

çağrıldıklarına işaret edilmiştir.1330 

Nitekimََِدِه تَجِيبُونََبَِْمأ تَجَابََ ifadesinde tercih edilen  فَ تَسأ fiili “çağırana davet اِسأ

ettiği hususta uymak” demektir. Aynı şekilde ََاَجَاب   fiili de bu anlama gelir. Fakat

تَجَابََ sîğasından daha اَجَابََ fiili “icabet etme istediğini” de barındırır. Bu yüzden اِسأ

kuvvetli ve te’kîdlidir.1331 Böylelikle “Allah’ın sizi çağırdığı gün kendisine 

hamdederek davetine icabet etmek isteyeceksiniz” manası vurgulanmış olur. 

2.5.1.6. İstiâre-i Temsîliyye 

İstiâre-i temsîliyye asli manasının kastedilmesine mani bir karîne sebebiyle ve 

müşâbehet alakasıyla bir terkibin konulduğu anlamın dışında kullanılmasıdır. 

Dolayısıyla istiâre-i temsîliyye tek bir lafızda değil terkiplerde gerçekleşir. Mecâz-ı 

mürekkeb olarak da isimlendirilen istiâre-i temsîliyyede müşebbeh ve müşebbehün bih 

1327 Bakara, 2/169. 
1328 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 701. 
1329 İsrâ, 17/52. 
1330 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 390-391. 
1331 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XX, 354. 



  

263 

 

birden fazla unsurdan çekilip alınmış bir tabloyu andırır. İstiâre-i temsîliyye bu iki 

sûretten birini diğerine benzeterek teşbîhte mübâlağa gayesiyle müşebbehi 

müşebbehün bihin sûretine dahil edip sadece müşebbehün bihin terkibini zikretmekle 

yapılır.1332 İstiâre-i temsîliyyede sadece müşebbehün bihin terkibi zikredilirken teşbîh-

i temsîlîde ise hem müşebbeh hem müşebbehün bih hem de teşbîh edatı zikredilir.1333 

İstiâre-i  temsîliyye  ifadeleri şöhret kazanıp yaygın bir kullanım halini aldığında mesel 

olarak isimlendirilirler.1334 

َجََِيع اَوَلَاَتَ فَرىقُو اَللَّىِ  ;Hep birlikte Allah'ın ipine (İslâm'a) sımsıkı yapışın“ وَاعأتَصِمُواَبَِْبألِ

parçalanmayın.”1335 Müellif حَبأل “ip” ve اِعأتِصَام “tutunma” lafızlarında farklı belâğî 

hususların olabileceğine değinmiştir. Öncelikle ayette bir durumun diğer bir duruma 

benzetilmesi itibarıyla istiâre-i temsîliyye sanatı vardır. Ayrıca burada حَبأل “ip” 

kelimesi, ahit veya Kur’ân için istiâre olarak kullanılmıştır. Nitekim Molla Gürânî, 

istiârenin burada “Kur’ân Allah’ın sağlam ipidir, O’na sımsıkı tutunursanız asla 

dalâlete düşmezsiniz” manasına delalet ettiğini belirtmiştir. اِعأتِصَام “tutunma” lafzı ise 

ahite güvenmekten istiâre ya da ayette istiâre olan حَبأل “ip” kelimesi için terşîh 

(desteklemek) olarak da düşünülebilir. Çünkü حَبأل “ip” ifadesinin Allah’a izafe 

edilmesi bir karînedir.1336 

مَِيَِْ  َصأوَاتَِلَصَوأتَُالْأ َصَوأتِكََإِنىَأنَأكَرََالْأ َمِنأ يِكََوَاغأضُضأ َفَِمَشأ  .Yürüyüşünde tabii ol"“ وَاقأصِدأ

Sesini alçalt. Çünkü seslerin en çirkini herhalde eşeklerin sesidir!"”1337 Müellife göre 

مَِيَِْ الْأ لَصَوأتَُ َصأوَاتَِ الْأ أنَأكَرََ  ifadesi aşırı yüksek sesle konuşmanın eşek sesinin إِنىَ

çirkinliğiyle nazara verilmesi ve bunun istiâre yoluyla söylenmesi, tahzîr (uyarmak) 

 
1332 Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 604; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 275; Meydânî, el-Belâgatu’l-

ʻArabiyye,  II, 265. 
1333 Bulut, Belâgat, s. 266. 
1334 Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 287. 
1335 Âl-i İmrân, 3/103. 
1336 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1187. Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, 

III, 728, (Hûd, 11/28); IV, 775 (Tâhâ, 20/39). 
1337 Lokmân, 31/19. 



264 

hususunda mübâlağa amacıyladır. Nitekim eşek yergide bir mesel olduğu gibi çirkin 

sesi de bu kâbildendir.1338 

2.5.1.7. İstiâre-i Tahyîliyye 

İstiâre-i tahyîliyye, müşebbehün bihe ait bir özelliğin müşebbehe isnâd 

edilmesidir. Müsteârün lehin (müşebbeh) hissen ve aklen hakîkî olmadığı durumda 

istiâre-i tahyîliyye vardır.1339 İstiâre-i tahyîliyye, istiâre-i hayâliyye ve istiâre-i akliyye 

olarak da bilinir. Başka bir ifadeyle istiâre-i mekniyyede lafzın gerçek manasında 

kullanılmadığını gösteren karîneye istiâre-i tahyîliyye denir.1340 Ayrıca istiâre-i 

mekniyyenin olduğu her yerde istiâre-i tahyîliyye vardır denilebilir. Örneğin 

Peygamber Efendimizin (s.a.v) hadis-i şerifinde buyurduğu üzere ََ خََسٍَبُنَِّ عليَ الْسلامَُ  

“İslam beş temel üzere kurulmuştur”1341 ifadesinde iki istiâre vardır. Birincisi 

müşebbehün bih hazfedilerek levâzımından onu işaret eden َََّبَن   “bina inşa etmek” lafzı

getirilmiş ve bununla İslam bir eve benzetildiği için istiâre-i mekniyye sanatı 

gerçekleşmiş olur. İkincisi de َََّبَن   “bina inşa etmek” lafzının hayâlî bir tasvîrle İslam’a

isnâd edilmesinde de istiâre-i tahyîliyye sanatı vardır.1342   

كََمَاَ َارأحَْأهُمَا َمِنََالرىحْأَةَِوَقُلأَرَبِِ َلََمَُاَجَنَاحََالذُّلِِ فِضأ ربَ ىيَانَّصَغِيْ اوَاخأ  “Onlara merhamet ederek 

tevazu kanadını indir ve de ki: "Rabbim!, Tıpkı beni küçükken koruyup yetiştirdikleri 

gibi sen de onlara acı.”1343 Müellif ayetin manasında anne babaya karşı nezaket ve 

tevazu ile muamele edilmesi hususunda cahiliye şiiriyle istişhâd ederek belâğî bir 

çıkarımda bulunmuştur. Şöyle ki, ayette insanın anne babasına karşı alçak gönüllü 

olması durumu, bir kuşun kanatlarını yavrularının üzerine şefkatle indirmesine 

benzetilmiştir. Yani َِِالذُّل جَنَاحََ “tevazu kanadı” terkibi muallaka şairleri arasında 

1338 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 697; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 498; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, 

IV, 215. 
1339  Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 263. 
1340 Bulut, Belâgat, s. 199. 
1341 Buhârî, “Îmân”, 1. 
1342 Fadl Hasan Abbâs, el-Belâga Funûnühâ ve Efnânuhâ İlmü’l-Beyân ve’l-Bedîʻ, s. 181. 
1343 İsrâ, 17/24. 



265 

gösterilen Lebîd b. Rebîa’nın (ö. 40/660/) dîvânında zikredilen şu beyitte olduğu gibi 

istiâre-i bi’l-kinâye ve tahyîliyye sanatıyla aktarılmıştır:1344 

َبيَِدَِالشىمال1345ََِزمَِامُهَاَ َوَزَعتَُوَقِرةٍَِ...َإذأَأَصأبَحَتأ  وَغَدَاةَُريِحٍَقَدأ

“Savuşturdum rüzgarını ve ayazını nice sabahın 

Eline geçtiğinde yuları, kuzey rüzgarının.”1346 

Şiirdeki beyitte zikredilen يَد “el” lafzının الشىمال “kuzey rüzgarı” lafzına izâfe

edilmesi istiâredir. Yani kişinin bir şeyi elinde evirip çevirdiği gibi kuzey rüzgarının 

da sabah vaktini evirip çevirdiği ve o vakitlerde estiği kastedilmiştir. İnsanın elle 

yaptığı bir eylem hayali bir tasvîrle rüzgara ait kılındığı için “el” lafzı istiâre olarak 

kullanılmıştır.1347  

Buna ilaveten Molla Gürânî  ayetteki فِضأَ indir” ifadesinin terşîh için yani“   وَاخأ

ifadeyi daha kuvvetli kılmak gayesiyle destekleyici bir lafız olarak zikredildiğini 

hatırlatmıştır.1348 

Sonuç olarak ayette müşebbehün bih olan ِطاَئر “kuş” lafzı açıkça zikredilmeden

levâzımından olan جَنَاح “kanat” lafzı zikredilmiş ve bu da hayali bir tasvîrle insan

üzerine konumlandırılmıştır. Böylece Kur’ân-ı Kerîm’in ele aldığı en temel ahlak 

konularından olan nezaket ve tevazu kavramları, şefkatle yavrularına kanat geren 

tahyîlî bir kuş timsâliyle etkili bir şekilde aktarılmıştır. 

2.5.1.8. İstiâre-i Tehekkümiyye 

İstiâre-i tehekkümiyye; suhriyye (ironi), istihzâ (alaya almak), temlîh (latife) 

ve zarâfet (anlam inceliği) maksadıyla bir lafzın gerçek manasının zıddı kastedilerek 

1344 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 353. 
1345 Kuzey rüzgarının esmesinden maksat, kıtlık ve açlık vakitlerinin gelmesidir. Bkz. Alî el-Cundî, Fî 

Târîhi’l-Edebî’l-Câhilî, Mektebetü Dâri’t-Türâs, Medine,  1991, s. 365. 
1346 Lebîd b. Rebîa, Dîvânu Lebîd b. Rabîa, s. 114; Ebû Zeyd el-Kureşî, Cemheretü Eş’âri’l-Arab, s. 

261; İbn Reşîk el-Kayrevânî, el-ʻUmde,  I, 269. 
1347 Cürcânî, Delâilü’l-İʻcâz, ss. 435-436. 
1348 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 354. 



266 

kullanılmasıdır. Bu çeşit istiâreye, istiâre-i temlîhiyye de denilmektedir. Örneğin 

korkak bir kimseyi kastederek  َاَسَدا راَيَأتَُ “Bir aslan gördüm” denilmesi bu tür bir 

istiâredendir.1349 

ألَيِم ا َ عَذَابً  لََمُأَ بَِِنىَ الأمُنَافِقِيََ رَِ  Münafıklara, kendileri için elem dolu bir azap“ بَشِِ

olduğunu müjdele.”1350 Molla Gürânî’ye göre ayette istiâre-i tehekkümiyye üslûbu 

vardır. Peygamber Efendimizin (s.a.v.) önce iman etmiş sonra da defalarca küfre 

düşmüş münafıkları elem verici bir azapla müjdelemesi istenmektedir. Burada tehdit 

içeren bir ifade biçimi tercih edilmeyerek kendileriyle alay edildiği hissettirilmiş ve 

şer bir durumun sevinçli bir haber gibi verilmesi istenmiştir. Nitekim ayette ََاَلأمُنَافِقِي بْأ أَخأ

“Münafıklara haber ver” demek yerine istiâre yoluyla ََالأمُنَافِقِي رَِ بَشِِ “Münafıkları 

müjdele” denilmesi içinde bulundukları aciz durumlarından dolayı onları tehekküm 

(alaya almak) amacıyladır.1351 

2.6. HAKÎKAT ve MECÂZ 

Hakîkat, vazʻında herhangi bir te’vîle ihtiyaç olmaksızın konulduğu manada 

kullanılan kelimedir. Örneğin َُالَْسَد “aslan” lafzı bilinen şekliyle hayvan için

kullanılırsa hiçbir te’vîle ihtiyaç duyulmadan hakîkî manasında kullanılmış olur.1352 

Mecâz ise bir lafzın aralarındaki alakadan dolayı vazʻ olunduğu mananın 

dışında başka bir manada kullanılmasıdır.1353 

1349 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 268; Akkâvî, el-Muʻcemü’l-Mufassal, s. 103. 
1350 Nisâ, 4/138. 
1351 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 226; Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît, IV, 101. Diğer 

örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 846, (Hûd, 11/98). 
1352 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 358. 
1353 Cürcânî, Esrârül-Belâga, s. 351. 



267 

Diğer bir tanıma göre mecâz, hakîkatinin çeşidine göre1354 hakîkî olarak 

konulduğu mananın dışında kullanılan ve bu hakîkat çeşidindeki manasının 

kastedilmesine engel bir karînenin olduğu kelimedir.1355 

2.6.1. Mecâz Çeşitleri 

Mecâz, aklî ve lugavî mecâz olmak üzere iki kısma ayrılır. Mecâz-ı aklî, fiilin 

veya fiil görevi üstlenen kelimelerin gerçek fâilinden başkasına isnâd edilmesidir.1356 

Mecâz-ı lugavî ise lafızların aralarındaki bir alakaya binâen lugavî manalarından başka 

bir manaya nakledilmesidir. Hem kelimelerde hem de terkiplerde gerçekleşir. Lugavî 

mecâz da ikiye ayrılır. Mecâzda hakîkî ve mecâzî mana arasındaki alaka müşâbehet 

ise istiâre, müşâbehet dışında bir alaka ise mecâz-ı mürsel olarak isimlendirilir.1357 

Mecâz denilince mutlak anlamda mecâz-ı mürsel kastedilir.1358 Aşağıda mecâz 

çeşitlerine dair kavramlar açıklanacak ve Molla Gürânî’nin verdiği örnekler ele 

alınacaktır. 

2.6.1.1. Mecâz-ı Aklî 

Mecâz-ı aklî, aralarındaki alaka ve isnâdın hakîkî olmasına engel bir karîne 

sebebiyle fiilin veya fiil görevi üstlenen kelimelerin gerçek fâilinden başkasına isnâd 

edilmesidir.1359 Mecâz-ı aklî, hükmî mecâz ve isnâdî mecâz olarak da isimlendirilir. 

Yalnızca terkiplerde gerçekleşir. Mecâz-ı aklîdeki alakalardan bazıları sebebiyyet, 

zamâniyyet, mekâniyyet, masdariyyet, mefûliyyet ve fâiliyyet olarak sayılabilir.1360 

1354 Örneğin hakîkat çeşidinden kastedilen husus için َُالصىلَاة lafzını ele alalım. Bu kelime hakîkat-ı

şer’iyyede “namaz” manasında kullanılır. Diğer bir hakîkat çeşidi olan hakîkat-ı lugaviyyede ise 

“duâ” manasında kullanılır. Dolayısıyla bu kelimeye hakîkat-ı şer’iyye açısından bakılınca “namaz” 

hakîkî mana, “duâ” ise  mecâzî mana olur. Fakat  mecâzî mana olan “duâ” manası, hakîkat-ı 

lugaviyye açısından bakılınca hakîkî manadır. Bu yüzden örnekteki gibi kendi hakîkat çeşidinin 

dışında başka bir hakîkat çeşidi açısından vazʻ olunduğu manada kullanılan kelimeler  mecâz 

kapsamına dahil olur. Bkz. dipnot içinde, Ebû Ya‘kûb Sirâcüddîn Yûsuf b. Ebî Bekr es-Sekkâkî, 

Miftâhu’l-ʻUlûm, trc. Zekeriya Çelik, Litera Yayıncılık, İstanbul, 2017, s. 412. 
1355 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 359. 
1356 Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  II, 295. 
1357 Abdülazîz Atîk, İlmü’l-Bedîʻ, ss. 143-147. 
1358 Saraç, Klâsik Edebîyat Bilgisi, s. 110. 
1359 Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  II, 295. 
1360 Abdülazîz Atîk, İlmü’l-Bedîʻ, ss. 143-144. 



268 

هُمَاَلبَِاسَهُمَاَلَِ نَىةَِيَ نأزعَُِعَن أ رجَََأبََ وَيأكُمأَمِنََالْأ كََمَاَأَخأ تِنَ نىكُمَُالشىيأطاَنُ يُْيَِ هُمَاَسَوأآتِِِمَاَإِنىهَُيَ راَكُمأَيََّبَنَِّآدَمََلَاَيَ فأ

َحَيأثََُ مَِنأ يَُ ؤأمِنُونََهُوََوَقبَِيلُهُ لَلِىذِينََلَا ليَِاءَ أََوأ اَلشىيَاطِيَ َجَعَلأنَا إَِنَّى تََ رَوأنَِمُأ لَا  “Ey Âdemoğulları! Avret yerlerini 

kendilerine açmak için, elbiselerini soyarak ana babanızı cennetten çıkardığı gibi, 

şeytan sizi de saptırmasın. Çünkü o ve kabilesi, onları göremeyeceğiniz yerden sizi 

görürler. Şüphesiz biz şeytanları, iman etmeyenlerin dostları kılmışızdır.”1361 Ayette 

Hz. Adem (a.s.) ve Hz. Havva’nın (r.a.) cennetten çıkarılması َََرج fiiliyle şeytana isnâd اَخأ

edilmiştir. Oysa onları cennetten çıkaran gerçekte Allah’tır. Dolayısıyla cennetten 

çıkarılmalarına sebep şeytan olduğu için fiil  mecâzen ona atfedilmiş, böylelikle ayette 

alakası sebebiyyet olan  mecâz üslûbu tercih edilmiştir. Yani şeytan cennetten 

çıkarılmaları için onları kaçınılmaz bir zillet durumuna soktuğundan bu işin müsebbibi 

sayılmıştır.1362 

َرَحِيمَ  َعَصَانَّفإَِنىكََغَفُور  َوَمَنأ مِنِِّ َتبَِعَنَِّفإَِنىهَُ كََثِيْ اَمِنََالنىاسَِفَمَنأ لَلأنَ نُىَأَضأ َإِنِى ََرَبِِ “"Rabbim! Çünkü 

o putlar insanlardan birçoğunu saptırdılar. Artık kim bana uyarsa o bendendir. Kim

de bana karşı gelirse şüphesiz sen çok bağışlayan, çok merhamet edensin."”1363 Ayette 

لَلأنََ saptırdılar” fiilinin putlara isnâd edilmesi sebebiyyet itibariyledir.1364 Nitekim“ أَضأ

putlara tapma eyleminde bir dalâlet söz konusu olduğu için  saptırma işi  mecâzen 

onlara nisbet edilmiştir.1365 

وَالَُمُأَوَلَاَأَوألَادُهُمأَ Onların malları ve çocukları seni imrendirmesin.”1366“ فَلَاَتُ عأجِبأكََأمَأ

Müellife göre ayette ََأَعأجَب “hoşuna gitti” fiilinin “mallar” ve “çocuklar” ifadelerine

1361 A’râf, 7/27. 
1362 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 649. Diğer örnekler için bkz. Gâyetü’l-Emânî, IV, 992 (Hac, 

22/1); IV, 1074 (Hac, 22/55); V, 257 (Furkân, 25/34); V, 644 (Rûm, 30/24); V, 836 (Sebe’, 34/8); 

V, 862 (Sebe’, 34/33); V, 877 (Sebe’, 34/54); VI, 10 (Yâsîn, 36/2); VI, 330 (Mü’min, 40/61); VI, 

366 (Fussilet, 41/16); VII, 866 (İnsân, 76/10); VII, 639 (Hâkka, 69/1); VII, 1079 (Târık, 86/6); VII, 

1356 (Felak, 113/3). 
1363 İbrâhîm, 14/36. 
1364 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 1276. 
1365 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XIX, 102. 
1366 Tevbe, 9/55. 



269 

isnâd edilmesi, nehiyde mübâlağa maksadıyladır. Adeta mallar ve çocuklar kendilerine 

imrenilmesinden vazgeçilmesi hususunda sorumlu tutulmuşlardır.1367 

َنَصأبََْعَلَىََ َبَ قألِهَاَوَقِثىائِهَاَوَفوُمِهَاََوَإِذأَقُ لأتُمأَيََّمُوسَىَلَنأ َرأضَُمِنأ َلنََاَمِىاَتُ نأبِتَُالْأ طَعَامٍَوَاحِدٍَفاَدأعَُلنََاَربَىكََيَُأرجِأ

 Hani, "Ey Mûsâ! Biz bir çeşit yemeğe asla katlanamayız. O halde, bizim“ وَعَدَسِهَاَوَبَصَلِهَا

için Rabbine yalvar da, o bize yerden biten sebze, kabak, sarımsak, mercimek, soğan 

versin" demiştiniz.”1368 Molla Gürânî ayetteki ََُرأض َلنََاَمِىاَتُ نأبِتَُالْأ  ifadesinde  فاَدأعَُلنََاَربَىكََيَُأرجِأ

mecâzî bir isnâd bulunduğuna işaret etmiş fakat buna dair başka bir açıklama 

yapmamıştır.1369 Beydâvî (ö. 596/1200) buradaki sanatı şöyle açıklıyor:   ََُرأض مِىاَتُ نأبِتَُالْأ

ifadesinde َُتُ نأبِت “bitirir” fiilinin  ََُرأض yer” lafzına nisbeti mecâzî bir isnâddır. Yer“ الاأ

lafzı bitirmeye uygun olduğundan fâil makamında konumlandırılmıştır.1370 Yani 

“bitirme” fiili, bu işin gerçek fâili olan Allah’a değil de sebzelerin yetiştiği “yer” 

lafzına mecâzen isnâd edilmiştir. 

غُوَ وَيَ ب أ َ اللَّىِ سَبِيلَِ َ عَنأ وَيَصُدُّونََ خِرَةَِ الْأ عَلَىَ ن أيَاَ الدُّ يََاةََ الْأ تَحِبُّونََ يَسأ بعَِيدٍَالىذِينََ ضَلَالٍَ فَِ أوُلئَِكََ عِوَج اَ نَِاََ

“Dünya hayatını ahirete tercih edenler, (insanları) Allah yolundan çevirip onu eğri ve 

çelişkili göstermek isteyenler var ya, işte onlar derin bir sapıklık içindedirler.”1371 

Ayette ٍَبعَِيد ضَلَالٍَ فَِ أوُلئَِكََ ifadesinde dalâletin uzaklık ile nitelenmesi mecâzî isnâd 

türünden bir kullanımdır. Hakikatte “uzaklık” dalâlete düşen bir kimsenin sıfatıdır. Bu 

üslûp tıpkı َُجِدُّه جَدىَ “çalışması ciddi oldu” yani “azimle çok çalıştı” manasında 

kullanılan bu sözdeki gibi mübâlağa ifade eder. 

Aynı zamanda “uzaklık ihtiva eden bir dalâlet” manasında dalâletin sıfatı 

olması da ihtimal dahilindedir. Sanki onun için sonu olmayan bir derinliğe sahip bir 

uzaklık vardır şeklinde düşünülebilir.1372 Bu kullanımda dünya hayatını ahirete tercih 

1367 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 302. 
1368 Bakara, 2/61. 
1369 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 455. 
1370 Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 84. 
1371 İbrâhîm, 14/3. 
1372 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 1205. 



270 

edenlerin fiilleriyle hak yoldan saptıklarını ve ondan bir hayli uzaklaştıklarını 

mübâlağalı bir şekilde anlatmak murad edilmiştir.1373 

2.6.1.2. Mecâz-ı Mürsel 

Mecâz-ı mürselde kelimeyle aslî anlamının dışında bir anlam kastedilir, gerçek 

ve mecâz anlam arasında benzerlik dışında bir alaka bulunur ve gerçek anlamın 

kastedilmediğine delalet eden bir karîne vardır. Mecâz-ı mürsel için çok fazla alaka 

zikredilmiştir. Bunlardan bazıları sebebiyyet, müsebbebiyyet, külliyyet, cüz’iyyet, 

lâzımiyyet, melzûmiyyet, âliyyet, geçmişe itibar, geleceğe itibar, hâliyyet, mahalliyyet, 

umûm ve husûs olarak sayılabilir.1374 

2.6.1.2.1. Cüz’iyyet 

Bir şeyin cüz’üne delalet eden bir lafzın zikredilip bununla bütününün 

kastedilmesidir.1375 

كََانَََ ريِرَُرَقَ بَةٍَمُؤأمِنَةٍَوَدِيةَ َمُسََوَمَا فَ تَحأ َقَ تَلََمُؤأمِن اَخَطأََ  وَمَنأ َخَطأََ  تُلََمُؤأمِن اَإِلاى َيَ قأ ََلِمُؤأمِنٍَأَنأ َأَنأ لِهَِإِلاى لىمَة َإِلَََأَهأ

قُوا Yanlışlıkla bir mümini öldüren kimsenin, mümin bir köle azat etmesi ve ölenin“ يَصىدى

ailesine teslim edilecek bir diyet vermesi gereklidir.”1376 Aslında رَقَ بَة kelimesi “boyun”

anlamında olmasına rağmen ayetteki maksat “kişi”dir. Nitekim “baş” azat etmek 

ifadesi de benzer şekilde kullanılır.1377 Molla Gürânî’ye göre ayette رَقَ بَة “boyun” lafzı

cüz’iyyet alakasıyla küllünden ayrı tutulamayacağından ibarede mecâz-ı mürsel sanatı 

vardır. Dolayısıyla “boyun” lafzı cüz’ olarak zikredilmiş fakat bununla “vücudun 

tamamı” yani küll kastedilmiştir. Zira boynun azat edilmesiyle kölenin bizzat 

kendisinin azat edileceği kastedilmiştir. Tıpkı َِاَلقيامَة مَ يَوأ أَعنَاقاَ  اَلنىاسِ أَطأولُ  Müezzinler“ المؤذِِنوُنَ

1373 Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 192. 
1374 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, ss. 252-254. 
1375 Abdülazîz Atîk, İlmü’l-Bedîʻ, s. 159; Akkâvî, el-Muʻcemü’l-Mufassal, s. 640; Kâsım-Dîb, 

ʻUlûmu’l-Belâga, s. 224. 
1376 Nisâ, 4/92. 
1377 Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 90. 



  

271 

 

kıyamet gününde insanlardan boyunları en uzun olanlarıdır”1378 hadis-i şerîfinde 

buyrulduğu gibi boyunlarının uzun olmasından maksat müezzinlerin boylarının 

uzunluğudur.1379 

2.6.1.2.2. Külliyyet 

Bir şeyin bütününe delalet eden bir lafzın zikredilip bununla cüz’ünün 

kastedilmesidir.1380  

َوَرَعأد ََ كََصَيِِبٍَمِنََالسىمَاءَِفِيهَِظلُُمَات  َُمُُِيط ََأَوأ َيََأعَلُونََأَصَابعَِهُمأَفَِآذَانِِِمأَمِنََالصىوَاعِقَِحَذَرََالأمَوأتَِوَاللَّى وَبَ رأق 

 Yahut onların durumu, gökten yoğun karanlıklar içinde gök gürültüsü ve“ بًِلأكَافِريِنََ

şimşekle sağanak halinde boşanan yağmura tutulmuş kimselerin durumu gibidir. 

Ölüm korkusuyla, yıldırım seslerinden parmaklarını kulaklarına tıkarlar. Oysa Allah, 

kâfirleri çepeçevre kuşatmıştır.”1381 Ayette münafıkların ölüm korkusuyla yıldırım 

seslerinden dolayı parmaklarıyla kulaklarını tıkayacakları nazara verilmiştir. Aslında 

parmakların tamamının kulağa girmesi mümkün değildir. Burada mübalağa gayesiyle 

parmakların tamamı (küll) zikredilmiş fakat parmak uçları (cüz’) kastedilmiştir. Bu 

üslûpla, şayet yapabilselerdi münafıklar duydukları korkudan dolayı parmaklarının 

tamamını kulaklarına sokarlardı, manasına vurgu yapılmıştır.1382 

2.6.1.2.3. Geçmişe İtibar 

Bir şeyi geçmişteki ismiyle zikretmektir.1383 

تََأكُلَُ وَلَاَ بًِلطىيِِبَِ بَِيثََ الِأ تَ تَ بَدىلوُاَ وَلَاَ وَالََمُأَ أمَأ الأيَ تَامَىَ َكَبِيْ اَوَآتوُاَ حُوبً  إِنىهَُكَانََ َ وَالِكُمأ أمَأ إِلَََ َ وَالََمُأ أمَأ واَ  

“Yetimlere mallarını verin. Temizi pis olanla (helâli haramla) değişmeyin. Onların 

 
1378 Ebu’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî, el-Câmiʻu’ṣ-Sahîh, thk. Muhammed 

Fuâd Abdulbâkî, Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, Beyrut, t.y., “Salât”, 14. 
1379 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 165-166. 
1380 Abdülazîz Atîk, İlmü’l-Bedîʻ, s. 160; Akkâvî, el-Muʻcemü’l-Mufassal, s. 640; Kâsım-Dîb, 

ʻUlûmu’l-Belâga, s. 223. 
1381 Bakara, 2/19. 
1382 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 279. 
1383 Abdülazîz Atîk, İlmü’l-Bedîʻ, s. 161; Akkâvî, el-Muʻcemü’l-Mufassal, s. 640; Kâsım-Dîb, 

ʻUlûmu’l-Belâga, s. 228. 



272 

mallarını kendi mallarınıza katıp yemeyin. Çünkü bu, büyük bir günahtır.”1384Ayet 

yetimlerin gözetilmesi, kendilerine kalan mirasların ve vasiyetnamelerin beyanatı 

hususunda akrabalarıyla alakalı durumu açıklamaktadır. Nitekim يتَِيم “yetim” lafzı

lugatta tek kalmayı ifade eder. İslam hukukunda ise yetim, babası ölmüş ergenlik 

çağına gelmeyen çocuk demektir. Ayette velisi olan kişilere yetimlerin hakkı olan 

malları bulûğa erdikten sonra kendilerine teslim etmeleri emredilmektedir. Müellif 

ayette يَ تَامَى “yetimler” lafzının ihtisâr için tercih edildiğini ve bunun geçmişte olana

itibar ile mecâz sanatı olduğunu belirtmiştir. Böylece kendilerinde bir olgunluk 

hissedildiğinde yetimlik vasfından ayrılmadan önce mallarının bir an önce onlara 

verilmesi de teşvik edilmiştir.1385   

Fakat İslam hukukuna göre ergenlik çağına giren çocuk yetimlik vasfını 

kaybetmiş sayılır.1386 Ayette ise onlara yetim denilmesi aklî mecâz yoluyla ifade edilen 

bir söylemdir. Yani geçmişte olan bir durumla alaka kurulduğundan ergenlik çağına 

girmiş olsalar dahi onların yetim olarak kabul edildiği ve babalarından kalan malların 

kendilerine geciktirilmeden verilmesi emredilmektedir. 

2.6.1.2.4. Geleceğe İtibar 

Bir şeyi gelecekte bulunacağı haline delalet eden bir isimle zikretmektir.1387 

خََ َأرَاَنَّأَعأصِرَُخََأر اَوَقاَلََالْأ نََفَ تَ يَانَِقاَلََأَحَدُهَُاََإِنِِّ جأ السِِ لَُفَ وأقََرَأأسِيَخُب أز اَتََأكُلََُوَدَخَلََمَعَهَُ َأرَاَنَّأَحْأِ رَُإِنِِّ

سِنِيََ الأمُحأ نَ راَكََمِنََ َ بتَِأأوِيلِهَِإِنَّى نَاَ نَ بِِئ أ مِنأهَُ  .Onunla birlikte zindana iki delikanlı daha girdi“ الطىيْأَُ

Onlardan biri dedi ki: Ben (rüyada) şarap sıktığımı gördüm. Diğeri de: Ben de başımın 

üstünde kuşların yemekte olduğu bir ekmek taşıdığımı gördüm. Bunun yorumunu bize 

haber ver. Çünkü biz seni güzel davrananlardan görüyoruz, dedi.”1388 Ayetteki َََّأرَاَن إِنِِّ

 Ben (rüyada) şarap sıktığımı gördüm” ifadesinde şarap sıkmakla kastedilen“ أَعأصِرَُخََأر ا

1384 Nisâ, 4/2. 
1385 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 10-11. 
1386 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 464. 
1387 Abdülazîz Atîk, İlmü’l-Bedîʻ, s. 161; Akkâvî, el-Muʻcemü’l-Mufassal, s. 640; Kâsım-Dîb, 

ʻUlûmu’l-Belâga, s. 229. 
1388 Yûsuf, 12/36. 



273 

üzüm sıkmaktır. Yani üzüm gelecekte alacağı hal üzere şarap olarak isimlendirilmiştir. 

Dolayısıyla müellif bu mecâz-ı mürsel sanatını bi iʻtibâr-i mâ yeûlü ileyh “gelecekte 

dönüşeceği şey üzere” şeklinde isimlendirmiştir.1389 

2.6.1.2.5. Müsebbebiyyet 

Bir şeyin müsebbebine/sonucuna delalet eden bir lafzın zikredilip bununla 

sebebinin kastedilmesidir.1390 

اَلسىمَاءَِرزِأق اَوََ لََكُمأَمِنَ آَيََّتهَِِوَيُ نَ زِلُِ يَرُيِكُمأ اَلىذِي يَنُِيبَُهُوَ َمَنأ إَِلاى يََ تَذكَىرُ مَا “O, size âyetlerini gösteren, 

sizin için gökten bir rızık indirendir. Ancak O'na yönelen, düşünüp ibret alır.”1391 

Müellif, doğrudan mecâz-ı mürsel sanatının ismini kullanmamış fakat ona işaret eden 

bir yorum yapmıştır. Nitekim ayette gökten rızık indirilmesinden maksat toprakta 

yetişen yiyecek ve içecek gibi rızıkların sebebinin yani yağmurun indirilmesidir.1392 

Dolayısıyla ayette müsebbeb/sonuç olarak rızık zikredilmiş ve buna sebep olan 

yağmur kastedilmiştir.  

2.7. KİNÂYE 

Kinâye َََّكَن - نَََِّ ََيَكأ veya نُو   ََيَكأ  fiilinin masdarıdır. Sözlükte “örtmek, gizlemek ve

bir şeyi kendisine delalet eden lafzın dışında başka bir lafızla ifade etmek” manalarına 

gelir.1393  

Istılahta ise kinâye “Asıl manasının kastedilmesi mümkün olmakla beraber asıl 

mananın lâzımı kastedilen lafızdır”.1394 Yani kinâye “Bir sözü gerçek anlamını da 

kastetmekle beraber gerçek anlamının dışında kullanmaktır.”1395 Zemahşerî (ö. 

1389 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 977. 
1390 Abdülazîz Atîk, İlmü’l-Bedîʻ, s. 158; Akkâvî, el-Muʻcemü’l-Mufassal, s. 640; Kâsım-Dîb, 

ʻUlûmu’l-Belâga, s. 219. 
1391 Mü’min, 40/13. 
1392 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 301. 
1393 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-ʻAyn, V, 411; Cevherî, es-Sıhâh, VI, 2477; İbn Manzûr, Lisânu’l-ʻArab, 

XV, 233; Ebu’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kûb el-Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-Muhît, thk. 

Muhammed Nuaym el-Araksûsî, Müessesetü’r-Risâle, Beyrut, 2005, s. 1329. 
1394 Kazvînî, et-Telhîs, 337; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 630; Ali el-Cârim-Mustafa Emîn, el-Belâgatu’l-

Vâdıha fi’l-Beyân ve’l-Meânî ve’l-Bedîʻ,  Mektebetü Dâri’l-Fecr, Dımeşk, 2019, s. 242. 
1395 Saraç, Klâsik Edebiyat Bilgisi, s. 144;  Nusrettin Bolelli, Belâgat (Beyân-Meânî-Bedîʻ İlimleri) Arap 

Edebiyatı, İFAV Yayınları, İstanbul, 2016, s. 171; Bulut, Belâgat, s. 270. 



274 

538/1144) kinâyeyi “Bir şeyi onun için konulmuş olan lafızdan başka bir lafızla 

zikretmek” şeklinde tarif eder.1396 Sekkâkî (ö. 626/1229) kinâyeyi “Bir şeyi açıkça 

zikretmeyip zikredilenden zikri terkedilene intikal edilebilmesi için o şeyin lâzımını 

zikretmek” şeklinde tanımlar. Bu üslûp, anlatılmak istenen hususun açıkça değil, 

kapalı bir şekilde ifade edilmesi sebebiyle kinâye olarak isimlendirilmiştir.1397   İbnü’l-

Esîr (ö. 637/1239) kinâyeyi “Bir lafzı başka bir mana için koymak” şeklinde tarif 

etmiştir. Mesela ََِالث ىوأب  elbisesi temiz” ifadesi “ayıplardan münezzeh” manası için“ نقَِيُّ

kullanılan bir kinâyedir.1398 

Kinâye “Hem hakiki hem de mecâzî manası anlaşılabilen lafızdır.”1399 Bununla 

birlikte kinâyede zikredilen ifadenin, zikredilmemiş olan kastedilen manayı 

anlatmakta bir geçiş vazifesi görmesi sebebiyle kinâyede aslolan mecâz anlamdır.1400 

Çünkü kinâye çoğunlukla hakiki manayla kastedilenden soyutlanarak kullanılır.1401  

Abdülkâhir el-Cürcânî (ö. 471/1078) kinâyeyi “Konuşanın anlatmak istediği 

manayı sözlükte onun için konulmuş olan lafız yerine varlığı ona bağlı olan başka bir 

mana getirerek işaret etmesi ve ikincisini birincisine delil getirmesi” şeklinde 

tanımlamıştır. Buna örnek olarak Arapların َِالقَامَة طَوِيلَُ “uzun boylu” anlamını 

kastederek kullandıkları َِاَلنِِجَاد اَلقِرَى Onun kılıcının askısı uzundur” ve“ هُوََطَويِلُ  çok“  كَثِيُْ

misafir ağırlayan” anlamını kastederek kullandıkları َِر اَلقِدأ رََمَادِ  ”kazanının külü çok“ كَثِيُْ

ifadeleri zikredilebilir. Her iki örnekte de görüldüğü üzere bir anlam kastedilmiş fakat 

onları doğrudan ifade eden lafızlar yerine varlığı onlara bağlı olan başka bir mana 

zikretmek yoluyla maksada ulaşılmıştır. Şöyle ki kişinin kılıç askısı uzunsa boyunun 

da uzun olduğu, kazanının külü çoksa kişinin çok misafir ağırladığı anlaşılır.1402  

1396 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 282. 
1397 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, 402. 
1398 İbnü’l-Esîr, Ebu’l-Feth Ziyâüddîn Nasrullâh b. Muhammed el-Cezerî, el-Meselü’s-Sâir fî Edebi’l-

Kâtib ve’ş-Şâir, thk. Ahmed el-Havfî-Bedevî Tabâne, Dâru’n-Nahda, t.y., Kahire, c. I-IV, III, 59. 
1399 Tâhiru’l-Mevlevî, Edebiyat Lügatı, s. 88. 
1400 İsmail Durmuş, “Kinâye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, Ankara, 

2002, XXVI, 34-36. 
1401 Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 630. 
1402 Cürcânî, Delâilü’l-İʻcâz, s. 66. 



275 

Kinâyenin iki unsuru vardır. Meknî (mükennâ) bih: Kendisinde kinâyenin 

meydana geldiği hem gerçek hem de mecâz manası anlaşılabilen lafızdır. Meknî 

(mükennâ) ʻanh: Kinâyeli lafzın işaret ettiği açıkça zikredilmeyen anlamdır.1403 

Örneğin “eli açık” ifadesiyle “cömert”, “eli sıkı” ifadesiyle de “cimri” kimse örtülü bir 

biçimde kastedilmektedir. Dolayısıyla “eli açık” ve “eli sıkı” ifadeleri meknî bih, 

“cömert” ve “cimri” ifadeleri de meknî ʻanhtır.1404   

Kinâye, meknî ̒ anha yani kinâyede kastedilen manaya göre sıfattan, mevsuftan 

ve nisbetten kinâye olmak üzere üç kısma ayrılır.1405  

Sekkâkî (ö. 626/1229) kinâyeyi asıl anlam ve kastedilen kinâyeli anlam 

arasındaki mesafenin yakınlığı ve uzaklığı, mananın açıklığı ve kapalılığı bakımından 

taʻrîz, telvîh, remz, îmâ ve işâret olmak üzere dört kısma ayırır.1406 Fakat Molla Gürânî 

(ö. 893/1488) taʻrîzi kinâyeden farklı bir sanat olarak tanımladığı için1407 taʻrîz 

örnekleri ayrı bir başlık altında ele alınacaktır. 

Belâgat âlimleri kinâyeli anlatımın kinâyesiz (ifsâh) anlatımdan daha vurgulu 

olduğu  konusunda ittifak etmişlerdir. Abdülkâhir el-Cürcânî’ye (ö. 471/1078) göre bir 

şey kinâyeli söylemle zikredildiğinde manasında bir artış olmaz fakat ifade biçiminde 

artış olur. Böylelikle ondaki ifade daha derin ve daha çarpıcı bir üslûpla aktarılmış 

olur. Örneğin birisinin misafirperverliğinin َِالرىمَاد كَثِيَُْ “külü çok” şeklinde kinâye 

yoluyla ifade edilmesi onun mevcuttan daha çok misafirperver olduğu anlamına 

gelmez. Aksine bu kinâyeli söylem ile onun konukseverliği daha vurgulu ve güçlü bir 

şekilde ifade edilmiş olur.1408 

Genel olarak dillerdeki sık kullanılan mecâz ve kinâyeli söylemler toplumun 

geleneklerine ve insanların doğadaki varlıklarla ilişkilerine göre oluşur. Örneğin Arap 

dilinde َِالرىمَاد  külü çok” kinâyesi ateş veya külle hiçbir alakası olmayan cömert“ كَثِيَُْ

1403 Teftâzânî, el-Mutavvel, 630; Tâhiru’l-Mevlevî, Edebiyat Lügatı, s. 88; Saraç, Klâsik Edebiyat 

Bilgisi, 145; Bulut, Belâgat, 271. 
1404 Durmuş, “Kinâye”, XXVI, 34. 
1405 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 403; Kazvînî, et-Telhîs, s. 338; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 631; Hâşimî, 

Cevâhiru’l-Belâga, s. 288; Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 302. 
1406 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, 411. 
1407 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 898-900. 
1408 Cürcânî, Delâilü’l-İʻcâz, ss. 70-71. 



276 

kimse için kullanılır. Bu ifade eski zamanlarda odunun yanması ve yemek pişirilmesi 

geleneğine bağlı olarak kökleşmiş bir söylemdir.1409   

Kinâye ile mecâz arasında temel fark ise kinâyede lafzın hakîkî manasının 

kastedilmesine bir engelin bulunmamasıdır. Yani lafzın hem mecâzî1410 hem de 

hakîkî1411 manası düşünülebilir. Fakat mecâzda hakîkî mananın kastedilmesine engel 

olan bir karîne vardır.1412 Örneğinََِفُلَانَ  طَوِيلَُالنِِجَاد “Falan kılıcının askısı uzun biridir” 

denildiğinde o kişinin hem boyunun uzunluğu hem de kılıcının askısının uzunluğunun 

kastedilmesi mümkündür. Bu bir kinâyeli söylemdir. Fakat  َمَىامَِأَسَد  Hamamda bir“ فَِالْأ

aslan var” denildiğinde herhangi bir te’vîlde bulunmadan hakîkî anlamda bir aslan 

manasının kastedilmesi doğru olmayacaktır. Bu da mecâzî bir kullanımdır.1413  

Gâyetü’l-Emânî’de Kur’ân’da kinâye üslûbunun Allah’ın zâtı ve fiilleri, 

müminler, bilhassa müşrikler ve ehl-i kitap için kullanıldığı belirlenmiştir.1414 Aşağıda 

Molla Gürânî’nin tefsirindeki kinâye örnekleri ayrıntılı olarak ele alınacaktır.1415 

َُوَلَاَيَ نأظرَََُُإِليَأهِمأََ خِرَةَِوَلَاََيكَُلِِمُهُمَُاللَّى َأوُلئَِكََلَاَخَلَاقََلََمُأَفَِالْأ اَنِِِمأَثََنَ اَقلَِيلا  َوَأيُأ دَِاللَّىِ تََوُنََبعَِهأ إِنىَالىذِينََيَشأ

أَلَيِمَ  يَُ زََكِِيهِمأَوَلََمُأَعَذَاب  اَلأقِيَامَةَِوَلَا مَ  Allah'a karşı verdikleri sözü ve yeminlerini az bir bedelle“ يَ وأ

değiştirenlere gelince, işte bunların ahirette bir payı yoktur. Kıyamet günü Allah 

onlarla konuşmayacak, onlara bakmayacak ve onları temize çıkarmayacaktır. Onlar 

1409 Durmuş, “Kinâye”, XXVI, 34. 
1410 Mecâz, hakîkatinin çeşidine göre hakîkî olarak konulduğu mananın dışında kullanılan ve bu hakîkat 

çeşidindeki manasının kastedilmesine engel bir karînenin olduğu kelimedir. Bkz. Sekkâkî, 

Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 359. 
1411 Hakîkat, vazʻında herhangi bir te’vîle ihtiyaç olmaksızın konulduğu manada kullanılan kelimedir. 

Bkz. Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 358. 
1412 Fadl Hasan Abbâs, el-Belâga Funûnühâ ve Efnânuhâ İlmü’l-Beyân ve’l-Bedîʻ, s. 247. 
1413 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, 403. 
1414 Molla Gürânî tefsirinde kinâye ve taʻrîz örnekleriyle ilgili daha ayrıntılı bilgi için bkz. Muhammed 

Eser Altuntaş, “Kinâye ve Taʻrîz: Molla Gürânî’nin Gâyetü’l-Emânî Adlı Tefsiri Örneği”, Türkiye 

Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi, 2021, (11), ss. 39-63. 
1415 Diğer kinâye örnekleri için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 482 (Bakara, 2/72); I, 544 

(Bakara, 2/101); I, 710-711 (Bakara, 2/174); I, 1014-1015 (Bakara, 2/282); II, 201 (Nisâ, 4/114); II, 

358 (Maide, 5/66); II, 521-522 (En’am, 6/93); III, 297 (Tevbe, 9/49); III, 363 (Tevbe, 9/84); s. 442 

(Tevbe, 9/118);  III, 1108; (Ra’d, 13/2); IV, 213 (Nahl, 16/70); IV, 555 (Kehf, 18/42); IV, 1006 

(Hac, 22/9); V, 212 (Nûr, 24/61); V, 251 (Furkân, 25/28); V, 322 (Şuarâ, 26/40); V, 402 (Neml, 

27/10); V, 596 (Ankebût, 29/33); V, 874 (Sebe’, 34/49); VI, 32 (Yâsîn, 36/40); VI, 265 (Zümer, 

39/63); VI, 714 (Zâriyât, 51/39); VII, 92 (Kamer, 54/6); VII, 167 (Rahmân, 55/31); VII, 769 

(Müzzemmil, 73/17); VII, 1191 (İnşirâh, 94/3). 



277 

için acı bir azap vardır.”1416 Müfessir ََِيَ وأمََالأقِيَامَة َُوَلَاَيَ نأظرَُُإِليَأهِمأ  Kıyamet günü“ وَلَاَيكَُلِِمُهُمَُاللَّى

Allah onlarla konuşmayacak, onlara bakmayacak” ifadesindeki “konuşmak ve 

bakmak”  fiillerinin hakîkî anlamından ziyade kinâye amacıyla kullanıldığına dikkat 

çekmiştir. Nitekim Allah’ın onlarla konuşmaması gazabından kinâyedir. Ayrıca ayetin 

siyâk ve sibâkından anlaşılacağı üzere onların Allah’ın ayetlerinden fayda 

göremeyecekleri ve kelamının kendilerinden uzak olacağı nakledilmiştir. Molla 

Gürânî her ne kadar Beydâvî’ye (ö. 596/1200) ait olan bu görüşü aktarsa da konuyla 

ilgili Envâru’t-Tenzîl’de yer alan “Allah onlarla asla konuşmaz. Bu yüzden kıyamet 

günü onları melekler sorguya çekerler”1417 şeklindeki yorumlarını kabul etmez ve şu 

ayeti delil gösterir:ََََيََ عأمَلُون كََانوُا أََجَأَعِيََعَمىا ألَنَ ىهُمأ لَنََسأ  Rabbin hakkı için, mutlaka onların“ فَ وَرَبِِكَ

hepsini yaptıklarından dolayı sorguya çekeceğiz.”1418 

Dolayısıyla kıyamet gününde Allah’ın onlara bakmayacak olması ise 

hürmetsizliklerinden ve kendilerine yönelik kızgınlığından dolayı ihsânını onlardan 

esirgediğine dair kullanılan kinâye yollu bir ifadedir.1419 

كَُنىَ َأإَِذَا َقَ وألَُمُأ َفَ عَجَب  َتَ عأجَبأ َغألَالَُفََِوَإِنأ كََفَرُواَبِرَبِِِِمأَوَأوُلئَِكََالْأ َلَفِيَخَلأقٍَجَدِيدٍَأوُلئَِكََالىذِينَ َأإَِنَّى اَتُ راَبً 

فَِيهَاَخَالِدُونََ اَلنىارَِهُمأ أََصأحَابُ  Eğer şaşacaksan, asıl şaşılacak olan onların, "Biz“ أَعأنَاقِهِمأَوَأوُلئَِكَ

toprak olunca yeniden mi yaratılacakmışız?" demeleridir. İşte bunlar Rablerini inkâr 

edenlerdir. İşte onlar boyunlarına demir halkalar vurulanlardır ve işte onlar 

cehennemliklerdir. Onlar orada ebedi kalacaklardır.”1420 Ayette zikredilen َََوَأوُلئَِك

فََِ َغألَالَُ أَعأنَاقِهِمأَالْأ  “İşte onlar boyunlarında demir halkalar bulunanlardır” ifadesi

kâfirlerin iman etmemekte ısrarcı olmalarından kinâyedir. Ziraَ َغألَالَُ demir“ الاأ

1416 Âl-i İmrân, 3/77. 
1417 Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 24. 
1418 Hicr, 15/92-93. 
1419 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 1143-1144. 
1420 Ra’d, 13/5. 



278 

halkalar” ifadesi Cahiliye şairlerinden Efvâh el-Evdî’ye (ö. 560 m.) ait1421 aşağıdaki 

beyitte de aynı maksatla kullanılmıştır:1422  

َوأق أيَادَُ دَِأغألال  لََمُأَعَنَِالرُّشأ

“Onların doğru yoldan alıkoyan halkaları ve prangaları vardır.” 

آخَريِنََ قَ وأم اَ بَ عأدَهَاَ وَأنَأشَأأنَََّ ظاَلِمَة َ َ قَ رأيةٍََكَانَتأ َ مِنأ نَاَ قَصَمأ وكََمأَ “Biz zulmetmekte olan nice 

memleket kırıp geçirdik ve onlardan sonra başka başka toplumlar meydana 

getirdik.”1423 ََقَصَم fiili “kırıp parçalara ayırmak, toz haline getirmek” manalarına 

gelir.1424 Ayette ise “sonrasında asla bir araya getirilemeyecek şekilde o beldelerdeki 

halkların kökünü kazımak” manasından kinâye olarak zikredilmiştir.1425 Dolayısıyla 

bu ifade Allah Teâlâ’nın çok şiddetli bir gazabının ve büyük bir öfkesinin 

göstergesidir. Öyle ki bu ifadedeki keskin anlam “bir şeyi tekrar parçalanamayacak 

şekilde yarmak, kesmek” manalarına gelen ََفَصَم fiilinde1426 yoktur.1427

فِيهَِ َ رَؤكُُمأ نَ أعَامَِأزَأوَاج اَيَذأ أزَأوَاج اَوَمِنََالْأ أنَ أفُسِكُمأَ َ َرأضَِجَعَلََلَكُمأَمِنأ ء ََفاَطِرَُالسىمَاوَاتَِوَالْأ كََمِثألِهَِشَيأ ليَأسَ َ

اَلأبَصِيَُْ اَلسىمِيعُ  O, gökleri ve yeri yaratandır. Size kendinizden eşler, hayvanlardan da“ وَهُوَ

(kendilerine) eşler yaratmıştır. Bu sûretle sizi üretiyor. Onun benzeri hiçbir şey yoktur. 

O, hakkıyla işitendir, hakkıyla görendir.”1428 Ayette  َء شَيأ ليَأسََكَمِثألِهَِ ifadesi kinâye 

yoluyla “benzerlik” olgusunu Allah Teâlâ’dan nefyetmektedir. Yani bu ifade Allah’a 

benzer olabilecek benzer diye bir şeyin olmadığına delalet eden bir delildir. 

1421 Efvâh el-Evdî, Salâ’e b. Amr b. Mâlik el-Yemenî, Dîvânu’l-Efvâh el-Evdî, thk. Muhammed Altuncî, 

Dâru Sâdır, Beyrut, 1998, s. 67. 
1422 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 1120. 
1423 Enbiyâ, 21/11. 
1424 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-ʻAyn, V, 411; Cevherî, es-Sıhâh, VI, 2477; İbn Manzûr, Lisânu’l-ʻArab, 

XV, 233; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-Muhît, s. 1329. 
1425 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 883. 
1426 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-ʻAyn, VI, 139; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-Muhît, s. 1145. 
1427 Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 105. 
1428 Şûra, 42/11. 



  

279 

 

Bu üslûp Arap dilinde belâgat âlimleri arasında yaygınca kullanılmaktadır. 

Örneğin bir kimseyi cömertlik hususunda övmek için َُيَ بأخَل لَاَ  Senin gibi birisi“ مِث ألُكََ

cimrilik yapmaz” demekle َُأنَأتََلَاَتَ بأخَل “Sen cimrilik yapmazsın” demek arasında fark 

yokmuş gibi anlaşılabilir. Fakat ilk ifade kinâyeli bir söylem olduğundan iki açıdan 

mübâlağa içerir. Birincisi: Muhatabın cimri olmadığını zorunlu kılıyor. İkincisi: 

Muhatabı cimri olmayanlar grubuna dâhil ediyor. Yani ilk söylemde cimriliği onun 

dengi olan kişiler için reddedince kaçınılmaz olarak o kişinin kendisi için de reddetmiş 

sayılıyor. 

Kısacası bir şey benzerinden nefyedilince onun zâtından da nefyedilmiş olur. 

Yani Allah Teâlâ’ya benzer olabilecek bir benzer dahi yoktur.1429 Kanaatimizce َََليَأس

ءَ   ifadesine “Onun benzeri gibi bile hiçbir şey yoktur” şeklinde mana vermek كَمِثألِهَِشَيأ

daha doğru olacaktır. 

2.8. TAʻRÎZ 

Taʻrîz ََ)تَ عأريِض( sözlükte “tasrîhin zıddı” demektir. Ayrıca “bir şeyle başka bir 

şeye îmâda bulunmak” manasına gelir.1430 Istılahta ise taʻrîz “Bir sözün sadece 

bağlamından anlaşılabilen başka bir manaya işaret edecek şekilde söylenmesidir.” 

Diğer bir ifadeyle taʻrîz, bir cümle zikredildiği zaman konuşulan ortam ve bağlamının 

delaletiyle başka bir mananın kastedilmesidir. Fakat bu mana kinâyedeki gibi 

zikredilen bir lâzım yoluyla anlaşılmaz. Sadece cümlenin siyâkından anlaşılabilir.  

Kinâye hem müfret lafızlar hem de terkiplerde meydana gelirken, taʻrîz ise 

sadece terkiplerle sınırlıdır. Çünkü taʻrîzde ne hakîkî ne de mecâzî manaya işaret edilir. 

Kastedilen mana ancak telvîh ve işaret cihetinden terkibin bağlamından anlaşılabilir. 

Örneğin Müslümanlara eziyet eden bir kimsenin yanında َُلِم َسَلِمَََََالأمُسأ لِمُونََمَنأ َلِسَانهََِِالأمُسأ مِنأ

 
1429 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 401-402; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 212-213; Râzî, Mefâtîhu’l-

Gayb, XXVII, 585. 
1430 Cevherî, es-Sıhâh, III, 1087; İbn Manzûr, Lisânu’l-ʻArab, VII, 183; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-Muhît, 

647. 



280 

Müslüman elinden ve dilinden diğer müslümanların güvende olduğu kişidir”1431“ وَيَدِهَِ

hadîs-i şerîfini zikrettiğimizde bağlamından da anlaşılacağı üzere o kişiyi direk 

suçlayıcı bir ifade kullanmadan taʻrîz yoluyla üstü kapalı bir şekilde ikaz etmiş 

oluruz.1432   Zemahşerî’ye (ö. 538/1144) göre taʻrîz “Bir şeyi zikredilmeyen başka bir 

şeye delalet edecek şekilde zikretmektir.”1433 İbn Hicce (ö. 837/1434) taʻrîzi 

“Konuşanın üstü kapalı bir ibare söylemesi ve bununla açıkça beyan etmediği başka 

bir şeyi kastetmesi” şeklinde tanımlar. Böylece sözü dinleyen kişi söylenileni üstüne 

alınır ve ondaki maksadı öğrenir. Örneğin cimri birisine açıkça  َأنَأتََبَِِيل “Sen cimrisin” 

demek yerine ََل البُخأ أقَ أبَحََ مَاَ “Cimrilik ne kötü bir şey!” demek taʻrîz üslûbudur.1434 

İbnü’l-Esîr (ö. 637/1239) taʻrîzi “mefhûm yoluyla bir şeye delalet eden lafız” olarak 

tanımlar. Taʻrîzde mana ne hakîkat ne de mecâz olarak kullanılır. Örneğin başkasından 

ilgi, alaka ve yardım beklentisi içinde olan bir kişi herhangi bir talep manası 

barındırmayan َ تَاج لََمُحأ إَِنِِّ ء َ ,”Vallahi ben çok muhtacım“ وَاِلله يََدِيَشَيأ  Elimde hiçbir“ ليَأسََفِ

şey yok”,  َعُرأيََّن آذَانَّ ,”Ben üryanım“ أَنَََّ َ قَدأ  Soğuk bana çok acı verdi” ifadelerini“ الأبَْأدَُ

zikrettiğinde söz konusu talebini taʻrîz yoluyla belirtmiş olur. Böylece lafız ne mecâz 

ne de hakiki manası bakımından bir talebe karşılık söylenmiş olur. Bilakis lafız, 

mefhûm yoluyla talebe delalet eder. Yani buradaki talep manası lafzın urzundan 

(kenar, yan taraf) anlaşılmaktadır.1435    

Tâhiru’l-Mevlevî, taʻrîzi telvîhât’ın1436 bir türü olarak kabul etmiş ve “bir tarafı 

gösterip diğer tarafı kastetmek” şeklinde tarif etmiştir.1437 Türkçede taʻrîze 

dokundurma ve iğneleme de denilmiştir.1438 Taʻrîz, halk arasında birisine “taş atmak” 

veya “taş yuvarlamak” şeklinde deyim olarak da kullanılır. Fakat bu deyimlerdeki 

1431 Buhârî, “Îmân”, 4. 
1432 Fadl Hasan Abbâs, el-Belâga Funûnühâ ve Efnânuhâ İlmü’l-Beyân ve’l-Bediʻ, ss. 259-261; Hâşimî, 

Cevâhiru’l-Belâga, s. 289; Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 305; Kâsım-Dîb, ʻUlûmu’l-Belâga,  s. 248; 

Ali el-Cârim-Mustafa Emîn, el-Belâgatu’l-Vâdıha, s. 242. 
1433 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 283. 
1434 İbn Hicce, Hızânetü’l-Edeb, II, 407. 
1435 İbnü’l-Esîr,  el-Meselü’s-Sâir, III, 56-57. 
1436 Maksadı işâret yoluyla ve parlak bir şekilde göstermeye yarayan sanatlara telvîhât denir. Bkz. 

Tâhiru’l-Mevlevî, Edebiyat Lügatı, s. 159. 
1437 Tâhiru’l-Mevlevî, Edebiyat Lügatı, s 161. 
1438 Bulut, Belâgat, s. 275. 



281 

anlamla örtüşür nitelikte olan taʻrîzler çok makbul değildir. Zira taʻrîz söylendiği 

üslûptaki zarafete bağlı olarak değerli addedilir.1439 Dolayısıyla taʻrîz bir ifadeyi 

muhatabı kırmadan nezih bir üslûpla söyleme biçimi olarak da düşünülebilir. 

Kinâye ve taʻrîzi tek bir söz sanatı olarak değerlendiren beyân âlimleri olduğu 

gibi taʻrîzi kinâyenin bir kısmı olarak kabul edenler de vardır. Bazıları da kinâyenin 

taʻrîzden farklı bir sanat olduğu görüşünü benimsemişlerdir. Çünkü “örtmek” 

manasına gelen kinâye, sözü bir lafız ile ifade etmek ve bununla manasının lâzımını 

kastetmektir. Dolayısıyla meknî bihin lafzıyla meknî ʻanhın manası arasında bir ilişki 

söz konusudur. Şöyle ki fikir melzûmdan lâzıma intikâl eder.1440 Taʻrîz ise sözü urzuna 

(kenar, yan taraf) meylettirmektir. Mesela َََِّأَعأنَِّوَاسَأَعِيَيَََّجَارىةََكَِإِي  “Kızım sana söylüyorum 

gelinim sen anla!” deyimi de bir taʻrîz üslûbudur. Buradaki gibi söz başkası için 

söylenir ama bununla muhatap kastedilir.1441  

İbnü’l-Esîr (ö. 637/1239) de kinâye ve taʻrîzi birbirinden ayıranlardandır. Zira 

taʻrîz kinâyeden daha örtülü bir ifade biçimidir. Kinâyenin delaleti mecâz cihetinden 

lafzî bir vazʻ1442 ediliştir. Fakat taʻrîzin delaleti ise hakikat veya mecâz vazʻ edilmeyen 

mefhum cihetindendir.1443  

Taʻrîzde kinâyedeki gibi zihnî lâzımlar şart değildir. Ayrıca taʻrîzde söylenen 

sözle delalet ettiği mana arasında bir ilişki veya yakınlık olmayabilir. Dolayısıyla taʻrîz 

karîne-i hallerle zihinsel olarak sözün yönlendirmesinden anlaşılan manadır. İşte bu 

da kinâye ve taʻrîz arasındaki farkı ortaya koyar.1444  

1439 Mustafa Öztürk, “Kur’ân Dilinde Örtük Anlatım: Kinaye ve Taʻriz”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 2 (2003): 221. 
1440 Kinâyede mananın intikâli mevzusu lâzım ve melzûm mefhûmları yönüyle tartışmalı bir konudur. 

Nitekim Sekkâkî (ö. 626/1229) kinâyede intikâlin lâzımdan melzûma doğru olduğu görüşündedir. 

Fakat Hatîb el-Kazvînî (ö. 739/1338) ise lâzım aynı zamanda melzûm değilse böyle bir intikâlin söz 

konusu olamayacağı, bu halde melzûmdan lâzıma doğru bir intikâlin gerçekleşeceği görüşündedir. 

Konuyla ilgili bkz. Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 403; Kazvînî, et-Telhîs, s. 338. 
1441 Fadl Hasan Abbâs, el-Belâga Funûnühâ ve Efnânuhâ İlmü’l-Beyân ve’l-Bediʻ, s. 259. 
1442 Vazʻ ilmi lafızların belirli bir anlam karşılığında ortaya konulmasını ve lafız-anlam ilişkisini konu 

edinen bilim dalıdır. Bkz. Şükran Fazlıoğlu, “Vazʻ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

TDV Yayınları, İstanbul, 2012, XLII, 576-578. 
1443 İbnü’l-Esîr, el-Meselü’s-Sâir, III, 57. 
1444 Meydânî,  el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  II, 152. 



282 

Taʻrîz belâgat ilminde ayıplama, alaya alma, muhataba doğruyu gösterme, 

tenkitte ölçülü olma, söylemde kibarlığı elden bırakmama ve muhatabı kırmama gibi 

amaçlar için kullanılmaktadır.1445  

Kur’ân-ı Kerîm’de taʻrîz, bahsedilen kişiyi bir yönüyle yüceltmek, kabalıktan 

kaçınıp nezaket üslûbu takınmak, hasmı gönüllü olarak itaat etmeye ikna etmek, 

muhatabı zemmetmek, aşağılamak ve kınamak gibi maksatlar için kullanılır.1446  

Gâyetü’l-Emânî ele alındığında Kur’ân’da taʻrîz üslûbunun müminler ve 

bilhassa müşrikler ve ehl-i kitaba hitaben kullanıldığı görülmektedir. Aşağıda Molla 

Gürânî’nin tefsirindeki taʻrîz örnekleri ayrıntılı olarak ele alınacaktır. 

تُمأَفَِأنَ أفُسِكُمأَ نَ ن أ َأَكأ َخِطأبَةَِالنِِسَاءَِأَوأ َبِهَِمِنأ تُمأ َفِيمَاَعَرىضأ  Vefat iddeti beklemekte)“ وَلَاَجُنَاحََعَلَيأكُمأ

olan) kadınlara kendileri ile evlenmek istediğinizi üstü kapalı olarak anlatmanızda 

veya bu isteğinizi içinizde saklamanızda sizin için bir günah yoktur.”1447 Molla Gürânî 

بَِهَِ ”taʻrîz“ تَ عأريِض onu üstü kapalı olarak anlatmanızda” ifadesinde zikredilen“ فِيمَاَعَرىضأتُمأ

ifadesine binâen bu sanatının tanımını yaparak ayetin tefsirine başlamış, ardından 

kinâye ve taʻrîz arasındaki ince farkı örnek vererek açıklamıştır. 

Bilindiği üzere lafzın asıl anlamında kullanılması hakîkat, asıl anlamının 

dışında kullanılması ise mecâzdır. Kinâye asıl anlamın kastedilmesi mümkün olmakla 

birlikte bir lafzın konulduğu anlamın dışında kullanılmasıdır. Taʻrîz ise bir amaca 

delalet etmesi için sözü bir yöne meylettirmektir. Yani asıl sözü kullanmadan özellikle 

cümlenin bağlamından anlaşılabilecek tarzda konuşanın amacını örtülü bir şekilde 

aksettirmesidir. Mesela bir kişinin iddet bekleyen bir kadınla evlenmeyi arzuladığını 

ona şu sözlerle açıklaması taʻrîzdir: ٍََطاَلِب مِث ألُكَِلَاَيوُجَدَُوكََمأَلَكَِمِنأ “Senin gibisi yok! Senin 

talibin çok!” Nitekim bir kadına talip olan kişi açıkça “Seninle evlenmek istiyorum” 

dememiş bu isteğini örtülü bir üslûpla aktarmıştır. Bu bağlamda ayette iddet bekleyen 

1445 Saraç, Klâsik Edebiyat Bilgisi, s. 145. 
1446 Süyûtî, el-İtkân, III, 163-164. 
1447 Bakara, 2/235. 



283 

bir kadına onu beğenen bir kişinin taʻrîz (üstü kapalı olarak) üslûbuyla nikâhlanma 

isteğini belirtmesine şerʻan izin verilmiştir.1448 

ركِِيََ كََانََمِنََالأمُشأ َنَصَارَىَتَِأتَدُواَقُلأَبَلأَمِلىةََإبِ أراَهِيمََحَنِيف اَوَمَا كَُونوُاَهُود اَأَوأ  Onlar, "Yahudi“ وَقاَلوُا

veya Hristiyan olun ki doğru yolu bulasınız" dediler. Sen de şöyle de: "Hayır! Biz, 

Hanîf olan İbrâhim’in dinine uyarız. O, müşriklerden değildi."”1449 Ayette Hz. 

İbrahim (a.s.) için zikredilenََ ركِِيََ الأمُشأ مِنََ كََانََ  O, müşriklerden değildi” ifadesinde“ وَمَا

ehl-i kitaba ve diğerlerine taʻrîz vardır. Çünkü yahudiler, hristiyanlar ve putperestler 

Allah’a şirk koştukları halde Hz. İbrahim’in dini üzerine olduklarını iddia 

ediyorlardı.1450 

Nitekim ayetin muhatabı olan kişilere “Hz. İbrahim sizin gibi müşrik değildi” 

ifadesiyle içinde bulundukları durum üstü kapalı bir şekilde hissettirilmiş ve ehl-i 

kitaba tabi olanların doğru yolda olacaklarına dair iddiaları taʻrîz yoluyla 

reddedilmiştir. 

َا َرَبى مُأَعَدُوٌَّلَِإِلاى لأعَالَمِيََفإَِنِى  “"Şüphesiz onlar benim düşmanımdır. Ancak âlemlerin 

Rabbi olan Allah dostumdur."”1451 Molla Gürânî’ye göre ayetteki َِمُأَعَدُوٌَّل  Şüphesiz“ََفََإِنِى

onlar benim düşmanımdır” ifadesi aslında َلَكُمأ َ عَدُوٌّ مُأَ فاَِنِى “Şüphesiz onlar sizin 

düşmanınızdır” ifadesi yerine tercih edilmiştir. Dolayısıyla Hz. İbrahim’in (a.s.) 

putları kendisine düşman olarak izafe etmesi, meseleyi kendisi üzerinden anlatmak ve 

nasihat vermede daha etkili olmak maksadıyladır. Bu söylem taʻrîz yollu bir ifadedir. 

Bu tarz nasihat bir meseleyi açıktan söylemekten daha faydalıdır ve muhatabı kabule 

sevk etme hususunda daha etkilidir. 

1448 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 898-900. Diğer ta’rîz örnekleri için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-

Emânî, I, 1167 (Âl-i İmrân, 3/95); II, 327 (Maide, 5/44); III, 356-357 (Tevbe, 9/81); III, 761 (Hûd, 

11/44); III, 1006, (Yûsuf, 12/53); V, 218-219 (Nûr, 25/62); V, 403 (Neml, 27/11); V, 491 (Kasas, 

28/13); V, 823 (Ahzâb, 33/72); VI, 108 (Sâffât, 37/118); VI, 309 (Mü’min, 40/27); VI, 311 (Mü’min, 

40/28); VI, 671 (Hucurât, 49/15); VII, 621 (Kalem, 68/34); VII, 789 (Müddessir, 74/10); VII, 1280 

(Hümeze, 104/3). 
1449 Bakara, 2/135. 
1450 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 633; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 194; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 

109. 
1451 Şuarâ, 26/77. 



284 

Nitekim taʻrîz üslûbuyla ilgili olarak nakledilen şu olay da bunun 

örneklerindendir. Rivayet edildiğine göre İmam Şafiî (ö. 204/820) kendisine nahoş bir 

üslûpta mukabelede bulunan kişiye şöyle cevap vermiştir:ََِاَلتىأأدِيب إَِلََ تُ تَجأ مََكَانَكََلََْحأ كَُنأتُ لَوأ

“Senin yerinde olsaydım, edebe çok ihtiyacım olurdu.”.1452 

نَاَوَأنُأزلََِإلِيَأكُمأَ هُمأَوَقوُلوُاَآمَنىاَبًِلىذِيَأنُأزلََِإلِيَ أ َالىذِينََظلََمُواَمِن أ سَنَُإِلاى َبًِلىتَِِهِيَََأَحأ لََالأكِتَابَِإِلاى وَلَاَتَُُادِلوُاَأَهأ

لِمُونََ مَُسأ لََهُ  İçlerinden zulmedenler hariç, Kitap ehli ile ancak en güzel“ وَإِلََنَُاَوَإِلََكُُمأَوَاحِد َوَنََأنُ

bir yolla mücadele edin ve (onlara) şöyle deyin: "Biz, bize indirilene de, size indirilene 

de inandık. Bizim ilahımız ve sizin ilahınız birdir (aynı ilahtır). Biz sadece ona teslim 

olmuş kimseleriz."”1453 Müfessire göre ayetteki َإَِليَأكُمأ نَاَوَأنُأزلَِ إَلِيَ أ أَنُأزلَِ آَمَنىاَبًِلىذِي  (Onlara)“ وَقُولوُا

şöyle deyin: "Biz, bize indirilene de, size indirilene de inandık” ifadesi kitap ehliyle en 

güzel mücadele yollarından biridir. Ebu Hureyre’den (ö. 58/678) nakledildiğine göre 

Hz. Peygamber (s.a.v.) şöyle buyurmaktadır:1454 ،َوََقَُولَُواَآمََنىَاََ لََََالكَِتََابَََِوََلَاََتَُكََذَِِبَُوهَُمأَ لَاََتَُصََدَِِقَُواَأََهأَ

ََوَرُسُلِهَِ  Ehli kitabı ne tasdik edin ne de yalanlayın. Sadece biz Allah’a, O’nun“ بًَِللهََِوكَُتبُِهَِ

kitaplarına ve peygamberlerine inandık deyin!” Bu bağlamda müfessir ayetin 

devamındaki ََلِمُون مُسأ  Bizim ilahımız ve sizin ilahınız birdir (aynı“ وَإِلََنَُاَوَإِلََكُُمأَوَاحِد َوَنََأنَُلَهَُ

ilahtır). Biz sadece ona teslim olmuş kimseleriz” ifadesini de ehli kitaba yönelik bir 

taʻrîz olarak değerlendirmiştir.1455 Dolayısıyla burada taʻrîz üslûbunun tevhid ilkesine 

aykırı bir inanç benimsemiş kitap ehli kimselerle mücadele yönteminde bir usul 

olduğuna dikkat çekilmiştir. 

وَلَاَكَرِيٍَ بًَردٍَِ ََلَاَ يََأمُومٍ َ مِنأ َ وَظِلٍِ “Ne serin ve ne de yararlı olan zifiri bir gölge 

içinde!..”1456 Allah Teâlâ ayette önce ashâb-ı şimâl için ahirette bir gölge olduğunu 

beyan etmiş sonra da serinlik ve rahatlık özelliklerinin onda bulunmadığını ifade 

1452 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 335-336; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 318-319. 
1453 Ankebût, 29/46. 
1454 Buhârî, “İ’tisâm”, 25. 
1455 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 606-607; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 457. 
1456 Vâkıa, 56/43-44. 



285 

etmiştir. Bu üslûp ashâb-ı şimâlle ilgili tehekküm ve taʻrîz içermekte olup orada 

normal bir gölgeyi ancak ashâb-ı yemînin hak ettiğine işaret edilmiştir.1457 

1457 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VII, 228; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 463. 



 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MOLLA GÜRÂNÎ’NİN GÂYETÜ’L-EMÂNÎ ADLI TEFSİRİNDE 

BEDÎʻ İLMİ UYGULAMALARI 

3.1. BEDÎʻ İLMİ VE KONUSU 

Bedîʻ ilmi muktezâ-yı hâle uygunluğuna ve delaletinin açıklığına riayet 

edildikten sonra kelâmı güzelleştiren özelliklerin ve sanatların kendisiyle bilindiği 

ilimdir. Kelâmı güzelleştiren sanatlar muhassinât-ı mâneviyye (manayı güzelleştiren) 

ve muhassinât-ı lafziyye (lafzı güzelleştiren) sanatları olarak iki kısma ayrılır.1458 

Muhassinât-ı mâneviyye sanatlarının başlıcaları tevriye, istidrâd, iftinân, tıbâk, 

mukâbele, murâât-ı nazîr, irsâd, idmâc, mezheb-i kelâmî, müşâkele, müzâvece, 

te’kîdü’l-medh bimâ yüşbihü’z-zem, istitbâʻ, aks, tecâhül-i ârif olarak sayılabilir. 

Muhassinât-ı lafziyye sanatlarının başlıcaları cinâs, secîʻ, müvâzene, tarsîʻ, teşrîʻ, 

luzûm-ı mâ lâ yelzem, reddü’l-acûz ale’s-sadr olarak sayılabilir.1459 

İbnü’l-Mu‘tez (ö. 296/908) meânî ve beyândan sonra belâgat ilminin bir 

bölümü olan bedîʻ sanatlarını edebî açıdan inceleyen ve ana konularını derleyen ilk 

kişi olarak kabul edilir. Kitâbü’l-Bedîʻ adıyla kaleme aldığı bu alandaki ilk müstakil 

eser olan çalışmasında bedî‘ ilmine dair on yedi sanattan söz etmiştir.1460 

Bedîʻ ilmine dair tespitlerin ortaya konulduğu ilk zamanlarda bedîʻ kelimesi 

bugünkü anlamından daha geniş bir anlama sahipti. İbnü’l-Mu‘tez, cinâs, tıbâk, 

reddü’l-acûz ale’s-sadr, mezheb-i kelâmî ve tecâhül-i ârif gibi bedîʻ sanatlarının 

yanısıra istiâre, teşbîh, kinâye, taʻrîz gibi beyân ilmine ait konuları ve iltifât gibi meânî 

ilmine ait konuları da bedîʻ ilmi altında ele almıştır.1461  

1458 Kazvînî, et-Telhîs, s. 347; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 640; Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, ss. 318-319. 
1459 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, ss. 300-335. 
1460 Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  II, 369. 
1461 İbnü’l-Mu’tez,  el-Bediʻ, ss. 23-42; Saraç, Klâsik Edebîyat Bilgisi, s. 153; Bulut, Belâgat, s. 281. 



287 

Daha sonraki dönemde bedî‘ teriminin kapsamı biraz daha genişlemiştir. 

Kudâme b. Ca‘fer (ö. 337/948) Nakdü’ş-Şiʻr adlı eserinde bedîʻ ilmine dair edebî 

sanatlara yenilerini ilâve etmiş ve on üç sanattan bahsetmiştir. Ebû Hilâl el-Askerî (ö. 

400/1009) de Kitâbü’s-Sınâʻateyn adlı eserinde otuz yedi fasıl halinde bedî‘ ilmine 

dair sanatları ele almıştır. İbn Reşîk el-Kayrevânî (ö. 456/1064) el-ʻUmde adlı eserinde 

önceki müelliflerin tespit ettikleri altmış kadar edebî sanatı izah etmiştir. Sekkâkî (ö. 

626/1229) de Miftâhu’l-ʻUlûm adlı eseriyle, edebî sanatları bir sistem dahilinde ele 

almış ve bedî‘ ilmine müstakil bir edebî sanat hüviyetini kazandırmıştır.1462 Molla 

Gürânî’nin bedîʻ ilmine dair değindiği hususlar aşağıda ele alınacaktır.  

3.2. MÜŞÂKELE 

Müşâkele sözlükte “muvâfaka (uyuşma), müşâbehe-mümâsele (benzeşme)” 

anlamlarına gelir.1463 Istılahta ise müşâkele “Bir şeyi kendi lafzının yerine hakîkî  veya 

takdiri olarak, sohbet esnasında geçmiş başka bir lafızla zikretmek” şeklinde 

tanımlanır.1464 Veya bir masdarın manasının diğer bir lafız ile değişmesi ve 

müştâklarının aynı ibarede tekrarlanarak farklı manada kullanılmasıdır.1465 

Müşâkele sanatında ilk lafza sadece şekil yönünden benzeyen ve tekrar edilen 

ikinci bir lafız vardır. Bu ise ilk kullanımındaki manasından farklı anlamda kullanılan 

müşâkele lafzıdır. Müşâkelede maksat söze zarafet ve nükte katmak, tekrarlanan 

lafızdaki manaya dikkat çekmek ve ifadenin anlamını daha da kuvvetlendirmektir.1466 

Müşâkele lafzının müştâkı olan kelime gerçek mânasıyla ve açık bir biçimde 

daha önce söz içinde geçtiyse bu türe “müşâkele-i tahkîkiyye” denir. Söz içinde 

yalnızca müşâkele lafzının geçtiği ve onun müştâkı herhangi bir kelimenin 

zikredilmediği türe de “müşâkele-i takdîriyye” denir.1467 Molla Gürânî bazen 

1462 Nasrullah Hacımüftüoğlu,  “Bedî‘”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul, 1992, V, 320-322; Meydânî, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye,  II, 369-370. 
1463 İbn Manzûr, Lisânu’l-ʻArab, XI, 357; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-Muhît, s. 1019; Meydânî, el-

Belâgatu’l-ʻArabiyye, II, 438. 
1464 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 424; İbn Hicce, Hızânetü’l-Edeb, II, 252; Kazvînî, et-Telhîs, s. 356; 

Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 648; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 309; Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 324. 
1465 Tâhiru’l-Mevlevî, Edebîyat Lügatı, s. 111. 
1466 Saraç, Klâsik Edebîyat Bilgisi, s. 216; Bulut, Belâgat, s. 299. 
1467 İsmail Durmuş, “Müşâkele”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul, 

2006, XXXII, 154-155. 



  

288 

 

müşâkele sanatını izdivâc/müzâvece ile birlikte zikrederken bazen ayette yalnızca 

müşâkele ifadesini kullanır. 

َُيََّعِيسَىَابأنَََ َقاَلََسُبأحَانَكََمَاَيَكُونَُلََِوَإِذأَقاَلََاللَّى َدُونَِاللَّىِ َمِنأ ِ يََإِلََيَأ ذُونَّوَأمُِِ مَرأيَََأأَنَأتََقُ لأتََللِنىاسَِاتَىِ

تَ عألَمَُمََ تَهَُ َعَلِمأ فَ قَدأ كَُنأتَُقُ لأتُهَُ َإِنأ َأقَُولََمَاَليَأسََلَِبَِْقٍِ مَُالأغيُُوبَِاَفَِنَ فأسِيَوَلَاَأَعألَمَُمَاَفَِنَ فأسِكََإَِأَنأ نىكََأنَأتََعَلاى  

“Allah kıyamet günü şöyle diyecek: "Ey Meryem oğlu İsa! Sen mi insanlara Allah'ı 

bırakarak beni ve anamı iki ilah edinin dedin?" İsa da şöyle diyecek: "Seni bütün 

eksikliklerden uzak tutarım. Hakkım olmayan bir şeyi söylemem benim için söz konusu 

olamaz. Eğer ben onu söylemiş olsaydım elbette sen bunu bilirdin. Sen benim içimde 

olanı bilirsin, ama ben sende olanı bilemem. Şüphesiz ki yalnızca sen gaybları hakkıyla 

bilensin."”1468 Ayette Hz. İsa’nın (a.s.) Allah Teâlâ’ya hitapta bulunduğu ََنََ فأسِي مََاَفِ تَ عألَمُ

نَ فأسِكََ فَِ مَاَ أَعألَمَُ  ifadesinde Molla Gürânî’ye göre mana: “Sen benim bildiklerimi وَلَاَ

bilirsin, ben ise senin bildiklerini ve senin zâtında olan şeyleri bilmem” şeklindedir. 

Müellif müşâkele üslûbuyla tefsir ettiği bu iki cümledeki manayı ayetin son 

kısmındaki َِمَُالأغيُُوب  ifadesinin teyit ettiğini belirtmiştir. Çünkü buradaki hasr إِنىكََأنَأتََعَلاى

üslûbu, yani gaybın bilgisinin yalnızca Allah’ın katında olduğu vurgusu, geçen 

cümlelerdeki olumlu ve olumsuz her iki manayı da kapsar. Bu sebeple müellif olumlu 

mananın نََ فأسِي مََاَفِ نََ فأسِكََ cümlesi için takrîr; olumsuz mananın da تَ عألَمُ مََاَفِ أََعألَمُ  cümlesi وَلَا

için takrîr mahiyetinde olduğunu ifade etmiştir.1469  

Dolayısıyla ayette Hz. İsa’nın Allah Teâlâ’ya ََنَ فأسِك şeklinde hitap etmesi 

müşâkele içindir. Bu ifadeyle “Allah’ın zâtı” kastedilmiştir.1470 Bu bağlamda نَ فأسِي ve 

 ifadesi daha önceki نَ فأسِكََ terkiplerine aynı manayı yüklemek doğru olmaz. Zira نَ فأسِكََ

söz sırasında geçmiş olan anlamından farklı bir manada kullanılmıştır. 

 
1468 Mâide 5/116. 
1469 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 417-418. Diğer örnekler için Bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-

Emânî, I, 777 (Bakara, 2/194); IV, 263 (Nahl, 16/100); IV, 1077 (Hac, 22/60); V, 184 (Nûr, 24/45); 

V, 446 (Neml, 27/50); V, 588 (Ankebût, 29/23); V, 850 (Sebe’, 34/16); VII,  412 (Mümtehine, 60/4); 

VII, 722 (Cin, 72/6); VII, 1169 (Leyl, 92/10). 
1470 Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 151. 



289 

عَابِدُونََ غَة َوَنََأنَُلَهَُ َصِب أ سَنَُمِنََاللَّىِ َأَحأ َوَمَنأ غَةََاللَّىِ  .Biz Allah'ın boyasıyla boyanmışızdır"“ صِب أ

Boyası Allah'ınkinden daha güzel olan kimdir? Biz ona ibadet edenleriz" (deyin).”1471 

Molla Gürânî öncelikle ayette geçen َِاللَّى غَةََ  terkîbinin oluşumu itibariyle müekked صِب أ

masdar olup daha önceki ayette geçenََ بًِللَّىِ  Biz Allah’a iman ettik”1472 ifadesine“ آمَنىاَ

bağlı olduğunu belirtmiştir. Bu bağlamda hristiyanları kastederek اللَّىَِ غَةََ ََصِب أ  ifadesine: 

“Allah bizi (iman ile) öyle bir temizledi ki siz asla bunun benzeri şekilde 

temizlenmemişinizdir” şeklinde mana vermiştir. Çünkü hristiyanlar, temizlenmeleri 

maksadıyla çocuklarını maʻmudiyye adını verdikleri sarı rengi olan vaftiz1473 suyuna 

batırırlar ve şöyle derlerdi: “İşte şimdi gerçek bir hristiyan oldu.” Müellife göre bu 

ayette غَة .boya” lafzı müşâkele-i hâliyye1474 yoluyla zikredilmiştir“ صِب أ

Müellif bu söylemin istiâreli bir ifade olabileceğini öne sürmüş ve konuyu 

şöyle açıklamıştır: “İman müminin süsüdür. Boyanın, boyanmış olan bir cismin 

üzerinde görülmesi gibi imanın da müminin üzerindeki etkisinin görülmesi durumu, 

tıpkı boyanın elbiseye nüfûz etmesi gibi imanın da müminin kalbine nüfûz etmesi 

şeklindedir.” Diğer bir yoruma göre de hristiyanların bu uygulamaları sonrasında 

1471 Bakara 2/138. 

1472ََ بَاطَِوَمَاَأوُتََِمُوسَىَوَعِيسَىَوَمَاَأوُتََِالنىبِيُّونََمِنأ َسأ حَاقََوَيَ عأقُوبََوََالْأ اَعِيلََوَإِسأ نَاَوَمَاَأنُأزلََِإِلَََإِب أراَهِيمََوَإِسَأ َوَمَاَأنُأزلََِإلِيَ أ قُولُواَآمَنىاَبًِللَّىِ
لِمُونََ مُسأ لَهَُ هُمأَوََنََأنَُ مِن أ أَحَدٍَ ََ بَيأ نُ فَرِقَُِ  ,Biz Allah’a ve bize indirilene; kezâ İbrâhim, İsmâil, İshak"“ رَبِِِِمأَلَاَ

Ya‘kūb ve torunlarına indirilenlere; yine Mûsâ ve Îsâ’ya verilenlere ve bütün peygamberlere rableri 

tarafından gönderilenlere inandık. Onlar arasında ayırım yapmayız; biz O’na teslim olmuşuzdur" 

deyin.” (Bakara 2/136). 
1473 Sözlükte “suya daldırma, yıkama” anlamında Grekçe bapt kökünden gelen vaftiz, hem genel 

anlamıyla suya girme ya da sokma işlemini hem de bu şekilde icra edilen dinî merasimi ifade 

eder. Bkz. Salime Leyla Gürkan, “Vaftiz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, İstanbul, 2012, XLII, 424-426. 
1474 Molla Gürânî’nin bu ayetteki ifadeyi “müşâkele-i hâliyye” olarak isimlendirmesi şöyle 

açıklanabilir: Aslında َغَة lafzı müşâkele üslubu için daha önce hiç geçmedi. Fakat bu lafzın mevcut صِب أ

durumdaki bilinen manası daha önce geçmişti. Zira hristiyanların bu lafzı, çocuklarını vaftiz suyuna 

atmaları sebebiyle kullanmaları muhataplar tarafından bilinmekteydi. İşte bu ayette olduğu gibi, 

müşâkele lafzı daha önce zikredilmeği zaman manasının muhatapların zihinlerinde canlanmasından 

dolayı takdîr edilir. Bkz. Ahmed Matlûb, Muʻcemü’l-Mustalahâti’l-Belâgiyye ve Tetavvuruhâ, ss. 

621-622.



290 

müslümanların hristiyanlara karşı “Biz Allah’a iman ettik ve Allah da bizi (iman ile) 

boyadı” demelerinin emredildiği bildirilmiştir.1475 

Dolayısıyla Molla Gürânî َِاللَّى غَةََ صِب أ “Allah’ın boyası” ifadesini müşâkele ve 

istiâre sanatlarıyla “Allah inancıyla temizlenmek” manasında açıklayarak anlamı 

somutlaştırma çabasındadır. Ayette gerçek boyanmanın (temizliğin) Hristiyanların 

vaftiz uygulamasıyla değil, ancak Yüce Allah’a olan imanın kalplerde zuhûr etmesiyle 

gerçekleşeceği vurgulanmıştır.  

تَذكَىرُونََ أفََلَاَ يََألُقَُ لَاَ َ كََمَنأ يََألُقُ َ  ?Şu halde yaratan, yaratamayan gibi olur mu“ أفََمَنأ

Artık siz düşünmez misiniz?”1476 Yüce Allah daha önceki ayetlerde zikrettiği üzere 

yerdeki ve göklerdeki yoktan var ettiği şeyleri, O’nun eşsiz bir ilah olduğuna delil 

kıldıktan sonra bu delilleri hala inkâr edenlerin tapındıkları putları bu ayetle reddetmiş 

oldu. Çünkü bir tek zerreyi yaratmaya muktedir olamayanlarla her şeyi yaratan nasıl 

bir olabilir ki? Aslında burada kastedilen soru ayetin aksine َُيََألُق َ أفََمَنأَ لَاَ يََألُقَُ كَمَنأ

“Yaratamayan, yaratan gibi olur mu hiç?” manasındadır. Fakat ayette ifadenin tersine 

çevrilmesi Allah’a şirk koşup O’nu âciz bir yaratılana benzer kılanları uyarmak içindir. 

Ayrıca burada putlardan bahsedilirken gayr-ı âkiller için kullanılması gereken ism-i  مَا

mevsûlü yerine, akıllı varlıklar için kullanılan َمَنأ ism-i mevsûlü tercih edilmiştir.

Bunun sebebi ise putlara taptıkları zaman müşriklerin onlara akıl sahibi muamelesi 

yapmalarıdır.  

Müellif “yaratan” ve “yaratamayan” kelimelerinin kullanım tarzını müşâkele 

üslûbu olarak değerlendirir ve mananın “Yaratan (Yüce Allah), ilim sahibi olan 

yaratamayanlara (insanlara) bile benzemezken nasıl olur da hiçbir ilim ve idrak sahibi 

olmayanlara (putlara) benzeyebilir?!” şeklinde olabileceğini ifade etmektedir. Bu 

görüşünü şu ayetle desteklemektedir: َأيَأدٍَيَ بأطِشُونََبِِاََأمَأَلََمُأَأعَأيُ َيُ بأصِرُونَََََ أَلََمُأَأرَأجُل َيَُأشُونََبِِاََأمَأَلََمُأ

تُ نأظِرُونَِ فَلَاَ كَِيدُونَِ ثُُى شُركََاءكَُمأَ ادأعُواَ قُلَِ بِِاََ مَعُونََ يَسأ آذَان َ لََمُأَ أمَأَ Onların yürüyecek ayakları mı“ بِِاََ

1475 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 638-639; Zemahşerî , el-Keşşâf, I, 196; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, 

I, 109. 
1476 Nahl 16/17. 



291 

var? Yahut tutacak elleri mi var? Veya görecek gözleri mi var, ya da işitecek kulakları 

mı var? De ki: "Haydi, çağırın ortaklarınızı, sonra bana tuzak kurun da bana göz 

açtırmayın bakalım!"”1477 Yani putların konumu; ayağı, eli, gözü ve kulağı olan 

yaratılmışlardan bile daha aşağıdadır. Ayrıca bu ifade, putlar tüm bu azalara sahip 

olsalardı bile ulûhiyet vasfına erişirlerdi anlamına da gelmez.1478 

Yüce Allah bu üslupla putların ilim sahibi olan yaratılanlar kadar bile herhangi 

bir vasfa sahip olmadıklarına, ulûhiyet vasıflarından da tamamen uzak olduklarına 

dikkat çekmiştir. Ayrıca müşriklerin ulûhiyet konusundaki inançlarının reddini, 

yaratıcının yalnızca kendisi olduğunu vurgulayarak göstermiştir. 

فَألُأقِيََالسىحَرََةَُسَاجِدِينََ “Bunun üzerine sihirbazlar derhal secdeye kapandılar.”1479

Hz. Musa’nın (a.s.) yere attığı asa, onların asalarını ve iplerini yutmasına rağmen 

hacmi hiç artmamıştı. Sihirbazlar Hz. Musa ile aralarında geçen kıssada yaşananlardan 

sonra tüm bunların Allah’ın katından olduğuna kanaat getirmişler ve hemen secdeye 

kapanmışlardı. Molla Gürânî’nin burada dikkat çektiği husus “secdeye kapandılar” 

ifadesinde  َ1480 خَرى yerine daha önceki ayette geçen ألَأقَى 1481 fiilinin tercih edilmesidir. 

Sihirbazların ellerindeki ip ve asalarını yere atma ve secde için kendilerini yere atma 

eylemleri müşâkele üslûbuyla ألَأقَى fiilinin tekrarlanmasıyla zikredilmiştir. İşte bu

onların Hz. Musa’nın mucizesi karşısında kendilerine hakim olamayarak adeta çok 

emin bir şekilde secde için yere kapanmalarına delalet eder.1482  

Nitekim kıssanın anlatıldığı önceki ayetlerde1483 sihirbazlar firavunun gücüne 

o kadar inanmışlardı ki Hz. Musa karşısında kesinlikle üstün geleceklerini haber

veriyorlardı. Kendilerine güvenerek hilelerini yere attılar ama Hz. Musa’nın asası 

1477 A’râf, 7/195. 
1478 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 137-138; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 599. 
1479 Şuarâ, 26/46. 
1480 Müellif, Meryem sûresinde aynı ifade için farklı bir kelime kullanıldığına işaret etmektedir. Şöyle 

ki: اَوَبُكِيًّا lafzı خَرُّوا yerine ألَأقَوأا Ağlayarak secdeye kapanırlardı.”(Meryem, 19/58) ayetinde“ خَرُّواَسُجىد 

zikredilmiştir. 

1481 نَُالأغَالبُِونََ َلنََحأ  Bunun üzerine onlar iplerini ve değneklerini attılar“ فأَلَأقَوأاَحِبَالََمُأَوَعِصِي ىهُمأَوَقاَلُواَبِعِزىةَِفِرأعَوأنََإِنَّى

ve "Firavun'un gücüyle elbette bizler üstün geleceğiz" dediler.” (Şuarâ 26/44). 
1482 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 324-325. 
1483 Bkz. Şuarâ, 26/22-46. 



292 

onları yutuverdi. Böylece yenilgiye uğrayıp kendilerini secdeye attılar. Yüce Allah 

sihirbazların hilelerini yere bırakmalarını ألَأقَى fiili ile dile getirdiği gibi, şeksiz bir

inançla secdeye kapanmalarını da müşâkele üslûbuyla yine aynı lafızla bildirerek 

onların hakka ulaştıklarına işaret etmiştir.  

الأمَاكِريِنََ خَيْأَُ َُ وَيَُأكُرُونََوَيَُأكُرَُاللَّىََُوَاللَّى َيَُأرجُِوكََ أَوأ تُ لُوكََ يَ قأ َ أَوأ ليُِ ثأبِتُوكََ كََفَرُواَ الىذِينَ بِكََ  Hani“ وَإِذأَيَُأكُرَُ

kafirler seni tutuklamak veya öldürmek, ya da (Mekke'den) çıkarmak için tuzak 

kuruyorlardı. Onlar tuzak kuruyorlar. Allah da tuzak kuruyordu. Allah tuzak 

kuranların en hayırlısıdır.”1484 Molla Gürânî’ye göre Allah’ın tuzak kurması 

müşâkele ve izdivâc yoluyla onların tuzak kurmasına benzetilmiştir. Buradaki 

kastedilen mana şöyledir: Allah kafirlerin şuursuzlukları sebebiyle onlara tuzak kuran 

kimsenin muamelesiyle davranır. Tıpkı Bedir’de müslümanları onların gözünde az 

gösterip savaşmaya cesaretlendirmesi, sonra da müslümanların yardımına melekleri 

göndermesi bu kabildendir. Böylelikle Allah onların tuzaklarını aleyhlerine 

çevirmiştir. Zira onların tuzaklarının Allah’ın mekri karşısında hiçbir önemi 

yoktur.1485 

Beydâvî’ye (ö. 596/1200)  göre “tuzak kurmak” gibi benzer fiillerin Allah’a 

isnâdı müşâkele/müzâvece içindir. Zira bunlar zemmî bir yanılgı manası taşıdığından 

tek başına Allah’a isnâd edilerek kullanılmaları caiz değildir.1486 

3.3. MÜZÂVECE 

Müzâvece veya izdivâc olarak da isimlendirilen bu sanat lugatta “iki şey 

arasında eşleşme, birleşme” manasına gelir.1487 Istılahta ise müzâvece, “Şart ve cevap 

cümlelerindeki iki mana arasında eşdeşlik kurulmasıdır.”1488 Molla Gürânî’nin 

örneklerinde şart ve ceza dışındaki cümlelerde de bu sanatın varlığı görülmektedir. 

O’na göre iki mana arasında uyum sağlanması birtakım nüanslara işarettir.  

1484 Enfâl, 8/30. 
1485 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 87-88. 
1486 Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 57. 
1487 İbn Hicce, Hızânetü’l-Edeb, II, 435. 
1488 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 425; Kazvînî, et-Telhîs, s. 358; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 649; Hâşimî, 

Cevâhiru’l-Belâga, s. 309; Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, s. 325; Akkâvî, el-Muʻcemü’l-Mufassal, s. 

648; Bulut, Belâgat, s. 303. 



293 

فَ لَهَا أَسَأأتُأَ َ وَإِنأ لِْنَ أفُسِكُمأَ تُمأَ سَن أ أَحأ تُمأَ سَن أ أَحأ َ إِنأ “İyilik ederseniz kendinize iyilik etmiş 

olursunuz, kötülük yaparsanız yine kendinize yapmış olursunuz.”1489 Molla Gürânîََََوَإِنأ

فَ لَهَا أَسَأأتُأَ ifadesindeki َفَ لَهَا lafzının kötülükle birlikte kullanılmasını izdivâc/müzâvece

sanatına bağlar.1490 Yani iyilik ederseniz sevabı kendinize, kötülük ederseniz de vebali 

üzerinizedir.1491 

Hakikatte kötülük yapmaları insanların aleyhine bir durumdur. Bu bağlamda 

kelâmın akışına göre bu ifade  aslında هَا şeklinde gelmeliydi.  Fakat mana فَ عَلَي أ  لِانَ أفُسِكُمأَ

ifadesiyle eşleştiği için عَلى harf-i ceri yerine َِل harf-i ceri getirilmiş ve isnâd edilen

mana birleştirilmiş olur. 

هَاَوَعَلَىَالأفُلأكَِتُُأمَلُونََ َوَعَلَي أ هَاَحَاجَة َفَِصُدُوركُِمأ لُغُواَعَلَي أ َفِيهَاَمَنَافِعَُوَلتَِ ب أ  Onlarda sizin için“ وَلَكُمأ

daha birçok faydalar da vardır. Gönüllerinizdeki ihtiyaçlara kendileri üzerinden 

ulaşasınız diye onları yaratmıştır. Onlarla ve gemilerle taşınırsınız.”1492 Molla Gürânî 

ayette Hûd sûresindeki فِيهَا لأَ احْأِ قُ لأنَاَ “Nûh'a dedik ki: "… ona (gemiye) yükle"”1493 

kullanım gibi َِاَلأفُلأك اَلأفُلأكَِ denilmeyip فِ  ,denilmesinin nedenini şöyle açıklıyor: Gemi عَلَى

içerisinde bulunan taşıdığı kimseler için bir kap misalindedir. Aslında her iki harf-i 

cerli kullanım da doğrudur. Fakat burada َِالأفُلأك عَلَىَ denilmesi öncesindeki َهَا وَعَلَي أ

ifadesiyle uyum sağlamak ve müzâvece üslûbu gayesiyledir.1494 

الظىالِمِيََ َ يَُِبُّ لَاَ إنِىهَُ َ اللَّىِ عَلَىَ رهَُُ فَأَجأ لَحََ وَأَصأ عَفَاَ َ فَمَنأ مِث ألُهَاَ سَيِِئَة َ سَيِِئَةٍَ  Bir kötülüğün“ وَجَزاَءَُ

karşılığı ona denk bir davranıştır; ama kim bağışlar, düzeltme yolunu tutarsa onun 

mükâfatını Allah verir. Hiç şüphe yok ki O haksızlık edenleri sevmez.”1495 Burada 

1489 İsrâ, 17/7. 
1490 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 326-327. Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-

Emânî, IV, 635. 
1491 Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 249. 
1492 Mü’min, 40/80. 
1493 Hûd, 11/40. 
1494 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 341; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 181. 
1495 Şûrâ, 42/40. 



  

294 

 

kötülüğe mukabelenin yine  َسَيِِئَة “kötülük” şeklinde ifade edilmesi izdivâc/müzâvece 

üslûbu sebebiyledir. Molla Gürânî’ye göre bu üslûp intikam almanın sonuç itibarıyla 

güvenli olmayabileceğine işarettir. Çünkü intikam ihtiyatlı olma yani kötülüğe 

mukabelede sınırı aşmama şartıyla hoş görülebilir fakat bu da zordur. Bu sebeple 

ayetin devamında َََعَفَاَوَأَصألَح  Kim affeder ve arayı düzeltirse” denilmiştir.1496“ فَمَنأ

3.4. TEFENNÜN 

Tefennün daha önce zikredilmiş bir sözü ikinci kez zikretmek lazım gelince 

tekrara düşmemek için başka türlü ifade etmektir.1497 İbn Ebi’l-İsbaʻın (ö. 654/1256) 

iftinân olarak adlandırdığı bu sanat, mütekellimin gazel-hamâse, övgü-yergi, vaad-

vaîd, tebrik-taziye gibi birbirine zıt ve farklı olan sanatları aynı beyit ya da cümlede 

bir araya getirmesidir.1498 

يُ نأصَرُونََ َ هُمأ وَلَاَ شَفَاعَة َ فَعُهَاَ تَ ن أ وَلَاَ َ ل  عَدأ هَاَ مِن أ يُ قأبَلَُ وَلَاَ ئ اَ شَي أ نَ فأسٍَ َ عَنأ َ نَ فأس  تَُأزيَِ لَاَ يَ وأَم اَ  وَات ىقُواَ

“Kimsenin kimse namına bir şey ödemeyeceği, hiç kimseden fidye alınmayacağı, 

kimseye şefaatin (aracılığın) yarar sağlamayacağı ve hiç kimsenin hiçbir taraftan 

yardım göremeyeceği günden sakının.”1499 Molla Gürânî’ye göre bu ayette benzer 

nazım yapısına sahip Bakara sûresi 48. ayetin1500 aksine ق ََبَُول ile  عَدأل lafızlarıyla َع  ن ََفأَ

ileََ  lafızlarının birlikte zikredilmesi kelâmda tefennün (üslûpta çeşitlilik) için شََفََاعََة

tercih edilmiştir.1501 

قَ أرَبِيََ ََوَالْأ الأوَالِدَيأنَِ أَوَِ َ أنَ أفُسِكُمأ عَلَىَ َ وَلَوأ َ شُهَدَاءََللَّىِ طَِ بًِلأقِسأ قَ وىامِيََ كَُونوُاَ آمَنُوا الىذِينََ  Ey iman“ يََّأيَ ُّهَاَ

edenler! Adaleti titizlikle ayakta tutan, kendiniz, ana-babanız ve akrabanız aleyhinde 

 
1496 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, VI, 424. 
1497 Tâhiru’l-Mevlevî, Edebîyat Lügatı, s. 153. 
1498 İbn Ebi’l-İsbaʻ, Tahrîru’t-Tahbîr, ss. 588-589; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 302. 
1499 Bakara, 2/123. 

يُ نأصَرُونََ 1500 هُمأَ وَلَاَ َ ل  هَاَعَدأ مِن أ يُ ؤأخَذَُ وَلَاَ شَفَاعَةَ  هَاَ مِن أ بَلَُ يُ قأ وَلَاَ ئ اَ نَ فأسٍَشَي أَ َ َعَنأ نَ فأس  يَ وأم اَلَاَتَُأزيَِ  Öyle bir günden“ وَات ىقُواَ

sakının ki o gün hiç kimse bir başkası adına bir şey ödeyemez. Hiçbir kimseden herhangi bir şefaat 

kabul olunmaz, fidye alınmaz. Onlara yardım da edilmez.” (Bakara, 2/48). 
1501 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 592. 



  

295 

 

de olsa Allah için şahitlik eden kimseler olun.”1502 Bu ayette قِسأط “adalet” lafzı ََشُهَدَاء 

“şahitlik edenler” lafzına göre takdîm edilmiş, benzer üslûba sahip Mâide sûresi 8. 

ayetinde1503 ise te’hîr edilmiştir. Müellife göre bu farklılıktaki maksat kelâmda 

tefennün sanatıyla kişinin şahitliğinde kendisinin ve akrabalarının aleyhine de olsa 

adalete ihtimam göstermesi gerektiği vurgusu vardır.1504 

3.5. İSTİTRÂD 

İstitrâd َُالأفَارِس تَطأرَدََ  Atlı savaşçı, düşman karşısında yenildiğini zannetsinler“ اِسأ

diye önlerinden kaçıp sonra hiç beklenmedik bir anda tekrar saldırdı” ifadesinden 

masdardır.1505 Istılahta ise istitrâd, aralarındaki münasebetten dolayı bir konudan 

diğerine geçiş yapıldıktan sonra  tekrar ilk konuyu tamamlamak üzere geri 

dönülmesidir.1506 Bu sanatta konuya açıklık getirmek, okuyucu veya dinleyicinin 

istifadesini sağlamak için konu dışında bir şey anlatmak temel amaçtır.1507 

İbnü’l-Mu’tez (ö. 296/908) ise istitrâdı bir manadan diğer bir manaya geçiş 

yapmak olarak tanımlar ve “hüsnü’l-hurûc” olarak isimlendirmiştir.1508 Mütekellimin 

bir manadan söz ederken teşbîh, şart veya haber gibi cümleler vasıtasıyla, övgü, yergi 

veya bir başka nitelik içeren diğer bir manaya geçiş yapmasıdır.1509 

َظَُهُورهَِاَوَلَكِنىَالأبْىَمَنََِ  َتََأتوُاَالأبُ يُوتََمِنأ َوَليَأسََالأبَُّْبَِِنأ جِِ َهِلىةَِقُلأَهِيََمَوَاقِيتَُللِنىاسَِوَالْأَ ألَوُنَكََعَنَِالْأ يَسأ

لِحُونََ تُ فأ َ لَعَلىكُمأ اللَّىََ وَات ىقُواَ أبَ أوََابِِاََ َ مِنأ الأَبُ يُوتََ وَأأتوُاَ  ,Sana, hilalleri soruyorlar. De ki: "Onlar“ ات ىقَىَ

insanlar ve hac için vakit ölçüleridir.  İyilik, evlere arkalarından girmeniz değildir. 

Ama iyi davranış, takvâ sahibi (Allah'a karşı gelmekten sakınan) insanın davranışıdır. 

 
1502 Nisâ, 4/135. 

طَِ 1503 بًِلأقِسأ شُهَدَاءََ َ قَ وىامِيََللَّىِِ كَُونوُاَ آمَنُوا الىذِينََ  ,Ey iman edenler! Allah için hakkı titizlikle ayakta tutan“ يََّأيَ ُّهَاَ

adalet ile şahitlik eden kimseler olun.” (Maide, 5/8). 
1504 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 222. 
1505 İbn Hicce, Hızânetü’l-Edeb, I, 102. 
1506 Ebû Osmân Amr b. Bahr b. Mahbûb el-Câhız, er-Resâilu’l-Edebîyye, nşr. Dâru Mektebeti’l-Hilâl, 

Beyrut, h. 1423, s. 83; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 302. 
1507 Mustafa Aydın, Arap Dili Belâgatında Bedî‘ İlmi ve Sanatları, İşaret Yayınları, İstanbul, 2018, s. 

104. 
1508 Ebu’l-Abbas Abdullah b. el-Mu’tez, el-Bedîʻ, Dâru’l-Cîl, Beyrut, 1990, s. 155. 
1509 İbn Ebi’l-İsbaʻ, Tahrîru’t-Tahbîr, s. 134. 



296 

Evlere kapılarından girin. Allah'a karşı gelmekten sakının ki kurtuluşa eresiniz.”1510 

Bazı sahabelerin Peygamber Efendimize (s.a.v.) hilâlin sürekli değişen durumuyla 

ilgili soru sormalarına binâen, bununla insanların gündelik yaşamla ilgili işlerini ve de 

özellikle muayyen bir zamanda edâ edilmesi gereken hac ibadetinin vakitlerini tayin 

ettikleri cevap olarak belirtilmiştir. Onların hilâlin değişen durumun sebebini 

sormalarına karşılık ondaki amaç ve hikmetin cevap olarak zikredilmesi üslûb-ı hakîm 

sanatı sebebiyledir. 

Ayrıca cahiliye döneminde Ensâr’dan bazıları ihrama girdiklerinde evlere 

kapılarından değil, arkalarından bir delik açarak oradan girerlerdi. Bunu hac esnasında 

yaptıkları için ayette istitrâd üslûbunun kullanıldığı da ifade edilmiştir. Veya bu 

üslûbun onların suallerini aksine çevirmek ve bunun evlere kapılarından girmeyenlerin 

durumuna benzediğini göstermek için bir temsîl olabileceği de söylenmiştir. Fakat 

müellifin tercihi istitrâd olduğudur. Nitekim ayetin devamındaki ََأبَ أوَابِِا َ مِنأ الأبُ يُوتََ  وَأأتوُاَ

“Evlere kapılarından girin” ifadesi de bu görüşüne delalet etmektedir.1511 

Kısacası bu ayette başlangıçta hilâlin durumlarına göre hac vaktinin 

belirlenmesinden bahsedilirken bir anda konu değişiyor ve Arapların evlere 

arkalarından girme davranışlarının yanlış olduğu hatırlatılıyor. İlk başta iki farklı konu 

birbiriyle bağlantısız gibi görünse de onların bu davranışı hac döneminde sergilemeleri 

sebebiyle asıl konu ve verilen cevap arasında bir ilişki ve geçiş söz konusu olduğundan 

kanaatimizce kelâm istitrâd üslûbuyla söylenmiştir. 

3.6. İDMÂC 

İdmâc/idrâc bir şeyin başka bir şeyin içerisine girdiğinde gizlenmesi 

demektir.1512 Istılahta ise “Bir mana için söylenmiş bir sözün başka bir mana daha 

içermesidir.”1513 Ebû Hilâl el-Askerî (ö. 400/1009) “mudâafe” başlığı altında 

incelediği bu bedîʻ ilmi sanatını “Bir sözün sarîh (açık) ve iş’ârî (kapalı) iki mana 

1510 Bakara, 2/189. 
1511 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 768-770. Diğer örnekler içn bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, 

IV, 319 (İsrâ, 17/2); IV, 406 (İsrâ, 17/61); IV, 837 (Tâhâ, 20/108); V, 176 (Nûr, 24/41); VI, 85 

(Sâffât, 37/62); VII, 250 (Vâkıa, 56/87); VII, 517 (Talâk, 28/3). 
1512 Akkâvî, el-Muʻcemü’l-Mufassal, s. 52. 
1513 Kazvînî, et-Telhîs, s. 383; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 677. 



297 

içermesidir” şeklinde tanımlamıştır.1514 Mütenebbî’nin (ö. 354/965) dizelerinde ifade 

ettiği gibi: 

نوُبًََ رَِالذُّ َبهَِعَلَىَالدىهأ َ...َأَعُدُّ فَانّكََأَنِِّ  أقَُ لِِبَُفِيهَِأَجأ

“(O gecede) göz kapaklarımı açıp kapıyordum 

Sanki bu şekilde zamanın günahlarını (bana yaptıklarını) sayıyordum.” 

Nitekim bu beyitte şair aslında gecenin uzunluğundan şikayetini anlatırken 

zamana dair şikayetini de söze dahil ederek idmâc sanatını uygulamıştır.1515  

رهَِِإِذأَقاَلوُاَمَاَأنَ أزَلَََ َقَدأ حَقى َأنَ أزَلََالأكِتَابََالىذِيَجَاءََبهَِِمُوسَىََوَمَاَقَدَرُواَاللَّىََ ءٍَقُلأَمَنأ َشَيأ َُعَلَىَبَشَرٍَمِنأ اللَّى

َقُلَِاَنوُر اَوَهُد ىَللِنىاسََِ تَ عألَمُواَأنَ أتُمأَوَلَاَآبًَؤكُُمأ تُمأَمَاَلأََ كََثِيْ اَوَعُلِِمأ قَ راَطِيسََتُ بأدُونَِاََوَتَُأفُونَ ذَرأَتَُأعَلُونهََُ َُثُُىَ هُمأَفَِخَوأضِهِمأََللَّى

Allah'ın kadrini gereği gibi bilemediler. Çünkü, "Allah hiç kimseye hiçbir şey“ يَ لأعَبُونََ

indirmedi" dediler. De ki: "Mûsâ'nın insanlara bir nur ve hidayet olarak getirdiği, 

parça parça kağıtlar haline koyup ortaya çıkardığınız, pek çoğunu ise gizlediğiniz; 

(kendisiyle) ne sizin, ne babalarınızın bilmediği şeylerin size öğretildiği Kitab'ı kim 

indirdi?" (Ey Muhammed!) "Allah" (indirdi) de, sonra bırak onları, içine daldıkları 

batakta oynayadursunlar.”1516 Bu ayette “Allah’ın hiçbir ilahi kitap indirmediğini” 

iddia eden yahudilere, Tevrat’ın varlığı ve onun üzerindeki yaptıkları tahrifatlar 

hatırlatılmıştır. Böylelikle onu inkâr edemeyecekleri vurgulanmıştır. Ayrıca Hz. 

Musa’ya (a.s.) indirilen kelâmın bir bütün olduğu fakat onların Tevrat’ın fâsid 

amaçlarına uygun buldukları bazı kısımlarını izhar ederek ve kendilerine uygun 

olmayan kısımlarını da gizleyerek işlerine geldiği gibi onu parça parça kağıtlar haline 

getirmeleri sebebiyle azarlama manası da idrâc/dahil edilmiştir.1517  

Nitekim buradaki idmâc sanatıyla yahudiler, hem kendilerine kutsal bir kitap 

gönderildiğini ikrâr etmeye mecbur bırakılmışlar hem de Tevrat’ın bir kısım 

1514 Ebû Hilâl el-Askerî, Kitâbu’s-Sınâateyn, thk. Ali Muhammed el-Becâvî-Muhammed Ebu’l-Fadl 

İbrâhîm, el-Mektebetü’l-Unsuriye, Beyrut, h. 1419, s. 423. 
1515 İbn Reşîk el-Kayrevânî, el-ʻUmde, II, 43; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 305; Merâğî, ʻUlûmu’l-

Belâga, s. 344. 
1516 En’âm, 6/91. 
1517 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, II, 516-517. Diğer örnekler için bkz. Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, 

V, 51 (Mü’minûn, 23/54); VI, 670 (Hucurât, 49/14). 



298 

hükümlerini kendi arzularına göre değiştirdikleri hatırlatılarak işârî manada 

kınanmışlardır.  

لَظاَلِمُونََ إِذ اَ َ إِنَّى عِنأدَهَُ مَتَاعَنَاَ نَََّ وَجَدأ َ مَنأ َ إِلاى نََأخُذََ َ أَنأ َ اللَّىِ مَعَاذََ قاَلََ “Yûsuf, "Malımızı yanında 

bulduğumuz kimseden başkasını tutmaktan Allah'a sığınırız. Şüphesiz biz o takdirde 

zulmetmiş oluruz" dedi.”1518 Kıtlık döneminde Hz. Yusuf’un (a.s.) üvey kardeşleri 

tekrar erzak almak için onun yanına geldiklerinde kardeşleri Bünyamin’i de yanlarında 

getirmişlerdi. Hz. Yusuf da öz kardeşi olan Bünyamin’e gerçek kimliğini açıkladı. 

Kardeşlerinin dönüş vakti geldiğinde onların erzak yüklerini hazırladığı zaman su 

kabını Bünyamin’in yükünün içine koydu. Fakat onlar hırsızlık yapmadıklarını, 

bozgunculuk çıkarmak için gelmediklerini ve kaybolan eşya kimin yükünde bulunursa 

cezasını o kişinin çekmesi gerektiğini dile getirdiler. Bunun üzerine önce onların 

eşyalarını aramaya başladı sonra su kabını öz kardeşi Bünyamin’in eşyaları içinden 

çıkarttı. İşte bu durum Allah Teâlâ tarafından Hz. Yusuf için yapılan bir plandan 

başkası değildir. Bunun üzerine üvey kardeşleri eğer o çalmışsa daha önceden kardeşi 

(Yusuf) de çalmıştı dediler. Fakat onlar babasının çok ihtiyar olduğunu ileri sürerek 

Bünyamin’in yerine kendilerinden birini alıkoymasını istediler.1519 Çünkü Hz. 

Yakub’un (a.s.) şeriatında hırsızlık yapan kişi ceza olarak çaldığı kimseye bir yıl 

boyunca köle kılınıyordu.1520 

Bu ayette ise Hz. Yusuf yanında su kabının bulunduğu kişinin haricinde birinin 

alıkonulup cezalandırılmasının şeriatlarına aykırı olduğunu ve böyle bir hüküm 

vermek hususunda Allah’a sığındığını ifade etmiştir. Nitekim Molla Gürânî bu ayette 

idmâc sanatının varlığını, yani iki farklı mananın iç içe geçtiğini ileri sürmüştür. 

Birinci mana şöyledir: “Sizin şeriatınızda mevcut duruma aykırı hüküm vermeniz nasıl 

caiz olabilir? Benim size hakkında hüküm verdiğim hususta nasıl muhalefet etmeye 

çalışırsınız?” Buna idmâc edilen ikinci mana ise; “Allah’ın bana Bünyamin’i almamı 

emretmesi hususunda nasıl ona karşı gelebilirim? Eğer onların söylediği gibi 

Bünyamin’in yerine başkasını alıp cezalandırırsam Allah’ın onun hakkında emrettiği 

hükümde haddi aşan zalimlerden olurum.”1521 

1518 Yûsuf, 12/79. 
1519 Kıssanın ayrıntıları için bkz. Yûsuf, 12/63-78. 
1520 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 1034. 
1521  Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, III, 1043-1044. 



299 

Zemahşerî (ö. 538/1144)  de söz konusu ayetin iki anlama gelebileceğini ifade 

etmiş fakat bu üslûbu idmâc yerine “kelâmun müvecceh” olarak isimlendirmiştir.1522 

3.7. LEFF Ü NEŞR 

Leff, sözlükte “kuşatmak, bükmek,  toplamak” anlamlarına gelirken1523 neşr ise 

“açılmak, kollara ayrılmak”1524 anlamlarına gelir. Belâgatta leff ü neşr, önce en az iki 

şeyi beraberce zikredip, ardından bunlarla alakalı aidiyeti tayin edilmemiş başka 

ifadeler getirilmesidir. Bununla birlikte ilk kısımda zikredilen ögelerle ikinci 

kısımdaki ögelerin her birinin aidiyetini ayırt etmek dinleyicinin anlayışına bırakılır. 

Leff ve neşr edilen ifadeler arasında sıralamadaki tertibe riayet edilmişse müretteb leff 

ü neşr, edilmemişse gayr-ı müretteb leff ü neşr (müşevveş leff ü neşr) denir. Bu iki tür, 

mufassal leff ü neşr başlığı altında incelenmektedir. Bir de sıralamada tertipli veya 

tertipsiz ayrımı olmaksızın zikredilen icmâli/mücmel leff ü neşr çeşidi vardır. İcmâlî 

leff ü neşr, ilk kısımda zikredilen lafızlardan sonra gelen ikinci kısımdaki ilgili ifadenin 

ayrı ayrı değil de genel olarak hepsini kapsayacak şekilde zikredilmesidir. Nitekim bu, 

dinleyenin söz konusu ifadeleri karıştırmadan anlayabileceğinden emin olunduğu ve 

güvenildiği durumlar için kullanılır. Bazı belâgat  kitaplarında leff ü neşr sanatına tayy 

ü neşr de denilmiştir.1525 

كُرَُ تَشأ وَلَعَلىكُمأَ لِهَِ فَضأ َ مِنأ تَ غُواَ وَلتَِ ب أ فِيهَِ كُنُواَ لتَِسأ وَالن ىهَارََ اللىيألََ لَكُمَُ جَعَلََ تَِهَِ رَحْأ َ ونََوَمِنأ  “Rahmetinden 

ötürü Allah, geceyi ve gündüzü yarattı ki geceleyin dinlenesiniz, (gündüzün) O'nun 

fazlu kereminden (rızkınızı) arayasınız ve şükredesiniz.”1526 Molla Gürânî’ye göre 

ayette müretteb leff-ü neşr sanatı vardır. Çünkü ayetin ilk kısmında ََاللىيأل “gece” ve ََالن ىهَار

1522 Zemahşerî, el-Keşşâf,  II, 493. 
1523 Ebu’l-Hüseyn Ahmed b. Fâris, Muʻcemü Mekâyîsi’l-Luga, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn, 

Dâru’l-Fikr, Beyrut, 1979, c. I-VI, V, 207. 
1524 İbn Fâris, Muʻcemü Mekâyîsi’l-Luga, V, 430. 
1525 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 425; Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 310; Bedevî Tabâne, Muʻcemü’l-

Belâgati’l-ʻArabiyye, s. 392; Akkâvî, el-Muʻcemü’l-Mufassal, s. 633-634; Abdülazîz Atîk, İlmü’l-

Bedîʻ, ss. 176-179; Merâğî, ʻUlûmu’l-Belâga, ss. 330-331; Tâhiru’l-Mevlevî, Edebîyat Lügatı, ss. 

90-92; Bulut, Belâgat, ss. 280-282; Aydın, Arap Dili Belagatında Bedîʻ İlmi ve Sanatları, ss. 79-82.
1526 Kasas, 28/73. 



300 

“gündüz” lafızlarından sonra sırasıyla bunlarla alakalı olarak zikredilen “dinlenmek” 

ifadesi geceye, “Allah’ın lütfundan (rızık) aramak” ifadesi de gündüze tabidir.1527 

كَُن أَوَقاَلََُ َنَصَارَىَتلِأكََأمََانيِ ُّهُمأَقُلأَهَاتوُاَبُ رأهَانَكُمأَإِنأ كََانََهُود اَأَوأ َمَنأ نَىةََإِلاى خُلََالْأ َيَدأ تُمأَصَادِقِيََواَلَنأ  “Bir 

de; "Yahudi ve Hristiyanlardan başkası Cennet'e girmeyecek" dediler. Bu, onların 

kuruntuları! De ki: "Eğer doğru söyleyenler iseniz (iddianızı ispat edecek) delilinizi 

getirin."”1528 Aslında ayetin başındaki ibarede kastedilen mana:َََنَىة خُلََالْأ َيَدأ قاَلَتََِاليَ هَُودُ:َلَنأ

وقاَلَتَِ َ، يَ هُودِيًَّّ كََانََ مَنأ َ نَصأراَنيًِّاََاِلاى كََانََ مَنأ َ اِلاى نَىةََ الْأ خُلََ يَدأ َ لَنأ النىصَارَى:َ  “Yahudiler: Cennete sadece 

yahudiler girecek, dediler; Hristiyanlar  da: Cennete sadece hristiyanlar girecek, 

dediler” şeklindeki iddialarıdır. Fakat burada iki ayrı cümle “leff” edilmiş yani 

birleştirerek tek cümle haline getirmiştir. Çünkü dinleyen kişiye her iki tarafın 

görüşünü sahibine atfetme hususunda güvenilmesi ve her iki tarafın birbirini dalâletle 

suçladığının bilinmesinden dolayı1529 ve bunların karıştırılmayacağından emin 

olunduğu için kelâm leff sanatıyla zikredilmiştir.1530 

3.8. TE’KÎDÜ’L-MEDH Bİ MÂ YÜŞBİHÜ’Z-ZEM 

Te’kîdü’l-medh bi mâ yüşbihü’z-zem, bir şeyi yerecekmiş gibi görünüp 

övgüyü pekiştirmektir. Bu üslûp iki farklı yolla yapılır. İlkinde önce övülecek olan 

şeyden olumsuz bir sıfat kaldırılır, akabinde istisna edatı getirilir, muhatap bununla 

sanki yergi sıfatının zikredileceğini zanneder fakat övgüye devam edilir. İkincisinde 

ise önce övülecek bir şey için övgü sıfatı zikredilir, akabinde yine istisna edatı getirilir, 

muhatap bununla sanki yergi sıfatının zikredileceğini zanneder fakat bir diğer övgü 

sıfatı daha zikredilir. Bu üslûp övgüde mübâlağa maksadıyla kullanılır. Bir şeyi 

1527 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 546; Abdülazîz Atîk, İlmü’l-Bedîʻ, s. 176. 
1528 Bakara, 2/111. 

1529 كََذَلِكََقاَلََالىذِينََلَاَيَ عألَمُونَََ لُونَََالأكِتَابَ ءٍَوَهُمأَيَ ت أ ءٍَوَقاَلَتَِالنىصَارَىَليَأسَتَِالأيَ هُودَُعَلَىَشَيأ وَقاَلَتَِالأيَ هُودَُليَأسَتَِالنىصَارَىَعَلَىَشَيأ
فَِيهَِيََأتَلِفُونَََ كََانوُا فَِيمَا اَلأقَِيَامَةِ مَ يََ وأ نَ هُمأ بََ ي أ َُيََأكُمُ فَاَللَّى قََ وألَِِمأ "Yahudiler, "Hıristiyanlar bir temel üzerinde değiller“ مِثألَ

dediler. Hıristiyanlar da, "Yahudiler bir temel üzerinde değiller" dediler. Oysa hepsi Kitab'ı 

okuyorlar.(Kitab'ı) bilmeyenler de tıpkı bunların söyledikleri gibi demişti. Artık onların aralarında 

uyuşamadıkları davada, hükmü Allah verecektir.” (Bakara, 2/113). 
1530 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, I, 569; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 177. 



301 

doğrudan övmek yerine bu üslûbun tercih edilmesi muhatap üzerinde sözün etkisini 

artırır. Ayrıca bu üslûp övgü ve yergi dışında da kullanılmaktadır. 1531  

َيَ قُولوُاَربَ ُّنَاَاللَّىَُ َأَنأ َإِلاى َدِيََّرهِِمأَبغَِيْأَِحَقٍِ رجُِواَمِنأ  Onlar, haksız yere, sırf, "Rabbimiz“ الىذِينََأخُأ

Allah'tır" demelerinden dolayı yurtlarından çıkarılmış kimselerdir.”1532 Molla Gürânî 

ayetteki sanatın ismini açıkça zikretmemiş fakat cahiliye şairlerinden Nâbiga ez-

Zübyânî’nin (ö. 604 m.)  aşağıdaki beytinin benzer bir kullanım olduğunu dile 

getirmiştir.1533 

عَيأبََفِيهِمأَغَيْأََأََ َمنَقراَعَِالأكَتَائِبَِوَلاََ نىَسُيُوفَ هُمأَ...َبِِِنىَفُ لُول 

“Onlarda hiçbir ayıp yoktur, ancak kılıçlarında 

Düşman ordusuyla savaşmaktan kalan çentikler vardır.” 

Şair önce ayıp sıfatını muhataplardan nefyederek onları övmüştür. Sonra ancak 

diyerek istisna edatıyla düşman ordusuyla savaşmaktan kalan çentiklerin, kılıçlarının 

ayıbı olduğunu söylemiştir. Bu da gerçekte zem/yergi sıfatı değil bilakis medh/övgü 

sıfatıdır. Böylelikle şair sanki yerecekmiş izlenimi vererek onlara olan övgüsünü 

pekiştirmiştir.1534 

Az önce zikredilen ayette ise haksız yere yurtlarından çıkarılan müminlerin ََ إِلاى

اللَّىَُ رَب ُّنَاَ يَ قُولوُاَ َ أَنأ “Ancak Rabbimiz Allah’tır” demelerinde te’kîdü’l-medh bi mâ 

yüşbihü’z-zem sanatı söz konusudur.  Yani onların böyle söylemeleri dışında onların 

hiçbir günahı (-ki bu da hakikattir) yoktur.1535  

Dolayısıyla müminlerin yurtlarından çıkarılmalarının haksız yere olduğu ve 

onların kusuru olmadığı belirtilmiş, akabinde “ancak” denilmek sûretiyle sanki onların 

bir suçu varmış gibi cümleye giriş yapılmış fakat tek suçlarının Allah’ı Rab olarak 

kabul ettiklerini söylemelerinin olduğu belirtilmiş ve onlar yine övülmüşlerdir. 

1531 Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 672-674; Akkâvî, el-Muʻcemü’l-Mufassal, s. 276-277; Saraç, Klâsik 

Edebîyat Bilgisi, s. 235; Bulut, Belâgat, s. 347-350. 
1532 Hac, 22/40. 
1533 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 1054-1055. 
1534 Abdülazîz Atîk, İlmü’l-Bedîʻ, s. 165. 
1535 İbn Âşûr, Tefsîru’t-Tahrîr veʼt-Tenvîr, XVII, 275. 



302 

َيُ ؤأمَِ َأَنأ هُمأَإِلاى مَِيدَِوَمَاَنَ قَمُواَمِن أ َالأعَزيِزَِالْأ نُواَبًِللَّىِ  “Onlardan, sırf, azîz ve hamîd olan Allah'a 

iman ettikleri için intikam aldılar.”1536 Ayetteki mana “Onların müminleri 

kınamalarının nedeni en büyük erdem ve en güzel haslet olan iman etmelerinden başka 

bir şey için değildi” şeklinde düşünülebilir. Müellif bu ayetteki üslûba da yukarıdaki 

beyiti örnek getirmiş, fakat sanatın ismine yer vermemiştir.1537 

3.9. CİNÂS 

Cinâs, genel anlamda iki lafzın telaffuzda aynı fakat manalarının farklı 

olmasıdır.1538 Cinâsa tecnîs, tecânüs ve mücânese   gibi isimler de verilir.1539 Sekkâkî 

(ö. 626/1229) cinâsı “iki kelimenin telaffuzda birbirine benzemesi” şeklinde tarif eder. 

Güzellik açısından cinâsın cinâs-ı tam, cinâs-ı nâkıs, cinâs-ı müzeyyel, cinâs-ı lâhik, 

cinas-ı muzârî gibi çeşitleri vardır.1540 

3.9.1. Cinâs-ı Lâhik 

Cinas-ı lâhik iki kelimenin mahreçlerinin birbirine yakın olmasıyla birlikte 

harflerinde farklılık bulunmasıdır.1541 

يقَِيٍَ بنَِ بَإٍَ سَبَإٍَ َ مِنأ تُكََ وَجِئ أ بِهَِ َ تُُِطأ بِاََلأََ أَحَطأتَُ فَ قَالََ بعَِيدٍَ غَيْأََ فَمَكَثََ “Derken Hüdhüd çok 

beklemedi, çıkageldi ve (Süleyman'a) şöyle dedi: "Senin bilmediğin bir şey öğrendim. 

Sebe'den sana sağlam bir haber getirdim."”1542 Molla Gürânî’ye göre ayette  ٍَسَبَإ ve ٍَنَ بَإ 

kelimeleri arasında cinâs-ı mülhâk (lâhik) sanatı vardır.1543 

Zemahşerî’ye (ö. 538/1144)  göre bu iki ifade hem lafız hem de mana yönüyle 

eşsiz olmuştur. Şayet ayette ٍَنَ بَإ yerine ٍََْخَب zikredilseydi mana yine sahih olurdu. Fakat

1536 Burûc, 85/8. 
1537 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, IV, 1068. 
1538 Fadl Hasan Abbâs, el-Belâga Funûnühâ ve Efnânuhâ İlmü’l-Beyân ve’l-Bedîʻ, s. 299. 
1539 Hâşimî, Cevâhiru’l-Belâga, s. 325. 
1540 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 429. 
1541 Sekkâkî, Miftâhu’l-ʻUlûm, s. 429. 
1542 Neml, 27/22. 
1543 Molla Gürânî, Gâyetü’l-Emânî, V, 423. 



  

303 

 

 kelimesi “önemli bir haber” anlamına gelmesi ve ziyade bir mana barındırması نَ بَإٍَ

sebebiyle buradaki durumun tasvîrine daha uygundur.1544 

 

 

 

 
1544 Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 360. 



 

SONUÇ 

Molla Gürânî Bağdat, Şam, Hasankeyf, Kudüs ve Kahire gibi merkezlerde 

dönemin önde gelen hocalarının tedrîsâtından geçmiş ve icâzet almış kıymetli bir 

müelliftir. Aynı zamanda devlet kademesinde kazasker, müderris, kadı, müftü ve 

Osmanlı’nın dördüncü şeyhülislâmı olarak çeşitli görevlerde bulunmuştur. Fatih 

Sultan Mehmed’in şehzadeliğinde hocası, fetih sürecinde istişâre meclisinde ve bizzat 

muhasara alanında bulunarak önemli vazifeler üstlenmiştir. Fatih, hem şehzadeliği 

hem de sultanlığı döneminde hürmetini Molla Gürânî’den esirgememiş ve fikirlerine 

ehemmiyet göstermiştir.  

Molla Gürânî Kahire’de Berkûkiyye, Bursa’da Kaplıca ve Yıldırım 

medreselerinde müderris olarak görev yapmış ilmi yönüyle de önemli bir müelliftir. 

Başta Kur’ân-ı Kerîm tefsiri Gâyetü’l-Emânî ve Buhârî şerhi el-Kevserü’l-Cârî olmak 

üzere kıraat ve fıkıh alanında da farklı eserler kaleme almıştır. Tefsirinde dil ögelerini 

ön plana çıkarmış, nakilde bulunduğu eserleri belâgat hususunda zaman zaman tenkit 

etmiş ve kendi tercihlerini de belirterek veciz bir üslupla aktarmıştır.  

Molla Gürânî tefsirinin belâgat yönüyle öne çıkan en bariz özelliği, lafızların 

ve terkiplerin ifade ediliş tarzında mümkün olan diğer ifade tercihleri arasında 

kıyaslamalar yapması ve manaya delaletleri hususunda çıkarımlarda bulunmasıdır. 

Dolayısıyla Kur’ân lafızlarında ve terkiplerindeki yapısal ve anlamsal özellikleri sarf, 

nahiv ve belâgat yönleriyle ele alır. Müellifin bu üslûbu bütün ayetlerde devam etmese 

de tefsirin geneline yayılır. Kastedilen manayı daha doğru izah etmek için Arap 

şiirinden ve kelâmından örnekler verir. Genel olarak tercih edilen ifade biçimlerindeki 

mananın bilişsel ve duyuşsal boyutunun muhataba yansıması üzerinden konuyu tahlil 

eder. Ayrıca Molla Gürânî’nin tefsir usulündeki en belirgin metodu Kur’ân’ı Kur’ân’la 

tefsir etmesidir. Bu bağlamda metin veya anlam itibariyle ilişkili olan ayetleri birbirine 

istişhâd getirir. Belâğî bir hususa değinirken benzer ayetler arasında mukayesede 

bulunur ve eğer ifade farklılıkları varsa bunların nedenine dair açıklamalar yapar. 

Bununla beraber bazı ayetlerde müellifin belâğî mana doğrultusundaki yorumları 



305 

mutlak katʻiyyet bağlamında değerlendirilmeyebilir. Dolayısıyla haber cümlesi, talebî 

inşâ ve kelâmdaki ifade tercihleri hususlarında çıkarımda bulunduğu bazı manalar 

tartışılabilir. 

Molla Gürânî özellikle meânî ilmiyle alakalı hususları etraflıca değerlendirir. 

Haber ve inşâ cümlesi, gayr-ı talebî inşâ, cümlenin ögelerindeki ifade tercihleri, 

kelâmın muktezâ-yı zâhirin hilâfına gelmesi, takdîm ve te’hîr, îcâz ve itnâb, hazf, kasr, 

fasl ve vasl konularına dair belâğî örnekleri üslûp ve mana delaleti yönüyle tahlil eder. 

Müellif haber cümlesinin muhatabın hükmü inkârı ölçüsünde te’kîd ve tenbih 

edatlarıyla desteklendiğine ve bu edatların te’kîdde yemin yerine geçtiğine dikkat 

çeker. Haber cümlelerinin emir, nehiy, acziyet, vaîd, tehekküm, te’kîd, tehdîd, bedduâ, 

takrîr, terğîb gibi manaları da kapsayacak şekilde zikredilmesine örnekler verir. Emrin 

haber cümlesi formunda ifade edilmesi, talebin yerine getirilmesinin zaruriyetine 

delalettir. Hatta o talep yerine getirilmiş ve ondan haber veriliyormuş gibi bir anlam 

genişlemesi söz konusudur. Yine nehyin haber cümlesi formunda ifade edilmesi, 

nehyin açıkça söylenmesinden daha belîğ bir kullanımdır. Bu üslûpla sanki muhatap 

nehyedilen husustan hemen kaçınmış ve ondan haber veriliyormuş gibi daha kapsamlı 

bir anlam meydana gelir. Tehditin haber cümlesiyle bildirilmesi de anlatımı 

güçlendirir. Bu üslûp öncesinde nehyedilen hususu te’kîd eden bir kullanım şeklidir. 

Müellif bu tür anlamsal delaletlere, ayetin devamındaki ifadelerin nahiv yapısını da 

delil gösterir.  

Molla Gürânî inşâ cümlesinin kısımlarından olan ve Kur’ân’ın genel üslûbunda 

sıkça başvurulan emir, nehiy ve istifhâm konularını ayrıntılı olarak ele alır. Emrin duâ, 

tehdîd, taʻcîz, irşâd, ihâne, ibâha, tehekküm, tahyîr, ihbâr manalarını da kapsayacak 

şekilde kullanılmasına örnekler verir. Masdarın emir manasında kullanılması, bir 

hususta talep edilen fiilin zıddından kaçınmanın yeterli olmayacağına aynı zamanda 

talep edilen fiilin yapılmasının gerekliliğine işarettir. Vaîd cümlesinin emir sîğasıyla 

zikredilmesi, çok şiddetli bir ikazdır ve tehdit edenin tehdit edileni cezalandırma 

hususunda kesin ve katî olduğu gibi yan anlamlar barındırır. Ayrıca muhatap, 

emredilen şeyi yapma hususunda adeta itaat edilmesi gereken bir emre memur kılınmış 

gibidir.  

Müellif nehiy üslûbunun tevbîh, takrîʻ, mübâlağa ve şartta bağlı olma 

manalarını da içerecek şekilde zikredilmesine Arap dilindeki benzer kullanımlardan 



306 

örnek vererek değinir. Nehyin, nefiy üslûbuyla zikredilmesinin manada mübâlağa 

ifade ettiğini belirtir. 

İstifhâm edatlarının takrîr, taaccüb, inkâr, tevbîh, emir, nefiy, takrîʻ, istiʻlâm, 

istibʻâd, isbât, istiksâr, teşvik, tesviye ve tehekküm gibi manaları kapsayacak nitelikte 

kullanılması ifadedeki vurguyu daha çok ön plana çıkarır. İstifhâm edatının emir 

maksadıyla kullanılması, doğrudan emir ifadesinden daha etkili bir söylemdir ve 

muhatabı durum üzerinde etraflıca düşünmeye sevk eder. 

Molla Gürânî gayr-ı talebî inşâda özellikle yemin konusu üzerinde durur. 

Nitekim yemin ile konusunun birbiriyle alakalı olması ifadeyi daha güçlü kılar. 

Nazmın akışında muksemun bihin önce mübhem bırakılması ve sonra beyan edilmesi 

konumunun yüceliğine işarettir.  

Dolayısıyla haber ve inşâ cümlesindeki emir, nehiy, istifhâm, temennî ve nidâ 

üsluplarının sözün makamına uygun ikincil ve üçüncül anlamlar içinde kullanılması 

muhatabın zihnindeki mefhûmu daha ileri anlamlara taşır.  

Müellif isim cümlesinin tercih edilmesini hükmün uygulanmasında katʻiyyet 

vurgusu bağlamında değerlendirir. Aynı ifadenin isim cümlesiyle zikredilmesini 

süreklilik manasıyla, muzari fiil cümlesiyle zikredilmesini de yenilenme ve 

tekrarlanma manasıyla ilişkilendirir.  

Ayetlerdeki çok yönlü belâğî üslupları meânî ve beyân ilminin birkaç konusu 

dahilinde ve bunların delalet ettiği anlamsal derinlikler bağlamında değerlendirir. 

Kelime ve harf-i cer tercihlerinin uyumlu olmasını yakınlık, irtibat ve ihtisâs manaları 

yönüyle ele alır. Müellife göre terkipler bazen muhatabın konumunu kendisine 

hatırlatmak maksadıyla daha açıkça zikredilir. Aynı konudaki eş anlamlı kelimelerden 

birinin diğerine tercih edilmesindeki mana nüansına dikkat çeker.  

Muhatabın işlediği fiil yerine onun şahsının amelin bizzat kendisiymiş gibi 

kılınması manaya mübalağa katar. Bazı nitelemelere ait manalar benzeri diğer 

ifadelerde bulunmadığı için özel kullanımlara has kılınmıştır. Bir durumun tasvirinde 

sebebin sonuç gibi aktarılması mana derinliği itibariyle daha etkili bir söylemdir.  

Müellif azap hususunda azlık mana vurgusu için tercih edilen lafızların 

semantik analizine ve sarfî yapılarına dikkat çeker. Rakamların ifade edilmesinde 

istisna yoluyla dolaylı ifade kullanılmasının takrîbî mana algısının önüne geçeceğini 



307 

ve katʻiyyet manasına delalet edeceğini belirtir. Nazmın akışında beklenen ifadenin 

yerine başkasının tercih edilmesindeki mana vurgusuna dikkat çeker. İfadede zahir 

mananın dışına çıkılması ve ziyade bir ifadenin anlama etkisine değinir. Zâhir isim 

yerine ism-i mevsûl kullanılmasını tahkîr veya taʻzîm maksatlı ihtimaller bağlamında 

değerlendirir. Kelimedeki hece tekrarının manadaki tekrara ve kesrete delil kılındığını 

kaydeder. Müfred zamirin bağlam itibariyle birlik ve bütünlüğe, cemî zamirinin ise 

ayrışmaya delalet ettiğine dikkat çeker. Âkil zamirinin gayr-ı âkiller için 

kullanılmasını ilgili husustaki muhatapların tutumuyla ilişkilendirir. 

Zamirin tekrar edilmesi, sonrasında zikredilecek ifadeyi sağlamlaştırmak ve 

şüpheyi ortadan kaldırmak maksatlıdır. Müellif ayetlerdeki masdarların sarfî kullanım 

tercihlerindeki anlam çeşitliliğine değinir. Diğer ayetlerle karşılaştırma usulüyle edat 

ve harf-i cerlerin kullanımındaki mana ilgilerini belirtir. Ayrıca edatların istib’âd, vaîd, 

te’kîd, tevbîh gibi ilave manalarda kullanılmasına ve birbirlerine tercih edilmesine 

değinir.  

Fiillerdeki iftiâl, istif’âl, tef’îl, tefaʻul bablarının tercih edilmesindeki anlam 

ayrıntılarını zikreder. Bunun yanında aynı konuda Allah Teâlâ ve kulları için farklı 

fiillerin kullanılması, bir manayı doğrudan ifade eden asıl fiilin kullanılmaması ve 

fiilin muhataplar üzerine konumlandırılması gibi hususlara değinir. Müteaddî fiilin 

mefûl almamasını bazı fiillerin mahiyetinin kavranamayacak düzeyde olmasıyla 

ilişkilendirir. 

Cümlede bedel olan ifade muhatabın vehmini ortadan kaldırmak maksadıyla 

zikredilebilir. Kelâmü’l-munsif üslûbu muhatap üzerinde olumlu etkiye sahiptir ve 

muhatabı anlaşmazlık meselesini gözden geçirmeye, derinlemesine düşünmeye ve 

taassubu terk etmeye sevkeder.   

Müellif bağlam itibariyle hidayet, gafûr, rahîm ve nimet gibi ifadelerin Allah 

Teâlâ’nın zatına nisbet edilip, dalalet, ceza, sıkıntı ve azap gibi ifadelerin zatına isnâd 

edilmemesini, Allah’ın rahmetinin gazabını geçtiği şeklinde yorumlar. İsm-i 

işaretlerin tercihindeki belâğî mana nüansını belirtir. Marifelik nekrelik hususuna da 

değinen müellif rahmet, rıza, cennet ve nimet gibi ifadelerin her türlü nitelemenin ve 

tarifin ötesinde hususlar oldukları için nekre olarak ifade edildiklerini belirtir. Haberin 

marife gelmesini söz konusu ifadenin önemli bir hususa dikkat çekmesi yönüyle 



308 

ilişkilendirir. Bahsedilen husus müfred olmasına rağmen cemî sîğasının kullanılması 

cümlenin genel manasında genişlemeye neden olur.  

Nehiy ifadesinden sonra ilaveten emrin açıkça zikredilmesinde, aslolan 

husususun nehyedilen işten kaçınmak değil emri yerine getirmek gerektiği vurgusu 

vardır. Ayet fasılalarındaki yakın anlamlı kelimeler arasında yapılan tercih, ayetin 

kendi bütünlüğü içerisinde mana uyumuyla ilişkilidir. 

Tefsirin öne çıkan özelliklerinden birisi de Kur’ân-ı Kerîm’in kendine has 

üslûbu bağlamındaki ifade tercihlerini ayrıntılı olarak ele almasıdır. Müellif isim 

cümlesi, ism-i işaret, ism-i mevsûl, fiil, zamir, edat, masdar ve bedel konularında ifade 

tercihlerindeki mana ilişkisine değinir. Terakkî üslûbunda ifadelerin mana yönüyle 

birbirini destekleyen ve zarif bir dizilişle ard arda sıralanmış cümleler olduğunu 

belirtir. Azap konusunda mükafat gibi zıt manalı fiillerin kullanılması, fiilin muhatabı 

temsil eden bir cüz’üne isnâdı, kastedilen kişinin isminin yerine vasıflarının 

zikredilmesi gibi söylemleri tehekküm üslûbu bağlamında ele alır. 

Müellif temhîd üslûbunda önceden zikredilen bazı ifadelerin sonradan 

gerçekleşecek olan bazı mûcizevî olaylara karşı muhatap için bilişsel ve duyuşsal 

anlamda bir nevi ön hazırlık olduğunu belirtir. Böylece idraklardan uzak bu tür 

mucizeleri gerçekleştirmeye yalnızca Allah Teâlâ’nın kendisinin muktedir olduğu 

vurgulanır. İhtisâr, intizâm, faraziyet gibi üslûplarda işaret edilen manalara yer verir. 

Dine davet üslûbunda şefkat, hoşgörü, letâfet ve nezâket gibi özellikler barındıran titiz 

ifadelerin tercih edilmesini, muhatabın psikolojisi üzerindeki etkileri bağlamında tahlil 

eder ve bu üslûbun muhatabı hakikat konusunda tefekküre yönlendirdiğini belirtir. 

Molla Gürânî kelâmın muktezâ-yı zâhirin hilâfına geldiği hususlar üzerinde 

önemle durur. Kelâmdaki iltifât üslûbunu dinleyiciyi dinç tutması yönüyle belîğ bir 

söylem olarak niteler. Gâib sîğasından mütekellim sîğasına iltifâtı, Allah’tan başkasına 

rubûbiyet izafe edilmesini men eden ve tevhid makamına en uygun üslûp olarak 

niteler. Muhatab sîğasından gâib üslûbuna geçişteki amacın, inkâr eden muhatapları 

huzurdan uzak kılmak olduğunu belirtir. Mütekellim üslûbundan gâib üslûbuna 

iltifâtın da Allah’ın azametini vurgulamak ve muhatabın değersizleştiğini göstermek 

gibi gayeler için kullanıldığını ifade eder.  

Ayetlerde izmâr makamında izhâr üslûbunun kullanılmasındaki temel maksat, 

umûm manasının anlaşılmasına mani olmak ve kastedilen mananın muhteviyatını en 



  

309 

 

belirgin şekliyle aktarmaktır. İzhâr makamında izmâr üslûbuyla ise işaret edilen ismin 

biliniyor olduğu ve ondan başka bir şeyin düşünülmesinin mümkün olmadığını 

vurgulanır. Üslûb-ı hakîm ile soru sorulan husustan ziyade o konudaki asıl önemli olan 

meseleyle alakalı bir cevap verilir. Muzârî fiil sîğasının tercih edilmesinde manada 

yenilenme, süreklilik, zihinlere yerleştirmek ve çok çaba sarf etmek gibi maksatlar 

vardır. Mâzî fiil sîğasının tercih edilmesinde ise manada çok isteme ve vukûunun 

tahakkuku gibi hususlar söz konusudur. 

Molla Gürânî takdîm ve te’hîr konusunu diğer ayetlerdeki benzer ifadeleri 

karşılaştırarak ayrıntılı olarak işler. Mefûl, mübtedâ, haber, zamir ve zarfın takdîm 

edilmelerindeki genel maksat, manada tahsîs vurgusunu ortaya koymaktır. Vesilenin 

talebe göre takdîm edilmesi, vesilenin yerine getirilmesinin talebe cevap verilmesinde 

gerekli kılınmasındandır. Aralarında mana ilişkisi olan ifadelerin takdîmi, durumun 

gerektirdiği nizama göre değişkendir. Benzer ayetlerdeki takdîm ve te’hîr olgusu, 

kelâmın genel mefhûmuna göre şekillenir. 

Müellif îcâz ve itnâb konularında önemli nüanslara değinir. Îcâz konusunu 

îcâz-ı kısâr ve hazf olmak üzere iki kısımda ele alır. Hazifteki maksatlardan bazıları 

kelâmın büyüklüğünü ortaya koymak, ifadede tahfîf, birisi zikredildiği zaman diğer 

çağrışımı akla gelen kelimelerin daha önemli olanını zikretmekle yetinmek ve edebe 

riayet şeklinde sayılabilir. Bunların yanında müellif muzâf, muzâfun ileyh, fiil, mefûl 

ve edatların haziflerindeki mana nüanslarını ortaya koyar. 

Molla Gürânî itnâbın tezyîl, tetmîm, tekrîr, iʻtirâziyye, el-îzâh baʻde’l-ibhâm, 

özelin genele atfı ve tahsîsten sonra taʻmîm gibi yollarla yapılmasına örnekler verir. 

İlahi delillerden bahseden ayetlerde kelâm muhatabın inkâr durumuyla orantılı olarak 

itnâb yoluyla uzatılmıştır. Bunun yanında acziyeti daha net ortaya koymak,  muhataba 

sevgi ve muhabbet göstermek gibi maksatlar için söz uzatılabilir. Tezyîl ile itnâbda 

önceki cümlenin mefhûmunun te’kîd edildiği, tetmîm ile itnâbda eksik kalan mananın 

tamamlandığı, tekrîr ve iʻtirâziyye ile itnâbda manada takbîh, tahzîr, irşâd ve terğîb 

gibi delaletler söz konusudur. Tahsîsten sonra taʻmîm ve özelin genele atfı ile itnâbda, 

cümledeki vurgu özel olan ifade üzerine kurulmuş olur. el-Îzâh baʻde’l-ibhâm ile 

itnâbda mana genişliğini ortaya koymak ve ilk zikredilen ifadeyi te’kîd ve taʻzîm gibi 

maksatlar vardır. 



  

310 

 

Fasl üslûbunda ikinci cümlenin ilkinin tefsîr ve beyânı olması veya onu te’kîd 

etmesi, aynı fiilin farklı fâiller için kullanılması gibi durumlar söz konusu olduğunda 

cümleler birbirine atfedilmez. Vasl üslûbunda vav edatının ihtimal bildiren ifadelerden 

birisinden önce gelmesi, onun katʻiyyetine delalettir. Vav sıfat ile mevsuf arasında 

kullanılırsa maʻiyyet manasını te’kîd amacı vardır.  

Müellif kasr üslûbuyla harf-i cer, fasıl zamiri, takdîm, nefiy ve istisna yoluyla 

mananın maksûrun aleyhe inhisâr edildiğine dair örnekler verir. Ayrıca bu üslupla 

muhatabın yanlış anladığı bir mesele te’kîdli bir şekilde düzeltilir. 

Molla Gürânî beyân ilmiyle alakalı teşbîh, istiâre, mecâz, kinâye, taʻrîz, tasvîr 

ve tazmîn gibi edebî sanatlardan yararlanarak ayetleri yorumlar. Teşbîh konusunda 

belîğ, mürekkeb ve tahyîlî teşbîh dışında genellikle çeşidini belirtmez fakat mürsel, 

müekked, mücmel, mufassal, maklûb, melfûf ve temsîlî teşbîhlere dair örnekler verir. 

Temsîlî teşbîh yerine genellikle temsîl kavramını kullanır. Teşbîhlerdeki benzetme 

hususuyla alakalı ayrıntılı açıklamalar yapar. Teşbîh ve istiâre arasındaki farklara dair 

bazı önemli ayrıntılara değinir ve Arap şiirinden örnekler getirir. Teşbîhin unsurlarıyla 

ilgili ihtimaller bağlamında manayı farklı yönlerden ele alır. Molla Gürânî’ye göre 

Kur’ân-ı Kerîm’deki temsîl ve teşbîhler kapalı ifadelerdeki örtüyü kaldırarak onlardaki 

kıymetli mana güzelliklerini ortaya koyan ve ince manaları zihinlere yaklaştıran üslûp 

biçimleridir. Dolayısıyla temsîl ve teşbîhlerde, kastedilen anlamı muhatabın zihninde 

somutlaştırma çabası vardır.  

Tasvîr üslûbunda hissî ve vehmî bir durum hakikî ve aklî bir mana üzerinden 

aktarılır. Bu bağlamda Allah Teâlâ için kullanılan bazı ifadeler konulduğu hakîkî ya 

da mecâzî manasından soyutlanabilir ve bu durumda sözün özü dikkate alınır. Tazmîn 

üslûbunda fiillerin ilave manalar içerecek şekilde kullanılması cümleyi iki cümle 

kuvvetinde kılar. 

Molla Gürânî beyân ilminin önemli konularından olan istiârenin tasrîhiyye, 

mekniyye, muraşşaha, mücerrede, tebeiyye, temsîliyye, tahyîliyye ve tehekkümiyye 

gibi çeşitlerinin isimlerini zikrederek ayetlerden örnekler verir. Müellif soyut ve somut 

iki anlamı olan lafızların takdir edildiği mana üzerinde şayet bir zayıflık oluşturmadığı 

sürece temsîl amacıyla kullanılabileceğini belirtir. İstiârede şartın söylenen sözde 

müsteârun lehin lafzen, takdîran ve niyeten zikredilmemesi olduğunu ifade eder. 

İstiâre üslûbunda açıklamalarını çoğunlukla Arap şiiriyle örneklendirir ve farklı mana 



311 

ihtimallerine değinir. İstiârede lafızlar hakiki manasını korumakla beraber aralarındaki 

müşâbehet alakası ve mübâlağa gayesiyle başka bir mana için kullanılırlar. 

Müellif mecâz çeşitlerinden mecâz-ı aklîde sebebiyyet alakasıyla işin gerçek 

failinden başkasına isnâd edildiğine dair örnekler verir. Gayr-ı âkil bir mevsûfun 

nitelenmesini ise mübalağa gayesiyle mecâzî isnâd olarak değerlendirir. Mecâz-ı 

mürsel için cüz’iyyet, külliyyet, geçmişe itibar, geleceğe itibar ve müsebbebiyyet 

alakaları bağlamında kastedilen manaya açıklık getirir. 

Molla Gürânî taʻrîzi kinâyeden farklı bir sanat olarak tanımlar ve lafzî oluşum 

ve delalet ettikleri mana itibariyle birbirinden ayırır. Kinâyenin manaya delaleti mecâz 

yönüyledir. Fakat taʻrîzin manaya delaleti hakikat veya mecâz yollu olmayıp mefhûm 

yönüyledir. Kinâyeli söylemde temel amaç muhataba mesajın daha tesirli bir üslupla 

iletilmek istenmesidir. Ayetlerde genel olarak kinâye ve taʻrîz üslubu, tevhid inancını 

vurgulamak, ilahi emir ve yasaklara riayet etmeye teşvik etmek, verilen mesajı 

mübalağa yoluyla ifade etmek, uzun sürecek bir anlatımı daha öz ve kısa bir biçimde 

beyân etmek, durumu tasvîr etmek, muhatapları fiilleri hususunda düşünmeye sevk 

etmek, kınamak, nahoş bir ifadeyi daha zarif bir üslupla ifade etmek gibi maksatlar 

için tercih edilir. 

Molla Gürânî bedîʻ ilmine dair hususlara fazla yer vermez. Özellikle müşâkele, 

müzâvece, tefennün, istitrâd, idmâc, leff ü neşr, te’kîdü’l-medh bimâ yüşbihü’z-zem 

gibi muhassinât-ı maneviyye sanatlarına dair örnekleri ele alır.  

Tefsirdeki örnekler incelendiğinde anlaşılmaktadır ki Kur’ân’daki dilsel yapıyı 

şekillendiren temel esas, muktezâ-yı hâle en uygun lafız ve terkiplerin bir araya 

gelmesi ve en sahih mananın aktarılmasıdır. Kur’ân-ı Kerîm’de zikredilen her bir 

harfin, kelimenin ve terkibin sarfî ve nahvî yapısının üstün bir belâğî manaya delalet 

ettiği aşikardır. Dolayısıyla meallerde belâgat ilminden istifade edilmesi oldukça önem 

arz etmektedir. 



 

KAYNAKÇA 

Ak, Ayhan, Osmanlı Bilgeleri Molla Gürânî, İlke Yayıncılık, İstanbul, 2018. 

Akkâvî, İn’âm Fevvâl, el-Muʻcemü’l-Mufassal fî ʻUlûmi’l-Belâga el-Bedîʻ ve’l-Beyân 

ve’l-Meânî, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1996. 

Aksoy, Hasan, “Fetihnâme”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, İstanbul, 1995, XII, 470-472. 

Akşit, Eyup, “Kur’ân-ı Kerîm’in Bazı Ayetlerinde Zamir Gelmesi Gereken Yerde 

İsmin Getirilmesi ve Bunun Nedenleri”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, XLVIII / 2018, ss. 43-76. 

Algar, Hamid, “Molla”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul, 2005, XXX, 238-239. 

Altuntaş, Muhammed Eser, “Kinâye ve Taʻrîz: Molla Gürânî’nin Gâyetü’l-Emânî Adlı 

Tefsiri Örneği”, Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi, 2021, (11), ss. 39-

63. 

Askerî, Ebû Hilâl, el-Furûku’l-Lugaviyye, thk. Muhammed İbrahim Selim, Dâru’l-İlm 

ve’s-Sekâfe li’n-Neşr ve’t-Tevzîʻ, Kahire, 1997. 

Askerî, Ebû Hilâl, Kitâbu’s-Sınâateyn, thk. Ali Muhammed el-Becâvî-Muhammed 

Ebu’l-Fadl İbrâhîm, el-Mektebetü’l-Unsuriye, Beyrut, h. 1419. 

Atîk, Abdülazîz, İlmü’l-Beyân, Dâru’n-Nahdati’l-Arabiyye, Beyrut, 1985. 

____________, İlmü’l-Bedîʻ, Dâru’n-Nahdati’l-Arabiyye, Beyrut, t.y. 

Ayaz, Kadir, Molla Gürânî ve el-Kevseru’l-Cârî ilâ Riyâdı Ehâdîsi’l-Buhârî, Doktora 

Tezi, Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya, 2014. 

Aydın, Mustafa, Arap Dili Belagatında Bedî‘ İlmi ve Sanatları, İşaret Yayınları, 

İstanbul, 2018. 



313 

Bağdâdî, Abdülkâdir b. Ömer b. Bâyezîd, Hızânetü’l-Edeb ve Lübbü Lübâbi Lisâni’l-

ʻArab, thk. Abdusselâm Muhammed Hârûn, Mektebetü’l-Hancî, Kâhire,   1997, 

c. I-XIII.

Bedevî Tabâne, Muʻcemü’l-Belâgati’l-Arabiyye, Dâru’l-Menâra, Cidde, 1988. 

Beydâvî, Nâsırüddîn Ebû Saîd b. Muhammed, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, haz. 

Muhammed Abdurrahman el-Maraşlî, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, Beyrut, 

t.y., c. I-V.

Bikâî, Ebu’l-Hasen İbrâhîm b. Ömer, ʻUnvânu’z-Zamân bi Terâcimi’ş-Şüyûhi ve’l-

Akrân, Matbaatu Dâru’l-Kütüb ve’l-Vesâik, thk. Hasan Habeşî, Kahire, 2001, 

c. I-V.

Bolelli, Nusrettin, Belâgat (Beyân-Meânî-Bedîʻ İlimleri) Arap Edebiyatı, İFAV 

Yayınları, İstanbul, 2016. 

Bozkurt, Nebi, “Nedim”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul, 2006, XXXII, 509-510. 

Buhârî, Muhammed b. İsmâil, Sahîhu’l-Buhârî, thk. Muhammed b. Züheyr b. en-

Nâsır, Dâru Tavki’n-Necât, Beyrut, h.1422, c. I-IX. 

Bulut, Ali, Belâgat Meânî-Beyân-Bedîʻ, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları, İstanbul, 2020. 

Câhız, Ebû Osmân Amr b. Bahr b. Mahbûb el-Kinânî, el-Beyân ve’t-Tebyîn, Dâr ve 

Mektebetü’l-Hilâl, Beyrut, h. 1423, c. I-III. 

____________, er-Resâilu’l-Edebîyye, nşr. Dâru Mektebeti’l-Hilâl, Beyrut, h. 1423. 

Cârim-Emîn, Ali-Mustafa, el-Belâgatu’l-Vâdıha fi’l-Beyân ve’l-Meânî ve’l-Bedîʻ,  

Mektebetü Dâri’l-Fecr, Dımeşk, 2019. 

Can, Mustafa, Bursa İnebey Kütüphanesinde Bulunan Kırâat ve Tecvîd İlmine Dair 

Yazma Eserler, Yüksek Lisans Tezi, Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Bursa, 2018. 



314 

Cevherî, İsmâil b. Hammâd, es-Sıhâh: Tâcü’l-Lüga ve Sıhâhü’l-ʻArabiyye, thk. 

Ahmed Abdülgafûr Attâr,  Dâru’l-İlm, Beyrut, 1987, c. I-VI. 

Cici, Recep, Osmanlı Dönemi İslam Hukuku Çalışmaları Kuruluştan Fatih Devri 

Sonuna Kadar, Arasta Yayınları, Bursa, 2001. 

Cundî, Alî, Fî Târîhi’l-Edebî’l-Câhilî, Mektebetü Dâri’t-Türâs, Medine, 1991. 

Cürcânî, Ebû Bekr Abdülkâhir, Delâilü’l-İʻcâz fî İlmi’l-Meânî, thk. Mahmud 

Muhammed Şâkir, Matbaatu’l-Medenî, Kahire, 1992. 

____________, Esrârül-Belâga, thk. Muhammed Mahmud Şâkir, Matbaatu’l-Medenî, 

Kahire, t.y. 

Çollak, Fatih, “eş-Şâtıbiyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, İstanbul, 2010, XXXVIII, 377-379. 

Dilek, Mahmut, Ref’ul-Hitam ʻan Vakfi Hamza ve Hişâm (Molla Gürânî’nin Ref’ul-

Hitam ʻan Vakfi Hamza ve Hişâm Adlı Eserinin Edisyon Kritiği), Yüksek 

Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 2019. 

Durmuş, İsmail, “Kinâye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

Ankara, 2002, XXVI, 34-36. 

____________, “Meânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

Ankara, 2003, XXVIII, 204-206. 

____________, “Müşâkele”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, İstanbul, 2006, XXXII, 154-155. 

____________, “Teşbîh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul, 2011, XL, 553-556. 

Ebû Hayyân el-Endelüsî, Muhammed b. Yûsuf b. Ali b. Yûsuf , el-Bahru’l-Muhît fi’t-

Tefsîr, thk. Sıtkî Muhammed Cemîl, Dâru’l-Fikr, Beyrut, h. 1420, c. I-X. 



315 

Ebu’n-Necm el-İclî, el-Mufaddal b. Kudâme, Dîvânu Ebi’n-Necm el-İclî, thk. 

Muhammed Edîb Abdulvâhid Cimrân, Matbûâtü Mecmai’l-Lugati’l-Arabiyye, 

Dimeşk, 2006. 

Efvâh el-Evdî, Salâ’e b. Amr b. Mâlik el-Yemenî, Dîvânu’l-Efvâh el-Evdî, thk. 

Muhammed Altuncî, Dâru Sâdır, Beyrut, 1998. 

Ergin, Muharrem, Türk Dil Bilgisi, Bayrak Basım Yayım Tanıtım, İstanbul, 2009. 

Erpolat, Mehmet Salih, “XVI. Yüzyılda Ergani Sancağı’ndaki Gayri Müslim İskân 

Yerleri ile Şahıs İsimleri Hakkında Bir Değerlendirme”, Sosyal Bilimler 

Araştırma Dergisi, 4, 2004, ss. 155-187. 

Ezherî, Ebû Mansur Muhammed b. Ahmed, Tehzîbü’l-Luga, thk. Muhammed Ivaz 

Mir’ab, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, Beyrut, 2001, c. I-XV. 

Fadl Hasan Abbâs, Ebû Muhammed es-Safûrî eş-Şâfiî, el-Belâga Funûnühâ ve 

Efnânuhâ İlmü’l-Meânî, Dâru’l-Furkan, Ürdün, 1997. 

____________, el-Belâga Funûnühâ ve Efnânuhâ İlmü’l-Beyân ve’l-Bedîʻ, Dâru’l-

Furkan, Ürdün, 2005. 

____________, İ‘câzü’l-Kur’ân, Câmiʻatü’l-Kudüs el-Meftûha, Umman, 2007. 

Fayda, Mustafa, “Celûlâ Savaşı”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, İstanbul, 1993, VII, 272-273. 

Fazlıoğlu, Şükran, “Vazʻ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul, 2012, XLII, 576-578. 

Fîrûzâbâdî, Ebu’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kûb, el-Kâmûsu’l-Muhît, thk. 

Muhammed Nuaym el-Araksûsî, Müessesetü’r-Risâle, Beyrut, 2005. 

Gürkan, Salime Leyla, “Vaftiz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, İstanbul, 2012, XLII, 424-426. 

Hacımüftüoğlu, Nasrullah,  “Bedî‘”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, İstanbul, 1992, V, 320-322. 



316 

____________, “Beyân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul, 1992, VI, 22-23. 

____________, Belâgat İlminin Gelişmesine Müessir Olan Kaynaklar, Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1993, sayı: 11, ss. 268-298. 

Halîl b. Ahmed, Ebû Abdirrahmân el-Ferâhîdî, Kitâbü’l-ʻAyn, thk. Mehdî el-

Mahzûmî, İbrâhîm es-Sâmerrâî, Dâr ve Mektebetü’l-Hilâl, y.y., t.y., c. I-VIII. 

Hâşimî, Seyyid Ahmed, Cevâhiru’l-Belâga fi’l-Meânî ve’l-Beyân ve’l-Bedîʻ, thk. 

Yusuf Sumeylî, Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut, 1999. 

Hatîb et-Tebrîzî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Alî b. Muhammed, Şerhu Dîvâni’l-Hamâse, 

Dâru’l-Kalem, Beyrut, t.y. 

İbn Âşûr, Muhammed et-Tâhir, Tefsîru’t-Tahrîr veʼt-Tenvîr, ed-Dâruʼt-Tûnusiyye, 

Tunus, 1984, c. I-XXX. 

İbn Cinnî, Ebu’l-Feth Osmân, el-Hasâis, el-Hey’etül-Mısriyyetü’l-Âmme li’l-Kitâb, 

Mısır, ty. c. I-III. 

____________, el-Lüma’ fi’l-Arabiyye, thk. Fâiz Fâris, Dâru’l-Kütübi’s-Sekâfiyye, 

Kuveyt, 1972. 

İbn Ebi’l-İsbaʻ, Ebû Muhammed Zekiyyüddîn b. Zâfir el-Mısrî, Tahrîru’t-Tahbîr fî 

Sınâti’ş-Şiʻr ve’n-Nesr, thk. Hifnî  Muhammed Şeref, Lecnetü İhyâi’t-Türâsi’l-

İslâmî, Kahire, 1963. 

İbnü’l-Esîr, Ebu’l-Feth Ziyâüddîn Nasrullâh b. Muhammed el-Cezerî, el-Meselü’s-

Sâir fî Edebi’l-Kâtib ve’ş-Şâir, thk. Ahmed el-Havfî-Bedevî Tabâne, Dâru’n-

Nahda, t.y., Kahire, c. I-IV.  

İbn Fâris, Ebu’l-Hüseyn Ahmed, Muʻcemü Mekâyîsi’l-Luga, thk. Abdüsselâm 

Muhammed Hârûn, Dâru’l-Fikr, Beyrut, 1979, c. I-VI. 

İbn Hacer el-Askalânî, Ebu’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed, İnbâü’l-

Ğumr bi-Ebnâ’i’l-ʻUmr, thk. Hasan Habeşî, el-Meclisü’l-aʻlâ li’ş-Şuûni’l-

İslâmiyye, Kahire, 1998, c. I-IV. 



317 

İbn Hicce, Takıyyüddîn Ebû Bekr b. Hicce el-Hamevî, Hızânetü’l-Edeb ve Gâyetü’l-

Ereb, thk. Isam Şekıyu, Mektebetü’l-Hilâl/Daru’l-Bihâr, Beyrut, 2004, c. I-II. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslim ed-Dîneverî, eş-Şiʻr ve’ş-Şuʻarâ’, 

thk. Ahmed Muhammed Şâkir, Dâru’l-Hadîs, Kahire, h. 1423, c. I-II. 

İbn Mâlik et-Tâî, Ebû Abdillâh Cemâlüddîn Muhammed b. Abdillâh, Şerhu  Teshîli’l-

Fevâid, thk. Abdurrahman Seyyid-Muhammed Bedevî el-Mahtûn, Hicr li’t-

Tıbâ‘a ve’n-Neşr  ve’t-Tevzîʻ ve’l-İʻlân, y.y., 1990, c. I-IV. 

İbn Manzûr, Ebu’l-Fazl Cemâlüddîn, Lisânü’l-Arab, Dâr-u Sâdır, Beyrut, h. 1414, c. 

I-XV.

İbnü’l-Mu‘tez, Ebu’l-Abbas Abdullah, el-Bedîʻ, Dâru’l-Cîl, Beyrut, 1990. 

İbn Reşîk el-Kayrevânî, Ebû Alî el-Hasen el-Ezdî el-Mesîlî, el-ʻUmde fî Mehâsini’ş-

Şi’r ve Âdâbihî ve Nakdihî, thk. Muhammed Muhyiddin Abdülhamîd, Dâru’l-

Cîl, Beyrut, 1981, c. I-II. 

İmruü’l-Kays, Ebû Vehb Hunduc b. Hucr b. el-Hâris, Dîvân-ı İmruü’l-Kays, thk. 

Muhammed Ebu’l-Fadl İbrâhîm, Dâru’l-Ma’rife, Kahire, 1984. 

İnalcık, Halil, Fatih Devri Üzerinde Tetkikler ve Vesikalar I, Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, Ankara, 1954. 

İşpirli, Mehmet, “Kazasker”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, Ankara, 2002, XXV, 140-143. 

Kâsım-Dîb, Muhammed Ahmed, Muhyiddin, ʻUlûmu’l-Belâga el-Bedîʻ ve’l-Beyân 

ve’l-Meʻânî, Müessesetü’l-Hadîse li’l-Kitâb, Trablus, 2003. 

Kazvînî, Celâluddîn Muhammed b. el-Hatîb, et-Telhîs fi Ulûmi’l-Belâga, thk. 

Abdurrahman el- Berkûkî, Dâru’l-Fikri’l-Arabî, Kahire, 1904. 

____________, el-Îzâh fî ʻUlûmi’l-Belâga, thk. İbrahim Şemseddin, Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut, 2003. 



318 

Kâtib Çelebi, Mustafa b. Abdullah, Keşfü’z-Zunûn ʻan Esâmi’l-Kütüb ve’l-Fünûn, 

Mektebetü’l-Müsennâ, Bağdat, 1942, c. I-VI. 

Kılıç, Hulusi, “Belâgat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul, 1992, V, 384-387. 

Koyuncu, Recep, Molla Gürânî’nin (v. 893/1488) Refʻul-Hitâm ‘An Vakfi Hamza ve 

Hişâm Adlı Risalesinin Tahkikli Neşri, Necmettin Erbakan Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 44, 2017, ss. 149-192. 

Kudâme b. Cafer, Ebu’l-Ferec, Nakdu’ş-Şiʻr, Matbaatu’l-Cevâib, Konstantiniyye, h. 

1302. 

Kureşî, Ebû Zeyd, Cemheretü Eş’âri’l-Arab, thk. Ali Muhammed el-Becâvî, Nahdatu 

Mısır li’t-Tibâʻa ve’n-Neşr ve’t-Tevzîʻ, Kahire, 1981. 

Lebîd b. Rebîa, Ebû Akîl, Dîvânu Lebîd b. Rabîa, thk. Hamdû Tammâs, Dâru’l-

Ma’rife,  Beyrut, 2004. 

Makrîzî, Ebû Muhammed Takıyyüddîn Ahmed b. Alî b. Abdilkâdir b. Muhammed, 

Dürerü’l-ʻUkûdi’l-Ferîde fî Terâcimi’l-Aʻyâni’l-Müfîde, thk. Mahmud el-

Celîlî, Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, Beyrut, 2002,  c. I-IV. 

____________, İmtâu’l-Esmâ’, thk. Muhammed Abdülhamid en-Nemîsî, Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1999, c. I-XV. 

Matlûb, Ahmed, Muʻcemü’l-Mustalahâti’l-Belâgiyye ve Tetavvuruhâ, Mektebetü 

Lübnan, Beyrut, 2007. 

Merâğî, Ahmed Mustafa, ʻUlûmu’l-Belâga, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1993. 

Meydânî, Abdurrahmân Hasan Habenneke, el-Belâgatu’l-ʻArabiyye, Üsüsühâ ve 

Ulûmuhâ ve Funûnuhâ, Dâru’l-Kalem, Dımeşk, 1996, c. I-II. 

Molla Gürânî, Şihâbüddîn Ahmed b. İsmâil, Gâyetü’l-Emânî fî Tefsîri’l-Kelâmi’r-

Rabbânî, thk. Hâmid b. Ya‘kûb el-Furayh vd., Dâru’l-Hadâra, Riyad, 2018, c. 

I-VII.



319 

Mufaddal ed-Dabbî, Ebu’l-Abbâs b. Muhammed b. Ya‘lâ el-Kûfî, el-Mufaddaliyyât, 

thk. Ahmed Muhammed Şâkir-Abdusselâm Muhammed Harun, Kâhire, 

Dâru’l-Meârif, 1942. 

Müslim, Ebu’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. el-Kuşeyrî, el-Câmiʻu’ṣ-Sahîh, thk. 

Muhammed Fuâd Abdulbâkî, Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, Beyrut, t.y., c. I-V. 

Nehhâs, Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed el-Mısrî, Meʻâni’l-Kur’ân, thk. 

Muhammed Ali es-Sâbûnî, Câmiatü Ümmi’l-Kurâ, Mekke, h. 1409, c. I-VI. 

Özer, Hasan, “Molla Hüsrev’in er-Risâle fi’l-Velâ’sı, Molla Gürânî’nin Reddiyesi ve 

Molla Hüsrev’in Cevabı: Tahkikli Neşir”, İslâm Araştırmaları Dergisi, Sayı 

24, 2010, 173-207. 

Öztürk, Mustafa, “Kur’ân Dilinde Örtük Anlatım: Kinaye ve Taʻriz”, Çukurova 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2 (2003): 221. 

Râgıb el-İsfahânî, Ebu’l-Kâsım Hüseyn b. Muhammed el-Mufaddal, el-Müfredât fi 

Garîbi’l-Kur’ân, thk. Safvân Adnân ed-Dâvudî, Dâru’l-Kalem, Beyrut, h. 

1412. 

Rummânî, Ebu’l-Hasen Alî b. Îsâ b. Alî, en-Nüket fî İʻcâzi’l-Kur’ân, thk. Muhammed 

Halefullah-Muhammed Zağlûl Sellâm, Dâru’l-Meârif, Kahire, 1976. 

Saraç, M. Ali Yekta, Klâsik Edebiyat Bilgisi Belâgat, Gökkubbe Yayınları, İstanbul, 

2019. 

Sehâvî, Ebu’l-Hayr Şemsüddîn Muhammed b. Abdirrahmân b. Muhammed, ed-

Dav’ü’l-Lâmiʻ li-Ehli’l-Karni’t-Tâsiʻ, Dâru’l-Cîl, Beyrut, t.y., c. I-VI. 

Sekkâkî, Ebû Ya‘kûb Sirâcüddîn Yûsuf b. Ebî Bekr, Miftâhu’l-ʻUlûm, thk. Naîm 

Zerzûr, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1983. 

____________, dipnot içinde Miftâhu’l-ʻUlûm, trc. Zekeriya Çelik, Litera Yayıncılık, 

İstanbul, 2017. 



320 

Semîn el-Halebî, Ebu’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İbrâhîm, ed-Dürru’l-Masûn fî 

ʻUlûmi’l-Kitâbi’l-Meknûn, thk. Ahmed Muhammed el-Harrât, Dâru’l-Kalem, 

Dımeşk, t.y., c. I-XI. 

Sîvebeyhi, Ebû Bişr Amr b. Osman, el-Kitâb, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârun, 

Mektebetü’l‐Hancî, Kâhire, 1988, c. I-IV. 

Süyûtî, Ebu’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, 

thk. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrâhim, el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-Âmme li’l-

Kitâb, Kahire, 1974, c. I-IV. 

Şevkânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed es-San‘ânî el-Yemenî, el-

Bedrü’t-Tâliʻ bi-Mehâsini Men Baʻde’l-Karni’s-Sâbiʻ, Dâru’l-Kitâbi’l-İslâmî, 

Kahire, t.y., c. I-II. 

Râzî, Ebû Abdillâh Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn, Mefâtîhu’l-Gayb, Dâru 

İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, Beyrut, h. 1420, c. I-XXXII. 

Taşköprîzâde, eş-Şekâiku’n-Nuʻmâniyye fî ʻUlemâ’i’d-Devleti’l-Osmâniyye, Dâru’l-

Kitâbi’l-Arabî, Beyrut, 1975. 

Teftâzânî, Sa’duddîn, el-Mutavvel Şerhu Telhîsi Miftâhi’l-ʻUlûm, thk. Abdulhamid 

Hindâvî, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 2013. 

Tîbî, Şerefuddîn el-Hüseyin b. Muhammed, Fütûhu’l-Gayb fi’l-Keşfi ʻan Kinâi’r-

Reyb, Câizetü Dubâi ed-Devliyye li’l-Kur’âni’l-Kerîm, Dubâi, 2013, c. I-XVII. 

Tirmîzî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ, el-Câmiʻu’l-Kebîr Sünen-i Tirmizi, thk. Beşşâr 

Avvâd Ma‘rûf, Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, Beyrut, 1998, c. I-VI. 

Yaşaroğlu, M. Kâmil, “Molla Gürânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

TDV Yayınları, İstanbul, 2005, XXX, 248-250. 

Yıldız, Sakıp, Fatih’in Hocası Molla Gürânî ve Tefsiri, Sahhaflar Kitap Sarayı, 

İstanbul, t.y. 

Zeccâc, Ebû İshâk İbrâhîm b. es-Serî b. Sehl, Meʻâni’l-Kur’ân ve İʻrâbüh, thk. 

Abdülcelîl Abduh Şelebî, Âlemü’l-Kütüb, Beyrut, 1988, c. I-V. 

https://www.sefkatyayincilik.com/yazar/serefuddin-el-huseyin-bin-muhammed-et-tibi/131
https://www.sefkatyayincilik.com/yayinevi/caizetu-dubai-ed-devliyye-lil-kuranil-kerim/47


321 

Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer, el-Keşşâf an Hakâ‘ikı Gavâmizi’t-Tenzîl 

ve ʻUyûni’l-Ekâvîl fî Vücûhi’t-Te’vîl, Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, Beyrut, h. 1407, 

c. I-IV.

Zerkeşî, Ebû Abdillâh Bedrüddîn Muhammed b. Bahâdır, el-Burhân fî ʻUlûmi’l-

Kur’ân, thk. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrâhîm, Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 

Beyrut, 1957, c. I-IV. 



 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

Adı Soyadı : Muhammed Eser ALTUNTAŞ 

Eğitim Durumu 

Lisans  : Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi (2005-2009) 

Yüksek Lisans : Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel 

İslam Bilimleri Anabilim Dalı (2012-2015) 

Çalıştığı Kurumlar : Milli Eğitim Bakanlığı (2009-2016) 

 Manisa Celal Bayar Üniversitesi (2017-2018) 

 İzmir Kâtip Çelebi Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi (2018- 

2019) 

 Manisa Celal Bayar Üniversitesi (2019-Devam ediyor) 

Yabancı Dil : Arapça, İngilizce 


