
 

T.C. 

ATILIM ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İÇ MİMARLIK VE ÇEVRE TASARIMI ANABİLİM DALI 

İÇ MİMARLIK VE ÇEVRE TASARIMI 

YÜKSEK LİSANS PROGRAMI 

 

 

 

 

 

SİVAS DİVRİĞİ ULU CAMİ VE DARÜŞŞİFASININ 

İÇ MEKAN-CEPHE İLİŞKİSİ BAĞLAMINDA 

KABARTMA TASARIMLARININ DEĞERLENDİRİLMESİ 

 

 

 

 

 

 

      Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

 

Ali TURAN 

 

 

 

 

 

 

Ankara-2022 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

T.C. 

ATILIM ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İÇ MİMARLIK VE ÇEVRE TASARIMI ANABİLİM DALI 

İÇ MİMARLIK VE ÇEVRE TASARIMI 

YÜKSEK LİSANS PROGRAMI 

 

 

 

 

SİVAS DİVRİĞİ ULU CAMİ VE DARÜŞŞİFASININ 

İÇ MEKAN-CEPHE İLİŞKİSİ BAĞLAMINDA 

KABARTMA TASARIMLARININ DEĞERLENDİRİLMESİ 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi  

 

 

 

 

Ali TURAN 

 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Şule PFEIFFER TAŞ 

 

 

 

 

Ankara-2022 

 



 

KABUL VE ONAY 

Ali TURAN tarafından hazırlanan “Sivas Divriği Ulu Cami ve Darüşşifasının 

İç Mekan-Cephe İlişkisi Bağlamında Kabartma Tasarımlarının Değerlendirilmesi” 

başlıklı bu çalışma, 19.04.2022 tarihinde yapılan savunma sınavı sonucunda başarılı 

bulunarak jürimiz tarafından İç Mimarlık ve Çevre Tasarımı Anabilim Dalı İç 

Mimarlık ve Çevre Tasarımı Programında Yüksek Lisans Tezi olarak oy birliği ile 

kabul edilmiştir. 

 

 

 

 

 Doç. Dr. Elif GÜNEŞ (Başkan) 

 

 

 

Prof. Dr. Şule PFEIFFER TAŞ (Danışman) 

 

 

 

Doç. Dr. Özlem SAĞIROĞLU (Üye) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Doç. Dr. Şule TUZLUKAYA 

Enstitü Müdürü 



 

ETİK BEYAN 

Atılım Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Yönergesi’ne uygun olarak 

hazırladığım bu tez çalışmasını; 

 Akademik ve etik kurallar çerçevesinde hazırladığımı, 

 Tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak 

kurallarına uygun olarak sunduğumu,  

 Tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne atıfta bulunarak kaynak 

gösterdiğimi,  

 Bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu bildirir, 

Aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan 

ederim. 

 

Tarih ve İmza 

Ali TURAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



i 

ÖZ 

TURAN, Ali. “Sivas Divriği Ulucami ve Darüşşifasının İç-Mekan Cephe 

İlişkisi Bağlamında Kabartma Tasarımlarının Değerlendirilmesi”, Yüksek Lisans 

Tezi, Ankara, 2022.  

 İnsanlık tarihinin ilk dönemlerinden beri yeme-içme, barınma, saklanma gibi 

ihtiyaçlarından kaynaklanan mekan oluşturma çabası iç mimarinin ortaya çıkmasına 

sebep olmuştur. İlk çağlardan günümüze ihtiyaçlar değişmiş ve zamanla iç mimari ve 

mimariye yansımıştır. Bu değişen ihtiyaçlardan olan inançlar, estetik kaygılar ve 

doğayı taklit etme çabası birçok medeniyet, devlet ve milletlerin günümüze sanat 

eseri niteliğinde mimari yapılar bırakmasını sağlamıştır. Bu devletlerden biri 

Anadolu Selçukluları’dır. Anadolu Selçukluları Türk sanatı ve mimarlık tarihinde 

önemli bir yere sahiptir. Bulundukları bölgenin yapı tipi ve malzemesine göre, 

tasarım ve bezeme bakımından günümüze gelebilen mimari yapılar ve eserler ortaya 

koymuşlardır. Malzeme ve ustalık bakımından önemli mimari uygulamalara imza 

atan Anadolu Selçukluları Orta Asya’dan getirdikleri geleneksel bilgileri Anadolu’da 

var olan doku ile harmanlayarak bir sentez oluşturmuşlardır. Bu sentezin en güzel 

örneklerinden biri Sivas Divriği Ulucami ve Darüşşifası’dır. Gerek iç mekan gerekse 

dış cephede kullanılan bezeme programı ve kabartma tasarımları ile sanat tarihi ve 

mimari alanında yerini almıştır. Sadece estetik bağlamda değil, simgesel bağlamda 

da önemli aktarımlar içeren Sivas Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası’nda kullanılan 

kabartma tasarımları ve izleyiciye aktardığı anlamlar tezin ana konusunu 

oluşturmuştur. İç mimari ve mimaride kullandıkları motifler ve yapıların kurulum 

planları bir evren ve kozmos kurgusunun yansıması olarak görülmektedir. Tez 

kapsamında iç mekanda, cephelerde ve taç kapılarda kullanılan bezeme programları 

ve kabartma tasarımları iç mimari ve plastik açıdan değerlendirilirken verilen 

mesajların simgesel anlamları bağlamında içerik analizi yapılmıştır. Sonuç olarak 

Sivas Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası, Anadolu Selçuklularının İslamiyet öncesi ve 

sonrası mimari ve sanat pratiklerine hem yerel hem dış etkilerden beslenerek hem 

şamanizimin hem tasavvufun anlam zenginliğini yansıttıkları, dünya mimari ve sanat 

tarihine bıraktığı önemli bir eserdir.  

Anahtar Sözcükler: Bezeme, İç Mimari, Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası, Anadolu 

Selçukluları, Kabartma Tasarımları.   



ii 

ABSTRACT 

TURAN, Ali, “Evaluation of Relief Designs of Sivas Divrigi Great Mosque 

and Melike Turan Hospital in the Context of the Relationship between Interior and 

Facade” Master’s Thesis, Ankara, 2022. 

Since the first periods of human history, the effort to create space arising from 

needs such as food, shelter, and hiding has led to the emergence of interior architecture. 

The needs have changed from the first ages to the present and have been reflected in 

interior architecture and architecture over time. Beliefs, aesthetic concerns and the effort to 

imitate nature,which are among these changing needs, have enabled many civilizations, 

states and nations to leave architectural structures that are works of art. One of these states 

is the Anatolian Seljuks. Anatolian Seljuks have an important place in the history of 

Turkish art and architecture. According to the building type and material of the region they 

are in, they have produced architectural structures and works that can survive in terms of 

design and decoration. Anatolian Seljuks, who carried out important architectural practices 

in terms of materials and mastery, created a synthesis by blending the traditional 

knowledge they brought from Central Asia with the existing texture in Anatolia. One of 

the best examples of this synthesis is Sivas Divriği Ulu Mosque and Hospital. It has taken 

its place in the field of art history and architecture with its decoration program and relief 

designs used both indoors and outdoors. The relief designs used in Sivas Divriği Great 

Mosque and Hospital, which contains important transfers not only in aesthetics but also in 

symbolic context, and the meanings conveyed to the audience constituted the main subject 

of the thesis. The motifs they use in interior architecture and architecture and the 

installation plans of the structures are seen as a reflection of a universe and cosmos fiction. 

Within the scope of the thesis, while the decoration programs and relief designs used in 

interiors, facades and crown doors were evaluated in terms of interior architecture and 

plastic, content analysis was made in the context of the symbolic meanings of the 

messages given. As a result, Divriği Ulu Mosque and Hospital is a work that Anatolian 

Seljuks left to the world architecture and art history, reflecting the richness of meaning of 

both shamanism and mysticism by feeding on both local and external influences to the pre-

Islamic and post-Islamic architectural and artistic practices. 

Keywords: Embellishment, Interior Architecture, Divriği Great Mosque and 

Hospital, Anatolian Seljuks, Relief Designs.  



iii 

TEŞEKKÜR 

Tez çalışmam sırasında kıymetli bilgi, birikim ve tecrübelerini paylaşan, sabır 

ve anlayışıyla büyük desteğini gördüğüm değerli danışman hocam sayın Prof. Dr. 

Şule PFEIFFER TAŞ’a, eğitim hayatım boyunca desteklerini hiç eksik etmeyen 

aileme, her zaman yanımda hissettiğim,  varlıklarına minnettar olduğum sevgili eşim 

ve biricik kızım Bilge’ye teşekkürlerimi borç bilirim.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

İÇİNDEKİLER  

ÖZ ................................................................................................................................. i 

ABSTRACT ................................................................................................................ ii 

TEŞEKKÜR .............................................................................................................. iii 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... iv 

ŞEKİLLER DİZİNİ ................................................................................................. vii 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

BÖLÜM 1: ÇALIŞMANIN KAPSAM, AMAÇ VE YÖNTEMİ ........................... 3 

1.1. Çalışmanın Amacı ...................................................................................... 3 

1.2. Çalışmanın Kapsamı ................................................................................. 3 

1.3. Tezin Yöntemleri ve Veri Toplama Teknikleri ....................................... 4 

1.4. Tezin Sınırlılıkları ...................................................................................... 4 

1.5. Tezin Önemi ............................................................................................... 4 

BÖLÜM 2: ANADOLU SELÇUKLULARI VE MENGÜCEKLİLER ................ 5 

2.1. Anadolu Selçukluları ................................................................................. 5 

2.2. Mengücekliler ............................................................................................. 8 

2.3. Anadolu Selçuklu Mimarisi ve Sanatının Kaynakları ......................... 10 

2.3.1. İnanç ................................................................................................ 10 

2.3.1.1. İslam öncesi inanç etkileri ................................................ 11 

2.3.1.2. İslam etkisi ........................................................................ 12 

2.3.2. Yerel ve dış etkiler ........................................................................... 13 

2.3.3. Mimari bani ve uygulayıcılar .......................................................... 13 

2.4. Bölüm Değerlendirilmesi ........................................................................ 14 

BÖLÜM 3: DİVRİĞİ ULU CAMİ VE DARÜŞŞİFASI’NDA ANADOLU 

SELÇUKLU DÖNEMİ BEZEME VE MOTİFLERİ ...................... 15 

3.1. Anadolu Selçuklu Bezeme ve Taş Kabartma Sanatı, Teknik ve 

Malzeme .................................................................................................... 15 

3.2. Anadolu Selçuklu Dönemi Taş Kabartma Elemanlarından  

Örnekler ................................................................................................... 17 

3.2.1. Geometrik bezeme ........................................................................... 17 

3.2.1.1. Yıldız sistemleri ................................................................ 18 

3.2.1.2. Geçme düzenler ................................................................ 20 

3.2.1.3. Rozet (Madalyon-Şems) ................................................... 21 



v 

3.2.1.4. Küre .................................................................................. 23 

3.2.1.5. Kabara ............................................................................... 24 

3.2.1.6. Çarkıfelek ......................................................................... 25 

3.2.2. Bitkisel bezeme................................................................................ 26 

3.2.2.1. Palmet ............................................................................... 27 

3.2.2.2. Lotus ................................................................................. 28 

3.2.2.3. Rumi ................................................................................. 29 

3.2.2.4. Akantüs ............................................................................. 31 

3.2.2.5. Hayat ağacı ....................................................................... 31 

3.2.3. Karma bezeme ................................................................................. 33 

3.2.4. Zengi düğümü .................................................................................. 35 

3.2.5. Mukarnas ......................................................................................... 36 

3.2.6. Kitabe............................................................................................... 37 

3.3. Anadolu Selçuklu Mimarisinde Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası 

Bağlamında Figür ve Simgelerden Örnekler ........................................ 38 

3.3.1. İnsan figürü ...................................................................................... 38 

3.3.2. Doğan ve çift başlı kartal ................................................................. 40 

3.3.3. Güneş diski (kursu) .......................................................................... 40 

3.3.4. Gül ile bülbül ................................................................................... 41 

3.4. Bölüm Değerlendirmesi ........................................................................... 42 

BÖLÜM 4: ANADOLU SELÇUKLU CAMİ VE MEDRESE MİMARİSİ 

BAĞLAMINDA DİVRİĞİ ULU CAMİİ VE MELİKE TURAN 

DARÜŞŞİFASI MİMARİ VE SANATSAL ÖZELLİKLERİ ........ 43 

4.1. Camilerin Mimari ve Sanatsal Özellikleri ............................................. 44 

4.2. Medreselerin Mimari ve Sanatsal Özellikleri ....................................... 45 

4.3. Darüşşifaların Mimari ve Sanatsal Özellikleri ..................................... 47 

4.4. Divriği Ulu Cami ve Darüşşifasının Mimari ve Sanatsal Özellikleri .. 48 

4.4.1. Divriği Ulu Cami mimari ve sanatsal özellikleri ............................. 48 

4.4.1.1. Divriği Ulu Cami ve Darüşşifasının Mimarı,  

Sanatçıları ve Banileri ..................................................... 51 

4.4.1.2. Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası’nda yapılan  

onarım ve değişimler ....................................................... 54 

4.4.1.3. Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası teknik bilgileri .............. 55 

4.4.1.3.1. Cepheler ve taç kapılar ....................................... 57 



vi 

4.4.1.3.2. Batı cephesi ve batı taç kapısı ............................ 59 

4.4.1.3.3. Kuzey cephesi ve kuzey taç kapısı ..................... 61 

4.4.1.3.4. Doğu cephesi ve doğu şah kapısı ....................... 62 

4.4.1.3.5. Kubbe ve tonozlar .............................................. 64 

4.4.1.3.6. Duvarlar, sütunlar ve kemerler .......................... 72 

4.4.1.3.7. Mihrap ................................................................ 75 

4.4.1.3.8. Minber ................................................................ 76 

4.4.1.3.9. Hünkar (şah) mahfili .......................................... 77 

4.4.2. Divriği Melike Turan Darüşşifası .................................................... 77 

4.4.2.1. Darüşşifa taç kapısı ........................................................... 79 

4.4.2.2. Kubbe ve tonozlar ............................................................. 81 

4.4.2.3. Sütunlar ............................................................................. 89 

4.4.2.4. Kemerler ........................................................................... 90 

4.4.2.5. Kapalı avlu ........................................................................ 91 

4.5. Bölüm Değerlendirilmesi ........................................................................ 92 

BÖLÜM 5: SİVAS DİVRİĞİ ULUCAMİ VE DARÜŞŞİFASININ İÇ  

MEKAN-CEPHE İLİŞKİSİ BAĞLAMINDA KABARTMA 

TASARIMLARININ DEĞERLENDİRİLMESİ ............................. 93 

5.1. Ulu Cami Taç Kapıları ............................................................................ 95 

5.1.1. Batı taç kapısı .................................................................................. 97 

5.1.2. Kuzey taç kapısı............................................................................. 116 

5.1.3. Doğu (şah) kapısı ........................................................................... 140 

5.2. Ulu Cami İç Mekan ............................................................................... 145 

5.2.1. Hünkar mahfili, tonozlar................................................................ 145 

5.2.2. Mihrap ........................................................................................... 153 

5.2.3. Minber ........................................................................................... 161 

5.3. Melike Turan Darüşşifa Taç Kapısı ve İç Mekan .................................... 171 

DEĞERLENDİRME VE SONUÇ ........................................................................ 201 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 209 

TURNITIN RAPORU ............................................................................................ 217 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 233 

 

  



vii 

ŞEKİLLER DİZİNİ  

Şekil 1: Beşli Yıldız, Divriği Darüşşifa Kapısı Alınlık  ......................................... 19 

Şekil 2: Altılı Yıldız Sekizgen, Ağzıkara Han ........................................................ 19 

Şekil 3: Sekizgen, Susuz Han Taçkapı  .................................................................. 19 

Şekil 4: Zencerek, Aksaray Sultan Han Taçkapı  ................................................. 20 

Şekil 5: Zencerek, Avanos Sarı Han, Avlu Kemeri  .............................................. 20 

Şekil 6: Zencerek, Ağzıkara Han, Karatay HanTaçkapı  .................................... 20 

Şekil 7: Divriği Darüşşifası Taçkapısında Bulunan Zencerek Örneği  

Geometrik Geçme Düzenler ..................................................................... 21 

Şekil 8: Rozet, Ağzıkara Han Taç Kapı ................................................................. 22 

Şekil 9: Sekizli Rozet Detayı, Divriği Darüşşifa Taç Kapısı ................................. 22 

Şekil 10: Sekizli Rozet Detayı Çizimi, Divriği Darüşşifa Taç Kapısı ........................... 23 

Şekil 11: Divriği Ulu Cami Batı Kapısındaki Küreler .......................................... 24 

Şekil 12: Divriği Ulu Cami Batı Kapısındaki Kabara Örneği ............................. 25 

Şekil 13: Darüşşifa İç Mekanda Yer Alan Çarkıfelek Örneği ............................. 25 

Şekil 14: Darüşşifa Taç Kapı Sütunçe Altlığında Bitki Bezemeli Bordür .......... 27 

Şekil 15: Kuzey Taç Kapıdaki Büyük Boyutlu Palmet Detayı  ............................ 28 

Şekil 16: Kuzey Taç Kapıda Yer Alan Rumi Bezemeli Lotus Örneği ................. 29 

Şekil 17: Rumi Örneği  ............................................................................................ 30 

Şekil 18: Darüşşifa Taç Kapıda Yer Alan Rumi ve Bitki Bezeme Örnekleri ..... 31 

Şekil 19: Divriği Ulu Cami Kuzey Taç Kapısında Bulunan Vazodan Çıkan  

Dal Şeklindeki Hayat Ağacı ..................................................................... 33 

Şekil 20: Karma Süsleme Çizimi ............................................................................ 34 

Şekil 21: Karma Bezeme, Divriği Ulu Cami Doğu Kapısı .................................... 34 

Şekil 22: Karma Bezeme Detayı, Divriği Ulu Cami Doğu Kapısı ........................ 35 

Şekil 23: Doğu Taç Kapısında Yer Alan Zengi Düğümü ..................................... 36 

Şekil 24: Doğu Taç Kapısında Yer Alan Mukarnas Örneği  ............................... 37 

Şekil 25: Batı Taç Kapısında Yer Alan Kitabe Örneği  ........................................ 37 

Şekil 26: Darüşşifa Taç Kapısında Görülen İnsan Figürü Örnekleri ................. 39 

Şekil 27: Batı Taç Kapısında Yer Alan Doğan ve Çift Başlı Kartal Örneği ....... 40 

Şekil 28: Kuzey Taç Kapısında Yer Alan Güneş Diski Örneği ............................ 41 

Şekil 29: Kuzey Taç Kapısında Yer Alan Gül ile Bülbül Örneği ........................ 42 

Şekil 30: Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası  ............................................................ 46 



viii 

Şekil 31: Divriği Ulu Cami ve Darüşşifasının Konumu  ....................................... 50 

Şekil 32: Divriği Ulu Cami ve Darüşşifasının Plan Çizimi ................................... 56 

Şekil 33: Divriği Ulu Cami ve Darüşşifasının Kesit Çizimi .................................. 56 

Şekil 34: Batı Kapısının Plandaki Konumu  .......................................................... 60 

Şekil 35: Batı Taç Kapısı ......................................................................................... 60 

Şekil 36: Kuzey Kapısının Plandaki Konumu ....................................................... 61 

Şekil 37: Kuzey Taç Kapısı...................................................................................... 62 

Şekil 38: Doğu Kapısının Plandaki Konumu ......................................................... 63 

Şekil 39: Doğu Şah Kapısı ....................................................................................... 64 

Şekil 40: Divriği Ulu Cami Plan Çizimi ................................................................. 65 

Şekil 41: Divriği Ulu Cami Tavan Sarkıtları ......................................................... 66 

Şekil 42: Kuzey Kapısından Girişte İkinci Kubbe Planda 2 Numara   ............... 66 

Şekil 43: Planda 3 Numaralı Kubbe  ...................................................................... 67 

Şekil 44: Yarım Silindir Kesitli Tonoz Planda 4 Numara .................................... 67 

Şekil 45: Mihrap Önü Kubbesi Planda 5 Numara  ............................................... 68 

Şekil 46: Mihrap Önü Kubbesi ............................................................................... 69 

 Şekil 47: Mihrap Önü Kubbesi    ........................................................................... 69 

Şekil 48: Kaşık Biçimli Dört Oyuklu Karışık Manastır Tonozu  Planda  

9 Numara ................................................................................................... 70 

Şekil 49: Dört Kollu Yıldız Biçimindeki Üst Örtü Planda 10 Numara ............... 70 

Şekil 50: Haç Şeklindeki Tonoz Planda 14 Numara ............................................. 71 

Şekil 51: Hünkar (Şah) Mahfili Üst Örtüsü Planda 15 Numara ......................... 71 

Şekil 52: Minberin Üstünde Olup Merkezinde Dört Köşeli Yıldızın İçinde  

Yer Alan Geometrik Örgü Planda 20 Numara ...................................... 72 

Şekil 53: Divriği Ulu Cami ve Darüşşifa Plan Çizimi ........................................... 73 

Şekil 54: Batı Yönündeki Sütunlar ......................................................................... 74 

Şekil 55: Doğu Yönünde Kalan Sütunlar ............................................................... 74 

Şekil 56: Divriği Ulu Cami ve Darüşşifa Plan Çizimi ........................................... 75 

Şekil 57: Doğu Yönünden Duvara Yapışık Konsol Başlıklı Sivri Kemerler ...... 75 

Şekil 58: Darüşşifa Kapalı Avludan Görünüm ..................................................... 77 

Şekil 59: Darüşşifa Alt Kat Plan Çizimi ................................................................. 78 

Şekil 60: Darüşşifa Üst Kat Plan Çizimi       .......................................................... 78 

Şekil 61: Darüşşifa Boyuna Kesiti Çizimi  ............................................................. 79 

Şekil 62: Darüşşifa Enine Kesiti Çizimi ................................................................. 79 



ix 

Şekil 63: Darüşşifa Kapısının Plandaki Konumu ................................................. 80 

Şekil 64: Darüşşifa Taç Kapısı ................................................................................ 80 

Şekil 65: Darüşşifa Alt Kat Plan Çizimi  ................................................................ 81 

Şekil 66: Planda 1 Numara ile Gösterilen Darüşşifa Girişindeki Dört Kollu 

Yıldız Biçimindeki Tonoz  ....................................................................... 81 

Şekil 67: Planda 1 İle 2 Numara Arasında Kalan Kapalı Avluya Açılan 

Giriş ........................................................................................................... 82 

Şekil 68: Planda 2-3-4 Numara ile Gösterilen Tonozlar ....................................... 82 

Şekil 69: Planda 5 Numarayla Gösterilen Ana Eyvan .......................................... 83 

Şekil 70: Planda 5 Numarayla Gösterilen Ana Eyvan Tonozu ............................ 83 

Şekil 71: Planda 6 Numarayla Gösterilen Sivri Tonozlar .................................... 84 

Şekil 72: Planda 7 Numarayla Gösterilen Sivri Tonoz ......................................... 84 

Şekil 73: Planda 8 Numarayla Gösterilen Çapraz Tonoz .................................... 85 

Şekil 74: Planda 11 Numarayla Gösterilen Sivri Tonoz  ...................................... 85 

Şekil 75: Planda 9 Numarayla Gösterilen Tonoz .................................................. 86 

Şekil 76: Planda 10 Numarayla Gösterilen Tonoz ................................................ 86 

Şekil 77: Divriği Darüşşifa İç Görünüm ................................................................ 87 

Şekil 78: Türbe Plan ve Kesiti Çizimi .................................................................... 88 

Şekil 79: Darüşşifa İçindeki Türbe Kapısının Geçme Taşlı Hatılı Üstünde  

Yer Alan Terazi Bezemesi........................................................................ 89 

Şekil 80: Darüşşifa İçindeki Türbe Kapısının Geçme Taşlı Hatılı Üstünde  

Yer Alan Terazi Bezemesinin Çizimi  ..................................................... 89 

Şekil 81: Silindir Biçimdeki 2 Sütun Güneyde ...................................................... 90 

Şekil 82: Sekizgen Biçimdeki 2 Sütun Kuzeyde .................................................... 90 

Şekil 83: Sütun Başlıklarına ve Duvardaki Konsollara Düşen Kemerler ........... 91 

Şekil 84: Kare Planlı İki Yanında Revaklar Bulunan Kapalı Avludan  

Görünüm ................................................................................................... 92 

Şekil 85: Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası ............................................................. 96 

Şekil 86: Batı Taç Kapısı Bezemeleri  .................................................................... 97 

Şekil 87: Batı Kapısının Ulucami İçerisinden Görünümü ................................... 99 

Şekil 88: Batı Kapısından Ulu Cami İç Mekana (Doğuya) Bakış ........................ 99 

Şekil 89: Batı Kapısından Kuzey Kapıya Bakış  ................................................. 100 

Şekil 90: Batı Kapısından Güneye Mihrab Yönüne Bakış ................................. 100 



x 

Şekil 91: Batı Taç Kapısı Kapı Hatıl Üstünde Yer Alan Lale Motifleri ve  

Kitabe....................................................................................................... 101 

Şekil 92: Batı Taç Kapısı Lale Motifleri ve Kitabe Detayı ................................. 101 

Şekil 93: Kavsara İçinde Türk Üçgenleri Arasındaki Küreler .......................... 102 

Şekil 94: Batı Kapısında Köşeliklerde Yer Alan Palmetli Bezeme .................... 103 

Şekil 95: Batı Kapısında Köşeliklerde Yer Alan Palmetli Bezeme Detayı ........ 103 

Şekil 96: Batı Kapısında Köşeliklerde Yer Alan Palmetli Bezeme Çizimi .............. 104 

Şekil 97: Batı Kapısının Taşıntı Derinliğinin Kuzey Yüzünde Bulunan  

Çift Başlı Kartal ve Tek Başlı Doğan Figürü, Güney Yüzünde 

Çift Başlı Kartal Figürü  ........................................................................ 105 

Şekil 98: Çift Başlı Kartal ve Tek Başlı Doğan ................................................... 105 

Şekil 99: Çift Başlı Kartal Figürü   ....................................................................... 105 

Şekil 100: Tek Başlı Doğan Figürü Çizimi ........................................................... 106 

Şekil 101: Çift Başlı Kartal Figürü Çizimi .......................................................... 106 

Şekil 102: Gülbezek Örnekleri .............................................................................. 107 

Şekil 103: Kuşatma Kemeri Üstünde Bulunan Rozet Örnekleri ....................... 108 

Şekil 104: Şekil 102-103’de Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu  ........ 108 

Şekil 105: Köşe Sütunce Başlıklarının Üstünde Yer Alan Kurs Üzerindeki 

Küreyi Andıran Geçmeler .................................................................. 109 

Şekil 106: Köşe Sütunçe Başlıklarında Yer Alan Rumi ve Bitkisel Bezemeler 110 

Şekil 107: Kavsara Kuşatma Kemerinde Yer Alan Rumi ve Palmet  

Bezemeleri  ........................................................................................... 110 

Şekil 108: Batı Kapısında Kemer Kuşağı Üzerinde Bulunan Yıldız  

Bezemeli Kabaralar ............................................................................. 111 

Şekil 109: Batı Taç Kapısı Silme Çerçeve Alınlığındaki Bezemeler .................. 111 

Şekil 110: Batı Taç Kapısı Silme Çerçeve Alınlığında ve Darüşşifa İç  

Mekan Sekizgen Sütun Başlıklarında Görülen Bezeme  

Benzerliği .............................................................................................. 112 

Şekil 111: Şekil 109-110’da Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu  ........ 112 

Şekil 112: Batı Taç Kapısı Silme Çerçeve Kuşağında Yer Alan ve Cami İç 

Mekanda Mihrabın Solunda Bulunan Pencere Kündekari  

Kanadı Bezeme Benzerliği .................................................................. 113 

Şekil 113: Şekil 112’de Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu  ................ 114 



xi 

Şekil 114: Batı Taç Kapısı Lento Altında ve Cami İç Mekanda Mihrap  

Önü Kubbesinde Bulunan Mukarnas Benzerliği ............................. 115 

Şekil 115: Şekil 114’de Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu  ................ 116 

Şekil 116: Kuzey Taç Kapısı Bezemeleri .............................................................. 117 

Şekil 117: Kuzey Kapısında Kesik Silindirik Çubuklar İçinde Yeralan  

Zambak Motifi ve Etrafında Rumi Bezeme Kabartması ................ 118 

Şekil 118: Kuzey Kapısında Kesik Silindirik Çubuklar İçinde Yaralan  

Zambak Motifi ve Etrafında Rumi Bezeme Kabartması Detayı .... 118 

Şekil 119: Kuzey Kapısında Kesik Silindirik Çubuklar İçinde Yaralan  

Zambak Motifi ve Etrafında Rumi Bezeme Kabartmasının  

Çizimi .................................................................................................... 119 

Şekil 120: Kuzey Taç Kapı Ana Motif ve Detayı ................................................. 120 

Şekil 121: Kuzey Taç Kapı Ana Motif Çizimi ..................................................... 120 

Şekil 122: Kuzey Taç Kapısındaki Kırma Çubuk Detayı .................................. 121 

Şekil 123: Kuzey Taç Kapısı Silme Süsleme Şeridinde Yer Alan Güneş  

Diskleri ................................................................................................. 122 

Şekil 124: Silme Süsleme Şeridinde Yer Alan Güneş Diski Üzerinde  

Yükselen Hayat Ağacı Kabartması .................................................... 123 

Şekil 125: Kuzey Taç Kapısında Sağda ve Solda Simetrik Olarak Bulunan 

Hayat Ağacından Detay ...................................................................... 124 

Şekil 126: Kuzey Taç Kapısında Sağda ve Solda Simetrik Olarak Bulunan 

Hayat Ağacından Detay Çizimi .......................................................... 124 

Şekil 127: Sultan Alaeddin Keykubad ve Ahmet Şah’ın Kitabeleri .................. 126 

Şekil 128: Kuzey Kapısının Büyük Sivri Kemerli Nişin İçindeki Hücrede 

Yer Alan Kitabenin Sol ve Sağ Parçalarında Bulunan Bülbül ile  

Gül Kabartması ................................................................................... 126 

Şekil 129: Kuzey Kapısının Büyük Sivri Kemerli Nişin İçindeki Hücrede  

Yer Alan Kitabenin Sol ve Sağ Parçalarında Bulunan Bülbül ile  

Gül Kabartması Detay ........................................................................ 126 

Şekil 130: Kuzey Kapısının Büyük Sivri Kemerli Nişin İçindeki Hücrede  

Yer Alan Kitabenin Solundaki Parçada Bulunan Bülbül  

Kabartması  .......................................................................................... 127 



xii 

Şekil 131: Kuzey Kapısının Büyük Sivri Kemerli Nişin İçindeki Hücrede  

Yer Alan Kitabenin Solundaki Parçada Bulunan Gül  

Kabartması ........................................................................................... 127 

Şekil 132: Selçuklularda Bolluk ve Bereketi Simgeleyen Boş Kazan  

Kabartması ve Yanındaki Sütun Üzerinde Görülen Selçuklu  

Yıldızı/ Sekiz Kollu Yıldızlar   ............................................................ 128 

Şekil 133: Kuzey Taç Kapıda Rumi ve Palmet  ................................................... 128 

Şekil 134: Kuzey Taç Kapıda Rumi ve Palmet Detayları ................................... 129 

Şekil 135: Kuzey Taç Kapıda Büyük Boyutlu Palmet Detayı ............................ 130 

Şekil 136: Kuzey Taç Kapıda ve Darüşşifa İç Mekan Sekizgen Sütün 

Başlıklarında Bulunan Geometrik Bezeme Bernzerliği  ................. 131 

Şekil 137: Şekil 136’da Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu  ............... 132 

Şekil 138: Kuzey Taç Kapıdaki Kesik  Silindirik Çubukların , Darüşşifa İç 

Mekanda Bulunan Silindir Formdaki Sütunların Üzerindeki 

Bezemelerle  Benzerliği ....................................................................... 133 

Şekil 139: Şekil 138’de Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu  ................ 134 

Şekil 140: Kuzey Taç Kapıda Bulunan Kabara Üstündeki Bezemenin ,  

Ulucami İç Mekanda Mihrap Alınlığında Bulunan Bezemeyle 

Benzerliği  ............................................................................................ 135 

Şekil 141: Şekil 140’da Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu  ............... 136 

Şekil 142: Kuzey Taç Kapı ve Batı Kapısındaki Kitabeler ................................ 137 

Şekil 143: Doğu Kapısı,, Minber ve Cami Sütunlarında Bulunan Kitabeler  .. 138 

Şekil 144: Şekil 142-143’de Yer Alan Benzerliklerin Plandaki  

Konumu ................................................................................................ 139 

Şekil 145: Cami İçerisinden Mihrap Önünden Kuzey Kapısına Bakış  ............ 139 

Şekil 146: Kuzey Kapısından Mihrap ve Batı Kapısına Bakış  ......................... 140 

Şekil 147: Kuzey Kapısından Mihrap ve Doğu Kapısına Bakış ........................ 140 

Şekil 148: Doğu (Şah) Kapısı Bezemeleri ............................................................. 141 

Şekil 149: Doğu (Şah) Kapısı Silme Süsleme Şeridinde Yer Alan Bezemeler ......... 141 

Şekil 150: Doğu (Şah) Kapısı Silme Süsleme Şeridinde Yer Alan Geometrik 

Bezemeler ................................................................................................ 142 

Şekil 151: Doğu (Şah) Kapısı Mukarnaslı Kavsara  ........................................... 142 

Şekil 152: Doğu (Şah) Kapısı Zengi Düğümü ...................................................... 143 



xiii 

Şekil 153: Doğu Kapısında Kitabe Levhası Altında Geometrik Bezemeler 

Arasındaki Rumiler ve Bitkisel Bezemeler  ...................................... 143 

Şekil 154: Doğu (Şah) Kapısı Kitabe .................................................................... 144 

Şekil 155: Doğu (Şah) Kapısı Kitabe Detayı ........................................................ 144 

Şekil 156: Hünkar Mahfili Tonozu  ...................................................................... 145 

Şekil 157: Hünkar Mahfili Tonozu A.Tükel Yavuz’dan işlenerek Çizimi 

Yapılmıştır ........................................................................................... 146 

Şekil 158: Mihrap Önü Kubbesi Boyalı Bezemeler ............................................ 149 

Şekil 159: Cennet Kapısının Arka Yüzünün Solunda, Demir Oksit  

Boyasıyla Boyanarak Yapılan Mızrak ve Meşale Motifi  ................ 150 

Şekil 160: Cennet Kapısının Arka Yüzünün Solunda, Demir Oksit B 

oyasıyla Boyanarak Yapılan Mızrak ve Meşale Motifi Çizimi ....... 151 

Şekil 161: Darüşşifa Ana Eyvanda Bulunan Kapı Alınlığındaki Boyalı 

Bezemeleri   .......................................................................................... 152 

Şekil 162: Mihrap Önü Kubbesinin Batısındaki Yıldız Tonozun  

Merkezindeki Dört Köşeli Yıldızın İçerisinde Yer Alan Boyalı 

Geometrik Örgü .................................................................................. 152 

Şekil 163: Mihrap Önü Kubbesinin Batısındaki Yıldız Tonozun  

Merkezindeki Dört Köşeli Yıldızın İçerisinde Yer Alan  

Geometrik Örgü Çizimi ...................................................................... 153 

Şekil 164: Kuzey Taç Kapı Üzerindeki Taşkın Palmet Detayı .......................... 154 

Şekil 165: Mihrap Silmelerin Üzerinde Bulunan Kabartma Detayları ............ 154 

Şekil 166: Mihrap Silmelerin Üzerinde Bulunan Kabartma Detayları ............ 156 

Şekil 167: Kuzey Taç Kapıda Bulunan Bezeme ve Cami İç Mekanda  

Bulunan Mihrap Üzerindeki Bezeme Benzerliği .............................. 156 

Şekil 168: Şekil 167’de Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu ................. 157 

Şekil 169: Darüşşifa Kapısı, Doğu Kapısı ve Ulu Cami İç Mekanda  

Bulunan Mihrap Üzerindeki Mukarnas Detayı Benzerliği  ............ 157 

Şekil 170: Şekil 169’da Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu ................ 158 

Şekil 171: Divriği Ulu Cami Mihrap  ................................................................... 158 

Şekil 172: Mihrap Nişi Detayı ............................................................................... 159 

Şekil 173: Mihrap Silme Üzerinde Bulunan Kabartmada İçi Kufi Yazılı  

Palmet  .................................................................................................. 159 



xiv 

Şekil 174: Mihrap Silme Üzerinde Bulunan Bezemede İçi Kufi Yazılı  

Palmet Çizimi ...................................................................................... 160 

Şekil 175: Ulu Cami Mihrabtan Batıya Bakış ..................................................... 160 

Şekil 176: Ulucami Mihraptan Doğu Kapısına Bakış ......................................... 161 

Şekil 177: “Bermiye Tiflisi Amelu Ahmed Binİbrahim (Tiflisli İbrahim  

oğlu Ahmed’in işi)” Sanatçının İmzası .............................................. 163 

Şekil 178: Minber Detayı Çizimi ........................................................................... 163 

Şekil 179: Minberin Yandan Görünümü ............................................................. 164 

Şekil 180: Minberin Ön Görünümü ..................................................................... 164 

Şekil 181: Minber Aynalığında Bitkisel Bezemelerle İşlenmiş Selçuklu  

Sülüsü: Cin Süresi 18.Ayet ................................................................. 164 

Şekil 182: Minber Kapı Kanatlarında Bulunan Yusuf Süresinin 39.Ayeti ...... 165 

Şekil 183: Minber Yan Yüzeyde Aşağı Tarafta Yer Alan Geometrik  

Bezeme  ................................................................................................. 165 

Şekil 184: Minber Yan Yüzeyde Aşağı Tarafta Yer Alan Geometrik  

Bezeme Çizimi  .................................................................................... 166 

Şekil 185: Minber Üzerindeki Onikigen Yıldız Detayı ....................................... 166 

Şekil 186: Darüşşifa Kapısının Hücre Duvarında Kitabe Levhasın Altında  

Yer Alan, Yatay ve Dikey Yönde, Birbirine Paralel Zikzaklar 

Arasında Küçük ve Büyük Sekizgenlerden Oluşan Geometrik 

Bezeme ve Cami İç Mekanda Bulunan Minber Kanatları  

Üzerindeki Bezeme Benzerliği ........................................................... 167 

Şekil 187: Darüşşifa Kapısının Hücre Duvarında Kitabe Levhasın Altında  

Yer Alan, Yatay ve Dikey Yönde, Birbirine Paralel Zikzaklar 

Arasında Küçük ve Büyük Sekizgenlerden Oluşan Geometrik 

Bezeme Çizimi  .................................................................................... 167 

Şekil 188: Şekil 186-187’de Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu  ........ 168 

Şekil 189: Darüşşifa Taç Kapısındaki Kemer Tablasını Süsleyen Yıldız 

Sistemleri Darüşşifa Taç Kapısındaki Kemer Tablasını Süsleyen 

Yıldız sistemleri Çizimi  ...................................................................... 169 

Şekil 190: Şekil 189’da Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu  ............... 170 

Şekil 191: Darüşşifa Taç Kapı Bezemeleri ........................................................... 172 

Şekil 192: Darüşşifa Taç Kapısı Denge Sütunu ................................................... 173 

Şekil 193: Süleyman Mührü .................................................................................. 174 



xv 

Şekil 194: Darüşşifa Taç Kapısında Bulunan Denge Sütunu Üzerindeki 

Bezemeler ve Cami İç Mekanda Bulunan Mihrabın  

Üzerindeki Silindir Çerçeve Kuşağında Yer Alan Bezeme  

Benzerliği ............................................................................................. 175 

Şekil 195: Şekil 194’de Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konum ................... 176 

Şekil 196: Denge Sütunu Altındaki Kitabe .......................................................... 176 

Şekil 197: Erkek Başı (Küpeli) .............................................................................. 177 

Şekil 198: Kadın Başı (Saç Örgülü)  ..................................................................... 177 

Şekil 199: Darüşşifa Kapının Cephesindeki İnsan Kabartmalarının   

Bulunduğu Bezemelerin   Çizimi  ...................................................... 178 

Şekil 200: Darüşşifa Taç Kapısında ve KuzeyTaç Kapısında Bulunan  

Bezemeli Mukarnas  Başlıklı Konsol ve Mihrap Duvarının  

Silindir Çerçeve Kuşağındaki Konsol Benzerliği ............................. 179 

Şekil 201: Şekil 200’de Yer Alan Benzerliklerin Plandaki  

Konumu ................................................................................................ 180 

Şekil 202: Darüşşifa Taç Kapısının Sütünçelerindeki Bezemelerle Cami  

İç Mekanda Minber Üstü Tonoz İle Bezeme Benzerliği .................. 181 

Şekil 203: Şekil 202’de Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu   ............... 181 

Şekil 204: Darüşşifa Kapısının Sütunçe Başlıkları Üzerinde Yer Alan  

Vazodan Çıkan Rumi Bezemeler Arasında Bulunan Lotus 

Kabartması .......................................................................................... 182 

Şekil 205: Darüşşifa Kapısının Sütun Başlıkları Üzerinde Yer Alan  

Vazodan Çıkan Rumi Bezemeler Arasında Bulunan Lotus 

Kabartması Çizimi  ............................................................................. 182 

Şekil 206: Darüşşifa Kapısının Sütünçe Altlığında Yarım Çokgen Geçmeli 

Geometrik  ve Bitki Bezemeli Bordür ............................................... 183 

Şekil 207: Darüşşifa Kapısının Sütünçe Altlığında Yarım Çokgen Geçmeli 

Geometrik ve Bitki Bezemeli Bordür ................................................ 183 

Şekil 208: Hünkar Mahfelinden Ahşap  Pano Detay ............................................... 185 

Şekil 209: Divriği Daruşşifası Taç Kapısı Rozet Detay ............................................ 185 

Şekil 210: Şekil 208-209’da Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu  ........ 186 

Şekil 211: Divriği Daruşşifası Taç Kapısı Rozet Detay ...................................... 187 

Şekil 212: Divriği Daruşşifası Taç Kapısı Rozet Detay Çizimi   ........................ 187 

Şekil 213: Türbe Kapısının Yanındaki Kapının Lentosunda Gülbezekler ...... 188 



xvi 

Şekil 214: Daruşşifa Giriş Tonozu ........................................................................ 189 

Şekil 215: Darüşşifa Giriş Kuzeyde Yer Alan Hücre Odası ve Çarkıfelekler .. 190 

Şekil 216: Darüşşifa Giriş Güneyde Yer Alan Hücre Odası ve Çarkıfelekler.. 190 

Şekil 217: Darüşşifa Kapalı Avlu Girişi  .............................................................. 191 

Şekil 218: Darüşşifa Kapalı Avlu Girişi ............................................................... 191 

Şekil 219: Darüşşifa İçerisinde Kuzeyde Bulunan Sekizgen Sütunların 

Üzerindeki Allah ve Muhammed Lafzı ............................................. 192 

Şekil 220: Darüşşifada Güneyde Bulunan Geometrik Desen Kabartmalı  

Sütun Gövdeleri   ................................................................................. 192 

Şekil 221: Darüşşifada Güneyde Bulunan Sütun Gövdelerindeki Geometrik 

Desen Kabartmaları Çizimi  .............................................................. 193 

Şekil 222: Darüşşifanın Camlı Demir Doğrama Külahının İç Kısmından  

Görünüşü  ............................................................................................. 193 

Şekil 223: Ana Eyvan Genel Görünüm ................................................................ 194 

Şekil 224: Darüşşifa Ana Eyvan Tonozu .............................................................. 195 

Şekil 225: Darüşşifa Taç Kapısının Kaidelerinde Yarım Çokgen Geçmeli 

Geometrik  ve Bitki Bezemeli Bordür ............................................... 195 

Şekil 226: Dış Bükey Yelpaze ................................................................................ 196 

Şekil 227: İç Bükey Yelpaze .................................................................................. 197 

Şekil 228: Yıl Dönümü Yelpazesi .......................................................................... 198 

Şekil 229: Tıp Biliminin Simgesi Olan İki Yılan Kabartması ............................ 198 

Şekil 230: Kapalı Avlu, Ana Eyvandan Darüşşifa Kapı Girişine Bakış ........... 199 

Şekil 231: Darüşşifa Kapalı Avlu Merkezinde Yer Alan Sekizgen Havuz   

ve Çöpür   ............................................................................................. 200 

Şekil 232: Darüşşifadaki Sekizgen Havuz  ve Çöpür Çizimi ............................. 200 

 

 

 

 



 

1 

GİRİŞ 

İnsanoğlu en eski çağlardan itibaren barınmayı kendisine ihtiyaç haline 

getirmiş ve bu ihtiyaçları üzerinden zamanla mimarlık olgusunu geliştirmişlerdir. 

Mimarlık, tarih boyunca insan yaşamının ve toplumsal hayatın en önemli 

yapıtaşlarından bir tanesi olmuştur. İnsanoğlu mimariyi bütün özellikleriyle kendi 

ekseninde şekillendirirken, mimari de insanları ihtiyaçlarına göre şekillendirmiştir. 

Bu eksende birbirini etkileyen ve birbirinin devamını sağlayan iki dinamik olmuştur. 

  Mimarlık aynı zamanda insanoğlunun ne yaparsa yapsın kendisinden 

kaçamadığı bir sanat uğraşıdır. İnsan, yaşamın her alanında ve insan becerisinin 

şekillendirdiği her unsurda mimari ile iç içedir. Tüm bunlarla beraber insan 

imgesinin somut bir ifadesidir. 

İnsanlık tarihinin ilk zamanlarından beri barınılan yer, mağara, ev, bina ve 

yapılar o dönemin yaşam biçimi, inançlar ve kültürel değerlerle ilgili birtakım 

bilgiler sunmaktadır.  Bilgi aktarımı bir çeşit iletişim süreci olduğuna göre, anlamın 

oluşturulması iletişimin gerçekleşebilmesinin koşullarındandır. Toplumsal 

değerlerin, anlamın oluşturulması sürecinde kültürlerarası iletişim boyutundaki 

önemi büyüktür. Bu bağlamda yaşam alanları ve mimari toplumsal değerlerin en 

önemli göstergelerinden biri olduğu gerçeği ortaya çıkmaktadır. İlk çağlardan bu 

yana çoğu kültür ve medeniyette farklı yapılarda ve farklı malzemelerle yapılmış 

olan kabartma ve süslemeler, oluşturuldukları iç ve dış mekanlara estetik bir 

görünüm kazandırırken, simgesel anlamlarla bulundukları kültürün zengin ve gizemli 

dünyasını gözler önüne sermektedir. İnsan ve hayvan figürleri, kutsal sayılan bitkiler, 

fantastik yaratıklar, inanışlar ve mitler sanatçının ustalığıyla birleşerek farklı 

formlarda karşımıza çıkmaktadır. 

Bazı kültürlerde yoğun bir şekilde kullanılan simgeler ve işaretler inancın 

etkisiyle geri planda kalmıştır. Mimarlık ve sanat tarihine bakıldığında mimari ve 

sanatsal üretimlerin kabartma ve süsleme programlarında simgeler ve işaretleri 

yoğun kullanan milletlerden biri de Türkler olduğu görülmektedir.  

Anadolu, mimari gelişimin ve yerleşiminin ilk örneklerinin görüldüğü bu 

serüvenin en önemli merkezlerinden olmuştur. Mimari uygulamalar coğrafi şartlara 

ve doğadaki malzemeye göre şekillenmiştir. Coğrafi şartların yanı sıra sosyal ve 

siyasal atmosferden de etkilenmiştir. Birçok medeniyete ev sahipliği yapan Anadolu 



 

2 

tarihine ismini altın harflerle yazdıran Anadolu Selçukluları varlıklarını 

sürdürdükleri dönemlerde özellikle de 13. Yüzyılda mimari alanında oldukça sıkı bir 

program yürütmüşlerdir. Malzeme konusunda, özellikle de ustalık yönünden önemli 

mimari uygulamalara imza atan Anadolu Selçukluları Orta Asya’dan getirdikleri 

geleneksel bilgileri Anadolu’daki kültürlerle harmanlamışlardır. Mimari yapılarda 

kullandıkları motifler ve yapıların kurulum planları bir evren ve kozmos kurgusunun 

yansıması olarak görülmektedir. Kaynağı göçebelik kültürü olan geniş ve sonsuz bir 

yaşam alanı duygusu, Selçukluların yapı tercihi üzerinde etkili olmuştur. Özellikle 

taç kapıları çok önemseyen Selçuklular iç mekanlarda ve cephede kullandıkları taş 

malzemelerle neredeyse üç boyutlu kabartmalar oluşturarak anıtsal cepheler 

oluşturmuşlardır. Önceleri yüzeysel olan bezemeler zamanla gelişerek yüksek 

kabartmaya ve hacme dönüşmüştür. Böylece hem estetik açıdan hem de verdiği 

simgesel mesajlarla dikkat çeken eserler ortaya çıkmıştır. Bu bağlamda Divriği 

Ulucami ve Darüşşifası sanat eseri niteliği taşıyan bir mimari yapı olarak araştırmacı 

tarafından sadece tespit edilebilen özellikleri iç mekan kabartma tasarımları mimari 

ve plastik açıdan değerlendirilirken simgesel anlamlarıyla içerik analizi yapılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

3 

BÖLÜM 1: ÇALIŞMANIN KAPSAM, AMAÇ VE YÖNTEMİ 

1.1. Çalışmanın Amacı 

Anadolu Selçuklu mimarisinde geometrik insan, hayvan ve bitki kabartmaları 

süsleme motifleri olmalarının yanı sıra, simgesel anlamlar da taşımaktadır. Bu 

mimarinin en nadide örneklerinden biri Sivas Divriği Ulu Cami ve Darüşşifasıdır. Bu 

yapı topluluğunun taşıdığı geometrik motifler ve figüratif simgeleri değerlendirmek, 

bu simgelerin içerdiği anlamları açıklamak ve bu simgelerin içinde yer aldıkları 

mimari yapının kendi içerisinde kurulabilecek iç mekân-cephe ilişkisi bağlamında 

kabartma tasarım dili mimari açıdan değerlendirilirken verilen mesajların simgesel 

anlamları bağlamında içerik analizi yöntemi kullanılarak sorgulanması ve 

değerlendirilmesi yapılmıştır.  

1.2. Çalışmanın Kapsamı  

Bu çalışma içerik olarak beş bölümden oluşmaktadır. 

Birinci bölümde; tezin amacı, önemi, yöntemi, hipotezi ve sınırlıkları 

üzerinde durulmaktadır. 

İkinci bölümde; Anadolu Selçukluları ve Mimarisinin tarihsel gelişimine yer 

verilmiştir. Bilimsel kaynaklardan derlenen bu bölümde Anadolu Selçuklu mimarisi 

ve sanat tarihine genel bir bakış yapılmaktadır.   

Üçüncü bölümde; Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası’nın iç mimari ve 

mimarisinde kullanılan mimari ve plastik elemanların ne olduğuna ve işlevlerine 

değinilmiştir. Mimaride ve sanat üretimlerinde kullanılan figürlerin simgesel 

anlamları üzerinde durulmuştur.  

Dördüncü bölümde; Anadolu Selçuklu Cami ve Medrese mimarisi 

bağlamında Divriği Ulu Cami ve Darüşşifasının mimari ve sanatsal özelliklerinden 

bahsedilmiştir.  

Tezin beşinci bölümünde Sivas Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası iç mekân-

cephe bağlamında kabartma tasarım dili içerik analizi yöntemiyle değerlendirilmiş ve 

bununla ilgili yorum ve varılan  sonuçlar değerlendirilmiştir. 

 

 



 

4 

1.3. Tezin Yöntemleri ve Veri Toplama Teknikleri  

Tez çalışması esnasında konuyla doğrudan ya da dolaylı yollardan ilgili 

literatürün taranması ile doküman incelemesi, araştırılan konunun sahada doğal 

ortamında gözlemlenmesi, kuramsal bir çerçeve içerisinde elde edilen verilerinin 

düzenlenmesi, irdelenmesi ve yorumlanması esasına dayanılarak, nitel araştırma 

yöntemleri kullanılmıştır. Yıldırım ve Şimşek nitel araştırmayı, gözlem, görüşme ve 

doküman analizi gibi nitel veri toplama tekniklerinin kullanıldığı, algıların ve 

olayların doğal  izlendiği araştırma olarak tanımlamıştır.1 Bu bağlamda gözleme 

dayalı mekansal analizler yapılmış, bu analizler betimleme yöntemiyle 

karşılaştırılmış ve Sivas Divriği Ulu Cami ve Darüşşifasına ait fotoğrafların hem 

araştırmacı tarafından belgelenerek hem de literatürdeki görsellerden yararlanılarak 

içerik analizi yapılarak değerlendirilmiş, yöntem ve teknikleriyle ele alınmıştır.  

1.4. Tezin Sınırlılıkları  

Bu araştırma Anadolu Selçuklu mimarisinin önemli yapılarından olan Sivas 

Divriği Ulu cami ve Darüşşifası çok zengin bezemelere sahip olduğundan iç 

mekanlarında ve cephesinde bulunan, araştırmacı tarafından sadece tespit edilebilen 

süsleme ve kabartmaların ele alınıp hem sahada hem de literatürde incelenmesiyle 

sınırlıdır. 

1.5. Tezin Önemi  

Sivas Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası’nın tüm taç kapılarında heykele yakın 

yüksek kabartma tekniğinde işlenmiş yoğun bir bezeme programı vardır. Türkiye’nin 

UNESCO dünya miras listesine girmiş ilk dini yapısı olmasıyla beraber hem mimari 

hem de sanat değeri açısından önemi büyüktür. Tasarım dilinin yanı sıra içerdiği 

simgesel anlamlar da büyük öneme sahiptir. Bugüne kadar yapılmış araştırmalar 

incelendiğinde yapının iç mekanına dair yazılı ve görsel bilgi yok denecek kadar azdır. 

Aynı zamanda ulaşılan kaynaklarda yapıda kullanılan bezemelerin iç mekan ve cephe 

bağlamında benzerlikleri ve simgesel anlamları bakımından ele alınmadıkları 

görülmüştür. Bu çalışmada Divriği Ulu Cami ve Darüşşifasında kullanılan kabartmaların 

iç mekan–cephe bağlamında hem plastik açıdan hem simgesel anlamlar açısından içerik 

analizi yapılmıştır. Bu bakımdan tezin literatüre katkısı önemlidir. 

                                                            
1 Ali Yıldırım ve Hasan Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, (Ankara: Seçkin Yayınları, 

2008), s.39. 



 

5 

BÖLÜM 2: ANADOLU SELÇUKLULARI VE MENGÜCEKLİLER  

2.1. Anadolu Selçukluları 

Gittikleri bölgelerde birçok beylik ve devlet kurmuş olan Türkler, ilk 

çağlardan Orta çağın sonlarına kadar, Orta Asya’dan Uzak Doğu’ya, Hindistan’dan, 

Orta Avrupa, Balkanlar ve Orta Doğu’ya birçok göç ve fetih hareketlerinde 

bulunmuştur. Türklerin dünya üzerinde bu yayılış ve egemenlik hareketleri 

literatürde İslâm’dan önce Hun İmparatorluğu ve Göktürk Kaanlığı, İslamiyet’ten 

sonra Selçuklu ve Osmanlı Devleti olarak 4 büyük ana devir olarak yer almaktadır.  

Hun İmparatorluğu ve Göktürkler zamanla izleri kaybolurken Selçuklular ve 

Osmanlılar Türk ve Dünya tarihinde kalıcı izler bırakmışlardır.2 

Malazgirt Savaşı kazanıldıktan sonra Anadolu’da ilk Türk devletini kurma 

başarısını göstermiş olan Süleyman Şah (1075-1086), Anadolu’nun pek çok bölgesinde 

fetihler gerçekleştirerek Gazi ve Anadolu Fatihi gibi unvanlarla anılmasına sebep 

olmuştur.3Üçoklu Kınık boyuna mensup olan Süleyman Şah Anadolu'ya geçerek 

Konya'yı almıştır.  Daha sonra batıya yönelerek Bizans’a karşı başarılı bir şekilde 

mücadele etmiştir. Böylece Batı Anadolu ve Orta Anadolu’da hâkimiyetini sağlayan 

Süleyman Şah 1075 yılında İznik'i fethetmiştir.4 Giderek devletini güçlendiren Süleyman 

Şah'ın Halep’e girmesiyle birlikte Suriye Selçuklu Sultanı arasında gerginliğe ve bir 

savaşa neden olmuştur. Savaşta Suriye Selçuklu Sultanı galip gelmiştir. Süleyman 

Şah’ın vefatından sonra I. Kılıç Arslan tahta geçmiştir.5 

Babası Süleyman Şah’ın ölümünden sonra tahta geçen Sultan I. Kılıç Arslan’ın  

(1092-1107) saltanatı, Haçlı Seferleri’nden Doryloion Savaşı’na, Malatya 

Kuşatması’ndan Musul’un ele geçirilmesine kadar birçok mücadele ve başarılarla 

geçmiştir. 

Anadolu’da Bizans ve Haçlılara karşı mücadele dönemi yaşandığı, bir İslâm 

ve Hristiyanlık savaşı içerisinde bulunmuştur. Buna rağmen onun başka din ve 

örflere mensup tebaası kendisine bağlı olduğundan çağdaş Ermeni tarihçisi Mateos, 

Kılıç Arslan’ın ölümünün, çok âlicenap ve hayırsever bir hükümdar olduğundan 

                                                            
2 Ali Öngül, Anadolu Selçukluları, (İstanbul: Çamlıca, 2018), 15. 
3 Muharrem Kesik, Türkiye Selçukluları ve Anadolu Beylikleri Tarihi, Tarih Lisans Programı Ders Kitabı  

(İstanbul: İstanbul Üniversitesi Açık ve Uzaktan Eğitim Fakültesi, 2010), 16. 
4 Yaşar  Yücel ve Ali  Sevim, Türkiye Tarihi, 4 cilt (Ankara: TT.K. Yay1989), 381. 
5 Yücel ve Sevim,Türkiye Tarihi,  381. 



 

6 

Hristiyanlar için bir yas olduğu şeklinde ifadeler kullanarak onun bir hükümdar ve 

insan olarak üstün özelliklerinin altını çizmektedir.6 

Sultan I.Kılıç Arslan’ın ölümünden sonra Danişmendlilerin desteği ile tahta 

çıkan Sultan Mesud (1116-1155), Türkiye Selçuklu tahtında 39 yıl kadar uzun bir 

süre oturmuştur. Akıllı, adaletli, sabırlı, tedbirli, ileri görüşlü ve dindar bir hükümdar 

olarak anılan Sultan Mesud, aklı ve ileri görüşlülüğü ile Bizans oyunlarını bertaraf 

etmeyi bilmiş, adaletiyle kendi milletinden olmayan insanları bile etkilemiştir.7 

Sultan I. Mesud devri Selçuklu Devletinin yeniden toparlanıp Anadolu'ya egemen bir 

güç haline geldiği bir dönem olarak tanımlanmaktadır.8Çıktığı bir seferin dönüşünde 

rahatsızlanan ve ölümünün yaklaştığını hisseden Sultan, devlet erkanı ve ileri gelen 

emirlerinin huzurunda tahtından inmiş ve tahtını oğlu II. Kılıç Arslan’a bırakmıştır. 

II. Kılıç Arslan (1155-1192), tahta geçtikten kısa bir süre sonra Dânişmendli-

Bizans ittifakı ile zor günler geçirmiş, sonunda Manuel Komnenos ile anlaşıp 

Danişmendlileri ortadan kaldırmıştır. Ardından Salahaddin Eyyubî ile Doğu 

Anadolu’nun hakimiyeti için mücadele etmiş, iktidarının sonlarına doğru ülkesini 11 

oğlu arasında paylaştırmıştır.9 II. Kılıç Arslan’ın ölümünde sonra veliahdı olan küçük 

oğlu yerine geçmiştir.10 

İki kere tahta çıkan Sultan I. Gıyaseddin Keyhüsrev (1192-1197), Anadolu 

Selçuklu Devletinin 7. ve 10. Sultanlığını yapmıştır. Bir süre sonra kardeşler arasında 

saltanat mücadelesi başlayınca Sultan Kılıcarslan, Borgulu’ya Gıyaseddin 

Keyhusrev’in yanına giderek onu veliaht ilân etmiştir.11   

8 yıllık saltanatı süresince birçok başarıya imza atan II. Rükneddin Süleyman 

Şah(1197-1204), yüksek devlet adamı özelliğinin yanı sıra engin kültür bilgisi ve şair 

yönüyle de tarihe adını yazdırmıştır. II. Kılıcarslan’ın topraklarını çocukları arasında 

paylaştırdığı sırada II. Rükneddin Süleyman Şah merkezi Tokat olan eyalete melik 

olarak tayin etmiştir. Melikliği döneminde Samsun’da ve Karadeniz sahilinde birçok 

                                                            
6 Kesik, Türkiye Selçukluları, 49. 
7 Kesik, Türkiye Selçukluları, 122. 
8 Muharrem Kesik, Türkiye Selçuklu Devleti Tarihi Sultan I.Mesud Dönemi (1116-1155) ,(Ankara: TTK 

Yayınları, 2003),  
9 Kesik, Türkiye Selçukluları,136. 
10 Kesik, Türkiye Selçukluları,158. 
11 Ali Sevim, Keyhüsrev I,Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 25.Cilt. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/keyhusrev-i(Erişim Aralık 2021) 



 

7 

şehir fethedilmiştir. Egemenliği altındaki Tokat’a, Kutbüddin’in idaresindeki Sivas, 

Kayseri ve Aksaray’ı da ilâve edip hâkimiyet alanını büyütmüştür.12  

II. Rükneddin Süleyman Şah’ın vefatının ardından ergenlik çağında bile 

olmayan oğlu III. İzzeddin Kılıç Arslan (1204-1205), tahta çıkarılmış saltanatı uzun 

sürmemiştir.I. Gıyaseddin Keyhüsrev Selçuklu tahtına ikinci kez geçmiştir.13 

Sultan I. Gıyaseddin Keyhüsrev ikinci saltanatının ardından şehit düşmüştür. 

Ülke başsız kaldığı için devlet ileri gelenleri Kayseri’de bir araya gelmiş ve kimin 

başa getirileceği hakkında müzakere etmişlerdir. Malatya Meliki İzzeddin 

Keykâvus(1211-1220) olması konusunda karara vararak onu Kayseri’ye davet 

etmişlerdir. Bu kararla birlikte I. İzzeddin Keykâvus davet üzerine Kayseri’ye 

gelerek tahtına oturmuştur.14 Zeki ve sağlam iradeli bir devlet adamı olarak 

tanımlanan Sultan İzzeddin 35-40 yaşlarında vefat etmiştir. Adalet, emniyet, bolluk 

ve refahın olduğu döneminde uyguladığı politika ile Türkiye’yi dünyaya ve denizlere 

açan sahil ve limanlara kavuşturmuştur. Farsça şiirler yazmıştır.15 

Babası Sultan I. Alâeddîn Keykubâd’ın şüpheli16 ölümünden sonra oğlu II. 

Gıyaseddin Keyhüsrev  (1237-1246) tahta geçmiştir. 17 Saltanatı döneminde Babai 

ayaklanması ve Kösedağ Savaşını yaşamıştır.18 

Kösedağ Savaşı’ndan sonra Anadolu Selçuklu Devleti tahta çocuk yaştaki 

sultanların çıkmasıyla devletin otoritesi giderek zayıflamıştır. Bu sultanlar ismen 

iktidar sürerken, Moğollar Türkiye Selçuklularını her alanda özellikle de siyasi 

alanda egemenlikleri altına almışlardır. 

Melik-i Muazzam Danişmend tarafından kurulan Danişmendliler Beyliği, 

Sivas, Malatya, Kayseri, Tokat, Amasya ve civarında 1071-1178 yılları arasında 

hüküm sürmüştür. Danişmendliler Anadolu’da kulan ilk Türk beyliklerindendir. 

Anadolu’nun Türk yurdu haline gelmesinde önemli hizmetlerde bulunarak bazı 

dönemlerde Anadolu Seçlukluları’nı daegemenlikleri altına almışlardır. Beyliğin 

kurucusu olarak kabul edilen Dânişmend Gümüştegin Ahmed Gazi’nin 1104 yılında 

                                                            
12 Selim Kaya,Süleyman Şah II, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi,38.Cilt. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/suleyman-sah-ii (Erişim Aralık 2021) 
13 Kesik, Türkiye Selçukluları, 175. 
14 Kesik, Türkiye Selçukluları, 199. 
15 Kesik, Türkiye Selçukluları, 203-204. 
16Sultan I. Alâeddîn Keykubâd’ın yediği bir av etinden sonra aniden rahatsızlanarak vefat etmesi, akıllara 

zehirlenmiş olduğu ihtimalini getirmektedir. Kesik, Türkiye Selçukluları, 241. 
17 Kesik, Türkiye Selçukluları, 241. 
18 Kesik, Türkiye Selçukluları, 247-249. 



 

8 

ölümü üzerine yerine oğlu Emir Gazi geçmiştir. Danişmendoğullarının en parlak 

dönemi Emir Gazi’nin hüküm sürdüğü yıllar olmuştur.19 

Malazgirt Savaşı’ndan sonra Anadolu’nın fethinde etkin rol oynayan Artuk Bey, 

Oğulları Sökmen ve İlgazi Artuklu hanedanı adına Hısn-ı Keyfa ve Mardin’de birer 

emîrlik kurmuşlardır. Batı Anadolu’da ise Çaka Bey, bir donanma meydana getirmiş 

denizlerde gazalarda bulunmuştur. İlk denizci Türkmen beyliği onun zamanında 

kurulmuştur Güneydoğu Anadolu’da ise Dilmaçoğulları Bitlis ve Erzen merkezli olarak 

kurulup bölgenin önemli kültür merkezleri arasına girmelerinde rol oynamışlardır.20 

Hısn-ı Keyfâ, Harput ve Mardin kolu olmak üzere hüküm süren Artuklular, 

bulundukları bölgelerde günümüze kadar gelen birçok önemli mimari eser 

yapmışlardır. Bunlardan bazıları Mardin Kalesi ve Zinciriye Medresesi, Silvan’da 

bulunan Malabadi Köprüsü, Hasankeyf Artuklu Köprüsü, Mardin Ulucamidir.21 

 Çaka Beyliği, İzmir ve çevresi ile Ege sahilindeki adalarda egemenlik tesis 

ederek Bizans İmparatorluğu’nu tehdit eden Çaka, hem bu bölgeye hâkim olan Türk 

Bey’idir hem de ilk Türk deniz savaşçısıdır. Hakkında pek fazla bilgiye rastlanmayan 

Çaka Bey’in varlığından ancak meşhur Bizans tarihçisi Anna Komnene’nin yine 

kendisi kadar meşhur eseri Alexiad (Aleksiad)’ta kaydettiği bilgiler sayesinde 

haberdar olunmuştur. Ondan bahseden bir başka kaynak da Dânişmendnâme’dir. Bu 

kaynağa göre Çaka Bey, Oğuzların “Çavuldur” boyuna mensup bir Türk beyidir.22 

11.yüzyıldan 13.yüzyıla kadar birçok başarı ve yenilgiye imza atan Anadolu 

Selçukluları bulundukları bölgelere birçok sanat eseri ve mimari yapı bırakmışlardır. 

Anadolu’ya gelmeden önceki kültür ve sanat birikimleri, Anadolu’ya girdikten 

sonraki birikimleriyle harmanlanmış, bazıları günümüze kadar gelebilmiş sanat eseri 

niteliğinde mimari yapılar yaratmışlardır. Bunlardan biri de Divriği’de hüküm süren, 

Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası’nı yapan Mengücekoğulları’dır. 

2.2. Mengücekliler   

Mengücek Gazi’nin Malazgirt Savaşı’na katıldığı ve Sultan Alp Arslan 

tarafından Anadolu’yu zapt etmek üzere görevlendirdiği beyler arasında bulunduğu 

                                                            
19Muharrem Kesik, “Emir (Melik) Gazi (1104-1134)”, Avrasya İncelemeleri Dergisi (AVİD), III/2, 

(2014),157. 
20 Kesik, Türkiye Selçukluları,373. 
21 Kesik, Türkiye Selçukluları, 375-378-387. 
22 Kesik, Türkiye Selçukluları, 388. 



 

9 

ileri sürülmektedir. Anadolu’ya yapılan ilk fetih hareketlerinden bahseden Ermeni ve 

Gürcü kaynaklarda Mengücek Gazi’nin de adının zikredildiği fetih harekelerine 

gelen ilk Türk beylerinin birisinin de Mengücek Gazi olduğu, Bağın, Telhum ve 

Argini(Ergani) havalisini şiddetli bir istilaya maruz bıraktığını ve bir çok esir aldığı 

bilgisine ulaşılmıştır.23 

Erzincan, Kemah ve Divriği’yi içine alan bölgede varlığını sürdüren  

Mengücek Beyliği 1072’de kurulmuştur. 

Mengücekliler’in kurulduğu dönemlerde Doğu Anadolu’da dört beylik 

bulunmaktadır. Erzincan-Şebinkarahisar ve Divriği’de bulunan Mengücekliler, 

Erzurum ve Bayburt’ta bulunan Saltuklular, Van Gölü ve çevresinde bulunan 

Ahlatşahlar ve Bitlis ve Erzen’de bulunan Dilmaçoğulları’dır. Aynı dönemlerde 

Güneydoğu’da da Mardin ve Hısna Keyfa’da Artuklular Diyarbakır’da ise Yınallar 

vardır. Mengüceklilerin konumu bu beyliklerle çevrili bulunduğundan uç beylik 

yerine iç beylik durumundaydılar. Dolayısıyla coğrafi konum onları dış güçlere karşı 

güvende olmalarını sağlamıştır.24 

Doğu Anadolu’da hüküm sürmüş bu Türk Beyliği’nin kurucusu hakkında 

bilgiler çok azdır. Mengücekliler’in Divriği kolunun siyasi tarihi ile ilgili bilgiler yok 

denecek kadar azdır. Siyasi faaliyetlerinden çok başkentleri Divriği’de yaptıkları 

eserler vasıtasıyla tanınmışlardır. Mengücekliler hakkındaki bilgilere genellikle 

ortaya koydukları mimari eserlerden ulaşılmıştır. Mengüceklilerin XII ve XIII. 

yüzyıllarda günümüze kadar gelebilen en önemli  mimari yapısı1229 yılında Ahmed 

Şah tarafından şifahane ile birlikte külliye olarak Ahlatlı Hürrem Şah’a yaptırılan 

Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası olmuştur.25.  

Günümüze ulaşan eserlerden edinilen bilgilerden biri de Divriği Ulu Camii 

Batı kapısında bulunan hayvan figürleridir. Divriği Ulu Cami Batı kapısında bulunan 

doğan kuşunun Ahmet Şah’ı temsil ettiği birçok kaynakta geçmektedir. Bu kuşun, 

Oğuzların Kayı ve kardeşleri olan Bayat, Karaevli ve Alka-Evli boylarının ongunu 

olduğu bilinmektedir. Ahmet Şah bu kuş figürünü soyunun bir işareti olarak buraya 

yaptırmışsa Mengücekliler’in de bu dört boydan birine mensup olması 

gerekmektedir. Anadolu’nun Türkleşmeye başladığı dönemlerde Divriği ve çevresine 

                                                            
23 Abdullah Kaya, “Mengücekoğulları Beyliği”,(doktora tezi, Selçuk Üniversitesi, 2006), 23. 
24 Kaya, Mengücekoğulları, 36. 
25Faruk Sümer, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 29.Cilt 

https://islamansiklopedisi.org.tr/mengucukluler (Erişim Aralık 2021) 



 

10 

Oğuz boylarından Salgur, Bayat ve Bozokların yerleştirildikleri belgelerden de 

anlaşılmaktadır. 26 

2.3. Anadolu Selçuklu Mimarisi ve Sanatının Kaynakları 

Çok çeşitli unsurlar olarak karşımıza çıkan Anadolu Selçuklu sanatının 

kaynaklarını, Selçuklunun gelenek, görenek, toplum yapısı, inanç sistemi ve 

fethettikleri bölgelerin kültür etkileri oluşturmaktadır. Kökleri Orta Asya’ya kadar 

uzanan Anadolu Selçuklu sanatının Türk tarihi gibi, farklı bölgelerde bulunmuş, 

yaşamını sürdürmüş, yaşanmış, uzun bir geçmişi vardır.27 Orta Asya ve Anadolu’nun 

kültürünü bilmek, Anadolu Selçuklu Kültürünün oluşum sürecini anlamak adına 

önemlidir. 

2.3.1. İnanç  

Tarihin ilk çağlarından itibaren insanoğlu inandığı şeyleri somutlaştırma 

eğiliminde olmuştur. Bu durum bir takım sanatsal nesneye dönüşmüştür. İnancını 

sanata aktarma ihtiyacı, farklı farklı malzemeler üzerinde gerçekleştirilerek, 

uygarlıklar ve kültürleri oluşmuş ve oluşmaya devam etmektedir. İnsanoğlu, inandığı 

şeye onun kutsallığını ve minnetlerini göstermek amacıyla çeşitli ritüellerle yüceltip 

ibadetlerini yerine getirmektedirler. Bunlarla birlikte dünya üzerinde kalıcı izler 

bırakma kaygısı taşıyan insanoğlu, O’na olan bağlılığını sanatla da göstermek 

istemiştir. Böylece, o kültürü ve inanç değerlerini yansıtan birtakım simgeler ortaya 

çıkmıştır.  

Berktay vd., dini kökenli terimler için kullanılan inancın, uygarlıkların 

oluşumunda en etkin faktörlerden biri olduğunu belirtmiştir. İnancının içeriğinde 

Tanrı sevgisi, anlayış, sevgi ve tasavvufun bulunduğu Anadolu Selçuklu Devletinin 

bu değerler üzerine oturduğunu belirtmiştir. Anadolu Selçuklu’nun hoşgörülü tavrı 

Anadolu’yu Türk yurdu haline getirmiştir. Beylikler ve Osmanlı döneminde 

rastlanmayan hoşgörü ve bezemelerdeki zenginlik Selçuklu döneminde doruk 

noktasına ulaşmıştır. Mimari yapılarda ve diğer sanat eserlerinde rastlanan insan ve 

hayvan figürleri Selçuklunun hoşgörüsünü yansıtmaktadır.28 

                                                            
26 Kaya, Mengücekoğulları ,18-19. 
27 Haşim Karpuz, “İslâm Öncesi Türk Sanatının İslâmi Döneme Etkisi”, Türkler, C.6.(2002), 39-42,39. 
28 Halil Berktay, Ayla Ödekan ve Ümit Haasan, Türkiye Tarihi1/Osmanlı Devleti’ne Kadar Türkler, (İstanbul: 

Cem Yayınları, 2005), 520. 



 

11 

2.3.1.1. İslam öncesi inanç etkileri 

Anadolu’ya göç eden Türklerin İslamiyet’i kabul etmeleri XI. yüzyılın 

ortalarından itibaren başlamalarına rağmen önceki inanışlarından yani Şaman 

kültüründen getirdikleri geleneklerini, daha sonra kabul ettikleri yeni dini 

inanışlarıyla sentezleyerek korumayı sürdürmüşlerdir. Bu etkiler mimari yapılarda, 

ve sanat üretimlerinde ve geleneklerde yoğun bir şekilde gözlenmektedir. XV. 

yüzyılın ortalarında Batı Anadolu’da, Aydınoğlu Beyliğinin hüküm sürdüğü ve 

Ayasuluk’taki bir hamamın kuyusunda Şamanizm bağlantılı bir gömü, bu geleneğin 

XV.yüzyıl ortalarında Osmanlı’ya  geçiş döneminde bile sürdürüldüğünün önemli bir 

göstergesidir. Burada diğer buluntuların yanı sıra at, köpek ve iki erkek iskeleti 

birlikte bulunmuştur.29  

Türkler İslamiyeti kabul etmeden önce zaman zaman din alanında 

değişikliklere uğramalarına ve hem batıdan hem de güneyden farklı dinlerin etkisine 

maruz kalmalarına rağmen Tanrı kavramını her zaman bir temele oturtmuşlardır. 

Türk dini tarihi içinde bildiğimiz en eski terim Tanrı’dır. Zaman içerisinde bazı 

kutsal değerler değişse de Tanrı değişmemiştir ve Türklerde mutlak yaratıcı olarak 

kalmıştır.30 

Şamanizm Eski Türk inancı olan Gök Tanrı inancında daima var olmuştur. 

Kuzey ve Orta Asya toplumlarının inançlarındandır. Şamanizm bir dinden daha çok 

merkezinde şamanın yer aldığı, kendine has inanç ve törenleriyle farklı biçimleri 

bulunan, vecde dayalı bir inanç sistemidir.31  Bu yöntemle yaşam ile ölüm arasında 

bir bağ kurulur ve bu anlayış o toplumun gelenek görenek ve sanatını etkilemektedir.  

Ögel ise, İslam öncesi inançlarla bağdaşabilenin tasavvuf olduğuna değinerek 

tasavvufun, Anadolu Sanatında en birleştirici yaratıcı iletişimi sağladığını 

söylemiştir.32 

                                                            
29 Şule Pfeiffer Taş, “Funde und Befunde aus dem Schachtbrunnen im hamam III in Ayasuluk/Ephesos, Eine 

schamanistsche Bestattung aus dem15.Jahrhundert”, Verlag der Österreischen Akademie der 

Winnenschaften, Wien  2010; Şule Pfeiffer-Taş, “Süvari, Seyis, At ve Köpek- Ayasuluk’ta Kuyu 

Kurbanları”, Birinci Uluslararası Türk Sanatı ve Arkeolojisi Sempozyumu  25-27 Nisan 2007 Konya, 

Konya Kitabı X, Özel sayı, Prof. Dr. Rüçhan Arık- Prof. Dr. Oluş Arık’a Armağan, Konya, 2007, 629-

638. 
30  Murat Öztürk, “İslamiyet’ten Önce Türklerin Din Anlayışı ve Gök Tanrı Din” History Studies 

İnternational Journal of History,5 no 2(Mart, 2013) 327-346: 339. 
31 Harun Güngör, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 38. Cilt. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/samanizm (Erişim Aralık 2021) 
32 Semra Ögel,  Anadolu’nun Selçuklu Çehresi, (İstanbul: Akbank Yayınları , 1994),62. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/juhis


 

12 

2.3.1.2. İslam etkisi 

İnsanlığın ilk çağlarından itibaren günümüze değin getirdiği kültürel 

birikimlerin temellerinde inancın olduğu su götürmez bir gerçektir. Diğer dinlerde 

olduğu gibi İslamiyet de kendi değerleri ve kuralları çerçevesinde kendi kültür ve 

sanatını oluşturmuştur. 

İslamiyet’in tasvire olan mesafesi, Müslüman sanatçıları, figürden kaçmaya 

yöneltmiştir. Sadece figürden kaçma değil aynı zamanda figürü cansızlaştırma 

eğilimiyle soyuta yöneltmiştir. Bu eğilim, arap alfabesindeki plastik açıdan elverişsiz 

şekil repertuarının zamanla köşeleri yuvarlaklaştırılarak zengin imkanlara 

kavuşmasını sağlamıştır. Öte yandan sanatçılar, doğadan alınan şekilleri stilize 

ederek soyut formlara dönüştürmüşlerdir.33 

Soyut olanın ve süsleme sanatının muazzamlığı insan ve hayvan figürü 

kullanımının yasak oluşu yanılgısından kaynaklanmaktadır. Bu durum sanatçının 

motif üretiminin artmasının onun dar bir alana sıkıştığını ve hünerli bir sanatçı 

olmasını sağladığı düşüncesine neden olabilir. 34  Oysaki Divriği Ulu Cami ve 

Darüşşifası taç kapılarında bulunan motifler, süslemeler insan ve hayvan figürleri bu 

düşünceye meydan okuyor gibidir. 

Kuban, 11. y.y. da Türk ve Moğolların olmadığı bir İslam’dan Türklerin 

egemen olduğu İslam’a geçişin başladığını söylemiştir. Sonraki dönemler için 

kendine has özgün motiflerin ve biçimlerin ortaya çıktığı, İslam sanatı ve 

mimarisinde birçok sanat olgusunun yeniden tanımlandığı bir dönemden söz etmiştir. 

Kuban bu dönemi, kültür ve sanatta senkretizm olgusunun en güçlü olduğu çağ 

olarak tanımlamıştır.35 

 Her zaman soyuta yönelen İslam Sanatı, geometrik unsurları tercih ederek 

doğadan aldıklarını tabiatsızlaştırmıştır. Sadece süsleme sanatında değil, minyatür 

sanatında da aynı yöntem kullanılmıştır. İslam sanatında kullanılan tekniklerin her 

zaman "tasvir yasağı"na bağlamak doğru değildir. Aslında İslam dünyasında tasvir, 

                                                            
33Beşir Ayvazoğlu, İslam Estetiği, (İstanbul: Ağaç Yayınları, 1992), 11. 
34 Celal Esad Arseven, Türk Sanatı, (İstanbul: Cem Yayınevi, 1970), 204. 
35 Doğan Kuban, Divriği Mucizesi, (İstanbul Yapı Kredi Yayınları,1999) 



 

13 

çok yaygın olmasa da hep var olmuştur. Soyuta yönelişin temelinde tevhit ve tenzih 

prensipleri itici güç olmuştur.36   

O. Grabar, İslam Sanatı’nın bir özelliğinin, duvar yüzeylerinde oluşturulacak 

değişikliklerin etkisinin mimarinin diğer özelliklerini ikinci plana attığını ifade 

etmektedir.37 İslam sanatkarı kendi zihnindeki ‘ilahı’ anlatmak için, figürleri ve 

doğadaki bitkileri taklit etmemiş, onları üsluplaştırmıştır. Çünkü sanatkar, bir sanat 

eserindeki formlar, doğadan ne kadar uzaklaşırsa onların dünyadan da o kadar 

uzaklaşacağına ve olağanüstü kavramları hatırlatacağına inanmıştır.38 

2.3.2. Yerel ve dış etkiler 

Anadolu birçok alanda kökten değişime uğradığı gibi mimari ve sanatta da bir 

değişim sürecine girmiştir. Çok çeşitli unsurların birbirine karıştığı yeni bileşenler 

meydana gelmiştir. Bu dönemdeki Anadolu Selçuklu Sanatının oluşumunda Kuzey 

Suriye ve güneyli etkileri olduğu gibi Doğu Anadolu ve Kuzey Doğuda Hıristiyan 

topluluklarının bulunduğu bölgelerinde önemli katkıları olmuştur.39 Bu topraklardaki 

Ermeni ve Gürcü Kültürleri, Anadolu’nun batı kısmında yaşayan Hristiyanlarla yüz 

yıllardır kopuk olmuşlardır. Kendilerini çevreleyen Türk İslam ülkeleri ile ilişki 

içerisinde daha sık olmuşlardır.40 

      Başkan, değişimin ve etkileşimin en somut örneklerinin mimaride 

gözlendiğini belirtmiştir. Mimari yapıların inşa süreci ve süslemedeki eklentiler 

bütün yapı sınıflarında uygulama alanına sahip olmuştur.41 

2.3.3. Mimari bani ve uygulayıcılar  

Selçuklularda bayındırlık ve imar işlerine emir-i mimarlar yürütmüşlerdir. 

Saraya bağlı olan bu mimarlar, bütün yapı işlerinin sorumlusu, organize edeni ve 

denetleyicisi olmuşlardır. Onların yönetiminde binden fazla medrese, cami, köprü, 

imaret, çeşme, kervansaray ve hamam yapılmıştır. Mimari hamilerin başında 

                                                            
36 İbrahim Coşkun, İslâm Sanatının Gelişimini Engelleyen Kimi Kelâmî Yorumlar, İslam ve Sanat Tartışmalı 

İlmi Toplantı, İslâmî İlimler Araştırma Vakfı Tartışmalı İlmî Toplantılar Dizisi: 79 2015), 107. 
37Oleg Grabar, İslam Sanatının Oluşumu, Çev.Nuran Yavuz, (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları 1998),301.  
38 Nusret Çam, İslamda Sanat Sanat İslam, (Ankara: Akçağ Yayınları,1999), 66. 
39 Kuban, Divriği, 54. 
40 Seyfi Başkan “Ortaçağ Anadolusundaki Türk Sanatının Oluşumu ”, Kültür ve Sanat Dergisi  Sayı 62, 

(Akbank Yayınları, 1990), 8. 
41 Başkan, Ortaçağ, 7. 



 

14 

komutanlar, zenginler vakıflar, sultanlar, beyler yer almaktadır. Uygulayıcılar ise 

sanatçı, mimar, taş, duvar ustaları ve işçilerden oluşmaktadır. 

Anadolu Selçuklu Devletinin en önemli banilerinden biri I.Alaeddin 

Keykubat’tır. Bu sultanın siyasi kariyeri ve mimarlık faaliyetleri arasında paralellik 

bulunmaktadır. Konya surları inşası en önemli örneklerinden birisidir. Konya’nın 

yanısıra Sivas ve Kayseri gibi şehirlerde de önemli mimari icraatlarda 

bulunmuştur.42Sahip Ata Fahreddin Ali ise döneminin en uzun soluklu siyasi 

kariyerinin yanında günümüze en fazla eseri ulaşmış banidir.43 

Anadolu Selçuklu Dönemi’ndeki eserlerin önemli bir kısmında sanatçı 

kitabesine rastlanmıştır. Selçukluların imar faaliyetlerinde sanatçıların çoğunun 

Anadolu’dan temin edilmesi mümkün değildir. Bu yüzden yerli Hristiyan ve komşu 

ülkelerden gelen Müslüman sanatçılar çalıştırılmışlardır.  Kitabelerde sanatçıların 

nereli oldukları belirlenebilen sanatçıların 19’u Anadolu’ludur. 14’ü ise Anadolu 

dışındaki kentlerden gelmiştir.44 Yapılarda ismi geçen sanatçılar, Kerimüddin 

Erdişah, Yakub Bin Ebubekir El –Malati, Muhsammed bin Osman El-Tusi, Ahmed 

b.Yakub bilinen  bazı sanatçılardır.  

2.4. Bölüm Değerlendirilmesi 

Bu bölümde Anadolu Selçuklularının Anadolu’ya girişlerinden Anadolu 

beyliklerinin kuruluşuna kadar tahta geçmiş padişahlara, bu padişahların Anadolu’da 

yaptıkları savaşlara, antlaşmalara ve bıraktıkları mimari yapılara kısaca değinilmiştir. 

Ayrıca, Anadolu Selçukluları sanatının kaynaklarına, etkilendikleri yerel ve dış 

etkilere, İslam öncesi ve sonrası inanç etkilerine, mimari bani, sanatçı ve 

uygulayıcılarına değinilmiştir. Bu bilgilerden hareketle sonraki bölüm şekillenmiştir. 

 

 

  

                                                            
42İbni Bibi, El Evamirü’l-Ala’iye Fi’i-Umuri’l-Ala’iye (Selçuk Name), CI-II, (Ankara,1996),271-275. 
43 Alptekin Yavaş, Anadolu Selçuklu Banilerinin Politik Yaşamlarıyla Mimari Faaliyetleri Arasındaki 

İlişkiler, TÜBARXXVIII-/2010-Güz, s.411. 
44 Azize Yasa, “Anadolu Selçukluları Döneminde Türk- İslam Şehri Olarak Konya.” (doktora tezi, Hacettepe 

Üniversitesi, 1996) 



 

15 

BÖLÜM 3: DİVRİĞİ ULU CAMİ VE DARÜŞŞİFASI’NDA ANADOLU 

SELÇUKLU DÖNEMİ BEZEME VE MOTİFLERİ  

Bu bölümde Anadolu Selçuklu döneminde kullanılan bezeme ve motifleri 

tezin konusu olan Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası taş kabartmaları bağlamında ele 

alınarak değerlendirilmeye çalışılacaktır. 

3.1. Anadolu Selçuklu Bezeme ve Taş Kabartma Sanatı, Teknik ve Malzeme 

Herhangi bir yüzeyde oluşturulan ve izleyende estetik duygular uyandıran 

şekillere süs, mimari yapı ve diğer dekoratif sanatlarda görülen biçimlerin yüzeylerinde 

çeşitli şekillerde bir araya getirilen düzenlemelere de süsleme denmektedir.45   

Süsleme olgusu insanlık tarihinin başlangıcından beri değişim geçirerek 

varlığını sürdürmüştür. Mimari yapılar, birçok kültür ve medeniyette görülen 

yaratma çabasının en ilgi çekici ürünü ve süsleme tasarımlarının en yoğun 

kullanıldığı alan olmuştur. Selçuklu yapıları bunun en güzel örneklerindendir. 

Selçuklular süsleme unsuru olarak bitkisel bezemeler, geometrik düzenlemeler, insan 

ve hayvan figürlerini ve kitabeleri yoğun kullanmışlardır. 

Peker, Selçuklular’da bezemenin mimarlığı tamamlayan bir unsur olduğuna 

değinmiştir. Binanın üzerinde güzel görünsün diye yapılmış bir şey olmadığına ya da 

mimarlığın üzerine yapılan bir süsleme olmadığına dikkat çekmiştir. Bezemenin o 

binayla bütünleştiğini, binanın sahip olduğu anlamları tamamladığını veya o 

anlamları simgelediğini ifade etmiştir. Bezeme olarak görülenlerin portallerde yani 

kapılarda yoğunlaşan yerler olduğuna soyut ve somut astronomik simgelerin de 

burada bulunabileceğine değinmiştir. Bu anlamda bezemelerin çok değerli olduğunu 

ve mimarlıkla aynı düzeyde öneme sahip olduğunu söylemiştir.46 

Anadolu Selçuklu süsleme programlarının kurgulanmasında bitkisel 

bezemelerinin yanında dikdörtgen çember kare ve üçgen gibi geometrik motiflerin de 

önemli bir yeri vardır. Herhangi bir el yazması veya duvar süslemesinde motifler bir 

kare ya da dikdörtgen çerçevelerle kurulmaktadır. İslam sanatında yüzey doldurması 

                                                            
45 Nusret Algan,”Anadolu Selçuklu Süsleme Anlatı Dili Üzerine Bir Deneme,” İslam ve Sanat Tartışmalı İlmi 

Toplantı İstanbul, 2015,765. 
46 Ali Uzay Peker,”Selçuklu Mimarisinde Anlam,” Kayseri BÜSAM Şehir Akademi 2017 Bahar Dönemi 

Konferansı, s.73. 



 

16 

bezemelerin temel ilkesini oluşturur. Bu yüzey doldurmaları, açık ve sonsuz 

düzenlemelerden oluşmakla birlikte girift bezeme düzenini getirmiştir.47  

Anadolu Selçukluları mimari yapılarda ve süsleme programlarını uygularken 

çeşitli malzemeler kullanmışlardır. Bunlardan bir tanesi taş olmuştur. Türklerin 

Anadolu’ya geldiklerinde daha önce kullanımına alışık olmadıkları bir malzeme olan taş, 

Anadolu’daki mimari yapılarının ana malzemesini oluşturmuştur. Neredeyse tüm 

yapılarında taşı kullanan Anadolu Selçuklularının malzeme olarak taşı tercih etmelerinin 

sebebi Anadolu’nun jeolojik yapısından kaynaklı en bol bulunan malzeme olmasından 

ileri gelmektedir. Mimari yapıların inşa edildiği bölgelerde nakliye giderlerini düşürmek 

adına inşaat alanının 5-10 km uzaklıktaki taş ocaklarından çıkarılan taşları kullanmışlardır.  

Bu yüzden taş türleri geldikleri bölgelerle göre farklılıklar göstermektedir.48  

Ögel, Selçukluların taş tezyinatı yani süslemesi için her şeyden önce maddeyi 

yani malzemeyi seçme özelliğinden söz etmektedir. Bu özelliğin doğrudan doğruya 

sanat iradesi olduğuna değinmektedir. Anadolu’ya gelmeden önce tuğlayı kullanan 

Selçuklular, Anadolu’da taşı gelenek görenek ya da daha önce kullandıkları için 

değil coğrafi yapı bunu gerektirdiği için taşı tuğlaya tercih etmişlerdir.49 

Anadolu Selçuklu yapılarının 13. yüzyıl ortalarına kadar çeşitli yerel 

farklılıkların etki alanında kalmasından dolayı Anadolu mimarisi erken devirlerde taş 

süslemeciliğinde daha sınırlı olmuştur. Arkaik devir olarak adlandırılan bu dönemin 

mimari süslemeleri form ve kompozisyon bakımından birçok aksama ve malzeme 

değişiminden kaynaklanan belirli özellikleri olan geometrik süsleme programına 

sahiptir.50 Özellikle geometrik kompozisyonlara ek olarak rumi ve palmetlerin yoğun 

kullanıldığı bitkisel bezeme grupları Anadolu Selçuklu Sanatının vazgeçilmez süsleme 

unsurları olmuşlardır.  

Selçuklular mimari yapılarında cephelerde taç kapılar yani portal süslemelerin 

ağırlık noktasını oluşturmuştur.51 Selçuklu mimarisinin en önemli tasarım öğelerinden biri 

olan taç kapılar sadece tasarım açısından ön planda değil aynı zamanda simgesel işlevlere 

de sahiptir. 13. yüzyılda Doğu Anadolu’da bulunan medreselerde bezeme bakımından 

                                                            
47 Ayla Ödekan, Bezeme, Eczacıbaşı Sanat Ansiklopedisi, 1997, s .146  
48 Ömür Bakırer, “Anadolu Selçuklu Mimarisinde Yapı Malzemeleri”, IV. Milli Selçuklu Kültür ve Medeniyeti 

Seminer Bildirileri, Selçuk Üniversitesi, Selçuklu Araştırmaları Merkezi, Konya, 1994,166,165-181 
49  Semra Ögel, Anadolu Selçuklularının Taş Tezyinatı, (Ankara:Türk Tarih Kurumu,1966) , 3. 
50 Selçuk Mülayim, Anadolu Türk Mimarisinde Geometrik Süslemeler (SelçukluÇağı),(Ankara: Kültür ve 

Turizm Bakanlığı Yayınları, 1982 ), 20. 
51Ögel, Anadolu Selçuklu, 3. 



 

17 

zengin taç kapılar meydana getirildiği görülmüştür. Taç kapılar, Büyük Selçuklu 

döneminin bir ürünüdür.52 Anadolu Selçuklu süslemesinin en sık kullanıldığı alanlar 

olarak dikkati çeken taç kapılar, Anadolu mimarisi ve süslemesi için en iyi kaynaktır.53  

3.2. Anadolu Selçuklu Dönemi Taş Kabartma Elemanlarından Örnekler 

Bu bölümde öncelikle, Anadolu Selçuklu Dönemi ve Divriği Ulu Cami ve 

Darüşşifa mimarisinde en çok kullanılan unsur olan geometrik bezemeler üzerinde 

durulacaktır. 

3.2.1. Geometrik bezeme 

Geometrik bezeme sanatı, İslamiyet öncesi ve sonrasıyla birlikte Türk-İslam 

kültürüyle yoğrularak bugünkü şeklini almıştır. Özellikle Anadolu Selçukluları 

döneminde yapılmış pek çok eserde geometrik motifli bezemelere rastlanmaktadır.  

İlk çağlardan günümüze bulunduğu ortamı ve kullandığı eşyayı süsleme 

ihtiyacı duyan insanoğlu yaşadığı çevreden ilham alarak, önceleri geometrik daha 

sonra çeşitli formlara sokmuş ve işlevsel biçimlerde kullanmıştır.54  

Platon, Croce, Nitsche gibi sanat tarihçi ve estetikçiler, geometrik 

kompozisyon ve formları ortaya çıkış nedenleriyle birlikte açıklamaya çalışmışlardır. 

Şekil ve kompozisyonların, ifade ettikleri simgesel anlamları üzerinde bu 

açıklamalar, daha çok inanç ve felsefe gibi konulara dayanmaktadır. Diğer bir neden 

ise, ilgili materyalist teorilere dayandırılmıştır.  Bu teoriler geometrik yapıdaki 

matematiksel uyum, tabiat diyalektiğinin uyumu ve maddenin yapısıyla alakalıdır.  

Geometrik bakımdan düzenli biçimler bir estetik haz objesi olarak görülmüştür. 

Onların bir bütün olarak kavranması, insan ruhu için gereklidir.55  

İslam sanatlarıyla birlikte geometrik düzen gelişimi tamamlamıştır.56 

İslamiyetin hakim olduğu kültürlerde çiniden, minyatüre, kaligrafiden teshipe kadar 

her teknik ve malzeme üzerinde geometrik bezemeye rastlanmaktadır.57 

                                                            
52 Kuban, Divriği, 41. 
53 Berktay, Ödekan ve Haasan, Türkiye Tarihi I, 520. 
54 Yıldıray Özbek, Osmanlı Beyliği Döneminde Taş Süsleme (1300-1453), (Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları 423, 2002), 558. 
55Wilhelm Worringer, Soyutlama ve Özdeşleyim. Çev. İsmail Tunalı ( İstanbul: Remzi Kitabevi, 1985), 70. 
56 Yıldız Demiriz, İslam Sanatında Geometrik Süsleme, (İstanbul: Hayalperest Yayınevi,2000), 40. 
57 Mülayim, Anadolu Türk ,54. 



 

18 

İslam ve Türk sanatında zaman içerisinde, canlı varlıkların; hayvan ve özellikle 

de insan figürünün tasvirinden kaçış, o dönem sanatçılarının yeni temalar ve yeni 

formlar aramaya yöneltmiştir. Bu zaman zarfı içinde, geometrinin hayal gücü ile 

birleşmesi, geometrik düzenlemeleri benzersiz bir bezeme çeşidi haline getirmiştir. 

Boşluk korkusu ile açıklanmaya çalışılan girift kompozisyonlar, zengin tasarım yolları 

ve bu tasarımların üretim koşullarının ilgilerini çekmesi çok uzak değildir. Tarihin 

neredeyse her döneminde kullanılan geometrik bezemeler, İslam sanatında Abbasi, 

Emevi, Karahanlı, Gazneli ve Büyük Selçuklu dönemlerinde geliştirilmiş ve coğrafi 

bölgeyle birlikte, kullanılan malzemenin çeşidine göre farklı örnekler ortaya çıkmıştır. 

İran ve   çevresinde tuğla kullanılarak yapılmış düzenleme çeşitleri, Anadolu'da taş 

malzeme kullanılarak uygulanmıştır. Hemen her malzemeyle ve bezemenin her alanda 

uygulamasını gördüğümüz geometrik kompozisyonlar, diğer süsleme çeşitleri olan 

bitkisel, yazı ve figürlü kompozisyonların yanında, Türk Sanatında çağlar boyunca 

varlığını kesintisiz olarak sürdürmüştür.58 

Ögel, Anadolu yapılarında görülen geometrik çizgi, ve kompozisyonlarında 

dini ve ritüel biçimlerin, mistik betimlemelerin olduğunu ve bu yönde yorumlamalara 

bir ölçüde gidilebileceğini bilmenin yerinde olduğunu söylemiştir. İslami dönemde 

görülen yıldız sistemlerinin, İslam öncesi dönemlerde de kullanıldığına dikkat 

çekmiştir. Tek bir motifle de simgesel anlamlar aranabileceğinin doğru olabileceğini 

fakat sonu olmayan çeşitteki kompozisyonların İslam düşüncesinin eseri olmaya 

daha yatkın olacağını belirtmiştir.59 

Selçukluda geometri sanatı özellikle Divriği’de İslam  geometri  sanatının  

çok ilerisine geçmiştir. Buradaki düzenlemelerin oluşturduğu etki sonsuzdur.60 

 3.2.1.1. Yıldız sistemleri 

 Anadolu Selçuklu taş süslemelerinde yoğun olarak kullanılan bezeme 

çeşitlerinden birisi de yıldız sistemleri veya yıldız ağlarıdır. Günümüze kadar yapılan 

birçok araştırmada Türk sanatında ve mimarisinde kullanılan figür ve motiflerin 

simgesel anlamları çözülmeye çalışılmıştır. Türklerin İslamiyet’i kabulünden sonra 

Türk sanatında üzerinde en çok konuşulan konulardan biri olan bezeme sanatlarının 

kaynağına ilişkin sorular ise dikkati çeken başka bir husustur. 

                                                            
58 Mülayim, Anadolu Türk, 51. 
59 Ögel, Anadolu’nun, 68. 
60 Kuban, Divriği, 151. 



 

19 

Anadolu Türk mimarisi taç kapılarını saran yıldız motifi taş ve ahşap 

süslemede yoğun olarak kullanılmıştır. Bu motifin ilk uygulama alanının kağıt 

olduğu tahmin edilmektedir.  Ögel bahsedilen bu çalışmaların kâğıt üzerinde doğmuş 

çalışmalar olduğu kanaatinin, alan araştırmacıları tarafından açıklandığına 

değinmiştir.61 Yıldız sistemlerinin en temel özelliği birbirini kesen kırık çizgiler 

olduğu bilinmektedir. 62 Anadolu Selçuklu taş bezeme sanatında görünen yıldızlı 

geometrik bezemelere benzer düzenlemelere, Azerbaycan bölgesinde, 

İldenizoğulları’nın mimari eserlerinde rastlanmaktadır. İran’da Büyük Selçuklu 

mimari yapılarında yıldızlı düzenlemelerin öncüleri bulunmaktadır. 

                    

Şekil 1: Beşli Yıldız, Divriği Darüşşifa Kapısı Alınlık 63 Şekil 2: Altılı Yıldız Sekizgen, Ağzıkara Han64 

 

Şekil 3: Sekizgen, Susuz Han Taçkapı 65 

Mülayim, Türk sanatındaki geometrik bezemelerin kaynağının Ege ve Akdeniz 

çevresinden ve İslam öncesi inançlardan geldiğini belirtmiştir.66 Çoruhlu ise, yıldızlı 

geometrik bezemelerin kaynağının Orta Asya’da, Türklerin bulunduğu dönemlere veya 

Uygur Türkleri’ne dayandığını söylemektedir.67 

                                                            
61 Ögel, Anadolu’nun, 87. 
62 İdil Türeli, “Türk Sanatında Altı Köşeli Yıldız” (yüksek lisans tezi, Marmara Üniversitesi, 2006), 91-92. 
63 Demiriz, İslam Sanatı, 176. 
64 Demiriz, İslam Sanatı, 66. 
65 Demiriz, İslam Sanatı, 176. 
66   Selçuk Mülayim, Araştırmacıya Notlar, (İstanbul: Kişisel Yayın, 2008), 66. 
67 Yaşar Çoruhlu, “Anadolu Selçuklu Taş Süsleme Sanatında Yıldız Sistemleri”, Antika Dergisi, 34 (1988) : 

50. 



 

20 

Sonuç olarak çok zengin bir bezeme anlayışına sahip olan Anadolu Selçuklu 

Sanatı birçok kültürün etkisini sanat eserleri ve mimari yapılarına yansıtabilmişlerdir. 

3.2.1.2. Geçme düzenler 

İki kırık veya yuvarlak çizginin kesişmesinden oluşan geçmenin literatürdeki 

diğer adı zencerektir. Sadece bir merkez üzerinde gelişen, ikiden fazla kırık çizgi ve 

merkezle daha içi içe geçmiş geçmeler de elde edilmektedir. İkili, üçlü, dörtlü geçme 

gibi isimler alan zencerek, anahtar çizgilerle geçme motifleri yapılmıştır. İki yuvarlak 

çizginin içinden ve dışından çizilen dik, yatay ve çapraz hatlarla meydana gelmektedir. 68 

Tek boyutta sonsuza kadar sürdürülebilen geçme düzen açık sistemin 

örneklerindendir. Geçme ve örgü sistemlerinde sonsuzluk ilkesi aynı motifin sürekli 

tekrarıyla uygulanmıştır. Geçme, birbirine halkalanan kapalı formlarda, bir düzen 

içinde çizgi ya da şerit sistemlerinde kullanılabilmektedir.69 

 

Şekil 4: Zencerek, Aksaray Sultan Han Taçkapı 70 

 

Şekil 5: Zencerek, Avanos Sarı Han, Avlu Kemeri 71 

 

Şekil 6: Zencerek, Ağzıkara Han, Karatay HanTaçkapı 72 

                                                            
68 Süheyl Ünver, Doğuda Kitap Süslemelerinden Bir Kısım Geçmeler Hakkında (İstanbul: Cumhuriyet, 1947), 

4. 
69 Nermin Şaman Doğan, Selçuklu Dönemi Kervansarayları, (Ankara:Kültür ve Turizm Bakanlığı  Yayınları, 

2007), 455. 
70 Demiriz, İslam Sanatı, 334. 
71 Demiriz, İslam Sanatı,  341. 
72 Demiriz, İslam Sanatı,  335. 



 

21 

 

Şekil 7: Divriği Darüşşifası Taçkapısında Bulunan Zencerek Örneği Geometrik Geçme Düzenler 

(Orijinal Fotoğraf: Ali Turan)73 

3.2.1.3. Rozet (Madalyon-Şems) 

Anadolu Selçuklu sanatında önemli bir yer olan bezeme geleneğine özellikle 

kervansaraylar, medreseler ve camilerin taç kapıları ve cephe bezemelerinde 

yoğunlukla değinilmektedir.74 Taç kapılar üzerinde bulunan her bir bezeme alanı 

içerisinde rozet de bu anlamın birer örneği şeklinde ortaya çıkmaktadır. Türk bezeme 

sanatında yüzeysel olarak işlenmiş ve dairesel formdan meydana getirilmiş bezeme 

unsurları için madalyon(rozet-şems) terimi sıklıkla kullanılırken, aynı şekilde benzer 

bezeme programına dahil edilmiş ancak biçim olarak yarım küre şeklinde meydana 

getirilen olarak formlara da kabara terimi kullanılmaktadır.75 

Madalyon (rozet-şems) olarak adlandırılan motifler daha çok sonsuzluk hissi 

verecek şekilde tasarlanmış merkezsel desenler olarak açıklanmıştır.76 Ögel, 

madalyonlarla ilgili olarak, güneş disklerinin yoğun kullanılan bir dönemden kalan 

bir içeriğin Selçuklu sanatında uygun bir yer bulması olarak yorumlamıştır. Yüzeysel 

                                                            
73 Ali Turan, Fotoğraf Arşivi, 2013.  
74 Ömür Bakırer, Selçuklu Öncesi ve Selçuklu Dönemi Anadolu Mimarisinde Tuğla Kullanımı, (Ankara: 

ODTÜ Yayınları, 1981), 19. 
75 Metin Sözen ve Uğur Tanyeli, Sanat Kavram ve Terimleri Sözlüğü, (İstanbul: Remzi Kitabevi, 2012), 152.  
76 Demiriz, İslam Sanatı, 125. 



 

22 

olarak kullanılan rozetlerin içerisinde kullanılan yıldız motiflerinin de kozmolojik 

anlamlara gelebileceğini söylemiştir. 77 

 

Şekil 8: Rozet, Ağzıkara Han Taç Kapı78 

Yüzeyden az miktarda yaptıkları çıkıntıyla sade bir görünüm sergileyen 

madalyonlar, bazen ince bir hilal ile çevrelenmiş ve yüzeyden yüksek  bir şekilde 

tasarlanmıştır. Divriği Ulu Cami Darüşşifa taç kapısı ve Buruciye Medresesinin her 

iki tarafında örneklerine rastlanmaktadır. Bazı örneklerde de etrafında herhangi bir 

sınır olmaksızın altıgen ya da sekizgen olarak bırakılmış olanlarına da 

rastlanmaktadır. 

 

Şekil 9: Sekizli Rozet Detayı, Divriği Darüşşifa Taç Kapısı (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

                                                            
77 Ögel, Anadolu’nun Selçuklu, 83. 
78 Demiriz, İslam Sanatı, 126. 



 

23 

 

Şekil 10: Sekizli Rozet Detayı Çizimi, Divriği Darüşşifa Taç Kapısı (Orijinal fotoğraftan alıntılanarak çizimi yapılmıştır. 

Çizim: Ali Turan)79 

3.2.1.4. Küre 

Anadolu Selçuklu bezeme sanatında karşılaşılan önemli mimari plastik 

öğelerden birisi de küredir.  Mimari yapılardaki bezemelerde küre, kabara, ve 

madalyonların bezeme unsuru olarak kullanılmalarının bir beğeniyi ortaya koyma 

amacının yanında, simgesel anlamlar taşımaktadır. Ögel, özellikle kürelerin yıldız 

sistemleriyle birlikte kullanılmalarının kozmolojik anlamlar taşıdığını ve küçük birer 

gök kubbeyi sembolize ettiğini vurgulamıştır.80 Küre kesiti olarak tanımlanan kabara 

ve daire biçimli rozetlerin sık kullanımı, çoğunlukla yıldız bezemeli olduğu, 

bazılarının yüzeyinde “Allah” lafzının geçmesi, İslam ikonografisinde yaygın olan 

daire motifinin taşıdığı tanrı, gökyüzü ve evren gibi dinsel ve kozmolojik temelli 

olduğunu göstermektedir.81Divriği Ulu Cami batı taç kapısında toplamda on iki adet 

küre bulunmaktadır.82 

                                                            
79 Turan, Fotoğraf, 2013. 
80 Ögel, Anadolu Selçukluları, 94-95. 
81 Beyhan Karamağaralı, “İç İçe Daire Motiflerinin Mahiyeti Hakkında” Sanat Tarihinde İkonografik 

Araştırmalar Güner İnal’a Armağan içinde, (Ankara: Hacettepe Üniversitesi Yayınları, 1993), 258. 
82 Doğan Kuban, Divriği Mucizesi, Selçuklular Çağında İslam Bezeme Sanatı Üzerine Bir Deneme, (İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları,1997), 126. 



 

24 

 

Şekil 11: Divriği Ulu Cami Batı Kapısındaki Küreler (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

3.2.1.5. Kabara 

Mimaride kabara, bir küre ya da koninin dışbükey görünümlü kesitleri olarak 

adlandırılmaktadır. Düzlemde kesilen bir küre parçasının dışa doğru taşkın yüzeyi 

kullanıldığı için bu ismi almıştır. Dışbükey kısmı dışa gelecek şekilde kesiti daire 

olan yüzeyin yapı taşına monte edilmesi ile elde edilmektedir.83 

                                                            
83 Nermin Şaman Doğan ve Turgay Yazar, Anadolu Selçuklu ve Beylikler Dönemi Mimari süslemesinde 

Küre, Küre ve Koni Kesiti/Kabara, Rozet. Hacettepe Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 2013 Güz 

(19), 227. 



 

25 

 

Şekil 12: Divriği Ulu Cami Batı Kapısındaki Kabara Örneği (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

3.2.1.6. Çarkıfelek 

Türk bezeme sanatında bir merkez çevresinde birden çok kolu ile döngüsel 

bir etkisi olan çarkıfelek motifi, fırıldak, pervane, yanardöner gibi isimlerle de 

anılmıştır. Arap ve İran kültüründe bu dönüş haline çerh-i felek olarak 

adlandırmışlardır. Türkler bu kelimeyi çarkıfelek olarak kullanmışlardır. Evrenin ve 

dünyanın devinimini hareketini, sonsuzluğu ve ölümsüzlüğü sembolize eden motif 

sonsuzluk ve döngüsellik düşüncesi ile Allah’ın kudretini ilmini yansıtan sıfatları hep 

sonsuz olarak açıklanmaktadır. Bununla birlikte motifin hareketi evrendeki her şeyin 

haydan gelip huya gideceğini sembolize etmektedir.84 

 

Şekil 13: Darüşşifa İç Mekanda Yer Alan Çarkıfelek Örneği (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

                                                            
84 Alper Altın, Türk İslam Kubbelerinde Çarkıfelek  Formları, Sanat Tarihi Yıllığı, 30(2021),29-80  



 

26 

3.2.2. Bitkisel bezeme 

Süslemecilik insanlık tarihinden bu yana değişerek süregelmiştir. Çok eski 

çağlardan beri insanoğlu duygu ve düşüncelerini bir biçim üzerinde ifade etmek 

istemişlerdir. Böylece yüzyıllar boyu çeşitli objeler ve mimari yapılar üzerinde çeşitli 

süsleme bezeme motifleri, formları üretmişlerdir.  Böyle bir isteğin sonucu olarak bitkisel 

bezemeler ayrı bir dekoratif süsleme unsuru olmuştur.  

Bezeme belirli bir eseri ya da belirli bir alanı daha estetik ve dekoratif bir görünüm 

kazandırmak için farklı teknikler uygulayarak yapılan bir çalışma olarak tanımlanmıştır.85 

Türkler Anadolu’ya geldiklerinde kendileriyle bir çok kültürün sentezini de 

getirmişlerdir. Kendi özünü yitirmeden ilişki içerisinde oldukları her kültürü kendi 

özellikleriyle yorumlayabilmişlerdir. O yüzden kendi kültürünün oluşmasındaki payı 

büyüktür.86 İslam sanatında erken dönemlerden beri bitkisel motifler kullanılmıştır.87 

Moğol istilasından önce yapılmış olan eserlerde geometrik bezemeler diğerlerine 

oranla daha yoğun görülürken 13.yüzyılda inşa edilen eserlerde bitkisel bezemeler 

yoğunluk kazanmıştır. Taş süslemelerde rastlanan bitkisel motifler kendi içerisinde 

sınıflandırılmışlardır. Selçuklu taş yapılarında bitkisel bezemelerle yansıtılmak istenen 

olgu doğada örneklerine sıkça rastlanan çiçek ve yaprak karakterli motiflerle, doğada eşine 

nadir rastlanan ya da bütün olarak bulunmayan doğadaki bitkisel örneklere benzeyen 

formların belli kurallar ölçüsünde bir araya getirilmiş kompozisyonlardır. Bunlardan bir 

tanesi de rumidir. Rumi doğada bütünüyle rastlanmayan ama yaprak özellikleri taşıyan bir 

motiftir. 88 

Bitkisel bezemeler işlenmeden önce mutlaka bir geometrik yapıya 

dayandırılmıştır. Selçuklu döneminde tamamen stilize olmuş herhangi bir anlama 

dayandırılamayan palmet, lotus gibi motifler geometrik bir forma dönüşürken, papatya 

çiçeğine benzeyen lotus, rozet olarak kullanılmıştır. Bu rozetler bazen dalların hareketine 

bağlı olarak çarkıfelek motifine dönüşmüştür.89 

Ayrıca geometrik bezemenden bitkisel bezemeye geçişin yanında, süslemelerde 

dal, rumi, palmet, hayat ağacı gibi bitkisel motifler, yüzeyden oldukça taşmış, üst üste 

                                                            
85 Süheyl Ünver, 50 Türk Motifi. (İstanbul: Doğan Kardeş Yayınları, 1990), 6. 
86 Banu Akgün, Türk Süsleme Sanatında Hatailer, Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika Çalışmaları Kongresi, 

2007, s. 47, 45-59 
87 Özbek,Osmanlı, 566.  
88 Özbek,Osmanlı, 555. 
89 Sezer Tansuğ, Karşıtı Aramak, (İstanbul: Arkeoloji ve Sanat Yayınları, 1983),190. 



 

27 

biçimlenmeyle sağlanan ışık ve gölge zıtlığının oluşturduğu derinlik, motiflerin birbirinden 

bağımsız kullanılması, bulundukları yapılarda farklılık göstermektedir. Özellikle rumi, 

palmet ve lotus motiflerinin, yapraklarının damarlarının abartılı verilmesi, bulundukları 

yüzeyden hafif dışa taşkın yuvarlak biçimli vurgunun olması da önem taşımaktadır.90 

 

Şekil 14: Darüşşifa Taç Kapı Sütunçe Altlığında Bitki Bezemeli Bordür (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

3.2.2.1. Palmet 

En genel tanımıyla palmet, bir  bitki sapının her iki yanında birbirine paralel olarak 

dizilmiş yapraklardan oluşan bitkisel bezeme elemanıdır.91 Cepheden duran palmet, 

yaprağın palmiye şeklinde bölümlere ayrılmasından oluşmaktadır.92 Kullanım zenginliği 

bakımından en önemli bezeme öğesidir. Erken örnekleri milattan önceye tarihlenmiş ve 

Akdeniz kültüründe yaygınlaşmıştır.  93 

Selçuklu sanatında Palmet motifi varlığını hayat ağacında hurma olarak 

sürdürmektedir. Şamanizim inancında dünyanın merkezi olduğu kabul edilen hayat ağacı, 

kamın gökyüzüne yükselişinde adeta bir merdiven görevi görmektedir. Sivas Gök 

Medrese’de bu uygulamaya yer verilmiştir.94 Ettinghausen, İslam sanatında palmeti, 

hurma ve palmiyeden stilize bir motif olarak ele almıştır. Palmiye dalıyla benzerlik 

                                                            
90 Ögel, Anadolu Selçukluları, 75-77. 
91Metin Sözen ve Uğur Tanyeli, Sanat Kavram ve Terimleri Sözlüğü, (İstanbul: Remzi Kitabevi, 1992), 184. 
92 Celal Esad Arseven, “Palmet” , Sanat Ansiklopedisi, C: IV,  (1994), 1587. 
93  Cevat Başaran, “Anadolu Roma Çağı Lotus-Palmet Örgesinde Tip Gelişimi”, Türk Arkeoloji Dergisi 28, 

(1989), 53-72. 
94 Ögel,Anadolu Selçukluları, 75-77. 



 

28 

gösteren palmet, bazı sözlüklerde motifin temel karakteri olarak taç yaprakları ışın 

formunda dikkati çekmektedir.95 

Palmet motiflerinin Selçuklu mimarisindeki en özgün örnekleri Divriği Ulu 

Camisinde karşımıza çıkmaktadır.  Kuban, palmetlerle ilgili olarak Divriği bezemesi 

bağlamında Selçuklu bezeme sanatının en önemli motiflerinin  bitkisel motifler olduğunu 

ve Divriği’ye kimlik kazandıran iki büyük taç kapının devasa yaprakları ve palmetleri 

olduğunu söylemiştir.  96 

 

Şekil 15: Kuzey Taç Kapıdaki Büyük Boyutlu Palmet Detayı (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

3.2.2.2. Lotus 

Antik dönemlere ait birçok kültürde, bazı bitkilerden söz edildiği ve bunlara 

kutsal anlamlar yüklendiği ve sembolleştirildiği ile ilgili bilgilere rastlanmaktadır. 

Bir takım anlamlar taşıyan semboller yüzyıllar öncesinden hayatın ve sanatın her 

alanında kullanıldığını gösteren bulgular vardır. Sembol olarak kullanılan bitkilerden 

biri de lotustur. Lotus beş bin yıldan uzun zamandır insanlar için kutsal sayılmıştır ve 

sanatın her dalında sıkça kullanılmıştır.97 

 Mimaride rölyef olarak kullanılan lotus çiçeğinin örneklerine birçok kültürde 

rastlanmaktadır. Lotus, Hindu geleneklerinde Tanrı’yı sembolize eder. Dolayısıyla 

                                                            
95 Özbek,Osmanlı, 555. 
96 Kuban, Divriği, 74. 
97 Rezania Pedram “Symbol of Lotus in Ancient World”. Life Science Journal. 8/3, 2011, s. 309-312. 



 

29 

tanrılar lotus çiçekleri ile birlikte betimlenmektedir. Budist tapınaklarında, lotus 

pozisyonunda oturmuş gülümseyen budisatvalar bulunmaktadır.98 Bu kültürde aynı 

zamanda çakralar olarak bilinen enerji merkezlerini, doğurganlığı, güzelliği, refahı 

ve sonsuzluğu temsil etmektedir. .99 Millattan önceki dönemlerden bu yana bilinen 

lotus bitkisi, birçok dönemde süslemenin bir elemanı olmuştur.100 

Palmet-lotus frizine İslam sanatında da rastlamak mümkündür. Bu 

örneklerden biri olan Divriği Ulu Caminde, büyük yaprakların dolgu örneklerinde 

lotusa rastlanmaktadır. Birbirine karışmış iki form olan lotus ve palmetin ayırt 

edilmesi oldukça zordur.101 

Selçuklu döneminin en çok kullanılan ve en simgesel motifidir. Divriği’de de 

en yaygın örneklerine rastlanmaktadır. Bunlardan en dikkat çekici olan ise Kuzey taç 

kapıdaki rumi bezemeli lotustur. 

 

Şekil 16: Kuzey Taç Kapıda Yer Alan Rumi Bezemeli Lotus Örneği (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

3.2.2.3. Rumi 

Rumi motifi taş, çini, ahşap, kumaş ve kitap sanatları gibi, tüm bezeme 

alanlarının vazgeçilmez bir öğesi olmuştur.  Anadolu Selçukluları tarafından 

geliştirilmesinden ve Anadolu Selçukluları döneminden beri sıkça kullanılmalarından 

                                                            
98 Pedram, Symbol, 309. 
99 Pamela Ball, Tao Gizli Öğretisi. (İstanbul: Sınır Ötesi Yayınları,2007), 127. 
100 Kuban, Divriği,176. 
101 Ögel, Anadolu Selçukluları, 78. 



 

30 

ötürü Anadolu anlamına gelen "rumi" deyimini almıştır. Aynı zamanda bu motife 

"Selçuki" adı da verilmektedir.102 

 

Şekil 17: Rumi Örneği (Cahide Keskiner,Türk Süsleme Sanatlarında Stilize Çiçekler-Hatai—Kültür Bakanlığı 

Yayınları, Ankara, 2000,s.3’den  alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim: Ali Turan) 103 

Arseven’e göre, rumi Türklerin Orta Asya’da en eski zamanlardan beri 

bezemede kullandıkları hayvan formlarının süsleme amacıyla üsluplaştırılmasından 

ortaya çıkmıştır. 104 

Rumi motifinin en erken örneğine, Uygur Türkleri tarafından yapılmış 9. ve 

10. Yüzyıldaki fresklerde resmedilen deniz canavarının kanadında rastlanmaktadır. 

Bu form daha sonraki yüzyıllarda sıkça kullanılacak olan ruminin klasik bir 

örneğidir.105 

Rumi, yaprak özellikleri taşıyan bir formdur. Doğada olduğu gibi görünmez.  

Örneğin, bezemelerde rumiyi taşıyan kıvrık dal doğada görülmez. Daha çok, tek 

başlarına veya birbirleriyle farklı merkezler ve farklı düzende gelişen 

kompozisyonda kullanılmışlardır. 106 Rumi motifi, yaprak kökenli olmasına rağmen, 

yaprağın doğal halinden tanınmayacak şekilde değişikliğe uğradığı görülmektedir. 

Türk sanatında zoomorfik kaynaklı olduğu iddia edilmiştir.107 

Rumi Anadolu Selçuklu mimarisinde, daha çok kıvrık ve organik bir özellik 

gösterir. Aynı zamanda deforme edilmiş, yaprakları uzayıp giden Rumilere rastlanır. 

                                                            
102 Şeyda Yavuz, “Süsleme Sanatlarında Rumi Motifi ve Tarihsel Gelişimi”, (yüksek lisans tezi, Gazi 

Üniversitesi, 2008), 1. 
103 Cahide  Keskiner, Türk Süsleme Sanatlarında Stilize Çiçekler -Hatai-, (Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 2000), 3.  
104 Arseven, Palmet, 1587. 
105 Keskiner,Türk Süsleme, 3. 
106 Özbek, Osmanlı, 534. 
107 Mülayim, Anadolu Türk, 405. 



 

31 

Bu özellik rumiyi geometrik motiflere yaklaştırmıştır. Örneğine ilk kez Buruciye’de 

rastlanmaktadır.108 

 

Şekil 18: Darüşşifa Taç Kapıda Yer Alan Rumi ve Bitki Bezeme Örnekleri (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

3.2.2.4. Akantüs 

Acanthaceae türünden bir bitkidir. Türkçe adı Ayı pençesidir. Acanthüs'ler 

kalın, silindirik, dikenli, yüksek, otsu bitkilerdir. Düzensiz, asimetrik ve gösterişli 

çiçeklere sahiptir. Bu yüzden süs bitkisi olarak yetiştirilmektedirler. Gerek çiçek 

durumları gerekse çiçeklerinin biçimleri bakımından aslanağzını andırırlar.109 

Korent ve kompozit sütun başlıklarının ayrılmaz bir parçası olan acanthus 

yaprakları ilkçağlardan itibaren Roma ve Bizans olmak üzere, çeşitli kültürlerin 

sanatına yoğun bir şekilde girmiştir. Özellikle Akdeniz sanatında çeşitli malzeme ile 

yaprak, kıvrım veya rozet formunda birçok eserde kullanılmıştır. Geç antik sanatın 

yanı sıra, barok sanatta da sıkça kullanılmıştır.110 

3.2.2.5. Hayat ağacı 

Kutsal Ağaç ya da hayat ağacı, insanlık tarihinin çok çeşitli dönem ve 

kültürleri tarafından en fazla benimsenen ve kullanılan simgelerinden biridir. Birçok 

toplumun mitolojisinde, ölümü, yaşamı ve evreni betimlemek için kullanılmıştır. 

Evrenin üç katını birleştiren hayat ağacı kökleriyle yeraltında, gövdesi ile 

yeryüzünde, ışığa yönelen ve uzayıp giden yapraklarıyla da gökyüzündedir. 

Büyümek için güneşe ihtiyaç duyan ağaçların sürekli gökyüzüne doğru olan 

                                                            
108 Ögel, Anadolu Selçukluları, 96. 
109 Asuman  Baytop, Farmosôtik Botanik,  (Istanbul: İlk Baskı, 1977), 296. 
110 Yıldız Demiriz, “Acanthus  Turkiye'nin Arkeoloji ve Sanat Tarihi Terminolojisine Yanlış Adla Girmis Bir 

Bitki Motifi”,Sanat Tarihi Dergisi,1984,Cilt:3 Sayı 3,s.19.  



 

32 

yükselişleri de sembolik bir anlam taşımaktadır. Yaşamı ve ölümü aynı zamanda 

sonsuzluğu simgelemektedir. 

Birçok kaynakta adı kozmik ağaç, dünya ağacı, evren ağacı ve hayat ağacı, 

aynı özelliklerdeki ağacı ifade eden ağaçlar olarak geçmektedir. Bu kavramların 

ifade şekli toplumdan topluma ve kültürden kültüre farklılıklar göstermektedir. 

Anılan ağaçlar aynı ağaçlardır. Farklı ifade şekillerinin nedeni ise farklı toplumlarda 

farklı mitolojik özelliklerinin ön plana çıkmasından kaynaklanmaktadır. Hayat ağacı 

da kozmik ağaç da kozmolojik düzenin gerçekliğini, hayatın devamlılığını, bir düzen 

içinde devam etmesini ve sürekli olarak yenilenmesini sağlamaktadır. Bu bağlamda 

sayılan ağaçlar özellikleri bakımından birbirleriyle örtüşmektedir. Kozmik ağaç 

dünyanın kutsallığını, doğurganlığını ve sürekliliğini, yaradılışı, verimliliği ve 

ölümsüzlük özelliklerini kendisinde barındırarak hayat ve ölümsüzlük ağacı yerine 

geçmektedir.111 

Anadolu Selçuklu mimarisinde ise kutsal ağaç kompozisyonu çoğunlukla 

yapı portallerinde karşımıza çıkmaktadır. Divriği Ulucami’si kuzey portalinde güneş 

diskinin üzerinden yükselen kutsal ağaçlar gibi vazodan çıkan dal şeklinde kutsal 

ağaçlar da yer almaktadır. 

                                                            
111 Oktay Belli,“Urartularda Hayat Ağacı İnancı”, Anadolu Araştırmaları, VIII, (İstanbul, 1982): 8 



 

33 

 

Şekil 19: Divriği Ulu Cami Kuzey Taç Kapısında Bulunan Vazodan Çıkan Dal Şeklindeki Hayat Ağacı 

(Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

3.2.3. Karma bezeme 

Karma bezeme kendi özelliklerini yitirmeden geometrik ile bitkisel bezemede 

kullanılan motiflerin bir arada kullanılmasından meydana gelir. Hatlar kesin ve belirginken, 

grift bir özellik görülür. Bazen de araya ince düz bir bant ve geniş bir firiz girerek geometrik 

motifle bitkisel motif, aynı yüzeyde yan yana gözlenmektedir. Divriği Ulu Cami, Doğu taç 

kapısının en dış şeridindeki karma bezeme en güzel örneklerdendir.112 

                                                            
112 Ünal, Osmanlı Öncesi, 100. 



 

34 

 

Şekil 20: Karma Süsleme Çizimi (Darüşşifa taç  kapısının en altında  bulunan yarım çokgen geçmeli 

geometrik  ve bitki bezemeli bordür, orijinal fotoğraftan alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. 

Çizim: Ali Turan)113 

 

Şekil 21: Karma Bezeme, Divriği Ulu Cami Doğu Kapısı (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

Buruciye Medresesi taç kapısı incelendiğinde ana şeridin yukarısındaki 

bezeme örneğinde beş ve on kollu yıldızlardan oluşmuş geometrik şeritle birlikte 

bitkisel bezemelerden oluşan ikinci bir şerit bulunmaktadır. Sivas Gök Medrese ve  

Karaman’da bulunan Hatuniye Medresesinde taç kapılardaki en dış şeritler de aynı 

şekilde biçimlendirilmişlerdir. 11. yüzyılın Anadolu mimari yüzeylerinde rastlanan 

Selçuklu bezemeleri, 12. yüzyılda uygulama alanı giderek gelişmektedir.  13. 

yüzyılda ise bezeme programı doruğa ulaşmıştır. Özellikle bu dönemde elemanlarda 

                                                            
113 Turan, Fotoğraf, 2013. 



 

35 

gözle görülür değişimler olmuştur. Çokgenlerdeki kenar sayısının artması, içe ve dışa 

doğru hareketler yapmaları dolayısıyla rozete benzer motiflerin ortaya çıkışı 

natüralizme doğru bir eğilimin göstergeleridir. Bu dönemin başlarında bitkisel ve 

geometrik bezemelerin acemice zamanla yaygın ve güçlü bir akım haline gelmiştir. 

Bu  bezemeler kaynaşırken yeni bir üslup doğmuştur.114 

 

Şekil 22: Karma Bezeme Detayı, Divriği Ulu Cami Doğu Kapısı (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

3.2.4. Zengi düğümü 

Halep İsfaki mescidi Zengi dönemine ait bir yapıdır. Bu yapının batı 

cephesinde yer alan kapısının üstünde, dikdörtgen panoda renkli taş silmelerin köşeli 

düğümlü geçmeler meydana getirdiği görülmektedir. Bu daha sonra Zengi düğümü 

denilecek tarzın ilk denemesi olarak ortaya çıkmaktadır.115  Bu motif Divriği Ulu 

Caminin Doğu taç kapısında da görülmektedir. 

                                                            
114 Mülayim, Anadolu Türk, 31-36. 
115 Alev Çakmakoğlu Kuru, Orta çağ Anadolu Türk Mimarisinde Düğüm Motifi ve İkonokrafisi, İnsan ve 

Toplum Bilimleri Dergisi ,Sayı 2008,Sayı 51 ,s.23-52, https://erdem.gov.tr/tam-metin/272/tur (Erişim: Eylül 

2021) 

https://erdem.gov.tr/tam-metin/272/tur


 

36 

 

Şekil 23: Doğu Taç Kapısında Yer Alan Zengi Düğümü (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

3.2.5. Mukarnas 

Mukarnas, belirli bir biçim ve kural dizgisi olan, içerdiği iç bükey oyukların 

kökeni bakımından ortak bir görüşün bulunmadığı bir mimari ve süsleme 

unsurudur.116Yan yana ve üst üste yerleşen prizmatik unsurların, dışa doğru taşıntı 

yaparak, simetrik bir düzen içinde dizildiği üç boyutlu bir mimari bezeme öğesi ve 

strüktürdür.117 

                                                            
116 Orhan Cezmi Tuncer, Anadolu Selçuklu Taçkapılarında Mukarnas, I. Uluslararası Selçuklu Kültür ve 

Medeniyeti Kongresi, Konya : S.Ü. Basımevi, C.II. 2001, 361. 
117 Sözen ve Tanyeli, Sanat Kavram, 216. 



 

37 

 

Şekil 24: Doğu Taç Kapısında Yer Alan Mukarnas Örneği (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

3.2.6. Kitabe 

Dini, sivil ve askeri yapıların belirli yerlerine özenle işlenen, verdiği bilgilerin 

yanı sıra, yapının estetiğini tamamlayan dekoratif mimari bir unsurdur.  Genellikle 

binanın giriş kısmına kapı üstlerine konumlandırılır. Eserin kimin tarafından ne 

zaman yapıldığını bildirmektedir. 118 

 

Şekil 25: Batı Taç Kapısında Yer Alan Kitabe Örneği (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

                                                            
118 https://islamansiklopedisi.org.tr/kitabe Erişim :Mayıs 2022 



 

38 

3.3. Anadolu Selçuklu Mimarisinde Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası 

Bağlamında Figür ve Simgelerden Örnekler 

Yaklaşık olarak 200 yıl boyunca varlığını sürdüren Anadolu Selçuklularının  

ortaya koyduğu eserlerin ve mimari yapıların farklı bir biçimde bezendiği görülmektedir. 

Eserler incelendiğinde yazı ve bitkisel motifin bir araya getirildiği bir alanda yazı; bitkisel 

ve geometrik motifin bir araya bir alanda ise geometrik formun  ön planda olduğu 

görülmektedir. Farklı malzemeler üzerine işlenen bu bezemeler figürlü, hat, bitkisel ve 

geometrik bezemeler gibi çeşitli  gruplara ayrılmaktadır. 

Tasvire mesafeyi benimsemeyen Selçuklular, Anadolu’da inşa ettikleri birçok  eser 

ve mimari yapıda insan ve hayvan figürlerine sıkça yer vermişlerdir. İslamiyet’in 

kabulünden sonra Selçuklular İslam kültüründe tasvir alanında önemli adımlar atmıştır. 

Anadolu-Türk Sanatında, figürün mimari yapıların süslemesinde sık kullanılmadığı ve 

bugüne gelmiş örneklerin de ibadet dini olmayan yapılarda uygulandığı yolunda kabul 

gören bir genel kanı vardır. Bu kanıya rağmen bazen dini yapılarda da figür kullanılmıştır. 

Bu figürler yapının içinden çok cephelerde görülmesi bu kanıyı doğrular niteliktedir. 

10. yüzyıldan itibaren İslamiyet'i kabul etmeye başlayan Türkler’de şaman 

kültürünün etkileri devam etmiş ve bu nedenle Müslüman olan Türkler’de eğlence 

kültüründen yas kültürüne, misafir ağırlamaktan komşuluk kültürüne kadar günlük 

yaşantılarının neredeyse her alanında Şamanizm geleneklerini günümüze kadar 

sürdürmüştür. Göçebe kültürün bir ürünü olan hayvan Üslubu, İslamiyet’in kabulünden 

sonra değişime uğrayarak devam etmiştir. 

Aşağıda Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası’nda kullanılan figür ve simgeler ele 

alınacaktır. 

3.3.1. İnsan figürü 

İslamiyet’ten öncesi dönemlerde mimari yapılarda ve sanat eserlerinde rastlanan 

insan figürü sadece insanı tasvir etmek için ele alınmamıştır. Aynı zamanda  fizik ötesi 

varlıkları da betimlerken  insan figürü kullanmışlardır. Bu durumda insan figürü 

insanoğlunun eyleme dönüştürdüğü her davranışı yansıtmasının yanında inançlarla ilgili 

birtakım unsurları da temsil etmek gibi bir görevi üstlenmişlerdir. Dolayısıyla insan figürü 

deyimi, insanın fiziksel görünümüyle ilişkili özelliklerinin yer aldığı bütün figürleri ifade 



 

39 

etmektedir.119 İnsan ve insan figürünün, bir süsleme ve anlatım öğesi olarak farklı toplum 

ve medeniyetlerdeki işleniş tarzı her zaman merak konusu olmuştur. Özellikle de İslam 

Sanatındaki insan tasviri konusu tartışmalara sebep olmuş ve olmaya devam etmektedir. 

Kur'an-ı Kerim'de aslında putlara gönderme yapması bağlamında figür yasağından 

bahsedilmesine rağmen İslam dünyasında figürlü kabartma, resim ve süslemenin 

yapılmadığı konusunda yaygın inanış bu tartışmaların ana sebebi olduğu söylenebilir. 

Taşçı, Kur'an-ı Kerim'de figür yasağının olmadığına ancak put ve Tanrı tasvirini 

yasaklandığına, Kur'an'ın bu konuyla ilgili ayetlerinde, sadece o dönemin gelenek ve 

göreneklerine; bunların arasında da puta tapmaya değinildiğine özellikle dikkat 

çekmektedir. İslamiyet’in doğduğu dönemlerde figürlü bezeme ve resimlerin put olduğu 

ve put anlamına gelmeyecek bir bezeme veya resim olmamasından kaynaklı Kur'an'da 

putlar için söylenenler, figürü süsleme için de geçerli sayıldığını söylemiştir.120 

Oysaki Anadolu Selçuklu mimarisine bakıldığında sultan, saray ileri gelenini ve 

hatta sarayla ilgili kadın figürünü, kaftan giymiş ve bağdaş kurarak oturur vaziyette 

sahnelere rastlanmaktadır.  Anadolu Selçuklu sanatı ve mimarisinde görülen bu figürler 

Selçukluların Anadolu’ya girerken kendileriyle getirdikleri inanç ve kültür birikiminin bir 

sonucudur. İslamiyet’i kabul etmelerine rağmen İslamiyet öncesi inanış ve kültürleriyle 

bağlarını tamamen koparmadıklarının bir sonucudur. 

 

Şekil 26: Darüşşifa Taç Kapısında Görülen İnsan Figürü Örnekleri (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

                                                            
119Yaşar Çoruhlu , “Kültigin’in Baş Heykeli’nin İkonografik Bakımdan Tahlili”, MSÜ. Fen – Edebiyat 

Fakültesi Dergisi,1, (İstanbul 1991) : 118. 
120 Aydın Taşçı, “Selçuklu Mimarî Süslemesindeki Alçı ve Taş Kabartma İnsan Figürlerinin Köken ve 

Gelişimi." Vakıflar Dergisi, 27, (1998) :47-64. 



 

40 

3.3.2. Doğan ve çift başlı kartal 

Kartal ve çift başlı kartal sembolik bir öğe olarak birçok toplumda olduğu 

gibi Türklerde de muhtelif yerlerde kullanılmıştır. Anadolu Selçuklu sanatının her 

alanında görülen çift başlı kartal, kaynağını Orta Asya kültüründen ve Şamanizm 

inancından getirmektedir. Anadolu Selçuklularında kozmik kartal figürü, kudret ve 

güç, hükümdar arması, iyilik, koruyucu unsur, talih gibi hem sembolik hem de 

kozmolojik anlamlarda kullanılmıştır. 

 

Şekil 27: Batı Taç Kapısında Yer Alan Doğan ve Çift Başlı Kartal Örneği (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

3.3.3. Güneş diski (kursu) 

İnsanlar zamanla, güneş, ay, yıldızlar ve gezegenlerin hareketini gözlemleyip 

mevsim değişimlerinin ayrımına vararak evrenin doğal ritmine ilişkin görüş 

geliştirmişlerdir. Binlerce yıl içerisinde gözlemlerini açıklığa kavuşturan ve doğal 

düzene uymada yardımcı olan bir kozmoloji geliştirmişlerdir. Doğal güçlerin 

kontrolünü de tapındıkları tanrılara atfetmişlerdir. Örneğin güneş ilahi gücü 

sembolize etmektedir. Birçok kültürde insanoğlu tarihin bir döneminde, evrensel güç 

olarak güneşe tapmışlardır. Sıcaklık kaynağı olarak tutku ve gençliği simgeleyen 

güneş, ışık kaynağı olarak aydınlanmayı da temsil etmektedir. Bunların yanı sıra 



 

41 

birçok krallığın amblemi olmuştur. Bazı geleneklerde evrensel bir babadır. Doğup 

batışı, ölüm ve dirilişin sembolüdür.121 

 

Şekil 28: Kuzey Taç Kapısında Yer Alan Güneş Diski Örneği (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

3.3.4. Gül ile bülbül 

Gül ile bülbül aşkı hem doğu hem de batı edebiyatında geçmişi çok eskiye 

dayanan bir hikayedir. Doğu’da geçmişi İran edebiyatında Gül ü Mül, Şanevber, Gül 

ü Nevruz gibi isimlerle kaleme alınmıştır.122 Gül, daha çok sevgilinin temsili olarak 

kabul edildiğinden birçok şairin ve sanatçının ilham kaynağı olmuştur. Bu yüzden 

çiçeklerin sultanıdır.  Bu husus şeh-i ezhar, sultan-ı gül gibi sözlerle iade 

edilmiştir.123 Bülbül ise güllerin açtığı zamanlarda daha canlı öttüğü için gül ile 

arasında bir aşk ilişkisinin olduğu kabul edilmiş, bülbül aşık, gül ise maşuk olarak 

adlandırılmıştır.124 

                                                            
121 Kathryn Wilkinson, Semboller ve İşaretler, (İstanbul:Alfa Yayınevi,2011), 14-16. 
122 https://islamansiklopedisi.org.tr/gul-u-bulbul Erişim tarihi Mayıs 2022 
123 https://islamansiklopedisi.org.tr/gul Erişim tarihi Mayıs 2022 
124 https://islamansiklopedisi.org.tr/bulbul  Erişim Tarihi 2022 



 

42 

 

Şekil 29: Kuzey Taç Kapısında Yer Alan Gül ile Bülbül Örneği (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

Bu bölümde adı geçen ve araştırmacı tarafından sadece tespit edilebilen 

mimari ve plastik elemanlarla figür ve simgelerin anlamları bağlamında yapılan 

içerik analizi beşinci bölümde verilmiştir. 

3.4. Bölüm Değerlendirmesi 

Bu bölümde Anadolu Selçuklu mimarisinde bezeme sanatında kullanılan 

teknik ve malzemelere, figür ve simgelere değinilmiştir. Selçuklu mimarisinde 

kullanılan bezemelerin neler olduğunu hangi tekniklerde kullanıldığına ve hangi 

simgesel anlamları barındırdığına değinilmiştir. 

  



 

43 

BÖLÜM 4: ANADOLU SELÇUKLU CAMİ VE MEDRESE MİMARİSİ 

BAĞLAMINDA DİVRİĞİ ULU CAMİİ VE MELİKE TURAN DARÜŞŞİFASI 

MİMARİ VE SANATSAL ÖZELLİKLERİ 

Türklerin Anadolu’ya girişleriyle birlikte Anadolu’ya yerleşmeleri ve burada 

tutunmaları için yaklaşık üççeyrek asır geçmesi gerekmiştir. Anadolu’daki imar 

faaliyetlerine ancak 12.yüzyılın ikinci çeyreğinde başlayabilmişlerdir. Yoğun bir 

siyasal durumların yaşandığı ve Özgün Türk cami mimarisinin de başladığı bu 

yüzyılda, ilk Türk devletleri bazı dönemlerde, Anadolu Selçuklularının 

egemenliklerini tanıyarak erken dönem mimarlık ürünlerini vermişlerdir.125 

Anadolu Selçuklu mimarlığının, bugünlere ulaşmış anıt niteliğindeki 

ürünlerinin önemli bir kısmı dini yapılardır. Hem dini hem de din dışı eğitimin 

yapıldığı o dönemin ikinci bir grubunu oluşturmuşlardır.126 

Türklerin Anadolu’da yayıldıkları bölgelerde birçok cami ve medreseye 

rastlanmaktadır. Selçuklular, Anadolu’da bir şehri fethettiklerinde yaptıkları ilk 

çalışma olarak medrese, cami ve zaviye inşa etmişlerdir. Daha sonra buralara 

tüccarları ve din adamlarını yerleştirerek Türk nüfusunu genişletmişlerdir.127 

12.yüzyıl Anadolu’da inşa edilen birçok cami Selçuklulara bağlı beylikler tarafından 

inşa edilmiştir. Bu nedenledir ki mimari yapılar özellikle camilerde birbirlerinden 

etkilenmişlerdir. 

Selçuklu döneminde Anadolu’da cami ve medresenin yan yana geldiği 

kompozisyonlara rastlanmaktadır. Bunlardan bazılarına imaret ve darüşşifa da 

eklenmiştir. Bazılarına ise imaret ve darüşşifa eklenmiştir. Bu yapılar Orta Asya 

geleneğinin bir devamı şeklinde yorumlanmaktadır. Cami ile Medrese’nin bir araya 

getirilerek yorumlandığı mimari yapılara Kayseri ve Malatya’da rastlanmaktadır.128 

Hâkim olunan bölgede Müslümanlığın yayılması ve devamlılığının 

sağlanması için buraya medrese, cami, hamam, han, darüşşifa gibi mimari eserler 

                                                            
125İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi Anadolu Selçukluları ve Anadolu Beylikleri Hakkında Bir 

Mukaddime İle Osmanlı Devleti'nin Kuruluşundan İstanbul'un Fethine Kadar  (Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, 1998), 1-28.  
126Oktay Aslanapa, Selçuklular Devri Mimari Anıtları Haritaları, (İstanbul: Ötüken Neşriyat,1971), 23-25. 
127Hakkı Dursun Yıldız, Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi,(İstanbul: 1989), 70-71. 
128 Ali Murat Aktemur , “Anadolu Selçuklu Devri Kayseri Yapılarında Taş Süslemeciliği”, (yüksek lisans tezi, 

Atatürk Üniversitesi,1999), 21-32. 



 

44 

yapmışlardır.129 Anadolu’da kurulan ilk medreselerin de bu politika sonucu ortaya 

çıktığı bilinmektedir.130 

4.1. Camilerin Mimari ve Sanatsal Özellikleri 

12. yüzyıl Anadolu Türk camileri üç ana şema üzerinde yapılandırılmıştır. 

Bunlardan birincisi harimde bulunan sahınları açıklık ve yükseklik olarak birbirine 

eşit ve ön tarafta avlu olacak şekilde inşa edilmiştir. Bu camilerde harim, birbirleriyle 

aynı özelliklerde mihraba dik sahınlardan oluşmaktadır. Bu sahınların üzeri ahşap bir 

tavanla örtülmektedir. İkinci tip camide harim, sahınları enine yapılmıştır. Bu 

harimin ortasına mihrap önü kubbesi konumlandırılmıştır. Mihrap önü birimleri birer 

kubbeyle, enine sahınlar ise beşik tonozlarla örtülmüştür. Avlular ise bu yapıların 

kuzeyinde yer almaktadır.  Son olarak üçüncü tipteki camilerde harimler enine ve 

dikine sahınlardan oluşmaktadır.  Orta sahında mihrap önü kubbesi ve orta sahının 

ortasında ışıklığı bulunmaktadır. Ayrıca avlusu yoktur.131  

Yukarıda sayılan bu cami tiplerinden olmayan fakat onlardan esinlenen ara 

tip camilerden de söz edilebilmektedir. Bunlar; harimi mihraba dik sahınlardan 

oluşan orta sahında mihrap önü birimi ile önünde bir eyvan vardır. Mihraba dik üç 

sahından oluşmaktadır. Diğeri ise harim enine iki sahından oluşmakta ve enine ilk 

sahnın tamamını oluşturan mihrap önü kubbesine sahiptir.  Dolayısıyla bu yapıları 

tek kubbeli camiler sınıfında da değerlendirmek mümkündür.132 Bahsedilen cami 

yapıları, üç ana avlu çeşidini kapsamaktadır. Bu avlular harimin kuzeyinde bulunan 

müstakil avlular, küçültülerek yapının bir parçası haline getirilen avlular ve sembolik 

avlulardır.133 

Cami harimlerinde mekan bütünlüğü bulunmamaktadır. Çünkü çok sayıda 

ayak ve bu ayakları birbirlerine bağlayan kemerler sahınları oluşturmaktadırlar. Bu 

yüzden bu yapılarda dikkati çeken önemli kısımlar orta sahın ve mihrap önü birimler 

olmuştur. Yapıların cepheleri incelendiğinde giriş cephesi olan kuzey cephesinin 

diğer cephelere oranla daha farklı düzenlendiği dikkat çekmektedir. Diğer cepheler 

                                                            
129 Muhammed Kemaloğlu “XI.-XIII. Yüzyıl Türkiye Selçuklu Devletinde Eğitim-Öğretim (Medreseler)”, 

Akademik Tarih ve Düşünce Dergisi, 5, (2), 2015): 89-106. 
130 Fatih Semerci, “Anadolu Selçuklu Medreselerinin Cephesel ve Mekansal Kalite Analizi: Sivas Kenti 

Örneği”, İslam Medeniyetleri Araştırmaları Dergisi (İMAD), Cilt: 2/Sayı:3,( 2017): 296-298. 
131 Mustafa Güler ve İlknur Aktuğ Kolay, “12. Yüzyıl Anadolu Türk Camiileri”, itüdergisi/a mimarlık 

planlama tasarım, Cilt 5/ 2 (2010) Kısım I: 85. 
132 Güler ve Aktuğ Kolay, 12.Yüzyıl, 85. 
133 Güler ve Aktuğ Kolay, 12.Yüzyıl, 85. 



 

45 

genellikle düz duvar anlayışındadırlar. Yapıların geneline bakıldığında tekdüzeliği ve 

mekan bütünlüğündeki zayıflığı gidermek adına iç mekanda mihrap ve mihrap önü, 

cephelerde ise taç kapılar tüm dikkatleri üzerlerine çekecek güzellikte inşa 

edilmişlerdir.134 

Camilerde mazgal pencere kullanımının yaygın olduğu, özgün hallerini 

kaybettikleri ve bu pencerelerin harim duvarlarının üst kısımlarında yer aldığı 

gözlenmektedir. Özgün hallerinin minaresiz olduğu yapıların bir kısmına yapılan 

tamiratlar zamanında sonradan minare eklendiği söylenebilmektedir. Yapıların 

bugüne ulaşabilen minberlerinin ahşap olduğu gözlenmektedir. Yapıların 

duvarlarında ve ayaklarında taşıyıcı malzeme olarak ve ayrıca harim, mihrap, 

cepheler, taç kapı ve kubbeye geçiş elemanlarında süsleme malzemesi olarak taş, 

ayakları birbirine bağlayan kemerlerde ve üst örtüde tuğla kullanımı dikkati 

çekmektedir.135 

4.2. Medreselerin Mimari ve Sanatsal Özellikleri 

Ders verilen yer anlamına gelen medrese sözcüğü kökeni Arapçada “de-ra-se” 

kökünden gelmektedir. Büyük Selçuklu Devletinin medreselerin yaygınlaşmasında 

payı büyüktür. 136 ilk açıldığı dönemlerde sadece eğitimin verildiği bir kurum 

olmaktan çıkarak zamanla daha geniş ihtiyaçlara cevap verecek yapı topluluklarına 

dönüşmüştür. Medreselerin tüm ihtiyaçları vakıflar tarafından karşılanmaktadır. 

Medreseler, verilen eğitim konularına göre “darülhadis”, “darülkurra”, “darülhüffaz” 

gibi dini eğitimler vermiştir. Dini eğitimin dışında, felsefe, cebir, mantık, geometri 

kimya, fıkıh, astronomi gibi eğitimler de büyük önem taşımıştır.137 

Anadolu Selçuklu medreselerinde avlu, yapı formunun belirlenmesinde ve 

şekillenmesinde temel unsuru oluşturmaktadır. Derslikler, odalar, türbe, mescit bu  

avlu etrafına yerleşmiştir. Medreselerdeki elemanlar genel anlamda avlu, taç kapı, 

dershaneler, ve hücre olarak ele alınmaktadır.138  Anadolu Selçuklularında avlular 

                                                            
134 Güler ve Aktuğ Kolay, 12.Yüzyıl, 86. 
135 Güler ve Aktuğ Kolay, 12.Yüzyıl, 85-86. 
136  Mehmet Şerif Çatakoğlu, “Anadolu Selçuklu Dönemi İlmi Faaliyetleri ve Bu Faaliyetlerin Osmanlı 

Kuruluş Dönemi İlmi Faaliyetlerine Tesiri”, (yüksek lisans tezi, Süleyman Demirel Üniversitesi, 2002), 10. 
137 İhsan Fazlıoğlu, “Selçuklular Döneminde Anadolu’da Felsefe ve Bilim (Bir Giriş)”, Cogito sayı 29, 

Güz,2001, 152-167. 
138  Esra Yaldız, “Konya’daki Medrese Yapılarının Yeniden Kullanım Koşullarına Göre Değerlendirilmesi,” 

(yüksek lisans tezi, Selçuk Üniversitesi, 2003), 45. 



 

46 

açık ve kapalı olmak üzere iki tipte inşa ettikleri medreselerinin eyvanları tipoloji 

oluşturacak şekilde  farklı bir gelişme çizgisi içerisindedir.139 

İklim şartları medreselerin yapı tipini oluşturmakta önemli bir etkendir. 

Çevredeki yapı elemanları da yapı tipini etkilemektedir. Sıcak bir iklimin yaşandığı 

bölgelerde açık avlu planı tercih edilirken, soğuk iklimin yaşandığı bölgelerde ise 

kapalı avlulu geleneksel medrese planı tercih edilmiş ve yöresel malzemelerin 

kullanıldığı gözlemlenmiştir. Türkiye’nin en sıcak şehirlerinden olan Diyarbakır, 

Mardin ve çevresindeki medreseler buna örnektir. Tokat, Konya ve Niksar gibi 

şehirlerde karasal iklimin yaşanmasından dolayı bazı medreselerde avluların üzeri 

kapatılmıştır. Anadolu Selçukluları her iki tip medreseyi de kullanmış ve 

geliştirmişlerdir.140 

 

Şekil 30: Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası 141 

Anadolu Türk Mimarlığında medrese yapıları incelendiğinde iki tip 

medresenin paralel bir gelişme içerisinde 13. yüzyılın sonuna kadar inşa edildiği 

görülmektedir. Bir ve birden fazla eyvana sahip, tek ve çok katlı olmak üzere eyvanlı 

bir orta avlu planına dayanan medrese tipi bunlardan biridir. Bu tip medreselerde 

avlu revaklı ya da revaksız olabilmektedir. Buradaki avlunun etrafında hücreler 

vardır. Köşe odaları kubbeliyken taç kapılar dikkat çeken güzelliktedir. Bazılarında 

kapalı bir mescit ve türbe bulunmaktadır. Bu tip yapılara genelde avlulu medreseler 
                                                            
139 Oktay  Aslanapa, Türk Sanatı II Anadolu Selçuklularından Beylikler Devrinin Sonlarına Kadar, (İstanbul. 

Başbakanlık Müsteşarlığı Kültür Yayınları, 1973) 
140 Emine Yıldız Kuyrukçu, “Anadolu Selçuklu Medreselerinin Yapısal ve Mekânsal Özellik Bağlamında 

Değerlendirilmesi: Konya Sırçalı Medrese Örneği”, Online Journal of Art and Design volume 8, issue 1, 

January 2020, s.3 
141 https://www.sanattarihci.com/divrigi-ulu-camii (Erişim Nisan 2021) 



 

47 

denmektedir. Aynı plan tipinde fakat orta avlunun üzeri kubbe ile örtülü medreselere 

de rastlanmıştır. Bu medreseler de genelde kubbeli medreseler olarak anılmaktadır. 

Bu medreseler gözlem evi olarak da kullanılmıştır.142 

 

4.3. Darüşşifaların Mimari ve Sanatsal Özellikleri 

Anadolu’da sağlık hizmeti verilen kuruluşlara darüşşifa, şifahane, maristan, 

bimaristan, darüssıhha, darüttıb isimleri verilmekle birlikte, daha çok darüşşifa adı 

tercih edilmiştir. Darüşşifalar Türk-İslam vakıf kültürü içerisinde en önemli sosyal 

yardım kuruluşlarından birisidir. Şifa yurdu anlamına gelen  Darüşşifa,  tıp 

mesleğinin eğitim ve uygulanmasına yönelik ve toplumun sağlık gereksiniminin 

karşılanması amacıyla özel bir mimari anlayışla yapılmışlardır.143 Dolayısıyla tıp 

eğitimi veren medreselerle de bütünlük içerisindedirler. 

Selçukluların özellikle Anadolu’da inşa ettikleri darüşşifalar büyük önem 

taşımaktadırlar. Bunların içerisinde Divriği Darüşşifası hakkında hem mimari hem 

sanat tarihi hem de Selçuklulardan günümüze ulaşan en güzel örnek olması nedeniyle 

pek çok araştırma yapılmış ve önemli bilgilere ulaşılmıştır. 

Selçuklu döneminde bu kurumları yaptıranlar genellikle kadınlar olmuştur. 

Zengin ve soylu kadınlar çalışma ve hayırlarını daha çok sağlığa dönük tutmuşlardır. 

Hükümdar olan eşleri, babaları, kardeşleri camiler, hanlar ve köprüler meydana 

getirirken onlarda bu tür yapıların oluşturulmasında emek ve zaman harcamışlardır. 

Örnek olarak, Divriği’de Turan Melek, Kayseri’de Nesibe Hatun darüşşifa 

yapılarının oluşumuna vesile olmuşlardır.144 

Darüşşifalar Türk mimarisinin bir yapı şekli olarak ortaya çıkmıştır. Anadolu 

Selçukluları dönemindeki darüşşifalar, medrese plan şeması örnek alınarak, 

fonksiyonel ihtiyaçları karşılamak için geliştirilen plan şemasına sahiptirler. 145 Orta 

avlu etrafında sıralanmış odalar, eyvanlar ile revaklardan oluşan darüşşifalar, taş ve 

tuğladan inşa edilmiştir. Avluda veya kapalı planlarda, orta bölümde mutlaka bir su 

şadırvanı, havuz, akan suyun deviminin yarattığı su oyunlarının sergilendiği su 

                                                            
142Artun, Selçuklular, 23-25. 
143 Haluk Songur ve Tuba Saygın, “Şifahaneden Hastaneye: Sağlık Kuruluşlarının Değişimine Genel Bir 

Bakış”, Süleyman Demirel Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi,19: (2014/1):200. 
144 Necdet Sakaoğlu, Türk Anadolu’da Mengücekoğulları, (İstanbul: Milliyet Yayınları, 1971), 185. 
145 Demirhan Erdemir,  Tıp Tarihi. (İstanbul: Nobel Kitabevleri,2014) 



 

48 

yolları mevcuttur. Şifahanelerde su faktörü görsel ve işitsel olarak ruhsal tedavi 

amacıyla kullanılmıştır.146  

Mekan aydınlatmasında da cephelere bağlı olarak bir gelişme olmuştur. 

Darüşşifayı oluşturan mekanlara birden fazla pencere açılmış, yalnız dış cepheden 

değil üst örtü olan kubbeden ve avludan da ışık alması sağlanmıştır.147 Genellikle bir 

tane avlu ile dört eyvandan müteşekkil olan darüşşifaların mimari tarzları benzerlik 

göstermektedir.148  

Selçuklu dönemindeki diğer yapılar gibi büyük, gösterişli ve sağlam inşa 

edilen darüşşifalar eyvanlı ve revaklı olarak planlanmıştır. İçerisinde cami, hamam, 

medrese gibi yapıları da barındıran darüşşifalar külliye olarak isimlendirilen 

yerleşkelerde konumlandırılmıştır. Bu çok amaçlı külliyelerde ihtiyaç sahibi 

insanların, hayatını kolaylaştırma amacı ile temizlik, sağlık ve eğitim hizmeti aynı 

alan içerisinde verilmiştir. Darüşşifalarda sadece yatarak tedavi hizmeti 

verilmemiştir. Aynı zamanda poliklinik hizmeti de verilmiştir. Böylece şehirden 

gelip geçenlere ücretsiz tedavi olanağı sağlanmıştır.149 

4.4. Divriği Ulu Cami ve Darüşşifasının Mimari ve Sanatsal Özellikleri 

Divriği Ulucami ve Darüşşifasının mimari ve sanatsal özellikleri başlıklar 

halinde verilmiştir. 

4.4.1. Divriği Ulu Cami mimari ve sanatsal özellikleri 

Günümüzde Sivas’a bağlı bir ilçe konumunda olan Divriği, İç Anadolu ve 

Doğu Anadolu bölgelerinin eşiğinde kurulmuştur. Dolayısıyla her iki bölgenin de 

etkilerini taşımaktadır. Ulaşım itibarı ile coğrafi konumu güneye doğru daha 

elverişlidir. Ulaşımı zor bir bölgede bulunmaktadır. Coğrafi şartlardan ve coğrafi 

konumdan dolayı Divriği Mengüceklerinin yayılamaması nedeniyle bir 

dezavantajken, dış güçlerin saldırılarına karşı da avantaj olmuştur. Coğrafi konumun 

                                                            
146 İbrahim Başağaoğlu ve  Betül Bakır,  “Anadolu Selçuklu Darüşşifalarında Mimariyi Etkileyen Öğeler”. 

VIII. Türk Tıp Tarihi Kongresi - Kongreye Sunulan Bildiriler. Sivas Cumhuriyet Üniversitesi, Sivas-Divriği, 

Türkiye, 16 – 18 Haziran 2004 
147 Zeynep Ceran Şenyurt, “Haseki Darüşşifası Mimari Değerlendirmesi ve Koruma Sorunları”. (Yüksek 

lisans tezi, Yıldız Teknik Üniversitesi, 2011), 89. 
148 Şengül, Kültür,112. 
149 Ayten Altıntaş, Anadolu Selçukluları ve Osmanlılar'da Tıp ve Darüşşifalar, Anadolu ve Osmanlı Şefkat 

Abideleri Şifahaneler (ed. Kılıç, A.). (İstanbul: Diasan Basım. 2012), 61-64. 



 

49 

diğer bir avantajı da tarihi eser ve yapıların çok fazla zarar görmeden günümüze 

kadar gelmiş olmasıdır. 

Divriği’nin tarihi Romalılara kadar uzanmakla beraber o döneme ait kesin 

bilgiler oldukça kısıtlıdır. Şehir hakkındaki tarihi bilgiler VII. yüzyılda Bizans –

Sasani mücadelesine sahne olmasından başlamaktadır. 

Divriği yöresinin Türkler tarafından ne zaman fethedildiğinin tarihi belli 

olmamakla birlikte, 1071 Malazgirt Zaferi ile Yukarı Fırat ve Çaltı nehirleri 

vadilerinin Mengücek Gazi’ye verildiği onun da Erzincan, Kemah, Divriği ve 

Şebinkarahisar bölgesine hakim olduğu belirtilmektedir. Anadolu’da ortaya çıkan 

bütün hanedan ve devletler gibi Mengücek Beyliğinin kuruluşu da Malazgirt 

Zaferine bağlanmıştır.150 Bu zaferden sonra, 1270’lere kadar Divriği Mengüceklileri 

süreklilik anlamında İlk Anadolu Türk beylikleri arasında özel bir yeri vardır. Bunda 

alan olarak yayılmayışları ve komşu devletlerin saldırısına uğramamaları etken 

olmuştur. Anadolu Türk Tarihinde de özel bir yeri olan Divriği Mengüceklilerini 

XXI. yüzyıl insanları, Divriği şahlarını, Divriği’ye kazandırdıkları mimarlık 

eserlerini tanıyarak bilgi sahibi olmaktadır. Bunun en güzel örneği ise Divriği Ulu 

Cami ve Darüşşifasıdır.151 Divriği Külliyesi inşa edildiği dönemde sadece 

Anadolu’da varolan ulu cami, medrese ve darüşşifa tipolojisinin en başat ve 

olgunlaşma örneklerini birleştiren bir yapı olmuştur.152 

Divriği Ulu cami ve Darüşşifası orta çağdan bu yana Anadolu’ya inşa edilmiş 

Türk İslam eserlerinin en değerli anıtı olma özelliğini taşımaktadır. Divriği 

Kalesi’nin güneyinde yer alan bir anıttır. 

                                                            
150 Abdulkadir Balgalmış, Divriği, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 9.Cilt. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/divrigi (Erişim Mart 2022) 
151 Necdet Sakaoğlu, Yitik Bir Anadolu Beyliği Mengücekoğulları,( İstanbul: Alfa Yayınları, 2017), 144. 
152 Doğan Kuban, Cennetin Kapıları, Divriği Ulu Camisi ve Şifahanesi’nde Hürremşah’ın Yontu Sanatı, 

(İstanbul: Yem Yayın, 2010), 24. 



 

50 

 

Şekil 31: Divriği Ulu Cami ve Darüşşifasının Konumu (URL-1 İşleyen Ali Turan) 

Anadolu’nun diğer eserlerinde olduğu gibi kayıt ve yazılı belge eksikliği 

Divriği yapı topluluğu için de önemli bir sorundur. Haklarında yazılı belge ve bilgi 

bulunmayan eser ve yapılar incelenip açıklanmaya çalışılırken, yapının dönem 

özellikleri, bulunduğu çevre, yaptıran kişinin sanat anlayışı ya da sanatçısının ve 

mimarının tarzından yola çıkarak yorumlanmalıdır. Divriği yapı topluluğu verilen 

sıraya göre incelemeye alınacak olursa bilinmeze ulaşılmaktadır. Çünkü yapıldığı 

dönem içerisinde tek kalmış bir özellik göstermektedir. Yapının herhangi bir tekrarı, 

benzeri ve daha ileri bir örneği bulunmamaktadır.153 

İslam kent modeli incelendiğinde ulu camiler her zaman ticari bir doku 

içerisinde yer almışlardır. Dolayısıyla ulu caminin bulunduğu bölge kentin ticari 

merkezini vurgulamaktadır. Divriği’de ise durum farklıdır. Darüşşifanın da içerisinde 

yer alan yapı topluluğunda dolayı bir kent dokusu beklentisi günümüz bilgileri ile 

uyuşmamaktadır. Sağlık yapıları daima kent dokusu dışında inşa edilmektedir. 

Günümüzde konut dokularıyla çevrelenmiş olan sağlık yapıları, orta çağ kentlerinin 

dışında ancak yakın mesafede inşa edilmişlerdir. Bitişiğindeki darüşşifadan dolayı 

ulu caminin, çok uzak olmasa da kente hakim bir bölgede ve etrafında herhangi bir 

yapı olmadan inşa edilmiş olması gerekmektedir. Darüşşifaların inşa edildiği 

                                                            
153 Erdal Eser, Divriği Yapı Topluluğu, Bir 13.Yüzyıl Anadolu Aşk Hikayesi, (Sivas, 2017), 50. 



 

51 

bölgelerdeki havanın kent içerisindeki diğer yerlere oranla temiz olmasından 

kaynaklı yer seçimi tesadüf değildir.154 

4.4.1.1. Divriği Ulu Cami ve Darüşşifasının Mimarı, Sanatçıları ve Banileri 

Selçuklu Döneminin en dikkat çekici eserlerinden olan Divriği Ulu Cami ve 

Darüşşifası Mengücekoğulları gibi küçük bir beyliğin merkezinde inşa edilmiş 

olması, bu beyliğin yaşamında orta çağ kültürünün güçlü bir temsilcinin 

bulunduğunun kanıtıdır. Divriği Külliyesi ve Mengücek sarayları, o dönemin kültür 

ve sanatının sığındığı bir ortam olduğunu göstermektedir. Divriği’de sadece yapıların 

mükemmelliğini değil, dönemin bütün klişelerini bir yana bırakan yontu programıyla 

olağanüstü bir başyapıt yaratan sanatçısı ve mimarı Hürremşah’a destek olan Ahmet 

Şah ve Eşi Turan Melek’in katkılarının da göz ardı edilmemesi gerekmektedir.155 

Hürremşah bin mugis el hilati 

Divriği Külliyesi’nin sorumlu ustası olduğu bilgisine cami ve Darüşşifadaki  

kitabelere bakarak kabul edilmiş olan Hürremşah, döneminin ünlü bir sanatçısı 

olduğu tahmin edilmektedir. Ahlat kökenli olduğu bilinen sanatçının üslubunun 

öncesi ve sonrası olmadığı bilinmektedir. Orta çağın Ahlatşahlar, Sökmenoğulları  

adlı Türk sülaleleri ve bir dönem Eyyubiler tarafından yönetilen ünlü Ahlat kenti 

Gürcüler, Celaleddin Harezmşah ve Moğollar tarafından tahrip edilmiştir. 12-13. 

yüzyılların önemli kültür merkezlerinden olan Ahlat, günümüze ulaşabilseydi Divriği 

sanatını açıklayacak bazı bilgilere ulaşma şansı olabilirdi. İran kökenli 11-12. yüzyıl 

Selçuklu döneminin yeni oluşumlar ortamında yetişmiş deneyimli dahi bir sanatçısı 

olarak anılan Hürremşah, İslam tarihinde benzerine rastlanmayan bu külliyenin 

mimarı ve sanatçısı, eski motif sözlüğüne getirdiği yenilikler, mimari tasarım dehası 

ve özellikle caminin Kıble kapısı olarak da adlandırılan Kuzey kapısındaki cennet 

tasviriyle 12 ve 13. Yüzyıl İslam Sufizmi’nin sanat alanındaki bir temsilcisi olarak da 

kabul edilebilmektedir.  Anadolu-Türk İslam orta çağının Yunus Emre, Hacı Bektaş, 

Mevlana gibi büyük isimlerle birlikte anılması gereken en büyük Müslüman 

sanatçılardandır. Belgelere dayalı bir yaşam öyküsü yazılamayacağı gibi sadece 

ürettiği sanat eserleriyle değerlendirilebilmektedir. Hürremşah, Ahmed Şah ve Eşi 

                                                            
154 Eser,  Divriği Yapı,4-5. 
155  Kuban, Cennetin, 23. 



 

52 

Turan Melek’in banisi olduğu bu külliye sayesinde yeteneğini ver yaratıcılığını 

sergileme şansına sahip olmuştur. 156 

Ahmed nakkaş el hilati 

Aslen Ahlatlı olduğu bilinmekle beraber doğum ve ölüm tarihi ile ilgili net bir 

bilgi yoktur. Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası yapımında bulunmuş bir mimardır. 

Aynı zamanda nakkaşlığı da vardır. Doğu kapısı portalinin mukarnaslı bölümü ve 

kapı lentosu arasında kalan bölümdeki tek satırlık kitabede adına rastlanmaktadır.157 

Tiflisli Ahmet 

Divriği Ulu Cami içerisindeki abanoz ağacından kündekari tekniğiyle 

yapılmış ve bugüne kadar ulaşmış minberin sanatçısı üzerindeki imzadan da 

anlaşıldığı üzere Tiflisli Ahmet’tir. 

Ahmed şah ve eşi Melike turan 

Divriği Küllüyesi’nin banileri olarak bilinen Ahmet Şah ve eşi Melike Turan 

hakkındaki sınırlı bilgilere külliyedeki kitabelerden ulaşılmıştır. Kitabeler ve sikkeler 

dışında tarihleri konusunda çok az bilgiye ulaşılan Mengücek Beyliği’nin en bilinen 

hükümdarı Erzincan Emiri Fahrüddin Behram Şah’dır. Fahrrüddin Behram Şah 

Turan Melek’in babasıdır. Divriği’deki en önemli yapıtlardan biri olan Sitte Melik 

Türbesinin kurucusu Emir Şahin Şah’tır. Emir Şahin Şah’ın oğlu olan Süleyman Şah, 

Divriği Külliyesinin banisi olan Ahmet şah’ın babasıdır. Divriği’deki Mengücek 

sülalesinin, hakkında çok az bilgiye ulaşılabilen Süleyman Şah’tan başlayarak 

1270’kadar devam ettiği tahmin edilmektedir.158 

Anadolu’nun Türkleşmesi ve İslamlaşmasında   farklı toplumsal gruplara ait 

kişiler tarafından çok sayıda yapı inşa ettirildiği görülmektedir. Bununla birlikte 

sağlık yapıları daima sultanlar ve saray ileri gelenleri tarafından yaptırılmıştır. Ana 

ibadet yapısı ile birlikte sağlık yapısının da sultan ve saray tarafından inşa ettirilmesi 

bir görev olarak algılanmıştır. Bu uygulamanın altında yatan düşünce hayır işlemek 

ve iyilik yapmak anlayışından ortaya çıkmaktadır. Her iki yapı türü de birer sistemler 

bütünüdür. Bu yapıların ayakta durması için onlarla ilgilenecek çok sayıda görevliye 

ihtiyaç duyulmaktadır. Bu ihtiyaçlar ancak büyük ve zengin vakıflar sayesinde 

                                                            
156 Kuban, Cennetin, 23-24. 
157 Zeki Sönmez, Ahmed Nakkaş El Hilati, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 2.Cilt. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ahmed-nakkas-el-hilati( Erişim Tarihi Mart 2022) 
158 Kuban, Cennetin, 18-19. 



 

53 

karşılanabilmektedir. Dolayısıyla sultanlar ve saraylar tarafından desteklenmektedir. 

Caminin eğitim yapısı olarak da işlev üstlenebiliyor olması, sağlık yapısını 

bulunduğu kent için vazgeçilmez ikinci ana yapısı haline getirmektedir. Melike 

Turan ve Ahmet Şah’ın, geçmişten gelen bu geleneksel anlayışın devamı olarak 

külliyeyi inşa ettirdikleri görülmektedir. Yapılar varlıklarını sürdürdükçe sevap 

kazanılması bu işin manevi boyutunu oluşturmaktadır. Aynı zamanda bu işi eşlerin 

birlikte yapıyor olma fikri toplumdaki kadın ve erkek eşitliğine çok güzel bir örnek 

teşkil etmektedir.159 

İran kökenli cami plan örneklerinden farklı bir planla karşılaşılan bu 

külliyede mihrap önündeki açıklık bir maksure kubbesiyle vurgulanmış, çok ayaklı 

bir Arap cami türevi olduğundan söz edilebilir. İslam ülkelerinin her döneminde pek 

çok çeşidi olan bu tipoloji Selçuklu döneminde Anadolu’ya özgü bir nitelik 

kazanmıştır. Anadolu’nun göçer Türk emirleri için çok ayaklı cami yapılması ve 

emirin namaz kılacağı maksurenin süslü bir kubbeyle örtülmesi İran Selçuklu 

döneminin yarattığı bir mekan düzeninin bir yorumu olarak değerlendirilmiştir. 

Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası günümüze kadar farklı dönemlerde onarım 

ve değişiklikler geçirmiştir. Birçok eski mimari yapıda olduğu gibi bu onarım ve 

değişikliklerin ne zaman ve kimler tarafından yapıldığı hakkında yeterli bilgi ve 

belgeye ulaşılmış değildir. Bununla birlikte caminin bazı kitabelerinde mimarlık 

tarihi bakımından benzer örnekleriyle kıyaslama yapıldığında bir takım onarım ve 

değişikliklere gidildiği tespit edilebilmiştir. 

Caminin kuzeybatı köşesinde silindirik payandada ve bunun üzerine inşa 

edilmiş olan minarede bulunan kitabeler tarihi yaklaşık olarak tespit edilebilen ve 

bilinen en eski onarımların ve ilavelerin durumunun tespiti için önemli belgelerdir. 

Anadolu’da 12. ve 13. yüzyılda yapılan camilerin bazılarının minaresiz yapıldığı ve 

bugün görülen minarelerinin sonradan eklendiği bilinmektedir. Divriği Ulu Caminin 

de yapımında minare düşünülmediği sonradan eklendiği tespit edilmiştir. 160 

                                                            
159 Eser, Divriği Yapı,9-10. 
160 Yılmaz Önge, Divriği Ulu Camii ve Darüşşifası’nda Günümüze Kadar Yapılmış Olan 

OnarımlarDeğişiklikler ve İlaveler, Divriği Ulu Camii ve Darüşşifası Yapılışının 750. Yılı Hatıra Kitabı, 

(Ankara, Vakıflar Genel Müdürlüğü Yayınları, 1978), 54. 



 

54 

4.4.1.2. Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası’nda yapılan onarım ve değişimler 

Tespit edilebildiği kadarıyla Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası’nda yapılan 

onarımlar ve değişimler dönemleriyle birlikte aşağıda verilmiştir. 

16.yüzyılda yapılan onarımlar 

Kanuni Sultan Süleyman döneminde birtakım onarımlardan geçmiştir. Bu 

onarımlar caminin kuzey batı köşesinde payandanın etrafına duvar örülerek, harimin 

iç ve dış yan sahınlarının örtüleri askıya alınarak batı duvarına oturan kemerlerin ve 

bunların aralarındaki tonozların sökülmesinden sonra başladığı tespit edilmiştir.  Batı 

duvarının iç yüzüne bitişik olarak kemerler hizasında yer alan ayaklar ile bunları 

birbirine bağlayan bir kemer sırasının inşasını takiben dış yan sahnın bölümlerini 

ayıran kemerlerin, bu ayaklara oturacak şekilde yenilendiği tespit edilmiştir.161 

18.yüzyılda yapılan onarımlar 

Caminin kullanılamayacak kadar yıpranmış olan kuzey ve batı kapı kanatları 

çıkarılıp yerlerine yenileri takılmıştır. Ayrıca bu yüzyılda yaşanılan bir deprem 

sonrası çatlayan kapı lentosundan dolayı kapı açıklığının sivri kemerli küçük bir 

geçit bırakmak üzere taş dolgu ile desteklenmiştir.162 

19.yüzyılda yapılan onarımlar 

Bu yüzyılda geçirilen bir deprem sonrası, mihrap önü kubbesinin kuzeyindeki 

bölüm ile aydınlık fenerli merkezi bölümün çöktüğü, mihrap önü kubbesin külahının 

çöktüğü ve caminin batı cephesine bakan bazı yerlerinin hasar gördüğü tespit 

edilmiştir. Çöken ve yıkılan kısımlardan bazılarının onarımına hemen başlandığı 

söylenebilir. Çünkü o dönemlerde caminin hububat deposu olarak kullanıldığı çeşitli 

kaynaklarda geçmektedir.163 

20. ve 21. yüzyılda yapılan onarımlar 

Mihrap önü kubbesinin kuzeyindeki tonoz ile batı tarafta, kuzey batı köşedeki 

bölüm tonozunun üst kısmı taşla örülmüş, cami ile darüşşifanın aydınlık fenerli 

merkezi bölümlerine üstü kiremitli ahşap fenerler inşa edilmiştir. Mihrap önü 

kubbesi bu onarımlar sırasında yenilenmiştir. Kuzey kapısında doğu taraftaki dış 

                                                            
161 Önge, Divriği Ulu Camii ve Darüşşifası’nda,55. 
162 Önge, Divriği Ulu Camii ve Darüşşifası’nda,56. 
163 Önge, Divriği Ulu Camii ve Darüşşifası’nda,56-57. 



 

55 

köşeye taş örgülü basit bir takviye yapılmıştır; batı kapısının alt kısımlarının 

payandalarla desteklendiği ve bir alınlık eklendiği tespit edilmiştir.164 

Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası’nın bakım ve onarımları vakıfların 

birleştirildiği 1823 yılından 1923’e kadar önce Evkaf-ı Hümayun yoluyla 

hayırseverler tarafından yürütülmüştür. 1924 tarihli Tevhidi Tedrisat kanununun 

uygulanmasıyla Vakıflar Genel Müdürlüğü camiden sorumluyken, Maarif Vekaleti 

de medreseden sorumlu olmuştur.1940-45 yıllarında 2.Dünya Savaşı sırasında 

İstanbul’dan getirilen Milli Sarayların eşyası için bir depo görevi görmüştür.  Bu 

münasebetle birtakım onarımlara girişilmiştir. Bu onarımların başında çatı tamiratı 

gelmiştir. Damdaki toprak kaldırılarak caminin eski kargir örtüsü ortaya çıkarılmış, 

tonoz ve kubbeler arasındaki boşluklara küp ve künk doldurulmuştur. 1949 yılında 

darüşşifada bir onarım başlatılmış fakat yarım kalmıştır. Çeşitli yıllarda cami ve 

darüşşifa içerisinde uygulanmak üzere çeşitli projeler hazırlanmış fakat 

uygulanmamıştır. 1971’de cami ve darüşşifanın çevresi için bir tanzim projesi 

hazırlandığı ve cami ve darüşşifa blokunun batı tarafındaki toprak platformun önüne 

taştan bir istinat duvarı örüldüğü bilinmektedir. Bu yıllarda cami ve darüşşifa 

blokunun doğu tarafında beden duvarları ile bunun karşısındaki istinat duvarı 

arasında meydana gelmiş boşluk; şah kapısının eşik kotuna yakın bir seviyede 

betonarme ayaklara oturan, yine betonarme bir döşeme üzerine taş döşenmiştir. 

Buraya çıkışı sağlamak için de taş kaplamalı betonarme basamaklar eklenmiştir.165 

2015 ve 2020 yılları arasında yeniden bir restorasyon çalışması başlatılmış 

fakat tasfiye nedeniyle durdurulmuştur.166 2021 yılında yeni bir ihale 

gerçekleştirilerek 2022 yılında restorasyonun başlanacağı belirtilmiştir.167 

4.4.1.3. Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası teknik bilgileri 

Camiye, güneyinde bitişik olarak yapılmış darüşşifa bulunmaktadır. Cami ve 

darüşşifa dikdörtgen bir plana sahip olup boyutları 32x64m. dir. Caminin boyutları, 

32x40= 1280 m2. dir. Darüşşifanın boyutları, 32x24 = 768 m2 dir. Caminin ortalama 

taban tonoz yükseltisi 9.5 metredir. Tonozların basıklık veya sivriliklerine göre 

                                                            
164 Önge, Divriği Ulu Camii ve Darüşşifası’nda, 57. 
165 Önge, Divriği Ulu Camii ve Darüşşifası’nda, 57-58. 
166 https://kulturportali.gov.tr/turkiye/sivas/ilprojeleri/divrigi-ulu-camii-ve-darussifasi-rolove-restorasyon-ve-

restitusvon-projesi-calismalari Erişim Mart 2022 
167 https://www.sozcu.com.tr/hayatim/kultur-sanat-haberleri/kultur-mirasinin-restorasyonu-yeniden-basliyor/ 

Erişim Mart 2022 



 

56 

değişkenlik göstermektedir. Darüşşifada yükseklik 9.5 metre olup sadece iki katlı 

olan batı ve güney cepheler, 13 metreye ulaşır. Camide ise en yüksek nokta Mihrap 

kubbesinin çatısını oluşturan piramit olup tepe noktasına olan yerden yükseklik 25 

metredir. Mihrap kubbesinin iç yüksekliği ise 18 metredir. Kıble ve darüşşifa kapıları 

14.5 metre yüksekliğindedir.168 

Divriği Ulu Cami ve Darüşşifasının Plan ve kesiti aşağıdaki gibidir. 

 

Şekil 32: Divriği Ulu Cami ve Darüşşifasının Plan Çizimi (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: Ali Turan) 
169 

 

Şekil 33: Divriği Ulu Cami ve Darüşşifasının Kesit Çizimi (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: Ali 

Turan)170 

İç mekanı 28,50x37,50m boyutunda, 5 sahınlı, 25 açıklıklı büyük bir ibadet 

mekanıdır. Mihrap aksı üzerinde bulunan üçüncü aydınlık feneri caminin içini 

                                                            
168 Sakaoğlu, Türk, 151. 
169 Albert Gabriel, Monuments Turcs D Anatolıe, La Grande Mosquee, Divriği Ulu Camii ve  Daruşşfası, 

Yapılışının 750. Yılı Hatıra Kitabı, (Ankara, Vakıflar Genel Müdürlüğü Yayınları, 1978) ,275. 
170 Gabriel, Monuments,275. 



 

57 

aydınlatma amacı taşırken, camiye bitişik olan darüşşifa, kapalı orta aydınlıklı 

medrese tipolojisinin Anadolu’daki en güzel örneğini temsil etmektedir.171 

Cami ve Darüşşifanın yapımında çevredeki taş ocaklarından çıkartılmış rengi 

kirli sarıdan koyu kırmızıya kadar değişebilen bir tüf cinsinden taş çeşidi 

kullanılmıştır. Murç, çekiç, madırga ve taş kalemi kullanılarak şekillendirilmişlerdir. 

Bu taşlar yapısı gereği ince işlemeye müsait, homojen ve yumuşak bir dokuya 

sahiptir. Su emme özelliği çok yüksek olan bu taş çeşidinin kullanımından dolayı, 

cami ve darüşşifanın toprakaltı örtüleri ve toprakla temas eden cephe kaplamaları 

hasar görmüştür. Cami ve darüşşifada tüm kapılar dikdörtgen boşluklar halinde 

uygulanmışken, darüşşifanın ve doğu kapısının üst kısmı tek parça bir lento ile 

örülmüştür. Diğer kapılar ise düz atkı kemerlerle örülmüştür. Düz atkı kemer şeklinin 

teknik gösterilere olanak sağlaması bakımından tercih edildiği düşünülmektedir.172 

4.4.1.3.1. Cepheler ve taç kapılar 

Ortaçağ İslam mimarisinin en önemli öğelerinden olan taç kapılara yüklenen 

işlev sadece binaya giriş eyleminin gerçekleşmesi değildir. Aynı zamanda dini ve 

simgesel bir işlev de yüklenmiştir. Taç kapılar Selçuklu toplumunun dünyevi yaşam 

ve ölümden sonraki yaşam inancını yansıtmalarını sağlayan en önemli unsurlardan 

biridir. İbadet yapmak amacıyla gidilen cami ve medreselerde, yapıya girer girmez, o 

kutsal ortamı düşündürmek ve dini açıdan önemli olan bu mekanın önemini bir kere 

daha vurgulamak amaçlanmıştır. Yapının yapılmasını isteyen ve gerçekleştiren 

yöneticilerin devleti simgelemek ve güçlerini kanıtlamak gibi bir amacı da olabilir. 

Dolayısıyla taç kapılar İslam mimarisinde önemli bir yer tutmaktadır.173 

Anadolu Selçuklu çağında taç kapı kavramı birbirine paralel bir gelişim 

göstermiştir. Boyut ve işlev farkı gözetmeden cephenin odak noktasını oluşturan taç 

kapı anıtsal bir heykel gibi düşünülerek tasarlanmıştır. Cephe içerisinde ayrı bir 

konuma sahip olan kapılar zamanla yan kanatlarla birlikte tümel bir yaklaşımla 

değerlendirilmiştir.174 

                                                            
171 Kuban, Cennetin, 24-26. 
172 Yılmaz Önge, Divriği Ulu Camii ve Daruşşifası’ndaki Teknik ve Estetik Özellikler, Divriği Ulu Camii ve 

Daruşşifası Yapılışının 750. Yılı Hatıra Kitabı, (Ankara, Vakıflar Genel Müdürlüğü Yayınları, 1978), 59. 
173 Selçuk Mülayim, İslam Sanatı, (Ankara: İsam Yayınları, 2018), 175-195. 
174 Çiğdem Önkol Ertunç, “Anadolu Selçuklu Taçkapılarında Kavsara Sistemi”, Lale Kültür,Sanat ve 

Medeniyet Dergisi(,Ocak-Haziran 2020):75. 



 

58 

Türk mimarisinde taç kapıların gösterişli ve süslü yapılması geleneğinin 

Karahanlılar’da başladığı görülmektedir. Bu geleneğin zamanla diğer Türk 

devletlerini de etkilediği görülmüş ve hakimiyet kurdukları bölgelerde aynı sistemi 

uygulanmaya devam etmiştir. Bu etkileşimlerin sonucu olarak 13.yüzyılda Anadolu 

Selçukluları kendilerine özgü bir taçkapı anlayışı geliştirdikleri gözlemlenmiştir.175 

Taş işçiliğinin önemli boyutlarda yansıtıldığı mimari yapıların cephe tasarımları 

Selçuklu döneminin en belirgin özelliğidir. Anadolu Selçuklu yapılarının bezeme ve 

hacimsel olarak dikkat çeken ön yüz planları temel özellikler olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Bu yönden oluşturulan taç kapılar özellikle bu dönemin vazgeçilmez yapı 

unsurları haline gelmişlerdir. Cephe yüzeyinde meydana getirilen kapı geleneğinde niş 

ne kadar derinleşirse o kadar etkili bir görünüme sahip olunduğu fark edilmiş ve bu 

yönde adımlar atılmıştır. Bunun sonucunda ana nişe derinlik sağlayan yan kanatlar ön 

plana çıkarak ön yüzleri tamamen bezemelerle süslenmiştir.176 Bezemenin neredeyse her 

yerinde hakim olduğu taç kapılarda, yazı şeritleri ve kitabeler, gülbezek ve kabaralar, 

rumiler ve palmetler, insan ve hayvan figürleri, mukarnaslar, kuşatma kemerleri, 

sütunçeler ve sütunçe başlıkları gibi motifler başlıca bezeme unsurlarını  

oluşturmuşlardır. Bütün bu unsurların bir araya gelişi ve bir kompozisyon oluşturacak 

şekilde uygulama alanı bulması sonucu, taç kapılar, Anadolu Selçuklu mimarisinde 

önemli bir yer edinmiştir. 

Yapılardaki taç kapıların görkemini en iyi yansıttığı dönem olan Anadolu 

Selçuklu döneminde giriş cephelerinin genellikle ortasına yerleştirilmiş neredeyse tüm 

yapıların kendi çapında anıtsal bir taç kapısı vardır. Özellikle camilerde taç kapılar 

genellikle mihrapla aynı eksen üzerine gelecek şekilde kuzey duvarının ortasına gelecek 

şekilde yerleştirilmiştir. Taç kapılar genellikle bulunduğu yapıdan boyut olarak daha 

yüksek yapılmıştır. Üçüncü boyut izlenimini veren ana nişlerin çoğu bir kavsara ya da 

mukarnas kavsara ile örtülmüştür.177 

Türkler tarafından taç kapı geleneğinin neden bu kadar önemli olduğunu, Hz. 

Muhammed’in sözlerine duyulan saygıdan olduğu söylenebilir. Haz. Muhammed’in 

bir hadisi olan “Ben hikmetin eviyim ve Ali de onun kapısıdır” cümlesi, İslam 

dininde kapı kültürünün dini kültür ile ilişkilendirildiği sonucunu doğurmaktadır. Bu 

                                                            
175 Ali Fuat Baysal, Konya Selçuklu Taş İşçiliğinde Rumi Motifler, Geleneksel Mimarinin Yaşayan İnsan 

Hazineleri (Ankara: Grafiker Yayınları 2014), 132. 
176 Ünal, Osmanlı Öncesi, 34. 
177 Önkol Ertunç, Anadolu Selçuklu, 83. 



 

59 

ifade, her kim ilim tahsil etmek isterse, kapıya gelsin şeklinde yorumlanabilir. Öte 

yandan kapının herhangi bir nesneden çok manevi olarak simgeleştirildiği, ilim ve 

bilgi girişini temsil ettiği ve bu girişin bir peygamber ile ifade edildiği 

görülmektedir.178 Bu bağlamda kapının vurgulanma ihtiyacı inanç ve geleneğin 

etkisiyle ortaya çıktığı söylenebilir.  

Ulu cami farklı yönlere açılan farklı üslupta üç kapıya sahiptir. Caminin asıl 

girişi kıbleye açılan kuzey cephedeki giriştir.  Kuzey, cümle ve kıble kapısı isimlerini 

almaktadır. İkinci kapı batıya açılır ve batı, tekstil, çıkış kapısı olarak adlandırılır. 

Üçüncü kapı doğudadır. Şah kapısı da denilir. Genel bir giriş olmadığından dar ve 

basık tutulmuş ayrıca burayı kullanacak hükümdarların büyüklük duygularından 

arınarak geçmesi iması için de süsleme sade bırakılmıştır. 179 

4.4.1.3.2. Batı cephesi ve batı taç kapısı 

Caminin batı cephesi üzerinde ve yapının doğu batı ekseni üzerine 

kurulmuştur. Kapının boyutları ise yüksekliği 9.5m. eni 6 m. cephe duvarından 

taşıntısı 1.4 m. derinliği ise 2.6 m. dir. Yapı saçak kornişini aşmaz. Daha yumuşak ve 

yüzeysel süslemelere sahiptir. Süsleme dikey bütün yüzeyleri çok ince ayrıntılarla 

arabesk motiflerle süsler. Kapı planı yuvarlak hatlardan çok girintili ve köşeli hatlara 

sahiptir. İç içe birbirine takip eden yedi bordür ve mihrap çerçevesi şeklinde iki 

sutuna oturtulmuş kitabeli bir nişe sahiptir.180 

Çarşı Kapı, Çıkış Kapısı, Gölgeli Kapı gibi çeşitli isimlerle anılan kapıya, 

dantel gibi bir dokuya sahip olmasından dolayı Tekstil kapısı da denmektedir. 

                                                            
178 Murat Sarıcık, “İlim Şehrinin Kapısı Hz. Ali” (İstanbul: Nesil Yayınları, 2010), 485. 
179 Sakaoğlu,Türk, 166. 
180 Sakaoğlu,Türk, 175. 



 

60 

 

Şekil 34: Batı Kapısının Plandaki Konumu (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: Ali Turan) 181 

 

Şekil 35: Batı Taç Kapısı (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan ) 

Tepeden dışarıya doğru çıkıntı oluşturan kilit taşı bütün taşların temel 

noktasını oluşturmaktadır. Bu noktanın ucunda demir bir kanca bulunmaktadır. 

Aydınlatma fenerlerinin asılması için tasarlanmıştır. Alt kısmında laleler işlenen 

                                                            
181 Gabriel, Monument, 257. 



 

61 

kapıda bitkisel ve geometrik motifler yoğun kullanılmıştır.182 Beşinci bölümde Batı 

kapısı hakkında daha ayrıntılı bilgi verilmiştir. 

4.4.1.3.3. Kuzey cephesi ve kuzey taç kapısı 

Kale Kapı, cümle kapısı, kıble kapısı ve üzerindeki tasvirden dolayı Cennet 

Kapısı da denilen Kuzey Kapısı caminin ana giriş kapısını oluşturmaktadır. 

Kuzey kapısının boyutları yüksekliği 14.5 m. eni 11.5 m. ve duvar 

cephesinden ileriye doğru 1.6 m. taşıntıya sahiptir. Kapının derinliği 4.5 m. dir. Bu 

da bize yaklaşık olarak 800 metreküplük bir hacim vermektedir. Kapı bütün olarak, 

zarif bir biçimdedir.  Kavsara, alçak ve yüksek kabartmalarla ve çerçevelerle 

bölümlere ayrılarak özenle işlenmiştir. 183 

 

Şekil 36: Kuzey Kapısının Plandaki Konumu (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: Ali Turan) 184 

                                                            
182 Özkul, Divriği, 62. 
183 Sakaoğlu, Türk, 167. 
184 Gabriel, Monument, 257. 



 

62 

 

Şekil 37: Kuzey Taç Kapısı (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

Genel görünüşü itibari ile taç kapının bulunduğu duvarlar sade işlenmişken 

taç kapıda bütün ustalığıyla heybet ve büyüklük gösterilmiştir. Caminin çatısını aşıp 

göklere yükselecek büyüklükte (saçak kornişini aşması) bir gösterişe sahiptir. O 

dönemde yapılan taç kapıların rahatlık ve kullanılan bezeme ve geçiş eseri olması 

bakımından birçok özelliği üzerinde barındırmıştır.185 

Kuzey taç kapısı, beşinci bölümde daha ayrıntılı ele alınmıştır. 

4.4.1.3.4. Doğu cephesi ve doğu şah kapısı 

Doğu kapısı veya doğudaki nişli pencere olarak da anılmaktadır. Boyutları 

cephe düzleminden ileriye sadece 10 cm. lik bir taşıntı verip yüksekliği 6 m. eni 4 

metredir. Cephe duvarının yarısı zeminin altında kaldığından, yapı saçağını 1.5 metre 

taşmaktadır. Kapı 19.yüzyılın sonuna doğru caminin arka kesimindeki rutubeti 

kesme çalışmaları nedeniyle bir pencere biçimine getirilmiştir. Dışardaki zeminden 

üç metre ve içmekandaki döşemesinden ise 6 metre yükseklikteki tahtabende 

Şahmahfile açılmaktadır. Buradan iç mekana padişaha ayrılan yüksek bir alana 

                                                            
185 Hilmi Arel, Divriği Ulu Camii Kuzey Portalinin Mimari Kuruluşu, Divriği Ulu Camii ve Daruşşifası  

Yapılışının 750. Yılı Hatıra Kitabı, (Ankara, Vakıflar Genel Müdürlüğü Yayınları, 1978), 365. 



 

63 

girilirken son yıllarda burası dağılıp iç mekanda sadece ahşap ayaklar ve kirişleri 

kalmıştır. Kısaca dış çerçeve, silme, aralarında açıklık  kordonu bulunan iki bordür, 

mukarnaslı kavsara, açılı sutunlar, ahşap kapı lentosu ve kitabeden oluşur. Cami iç 

mekandaki minber ile bezeme benzerliğine rastlanılır. 186 

Hünkar kapısı olarak da isimlendirilen Şah kapısı yapının dördüncü kapısını 

oluşturur. Şah mahfiline açılan ve doğuya bakan kapı Tanrı’nın  huzuruna eğilerek 

girilir anlayışı ile padişahın kendi boyundan daha kısa tasarlanmıştır. O dönemde 

suikastların olabileceği düşüncesiyle yapılmıştır.187 Çok fazla onarım gören bu cephe 

dağ tarına bakmaktadır. Diğer kapılara göre daha sade görünüme sahiptir. Geometrik 

ve bitkisel bezemelerin iç içe geçtiği geçme düzenlerle süslenmiştir. Ayrıntılı bilgi 

beşinci bölümde verilecektir. 

 

Şekil 38: Doğu Kapısının Plandaki Konumu (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: Ali Turan) 188 

                                                            
186 Sakaoğlu, Türk, 179. 
187 Özkul, Sivas Divriği, 64. 
188 Gabriel, Monument, 257. 



 

64 

 

Şekil 39: Doğu Şah Kapısı (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

4.4.1.3.5. Kubbe ve tonozlar 

Ulucami, beş sahınlıdır. Planı örten tonozlar ve kubbeler genişliğine ve 

derinliğine göre 16 ayak/sütuna oturmuştur. Yanlardaki sahınlar daha dar, orta sahın 

ise daha geniştir. Kıble kapısı ile Batı kapısı ekseninin kesiştiği yerdeki kubbenin 

ortası açık bırakılmış ve altına kar kuyusu kazılmıştır. Sahınların bir kısmı 

çaprazlama tonozlarla örtülü olup, her biri ayrı süsleme ile biçimleri farklıdır. Batıda 

kalan tonozların yerlerine, cephe duvarının çökmesinden kaynaklı tuğladan daire 

biçimle süslemeden uzak kubbeler örülmüştür. Eski tonoz ve kubbelerde oymalı taş 

örgüler üzerine, siyah kırmızı boyalarla rumi bezemeler yapılmış olduğu 

görülmektedir. 189 

Divriği Ulu Cami planı ve üst örtü görünümlerinden bazıları aşağıdaki 

şekildedir. 

                                                            
189 Sakaoğlu, Türk, 153-154. 



 

65 

 

Şekil 40: Divriği Ulu Cami Plan Çizimi (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: Ali Turan)190 

Planda gösterilen numaralarla üst örtülerin açıklamaları verilmiştir. 

I- Dikdörtgen biçimli olan ve derin on iki dilime ayrılmış bulunan bir tavan, 

yüzeylerinin ortasında prizmatik biçimli stalaktitler (sarkıt) bulunmaktadır. Kuzey 

kapıdan girince ilk bölümü örter. 

                                                            
190 Gabriel, Monuments,277. 



 

66 

 

Şekil 41: Divriği Ulu Cami Tavan Sarkıtları (Stalaktit) (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

II- Kubbe içinde bir çatı (iskelet) ve bir de doldurma fark edilip, dairesel bir 

bölüm bağlantısı, istinat duvarının zaviyesi biçiminde hareket etmektedir. Güney ve 

kuzey bağlantıları arasında sekizgen bir kuşak kubbenin tepesini tutmaktadır. Bölüm 

kemerlerinin daire kıtaları doğu, batı kuşaklarını birleştirmektedir. Caminin en güzel 

taş işçiliğini yansıtır. 

 

Şekil 42: Kuzey Kapısından Girişte İkinci Kubbe Planda 2 Numara  (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 



 

67 

III- Dört açılı bir tromp üzerine oturmuş, kemer üzerinde bir kubbe 

yükselmektedir. 

Yan yana gelmelerinden ötürü (iki cepheli) köşeler ve bunlardan üçgenler 

meydana gelmektedir. Şimdiki kubbenin eski biçime yakın olduğu düşünülmektedir. 

 

Şekil 43: Planda 3 Numaralı Kubbe (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

IV- Köşelerin üçgen çıkıntılarından geçme bir tonoz olduğu anlaşılsa da 

sonradan buraya yarım silindir kesitli basit bir tonoz örülmüştür. 

 

Şekil 44: Yarım Silindir Kesitli Tonoz Planda 4 Numara (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 



 

68 

V- Mihrabın önündeki kubbenin yarım küre biçimindeki üstü, on iki dilime, 11 

nervürle ayrılmıştır. Bunlar, prizmatik sütunlara, mukarnaslı unsurlara 

inmektedir. Kare biçimindeki kaideden, dairevi tambura dört zaviyevi trompla 

geçilmekte ve bu trompların her birinde ikişerli birbirine girmiş çaprazlama kemerler 

yer alıp, küçük açıklıklar mihvere göre yerleştirilmiştir. Kuzeyde bir pencere açıklığı 

ve diğer üç tarafta da basit ışık kanalları yıldız biçimlidir. 

 

Şekil 45: Mihrap Önü Kubbesi Planda 5 Numara  (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 



 

69 

 

 Şekil 46: Mihrap Önü Kubbesi    Şekil 47: Mihrap Önü Kubbesi  

  (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan )    (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan )     

VI- Beşik tonoz geçmelerinden oluşup. Üzerinde bezeme barındırmaz. 

VII- Sekiz kollu yıldız biçiminden oluşup köşelerden merkeze uzanan üçgen 

dilimlerden oluşan bir manastır tonozudur. 

VIII- Beşik tonoz geçmelerinden oluşup. Üzerinde bezeme barındırmaz. 

IX- Köşelerin çıkışına göre kaşık biçimli dört oyukluk veren karışık manastır 

tonozu 



 

70 

 

Şekil 48: Kaşık Biçimli Dört Oyuklu Karışık Manastır Tonozu  Planda 9 Numara (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan)  

X- İki eğik beşik ve dört kollu yıldız biçiminde üst örtü. 

 

Şekil 49: Dört Kollu Yıldız Biçimindeki Üst Örtü Planda 10 Numara (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

X1- Yalın bir Manastır tonozu 

XII- Beşik tonoz geçmelerinden oluşmaktadır. 

XIII- Büklümler ve köşelerden oluşan karışık üst örtü. 

XIV- Ortada siyah taştan haç biçiminde bir görüntü oluşturan bir tonozdur. 



 

71 

 

Şekil 50: Haç Şeklindeki Tonoz Planda 14 Numara (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

XV- Sol taraftaki satıhların kombinasyonu, altı noktada birbirine yaklaşan 

baklava biçiminde iki tavan bir sekizgen tavan Şah mahfilini örten üst örtüdür. 

 

Şekil 51: Hünkar (Şah) Mahfili Üst Örtüsü Planda 15 Numara  (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

XVI- Beşik tonoz ve geçmelerinden oluşur. 

XVII-XVIII- Sonradan örülme yeni kubbelerdir. 

XIX- Ortada dikdörtgen bir tavan olan manastır tonozu 

XX- Kuzeyindeki, tromp üzerindeki yarım kubbeye bağlı bulunan haç biçimli 

tavanın güneyinde ise bir manastır tonozu bulunmaktadır. 

 



 

72 

 

Şekil 52: Minberin Üstünde Olup Merkezinde Dört Köşeli Yıldızın İçinde Yer Alan Geometrik Örgü Planda 20 

Numara (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

XXI- Manastır tonozu, 

XXII, XXIII, XXIV, XXV- Sonradan örülme yeni kubbeler.191 

Kemer aralarında herhangi bir iz kalmadığından yeni kubbelerin eski 

biçimleri hakkında bilgiye sahip değiliz192. 

4.4.1.3.6. Duvarlar, sütunlar ve kemerler 

Cami'nin sütunları içten dışarıya doğru sıralandığında daha kalın yapılmıştır. 

İlginç ve bilinçli bir uygulamadır. Orta açıklık daha geniş bırakıldığından, daha fazla 

olan yükünü almak için gerçekleştirilmiş olduğu düşünülmektedir. Yirmi beş birimin 

ortasında Türk üçgenli bir geçit bölgesi üzerinde bulunan aydınlık, merkez etrafında 

onu çeviren daha az aydınlık ikinci bir çevre cami mekanını oluşturmaktadır. Bu 

mekan mimari açıdan rahatlıkla kavranan bir tasarımın yansımasıdır. Her açıklığı 

farklı motiflerin kullanıldığı bezemeli tonozlar ve bu tonozları taşıyan bezemeli 

sütunlar, kemerlerin duvarlara inen üzengilerini bitiren oymalı bezemelerle, bir 

mimari uyum  oluşturmaktadır. Mimari tasarım yapıyı şekillendirmiştir. Yani estetik 

                                                            
191Üst örtü ile ilgili olarak burada verilen bilgiler için bknz: Mehmet Ali Erdoğan, “ Albert Gabriel’den Divriği 

Ulu Cami ve Darüşşifası”, Sivas Şehir Kültürü Dergisi Hayat Ağacı Özel Sayı Sayı 19,( 2012):111-112. 
192 Sakaoğlu, Türk, 159. 



 

73 

ve simgesel nedenler tasarımın şekillenmesinde pratikten daha etkili olmuştur. 

Cami'nin içinde yüksekliği ve ferah boyutları, sütunlarının ince, zarif oranlarıyla 

bölünme hissi uyandırmayan ve rahat bir mekan ortaya çıkarılmıştır.193 

Hepsinin yüzeyleri hafif pürüzlü kalker taşlarından yapılmıştır. Taşlar yapı 

dış yüzeyinde zamanla iklim şartlarına bağlı olarak pembeye kaçan bir renk almıştır. 

Ana duvarların kalınlığı 140 cm dir.  Dönemin konstrüksiyon anlayışına göre kemer 

ve sütunlar oldukça incedir. Batı ve doğu yönünde eşit 8 er sütun olmak üzere 

toplamda 16 sütun yer almaktadır. Sütunlar sekiz köşeli olup geniş başlıkları 

taşımakla beraber, sekiz köşeli yüksek kaidelere oturmaktadır.  Sütun taşlarının 

türünden kaynaklı mukavemet etkilenmiş olup batı kesiminde bulunan sütunlarda 

cephedeki çöküntüden ötürü kayma ve deformeler oluşmuştur. Bu tehlikeli 

durumdan kaynaklı sütunlara kaba ve kalın birer gömlek geçirilip kaba bir görünüşe 

sebep olmuştur. 

Doğu ve batı yönünde kalan 16 sütun planda kırmızı renkle gösterilmiştir. 

 

Şekil 53: Divriği Ulu Cami ve Darüşşifa Plan Çizimi (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: Ali Turan)194 

                                                            
193 Kuban , Divriği, 44-47. 
194 Gabriel, Monuments,275. 



 

74 

 

Şekil 54: Batı Yönündeki Sütunlar (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

Son yıllarda yapılan restorasyonlarda caminin teras ağırlığının alınmasından 

kaynaklı doğu yönünde kalan sekiz sütunun kaba gömlekleri alınmış olup kemerlerin 

bağlantıları da sökülmüştür.  Orijinal sütunlar sekizgen biçimli olup kaide ve 

başlıkları, aynı üslup içinde farklı bezemeler taşımaktadır. Sütun başlıkları da farklı 

süslemelere sahiptir. Bu zarif sütunlar birbirine benzeyen süslemeli başlıklar ve 

yüksek kaideler açık sivri kemerler bunlara oturmuş olan çeşitli tonozlar kubbeler 

yapıya farklı bir iç mekan tasarımı sağlamaktadır. 

 

Şekil 55: Doğu Yönünde Kalan Sütunlar (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

Batıda kalan sekiz sütunun kaba taş gömlekleri ise cesaret edilip sökülememiştir. 

Sivri kemerlerin duvarlara yapışık yerlerinde bir kısmı konsol ve göğüslük şekli verilip 

buralarda bile süsleme aksamayıp, tonozlar ve ayaklar süslemeye dahil edilmiştir.195 

                                                            
195 Sakaoğlu, Türk, 160. 



 

75 

Doğu yönündeki sivri kemerli konsol başlıklar planda kırmızı renkle gösterilmiştir. 

 

Şekil 56: Divriği Ulu Cami ve Darüşşifa Plan Çizimi (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: Ali Turan)196 

 

Şekil 57: Doğu Yönünden Duvara Yapışık Konsol Başlıklı Sivri Kemerler (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

Cami içerisinde Anadolu’da benzerine rastlanmayacak boyutlardaki mihrap, 

abanoz ağacından işlenmiş minber ve tonozlarındaki renkli boyalarla ilgi çeken 

hünkâr mahfili bulunmaktadır. 

4.4.1.3.7. Mihrap 

                                                            
196 Gabriel, Monument, 257. 



 

76 

Biçim ve süsleme açısından Anadolu’da eşsizdir. Mihrap panosu geniş ve silindir 

şeklinde çerçeveden oluşup, sade yüzeylerine işlenen palmetler yüksek kabartmanın olgun 

örnekleridir. Arabesk çiçeklerle bezenen duvar ayakları ince süslemeden uzak bir 

çerçeveden oluşup silindir bir silme ve ölçüyü aşan armudi silkmeler panonun genel 

çizgilerini oluşturur. Çerçevenin sağında ve solunda iki konsol bulunup, üstüste geometrik 

hacimler görünümünü sağlarken, panonun yukarısında birinden diğerine geçen geniş 

arabesk yapraklardan oluşan süslemeler bulunur.Kuzey kapısındaki gibi yüksek 

kabartmaların ileriye doğru fışkırma hissiyatı özenle verilmiş olup, benzeri yaprak 

çalışmaları taç kemerin yukarısında paha ve çerçevenin silindir biçimli silmesi üstüne 

konumlanmıştır.197 

1500’lü yıllarda oluşan deprem sonrası batı sahınları yıkılan cami özellikle mihrap 

önü açıklığıyla Anadolu’daki yorumuyla İslam mimarisindeki çok ayaklı maksureli cami 

tipolojisinin en güzel çeşitlerindendir. Kubbesi bütünüyle tamamlanmış olmasına rağmen 

mihrap duvarındaki heykelimsi bitkisel bezemelerin tamamlayacak ayrıntıya sahip 

olmadığı gözlemlenmiştir. Burada yapımına başlanmış fakat tamamlanmamış palmet 

motifleri bulunmaktadır. Bu ilginç soyut plastik motifleri taşıyan taş bloklar, mihrap duvarı 

yapıldığı sırada yerine konmuş ve daha sonra yerinde yontulmuştur. 198 

Beşinci bölümde mihrapla ilgili bilgiler daha detaylı bir şekilde verilmiştir. 

4.4.1.3.8. Minber 

Dünyanın en uzun ömürlü ağacı olan abanoz ağacından yapılmış olup boyutları 

yükseklik 6.7 m, derinliği 4.2 m eni ise 103 cm dir. Eğri kesim sisteminin olgunluğunu 

yansıtan rumi kıvrımlar, usluplaşmış tasarım anlayışının eşsizliğini ortaya koyar. Süslü 

yazıları ile Selçuklu hat sanatının yüksek seviyesini aktarır. Minber, dikine yerleştirilmiş 

abanoz tahtalarla kurulmuş olup, üzeri kabartma, oyma bezemeli, beş ve oniki köşeli yıldız 

levhalarla kaplanmıştır. Kafes şeklinde panolar ve kenarlar ince ve zarif işlemeli 

kabartmalıdır. Dört sütun üzerinde yükselen oniki dilimli bir ahşap külahla son bulan 

minber şerefesi yer almaktadır.199 

Sanatçısının imzasıyla dikkat çeken minber, geometrik bezemelerin özellikle 

bezeme unsuru olarak yıldız sistemlerinin yoğun işlendiği, kündekari tekniğinin 

                                                            
197 Sakaoğlu, Türk, 163. 
198 Kuban, Cennetin, 32-42-54. 
199 Sakaoğlu, Türk, 163. 



 

77 

kullanıldığı en güzel örneklerdendir.  Beşinci bölümde minberle ilgili daha detaylı bilgiler 

verilmiştir. 

4.4.1.3.9. Hünkar (şah) mahfili 

Anadolu Selçuklu dönemi yapıları arasında günümüze gelebilmiş az sayıda 

örneklerden biri olması açısından büyük önem taşımaktadır. Caminin mihrap önü 

kubbesinde, geçişlerde, tonozlarda, mahfilin ahşap kiriş ve dikmelerinde kırmızı, 

beyaz ve kısmen yeşil boya izleri bulunmaktadır. 13.yüzyıl Anadolu-Türk 

mimarisinde özgün boyalı nakışları günümüze gelebilmiş ender örneklerdendir. 

Beşinci bölümde hünkar (şah) mahfili ile ilgili daha detaylı bilgiler verilmiştir. 

4.4.2. Divriği Melike Turan Darüşşifası 

Divriği Darüşşifanın boyutları, 32x24 = 768 m2 dir.  Darüşşifada yükseklik 9.5 

metre olup sadece iki katlı olan batı ve güney cepheler, 13 metreye ulaşır.  Bu kapı basit 

bir rüzgarlığa açılır. Rüzgarlığın üstünü cami tonozlarındaki süslemeler gibi dört kollu 

yıldız biçimli manastır tonozu örter. Hemen sağ ve solunda birer koğuş hücre yer alır. 

İleriye doğru açılan ikinci bir kapı iç avluya açılıp bizi sütunların ve kemerlerin olduğu 

geniş bir alan karşılar. Camiye bakan bölümde tonozlarla örtülü iki oda kapısı köreltilip 

camiye bağlanan iç türbe ve yan eyvanların teki bulunur. 

 

Şekil 58: Darüşşifa Kapalı Avludan Görünüm (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan) 



 

78 

Darüşşifa iki katlı olup üst kata taş bir merdiven ile çıkılır. Ön cepheyi 

uzunlamasına kaplayan girişteki pencereden ışık alan, ayrıca ikisi dışarıya birisi iç 

avluya bakan üç penceresi bulunan bir mekan olup, sağındaki dehlizden ulaşılan bir 

avlu ile iki oda yer alır. Üst kat örtüleri bezemeden uzak tonozlar olup, yalnız öndeki 

mekanın orta kesiminde dairesel bir tavanı saran sekiz kollu yıldızlı bir manastır 

tonozu yer alır. Diğer tonozlar beşik türündendir.  Üst kat dehlizinin iki penceresi iç 

avluya bakar. 

Divriği Melike Turan Darüşşifasının alt kat ve üst kat planı aşağıdaki gibidir. 

 

 Şekil 59: Darüşşifa Alt Kat Plan Çizimi200           Şekil 60: Darüşşifa Üst Kat Plan Çizimi  

(Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: Ali Turan) (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: Ali Turan )201 

Divriği Melike Turan Darüşşifasının boyuna ve enine kesit çizimleri 

aşağıdaki gibidir. 

                                                            
200 Gabriel, Monument,283. 
201 Gabriel, Monument,304. 



 

79 

 

Şekil 61: Darüşşifa Boyuna Kesiti Çizimi (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: Ali Turan)202 

 

Şekil 62: Darüşşifa Enine Kesiti Çizimi (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: Ali Turan)203 

4.4.2.1. Darüşşifa taç kapısı 

Orta Asya Türk Batı geleneği ile yapılmış olan bu kapı darüşşifanın tek giriş 

kapısıdır. 

Anıtsal taç kapı batıya bakmakla beraber kıble kapısı gibi plan ve süsleme 

açısından dikkat çekicidir ve Anadolu’da tektir. Taç kapı 12 m. yüksekliğe 10.5 m. 

genişliğe ve 4.5 m. derinliğe sahiptir. Kapı cephe duvarından ileriye ve yukarıya 

doğru taşıntı verir.  Zeminden yükselen sütunlar, diskler, kartuşlar, palmetler, 

armudiler, olduğu halde yükseltinin sonunda tepede birbirine iki sivri kemer 

oluşturarak birleşirler. İç kısımda ise daraltılarak öne alınan kapı eyvanı 

oluşturularak derinlik kazandırılmıştır. Kapının cepheden ileriye doğru olan 

                                                            
202 Gabriel, Monument,344. 
203 Gabriel, Monument,344. 



 

80 

taşıntısının sütun demetleri halinde görünen çıkıntılı ve girintili alanları kapının hem 

yukardan hem de yanlardan masif görünmesini sağlamaktadır. Bazı süslemelerin 

kıble kapısı ve mihrap ile benzerliği olsa da burada işlenen süslemelerin daha 

yumuşak ve normal ölçüye sahip olduklarını söylenebilir. Burada daha çok mutlak 

bir sadelik içinde işlendiği görülmektedir. Düzenli bir disiplin ve ciddi bir teknikle 

estetik kaygıyı asla biran bırakmayarak işlendiği görülmektedir.204 Darüşşifa taç 

kapısı beşinci bölümde daha ayrıntılı ele alınmıştır. 

 

Şekil 63: Darüşşifa Kapısının Plandaki Konumu (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: Ali Turan) 205 

 

Şekil 64: Darüşşifa Taç Kapısı (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

                                                            
204 Sakaoğlu, Türk, 193. 
205 Gabriel, Monument, 257. 



 

81 

4.4.2.2. Kubbe ve tonozlar 

Plan ve üst örtüler: Hastanenin tek kapısı batıya doğru açılmaktadır. 

 

Şekil 65: Darüşşifa Alt Kat Plan Çizimi (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: Ali Turan) 206 

1- Dikdörtgen biçimli bir avluya açılır. Bu avlu dört kollu bir yıldız biçiminde 

manastır tonozu bir tavan örtmektedir. 

 

Şekil 66: Planda 1 Numara ile Gösterilen Darüşşifa Girişindeki Dört Kollu Yıldız Biçimindeki Tonoz  

(Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

                                                            
206 Gabriel, Monument,344. 



 

82 

 

Şekil 67: Planda 1 İle 2 Numara Arasında Kalan Kapalı Avluya Açılan Giriş (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

2-3-4 doğuya doğru aynı mihver üzerinde sıralanır. 

 

Şekil 68: Planda 2-3-4 Numara ile Gösterilen Tonozlar (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

5- Ana eyvan. 



 

83 

 

Şekil 69: Planda 5 Numarayla Gösterilen Ana Eyvan (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

 

Şekil 70: Planda 5 Numarayla Gösterilen Ana Eyvan Tonozu (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

6 ve 7 İkinci derecedeki mekanların sivri tonozlu kubbeleri 



 

84 

 

Şekil 71: Planda 6 Numarayla Gösterilen Sivri Tonozlar (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

 

Şekil 72: Planda 7 Numarayla Gösterilen Sivri Tonoz (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

8-11 diğer iki eyvana geçit verir. 



 

85 

 

Şekil 73: Planda 8 Numarayla Gösterilen Çapraz Tonoz (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

 

Şekil 74: Planda 11 Numarayla Gösterilen Sivri Tonoz (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

9-10 diğer iki eyvan olup enlemesine mihver üzerinde bulunmaktadır. 



 

86 

 

Şekil 75: Planda 9 Numarayla Gösterilen Tonoz (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

 

Şekil 76: Planda 10 Numarayla Gösterilen Tonoz (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 



 

87 

12-13 Büyük eyvanın yanlarında bulunan mekanlar . 

12- Kuzeydeki mekan cami ile ortaya çıkmıştır. 

13-14-15-18-19 İkinci derecedeki mekanlar olup sivri tonozlu kubbeleri 

vardır. 

5 nolu  eyvanında, ana kubbeden müştak bir kubbe, birçok dalgalar ve uzun 

çizgiler gösteriyor ki, bunlar eyvanın köşelerine doğru yaklaşarak merkeze doğru 

gider (yani) 9,10 eyvanları kubbelerinin kürevi kubbeciklerine yaklaşmaktadır. 

Zaviyeli tromp, pililerin kompozesinden demetli bir satıh haline gelmiştir. 

Merkezi nef çaprazlama kemerli beşik tonozla örtülüdür. Bu da sağındaki 

istinat noktaları ile takviye kemerleri almıştır. Merkezdeki kemer açıklığında 3, 

bugün için önemli bir kısmı tahrip olmuş ahşaptan bir kubbe kulesi kubbenin üstünde 

yükselmektedir. 

 

Şekil 77: Divriği Darüşşifa İç Görünüm (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan ) 

Burada, kuzey ve güneyde revaklar yer almıştır. 

2-3-4 Hiçbirinin, ana mihvere göre simetrik olmadığı göze çarpmaktadır. 

Güneydeki silindirik gerek çapları gerekse yükseklikleri, kuzeydeki sekizgen 



 

88 

ayaklara oranla daha küçüktür. İşte bunun sebebi ise şudur: 1 giriş avlusunun (dehliz-

aralık) üstünde 14-18-19 mekanlarının 7 alçak tavanlı kemeri ile 10 eyvanı, birinci 

katı teşkil etmektedir.207 

Geniş bir takviye kemeri, zaviyeli bir tromp üzerine konulmuş bir kubbe ve 

bugün için kitabesiz üç mezar ihtiva eden bir türbe bulunmaktadır. Turkuaz mavisi 

çinilerle kaplı olan bu mezarların camiyi yaptıran ailenin bireylerine ait olduğu 

tahmin edilmektedir. 

 

Şekil 78: Türbe Plan ve Kesiti Çizimi (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: Ali Turan)208 

                                                            
207 Erdoğan, Albert Gabriel’den, 114-115.  
208 Gabriel, Monuments,344. 



 

89 

 

Şekil 79: Darüşşifa İçindeki Türbe Kapısının Geçme Taşlı Hatılı Üstünde Yer Alan Terazi Bezemesi 

(Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

 

Şekil 80: Darüşşifa İçindeki Türbe Kapısının Geçme Taşlı Hatılı Üstünde Yer Alan Terazi Bezemesinin Çizimi 

(Orijinal fotoğraftan alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim: Ali Turan) 209 

4.4.2.3. Sütunlar 

Darüşşifada dört adet sütun olup ikisinin gövdesi silindir, diğer ikisi ise 

sekizgen yapıda ve karşılıklı konumlandırılmıştır. Silindir biçimdeki güneyde yer 

alan 2 sütunun yan yüzeyleri geometrik motiflerle süslenirken, sekizgen olup 

kuzeyde yer alan diğer iki sütunun gövdesinin yüzeyleri düz olup, başlıkları ise 

silmeli bileziklerden oluşan boynuz şekilli, rumi motiflerle süslüdür. Başlığın biri 

çok büyük olup, kübik sütun pabuçları, başlık biçimlerine yakındır. Buna karşılık 

silindir sütunların basit başlıkları ve kaideleri olup üst kat taşıyıcıları olduğundan 

daha bodur yapılmıştır.210 

                                                            
209 Turan, Fotoğraf, 2013. 
210 Sakaoğlu, Türk, 190. 



 

90 

 

Şekil 81: Silindir Biçimdeki 2 Sütun Güneyde (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan) 

 

Şekil 82: Sekizgen Biçimdeki 2 Sütun Kuzeyde (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan) 

4.4.2.4. Kemerler 

Darüşşifa büyük, küçük, alçak ve yüksek, geniş ve sivri kemerlerden oluşup, 

kemer ayakları ortada sütun başlıklarına, kenarlarda ise duvarlardaki konsollara 

düşerken, konsolların zarif friz veya armudilerle ağırlıkları alınmıştır.211 

                                                            
211 Sakaoğlu, Türk, 192. 



 

91 

 

Şekil 83: Sütun Başlıklarına ve Duvardaki Konsollara Düşen Kemerler (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

4.4.2.5. Kapalı avlu 

Kapalı avlu iki yanında revaklar bulunan dörtgen plana sahiptir. Yan revaklar 

büyük eksenin sonundaki ana eyvan, küçük eksenin iki ucundaki karşılıklı yan 

eyvanlar, kapalı avluyu geniş gösteren detaylardır. Avlunun merkezinde her kenarı 

60 cm olan bir havuz yer alır. Avluya göre bir basamak yüksek bir zemine oturan 

büyük eyvanın üç cephesinin kemerler içinde olup yarım daire alanların içinde 

yelpaze biçiminde kabartmalara yer verilip hiçbiri simetrik değildir. Eyvan 

kemerinin dış yüzeyinde geometrik motiflerin yer aldığı bordür ile arada taşan 

geometrik süslemeli bir silme yer almaktadır.212 

                                                            
212 Sakaoğlu, Türk, 192. 



 

92 

 

Şekil 84: Kare Planlı İki Yanında Revaklar Bulunan Kapalı Avludan Görünüm (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

4.5. Bölüm Değerlendirilmesi 

Anadolu Selçuklu cami ve medrese mimarisi bağlamında Divriği Ulu Cami 

ve Darüşşifasının mimari ve sanatsal özelliklerine değinilmiştir. Yapının teknik 

özelliklerinden ve mimarı, sanatçıları ve banilerinden bahsedilmiştir. Aynı zamanda 

cami ve darüşşifanın günümüze kadar yapılmış ve sadece tespit edilebilen onarım ve 

değişimlerine, dönemleri de dikkate alınarak değinilmiştir.   Mihrap minber ve taç 

kapılara kısaca değinilmiştir. Bunun sebebi beşinci bölümde ayrıntılı olarak 

verilmesindendir.  

 

 

 

 

  



 

93 

BÖLÜM 5: SİVAS DİVRİĞİ ULUCAMİ VE DARÜŞŞİFASININ İÇ MEKAN-

CEPHE İLİŞKİSİ BAĞLAMINDA KABARTMA TASARIMLARININ 

DEĞERLENDİRİLMESİ 

Genel olarak iç mekanlar sınırlayıcılar ile etraftan ayrılmış, çevrelenmiş 

korunmuş ve insana güven hissi veren mekanlardır. Bozkurt, iç mekanı binanın ruhu 

olarak tanımlarken, Giedon, ilk mekan araştırmasının Mezopotamya’da görüldüğünü, 

oradaki tapınaklarla başladığını ileri sürmektedir. Kuban ise mimarlığı sadece bir iç 

mekandan ibaret gören tarihçilerin gerçek manada bir iç mekanı Panteon’la 

başlattıklarını söylemektedir. Her binanın iki ayrı mekanın oluşmasına yardımcı 

olduğunu söyleyen Zevi, bunları binanın kendisi tarafından saptanan iç mekan ve 

bina ile komşu binalar arasında kalan dış mekan olarak adlandırmaktadır. İzgi ise iç 

ve dış mekanı, mimarlık yapıtının bir bütün olarak kütlesel ve mekansal kurgusunun 

ortamda kapladığı yerin kapsamı dışında kalan bölge kavramsal olarak dış, kapsamı 

içinde kalan bölge ise iç olarak tanımlamıştır. 213 

Birbirinden ayrılması mümkün olmayan bu iki kavram birbirini tamamlayan 

bir bütünlük içindedirler. İç mekan, yaratılan mimari mekanın bulunduğu çevreden 

zemin, çatı, duvar, dış cephe gibi yatay ve düşey bileşenlerle sınırlandırılmış bireye 

özel ve mahrem bir ortam sağlayan ve güven duygusu oluşturan kapalı mekanlar 

olarak tanımlanabilir. Dış mekan ise doğadan sınırlandırılmış koruma altına alınmış 

olan iç mekanların dışında kalan mekanlar olarak tanımlanabilir. Bir mekanın 

duvarla çevrili olması onu iç mekan olarak gösterse de insanların giriş çıkış 

yapabiliyor ve ulaşılabiliyor olması onu dış mekan yapmasını engellemez. 

Birbirinden bağımsız düşünülemeyen iç ve dış mekan kavramının bütünlük içinde 

algılanabilmesi için birey tarafından yaşanabilmesi için gerekli görülmektedir. 

Geçmişte ve günümüzde kullanılan avlulu camiler bunun en güzel örneklerindendir. 

Dış mekanlar bireyde özgürlük duygusu uyandırdığı gibi korunaksızlık ve 

güvensizlik duyguları da yaratabilmektedir. Bu bağlamda dış mekanı sınırlamakta 

kullanılan yatay ve düşey düzlemlerin özellikle de duvarların, dış cephelerin 

elemanların, konumu, boyutu, formu, dokusu önemli rol oynamaktadır. Burada 

estetik duygular da devreye girmektedir. Duvarlar, tarih boyunca iç veya dış mekanı 

sınırlama görevi görürken aynı zamanda tarihsel süreç içerisinde, barındırdığı 

                                                            
213 Ebru Ünver, “Mekanın Düşey Bileşeni Duvarın Zaman ve Teknolojiye Bağlı Olarak Gelişimi ve 

Dönüşümü.”(yüksek lisans tezi, İstanbul Üniversitesi,2007), 19-21. 



 

94 

kabartmalar ve resimler yoluyla insanlar arasında iletişim aracı olarak kullanılmıştır. 

Tarihsel, kültürel ve toplumsal olayları nesilden nesile aktarma görevi üstlenen 

yüzeylere dönüştürülmüştür. 

Bazı yapıların bütününde uygulanan formla ilişkili olarak yapının dış 

kabuğunda oluşturulan herhangi bir açıklık veya eğrilik iç mekanda istenilen 

seviyede aydınlık seviyesini sağlama, tavan yüksekliğini ayarlama ve yüzey 

oluşturma gibi fiziki adımları etkilemektedir. Bu nedenle, mekanın tasarımının kabuk 

ile bütüncül bir bakış açısıyla düşünülmesi işlevsel verilerin doğru toplanıp 

yansımasını oluşturacaktır. Böylece mekansal kurgunun cepheye yansıması olarak 

meydana gelen düzensiz doluluk ve boşluk dengesizliği sorunu olmayacaktır. Mimari 

formların oluşumunda topografya, iklim, tarihsel imgeler, politika, din, felsefe, bilim 

ve sanat gibi birçok etken söz konusudur.214 Bu veriler ışığında çalışmada iç mekan-

cephe ilişkisi kabartma tasarımları üzerinden içerik analizi yapılarak sorgulanmıştır. 

Kabartma ise, bir düzleme bağlı olarak gelişen, bu düzlemin altında ya da 

üstünde, resim ve serbest kabartma arasındaki derinlik alanında bulunan yani iki ve 

üç boyut içerisinde tartışılan fakat abartılı, gelişmiş resim, az gelişmiş kabartma  ya 

da bunların bir karışımı gibi görülmemesi gereken bir sanat formudur. Bu tanım, aynı 

zamanda rölyef çeşitlerini de belirlemektedir. Ancak genel çerçevede kesme, alçak, 

orta ve yüksek rölyef şeklinde yapılabilecek sınıflandırma bile durumu tam olarak 

tanımlamaya yetmemektedir.215 Çünkü kabartma denilen şey kullanılan tasarımın 

ölçüsüne yani yükseklik ve alçaklığına göre birçok değişim ihtimalleri 

doğurmaktadır. 

Beykan ve Rona rölyefin, “Latince ‘relevare’, yükseltmek kökünden 

geldiğine değinmiştir. Rölyef üç boyutlu heykele özgü özellikler gösterirken resme 

yönelik perspektif gibi iki boyutlu öğelerden de yararlandığını mimari bir bezeme 

türü olarak en çok yapı ve duvar yüzeylerinde görüldüğünü söylemiştir. Rölyefin 

anıt, kaide, lahit, mezar taşı gibi büyük boyutlu öğelerin yanı sıra kilise eşyası, 

mobilya, sikke gibi irili ufaklı birçok kullanım eşyasına da uygulanmaya müsait 

olabileceğini de belirtmişlerdir.216 

                                                            
214 Zeynep Telyakar, “Mekan ve Form İlişkisinde İkonik Bir Yaklaşım: Starcitecture Tasarım Anlayışı” 

(yüksek lisans tezi, Hacettepe Üniversitesi, 2018), 52-53. 
215 Arzu Çakıl Atıl, “Rölyef Heykel”, Yedi:Sanat, Tasarım ve Bilim Dergisi,Yaz 2015.Sayı 14,s.1-10 
216 Zeynep Rona ve Müren Beykan, “Rölyef” Eczacıbaşı Sanat Ansiklopedisi, İstanbul: Yem Yayınevi. 

1997,s.925 



 

95 

Kabartma olarak yapılmış bezemeler, mimari yapılarda 

taşa, mermere işlendikleri gibi madenden ve ahşaptan yapılmış eşyalar üzerinde de 

görülmektedirler. Mimari eserlerin iç ve dış cephelerinde yapının görülebilen 

yerlerinde kabartılarak yapılmış bezemelere de rastlanmaktadır. Anadolu’da en güzel 

örnekleri Anadolu Selçukluları döneminde görülmektedir. Anadolu Selçuklu 

mimarisinde yapılar geniş süslemeye imkan verecek tarzda inşa edilmişlerdir. Cami 

ve medreselerde iç mekanda tavan, tonoz, sütun, minber mihrap gibi yerlerde, 

cephelerde ise kapı, pencere gibi elemanlar şerit, örgü, kabara ve palmet gibi 

kabartmalarla bezenmiştir. Taş işlemeciliğinin ilerlediği Anadolu Selçuklu 

mimarisinde özellikle taç kapılarda geometrik, bitkisel formlar ve   rumi denilen 

bezeme şekli kabartma olarak uygulanmıştır. Bu devre ait kabartma tasarımlarının en 

yoğun ve muazzam şekilde işlenmiş mimari yapısı Divriği Ulu Cami ve 

Darüşşifasıdır. 

Kuban, Divriği yapı topluluğuyla ilgili olarak burada bazı ögelerin hala 

gizemini koruduğunu, sadece yapıldığı dönemin değişken kültürel ortamının sunduğu 

biçimlerle açıklanamayacağını, taş ustaları ve sanatçılar bu yapıda Ahlatlı 

Hürremşah’ın keşiflerini uyguladığını söylemiştir. Hürremşah’ın geliştirdiği 

yeniliklerin sadece dünyaca tanınmış İspanyol Mimar Gaudi’nin tasarımları ve 

bezemeleriyle karşılaştırılabileceğini, külliyenin içerdiği zengin bezemenin 

gösterdiği gibi, döneminin düşünce biçimini yansıttığı mimari sembolizmin 

olağanüstü bir yoğunlukta aktarıldığı eşsiz bir yapıt olduğunu ifade etmiştir.217 

5.1. Ulu Cami Taç Kapıları 

Yapı grubunun dış görünümündeki yalın mimari yapısına rağmen farklı 

tarzdaki taş oyma bezemelerle süslenmiş, oldukça göz dolduran ve her bir parçası 

göstergelerle bezenmiş Ulu caminin darüşşifa kapısı dışında üç ihtişamlı taç kapısı 

daha bulunmaktadır. 

Kuban Divriği’nin temel tasarı ögelerinin taç kapılar olduğunu vurgularken, 

sanatsal çabanın bu taç kapılar üzerinde yoğunlaştığına dikkat çekmiştir. Divriği Ulu 

Camisinin kuzey kapısı, batı kapısı ve darüşşifa kapısının düzenlemeleri 

birbirlerinden oldukça farklıdır. Taç kapıların heykelimsi tasarımları Divriği’de 

                                                            
217 Ali Uzay Peker, Divriği Ulucami ve Darüşşifası, Tasarım Merkezi Dergisi/Anadolu’dan, C:3, (2007): 20. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Mermer
https://tr.wikipedia.org/wiki/Ah%C5%9Fap
https://tr.wikipedia.org/wiki/Palmet


 

96 

doruk noktasına erişmiştir. Bu hem bütünde hem de detaylarda en karakteristik 

özelliktir.218 

TDK’nın   bir yere girip çıkarken geçilen ve açılıp kapanma düzeni olan 

duvar veya bölme açıklığı olarak tanımladığı kapının, somut işlevlerinin yanı sıra 

sıra, sanat, felsefe ve mimari gibi birçok alanda simgelediği soyut anlamları vardır.219 

Kapı, mimarlığın zaman ve mekandan bağımsız olarak hep var olan bir öğesi 

olmuştur. Bulunduğun yapıların şekillenmesinde önemli rolleri olmuştur. Bir yapının 

içinde zor fark edilen kapı formları olabildiği gibi, özellikle dış mimarisini yoğun 

olarak etkileyen kapılar da vardır. Dünyanın farklı bölgelerinde anıtsal yapıların 

büyük kısmında, özellikle de ana giriş kapılar özel bir yaklaşımla ve estetik 

nitelikleriyle ele alınmıştır. Bu anıtsal yapıların Anadolu’daki yansımaları Anadolu 

Selçukluları ve Anadolu Beylikleri döneminde yapılmış medreseler, kervansaraylar 

ve cami gibi yapılar olmuştur. Bu yapılardaki taç kapılar dikkat çekici örneklerdir. 

Yalın bir dış mimariyle biçimlenmiş bu yapılarda taç kapılar yoğun bir dekorasyona 

sahiptir. Kapının, iç mimaride de önemli bir yeri vardır. Kapının ihtiyaçlar üzerine 

ortaya çıkmış, ancak mimari biçimin temel öğelerinden biri haline gelmiş evrensel 

bir yapı elemanı olduğu söylenebilir.220 

 

Şekil 85: Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası221 

                                                            
218 Kuban, Divriği, 60.   
219 TDK Sözlük, sözlük.gov.tr (Erişim Aralık 2021) 
220 Can Binan, “Kapı”,Eczacıbaşı Sanat Ansiklopedisi, C:2, (İstanbul,1993),  944-945. 
221 https://kulturenvanteri.com/yer/divrigi-ulu-camii/divrigi-ulu-camii-2/ Erişim Nisan 2022 



 

97 

Tarihi ve kültürel eserlere bakıldığında ilk dikkat çeken görüntü eserin kapı 

veya kapılarıdır. Kapılarda onlara yüklenen ilk anlamların yanında birbirinden farklı 

ikincil anlam barındıran unsurlar mevcuttur. Örneğin Kuzey taç kapısının üzerinde 

bulunan yüzlerce yıldız motifi bulunmaktadır.  Bu kapıdaki hiçbir motif başka bir 

yerde tekrar edilmediği görülmektedir. Eserin bütünü incelendiğinde aynı durum söz 

konusu olduğu fark edilmektedir. Üzerinde yüzlerce bezemenin olması ve hiçbir 

bezemenin bir daha başka bir yerde kendisini tekrar etmemesi, simgesel bakımdan 

evrendeki varlıkların biricikliğine gönderme yapmaktadır. 

5.1.1. Batı taç kapısı 

Caminin batı yönünde bulunan çıkış kapısının 9.5 m. yüksekliğinde 6 m. 

eninde, 2.6 m. derinlik ve 1.4 m. çıkıntısı bulunmaktadır. En çok tamir gören 

kapılardan biri olan ve Çarşı Kapı, Çıkış Kapısı, Gölgeli Kapı gibi isimler alan batı 

taç kapısı, son zamanlarda dantel gibi işlenmiş kilim, ya da seccadeyi duvara asmış 

gibi bir görüntüsü ve dantel zarafetinde dokunmuş hissi verdiğinden dolayı Tekstil 

Kapı olarak da anılmaktadır. Gölgeli Kapı denmesinin nedeni ise yılın bazı aylarında  

kapıda ikindi vaktinden önce kuran okuyan ve namaz kılan insan gölgesi 

belirmesidir. Yapının mimarı tarafından bilerek tasarlanmış olduğuna yönelik her 

hangi bir belge bulunmamaktadır. 

 

Şekil 86: Batı Taç Kapısı Bezemeleri (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 



 

98 

Bu kapıda tek satıh üzerinde geometrik ve bitkisel (palmet, lotus, lale) 

bezemeler, gülbezekler, çarkıfelekler, geçmeler, rozetler, küreler, yıldız bezemeli 

küreler, Türk üçgenleri ve hayvan figürleri bir dantel zarafetinde işlenmiştir. 

Cami cephesinin geometrik kademelerele dışına taşan kapının planında 

yumuşak ve yuvarlak şekilllerden çok girintili ve köşeli şekillerin baskın olduğu 

görülmektedir. Kapının ana hatları, kapı panosunun cephe duvarıyla birleşen yan 

duvarları, pano yüzeyinde içerisinde birbirini takip eden bezemeli bordürler, mihrap 

benzeri bir çerçeve içerisinde iki sütuna oturtulan kitabeli kapı nişi olarak 

söylenebilir. 

Kapının öne doğru bir eğiminin olması Batı kapısında dikkat çeken 

özelliklerden birisidir.  Yaklaşık 40 derecelik bir açıyla eğim gözlenmektedir.  

Kapının eğimli oluşu birçok araştırmacı tarafından yapı topluluğu açısından en 

sorunlu yerlerin başında olduğu şeklinde yorumlanmıştır. Batı cephesi yandan 

izlendiğinde caminin batı kapısının eğik olduğu rahatlıkla gözlemlenebilmektedir. 

Çok rastlanan bir uygulama olmaması nedeniyle kapının ve duvarın açılarak 

yıkılmakta olduğu düşünülebilir. Bazı görüşler, batı kapısının diğer kapılarla üslup 

olarak benzeşmeyen bezemeleri ve tamamlanmış olması, batı duvarının deprem gibi 

bazı nedenlerden dolayı yıkıldıktan sonra bazı eski parçalarının kullanılarak 

yapıldığını ileri sürmektedir. Ayrıca yıkılış tarihi kesin olarak bilinmeyen cephenin 

ve kapının 16. hatta 18. ve 19.yy.da bile yapılmış olma ihtimalinden söz 

edilmektedir. Özgün olan ve olmayan ögeler tartışması kapı hakkında birçok gelgite 

neden olsa da özgününün de böyle tasarlandığını düşündüren detaylar bulunmaktadır. 

Bunlardan birincisi kapının yüklendiği simgesel anlamlarla ilişkili olmuştur. 

Bir mimari öğe olarak kapıların işlevi camiye sadece giriş ve çıkışı sağlamak 

değildir. Yapının kent içerisindeki konumu kapıların farklı anlamlara sahip olmasına 

neden olmuştur.  Batı kapısı yerleşke içerisindeki konumu itibari ile en önemli 

cephede yer alır. Cephedeki tek giriş olmamasına rağmen çarşıya bakan ya da en 

önemli trafiğin bulunduğu bölümde olan kapı nasıl mesajlar aktarabilir gibi sorulara 

verilecek farklı yanıtlar olabilir. Örneğin yapısal özellikleri ile bir mesaja yol 

açabileceği gibi yazılı bir ifade de taşıyabilir. Bunun toplum açısından önemli bir 



 

99 

açıklama anlamına sahip olması düşünülebilir. Süslemeleri ile günde beş vakit 

görülecek ve bir anlamda tazelenecek önemli bir simgesel mesaj taşıyabilir.222 

 

Şekil 87: Batı Kapısının Ulucami İçerisinden Görünümü (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

 

Şekil 88: Batı Kapısından Ulu Cami İç Mekana (Doğuya) Bakış (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

 

 

 

                                                            
222 Eser,  Divriği Yapı,28. 



 

100 

 

Şekil 89: Batı Kapısından Kuzey Kapıya Bakış (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

 

Şekil 90: Batı Kapısından Güneye Mihrab Yönüne Bakış (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

Kapının hemen üzerinde ters ve düz lale motiflerinin olduğu geçme taşlarla 

işlenmiş bir bölüm vardır. Lale Allah lafzını simgelemektedir. Bu bölümün hemen 

üzerinde bir kitabe bulunmaktadır. Üç satırlık kitabede; “Şeyhin Şah oğlu Süleyman   

Şah oğlu Ahmet Şah Allah’ın affına muhtaç aciz kul adaletli melik bu caminin 

yapılışını 1228 yılında emretti. Allah mülkünü daim etsin”223 yazmaktadır. 

 

 

                                                            
223 http://www.sivas.gov.tr/divrigi-ulu-camii-ve-darussifasi  Erişim Mart 2022 



 

101 

 

Şekil 91: Batı Taç Kapısı Kapı Hatıl Üstünde Yer Alan Lale Motifleri ve Kitabe (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan) 

 

Şekil 92: Batı Taç Kapısı Lale Motifleri ve Kitabe Detayı (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

Kitabenin üzerinde Türk üçgenlerinin arasında ve taç kapının daha üst 

kısımlarında bezemeli küreler bulunmaktadır. Dikkat çeken bir kompozisyon 

içerisinde kullanılan küreler ve içerisinde bulunduğu kompozisyon simgesel açıdan 

önemlidir. Peker, anlamlar üzerine yaptığı bir konuşmasında kürelere de değinmiştir. 

Platon’un küreleri evrenin simgesi olarak kabul ettiğini söylemiş ve evrenin temel 

ilkelerinin düzlemsel üçgenlerle ifade edildiğine dikkat çekmiştir. Bu temel ilkeler 

hava, su, toprak ve ateştir. Üçgenlerden ortaya çıkan geometrik form olan çokgenler 

dört unsuru sembolize etmektedir. Dolayısıyla evrenin yaratılışına üçgenler aracı 

olmuştur. Peker bu durumu mimari ortamları örneklendirerek açıklamıştır. Mimari 



 

102 

bir ortamda her zaman bir kare ya da dörtgenin olduğuna ve genellikle kubbeli 

anıtsal mekanların kare olduğuna değinmiştir. Kareden kubbeye geçen üçgen 

pandadifler üzerinde mukarnaslar ya da sadece türk üçgenleri bu şekliyle kubbeli 

mekanlar Platonun evren anlayışının somut hale gelmiş doğrudan ifadesi olduğunu 

söylemiştir.224 

 

Şekil 93: Kavsara İçinde Türk Üçgenleri Arasındaki Küreler(Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

Türk Sanatı’nın başlangıcından beri simgesel amaçlarla tasarlanmış ve 

uygulanmış hayvan figürleri, Anadolu Selçuklu Sanatında da görülmektedir. 

Özellikle Orta Asya göçebe kültürünü hayvan üslubu, İslamiyet’i kabul etmiş  

Anadolu topraklarında Şamanizmin de etkisiyle devam etmiştir. Hayvan figürleri 

farklı sanatsal ya da günlük kullanıma uygun küçük nesnelerin bezemelerinde 

görüldüğü gibi, mimari yapılarda da bu örneklere rastlanmaktadır. Özellikle 

konsollarda, taç kapılarda ve tek figür olarak heykelde kullanılmıştır. Bu kapıda 

hayvan figürü olarak yırtıcı kuş figürleri dikkati çekmektedir. Hemen hemen bütün 

araştırmacılar tarafından bu figürlerin kökeni Türk pagan geleneklerine bağlanmıştır. 

Anadolu-Selçuklu mimari yapılarında sıkça kuş figürüne rastlanmaktadır. 

                                                            
224 Peker, Divriği, 17-18. 



 

103 

 

Şekil 94: Batı Kapısında Köşeliklerde Yer Alan Palmetli Bezeme (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

 

Şekil 95: Batı Kapısında Köşeliklerde Yer Alan Palmetli Bezeme Detayı (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 



 

104 

 

Şekil 96: Batı Kapısında Köşeliklerde Yer Alan Palmetli Bezeme Çizimi (Orijinal fotoğraftan alıntılanarak çizilmiştir. 

Çizim: Ali Turan)225 

Kapı çıkıntısının sağ ve sol tarafında çift başlı kartallar, nişin yan yüzeyinde 

ise bir doğan kuşu mevcuttur. Bu cephe bütünüyle yıkıldığı ve yeniden yapılmıştır. 

Temelin ve bazı özgün süslemelerin kullanılmış olmasına karşı, diğer kapıların 

aksine tamamen geometrik, özgün fakat yapıldığı dönemle ilişkisi olmayan bir 

kompozisyondur. Bu kapıda eski süslemeler kullanılmıştır. Bunların içinde en ünlüsü 

kapının yanındaki çift başlı kartalla, diğer tek bir yırtıcı kuş olan doğan 

kabartmalarıdır. Bu figürler üsluplaşmanın başarılı emsalidir.226 Kapı taşıntı 

derinliğinin kuzey ve güney yüzünde çift başlı kartal gücü, kuvveti özgürlüğü, doğu 

ve batının hâkimi olarak ifade edilmekteyken, kapı taşıntısının kuzey yüzündeki 

doğan figürü ise Mengüceklerin sembolüdür.  Figürün başı mütevazilikle eğik fakat 

bir pençesi havadadır. Mengüceklilerin boyunlarının mütevazilikle Selçukluya karşı 

eğik, lakin adaletsizlik ve haksızlığa karşı sessiz kalmayacaklarını sembolize 

etmektedir. 

                                                            
225 Turan, Fotoğraf, 2013. 
226 Doğan Kuban, Selçuklu Çağında Anadolu Sanatı, (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2002), 134. 



 

105 

 

Şekil 97: Batı Kapısının Taşıntı Derinliğinin Kuzey Yüzünde Bulunan Çift Başlı Kartal ve Tek Başlı Doğan 

Figürü, Güney Yüzünde Çift Başlı Kartal Figürü (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

   

Şekil 98: Çift Başlı Kartal ve Tek Başlı Doğan   Figürü Şekil 99: Çift Başlı Kartal Figürü  

(Orijinal Fotoğraf: Ali Turan)    (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 



 

106 

 

Şekil 100: Tek Başlı Doğan Figürü Çizimi227 Şekil 101: Çift Başlı Kartal Figürü Çizimi  

(Orijinal fotoğraftan alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim: Ali Turan)228 

Çift başlı kartal figürü, olgun bir tasarım ve işçiliğe sahiptir. Bu figürün; plastik 

etki, form ve betimleyici öğeleri içerisinde barındırması bakımından yapılmış en önemli 

ve bilindiği üzere Türk Sanatında yaygın bir şekilde kullanılan hayvan figürlerinden 

biridir. Birçok eski Türk yazmasında yiğitlik timsali bir hayvan olan kartal; cesareti, 

gücü, yırtıcılığı ve uzun yaşamı simgelemektedir. Bu figür, Türk Sanatı içerisinde birçok 

beyliğin özellikle de Büyük Selçuklular ve Anadolu Selçukluların mimari eserlerinde 

yoğun olarak kullanılmış bir figürdür. Çift başlı kartal figürü Selçuklular tarafından 

ongunlanma olarak kabul edilirken birçok mimari yapının cephesinde de süs unsuru 

olarak işlenmiştir. 

Peker, bunların daha çok sultani simgeler olarak veya Oğuz boylarının ongun 

yani bir nevi armaları olarak yorumlandığını, bunlara getirilen yorumların daha çok 

iktidar düzeyinde olduğu ve bu yorumların sarayla ilişkili olduğuna değinmiş, Oğuz 

boylarının kartal veya güvercin ongununun bulunmadığını belirtmiştir. Bir cami girişinin 

kapısında çift başlı kartal figürünün olmasının açıklanabilir bir durum olmadığına dikkat 

çekmiştir. Dini, felsefi ve tasavvufi herhangi bir içeriğe sahip değilse bir cami girişinde 

bulunmasının düşündürücü olduğunu söylemiştir. Bu bağlamda Peker, Mevlana ve 

İbnü’l-Arabi’nin kullandığı kavramlar üzerinden yorumlamaya gitmiştir. Kartal figürü 

Mezopotamya’dan beri gelen iktidar sembolizminin ortadan kalkmadığını Selçuklu 

                                                            
227 Turan, Fotoğraf, 2013. 
228 Turan, Fotoğraf, 2013. 



 

107 

saraylarında ve başka ortamlarda hala iktidar simgesi olarak kullanıldığına değinmiştir. 

Buna karşın İbnü’l Arabi bazı metinlerinde ilk aklın simgesi olarak kullandığını ve “es-

sultan” yazılarından yola çıkarak iktidar simgesi olarak bunu yorumlamak arasında bir 

fark olmadığını belirtmiştir. İkinci bir yorum olarak, iktidar sembolizmi ise sadece 

üzerinde sultan yazıyor ve dolayısıyla sultanla bir ilişkisi olduğu üzerinden gitmektedir. 

Sultan Kur’an-ı Kerim’de iktidar, güç, ilahi güç demektir. Bu ilahi güç kavramını da ilk 

olarak Selçuklu sultanları unvan olarak kullanmıştır. Böylece sultan kavramının ilahi 

gücün yeryüzüne aktarılması bağlamında yine dini bir içeriği vardır.229  

 

Şekil 102: Gülbezek Örnekleri (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan) 

                                                            
229 Peker, Selçuklu Mimari, 69-71. 



 

108 

 

Şekil 103: Kuşatma Kemeri Üstünde Bulunan Rozet Örnekleri (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan) 

 

Şekil 104: Şekil 102-103’de Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. 

Çizim: Ali Turan)  230 

Batı kapısının hemen soluna düşen cephe duvarı üstünde bir gülbezek 

bulunmaktadır.  Bu gülbezek Darüşşifa taç kapıda kuşatma kemeri üstünde bulunan 

rozetler ve Darüşşifa iç mekanda türbe kapısının yanındaki kapının lentosunda ve ana 

eyvanın iki yanında kemer başlangıcında yer alan sivri köşeli on iki kollu yıldız 

                                                            
230 Gabriel, Monuments,275 



 

109 

merkezli geometrik geçmeli gülbezeklerle tasarım ve içerik analizi bağlamında dil 

bütünlüğü sağlamaktadır. 

 

Şekil 105: Köşe Sütunce Başlıklarının Üstünde Yer Alan Kurs Üzerindeki Küreyi Andıran Geçmeler 

(Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 



 

110 

 

Şekil 106: Köşe Sütunçe Başlıklarında Yer Alan Rumi ve Bitkisel Bezemeler (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan) 

 

Şekil 107: Kavsara Kuşatma Kemerinde Yer Alan Rumi ve Palmet Bezemeleri (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 



 

111 

 

Şekil 108: Batı Kapısında Kemer Kuşağı Üzerinde Bulunan Yıldız Bezemeli Kabaralar 

(Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

 

Şekil 109: Batı Taç Kapısı Silme Çerçeve Alınlığındaki Bezemeler (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 



 

112 

 

Şekil 110: Batı Taç Kapısı Silme Çerçeve Alınlığında ve Darüşşifa İç Mekan Sekizgen Sütun Başlıklarında 

Görülen Bezeme Benzerliği (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

 

Şekil 111: Şekil 109-110’ da Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. 

Çizim: Ali Turan)  231 

Batı taç kapı silme çerçeve alınlığından başlayarak aşağıya doğru kapıyı 

çevreleyen ve taşa alçak kabartma tekniğiyle işlenen geometrik formdaki birbirine 

                                                            
231 Gabriel, Monuments,275 



 

113 

geçmeli bezeme örneğini tasarım dili ve taşa işlenme uslubu yönünden Darüşşifa iç 

mekanda sekizgen formdaki sütunların, sütun başlıklarında görülmektedir. 

 
Şekil 112: Batı Taç Kapısı Silme Çerçeve Kuşağında Yer Alan ve Cami İç Mekanda Mihrabın Solunda 

Bulunan Pencere Kündekari Kanadı Bezeme Benzerliği (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 



 

114 

 

Şekil 113: Şekil 112’de Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: 

Ali Turan)  232 

Batı taç kapısı silme çerçeve kuşağında yer alan ve alçak kabartma tekniğiyle 

taşa uygulanan içiçe geçmiş geometrik süsleme şeridinin teknik uslup ve tasarım 

olarak benzerini Ulu cami iç mekanda mihrabın solunda bulunan pencere kündekari 

kanadında (abanoz ağacından yapılmış) alçak kabartma tekniğiyle uygulandığı 

görülmektedir. 

                                                            
232 Gabriel, Monument, 275. 



 

115 

 

Şekil 114: Batı Taç Kapısı Lento Altında ve Cami İç Mekanda Mihrap Önü Kubbesinde Bulunan Mukarnas 

Benzerliği (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

 

 

 



 

116 

 

Şekil 115: Şekil 114’de Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: 

Ali Turan)  233 

Batı taç kapısının girişinde kapı lentosunun altında sağda ve solda olmak 

üzere 2 adet mukarnas başlıklı konsol yüksek kabartma tekniğiyle taşa işlenmiş olup 

tasarım uslup ve teknik yönden benzer uygulaması Ulu cami iç mekanda mihrab önü 

kubbenin 12 ye bölünmüş dilimlerin başlangıç noktasında yekpare olarak 

mukarnasların taşa işlendiği görülmektedir. 

Sonuç olarak Batı taç kapısı bitkisel ve geometrik bezemelerin yanında 

barındırdığı küreler, Türk üçgenleri ve hayvan motifleri ile belli bir plastik 

kompozisyon içerisinde sadece estetik mimari bir yapının öğesi değil, aynı zamanda 

simgesel anlamda yoğun mesajlar barındıran öğeler bütünüdür. 

5.1.2. Kuzey taç kapısı 

Kuzey cephesi yapı topluluğunun en iyi korunmuş ve büyük ihtimalle özgün 

ölçülerini koruyabilen tek cephesi olduğu söylenebilir. Taç kapının cephe tasarımının 

tek uğraşı olduğu bu taç kapıda çok daha iyi kavranmaktadır. Böylece cephe, iç 

mekanı saran  duvarlardan bağımsız, girişlerin tasarımıyla kimlik kazanmıştır.234 

                                                            
233 Gabriel, Monument, 275. 
234 Kuban,  Divriği, 57. 



 

117 

 

Şekil 116: Kuzey Taç Kapısı Bezemeleri (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan) 

Taç kapı en içte dikdörtgen bir kapı, prizmatik kavsara, kırık bir kemer içinde 

kitabe, kavsarayı dıştan kuşatıp ve giriş alanını içten saran sivri bir kemer, giriş dış 

kenarlar ve üstte çerçeve içine alan yanlarda ise demet sütunlu silindirik bir çerçeve 

olup, sivri kemerle demet sütunlu çerçevede disk ve yapraklar, rozetlerle ileriye 

doğru taşan süslemelerden oluşmaktadır. Yapı saçak kornişini aşarak heybetli bir 

görünüme sahiptir ve göklere doğru yükselmektedir. Kapının mimari yapısı, dikine 

olarak ortadan bir hatla ayrılacak olsa, sağda ve soldaki bordürlerin sütunların ve 

motiflerin, tamamen birbirinin simetrisi olduğu görülür. Giriş kapısından sağa veya 

sola doğru yatay bir inceleme yapılacak olsa bir tarafta kalan sütun ve bordürlerin 

tamamen asimetrik bir şekil gösterdikleri anlaşılır. Kapı kenarındaki kırma  (kesik 

silindirik) çubuklar bu çubukların arasındaki zambak motifi ve rumiler, dış kenardaki 

bitkisel bezemeler, geometrik bezemeler,  içi kufi yazılı yaprak bezemeler hilali 

çember bezeme, Sultan Alaaddin Keykubad ve Ahmet Şah’ın kitabeleri vardır. Aynı 

zamanda gül ile bülbül formu, büyük boyutlu palmet detayları, altıgen ana motifi, 

güneş diski, hayat ağacı, vazo içerisinde yükselen bitki motifi, boş kazan ve yıldız 

sistemlerinin bulunduğu resimsel bir kompozisyonun ve derin bir işçiliğin görüldüğü 

her bir yanı simgesel anlamlarla bezenmiş abidevi bir kapıdır. Kapı üzerindeki niş ve 

daha dıştaki sivri kemer, kapının hemen yanındaki dilimli sütunlarla barok 

dönemindeki yapılara benzetildiğinden Barok Kapısı adını da almıştır. 



 

118 

 

Şekil 117: Kuzey Kapısında Kesik Silindirik Çubuklar İçinde Yer Alan Zambak Motifi ve Etrafında Rumi 

Bezeme Kabartması (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

Şekil 118: Kuzey Kapısında Kesik Silindirik Çubuklar İçinde Yaralan Zambak Motifi ve Etrafında Rumi 

Bezeme Kabartması Detayı (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 



 

119 

 

Şekil 119: Kuzey Kapısında Kesik Silindirik Çubuklar İçinde Yaralan Zambak Motifi ve Etrafında Rumi 

Bezeme Kabartmasının Çizimi (Orijinal fotoğraftan alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim: Ali 

Turan)235 

Yüksek kabartma motiflerle bezenmiş üç dikdörtgen çerçeveden oluşan ve bu 

dikdörtgen çerçeveye göre biçimlenen kapı bloğu iki ana bölümden oluşmaktadır. 

Öncelikle bir sivri bir kemerden sonra yayvan kemerli biri girişle oluşturulmuş 

bezemeli niş ve mukarnasla çevrelenmiştir. Üzerinde yoğun bezeme, yazı kuşakları 

ve küçük mimari öğeler bulunan taç kapı adeta dev bir heykel görünümündedir. Taç 

kapıya bakıldığında caminin iç ve dış diğer bezeme kompozisyonun temelini 

oluşturmuş gibidir. 

Taç kapı ana motifinin bir altıgen olduğu dikkatleri çekmektedir. Bazı 

kaynaklarda taç kapıdaki altıgen motifi hakkında Divriği Ulu Cami yakınlarındaki 

bir hamamın planı olduğu bilgisi geçmektedir. Altıgen, Eski Ahit ve Kur’an’da 

Tanrı’nın yeryüzünü yarattığı gün sayısına eşittir.236 

                                                            
235 Turan, Fotoğraf, 2013. 
236 Ali Uzay Peker, Divriği, 24. 



 

120 

 

Şekil 120: Kuzey Taç Kapı Ana Motif ve Detayı (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

Şekil 121: Kuzey Taç Kapı Ana Motif Çizimi (Orijinal fotoğraftan çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim: Ali 

Turan)237 

Divriği Ulu Cami’nin giriş kapısı üstünde gösterilen bu kesişen altıgenler 

kompozisyonun sadece bir bölümü olduğuna değinen Peker, bu kesişen altıgenler 

üçüncü boyutta birer küre şeklini aldığını, küreler de aralarındaki ilişkiden dolayı haç 

veya dört yön şeklini verdiğini belirtmiştir.  İç mekanda da haç veya dört yön motifi 

tonozların bezemelerinde kullanılan temel motif olduğunu dolayısı ile giriş kapısının 

üzerinde bulunan kesişen altıgenler, kompozisyonun içindeki parçaların ilişkisi tonoz 

sistemini verdiğine değinmektedir. Altı sayısının öneminin aynı zamanda hem 

                                                            
237 Turan, Fotoğraf, 2013. 



 

121 

evrenin altı günde yaratıldığına hem de altı yön kavramını simgelemesinden 

geldiğine dikkat çekmiştir. Sufilerin çok kullandığı bir simge olan yaratılmış evrenin 

simgesidir. Buradan çıkmak Allah’la buluşmak anlamına gelmektedir. Bu yüzden 

yaratılmış olan evren mimarlık ve küçük sanatlar tarafından temsil edilmektedir.238 

Taç kapının ardında ve tonozların altındaki mimari mekanın ilahi bir kozmik alan 

olduğunu belirtmektedir. Diğer bir yandan cami içerisindeki anıtsal bir taç kapıyı 

andıran taş mihrabı, tonozlardaki kapı gibi şekillendirilen merkez noktaları, kapıların 

ardında acılan kapılar olarak ulaşılan bütün mekanı yersel kıldığını çünkü Tanrının 

mücerret yani soyut olduğuna değinmiştir.239 

Kapı yanında, dörtgen şeklinde ve iki ucu başından verev olarak kesilmiş 

motifler bulunur. Bunlar kırma çubuklardır.240 Bu kırma çubuklar, kapının bulunduğu 

düzlemde ve kapıya girmeden önce yan duvarlarda bulunur. Kırma çubuk motiflerinden 

önce ilk katta zemin motifi olarak bitkisel bezemeler bulunmaktadır. Bu bezemelerin 

üzerine dik ve paralel olarak düzenlenmiş kırma çubuk motifleri sıralanmıştır. Bu 

motifler arasında küçük kareler meydana gelmiştir. Oluşan karelerin içleri bitkisel 

motiflerle bezenmiş hatta vazo içerisinden yükselen hayat ağacı da bulunmaktadır. 

 

Şekil 122: Kuzey Taç Kapısındaki Kırma Çubuk Detayı (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

                                                            
238 Ali Uzay Peker, “Selçuklu Mimarisinde Anlam”, Kayseri BÜSAM Şehir Akademisi,2017, Bahar Dönemi 

Konferansı 69-71. 
239 Peker, Selçuklu Mimari , 69-71. 
240 Bazı kaynaklarda swastika olarak geçer. Swastika, güneşi simgeleyen  Hindistan kökenli motiflerdir.  



 

122 

Taç kapıya genel olarak bakıldığında 3 temel çerçeveden oluştuğu 

gözlemlenmektedir. Bu kapının en dış çerçevesinde sağda ve solda zemin üzerinden 

yukarıya doğru birer hayat ağacı konumlandırılmıştır. 

 

Şekil 123: Kuzey Taç Kapısı Silme Süsleme Şeridinde Yer Alan Güneş Diskleri (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

Üzerinde hayat ağacının yükseldiği, adeta dantel gibi işlenmiş güneş diskleri 

bulunmaktadır. Bu güneş disklerinin dikkat çeken özelliği, özelliği, taç kapıdaki 

geometrik çerçeveyi bazı yerlerde aşarak bir sarmaşık gibi taç kapıyı  

hareketlendirmesidir. Bu çerçevelerin içinde kalan niş üzerinde madalyonlar 

bulunmaktadır. Türklerin İslamiyet öncesi inanışlarında güneş oldukça önemli bir 

simge olmuştur. Türk inanç sisteminde koruyucu vasfıyla görülen güneş ile ilgili 

inanışlar ve alışkanlıklar günümüze kadar sürmüştür. Güneş ışınları Tanrının 

yeryüzüne inen nuru, ışığı kabul edilir ve inanılır. Bu nedenledir ki bugün hala 

Anadolu’nun bazı bölgelerinde güneş doğmadan kalkmak inancı yaygındır. 

Güneş tasavvufi açıdan da Tanrı’yı temsil etmektedir. Tanrının tecellilerini 

gösteren bir ayna olarak kabul edilir. Güneşe bakılamaz, tanrının zatı idrak 

olunamaz. Güneş bir gündüz alameti olarak görülmektedir.241 

                                                            
241 Amil Çelebioğlu, Ay, T.D.V. İslam Ansiklopedisi, c4. İstanbul 1991, 188 



 

123 

 

Şekil 124: Silme Süsleme Şeridinde Yer Alan Güneş Diski Üzerinde Yükselen Hayat Ağacı Kabartması 

(Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

Hayat ağacı ya da kutsal ağaç ilk çağlardan beri çeşitli dönem ve kültürleri 

tarafından en fazla kullanılan simgelerden olmuştur. Pek çok toplumun kültüründe 

bazen yaşamı bazen ölümü bazen de evreni simgelemektedir. Her kültürde farklı 

anlamları çağrıştıran bu ağaçlar, kökleri ile yeraltında, gövdesi ile yeryüzünde ve 

ışığa yönelen yaprakları ile gökyüzündedir. Kapının üç çerçeveden oluşması gibi, 

evrenin üç katını birleştirirler. Büyümek için güneşe ihtiyaç duyan ağaçların sürekli 

gökyüzüne doğru olan yükselişleri de simgesel bir anlam taşımaktadır. Burada bir 

güneş diskinin üzerinde yükselmesi de manidardır. Yaşam ve ölümü en iyi 

simgeleyen bu ağaçlar, mevsimsel değişimlere ayak uydurmaları ve sürekli bir 

devinim içerisinde olmaları, yaşamın ve evrenin kesintisiz devamıyla birlikte başka 

bir boyuttaki yaşamı hatırlatmaktadır. 

Caminin yüklü bezemesi yine pek çok geleneksel ögeyi çağrıştıran ve 

alabildiğine özgün bir kompozisyon sunan kuzey taç kapısının iki tarafında içinde güneş 

simgesi lotus çiçekleri ve rumilerin hakim olduğu devasa kutsal ağaçlar bulunmaktadır.  

Mezopotamya, İran ve Orta Asya kültürlerinde ışığın simgesi olarak kullanılan kutsal 

ağaç, Kur’an’da  ve İslam kozmolojisinde Sidret’ul Munteha olarak yani en son sınırın 

ağacı adıyla mevcuttur. Peker, ağacın sınır kavramı ile ilişkilendirilmesinin, onun evren 

ve Tanrı arasındaki eşiğin bir simgesi olmasından kaynaklandığını ifade etmiş ve insan 

ve tanrı arasında bir perde olduğundan söz etmiştir. Tasavvuf anlayışında evren açık, 

tanrı ise gayb yani gizlidir. Tanrı ile insanlar arasında bir perde olduğuna bu perdenin de 



 

124 

doğadaki özdeklerden oluştuğu düşünülmektedir. Tanrı insanın nefsini gördüğü bir ayna 

olarak değerlendirilmiştir. Doğa aracı kılınarak perde görevi görmüştür. Dolayısıyla 

tanrısallığın ortaya çıktığı kapı girişinde ziyaretçi ilahi gücün yaratıcılığı karşısında 

büyülenecektir.242 

 

Şekil 125: Kuzey Taç Kapısında Sağda ve Solda Simetrik Olarak Bulunan Hayat Ağacından Detay  

(Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

  

Şekil 126: Kuzey Taç Kapısında Sağda ve Solda Simetrik Olarak Bulunan Hayat Ağacından Detay Çizimi 

(Orijinal fotoğraftan alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim: Ali Turan)243 

                                                            
242 Peker, Divriği, 24. 
243 Turan, Fotoğraf, 2013. 



 

125 

Kuzey taç kapısına aynı zamanda cennet kapısı denilmesi tesadüf değildir. 

Yeryüzünde ölümsüzlüğe ulaşamayan insanoğlu çareyi ölümden sonraki hayatın 

varlığına ya da ruhun hiç ölmediğine inanmakta bulmuş ve hayat ağacı motifiyle bu 

duygularını simgelemek istemiştir.244 

Selçuklu dönemi yapılarında yazı ve desen bir arada kullanılırken Divriği’de 

yazı kompozisyonuna çok yer verilmemiştir. Taç kapılarda bulunan geometrik düzen 

birbirine geçme tarzında örülen düğümler ve şeritlerle kurulmuştur. Bu düğümler 

etrafını sarmaladıkları kemerin en üst kısmında birbirlerine bir ilmikle bağlanmış 

olan bu düğümlerin bulunduğu tepede Sultan Alaeddin Keykubad ve Ahmet Şah’ın 

kitabeleri yer almaktadır. Aynı zamanda kapının sağ tarafında kapalı geometrik 

şekiller, yıldız sistemleri olarak adlandırılan kurgu, sekizgenler, sonsuzluk 

anlayışının ve döngüselliğin bir ifadesini taşıyan bir bordür yer almaktadır. Bu 

bordürde “Adaletli Sultanın mutluluğu, egemenliği ve saadeti ebedi sürsün” ifadesi 

ve simetrisinde ise “Allahtan başka ilah yoktur sadece O vardır.” Ayeti yer 

almaktadır. 

Kitabenin sağında ve solunda gül ile bülbül formu bulunmaktadır. Gül ile 

bülbül Doğu ve Batı edebiyatında sıkça geçen bir hikayedir.  Gül ile bülbül aşkını 

anlatan en eski hikaye İran’da yazılmıştır. Dolayısıyla bir Selçuklu yapısında mimari 

bir form olarak bulunması tesadüf değildir. Simgesel açıdan birden fazla anlamlar 

taşıyabilir. Bunlardan ilki tasavvufi değerlendirmedir.  Allah ve Peygamber aşkını 

sembolize ettiği düşünülmektedir. Aynı zamanda gül, Hz. Muhammed’in kokusuyla 

özdeşleştirilmiştir. İkinci değerlendirme, yapının banileri olan Ahmet Şah ve Turan 

Melek’ i temsil ettiği düşünülmektedir. Gül ile Bülbül’ün aşkı , aynı zamanda Ahmet 

Şah ve Turan Melek’in de aşkını yansıtmış olduğu düşünülmektedir. 

                                                            
244Güran Erbek, “Dokuma, İşleme ve Örgülerdeki Koç Boynuzu Örgesi.” Antika Dergisi, (1986):10. 



 

126 

 

Şekil 127: Sultan Alaeddin Keykubad ve Ahmet Şah’ın Kitabeleri (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

Şekil 128: Kuzey Kapısının Büyük Sivri Kemerli Nişin İçindeki Hücrede Yer Alan Kitabenin Sol ve Sağ 

Parçalarında Bulunan Bülbül ile Gül Kabartması (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

Şekil 129: Kuzey Kapısının Büyük Sivri Kemerli Nişin İçindeki Hücrede Yer Alan Kitabenin Sol ve Sağ 

Parçalarında Bulunan Bülbül ile Gül Kabartması Detay (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 



 

127 

 

Şekil 130: Kuzey Kapısının Büyük Sivri Kemerli Nişin İçindeki Hücrede Yer Alan Kitabenin Solundaki 

Parçada Bulunan Bülbül Kabartması (Orijinal fotoğraftan alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim: Ali 

Turan)245 

 

Şekil 131: Kuzey Kapısının Büyük Sivri Kemerli Nişin İçindeki Hücrede Yer Alan Kitabenin Solundaki 

Parçada Bulunan Gül Kabartması (Orijinal fotoğraftan alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim: Ali 

Turan)246 

                                                            
245 Turan, Fotoğraf, 2013. 
246 Turan, Fotoğraf, 2013. 



 

128 

 

Şekil 132: Selçuklularda Bolluk ve Bereketi Simgeleyen Boş Kazan Kabartması ve Yanındaki Sütun Üzerinde 

Görülen Selçuklu Yıldızı da denilen Sekiz Kollu Yıldızlar  (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

Taç kapıdaki bitkisel bezemede palmet ve lotuslar yoğun olarak 

kullanılmıştır. Anadolu Selçuklular’da kendine özgü bir tarzda kullanılan bu 

süslemeler cepheye bir hareket katmıştır. Zemin üzerine tek başlarına ya da çiftler 

halinde rumi ve palmetler işlenmiştir. 

 

Şekil 133: Kuzey Taç Kapıda Rumi ve Palmet (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

 



 

129 

 

Şekil 134: Kuzey Taç Kapıda Rumi ve Palmet Detayları (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

Cephedeki taş süsleme ve boyut itibariyle mimari bir olgunluğun 

yansımasının yanı sıra aynı süslemeyi tekrardan kaçınan bir anlayışın egemen olduğu 

gözlenmektedir.  Bu uygulama cepheyi daha canlı ve hareketli göstermiştir.  Taş 

plastik etkisi ve uygulama öğeleri göz önünde bulundurulduğunda son derece 

mükemmel bir kompozisyon oluşturulmuştur. Hürrem Şah’ın yontu konusundaki 

ileri görüşlülüğü, mimari tasarımın ötesine geçmiştir. Bir taş oyma ustasının sıradan 

tasarımların tümünü bir kenara bırakarak yeni bir yaklaşımla mimariye bağımlı 

olarak bezeme disiplininin sınırlarını aşmıştır. Bu heykelsi bağımsızlığın en dikkat 

çeken örneği, niş kenarlarında mimari profillerin üzerinden atlayarak niş içine sarkan 

büyük boyutlu palmettir. Kapının en dış çerçevesinde  ruhsal temizliği, hayatın 

akışkanlığını, sonsuzluğunu ve saflığı simgeleyen adını Menderes Nehrinden aldığı 

düşünülen  menderes frizi denilen bir motif kullanılmıştır. 



 

130 

 

Şekil 135: Kuzey Taç Kapıda Büyük Boyutlu Palmet Detayı (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 



 

131 

 

Şekil 136: Kuzey Taç Kapıda ve Darüşşifa İç Mekan Sekizgen Sütün Başlıklarında Bulunan Geometrik 

Bezeme Bernzerliği (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

 

 

 

 



 

132 

 

Şekil 137: Şekil 136’da Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: 

Ali Turan)  247 

Kuzey taç kapı kavsara nişinde yer alan alçak kabartma tekniğiyle taşa 

uygulanan, içiçe geçmiş geometrik formdaki  bezeme; tasarım, uslup ve taşa işleme 

tekniği yönünden benzeri darüşşifa iç mekanda kuzeyde yer alan sekizgen formdaki 

sütun başlığında gözlemlenmektedir. 

                                                            
247 Gabriel, Monument, 275. 



 

133 

 

 

Şekil 138: Kuzey Taç Kapıdaki Kesik  Silindirik Çubukların , Darüşşifa İç Mekanda Bulunan Silindir 

Formdaki Sütunların Üzerindeki Bezemelerle  Benzerliği   (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 



 

134 

 

Şekil 139: Şekil 138’ de Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: 

Ali Turan)  248 

Kuzey taç kapının giriş kapısının çerçevesinde ve  kapı lentosunda yer alan 

kesik silindirik çubuklar yüksek kabartma tekniği ile taşa işlenmiş olup uygulamanın 

tasarım ve teknik yönünden benzerini darüşşifa iç mekanda silindir formdaki 

sutunların birinin gövdesinde taşa uygulandığı gözlemlenmektedir. 

                                                            
248 Gabriel, Monument, 275. 



 

135 

 

Şekil 140: Kuzey Taç Kapıda Bulunan Kabara Üstündeki Bezemenin , Ulucami İç Mekanda Mihrap 

Alınlığında Bulunan Bezemeyle Benzerliği (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

 



 

136 

 

Şekil 141: Şekil 140’ da Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: 

Ali Turan)  249 

Kuzey taç kapı Kavsara nişinde yer alıp aşağıya doğru bakan  ve yüksek 

kabartma tekniğiyle taşa işlenen iki adet kabara bulunmaktadır. Bu kabaranın 

benzerini Ulu Cami iç mekanda mihrabın tacında yüksek kabartma tekniği ve 

uslubuyla taşa işlendiği gözlenmektedir. 

                                                            
249 Gabriel, Monument, 275. 



 

137 

 

Şekil 142: Kuzey Taç Kapı ve Batı Kapısındaki Kitabeler (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

 

 



 

138 

 
Şekil 143: Doğu Kapısı,, Minber ve Cami Sütunlarında Bulunan Kitabeler (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

 

 



 

139 

 

Şekil 144: Şekil 142-143’ de Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. 

Çizim: Ali Turan) 250 

Kuzey, Batı, Doğu ve Darüşşifa taç kapılarının kitabe levhalarında yer alan  

alçak kabartma teknikleriyle taşa uygulanan kitabe metinlerinin tasarım, üslup ve 

teknik yönden benzerlerini Ulu cami iç mekanda abanoz ağacından yapılmış olan 

minber kapısının üzerinde ve Ulu cami içindeki sekizgen formlu taşıyıcı batı 

sütunlarının birinde başlık kısmında taşa işlendiği görülmektedir. 

 

Şekil 145: Cami İçerisinden Mihrap Önünden Kuzey Kapısına Bakış (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

                                                            
250 Gabriel, Monument, 275. 



 

140 

 

Şekil 146: Kuzey Kapısından Mihrap ve Batı Kapısına Bakış (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

Şekil 147: Kuzey Kapısından Mihrap ve Doğu Kapısına Bakış (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan ) 

Sonuç olarak hem mimari açıdan hem de içerik analizi bağlamında 

değerlendirilecek olursa yapının genel olarak tüm taç kapılarını süsleyen motifler 

küçük boyutlu, hepsi birbirinden farklı ve bir bölümü tamamlanmamış, sanatçısının 

metaforik soyutlamalarıdır. Motifler incelendiğinde üç boyutlu, farklı derinliklerde 

organik biçimlerden meydana getirildiği gözlenmiştir. Her bir metrekaresi büyük 

kabartma tasarımlarıyla dolu bu taç kapılar anıtsal heykel niteliğindedir. 

5.1.3. Doğu (şah) kapısı 

Şah kapısı ve hünkar kapısı olarak da adlandırılan Doğu kapısı yapı 

topluluğunun dördüncü kapısıdır. Klasik Selçuklu üslubunda yapılmış olan bu kapı 



 

141 

diğer tüm kapılara oranla en az süsleme uygulanmış olan kapısıdır. Bu kapı diğer 

kapıların bezeme özelliklerinden farklı özellikler göstermektedir. Karma süsleme 

programının yoğun kullanıldığı kapıdır. Bilindiği üzere geometrik süslemede yaygın 

olarak çokgen ve yıldız sistemlerinden, bitkisel bezemelerde ise palmet, lotus, lale, 

kıvrık dal ve rumilerden oluşmuş düzenlemelere yer verilmiştir.  Bu düzenlemeler ve 

benzerleri mukarnaslı, kavsaraları ile birçok Selçuklu yapısında bulunmaktadır. 

 

Şekil 148: Doğu (Şah) Kapısı Bezemeleri (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

Şekil 149: Doğu (Şah) Kapısı Silme Süsleme Şeridinde Yer Alan Bezemeler (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 



 

142 

 

Şekil 150: Doğu (Şah) Kapısı Silme Süsleme Şeridinde Yer Alan Geometrik Bezemeler (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

Şekil 151: Doğu (Şah) Kapısı Mukarnaslı Kavsara (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan) 

Doğu kapısında mukarnaslı kavsarayı kuşatan sivri kemerli düzenlemede 

“Zengi Düğümü” denilen düğüm motifi ile birlikte uygulanmıştır. Karma süslemenin 

en güzel örneklerinden olan Doğu taç kapısı, diğer taç kapılara oranla daha yalın olsa 

da hem içerdiği bitkisel ve geometrik bezemelerle tasarım boyutunda diğer 

kapılardaki bezemelerle dil bütünlüğü sağlamakta hem de taş plastik etkisi mimari ve 

estetik açıdan dikkat çekmektedir. 

 

 



 

143 

 

Şekil 152: Doğu (Şah) Kapısı Zengi Düğümü (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan) 

 

Şekil 153: Doğu Kapısında Kitabe Levhası Altında Geometrik Bezemeler Arasındaki Rumiler ve Bitkisel Bezemeler 

 (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 



 

144 

 

Şekil 154: Doğu (Şah) Kapısı Kitabe (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

Kapıda bir de kitabe bulunmaktadır. Kitabede “Mülk kahhar ve tek olan 

Allaha aittir” yazmaktadır.  Bu kapının giriş kısmı padişahın kendi boyundan daha 

küçük yapılmıştır. Bunun nedeni sadece Allah’ın huzuruna eğilerek girerim mesajı 

vermek içindir. Bu da simgesel anlamda insanın yeryüzündeki sınırlılıklarına 

gönderme yapmaktadır. 

 

Şekil 155: Doğu (Şah) Kapısı Kitabe Detayı (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

Sonuç olarak barındırdığı süsleme programı bakımından diğer taç kapılara 

oranla daha yalın olan bu kapı tasarım ve içerik analizi bağlamında diğer kapılarla dil 

bütünlüğü sağlamaktadır. 



 

145 

5.2. Ulu Cami İç Mekan 

5.2.1. Hünkar mahfili, tonozlar 

Divriği Ulu cami ve Darüşşifası genel olarak ele alındığında bireyin içinde 

dolaştığı, yaşadığı, konuştuğu, dokunduğu ve bu şekilde iletişime geçtiği bir söylem 

olarak kabul edilebilir. 

Divriği Ulu cami ve Daruşşifası içerik analizi bağlamında 

değerlendirildiğinde hassas bir geometrik düzenin içerisinde bulunduğu 

görülmektedir. Geometrik tasarımlar ve kabartmalar hem iç mekanda hem de 

cephelerde oldukça sık kullanılmıştır. Ulu cami iç mekanında kullanılan geometrik 

tasarımlar tonozlarda oldukça dikkat çekicidir. Bu tonozların arasında geometrik 

kuruluşu en girift olanı cami içerisindeki hünkar mahfilinin üstündeki tonozdur. Bu 

tonoz Kuzey taç kapısından camiye girişte mihraba bakarken mihrabın  hemen 

solunda Doğu kapısına bakan bölümde yer almaktadır. 

 

Şekil 156: Hünkar Mahfili Tonozu (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 



 

146 

 

Şekil 157: Hünkar Mahfili Tonozu A.Tükel Yavuz’dan işlenerek Çizimi Yapılmıştır. Çizim: Ali Turan 251 

TDK’nın bir yapının, kapalı bir yerin üst bölümünü oluşturan düz ve yatay 

yüzey, taban karşıtı olarak tanımladığı tavanlar, mimari bir mekan içerisinde gözardı 

edilmesine rağmen, önemli etkiye sahip alanlardır.252  Mekanda örtücü göreviyle 

bireyin psikolojik açıdan korunma duygusunu sağlayan tavanlar zemin döşemesi ve 

duvar gibi yakın mesafede dokunma hissini oluşturmazlar. Ancak iç mekanın 

şekillenmesinde görsel bir unsurdurlar. Tarihsel süreç içerisinde sergileme öğesi 

olarak kullanılan tavanlar, üzerine resimler yapılarak süslenen, ahşap oymacılığıyla 

bezenen geniş yüzeyler olarak mekanda önemli bir yer tutmuşlardır. Kullanıldığı 

mekanlarda açık, ferah, basık, resmiyet, rahatlık gibi insan psikolojisini etkileyen 

izlenimler bırakmaktadır.253 

Divriği’de mimari programın İslami evrenselliğine rağmen eserin yapısal 

tasarımı yerel ustalara aittir. Yapının örtü sistemindeki tonoz bezemeleri de bu yerel 

ustalara aittir. Kuban, bu bezemenin İran tuğla tonoz geleneğinin etkisiyle bu 

zenginliğe ulaştığını, özellikle İran kültür alanı ile bir alışveriş içinde yerel bir 

gelişme olduğunu düşünmenin gerektiğini ifade etmiştir.254 

Peker, tonozların merkezinde, çapraz tonoz uygulamasıyla bir araya getirilmiş  

bir biri içerisine geçen haç görünümünde doğrusal bezeme hatları olduğuna 

değinmiştir. Bu hatların Güneş’in devinimi üzerine temellenmiş, dört yön, ara yön ve 

merkezde gökyüzü-güneş kapısı kavramlarının somut bir örneği olduğunu ifade 

etmiştir. O’na göre buradaki svastika ve lotus tipte palmetler Çin’den İran’a kadar 

                                                            
251 Ayşıl Tükel Yavuz, Divriği Ulu Camisi Hünkar Mahfeli Tonozu, Divriği Ulu Camii ve Daruşşifası 

Yapılışının 750. Yılı Hatıra Kitabı, (Ankara, Vakıflar Genel Müdürlüğü Yayınları, 1978),146. 
252TDK, https://sozluk.gov.tr/ (Erişim Aralık 2021) 
253 https://www.dunyaflor.com/ic-mekan-kavrami (Erişim Ocak 2022) 
254 Kuban, Divriği, 166. 

https://sozluk.gov.tr/


 

147 

olan bölgede göçebe yurtlarından, Hint mandalalarına ve Çin TLV aynalarına kadar 

ortak bir sembolizm elemanıdır.255 Yapının duvarlarında, tonozlarında, sütunlarda 

sıradan bir örgü yoluyla inşa değil, aksine mühendislik hesaplarına uygun özenli bir 

sistem bulunmaktadır.256 

Arseven, kesme taş duvar inşasının büyük bir bilgi ve beceri gerektirdiğine 

değinmiştir. İri taş kütlelerinden duvarların ağırlığını hesaplamak, taşları yerine göre 

traşlamak, sütunları ve onları taşıyacak kaideleri hesaplamak, binanın açılarını tonoz 

ve kubbelerini kemerlerin açılma kuvvetlerini bilmenin büyük bir deneyim 

gerektirdiğini söylemiştir. 257 

Buradaki geometrik düzenin temelde birimsel bir ızgara üzerine farklı 

aşamalarda kurulmuş olduğu gözlenmiştir. Bu aşamalar ise şöyledir: 

1. Aynı birimle dikdörtgen planın kısa kenarlarının dört, uzun kenarlarının 

on eşit aralıklarla karelenmesi 

2. Kısa kenardaki birimlerin ortadan ikiye bölünmesi 

3. Izgaranın tam ortası merkez alınarak bir birim yarıçapında bir daire 

çizilmesi, bu dairenin iki yanına yatayda iki birim uzunluğunda dikeyde 

bir bölüm yüksekliğinde birer baklava eklenmesi 

4. Uzun kenarların orta noktalarından diğer kenarlara dört ışın çizilmesi. Bu 

ışınlardan dıştakiler kısa kenarların ortalarına, içtekiler ise ortadaki yıldız 

tonozu sınırlayan dört birimlik karenin köşelerine uzanırlar. 

5. Karenin köşelerinden beş ışın diğer kenarlarda belli köşelere birleşir. 

Bunların dış alt köşeden başlayarak, birincisi kısa kenardaki ikinci yarım 

birimin, ikincisi beşinci yarım birimin, üçüncüsü uzun kenarın ilk 

biriminin, dördüncüsü karenin köşegenine gelen yedinci birimin, beşincisi 

de diğer dar kenarın üstten birinci biriminin köşelerine birleşir. 

6. Beşinci aşamada çizilen ışınların en dıştaki üç tanesinin kesişme noktaları 

küçük baklava ve dörtgen göbeklerin köşelerini tanımlar. Bu tanım 

göbeklerdeki çarpıklıkların da geometrik kuruluştan ileri geldiğini 

göstermektedir. Kısa kenarların ortasından başlayan beş hat bu göbeklerin 

                                                            
255 Peker, Divriği, 22-23. 
256 Sakaoğlu, Yitik,310.   
257 Celal Esad Arseven, Türk Sanatı Tarihi- Menşeinden Bugüne Kadar Mimari, Heykel, Resim, Süsleme ve 

Tezyini Sanatlar Cilt 1-2 (İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1956). 742. 



 

148 

köşelerine birleşir ve kısa kenarlardaki sıçrama noktalarından başlayan 

yedi yüzü tanımlar. 

7. Ortadaki bir birim çapındaki dairenin içindeki sekizgen, beşinci aşamada 

çizilen ışınlarla sınırlanmıştır. Bu göbeğin kendi içinde bir geometrik 

düzeni vardır.  İç içe beş dizi sekiz köşeli yıldız, göbeğin bütün 

kademelerindeki yıldız, dörtgen ve baklavaları kurmaktadır. En dıştaki 

sekiz köşeli yıldız, sekizgenin köşelerinin birleşmesi ile oluşan bir kare ile 

sekizgenin kenarlarının orta noktalarının birleşmesi ile oluşan ikinci bir 

karenin kesişmesi ile kurulur. İçteki dört dizi sekiz köşeli yıldız ise bu 

karelerin kenarlarının orta noktalarının birleştirilmesi ile şekillenir.258 

Tonozun tasarımında kullanılan bezeme etkisi ve bunu vurgulamak için 

kullanılan taşların diziliş biçiminin yanı sıra çoğu göbek hem oyma hem kabartma 

(rölyef) hem de boya ile süslenmiştir. Örneğin sekizgen göbek, özel biçimlerde 

kesilmiş dört taş sırasından oluşmaktadır. Bu taşların üzerinde farklı düzeylerde 

geometrik kabartmalar işlenmiş ve kırmızı boya kullanılmıştır. Göbeğin derinliğini 

vurgulamak adına kullanılan desenler kademelenmiş ve bu kademeler bir atlanarak 

kırmızıya boyanmıştır. 

Anadolu’da 13.yüzyılın mimari yapıları arasında bu dönemin orijinal boyalı 

nakışları ile günümüze kalabilmiş örneklerine az rastlanmaktadır. Özellikle Divriği 

Ulu cami ve darüşşifasının nakışlarının çoğu dam akıntıları ve onarımlar sırasında 

tahrip olmuştur.  Bu yapıda kullanılan renkler genel olarak kırmızı ve beyazdır. Bazı 

yerlerde de koyu mavi ve yeşile rastlanmaktadır. Cami içerisinde boya kullanımının 

en dikkat çekici yeri mihrap önü kubbesi olmuştur. Kırmızı ve beyaz renkte 

kullanılmış palmetlerden oluşan bitkisel bezeme kullanılmıştır.259 

                                                            
258Önge, Ateş ve Bayram, Divriği Ulu Camii, 141. 
259 Önge, Ateş ve Bayram, Divriği Ulu Camii, 61. 



 

149 

 

Şekil 158: Mihrap Önü Kubbesi Boyalı Bezemeler (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

Boya kullanımına aynı zamanda kuzey kapısının arka yüzünün hemen 

solundaki duvarda da rastlanmıştır. Burada demir oksit boyası kullanılarak yapılmış 

bir mızrak ve meşale motifi bulunmaktadır. Mızrak gücü temsil ederken meşale de 

ilmi temsil etmiştir. İkisinin bir arda kullanımının ise ilmin gücüne gönderme yaptığı 

tahmin edilmektedir. 



 

150 

 

Şekil 159: Cennet Kapısının Arka Yüzünün Solunda, Demir Oksit Boyasıyla Boyanarak Yapılan Mızrak ve 

Meşale Motifi (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 



 

151 

 

Şekil 160: Cennet Kapısının Arka Yüzünün Solunda, Demir Oksit Boyasıyla Boyanarak Yapılan Mızrak ve 

Meşale Motifi Çizimi (Orijinal fotoğraftan alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim: Ali Turan)260 

Birçok Selçuklu eserinde üst örtü tuğla ve çini ile ahşabın ise boya ile 

renklendirildiğine rastlanır. Fakat Divriği Ulu Camisi üst örtüsünde boya olan tek 

eserdir. Boyalı bezemeler caminin birçok tonozunda, mahfil korkuluklarında ve 

darüşşifanın ana eyvanında sağda ve solda bulunan kapıların alınlıklarında 

görülmektedir. Tasarım bağlamında hünkar mahfili tonozu ve bezemeleri 

darüşşifadaki tonozlar ve ana eyvandaki boyalı bezemelerle dil bütünlüğü 

sağlanmıştır. 

                                                            
260 Turan, Fotoğraf, 2013. 



 

152 

 

Şekil 161: Darüşşifa Ana Eyvanda Bulunan Kapı Alınlığındaki Boyalı Bezemeleri  

(Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

Şekil 162: Mihrap Önü Kubbesinin Batısındaki Yıldız Tonozun Merkezindeki Dört Köşeli Yıldızın İçerisinde 

Yer Alan Boyalı Geometrik Örgü (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 



 

153 

 

Şekil 163: Mihrap Önü Kubbesinin Batısındaki Yıldız Tonozun Merkezindeki Dört Köşeli Yıldızın İçerisinde 

Yer Alan Geometrik Örgü Çizimi (Orijinal fotoğraftan alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim: Ali 

Turan)261 

5.2.2. Mihrap 

Kuzey taç kapıdan camiye girişin tam karşısında mihrap bulunmaktadır. 

Caminin taç kapılarının ihtişamının yanı sıra mihrabı da tasarım ve bezemesiyle 

Anadolu-Türk sanatı ve mimarisinde önemli bir yere sahiptir. Anadolu’daki en 

büyük taş mihraptır. Kuzey taç kapı ile aynı eksen üzerindeyken darüşşifa ile ortak 

güney duvarın ortasında yer almaktadır. Kareye yakın dikdörtgen formuyla ve 

benzerlerine göre büyük boyutu ile ilgi çekmektedir. Farklı formlarda ve 

genişliklerde silmelerle çerçevelenmiş dört şeritten oluşmuştur. Ortadaki yarım daire 

mihrap nişi, adeta küçük bir mihrap görünümüne sahiptir. Bu bezemenin bitmiş 

bölümlerinde birkaç katlı iç içe girmiş alttan ve üstten geçerek üç boyutlu bir sepet 

örgüsü oluşturan silindirik şeritler ve zemininde bitkisel bezemeler vardır.  Mihrabın 

bazı bölümlerine, kuzey taç kapıdaki gibi yüzeyden taşkın bitkisel motifler 

yerleştirilmiştir. Buna karşılık mihrap nişinin köşelikleri ile kemer yüzeyleri daha 

sadedir. Mihrap nişi kavsarasından başlayan içiçe geçmiş bezemeler de, kavsara 

altında teknik ve bezeme açısından farklılaşarak nişin orta bölümüne kadar devam 

etmektedir. 

                                                            
261 Turan, Fotoğraf, 2013. 



 

154 

 

Şekil 164: Kuzey Taç Kapı Üzerindeki Taşkın Palmet Detayı (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

Şekil 165: Mihrap Silmelerin Üzerinde Bulunan Kabartma Detayları (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

Peker, Divriği Ulu Cami’nde mihrap üzerinden gelişen bir yatay eksenin 

varlığından bahsetmiştir.  Bu eksen binanın giriş kapısından girip mihraptan çıkan, 

oradan Kâbe’ye giden, Kâbe’den ise yine dikey olarak Allah’a ulaşan bir eksendir. 

Bütün dünyada namaz kılanların ruhani hedefi Kâbe’de birleşir ve oradan da ilahî 

boyuta çıkar. Aslında namaz kılmanın kendisi; namaz kılarken dik durulur, daha 

sonra aşağıya rükûa ve secdeye gidilir; bu hareket bile dikey ve yatay arasındaki 



 

155 

ilişkiyi verir bize. Yani namaz kılarken önce dikeyizdir, ilahî boyutla ilişki kuran 

bedenimizdir; daha sonra yataylaşırız, yatay boyuttan mihrap üzerinden Kâbe ile 

ilişki kurarız. Ve bu bir hareket silsilesidir. Bu anlamda aslında beden bu 

kozmolojinin asli parçasıdır. 262 Yani yatay ve düşey eksende yaradana bir yönelim 

çabası mihrap yoluyla sağlanır. İçerik analizi bağlamında İslam kozmolojisine örnek 

teşkil etmektedir. 

Peker, Selçuklu taç kapılarının mihraplarla olan düşey eksendeki benzer 

özellikleri olduğunu mihrap ve portalin aynı amaçla yapıldığını biçimsel olarak da 

benzer özelliklere sahip olduğuna değinmektedir. Bunların binanın dışına açıldığına,  

binaya giriş çıkışının sağlandığını ifade etmiştir. Peker, bu binaların aslında alemül 

gayb ile lamekan alemiyle ilişkilendirilen giriş çıkış bölgeleri olarak tanımlamıştır.  

Bu anlamda binanın kendisinin evrenin kendisi olduğunu söylemektedir. Bir selçuklu 

yapısına girildiğinde aslına mikrokozmosa yani içinde yaşadığımızı evrenin küçük 

ölçekteki bir örneğine girdiğimizi ifade etmiştir. Yapay olarak yaratılmış bu evren 

yoluyla Allah’la iletişime geçtğimizi ana fikrin bu olduğuna, kapıların bu kadar 

gösterişli olmasının sebebinin  de gizem yaratmak olduğuna değinmiştir. 263 

Mihrap çerçevesinin ilk şeridinde, altta ters yerleştirilmiş yarım sekizgen 

konsolun üzerinde yukarı doğru genişleyen adeta bir vazoyu andıran çok yüzlü koni 

bulunmaktadır.  Üzerinde üç sıra mukarnaslı bir başlık ve zigzak motifli bir silme, 

tepe noktalarına yerleştirilmiş ve yüzeyleri kıvrık dal ve palmet ile üzerlerine çok 

yüzlü üç koninin taşıdığı bir başlık oturtulmuştur. Fakat bu süsleme çerçevenin 

yanlarına kadar uzanmadığı için çerçeve üzerinde bir tepelik olmaktan çok üst örtüye 

ait bir bezeme ve mihrap arasında bir geçiş olarak düşünüldüğü izlenimini 

vermektedir. 

                                                            
262 Peker, Selçuklu Mimarisi, 33-34. 
263 Peker, Selçuklu Mimarisi ,71-72. 



 

156 

 

Şekil 166: Mihrap Silmelerin Üzerinde Bulunan Kabartma Detayları (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan) 

 

Şekil 167: Kuzey Taç Kapıda Bulunan Bezeme ve Cami İç Mekanda Bulunan Mihrap Üzerindeki Bezeme 

Benzerliği (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 



 

157 

 

Şekil 168: Şekil 167’de Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: 

Ali Turan) 264 

Ayrıca Kuzey taç kapıda silme süsleme şeridinde bulunan yüksek kabartma 

tekniği kullanılarak vazodan yükselen bir çift yaprak bulunmaktadır. Benzer formunu 

Cami iç mekanda mihrabın silindirik formda olan kuşatma kemerinin her iki yanında 

tasarım ve teknik yönden taşa işlendiğini gözlenmektedir. 

 

Şekil 169: Darüşşifa Kapısı, Doğu Kapısı ve Ulu Cami İç Mekanda Bulunan Mihrap Üzerindeki Mukarnas 

Detayı Benzerliği (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

 

 

                                                            
264 Gabriel, Monument, 275. 



 

158 

 

Şekil 170: Şekil 169’da Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: 

Ali Turan) 265 

Ulu Cami iç mekanda mihrabı kuşatan kemerin her iki yanında bulunan 

konsollarda yer alan mukarnaslar, Doğu kapısında kavsara nişinde ve Darüşşifa taç 

kapısı kavsara kuşatma kemeri başlangıcındaki konsolda mukarnas detaylarıyla 

tasarım bakımından benzerlik göstermektedir. 

 

Şekil 171: Divriği Ulu Cami Mihrap (Kuzey Taç Kapıdan Mihraba Bakış) (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

                                                            
265 Gabriel, Monument, 257. 



 

159 

 

Şekil 172: Mihrap Nişi Detayı (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

Şekil 173: Mihrap Silme Üzerinde Bulunan Kabartmada İçi Kufi Yazılı Palmet (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan ) 



 

160 

 

Şekil 174: Mihrap Silme Üzerinde Bulunan Bezemede İçi Kufi Yazılı Palmet Çizimi (Orijinal fotoğraftan 

alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim: Ali Turan)266 

 

Şekil 175: Ulu Cami Mihrabtan Batıya Bakış (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

                                                            
266 Turan, Fotoğraf, 2013. 



 

161 

 

Şekil 176: Ulucami Mihraptan Doğu Kapısına Bakış (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

Divriği Ulu Cami mihrabında bordürlerin yalın yüzeylerine yüksek kabartma 

öğeler olarak serpiştirilen, mihrap hücresini ise sıvama kaplayan bezemenin en yakın 

karşılaştırma yine yapının kendisindedir. Özellikle caminin kuzey taç kapısı ve 

darüşşifa taç kapısı düzenlemeleriyle arasındaki ilişki mihrapta taç kapıların kendine 

özgü niteliklerinin devam ettirilmek istendiğini ancak tamamiyle daha yalın bir 

kompozisyonun seçildiğini göstermektedir. Darüşşifa taç kapısında pahlı ve çubuk 

silmelerin yüzeyleri mihraptaki gibi yalın tutulmuş ve belirli noktalarda tam ve yarım 

palmetler kümelenmiş ve palmet yüzeyleri yalın bırakılmıştır. 

5.2.3. Minber 

Divriği Ulucami içerisinde bulunan minber, Kuzey taç kapıdan bakıldığında 

mihrabın hemen sağında bulunmaktadır. 

Kur’an-ı Kerim, Allah ve insan iletişiminin en sağlam halkası ve aynı 

zamanda İslam’da kozmoloji anlayışının ilk boyutudur. Bir Müslüman evreni, 

ayetlerle ve Hz. Muhammed’in öğretileri olan hadislerle anlamaya ve kavramaya 

çalışmaktadır. Kur’an-ı Kerim’in konuları ele alma biçimi, toplumu yönlendirmesi, 

sahip olduğu edebi dil, toplumun onu hayat tarzı olarak benimsemesini ve böylece 

hayatının her alanında bu ideolojiyle yaşamasını sağlamıştır. Müslümanlar kozmoloji 

anlayışlarını bu temeller üzerine kurup, Kur’an-ı Kerim ve Hadis çerçevesinde bir 

estetik değer oluşturmuşlar ve bunu da hayatlarının her alanına yansıtmışlardır. 

Elbette ideolojik temellerin böyle oluşturulması, dışardan hiçbir tesir altında 

kalmadıkları anlamına gelmemektedir. Bazı dönemlerde etkilenmiş olsalar da, İslam 



 

162 

mimarisi onu kendi içinde yorumlayıp özümseyerek sayısız esere yansıtmıştır. 

Bunlardan bir tanesi de minberlerdir. Minberlerin kullanım amacı bize birincil 

anlamı verirken, minberlerdeki görsel öğeler ikincil yani simgesel anlamları 

vermektedir. 

Divriği Ulu Cami içerisindeki minberin üzerindeki simgeler şu şekilde 

yorumlanabilir: 

Minber üzerinde, 3’ü kitabe, 18’i ayet ve hadis olmak üzere 21 adet Arapça 

metin bulunmaktadır. Yazılar Selçuklu Sülüsü yazı türüyle yazılmış olup bitkisel 

motiflerle bezenmiştir. Örneğin, minberin aynalığında Cin süresinin 18.ayeti ve 

minberin kapı kanatlarının üst kısmında yan yana gelen iki çerçevede Yusuf 

süresinin 39. Ayeti yazılmıştır. 

Cin süresinin 18.Ayetinin anlamı aşağıdaki gibidir: 

“Mescidler yalnız Allah’ındır. O halde Allah ile birlikte başkasına da 

tapmayın.”267 

Yusuf süresinin 39. Ayetinin anlamı şöyledir: 

“Ey hapishane arkadaşlarım! Çeşit çeşit tanrılar mı, yoksa gücüne karşı 

durulamaz olan bir tek Allah mı (inanıp bağlanmak için) daha iyi?”268 

Yukarıdaki anlamlardan da anlaşılacağı gibi, Allaha bağlılığı ve sadece O’na 

inanıp, O’na kulluk edilmesi gerektiği yansıtılmıştır. 

Caminin ve darüşşifanın orijinal ahşap işçiliği hakkında bugün sadece 

minberi inceleyerek bile fikir edinmek mümkündür. Burada bulunan çoğu ahşap, 

oyma ve ajur tekniğiyle işlenmişlerdir. Daha önce değinildiği gibi Tiflisli Ahmed’in 

eseri olduğu üzerindeki kitabeden anlaşılan minber, son derece ince ve yer yer derin 

oymalı bezemeleri ile dikkat çekmektedir. Minber, Divriği Ulu Caminin yapılışına ve 

donanımına hakim bir konumdadır.269 

                                                            
267 https://kuran.diyanet.gov.tr/tefsir/Cin-suresi/5465/18-ayet-tefsiri (Erişim Mart 2020) 
268 https://kuran.diyanet.gov.tr/tefsir/Y%C3%BBsuf-suresi/1636/39-41-ayet-tefsiri ( Erişim Mart 2020) 
269Sakaoğlu, Yitik, 317.  



 

163 

 

Şekil 177: “Bermiye Tiflisi Amelu Ahmed Binİbrahim (Tiflisli İbrahim oğlu Ahmed’in işi)” Sanatçının İmzası 

(Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

Şekil 178: Minber Detayı Çizim Çizimi (Orijinal fotoğraftan alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim: 

Ali Turan270 

                                                            
270 Turan, Fotoğraf, 2013. 



 

164 

 

Şekil 179: Minberin Yandan Görünümü  Şekil 180: Minberin Ön Görünümü  

 (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan )                  (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

 

Şekil 181: Minber Aynalığında Bitkisel Bezemelerle İşlenmiş Selçuklu Sülüsü: Cin Süresi 18.Ayet 

 (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 



 

165 

 

Şekil 182: Minber Kapı Kanatlarında Bulunan Yusuf Süresinin 39.Ayeti (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

Minber kapısı üzerinde bulunan yazı kuşağındaki kitabeler ile darüşşifa taç 

kapısında bulunan kitabeler biçimsel olarak birlik ve bütünlük sağlamaktadır. Minber 

kapısının üzerindeki onikigen yıldızların her kolundaki dörtgen çerçeveler içerisinde 

bitkisel motiflerden olan palmet kullanılmıştır. Aynı zamanda altıgen çerçeveler 

içinde içiçe girmiş kıvrık dal, rumi ve palmet motifleri bulunmaktadır.  Bu palmetler 

taç kapıda heykelimsi formda karşımıza çıkmaktadır. Aynı zamanda kuzey taç kapısı 

ve darüşşifa taç kapısında devasa yapıda kabartmalar olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Minberdeki kabartmaya göre oldukça ihtişamlı görünmektedir. Divriği bezemesi 

bağlamında Selçuklu dönemi bezeme sözlüğünün en önemli ögeleri palmet ve plastik 

yapraklardan oluşan bitkisel motiflerdir.271 

 

Şekil 183: Minber Yan Yüzeyde Aşağı Tarafta Yer Alan Geometrik Bezeme (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

                                                            
271 Kuban, Divriği, 74. 



 

166 

 

Şekil 184: Minber Yan Yüzeyde Aşağı Tarafta Yer Alan Geometrik Bezeme Çizimi (Orijinal fotoğraftan 

alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim Ali Turan 272 

 

Şekil 185: Minber Üzerindeki Onikigen Yıldız Detayı(Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

                                                            
272 Turan, Fotoğraf, 2013. 



 

167 

 

Şekil 186: Darüşşifa Kapısının Hücre Duvarında Kitabe Levhasın Altında Yer Alan, Yatay ve Dikey Yönde, 

Birbirine Paralel Zikzaklar Arasında Küçük ve Büyük Sekizgenlerden Oluşan Geometrik Bezeme ve Cami İç 

Mekanda Bulunan Minber Kanatları Üzerindeki Bezeme Benzerliği (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

Şekil 187: Darüşşifa Kapısının Hücre Duvarında Kitabe Levhasın Altında Yer Alan, Yatay ve Dikey Yönde, 

Birbirine Paralel Zikzaklar Arasında Küçük ve Büyük Sekizgenlerden Oluşan Geometrik Bezeme Çizimi 

(Orijinal fotoğraftan alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim: Ali Turan)273 

                                                            
273 Turan, Fotoğraf, 2013. 



 

168 

 

Şekil 188: Şekil 186-187’ de Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. 

Çizim: Ali Turan) 274 

Ulu cami iç mekanda Minber üzerindeki diğer bir ayrıntı yan levhalarda 

kitabenin hemen altında geometrik desenlerden olan altıgenin kullanılmış olmasıdır. 

Darüşşifa taç kapısında da benzer bir bütünlük vardır. Taç kapıda kitabe levhasının 

hemen altında geometrik desenlerden beşgen ve sekizgen kullanılmıştır.  Böylece iç 

mekân ve cephede ortak bir tasarım dili oluşmuştur. 

                                                            
274 Gabriel, Monument, 275. 



 

169 

 

 

Şekil 189: Darüşşifa Taç Kapısındaki Kemer Tablasını Süsleyen Yıldız Sistemleri (Orijinal Fotoğraf: Ali 

Turan) Darüşşifa Taç Kapısındaki Kemer Tablasını Süsleyen Yıldız Sistemleri Çizimi (Orijinal fotoğraftan 

alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim: Ali Turan)275 

 

                                                            
275 Turan, Fotoğraf, 2013. 



 

170 

 

Şekil 190: Şekil 189’ da Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: 

Ali Turan)  276 

Ulu Cami iç mekanda minber üzerindeki yıldızların darüşşifa taç kapısındaki 

yıldız sistemleriyle tasarım ve içerik analizi bağlamında ortak bir dili vardır. 

Darüşşifa taç kapıdaki  yıldız motifleri adeta bir gök kubbe içerisinde sıralanmış 

gibidir. Her ne kadar yıldız sistemleri Selçukluların Anadolu’ya gelmeden önceki 

inançlarına bağlansa da bu kapıda ve minberdeki yıldızlar İslamiyetin etkisini daha 

çok hissettirmektedir. 

İslam Sanatı’nda yıldız sistemlerinden oluşturulmuş kompozisyonlar mimari 

yapılarda daha çok taçkapı ve mihraplarda karşımıza çıkmaktadır. Bu kullanım farklı 

anlamlar içermektedir. Özellikle Kur’an’da yıldız, güneş, ay ve burçlara değinen 

ayetler bulunmaktadır.  Bunlardan bir kaçı şöyledir: 

Ra’d Suresi’nde; “Görmekte olduğunuz gökleri direksiz olarak yükselten, 

sonra Arş'a istiva eden, güneşi ve ayı emrine boyun eğdiren Allah'tır.” Hicr 

Suresi’nde; “Andolsun, biz gökte birtakım burçlar yarattık ve seyr edenler için onu 

süsledik.” Enbiya Suresi’nde; “O, geceyi, gündüzü, güneşi, ayı... yaratandır. Her biri 

                                                            
276 Gabriel, Monument, 275. 



 

171 

bir yörüngede yüzmektedirler.” Saffat Suresi’nde; “Biz yakın göğü, bir süsle, 

yıldızlarla süsledik”.277 

Ayetlerin vermek istediği mesaj, gökyüzüne ait cisimlerin Allah’ın varlığının 

delillerinden olduğu ve insanın bunu akıl etmesi gerektiğidir. Mimari bezemede 

kullanılan yıldız sistemlerinin sıradan bezeme unsurları değil, aynı zamanda inancın 

estetik duygularla mimari sanat ürününe aktarımının görsel öğeleridir. Ayetlerde aynı 

zamanda makro kozmos olayların belli bir düzen içerisinde olduğundan, güneşin, 

ayın belirli bir yörüngede hareket ettiğinden, yıldızların gökkubbeyi süslediğinden ve 

bu cisimlerin havada asılı bir şekilde olduğundan bahsedilmektedir. Bu durum İslam 

sanatı ve mimarisinde çok kollu yıldız bezemelerinin, güneş ile ayı temsil ettiği 

düşünülen kabara ve gülbezeklerin hem çizim hem de uygulamalarına yansımıştır. 

Sonuç olarak cami iç mekanda kullanılan mimari ögeler ve bezemeler, üslup 

olarak kapılarda kullanılan bir çok mimari öge ve bezemelerle hem mimari olarak 

hem de içerik analizi bağlamında dil bütünlüğü sağlamaktadır. 

5.3. Melike Turan Darüşşifa Taç Kapısı ve İç Mekan 

Darüşşifayı ön plana çıkaran özelliklerinden birisi de yoğun simgelerle 

bezenmiş kapısıdır. Darüşşifa kapısı şifahanenin giriş kapısıdır. Darüşşifa taç 

kapısının üst kısmında bir pencere bulunmaktadır. Bu pencerenin hemen önünde 

pencereyi ikiye bölen ve  binanın dengede olup olmadığını göstermek için dönen bir 

denge sütunu vardır. Bir deprem sonrası denge taşının dönme olayı durmuştur. 

                                                            
277 Resul Yelen,” İslam Sanatında Süsleme Sembolizmi Üzerine Yeni Yorumlar.” Yüzüncü Yıl Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi cilt 1 özel sayı-2(2017): 8. 



 

172 

 

Şekil 191: Darüşşifa Taç Kapı Bezemeleri (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

Ortasında kolonla ikiye bölünen bir pencere ya da kapı açıklığı evrensel bir 

mimari motiftir. Bu bağlamda Batı ile İslam dünyası arasında, yadsınamayacak sanat 

ilişkileri olduğunu kabul etmek gerekmektedir. Anadolu'nun içinden geçerek kutsal 

topraklara giden Birinci Haçlı Seferi'nden başlayarak yazılı belgelerle saptanabilenin 

çok ötesinde, özellikle esir edilen inşaat ustaları ve sanatçılar sayesinde iki taraflı 

güçlü bir sanat sözlüğü transferi olmuş olmalıdır. Üzerinde fazla araştırma 

yapılmamış olan bu süreç içinde, yabancı ustalar elinde yerel sözlüğün ya da yerel 

ustalar elinde yabancı sözlüğün dönüşümleridir.278 

Tek  başına ele alındığında bile heykel olarak değerlendirilebilecek olan bu 

sütun, palmet, lotus ve rumilerin iç içe geçtiği bir kabartma üzerinden doğarak 

yukarıya doğru incelmiş ve tekrar kalınlaşarak etrafında museviliğin sembolü olan  

dört adet altıgen yıldız işlenmiş bir sütun başına dönüşmüştür. Tasarım açısından 

incelendiğinde yıldızların sivri uçları kompozisyonu bozmamak adına yanyana 

getirilmiştir. Bu duruma Musevilikte kozmik dokrtin ya da kabala incelemesi 

denmektedir. Bu doktrin evrenin Tanrı tarafından nasıl ve kaç günde yaratıldığını 

anlatmaktadır. 

Sütunun gövdesinde diğer devasal büyüklükteki bitkisel bezemelere göre 

minyatür sayılabilecek palmet ve rumiler bulunmaktadır. Gövdede içiçe geçmiş 

bitkisel bezemelerden oluşan ve haçı anımsatan motifler de mevcuttur. Bu sütun 

                                                            
278 Kuban, Divriği,  123. 



 

173 

bezeme öğelerinin Selçuklu Anadolu’sunun kültür ve sanat etkileşimini birbirine 

sentezleyen önemli bir mimari elemandır. 

 

Şekil 192: Darüşşifa Taç Kapısı Denge Sütunu (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

Pencerenin sağ ve solundaki bitkisel bezemelerin ve rumilerin içerisinde yine 

içerisinde altıgen yıldız ve rumilerle bezenmiş mühürler vardır. Bu mühürlerin 

içerisinde bitkisel bezeme ve rumiler tamamlanmamıştır. Güçlü bir desen anlayışı 

hakim olduğundan bitmemişlik hissi çok farkedilmemektedir. Bu mühürler Süleyman 

Mührüdür ve bu mührü çevreleyen hilal İslamiyeti simgelemektedir. Kur’an-ı 

Kerim’de Hz. Süleyman; kuşlara, hayvanlara, insanlara ve cinlere hükmettiği ve 

onları çalıştırdığı bilgisi geçen ayetler vardır. Bu ayetlere göre Hz. Süleyman 

Allah’ın  verdiği insanüstü bir kuvvete ve derin bir ilme sahiptir. Bazı müfessirler, bu 

güç-kuvvet, O’na iç içe ters olarak girmiş iki üçgen şeklinde olan ve Hz. Süleyman’ı 

temsil eden Mühr-i Süleyman’dan geldiğni ifade etmiştir. Bu sembol Tanrıyı temsil 

eden bir çeşit tılsımdır. Güç, iktidar ve saltanat simgesi olarak bu mühür gizli güçler 

düşünülerek tasvir edildiği  gibi, bazı yerlerde de manevi güç, devamlılık ve iktidarın 

sembolü olarak kullanılmıştır. 



 

174 

 

Şekil 193: Süleyman Mührü (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

Taçkapıdaki mühürün ortasında motiflerle haç işareti işlenmiştir. 

Kuban, Selçuklu mimarisinde yöresel hristiyan geleneklerinin de rolünün 

yadsınamaz olduğundan söz etmektedir. Dini ve milli önyargılar bertaraf edildiğinde 

bazı motiflerin ve tekniklerin benzerliği, varlığı ve yokluğu şüphesiz ilişkileri 

belirleyen birtakım ipuçları olduğundan bahsetmiştir. 279 

Denge sütunu ile anlatımsal bir benzerlik bulunmaktadır.  Musevi yıldızı, 

süleyman mührü ve haç işaretleri Darüşşifanın hangi inanış ya din olursa olsun her 

inançtan insana açık bir mekan olduğunun simgesel bir ifadesidir. Adeta  Mevlana 

Celaleddin Rumi’nin ünlü sözü “ne olursan ol gel” cümlesinin taşa işlenerek anıta 

dönüşmüş halidir. Tasarım ve içerik analizi bağlamında dil birliği ve bütünlüğü 

vardır. 

                                                            
279 Kuban, Divriği, 166. 



 

175 

 

 

Şekil 194: Darüşşifa Taç Kapısında Bulunan Denge Sütunu Üzerindeki Bezemeler ve Cami İç Mekanda 

Bulunan Mihrabın Üzerindeki Silindir Çerçeve Kuşağında Yer Alan Bezeme Benzerliği  

(Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

 

 



 

176 

 

Şekil 195: Şekil 194’de Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konum (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: Ali 

Turan)280 

Darüşşifa taç kapıda yer alan denge sütunu alçak ve yüksek kabartma tekniği 

ile palmet lotus ve rumilerin iç içe geçtiği bir kompozisyonla taşa işlenirken Ulu 

cami iç mekanda benzer örneğini mihrabın üzerindeki silindir çerçeve kuşağında 

lotus ve rumilerin yer aldığı kompozisyonda rastlanmaktadır. 

Pencerenin alt kısmında üç satır kitabe de bulunmaktadır. Kitabede, “Emare 

emir verdi Allah’ın rahmetine muhtaç, turanaciz ve zayıf kul, Fahrettin Behram 

şahın kızı Turan Melek tarafından bu şifa yurdunun yapılması 626 hicri aylarının 

birinde emir verildi, Allah saltanatını daim etsin” yazmaktadır.281 Kitabenin hemen 

sağında ve solunda lotusa rastlanmaktadır. Her ne kadar simetrik görünse de simetrik 

değildir. Muazzam taş işçiliği bu tür farklılıkların görmezden gelinmesine neden 

olmaktadır veyahutta eksiklik olarak kabul görmemektedir. 

 

Şekil 196: Denge Sütunu Altındaki Kitabe (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

                                                            
280 Gabriel, Monument, 275. 
281 Ali Saim  Ülgen, “Divriği Ulu Camii ve Dar’üş-Şifası”, Vakıflar Dergisi, 5, 1962, 93-98. 



 

177 

Lotus, antik dönemlerde  Yunan, Mısır ve Hindistan gibi bir çok  medeniyetin 

kültüründe şansın, sonsuz yaşamın ve ruhsal temizliğin simgesi olarak görülmüştür.  

Darüşşifanın iç kısmında avlunun ortasında bulunan havuz, simgesel açıdan anlamı 

kitabenin yanında ve tüm taçkapıların  genelinde kullanılan lotus ile örtüşmektedir. 

Kapının sağ tarafında bitki bezemeli kaval silmeler üzerinde kabartma iri 

palmet yaprakları ve rumiler arasında yer alan yüzü zamanla tahrip olmuş fakat 

başındaki taç ve  örgülü saçlarından kadın olduğunu anladığımız bir figür (kadın 

başı) bulunmaktadır. Kapının sol tarafında ise kadın figürüne simetrik olarak bitki 

bezemeli kaval silmeler üzerinde kabartma iri palmet yaprakları ve rumiler arasında 

zamanla kadın figürü gibi yüzü tahrip olmuş iri ve tek küpeli bir erkek figürü (erkek 

başı) bulunmaktadır. Figürler klasik Selçuklu dönemi başlıkları ve saç örgüleriyle, 

yüksek kabartma olarak işlenmiştir. 

Bu figürler o dönemin astrolojisinde güneş ve ay simgeleri olabileceği gibi 

Ahmet Şah ve Turan Melek’i de simgeleyebilir.  Bunlar pagan Türklerin Kün-Ay 

ikilisi olarak algılanabileceği gibi, yaptıranlara referans veren temsili figürler olarak 

da düşünülebilir. Aynı zamanda erkek, kadın ayrımı olmadan Darüşşifaya herkesin 

girebileceğinin de bir göstergesi niteliğindedir. 

      

Şekil 197: Erkek Başı (Küpeli)  Şekil 198: Kadın Başı (Saç Örgülü)  

(Orijinal Fotoğraf : Ali Turan )  (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan )   



 

178 

 

Şekil 199: Darüşşifa Kapının Cephesindeki İnsan Kabartmalarının  Bulunduğu Bezemelerin   Çizimi  

(Orijinal fotoğraftan alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim: Ali Turan)282 

Taç kapıdaki kemerin  bittiği alanda  büyük boyutlu heykelimsi mukarnas 

başlıkları vardır. Bu başlıklar taç kapının ve diğer taçkapıların  geneline baktığımızda 

büyük boyutlu olmalarına rağmen  diğer bezemelere oranla  daha  sade bir 

durumdadır. Bu durum taç kapıya bakıldığında tasarımda gözün dinlendiği bir alan 

olma gereksinimi karşılamaktadır. 

                                                            
282 Turan, Fotoğraf, 2013. 



 

179 

 

Şekil 200: Darüşşifa Taç Kapısında ve KuzeyTaç Kapısında Bulunan Bezemeli Mukarnas  Başlıklı Konsol ve 

Mihrap Duvarının Silindir Çerçeve Kuşağındaki Konsol Benzerliği (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 



 

180 

 

Şekil 201: Şekil 200’ de Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu(Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: 

Ali Turan)283 

Darüşşifa kapısının kavsara kuşatma kemer başlangıcında bulunan bu 

bezemesel büyük konsol başlıklar darüşşifa iç mekanda girişin sol duvar iç cephe 

yüzeyinde, kuzey taçkapısının sütunce başlıklarında ve cami iç mekanında  mihrap 

duvarının kesik silindir çerçeve kuşağının her iki yanında konsolda bulunmaktadır. 

Bu durum darüşşifa kapısını tasarlayan ustanın, yapının farklı  yerlerinde de tasarım 

açısından etkili olduğunu göstermektedir. Kuzey taçkapısına bakıldığında da sütunce 

başlıklarında paralellikler bulunmaktadır. 

                                                            
283 Gabriel, Monument, 275. 



 

181 

 

Şekil 202: Darüşşifa Taç Kapısının Sütünçelerindeki Bezemelerle Cami İç Mekanda Minber Üstü Tonoz İle 

Bezeme Benzerliği (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

Şekil 203: Şekil 202’de Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. Çizim: 

Ali Turan)  284 

Darüşşifa taç kapısının sütunçelerini sarmalayan geçmeli geometrik 

bezemeler alçak kabartma tekniğiyle taşa işlenmiş olup tasarım üslup ve teknik 

yönden benzer uygulaması Ulu cami iç mekanda minber üstü tonozun haç şeklindeki 

yüzeyinde taşa işlendiği karşımıza çıkmaktadır. 

                                                            
284 Gabriel, Monument, 275. 



 

182 

 

Şekil 204: Darüşşifa Kapısının Sütunçe Başlıkları Üzerinde Yer Alan Vazodan Çıkan Rumi Bezemeler 

Arasında Bulunan Lotus Kabartması(Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

 

Şekil 205: Darüşşifa Kapısının Sütun Başlıkları Üzerinde Yer Alan Vazodan Çıkan Rumi Bezemeler Arasında 

Bulunan Lotus Kabartması Çizimi (Orijinal fotoğraftan alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim: Ali 

Turan)285 

                                                            
285 Turan, Fotoğraf, 2013. 



 

183 

 

Şekil 206: Darüşşifa Kapısının Sütünçe Altlığında Yarım Çokgen Geçmeli Geometrik  ve Bitki Bezemeli 

Bordür (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

 

Şekil 207: Darüşşifa Kapısının Sütünçe Altlığında Yarım Çokgen Geçmeli Geometrik ve Bitki Bezemeli 

Bordür (Orijinal fotoğraftan alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim: Ali turan)286 

Darüşşifa taç kapısı diğer taçkapılarla özellikle de Kuzey taç kapısı ile 

karşılaştırıldığında İslam mimari geleneğine aykırı olduğunu hissettirebilir ve bu 

mimari tasarımı kuzey taç kapısı ile aynı gelenek içinde düşünme olasılığı  

olmadığını da düşündürebilir. Kuzey taç kapısına kimlik kazandıran temel tasarım, 

kozmik ağacı simgeleyen ve taçkapı nişini çevreleyen büyük çelenktir. Diğer 

unsurlar, yontusal kalite ve duyarlığı açısından aynı nitelikte olsalar da ikincil planda 

                                                            
286 Turan, Fotoğraf, 2013. 



 

184 

kalmışlardır. Kapı silme kompozisyonu ile, mimarlık tarihi açısından çözülmesi 

olanaksız bir bilmece gibidir. Bunların bir heykel gibi yükselen güçlü payetlerinin ön 

yüzünde strüktürel ilişkiler göz ardı edilmiş ve mimariden çok bir heykel vizyonuna 

karşılık gelmektedir.287 

Taç kapının üzerinde yükseldiği geniş kaide, büyük kemerin üzerinde 

yükseldiği sütun başları ve ortadaki sütun, yüzeyde kalan bir taçkapının ötesine taşan 

mimari bir birim oluşturulmak istendiğini göstermektedir. Sütun ve yıldız sistemi 

kozmolojik bir fikri yani ‘dünya ekseni ile desteklenen yıldızlı gökkubbe’yi 

çağrıştırmaktadır.  Bu anlayış Asya çadır ve konutunun tasarımının arkasındaki temel 

kavramdır. Taçkapının bir eyvan gibi üç yönden kapalı bir mekan içermesi ve bu 

mekanın ‘kozmosun yeniden üretimi’ fikrine sahip olması, Divriği’de karşımıza çıkan 

yeni bir yorumudur. Özetle  binaya girerken bir mekandan diğer mekana geçilmekte, 

kaosun hüküm sürdüğü alandan bir ara alana, buradan da kozmosa ulaşılmaktadır.288 

Oysaki gökkubbe kavramı her ne kadar islamiyet öncesi inançlara bağlansa 

da Kur-an’da birçok ayet ve hadislerle gökkubbeye atıfta bulunulur. 

Rûm Suresi’nde “O'nun delillerinden biri de, gökleri ve yeri yaratması, 

lisanlarınızın ve renklerinizin değişik olmasıdır” Duhân Suresi’nde; “Biz gökleri, 

yeri ve bunlar arasında bulunanları, oyun ve eğlence olsun diye yaratmadık.” Saff 

Suresi’nde; “Göklerde ve yerdekilerin hepsi Allah'ı tesbih eder.” Ankebût  

Suresi’nde; “Andolsun ki onlara, gökleri ve yeri yaratan, güneşi ve ayı buyruğu 

altında tutan kimdir”289 gibi   ayetlerde görülen yer ve gök ilişkisi, dönemin İslam 

mimarisinde özellikle Selçuklu Anadolu Mimarisindeki sembolik olarak 

yansıtılmaktadır. 

İç kapı kısmının sağ ve solunda bir simetri hakimdir. Sağda ve solda iri 

palmet yapraklı enli bir bordür bulunmaktadır. Kapı üzerinde çizgileriyle sınırlanmış 

geometrik motif, alınlığın altındaki pencere ve sütun , pencerenin sağ ve solundaki 

motifler kimi yerlerde simetrik kimi yerlerde asimetrik görünümüyle yatay ve dikey 

sıralanışıyla kontrast bir görüntü oluşturularak hareketli bir kompozisyon  

sağlamıştır. 

                                                            
287 Kuban, Divriği, 163. 
288 Peker,Divriği, 24. 
289 Yelen, İslam Sanatında, 7. 



 

185 

Kapı portalinin sol ve sağ üst köşelerden başlayan ve tabana kadar devam 

eden kufi yazı ile Celle Celaluhu  lafzı bulunmaktadır. Hemen bitiminde ön cepheyi 

bir kemer gibi sarıp iç duvarda son bulan adeta taştan bir tezhipi hatırlatan Allah lafzı 

görülmektedir. “Evrende nereye bakarsanız bakın yüce yaradanı görürsünüz” 

cümlesinin somut yansıması olmuştur. 

Divriği taş oymalarında son derece başarılı çeşitlemelerine rastlanan 

geometrik düzenlemelerini aynı zamanda ahşap işçiliğinde de görmek mümkündür.  

Hünkar mahfelinin ahşap korkuluklarında bulunan panolar ahşap işçiliğinin nadide 

örneklerindendir. Bu panolar, taç kapıdaki  sütunların  sağında ve solunda simetrik 

olarak bulunan rozetlerle dil bütünlüğü sağlamıştır. Rozetler, Anadolu Selçuklu 

dönemi mimari yapılarının farklı unsurlarında kullanılsalar da, en yoğun görüldükleri 

yer taç kapılardır. Bu bezeme unsuru  diğer bezeme öğeleri gibi yapının manevi 

çekiciliğini  arttırmaktadır. Taç kapılar üzerinde bulunan her bir süsleme ayrı 

kompozisyon alanları ile aynı manevi ifadenin taş üzerine yansıması olarak ortaya 

çıkmıştır. Rozetler de bu anlamın birer sembolüdür. 

 

Şekil 208: Hünkar Mahfelinden Ahşap  Pano Detay Şekil 209: Divriği Daruşşifası Taç Kapısı Rozet Detay  

(Orijinal Fotoğraf: Ali Turan)     (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 



 

186 

 

Şekil 210: Şekil 208-209’da Yer Alan Benzerliklerin Plandaki Konumu (Gabriel’den işlenerek çizilmiştir. 

Çizim: Ali Turan) 290 

Rozet olarak isimlendirilen desenler çoğunlukla sonsuzluk hissi veren 

merkezsel desenlerdir. Tasarımlarda kullanılan rozetler ve kabaralar, tek merkezli 

gibi görünmelerine rğmen bezemenin bulunduğu diğer bütün elemanlarda bir 

sonsuzluk hissiyatı yaratır. Özellikle geometrik olarak planlanmış örneklerinde 

devamlılık gösteren bir karakter sergilemektedirler.291 Geometrik sistemin bu dengeli 

devamlılığı tasavvufi açıdan “devir” olarak değerlendirilebilir. Devir insanın ruhunun 

evren üzerinde devamlı dönmesi sonrada Allah’ın Vücudu Mutlağına erişmesidir.292 

Devir felsefesi Selçuklu sanatı eserlerinde evren ve onu yaratan Allah’ın 

sembolleri olarak Anadolu’da karşımıza çıkar. B. Karamağaralı geometrik 

düzenlemede görülen bu dönüş hareketinin yani dairelerin Allah’ın sembolleri olarak 

karşımıza çıktığını vurgulamaktadır.293 

Bu rozetlerin içinde altı köşeli yıldız ve bitkisel bezemeler bulunmaktadır. 

Sonradan eklenmiş gibi görünen rozetler, çevrelerinde bulunan hilal benzeri çerçeve 

ile dikkati çekmektedirler. Burada üç katlı bir bezeme tekniği kulanımıştır ve bu 

teknik kabartma etkisi göstermiştir.  Bu rozetlerin yarısı düz bir satıh üzerinde diğer 

bir yarısı ise dörtgen üzerindedir. Böylece taçkapıyı anıtsal bir esere dönüştüren üç 

boyutlu  kompozisyonlardan birisi  oluşturulmuştur. 

                                                            
290 Gabriel, Monument, 275. 
291  Demiriz, İslam Sanatında, 125 .  
292 Emel Esin, Türk Kozmolojisine Giriş (İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2001), 51. 
293 Karamağaralı, İçiçe,  258. 



 

187 

 

Şekil 211: Divriği Daruşşifası Taç Kapısı Rozet Detay (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

 

Şekil 212: Divriği Daruşşifası Taç Kapısı Rozet Detay Çizimi  

(Orijinal fotoğraftan alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim: Ali Turan)294 

Rozet (rosette) kavramları oyulmuş ya da boyanmış, genel olarak dörtgen 

veya yuvarlak olarak süslenmiş çiçek motifleri olarak tanımlanırken, yüzeyleri oyma 

veya kabartmalı stilize motiflerle bezenmiş, bir gülü andıran yuvarlak şekildeki 

yüzey süsleme elemanları olarak da tanımlanan gülbezekler sanat terminolojisini ele 

alan bazı eserlerde, gülçe olarak da isimlendirilmektedir.295 

                                                            
294 Turan, Fotoğraf, 2013. 
295 Cyril M. Harris, Dictionary of Architecture and Construction, (New York: Fourth Edition, 2006) 832.  



 

188 

 

Şekil 213: Türbe Kapısının Yanındaki Kapının Lentosunda Gülbezekler (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

Darüşşifanın girişinde sağında ve solunda refakatçi odaları bulunmaktadır. Bu 

oda kapıların alınlığında 2’şer adet, darüşşifa içerisindeki türbe kapısının hemen 

yanında bulunan demir korkuluklu pencerenin alınlığında ise  büyüklü küçüklü 5 

adet gülbezek bulunmaktadır. bu gülbezekten 1 adet de Batı kapısının solunda 

bulunmaktadır. Darüşşifa taç kapısında bulunan rozetler, bu gülbezeklerle tasarım ve 

içerik bağlamında  dil bütünlüğü sağlamaktadır. Türbe kapısına yakın olan 

pencerenin alınlığındaki gülbezekler simgesel olarak  tasavvufi açıdan “devir” olarak 

değerlendirilebilir. Devir insanın ruhunun evren üzerinde devamlı dönmesi sonrada 

Allah’ın vücudu mutlağına erişmesi olarak görülüyorsa sonsuz yaşamın simgelemek 

amacıyla orada bulunmaktadır denilebilir. 

Kapı veya eyvan, her ikisi de makrokozmik bir ilk örneğin ardından inşa 

edilmiş olan ve bu niteliği ile bir mikrokozmos sunan kutsal bir mekana girişi veya 

geçişi belirler; bu nedenle kapı (portal) veya eyvan, özellikle Selçuklu mimarisindeki 

uygulamalarda, yapının bütününden farklı bezeme öğeleri içerir. Benzer şeyler 



 

189 

mihrab için de söylenebilir. Portal, eyvan ya da mihrab, hepsi de kozmolojik göksel 

kapı sembolizminin birer yersel uygulamasıdır. 296 

 

Şekil 214: Daruşşifa Giriş Tonozu (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

                                                            
296 Ali Uzay Peker, “Anadolu Selçuklularının Anıtsal Mimarisi Üzerine Kozmoloji Temelli Bir Anlam 

Araştırması”, (doktora tezi,İstanbul Teknik Üniversitesi, 1996), 163. 



 

190 

 

Şekil 215: Darüşşifa Giriş Kuzeyde Yer Alan Hücre Odası ve Çarkıfelekler (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 

 

Şekil 216: Darüşşifa Giriş Güneyde Yer Alan Hücre Odası ve Çarkıfelekler (Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 



 

191 

 

Şekil 217: Darüşşifa Kapalı Avlu Girişi (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

Şekil 218: Darüşşifa Kapalı Avlu Girişi (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

Orta Asya Türk-Batı geleneğine göre inşa edilen darüşşifa, cami kıble 

cephesine bitişik bir iç avlu etrafında sıralanan kapalı avlulu üç eyvan ve bunların 

arasında yer alan farklı büyüklüklerde odalardan meydana gelmiştir. Alt katı dört 

adet sütun üzerine üç adet paralel tonozla örtülü gizli bir revak sistemi oluşturularak 



 

192 

ortası açık bırakılmıştır. Bunlardan güneyde yer alan iki sütun dairesel iken, kuzeyde 

yer alan 2 sütun sekizgendir. Sekizgen sütunlardan birinde kufi yazıyla Allah lafzı 

diğerinde de  Muhammed  lafzı bulunmaktadır. 

 

Şekil 219: Darüşşifa İçerisinde Kuzeyde Bulunan Sekizgen Sütunların Üzerindeki Allah ve Muhammed Lafzı 

(Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

Şekil 220: Darüşşifada Güneyde Bulunan Geometrik Desen Kabartmalı Sütun Gövdeleri  

(Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 



 

193 

 

Şekil 221: Darüşşifada Güneyde Bulunan Sütun Gövdelerindeki Geometrik Desen Kabartmaları Çizimi 

(Orijinal fotoğraftan alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim: Ali Turan)297 

Darüşşifa, yıldız tonozlu bir ana eyvana sahiptir. Çift yönlü kemer atılımıyla  

dokuz bölüme ayrılan bir avlusu ve bezemeli sütunları bulunmaktadır. Avlunun orta 

bölümde sekizgen, çöpür taşının kullanıldığı bir havuzu bulunmaktadır. Beşik tonoz 

kolları, ortadaki köşe taşlı sekizgen kasnakla birleşmektedir. Bu tonozlar camlı demir 

doğrama bir külahla örtülüdür.  

 

Şekil 222: Darüşşifanın Camlı Demir Doğrama Külahının İç Kısmından Görünüşü (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

                                                            
297 Turan, Fotoğraf, 2013. 



 

194 

Üç yandan kapalı, tonoz örtülü ve ön kısmı dışa açık, eski İran kökenli bir 

mimari biçim olan eyvan, İslam mimarisinde yaygın bir kullanım alanı bulmuştur. 

Eyvan özellikle medrese yapılarında uygulandığı zaman pratik bir işlev konusu 

değildir. U.Vogt-Göknil’e göre, İran camisinin eyvanları herşeyden önce göksel 

akım(charge)  aktaran bir geçiş yeri, bir eşiktir. Ardalan ve Bachtiar’a göre, metafizik 

olarak eyvan, tin olarak alınan bahçe veya avlu ile beden olarak değerlendirilen oda 

arasında devinen ruhun bölgesi olarak görülebilir, dolayısıyla eyvan yersel ve geçici 

dünyalar arasındaki geçiş mekanı yoldur. Bu metafiziksel değerlendirmeler yanında 

eyvan eski İran ve Yakın Doğu’ya özgü dinsel ve kozmolojik imgeler bağlamında 

Günkut Akın tarafından “Yeryüzü Kapısı” bu satırların yazarı tarafından da 

“Yeryüzü ve Gökyüzü Kapısı” olarak yorumlanmıştır. Gökyüzü kapısı olarak eyvan, 

“dört yön” kavramı ile ilişkili olarak aynı zamanda “Güneş Kapısı”dır. Bu son imge 

daha çok İslam öncesine ait bir düşüncenin ögesidir.298 Dolayısıyla Kuzey taç 

kapısındaki güneş diskleriyle içerik analizi bağlamında simgesel olarak 

örtüşmektedir. 

 

Şekil 223: Ana Eyvan Genel Görünüm (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

Ana eyvanın tonozu dünyada eşi ve benzeri olmayan bir tonozdur. Tonozun 

orta göbek noktası çok parçalıdır ve helezonik kilit taşı ile oluşturulmuştur. Bu 

helezonik taş, girinti ve çıkıntılar oluşturularak birbirine geçmeli olarak yapılmıştır. 

                                                            
298 Peker, Anadolu Selçukluları, 160-161. 



 

195 

Ana eyvanın ortasındaki dairelerin bir noktasından bakınca sağ ve sola doğru bir 

dönme hareketi fark edilmektedir. Bu tonozda kullanılan simgeler içerik analizi 

bağlamında bizi tasavvufi yoruma götürmektedir. Tasavvufi açıdan bakınca Allahtan 

geldik yine Allaha döneceğiz yorumu yapılabilir. Ayrıca bu dönme şeklini hissettiren 

alçak kabartma tekniğiyle yapılmış geometrik geçme bezemeler Darüşşifa taç 

kapısının kaidesinde bulunan geometrik geçme bezemelerle tasarım bağlamında dil 

bütünlüğü sağlamıştır. 

 

Şekil 224: Darüşşifa Ana Eyvan Tonozu (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

Şekil 225: Darüşşifa Taç Kapısının Kaidelerinde Yarım Çokgen Geçmeli Geometrik  ve Bitki Bezemeli Bordür 

(Orijinal Fotoğraf : Ali Turan ) 



 

196 

Ana eyvanın sağ ve sol tarafında karşılıklı iki yelpaze kabartması bulunmaktadır. 

Yelpazelerden biri iç bükey diğeri ise dış bükeydir. Simgesel anlamda biri dişi diğeri ise 

erkektir. Bu iki yelpaze bir araya getirilip birleştirilince bir bütünü oluşturmaktadır. 

Dolayısıyla alandaki sesin akustiğini ayarlamaktadır. Erkek ve dişi bir bütündür ve 

birbirlerinin tamamlayıcısıdırlar. Simgesel anlamda bizi, erkek ya da dişiden birinin 

yokluğu dengenin bozulduğu çıkarımına ulaştırır. Aynı zamanda Darüşşifa taç kapısının 

iki yanında bulunan biri dişi diğeri erkek başı figürünün soyut halinin bir yansıması 

olarak da düşünülebilir. 

 

Şekil 226: Dış Bükey Yelpaze (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 



 

197 

 

Şekil 227: İç Bükey Yelpaze (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

Darüşşifaya girerken ana eyvanda bizi karşılayan duvarda 21 bölüme ayrılmış, 

yine yelpazeyi andıran ve kaynaklarda adının gün dönümü olarak geçtiği bir motif 

bulunmaktadır. Darüşşifa taç kapısında bulunan pencereden giren gün ışığı buraya 

yansımakta ve işlevsel olarak bir çeşit saat görevi görmektedir. Bu yelpazenin 21 bölüme 

ayrılması ve gün dönümü yelpazesi olarak adlandırılması her yıl 21 mart tarihinde 

meydana gelen gece ve gündüzün eşitlendiği bir doğa olayı olan ekinoksu 

hatırlatmaktadır. İçerik analizi bağlamında incelendiğinde gece ve gündüzün kadını ve 

erkeği simgelediği ve kadın ve erkeğin eşitliğine gönderme yaptığı çıkarımına varılabilir. 

Yelpazenin ortasında ve alt kısmında tıp biliminin simgesi olan iki yılan 

motifi bulunmaktadır. Yılan günümüz kültüründe kendisine olumsuz anlamlar 

yüklenen bir hayvandır. Oysa ki, yılan figürü neredeyse tüm eski kültürlerde gençliği 

ve sağlıklı yaşamın simgesi olarak kullanılmaktadır. Antik çağlardan günümüze 

kadar birçok uygarlıkta sağlık, hekimlik ve uzun yaşamın sembolü olarak 

görülmüştür.  Tıp kelimesi kaynağını eski Mısır şehri Teb’den alır. Yılan ise Teb’in 

sembolüdür çünkü Teb şehri Mısır’ın en önemli tıp merkezidir.299. Günümüzde 

sağlıkla ilgili meslek kurumlarının çoğu ağaca, asaya, dala kaleme ya da sopaya sarılı 

yılan figürleriyle sembolize edilmektedirler. Bu sembol, yaşam ağacına sarılı bir dişi 

bir erkek yılandır. Bu sembolde sopa yaşamı, yılanlar ise gençliği temsil etmektedir. 

                                                            
299 Fuat Yöndemli, Tarih Öncesinden Günümüze Yılan, (Ankara: Piramit Yayıncılık,2004) 



 

198 

 

Şekil 228: Yıl Dönümü Yelpazesi (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

Şekil 229: Tıp Biliminin Simgesi Olan İki Yılan Kabartması (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 



 

199 

 

Şekil 230: Kapalı Avlu, Ana Eyvandan Darüşşifa Kapı Girişine Bakış (Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

Darüşşifanın iç kısmında avlunun ortasında bulunan ve  helezon formlu taşa 

sahip (çöpür) sekiz köşeli havuz bulunmaktadır. Havuzun kuzey ve güney 

kenarlarına konsol olarak yerleştirilmiş, çörten biçimindeki taş olukların içinden 

çıkan sular havuzu doldurmaktadır. Havuzdaki suyun fazlası belli bir seviyeye 

geldikten sonra doğu kenardaki deliklerden dışarıya çıkarak havuz kenarında kare bir 

çerçeve oluşturan üstü açık kanalları takip etmektedir. Su, batı yönde helezon 

şeklindeki kanallar sayesinde döşeme altından dışarıya atılmaktadır. Suyun havuz 

içerisindeki hareket alanı izlendiğinde ve su sesinin o dönemlerde ruhsal arınmayı 

gerçekleştirmek için  terapi olarak kullanıldığı göz önüne alındığında sekiz köşeli bu 

havuzun sonsuz bir yaşamsal döngünün, ruhsal temizliğin ve arınmanın bir sembolü 

olduğu   düşünülmektedir. 

Peker, cami, medrese ve şifahaneler içerisnde kullanılan havuz anlayışının 

daha farklı simgeler barındırdığından bahseder. Peker’e göre; evren katmanlarının ve 

kapı kavramlarının Anadolu Selçuklu mimarisindeki en somut uygulamaları 

medrese, cami ve kervansaray yapılarının üst örtülerinde merkezde yer alan açıklık  

ve medrese yapılarında buna ek olarak tepe açıklığının altında yer alan su öğesi ile 

oluşturulmuştur. Melike Turan Darüşşifasında havuz üzerinde yer alan kubbeler birer 

“aydınlık feneri” denilen açıklık içerir. Bu açıklık, Asya geneline yaygın “dört 

aşamalı (yeraltı,yeryüzü,gökyüzü,üstgökyüzü) evren anlayışına uygun bir düzenleme 



 

200 

içinde bir mikrokozmos sunan yapıda içerilen Gökyüzü Kapısı imgesini 

simgelemektedir.300 

 

Şekil 231: Darüşşifa Kapalı Avlu Merkezinde Yer Alan Sekizgen Havuz  ve Çöpür  

(Orijinal Fotoğraf: Ali Turan) 

 

Şekil 232: Darüşşifadaki Sekizgen Havuz  ve Çöpür Çizimi 

(Orijinal fotoğraftan alıntılanarak çizimi gerçekleştirilmiştir. Çizim: Ali Turan)301 

Sonuç olarak darüşşifa kapısında da hem diğer taç kapılar hem de iç mekanla 

tasarım ve içerik analizi bağlamında dil bütünlüğünün sağlandığı görülmüştür. 

  

                                                            
300 Peker, Anadolu Selçukluları, 163. 
301 Turan, Fotoğraf, 2013. 



 

201 

DEĞERLENDİRME VE SONUÇ 

Anadolu, tarihin her evresinde çok hareketli ortamlara sahne olmuştur. Bu çok 

katmanlı tarihsel ortamda farklı politik-kültürel güç dengeleri, göçler ve savaş gibi 

olaylar doğal olarak mimariye ve sanata yansıyarak, üslup zenginliğinin oluşmasını 

sağlamıştır. Özellikle Anadolu Selçuklu mimarisi ve sanatı sadece kendi sınırları 

içerisinde değil geniş bir etki çerçevesinde süslemenin en üst seviyesine ulaşmıştır. 

Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası’nın bezeme programında bulunan her çizgi, motif, 

kabartma Türk sanatının alışılmamış bir zenginliktedir. Bu çalışma ile Anadolu Selçuklu 

mimarisinin ve sanatının zirve yapısı olarak kabul edilen Divriği Ulu Cami ve 

Darüşşifasının iç mekan ve cephe tasarımları bağlamında kullanılan bezemeler, 

kabartmalar, figürler hem tasarım bağlamında hem de içerik analizi bağlamında 

benzerlikleri sorgulanmıştır. 

Türk mimarlığı ve sanatının en önemli yapılarından biri olan Divriği Ulu Cami 

ve Darüşşifası, bitişik nizamda inşa edilmiş cami ve şifahaneden oluşan bir külliyedir. 

Cami ve şifahane plastik ve simgesel açıdan değerlendirildiğinde hassas bir geometrik 

düzenin içerisinde bulunduğu görülmektedir. Geometrik tasarımlar ve kabartmalar hem 

iç mekanda hem de cephelerde ve taç kapılarda oldukça sık kullanılmıştır. 

Anadolu Selçuklularının ortaya çıkardığı mimari ve sanat eserleri üzerinde 

birçok açıdan araştırma yapılmıştır. Ortaya çıkan mimari ve sanat ürünlerinde kullanılan 

bezeme programlarında kullanılan bezemeler, motifler, figür ve simgeler bize o dönem 

hatta daha eski dönemler hakkında temel bilgiler edinilmesi hususunda belge niteliğinde 

olmuşlardır. Anadolu Selçuklu döneminde bezeme programının en yoğun olduğu yapılar 

cami, medrese ve taç kapılardır. Bu dönemde inşa edilen neredeyse tüm yapılarda anıtsal 

büyük bir taç kapı bulunmaktadır. Bu yapılar süsleme yoğunluğu açısından göz alıcı 

özelliklerle karşımıza çıkmaktadırlar. 

Anadolu taş süslemesinde oldukça zengin bir alan olan insan, hayvan ve bitki 

tasvirlerinin bulunduğu bezeme programı hem süsleme hem de ikonografik araştırmalar 

için önemli bir kaynak niteliği taşımaktadır. Anadolu’da bulunan farklı kültürlerle Orta 

Asya ve İran gibi Anadolu dışı sanatı bir sentez oluşturmuş, özellikle Orta Asya inançları 

yoğunluk kazanmıştır. Dolayısıyla ortaya bir anlam zenginliği taşıyan ve girift 

sembollerle dolu yapılar ortaya çıkmıştır. Orta Asya'da insan ve hayvan figürleri göçebe 

kültürünün Şamanizm’e bağlı inanç dünyasının evreni ve astrolojik dünyayı temsil eden 



 

202 

sembolizm içerisinde kozmolojik, astrolojik ve mitolojik simgeleri olmuştur. Çift başlı 

kartallar, bitkisel ve geometrik kurgu içerisinde düzenlenmiş ve kompozisyona canlılık 

katmıştır. Avrasya göçebe kültürünün sentezi olan hayvan üslubu, Selçuklular'da halen 

yaşayan göçebe ruha yansımıştır. Bunun en güzel örneği batı taç kapısındaki çift başlı ve 

tek başlı doğan figürleridir. Çift başlı kartal figürü, olgun bir tasarım ve işçiliğe sahiptir. 

Bu figürün; plastik etki, form ve betimleyici öğeleri içerisinde barındırması bakımından 

yapılmış en önemli ve bilindiği üzere Türk Sanatı'nda yaygın bir şekilde kullanılan 

hayvan figürlerinden biridir. Birçok eski Türk yazmasında şecaat örneği bir kuş olan 

kartal; cesareti, kuvvet1iliği, yırtıcılığı ve yaşamın uzunluğunu temsil etmektedir. Batı 

taç kapısı caminin halı ve kilim motiflerinin yanı sıra, tek satıh üzerinde geometrik ve 

bitkisel bezemeler, geçmeler, rozetler, küreler ve hayvan figürlerinin bir dantel 

zarafetinde işlenmiş kapısıdır. Kapının hemen üzerinde lale motiflerinin olduğu geçme 

taşlarla işlenmiş bir bölüm vardır. Lale Allah lafzının gösterenidir. Bu bölümün hemen 

üzerinde bulunan üç satırlık kitabede; “Şeyhin Şah oğlu Süleyman Şah oğlu Ahmet Şah 

Allah’ın affına muhtaç aciz kul adaletli melik bu caminin yapılışını 1228 yılında emretti. 

Allah mülkünü daim etsin” yazmaktadır. Kitabenin üzerinde Türk üçgenlerinin arasında 

ve taç kapının daha üst kısımlarında bezemeli küreler bulunmaktadır. Kusursuz bir 

kompozisyon içerisinde kullanılan küreler ve içerisinde bulunduğu kompozisyon 

simgesel açıdan önemlidir. Küre evreni ve yeryüzünü simgelemektedir. Evrenin temel 

ilkeleri olan hava, su, toprak, ateş ise düzlemsel üçgenlerle ifade edilmektedir. 

Üçgenlerden ortaya çıkarttığı kristalize edilmiş geometrik formlar olan çokgen cisimler 

dört unsuru simgelemiştir. 

Taç kapıların çoğunda yan kanat ön yüzlerinin silmelerle şekillendirildiği yoğun 

bir süsleme görülmektedir. Bitkisel ve geometrik bezemeler, bağımsız veya şeritler 

halinde dizilmiş hayvan ve insan tasvirleri, mukarnaslar, gülbezek ve kabaralar, küreler 

başlıca süsleme unsurudur. Kapılarda kullanılan bezeme çoğu zaman kapının 

kendisinden daha fazla ilgi görmektedir. Özellikle süsleme şeritlerinde kullanılan içiçe 

geçmiş geometrik ve bitkisel motifler bezemedeki sonsuzluk hissiyatı ile kapıya ayrı bir 

bakış açısı katmıştır. 

İslamiyet’te figür yasağına rağmen Anadolu Selçuklu sanatında kullanılan birçok 

eserde rastlanan insan ve hayvan figürlerinin kaynağının  Şamanizm inancı olduğu 

düşünülmektedir. Fakat ileriki dönemlerde içinde bulundukları yerel kültürden de 

etkilenerek süsleme unsurları İslamiyet’in de etkisiyle daha soyut bir hale gelmiştir.  



 

203 

Tüm bunlara rağmen İslam sanatının bir aşamasında, özellikle Orta çağda, mimaride 

kullanılan süsleme unsurlarının doğal kökeni neredeyse unutulmuş, soyut bir bitki 

dünyası metaforu oluşmuştur. Bu bağlamda motiflerin taşıdığı anlamdan çok estetiği 

önem taşımıştır. Kuzey taç kapısı en özgün örneklerinden biri olmuştur. 

Üzerinde yoğun süsleme, bitkisel, geometrik bezemeler, güneş kursları hayat 

ağacı, yazı kuşakları ve küçük mimari öğeler bulunan Kuzey taç kapı adeta dev bir 

heykel görünümündedir. Cami kısmının ayrı yönlerdeki üç kapısının kuzey cepheye 

açılanına Kuzey Kapısı veya Kıble Kapısı denmektedir. Anıtsal bir giriş olarak da kabul 

edilen ve yoğun simgeler taşıyan Kıble kapısı, büyük camiler için geçerli olan taç kapı 

tabiri ile de anılmaktadır. Mimari ve süsleme açısından çok derin anlamlara sahiptir. 

Öncelikle kıble gibi önemli bir simgesi vardır. Bu kapının ilk işlevi İslami inanışa uygun 

olarak kıbleyi temsil etmektir. Simgesel bağlamda ise Tanrı’nın yüceliğini temsil eder. 

Bu temsiliyet O’na duyulan sevginin ve hayranlığın bir göstergesidir. Taç kapı 

kompozisyonunun bir diğer dikkat çeken motifi bir altıgendir. Altıgenler iç mekan ve 

diğer taç kapılarda da sıklıkla kullanılmıştır. Selçuklu bezeme sanatında en çok 

kullanılan olan geometrik şekillerden biridir. Altıgen, Eski Ahit ve Kur’an’da Tanrı’nın 

yeryüzünü yarattığı gün sayısına tekabül etmektedir. 

Asya Türklerinin yaygın inancı olan Şamanizm büyük ölçüde tasavvuf ve sufi 

inançlara adapte edilmiştir. Anadolu'ya özgü bir karakterle, neredeyse tüm mimari ve 

sanat alanında Selçuklu sanatına özgü sembolik bir figürlü anlatımla yansımıştır. 

Selçuklu sanatını süsleyen hayvan figürleri ve bitkisel motifler bu iç içe geçmiş inanç ve 

gelenek dünyasının izlerini yansıtmaktadır. Şamanizm’de, doğa güçlerine insan, hayali 

yaratıklar ve hayvan biçimi verme oldukça yaygın bir anlayıştır. Bu figürlerin mimari 

yapılarda ve hatta medrese, türbe gibi dini mimaride yer alması eski geleneklerin yanı 

sıra, tasavvufun etkisiyle ve Selçuklularda var olan hoşgörü ortamıyla mümkün 

olmuştur. Şamanizm inancında önemli yeri olan yıldızlara ve gezegenlere tapınmak, 

Orta Asya çadırına "gök kubbe" tasarımı ile yansımıştır. Anadolu Selçuklu mimari 

yapılarında ve taş işçiliğinde ortaya çıkan kompozisyonlara incelendiğinde evren "gök 

kubbe" yıldız sistemlerinin, bitkisel kıvrımların birbirlerine dolanarak, kesişerek, sonsuz 

çeşitlemelerini oluşturduğu dikkati çekmektedir. Bu, sanki tanrısal ifadenin yansıdığı 

evren düzenidir ve tasavvuf görüşü ile uyum içindedir. 

Taçkapının üzerinde kaideden yukarı doğru yükselen sütunlardaki yıldız 

sistemleri,kozmolojik bir fikri yani dünya ekseni ile desteklenen yıldızlı gökkubbeyi ve 



 

204 

Asya çadır ve konutunun tasarımının da arkasındaki temel kavram olan gökkubbe 

kavramını çağrıştırmıştır. Taçkapının üç yönden kapalı bir mekân içermesi, binaya 

girerken bir mekândan diğer mekâna geçilmekte, kaosun hüküm sürdüğü alandan bir ara 

alana, buradan da kozmosa ulaşılmakta olduğu sonucuna varılmıştır. Oysaki gökkubbe 

kavramı her ne kadar islamiyet öncesi inançlara bağlansa da Kur-an’ı Kerim’de ayet ve 

hadisler de gökkubbeye atıfta bulunulduğu sonucuna ulaşılmıştır. 

Geometrik ve bitkisel bezeme programının yoğun kullanıldığı fakat diğer 

kapılara oranla daha yalın bir etkiye sahip kapı caminin doğu kapıdır. Klasik Selçuklu 

Üslubuyla yapılan kapı, caminin dört kapısından en az süsleme uygulanmış olan 

kapısıdır. Şah Kapısı olarak da adlandırılan bu kapı, insan boyundan daha kısa olması, 

ariflerin kulluk bilinciyle camiye eğilerek girmeleri için yapılmış olup simgesel anlamda  

tevazuyu yansıtmaktadır.  

Ulu Cami iç mekanında kullanılan geometrik tasarımlar tonozlarda oldukça 

dikkat çekicidir. Bu tonozların arasında geometrik kuruluşu en girift olanı ise cami 

hünkar mahfilinin üstündeki tonozdur. Mimarlıkta kemerlerin bir araya gelmesiyle 

oluşturulan, genellikle tavan örtüsü olarak işlev gören yapı parçası olmasının yanı sıra 

tonozlar, simgesel açıdan değerlendirildiğinde korunma işlevi de ön plana çıkmaktadır. 

Aynı zamanda tonozların merkezinde, ‘çapraz tonoz’ uygulaması ile birleştirilmiş iç içe 

geçen doğrusal bezeme hatları haç görünümündedir ve simgesel açıdan dikkat 

çekmektedir. 

Birçok Selçuklu eserinde üst örtü tuğla ve çini ile, ahşabın ise boya ile 

renklendirildiğine rastlanmaktadır. Fakat Divriği Ulu Camisi üst örtüsünde boya olan tek 

eserdir. Boyalı bezemeler caminin birçok tonozunda, mahfil korkuluklarında ve 

darüşşifanın ana eyvanında sağda ve solda bulunan kapıların alınlıklarında 

görülmektedir. Tasarım bağlamında hünkar mahfeli tonozu ve bezemeleri darüşşifadaki 

tonozlar ve ana eyvandaki boyalı bezemelerle tasarım ve içerik analizi bağlamında dil 

bütünlüğü sağlanmıştır. 

Hünkar mahfili tonozda kullanılan desenlerin, darüşşifa iç kubbe örtüleri ve 

tonozlarında, aynı zamanda  taç  kapısında aynı mantıkla  kullanıldığı gözlenmiştir. 

Darüşşifa giriş kapısı iç içe iki kemerden oluşmuştur. İnce sütunlar, lotus ve palmet 

demetleri ile göz alıcı  geometrik şeritlerle bezelidir. Giriş kapısı bir lotus tipte palmet 

ortasına konumlandırılmıştır. Bugün büyük ölçüde kırık olan bu motif, gökyüzü ve 



 

205 

güneş kapısını simgeler. Darüşşifa taç kapısının kemerlerinin devamlılığı bir yandan 

yükselerek eşsiz bir uyum sağlarken  diğer yandan sonlanması nadir görülen  mimari bir 

tasanmdır. Hünkar mahfeli tonoz üzerindeki desenler dikkatli incelendiğinde, darüşşifa 

taç kapısındaki mukarnaslı nişlerde kullanılan kabartmalarla tasarım ve içerik analizi 

bağlamında dil bütünlüğü sağlandığı sonucuna ulaşılmıştır. 

Cami içerisinde bulunan ve dünyanın en uzun ömürlü ağacı olan abanoz 

ağacından yapılan minber bugün hala orijinalliğini korumakta ve kullanılmaktadır. 

Kavram olarak imamın, özellikle cemaate yüksekçe bir yerden hitap edebilmesi için 

merdivenli biçimde tasarlanmış cami içi bütünleyici yapı anlamına gelen minber, 

kündekari tekniğiyle yapılmış üzerindeki yazı kuşaklarında, 3’ü kitabe, 18’i de ayet ve 

hadis olmak üzere 21 adet Arapça metinler içermektedir. Yazılar Selçuklu Sülüsü olarak 

tabir edilen yazı türüyle yazılmış olup bitkisel motiflerle bezenmiştir. Özellikle yıldız 

sistemleri tasarım ve içerik bağlamında darüşşifa ve kuzey taç kapısındaki yıldız 

sistemleri kabartmalarıyla örtüşmektedir.  Darüşşifa taç kapıdaki  yıldız motifleri adeta 

bir gök kubbe içerisinde sıralanmış gibidir. Her ne kadar yıldız sistemleri Selçukluların 

Anadoluya gelmeden önceki inançlarına bağlansa da bu kapıda ve minberdeki yıldızlar 

islamiyetin etkisini daha çok hissettirmektedir. 

İçerik düzleminde ise minber kademe kademe yükselmek, koltuk, taht anlamına 

gelmektedir. Allah ve insan iletişiminin en sağlam halkası ve aynı zamanda İslam’da 

kozmoloji anlayışının ilk boyutu olan Kur’an-ı Kerim, bir Müslümana evreni, ayetlerle 

ve Hz. Muhammed’in öğretileri olan hadislerle anlamaya, kavratmaya çalışmaktadır. 

Kur’an-ı Kerim’in konuları ele alma biçimi, toplumu yönlendirmesi, sahip olduğu edebi 

dil, toplumun onu hayat tarzı olarak benimsemesini ve böylece hayatının her alanında bu 

ideolojiyle yaşamasını sağlamıştır. Müslümanlar kozmoloji anlayışlarını bu temeller 

üzerine kurup, Kur’an-ı Kerim ve hadis çerçevesinde bir estetik değer oluşturmuşlar ve 

bunu da hayatlarının her alanına yansıtmışlardır. Bunlardan bir tanesi de minberlerdir. 

Minberlerdeki bitkisel bezeme, yıldız sistemleri ve ayetler gibi bezemeler içerik 

düzlemini vermektedir. 

Caminin taç kapılarının ihtişamının yanı sıra mihrabı da tasarım ve bezemesiyle 

Anadolu-Türk sanatı ve mimarisinde önemli bir yere sahiptir. Anadolu’daki en büyük taş 

mihraptır. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/%C4%B0mam


 

206 

Kavram olarak camide imamın namaz kıldırırken cemaatin önünde durduğu 

oyuk ve girintili yer anlamına gelen mihrap, içerik düzleminde mabed, gayret göstermek, 

yönelmek, kıble anlamına gelmektedir. Kuzey taç kapı ile aynı eksen üzerinde darüşşifa 

ile ortak güney duvarın ortasında yer almaktadır. Yatay ve düşey eksende yaradana bir 

yönelim çabası mihrap yoluyla sağlanır. Simgesel anlamda İslam kozmolojisine örnek 

teşkil etmiştir. 

Kareye yakın dikdörtgen formuyla ve benzerlerine göre büyük boyutu ile ilgi 

çekmektedir. Ortadaki yarım yuvarlak mihrap nişi, adeta küçük bir mihrap görünümüne 

sahiptir. Mihrabın bazı bölümlerine, kuzey taç kapıdaki gibi yüzeyden taşkın bitkisel 

motifler yerleştirilmiştir. Buna karşılık mihrap nişinin köşelikleri ile kemer yüzeyleri 

daha sadedir. Darüşşifa taç kapısında pahlı ve çubuk silmelerin yüzeyleri mihraptaki gibi 

yalın tutulmuş ve belirli noktalarda tam ve yarım palmetler kümelenmiş ve palmet 

yüzeyleri yalın bırakılmıştır. Böylece mihrapta kuzey taç kapısı ve darüşşifa taç 

kapısında tasarım bağlamında ortak bir dil sağlanmıştır. 

Kavram olarak bedensel veya ruhsal bir hastalığın son bulması için ayakta ve 

yatarak bakım hizmetlerinin verildiği mekan anlamına gelen darüşşifa, simgesel anlamda 

iyileşme hali, iyilik bulma, huzura erme, arınma, geçiş alanı anlamına gelmektedir. Cami 

kıble cephesine bitişik bir iç avlu etrafında sıralanan kapalı avlulu üç eyvan ve bunların 

arasında yer alan farklı büyüklüklerde odalardan meydana gelmiştir. Üç yandan kapalı, 

tonoz örtülü ve ön kısmı dışa açık, eski İran kökenli bir mimari biçim olan eyvan, İslam 

mimarisinde yaygın bir şekilde kullanılmıştır. Burada kapı veya eyvan kutsal bir mekana 

girişi veya geçişi belirler. Bu nedenle kapı veya eyvan, özellikle Selçuklu mimarisindeki 

uygulamalarda, yapının bütününden farklı bezeme öğeleri içerir. Bazı araştırmacılar 

tarafından yeryüzü ve gökyüzü kapısı olarak adlandırılan eyvanlar dinsel ve kozmolojik 

imgeler bağlamında değerlendirildiğinde kozmolojik göksel kapı sembolizminin birer 

yersel uygulaması olarak yorumlanmıştır. 

Eyvanın sağ ve sol tarafında karşılıklı biri iç bükey diğeri ise dış bükey olan  iki 

yelpaze kabartması bulunur. Bu iki yelpazenin birleşimi ortamdaki sesin akustiğini 

dengelerken aynı zamanda dişiyi ve erkeği temsil etmektedir. Bir bütün olan erkek ve 

dişi birbirlerinin tamamlayıcısıdırlar. Herhangi birinin yokluğu dengenin bozulduğuna 

işaret eder. Aynı zamanda bu yelpazeler darüşşifa taç kapısının iki yanında bulunan biri 

dişi diğeri erkek başı figürünün soyut halinin bir yansıması olduğu çıkarımına 

götürmüştür. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Cami
https://tr.wikipedia.org/wiki/%C4%B0mam
https://tr.wikipedia.org/wiki/Namaz
https://tr.wikipedia.org/wiki/Cemaat


 

207 

10. yüzyıldan itibaren İslamiyet'i kabul etmeye başlayan Türklerde Şaman 

kültürünün etkileri büyüktür. Dolayısıyla Müslüman olan Türklerde Şamanizm 

geleneklerinin çoğu, günümüze kadar devam gelmiştir. Darüşşifaya girerken ana 

eyvandaki duvarda 21 bölüme ayrılmış yelpazeyi andıran kabartma gün dönümünü 

belirlemektedir. Yelpazenin ortasında ve alt kısmında bulunan iki yılan kabartması tıp 

biliminin simgesidir. Günümüz kültüründe kendisine olumsuz anlamlar yüklenen bir 

hayvan olan yılan figürü neredeyse tüm eski kültürlerde gençliği ve sağlıklı yaşamın 

simgesi olarak kullanılmıştır. Darüşşifa içerisinde olması da sağlıklı yaşamın simgesi 

olarak kullanıldığı sonucuna götürmektedir. 

Dünyada eşi ve benzeri olmayan ana eyvan tonozu, orta göbek noktası helezonik 

kilit taşı ile yapılmıştır. Ana eyvanın ortasındaki dönme hareketi içerik analizi 

bağlamında değerlendirildiğinde tasavvufi  bir yoruma götürmüştür. Tasavvufi açıdan 

bakınca Allahtan geldik yine Allaha döneceğiz sonucuna ulaşılmıştır. 

Darüşşifayı ön plana çıkaran özelliklerinden birisi de yoğun görsel simgelerle 

bezenmiş kapısıdır. Kavram olarak bir bina veya yapıya giriş çıkış yapılmasını sağlayan 

araç olarak tanımlanan kapı, içerik analizi bağlamında kutsallığa giden geçiş, giriş 

imgesi, geçiş alanı olarak tanımlanmıştır. Darüşşifa Kapısı Darüşşifanın giriş kapısıdır. 

Darüşşifa taç kapısının üst kısmında bulunan pencerenin hemen önünde pencereyi ikiye 

bölen ve  binanın dengede durup durmadığını belirtmek için dönen bir denge sütunu 

bulunmaktadır. Tek  başına bile büyük bir heykel olarak kabul edilebilecek bu sütun, 

palmet, lotus ve rumilerin iç içe geçtiği bir kabartma üzerinden doğarak yukarıya doğru 

incelmiş ve tekrar kalınlaşarak etrafında Museviliğin sembolü olan  dört adet altıgen 

yıldız işlenmiş bir sütun başına dönüşmüştür. Tasarım açısından incelendiğinde 

yıldızların sivri uçları kompozisyonu bozmamak adına yanyana getirilmiştir. Bu duruma 

Musevilikte kozmik dokrtin ya da kabala incelemesi denmektedir. Bu doktrin evrenin 

tanrı tarafından nasıl ve kaç günde yaratıldığını anlatmaktadır. 

Pencerenin sağ ve solundaki bitkisel bezemelerin ve rumilerin içerisinde yine 

içerisinde altıgen yıldız ve rumilerle bezenmiş mühürler vardır. Bu mühürler Süleyman 

mührüdür ve mührü çevreleyen hilal İslamiyet’in simgesidir. Bu sembol Tanrıyı temsil 

eden bir çeşit tılsımdır. Güç, iktidar ve saltanat simgesi olarak bu mühür gizli güçler 

düşünülerek tasvir edildiği  gibi, bazı yerlerde de manevi güç, devamlılık ve iktidarın 

sembolü olarak kullanılmıştır. Taçkapıdaki mühürün ortasında motiflerle haç işareti 

işlenmiştir. Denge sütunu ile anlatımsal bir benzerlik bulunmaktadır.  Musevi yıldızı, 



 

208 

süleyman mührü ve haç işaretleri her hangi bir inanç ayırımı gözetmeksizin darüşşifanın 

herkese açık bir yer olduğunu ifade etmektedir.  Aynı zamanda Taç kapının sağında ve 

solunda bulunan kadın ve erkek başı figürü bulunmaktadır.Din dil,ırk,cinsiyet ayırımı 

yapmadan,  adeta  Mevlana Celaleddin Rumi’nin ünlü sözü “ne olursan ol gel” 

cümlesinin taşa işlenerek anıta dönüşmüş halidir. Tasarım ve içerik analizi bağlamında  

dil birliği ve bütünlüğü olduğu çıkarımına varılmıştır. 

Çin, Hint, Hıristiyan kültürlerinin figüratif sanat gelenekleriyle zamansal ve 

mekânsal açıdan çepeçevre sarılmış olan İslam sanatının en büyük özelliği insan 

figürüne mesafeli oluşudur. Bazı dönemlerde minyatür ve  seramik eserlerde bunun 

dışına çıkılmış olsa da mimari bezemede üçboyutlu figürü dışlamıştır. Bunun sonucunda 

İslam mimarisi etkisini sadece mimari tasarımdan ve soyut bezemeden alan bir gelişme 

göstermiş ve o özelliğiyle mimaride yerini almıştır. Buna rağmen Darüşşifa taç kapısında 

bulunan insan tasvirleri yapının banilerinin şaman inancından tamamıyla 

kopmadıklarının göstermektedir. Bununla birlikte iç mekanda ve cephelerde tek düze 

görünen geometrik biçimli yazılar, mukarnas ve bitkisel metaforla zenginleştirilerek 

hareket sağlanmıştır. Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası iç mekan ve cepheleri bu bezeme 

ve tasarım zenginliğinin dünya üzerindeki tek örneğidir. 

Literatür incelendiğinde çoğu araştırmacının anılan motiflerin ya da bezeme 

unsurlarının küçük değişimlerini genel üslup değişimleriyle karıştırmaya meyilli 

oldukları gözlemlenmektedir. Oysaki üslup denilen şey bezemelerin tekrarı değil, 

yaratıcı bir şekilde kullanımından ötürü ortaya çıkmaktadır.  Bu yüzden üslubuyla hala 

taklit edilememiş mimari ve sanat ürünüdür. Sonuç olarak Divriği Ulu Cami ve 

Darüşşifası, Anadolu Selçuklularının İslamiyet öncesi ve sonrası yoğun simgelerle 

bezenmiş mimari ve sanat pratiklerine hem yerel hem dış etkilerden beslenerek hem 

Şamanizimin hem tasavvufun anlam zenginliğini yansıttıkları, dünya mimari ve sanat 

tarihine bıraktığı önemli bir eserdir. 

Bugüne kadar yapılmış araştırmalar incelendiğinde yapının iç mekanına dair 

yazılı ve görsel bilgi yok denecek kadar azdır. Aynı zamanda ulaşılan kaynaklarda 

yapıda kullanılan bezemelerin iç mekan ve cephe bağlamında benzerlikleri ve simgesel 

anlamları bakımından ele alınmadıkları görülmüştür. Bu çalışmada Divriği Ulu Cami ve 

Darüşşifasında kullanılan kabartmaların iç mekan–cephe bağlamında hem mimari açıdan 

hem simgesel anlamlar açısından içerik analizi yapılmıştır. Bu bakımdan bu çalışmanın 

literatüre katkı sunacağı düşünülmektedir.  



 

209 

KAYNAKÇA 

Ali Turan Fotoğraf Arşivi, 2013. 

Altın,  Alper. Türk İslam Kubbelerinde Çarkıfelek  Formları, Sanat Tarihi Yıllığı, 

30(2021),29-80. 

Akgün, Banu. Türk Süsleme Sanatında Hatailer, Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika 

Çalışmaları Kongresi, 2007, 45-59. 

Aktemur, Ali Murat. “Anadolu Selçuklu Devri Kayseri Yapılarında Taş Süslemeciliği.” 

Yüksek lisans tezi, Atatürk Üniversitesi, 1999. 

Algan, Nusret. Anadolu Selçuklu Süsleme Anlatı Dili Üzerine Bir Deneme, İslam ve 

Sanat Tartışmalı İlmi Toplantı İstanbul 2015. 

Altıntaş, Ayten. ed. Anadolu Selçukluları ve Osmanlılar'da Tıp ve Darüşşifalar, Anadolu 

ve Osmanlı Şefkat Abideleri Şifahaneler. İstanbul: Diasan Basım, 2012. 

Aslanapa, Oktay. Türk Sanatı II Anadolu Selçuklularından Beylikler Devrinin Sonlarına 

Kadar., İstanbul: Başbakanlık Müsteşarlığı Kültür Yayınları, 1973. 

Aslanapa, Oktay, Selçuklular Devri Mimari Anıtları Haritaları, İstanbul: Ötüken Neşriyat, 1971. 

Arel, Hilmi. Divriği Ulu Camii Kuzey Portalinin Mimari Kuruluşu, Divriği Ulu Camii ve 

Daruşşifası  Yapılışının 750. Yılı Hatıra Kitabı, Ankara: Vakıflar Genel Müdürlüğü 

Yayınları, 1978. 

Arseven, Celal Esad. Türk Sanatı.  İstanbul: Cem Yayınevi, 1970. 

Arseven, Celal Esad. Türk Sanatı Tarihi- Menşeinden Bugüne Kadar Mimari, Heykel, 

Resim, Süsleme ve Tezyini Sanatlar. Cilt 1-2. İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1956. 

Arseven, Celal, Esad, “Palmet”, Sanat Ansiklopedisi, C: IV, 1994. 

Artun, Ara. Sanatın Orta çağı. İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 1997. 

Ayvazoğlu, Beşir.  İslam Estetiği. İstanbul, Ağaç Yayınları, 1992. 

Bakırer Ömür, “Anadolu Selçuklu Mimarisinde Yapı Malzemeleri”, IV. Milli Selçuklu 

Kültür ve Medeniyeti Seminer Bildirileri, Selçuk Üniversitesi, Selçuklu 

Araştırmaları Merkezi, Konya, 1994,165-181 

Bakırer, Ömür. Selçuklu Öncesi ve Selçuklu Dönemi Anadolu Mimarisinde Tuğla 

Kullanımı. Ankara: ODTÜ Yayınları, 1981. 



 

210 

Ball, Pamela. Tao Gizli Öğretisi. İstanbul: Sınır Ötesi Yayınları, 2007. 

Başağaoğlu, İbrahim ve  Bakır, Betül. “Anadolu Selçuklu Darüşşifalarında Mimariyi 

Etkileyen Öğeler.” VIII. Türk Tıp Tarihi Kongresi - Kongreye Sunulan Bildiriler. 

Sivas Cumhuriyet Üniversitesi, Sivas-Divriği, 2004. 

Başaran, Cevat. “Anadolu Roma Çağı Lotus Palmet Örgesinde Tip Gelişimi,” Türk 

Arkeoloji Dergisi, Ankara, Sayı 28,1989, 53-72. 

Başkan, Seyfi. “Orta çağ Anadolusundaki Türk Sanatının Oluşumu”, Kültür ve Sanat 

Dergisi Sayı 62, (Akbank Yayınları, 1990), 8. 

Baysal, Ali Fuat. Konya Selçuklu Taş İşçiliğinde Rumi Motifler, Geleneksel Mimarinin 

Yaşayan İnsan Hazineleri. Ankara: Grafiker Yayınları, 2014. 

Baytop, Asuman. Farmosôtik Botanik, İstanbul, 1977. 

Belli Oktay “Urartularda Hayat Ağacı İnancı.”, Anadolu Araştırmaları, sayı VIII, İstanbul. 1982 

Berktay, Halil, Ödekan Ayla ve Haasan Ümit. Türkiye Tarihi 1, Osmanlı Devleti’ne Kadar 

Türkler. İstanbul: Cem Yayınları, 2005. 

Binan Can. “Kapı”,Eczacıbaşı Sanat Ansiklopedisi, C:2, İstanbul, 1993. 

Botton Alain de.  Mutluluğun Mimarisi. Çeviren Banu Tellioğlu Altuğ.  İstanbul: Sel 
Yayıncılık, 2014 

Coşkun, İbrahim. “İslâm Sanatının Gelişimini Engelleyen Kimi Kelâmî Yorumlar", İslam 
ve Sanat Tartışmalı İlmi Toplantı, İslâmî İlimler Araştırma Vakfı Tartışmalı İlmî 
Toplantılar Dizisi: 79,2015. 

Cyril M. Harris, Dictionary of Architecture and Construction, New York: Fourth Edition, 2006. 

Çakıl Âtıl, Arzu. “Rölyef Heykel”, Yedi: Sanat, Tasarım ve Bilim Dergisi, Sayı 14, (Yaz 
2015), 1-10. 

Çakmakoğlu Kuru, Alev. Orta çağ Anadolu Türk Mimarisinde Düğüm Motifi ve 
İkonokrafisi, İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi ,Sayı 2008,Sayı 51 ,s.23-52. 

Çam, Nusret. İslamda Sanat Sanatta İslam. Ankara: Akçağ Yayınları, 1999. 

Çatakoğlu, Mehmet Şerif. “Anadolu Selçuklu Dönemi İlmi Faaliyetleri ve Bu Faaliyetlerin 
Osmanlı Kuruluş Dönemi İlmi Faaliyetlerine Tesiri.”, Yüksek lisans tezi, Süleyman 
Demirel Üniversitesi, 2002. 

Çoruhlu Yaşar. “Anadolu Selçuklu Taş Süsleme Sanatında Yıldız Sistemleri,” Antika 
Dergisi, Sayı 34, İstanbul, 1988. 



 

211 

Çoruhlu, Yaşar. () “Kültigin’in Baş Heykeli’nin İkonografik Bakımdan Tahlili.”, MSÜ. 
Fen – Edebiyat Fakültesi Dergisi, sayı: 1, İstanbul, (1991), 118. 

Çoruhlu, Yaşar. Türk Sanatında Hayvan Sembolizmi (Kozmolojik, Mitolojik, Astrolojik, 
Dini ve Edebi Tasavvurlara Göre), İstanbul: Seyran Yayınevi, 1995. 

Demiriz Yıldız.” A C A N T H U S; Turkiye'nin Arkeoloji ve Sanat Tarihi Terminolojisine 
Yanlış Adla Girmis Bir Bitki Motifi”, Sanat Tarihi Dergisi, Cilt:3 Sayı 3, (1984), 19. 

Demiriz, Yıldız. İslam Sanatında Geometrik Süsleme. (İstanbul: Lebib Yalkın Yayınları, 2000. 

Demiriz, Yıldız. İslam Sanatında Geometrik Süsleme. İstanbul: Hayalperest Yayınevi, 2000. 

Diyarbekirli, Nejat. Hun Sanatı, İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1972. 

Erbek, Güran. (1986). “Dokuma, İşleme ve Örgülerdeki Koç Boynuzu Örgesi.” Antika 
Dergisi, 10. 

Erdemir, Demirhan. Tıp Tarihi. İstanbul: Nobel Kitabevleri, 2014. 

Erdemir, Yaşar. Karatay Medresesi Çini Eserleri Müzesi. Konya: T.C. Konya Valiliği il 
Kültür Müdürlüğü Yayınları, 2001. 

Erdoğan, Mehmet Ali. “Albert Gabriel’den Divriği Ulu Cami ve Darüşşifası.” Sivas Şehir 
Kültürü Dergisi Hayat Ağacı Özel Sayı Sayı 19,( 2012), 111-115. 

Eser, Erdal. Divriği Yapı Topluluğu, Bir 13.Yüzyıl Anadolu Aşk Hikayesi. Sivas, 2017. 

Esin, Emel. Türk Kozmolojisine Giriş. İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2001. 

Fazlıoğlu, İhsan. “Selçuklular döneminde Anadolu’da felsefe ve bilim (bir giriş)”, Cogito 
29, (2001), 152-167. 

Gabriel, Albert. Monuments Turcs D Anatolıe, La Grande Mosquee, Divriği Ulu Camii ve  
Daruşşfası, Yapılışının 750. Yılı Hatıra Kitabı, Ankara:Vakıflar Genel Müdürlüğü 
Yayınları, 1978 

Grabar, Oleg. İslam Sanatının Oluşumu, Çeviren Nuran Yavuz, İstanbul: Yapı Kredi 
Yayınları, 1998. 

Güler, Mustafa ve Aktuğ Kolay, İlknur. “12. Yüzyıl Anadolu Türk Camiileri”, itüdergisi/a 
mimarlık planlama tasarım, 5 /2 (2010) Kısım I: 83-90. 

http://www.sivas.gov.tr/divrigi-ulu-camii-ve-darussifasi  (Erişim Mart 2022) 

https://erdem.gov.tr/tam-metin/272/tur (Erişim Eylül2021) 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ahmed-nakkas-el-hilati( Erişim Tarihi Mart 2022) 

https://erdem.gov.tr/tam-metin/272/tur


 

212 

https://islamansiklopedisi.org.tr/cihannuma--katip-celebi (Erişim Aralık 2021) 

https://islamansiklopedisi.org.tr/mengucukluler (Erişim Aralık 2021) 

https://islamansiklopedisi.org.tr/samanizm (Erişim Aralık 2021) 

https://islamansiklopedisi.org.tr/seyahatname--evliya-celebi (Erişim Aralık 2021) 

https://islamansiklopedisi.org.tr/suleyman-sah-ii (Erişim Aralık 2021) 

https://kulturenvanteri.com/yer/divrigi-ulu-camii/divrigi-ulu-camii-2/ (Erişim Nisan 2022) 

https://kulturportali.gov.tr/turkiye/sivas/ilprojeleri/divrigi-ulu-camii-ve-darussifasi-rolove-
restorasyon-ve-restitusvon-projesi-calismalari (Erişim Mart 2022) 

https://kuran.diyanet.gov.tr/tefsir/Cin-suresi/5465/18-ayet-tefsiri (Erişim Mart 2020) 

https://kuran.diyanet.gov.tr/tefsir/Y%C3%BBsuf-suresi/1635/39-41-ayet-tefsiri(Erişim 
Mart 2020) 

https://sozluk.gov.tr/ (Erişim Aralık 2021) 

https://www.dunyaflor.com/ic-mekan-kavrami (Erişim Ocak 2022) 

https://www.sanattarihci.com/divrigi-ulu-camii/ (Erişim Nisan 2021) 

https://www.sozcu.com.tr/hayatim/kultur-sanat-haberleri/kultur-mirasinin-restorasyonu-
yeniden-basliyor/ (Erişim Mart 2022) 

İbni Bibi, El Evamirü’l-Ala’iye Fi’l-Umuri’l-Ala’iye (Selçuk Name), C.I-II, Ankara, 1996. 

Karamağaralı, Beyhan. “İç İçe Daire Motiflerinin Mahiyeti Hakkında.” Sanat Tarihinde 
İkonografik Araştırmalar Güner İnal’a Armağan içinde, Ankara: Hacettepe 
Üniversitesi Yayınları, 1993. 

Karpuz, Haşim, İslâm Öncesi Türk Sanatının İslâmi Döneme Etkisi. Türkler, C.6. Ankara, 2002. 

Kayhan Pınar. “Simge Yapıların Tasarımcı – Kullanıcı Bağlamında İmgesel Analizi.”, 
Yüksek lisans tezi, İstanbul Teknik Üniversitesi, 2015. 

Kemaloğlu, Muhammed. “XI.-XIII. Yüzyıl Türkiye Selçuklu Devletinde Eğitim-Öğretim 
(Medreseler)”, Akademik Tarih ve Düşünce Dergisi, 5, (2), (2015). 89-106. 

Kesik Muharrem. Türkiye Selçuklu Devleti Tarihi Sultan I.Mesud Dönemi(1116-1155). 
Ankara: TTK Yayınları, 2003. 

Kesik, Muharrem, “(EMÎR (MELİK) GAZİ (1104-1134)”, Avrasya İncelemeleri Dergisi 
(AVİD), III/2 (2014), 157-181. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/cihannuma--katip-celebi
https://islamansiklopedisi.org.tr/mengucukluler
https://islamansiklopedisi.org.tr/samanizm
https://islamansiklopedisi.org.tr/seyahatname--evliya-celebi
https://islamansiklopedisi.org.tr/suleyman-sah-ii
https://kuran.diyanet.gov.tr/tefsir/Cin-suresi/5465/18-ayet-tefsiri
https://kuran.diyanet.gov.tr/tefsir/Y%C3%BBsuf-suresi/1635/39-41-ayet-tefsiri
https://sozluk.gov.tr/
https://www.sanattarihci.com/divrigi-ulu-camii/


 

213 

Kesik, Muharrem, Türkiye Selçukluları Ve Anadolu Beylikleri Tarihi Tarih Lisans 
Programı İstanbul Üniversitesi Açık Ve Uzaktan Eğitim Fakültesi, 2010 

Keskiner, Cahide. Türk Süsleme Sanatlarında Stilize Çiçekler -Hatai-. Ankara: Kültür 
Bakanlığı Yayınları,2000. 

Kuban, Doğan, Cennetin Kapıları, Divriği Ulu Camisi ve Şifahanesi’nde Hürremşah’ın 
Yontu Sanatı. İstanbul: Yem Yayın, 2010. 

Kuban, Doğan. Divriği Mucizesi, Selçuklular Çağında İslam Bezeme Sanatı Üzerine Bir 
Deneme. İstanbul.: Yapı Kredi Yayınları, 1997. 

Kuban, Doğan. Divriği Mucizesi. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 1999. 

Kuban, Doğan. Selçuklu Çağında Anadolu Sanatı, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2002. 

Kuban, Doğan. Türk ve İslam Sanatı Üzerine Denemeler. İstanbul: Arkeoloji ve Sanat 
Yayınları, 1995. 

Kuyrukçu, Emine Yıldız. “Anadolu Selçuklu Medreselerinin Yapısal ve Mekânsal Özellik 
Bağlamında Değerlendirilmesi: Konya Sırçalı Medrese Örneği”, Online Journal of 
Art and Design, 8, 1, (January, 2020), 1-19. 

Mülayim, Selçuk.  İslam Sanatı.  Ankara: İsam Yayınları, 2018. 

Mülayim, Selçuk. Anadolu Türk Mimarisinde Geometrik Süslemeler (Selçuklu Çağı). 
Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 1982. 

Mülayim, Selçuk. Araştırmacıya Notlar. İstanbul : Kişisel Yayın, 2008. 

Ödekan, Ayla. “Bezeme”, Eczacıbaşı Sanat Ansiklopedisi, 1997. 

Ögel, Semra. Anadolu Selçukluları’nın Taş Tezyinatı. Ankara: Türk Tarih Kurumu 
Yayınları, 1966. 

Ögel, Semra. Anadolu’nun Selçuklu Çehresi, İstanbul: Akbank Yayınları, 1994. 

Önge, Yılmaz.  Divriği Ulu Camii ve Daruşşifası’ndaki Teknik ve Estetik Özellikler, 
Divriği Ulu Camii ve Daruşşifası Yapılışının 750. Yılı Hatıra Kitabı, Ankara: 
Vakıflar Genel Müdürlüğü Yayınları, 1978. 

Önge, Yılmaz. Divriği Ulu Camii ve Darüşşifası’nda Günümüze Kadar Yapılmış Olan 
Onarımlar Değişiklikler ve İlaveler. Divriği Ulu Camii ve Darüşşifası Yapılışının 
750. Yılı Hatıra Kitabı, Ankara: Vakıflar Genel Müdürlüğü Yayınları, 1978. 

Öngül Ali, Anadolu Selçukluları. İstanbul: Çamlıca, 2018. 

Önkol Ertunç, Çiğdem. “13. Yüzyıl Anadolu Taçkapıları’nda Bulunan Kuşatma Kemerleri 
Tezyinatı Hakkında Bir Değerlendirme,” Kalemisi, Cilt 6, Sayı     11, (2018), 19-39. 



 

214 

Önkol Ertunç, Çiğdem. “Anadolu Selçuklu Taçkapılarında Kavsara Sistemi”, Lale Kültür, 
Sanat ve Medeniyet Dergisi, (Ocak-Haziran 2020,):74-83. 

Özbek, Yıldıray. Osmanlı Beyliği Döneminde Taş Süsleme (1300-1453). Ankara: Kültür 
Bakanlığı Yayınları, 2002. 

Özcan, Koray. “Anadolu-Türk Kent Tarihinden Bir Kesit: Selçuklu Döneminde Anadolu-
Türk Kent Model(ler)i.” Bilig (Yaz / 2006) 38: 161-184 

Öztürk Murat. “İslamiyet’ten Önce Türklerin Din Anlayışı ve Gök Tanrı Dini.”  History 
Studies İnternational Journal of History, Volume 5 Issue 2, A Tribute to Prof. Dr. 
Halil INALCIK (March, 2013), 327-346. 

           Pedram Rezaia. “Symbol of Lotus in Ancient World”. Life Science Journal. 
8/3(2011), 309-312. 

Peker,Ali Uzay. “Anadolu Selçuklularının Anıtsal Mimarisi Üzerine Kozmoloji Temelli 
Bir Anlam Araştırması.” Doktora tezi, İstanbul Teknik Üniversitesi, 1996. 

Peker Ali Uzay. “Divriği Ulucamii ve Darüşşifası.” Tasarım Merkezi Dergisi, Anadoludan 
(2007), 18-24. 

Peker Ali Uzay. “Selçuklu Mimarisinde Anlam”, Kayseri BÜSAM Şehir Akademi Bahar 
Dönemi Konferansı, 2017. 

Pfeiffer-Taş, Şule. Funde und Befunde aus dem Schachtbrunnen im hamam III in 
Ayasuluk/Ephesos, Eine schamanistsche Bestattung aus dem15.Jahrhundert, Verlag 
der Österreischen Akademie der Winnenschaften, Wien, 2010. 

Pfeiffer-Taş, Şule.  “Süvari, Seyis, At ve Köpek- Ayasuluk’ta Kuyu Kurbanları”, Birinci 
Uluslararası Türk Sanatı ve Arkeolojisi Sempozyumu  25-27 Nisan 2007 Konya, 
Konya Kitabı X, Özel sayı, Prof. Dr. Rüçhan Arık- Prof. Dr. Oluş Arık’a Armağan, 
Konya, 2007, 629-638. 

Rona,Zeynep  ve Beykan, Müren, “Rölyef” Eczacıbaşı Sanat Ansiklopedisi, İstanbul: 
Yem Yayınevi. 1997. 

Sakaoğlu, Necdet.  Türk Anadolu’da Mengücekoğulları, İstanbul: Milliyet Yayınları, 1971. 

Sakaoğlu, Necdet. Yitik Bir Anadolu Beyliği Mengücekoğulları. İstanbul: Alfa Yayınları, 
2017. 

Sarıcık, Murat. İlim Şehrinin Kapısı Hz. Ali, İstanbul: Nesil Yayınları, 2010. 

Semerci, Fatih. “Anadolu Selçuklu Medreselerinin Cephesel ve Mekansal Kalite Analizi: 
Sivas Kenti Örneği.” İslam Medeniyetleri Araştırmaları Dergisi (İMAD), Cilt: 
2/Sayı:3(2017), 296-298. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/juhis
https://dergipark.org.tr/tr/pub/juhis


 

215 

Songur, Haluk ve Saygın, Tuba. “Şifahaneden Hastaneye: Sağlık Kuruluşlarının 
Değişimine Genel Bir Bakış.” Süleyman Demirel Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Dergisi, 19, (2014/1),199-212. 

Sözen, Metin ve Tanyeli, Uğur. Sanat Kavram ve Terimleri Sözlüğü, İstanbul: Remzi 
Kitabevi, 1992. 

Sözen, Metin ve Tanyeli, Uğur. Sanat Kavram ve Terimleri Sözlüğü, İstanbul: Remzi 
Kitabevi, 2012. 

Şaman Doğan, Nermin. Selçuklu Dönemi Kervansarayları. Ankara: Kültür ve Turizm 
Bakanlığı Yayınları, 2007. 

Şaman Doğan,  Nermin,ve Yazar, Turgay.  Anadolu Selçuklu ve Beylikler Dönemi 
Mimari süslemesinde Küre, Küre ve Koni Kesiti/Kabara, Rozet. Hacettepe 
Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 2013 Güz (19), 221-244. 

Şengül, Enver. “Kültür Tarihi İçinde Müzikle Tedavi ve Edirne Sultan II. Bayezid 
Darüşşifası.” Yüksek lisans tezi. Trakya Üniversitesi, 2008. 

Şenyurt, Zeynep Ceran. “Haseki Darüşşifası Mimari Değerlendirmesi ve Koruma 
Sorunları.” Yüksek lisans tezi, Yıldız Teknik Üniversitesi, 2011. 

Tansuğ, Sezer. Karşıtı Aramak. İstanbul: Arkeoloji ve Sanat Tarihi Yayınları, 1983. 

Taşçı, Aydın. "Selçuklu Mimarî Süslemesindeki Alçı ve Taş Kabartma İnsan Figürlerinin 
Köken ve Gelişimi." Vakıflar Dergisi, 27 (1998) 47-64. 

Telyakar, Zeynep.  “Mekan ve Form İlişkisinde İkonik Bir Yaklaşım: Starcitecture 
Tasarım Anlayışı.” Yüksek lisans tezi, Hacettepe Üniversitesi, 2018. 

Tuncer, Orhan Cezmi.   “Anadolu Selçuklu Taçkapılarında Mukarnas”, I. Uluslararası 
Selçuklu Kültür ve Medeniyeti Kongresi, Konya : S.Ü. Basımevi, C.II. 2001, 361-387. 

Turan, Bakır, Sitare "Geçmişten Günümüze Türk Çini Sanatında Tasarım". 2000'li 
Yıllarda Türkiye'de Geleneksel Türk El Sanatlarının, Sanatsal, Tarımsal ve 
Ekonomik Boyutu Sempozyumu Bildirileri, Ankara, 1999. 

Türeli, İdil. “Türk Sanatında Altı Köşeli Yıldız.” Yüksek lisans tezi, Marmara Üniversitesi, 2006. 

URL1, 
https://www.google.com/maps/place/Divri%C4%9Fi+Ulu+Camii+ve+Dar%C3
%BC%C5%9F%C5%9Fifas%C4%B1/@39.3710404,38.1217723,72m/data=!3
m1!1e3!4m6!3m5!1s0x0:0x80302ae2ec506f34!4b1!8m2!3d39.371077!4d38.1
217119 (Erişim Nisan 2022) 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı. Osmanlı Tarihi Anadolu Selçukluları Ve Anadolu Beylikleri 
Hakkında Bir Mukaddime İle Osmanlı Devleti'nin Kuruluşundan İstanbul'un 
Fethine Kadar. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1998. 



 

216 

Ülgen, Ali Saim. “Divriği Ulu Camii ve Dar’üş-Şifası”, Vakıflar Dergisi, 5,(1962), 93-98. 

Ünver, Ebru. “Mekanın Düşey Bileşeni Duvarın Zaman ve Teknolojiye Bağlı Olarak 

Gelişimi ve Dönüşümü.” Yüksek lisans tezi, İstanbul Üniversitesi, 2007. 

Ünver, Süheyl, 50 Türk Motifi. İstanbul: Doğan Kardeş Yayınları, 1990. 

Ünver, Süheyl. Doğuda Kitap Süslemelerinden Bir Kısım Geçmeler Hakkında. İstanbul: 

Cumhuriyet, 1947. 

Vardar, Berke  (1988), Açıklamalı Dilbilim Terimleri Sözlüğü. İstanbul: ABC Yayınları. S111 

Yasa, Azize. “Anadolu Selçukluları Döneminde Türk- İslam Şehri Olarak Konya.” 

Doktora tezi Hacettepe Üniversitesi, 1996. 

Yavaş, Alptekin. Anadolu Selçuklu Banilerinin Politik Yaşamlarıyla Mimari Faaliyetleri 

Arasındaki İlişkiler, TÜBARXXVIII-/2010-Güz, s.411. 

Yavuz Tükel, Ayşıl.  Divriği Ulu Camisi Hünkar Mahfeli Tonozu, Divriği Ulu Camii ve 

Daruşşifası Yapılışının 750. Yılı Hatıra Kitabı, Ankara: Vakıflar Genel Müdürlüğü 

Yayınları, 1978. 

Yavuz, Şeyda.  “Süsleme Sanatlarında Rumi Motifi ve Tarihsel Gelişimi.” Yüksek lisans 

tezi, Gazi Üniversitesi, 2008. 

Yelen, Resul.” İslam Sanatında Süsleme Sembolizmi Üzerine Yeni Yorumlar” Yüzüncü 

Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi cilt 1 özel sayı-2(2017), 1-18. 

Yıldırım, Ali., Ve Şimşek, Hasan. Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. Ankara: 

Seçkin Yay., 2008. 

Yıldız, Hakkı Dursun. Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi. İstanbul: Çağ Yayınları, 1989. 

Yöndemli, Fuat. Tarih Öncesinden Günümüze Yılan. Ankara: Piramit Yayıncılık, 2004. 

Yücel, Yaşar ve Sevim, Ali. Türkiye Tarihi, C. 1, Ankara: T.T.K. Yayınları, 1989. 

Wilkinson, Kathryn. Semboller ve İşaretler, İstanbul:Alfa Yayınevi,2011. 

Worringer, Wilhelm. Soyutlama ve Özdeşleyim. Çeviren İsmail Tunalı. İstanbul: Remzi 

Kitabevi, 1985. 



 

 

TURNITIN RAPORU 

 



 

 



 

 



 

 



 

 



 

 



 

 



 

 



 

 



 

 



 

 



 

 



 

 



 

 



 

 



 

 

 

  



 

233 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Adı ve Soyadı: Ali TURAN 

 

Öğrenim Durumu: 

Derece Alan Üniversite Yıl 

Lisans Heykel Akdeniz Üniversitesi 2008 

Yüksek Lisans İç Mimarlık ve Çevre 

Tasarımı 

Atılım Üniversitesi 2022 

 

 

İş Deneyimi: 

Çalıştığı Yer Görev Yıl 

- - - 

 

 

 

 

Yabancı Diller: İngilizce  

Yayınlar: 

Tarih: (Savunma Tarihi) 19 Nisan 2022 

 

 

 


