
vii 
 

   
 

 

SAFEVÎ DEVLETİ’NİN DOĞU POLİTİKASI  

(1501-1736) 

 

Rahim FARZAM 

 

 

T.C. 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi  

Sosyal Bilimler Enstitüsü  

 

 

Tarih Anabilim Dalı 

DOKTORA TEZİ  

 

 

 

Eskişehir, 2022 



viii 
 

 

 Rahim Farzam tarafından hazırlanan Safevî Devleti’nin Doğu Politikası 
1501-1736 başlıklı bu çalışma 23/06/2022 tarihinde Eskişehir Osmangazi 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Lisansüstü Eğitim ve Öğretim Yönetmeliğinin 
ilgili maddesi uyarınca yapılan savunma sınavı sonucunda başarılı bulunarak, 
jürimiz tarafından Tarih Anabilim Dalında Doktora tezi olarak kabul edilmiştir. 

 
 

Başkan: Prof. Dr. Mesut Erşan 
Unvanı ve Adı Soyadı 

 
 

Üye: Prof. Dr. Hasan Hüseyin Adalıoğlu 
Unvanı ve Adı Soyadı 

(Danışman) 
 
 

Üye: Prof. Dr. Mehmet Topal 
Unvanı ve Adı Soyadı 

 
 

Üye: Doç. Dr. Cihat Aydoğmuşoğlu  
Unvanı ve Adı Soyadı 

 
 

Üye: Dr. Öğr. Üyesi İbrahim Köremezli  
Unvanı ve Adı Soyadı 

 
      
 

        ONAY 
 

                                                                                 …/ …/ 2022 
                                                                                                      

     Doç. Dr. Oytun MEÇİK  
  

                                                         Enstitü Müdürü 
 

     
 
 

 

T.C. 

ESKİŞEHİR OSMANGAZİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 



ix 
 

ETİK İLKE VE KURALLARA UYGUNLUK BEYANNAMESİ 

 

Safevî Devleti’nin Doğu Politikası (1501-1736) başlıklı tezin bizzat tarafımca 

hazırlanan, özgün bir çalışma olduğunu; bu çalışmanın tüm aşamalarında (hazırlık, veri 

toplama, analiz, bilgilerin sunumu ve raporlaştırma vb.) bilimsel etik ilke ve kurallara uygun 

olarak hareket ettiğimi; bu çalışma kapsamında elde edilmeyen tüm veri, bilgi vb. için kaynak 

gösterdiğimi ve bu kaynaklara çalışmanın kaynakçasında yer verdiğimi; bu çalışmanın 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi tarafından kullanılan “Bilimsel İntihal Tespit Programı”yla 

tarandığını ve hiçbir “intihal içermediğini” beyan ederim. Herhangi bir zamanda, herhangi bir 

biçimde bu çalışmamla ilgili yukarıdaki beyanıma aykırı bir durumun saptanması halinde, 

ortaya çıkacak tüm ahlaki ve hukuki sonuçların sorumluluğunu kabul ettiğimi bildiririm. 

 

 

../../20.. 

       Rahim FARZAM 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 



x 
 

Önsöz  

Safevîler sadece Osmanlı/Türk tarihçiliği için değil Avrupa/batı tarihçiliği için de Doğu 

Akdeniz’deki güç dengesini etkilemeleri açısından dikkat çeken bir devletti. Safevîler 

Avrupalılar için Osmanlı yayılmasını dengeleyen bir güçtü. Bu nedenle uzun asırlar boyunca 

Avrupa/batı ve Türk tarihçiliğinde Safevîler ancak Osmanlıların rakipleri olarak dikkat çektiler. 

Osmanlılarla savaştıkları sürece ilgi odağı oldular. Safevîlerin, Bâbürlüler veya Özbeklerle yani 

doğudaki komşuları ile ilişkileri yeterince dikkat çekmedi. Bu nedenle araştırmamız yeterince 

önem verilmeyen bir alanda yoğunlaştığından bazı artılara ve eksikliklere sahip olabilir. 

Kuşkusuz bu alanda çalışmalar arttıkça bu türden eksiklikler azalacaktır. 

Çalışmamızda Safevîlerin doğu sınırlarındaki devletler olan Bâbürlüler, Özbek Hanlığı 

ve daha küçük hanedanlar olan Harezm hanlıklarıı, Gucerât sultanlıkları vb. ile kurdukları 

politik ilişkilerin gelişimi hakkında bilgi verilmiştir. Bu bilgi verme işlemi, tarihi sadece önemli 

olayların zaman dizimsel olarak sıralaması olarak gören kronolojik bakıştan farklılaştırmak 

amacıyla temelde şu soru sorularak yapılmıştır: Safevî Devleti, barut imparatorlukları çağı 

olarak adlandırılan Erken Modern çağın benzer imparatorluklarından biri midir? Yoksa İran 

platosunda kendine has “yerel” özellikler gösteren dışa kapalı bir devlet midir? Burada 

kendimize Safevî Devleti Bir İmparatorluk muydu? Sorusunu soran R. Matthee’nin çalışmasını 

örnek aldığımızı söyleyebiliriz. Matthee’nin sorusu bizim çalışmamızın da temel sorusu olarak 

politik gelişmelerin yorumlanmasında kullanılmıştır. Başka bir deyişle Safevîlerin doğu 

sınırındaki siyasetlerini bu sınırlarda yayılma ve geri çekilişlerinin temelleri incelenirken 

Safevîlerin bir tür imparatorluk ideolojisiyle mi? yoksa “etnosentrik” reaksiyonlarla mı hareket 

ettikleri anlaşılmaya çalışılmıştır.  

Bu “etnosentirzm” sadece Safevîlerin dışa yayılma dönemlerinde izledikleri politika ile 

değil, bu yayılma esnasında devleti oluşturan temel yapı taşları olan Kızılbaş Türkmenler, 

Tacik/Farslar veya Kafkas/Gürcü unsurlar arasındaki rekabete yansıması açısından da 

incelenmiştir.  

Bu çalışmanın hazırlanmasında, danışmanlığımı üstlenen, konu seçiminden 

araştırmanın yürütülmesine kadar beni sınırlamayan, her türlü desteğini benden esirgemeyen 

kıymetli hocam Prof. Dr. Hasan Hüseyin Adalıoğlu’na teşekkürlerimi sunuyorum. Ayrıca tez 



xi 
 

izleme komiteleri ve savunmamda yer alarak kıymetli fikirleri ile araştırmanın şekillenmesini 

sağlayan tüm hocalarıma katkılarından ötürü teşekkürü bir borç bilirim. 

Rahim Farzam  

Eskişehir-2022 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii 
 

ÖZET 

SAFEVÎ DEVLETİNİN DOĞU POLİTİKASI  

(1501-1736) 

 

FARZAM, Rahim 

Doktora-2022 

Tarih Anabilim Dalı 

 

 

Danışman: Prof. Dr. Hasan Hüseyin Adalıoğlu  

Türkiye’deki Safevî çalışmaları, Safevî Devleti’nin Osmanlı Devleti ile olan ilişkilerine 

odaklanmakta ve Safevî-Osmanlı ilişkileri dar bir bakış açısıyla “Şiî-Sünnî çatışmasına” 

indirgenmektedir. Buna bağlı olarak Türkiye’de Safevîlerle ilgili çalışmaların büyük çoğunluğu 

“Kızılbaşlık”, “Şah İsmâil”, “Safevî Devleti’nde Türkmen aşiretlerin rolü” gibi alanlara sıkışıp 

kalmıştır. Bu da Bâbür ve Osmanlı İmparatorluğuyla birlikte dönemin en güçlü devletlerinden 

biri olan Safevîlerle ilgili yanlış ve eksik bir algının oluşmasına neden olmaktadır. On altıncı 

yüzyılın başlarında İran’da Safevî devleti iktidara gelirken aynı tarihlerde Timur’un halefleri 

Hindistan’da Bâbürlü İmparatorluğunu kurmuştur. İran ve Hindistan bu iki hanedan altında 

dönemin büyük güçleri olarak ortaya çıkmışlardır. Bu iki devlet yoğun etkileşim içerisinde 

olmuş ve birbirlerinin gelişmelerinde etkili olmuşlardır. Şah İsmâil’in 1510’da Özbek Şeybânî 

Han’ı yenmesinden sonra başlayan Safevî Devleti ile Bâbür imparatorluğu ilişkileri uzun zaman 

dostane bir çizgide seyretmiştir. Safevîler ile Bâbürlülerin ortak düşmanı olarak Özbeklerin 

bölgedeki faaliyetleri İran ile Hindistan arasındaki ilişkilerde etkili faktörlerden biri olmuş ve 

bu ortak sınır tehdidinin varlığı ilişkileri daha da yakınlaştırmıştır. İran’ın batı sınırlarındaki 

Osmanlı’nın yoğun askerî faaliyeti de Safevîleri doğu sınırlarını sakin tutmak için Bâbürlüler 

ile iyi ilişkiler geliştirmeye zorlayan diğer bir faktör olmuştur. Bununla birlikte her iki devlet 

açısından stratejik bir öneme sahip olan Kandehar zaman zaman ilişkilerde pürüz yaratan bir 



xiii 
 

faktör olarak öne çıkmıştır. Bunun yanı sıra Safevîlerin Bâbür İmparatorluğu hâkimiyetindeki 

Dekken Sultanlığındaki Şiîlerle kurduğu ilişkiler de her zaman Bâbürlüleri rahatsız etmiştir. Bu 

çalışma Safevî Devleti’nin doğu sınırındaki gelişmelere ve Bâbür İmparatorluğu ile kurduğu 

ilişkilere odaklanmaktadır.  

Anahtar kelimler: Safevîler, Bâbürlüler, İran, Hindistan, Özbekler  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiv 
 

ABSTRACT 

SAFAVIDS’ EASTERN POLICY  

(1501-1736) 

FARZAM, Rahim 

PHD-2022 

Department of History  

 

 

 

Supervisor: Prof. Hasan Hüseyin Adalıoğlu  

In Turkey, Safavid studies focus on the relations of the Safavids with the Ottoman 

Empire, and the Safavid-Ottoman relations are reduced to the “Shiite-Sunni conflict” with a 

tunnel vision. Accordingly, most of the studies on Safavids in Turkey have been stuck in areas 

such as “Qizilbash”, “Shah Ismail”, and “The role of Turkmen tribes in the Safavids”. This 

causes a false and incomplete perception of the Safavids, one of the most powerful states of the 

era together with the Baburids and the Ottoman Empire. At the beginning of the sixteenth 

century, the Safavids came to power in Iran, and at the same time, Timur’s successors 

established the Baburids Empire in India. Iran and India emerged as the great powers of the era 

under these two dynasties. These two states had been in intense interaction and had been 

influential in one another’s development. The relations between the Safavids and the Baburids 

Empire, which started after Shah Ismail defeated the Uzbek Shaybani Khan in 1510, had been 

friendly for a long time. The raids of the Uzbeks, as the common enemies of the Safavids and 

the Baburids, had been one of the effective factors in the relations between Iran and India, and 

the existence of this common border threat has brought the relations even closer. The intense 

military activity of the Ottomans on Iran’s western borders was another factor that forced the 

Safavids to develop good relations with the Baburids to keep their eastern borders stable. 

However, Kandehar, which had strategic importance for both states, has come to the fore as a 



xv 
 

factor that creates relation problems. In addition, the relations established by the Safavids with 

the Shiites in the Deccan Sultanate, which was under the domination of the Baburids Empire, 

always annoyed the Baburids. This study focuses on the developments in the eastern border of 

the Safavids and its relations with the Baburids Empire.  

Keywords: Safavids, Baburids Empire, Iran, India, Uzbeks 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 
 

İçindekiler 
HARİTALAR LİSTESİ ...................................................................................................... xiii 

TABLO LİSTESİ ................................................................................................................. xiii 

KISALTMALAR LİSTESİ .................................................................................................. xiv 

GİRİŞ ........................................................................................................................................ 1 

Konuyla İlgili Çalışmaların Tanıtımı ve Tenkidi .................................................................. 4 

SAFEVİ DEVLETİ’NİN KURULUŞU VE SAFEVİ DIŞ POLİTİKASININ ANA 
HATLARI ............................................................................................................................... 10 

1. Safevî Devleti’nin Kuruluşu .......................................................................................... 10 

1.1. Devlet Öncesi Dönem .................................................................................................. 10 

1.2. Safevî Tarikatı’nın Şiîleşmesi ..................................................................................... 12 

1.3. Şah İsmâil’in Yükseliş Dönemi ve Doğu İran’daki Fetihleri .................................. 13 

1.4. Farisi ve Türk Unsurların Çatışmasının Doğu Sınırındaki Savaşlara Etkisi ........ 16 

1.5. Çaldıran Savaşı ve Safevî Yayılmacılığının Sınırlarının Kesinleşmesi .................. 18 

2. Safevî Dış Politikasının Ana Hatları ................................................................................ 21 

2.1. Safevîlerin Kökeni Tartışmalarının İmparatorluk İdeolojisi Açısından Önemi ... 21 

2.2. Safevî Şahlarının Unvanlarının Egemenlik İdeolojisi Perspektifinden 
Çözümlenmesi ..................................................................................................................... 28 

2.3. İran’ın Şiîleştirilmesi ................................................................................................... 31 

2.4. Şiîliğin Dış Siyasete Etkisi .......................................................................................... 33 

2.5. İmparatorluk Pratiği Açısından Safevî ve Bâbür Devletlerinin Kuruluşlarının 
Karşılaştırılması ................................................................................................................. 36 

İKİNCİ BÖLÜM .................................................................................................................... 43 

SAFEVİ-ÖZBEK ÇATIŞMASI (16-17. ASIRLAR) ........................................................... 43 

1. Şah İsmâil’in Özbeklerle Mücadelesi ............................................................................... 43 

2. Şah Tahmasb’ın Özbeklerle Mücadelesi ......................................................................... 43 

3. Hüdâbende (1578-1587) Döneminde Safevî-Özbek Çatışması ...................................... 47 

4. Şah Abbas Devrinde Safevî-Özbek Çatışması ................................................................. 52 

4.1. Meşhed’in Kaybedilmesi (1590) ................................................................................. 54 

4.2. Şah Abbas Devri Siyasetinde Bir Esneme Örneği Olarak Harezm Hanlarıyla 
İttifak ................................................................................................................................... 55 

4.3. Özbek Hanlarının Safevîlere Sığınması .................................................................... 56 

4.4. Veli Muhammed Han .................................................................................................. 57 

5. Safevî-Özbek Çatışmasının Nedenleri .............................................................................. 59 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ................................................................................................................ 62 



xii 
 

SAFEVİ-BÂBÜR MÜNASEBETLERİ (16-17. ASIRLAR) .............................................. 62 

1.Şah İsmâil Devrinde Safevî-Bâbür İmparatorluğu İlişkileri ve Safevîlerin Doğu 
Siyasetinde Bâbür’ün Rolü ................................................................................................... 62 

2. Şah Tahmasb Döneminde Safevî-Bâbürlü İlişkileri ....................................................... 69 

2.1.Kandehar Meselesi ve Safevî-Bâbür İlişkilerinde İlk Çatlağın Doğuşu ................. 70 

2.2. Kandehar’ın Stratejik Önemi .................................................................................... 72 

2.3. Hümâyun’un Safevîlere Sığınması ............................................................................ 74 

2.4. Tahmasb’ın Hümâyun’a Tavrı .................................................................................. 77 

2.5. Kandehar Üzerinde Rekabet ...................................................................................... 86 

3. Şah II. İsmâil (1576-1578) ve Hüdâbende (1578-1586) Dönemi Safevî-Bâbür 
İmparatorluğu İlişkileri ........................................................................................................ 88 

3.1. Safevîlerin Kandehar ve Zemindaver Topraklarını Kaybetmeleri ........................ 89 

3.2. II. Şah İsmâil Devrinde Bâbürlülerle Kurulan Diplomatik İlişkiler: Sîstan 
olayları ve Kandehar’ın Bâbürlülere Bırakılması .......................................................... 91 

3.3. Özbeklerin Yükselişinin Safevî-Bâbür İlişkilerine Etkisi ....................................... 96 

4. Şah Abbas’ın Hindistan Siyasetinin Ana hatları ............................................................ 98 

4.1. Şah Abbas Devrinde Kandehar Meselesinin Aldığı Boyut .................................... 100 

4.2.Cihângîr Şah’la Dostluk Çabaları ............................................................................ 102 

4.3. Kandehar için Savaş ................................................................................................. 103 

4.4.Kandehar’ın Fethinden Sonra Hindistan’da Safevî Tesiri .................................... 106 

5. Şah Safi Döneminde Safevî-Bâbürlü İlişkileri .............................................................. 108 

6. Şah II. Abbas Döneminde (1642-1666) Safevî-Bâbürlü İlişkileri ................................ 110 

6.1 Evrenzîb ile Dostluk Kurma Çabaları ..................................................................... 112 

7. Şah Süleyman Döneminde (1666-1694) Safevî-Bâbürlü İlişkileri ............................... 115 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM ........................................................................................................ 116 

SAFEV ÎLERİN YIKILIŞI ve ETKİLERİ ....................................................................... 116 

1. Şah Hüseyin Devri (1694-1722) ve Safevî Devleti’nin Zayıflamasının Nedenleri ...... 116 

2.1. Afgan Akınları ve Safevîlerin Yıkılış Aşamasına Gelişi ........................................ 118 

2.1.1 Afganların Kökeni .............................................................................................. 118 

2.2. Afgan Ayaklanmasının Başlangıcı ........................................................................... 120 

2.3. Afganların İran’a Saldırısı ....................................................................................... 125 

2.4. Afganlar İran’da ....................................................................................................... 129 

2.5. İsfahan’da Afgan idaresi .......................................................................................... 131 

3. II. Tahmasb (1722-1732) Dönemi ve Afganların Zayıflaması ..................................... 132 

3.1. Nâdir Şah’ın Ortaya Çıkışı ...................................................................................... 136 



xiii 
 

3.2. Nâdir’in Yükselişi ...................................................................................................... 140 

3.3. Nâdir Şah’ın İran Tahtına Çıkışı ............................................................................. 146 

3.4. Nâdir Şah’ın Hindistan Seferi .................................................................................. 149 

4. Safevî Devleti’nin Yıkılışı ................................................................................................ 155 

Sonuç ..................................................................................................................................... 164 

Kaynakça .............................................................................................................................. 171 

 

HARİTALAR LİSTESİ 
Harita 1: Yavuz Sultan Selimin Yürüyüşleri ...................................................................... 19 
Harita 2: Sâsânîler Çekirdek Egemenlik Alanı................................................................... 22 
Harita 3: Safevîler .................................................................................................................. 26 
Harita 4: Günümüzde Şiîlerin en fazla bulundukları bölgeler .......................................... 26 
Harita 5: Safevîler ve Şeybânîler .......................................................................................... 45 
Harita 6: Osmanlı, Safevî ve Bâbür ..................................................................................... 63 
Harita 7: Nâdir Şah`ın seferleri .......................................................................................... 146 
Harita 8: Kabilelerin Safevî sınırları üzerinde artan baskısı………………………….. 160 

 

TABLO LİSTESİ 
Tablo 1: Şah İsmâil  Savaşta ................................................................................................. 14 
Tablo 2: Şah Abbas`ın portresi ............................................................................................. 53 
Tablo 3: I. Şah Abbas(sağda) ve Veli Muhammed Han’ı (solda) Han için düzenlenen 
şölende gösteren fresk. Cihilsütun Sarayı/İsfahan. ............................................................. 58 
Tablo 4: Tahmasb ve Hümâyun ........................................................................................... 77 
Tablo 5:Şah Abbas ve Bâbür elçisi Terbiat Han İsfahan 1664. ....................................... 108 
Tablo 6: II. Abbas ve Nedr Muhammed Han 1640 .......................................................... 111 
Tablo 7: Sultan Hüseyin 1722…………………………………………………………….118 
Tablo 8: Nâdir Şah ve oğulları ............................................................................................ 132 
 

 

 

 

 

 

 



xiv 
 

 

KISALTMALAR LİSTESİ 
 
 
 
 
 
a.g.e 
 
Bkz. 

 
 

 
 
 
: Adı Geçen Eser 
 
: Bakınız 

C. : Cilt 

Çev. : Çeviren 

Haz. : Hazırlayan 

Edit. : Editör 

s. : Sayfa 

ss. : Sayfalar arası 

DİA. : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

TTK. : Türk Tarih Kurumu 
Yay. : Yayınları 
gg. 
Kay. 

: God (Rusca:yıl) 
       : Kaynak 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



1 
 

GİRİŞ 
Bu çalışma Safevî Devleti’nin doğu sınırında bulunan topluluklar ve Bâbür Devleti ile 

kurduğu ilişkilere odaklanmaktadır. Amacımız Safevî Devleti’nin Doğu sınırındaki devletlerle 

ilişkilerini incelemenin yanı sıra Türkiye’de Safevîler hakkında kalıplaşmış yargı ve hükümlere 

dönük eleştirel bir bakış açısı ortaya koymaktır. Zira Türkiye’deki Safevî çalışmaları, Safevî 

Devleti’nin tek bir özelliğine yani Osmanlı Devleti ile olan ilişkilerine odaklanmakta1 ve 

Safevî-Osmanlı ilişkileri dar bir bakış açısıyla “Şiî-Sünnî çatışmasına” indirgenmektedir. Buna 

bağlı olarak Türkiye’de Safevîlerle ilgili çalışmaların büyük çoğunluğu “Kızılbaşlık”, “Şah 

İsmâil “, “Safevî Devleti’nde Türkmen aşiretlerin rolü” gibi alanlara sıkışıp kalmıştır.2 Aslında 

kozmopolit bir imparatorluk ve büyük bir bölgesel güç olmanın sınırına yaklaşan Safevîlerin, 

Türkiye’deki araştırmalarda oluşan imajları bir “Kızılbaş-Şiî Türkmen devleti” şeklindedir.3 

Günümüzde Türkiye’de Kızılbaş ve Şah İsmâil başlıkları etrafında yayınlanan kitaplara 

yönelik ilginin yoğun olmasının nedeni tarihteki Osmanlı-Kızılbaş/Safevî mücadelesine 

dayanmaktadır. Bu tür kitapların basım sayısı ve satış rakamlarına bakıldığında da Safevîlere 

olan ilginin asıl olarak Şah İsmâil ve Kızılbaş başlıkları etrafında yoğunlaştığı rahatlıkla 

görülebilir.  

Hâlbuki Safevîler sadece Kızılbaşlık ya da Osmanlı’nın doğu sınırındaki siyaseti ile 

değil, “Erken Modern Çağda” oynadıkları uluslararası role göre değerlendirilmelidirler. 16. 

yüzyıl tüm dünyada bir kırılma noktası ve Orta Çağ’dan kesin olarak çıkış dönemidir. Batılı 

tarih yazımında “Erken Modern Dönemin başlangıcı” olarak anılan 16. yüzyıl, Sanayi Devrimi 

ile Orta Çağ arasındaki geçiş asrı olarak görülmektedir. Başka bir deyişle sanayileşmenin henüz 

başlamadığı; ancak bilimsel, teknik devrimlerin hızlandığı dünyanın artık Orta Çağ yaşam 

biçimini geride bıraktığı bir dönemdir. Gemicilik teknolojisindeki atılımla Portekiz ve İspanya 

15. yüzyıl sonu ile 16. yüzyıl başlarında bilinen Avrupa haritalarını yenilemekteydiler. Ateşli 

 

1 Bu konuda kapsamlı bir çalışma için Bkz.: Özer Küpeli, Osmanlı-Safevî Münasebetleri (1612-1632), Yeditepe 
Yayınevi, İstanbul, 2014.   
2 Kuşkusuz bunun en büyük nedeni Türkiye’de Faruk Sümer’in (1924-1995) çalışmalarıyla başlamış Safevî 
Devleti’nin daha ziyade Tebriz merkezli bir Türkmen devleti görünümünde olduğu döneme odaklanma eğilimidir. 
Bu alanda Faruk Sümer’in Safevî Devleti’nin Kuruluşu ve Gelişmesinde Anadolu Türklerinin Rolü: Şah İsmâil ile 
Halefleri ve Anadolu Türkleri (Ankara 1976) künyeli eseri hâlen temel kaynak olmasının yanı sıra Naḳş-ı Türkân-
ı Anâṭolî der Teşkîl ve Tevsiʿa-i Devlet-i Ṣafevî adıyla İhsan İşraki tarafından Farsça’ya çevrilmiş ve Tahran’da 
1371’de (1992) yayınlanarak İran’daki Safevî çalışmalarında kaynak eser olarak kullanılmıştır. Ayhan Yüksel, 
“Faruk Sümer” DİA, Cilt 38, s.133. 
3 Faruk Sümer’i takip eden bu türden çalışmalara şu örnekler verilebilir: Tufan Gündüz, Kızılbaşlar, Osmanlılar 
Safevîler, Yeditepe Yayınları, İstanbul, 2015. Tufan Gündüz, Son Kızılbaş, Yeditepe Yayınları, İstanbul, 2017. 
Doğan Kaplan, Safevîler ve Kızılbaşlık, Gece Kitaplığı, İstanbul, 2015. Oktay Efendiyev, Azerbaycan Safevî 
Devleti 16. Yüzyıl, (Çev: Ali Asker), Teas Press, İstanbul, 2018. 



2 
 

silahlar, toplar, arkebüz tüfekleri savaş biçimini sonsuza kadar değiştirmekteydi. Bu nedenle 

birçok tarihçi 16. yüzyılı özellikle İslâm dünyası için “Barut İmparatorlukları Çağı” olarak 

nitelemiştir.4 Aslında bu durum Avrupa için de geçerliydi. 16. yüzyılda askerî ve iaşe 

alanındaki başarılar, gemi teknolojisindeki ilerlemeler ve Avrupa’da feodal sınıfların tam 

olarak tasfiyesi dünya üzerinde büyük merkezî güçlerin ortaya çıkmasını sağlamıştır. 

İngiltere’de I. Elizabeth’in (1558-1603), Rusya’da IV. (Korkunç) İvan’ın (1547-1584), Kutsal 

Roma İmparatorluğunda V. Karl’in (Şarlken) (1519-1558) inşa ettikleri büyük 

imparatorlukların arkasında yatan teknik donanım bu bakımdan önemlidir.   

Benzer şekilde dönemin üç büyük İslâm devleti olan Osmanlılar, Safevîler ve 

Bâbürlülerin başarılarının ardında da “Barut İmparatorluğu” tanımına uygun atılımlar 

yatmaktadır. Osmanlılarda Konstantinopolis’in (İstanbul) fethi (1453) ile ilk örneği verilen 

barut gücü, Çaldıran Savaşı’nda (1514) Safevîlerin yenilmez denilen Şah’ı I. İsmâil’in (1501-

1524) bozguna uğraması sonucu İranlılar tarafından da öğrenilmişti. Bu yenilginin ardından 

Safevî şahları bu öldürücü silahları geliştirmek için Avrupalı güçlerle temasa geçeceklerdi. 

Ateşli silahları uzun süre boyunca küçümsemiş olan Memlük Devleti de bu hatasını Osmanlı 

ordusu karşısında yenilerek ödemiş hatta bu olay Memlük Sultanlığı’nın sonunu getirmiştir. 

Osmanlı karşısında aldıkları yenilgilerde Memlüklerin aksine ayakta kalmayı başaran 

Safevîler ise Osmanlı’nın ateş ve savaş gücünü taklit ederek atadan kalma savaş yöntemlerini 

değiştirip tüfekli piyade ve top dökümünde adım atmaya çalışacaklardı. Hem İranlılar hem de 

Hint Okyanusu’ndaki ticarî ilişkiler neticesinde Avrupalılar kanalıyla Bâbürlüler de bu ateşli 

silahları tanıma fırsatı elde edeceklerdir. Ancak Bâbür tarihindeki savaş araçlarına bakıldığında 

top ve tüfek olmasa da batı jargonunda rocket launcher olarak bilinen ve modern katyuşaları 

andıran 17 tüfeğin birbirine bağlanarak aynı anda ateşlenebildiği silahlar olduğu da 

bilinmektedir (Bıyıktay, 1989, s. 77). 

Sonuç olara,k gelişen askerî teknoloji iktidarla birleşince 15. yüzyıldan 16. yüzyıla 

geçişte Müslüman Ön Asya’dan Güney Asya’ya uzanan kuşakta radikal bir değişim olmuştur. 

14. yüzyılda bu coğrafyayı gezen Arap seyyah İbn Battûta sayılamayacak kadar çok devletin 

 

4 16. yüzyıl Müslüman devletler için Ateşli silah imparatorlukları tabirini ilk kullananlardan biri M.G.S. 
Hodgson’dır. Bkz: M. G. S. Hodgson, İslâm’ın Serüveni, Bir Dünya Medeniyetinde Bilinç ve Tarih, (Çev: Metin 
Karabaşoğlu), İz Yayıncılık, İstanbul, 1995. Douglas Streusand da bu terimi benimsemiş hatta meşhur çalışmasına 
isim olarak seçmiştir. Bkz: Douglas Streusand, Ateşli Silahlar Çağında İslâm İmparatorlukları, Osmanlılar, 
Safevîler, Bâbürlüler, (Çev: Bahar Fırat), Ufuk Yayınları, İstanbul, 2013.  



3 
 

sınırlarından geçmişti. 15. yüzyılın büyük bölümünde Anadolu’dan Hindistan’a uzanan 

coğrafyada Osmanlı, Germiyan, Karaman, Dulkadir gibi çok sayıda beylik, Anadolu’dan İran’a 

uzanan coğrafyada ise Celayirliler, Akkoyunlular, Karakoyunlular, İran’da Timurlular, 

Hindistan’da Delhi Sultanlığı, Gucerât Sultanlığı, Bengal Sultanlığı gibi çok sayıda devlet aynı 

anda var olup yıkılmıştı. 16. yüzyılda ise Anadolu’dan Bengal’e uzanan çok geniş bir 

coğrafyada sadece üç devlet (Osmanlılar, Safevîler ve Bâbürlüler) ayakta kalmış durumdaydı.  

Öte yandan yukarıda açıklamaya çalıştığımız mevcut duruma rağmen Türk 

araştırmacıların ve okuyucuların öncelikle Safevî-Osmanlı münasebetleri konusuna ilgi 

duymasını sağlayan değerli çalışmalar yapılmış olmasına rağmen Safevî araştırmaları hâlâ 

Türkiye’de Osmanlı tarihçiliğinin bir alt kolu gibi görülmeye devam etmektedir. Nitekim 

Hasan Rumlu’nun Safevî Şahı II. İsmâil, Kahkaha Kalesi’nin 20 Yıllık Mahpusu kitabının 

tanıtım bölümünde “Kızılbaş Anadolu Türkmenlerinden Hasan Rumlu’nun kaleme aldığı bu 

eserin…. Anadolu ve İran Türkmenlerine ilgi duyan herkesin dikkatini çekeceğini 

düşünüyoruz” denilerek bu bakış açısı özetlenmiş olmaktadır (Rumlu, 2017). YÖK Ulusal Tez 

Merkezi’ne bakıldığında da durum farklı değildir. Safevîlerle ilgili yapılmış doktora tezleri 

genellikle Osmanlı-Safevî ilişkilerini5 temel almaktadır. 1957’den günümüze Safevîlerle ilgili 

yapılmış tüm yüksek lisans ve doktora tezlerini inceleyen Samet Balta’nın makalesine 

bakıldığında bu çalışmaların tahmin edileceği üzere önemli bir bölümünün (%30) Safevî-

Osmanlı ilişkilerine odaklandığı görülmektedir. Safevî dönemi İran kültürü, medeniyeti, sanatı 

ve mimarisiyle ile ilgili olanlar %27’lik paya sahiptir. Bunu %17’lik payla Kızılbaşlık-Şiîlik 

ile ilgili çalışmalar izlemektedir. Safevî devlet teşkilatı ve siyasi tarihine ayrılan pay %9’dur. 

Özbek ve Bâbür Devletleriyle olan ilişkiler konusundaki tezler ise %3’le en geridedir ki bunun 

hemen ardından İran’ı gezen Avrupalı seyyahlarla ilgili %2’lik bir dilimi temsil eden konu 

başlığı gelmektedir (Balta, 2018, s. 330). Görüldüğü üzere Safevî Devleti’nin doğu sınırı 

siyaseti üzerine yapılan araştırmalar oldukça sınırlıdır.  

Safevî-Bâbür ilişkileri ile ilgili incelemeler hem Safevîlerin genellikle dost geçindikleri 

Sünnî bir devletle olan askerî, ticarî ve kültürel ilişkiler ağını açığa çıkaracak hem de, Safevî 

 

5 Hamidrıza Muhammednejad, Osmanlı-Safevî İlişkileri (1501-1576), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Basılmamış Doktora Tezi, Ankara, 2015. Özer Küpeli’nin sonradan kitaplaştırdığı Osmanlı-Safevî 
Münasebetleri (1612 – 1639), Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yeniçağ Tarihi Anabilim Dalı, İzmir, 
2009. 



4 
 

Devleti’ndeki resmî Şiî ideolojinin gücünün sınırlarını ortaya koyacak bir tartışma alanı 

açacaktır.   

         Konuyla İlgili Çalışmaların Tanıtımı ve Tenkidi 
Yukarıda ifade edildiği gibi, Türkiye’de Safevîler ve Bâbürlülerle ilgili çalışmalarda 

genel olarak bu iki devletin Osmanlılarla olan ilişkilerine odaklanıldığını söyleyebiliriz. 

Özellikle Osmanlı-Safevî ilişkileri Türk tarihçiliğinin odaklandığı temel konulardan biridir. 

2010 sonrasında Safevî Devleti tarihi hakkındaki araştırmalarda da bir artış ve konu 

zenginleşmesi olduğu görülmektedir. Yüksek lisans ve doktora çalışmaları, Osmanlı-Safevî 

siyasi ve askerî münasebetleri bağlamından çıkmaya başlamıştır. Bunun yanında Safevîler 

dönemini ihtiva eden Farsça kroniklerin de Türkçeye çevirisi yapılarak Türkçeye 

kazandırılmaya başlanmıştır (Balta, 2018: 329). Bunlar arasında Şah Tahmasb’ın Tezkiresi6 

(Şah Tahmasb, 2001), Kazvini’nin Safevî Tarihi7, Hasan Rumlu’nun tarihinden bir parça olan 

Safevî Şahı II. İsmâil, Kahkaha Kalesi’nin 20 Yıllık Mahpusu8, Abdi Beğ Şîrazi’nin Tekmiletü’l 

Ahbar’ı9, Tarih-i Kızılbaşiye10 gibi risale tarzında kısa kitaplar ve aslında 1944 gibi erken bir 

tarihte çevrilmesine rağmen her nedense yayınlanması için 2019 yılına kadar beklenen İskender 

Münşî’nin Târîh-i Âlemârâ-yı Abbâsi gibi temel eserler sayılabilir. Öte yandan Safevî 

kaynaklarının önemli bir kısmını derlemiş olan A. Çetin-K. Dilek’in Safevî Tarihinin 

Kaynakları11 adlı çalışmadaki Farsça kaynaklar bölümüne bakıldığında bu tercümelerin ne 

kadar az olduğu daha iyi anlaşılmaktadır. Hândmîr (Ḥabîbü’s-siyer), Firişte (Târîḫ-i Firişte), 

Ebü’l Fazl el-Allâmî (Ekbernâme) gibi meşhur tarihçilerin eserleri ise hâlen çevrilmeyi 

beklemektedir. Bu kadar çok eser çevrilmeyi beklerken ilginç biçimde Oruç Bey’in Safevî 

Tarihi iki farklı yayınevinden basılmıştır.12 Muhtemelen bu ilgi Oruç Bey’in ilginç yaşamından 

kaynaklanmaktadır.  

 

6 Şah Tahmasb, Tezkire, (Çev: Hicabi Kırlangıç), Anka Yayınları, İstanbul, 2001. 
7 Abdüllatif Kazvini, Safevî tarihi, (Çev: H. Muhammednejad), Birleşik Yayınları, Ankara, 2011. 
8 Hasan-ı Rumlu, Safevî Şah’ı II. İsmâil, Kahkaha Kalesinin 20 yıllık Mahpusu, (Çev: Hasan Asadi, Şefattin 
Deniz), Bilge Kültür Sanat, İstanbul, 2017. 
9 Abdi Beğ Şirâzi, Safevîler Tekmilet’ül Ahbar, Başlangıçtan 1571’e Kadar Safevîlerin Tarihi, (Çev: Şefaattin 
Deniz ve Hasan Asadi), Bilge Kültür Sanat, İstanbul, 2019. 
10 Tarih-i Kızılbaşiye, Bilge Kültür Sanat, (Çev: Şefaattin Deniz ve Hasan Asadi), İstanbul, 2015. 
11 A. Çetin-K. Dilek, Safevî Tarihi’nin Kaynakları, İraniyat Yayınları, Ankara, 2017. 
12 Oruç Bey (Don Juan), Elçilik Katibinin Kaleminden Safevîler, (Çeviren L. A. Kuzucular), Yurt Yayınları, 
Ankara, 2014. Oruç Bey Bayat/İranlı Don Juan, İlişkiler, Bir Şiî/Katolik, (Çev: Tufan Gündüz), Yeditepe 
Yayınları, İstanbul, 2014. 



5 
 

Henüz çok azı çevrilmiş kaynaklar içinde seyahatnameler ve Safevîlere bağlı olan 

Ermeni tarihçilerin yazma eserleri, Batılıların raporlarını da ekleyebiliriz.13  Bu geniş külliyat 

içinde Türkçeye çevrilenler yarım düzine bile değildir. Önemli birkaç çeviri içinde Chardin 

Seyahatnamesi14, Tavernier Seyahatnamesi15, önemli bir boşluğu doldurmuşlardır. Bir diğer 

önemli eser de Safevîlerin yıkılış ve Afganların yükseliş dönemine şahit olan Judasz 

Tadeusz’un (1675-1756)16 seyahatnamesidir. Yine Tufan Gündüz’ün Josephat Barbaro (1413-

1494)17, Caterino Zeno (d.1450) ve Ambrogio Conatarini (1429-1499)18, Giovanni Maria 

Angiello (1543-1607) ve Vincenzo D’Alessandri (öl. 1657)19 gibi Venedik elçilerinin 

seyahatnamelerinden yaptığı çeviriler sayesinde Safevîlerin tekke ve şahlık dönemlerine ışık 

tutan oldukça önemli birincil kaynaklar vardır.  Safevî tarihi için çok önemli olan Zakaria ve 

Vardapet gibi Ermeni tarihçilerin eserleri Türkçeye kazandırılmadığı gibi ilginç olarak A. 

Çetin-K. Dilek’in Safevî Tarihi’nin Kaynakları adlı derleme çalışmasında bu tarihçilerin adı 

bile geçmemektedir. Halbuki Gürcü ve Ermeniler Safevîlerin hem batı hem de doğu 

sınırlarında askerî ve ticarî alanda aktif rol oynadıkları için bu kaynaklar oldukça önemlidir. 

Bütün bu kaynak bolluğuna rağmen Safevî Devletinin doğu sınırı meselesi ise bir 

yüksek lisans tezi haricinde hemen hiç ilgi görmemiştir. Yukarıda da söylendiği üzere Faruk 

Sümer’in açtığı yoldan gelişen Safevî çalışmaları genellikle Safevî Devleti’nin kuruluş 

yıllarına Şah İsmâil döneminde, Osmanlı-Safevî çatışmasına ve Türkmenlerin bu çatışmadaki 

rollerine odaklanmıştır. Aslında günümüzde de bu durum değişmiş değildir. S. Balta’nın 

yukarıda aktardığımız çalışmasında da görüldüğü üzere Safevîlerin doğulu komşuları ile olan 

ilişkilerine dönük çalışmalar %3 civarındadır. Buna karşın sadece Kızılbaşlar ve Türkmenlerle 

ilgili olanların toplamı %11’dir. Safevî Devleti’nin ordusunun geç dönemlerde bel kemiği olan 

ve özellikle de doğu sınırında aktif görev alan devşirmeler olan Ermeniler ve Gürcüler ile ilgili 

ise hiçbir çalışma yapılmamıştır. Bu konuda Türkçede rastlayabildiğimiz yegâne çeviri 

 

13 Seyahatnamelerin genel bir listesi için bkz: A. Çetin-K. Dilek, Safevî Tarihi, Safevî Tarihinin Kaynakları, 
İraniyat Yayınları, Ankara, 2017.  
14 Jean Chardin, Chardin Seyahatnamesi, İstanbul, Osmanlı Toprakları, Gürcistan, Ermenistan, İran 1671-1673, 
(Çev: Ayşe Meral), Kitap Yayınevi, İstanbul, 2014. 
15 Jean Baptiste Tavernier, Tavernier Seyahatnamesi, Stephanos Yerasimos’un Anısına, Kitabevi yayınları, 
İstanbul, 2006. 
16 Judasz Tadeusz Krusinski, İran Seyahatnamesi, (Çev: Nahide Şimşir), IQ Yayıncılık, 2013. 
17Josaphat Barbaro, Anadolu’ya ve İran’a Seyahat, Tercüme ve Notlar Tufan Gündüz, Yeditepe yayınları, 
İstanbul, 2016. 
18Ambrogio Contarini, Caterino Zeno, Uzun Hasan-Fatih Mücadelesi Döneminde Doğuda Venedik Elçileri, 
Caterino Zeno ve Ambrogio Contarini’nin Seyahatnameleri, (Çev: Tufan Gündüz), Yeditepe yayınları, İstanbul, 
2016. 
19 Giovanni Maria Angiolello, Seyyahların Gözüyle Sultanlar ve Savaşlar, Giovanni Maria Angiello ve Vincenzo 
D’Alessandri’nin Seyuruahatnameleri (Çev: Tufan Gündüz), Yeditepe Yayınları, İstanbul, 2017. 



6 
 

makaleler Safevîler ve Şah İsmâil başlıklı bir derlemede yer almaktadır.20 Öte yandan olumlu 

yanlarına rağmen bu kitapta da Safevîlerin doğu sınırı konusuna değinen bir makale 

bulunmamaktadır. 

Türkçe çalışmaların büyük bölümünün Osmanlı-Safevî ilişkilerine odaklandığını 

söylemiştik. Bunlar arasında Tufan Gündüz’ün Kızılbaşlar, Osmanlılar, Safevîler21 adlı kitabı 

Türkiye’de Safevî çalışmaları denilince akla gelen belli başlı konuları özetlemektedir. Bu 

kitapta odaklanılan Safevîlerin batı sınırlarındaki olaylar olmakla birlikte Özbekler ile olan 

mücadele ve Kandehar’ın alınması sonucu Özbeklerle ilişkilerin yumuşaması hakkında birinci 

el kaynaklara dayanılarak bazı bilgiler verilmektedir. Ancak kitapta Bâbürlülerden hemen hiç 

bahsedilmemesi doğu sınırıyla ilgili verilen bilgilerin okuyucu tarafından anlaşılmasını da 

engellemektedir. Örneğin Safevîlerin Özbeklerle mücadelesinin anlatıldığı bölümde, Şah 

Tahmasb’ın Kandehar’ı ele geçirmesi haberinin “Özbek Ubeydullah Han tarafından sevinçle 

karşılandığı ve bu olayın Safevî-Özbek yakınlaşmasına sebep olduğu” aktarılmaktadır. Ancak 

Kandehar’ın bu dönemde Bâbür Şehzadelerinden Kâmrân’ın toprağı olduğu belirtilmediği için 

Kandehar kuşatmasının neden Safevî-Özbek yakınlaşmasına yol açtığı okuyucu tarafından 

anlaşılamamaktadır (Gündüz, 2016, s. 47). Safevî-Özbek çatışmasına odaklanılan çalışmalar 

da dahi konu bu olayın Osmanlı tarihine etkisi bağlamında değerlendirilmektedir. Gülay 

Karadağ Çınar tarafından 2011 yılında hazırlanan “Safevî-Özbek Siyasi İlişkileri ve 

Osmanlı’nın Tesiri (1524−1630)” adlı doktora tezi bu tutuma örnek olarak verilebilir.22 

Safevî tarihiyle ilgili çalışmalarda da genel olarak Kızılbaşlık, Osmanlı-Safevî 

çatışmasına ayrılan bölümlerin daha yoğun olduğu görülmektedir. Örneğin Cihat 

Aydoğmuşoğlu’nun Safevî Devleti Tarihi23 Türkçede bu başlık altında yayınlanmış ve Safevî 

Devleti’nin baştan sona (1501-1736) inceleyen tek eserdir. Ancak bu çalışmada da I. Abbas 

(1587-1629) dönemi öncesinde odaklanılan konuların ağırlıklı olarak Osmanlı-Safevî 

 

20Ahmet Taşğın, Ali Yaman Namıq Musalı, Safevîler ve Şah İsmâil, Önsöz Yayıncılık, İstanbul, 2014. Aslında 
bu derleme eser, konu dağılımı açısından Türkiye’de Safevîler hakkında basılmış tüm çalışmalardan ayrı bir yerde 
durmaktadır. 15 makalenin dördü Safevî-Osmanlı ilişkilerine, dördü Kızılbaşlık, Şiîlik-tasavvuf ilişkilerine, üçü 
Safevîlerin gayrimüslim tebaalarına, biri Safevî-Memluk ilişkilerine, biri Venediklilerle Safevîler arasındaki 
bağlara, biri Safevî İran’ında Türkçe etkisine, biri de yazma bir eserin tanıtılmasına hasredilmiştir. Her ne kadar 
bu çalışmada da ağırlık noktasını Osmanlı-Safevî ilişkileri, Kızılbaşlık, Türkmenlik meselesi vb. teşkil etmekteyse 
de Türkiye’de Safevîlerin zengin dünyasını bir nebze tanımak isteyen okurlar için bahsi geçen çalışma, editörlerin 
konuları dengeli dağıtma çabasının bir sonucu olarak bugün de ayrıcalıklı yerini korumaktadır. 
21 Tufan Gündüz, Kızılbaşlar, Osmanlılar, Safevîler, Yeditepe yayınları, İstanbul, 2016. 
22 Gülay Karadağ Çınar, Safevî−Özbek Siyasi İlişkileri ve Osmanlı’nın Tesiri (1524−1630), Afyon Kocatepe 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, Afyonkarahisar, 2011.  
23 Cihat Aydoğmuşoğlu, Safevî Devleti Tarihi (1501-1736), Gece Kitaplığı, Ankara, 2017. 



7 
 

çatışması, Şiîlik, Kızılbaşlık vb. olduğu görülmektedir. Örneğin Şah Tahmasb’a ayrılan 10 

sayfalık bölümün hemen hemen tamamı Osmanlılara karşı verilen mücadeleye ayrılmıştır. 

Tahmasb’ın Özbekler üzerine yaptığı seferlere ayrılan kısım ise bir sayfa kadardır. Bu 

seferlerin tarihleri veya ayrıntıları da verilmemiş, sadece 1566’ya kadar Özbeklerin işgal ettiği 

kentlerin geri alındığı vurgulanmıştır. Tahmasb zamanında Bâbürlülerle yaşanan çatışmalara 

ise değinilmemiştir (Aydoğmuşoğlu, 2017, ss. 51-61). Öte yandan I. Abbas sonrası dönemlere 

ayrılan bölümler, özellikle II. Abbas (1642-1666) devrinin anlatıldığı bölüm, Türkçe yayınlar 

içinde Safevî-Bâbür ve Özbek Hanlıkları ile ilgili verdiği bilgiler açısından en ayrıntılı 

olanıdır” (Aydoğmuşoğlu, 2017, ss. 48-49). 

Türk tarihçiliğinde gelmiş geçmiş en büyük Türk devletlerinden biri olan Bâbürlüler 

hakkında çalışmalar ise gelişme aşamasındadır. Türkçeye tercüme edilmiş birincil kaynaklar 

ise yok denecek kadar azdır. Büyük bir külliyat içinde sadece Bâbür’ün Hatıratı24, Bâbür’ün 

kızı Gülbeden’in Hümâyunnâme’si25 ve Cihângîr devrini anlatan Tarih-i Selim Şah26 Türkçeye 

çevrilmiş durumdadır. Ekbernâme, Âyin-i Ekber’i, Hândmîr Tarihi gibi önemli Timurî/Bâbürlü 

kaynaklarının hiçbiri ne Türkçeye çevrilmiş ne de ayrıntılı biçimde tenkit edilmiştir. Kuşkusuz 

bu kadar az sayıda birincil kaynakların yayınlanmış olması Türkiye’de Bâbür Devleti 

araştırmaları için üzücü bir durumdur. İkincil çalışmalar içinde ise Yusuf Hikmet Bayur’un 

eserleri aşılamamış durumdadır.27 

Hikmet Bayur’un anıtsal eseri olan ve 1946-1950 yılları arasında tamamladığı 

Hindistan Tarihi’nin II. ve III. cildinin büyük bölümü Bâbür Devleti’ne ayrılmıştır.28 Bu eser 

sadece Bâbürlülerle ilgili olmamakla birlikte, Türkiye’de bu konuda henüz aşılamamış bir 

yapıttır. Hikmet Bayur’un ardından Bâbür Devleti ile ilgili araştırmalarda öne çıkan ikinci isim 

Ömer Rıza Doğrul’dur (1893-1952). Ömer Rıza gençliğinden beri Hintli Müslümanların 

 

24 Bâbür, Bâbürnâme, Bâbür’ün Hatıratı, (Haz.: Reşit Rahmeti Arat), MEB, İstanbul, 1989. 
25 Gülbeden, Hümâyunnâme, (Çev: Abdürrab Yelgar), TTK Yayınları, Ankara, 1987. 
26 Nurü’d-din Cihângîr Şah, TARİH-i SELİM ŞAH IV. Bâbürlü Hükümdarı Cihângîr Şah’ın Hatıratı, (Çev: 
Nevres-i Kadim), TTK Yayınları, Ankara, 2013.  
27 Afganistan’da Türkiye büyükelçisi olarak görev yapan Yusuf Hikmet Bayur’un (1881-1980) bu hususta 
öncülük ettiğini söyleyebiliriz. II. Türk Tarih Kongresi’nde (1937) sunduğu “16. Asırda Dinî ve Sosyal Bir İnkılâb 
Teşebbüsü: Ekber Gurkân” İkinci Türk Tarih Kongresi, Kongre’nin Çalışmaları ve Kongre’ye Sunulan Tebliğler, 
Kenan Matbaası, İstanbul, 1943, 521-568. Kırk sayfalık hacmiyle mezkûr tebliğ sadece Ekber Şah’ın reformlarına 
odaklanmış da değildi. Bu tebliğ Bâbür Devleti’nin diplomatik ilişkilerine de odaklanmış; hatta bu diplomatik 
ilişkiler ile Ekber Şah’ın din politikası arasında anlamlı bir bağ kurmaktadır. Bayur bu yazısında Ekber Şah’ın 
Sulh-u Kûl’unu sadece dinî bir felsefe olarak değil, diğer komşu İslâm ve Hindu devletleriyle kurduğu ilişkileri 
de temellendiren bir “dış politika” ve farklı etnik grupları bir arada tutan bir “imparatorluk kültü” olarak da 
görmektedir. Bu tebliğin diğer bir önemli yanı da büyük oranda antik çağ uygarlıklarıyla ilgili tebliğlerin yer 
aldığı II. Türk Tarih Kongresinde İslâmi asırlara dönük çok az sayıdaki tebliğden biri olmasıdır.  
28 Yusuf Hikmet Bayur, Hindistan Tarihi Cilt I-II-III, TKK Yayınları, Ankara, 1987.  



8 
 

politik hareketine ve İslâm’ı yorumlayış biçimlerine sempati duyan biri olarak Pakistan’ın 

kurulmasını (1947) sevinçle karşılamış ve Türkiye’de Pakistan hakkında yazılarıyla 

tanınmıştır. Türk-Pakistan Kültür Cemiyeti başkanı da olan Ömer Rıza, Ekber Bir Türk Dahisi 
29(1944) adlı kitabıyla Bâbür hükümdarının Türk halkınca tanınmasında etkili olmuştur. Bu ilk 

çalışmalardan da anlaşıldığı kadarıyla bu dönemde Türk araştırmacıların dikkatini daha ziyade 

Ekber Şah çektiğinden30 Bâbür-Safevî ilişkilerine özel bir önem verilmemiştir. Yine aynı 

yıllarda Kazan kökenli büyük bir araştırmacı olan Reşit Rahmeti Arat’ın (1900-1964) 

yayınladığı ve üç cilt olarak 1943-1946 yılları arasında basılan Bâbür’ün Hatıratı31 kuşkusuz 

bu alanda uzun dönem tek birincil kaynak olarak önemli bir boşluğu doldurmuştur. Ancak 

Bâbürnâme bilindiği üzere Safevîlerle ilişkilerle ilgili çok az bilgi vermekte; hatta Bâbür’ün 

hatıralarında Şah İsmâil ile ittifak kurduğu dönemi içeren 1508-1519 yıllarını atlaması bu 

dönemi incelemek isteyen tarihçileri olayların en önemli tanıklarından birinin şahitliğinden 

mahrum bırakmıştır. 

Bâbür tarihi ile ilgili ilk müstakil çalışma ise Halil Bıyıktay tarafından yapılmıştır. 

Ancak burada da Safevîlerle Bâbürlülerin ilişkileri ayrıntılı olarak yer almamaktadır. 

Bâbürlülerle ilgili akademik çalışmaların Türkiye’de ancak son yıllarda yeniden bir canlılık 

içine girdiğini söyleyebiliriz. Türkiye’de Bâbür tarihiyle ilgili 2010 yılına kadar iki yüksek 

lisans tezi yazılmışken32; 2010 sonrasında sekiz yüksek lisans tezi daha bu listeye eklenmiştir 

ki bunlardan ikisi33 doğrudan bizim de odaklandığımız konuyla ilgilidir. Bu konu hakkında bir 

doktora tezi ise henüz yapılmamıştır. Bu çalışmalar içinde de göze çarpan ilk eksiklik Farsça 

birincil kaynakların azlığıdır.34 

 

29 Ömer Rıza Doğrul, Ekber Bir Türk Dâhisi, Yüksel Yayınevi, İstanbul, 1944. 
30 Bu anlaşılır bir durumdur zira Erken Cumhuriyet yıllarının politik ikliminde reformcu bir sultan olarak Ekber 
Şah’ın mirasının anlaşılması önemliydi.  
31 Bâbürnâme, Bâbür’ün Hatıratı, (Çev: Reşit Rahmeti Arat), MEB basımevi, İstanbul, 1989. 
32 Ahmet Varol, XVIII-XIX. Yüzyıllarda Osmanlı-Bâbürlü Münasebetleri, İnönü Üniversitesi / Sosyal Bilimler 
Enstitüsü/Tarih Eğitimi Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Malatya, 1998. İsmâil Pırlanta, Bâbür Şah ve 
Bâbürlü Devleti’nin Kuruluşu, Erciyes Üniversitesi/Sosyal Bilimler Enstitüsü/İslam Tarihi ve Sanatları Ana Bilim 
Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Kayseri, 2001.   
33Güzel Kemaç, Özbeklere Karşı Bâbür ve Safevî İşbirliği, Ege Üniversitesi / Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 
Lisans Tezi, İzmir, 2010; Ümit Ulvi Türk, Safevî Devleti’nin Özbek Hanlıkları ve Bâbür Devleti ile Siyasi İlişkileri 
(1526-1722), Ankara Üniversitesi / Sosyal Bilimler Enstitüsü / Tarih Ana Bilim Dalı / Genel Türk Tarihi Bilim 
Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 2017.  
34 Örneğin bizim çalışmamıza konu bakımından en yakın muhtevada olan Ü. Ulvi Türk, Safevî Devleti’nin 
Özbek Hanlıkları ve Bâbür Devleti ile Siyasi İlişkileri (1526-1722) başlıklı tezinde kaynakçanın %63’ü Türkçe, 
%23’ü İngilizce ve %12’si Farsçadır. 



9 
 

Tufan Gündüz’ün Kızılbaşlar, Osmanlılar, Safevîler35 başlıklı kitabı da Türkiye’de 

aslında Safevî çalışmaları denilince akla gelen konu başlıklarını özetlemektedir. Bu kitapta 

odaklanılan Safevîlerin batı sınırlarındaki olaylar olmakla birlikte Özbekler ile olan mücadele 

ve Kandehar’ın alınması sonucu Özbeklerle ilişkilerin yumuşaması hakkında birinci el 

kaynaklara dayanılarak bazı bilgiler verilmektedir. Ancak kitapta Bâbürlülerden hemen hiç 

bahsedilmemesi doğu sınırıyla ilgili verilen bilgilerin okuyucu tarafından anlaşılmasını da 

engellemektedir. Örneğin Safevîlerin Özbeklerle mücadelesinin anlatıldığı bölümde, Şah 

Tahmasb’ın Kandehar’ı ele geçirmesinden dolayı “Özbek Ubeydullah Han tarafından sevinçle 

karşılandığı ve bu olayın Safevî-Özbek yakınlaşmasına sebep olduğu aktarılmaktadır. Ancak 

Kandehar’ın bu dönemde Bâbür Şehzadelerinden Kâmrân’ın toprağı olduğu belirtilmediği için 

Kandehar kuşatmasının neden Safevî-Özbek yakınlaşmasına yol açtığı okuyucu tarafından 

anlaşılamamaktadır (Gündüz, 2016, s. 57).   

Bâbür tarihi ile ilgili olmasa da dolaylı olarak Bâbür tarihini ilgilendiren farklı bazı 

tezler de yazılmıştır. Örneğin Ekber Şah döneminin din ve siyaset anlayışı üzerine Türkiye’de 

bir külliyat oluşmaya başlandığı söylenebilir.  Ekber Şah’ın din reformu üzerine bir yüksek 

lisans ve bir doktora tezi hazırlanmıştır. Bu konuda özellikle Hindolog Hilal Şahin 

çalışmalarıyla dikkat çekmektedir.36 Diğer Bâbür hükümdarları hakkında da son yıllarda 

yapılan çalışmalarda gözle görülür bir artış olmuştur. Bu çalışmalar arasında Avrupalı 

seyyahların gözüyle Bâbür Devleti’ni temel alan yüksek lisans tezlerinin sayısında da bir artış 

olmuştur.37 Cihângîr Şah ve Evrengzîb ya da geç dönem Bâbür sultanları hakkında ise henüz 

tamamlanmış tez çalışmaları yoktur. Tüm bu çalışmalar içinde göze çarpan ilk eksiklik Farsça 

birincil kaynakların azlığıdır. 

 

 

 

 

35 Tufan Gündüz, Kızılbaşlar, Osmanlılar, Safevîler, Yeditepe yayınları, İstanbul, 2016. 
36 Hüsnü Hilal Şahin, Ekber Şah ve Dinî Reformu, Ankara Üniversitesi / Sosyal Bilimler Enstitüsü / Doğu Dilleri 
ve Edebiyatları Ana Bilim Dalı / Hindoloji Bilim Dalı, Doktora Tezi, Ankara, 2014.  
37 Habibe Karayel, Sir Thomas Roe’un Gözünden Bâbürlü Sarayı, Sakarya Üniversitesi/Sosyal Bilimler 
Enstitüsü/Tarih Ana Bilim Dalı/Yeniçağ Tarihi Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Sakarya, 2015. Emre Ömür, 
Edward Terry ve Francisco Pelsaert’in Seyahatnameleri Işığında Cihângîr Döneminde Bâbürlü Devleti’nde 
Yönetim ve Yaşayış, Sakarya Üniversitesi / Sosyal Bilimler Enstitüsü /Tarih Ana Bilim Dalı / Yeniçağ Tarihi Bilim 
Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Sakarya, 2016.   



10 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SAFEVİ DEVLETİ’NİN KURULUŞU VE SAFEVİ DIŞ POLİTİKASININ ANA HAT-
LARI 
1. Safevî Devleti’nin Kuruluşu  

Safevî tarihi üç dönemde incelenmektedir. Şeyh Safiyüddin-Şeyh Cüneyd arası apolitik 

Sûfi devir (1301-1447), Şeyh Cüneyd sonrası siyasileşme (1447-1501) ve Şah İsmâil ile 

başlayan devletleşme dönemi. Ailenin tarihsel önderleri başlangıçta siyasi emelleri olmayan 

veya varsa da bunları yansıtmayan Sûfi tekke şeyhleriydi. Ancak bu erken dönemde dahi 

Türkmenler arasında abartılı bir saygınlığa sahip oldukları görülmektedir. Safiyüddin’nin oğlu 

ve halefi Sultan Sadreddin Musa (öl. 1392) İlhanlı hükümdarlarından koruma ve saygı 

görmekteydi. Onun oğlu ve halefi olan Sultan Hoca Ali çeşitli rivayetlere göre Emir Timur’la 

yakındı ve Timur’un Anadolu’dan toplayıp getirdiği esirlerin serbest bırakılmasını sağlamıştı 

(Münşi, 2019, s. 18). Bu savaşçı Türkmenler hayatlarını borçlu oldukları Hoca Ali’ye bağlı 

çekirdek bir kitle oluşturdular.  Bazı bilim insanları Timur’la Sultan Ali arasında böyle bir 

anlaşma olmadığını düşünmektedirler (Kaplan, 2015, s. 87). Bu gerçek olsun ya da olmasın bu 

tür anlatılar, Safevîlerin baştan beri siyasetle ilgili ve hükümdarlar üzerinde etkili olduklarını 

göstermektedir. 

1.1. Devlet Öncesi Dönem  
 Sultan Ali’den sonra hakkında pek bir şey bilinmeyen Sultan İbrahim (öl.1447) 

tekkenin başına geçti. Onu da oğlu Şeyh Cüneyd takip etti. Şeyh Cüneyd tekkenin 

siyasallaşmasında başrol oynamıştır. Akkoyunlu tarihçi Fazlullah b. Rûzbihân Huncî (öl. 1521) 

hükümdarlık hevesinin ve toprak ele geçirme hırsının Şeyh Cüneyd’le başladığını yazmaktadır 

(Huncî, 2000, ss. 43-45). Osmanlı tarihçisi Gelibolulu Âli de Safevîler’de devlet kurma 

sevdasına düşen ilk kişinin Şeyh Cüneyd olduğunu yazmaktadır. Rivayetlere göre sultan gibi 

giyinirmiş. Arap tarihçisi Ahmed el-Kiramin’e (öl. 1610) göre ilk asker toplayan kişi yine Şeyh 

Cüneyd idi (Kaplan, 2015, s. 88). Şeyh Cüneyd’in Kafkaslarda Hristiyan ve pagan Çerkezlerle 

savaştığını biliyoruz. Ancak yaptığı faaliyetler bir devlet kurma çabasından çok sayısı giderek 

artan sadık adamlarına geçim aracı sağlamakmış gibi görünüyor. Nitekim seferlerine 

katılanların hepsinin yoksul insanlar olduğu tarihçilerce kaydedilmiştir. Sonuçta bu dönemde 

yağma ve ganimet yoluyla servet elde etmek önemli bir geçim yolu olduğu anlaşılmaktadır.  

Öte yandan Şeyh Cüneyd’in siyasi faaliyetleri Karakoyunlu Sultanı Cihan Şah’ı (1397-

1467) rahatsız etmekteydi. Cüneyd’in amcası olan Şeyh Cafer de mevkinin ona geçmesinden 

rahatsızdı. Aralarında hısımlık olan Cihan Şah ve Şeyh Cafer birlik olup Şeyh Cüneyd’i Erdebil 



11 
 

tekkesinden kovdular (Rumlu, 2020, ss. 393-394). Şeyh Cüneyd Osmanlı’ya sığınmak istemiş 

ancak II. Murad (1404-1451) onu iki yüz duka altın filorin göndererek savuşturmuştur. Şeyh 

Cüneyd bir süre sonra Trabzon Rum İmparatorluğunu yıkıp kendi devletini kurmak istemiş 

ama başarılı olamamıştır. Ancak bu sırada talihi dönmüş ve onun Sûfiler üzerindeki gücünden 

yararlanmak isteyen Akkoyunlu hükümdarı Uzun Hasan’ın dikkatini çekmişti. Uzun Hasan, 

kız kardeşi (Şah Haydar’ın annesi olacak) Hatice Begüm’ü Şeyh Cüneyd’le evlendirdi 

(İsfahanî, 1993, s. 49). Böylece Akkoyunlular ve Safevî soyu birleşmiş oldu. Bu evlilikten 

doğan Şah Haydar çocukluğunu dayısı Uzun Hasan’ın yanında geçirmiştir. Şeyh Cüneyd 

Kafkasya’da yeni seferler yaparken onun güçlenmesinden rahatsız olmaya başlayan Şirvanşah 

Beyliği askerleri Cüneyd ve adamlarını kuşatıp öldürdüler. 

Bu esnada (1472’de) Uzun Hasan, yeni başkenti Tebriz’e yerleşmiş ve Şeyh Cüneyd’in 

ölümünden sonra Erdebil Şeyhliğinin (Safevî tekkesinin) başına yeğeni Haydar’ı oturtmuştu 

(İsfahanî, 1993, s. 52). Annesi Rum imparatorunun soyundan gelen kızı Marta’yı (Rum 

İmparatoru Ionnes’in torunu) da onunla evlendirdi. Böylece başka bir hanedanın kanı da Safevî 

soyuna karışmış oluyordu. Akkoyunlular bu başarılı siyasetleri sonucunda rakipleri 

Karakoyunlulara karşı Sûfi desteği almış oldular. Anlaşıldığı kadarıyla Safevî tekkesinde o 

güne kadar daima giydiği Türkmen takkesini çıkarıp 12 dilimli Kızılbaş külahını giyen ilk kişi 

Haydar olmuştu (Münşi, 2019, s. 21). İskender Münşî’ye göre nihayet hakiki ve manevi 

saltanatla zahiri ve dünyevi saltanatı birleştiren Şeyh (veya artık Şah) Haydar olmuştu (Münşi, 

2019, s. 22). Babası gibi Şeyh Haydar da Kafkasya’ya seferler yapıp binlerce esirle dönüp 

taraftarlarını zenginleştirdi. Babasını öldüren Şirvanşahlar’dan intikam almak istemekteydi. 

Haydar 1488’de yine Kafkasya’daki Çerkezler üzerine bir sefer yapmak bahanesiyle Şirvanşah 

hükümdarı Ferruh Yasar üzerine yürüdü (İsfhanî, 1993, s. 56). Ancak koruyucusu Uzun Hasan 

artık tahtta değildi. Ferruh Yasar, damadı olan Akkoyunlu hükümdarı Sultan Yakub’dan 

yardım istedi. İkisi bir olup Şeyh Haydar’ı savaş meydanında öldürdüler.  Ondan geriye üç 

oğul kalmıştı, Sultan Ali, İsmâil Mirza (Şah İsmâil) ve İbrahim Mirza. Genç mirzalar Fars 

bölgesinde İstahar’da bir kaleye kapatıldılar. Sultan Ali bir süre sonra yedi yüz adamıyla 

Erdebil’e dönmek istediyse de yolda öldürüldü. Böylece ailenin başına Sultan Ali’nin vasiyeti 

üzerine Şah İsmâil geçti. Tarihçiler Şah İsmâil’in “zalimliklerini” not ederken nasıl bir geçmiş 

yaşadığını da görmezden gelmektedirler. Muhtemelen Şah İsmâil çocukluğu boyunca 

dedesinin, babasının, ağabeyinin öldürülmesine karşı duyduğu bir hınçla yetişmişti. Onun 

şahlığa geçişinden sonraki “intikamcı” tavrı bu şekilde açıklanabilir.  



12 
 

1.2. Safevî Tarikatı’nın Şiîleşmesi  
İran tarihi uzmanlarının ittifak ettikleri bir konu da İran’ın Safevî iktidarı öncesinde 

Sünnî çoğunluklu bir ülke olmasıdır. Bu görüşe göre İran Safevî şahlarının şiddet dolu siyaseti 

sayesinde Şiîleştirilmiştir. Nitekim Safevî kuruluş dönemi şiddet siyasetinin bu denli yoğun 

olmasının sebebi de Sünnîlerin yeni devletin ideolojisine olan direnci olarak görülmüştür. Bazı 

uzmanlar başlangıçta Safevî ailesinin ve tarikatının dahi Sünnî (Şafi) olduğunu kabul ederler 

(Yıldırım, 2020, ss. 26-27). Ancak Şeyh Safiyüddin’nin Sünnî (Şafi) olduğuna dair 

görebildiğimiz kanıt olarak kızı ve karısına eli değince abdest alması veya 1529/30’da Özbek 

Ubeydullah Han’ın, Şah Tahmasb’a yazdığı bir mektupta Şeyh Safiyüddin’i iyi bir Sünnî 

olarak bildiklerini yazmasıdır (Kaplan, 2015, ss. 74-75). Bu mektupta Tahmasb’ı hem Hz. 

Ali’nin hem de dedesinin yolundan ayrılmakla suçlamaktadır. Mektupta: “Sizin Gilanlı 

babanız merhum Şeyh Safiyüddin’nin ehli sünnet vel cemaate bağlı büyük bir aziz olduğunu 

duyduk. Şuna hayret ediyoruz ki siz ne Murtaza Ali’ye uyuyorsunuz ne de Gilanlı pederinize” 

denmektedir (Kaplan, 2015, s. 79). 

Safevîlerin sonradan Şiîleştikleri konusunda hemfikir olan bilim dünyası sadece bunun 

zamanını tartışmaktadır. Bazı araştırmacılara göre Şiîleşme tarikatın üçüncü şeyhi Hoca 

Ali’nin rüyasında Muhammed Taki’yi görmesi ile başlamıştır. Ancak Zeki Velidi Togan’ın 

dikkat çektiği üzere katı bir Sünnî muhaddis olan İbn Hacer el-Askalani’nin (öl. 1449) Hoca 

Ali hakkında olumlu görüşler beyan ettiğine göre Hoca Ali’nin Şiîliği kabul ettiği iddiası 

şüphelidir (Kaplan, 2015, s. 86). Şiîleşmenin Şeyh Cüneyd’le başladığı söylense de bunu 

kanıtlamak için verilen örnekler Şiîleşmeden ziyade tarikatın siyasileşmesiyle ilgilidir. 

Peki, Safevîlerin hangi dönemde ve nasıl Sünnîlikten Şiîliğe geçtiği neden tespit 

edilememektedir? Kanımızca bu sorunun cevabı 15. yüzyılda Türkmenlerin nazarında 

“Sünnîlik” ve “Şiîlikten” ne anlaşıldığında aranmalıdır. Bu dönemin Türkmenleri ne günümüz 

anlamında Sünnî ne de Şiî idiler. Tüm kaynaklarda Şeyh Safiyüddin’nin aslında Sünnî olduğu 

tekrar edilirken, burada “Sünnîlikle” ne kastedildiği üzerinde bir türlü durulmamaktadır; tıpkı 

“Şiîliğe geçiş” vurgulanırken Şiîlikten ne kastedildiğinin irdelenmemesi gibi. Dönemin din 

anlayışını kavrayabilmek için Türkmen aşiretlerinin heterodoks eğilimli inançlarını incelemek 

gereklidir.  Abbâsî halifeliğinin çöküşünün ardından (1258) Sünnî itikatta büyük bir sarsıntı 

yaşanmıştı. İslâm ülkelerinin büyük bölümü Budist/Şamanist Moğol hükümdarlarına tabiydi. 

Sünnî ve Şiî ulema dağılmış durumdaydı. Onların yerini mutasavvıflar ve çeşitli heterodoks 

inanç biçimleri almıştı. Asya dinlerinden, Şamanizm’den, Budizm’den ve Hinduizm’den 

etkilenmiş olan çeşitli tasavvufî fikirler Türkmenler arasında revaçtaydı. Bu insanlar 



13 
 

Müslüman olduklarını söylüyor; ama aynı zamanda Ehl-i Beyt’e olan sevgilerinden dolayı Şiî 

doktrine de sempati duyuyorlardı. Bir yandan Baba İshak gibi dinî figürlerin peygamber 

olduğunu kabul edip ona Baba Resulullah diyebiliyorlardı. Hatta Baba İshak’ın Tanrı’nın 

görünümü olduğuna veya ruh göçü yoluyla başkasında bedenlendiğine inanalar da vardı. Safevî 

tekkesinin de “Sünnî” oldukları dönemde dahi heterodoks Sûfi eğilimleri açık biçimde 

belirgindi. Şeyh Safiyüddin’nin ibadetleri ve eylemlerinin ortodoks Sünnîlikle ilgisi olmadığı 

görülüyor. Örneğin İlhanlı veziri Reşidüddin’in Peygamberin mevlidinde her yıl tekkeye şarap, 

bal ve şeker gönderdiğini biliyoruz (Kaplan, 2015, s. 67). Tekkede Şeyh Safiyüddin tıpkı 

Budist rahipler gibi günlerce iftarsız oruç tutuyor ve asla et; hatta yağ da dâhil hiçbir hayvansal 

gıda yemiyordu (Münşi, 2019, s.14). Bütün bunlar, eğer Şeyh Safiyüddin Sünnî ise onun 

“Sünnîliğinin”, Mevlevilikte olduğu gibi heterodoks eğilimli bir Sünnîlik olduğunu 

göstermektedir. Zaten erken kaynaklarda Safevî askerleri için kullanılan en yaygın terim Şiî 

hatta Kızılbaş’tan ziyade Sufiler’dir. 

1.3. Şah İsmâil’in Yükseliş Dönemi ve Doğu İran’daki Fetihleri 
Şah İsmâil, 1501’de Tebriz’de taç giydiğinde sadece Azerbaycan bölgesini (İran 

Azerbaycan’ı) kontrol ediyordu.38 Şah İsmâil’in İran topraklarının tamamını fethetmesi 10 yıl 

sürmüştür.  Şah İsmâil 1501’de Elvend Sultan’la yaptığı uzun bir mücadeleden sonra sıcak bir 

karşılamayla Tebriz’e girmişti. Şehrin ileri gelenleri Şah İsmâil’e taç giydirip Uzun Hasan’ın 

tahtına oturtmuşlardı (Âlemârâ-yı Safevî, 1971, s. 64). Şah İsmâil, Uzun Hasan soyundan 

geldiği için bu normal bir durumdu. O dönemde halk, bu taht değişikliğinin İran’da kültürel bir 

devrime yol açacağını fark etmiş olamazdı. Devlet’in asıl genişlemesi Akkoyunlu hanedanının 

Hemedan yakınlarında 1503’te mağlup edilmesiyle başladı. Bu sayede İran’ın orta ve güney 

kısmı Şah İsmâil’in kontrolüne geçmişti. Hazar denizi civarındaki Mazenderan ve Gürgan’ın 

ele geçirilmesi (1504), Güneydoğu’daki Yezd’in ele geçirilmesi (1504), Batı sınırlarını 

istikrara kavuşturmak maksadıyla Diyarbakır’ın ele geçirilmesi (1505), Bağdat’ın ele 

geçirilmesi (1508) ve Horasan’ın 1510’da fethedilmesiyle de en geniş sınırlara ulaşılmıştı. 

Bütün bu hızlı zaferler Şah İsmâil’in insanüstü/mucizevî imajını ve yenilmezlik efsanesini 

beslemekteydi.  

 

38 Bu sebeple bazı kaynaklarda Safevîlerin erken dönemi Azerbaycan Safevî Devleti adıyla da incelenmiştir. 
Bkz: Oktay Efendiyev, Azerbaycan Safevî Devleti, (Çev: Ali Asker), Teas Press, İstanbul, 2018, s. 67.  



14 
 

 

Tablo 1: Şah İsmâil Savaşta 39 

Şah İsmâil’in o güne kadar ki en büyük zaferi kuşkusuz 2 Aralık 1510’da Merv’de 

Özbeklere karşı kazandığı zafer idi. Timur hanedanının son büyük hükümdarı Hüseyin 

Baykara’nın ölümünün ardından Timurî şehzadeleri arasında ülke tamamıyla parçalanmış ve 

İran’ın doğusunda kaotik bir dönem başlamıştı. Bu durumdan cesaret alan Muhammed Şeybânî 

Han (1500-1510) liderliğindeki Özbekler, 1507’de Horasan’ı fethettikten sonra Kirman’a 

baskınlar düzenliyorlardı. Şah İsmâil bu duruma itiraz edince Özbeklerin lideri Şeybânî Han, 

onunla alay ederek babasının dervişlik mesleğine dönmesini tavsiye etti. Karşılıklı 

mektuplaşmalarda Şeybânî Han yakında Hacca (Mekke) gideceğini yolda Şah İsmâil’le de 

görüşmek istediğini söylemişti (Münşi, 2019, s. 41). Bu cümle o günün lafzında Şeybânî 

Han’ın tüm İran’ı çiğneyip geçeceği anlamına gelmekteydi. Bu meydan okumaya Şah İsmâil 

de yakında Meşhed’e ziyarete gideceğini orada buluşabilecekleri cevabını verdi. Daha sonra 

Şah İsmâil’in ordusunun ilerleyişi karşısında Özbek ileri gelenleri Herat’ta toplandılar. Bu 

esnada Şah İsmâil Merv önlerine kadar gelmişti (Rumlu, 2004, s.142). İki ordu savaş 

hazırlıklarına başladı. Kızılbaşlar 17 bin, Özbekler 30 bin kişi civarındaydılar. 2 Aralık 1510’da 

iki ordunun karşı karşıya geldiği savaş Şah İsmâil’in galibiyetiyle sonuçlandı. Çok kanlı geçen 

savaşta tarihçi İskender Münşî Savaş Tanrısı Behram’ın (Mars) bile yüreğinin yandığını 

yazmaktadır (Münşi, 2019, s. 43). Savaş sonrasında Şah İsmâil’in, Şeybânî Han’ın kafatasını 

altınla kaplatıp şarap kasesi olarak kullanması Şah’ın düşmanlarına acımayacağının ilanıydı. 

 

39 Bijan’s Tarih-i Cihanguşah-ı Hakan-ı Sahip Kıran (A History of Shah Ismail I) Iran, Isfahan; end of the 1680s 
“Shah Ismail at the Battle of Chaldiran”  
https://www.davidmus.dk/en/collections/islamic/materials/miniatures/art/28-1986-84-1980-27-1986 



15 
 

Bu savaşın sonucu olarak Horasan bölgesi Safevîlerin eline geçti ve Herat saltanatın 

ikinci önemli şehri oldu. Böylece Safevî Devleti eski çağlardan beri Aryanlar ile Turanlar 

arasında sınır kabul edilen Ceyhun nehri kıyılarına kadar gelmiş oluyordu. Safevîler de Ceyhun 

nehrini imparatorluklarının kuzeydoğu sınırı olmasını istemekle birlikte bu sınırın istikrarlı 

olarak kalmasında önemli bir konumu bulunan Belh’i ellerinde tutmakta zorlanıyorlardı. 

Safevîler Şah İsmâil’in ilk yıllardaki birkaç macerasından sonra Mâverâünnehir’in ötesindeki 

gelişmelere tek başlarına yön veremeyeceklerini anladılar.  

Şah İsmâil’in doğu seferi sırasında Bâbür ile Şah İsmâil arasında ilk bağlar da kuruldu. 

Bâbür 916 (1510/11) yılında Merv’de Şah İsmâil’in Şeybânî Han’ı öldürerek Herat’a geldiği 

haberini aldı (Sultaniyan ve Kuhensal, 1992, s. 111). Şah İsmâil bu sırada Şeybânî Han’ın 

yanında esir tutulan Bâbür’ün kız kardeşi Hanzade Begüm’ü kardeşinin yanına Kandehar’a 

göndermişti. Bâbür buna cevaben Şehzade Mirza Han’ı hediyelerle yollayarak Şah İsmâil’e 

yazdığı mektupta Özbeklerin mağlup edilmesinin her iki taraf açısından da faydalı olduğunu 

bildirdi. Buna karşılık Şah İsmâil de Bâbür’ün elçisini iyi bir şekilde karşıladı ve 

Mâverâünnehir’de Bâbür’ün fethettiği yerlerin onun koruması altında olduğunu söyledi 

(Hândmîr, 1915, s. 523). Bunu takiben Bâbür 917 (1511/12) yılında Şadman, Hatlan ve Kunduz 

ve Bağlan’ı Özbeklerden aldı. Ardından Şah İsmâil’e bir mektup yazarak eğer Semerkant’ı 

Özbeklerden almasına yardım ederse onun adına sikke bastırarak hutbe okutacağı teklifinde 

bulundu (Savory, 1965, s. 34). Böylece Bâbür, Şah İsmâil’in yardımıyla Aralık 1511’de 

Semerkant’ı aldı ve Şah İsmâil adına sikke bastırarak hutbe okuttu (Sultaniyan ve Kuhensal, 

1992, s. 111). Bâbür Semerkant’ı aldıktan kısa süre sonra Buhara’yı Özbekler’den geri almıştır. 

Bedahaşn’ı da ele geçirdikten sonra üzerinde On İki İmam’ın adlarını yazan Şiî sikkeleri 

kestirdi (Rumlu, 2004, s. 156). 

Fakat Bâbür’ün, Safevî ordusunu geri göndermesinin ardından Özbekler geri döndü ve 

Mayıs 1512’de Buhara’yı zapt ederek Bâbür’ü Şadman kalesine sıkıştırdılar. Bunun üzerine 

Şah İsmâil tekrar Ahmed İsfahanî liderliğinde büyük bir orduyu Bâbür’e yardım etmesi için 

gönderdi. Bâbür ile Şah İsmâil arasındaki bu ittifak her iki hükümdarlık tarihinde incelenmesi 

gereken bir konudur. Bu ittifak Bâbür’ün Şiîliğe geçtiği dedikodusunu doğurmuşsa da aslında 

sadece Bâbür’ün siyasal pragmatizmini ifade etmekteydi. Zira ileride geniş biçimde 

duracağımız Evrengzîb (1658-1707) devrine kadar Bâbürlülerin dinî siyasetleri oldukça 

esnekti ve mezhepsel çatışmalarda taraf olmaktan uzaktı. Burada asıl ilginç olan farklı din ve 

mezheplerden gruplarla ittifak kurma konusunda bir sorun yaşamayan Bâbürlülerin değil, bu 

konuda çok daha dar bir siyasete sahip olan Safevîlerin bu ittifakı nasıl yorumladıklarıdır.  



16 
 

Şah İsmâil’in doğuya yaptığı son sefer 918 (1513) yılında Özbekler karşısında Kızılbaş-

Bâbür ittifakının yenilgiye uğramasının ardından, Özbeklerin Amuderya Nehri’ni geçmesi 

üzerine olmuştur. Meşhed’e gelen Şah İsmâil burada sınırları korumayı başaramamakla 

suçladığı Merv valisine çarşaf giydirdi. Özbeklerle iş birliği yapmakla suçlananları idam ettirip 

Herat’a güvendiği adamlardan Zeynel Han’ı bırakıp geri döndü (Münşi, 2019, ss. 46-47). Bu 

olay Çaldıran Savaşı’ndan hemen önce gerçekleşen Şah İsmâil’in doğudaki son eylemidir. 

1.4. Farisi ve Türk Unsurların Çatışmasının Doğu Sınırındaki Savaşlara Etkisi 
Osmanlı’ya karşı yapılan savaşların aksine coğrafi konumu nedeniyle Horasan’daki 

mücadelelerde Fars kökenliler (İsfahanlı tüfekçiler) veya o dönem ki tabirle Tacikler de görev 

almaktaydılar. Ancak onların ordu içindeki varlığı Türkmenler tarafından daima 

eleştirilmekteydi. Bu olay bize Safevî Devleti’nin gerçek bir imparatorluk olarak organize 

olması önündeki engelleri yansıtması açısından oldukça önemlidir. 

Anadolu’dan gelen göçle bağlantılı olarak Şah İsmâil’in bu dönemde karşılaştığı en 

önemli sorunlardan biri Safevî toplumu içerisindeki Tacik (Fars/İranî) ve Kızılbaşların 

rekabetinin körüklenmesiydi. Safevîlerin iktidara gelmelerinde en büyük rolü oynayan 

Kızılbaşların çoğu İran topraklarına dışarıdan (Anadolu’dan) gelen Türkmenlerdi. Hem ordu 

hem devlet idaresini etkileyen bu iki unsur arasındaki çatışma kabul edilemez bir durum idi. 

İranî unsurlar okuma yazma bilen, çoğunlukla divanda çalışan kimselerden oluşuyordu. 

Kızılbaşlar, İranî unsurları sadece hesap kitap için işe yarayan bir topluluk olarak görüyorlardı 

ki, bu durum o dönem için alçaltıcı bir bakış olarak algılanıyordu. Ayrıca Kızılbaşlar, İranî 

unsurların orduda üst düzey görevleri icra etmeye layık görmüyorlardı ve orduda İranî bir 

komutanın komutasında/emrinde olmayı da kendilerine hakaret olarak kabul ediyorlardı. İranî 

unsurların da Kızılbaşlarla ilgili görüşleri bunun tam tersi şeklindeydi. İranî unsurlar 

Kızılbaşları kalem, Şiîr, kültür ve edebiyat gibi “yüksek sanatlarla” uğraşan değil, kaba kılıç 

adamı olarak görüyorlardı (Şîrazî, 2019, s. 39). Dolaysıyla idari görevler, divan memurlukları, 

diplomasi, tarih yazıcılığı (vakanüvislik), şâirlik gibi edebi faaliyetleri yürütmenin kendilerinin 

hakkı olduğunu düşünüyorlardı. Bu iki unsur arasındaki rekabet devlete zarar veriyordu. 

Safevî Devleti için “Kızılbaş devleti, Kızılbaş ülkesi” gibi ibarelerin kullanılması, Şah 

İsmâil için de Kızılbaş Şah denmesi, Türkmenlerin gücünü göstermektedir.  Orduda da en 

büyük iki makam olan Korçubaşı (Süvaribaşı) ve Serdar-ı Ekrem yine Kızılbaşların elindeydi. 

Böylece Kızılbaşlar en büyük 5 makamdan üçüne sahip olmuş oluyorlardı. Şah İsmâil 

döneminde İranî unsurlara ise Sadâret ile kalem işleri olan vezirlik (bakanlık) makamları 



17 
 

kalıyordu. Bu bağlamda Şah İsmâil’in döneminde İran’da mezhep ve fıkhî alanda din-devlet 

bütünleşmesi sağlanmış; ancak ordu ve bürokrasinin etnik ayrımı nedeniyle parçalanmışlık 

durumu devam etmiştir (Savory, 1965, ss. 36-37). 

Şah İsmâil her ne kadar tahtını büyük oranda Kızılbaşlara borçlu olsa da Kızılbaşların 

aşırı biçimde güçlenmesini istemiyor ve bir denge unsuru olarak Farslardan yararlanmaya 

çalışıyordu. Kızılbaşların gücünü kırmak için daha önce önemli bir Kızılbaş şahsiyeti olan 

Hüseyin Bey Şamlu’yu vekîl-i nefes-i nefîs-i hümâyun40 makamından alarak yerine 1508’de 

Fars kökenli Emir Necem’i atadı. Emir Necem’in bir yıl sonra vefat etmesinden sonra ise yine 

bir başka Fars kökenli Emir Ahmed İsfahanî’yi görevlendirdi. Bu durumdan Kızılbaşlar çok 

rahatsız olmuşlardı. Özellikle Bâbür’e ikinci kez yardıma gelen Safevî ordusunun başında 

İsfahanî’nin olması bu rahatsızlığı artırmıştı. Dolaysıyla Özbek ordusuyla savaş başlamadan 

hemen önce veya savaş başlar başlamaz önemli Kızılbaş komutanları savaş meydanını terk etti. 

Çünkü bir Fars’ın komutası altında savaşmayı kendileri için hakaret olarak görüyorlardı. 

Kızılbaşların savaş meydanını terk etmeleri üzerine Safevî ordusu yenildi. İsfahanî de Özbekler 

tarafından esir edildi ve kısa süre sonra da öldürüldü. 

Bu savaş Şah İsmâil’e, Kızılbaşlardan vazgeçemeyeceği konusunda bir uyarı oldu. 

Özbekler yeniden Horasan’a yöneldi ve Herat ve Meşhed şehirlerini ele geçirdiler. Bir yıl sonra 

Şah İsmâil yeniden sınırlarında istikrarı sağladı ve Özbekler ile 8 yıl süren bir anlaşma 

imzaladı. Ama yine de Şah İsmâil Farsları Türkmenlere karşı bir denge unsur olarak kollama 

politikasından vazgeçmedi. Şah İsmâil 1512’den vefat ettiği 1524’e kadar vekalet makamına 

(vekîl-i nefes-i nefîs-i hümâyun) üç Fars daha atadı ki bunlardan ikincisi olan Mirza Şah 

Hüseyin İsfahanî de 1523’te Kızılbaşlar tarafından öldürülmüştür. Kısacası Şah İsmâil’in kendi 

vekili konumundaki makama İranî unsurlardan atama yapması onun Kızılbaşların gücü 

tekellerine almasından rahatsız olduğu anlamına gelmektedir. Şah İsmâil’in ölümünden sonra 

Kızılbaşların hemen devletin en önemli makamlarını işgal etmeleri Şah’ın korkusunun gerçek 

sebeplere dayandığını göstermekteydi.  

Tacik-Türk gerginliğinin devletin tarihi boyunca devam ettiğini görüyoruz. Örneğin 

İskender Bey Münşî, 939 (1532/1533) yılında Özbekler Herat’ı kuşattıkları zaman şunları 

yazmaktaydı: “Herat hâkimi Şamlu Halife Sultan, şehir halkını silahlandırıp Özbekleri 

karşılamaya hazırlandılar ancak Herat şehrinin ekserisi başı bozuk ve Tacik olduklarından bir 

 

40 Şahın vekilliğini yerine getirmekte olup Kızılbaş reisler arasından seçiliyordu.  



18 
 

iş beceremez ve korkak idiler. Şamlu halife onları hesaba katmayarak onlardan bir şey 

beklememeliydi. Neticede bir iş beceremeyip mağlup oldular. Halife de o savaşta öldürüldü” 

(Münşî, 2019, s. 71). Münşî, başka bir yerde Hüdâbende devrinde Özbeklere kaşı savaş 

sırasında Tacik ve Türk komutanlar arasındaki gerginlikten şöyle bahsediyor: “Hüdâbende’nin 

ordusu Herat’ı kuşattı. Kuşatma esnasında ordunun komutanı Vezir Mirza Selman aşırı bir 

buyurganlık ve kan dökücülük yapıyordu. Sonunda Kızılbaş reislerine Mirza Selman’ın Tacik 

olduğunu, hiçbir Kızılbaş oymağına dâhil olmadığını, Taciklerin hesap kitap işinden başka bir 

şeyden anlamayan memleket idaresinden habersiz kişiler oldukları dile getirildi. Sonunda 

Kızılbaş emirler Selman’ı öldürme kararı aldılar ve Musullu Türkmenlerden biri onu öldürdü.” 

(Münşi, 2019, ss. 342-343). Münşî, Hüdâbende’nin de bu işten memnun olduğunu söylüyor. 

Bu durum Taciklerin (Fars) o dönemde nasıl askerî işlerden dışlandıklarının kanıtıdır. Aynı 

metnin devamında Münşî kalem erbabından askerî geçişlere gösterilen olumsuz tepkilere de 

örnekler vermiştir. 

1.5. Çaldıran Savaşı ve Safevî Yayılmacılığının Sınırlarının Kesinleşmesi 
Yukarıda Safevîlerin Şah İsmâil devrinde Şiîlik ile emperyal siyaset arasında bir denge 

kurmayı başaramadığını gördük. Bu sırada Şiî propagandanın etkileri nedeniyle II. Bayezid 

(1481-1512) 1502’de Anadolu Kızılbaşlarını Mora’ya sürmeye başlamıştı. Ancak Safevîler 

Sultan I. Selim’in (1512-1520) rakiplerini desteklerken bunların mutlaka Şiî olması şartını 

aramıyorlardı. Zaten Safevîlere sığınan şehzadeler meselesi dış siyasette Şiîliğin rolü 

konusundaki en belirsiz alanlardan biridir (Felsefi, 1928, s. 195). Şah İsmâil önce saltanatın 

varisi Ahmet’i, onun I. Selim’in emriyle öldürülmesinden sonra ise Şehzade Murad’ı 

desteklemişti. Şah İsmâil, Murad üzerinden Sultan Selim’in muhaliflerini bir araya 

getirebileceğini düşünüyordu. Fakat Murad’ın yeteri kadar desteklenmediğini görünce bundan 

vazgeçti. Murad’a İran’da sığınma tanıdı ve bir süre sonra da Şehzade Murad Kaşan’da öldü.  

Aslında Şah İsmâil’in Osmanlı’nın muhalif şehzadeleriyle ittifak kurmak için uğraşması onun 

dış politikada fanatik bir Şiî olarak kabul eden genel yargıyla da çelişmekte ve tıpkı doğuda 

Bâbür’ün desteklenmesi gibi batıda da Şah İsmâil’in gerektiği anda mezhep ayrımını 

önemsemeden müttefikler bulabildiğini göstermektedir. Eğer, Safevî desteğini alan Şehzade 

Murad mücadeleyi kazansaydı neler olabilirdi? Mezhep farkına rağmen iki devlet arasında bu 

bir tür barış döneminin başlaması anlamına mı gelecekti? Bunları bilemiyoruz. 

Çaldıran yenilgisinin sonuçları hem Safevî savaş tekniğinin hem de dinî ideolojinin de 

sınırlılıklarını göstermektedir. Savaş tarihi uzmanı J. Keegan’ın altını çizdiği gibi Osmanlıların 

kısa bir zaman diliminde hem Safevîleri (1512) hem de Memlükleri iki kez (1516-1517) 



19 
 

meydan savaşlarında yenilgiye uğratmaları, Osmanlı ateşli silah gücünün çağın çok gerisinde 

kalmış olan iki komşusuna olan üstünlüğünü göstermektedir (Keegan, 1995, ss. 60-70). Daha 

önce top sesi duymayan Safevî ordusundaki atlar top sesi duyunca kaçmaya başlamış ve bu da 

ordunun çabucak dağılmasına sebep olmuştur. İskender Münşî de yenilginin sebebi olarak 

Osmanlı tüfekçisi ve topçusunun yoğun top atışına işaret etmiştir (Münşi, 2019, ss. 48-49). 

Elbette Osmanlı ordusunun sayıca Safevîlere karşı üstünlüğü de savaşın Osmanlının 

üstünlüğüyle bitmesinin diğer bir sebebi olabilir. Kaynaklara göre 80 bin süvari ve 40 bin de 

piyade ve topçu olmak üzere toplam 120 bin Osmanlı askerine karşılık 24 bin ateşli silahı 

bulunmayan Safevî askeri savaş meydanında hazır bulunmuştur (Mehdevi, 1996, s. 20). 

 

Harita 1: Yavuz Sultan Selim’in Seferleri41 

Safevîlerde neden savaş topu olmadığı meselesinin cevabı ise oldukça karmaşıktır.  

Aslında Safevîler toplara yabancı değillerdi ve topların ateş gücünü Şah İsmâil önceden de 

biliyordu. Hatta Safevîyye tarikatı lideri Şeyh Haydar’ın Gülistan kalesinin kuşatması sırası 

yani Çaldıran Savaşı’ndan 26 yıl önce (1488) top kullandığına dair bilgiler bulunmaktadır. 

Fakat Safevîlerin meydan savaşlarında top kullanma konusunda tereddütleri vardı. Bu ancak 

Safevî ordusunun çekirdeğini oluşturan Kızılbaş Türkmenlerin yeni silah biçimlerine olan 

muhalefeti ve direnişleriyle açıklanabilir. Zira top ve tüfekli piyadeler yıllarca askerî eğitim 

almış, savaş meydanlarında epik tavırlarıyla isim yapan Kızılbaş kültürünün sonu anlamına 

gelmekteydi. Tıpkı Mısır Memlükleri gibi Safevî Kızılbaşları da bu sebeple ateşli silahların 

gücünü küçümsemekte ve bu tarz savaşı “namertçe” olarak nitelemekteydiler. Memlük 

 

41 https://tarihportali.net/wp-content/uploads/2020/04/Yavuz-Sultan-Selim-D%C3%B6nemi-Do%C4%9Fu-ve-
G%C3%BCney-Seferleri.jpg 



20 
 

tarihçilerinden İbn Zünbül Memluk komutanlarından Kurtbey, Osmanlıların “Müslümanlarla 

kılıçla savaşmaya cesaret edemeyen Hristiyanlar gibi tüfekli piyadelerle zafer kazandıklarını, 

bunun “erkekçe olmadığını, kadınların bile ellerinde tüfek olduktan sonra en cesur orduyu 

yenebileceklerini” söylemekteydi.  Ardından sözlerini “yazıklar olsun size, Müslümanlara 

karşı ateşli silahları kullanmaya utanmıyor musunuz” diye bitirmekteydi (Keegan, 1995, s. 69). 

Hatta Safevîlerin top kullanımını terk etmelerine benzer biçimde Memlükler de, 

sipahilerin baskılarıyla ordudaki tüfekli piyadeleri 15. yüzyılın sonunda tasfiye etmişlerdi. 

Memlük sultanları Çerkez sipahilerin gücünü kırmak için siyahi kölelerden 500 kişilik tüfekli 

bir tabur kurmuşlar; ancak bu girişime muhalif olan Çerkez süvariler tüfekli piyadeleri 1497’de 

kılıçtan geçirmişlerdi (Keegan, 1995, s. 69). Bu olay Memlük dünyasında askerî reformların 

sonunu getirirken, ateşli silahların cesur atlılara karşı koyamayacağı yanılgısını da 

pekiştirmişti.42 Nitekim Memlükler gibi Safevîlerden çok daha köklü ve güçlü bir devlet, 

Osmanlılar karşısında tutunamazken; Safevîlerin geri çekilmek pahasına da olsa varlıklarını 

sürdürmeleri bile bir başarı sayılmalıdır. Bu durum İran’ın fethindeki zorlukların coğrafyayla 

alakalı olduğunu gösterir. Çaldıran Savaşı’ndan çıkarılan ders Safevîler açısından romantik 

şövalye çağının –tıpkı Cervantes’in (1547-1616) İspanya’da anlatmaya çalıştığı gibi- artık sona 

erdiğinin kabulü olmuştur. Şah İsmâil’in Osmanlılarla savaşmaktan ömrünün sonuna kadar 

kaçınması ve üç kuşak sonra I. Şah Abbas’ın Osmanlı’yı taklit eden tüfekli piyade sınıfları 

kurma çabası Çaldıran Savaşı’ndaki yenilgiden çıkarılan gerçekçi sonuçlardı. 

Çaldıran Savaşı Osmanlı’nın bariz üstünlüğüyle bitmiştir. İki taraf da önemli sayıda 

kayıp verdiler. Özellikle Safevîler bu savaşta çok sayıda önemli komutanını kaybetti. Sultan I. 

Selim, Osmanlı’nın topları karşısında çaresiz kalıp savaş meydanını terk eden Şah İsmâil’i “bu 

bir tuzak olabilir” düşüncesiyle hemen takip etmedi.  Fakat Sultan Selim kısa bir süre sonra 6 

Eylül 1514’te Tebriz’e girdi (Mehdevi, 1996, s. 21). I. Selim, Kışı Tebriz’de geçirip İran 

meselesini gelecek yazda halletmek istedi. Fakat komutanları karşı çıkınca 8 gün Tebriz’de 

kaldıktan sonra Amasya’ya çekildi. Bu savaş sonrası Safevîler Osmanlı karşısında savunma 

pozisyonuna geçmiş ve Şah Abbas dönemine kadar bu devam etmiştir. Bu savaşın tesirlerinden 

biri de Diyarbakır’ın Osmanlı’ya geçmesi oldu. Fakat Savaşın en önemli etkisi Şah İsmâil’in 

psikolojisi ve Kızılbaşlar ile ilişkisi üzerinde oldu.  

 

42 İlginç biçimde tüfekli piyade birlikleri aynı dönemde Japonya’da da samurayların baskısı nedeniyle tasfiye 
edilmişler ve 17. Asırda tüfek kullanımı yasaklanmıştı. Bu durum Erken Modern çağın getirilerine evrensel 
düzeyde bir direniş olduğunu göstermektedir.  



21 
 

Çaldıran, Şah İsmâil’in ilk yenilgisi idi. Önemli Safevî tarihçilerinden Nasrullah 

Felsefi’ye göre Şah İsmâil bu savaşa kadar hiç yenilgi yüzü görmemişti ve kendisini yenilmez 

olarak görüyordu. Çaldıran Savaşı onun üzerinde derin izler bıraktı. Felsefi’ye göre İsmâil, 

Çaldıran mağlubiyetinden sonra siyah hırka ve siyah sarık takarak yas tutmaya başlamıştır. 

Bayraklar siyaha boyanarak ve üzerine “el-kasas” yazıldı. Özbeklerin ve eski müttefiki 

Bâbür’ün ordusunun iki kilit sınır şehri Belh ve Kandehar’ı ele geçirmelerine rağmen Şah 

İsmâil’in bir daha asla sefere çıkmaması onu tipik bir devlet adamından ziyade gerçekten mistik 

duygular içinde yaşayan biri olduğunu ve etrafına ördüğü yenilmezlik/kutsallık zırhının 

delinmesi nedeniyle şahsi bunalıma girdiğini göstermektedir. Şah İsmâil bundan sonra kendini 

içki, av, şiîr ve musikiye verdi.  

Çaldıran Savaşı, Kızılbaşların “liderlerinin ilâhi veya yarı ilâhi bir varlık olduğu 

algısını” yıktı. Yani mürşit ile müridi birbirine bağlayan bağ ortadan kalkmıştı ve artık 

onarılması da mümkün değildi. Bundan sonra Kızılbaşlar yavaş yavaş kendilerini mürit 

pozisyonundan geri çekmiş ve Orta Çağ’daki feodal derebeyiler gibi davranmaya 

başlamışlardır. Öyle ki Çaldıran Savaşı’ndan sadece iki yıl sonra Horasan’ın Kızılbaş hâkimi, 

Şah İsmâil’in iktidarına ciddi şekilde meydan okumaya başlamış ve Şah İsmâil’in vefatından 

bir yıl sonra Safevî Devleti içerisinde rakip aşiretler arasında iç savaş çıkmıştır. Çaldıran 

yenilgisi ve Şah İsmâil’in devlet işlerinden elini çekmesi, fırsat bekleyen komutanlar veya 

devlet adamlarının daha fazla güç toplamalarına zemin hazırlamıştır. Çaldıran Savaşı’nda 

önemli Kızılbaş komutanların hayatını kaybetmeleri Kızılbaşların zayıflamasına yol açarken; 

bunu fırsat bilen bürokrasideki Farslar önemli mevkileri ele geçirdiler. Şah İsmâil 23 yıl süren 

hükümranlığının ardından 23 Mayıs 1524’te vefat ettiğinde 37 yaşındaydı. Şah İsmâil’in 

fırtınalı dönemi sona erdiğinde Safevîler artık yayılmaktan ziyade ellerindeki toprakları 

korumaya çalışan statükocu bir dış siyasete yöneldiler.  

2. Safevî Dış Politikasının Ana Hatları 
2.1. Safevîlerin Kökeni Tartışmalarının İmparatorluk İdeolojisi Açısından Önemi 

Safevî ailesinin kökeni veya Safevî Devleti’nin oluşum süreciyle ilgili kaynak sorunu 

çektiğimiz söylenemez. Geniş bir coğrafyaya yayılmış olan Safevîler hakkında Farsça, 

Osmanlıca, Arapça, Ermenice, İtalyanca vb. dillerde yazılmış çok sayıda otantik yazılı kaynak 

bulunmaktadır. Bu kaynaklar Safevîlere ait çok sayıda; sanat eserleriyle, sikkelerle, freskler ve 

çeşitli arkeolojik buluntularla da desteklenmektedir. Ancak bu geniş kaynakçanın şimdiye 

kadar bilimsel bir analiz ve yöntemle incelendiği iddia edilemez. Özellikle Safevî ailesinin 

kökenleri ve devletin oluşumu konusunda kaynakların öznel yorumlanması, baştan belirlenen 



22 
 

hedeflere göre seçimi, araştırmanın önceden belirlenmiş bazı hedeflere göre ayarlanması gibi 

negatif sonuçlar doğurabilmektedir. 

Safevîlerin kökeni ile ilgili karşımıza iki sorun çıkıyor. Birincisi ailenin etnik kökeni; 

yani Arap, Türkmen veya Kürt olduklarına dair, ikincisi de mezhebî kökeni ve Sünnî mi ve Şiî 

mi olduklarına dair iddialardır. Bu iki meselede de Safevîler üzerine yapılan incelemelerin 

çoğunda klasik kaynakların hemen hiç sorgulanmadan, önceden hedeflenen beklentiler 

çerçevesinde yorumlandığını görmekteyiz. Örneğin, tarih yazımında milliyetçi bakış açısını ön 

plana alan yazarlar Safevîlerin Arap, Kürt, Fars veya Türkmen olduklarını kanıtlamak için 

uğraşmışlardır. Bu uğraş bazen yazarın Safevîler hakkındaki görüşünün pozitif veya negatif 

olmasına bağlı olarak da değişebilmektedir. Örneğin, Safevîlere sempati duymayan yazarlar 

onları yine sempati duymadıkları bir etnik grupla eşleştirme konusunda aceleci 

davranabilmektedirler. Bunun aksine  Safevîlere sempati duyan araştırmacılar kendi etnik 

grupları ile Safevîler arasında bağ kurma konusunda benzer bir aceleci tavır içine 

girebilmektedirler. 

Safevî ailesinin etnik kökenine dönük geleneksel açıklamalardan biri ailenin Arap 

kökenli oluşudur. Bu iddia hem kronolojik olarak geç bir dönemde şekillenmiş olması hem de, 

dönemin genel modasını yansıtması açısından kanımızca en zayıf etnik köken açıklamasıdır.  

Safevîler çağında hemen her hanedan kendisini bir şekilde Peygamber soyuna bağlama kaygısı 

güttüğünden, hanedanları Arap veya Yahudi atalara bağlayan hayali şecereler hayli yaygındı. 

Örneğin, Osmanlı tarihçileri Türklerin soyunu Hz. Nuh’un oğlu Yafes’e dayandırırken43; 

Afganistan’daki Dürraniler de soylarını Arap veya Yahudi atalara bağlamaktaydılar (Erden ve 

Sivrioğlu, 2019, ss. 16-32). Netice olarak Safevîlerin kendilerine Arap atalar aramalar dönemin 

genel eğilimi olarak görebiliriz. Bu hanedanların hizmetindeki tarihçiler de doğal olarak hayali 

şecereler yaratma konusunda uzmanlaşmışlardır. 

Safevîler gibi Şiîlik kimliğini ve seyitlik iddiasını önemseyen bir hanedanın bu türden 

hayali şecerelere ne kadar ihtiyaç duyduğunu düşündüğümüzde elimizdeki kurgusal aile tarihi 

ile gerçek aile tarihinin neden bu denli iç içe geçtiğini anlayabiliriz.  Safevîlere Arap atalar 

bulma çabası aynı zamanda aile tarihini tarihsel kayıtların çok öncesindeki çağlara doğru geriye 

çekerek “Musa soylu Hüseyin nesepli Şah İsmâil’in” İmam Musa Kazım (öl.799) neslinden 

 

43 Örneğin XVI. yüzyıl Osmanlı tarihçilerinden Neşrî, Cihanûma adlı eserinin “Evlad-ı Oğuz Han” adını taşıyan 
ilk bölümünde, Türklerin Yafes oğlu Bulcas Han oğlu Zıbbakoy oğlu Kara Han, soyundan geldiklerini 
yazmaktadır. Bkz: Neşri, Kitâb-ı Cihannümâ, TKK Yayınları, Ankara, 1987, s. 9-13. 



23 
 

geldiğini iddia eden mitsel bağlantılara doğru taşımaktadır (Münşi, 2019, s. 11). Öte yandan 

bu hayali şecereler ne yazık ki bazı uzmanlarca ciddi biçimde tenkit edilmeden kabul edilmiştir 

ve hâlen de kabul edilebilmektedir. Bu açıdan Safevîlerin aile tarihini mitsel kurgulardan 

arındırarak tarihsel –belgelenebilir- kanıtların ışığında incelemek gereklidir.  

Tarihî geçmişe geri döndüğümüzde otantik sayılabilecek erken dönem kaynaklarda 

ailenin asıl silsilesinin Firuz Şah adlı kişiyle başladığını görmekteyiz. Sadreddin Musa (1305-

1391) devrinde yaşamış Derviş Tevekkül adlı tarihçiye atfedilen Saffetü’s Safa adlı otantikliği 

tartışmalı44 metne göre ailenin bilinen ilk reisi Firuz Şah-ı Zerrin Külah’tı (Kızıl Külahlı).  

Firuz Şah’ın, el-Kürdî mahlasıyla tanınması sebebiyle ailenin Kürt kökenli olduğu ileri 

sürülmüş, Zeki Velidi Togan gibi otorite isimler de bu iddiayı kabul etmişlerdir (Kaplan, 2015, 

s.73). Ancak Orta Çağ’da Kürt etnik bir terim olmaktan ziyade keyfi biçimde göçebeleri 

tanımlamak için kullanılan sosyolojik bir terim olarak da karşımıza çıkmaktaydı.45 Örneğin 

Taberî tarihine göre Sâsânîdevletinin kurucusu olan I. Erdeşîr (224-240) Parth kralı IV. 

Erdevan’a (216-224) isyan ettiğinde IV. Erdevan ona “Ey Kürtlerin çadırında terbiyelenmiş 

Kürt…sen kimin izniyle taç giydin? Kimin müsaadesiyle o memleketleri ele geçirdin?” diyerek 

küçümseyici bir tehdit mektubu göndermişti (Taberî, 1992, s. 968). Safevîlerin “Kürtlüğü” 

konusunda yaşayıp yaşamadığından emin olamadığımız Firuz Şah adlı kişiye isnat edilen bu 

unvandan başka elde bir delil yoktur. Tamamı Arap isimlerine dayalı hayali soy zinciri içinde 

birdenbire adı Farsça olan ve Sâsânîşahlarından gelen birini ortaya çıkışı iliştirme gibi 

durmaktadır. Firuz Şah’ın, Kızıl Külahlı (Kızıl Börk veya Kızıl Baş) unvanı da sonradan 

eklenmiş olabilir.  

Öte yandan Safevîleri Arap ataların yanı sıra Fars (Sāsānî) atalara bağlamak için de 

dönemin tarihçileri ve fıkıhçıları yoğun çaba sarf etmişlerdir. Burada Safevî ailesinin dinsel 

alanda hâkimiyet kurmak için Hz. Ali soyuyla, seküler alanda hâkimiyet kurabilmek için de 

Sâsânîşahlarının nesliyle rabıta kurma ihtiyacı duyduklarını görmekteyiz. Hz. Hüseyin’in son 

SâsânîŞah’ı üçüncü Yezdigird’in (632-651) kızıyla evlendiği ve bu evlilikten On iki 

İmamcılığın dördüncü imamı Zeynelâbidîn’in (659-712) doğduğu iddiası bu sentez siyasetine 

 

44 Safevîler hakkındaki en eski kaynaklardan biri olan ve çok sayıda yazma versiyonu bulunan İbn Bezzâz’ın 
Saffetü’s Safa’sı sanıldığı gibi otantik bir metin olmadığı, I. Şah Tahmasb (1524-1576) döneminde Mir Ebu’l Feth 
adlı bir kâtip tarafından revize edildiği, Sünnîliği çağrıştıran ibarelerin silindiği savunulmaktadır. Bkz: Doğan 
Kaplan, Safevîler ve Kızılbaşlılık, Gece Kitaplığı, Ankara, 2015, s. 15-17.  
45 Kürt kelimesinin Orta Çağ’da etnik olmaktan ziyade Farsların yerleşik yaşama geçmemiş kabileler için 
kullandıkları sosyolojik bir terim olduğuna dair metinlere Firdevsî’nin Şehnamesi’nde de rastlamak mümkündür. 
Orada da zalim Dehhak’tan kaçıp şehirlere yerleşenlerin Fars, dağlara kaçan kabilelerin ise Kürtlerin ataları 
olduğu vurgusu bulunmaktadır. Bkz: Firdevsî, Şâhnânme, MEB Yayınları, Ankara, 1994, Beyit 655-662. 



24 
 

hizmet etmesi için Safevîler devrinde yeniden canlandırılmıştır. Zira bu evlilikle ilgili 

kaynaklar aslında otantikliği tartışmalı metinlerdir46 ve çoğu Safevîler devrinde yazıya 

geçirilmiştir. Bu nedenle çoğu uzmana göre Sāsānîlerle Hz. Ali soyunu birleştiren bu şecereler 

aslında –tıpkı Safevîlerle peygamber soyunun bileştirilmesi gibi, Safevîlerin yaratıcılığıydı. 

Safevîler böylece kendilerine büyük saygı duyulan Sâsânîşahlarının da mirasçısı olduklarını 

iddia etme şansı elde etmiş oluyorlardı (Çınar, 2017, ss. 83-84). 

17. yüzyılın önemli Şiî klasiği olan Bihârü’l-Envâr’da bu evlilik hikâyesi şu şekilde 

anlatılmaktadır: III. Yezdigird’in kızları esir olarak Medine’ye getirildiğinde Hz. Ali “Farslar 

(İranlılar), bilgili ve büyük insanlardır; buna binaen, ben bu esirlerden kendi payımı ve Beni 

Haşim’in payını, Allah yolunda serbest bırakıyorum” diyerek prensesleri serbest bırakır. 

Serbest kalan prenses Şehribânu ile evlenmek için çok sayıda talip çıkar; ancak Şehribânu 

“Eğer ben evlenmek hususunda özgür isem, Hüseyin bin Ali’yi seçiyorum” diyerek kendi 

rızasıyla koca olarak Hz. Ali’nin oğlunu seçer. Bihârü’l-Envâr derleyicisi Şiî alim Muhammed 

Bâkır el-Meclisî (öl. 1698) bu olayı şöyle aktarmaktadır: “İşte böylece Şehribânu İmam 

Hüseyin’le evlenmiş oldu; İmam Zeynelâbidîn de o değerli kadından dünyaya geldi ve İmam 

Hüseyin’in nesli, bu evlilik vesilesiyle devam etti” (Nasiri, 202, s. 73). 

Evlilik hikâyesinin kurmaca olduğunu savunan İranlı düşünür Ali Şeriatî bu “hayali” 

evlilik sayesinde “SâsânîŞiasının” İran milliyetçiliği davası ile Şiîlik davasını başarılı biçimde 

birleştirdiğini belirtmektedir (Şeriatî, 2011, ss. 92-108). Şeriatî’ye göre Hz. Hüseyin’in 

Sâsânîprensesiyle evlendirilmesinin etkisi tıpkı İskender’in III. Dara’nın kızıyla evlenmesi 

anlatısında olduğu gibi bir yandan İran halkında idareci sınıfların sürekliliği duygusunun 

sağlamlaştırmış, öte yandan da iki büyük soyun yani İslâm Peygamberi ile Sâsânîsoyunun 

birliği formüle edilmiştir. Doğal olarak kendileri de Hz. Hüseyin soyundan gelmekle övünen 

Safevîler de bu şekilde hem Peygamber hem de şahların mirasını devralmış oluyorlardı. O 

halde Safevî Devleti’nin iki temel ideolojik miras üzerinde (Şiîlik ve İran şahlık geleneği) 

yükseldiğini ve bunları da bir şekilde birleştirmeyi başardıklarını söyleyebiliriz (Savory, 1965, 

s. 26).  I. İsmâil’in (1501-1524) hem “şah” unvanını kullanması hem de dinî lider olarak 

 

46 Bu evlilik rivayetinin en eski kaynakları, Şiî muhaddisler Şeyh Saduk (öl.917) ve Şeyh Müfid’in (öl. 1022) 
eserleri, Kuleynî’nin (öl. 940) el-Kâfi’si gibi Şiîliğin önemli klasikleridir. Ancak zamansal olarak geç 
sayılabilecek bir çağda yazılmışlardır. 



25 
 

sivrilmesi bu kaynaştırmanın sonucuydu. İmam Ali soyu ile Sâsânîhanedanı arasında evlilik 

miti de bu kaynaştırmanın en belirgin sembollerinden biriydi.47 

Evlilik olayı ister gerçek isterse Safevî ideolojisinin bir iddiası olsun sonuçta, İran 

çevresindeki halklar tarafından kabul görmüştür. Zaten hikâyenin doğruluğundan çok halkın 

bu öyküyü doğru olarak kabul etme isteği ve Şiîliğin neden İran ve çevresinde daha başarılı 

olduğu bizim için daha önemli bir araştırma konusudur. Safevîlerin bu evliliği ve genel olarak 

Sâsânî mirasını kabullenmesi İran mirası ile Şiîliğin bir tür ittifakına yol açmıştır. Nitekim 

aşağıdaki üç haritayı üst üste koyduğumuzda şaşırtıcı bir örtüşme olduğu görülmektedir: Sâsânî 

imparatorluğu haritası, Safevî şahlığı haritası ve günümüzde İslâm dünyasında Şiîlerin 

çoğunluk olduğu bölgelerin (İran, Irak, Azerbaycan, Bahreyn vb) haritası…  

 

Harita 2: Sâsânîlerin çekirdek egemenlik alanı48 

 

47 Evlilik rivayeti Sünnî yazarlar tarafından da kabul görmüş; hatta Şiîliğin eleştirisi için de kullanılmıştır. 
Örneğin çağdaş Mısırlı İslâm tarihçilerinden Hasan İbrahim Hasan (öl. 1968) Şiîlik ile Sâsânî mirası arasında şu 
şekilde bir bağ kurmuştur: “İranlıların Alioğulları’nı desteklemelerinde garipsenecek bir şey yoktur. Çünkü 
İranlılar saltanat tacını taşıma hakkının sadece Alioğulları’na ait olduğuna inanıyorlardı. Zira onların nazarında 
Hz. Hüseyin evladı olarak Sâsânî hükümdarlarının sonuncusu III. Yezdigird’in kızı Şehribânu ismindeki anneleri 
tarafından Sâsânî hanedanının varisleri idiler. Bu durum onların dinî inançları ile de uyuşur. Zira İranlılar 
hükümdarlarına kutsiyet atfederler ve onların yeryüzündeki gölgesi olduğuna inanırlardı. Bu eski inançlarının 
etkisiyle aynı şekilde Alioğulları’nın, özellikle Hz. Hüseyin’in oğullarının nübüvvet ve saltanatı temsil etme 
hakkını ellerinde bulundurduklarına inanıyorlardı. Çünkü Hz. Hüseyin’in evlatları aynı zamanda Hz. Peygamber 
ve Sâsânî krallarının neslindendiler. Bu durum İranlıların Alioğulların’a karşı olan meyillerini ve hilâfeti onlara 
geçirmek için yaptıkları çalışmaların sebebini bize açıklamaktadır.” Bkz: Mesut Can, “Me’mûn Dönemi Siyasette 
Vezir Fazl B. Sehl’in Rolü,” İstem, (Haziran 2016), S. 28, s. 331-348.  
48 https://lh3.googleusercontent.com/blogger_img_proxy/ABLy4Ezm2ALbw-P1_-uPoCyt6wqbPEE4-
ocG0d0tE4pP71T0UHYwvJtNKVkFdELPoTUqwXFfkFXjKKXwz2mJrrijnQOgU6AorLHIx0-
D0EaSaTHEgdeLaMXA0r4-0C7bCHFB1qKO7P5TbMR1Fa_QZagz=s0-d 



26 
 

 

Harita 3: Safevîlerin egemenlik alanı49 

 

Harita 4: Günümüzde Şiîlerin en fazla bulundukları bölgeler50 

Harita 2, 3 ve 4’te farklı zamanlarda İran coğrafyasında hâkim olan politik güçler ve 

inanç biçimleri gösterilmiştir. Harita 2 Sâsânî hanedanının klasik sınırlarını göstermektedir. 

Sâsânîler zaman zaman Antakya ve Suriye bölgesine Filistin’e ve geçici olarak Mısır ve 

Yemen’e de egemen olmuşlarsa da çekirdek hâkimiyet alanları Fırat Nehri’nin doğusu, 

Kafkasya/Azerbaycan, Irak, İran platosu, Afganistan’ın ve modern Pakistan’ın batısından 

oluşmaktaydı. Harita 2’de Safevî devletinin egemenlik alanı gösterilmiştir. İki haritaya 

bakıldığında Safevîlerin egemenlik alanı ile Sâsânîlerinkinin büyük ölçüde çakıştığı açık 

biçimde görülmektedir. Bu durum İran platosuna hâkim olan bir gücün Kafkasya, 

Mezopotamya ile doğuda Afganistan, batıda da Hindistan’a hâkim olma konusunda avantaj 

elde edebildiğini göstermektedir. Harita 4’te ise İslam’ın ikinci büyük mezhebi olan Şiîliğin 

yoğunlaştığı alanlar gösterilmiştir. Bu yoğunluk da bir zamanlar Safevîlerin denetimi altında 

olan topraklarla genel olarak uyumludur. Bazı din tarihçileri Şiîliğin Mazda inancının çekirdek 

 

49 https://tarikhema.org/images/2020/12/Map_Safavid_Persia-fr-6.png 
50 http://www.islam101.com/images/Muslim_Distribution_map.jpg 



27 
 

havzasında yerleşmiş senkretik bir inanç biçimi olduğunu savunmaktadırlar. Spekülatif bir 

yöntemle Harita 3’ün kullanılmadığı ve sadece Harita 2 ile Harita 4’ün karşılaştırıldığı bu 

türden bir iddia kendisine uzamsal bir destek bulabilir. Öte yandan bu türden gerçekliği 

tartışmalı metinler tarihçilerce sorgulanmadan kabul gördüğünden Safevîlerin Fars kökenli 

oldukları iddiasına kanıt olarak gösterilebilmektedir. 

Son olarak Safevîlerin Türkmen soylu olduklarına dair iddia kalıyor.51 Bu iddiayı 

İskender Bey Münşî’nin eserinde, Şeyh Safiyüddin’e “Türk genci” (Cevan-ı Türk) olarak 

seslenilmesinden bilmekteyiz (Münşi, 2019, s. 13). Bu tanımların kendileri de Türkmen olan 

tarihçilerin yakıştırması olduğu iddia edilebilir; ancak Orta Çağ Yakın Doğusunda 

Türk/Türkmen olmak değil Arap veya Fars kökenli olmak övünülecek bir durumdu. Türklük 

daima olumsuz niteliklerle anılmakta ve yüceltici değil, küçültücü bir özellik olarak 

görülmekteydi.52 Bu nedenle İskender Bey Münşî-yi Türkmen’nin yaşadığı çağda Türklük 

konusunu övünülen nitelikler olan Arap/Fars soylu olmak iddialarıyla benzeştirmemek gerekir. 

Üstelik Safevîlerin sadece bir atasının etnik olarak kim olduğu çok da önemli değildir. Tarihte 

atası babası Türk, Acem, Arap vb. olup da kendi farklı bir kültür içinde erimiş çok sayıda aile 

bulunmaktadır. Safevîler de sonuçta Türkçe konuşan, yazan, Türk kültür ve diline açık biçimde 

önem veren bir hanedan idi. Hatta Türkçe’nin sadece edebi alanda değil resmî yazışmalarda da 

kullanımına Osmanlılara ve diğer birçok Türk devletine göre daha fazla önem vermekteydiler. 

Bu açıdan Safevî ailesinin (sonraki dönemlerde Gürcü veya Trabzon Rumlarının soyundan 

gelen kadınlarla yapılan evliliklerini de hesaba katarak) her Orta Çağ ailesi gibi etnolojik olarak 

kozmopolit; ancak kültür evreni olarak Türkmen olduklarını söyleyebiliriz. 

 

51 Bkz: Mirza Abbaslı, “Safevîlerin Kökenine Dair,” Belleten, (Nisan 1976), Cilt XL, S. 158, s. 287-329.   
52 Mes’ûdî (öl.956) meşhur eseri Mürûcü’ẕ-ẕeheb’inde “Türkleri sihir, şiddet ve kin sahibi insanlar” olarak 
tanımlamaktaydı. Bkz: Mes’ûdî, Mürûcü’ẕ-ẕeheb, (Çev: Ahsen Batur), Selenge Yayınları, İstanbul, 2004, s. 95. 
Kazvini ise (öl. 1283) “Türklerin bileklerinin kalın, ahlâklarının az, öfkeli, zâlim, ceberrût ve et yiyici tabiatlı 
olduklarını, eti çiğ de yiyebildiklerini, geçimlerini yırtıcı hayvanlar gibi gasp yoluyla elde ettiklerini” yazmıştı. 
Gerdizî (öl. 1053) Türklerin atası olan Yafes’e çocukken kurt kanı içirildiğini ve bu nedenle Türklerin haşin 
tabiatlı olduğunu belirtmekteydi. Bütün Arap tarihçi ve seyyahlar Türklerin göçebe oldukları, şehir kurmadıkları, 
kaleler inşa etmedikleri, ülkelerinin mâmurluktan uzak olduğu konusunda hemfikirdirler. Bkz: Ramazan Şeşen, 
İslâm Coğrafyacılarına Göre Türkler ve Türk Ülkeleri, TTK Yayınları, Ankara, 2001, s. 57, 72. Osmanlı 
tarihçileri de Türkler hakkında farklı düşünmüyorlardı. Kınalızâde (öl. 1604) “Kuhistan’da yaşayan Türkler vardır 
ki, insanların lâyık oldukları itidâlden uzak ve anlayışta ise acem hayvanlarına yakındırlar ve dilleri ve 
konuşmaları acem sığırınınkine benzer ve âdemoğulları arasında onlardan daha aşağı bir yaratık yoktur” 
demekteydi. Bkz: Hami Demir, Bâbürlü Devleti’nde Hümâyun Dönemi, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Sakarya, 2017, s. 19-22.  



28 
 

2.2. Safevî Şahlarının Unvanlarının Egemenlik İdeolojisi Perspektifinden 
Çözümlenmesi 

Saray tarihçileri tarafından –şüphesiz şahların da onayıyla– kullanılmış unvanlara 

bakıldığında Safevî şahlarının kendileri için yukarıda saydığımız belli başlı iddiaların çoğunu 

sahiplendiğini görmekteyiz. Bu unvanlar arasında daha lokal ve yerelden daha genele ve 

evrensele doğru bir skala çizebiliriz. Bu açıdan öncelikle karşımıza İslâm öncesi İran şahları 

için kullanılan unvanlar çıkmaktadır. Bunlar arasında en önemlilerden biri şüphesiz Şahlarşahı 

(şahanşah) unvanıdır. Bilindiği üzere krallar kralı olarak çevrilebilecek olan bu unvan, Persler 

devrinde χşayadiya, χşayadiyanam ve Sâsânîler devrinde de šahanšah şeklindeki karşımıza 

çıkar (Rezakhani, 2017, s. 43). Oldukça eski bir İranî unvan olan Şahlarşahı’nın kullanımının 

Safevîlerin bir imparatorluk olarak görülüp görülemeyeceği tartışmasına belli bir ölçüde 

açıklama getireceği düşünülmüştür. Zira Persler veya Sâsânîler devrinde bu unvan çok sayıda 

şah üzerinde egemenlik kurmuş tek büyük bir kralı tanımlamaktaydı. Bu unvanı kullanan 

Perslerin imparatorluk olduğu tartışılmadığı gibi aynı unvanı kullanan Safevîlerin A. Newman 

tarafından “İkinci Pers İmparatorluğu olarak adlandırması da” ilk bakışta doğal karşılanabilir. 

Öte yandan bu durum sadece eski bir unvanın anlam kaymasına uğramış yeniden kullanımı 

olarak da görülebilir. Neticede Safevî Devleti’ni Persler ve Sâsânîler’de olduğu gibi başında 

büyük şahın bulunduğu bir yerel şahlar federasyonu olarak görebilmek bazı yerel hanedanların 

sürekliliğine rağmen zordur. Nitekim imparatorluk iddiası olmayan Büveyhîler ve Sâmânîler 

de “şahlarşahı” unvanını kullanmışlardır (Merçil, 1992, s. 498). Bu açıdan bu unvanı direkt 

olarak imparatorluk iddiasından ziyade İranî mirasın bir tezahürü olarak da kullanıldığı 

savunulabilir.  

İran’ın mitsel ve gerçek tarihine ait başka unvanlar da Safevî şahlarınca kullanılmıştır. 

Örneğin Cemşid, Feridun ve Rüstem gibi mitsel hükümdarların olması (Çınar, 2017, s. 17) 

Safevî şahlarının İran’ın İslâm öncesi tarihsel mirasını sahiplendiklerini göstermektedir.  

Nitekim Kubad el-Hüseyni Şah İsmâil için “Şah-ı Acem Caris-i Cem” (Çınar, 2017, s. 20) 

derken bu mirası kastetmektedir. Arapça’ya da geçmiş olan Hüsrev (Kisra) unvanının “Hüsrev-

i gîti-sitan” şekliyle Safevî şahları için kullanılması Sâsânîlerle olan bağı vurgulamaktadır.53 

Ancak Safevî şahlarının Sâsânî mirasını sahiplendiklerine delil olarak gösterilen bazı kanıtlar 

oldukça zayıftır. Örneğin II. İsmâil’in “Padişah-ı Behram-ı Kahr ve Padişah-ı Vala-Mertebet 

 

53 Arap-İslâm kaynaklarında I. Hüsrev daha ziyade Kisrā Anuširvān veya sadece “Kisrā ( یرسک )” adıyla da 
anılmıştır. Kisrā unvanı I. Hüsrev (Peh. Khosrau/Χosro-Süryânice Kesrō veya Kōsrō) Nuşirevān’nın adının 
Arapçalaştırılmış hâlidir. Bkz: Casim Avcı, “Kisrâ”, DİA, C. 26, İstanbul, 2002, s. 71.  



29 
 

Şah İsmâil, Behram-ı Sovlet” (Çınar, 2017, s. 133) olarak anılması ve I. İsmâil için de “Husrev-

i Behram-Gûlan, Hurşid-i İhtişam” unvanın kullanılması (Hândmîr, 1915, s. 597) da kanıt 

olarak kabullenilmiştir. Buradaki Behram unvanı Çınar tarafından Sâsânî şahlarından V. 

Behrâm-ı Gur’la ilişkilendirilmiş ve İsmâil’in bu unvanla anılmasını “Behrâm-ı Gur gibi büyük 

bir mücadele soncunda tahtta çıkmasına” bağlamıştır (Çınar, 2017, ss. 98-101). Ancak Behram 

unvanının Sâsânî Şahı Behrâı Gur’dan mı yoksa eski İranlıların savaş tanrısı olan Merih (Mars) 

gezegeni simgesinden mi kaynaklandığını kesin olarak söyleyemeyiz. I. İsmâil’in bu unvanla 

anılması düşmanlarına korku salmasından, II. İsmâil’in ise çok sayıda şehzadeyi öldürmesine 

yol açan kan dökücü siyasetinden kaynaklanmış olabilir. Nitekim Münşî, Târîh-i Âlemârâ-yı 

Abbâsî’de Behram figürünü eski İran geleneğinde olduğu gibi savaş ve kan dökücülükle 

eşleştirmekteydi. Münşî kitabın bir yerinde şöyle demekteydi: “Kızılbaşlarla Özbekler arasında 

öyle büyük bir savaş oldu ki Behram’ın kan içen zalim yüreği onlara yandı.” (Münşi, 2019, s. 

43). Bu açıdan Behram unvanının Sâsânî şahlarından ziyade İslâm öncesi İran mitolojisinden 

kaynaklandığı da iddia edilebilir. Nitekim gök cisimlerinin Safevî şahlarının betimlemesinde 

sıklıkla karşımıza çıktığını görmekteyiz. Safevî şahları pek çok metinde ışık, aydınlık ve 

güneşle eş tutulmuştur. “Padişah-ı hûrşîd-i ihtişam”, “Padişah-ı afitab-ı ihtişam”, “Şah-ı 

Hurşîd-câh, padişah-ı gîtî firuz” (Çınar, 2017, ss. 33-34) gibi… Bunların Mazdacı (Zerdüştî) 

gelenekten kaynaklandığı da iddia edilmiştir.  

Matthee’nin aceleci biçimde, Safevîleri Timur neslinden geldiklerinin kanıtı olarak 

gördüğü (Matthee, 2017, s. 27) “Sâhib-i Kıran, Sâhib Kırân” unvanı için de benzer bir yorumda 

bulunabiliriz. I. İsmâil için söylenilen astronomik simgeler arasında yer alan “Sahib Kıran” 

Venüs (Zühre) ile Jüpiter’in (Müşteri) birbirine yaklaştığı veya 12 burcun 240 yılda bir 

karşılaşması sırasında doğan hükümdarlara verilen bir unvan olarak karşımıza çıkmaktadır 

(Çınar, 2017, ss. 64-65). Bilindiği üzere daha önce Cengiz Han ve Timur için de bu unvanın 

kullanılması Matthee’nin düşündüğü gibi, mutlaka bu hükümdarlarla bir soy birliği olduğunu 

kanıtlayamaz. Tıpkı İskender unvanının benimsenmesinin Makedonyalılarla soy birliği 

iddiasına yol açamayacağı gibi... Bu bakımdan yeryüzü hükümdarlığını çağrıştıran “sahip 

kıran” unvanı ayrıca çeşitli kültürel unsurların bir arada bulunduğunu da gösterir. Çok yaygın 

bir kullanımı olan Hakan-ı Süleyman-ı Sahib Kıran adında Türkî ve İslâmi terimleri bir arada 

görmekteyiz. Benzer bir evrensel unvan da Cihângîr-Han-ı Kebir Cemşid-i İskender-serir’dir 

(Şîrazî, 2019, s. 24). Bütün Müslümanların örnek aldığı bir Peygamber-kral olarak Hz. 

Süleyman, Safevîler için özenilen bir hükümdardı. Bir diğer dünya (ve İran) hâkimi örneği de 

Büyük İskender’dir. Özellikle I. İsmâil için “Padişah-ı İskender menkıbet Hakan-ı İskender-i 



30 
 

şân” unvanı kullanılmaktaydı (Hândmîr, 1915, s. 22). Hândmîr Şah İsmâil’i, “Şah-ı İskender-

câh Süleyman-hisal” (İskender’in makamındaki Süleyman mizaçlı şah) olarak tanımlarken 

(Hândmîr, 1915, s. 523) Büyük İskender’i de İran hükümdarları arasında saymaktadır. 

Tahmasb için de “Nevvab-ı İskender-şân, Padişah’ı İskender-tevân” unvanları 

kullanılmaktaydı (Conabadi, 1958, s. 140). Tarihsel olarak İskender’e benzer hiçbir özelliği 

olmayan II. İsmâil için bile Natanzi “Padişah-ı İskender evsaf, Padişah-ı İskender liva” 

unvanını kullanmıştır.54  

Benzer şekilde Safevî şahları için hiçbir dinî mesaj içermeyen coğrafi egemenlik 

unvanları da kullanılmıştır: Tüm dünyanın padişahı (dört bir tarafın padişahı) “Padişah-ı rob-u 

meskûn”, “Hüsrev-i Ruy-zemin”, (Çınar, 2017, s. 69) “Padişah-ı heft keşver”, “Padişah-ı bahr-

u berr”, “Hakan-ı maşrik-u mağrib”, “Padişah-ı heft iklim” (Çınar, 2017, s. 70), “Padişah-ı 

cihaniyan”, “Padişah-ı âlemiyan”, “Padişah-ı Acem ve Arab” (Çınar, 2017, s. 71), “Padişah-ı 

cihan”, “Padişah-ı zaman”, “Hakan-ı Zaman” (Çınar, 2017, s. 79), gibi unvanlar bunlar 

arasında sayılabilir. Bu unvanların çoğu Selçuklularda da kullanılmıştır. Örneğin “Padişahı- 

maşrık-u mağrib” Sultan Sencer’in unvanlarından biriydi. Tuğrul Bey de “Sultan-ı acem ve 

arab”, “melikül maşrık-ı mağrib” gibi unvanlarla anılmıştı (Çınar, 2017, ss. 124-125). 

Sonuç olarak kullanılan unvanlardaki çeşitlilik içinde dinî (İslâmi /Şiî) olanlar aslında 

az bir oran teşkil etmektedir. “Padişah-ı İslâm”, “Padişah- İslâm mecal”, “Emîrü’l müminin” 

(Hândmîr, 1915, ss. 558, 564) gibi genel İslâmi unvanları bunlar arasında sayabiliriz. Az sayıda 

Şiîlik unvanı içinde “Mizac-ı Ali” dikkat çekmektedir (Rumlu, 2020, s. 910). Öte yandan Şiîlik 

vurgulu unvanlar geç dönemde I. Abbas zamanında artmaya başlamıştır. Bunu daha önce 

rastlamadığımız “Kelb-i Âstâ-ı Ali” gibi unvanlardan anlıyoruz (Çınar, 2017, s. 142). Buradan 

çıkarılacak genel sonuç unvanların coğrafi, dinî ve seküler, tarihi, İslâmi ve İslâm dışı, yerel 

ve evrensel olmak üzere büyük bir çeşitlilik arz ettiğidir. Bu nedenle de unvanlar dar anlamda 

İran-Şiî devletinin aşan bir zenginliği yansıtmaktadır. Dil olarak da Türkçe “Hakan”, Arapça 

“Sultan”, “Emir” ve Farsça “Şah” terimlerinin kullanılması tam bir kültürel zenginliği 

çağrıştırmaktadır ve bu sözcükler Arapların ve Acemlerin padişahı unvanıyla da uyum 

içindedir. 

 

54Çınar her iki hükümdarın da kısa süre tahtta kalması nedeniyle II. İsmâil ile Büyük İskender arasında bir bağ 
kurmaya çalışmıştır. Ancak bu zayıf bir illiyettir. Bkz: Gülay Karadağ Çınar, Safevîlerde Hükümdar Unvanları 
ve Hâkimiyet Anlayışı, Çizgi Kitapevi, İstanbul, 2017, s. 142.   



31 
 

2.3. İran’ın Şiîleştirilmesi  
Safevîlerden önce İran’ın Sünnî bir ülke olduğu hemen her kaynakta tekrar edilen bir 

iddiadır (Matthee, 2017, s. 198). Ancak Şiîliğin gücünü Safevîlerle başlatan araştırmacılar 

İlhanlı egemenliği döneminde Olcaytu’nun Şiîliği seçmesi (Şîrazî, 2019, s. 24), sikkelere 

“Aliyyen veliyullah” yazdırtması (Musalı, 2019, s. 367), hutbelerden ilk üç halifenin adını 

kaldırtması, Sünnî Nizâmiye medreselerinin lağvedilip yerlerini Nâsireddîn Tûsî (öl. 1274) ve 

Muhakkik Hillî (öl. 1277) gibi güçlü Şiî alimlerin etkin olduğu eğitim kurumlarının alması gibi 

gelişmelerin etkisini fazla hafife almaktadır. Yine Safevîlerle çağdaş olan ve onlar tarafından 

1508’de sona erdirilen Taberistan (Mâzenderan) ve Irâk-ı Acem’deki (Huzistan) Şiî Müşa’şa’ 

hanedanının etkisi yeterince incelenmiş değildir ki Müşa’şa’ların Hz. Ali’yi Allah olarak kabul 

eden “aşırılıkçı” bir Şiî hanedan olduğu belirtilmektedir (Kaplan, 2015, s. 41). Onlara göre Şah 

İsmâil’in aşırı değil bazı Sünnîlerin de kabul edebileceği merkezî/mutedil Şiîliği temsil ettiğini 

rahatlıkla söyleyebiliriz. Bu dönemde birçok Sünnî tarikatın adım adım Şiîliğe yöneldiği 

görülmektedir. Örneğin Moğol fütuhatı sırasında öldürülen Necmeddîn-i Kübra’nın (öl.1221) 

Kübreviyye tarikatı da başlangıçta Sünnî/Şafi; ancak Ali Hemedânî (öl. 1385) sonrasında On 

İki İmam’a çok bağlı bir tarikattan tamamen Şiî bir tarikata dönüşmüştür (Kaplan, 2015, s. 58). 

Benzer şekilde Nî’metullâhiyye tarikatı kurucusu Şah Nî’metullâh (öl. 1431) başlangıçta İbn 

Arabi etkisinde Sünnî/Sûfi çizgide iken sonradan bu tarikatta Şiîleşmiştir (Kaplan, 2015, s. 60). 

Sonuç olarak Safevî tarikatında yaşanan değişim İran genelindeki bir sarsıntıya bağlı ve 

“zamanın ruhuna” uygun bir yönelim olarak da görülebilir. İran’la ilgili çalışmalarda İran 

Şiîliğinin birdenbire Safevî eliyle zafer kazandığını ileri süren çevreler Safevî öncesi Şiîliğin 

belirgin biçimde İran coğrafyasında yükselişe geçmekte olduğunu göz ardı etmişlerdir. 

Öte yandan Safevîlerin İran’ı bütünüyle Şiîleştirmeleri kolay da olmamış; halkın önemli 

bir kısmını temsil eden Sünnî kesimler direnç göstermişlerdir. Safevîlerin iktidarı almadan 

önceki iki asırlık propagandasına rağmen tarikatın gücü zayıftı ve Şiîliğin devletin resmî 

mezhebi olarak kabul edilmesinde çok büyük tehlikeler bulunmaktaydı. Şah İsmâil’in 

danışmanları bu konuda endişeliydi. Devletin merkez olarak seçtiği 200-300 bin kadar olan 

Tebriz nüfusunun dahi 3/2’si Sünnî idi, halkın “biz Şiî hükümdar istemiyoruz demesinden” 

korkuyorlardı.  Ancak karizmatik ve kararlı bir lider tipini temsil eden Şah İsmâil’in “Eğer halk 

Şiîliği kabul etmez ise biz ne yaparız” dendiğinde cevabı şöyle oldu: “Ben bu işi yapmakla 

görevlendirildim. Allah ve İmamlar benimle. Hiç kimseden korkmuyorum. Eğer kabul 

etmezlerse hepsini öldürürüm.” (Gündüz, 2018, s. 68). Nitekim devrimci/isyancı ruhun henüz 

canlı olduğu Safevî iktidarının ilk dönemlerinde ilk üç halife ve Sünnîlere yönelik ağır küfürler 



32 
 

edilmesi bu kararlılığın göstergesiydi.  Açıkçası çoğunluğu Sünnî olan bir toprakta kurulan 

devlette Şiîliğin resmî mezhep olarak kabul edilmesi sorunsuz ve muhalefetsiz olamazdı. 

Kaynaklar Şah İsmâil’in programını iknadan çok tehditle başarıya ulaştırdığını göstermektedir. 

Halktan Şiîliğe geçmesi ve ilk üç Halifeye hakaret etmeleri istendiğinde muhalefet edenler 

ölüm cezasına varıncaya kadar ağır cezalara çarptırılıyorlardı. Mezhep değiştirmek sıradan 

halk için pek bir sorun yaratmazken Sünnî ulemalar bu konuda direnç gösteriyorlardı. Bu 

yüzden bazıları öldürüldü, birçoğu da önce Timurlu hâkimiyetinde bulunan Herat’a, Herat’ın 

Şah İsmâil’in kontrolüne geçmesiyle de Özbeklerin başkenti Buhara’ya kaçtılar.  Şiîliğin resmî 

ve tek ve tek mezhep olarak kabul edilişi esnasında başvurulan yöntem İran’da din-devlet 

ilişkileri bakımından tartışmalı bir miras bıraktı. 20. yüzyıla gelindiğinde bazı Şiî düşünürler 

kendi Şiîlik algıları ile “Safevî Şiîliği” arasında bir ayrım olduğunu, ikincisinin özünde 

mazlumdan yana olan bir akideyi “baskıcı ve zorba idarenin yönetim felsefesi haline 

getirdiğini” savunmuşlardır.55 

Öte yandan birçok uzmana göre Şah İsmâil, İran’a zora dayalı veya gönüllü yöntemlerle 

Sünnî dünyadan ayrı bir akide kabul ettirerek aslında İran’ın ulusal varlığının devamını 

sağlayacak bir formül, “sorunların üstesinden gelecek dinamik bir ideoloji” geliştirmiş 

oluyordu (Savory, 1965, s. 26). Bu dinamik ideoloji aynı zamanda Şah İsmâil’in 1524 yılında 

vefat etmesinden sonra devletin karşı karşıya kaldığı ciddi sorunların üstesinden gelme gücü 

ve devletin bekasını temin etme gücü sağlamıştır. Bunun yanı sıra Şiî ideolojisi Safevî 

Devleti’nin dönemin en önemli dünya güçlerinden biri olan Osmanlı karşısında farklı bir 

kimlik olarak ortaya çıkmasını sağlamıştır. Özetle Şiîliğin devletin resmî mezhebi olarak 

belirlenmesi İran’ın bölgede farklı bir milli kimlik bilinci oluşturmasına yardımcı oldu. Fakat 

siyasal olarak şahlık desteği ile zafer kazanmış olsa da halka yeni akideleri aktaracak Şiî âlim 

ve fakih konusunda büyük eksiklikler vardı. Bu yüzden Şah İsmâil, Suriye ve Lübnan’dan Şiî 

din adamları getirtti. Aynı zamanda din adamlarını kontrol etmek için öncelikle Şah İsmâil, 

vekîl-i nefes-i nefîs-i hümâyun adında yeni bir makam icat etti. Bu makamda oturan kişi hem 

dünyevî hem uhrevî yani manevi işlerde Şah’ın vekili olarak görev yapıyordu. Şah İsmâil’in 

bu girişimi din ve devlet işleri arasındaki ayrımı kaldırmak için atılan bir adımdı. Kızılbaşlar 

Safevî devletinin kuruluşunda gösterdikleri çabalarının ödülü olarak en büyük makamlarda 

kendilerinden başka kimselerin olmasını istemiyorlardı. Bunu gören Şah İsmâil de Hüseyin 

Bigullah Şamlu adında Kızılbaşlar arasında çok büyük nüfuz sahibi olan birini -Şah’tan sonraki 

 

55 Bu tartışma için bkz: Ali Şeriati, Ali Şiası ve Safevî Şiası, Fecr Yayınları, İstanbul, 2011. 



33 
 

en güçlü makam olan- vekîl-i nefes-i nefîs-i hümâyun’un başına getirdi. Şah İsmâil’in ikinci 

adımı ise daha çok dinî bir hüviyeti olan Sadâret’i siyasi bir makama çevirmek oldu. Böylece 

çoğunlukla İranî unsurlardan oluşan bürokrasi ile çoğunlukla İranlı ve Araplardan oluşan din 

adamları arasında bir bağlantı, bir irtibat kurulmuş oluyordu. Safevî Devleti, özellikle 1501-

1514 arasında bu iki dinî ve militarist yapının ittifakına dayanmıştı. Bu çabalar İran Şiîliğinin 

Türk Kızılbaşlığından, Sûfiliğinden uzaklaştırıp Arap-Ortodoks Şiîliğine yakınlaşmasına 

sebep oldu. Aslında Timurlularda da bulunan bu mevkiinin farkı buraya atanan kişinin siyasi 

bir kimliğe sahip olması ve bu makam aracılığıyla ruhban sınıfının kontrol altına alınmak 

istenmesiydi. 

Safevîler, İran’ı Şiîleştirirken kendi kontrolleri altında olmayan Şiîlere büyük bir baskı 

uyguladılar. Yukarıda da ifade edildiği üzere Huzistan’daki Müşa’şa’lar ortadan kaldırıldılar 

(Şîrazî, 2019, ss. 40-41). Şah İsmâil’in kuvvetlerine karşı en büyük direnişin yine Şiî bir 

geleneğe sahip olan Mazenderan’da yaşanması da buna örnek verilebilir. Mazenderan bölgesi 

genelde çorak bir ülke olan İran’ın en yeşil ve ormanlık dağlarına sahiptir ve burada merkezî 

bir devletin egemenlik kurması çok zordur. Tüm İran’da İslâm’ı en son kabul eden bölge olan 

Mazenderan, ulaşım zorlukları nedeniyle Emeviler’den kaçan Alevi-Şiî grupların da eskiden 

beri sığınma mekanıydı. Bu nedenle yüzyıllara dayalı bir isyancı Şiî geleneğe de sahipti. Ancak 

bu bölge bağımsızlığına düşkündü ve kendi yöneticileri varken Hz. Ali soyundan geldiğini 

iddia eden yeni bir şahın varlığına hazırlıklı değillerdi. Bu nedenle Şah İsmâil’in “en zalim 

sultan bile sultansız kalmaktan iyidir”56 sözüne alıştırılmış olan Sünnî kitlelerin aksine 

Şiî/Alevi Mazenderan halkıyla daha çok uğraşması gerekmişti. Mazenderan, Emir Hüseyin 

Kiya Çulavi adlı bir Şiî liderin emri altında direnmişti.  Şah İsmâil’e göre Kiya Çulavi siyasi 

bir rakipten öte mezhebî bir rakip sayılırdı zira Şah İsmâil gibi o da kendisini Hz. Ali soyundan 

kutsal bir kişi olarak görmekteydi. Sonuç olarak rakip Şiî grupların ortadan kaldırılması 

Safevîlere yön veren tek olgunun inanç olmadığını da gösteren bir örnektir. 

2.4. Şiîliğin Dış Siyasete Etkisi  
Matthee’ye göre Şiîlik Safevîlere bölgesel egemenlik açısından bazı kapılar açmış 

olabilir. Örneğin Osmanlı İmparatorluğu içinde Safevî yanlısı çok sayıda ayaklanma olmuştur. 

 

56 Sünnî düşünce otoritesiz kalmaktansa zalim de olsa bir hükümdarın varlığını onaylamaktaydı. Örneğin Şafi 
mezhebinin önde gelen isimlerinden İbni Cemâa’ya göre “Sultanın 40 yıl zulümle idaresi bile tebaasını bir yıl terk 
etmesinden iyidir. Takıyyüddin İbni Teymiyye de “Zalim bir idareciyle geçen 40 yıl, sultansız geçen bir geceden 
hayırlıdır” hadisini aktarmıştır. Bkz: Takıyyüddin İbni Teymiyye, Siyâsetü’ş-şerʿiyye, (Çev: Vecdi Akyüz), 
Dergâh yayınları, İstanbul, 1999, s. 150.  Bu alışkanlıklar sebebiyle Sünnî ulemanın bir kısmı beğenmedikleri 
halde Şah İsmâil’e karşı direnmemişlerdi.  



34 
 

Benzer şekilde kuzeybatı Hindistan’ın orta ölçekli Şiî devletleri de Safevîleri metbu olarak 

kabul etmişlerdir (Matthee, 2017, s. 198). Safevîler Osmanlılara karşı Şiî ideolojiyi bir koz 

olarak kullanırken Bâbürlülerin düşmanı olan Şiî güçlere yeterince destek olmadıkları 

görülmektedir (Matthee, 2017, s. 198).  

Öte yandan Şiî ideolojinin Safevîlere kazançtan ziyade kayıp getirdiği ve büyük 

evrensel imparatorluk olabilecek bir devleti İran/Şiî dünyasına sıkıştırdığı da iddia 

edilmektedir (Matthee, 2017, s. 201). Bu iddianın incelenmesi bizim konumuz açısından da 

büyük önem taşımaktadır. Zira, Safevîlerin böyle bir tercih yaparak “Müslümanlar arası birliği 

bozdukları, Osmanlı ile Mâverâünnehir arasındaki bağı kopararak, Mâverâünnehir’i kültürel 

bir gerileme sürecine soktukları, asırlardır pozitif sonuçlar doğuran Türk-Fars işbirliğini sona 

erdirdikleri gibi” ciddi iddialar ortaya atılmaktadır” (Hakyemez, 2016, ss. 11-16). 

Çokça tekrar edilmesine rağmen bu iddiaların büyük bir revizyona ihtiyacı vardır. 

Öncelikle Safevîler’den önce de “İslâm birliği” denilecek bir ortamdan söz edilemediği 

hatırlatılmalıdır. İkinci olarak İslâm toplumunda Şiîlik propagandasına dayalı ayrımın Abbâsî-

Fatımî çatışması, Büveyhî-Selçuklu çatışmasından beri var olduğu da bilinmektedir. Bu 

nedenle İslâm dünyasındaki mezhepsel çatışmayı Safevîlerin yükselişi ile başlatmanın hiçbir 

bilimsel karşılığı bulunmamaktadır. Burada geçmişten tek önemli fark “Barut Çağı” sayesinde 

hem Sünnî hem de Şiî devletlerin elinde büyük ve yıkıcı etkileri olan ordular toplayıp daha 

güçlü merkezî idareler kurma ve gelişen ulaşım (gemi) teknolojisi ile, bölgeye gelen 

Avrupalılar sayesinde tarafların mücadelesinin daha güçlü ve etkin bir alana kavuşmasıdır. 

Başka bir deyişle nasıl Anadolu, Suriye ve Kuzey Afrika’ya yayılmış olan Sünnî beylik ve 

emirlikler Osmanlı idaresi altında birleşmişlerse, asırlardır İran ve Irak’ın farklı kentlerinde 

hep etkin olmuş Şiî hareketler de birleşerek merkezî bir idari yapıya kavuşmuştur.  

Bütün İslâm ülkelerinin tek bir idarî merkez altında birleşmesi tarihsel şartları 

zorlayacak bir tahayyüldür. Ön Asya-Akdeniz yani bir zamanlar Roma İmparatorluğu olan 

topraklar Osmanlı bayrağı altında birleşirken buna karşın eski çağlarda Parth-Sâsâni 

topraklarının Safevî bayrağı altında toplanması bir bakıma benzer coğrafi durumların yarattığı 

sonuçtur. Sünnîlik-Şiîlik sadece bu farklı bütünleşmelere ideolojik bir kılıf hazırlamıştır. Başka 

bir deyişle Safevîlerin, Sünnî de olsalar İran coğrafyasının Osmanlı tarafından temsil edilen 

Akdeniz dünyası ve Bâbürlülerce temsil edilen Hindistan karşısında kendi bağımsız yapılarını 

korumak için yine bu iki devletle mücadele içinde olacağı ortadadır. Nitekim ortada Safevîler 

yok iken de Karakoyunlular ve Sünnî Akkoyunlular devrinde Osmanlı Akdeniz’i ile 



35 
 

Akkoyunlu İran’ı arasında büyük bir rekabet yaşanmıştır. Timur’la hiçbir dinî çatışma içinde 

olmamalarına rağmen Osmanlı liderleri Timur egemenliğine girmek istememişlerdir. 

Osmanlılar Timur’un oğlu Şâhruh’un ve ardıllarının bir gün yeniden Anadolu’da görüneceği 

korkusuyla bir asır geçirmişlerdir.  

Osmanlı devlet adamlarının Timurluları andıran bir gücün yeniden doğuda ortaya 

çıkmasından ise Timurlulardan daha zayıf olan Safevîlerin varlığını tercih edecekleri bile iddia 

edilebilir. Osmanlıların sadece doğu sınırlarını tehdit eden Safevîleri tüm Sünnî dünyayı 

birleştirme iddiasındaki Timurîlere tercih ettiklerine dair bulgulara sahibiz. Nitekim Safevî 

Devleti Afgan saldırıları altında çökerken Osmanlı Devleti, Cemil Hakyemez gibi düşünenlerin 

aksine “Sünnî Afgan kardeşlerinin” bu zaferlerinden telaşa kapılmış hatta Afganlarla Nihavend 

bölgesinde savaşarak onların batıya yayılmalarını engellemiştir (Bayur, 1987, ss. 383-385). 

Osmanlıların Safevîlerin yıkılmasını istememeleri ve doğudaki statükoyu korumaya 

çalışmalarında ne kadar haklı oldukları Nâdir Şah’ın yükselişi ile yaşanan siyasi fırtınayla 

doğrulanmıştır. Bazı kaynaklara göre aslen Sünnî olan (Sümer, 1972, s. 66) ya da en azından 

Sünnîliğe yakın duran Nâdir Şah Osmanlı’nın yeni korkulu rüyası haline gelmiştir (Lockhart, 

2018, s. 332). Eğer Osmanlı-İran çatışmasının asıl sebebi mezhebî farklılık olsaydı Osmanlılar 

Şiîlik-Sünnîlik ayrımını ortadan kaldırmak isteyen ama Osmanlı sınırlarına akınlar yapmaktan 

da çekinmeyen Nâdir Şah yerine Safevîleri tercih eder hale gelmezlerdi. Şiî Safevîler, Osmanlı 

için orta ölçekli bir tehlikeydi zira Sünnî ağırlıklı Anadolu-Suriye halkı üzerinde etkileri zayıftı. 

Oysa “Sünnî-Şiî ittifakı kurma peşindeki” Nâdir Şah (Hakyemez, 2016, s. 77) tüm Osmanlı 

halkı üzerinde egemenlik kurma gibi bir hayale sürüklenebilirdi (Çolakoğlu, 2017, ss. 19-34). 

Özetle Şiîlikle etki gücü sınırlanmış bir İran, Osmanlı için Sünnî bir İran’dan yeğdi. Şöyle de 

söyleyebiliriz “Safevî bir İran”, “Timurî bir İran’dan” daha az korkutucuydu.  Bu duruma 

rağmen Türkiye’deki mevcut bilimsel araştırmalar Safevîlerin çatışma gerekçeleri olarak 

mezhepsel ayrılığı birincil neden olarak görmüşlerdir. Örneğin B. Kütükoğlu, Safevî-Osmanlı 

çatışmasının asli sebebinin kesinlikle mezhebi olduğunu iddia etmekte ve bu çatışmayı aslında 

Tebriz’den geçen ticaret yollarına hâkim olma çabası olarak gören F. Braudel’in tezlerini 

reddetmektedir (Kütükoğlu, 1993, s. 110). 

Yukarıda savunduğumuz görüşlerin yaygın olmamasının sebebi araştırmacıların 

Osmanlı-Safevî ilişkilerini sürekli olarak çatışma boyutuyla incelemesinden 

kaynaklanmaktadır. Oysaki yaklaşık 220 yıl süren Safevî Devleti ile Osmanlılar arasında savaş 



36 
 

dönemleri barış ve ticaret dönemlerinin gerisinde kalmaktadır.57 Osmanlılarla Safevîlerin savaş 

içinde oldukları yıllar iki devletini birbirini resmen tanımadıkları ilk 55 sene de dâhil toplam 

92 yıldır. Buna karşın barış içinde geçen süre 129 yıldır. Bu ilişkilerin son asrında yani 1639-

1722 arasında ciddi bir çatışma yaşanmadığı da unutulmamalıdır. Araştırmacılar genellikle 

Osmanlı-Safevî ilişkilerinin ilgi çekici olan ilk 50 yıllık çatışma dönemiyle ilgilendikleri için 

sonraki asrın statükocu tavrı yeteri kadar dikkat çekmemiştir. Bu alandaki bilimsel çalışmalar 

daha ziyade savaşlarla ilgilidir. Aslında bunun tek sebebi araştırmacının ilgisini çatışmaların 

çekmesi de değildir. Zira Osmanlı ve Safevî arşivleri çatışma dönemleri hakkında çok daha 

zengin bilgi vermektedir (Hüseyin, 2005, s. 76). Örneğin dönemin Osmanlı Mühimme 

defterlerini inceleyen B. Kütükoğlu barış safhası olan 1590-1612 yılları arasının savaş dönemi 

olan 1578-1590 devresine nazaran “kaynak ve malzeme bakımından mukayesesi imkânsız bir 

kısırlık ve kifayetsizlik içinde olduğunu” yazmaktadır (Kütükoğlu, 1993, s. 5). Savaş 

zamanlarına ait daha fazla birincil el kaynak olması doğal olarak sonraki araştırmaları da 

yönlendirmektedir. Bu kıt kaynaklara rağmen barış dönemlerinde Safevî elçilerinin Osmanlı 

başkentinde büyük bir hürmetle karşılandıklarını, karşılıklı yoğun ticarî ilişkiler olduğunu, 

Osmanlı topraklarını kullanan İranlı hacı ve tacirlere koruma sağlayan antlaşmalar yapıldığı da 

bilinmektedir (Kütükoğlu, 1993, ss. 6-7). 

2.5. İmparatorluk Pratiği Açısından Safevî ve Bâbür Devletlerinin Kuruluşlarının 
Karşılaştırılması 

Bâbürlülerin Timur’un mirasını devralarak yeni bir imparatorluk kurdukları konusunda 

bir fikir birliği vardır. Ancak Safevîler konusundaki görüş bu ölçüde net değildir. Safevî 

devletinin bir imparatorluk mu yoksa sadece bölgesel bir güç mü? olduğu sorusuna cevap 

arayan R. Matthee,58 Safevîlerin Andrew Newman’ın tanımıyla “İranî niteliklerin ön plana 

çıktığı ulusal nitelikte bir devlet mi yoksa dünya hâkimiyetini (cihanşümul) hedefleyen bir güç 

mü olduğunu” etraflıca tartışmaya açmıştır. Bu yazısında Matthee kuruluş aşamasından 

Çaldıran Savaşı’na (1514) kadar durmak bilmez bir fetih siyaseti yürütmüş olan Şah İsmâil’in 

düşüncesindeki egemenlik sınırlarını incelemekte ve eğer Osmanlı ordusu tarafından 

durdurulmasaydı fetihlerinin sınırlarını hangi ülkelere uzatmayı planladığını tartışmaktadır. 

 

57Osmanlı-Safevî savaşlarının ve barış dönemlerinin seyri şu şekildedir: İlk çatışma ve birbirini karşılıklı 
tanımama dönemi 1501-1555 Amasya Antlaşmasıyla son bulmuştur. 1555-1578 arası ilk barış dönemi. Ardından 
1578-1590 Ferhad Paşa antlaşmasıyla sona eren ikinci savaş dönemi. 1590-1603 arasında ikinci barış dönemi. 
1603-1612 Nasuh Paşa Antlaşmasıyla biten üçüncü savaş dönemi. 1612-1623 üçüncü barış dönemi. 1623-1639 
Kasr-ı Şirin Antlaşmasıyla biten dördüncü savaş dönemi. Bundan sonra Osmanlılar ile Safevîler arasında önemli 
bir çatışma olmamıştır. 1639-1722 yılları arasında statüko ve barış korunmuştur. 
58 Rudi Matthee, “Safevî İran’ı Bir İmparatorluk muydu?” Cihannüma Tarih ve Coğrafya Araştırmaları Dergisi, 
(Aralık 2017), S. 3, ss.179-208. 



37 
 

Safevîler bazı tarihçilerin iddia ettiği gibi kendisini bir şekilde Timurîlerin mirasçısı olarak 

görüp Timur’un topraklarına hâkim olmayı mı amaçlamaktaydı? Yoksa kendisini İslâm öncesi 

Sâsâni şahlarının mirasçısı olarak görüp İran sınırlarıyla yetinmek mi istemekteydi. Bütün 

İslâm dünyasını mı fethetmek niyetindeydi? yoksa Şiîler ve aile kültü için önemli olan üç kutsal 

mekânı (Necef, Erdebil ve Meşhed) devletine katmak onun için yeterli miydi? Tüm Şiîleri veya 

Müslümanların halifesi olma niyetinde miydi yoksa tarihe Büyük İskender ve Cengiz Han gibi 

büyük istilacı dünya hâkimi olarak geçmeyi mi amaçlamaktaydı? Matthee’nin sorduğu bu 

sorular bizim konumuz açısından da oldukça önemlidir. 

Bilindiği üzere imparatorluklar büyük ölçüde etnik farklılıklar üzerine kurulur. Altıncı 

yüzyıl ortalarında, tarihçi Jordanes imparatorluğu çeşitli etnik grupların birleşmesi olarak 

tanımlamıştır (Ünlü, 2010, s. 251).  İmparatorluğu çok farklı etnik toplulukları içeren, fetih 

yoluyla yaratılan, merkezi bir yönetim yapısına sahip siyasi bir birim olarak tanımlayabiliriz 

(Howe, 2015, s. 45). Bir başka imparatorluk tanımı ise şu şekildedir: “Bir imparatorluk çok 

uluslu bir devlet olmanın ötesinde, son derece merkezileşmiş, toprakları bölgelere ayrılmış, 

kültürel olarak farklılıkların görüldüğü; merkezileşme, parçalanma ve farklılaşmanın örtüştüğü 

bir devlettir.” Bu anlamda Pers, Roma, Moğol, Osmanlı, Habsburg ve İngiliz siyasi yapıları 

birer imparatorluktur (Şenses, 2019, s. 90). İmparatorluk “doğası gereği” liyakat usulünü esas 

almıştır. Roma’da, Bizans’ta ve Osmanlı’da yöneticiler en yetenekli kişiler arasından 

seçilmiştir.59 Çünkü aksi halde imparatorlukların farklılığı yönetebilmesi ve ayakta kalabilmesi 

mümkün değildir. Aynı şekilde imparatorluklarda farklılıkları tanımaksızın bütünleşme 

gerçekleşemez. İmparatorluklar doğası gereği karma, heterojen her zaman olmasa da genel 

olarak hoşgörülüdür. Bu konularda Bizans, Roma İmparatorluğu’nu; Osmanlı her ikisinin 

takipçisi olmuştur.  İmparatorluk kavramsallaştırılmasının emperyal motivasyonlarla ilişkisi 

büyüktür, çünkü emperyal genişleme öncülerinin çıkarlarını ve planlarını yansıtır. 

Evrensel düzlemde unvanlar kullanılması Safevîlerin kuruluş döneminde evrensel bir 

imparatorluk ideolojisine sahip olduklarını doğrudan ispatlamamaktadır. Bunun için onların 

siyasal pratiklerine bakılmalıdır. Bilindiği üzere Safevîler, Osmanlılar ve Bâbürlüler gibi iki 

büyük imparatorlukla çağdaş ve komşu oldukları için genellikle onlarla kıyaslanmış ve bu üç 

 

59 Dündar Taşer, “Kanuni devrinde Türkiye’ye gelen Avusturya elçisi Busbeque’in padişahın etrafını ve Osmanlı 
ileri gelenlerini gördüm; bunların içinde mevkiini alın terinden, yeteneğinden, zekasından ve bilgisinden başka 
bir şeye borçlu olan tek adam yoktu” dediğini aktarmaktadır. Busbeque’e göre bu Türklerin önlerine çıkan 
engelleri aşabilmelerinin sırıdır. Bkz: Mihriban Şenses, “İmparatorluk ve Ulus Devlet,” Liberal Düşünce Dergisi, 
(Yaz 2019), C. 24, S. 95, ss. 87-98.  



38 
 

devlet “Barut/Ateşli silahlar çağı İslâm imparatorlukları” olarak adlandırılmışlardır. Bu 

ilişkilendirmeye rağmen Safevîlerin, en azından Şah I. Abbas (Büyük Abbas) devrine kadar bir 

imparatorluk ideolojisine ve pratiğine sahip olup olmadıkları tartışmalıdır. Gerçi böyle bir 

ideolojinin Osmanlılarda da II. Mehmet (Fatih) devrinde şekillendiği iddia edilebilir. Ancak 

Osmanlılar da başından beri bu devletin bir imparatorluk olmasını sağlayan esnek tutumlar 

olduğu göze çarpmaktadır. Osmanlılar kuruluş aşamasında çok dikkatli adımlarla sınırlarını 

genişletmişler, ele geçirdikleri ülkelerdeki mevcut dinî yapıya fazla müdahil olmamışlardır. 

İslâmi uygulamalar alanında da genellikle mutedil davranarak Hristiyanları, Abdalî, Babaî, 

Bektaşi vb. Heterodoks unsurları kendi idareleri altında toplayabilmişlerdir. Bâbürlüler için de 

benzer çıkarımlarda bulunulabilir. Zaten Timurîlerin devamı olarak bir imparatorluk kültürüne 

sahip olan Bâbürlüler, Hindistan’a adım attıkları andan itibaren çok farklı dinlerden 

topluluklarla ittifaklar kurma konusunda zorluk yaşamamışlardır (Sivrioğalu ve Yılmaz, 2015, 

ss. 511-512).  

Bu açıdan bakıldığında Safevî örneği komşuları Osmanlı ve Bâbürlülerden tamamen 

farklı bir geleneği temsil eder. Öncelikle Safevîlerin kapsayıcı ve esnek bir siyasal geleneğe 

sahip Bâbür ve Osmanlı hanedanının aksine militan ve dışarıya kapalı bir tarikat olarak tarih 

sahnesine çıktıkları hatırlanmalıdır. Safevîlere ait en eski tarihsel göndermelerden biri olduğu 

sanılan Venedikli seyyah/elçi Josaphat Barbaro, muhtemelen Şeyh Haydar’ın Kafkasya 

seferini tarif ederken “bütün Hristiyanların kadın, çoluk-çocuk demeden katledildiklerini” 

söylemektedir (Barbaro, 2016, s. 97). Safevîlerin kendi tarihçilerince de devletin kuruluş 

aşaması hakkında yazılanlar pek farklı değildir. Erken kaynaklardan Şîrazî’nin Tekmiletü’l 

Ahbar’ında Safevîlerin ele geçirdikleri hemen her yerde intikamcı bir şiddet uyguladıkları 

övücü bil dille aktarılmaktadır. Sikkeler üzerine On İki İmam adlarının kazınması bile “Sünnî 

putların teberrâ baltası ile parçalanması” olarak görülmüştür (Şîrazî, 2019, s. 25). Bu intikamcı 

tutum esnasında kitlesel kıyımlar yaşanmıştır. Şîrazi şöyle anlatıyor: “Rayat-ı Celal (ihtişam 

bayrağı) …Taht-ı Süleyman yaylasına gitti. 2 Aralık 1504’te Yezd’i muhasara için harekete 

geçti. Şehrin kendisini 20 günde aldılar. Diğer 20 günde de kaleyi alıp katliam yaptılar. 

Ardından… Gilekî’ye saldırdılar, Şah (İsmâil ) katliam fermanı verdi. 7-8 bin kişiyi öldürdüler. 

1 Şubat 1505’te İsfahan’a teşrif ettiler. Muhammed Kere (İsfahan hâkimi) yolda kendini 

öldürdü. Cesedini İsfahan’a getirip maiyetindeki bütün kadın ve erkekleri bu yılın Şevval’inde 

(Mart 1505) yaktılar. 918 (1513) senesinde Karaşi’de (Karşı) katliam yaptılar. 15 bin kişiyi 

öldürdüler” (Şîrazî, 2019, ss. 36,46). Farklı kaynaklarda da İsfahan’da 5 bin kişinin ve Fars 

bölgesinde Kaziruni tarikatının 4 bin müridinin öldürüldüğünü, Bağdat’ın fethi esnasında da 



39 
 

binlerce Sünnî’nin toplu katliama uğradığı belirtilmektedir (Matthee, 2017, s. 198). 

Tanıklıklara göre “Aliyyen Veliyullah” demeyen herkes kılıçtan geçirilmekteydi. Bu 

uygulamayı Şah İsmâil’in daha sonraki savaşlarında da görüyoruz. Şah İsmâil’in esir olarak 

ele geçirilenlere “Aliyyen Veliyullah” demelerini önerdiği, demeyeni öldürüp diyeni sağ 

bıraktığına dair çok sayıda anlatım bulunmaktadır.60 Düşmanlarının demir kafeslere 

konulması, Şeybânî Han’ın kafatasından şarap içilmesi (Bitlisi, 1971, s. 149), Murad Bey 

Cihanşâhî’nin bedeninin kebap yapılıp yenmesi gibi ekstrem örnekler bu şiddet siyasetini 

yansıtmaktadır (Bitlisi, 1971, s. 138).  

Böylesine bir toplu cezalandırma ve tüm ülkede tek bir inancın dayatılması siyasetine 

ne Osmanlı’da ne de Bâbür devletinin kuruluş aşamasında rastlanmış değildir. Bu nedenle 

Safevî Devleti’ni bir imparatorluk olup olmadığını tartışırken öncelikle Safevîlerin 

kendilerinin bir imparatorluk olmak isteyip istemedikleri göz önüne alınmalıdır. Yoksa 

potansiyel olarak Safevî toprakları bir imparatorluk kültürü inşa etmek için yeterli kaynaklara 

sahipti. Başından beri Safevîler bürokraside Farsça konuşan kalem erbabının ve çeşitli İranî 

diyalektler konuşan tarımcı toplulukları yönetim altında tutmalarının yanı sıra askerî güç olarak 

büyük bölümü Anadolu ve Suriye’den gelmiş, Rumlu,61 Ustaclu,62 Şamlu,63 Afşar, Kaçar 

boylarına dayanmaktaydılar. Devletin doğu sınırlarında da batıda olduğu gibi Türkmenler 

hâkimdi. Bu çeşitliliğe sonradan Lübnan ve Irak’tan gelen Şiî göçü eklenmiştir. Huzistan ve 

Irak’ta Sünnî ve Şiî Araplar vardı. Osmanlı sınırında Sünnî olmakla birlikte bazıları yine de 

Safevîleri destekleyen Kürt aşiretleri yer alıyordu. Doğuda Hindistan sınırında Sünnî Beluçlar 

 

60 Şah İsmâil’in Erdebil’e geldiği haberini alan 15 bin Sûfi toplanıp Ali Han Sultan’ın evini basarak Şah İsmâil’in 
yanına getirmişlerdir. Şah İsmâil, Ali Han Sultan’a “gel benim sipehsehlarım (sipahi başı/komutan) ol, tek şartım 
var. Ali veliyullah diyeceksin” demiştir. Ali Han Sultan kabul etmeyince, Şah İsmâil odun toplamalarını emretmiş 
ve Ali Han Sultan da dâhil Aliyyen Veliyullah demeyen herkesin yakılması emrini vermiştir. Bkz: İskender Bey 
Münşî, Târîh-i Âlemârâ-yı Abbâsî, (Çev: Ali Genceli), TTK Yayınları, Ankara, 2019.  
61 Tokat, Sivas ve Amasya bölgesinden olan Rumlular Safevî tarikatının en eski müritlerinden olup geçmişleri 
Hacı Ali’ye kadar dayandırılmaktadır. Şah İsmâil’in 1500’de Erzincan’a gelmesiyle ona katılan topluluklar 
arasında yer almışlardır. Bkz: Eralp Erdoğan, Safevî Devleti’nin Askerî Teşkilatı, Yeditepe Yayınevi, İstanbul, 
2019, s. 54.  

62 Ustaclular Ulu Yörük taifesine mensuptu. Adını Ustaca adlı bir şahıstan alan Ustaclular Şeyh Cüneyd ve 
Haydar’ın müritlerinin büyük kısmını oluşturuyorlardı. Şah İsmâil’in ortaya çıkışının ilk yıllarında Erzincan’dan 
göç ederek Safevî ordusuna katılmışlardır. Bkz: Eralp Erdoğan, Safevî Devleti’nin Askerî Teşkilatı, Yeditepe 
Yayınevi, İstanbul, 2019, s. 53.  

63 Şah İsmâil döneminin en büyük oymağı olan Şamlular Halep, Tarsus ve Bilad-ı Şam havalisinden idi. 
Şamluların Şeyh Cüneyd’den ber Safevî tarikatı’nın en eski müritlerinden oldukları bilinmektedir. Safevi Devleti 
kurulduktan sonra savaşlarda gösterdikleri başarılardan dolayı devlette önemli mevkilere getirilmeye 
başlanmışlardır. Bkz: Eralp Erdoğan, Safevî Devleti’nin Askerî Teşkilatı, Yeditepe Yayınevi, İstanbul, 2019, s. 
49.  



40 
 

yaşamaktaydı. 17. yüzyılda Safevî Devleti tebaasının üçte birinin Sünnî olduğu iddia 

edilmektedir (Matthee, 2017, s. 196). Kürtleri, Dağıstanlıları, Horasan Türkmenlerini, 

Beluçları ve Herat, Kandehar gibi Sünnî kentlerin halkını hesaba kattığımızda bu hesaplama 

doğru görünmektedir.64 Gilan, Mazenderan bölgesi de farklı Şiî inançlara sahip ve İranî 

diyalektler konuşan karmaşık bir coğrafya idi. Yezd’de varlığını sürdüren Zerdüştîler, 

kuzeybatıda devletin sınırları genişledikçe Gürcü ve Ermenilerin yaşadıkları bölgeler devlet 

sınırları içine dâhil edildiği gibi toplu nüfus aktarmaları ve köle ticareti sonucu İran’ın büyük 

kentleri on binlerce Gürcü, Ermeni ve Çerkez unsurlarla dolmuştu. Özellikle I. Abbas devrinde 

çok sayıda Ermeni İsfahan’a yerleştirilmişti. Büyük kentlerin çoğunda Yahudi nüfusu 

mevcuttu.  

Öte yandan Ermenilere karşı zaman zaman artan baskılar ve din değiştirmeleri 

konusunda yapılan zorlamalar bizi Safevîlerin bir imparatorluk ideolojisine sahip oldukları 

konusunda şüpheye düşürmektedir. Örneğin, bu konuda en esnek dönemlerden biri sayılan Şah 

I. Abbas devrinde dahi Ermenilerin zorla Müslümanlaştırıldıkları/Şiîlleştirildikleri 

görülmektedir. Münşî’nin anlatımına göre 1620’de Şah Abbas Ermenilerin gayrimüslim 

oldukları için Müslüman Lurların saldırısına uğramalarına üzülüyordu. Bu nedenle “onların 

mabetlerinin mescide dönüşmesini ve buralarda ezan okunmasını, bu halkın sonunun hayırlı 

olmasını” arzu ediyordu. Ermenilerin Müslümanlaştırılması için Şah Abbas meşhur alim 

Natanzi’yi görevli kılmıştı. Münşî’ye göre Ermenilerin çoğu büyük bir coşku ile İslâm’ı 

benimsediler ancak keşiş ve papazların etkisinde kalan küçük bir grup da istemeksizin İslâm 

dairesine girdiler (Münşî, 2019, s. 56). Aynı şekilde Mazenderan’da yaşayan tüm Ermenilere 

de “İslâm’la şereflenmeleri çağrısı yapıldı. Onların çoğu samimi şekilde bazıları ise isteksizlik 

ve ikrahla İslâm zümreleri arasına girdiler” (Münşî, 2019, s. 57). Bildiğimiz kadarıyla 

böylesine merkezden planlanmış kitlesel din değiştirme zorlamaları Osmanlı Hristiyanlarına 

veya Hindistan Hindularına (Evrengzîb devri bazı geçici baskılar haricinde) hiçbir zaman 

uygulanmamış bir siyasetti. 

İranlı tarihçi Abbas Amanat, İran’ın Safevîler eliyle Şiîleştirilmesi hakkında şunları 

yazmıştır: “On altıncı yüzyılın başları ile on sekizinci yüzyılın sonları arasında, Safevî 

İmparatorluğu ve halefi olan devletler, Batı Asya’da ayrı bir Şiî kimliğine sahip bir devleti 

 

64 Herat’taki Sünnîler 1512’de kentteki Kızılbaşları öldürecek kadar güçlüydüler. Bkz: Abdi Beg Şîraz, Safevîler 
Tekmile`tül Ahbar, Başlangıçtan 1571`e Kadar Safevîlerin Tarihi, ( Çev: Hasan Asadi ve Şefaattin Deniz), Bilgi 
Kültür Sanat Yayınevi, İstanbul, 2019, s. 47.   



41 
 

korumak için mücadele verdi. Özellikle başta Osmanlı İmparatorluğu olmak üzere, batı ve 

doğu sınırlarındaki Sünnî güçlere karşı düşmanca bir tavır sergilediler. Nüfusun çoğu nispeten 

kısa bir süre içinde Şiîleştirildiği için, on altıncı yüzyılın “Mesihçi” devrimci hareketi, yavaş 

yavaş bir fıkıhçı sınıfının temsil ettiği şeriata dayalı bir inanca dönüştü. Safevîler ile iktidara 

gelen Kızılbaş Türk aşiret seçkinleri kademeli olarak etkisizleştirildi ve yerini bir beyaz askerî 

köle sınıfı aldı. Yine de aşiret geçmişinin bazı değişken özellikleri korundu” (Amanat, 2017, s. 

31). 

Sonuç olarak, Safevî Devleti fiili olarak bir imparatorluktu; ancak devletin kurumsal ve 

ideolojik yaklaşımının bu potansiyeli evrensel bir ideolojiyle kucaklayabildiğini iddia etmek 

oldukça zordur. R. Matthee, Safevîlerin son döneminde açık veya gizli-Sünnî kökenli 

bürokratların önemli görevlere gelebildiğinin altını çizmiştir (Matthee, 2017, ss. 202-203). 

Ancak bu oldukça tartışmalı bir konudur. Devletin hizmetine giren her birey gizli Sünnî veya 

gizli-Hristiyan da olsalar Şiî inancı benimser gözükmek zorundaydı. Bu yaptırım İslâm’a giren 

Ermeni ve Gürcü hanlara verilen “Ali Kulu Han” “İmam Kulu Han” gibi isimlerden de 

anlaşılmaktadır. Bu isimlendirmeler Osmanlıların devşirmeler için kullandıkları Sinan, 

Abdullah, Mehmet gibi isimlerden çok daha net bir kimlik belirtmektedirler. Ayrıca Safevî 

Devleti din değiştirmeden de Osmanlı hizmetine girebilen Eflak, Boğdan, Erdel vb. prenslerine 

benzer bir sistemi asla inşa etmemiş veya edememiştir. Benzer şekilde Osmanlılarda Sünnî 

olmayan, Bektaşi ocağına bağlı yeniçerilerinkine benzer bir askerî yapılanmanın da Safevîlerde 

karşılığı yoktur. Nitekim, Bâbürlülerde ordunun tahminen %20’sinin Hindulardan65 oluştuğu 

ve Hindu-Müslüman komutan sayısının bazı dönemlerde eşit olduğu düşünüldüğünde, Safevî 

Devleti’nin bu iki komşusunun yanında oldukça “homojen” bir idarî kültür inşa ettiği rahatlıkla 

söylenebilir. Bu sistem içerisine elbette gizli olarak farklı eğilimlerde kişiler sızmış ve onlara 

da belli ölçüde müsamaha gösterilmiş olabilir, ancak bu durum hiçbir dönemde Osmanlı ve 

Bâbür örneklerinde olduğu gibi yasal bir statüye kavuşturulmamıştır. 

 

65 Bâbürlülerde Hindular saray ve orduda daha önce hiçbir Müslüman sultanlıkta elde edemedikleri mevkilere 
yükselerek Müslüman askerlere her yönüyle denk hale gelmişlerdir. Osmanlı ve Safevîlerde yalnızca yardımcı 
kuvvetler olarak görülen gayrimüslimler, Hindistan’da en yüksek rütbelere dahi getirilerek imparatorluk ordusuna 
komuta edebilmişlerdir. Örneğin Ekber’in aynı zamanda kayın biraderi de olan ve Emirü’l Ümera rütbesi taşıyan 
Bhagwant Das (öl.1589), Penjab, Keşmir ve Afganistan’da fetihler yapmıştır. Bir dönem devletin maliyesini de 
düzenleyen Todarmal, Bengal’in ve Gücerat’ın fethinde görevlendirilmiştir. Afganistan’daki isyanı bastırmakla 
görevli ordunun başkomutanı Bīrbāl (1528-1586), 1578’de Bihar vilayetin vali (subahdar) olarak atanan ve Ben-
gal’i fetheden Mānsingh (1550-1614) dönemin diğer önemli Hindu komutanlarındandır. Bkz: Ulaş Sivrioğlu ve 
Ercan Yılmaz, “Tarihsel bir Vaka Çalışması: “Siyasal Çoğulculuk Bağlamında Ekber Şah’ın Yönetim Anlayışı”, 
Akademik Bakış Dergisi, (Eylül 2005), Sayı 51, s. 512.  



42 
 

Bu şiddet politikası belki de Şah İsmâil’in tüm ailesinin öldürülmesine verdiği bir tepki 

olarak yorumlanabilir; ancak Safevîlerin kuruluş aşamalarındaki bu şiddet eğiliminin yalnızca 

Şah İsmâil’in ailesinin katlinin intikamını almak istemesinden beslendiğini iddia edemeyiz. 

Şîrazî, Safevîlerle o güne kadar hiçbir siyasi ilişkisi olmayan Herat Şeyhülislâm’ı Mevlâna 

Taftazanî veya Şair Mevlâna Benaî gibi ünlü kişilerin sadece Sünnî oluşundan dolayı 

öldürüldüğünü yazmıştır (Şîrazî, 2019, s. 44). Hatta bu şiddetin sadece Sünnîliğe dönük bir Şiî 

öfkesi olduğu da söylenemez. Şîrazî, Huzistan bölgesine hâkim olan ve Safevîlere göre “gulat 

Şiîliği” temsil eden Müşa’şa’ların ortadan kaldırıldıklarını da sözlerine ekler (Şîrazî, 2019, ss. 

40-41). 

Bâbür İmparatorluğu medeniyeti, hümanizm, mezhepsel özgürlük ve mezhepsel taassup 

bakımından Safevîlerle karşılaştırılabilir. Safevî Devleti’nde kültürel durgunluk ve manevi 

fakirliğe sebep olan mezhepsel taassup vardı ama Bâbürlüler tasavvufa meyilliydi. İran, 

Hindistan’a göre nüfus olarak daha iyi durumdaydı. Safevî hareketi ile İran’a gelen Türkler 

İran’ın sosyal teşkilatına katıldılar. Onların büyük çoğunluğu yüksek sınıflardan/tabakalardan 

geliyordu. İran’da devlet ile dininin birlikteliği Safevîlerin uygun liderliği altında millî bir 

uyanışa sebep oldu. Bu, batı ve doğuda Sünnîlerle savaşta daha da pekişti. Yani mezhepsel 

savaşlar veya Sünnîlerle savaşlar millî bilincin yükselmesine katkı sağladı. Safevîler askerî 

bakımdan da Bâbürlülerden üstündü. Bizim bahse konu olan süre boyunca, Bâbürlüler 

Kandehar’da askerî başarı elde edemedi. Bâbür, Hümâyun, Ekber ve Şah Cihan Kandehar’ı 

hile ile aldılar. Sadece Kamran, Kandehar’ı askerî güç kullanarak aldı. Şah Cihan zamanında 

önemli hale gelen Kandehar savaşları Bâbürlülerin askerî zaafını ortaya çıkardı. Özellikle top 

ve kuşatma aleti bakımından eksiklikleri çoktu. Safevîler, Batı’da gelişmiş toplarıyla meşhur 

olan Osmanlı ile mücadele ediyor oldukları için topçuluk sistemini geliştirmek zorundaydı. 

Birinci Şah Abbas Avrupa’dan meşhur topçular getirtti. Şah Abbas ileri görüşlü ve vizyon 

sahibi bir insan olduğu için orduda geniş çaplı reformlar yaptı. Onun reformları saltanatı 

güçlendirirken aristokrasi zayıfladı ve Türkmenler yavaş yavaş saraydan uzaklaştırılmaya 

başlandı. 17. yüzyılda Bâbürlü imparatorluğu genişlik, ekonomik kaynak ve kültürel 

özgürlükçü bir siyaset bakımından daha önde olmasına rağmen askerî bakımdan Safevîlerden 

geri kalıyordu.  

 

 

 



43 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

SAFEVİ-ÖZBEK ÇATIŞMASI (16-17. ASIRLAR) 

1. Şah İsmâil’in Özbeklerle Mücadelesi  
Şah İsmâil’in İran’da tahta çıktığı sıralarda Şeybânî Han Türkistan’da gücünün 

zirvesine ulaşmış ve 1501’de Bâbür’den Semerkant’ı alarak kendisini Türkistan’ın Şah’ı olarak 

ilan etmişti. Şeybânî Han 1508’e kadar Türkistan’ın tamamı, Mâverâünnehir ve günümüz 

Afganistan’ının büyük kısmı ve Horasan’ın Kuzeyini ele geçirerek Batı ve Güney sınırlarından 

Safevî Devleti’nin komşusu olmuştu.  Katı bir Sünnî anlayışa sahip olan Şeybânî Han Şiîleri 

düşman olarak görmekteydi. Bu nedenle 1509’da büyük bir orduyla Kirman’a saldırarak bu 

kenti yağmaladı (Mehdevi, 1996, s. 15). Bu sırada Şah İsmâil Şirevan’da savaşmakla 

meşguldü. Şah İsmâil’in Ziyauddin Nurullah adında bir elçi aracılığıyla gönderdiği mektuba 

Şeybânî Han oldukça ağır ve hakaretamiz ifadeler içeren bir mektupla cevap verdi.  

Bu mektuplaşmaların ardından Şah İsamil 1510 yılı Baharı’nda büyük bir ordu toplayarak 

Horasan’a doğru yöneldi. Şah İsmâil’in üzerine doğru geldiği haberini alan Şeybânî Han Merv 

kalesine çekildi. Bu haberi alan Şah İsmâil yönünü Merv’e doğru çevirdi ve Merv kalesini 

kuşattı. Fakat kalenin düşürmenin oldukça güç olduğunu anlayan Şah İsmâil, bir hileye 

başvurarak kaçmış gibi manevra yaptı (Sefakiş, 2011, s. s. 60). Şah İsmâil’in kaçtığını düşünen 

Şeybânî Han kaleden dışarı çıkarak Şah İsamil’in peşine düştü. İki ordu Aralık 1510’da 

Mahmudabad kasabasında karşı karşıya geldi. Şah İsmâil’in galibiyeti ile biten bu savaşta 

Şeybânî Han öldürüldü. Savaşın ardından Horasan, Kandehar, Herat ve Merv bölgesi 

Safevîlerin kontrolüne geçti. Şah İsmâil bu bölgelerde Şiîliği resmî mezhep olarak ilan etti. 

Şeybânî Han’ın ölümünün ardından oğlu Timur Sultan Semerkant’da tahta geçti. Buhara 

hâkimi kuzeni Ubeydullah Han Şah İsmâil’e elçi göndererek barış yapmak istediğini bildirdi 

(Mehdevi, 1996, s. 16). Şah İsmâil Özbeklerin bu talebine olumlu karşılık verdi ve Horasan’dan 

Azerbaycan’a döndü. Ancak Şah İsmâil’in batı sınırlarında Osmanlı ile meşgul olduğunu 

duyan Özbekler çok geçmeden Horasan bölgesine tekrar saldırdılar. Bu saldırılar Tahmasb 

dönemine kadar devam etmiştir.  

2. Şah Tahmasb’ın Özbeklerle Mücadelesi 
Şah Tahmasb’ın teorik olarak doğu sınırı meselesine hâkim olması beklenebilirdi zira 

babasının hükümdarlığı zamanında Herat şehrinde büyümüştü ve Horasan serdarı olarak vazife 

almıştı. Bu nedenle kardeşlerinden protokol olarak üstündü (Münşî, 2019, s. 51). Tahmasb ile 

birlikte doğudaki bürokrasinin tahta hâkim olduğu görülmektedir. Şah Tahmasb tahta 



44 
 

çıktığında on yaşındaydı. Şah’ın henüz küçük olması devlet yönetiminde bazı Kızılbaş 

beylerinin kolayca nüfuz kazanmasının önünü açtı. Nitekim nüfuz sahibi Kızılbaş beyleri 

önemli mevkilere getirildi. Dev Sultan, Emîrü’l-Ümerâ oldu. Celaliddin Muhammed Divan-ı 

Âli Naziri oldu. Emir Hüseyin İsfahanî ve Emir Muhammed Celaleddin Muhammed Esterâbâdî 

ile birlikte Sadaret’ten sorumlu kişiler olarak atandı. Horasan idaresi Durmuş Han’a bırakıldı. 

İktidarın birçok kişi arasında paylaşılması çok geçmeden bu kişiler arasında rekabet ve iç 

çekişmelere yol açtı (Sefakiş, 2011, s. 66). Bu kavgaları isyanlar izledi. Bazı tarihçilere göre 

bu isyanların sebeplerinden biri ülkede uzun süreden beri devam eden katı yönetim tarzı 

nedeniyle halkın rahatsız olmasıydı. Diğer taraftan Şah İsmâil’in beklenmedik ölümü ve yerine 

geçen Tahmasb’ın küçük olması Özbekleri Safevîler’e saldırmaları için cesaretlendirmiş ve 

kalabalık Özbek güçleri Safevîleri sınır kentlerine akınlar yapmaya başlamışlardı. Tüm bu 

gelişmelerden sonra Özbeklerle mücadele, Şah Tahmasb açısından bir zorunluluk haline 

gelmişti.  

Tahmasb bu savaşa mezhebî bir hüviyet kazandırmak için gece rüyasında Hz. Ali’yi 

gördüğünü ve kendisinden Özbeklerle savaş başlatmasını istediğini söyledi. Dev Sultan, 

Özbeklerle savaşmak için bir ordu toplayıp Horasan’a doğru yola çıktı ve başlarda küçük de 

olsa Özbekler’e karşı başarılar elde. Dev Sultan’ın 1524’te ölümüyle Çuha Sultan Emîrü’l 

ümerâ oldu. Onun ilk işi Horasan’da Özbeklerin sınırları geçmesini engellemek için sefer 

düzenlemek oldu (İsfahanî, 1993, s. 332). Bu esnada Özbek Ubeydullah Han gözünü Horasan’a 

dikmiş sürekli akınlar yapmaktaydı. Şah İsmâil’in ölüm haberi Orta Asya’ya ulaştığında 

Ubeydullah Han tüm Cengiz soyunu İran’a sefer için yardıma çağırmıştı (Jackson, 2006, s. 

236). Bu çağrıya uyan kalabalık Özbek orduları Ceyhun Nehrini geçip Horasan’a girmişlerdi. 

Bu esnada Herat kalesi Şamlu Durmuş Han tarafından savunulmaktaydı. Özbek sultanları 

büyük bir orduyla Herat’ı muhasara altına aldılar (İsfahanî, 1993, s. 329). Ancak Herat’tan 

dışarı huruç harekâtı yapan Şamlu Durmuş Han eğlence meclisi düzenlemiş olan Özbek hanları 

basıp bozguna uğrattı. Ancak ertesi yıl 1524’te, Durmuş Han öldü ve Tekeliler ile Ustaclular 

arasında kan davası yeniden başladı. Bunu fırsat bilen Özbekler yine Herat’ı almaya karar 

verdiler. Özbekler 1528 yılında Herat’ı kuşattılar. Kuşatma yedi ay sürdü. Kızılbaşlara yardıma 

gelen Zeynel Han’ın öldürüldüğü haberi kuşatma altındakilerin moralini bozduğundan 

Özbekler son ve kesin bir hücumla kaleyi ele geçirmeye karar verdiler. Kaynaklarda farklı 

rakamlar telaffuz edilmekle birlikte Özbeklerin sayısı yaklaşık 80 bin idi. Kızılbaşların ise 

paralı süvariler hariç sadece 24 bin askeri vardı (Münşî, 2019, ss. s. 60-61). Ancak Safevîler, 

Avrupa (Frenk) üretimi toplarıyla Özbekleri bozguna uğrattılar (Sefakiş, 2011, s. 70). 



45 
 

Ubeydullah Han ve Köçem Sultan canlarını zor kurtardılar. Zaferden sonra Horasan’ın idaresi 

Şamlu Hüseyin Han’a tevdi edildi. 

 

Harita 5: Safevîler ve Şeybânîler66 

Aynı yıl 935 (1527/1528) içinde Özbekler yine Meşhed’i kuşattılar ve bu sefer almayı 

başardılar. Ardından yine Herat’ı kuşattılar. Aralarında anlaşma oldu ve Kızılbaşlar aileleriyle 

birlikte kenti terk ederek Herat’ı Özbeklere teslim ettiler. Ancak Ubeydullah Han Horasan’a 

hâkim olduktan sonra Sünnî olduğu bilinen herkesi Râfizîlik ve Şiîlikle itham ederek öldürdü 

ve mallarını yağmaladı. Öldürülenlerden biri de şair Mevlâna Hilali idi. Onun öldürülme sebebi 

Ubeydullah Han için yazdığı “Sen Müslümansan ben kafir olayım” beytiydi (Kırlangıç, 2001, 

s. 19). Bu tarihe kadar Tahmasb doğuya bir sefer yapmamıştır. 936 (1528/1529) yılı başında 

Şah ilk defa doğrudan doğuya sefere çıkmıştır. Hasan Bey Rumlu’nun yazdığına göre bu 

seferde ona 70 bin asker eşlik etmekteydi. Ubeydullah Han taraftarları ise Merv’de toplanıp ne 

yapacaklarını tartışmaktaydılar. Semerkant hâkimi Köçem Sultan ölmüş yerine oğlu Ebu Said 

geçmişti. Ebu Said Kızılbaşlarla savaşmaktan bıktıklarını bu zamana kadar yapılan seferlerden 

hiçbir şey elde etmediklerini söylemişti. “Kızılbaş muharebesinden bize hayır yok var git 

istersen kendi başına savaş” demekteydi (Münşî, 2019, s. 66). Cengiz soyunu ikna edemeyen 

Ubeydullah Han çaresiz Buhara’ya döndü. Tahmasb da Meşhed ve Herat’ı geri alıp yaralarını 

sardı. Horasan’ın başına kardeşi Behram Mirza’yı getirip yanına Tekelü Gazi Han’ı lâlâ ve 

 

66 https://www.tarihsinifi.com/wp-content/uploads/%C5%9Eeybaniler-%C3%96zbekler-
SafevilerBab%C3%BCrl%C3%BCler-ve-Kazak-Hanl%C4%B1%C4%9F%C4%B1.jpg 



46 
 

Horasan Emirü’l Emiri olarak tayin etti ve kendisi Irak’a döndü (Blow, 2018, s. 93). Mirza’nın 

bölgeye getirilmesi Özbeklere dönük bir tehditti. 938 (1531/1532) senesinde Ubeydullah Han 

beşinci Horasan seferine başladı. Müzakereler sonucu Kızılbaş beyleri şehri teslim etmeye 

karar verdiler; ama Ubeydullah Han şart olarak alçak tuttuğu bir ipin altından eğilerek kentten 

çıkmalarını şart koşunca teslim olmayı reddettiler.  Muhasara uzarken 939 (1532/1533) yılında 

Tahmasb kente yardım için sefere çıktı. Yolda Esterâbâd’ta Özbeklere rastladılar ve gördükleri 

herkesi kılıçtan geçirdiler (Münşî, 2019, s. 69). Ubeydullah Han da Buhara’ya çekildi. 

Kızılbaşlar kışı Herat’ta geçirip ertesi sene Özbek ülkesine girmeye karar verdiler. Hazırlık 

için silah ve top takviyesine başladılar. Ancak tam bu esnada Rum (Osmanlı) ordularının Irak 

ve Azerbaycan’a girdikleri haberi geldi. Tahmasb Herat idaresini halkın pek hoşlanmadığı 

Tekelilerden alıp Şehzade Sam Mirza’ya verip süratle Irak’a döndü (Tahmasb, 1964, s. 16). 

Safevî-Osmanlı çatışmasını haber alan Ubeydullah Han hemen bu fırsatı değerlendirip 

Horasan’a öncü kuvvetler yollamaya başladı. Özbekler bir kez daha Herat’ı kuşattılar. Herat 

hâkimi Şamlu Halife Sultan, şehir halkını silahlandırıp Özbekleri karşılamaya hazırlandı ancak 

çarpışma başladıktan kısa bir süre sonra yenildi (Münşî, 2019, s. 71). Herat’ta kalan az sayıda 

Kızılbaş şehrin müdafaasız olduğunu gördü. Meşhed’teki Sûfiyan Halife’den yardım istediler. 

Ubeydullah Han 942 (1535/36) yılında Meşhed’i kuşatma altına aldı. Bu esnada Herat’ta olan 

Sûfiyan Han savaş kararı almıştı (Rumlu, 1978, s. 287). Savaşta yenilen Sûfiyan ve adamları 

harap bir kaleye sığındılar ve öldürüldüler. Herat’a yürüyen Özbek ordusuna karşı savaşmak 

istemeyen şehir halkı gizlice Özbeklere haberci gönderdiler. Beş aylık bir kuşatma sonunda 

şehrin zenginlerinden biri 300 kadar Özbek’i gizlice kentte soktu. Özbekler içeri girince 

Kızılbaşlar iç kaleye çekildiler ve tüm şehir yağmalanmaya başlandı. Ubeydullah Han bu 

yağmaya engel olmaya çalıştıysa da adamlarını durduramadı. Ancak sükûnet sağlandıktan 

sonra şehri imar etmeye çalıştı ve 14 ay bu kentte kaldı. Münşî İskender Bey Herat’ta bu 

günlerde hemen her gün birkaç kişi râfizî/Şiî olma suçlamasıyla öldürüldüğünü aktarmaktadır. 

Ubeydullah Han 943 (1536/37) senesinde Meşhed’i de almak için yola çıkmıştı ancak 

yolda Şah Tahmasb’ın üzerine doğru geldiğini öğrendi. Cengiz soyundan beyleri toplayarak ne 

yapmaları gerektiğini sordu ve beyler geri çekilelim deyince Belh üzerinden Buhara’ya döndü. 

Böylece Herat yeniden Safevîlere bırakıldı. Şah Tahmasb burayı yine bir oğluna (Muhammed 

Mirza) verdi yanında da yine Tekelilerden Muhammed Han’ı lâlâ ve Horasan Emirü’l-



47 
 

Ümerâsı67 olarak bıraktı (Münşî, 2019, s. 66). Bundan sonra Şah Tahmasb çok ilginç bir karar 

alarak Sam Mirza’nın Kandehar’ı fethi projesini tamamlama hevesine kapıldı ve kenti kuşattı 

(Jackson, 2006, s. 244). Şehrin Bâbürlü valisi direnemeyeceğini bildiğinden kenti ona teslim 

etti. Münşî’ye göre Şah Tahmasb’ın bu şekilde hareket etmesine sebep olan şey Bâbürlülerin 

kardeşi Sam Mirza’ya savaş açmalarına sinirlenmiş olmasıydı. Kandehar’ın fethi Özbeklerin 

moralini bozdu ve Safevîlerin doğuda güçlendiğinin bir kanıtı olarak görüldü. Belh, Semerkant 

ve Buhara gibi Özbek hanlarının idaresindeki kentlerden tebrikler ve hediyeler yağdı (Münşî, 

2019, s. 75). Bu esnada artık yaşlanmış olan Ubeydullah Han Horasan’a sefer düzenlemeyi 

bıraktı. 946 (1539/40) senesinde ölümüyle Horasan savaşlarının ilk perdesi kapanmış oldu.  

Tarih kitaplarında Tahmasb’ın katı ve aşırı mezhepçi bir kişiliğe sahip olduğu yazılmaktadır. 

Birçok eşyayı haram olarak gördüğü, yemeğinden artanları suya ve ateşe attığı rivayet edilir. 

Davetlerde asla yemek yemez, şarap içmezdi (Rumlu, 1978, s. 638). Ancak buna rağmen 

Tahmasb’ın Özbeklerle çatışmalarının altında yatan tek sebebi mezhep olarak görmek doğru 

bir değerlendirme olmayabilir. Zira Ubeydullah Han liderliğindeki Özbekler, İran’ın içlerine 

doğru genişleyerek stratejik bölgeleri, ticaret ve zenginlik merkezlerini elde etmek istiyorlardı. 

Örneğin Horasan İran’ın tarım ve ticaret alanında en önemli bölgelerinden biriydi. Bu dönemde 

Safevî tebasındaki bazı rahatsızlıklar ve iç karışıklıklar da Özbeklerin bu bölgelere yönelik 

iştahını kabartmaktaydı.  

3. Hüdâbende (1578-1587) Döneminde Safevî-Özbek Çatışması 
II. Şah İsmâil’in ölümünden sonra neredeyse tahta çıkacak şehzade kalmamıştı. Zira 

gaddarlığıyla bilinen II. Şah İsmâil kör kardeşi Muhammed Hüdâbende dışında tüm şehzadeleri 

katletmişti. Hüdâbende’nin kör olması dolayısıyla tahta çıkmasını istemeyenler vardı. Öte 

yandan II. Şah İsmâil döneminde pasifize edilen kız kardeşi Peri Han Hanım fırsattan 

faydalanarak gücü tekrar ele geçirmek istiyordu. Nihayet Hüdâbende’nin tahta çıkması 

üzerinde uzlaşıldı ve Hüdâbende Şubat 1578’de Safevî tahtına çıkarıldı (Sefakiş, 2011, s. 85). 

Hüdâbende’nin kör olmasının yanı sıra yumuşak bir kişiliğe sahip olması etrafındaki birçok 

isme ülke yönetiminde söz sahibi olma fırsatı sunmaktaydı. Nitekim Hüdâbende’nin tahta 

çıkmasıyla birlikte eşi Mehd Ulya ülkenin idaresini eline aldı. Büyük oğlu Hamza Mirza’yı 

ordunun başına getirdi. İlk icraatı Şah’ın kız kardeşi Peri Han Hanım’ı öldürtmek oldu. İkinci 

icraatı da olası bir tehlikenin önünü almak için II. Şah İsmâil’in henüz küçük yaşta olan oğlunu 

 

67 Hz. Ömer döneminden itibaren çok yaygın olmamakla birlikte ordu kumandanını ifade eden bir unvan olarak 
kullanılmıştır. Emîrü’l-ümerâ Safevîler devrinde Kızılbaş birliklerinin başkumandanıydı. Bkz: Hakkı Dursun 
Yıldız, “EMÎRÜ’l-ÜMERÂ”, İslâm Ansiklopedisi, Cilt 11, DİA, İstanbul, 1995, s. 158-159.  



48 
 

öldürmek oldu. Mehd Ulya toplam 18 ay ülkeyi fiilen yönetti. Mazenderan’da yerel bir hâkimin 

kızı olan Mehd Ulya soyunun Şiîlerin dördüncü İmamına dayandığını iddia ediyordu. Mehd 

Ulya Kızılbaşlar yerine Taciklerin devlet yönetiminde üst mevkilere gelmelerini istiyordu. Bu 

durum Kızılbaşları oldukça rahatsız etmiş durumdaydı. Sonunda Kızılbaş ileri gelenleri 

Temmuz 1579’da Şah’a bir mektup yazarak eşinin ülke yönetiminden el çekmesini istediler 

(Blow, 2018, s. 57). Ayrıca mektupta Mehd Ulya’nın Adilgaray Han adında bir kişiyle gizli 

ilişkisi olduğunu öne sürdüler. Bununla yetinmeyen Kızılbaşlar Sarayı basarak Mehd Ulya’yı 

Şah’ın gözleri önünde katlettiler (Sefakiş, 2011, s. 86). Hüdâbende’nin zayıf yönetim tarzı 

nedeniyle hemen her gün ülkenin bir bölgesinde isyan çıkıyordu. Ülkedeki istikrarsızlık ve 

Şah’ın zayıf yönetimi Osmanlı’nın Azerbaycan ve Gürcistan ve Özbeklerin de Horasan’da 

büyük topraklar kazanmalarını kolaylaştırdı.  

Hüdâbende’nin ülkeyi idare edemediği bu yıllarda (1579) yerel hanların gücü giderek 

arttı. Merkezî idarenin tuyullarına (timar) el koyduğu ve başkalarına verdiği için kızgın olan 

Horasan beylerinin çoğu Ali Kulu Han etrafında toplanmış durumdaydı. Bunlara Abbâsî 

ordusu denmekteydi (Felsefî, 1968, s. 117). Yeğen Şah Kulu Sultan’ın oğlu Mürşid Kulu Han 

da bu ittifakı destekliyordu. Horasan emirleri Osmanlılarla savaşların devam ettiğini eğer 

Horasan’da şehzade Abbas etrafında bir birlik görüntüsü vermezlerse Özbeklerin hemen 

harekete geçeceği düşüncesindeydiler. Bu sebeple kendilerine Ali Kulu Han’ı hanlar hanı 

seçtiler (Münşî, 2019, s. 302). Bir tek Meşhed hâkimi Murtaza Kulu Han bunu kabule 

yanaşmadı. Türkmenlerin Pürnak oymağından olduğundan Tekelü,68 Ustaclu ve Şamlu 

oymaklarına karşı güven de duymamaktaydı. Ali Kulu Han’ı hanlar hanı ilan eden zümreyi 

padişaha karşı asilikle suçladı. Kendisine ise Şahseven demekteydi. Böylece iki grup arasında 

savaş çıktı. Ali Kulu Han etrafında birleşen Horasan emirlerine karşı Murtaza Han’ı da 

merkezle arası iyi olan Nişabur hâkimi Rumlulardan Derviş Muhammed, Türkmen Süleyman 

Halife, Cam hâkimi Afşarlardan Şah Kulu Sultan ve Kaçarlardan Budak Han desteklemekteydi. 

Yani savaş aslında Tekelü, Şamlu, Ustaclu ittifakına karşı Türkmen, Kaçar ve Afşar ittifakının 

karşı karşıya gelmesiydi. Savaşın sonunda Türkmenler (Murtaza Han taraftarları) yenildiler. 

Horasan emirleri Meşhed’i kuşattılarsa da alamadılar. Bunun üzerine Mürşid Kulu Han bir 

süreliğine Nişabur’u ele geçirdiyse de sonradan bu kent sürekli taraf değiştiren Rumlulardan 

 

68 Menteşe, Aydın, Saruhan bölgesinden gelen Tekelüler 906 (1500-1501) yılında Şah İsmâil’e katılarak devletin 
kuruluş sürecinde önemli rol oynamışlardır. 

 



49 
 

Derviş Muhammed’in çabalarıyla ellerinden çıktı. Meşhed kuşatması haberleri Tebriz’e 

ulaştığında (1588) saray Ustaclu ve Şamlu oymaklarını isyanla suçladı. Buna karşı çıkan Şamlu 

ve Ustaclu ileri gelenleri Horasan’da yaşananın her zamanki bir oymak kavgası olduğunu 

bunun devlete isyan olarak kabul edilemeyeceğini söylediler (Münşî, 2019, ss. 305-306). 

Olaylar tüm ülkede bir Kızılbaş kavgasına doğru ilerlemekteydi. Bütün Şamlu ve Ustacluların 

ihanetle suçlanması Meşhed’de yaşananlarla hiçbir ilgisi olmayan Ali Kulu Han’ın babası 

Hüseyin Kulu Sultan’ın öldürülmesine neden oldu. 

 

Meşhed hâkimi Murtaza Kulu Han ile Ali Kulu Han savaşı devam etti. Savunma 

hazırlıkları yapan Murtaza Kulu Han önce zenginlerin mallarına el koyarak ordu topladı. Bu 

para da yetmeyince İmam Rıza türbesinin altın gümüş kandillerine el koydu (Münşî, 2019, s. 

329). Ali Kulu Han Meşhed’den önce Nişabur’u kuşattı ve “Abbâsî ordusu” Murtaza Han 

yanlılarını bozguna uğrattı (Felsefî, 1968, s. 68). Hüdâbende’nin sarayında tüm Ustacluları asi 

kabul ettiklerinden dolayı Ustaclular da Abbas Mirza’yı tahtta çıkarmaya karar verdiler. 

Böylece Ali Kulu Han ve çevresindekiler Abbas Mirza’yı Şah Abbas adıyla Horasan’da tahtta 

çıkardılar (Sefakiş, 2011, s. 89). Bu olay duyulduğunda herkes şaşırdı zira Safevî tarihi 

boyunca böyle bir tahta çıkış ilanı duyulmuş şey değildi. Bu heyecana rağmen Ali Kulu Han’ın 

ordusu Nişabur’u alamadı ve Herat’a döndü (Münşî, 2019, s. 332). Horasan’da Abbas’ın 

şahlığı ilan edilince buna muhalif olanlar Hüdâbende’nin yanına Kazvin’e geldiler ve bu 

isyanın bastırılmasını istediler. Bu savaşın Özbeklere yarayacağını savunanlar çoğunlukta 



50 
 

olmasına rağmen Horasan’a bir sefer düzenlenmesi kararı çıktı. Ustaclu ileri gelenleri öncelikle 

gidip Ali Kulu Han ve Mürşid Kulu Han’a isyan yolundan vazgeçmeleri nasihatinde bulundular 

(Felsefî, 1968, s. 69). Kızılbaş büyükleri son ana kadar kardeş kavgasını durdurmak için 

uğraşmaktaydılar. Bu esnada Mürşid Kulu Han Türbet Kalesi’nde kuşatılmıştı. Böylece Mirza 

Selman’ın idare ettiği Hüdâbende’nin ordusu önce bu kaleyi alıp sonra Herat’a yürüme kararı 

aldı. Kuşatma topları hazırlandı. Tekelü ve Zulkadirli Türkmenler kaleyi almak için hayli çaba 

sarf ettiler. Altı ay süren kuşatmadan hiçbir sonuç çıkmadı. Hatta kuşatıcıların bir kısmı taraf 

değiştirip isyancılara katıldılar. Sonunda barış görüşmeleri başladı ve çatışma sona erip ordu 

Herat’a doğru yöneldi. Mürşid Kulu Han işi sonraya bırakıldı. Kaynaklara göre Horasan ordusu 

7-8 bin kişi kadardı oysa isyanı bastırmak için toplanan ordu bunun on katıydı (Münşî, 2019, 

s. 338). Ancak Ali Kulu Han bu ordudan çekinmiyordu zira Türbet’i altı ayda alamayan ordu 

Herat’ın muazzam surları karşısında bir şey yapamazdı. Ancak Ali Kulu Han Herat’a 

çekilmekte gecikti ve iki ordu Guriyan’da karşılaştı. Horasan ordusu yenildi. Ancak Ali Kulu 

Han Herat’a kaçmayı başardı. Bu savaşta Tekelülerin diğer Kızılbaşları öldürmek 

istemelerindeki acelecilikleri tepki topladı. Özellikle Mirza Selman’ın tüm esir Kızılbaş 

reislerini öldürtmeye çalışması kendi ordusunda rahatsızlığa sebep oldu. 

Savaş esnasında Ali Kulu Han ve Mirza (Şah) Abbas’ın temasları kopmuştu. Her ikisi 

de diğerine ne olduğunu merak ediyorlardı. Ancak gece bastırınca her ikisi de maiyetleriyle 

birlikte Herat’a ulaşmışlardı. Aslında Murtaza Kulu Han da onlardan önce Herat’a ulaşmak ve 

kenti ele geçirmekle görevlendirilmişti ama zamanında yetişemedi (Felsefî, 1968, s. 72). 

Hüdâbende’nin ordusu Herat’ı kuşattı. Kuşatma esnasında ordunun komutanı Mirza Selman 

aşırı bir buyurganlık ve kan dökücülük yapıyordu. Sonunda Kızılbaş reisleri Mirza Selman’ın 

“Tacik olduğu, hiçbir Kızılbaş oymağına dâhil olmadığı” gerekçesiyle öldürme kararı aldılar 

(Münşî, 2019, ss. 342-343). Daha önce de sözünü ettiğimiz bu olay Safevî ordusunda bir 

Türkmen oymağına bağlı olmadan yükselemeyeceğini göstermektedir. 

Mirza Selman’ın ölümüyle barış görüşmeleri başladı (Felsefî, 1968, s. 76). Ali Kulu 

Han padişaha (Hüdâbende) bağlı olduklarını kendilerinin Mirza Selman’a karşı isyan ettiklerini 

söyleyerek af diledi. Abbas Mirza yine Horasan hâkimi olarak tanındı. Tekelülerin intikam 

isteklerine rağmen her iki taraftan da yeterince akrabanın öldüğü söylenerek savaş yanlıları 

susturuldu. Bu esnada Osmanlı ordusu Ferhad Paşa liderliğinde büyük bir sefer başlatmıştı. 

Doğudaki hadiselerin uzaması hiç kimsenin işine gelmiyordu. Ali Kulu Han’ın isteği 

doğrultusunda, Murtaza Kulu Han Meşhed hâkimliğinden alınıp Esterâbad’a gönderildi 

(Felsefî, 1968, s. 77). Böylece ikilinin Şamlu-Ustaclu ittifakı zafere ermiş oluyordu. Ancak bu 



51 
 

zaferden sonra eski müttefiklerin arası giderek açılmaya başlamıştı. Gerilim savaşa kadar vardı. 

Ancak her iki taraf da kaderini Abbas Mirza’ya bağlamış durumdaydı. Sonuçta çarpışmayı Ali 

Kulu Han kaybedince Abbas Mirza için bir şey değişmedi. Bu sefer Mürşid Kulu Han, Abbas 

Mirza’nın lâlâsı olup onu Meşhed’e götürdü ve tüm Horasan’ı onun adına idare etmeye başladı. 

Ali Kulu Han ise sadece Herat’a sıkışmış olarak kalmıştı (Münşî, 2019, ss. 362-363). Mürşid 

Kulu Han, esir Şamlu reislerini serbest bıraktı, intikam peşinde olmadığını söyledi ortamı 

yumuşatarak Ali Kulu Han’a olayların kaderin işi olduğunu savaşı sonlandırmak gerektiğini 

belirtti (Münşî, 2019, s. 363). Safevîler Devletindeki bu iç karışıklıklar Özbekler’i sınır 

kentlerine saldırmak için cesaretlendirmekteydi.   

Mürşid Han’a kızgınlık içinde olan Ali Kulu Han, Özbek Abdullah Han’a elçiler 

göndererek (1589) onun hizmetine girmek istediğini söyledi. Bu habere çok sevinen Abdullah 

Han da büyük bir ordu ile Herat önlerine geldi (Felsefî, 1968, s. 126). Özbek ordusu Herat 

önlerine gelip Ali Kulu Han’dan kentin teslimini istediler ve karşılığında isterse Abdullah Han 

adına kenti idare etmesini isterse Bedahşan taraflarında istediği bir mülkün kendisine 

verileceğini söylediler (Felsefî, 1968, s. 434). “Ali Kulu Han bunun üzerine sıkıntıya düştü. 

İster istemez çaresizlikten yaptığı bu dostluk teşebbüsünden çok pişman oldu. Kızılbaşların 

Özbeklerle geçinip gitmelerine imkân olmadığını biliyordu. İran şehirlerinin en büyüklerinden 

olup cennete bile gıpta ettiren Herat şehrinden de vazgeçemiyordu.” (Felsefî, 1968, s. 128). 

Irak halkına da güvenemediği halde kaleyi muhafaza etmeye karar verdi. Abdullah Han da 

kolay bir zaferle Herat’ı elde edemediğine çok üzüldü. Büyük bir hiddete kapılıp şehri 

muhasara altına aldı. Bu haber üzerine Mürşid Kulu Han da Meşhed’ten bir orduyla ayrıldı 

ancak amacının Özbeklerle savaş mı yoksa gidip Irak’ta (Irak-ı Acem) Abbas Mirza’yı tahtta 

çıkarmak mı olduğu anlaşılamadı. 

İskender Bey Münşî’ye göre, savaş esnasında dinî ideoloji de ön plandaydı. Örneğin Şiî 

alimlerden Mevlâna Abdullah Şusteri 1579 yılında Özbekler Meşhed’e hücum ettiklerinde 

onlara esir düşmüştü. Horasan’a götürülen Şusteri ile oradaki âlimler arasında birçok tartışma 

oldu. Burada Şusteri Şiî olduğu halde kendisinin Şâfî gibi gösterip takiye etmişti. Ancak Münşî, 

“Mâverâünnehir’in pis ve mutaassıp Hanefîleri (Özbekler) o hayırperver alimi bıçaklarla 

parçalayıp bununla da yetinmeyerek mübarek cesedini Buhara meydanında yaktılar” 

demektedir (Münşî, 2019, s. 179).  



52 
 

4. Şah Abbas Devrinde Safevî-Özbek Çatışması 
Şah Abbas, Mürşid Kulu Han’ın nezaretinde büyümüştü. Şah Abbas’ın Meşhed’de 

olduğu sıralarda Kızılbaş ileri gelenleri ona yakın olmak için bir rekabet içindeydiler. Zira 

gelecekte Şah olarak gördükleri Abbas Mirza’ya yakın olarak kendi siyasi geleceklerini teminat 

altına almak istiyorlardı. Burada en çok rekabet Herat hâkimi Ali Kulu Han Şamlu ile Meşhed 

Hâkimi Mürşid Kulu Han Ustaclu arasındaydı (Sefakiş, 2011, s. 94). Hüdâbende’den artık 

umudu kesen Kızılbaş beyleri Şah Abbas’ın bir an önce payitahta dönerek tahtı devralmasını 

istiyorlardı. Bir mektup göndererek Abbas Mirza’nın payitahta gelmesini istediler. Meşhed’de 

olan Abbas Mirza mektubu alır almaz Kazvin’e doğru yola çıktı ve Mürşid Kulu Han’dan 

beraberindeki orduyla kendisine katılmasını istedi. Böylece taht hiçbir kavga ve direniş 

olmadan Şah Abbas’a devredildi.  

Şah Abbas tahta çıktığında İran iki taraftan saldırı altındaydı. Osmanlılar İran’ın bir 

kısmını ele geçirmiş ve Nihavend’e kadar gelmişlerdi. Diğer taraftan Özbekler Horasan’ı ele 

geçirmişlerdi. Buna ek olarak içeride de bazı gruplar birbirleriyle savaş halindeydi. Kirman, 

Fars ve Yezd’de isyanlar başlamıştı. Şah Abbas tahtta çıkarıldığında Ali Kulu Han’ın hatası 

üzerine Özbekler 1588’de Herat’ı kuşatmış durumdaydılar (Sefakiş, 2011, s. 89). Meşhed 

hâkimi Mürşid Kulu Han Ali Kulu Han’la arası bozuk olması nedeniyle yardıma gitmedi. 

Kentin Şamlu boyundan askerleri Herat’ı savunurken Münşî’nin deyimiyle “nankör 

Horasanlılar” Özbek Abdullah Han’la işbirliği yaptılar ve kalenin zayıf yanları hakkında 

Özbeklere bilgi verdiler (Münşî, 2019, ss. 13-15).  Bu “ihaneti” Herat’ın Sünnî halkının Özbek 

egemenliğini tercih etmesi olarak görebiliriz. Sonunda dış kale Özbeklerin eline geçince 

anlaşma yapıldı ve silahlarını bırakan Kızılbaşlar kaleden dışarı çıktılar. Ancak anlaşmayı 

bozan Özbekler, onlara saldırdı ve Ali Kulu Han ve diğerlerini öldürdüler (Sefakiş, 2011, s. 

90).  Ardından Abdullah Han, bütün Kızılbaşların öldürülmesini emretti. Kentte çok büyük bir 

katliam oldu ki Münşî’ye göre “Kızılbaş olmayan hatta onların muhalifi Özbeklerle aynı 

mezhepten olan Tacikler de “râfizî” diye katledildi. Kim biriyle eski bir düşmanlığı varsa onu 

râfizî diye ihbar ediyordu. Dindar Hanefî kadıları da derhal o kişinin öldürülmesi yönünde fetva 

veriyordu. Bu katliam Semerkant’ın ileri gelenlerinden Mir Baba Kükeltaş’ın Abdullah Han’ı 

durdurmasıyla son buldu. Katliam durduktan sonra Şamlu aşiretinin bütün kadın ve çocukları 

esir edilip Mâverâünnehir’e götürüldü (Felsefî, 1968, s. 126). 



53 
 

 

Tablo 2: Şah Abbas’ın portresi69 

Abdullah Han, Herat’ı aldıktan sonra Meşhed’i ele geçirmeyi hedefledi (Felsefi, 1968, 

s. 128). Özbekler İmam Rıza vakfına ait arazileri yağmalamaya başladılar. Şiî imamlar İmam 

Rıza’nın vakıf mülklerinin yağmalanmasını şikâyet ederek Özbek alimlerine bunun 

durdurulması için bir mektup gönderdiler ve “Müslümanların, Müslüman mallarının 

yağmalamasının caiz olmadığını” söylediler. Buna cevap olarak Özbek alimleri, “Kızılbaşların 

Müslüman olmadıklarını Şeyheyn (Ömer ve Ebubekir) ve Hz. Ayşe’ye sövdüklerini, Şiîlerin 

kafir ve mallarını yağmalamanın da caiz olduğu” şeklinde cevap verdiler (Münşî, 2019, ss. 17-

19). Bu mektuba karşılık Şiî ulema adına Mevlâna Muhammedi Rüstemdari “ilk üç halifeye 

karşı çıkmanın kişiyi dinden çıkarmadığını; tam aksine ve adı geçen üç halifenin küfür ve 

delalet içinde olduğunu” savunan bir cevap yazdı (Münşî, 2019, ss. 21-29). Karşılıklı ithamlar 

Gazzali, İbn-i Sina vb kaynaklar kullanılarak devam etmiştir. Bu mektuplaşmalar bize savaşın 

ideolojik boyutta da devam ettiğini göstermektedir.  

Ali Kulu Han’ın ölümü Şah Abbas’ı üzüntüye boğdu ve intikam için Horasan’a bir 

sefere çıkmasına yol açtı. Ali Kulu Han’a yardım etmemekle suçlanan dönemin Divan-ı âla 

veziri olan Mürşid Kulu Han yolda Şah Abbas’ın emriyle idam edildi (Felsefî, 1968, s. 144). 

Kardeşi İbrahim Han da Meşhed hâkimliğinden azledildi. Yerine Emet Han getirildi. Şah 

 

 69 http://www.carolinemawer.com/whats-new/shah-abbas-old/whose-view-of-shah-abbas/ 



54 
 

Abbas, Herat’ı geri almayı düşünmekteyse de Osmanlılarla çarpışmaların başlaması nedeniyle 

geri dönmek zorunda kaldı.  

4.1. Meşhed’in Kaybedilmesi (1590) 
Şah Abbas’ın dönüşünün ardından Horasan’da beylikleri elinden alınmış 

memnuniyetsiz bir grup 1589’da Şah Abbas’ın henüz bir yaşındaki oğlu Hasan Mirza’yı tahta 

çıkarmak için bir ihtilal planladılar. Horasan’ın azledilmiş emirlerinden bazıları Şah Abbas’a 

isyan için Büst ve Zemindaver hâkimi Rüstem Mirza’nın yanına geldiler. Bazıları da Kandehar 

hâkimi Muzaffer Hüseyin Mirza’nın yanına sığındılar. Onları Şah Abbas’a karşı Hasan 

Mirza’yı tahtta çıkaracak isyana katılmaya ikna etmeye çalıştılar. Bu sırada Özbek Abdullah 

Han’ın oğlu Abdülmünin Han Belh’ten gelerek Meşhed’i kuşattı (Aydoğmuşoğlu, 2011, s. 

164). Abdülmümin Han’ın ordusunda kuzeni Yetim Sultan, Herat hâkimi Mir Baba Kükeltaş, 

Belh, Şibirgan, Andhond, Faryab ve Kıpçak Hazaraları da vardı (Münşî, 2019, s. 44). Özbek 

ordusunun bir kolu da Nişabur’u kuşattı ancak kenti alamadılar. Nişabur hâkimi Mir Mahmud 

elçiler göndererek Nişabur’un Meşhed’e bağlı bir kale olduğunu Meşhed’i kim ele geçirirse 

ona bağlanacaklarını söyledi. Bunun üzerine Abdülmümin Han Meşhed’i kuşatmış olan 

Kükeltaş ve Yetim Sultan ile birleşti. Kızılbaşlar dört ay boyunca yardım bekleyerek kenti 

savundular. Sonunda teslim olmaya karar verdiler. Ancak yollanan elçiler kalenin önünde 

öldürüldüler.  

Abdülmümin Han Meşhed’i kuşattığında Budak Han ve çevresindekiler de Şehzade 

Hasan Mirza’yı tahtta çıkarmak için Meşhed’i ele geçirmek üzere yola koyulmuşlardı. Emet 

Han onlara haber göndererek Özbek tehlikesine karşı birlik olmaları gerektiğini söyledi. Emet 

Han’a hak veren Budak Han Meşhed’e yardım etmeye karar verdi. Bu esnada Nesa, Bağbad 

Ebîverd (Türkmenistan) hâkimi (Cuci soyundan) Nur Muhammed Han da ordusunu toplayarak 

Abdülmümin Han’ın Meşhed’ten sonra kendisine saldıracağı endişesiyle ona doğru 

yürümekteydi. Ancak Kızılbaşlar Nur Muhammed Han’ın Abdülmümin Han’a yardıma 

geldiğini sandılar. Nur Muhammed Han Budak Han’a sadece kendi ülkesinin sınırlarını 

korumak için sefere çıktığını söylese de Kızılbaşlar ona inanmadılar ve onunla çarpıştılar ama 

büyük bir yenilgiye uğradılar. Aslında böyle bir niyeti olmadığı halde bu zaferden çıkar elde 

etmek isteyen Nur Muhammed Han, Abdülmümin Han’a ulak göndererek ona yardımcı olmak 

için Kızılbaşlarla savaştığını söyledi. Ancak Özbekler de ona inanmadılar. Ertesi sene Özbekler 

Merv, Nesa ve Ebîverd’i onun elinden alacaklardı. Sonunda Meşhed düştü ve Emet Han 

öldürüldü. Münşî, “Allah’tan habersiz Özbeklerin, şehirdeki halkı alimleri kılıçtan 

geçirdiklerini” yazıyor. Şiî tarihçilere göre bu ikinci bir aşure ve ikinci bir Kerbela günüydü. 



55 
 

Mevlâna Sânî şu beyti yazmıştır: “Eğer bugün bile Meşhed’in toprağını sıksalar, üzerindeki 

gemiyi Kerbela’ya götürecek kandan bir nehir akar” (Münşî, 2019, s. 47). 

Münşî, şehrin yağmasını şu şekilde anlatır: “Ravza-yı Mukaddese’nin (İmam Rıza 

Türbesi) kandilleri, çinileri, muhteşem kütüphanesi yağmalandı. Binlerce el yazması Kuran 

Farsça, Türkçe ve Arapça İslâm dünyasının dört bir tarafından toplanmış kitaplar kitabın kadir 

kıymetini bilmeyen Özbeklerin elinde heba oldu. O aptallar bu paha biçilmez kitapları 

parçalayıp yırtıyorlardı. Bu cahil ve zalim Özbeklerin fitnesinin ateşi üç gün devam etti. 

Meşhed ulemasından pek azı hayatta kaldı. Ardından sağ kalanlar için azatlık parası topladılar. 

Çok sayıda esir kadın ve çocuğu da Maevraünnehir’e götürdüler. Onlara kölelik zilletini 

yaşattılar.” (Münşî, 2019, s. 47). Burada açık biçimde Özbeklerin Meşhed’e kafirlerden alınan 

bir kent gibi davrandıkları görülmektedir. Abdülmümin Han İmam Rıza Türbesi’nin 

kubbesindeki altınları dahi söktürmüştü (Aydoğmuşoğlu, 2011, s. 164). Cam, Haf, Guriyen, 

Fuşen ve daha birçok yer Özbeklerin eline geçti. Mir Mahmud bu olaylardan dolayı kaçtığı için 

Nişabur da Özbeklerin eline geçmişti.  

4.2. Şah Abbas Devri Siyasetinde Bir Esneme Örneği Olarak Harezm Hanlarıyla İttifak 
Şah Abbas devrinde hızlanan Özbek akınları Safevîleri yeni ittifaklar aramaya 

yöneltiyordu. Bunun için Bâbürlülerle ilişkilerin tazelenmesi gibi o güne kadar ilişkilerin 

kopuk olduğu Harezm bölgesinin yerel şahlarıyla da temaslar arttı. 998’de (1590/1591) 

Özbeklerin Meşhed’i almaları Ürgenç ve Harezm hâkimlerini kokuya sürüklemişti. Bu 

dönemde Harezm padişahı olan Hacı Muhammed Han’ın elçileri gelip Şah Abbas’tan Özbek 

tehdidine karşı yardım istediler. Şah Abbas önemli komutanlarından Ferhad Han’ı ona yardıma 

gönderdi ve ittifak yapıldı. Ardından Ferhad Han Nişabur’u kuşattı. Bölgedeki Bayat aşireti 

Türkmenleri de onun ordusuna katıldı. Ancak saraydan gelen emir ile Ferhad Han Kazvin’e 

döndü. Ferhad Han’ın Horasan’a döndüğünü duyan Abdülmümin Han Şibirgan, Andhod, Belh 

Özbeklerini toplayarak Bayat aşiretine saldırdı ve onları darmadağın etti. Tüm esirleri bilerek 

katlettirdi. Ardından İsferayin Kalesi’ni kuşattı. Kale Ustaclu Kızılbaşları ve Kürt askerlerince 

savunuluyordu. Ama kuşatıcılar yanlarında top da getirmişlerdi. Kuşatmada Özbekler dört bin 

savaşçı kaybetmelerine rağmen sonunda kaleyi aldılar. Özbekler ardından Sebzvar, Mezinan, 

Cacerm, Şagan, Curbed civarlarını da ele geçirdiler (Münşî, 2019, ss. 86-88). 

Harezm padişahı Hacı Muhammed Han’la kurulan ittifak Hacı Muhammed’in 

amcaoğlu Merv hâkimi Nur Muhammed Han’ın Abdullah Han’dan yardım istemesiyle istenen 

sonucu vermedi. Nur Muhammed Han Nesa ve Bağbad’ı Hacı Muhammed Han’dan almasına 



56 
 

yardım ederse Merv’i Özbeklere bırakacağına söz verdi. Bu ittifak üzerine Şah Abbas ile de 

Hacı Muhammed Han arasında ittifak kuruldu (1592). Böylece Harezm-Merv çekişmesinde 

her iki taraf da farklı bir güçten destek almış oldu. Sünnî Harezm Hanları ile ittifakın 

güçlenmesi Şah Abbas devri dış siyasetinde Safevîlerin Şiîlik yerine bölgesel güç siyasetini ön 

plana aldıklarını göstermektedir.  

Merv’i almış olan Abdullah Han da iki ordu arasında sıkışıp kalmamak için Buhara’ya 

geri döndü. Böylece Nesa ve Derun ve Bağbad bölgesini alıp Nur Muhammed Han’a verme 

sözünü de tutmamış oldu. Bu sırada Abdülmümin Han kendi ordusuyla Nişabur önlerine gelmiş 

ve Şah Abbas’a bir ulak yollayarak Horasan’ı kendilerine terk etmesini, eskiden Uzun Hasan’ın 

Irak-ı Acemi Hüseyin Baykara’nın da Horasan’ı alarak kendi aralarında paylaşıp sulh 

yaptıklarını hatırlattı. Cevap olarak ise Safevîler Horasan’ın 100 küsur yıldır kendi irsi mülkleri 

olduğunu, Çağatay Padişahı Hüseyin Baykara ile Türkmen padişahı Hasan arasındaki 

antlaşmanın kendilerini ilgilendirmediğini söylediler (Münşî, 2019, s. 96). Bu mektuplaşma 

bazı kaynaklarda Safevîlerin kendilerini Timurluların mirasçısı olarak gördükleri iddiasını da 

yalanlamaktadır. 

Görüşmeler devam ederken Özbekler tarafından aldatıldığını düşünen Merv’in eski 

padişahı Nur Muhammed, Şah Abbas’la Çihilsütun’da bir ittifak anlaşması yaptı. Bu ittifaka 

rağmen Özbekler Nişabur’u Kızılbaşların ve İsfahanlı tüfekçilerin serbestçe çıkabilmesi 

şartıyla almayı başardılar. Abdülmünin Han bu işlerle uğraşırken babası Abdullah Han da 

Harezm’i fethetmekle meşguldü. Harezm hâkimi Hacı Muhammed Han oğulları ve torunlarını 

da alıp Esterâbâd’ta Türkmenlere sığındı ve Şah Abbas’tan yardım istedi. Kazvin’e gelen Hacı 

Muhammed Han orada Şah Abbas’la görüştü hem o hem de eski rakibi Nur Muhammed Han 

böylece Şah Abbas’a sığınmış oldular. 

4.3. Özbek Hanlarının Safevîlere Sığınması 
I. Şah Abbas’ın son yıllarında ilginç bir hadise olarak ilk kez Özbek hanlarından 

Safevîlere sığınanlar olmuştu. 1010’da (1602/1603) Baki Han’a karşı ayaklanarak yenilen 

kalabalık bir grup Şah Abbas’a sığınmıştı. Aralarında Belh Divan Beyi Şah Hoca Cihângîr 

Han, Yar Muhammed Han gibi çok önemli emirler de vardı (Münşî, 2019, s. 428). Safevîlere 

sığınan Özbek beyleri Baki Han öldükten sonra I. Şah Abbas’ı Özbek ülkesine bir sefer 

yapmaya ikna etmeye çalışmışlardı. Nitekim Safevîlerin onayıyla Yar Muhammed Belh’e bir 

sefer düzenlemiş ama başarısız olmuştu. Safevîler kendilerine sığınan Özbek emirlerine çeşitli 

topraklar verdiler ve onları gittikleri yerlerde coşkulu kalabalıklarca dostça karşılanmalarını 



57 
 

sağladılar (Blow, 2018, s. 77). Münşî’den öğrendiğimiz kadarıyla bu beylere Şiî seremoniler 

dayatılmamıştı. 

4.4. Veli Muhammed Han  
Baki Han’ın ölümünden sonra Özbeklerin başına Veli Muhammed Han geçti. 1018 

(1609/1610) yılında Özbek Han’ı Veli Muhammed dostluk ilişkileri kurmak amacıyla 

Safevîlere elçiler gönderdi. Veli Muhammed Han, kendine dönük isyancı emirlerin Safevîler 

tarafından desteklenmesine bir son vermek için Safevîlerle arasını düzeltmek niyetindeydi. Bu 

nedenle ilk kez karşılıklı dostluk elçileri gidip geldi (Blow, 2018, s. 79). Karşılıklı toylar 

düzenlendi ve yemekler yenildi. 

Bu dostluk adımları Veli Muhammed Han için çok faydalı olacaktı; zira 1019 

(1611/1612) yılında Veli Muhammed tahtını kaybettiğinde Merv’e gelerek I. Şah Abbas’la 

görüşmek istemişti. Veli Muhammed Han tahta çıktığında Semerkant’ı yeğeni İmam Kulu 

Sultan’a, Belh, Andhond ve Şibirgan çevresini ise onun kardeşi Nedir Muhammed’e vermişti 

(Münşî, 2019, s. 605). İki kardeş sonradan güçlerini birleştirerek Veli Muhammed Han’a karşı 

ayaklandılar. İsyan giderek büyüdü. Emirlerin çoğu isyancıların tarafına geçince Veli 

Muhammed Han çaresiz kendisine bağlı kalmış 300 atlıyla Merv’e gelip Safevîlerden sığınma 

talep etmişti. Merv’de 20 gün ağırlanan Veli Muhammed için gittiği her yerde resmî törenler 

ve şölenler yapılmasına dair saraydan bir ferman gelmişti. Dönemin tanıklıklarına göre Veli 

Muhammed Han’ın geçeceği yolların üzerindeki vilayetlerin hâkimleri ve valilerine fermanlar 

yollanıp onu her yerde saygıyla karşılamalarını ve ona karşı azami derecede hürmet göstererek, 

hiçbir şeyden kusur etmemeleri bildirildi (Aydoğmuşoğlu, 2011, s. 207). Örneğin İsfahan’ın 

tüm çarşısı, bütün binalar süslendi ve halk büyük bir coşku ile Han’ı karşıladı. İsfahan’da 20 

bin tüfekçi Han’ı karşılama törenlerine katıldı. Çok sayıda şair Veli Muhammed’i övmüş, 

“Türkistan Padişahı” ile Şah Abbas’ın buluşmasını “iki kutlu yıldızın buluşması” olarak 

yorumlamışlardı. Han için mugannilerin, dansözlerin, ateş cambazlarının, kendilerine çeşitli 

roller öğretilmiş fillerin düzenlediği gösteriler yapıldı (Münşî, 2019, ss. 612-613). Bu 

gösterilerin tasvirlerine Çihilsütun Sarayı’ndaki fresklerde rastlamaktayız. 

 



58 
 

 

Tablo 3: I. Şah Abbas(sağda) ve Veli Muhammed Han’ı (solda). Veli Muhammed Han için 
düzenlenen şölende gösteren fresk. Çihilsütun Sarayı/İsfahan.70 

Eğlenceler ve yeme içmeler sonrasında Veli Muhammed Han’ın tahtını nasıl geri 

alacağı konusu gündeme geldi. Kızılbaş askerlerinin Han’a yardıma etmeleri kararlaştırıldı. 

Onlar bu hazırlıklar içindeyken Veli Muhammed Han’ın başkenti Buhara da isyancıların lideri 

İmam Kulu Han’ın eline geçmişti. İmam Kulu Han burada İran’a sığınan amcasının karısıyla 

nikah kıymak istedi. Kadın zaten nikahlı olduğundan ulema bu istediği olumlu karşılandı. 

Ancak İmam Kulu Han’ın baskısı altında kalan Buhara kadısı “Veli Muhammed Han’ın 

Kızılbaşlara kaçarak Râfizî olduğuna, Müslümanlıktan çıktığına ve nikâhının düştüğüne” dair 

bir fetva verdi (Münşî, 2019, s. 617). Bu olay Safevî kaynaklarında Şiîliği kabule 

zorlandıklarına dair hiçbir bulgu olmamasına rağmen Veli Muhammed’in “mezhep 

değiştirdiğine” dair tek iddia olarak göze çarpmaktadır. Veli Muhammed Han’ın yanına 500 

seçme Kızılbaş tüfekçi verildi (Münşî, 2019, s. 619). Veli Muhammed Han oldukça güçlü bir 

konumda olmasına rağmen stratejik hatalar yaparak avantajlı pozisyonunu hızlı biçimde yitirdi. 

Yanına verilen Kızılbaş askerlerini de ihtiyacı kalmadığı gerekçesiyle geri göndermek 

istemişse de Kızılbaşlar bunun yanlış bir fikir olduğunu söyleyerek Veli Muhammed Han’ı son 

 

70https://cdn.shortpixel.ai/spai/w_600+q_glossy+ret_img+to_webp/https://www.thecairoreview.com/wp-
content/uploads/2015/09/DiningDarius_600x290.jpeg  



59 
 

anda vazgeçirdiler. Ancak Veli Muhammed Han mücadelesinde yenildi ve Buhara’da 

öldürüldü. Yanında kalan Kızılbaşlar da kendi imkânlarıyla kaçarak İran’a geri döndüler. 

Veli Muhammed Han’ın başarısızlığının ardından oğlu Rüstem Herat’ta Özbek 

Hanlığı’nı geri alma çabalarını sürdürdü. 1021 (1612/1613) yılında Rüstem babasının tahtına 

almak için Mâverâünnehir’e sefer düzenleme kararı aldı. Ancak Rüstem yanına Kızılbaşları 

almadan bu sefere çıkma niyetindeyken Safevîler onu kendi kontrolleri altında tutmak için 

yanına mutlaka Kızılbaş askerler vermek niyetindeydiler. Bu nedenle Herat hâkimi Hüseyin 

Han’a haber vermeden Rüstem Han ve taraftarları Belh’i ele geçirmek için sefere çıktılar. Fakat 

başarısız oldular. Özbek akınları Veli Muhammed’in ölümünün ardından 1026’da (1617) 

yeniden başladı. Ancak 1618’deki akınlarda artık onları Safevî koruması altında olan Veli 

Muhammed Han’ın oğlu Rüstem Han karşıladı. Rüstem Han Özbekleri sürerek Meymene’ye 

kadar etrafı yağmaladı (Blow, 2018, s. 94). 

Ancak bu yıllarda Özbekler artık Kazakların saldırılarına maruz kaldıklarından 

Safevîlerle aralarını düzeltmek istemekteydiler. 1029’da (1620) Şah Abbas’a annesinin nesebi 

Meşhed’in seyitlerine dayanan babası Özbek (Yetim Sultan) bir melez olan Payende Mirza elçi 

olarak gönderilmişti. Amuderya’nın güneyine hâkim olan Özbek Hanı Nedir Muhammed Han 

gönderdiği mektupla, Safevîlerin koruması altında olan Veli Muhammed’in oğlu Rüstem 

yüzünden ilişkilerin bozulduğunu şimdi Safevîlerle barış yapmak istediklerini yazmıştı. Şah 

Abbas da “geçmişe mazi derler” sözüne uyarak Nedir Muhammed’in barış teklifini kabul etti 

(Münşî, 2019, s. 60). Bu karara sinirlenen Kızılbaşlar, “Biz Rumilerle savaşırken Özbekler bu 

fırsatı kaçırmadılar şimdi onlar zor durumdayken biz de onlara saldırmalıyız” dediler. Şah 

Abbas ise “tabiatımız gereği bize dostluk gösterenlere aynı şekilde karşılık vermeliyiz diyerek” 

onları dinlemedi (Münşî, 2019, s. 61). Sonuç olarak Şah Abbas saltanatının ilk yılları hariç 

Özbek saldırılarını büyük ölçüde defetmeyi başardı.  Özbekler daha çok vur-kaç taktiğiyle 

savaşıyorlardı. Ordunun yaklaştığını duyunca kaçar ve uzaklaştığını duyunca da saldırırlardı. 

Şah Abbas tahta çıktığı sırada büyük küçük 32 Horasan şehri Özbeklerin kontrolündeydi. 

Ancak Şah Abbas’ın Osmanlı ile sınır çatışmalarına son vererek Özbek meselesine 

yoğunlaşması nedeniyle Horasan tekrar Safevîlerin kontrolüne geçti. 

5. Safevî-Özbek Çatışmasının Nedenleri  
Kaynaklar Safevî-Özbek ihtilafında birden çok faktörü öne çıkarmaktadır. Bunların en 

önemlileri Özbeklerin batı sınırlarını İran’ın içlerine doğru genişletmek istemesi, Safevî-Özbek 

sınırının birçok alanda çakışması ve mezhep farklılığı olarak sıralanabilir. Ayrıca her iki taraf 



60 
 

liderleri arasında mübadele edilen kışkırtıcı mektuplar da kimi kaynaklarda Safevî-Özbek 

çatışmasının nedeni olarak gösterilmiştir.  

Safevîler Horasan’ı tarihsel olarak İran topraklarının bir parçası olarak görmüştür. Şah 

İsmâil Şeybânî Han’a gönderdiği bir mektupta “İran’ın bir parçası olan ve kadim zamandan 

beri İran şahlarının mülkiyetinde olan Horasan’ı işgal etmekten kaçınması gerektiğini ve 

Mâverâünnehir’le yetinmesi gerektiğini” yazmaktadır. Diğer taraftan kendini Cuci Han 

soyundan Cengiz Hanedanının bir üyesi olarak gören Şeybânî Han da Horasan’ın asıl varisinin 

kendisi olduğuna inanmaktaydı. Ayrıca ekonomik açıdan son derece zengin olan bu bölgenin 

ele geçirilmesini devletin gelişmesi için önemli olduğunu düşünüyordu. Horasan her zaman 

önemli bir tarım merkezi olmuştur. Bu bölgedeki tarım ve çiftçilik Horasan’ı hâkimiyetinde 

bulunduran devletler açısından önemli bir zenginlik kaynağı olmuştur. Ekonomik ve stratejik 

açıdan önemli bir bölge olan Horasan hem Safevîlerin hem Özbeklerin her zaman topraklarına 

katmak istedikleri önemli bir bölge olmuştur. Özbeklerin mütemadiyen Horasan’a saldırmaları 

Özbek Hanlarında bu bölgenin ele geçirilmesinin hakları olduğu inancını yaratmıştır. Bu 

nedenle Özbekler özellikle Safevî şahlarının güçlü olmadığı veya merkezi idarenin zayıfladığı 

dönemlerde Horasan’ı ele geçirmek için harekete geçmişlerdir.  

Mezhep kaynaklı ihtilaflar da Safevî-Özbek çatışmasının altında yatan önemli 

faktörlerden biri olarak öne çıkmaktadır. Özellikle iki taraf arasında mübadele edilen 

mektuplara bakıldığında mezhep unsurunun öne çıktığı görülmektedir. Örneğin Şah İsmâil’in 

Şeybânî Han’a gönderdiği bir mektupta geçen şu ifadeler oldukça aydınlatıcıdır: “Genelde 

mekru/haram topluluklar müminlerin mallarının yağmalanmasını, Müslüman kanının 

dökülmesini ve mutlak küfrün revaç görmesini hak görürler. Neticede de zülüm ve fâsit 

hırslarını Peygamber kanunu olarak uygularlar.”  (Kerimi, 2011, s. 90). Bu ifadelerden 

anlaşıldığı üzere Şah İsmâil Özbeklerin cihat iddiasını sorgulayarak bunun Müslüman 

mallarının yağmalanması olarak nitelendirmektedir. Şah İsmâil’in diğer mektupları da 

incelendiğinde Özbeklerin peşinden giden Sünnî halkı da gümrah olarak gördüğü 

anlaşılmaktadır. Burada Şah İsmâil’in Özbeklerle mücadelesine mezhebî bir kılıf uydurduğu 

açıkça görülmektedir. Buna karşın Şeybânî Han da bir mektubunda Horasan’a gelme sebebinin 

“İslam’ı yeniden düzene koymak, inançsızlık ve zulmü ortadan kaldırmak” olarak belirtmiştir 

(Kermi, 2011, s. 90). Benzer tartışmalar dönemin dinî âlimleri arasında da devam ettiği 

görülmektedir. Yine Şah İsmâil’in elçisi ile Şeybânî Han arasında geçen şu diyalog bu anlamda 

çok aydınlatıcıdır. Safevî elçisi Şeyhzade, Şeybânî Han ile girmek zorunda kaldığı bir dini 

münakaşada “Şiîliğin yeni bir mezhep olmadığını, çok eskiden beri var olduğunu, geçmişte 



61 
 

Hoca Nasreddin Tûsî veya Şeybânî Han’ın atalarının da saygı duyduğu Muhakkık Tusi gibi 

birçok meşhur alimin Şiîliği seçtiğini belirtir. Ayrıca Şeybânî Han’ın ceddi olarak kabul ettiği 

İlhanlı Han’ı Olcaytu’nun Şeyh Cemaliddin ile ilk görüşmesinde Şiîliğe geçtiğini ifade ederek 

bu mezhebin hak olduğunu savunur. Şeybânî Han da buna cevaben “Ben kafir miyim ki bana 

vaaz veriyorsun” der (Kerimi, 2011, s. 91). Ayrıca Şah İsmâil ile ihtilafının sebebini onun 

“sahabelere küfretmesi” olduğunu söylemiştir.  

Şah Tahmasb döneminde de mezhebî gerilimin önemli bir unsur olarak öne çıktığı 

görülmektedir. Özbeklerin Şah Tahmasb’e gönderdiği mektuplar incelendiğinde gerilimlerde 

dinsel farklılıkların rolünün daha belirgin olduğu görülmektedir. Her iki taraf birbirinin 

mezhebini geçersiz/batıl olarak tanımlamaktadır. Ubeydullah Han, Şah Tahmasb’a yazdığı 

mektubunda Horasan’a saldırmasının sebeplerinden biri olan Hz. Peygamber’in (s.a.v.) hak 

dinini ihya etme çabası” olarak ifade eder.  Diğer bir mektubunda da “Mücadelemiz hak 

yolundan saparak inançsızlık ve zillet yolunu seçenlerledir. Sahabelere küfretmenin dinden 

çıkmak olduğunu bildikleri halde bunu bir şiara dönüştürdüler.” diye yazmıştır. Safevîler 

açısından Özbekler belki de Osmanlı’dan daha ciddi bir sorundu. Zira cephe ve karargahları 

belli olan Osmanlılarla savaşmak daha çok vur-kaç taktiğiyle savaşan Özbeklerle savaşmaktan 

daha kolaydı. Özbekler Safevî ordusu yaklaştığında kaçar ve ordunun uzaklaştığını duyunca 

da korunmasız veya savunma açısından zayıf pozisyonda olan kentlere saldırırdı. Sonuç olarak 

Safevî-Özbek ilişkileri I. Şah Abbas dönemine kadar çatışmacı bir seyir izlemiştir. Şah Abbas 

döneminden itibaren Özbekler Kazakların baskıcı sonucu giderek güç kaybetmeye başlamaları 

nedeniyle Safevîlerle ilişkileri iyi tutma çabasına girmişlerdir.  

 

 

 

 

 

 

 



62 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

SAFEVİ-BÂBÜR MÜNASEBETLERİ (16-17. ASIRLAR) 

1.Şah İsmâil Devrinde Safevî-Bâbür İmparatorluğu İlişkileri ve Safevîlerin Doğu Siya-
setinde Bâbür’ün Rolü 

Safevîlerin, “Çağatay” olarak andıkları Timurlular (Rumlu, 2004, ss. 112-113) ile olan 

ilişkileri onların hem doğu sınırı siyasetlerini hem de bu siyasetlerini belirlerken dayandıkları 

ideolojik tavrı anlamamız açısından oldukça önemlidir. Tarihsel kaynaklar, Safevîler ile 

Bâbürlüler arasındaki bağlantıyı Timur zamanına tarihlendirir. Rivayete göre Timur, 

Safevîlerin atası Hoca Sultan Ali ile görüşmeye gider ve onun isteği üzerine bazı tutukluları 

serbest bırakır (Vilayeti, 1998, ss. 20-27). Safevîlerin yükselişe geçtiği yıllarda Timur’un 

varisleri çöküş içindeydi. Ebû Said Han’ın 1469’da esir düşmesinin ardından, aile içinde 

yaşanan rekabet devletin fiilen parçalanmasına ve küçük hükümdarlıklara bölünmesine yol 

açmıştı. 885 (1480) yılı civarında her biri Ebû Said Han soyundan gelen hükümdarlar şöyle 

sıralanabilir: Semerkant’ta Sultan Ahmed Mirza devletin eski merkezine hâkim durumdaydı. 

Fergana Vadisi’nde (Doğu Özbekistan-Tacikistan) Bâbür’ün babası Şeyh Ömer Mirza 

egemendi. Afganistan’ın kuzeyinde (Bedahşan) yine kendini Sultan olarak isimlendiren amcası 

Mahmud Mirza hüküm sürmekteydi.  Kâbil’de Uluğ Mirza hâkimdi.  Herat’ta ise ailenin başka 

bir kolundan gelen meşhur Hüseyin Baykara tahttaydı. Ancak Timuroğulları’nın Orta Asya 

hâkimiyetinin sonu gelmekteydi zira Ebu’l Hayr Han’ın torunu olan Muhammed Şeybânî 

liderliğinde birleşen Özbek boyları onların egemenliğine karşı mücadeleyi yükseltmiş 

durumdaydılar (Rumlu, 2004, ss. 122-123). Bâbür’ün henüz Safevîlerden destek almadığı 

dönemde Şeybânîlerle Timurlular arasında yaşanan bu kanlı mücadele İran’ın doğusunda 

Şiîlik-Sünnîlik bölünmesinden önce de ölümüne bir çatışma olduğunu göstermekte ve 

bölgedeki çatışmayı mezhepsel gerginliğe bağlayan teoriyi de çürütmektedir. 

Öte yandan yaklaşan tehlikeye rağmen Timuroğulları’nın baş düşmanları yine kendi 

aile üyeleriydi. 899’de (1494) Semerkant hâkimi Ahmed Mirza, varis çocuk bırakmadan 

ölünce, onun topraklarını gasp eden Mahmud Mirza, Mâverâünnehir bölgesini tek bir idare 

altında birleştirmeyi başarmış sanki Timur devletini eski ihtişamına kavuşturacak gibi olmuştu. 

Ancak Herat hâkimi Hüseyin Baykara onun bu çabalarını boşa çıkardı. Fakat Hüseyin Baykara 

da Kuzey Afganistan’daki Kunduz bölgesini fethetmeyi başaramamış ve Mâverâünnehir’i 

fethetme hayalini gerçekleştirememişti. İkisi arasında mücadele sürerken 901(1496) yazında 

Bâbür henüz 12 yaşında Fergana hükümdarı olarak tahta çıktı (Babür, 1989, s. 3). Bâbür, çocuk 

yaştan itibaren bu kavgaya dâhil olmuş hatta saltanatının ilk yılında Timur’un başkenti 



63 
 

Semerkant’ı fethetmeyi başarmıştı (Babür, 1989, ss. 78-79). Ancak burada uzun süre 

tutunamayacaktı. Bâbür’ün ömrü Semerkant’ı geri alma mücadelesiyle geçmiş; ama ilginç bir 

şekilde ne zaman Türkistan’da fetihler yapmaya kalksa başarısız olmuştur.  

 

Harita 6: Osmanlı, Safevî ve Bâbür71 

908’de (1503) Semerkant’ı terk ederek Fergana’ya dönmüş olan Bâbür’ün ülkesi, 

Özbek Şeybânî Han’ın istilasına uğramıştı. Moğol dayılarının yardım için yolladığı kuvvetlerin 

de bozguna uğramasıyla Bâbür önce dağlara kaçmış, ardından akrabası olan Herat hâkimi 

Hüseyin Baykara’nın yanına sığınarak onunla birlikte hareket etmeye karar vermiştir. Kâbil’i 

ele geçirerek yine akrabası olan yerel hükümdarı kovmuş ve burayı başkenti yapmıştır. 

Ardından da Gazne’yi almıştır. Böylece artık kaybettiği Fergana yerine merkezî Afganistan’ın 

“padişahı” olmuştur (1504). Ancak yukarıda da ifade edildiği üzere Bâbür, “Afganistan 

padişahlığını” değil Semerkant’ı almak istemiştir. Burada Özbek Hanlığı ile mücadele için 

hazırlanırken Hüseyin Baykara’nın ölüm haberi geldi (1506). Bu Timurîlerin ata yurtlarını geri 

alma umudunun sonu anlamına geliyordu. 913 (1507) yılında Şeybânî Han, Herat’ı, 

Baykara’nın kabiliyetsiz oğullarından kolaylıkla alacaktır. Böylece Timurîlerin son temsilcisi 

olarak Kâbil’de hüküm süren Bâbür kalmıştır. Şeybânî Han ise 1507 yılı boyunca Kandehar’ı 

almak için uğraşmıştır (Rumlu, 2004, ss. 124-125).  

Umudu kırılan Bâbür, dönemin en güçlü hükümdarlarından biri olan Şeybânî Han’la 

baş edemeyeceğini bildiğinden, Kâbil ve Kandehar’ı Özbeklere terk ederek Hindistan’a kaçtı. 

Ancak Şeybânî Han’ın bu kadar güneye yayılmayı mantıklı bulmayıp geri çekilmesiyle Kâbil’e 

yeniden hâkim oldu (1507). Arayış içinde olan Bâbür, Şeybânî Han’dan ülkesini geri almak 

 

71 https://hindistangezi.com/wp-content/uploads/2021/08/devletler_genel.jpg 



64 
 

için umulmadık bir hareketle yıldızı hızla parlamakta olan Safevî Şah’ı İsmâil ile irtibat kurdu. 

Aslında Bâbür Şah İsmâil ile temas kurmuş ilk Timurlu değildi. Daha önce Herat’tan kaçan 

Hüseyin Baykara’nın oğulları Bedîüzzaman ve Muzaffer Hüseyin de Şeybânîlerin saldırısı 

nedeniyle 1507’de Safevîlere sığınmışlardı (Şirazi, 2019, s. 140) Muzaffer Hüseyin Mirza 

Herat’tan Esterâbâd’a gittikten birkaç gün sonra vefat etmiş, Bedîüzzamman72 ise Tebriz’e 

yerleşmişti. Yavuz Sultan Selim Tebriz’i fethettiğinde halen oradaydı ve Osmanlı Sultanı geri 

dönerken onu da götürmüştür (Şirazi, 2019, s. 141). 

 

Bâbür umutsuz bir halde beklerken 2 Aralık 1510’da Şah İsmâil’in Özbeklere karşı elde 

ettiği Merv zaferinin haberleri ona ulaştı. Bu haber onun umudunu yeniden canlandırdı (İslam, 

1994, s. 25). Bâbür haberi alır almaz Kunduz’a doğru yola çıktı (Duğlat, 2006, ss. 237-238). 

Kış aylarının zor şartlarında harekete geçen Bâbür, Haziran 1511’de Kunduz’a ulaştı. Bâbür’ün 

Kunduz’a gelmesinden kısa bir süre sonra Şah İsmâil’in elçisi geldi. Şah İsmâil, Merv 

savaşında azat ettiği Bâbür’ün kız kardeşi Hanzade Begüm’ü elçi ile birlikte göndermişti. Şah 

İsmâil’in bu dostane hareketi Bâbür’ün Şah İsmâil ile iyi ilişkiler kurması için önemli bir neden 

oluşturmuştur. Bâbür kışın zor şartları dolaysıyla kendisi ile birlikte yeterli miktarda ordu 

getirememişti. Dolaysıyla hedefine ulaşması için yardıma ihtiyacı vardı. Özbekler liderleri 

Şeybânî Han’ı kaybetmenin paniği içerisinde olmalarına rağmen hâlâ Mâverâünnehir’de 

önemli bir güç sayılırlardı. Bâbür Kunduz’a geldikten sonra az sayıdaki askeri ile fütursuzca 

Özbeklere karşı düzenlediği saldırıdan mağlup ayrılmıştı (Duğlat, 2006, s. 238). Bu yüzden 

Bâbür bu fırsatı Şah İsmâil ile müzakere etmek için kullandı. Bâbür, Han Mirza’yı Şah İsmâil’e 

elçi olarak gönderdi ve Özbeklere karşı yardım istedi (İslam, 1994, s. 27). Şah İsmâil, Bâbür’ün 

elçisini oldukça sıcak bir şekilde karşıladı ve yardım talebini kabul etmekle birlikte 

Mâverâünnehir’de Bâbür tarafından fethedilen toprakların ona ait olduğunu bildiren bir ferman 

yayımladı (İslam, 1994, s. 27). Şah İsmâil, Özbek saldırına karşı yeni müttefikini sıcak 

karşılamasına rağmen o esnada Bâbür’e yardım etmiş olması düşük bir ihtimaldir (Duğlat, 

2006, s. 243). 

 

72Bedîüzzamman’nın oğlu Muhammed Zaman, Çaldıran Savaşı sırasındaki karışıklıktan faydalanarak 1514’te 
Esterâbâda’a dönmüş burada kendine bağlı Çağataylılarla bir ordu kurmuştu. Buradan Belh’e giderek kenti ele 
geçirdi. Ancak 1516’da Bâbür’ün subayları tarafından yakalanıp Bâbür’ün huzuruna getirildi. Bâbür onu affetti 
ve kendi kızıyla evlendirip Belh Şıhnesi (askerî vali) olarak kalmasına izin verdi. Bundan sonra Bedîüzzaman’ın 
oğlu Muhammed Zaman’ı Bâbürlülere sadık biri olarak görüyoruz. Hümâyun tahttan indirildiğinde onun 
yanındaydı. Ordu İran’a kaçarken suda boğuldu. Bkz: Abdi Beğ Şîrazi, Safevîler Tekmile’tül Ahbâr, Başlangıçtan 
1571’e Kadar Safevîlerin Tarihi, (Çev: Hasan Asadi ve Şefaattin Deniz), Bilge Kültür Sanat, 2019. 



65 
 

Şah İsmâil, bu olaydan sonra zaman kaybetmeden Herat’tan Ceyhun tarafına doğru 

yürüdü. Özbekler, Şah İsmâil’in Savaşı Mâverâünnehir’e taşıma ihtimalinden korkarak elçi 

göndererek anlaşma talep ettiler. Şah İsmâil’in İran’ın batı sınırına dönme eğilimi Özbeklerin 

uzlaşı talebini dikkate almasına sebep oldu. Şah İsmâil vezirlerine Özbeklerle anlaşma 

sağlamaları için yetki verdi. Nihayet Özbekler de Ceyhun nehrini geçmeme konusunda taahhüt 

verdiler. Sonuç olarak Ceyhun Nehri iki devlet arasında sınır oldu ve Belh ve civarı yani Belh’e 

tabi olan yerleşimler Safevîlerin toprağı sayıldı. Bu anlaşma Şah İsmâil’in Bâbür’e verdiği 

sözle ve Şah’ın Bâbür için yayımladığı ferman ile çelişiyordu. Fakat Özbeklerin çok geçmeden 

anlaşmaya uymayarak Safevî sınırlarına saldırıya başlamaları sonucu anlaşma geçerliliğini 

kaybetti ve Bâbür’ün teklif yeniden önemli hale geldi. Şah İsmâil’in yardımına güvenerek yola 

çıkan Bâbür Şadman Kalesi’ne (Bedahşan’da) saldırdı ve orayı ele geçirdi. Bâbür hemen Şah 

İsmâil’e elde ettiği zaferin haberini vererek bütün Mâverâünnehir’i fethetmek için askerî 

yardım talep etti. Bâbür aynı zamanda hedefine ulaşması durumunda yani yardım karşılığında 

fethettiği bölgelerde Şah İsmâil’in adına hutbe okutarak para bastıracağı sözünü verdi 

(Handmir, 1915, s. 66).  

Böylece Bâbür, Safevî desteğiyle 1510’da Mâverâünnehir’e saldırısını başlattı. Şah 

İsmâil, Ahmed Sultan (Ahmed Beg Sufioğlu) ve Afşarlardan Mühürdar Şahruh (bazı 

kaynaklarda Şah Beg Afşar) liderliğindeki Kızılbaşları ona yardım etmesi için 

görevlendirmiştir (Münşi, 2019, s. 45).  Bu birliklerin sayısı hakkında kaynaklarda kesin bir 

bilgi yoktur. Fakat büyük ihtimalle bu yardım güç dengesini Bâbür’ün lehine değiştirecek 

düzeydeydi. Bu sırada Bâbür’ün asker sayısı 60 bin civarındaydı (Duğlat, 2006, s. 245). 

Bâbür’ün son zaferi yerel aktörler nezdinde prestijini yükseltmişti. O yüzden bu kadar asker 

toplaması doğaldır. Bâbür önce Buhara oradan da Semerkant’a saldırdı. Buralarda halk 

Bâbür’ü büyük bir sevgi ile karşılamış ve Bâbür, yıllardır hayalini kurduğu rüyasını 

gerçekleştirerek Semerkant’taki tahtına yeniden oturmuş, Taşkent ve Fergana yeniden onun 

olmuştur (1511).  

Fakat halkın Bâbür’e dönük sevgisi uzun sürmedi. Sünnî ekolün en hararetli takipçisi 

olan Türkistanlılar, Bâbür’ün Kızılbaşlarla olan ittifakından rahatsız olmuşlardı. Müttefik 

kuvvetler Semerkant’a girdiklerinde Bâbür On İki İmam için hutbe okutmuştu (Münşi, 2019, 

s. 45). Bâbür’ün bu seferleri esnasında Şiîlik propagandası yaptığı üzerinde On İki İmam’ın 

adları olan ve Aliyyen Veliyullah yazan sikkelerin bulunması ile de kanıtlanmıştır (Bayur, 

1987, s. 15). Bâbür’e Şiîliğin dayatılması Safevîlerin Sünnî padişahlarla ittifak kurdukları 

iddiamıza gölge düşürmekte ve Safevîlerin dış siyasetlerinde bu dönemde iç siyasetleri gibi 



66 
 

“dar” bir bakış açısına sahip olduklarını göstermektedir. Hikmet Bayur, Bâbür’ün Şiî 

söylemleri nedeniyle Özbeklerden tepki gördüğünü belirtmektedir (Bayur, 1987, s. 15). 

Nitekim sefer boyunca yapılan katliamlar Özbekler arasında büyük bir tepkiye yol açtığından 

çok sayıda boy, Safevîlere karşı birleşmiştir.  918 (1513)yılında yapılan savaşta Bayram Han 

ve Necmeddin Sanî Özbekler tarafından öldürüldü. Şîrazi’nin belirttiğine göre Bâbür bu savaşı 

engellemek istemiş ve yenilgi sonrasında da savaş alanından kaçmıştır (Şirazi, 2019, s. 46). 

Böylece Bâbür’ün hedefi bir kez daha akamete uğramış olur. Şah İsmâil, Çaldıran’da 

Osmanlılara yenilince (1514) de Bâbür, tüm desteğini yitirip tekrar Kâbil’e geri döndü. Nihayet 

Bâbür, sonuçsuz hedefler peşinde koşmaktan vazgeçerek Afganistan’ı kendi yönetimi altında 

birleştirmeye karar verdi. 

Bu dönemde Bâbür’ün Semerkant’ta kendi gücünden ziyade Şah İsmâil’in desteği ile 

tahtta kalabildiği anlaşılıyor. Bâbür’ün, yardım karşılığında Şiîliği kabul ettiği (veya eder gibi 

göründüğü) kesindir.  Bâbür camilerde Şiîliği öven hutbeler okuttu ve dönemin şahitlerin 

ifadelerine göre Kızılbaş tacı ve elbisesini giydi (Duğlat, 2006, s. 246). Bâbür’ün bu 

davranışları büyük çoğunluğu Sünnî olan Mâverâünnehir halkı tarafından küfür ve dinden 

çıkmak olarak görülüyordu. Bâbür’ün bu tavrı onun halk nezdinde itibarının, sevgisinin hızlıca 

azalmasına sebep oldu. Tehlikenin farkına varan Bâbür Safevî müttefiklerini yolcu etme kararı 

aldı. Bâbür’ün İran’a geri gönderdiği Safevî komutanlarından Muhammed Can, Şah İsmâil’e 

Semerkant fethinden sonra Bâbür’ün mağrur olduğunu, artık Şah İsmâil’e biat etmekten 

vazgeçerek Mâverâünnehir’de bağımsızlık ilan etmeye hazırlandığını söyledi. Bu haber Şah 

İsmâil’i iki nedenle rahatsız etti. Birincisi Bâbür’ün “iki yüzlü” biri olarak görmesine neden 

oldu. İkincisi de Herat’ta kendisini tehdit edebileceğini düşündü. Çünkü şehir uzunca bir süre 

Timurluların idaresindeydi ve iki yıl öncesine kadar da yine Timurluların elindeydi. Bağımsız 

ve güçlü bir Bâbür, Herat açısından tehlike yaratabilirdi. Bu yüzden Şah İsmâil Bâbür’ü 

cezalandırması için Necmeddin Sanî liderliğinde bir ordu hazırladı (Handmir, 1915, ss. 65-67). 

Bâbür bu esnada (1512 kışı) Semerkant’ta bulunuyordu. Safevî ordusunu şehirden 

göndermenin halk nezdinde prestijini yükselteceğini düşünmesine rağmen umduğu gibi 

olmamış, tam aksine askerî açıdan da zayıf düşmüştü. Özbeklerin artan baskısı Bâbür’ün 

konumunu tehdit ediyordu. Özbekler, Buhara etrafında büyük bir güç toplayarak Kul Melek 

Savaşında (Mayıs 1512) Bâbür’ü yenilgiye uğrattılar. Bâbür zorlukla kaçarak Semerkant’a 

sığındı ve oradan da Şadman Kalesi’ne kaçtı. Özbekler Buhara ve Semerkant’ı ele geçirdikten 

sonra Şadman Kalesi’ne doğru yürüdüler. Bâbür savunmaya hazırlanmaya başladı ve vakit 

kaybetmeden bir elçi göndererek Safevîler adına Belh’e hükmeden Bayram Beg 



67 
 

Karamanlı’dan yardım talep etti. Karamanlı 300 kişilik bir yardım gönderdi. Necmeddin 

Sanî’nin de büyük bir orduyla bu tarafa geldiği haberini alan Özbekler kaleye saldırmaktan 

vazgeçip geri döndüler (Handmir, 1915, s. 67). 

Bâbür’ün Kul Melek Savaşı’nda yenilmesi ve bu sırada Özbeklerin yeniden Safevî 

sınırlarına saldırmaya başlamaları nedeniyle Necmeddin Sanî’nin görevi değiştirilmiş, Bâbür’ü 

cezalandırmak üzere gelen Necmeddin Sânî, Özbekleri püskürtme kararı almıştı. Necmeddin 

Sanî Şadman Kalesi’ndeki Bâbür’e elçi göndererek ordusunu Özbek saldırılarını püskürtmek 

üzere hazırlamasını istedi.  Necmeddin Sanî, Belh valisi Bayram Han Karamanlı, Herat valisi 

Hüseyin, yanlarına Bâbür’ü de alarak Mâverâünnehir’e ortak sefer düzenlediler. İskender 

Münşî bu olayın Bâbür ile Safevîler arasındaki ilk kırgınlığa yol açtığını yazmaktadır. İki lider 

hem karakter hem siyasi akıl hususlarında birbirinden çok farklıydı. Dolaysıyla anlaşmaları 

mümkün değildi. Necmeddin Sanî kibirli ve gaddar biriyken; Bâbür bunun tam tersiydi. 

Necmeddin Sanî, Hizir şehrini kuşattığında Özbeklere onları bağışlayacağı yönünde bir 

anlaşma imzalamasına rağmen şehri kılıçtan geçirmişti. Bu Bâbür’ün şahsiyeti ile uyuşmayan 

bir durumdu (İslam, 1994, s. 33). Ortak ordu bu kez Karşı (Kadim ismi Nakşeb) şehrine 

saldırdığında da benzer bir katliam yaptı. Şehirde yaşayan Çağataylılar kaçarak Bâbür’e 

sığındılar. Bâbür arabuluculuk yapmak istese de Necmeddin Sânî bunu kabul etmedi. Bu 

katliamda kadın ve çocukların da aralarında olduğu 15 bin kişinin öldürüldüğü ifade 

edilmektedir. Bu durum Bâbür ile Necmeddin Sanî’nin arasının açılmasına neden oldu (Münşi, 

2019, s. 45). 

 

Necmeddin Sânî ve Bâbür Karşı’yı ele geçirdikten sonra Buhara’ya yöneldiler. 

Özbeklerin en önemli liderlerinden Cani Beg ve Ubeydullah Han bu şehirde güçlerinin 

zirvesinde bulunuyorlardı. Bâbür ve Sanî Buhara’ya ulaşmadan Timur Sultan ve Ebû Said 

Sultan liderliğinde bir başka ordunun Semerkant’tan onlara saldırmak üzere yola çıktığı 

haberini aldılar. Bunun üzerine Bâbür kış şartlarını da gerekçe göstererek Karşı’ya dönme 

fikrini destekledi fakat Sanî kalarak savunma fikrini ortaya attı. Sonunda geri dönmeyi kabul 

etse de bu sırada büyük bir Özbek ordusu ufukta belirmişti (12 Kasım 1512). Ubeydullah Han 

ve Cani Beg Han, Bâbür ve Necmeddin Sânî birliklerinin durumu hakkında kısa bir bilgi 

edindikten sonra saldırmaya karar verdi. Sânî, hızlıca ordusuna savaş düzeni vermeye 

çalışırken Bâbür’e yedekte beklemesini söyledi. Savaş başladı ve Safevî ordusunun büyükleri 

Sânî’den nefret etmeleri dolaysıyla savaş meydanından çekilmeye başladılar ve Bâbür de geri 

çekilerek kaleye doğru yöneldi. Kalan Safevî ordusunu Özbekler kolayca mağlup ettiler ve 



68 
 

Necmeddin Sânî de yakalanarak öldürüldü. Bu savaşta Safevî ordusu büyük bir kayıp verdi 

(Handmir, 1915, ss. 68-70). Bazı Safevî tarihçileri bu olayı “Gajdevan ihaneti” olarak anarlar. 

Bâbür’ün bu yenilgiden ne ölçüde sorumlu olduğu tartışmalı bir konudur. Ancak 

Necmeddin Sanî gibi katliam yanlısı bir önderin uzun vadede Mâverâünnehir’de kalıcı bir 

başarı kazanma şansı zaten zayıftı. Yenilgiden neredeyse 30 yıl sonra Hümâyun Şah, 

Tahmasb’dan yardım istediğinde muhalifler Bâbür’ün “Gajdevan ihanetini” yeniden gündeme 

getireceklerdi. Bâbür’ün tutumu birinci derecede savaşın yenilgiyle sonuçlanmasının sebebi 

olmasa da yine de etkiliydi. Bâbür’ün yardım etmeme sebebi Necmeddin Sânî’nin mütekebbir 

davranışları dolaysıyla ondan nefret etmesiydi.  

Bâbür’ün, Safevîlerle kurduğu ittifaktan hiç memnun olmadığını söyleyebiliriz. 

Hatıratında bu yıllara dair hiçbir bilgi vermemesi onun pişmanlığına yorulabilir. Zaten 

hatıratında Şiîliğe karşı sert ifadeler kullanmıştı. Şah İsmâil’e mürit olanları Râfizîlik ve 

dalaletle itham etmiştir (Babür, 1989, s. 259).  

 

Bâbür, 1514 yılının sonlarına doğru Bedahşan’dan Kâbil’e döndü. Bâbür, 1514’ten 

sonra tüm gücünü kuzey Hindistan’a hâkim olmak için harcamış ve başarılı olmuştur.  Kâbil’e 

döndüğü ilk zamanlarda Turan’a bir sefer düzenledi. Bu tehlikeli bir girişimdi çünkü Turan 

bölgesi Merv Savaşı’ndan sonra Safevîlere bırakılmıştı. Buna karşın Bâbür’ün kuvvetleri 

Safevîlerle doğrudan karşı karşıya gelmedi. Muhtemelen Şah İsmâil’in Çaldıran Savaşı’nda 

yenilgiye uğraması nedeniyle Bâbür rahat hareket edebilmiştir. Safevîlerin zayıflaması ile 

Timurlu prensleri geçici bir parlama devrine girmişlerdi. Örneğin Sultan Hüseyin Baykara’nın 

torunu Muhammed Zaman Mirza Mayıs 1516’da Belh’e hâkim olmuştu. Fakat Zaman Mirza, 

Bâbür ile iş birliği yapan tabiiyetindeki biri aracılığıyla kısa süre sonra şehirden dışarıya itildi. 

Bâbür Belh’e doğru yola çıktı ve komutanlarına Belh’i ele geçirmeleri emrini verdi. Zaman 

Mirza da Bâbür komutanları tarafından ele geçirildi. Bâbür onu bağışlayarak kızıyla nikâhladı 

ve kendisini de Belh hâkimi olarak atadı. Zaman Mirza Bâbür’e itaat etmeyi kabul etti. 

Safevîler Belh’in ellerinden bu şekilde çıkmasına tepki göstermediler, zira 1515’te kent 

Özbeklerin istilasına uğramıştı. Belh Özbeklerin elinde olacağına Bâbür’ün eline geçmesi 

kabullenilebilir bir durumdu (İslam, 1994, s. 37).  Buradan da her iki tarafın asıl düşman olarak 

Özbekleri görmeye devam ettiklerini anlıyoruz. 

 

Bâbür, Safevîlerle olan ortak macerasını anmak istemese de Özbek akınları devam ettiği 

sürece Safevîlerle dost kalmaya çalışmıştır. Bâbürnâme’de Safevîlerle ilişkilerin olumlu bir 



69 
 

şekilde devam ettiğini ve karşılıklı elçilerin gidip geldiğini görmekteyiz. Bâbür Safevîlerin 

Özbeklere karşı seferlerini yakından takip ediyordu (Babür, 1989, ss. 563-572). Şah 

Tahmasb’ın ordusunun 1528’de Özbekleri ağır bir yenilgiye uğratmasıyla eski tutkuları 

canlanan Bâbür bir ikilem içinde kalmış, Hindistan’daki tüm kazanımlarını tehlikeye atmak 

pahasına ata yurdunu geri alma arzusu ile fethedilen topraklarda artık kalıcı olma düşüncesine 

kapılmıştır. Ancak sonuçta Hindistan’da kalmayı tercih etmiş ve Bedahşan valisi olan oğlu 

Hümâyun’u Semerkant’ı fethetmekle görevlendirmişti. Ancak babasının yeteneklerinden fazla 

pay almamış olan Hümâyun bu görevinde şartların lehine olmasına rağmen bir başarı 

kazanamadı. Bâbür 1529’da, hiç unutmadığı Semerkant’ı bir daha göremeden en verimli 

çağında (48 yaşında) öldü. Cenazesi Kâbil’de “Bâbür Bahçesi” olarak bilinen alandaki türbeye 

defnedildi. Bu bölgenin, halefleri tarafından saygın bir ziyaret yeri olarak görüldüğü 

bilinmektedir. Nitekim 1607 yılında türbeyi ziyaret eden torunu Şah Cihângîr, bahçeyi 

duvarlarla çevirtmiş, Şah Cihan da Bahçe’ye bir camii ve havuz yaptırıp ağaçlarla donatmış, 

türbenin yanına da bir camii yaptırmıştır. Bâbür’ün kendisini ana vatanı Semerkant’a en yakın 

sınır kenti olan Kâbil’e gömülmeyi vasiyet etmesi onun ata yurduna duyduğu sevgiyle 

açıklanabilir. 

2. Şah Tahmasb Döneminde Safevî-Bâbürlü İlişkileri 
Mâverâünnehir’deki fırtınalı girişimler Osmanlıların Safevîleri yenilgiye uğratmaları 

(Çaldıran Savaşı) ile sona ermiştir. Bu yenilgiden sonra Safevîler yayılmacı siyasetlerini terk 

ederek ellerindeki toprakları korumaya dönük statükocu bir politikaya yöneldiler. Bu tavır 

değişikliği artık Bâbür’ün Orta Asya’ya dönük manevralarının da daralacağı anlamına 

geliyordu. Orta Asya ile ilgili planlarını ertelemek zorunda kalan Bâbür diğer seçenek olan 

Hindistan’ın fethine odaklandı. Bunun uzun vadede Bâbür için olumlu bir tercih olduğu ortaya 

çıkacaktı.  

Çaldıran Savaşı’nın ardından bir daha fetih politikasına geri dönmeyen Şah İsmâil’in 

Mayıs 1524’te vefat etmesinin ardından oğlu Tahmasb tahta geçti. Bâbür bu tarihten iki yıl 

sonra Delhi ve Agra’yı fethederek Hindistan “padişahı” oldu. Bâbür zaferleri dolaysıyla 

Safevîler dâhil her tarafa hediyeler gönderdi (Allami, 1877-1878, s. 77). Bâbür’ün bu davranışı 

İran ile olan dostane ilişkilerin devam ettirme isteği olarak yorumlanabilir. Bâbür’ün ecdat 

topraklarına olan yoğun ilgisi onun Safevîlerle iyi ilişkileri devam ettirmesini zaruri kılıyordu. 

Şah Tahmasb tahta çıktıktan kısa bir süre sonra Bâbür tebrik için Hacegi Esed başkanlığında 

bir elçi heyeti gönderdi (Babür, 1989, s. 540). Bâbür’ün elçisi iki Gürcü Keniz’in (Knez) de 

içerdiği hediyelerle birlikte Aralık 1526’da Tahmasb’ın sarayının bulunduğu Kazvin’e ulaştı. 



70 
 

Bâbür Şah, Tahmasb döneminde de Safevîlerle ilişkilerini sıcak tutmaya dikkat etti. 

Bâbür, Kasım 1528’de Kâmrân Mirza’dan Şah Tahmasb’ın Özbeklere karşı harekât 

hazırlığında olduğu haberini aldı ve buna çok sevindi. Bu esnada 14 yaşında olan Tahmasb 

Eylül 1528’de Özbeklere karşı Cam Savaşı’nı kazanmıştı (İslam, 1994, s. 45). Bâbür 

Tahmasb’ın zafer haberini aldıktan sonra oğlu Hümâyun’a 29 Aralık 1528’de şu mektubu 

yazmıştı: “Allah’ın isteği ve onun lütfu ile bizim işlerimizi şimdi tanzim edebilirsin. Böyle bir 

şans onlarca yılda bir kere gelir. Kâmrân ve Kâbil Beglerine sana katılmaları yönünde emir 

verdim. Hisar’da, Semerkant’ta Herat’ta ve diğer yerlerde bunu başardık. Allah’a şükürler 

olsun. Hayatını tehlikeye atarak kılıcını keskinleştirme sırası şimdi sende. Ele geçen bu şans 

karşısında gaflete düşme.” (Babür, 1989, s. 624). 

 

Bu mektuba bakıldığında Bâbür’ün halen Hindistan’ı geçici bir üs olarak gördüğü ve 

Orta Asya’yı ele geçirme arzusunda olduğu görülmektedir. Bundan yaklaşık üç ay sonra 

Bâbür’ün Kandehar ve Kâbil hâkimi olan oğlu Kâmrân Mirza’ya da bir mektup yazarak Şah 

Tahmasb ile olan ilişkilerinde dikkatli olması konusunda uyardığını görüyoruz. Bu mektubun 

sebebi açık değildir. Ancak Kâmrân Mirza’nın Şiîliğe olan nefretinin farkında olan Bâbür bir 

sınır çatışmasını engellemek istemiş olabilir (Babür, 1989, s. 645). 

2.1.Kandehar Meselesi ve Safevî-Bâbür İlişkilerinde İlk Çatlağın Doğuşu 
Bâbür’ün son yıllarında Kâmrân Mirza’nın etkinliklerinden şüpheye düştüğünden 

bahsetmiştik. Ölümünden sonra yaşananlar, bu konuda onun şüphelenmekte haklı olduğunu 

göstermektedir. İki büyük devlet arasında olumlu başlayan ilişkilerdeki ilk ciddi çatlak da 

Kâmrân Mirza’nın merkezde yer aldığı Kandehar kriziyle başladı. Aralık 1530’da Bâbür’ün 

vefatından sonra yerine büyük oğlu Hümâyun tahta oturmuştu. Kandehar ve Kâbil eyaletinin 

çevresi kardeşi Kâmrân Mirza tarafından kontrol ediliyordu. Kâmrân Mirza bağımsız bir hâkim 

gibi hareket ediyordu ve Kâbil’de kendi adına sikke kestirmişti (İslam, 1994, s. 49). 

Hümâyun’un barışçıl dış siyasetine karşı Kâmrân Mirza Safevîlere dönük daha aktif ve 

yayılmacı bir politika izlenmesi taraftarıydı. Onun giderek güçlenmesi karşısında Safevîler 

Kandehar’ı almaya karar verdiler. 

Kandehar’ın tarihsel olarak hangi hanedana ait olduğu açık değildi. Hem Timurlular hem 

Safevîler kentin kendi ecdatlarına ait olduğunu iddia etmekteydiler. Safevîler Kandehar’ı 

Horasan’ın bir parçası olarak görüyorlardı. Mirza Hüseyin Baykara devrinde Kandehar, Argun 

sülalesinin elindeyken sonradan Bâbür ile Argunlar arasında birkaç defa el değiştirmişti. Şah 

İsmâil, Şeybânî Han’ı öldürdüğünde Kandehar hâkimi Argunlardan Şuca Bey, Şah İsmâil’e 



71 
 

itaat ettiğini bildirerek ona hediyeler göndermişti. Ancak bir süre sonra Bâbür kenti geri almak 

için muhasara etti. Şuca Bey de Herat hâkimi Şamlu Durmuş Han’dan yardım istemiş, Durmuş 

Han’ın devreye girmesiyle Bâbür muhasarayı kaldırmıştı. Bu olaydan kentin Safevîlerin 

koruması altında olduğunu ve Bâbür’ün de bu kent için Safevîlerle arasını bozmak istemediğini 

anlıyoruz. Öte yandan Şuca Bey bir ara kentten ayrıldığında vekili Molla Baki şehri 

Bâbürlülere teslim etti. Bâbür de kenti oğlu Kâmrân Mirza’ya tevdi etti. Böylece bir 

oldubittiyle kent yeniden Bâbürlülerin eline geçmiş oldu (Münşi, 2019, s. 103). Bu olay bazı 

Safevî devlet adamlarının gözünde kendilerine ait bir kentin kaybedilmesi anlamına 

gelmekteydi. 

Kandehar’ın alınması gerektiğini savunan Şah Tahmasb’ın kardeşi ve Naibu’l Sultan 

(Sultanın yardımcısı) Sam Mirza ile Horasan hâkimi Oğuzyar Han1534 yılında Kandehar’a 

saldırma kararı aldılar. Kâmrân’ın Kandehar’daki temsilcisi Hoca Mirza onlara karşı koymaya 

hazırlanmaya başladı ve aynı zamanda Kâmrân Mirza’ya bir mektup yazarak yardım talep etti. 

Kâmrân Mirza haberi alır almaz büyük bir güçle yardıma geldi. Oğuzyar Han geri çekildi fakat 

Kâmrân onu takip etti. Netice itibariyle iki taraf arsında savaş yaşandı. Oğuzyar Han 

öldürülürken Sam Mirza zorlukla Herat’a kaçabildi. Safevî kaynakları Sam Mirza ve Oğuzyar 

Han tarafından organize edilen bu saldırının Şah Tahmasb’ın bilgisi dışında gerçekleştiğini 

belirtmektedir. Sam Mirza sorumluğu üstlenmiş ve kendisini affetmesi için Şah’a elçi 

göndermiştir (İslam, 1994, s. 58). Şah Tahmasb bu girişimi bir serkeşlik olarak 

değerlendirmesine rağmen Bâbürlülere yenilmelerine kızdı ve bunu Safevîlere yönelik bir 

hakaret olarak değerlendirdi. Bu nedenle Bâbürlüleri cezalandırmak üzere bir ordu hazırladı ve 

bizzat kendisi yönetti. Şah Kandehar ve etrafını tamamen kontrolü altına almak istiyordu. Önce 

Herat’a geldi ve 7-8 bin Gürcü askerle birlikte Kandehar’a yöneldi (Nisan 1537) (Rumlu, 2020, 

ss. 288-289). 943 (1536/1537) yılında Kandehar ileri gelenleri ve şehrin hâkimi Hoca Kelan, 

Tahmasb ile karşı karşıya gelmek istemediklerinden kaleyi Tahmasb’a teslim ettiler (Handmir, 

1915, s. 125) (Nizameddin , 1851, s. 40). Tahmasb burada kendi adına hutbe okutturdu ve para 

bastırdı. Tahmasb’ın daha fazla ilerlemesinden korkan Ubeydullah Han ve diğer Özbek 

liderleri Tahmasb’ı sakinleştirmek için elçiler gönderdiler (Rumlu, 2020, ss. 288-300). 

Tahmasb, Bedağ Han’ı vali tayin ederek Herat’a döndü. Ancak Tahmasb’ın Elkas Mirza isyanı 

ile uğraştığı sırada Kâmrân Mirza yeniden kenti ele geçirdi (Duğlat, 2006, s. 469). Şah 

Tahmasb Kandehar’ı tekrar ele geçirmek istese de başarılı olamadı. Zaten İran’ın batı sınırı ve 

Azerbaycan’da çıkan kargaşalardan ötürü Kandehar ile uğraşması çok zordu (Allami, 1877-

1878, s. 136). Hümâyun, 951(1544/1545) yılında İran’a sığındığında tahtını geri alırsa 



72 
 

Kandehar’ı iade edeceğine söz verecektir. Böylece Kandehar Safevîlerin yardımıyla 1545 

yılında Hümâyun tarafından ele geçirilene kadar tamamen Kâmrân’ın kontrolünde kaldı 

(Allami, 1877-1878, s. 200). 

2.2. Kandehar’ın Stratejik Önemi  
Kandehar 16. ve 17. yüzyıllar boyunca Hindistan ve İran açısından stratejik bir öneme 

sahipti. Kandehar bu iki devletin hem savunma stratejisi hem ticaret yolunun üzerinde olması 

açısından önemliydi. Ayrıca verimli toprakları ve zengin su kaynakları vardı. Şehri idare etmek 

için büyük bir güce de gereksinim duyulmuyordu. Kandehar kolayca fethedilebilen ve bir o 

kadar kolay da elden çıkabilen bir kentti. Bu iki yüz yılda Kandehar 15 kez kuşatıldı ve 12 kez 

de el değiştirdi (İslam, 1994, s. 38). Öte yandan Kandehar’ı elde tutmak Kâbil ve Horasan’ın 

güvenliği için önemliydi. Bu yüzden bu şehir kaçınılmaz olarak sürekli biçimde Bâbürlüler ile 

Safevîler arasında bir rekabet konusu oldu. Kandehar adeta iki devlet arasındaki dostane 

ilişkilerde bir ayrık otu idi. Bâbür 1504’te Kâbil’e ayak bastığından beri Kandehar’ı almaya 

göz dikmişti. Hatıratında şöyle diyor “Öyle görünüyor ki Kandehar Gazne’nin bir parçası 

sanki” (Babür, 1989, s. 217). Kandehar, Safevîler açısından da Herat’ın güvenliği için 

önemliydi.  

Kandehar, Hindistan, Mâverâünnehir ve İran arasındaki ticaret kervanlarının 

merkeziydi ve Hindistan ile İran arasındaki ticaret ve seyahat yolları ağında çok özel bir 

konuma sahipti. Şehir, İran ile Hindistan arasındaki kara ticaretinin kesişme noktasındaydı. 

Arapların, Türklerin, Hintlilerin, Yahudi ve Ermeni tüccarların ve diğer birçok ülkeden 

tüccarların kervanları bu şehirden geçerdi. (Combrige, 1388, s. 265). Safevî şahları bu şehirden 

önemli miktarda gelir elde ederdi. Allerius, “Zengin Kandehar şehri, şaha yılda 1 milyon 

gümrük vergisi ödüyor.” diye yazıyor (Allerius, 1369, s. 2/733). Kandehar’ın II. Şah Abbas 

tarafından yeniden ele geçirilmesinden kısa bir süre sonra kenti ziyaret eden İngiliz 

seyyahlardan biri: “İran Şah’ı Kandehar’dan pek çok gümrük vergisi alıyordu. Çünkü 

Hindistan’ı İran’a Multan’ın kuzey kısmından ve Sind dışında diğer bölgelerden kara yoluyla 

bağlamanın başka yolu yokyu” demektedir (Combrige, 1388, s.265). Oruç Bey Bayat ise “Bu 

şehirde yetmiş bin aile yaşıyor ve insanları ticaretle geçiniyorlar” demiştir (Bayat, 1338, s.62). 

Kandehar, büyük kervanların geçiş güzergahı ve çeşitli ulusların ticaret yaptığı büyük bir 

ticaret merkeziydi (Combrige, Haman, s.265). Taurineh de bu şehrin her zaman hem İran hem 

Hindistan için önemli bir ticaret merkezi olarak değerlendirildiğini yazmıştır (Taurineh, 1369, 

s.659). 



73 
 

Kandehar’ın kuzeyindeki Arghandab Nehri’nin şehre akan suyu kentleşme ve tarımın 

gelişmesinde büyük önem taşıyordu ve elverişli iklimi şehrin cazibesini artırıyordu (Shurmach 

ve Nuristani, 1351, s.1-280). Bu şehir, bahsi geçen dönemde ve hatta bugün bile meyve üretimi 

ve ihracatı açısından Büyük Horasan ve Afganistan’ın önemli merkezlerinden biri olarak kabul 

edilmiştir. Kandehar çevresindeki alan çeşitli meyve bahçeleriyle doluydu. İsfahan’dan 

Kandehar’a iki yol vardı. Kervanlar, İsfahan-Kandehar yolundan doksan günde ulaşırlardı 

(Krosinsky, 1363, s.97; Katip, 1356, s.96). Kandehar’dan biri kuzeye, Gazne ve Kâbil 

üzerinden Orta Asya’ya, diğeri doğuda Multan ve Al-Hur’a giden iki rota daha vardı 

(Combrige,1388, s.266). 

Safevîler için Kandehar’ın önemini şu maddelerle açıklayabiliriz: 

1- Kandehar’ın stratejik konumunun Safevîlerin Afgan kabilelerinin, özellikle de güçlü 

Abdali ve Gılzayı kabilelerinin kontrolünde çok önemli bir rolü vardı.  

2- Kandehar Özbeklerini hareketlerini kontrol etmede ve hatta bazı Beluç isyancı 

kabilelerin faaliyetlerini izlemede etkiliydi (İslâm,1953, s.38). 

3- Safevîlerin Kandehar bölgesindeki varlığı İran, Hindistan ve Mâverâünnehir ticaret 

yollarının güvenliğini sağlamayı kolaylaştırıyordu. İran ve Hindistan arasında seyahat 

halinde olan kervanlar Afgan ve Beluç isyancıların saldırısına açıktı. Safevî ordusunun 

Kandehar ve Zemindaver bölgesindeki varlığı ticaret yollarının güvensiz hale 

gelmesini engelliyordu.  

4- Kandehar’ın İran’ın geniş doğu sınırlarını korumada önemli bir rolü vardı. 

5- Kandehar, civarındaki Herat, Bost, Zamindaver ve diğer bazı Safevî şehirlerinin 

korunması için önemliydi.  

6- Kandehar’ın jeostratejik konumu Kâbil, Gazne ve Beluçistan’ın bazı bölgelerini 

kontrol etmede önemli bir avantaj sağlıyordu. Kandehar’ın bütün bu avantajları şehri 

Safevîler açısından kontrol edilmesi gereken bir bölge haline getirmekteydi.  

Benzer şekilde şehrin Bâbürlüler için önemini şu maddelerle özetleyebiliriz. 

1- Bâbürlülere ait toprakları korumak, özellikle Kâbil, Gazne ve Beluçistan’ın bazı 

bölgeleri ve günümüz Afganistan’ın batı bölgelerinin güvenliği açısından önemliydi 

(İslâm, 1953, s. 37). 

2- Bâbürlülerin kuzey sınır bölgelerinde ciddi sorunlar yaratan Afgan isyancı kabilelerinin 

hareketlerini kontrol etmek ve Bâbürlülere sık sık sorun çıkaran Beluç isyancı grupları 

kontrol altında tutmak için önemli bir konuma sahipti.  



74 
 

3- Özbek kabilelerinin kontrolü: Kısa bir süre için bile olsa Şeybânîler Kandehar’a 

hükmetti. 

4- İmparatorluğun kuzey ve kuzeydoğu sınırlarını korumak ve İran-Hindistan ticaret 

hatlarının güvenliğini sağlamak.  

Kandehar stratejik öneminden ötürü birçok defa el değiştirdi. Şehri ele geçiren her 

hükümdar şehrin savunmasını güçlendirmek için kaleler inşa etti. Bu nedenle dönemin en güçlü 

kaleleri bu kentte inşa edilmiş ve Kandehar güçlü kaleleri ile meşhur olmuştur.  

2.3. Hümâyun’un Safevîlere Sığınması 
Özbek Ubeydullah Han öldükten sonra (1539) Safevî-Özbek sınır çatışmaları devam 

ediyordu73 ve Özbek saldırıları sürdüğü sürece Bâbür-Safevî ittifakı da Kandehar pürüzüne 

rağmen bozulmamıştı. 969 (1562/1563) yılında 8 bin Özbek Amuderya’yı geçip Andhond ve 

Şibirgan üzerine akınlar yaptıklarında Cam bölgesi hâkimi Safevî Zulkadirli Zeynel Han ve 

Çağatay (Bâbür) emirlerinden meşhur kale muhafızı Hacı Sultan buluşup Özbek akınlarını 

birlikte durdurmak için bir ittifak kurdular. Ancak Bâbürlü ve Kızılbaş askerleri Özbeklerin 

pususuna düşüp kılıçtan geçirildiler. Zeynel Han’da savaşta öldü. Çok önemli bir savaş 

olmamakla birlikte Bâbürlü-Safevî ittifakı açısından bu olay kayda değer bir örnektir. Bu 

olaylar yaşanırken Bâbür’ün oğlu ve varisi Nasireddin Muhammed Hümâyun bir dizi siyasi 

başarısızlıkların ardından nihayet 1544’te Şah Tahmasb’a sığınmıştır. Tahta çıkışı üzerinden 

bir yıl geçmeden Hümâyun Afganların saldırısı karşısında, Çavsa ve Kanuc’da iki ağır 

yenilgiye uğramış ve saltanatını güçlü Afgan rakibi Şirşah Suri’ye kaptırmıştı (İslam, 1994, s. 

120). 

Hümâyun’un iktidarının ilk on üç yılı yani 1530-1543 yılları arasında Şah Tahmasb ile 

olan münasebetleri hakkında kaynaklarda çok az bilgi vardır. Hümâyun ile Şah Tahmasb 

arasındaki ilişkilerle ilgili bilgiler genellikle 1543 yılından sonrasında başlar. Hümâyun’un bu 

yıllar arasında Safevîler ile kurduğu dostane ilişkiler, onun Bâbürlüler arasında prestijinin 

azalmasına neden olmuştur. Fakat Hümâyun bunun farkında değildir veya bunu önemsemiştir. 

Hümâyun büyük bir soydan gelmesine ve babasından geniş topraklar tevarüs etmesine 

rağmen çok yetenekli bir lider ve savaşçı bir hükümdar sayılmazdı. On iki aydan az bir zaman 

 

73Şeybânîlerden Semerkant hükümdarı Barak Han (1552-1556) Herat’ı almaya kalktı, ama başarılı olamadı. Bu 
esnada Horasan Şehzade Muhammed Mirza’ya ve lâlâsı Ustaclu Şahkulu’na verilmişti. Muhammed Mirza 
Horasan’a gittiğinde Şeybânî Han’ı Pir Muhammed (1556-1561) Belh civarından Meşhed’e bir sefer yapıp geri 
dönmüştü. Bunlar daha önemsiz seferlerdir. 



75 
 

içerisinde Haziran 1539- Mayıs 1540 arasında Çavsa ve Kanuc’da Afganlar karşısında iki 

büyük mağlubiyet aldı. Târîḫ-i Firişte’ye göre Hümâyun’un bu mağlubiyeti ve aşırı biçimde 

Şiîliğe olan eğilimi olması dolaysıyla Bâbürlü eşrafı onu terk etmişti (Esterâbâdî Firişte, 1832, 

s. 424). Hümâyun’un tahtını kaybetmesinin bir diğer nedeni de Şir Han Afgan’ın saldırıları 

karşısında yalnız kalması ve kardeşlerinden yardım görmemesiydi. İktidarını geri kazanma 

konusundaki tüm ümidini yitirdikten sonra Hümâyun 950 yılının Rebiyülevvel ayında 

(1543/1544) Kandehar’a doğru yola çıktı. Hümâyun son çare olarak İran’dan yardım istemeden 

önce Kâmrân Mirza’nın kardeşi Askerî Mirza tarafından kontrol edilen Kandehar’ı zapt etmek 

için teşebbüste bulunsa da başarılı olamadı. Bu sıralarda Hümâyun’un karşı karşıya kaldığı bir 

sürü şansızlık onu gelecekle ilgili ümitsizliğe sevk ediyordu. Herkes onu terk etmiş neredeyse 

yalnız kaldığı bir anda eski dostlarından Bayram Beg Baharlı (Bayram Han) Nisan 1543’te 

Sind’de ona katıldı (Allami, 1877-1878, ss. 185-187). Şiî Türkmenlerden olan Bayram Han 

muhtemelen Hümâyun’u Safevîlerden yardım istemeye ikna eden kişidir. 

Hümâyun böylece batıya yönelerek Şevval ayında Sîstan’a ulaştı. Onun geliş amacı 

sadece Şah Tahmasb’dan yardım istemekti. Bazı tarihçilerin iddia ettiği gibi Hümâyun’un bu 

yoldan geçerek hacca gitmek değildi (Sultaniyan & Kuhensal, 1992, s. 104). Ekbernâme’de 

Hümâyun’un hacca gitmek için İran’a yöneldiği yazıyor (Allâmî, 1877-1878, s. 214). Fakat 

onun ilk hedefinin yardım almak olduğu açıktı. Ekbernâme daha sonraki bir tarihte yazıldığı 

için Hümâyun’un bu zor duruma düşmüş halini yansıtmak yerine onun hacca gitmek niyetinde 

olduğunu ileri sürmesi normaldir. Hümâyun, İran sınırına yaklaştığı sırada maiyetindekilerin 

sayısı 50 kişiden azdı (Gülbeden, 1987, s. 68). Bu konuda farklı kaynaklarda farklı rakamlar 

telaffuz edilmektedir. Ancak maiyetindekilerin sayısı 50’i geçmiyordu. Hümâyun’un 

hizmetinde olanlardan Cevher Âftâbeci 42 kişi olduklarını belirtmiştir (İslam, 1994, s. 54). 

Hikmet Bayur, bu konuda şunları söylemiştir: “Kandehar’a giderken uğradığı 

baskından sonra Hümâyun için yapılacak tek bir şey kalmıştı: İran’a kaçmak” ...(Bayur, 1987, 

s. 385). Ancak Ebü’l-Fazl el-Allâmî artık kendisi için iktidar hayatının bittiğini düşündüğünden 

İran’a gelirken amacının hacca gitmek olduğunu yazar. Yani Hümâyun hacca gitmek için 

İran’a gitmemiş artık saltanat kavgasını yitirdiğini düşündüğünden İran’a giderken bu kararı 

almıştır (Gülbeden, 1987, s. 90). O dönemde hacca gitmenin bir anlamı da dünyevi işlerden ve 

siyasetten el-etek çekmek istediğini göstermekti. Ancak hacca gitmenin diğer anlamı ise asker 

toplamaktı. Nitekim Hümâyun’un Osmanlı padişahı I. Süleyman’a yazdığı mektuba 

dayanılarak Osmanlı topraklarına varıp kendisine bir ordu kurmayı planladığı öne sürülmüştür 

(Gülbeden, 1987, ss. 91-92). H. Bayur’a göre böyle bir tehlikenin farkında olan Tahmasb’ın 



76 
 

Hümâyun’u asla Osmanlı topraklarına göndermek istememesi doğaldı. Hakkındaki şüpheleri 

dağıtmak için Hümâyun Tahmasb’ı öven Şiîrler yazmış ve bu Şiîrlerinde de Şiî söylemlere yer 

vermiştir. Bu Şiîrlerden birinde Hümâyun “Candan Ali evladının bendesiyiz. Ali’nin adını 

anmakla daima şâdız. Velilik sırrı Ali’de zahir olduğu için Ali’nin naadını74 daima kendi 

virdimiz (dilden düşmeyenimiz) yaptık” diyerek Şiîlerin hoşuna gidecek bir tavır 

takınmaktaydı (Gülbeden, 1987, s. 93). 

Hümâyun ilk olarak İran’ın Sîstan vilayetine ayak bastı (Allami, 1877-1878, ss. 203-

204). Sîstan hâkimi Ahmed Sultan Şamlu onu şehir büyükleriyle sıcak bir şekilde karşıladı. 

Ayrıca hediyeler takdim eden Ahmed Sultan şehirde kaldığı sürece iyi bir misafirperverlik 

göstermiş, Hümâyun’a hazineden 250 Bedahşan yakutu ve Kuh-i Nur adında bir elmas da 

hediye etmişti (Gülbeden, 1987, s. 90). Ardından da Hümâyun’un maiyetindeki 50’den az 

silahsız kişi ile yardım istemeye geldiği haberini verdi. Hümâyun’un mektubu hızlıca Şah 

Tahmasb’a ulaştırıldı. Tahmasb, edebi bir üslupla cevap yazarak kendisini görmekten mutlu 

olacağını belirtti. Tahmasb aynı zamanda Muhammed Han’a Hümâyun’u karşılama töreni 

hazırlaması için bir ferman gönderdi. Bu fermanın birer kopyası başta Sîstan hâkimi olmak 

üzere Hümâyun’un geliş güzergahı üzerinde olan vilayet hâkimlerine dağıtıldı (Bayat, 1941, s. 

18). Bu ferman Hümâyun için çok değerli bir senetti. Yaklaşık iki bin kelimelik fermanda, 

Hindistan’dan gelen konukların nasıl karşılanıp ağırlanacaklarına, onlar için hangi yemek ve 

içeceklerin, meşrubatların hazırlanacağına kadar ayrıntılar bulunmaktadır. Bu fermanın içeriği 

Beyazıt Bayat’ın Ṭabaḳāt-ı Ekberî adlı eserinde yer almaktadır (Bayat, 1941, ss. 11-32). 

Fermanın karşılama törenlerinde Sultan Hüseyin Mirza’ya (yani Timurlulara ait) mimari 

yapıların Hümâyun’a gösterilmesi, çarşı ve dükkanların süslenmesi ve Hümâyun’un 

karşılanmasına ilişkin günlük olarak rapor verilmesine dair emirler yer almaktadır. Fermanda 

ayrıca karşılama merasimine uymayanların da cezalandırılacağı belirtilmektedir. Bu ferman 

Herat hâkimi Muhammed’e hitaben yazılmış olmasına rağmen yol boyunca Hümâyun’un 

geçtiği bölgelerdeki tüm yetkilere Hümâyun’a iyi davranmalarını emrediyordu. Bu fermanın 

bir bölümünde Hümâyun’un İran’a gelişi bir ganimet olarak nitelendirilerek şunlar yazılmıştır: 

“Allah’a şükürler olsun ki Allah tarafından hediye olan böyle bir padişah bize misafir oldu. 

Onun iyi bir şekilde ağırlanması için gereken her şey yapılmalıdır. Bu hazretin hizmeti için ne 

kadar özen gösterilirse o kadar iyidir.” (Allami, 1877-1878, s. 423). 

 

74 Şiî ve Bektaşilerin sürekli okudukları Hz. Ali’ye adanmış bir dua. 



77 
 

Hümâyun, Şubat 1544’te Sîstan’dan Timurluların eski başkenti Herat’a doğru yola çıktı 

(Allami, 1877-1878, s. 205). Fermanda belirtildiği gibi Herat hâkimi Şehzade Muhammed 

tarafından güzel bir şekilde karşılandı (Bayat, 1941, s. 8). İkisi birden atından inip kucaklaştılar 

(Münşi, 2019, ss. 112-113). O dönemin kültüründe aynı anda attan inme karşı tarafa duyulan 

saygıyı yansıtmaktaydı; aksi halde Hümâyun attan inerken Şehzade Muhammed at üstünde 

kalarak “üstünlüğünü” yansıtabilirdi. Hümâyun Herat’tayken Sultan Hüseyin Baykara’nın 

kızının evi orada bulunduğu sırada kalması için kendisine tahsis edildi. Onuruna büyük bir 

yemek tertip edildi. Hümâyun’da Herat’ta olmaktan mutluydu. Bu nedenle kalış süresini 

Nevruz bayramını da kentte geçirmek için Mart 1544’e kadar uzattı. 

Hümâyun bir süre Herat’ta kaldıktan sonra Mart 1544’ün sonlarına doğru Tahmasb’a 

ikinci bir mektup yazarak onunla görüşmek istediğini belirtti ve ayrıca Şiîlerin sekizinci İmamı 

İmam Rıza’nın mezarını ziyaret etmek üzere Meşhed’e gitmek için Şah’tan izin istedi (Bayat, 

1941, s. 105).  Kuşkusuz bu tavır onun Şiîlerin kutsal merkezine ve bu mezhebe olan saygısını 

gösteren bir harekettir. Mektup Şah Tahmasb’ın Hümâyun’un Şiîliğe olan bağlılığına 

inandıracak şekilde tertip edilmişti. Böylece Hümâyun 15 Muharrem 951’de (1544/1545) 

Meşhed’e girdi ve orada şehrin hâkimi ve önde gelenleri tarafından karşılandı (Allami, 1877-

1878, s. 307-309). Tahmasb bu durumdan çok mutlu oldu ve Meşhed’i ziyaret etmesi için 

kendisine izin verdi (İslam, 1994, s. 58).  Sonuç olarak Hümâyun Meşhed’i ziyaret etti ve orada 

İmam Rıza’nın kabrine büyük bir hürmet gösterdi. Hümâyun bu sırada Tahmasb’dan görüşmek 

için kendisini Kazvin’e davet eden bir mektup aldı.  

2.4. Tahmasb’ın Hümâyun’a Tavrı 
Safevî-Bâbür ilişkilerini inceleyen tarihçiler açısından Tahmasb’ın Hümâyun’u 

karşılama biçimi üzerine çok sayıda tartışma yapılmıştır. Bu tartışmalarda bazı tarihçiler 

Tahmasb’ın Hümâyun’a gerçek bir dost gibi yaklaştığını savunurken; karşıt görüştekiler 

Hümâyun’a sürekli olarak baskı yapıldığı ve Bâbür Şahı’nın Şiîliği kabullenmeye zorlandığını 

belirtir. Bâbür tarihçilerinden Sukumar Ray’a göre Hümâyun’un İran’daki ikameti üç döneme 

ayrılarak incelenebilir: Birincisi Şah Tahmasb’ın Hümâyun’un mezhebini değiştirmek için 

çabaladığı dönemdir, ikincisi, iki aylık bir süreden oluşur ve Tahmasb’ın Hümâyun’a çok 

kızgın olduğu, hiçbir irtibat sağlamadığı dönemdir, üçüncüsü ise, Tahmasb’ın davranışının 

değiştiği ve ilişkilerin yeniden başladığı son dönemdir (İslam, 1994, s. 62). Tahmasb’ın 

Hümâyun’a davranış biçimi Safevî Devleti’nin dış politikada nasıl bir tavra sahip olduğunu 

göstermesi açısından önemlidir. 



78 
 

Hümâyun, Kazvin’e davet edildiğinde, kendisinden önce hizmetçisi Bayram Beg’i 

Şah’ın yanına gönderdi. Bayram Beg, Şah’ın yazlık konağına geldi (Allami, 1877-1878, ss. 

2015-2016). Şah Tahmasb, Bayram Beg’e sakallarını keserek On İki İmam’ı hatırlatan on iki 

dilimli kızıl taç giymesini emretti. Bayram Beg ise, Hümâyun’a sormadan böyle bir şey 

yapamayacağını söyledi. Şah Tahmasb, Bayram Beg’in bu cevabına çık sinirlendi. Tahmasb, 

Hümâyun’a bir mektup göndererek bir sonraki emrine kadar bulunduğu yerde kalmasını 

söyledi. Ancak sonradan fikrini değiştirerek bir başka mektup gönderdi ve Hümâyun’dan 

Kazvin’e doğru yola çıkmasını istedi. Yaklaşık kırk gün Meşhed’de kaldıktan sonra Hümâyun, 

Nişabur ve Sebzevar yolundan Semnan ve oradan da Kazvin’e geçerek Şah Tahmasb’ın yazlık 

ikametgahına geldi ve orada sıcak bir şekilde karşılandı. Hümâyun Kazvin’e kadar uğradığı 

her şehirde törenlerle ve o bölgenin en yüksek idari amirlerince karşılandı. Büyük hürmet 

gördü. Ordugaha bir fersah (6 km.) kala Tahmasb’ın kardeşleri, Sam Mirza, Behram Mirza, 

Vezir Afşar Kadı Cihan, Afşar Korcubaşı Sevündük Bey, Ustaclu Bedr Han, Zülkadir 

Mühürdar Şahkulu Halife ve diğer bütün önemli emirler Hümâyun’u karşılayan 

protokoldeydiler. Şah’ın (Tahmasb) otağına geldiklerinde attan indiler. Padişahla kucaklaştılar. 

Tahmasb, Hümâyun’un elini tutarak onu çadırına kadar götürdü. İskender Bey Münşî’ye göre 

“birbirleri ile iki dost gibi hiçbir ihtilaf olmaksızın samimiyetle konuşup meclisi şenlendirdiler. 

Hümâyun Tahmasb’a Bedahşan La’lı75 ve birçok kıymetli elmas hediye etti”. Bu mecliste hazır 

bulunanlardan biri tarihçi Hasan Rumlu ve Târih-i Cihân Ârâ’nın yazarı Kadı Ahmed-i Gaffari 

bu olayı ayrıntılarıyla anlatmaktadırlar. Bu toplantılarda iki tarafın da saygı duyduğu (yani bu 

buluşmayı sağlayan kişi olan) Bayram Beg Han’a Han-ı Hanan unvanı verildi (Münşi, 2019, 

s. 113).  

Safevî tarihçileri bize bu toplantının olumlu ve kardeşçe bir havada geçtiğini 

belirtmelerine rağmen buluşmanın bir de diğer yüzü vardı. Hikâyenin bir başka versiyonu ise 

şu şekildedir: Hümâyun üç gün Kazvin’de ikamet ettikten sonra bir akşamüstü Şah ile 

görüşmek üzere otağına (çadırına) geldi. Gecenin ilk saatlerinde Şah Tahmasb ile görüşmeden 

gelen Bayram Beg tedirgin görünüyordu. Karşılaşma merasiminde Hümâyun’a saygısızlık 

yapılıp onun rahatsız olmasından endişeleniyordu. Hümâyun artık geriye dönmenin mümkün 

olmadığını düşünüyordu. Bu konuyla ilgili Cevher Âftâbeci’nin tanıklığı iki padişah arsında 

 

75Bedahşân sözcüğü şairlere la’l adındaki kırmızı taşları, bu kırmız mücevherler de renginden dolayı, şarabı, göz 
yaşını vb. hatırlatır. La’l taşlarının hem rengi hem de şekilleri aşığın göz yaşları gibidir. Aşıkların göz yaşları tıpkı 
La’l-i Bedahşân taşları gibi kıpkırmızı akar. Divan şairlerinin anlayışına göre La’l taşları ile Bedahşan’ı göz 
yaşlarını, şarabı vb birlikte düşünmek gerekir. Bkz: Mustafa İsmet Tuzun, “BEDAHŞAN”, İslâm Ansiklopedisi, 
Cilt 5, DİA, İstanbul, 1992, s. 292-293. 



79 
 

bir gerginlik olduğunu ortaya koymaktadır. Ertesi gün buluşma gerçekleşti. Tahmasb 

Hümâyun’u sağ tarafında oturttu. Onunla ilgili bir şekilde sohbet etmeye başladı. Tahmasb çok 

geçmeden Hümâyun’dan Şiîlik tacını kafasına koymasını istedi. Hümâyun Şah’ın bu isteğini 

kabul etti fakat tacı iftihari (sembolik) olarak takacağını söyledi. Hümâyun bu tacı takarak 

mezhebini değiştirmiş gibi görünmek istemiyordu. Tahmasb’ın Hümâyun’dan hemen ilk 

buluşmada taç takmasını istemesi onun misafirinin mezhebini değiştirmekte ne kadar istekli 

olduğunu göstermektedir. Hümâyun nispeten kısa sayılacak bu görüşmeden sonra ikamet 

yerine döndü. Ertesi gün Tahmasb’ı çok soğuk ve umursamaz bir tavır içerisinde bulan 

Hümâyun rahatsız oldu, hatta yakın çevresine İran’a geldiğine pişman olduğunu belirtti 

(Aftabeci, 1832, s. 71). 

 

Tablo 4: Tahmasb ve Hümâyun76 

Cevher Âftâbeci’nin Teẕkiretü’l-vâḳıʿât adlı eserine göre; Şah Tahmasb, Hümâyun’a 

“Eğer Şiîliği kabul ederse kendisine her türlü yardımı yapacağını, yoksa o ve beraberindekilerin 

öldürüleceğini” söylemiştir (Aftabeci, 1832, s. 79). Hümâyun’un başlarda bu baskıya 

direndiğini ve Şah’a “imanını değiştirecek kadar saltanat meftunu olmadığını” söylediğini 

nakleder. Şah da buna cevaben uzun süredir Sünnî bir padişaha karşı savaş açmak istediğini, 

şimdi ise ayağına gelmişken mezhebini korumasına izin vermeyeceğini söylemiştir. Bu 

cümlesiyle Tahmasb, Hümâyun’a mezhebini değiştirmeden serbest kalamayacağını söylemek 

istemişti. Şah’ın vekili Kadı Cihan, Hümâyun’a dostane uyarıyla eğer direnirse mahiyetindeki 

 

76 https://i0.wp.com/ranasafvi.com/wp-content/uploads/2021/05/img_7344.jpg?w=1536&ssl=1 



80 
 

700 kişinin ölümle yüz yüze kalacağını da sözlerine eklemiştir.77 Sonunda Kadı Cihan Şiîliğin 

tasdikiyle ilgili üç nüsha metin ile geldi ve Hümâyun’a bunlardan birinin kabul etmesini istedi. 

Hümâyun da baskıdan dolayı kabul etti ve söz konusu metinlerden birini Şah’ın huzurunda 

okuyarak Şiîliği kabul etmiş oldu. Bu olaydan sonra ava çıkıldı ve Hümâyun, Bayram Han 

vasıtasıyla yukarıda zikredilen mücevherleri bu mezhep değiştirme seremonisinden sonra 

hediye etti. Hümâyun bu seremoninin ardından Şeyh Safiyüddin ve diğer Safevî büyüklerinin 

mezarlarını ziyaret etmek için Tebriz’e geldi. Onun için tüm çarşı pazar süslendi (Münşi, 2019, 

s. 113). Ardından Hümâyun Erdebil’e giderek Safevî atalarının türbelerini ziyaret etti.  Onların 

ruhuna dua okudu (Münşi, 2019, s. 114). 

Görüldüğü üzere Safevî tarihçilerinin aksine iki hükümdar arasında yakınlaşma ilk 

karşılaşma anında değil ancak Hümâyun Şiîliği kabul ettikten sonra gerçekleşmiştir. Öte 

yandan Cevher Âftâbeci’nin anlatımında tutarsızlıklar da bulunmaktadır. Örneğin buzlar 

çözüldükten sora iki hükümdarın iki ay boyunca görüşmediklerini öne sürmektedir. 

Muhtemelen Hümâyun ile Şah arasında iki ay boyunca irtibatın kesildiği dönem Hümâyun’un 

Şiîliği kabul etmesinden önce olmalıdır. Olayların şahitleri olan Tezkire’yi Hümâyun ve 

Ekbernâme’nin yazarı Beyazıt Bayat ve Ebü’l-Fazl el-Allâmî gelişmeleri bu şekilde 

aktarmışlardır. Hümâyun ile birlikte İran’da olan Beyazıt, Bayram Beg’e han-ı hanan 

unvanının verilmesi ile Hümâyun’a Safevî yardımının tahsisi kararının aynı gün alındığını 

yazmaktadır (Bayat, 1941, ss. 34-35). Başka bir deyişle Bayram Beg’e han-ı hanan unvanı 

verilmesi Hümâyun’un İran’da geçirdiği son günlerine denk gelmiş olmalıdır. Âftâbeci’nin 

belirttiği üzere iki ay önceki ilk karşılaşmalar esnasında değil…Ekbernâme’de de Bayram 

Beg’e han-ı hanan unvanının verilmesinin iki şah arasındaki mezhep sorunun çözülmesinden 

sonra yaşandığını yazmaktadır (Allami, 1877-1878, s. 218). Cevher Âftâbeci’nin tanıklıkları 

çok değerli olmakla birlikte anılarını ileri yaşlarda kaleme aldığı için kronolojiyi karıştırmış 

olabilir.  

Safevî sarayı bu yakın ilişkiden ne kadar memnundu? Cevher Âftâbeci Safevî 

büyüklerinin Hümâyun’a yardım edilmesine karşı olduklarını yazıyor. Onlara göre Bâbür 

Gajdevan’da Safevîlere ihanet etmişti ve Hümâyun da böyle yapabilirdi (Aftabeci, 1832, s. 

75a). Âftâbeci, Hümâyun’un Gucerât’ın fethinden sonra Tahmasb’a göre güç ve konum 

bakımdan daha yüksekte olduğunu iddia etmişti. Bu mesele Şah’ın kulağına gidince Tahmasb 

 

77 Bu metin sayesinde Hümâyun’un maiyetinin muhtemelen yeni katılımlarla sayısal olarak arttığını 
anlamaktayız. 



81 
 

rahatsız oldu. Hümâyun’un bunun bir iç mesele olduğu yönündeki açıklaması Tahmasb’ı 

memnun etmedi. Tahmasb Hümâyun’un yüzüne onun “mütekebbir biri olduğunu bu yüzden 

bu durumlara düştüğünü” söyledi. Tahmasb’ın Osmanlı Sultan’ı Süleyman’a yazdığı bir 

mektup onun Hümâyun’a bakış açısını göstermesi açısından önemlidir: “Dünyanın en büyük 

padişahlarından biri olan Hümâyun’un 500 bin kişilik ordusu ve 12 bin fili vardı. Sonra Şeytan 

onun zihnine girdi ve o kadar kibirli oldu ki sonunda tanrılık iddiasında bulundu. Ara ara 

kendini millete göstermesi onun ilahi gücünün bir göstergesi olarak halka sunuldu. Onun 

hükümranlığında ve ordusunda şeriat yasaklandı ve küfür galip geldi. Sonunda bir gün falcılar 

ve müneccimleri çağırarak bir rüya gördüğünü, bu rüyasında güneş ile yıldızların onun 

tahtının ayağına kadar indiğini söyledi. Falcılar da ona gökyüzü bilgisinin bu rüyayı 

doğruladığını ve bunun Rum (Osmanlı) sultanı, İran sultanı ve Turan hükümranları ve diğer 

padişahların yakın bir zamanda Hümâyun’un dergahında hazır bulunacakları ve onun 

hizmetine girip ona biat edecekleri anlamına geldiğini söyledi. Sonra da ilahı güç ona gününü 

gösterdi ve zillet elbisesini giydirdi. O Şir Han tarafından yenilgiye uğradı, kardeşleri 

tarafından kovuldu ve sonunda da bana sığındı” (İslam, 1994, s. 68). 

Bu mektup Tahmasb’ın Hümâyun hakkındaki gerçek düşüncelerini yansıtmakta ve 

Hümâyun’u kendisine sığınan, kendini beğenmiş biri olarak gördüğünü göstermektedir. Şah’ın 

Hümâyun’a yönelik bakış açısını etkileyen çok sayıda faktör vardı. Gajdevan trajedisi henüz 

unutulmamış ve iki devlet ilişkilerinde bir kara leke olarak duruyordu. Hümâyun’un kışkırtıcı 

davranışları ve bazen zuhur eden tekebbürlü (gururlu) davranışları Tahmasb’a ağır geliyordu. 

Tahmasb’ın taç giymesini istediğinde Hümâyun’un ona verdiği cevap ve kendisini konum ve 

güç olarak daha yüksek olduğu iddiasıyla ilgili Tahmasb’a yaptığı açıklama Tahmasb’ın ona 

karşı olumsuz tutumuna etki etmiş olabilir. Fakat öyle görünüyor ki mezhep ayrımı en temel 

faktör idi. İlginç olan Tahmasb’ın siyasi tabiiyeti yerine mezhep değiştirmesinde ısrar 

etmesidir. 

Şah’ın hoşnutsuz davranışı ve tehditleri Hümâyun’u hayrete düşürmüş ve hayal 

kırıklığına uğratmıştır. Hümâyun’un danışman ve dostu olan Bayram Beg onu dirayetli olmaya 

teşvik ediyordu (Esterâbâdî Firişte, 1832, s. 446). Hümâyun’un Tahmasb’ın dergahında güçlü 

dostları vardı. Geçmişte Sünnî olmakla suçlanan Kadı Cihan Hümâyun’un destekçilerinden biri 

sayılıyordu. Şah’ın hekimi Nureddin de Hümâyun’un dostlarından biriydi (Bayat, 1941, s. 60). 

Şah’ın kız ve erkek kardeşleri Hümâyun’un lehine nüfuzlarını kullandılar. Şah’ın kız kardeşi 

Sultan Begüm siyasi zekâsı yüksek biriydi. Sultan Begüm bir taraftan ağabeyini frenlerken 

diğer taraftan da Hümâyun’a ne yapması gerektiğini, nasıl davranması gerektiğini anlatıyordu 



82 
 

(Bayat, 1941, s. 60). Ayrıca Kâmrân Mirza’nın Şiî karşıtı olması da Tahmasb’ın Hümâyun’a 

yardım etmesinde rol oynadı. 

 Sonuç olarak mezhep seremonisinden sonra Hümâyun’u yolcu etmek üzere tertibatlar 

alındı. Hediyeler takdim edildi. Hümâyun’a veda töreni için hazırlıklar yedi gün sürdü törenin 

kendisi de üç gün sürdü. Âftâbeci’ye göre Hümâyun son dört yılda yoksun kaldığı saltanat araç 

gereçlerinin hepsine sahip oldu (Aftabeci, 1832, s. 79). Hümâyun’a verilen hediyelerin 

tamamının değerinin 20 bin tümeni aştığı ve yaklaşık 30 bin tümen de nakit para verildiği 

söyleniyor (İslam, 1994, s. 71). Şah küçük oğlu Sultan Murat Mirza’yı Hümâyun’a yardım 

etmesi için Dudağ Han Afşar’ın nezareti altında 12 bin kişilik ordunun başına getirdi (Habibi, 

2010, s. 57). Ayrıca bunlar arasında çok ünlü komutanlar da vardı. Sonuç olarak Hümâyun iyi 

bir şekilde uğurlandı.   

Şah Tahmasb’ın Hümâyun’a karşı takındığı tavır, üzerinde tartışılan konulardan biridir. 

Bu tartışmalar Safevî Devleti’nin bir imparatorluk ideolojisiyle mi yoksa dar mezhepçi dış 

siyasetle mi hareket ettiği sorusu üzerine yoğunlaşmaktadır. Bu konuda iki farklı görüşün 

bulunduğuna değinmiştik. Birinci ve yaygın görüş Tahmasb’ın Hümâyun’u büyük bir dostlukla 

karşıladığı ve ona yardım ederken mezhebî saikle hareket etmedini savunmaktadır. İkinci görüş 

ise tam aksine Safevîlerin bu iltica olayını kendi ideolojilerini Hümâyun’a dikte etmek için bir 

fırsat olarak gördüklerini öne sürmekte hatta Hümâyun’un büyük bir baskı altına alındığını 

iddia etmektedir. Dönemin kaynaklarındaki ağırlıklı görüş Tahmasb’ın Hümâyun’u oldukça 

sıcak ve dostça misafir ettiğidir. Elbette burada tartışılması gerekilen asıl nokta Tahmasb’ın 

Hümâyun’a neden bu kadar ilgi gösterdiği olmalıdır. Bu “iyi” davranış tarzı o dönem için 

Safevîlere kendi güçlerini dünyaya ilan etmek için bir propaganda fırsatı da sağlamaktaydı. 

Örneğin İskender Bey Münşî “Osmanlı Şehzadesi Bayezit’ın ve Küregen (Gürkani yani Bâbür) 

şahı Hümâyun’un, Tahmasb’ın kanatları altına sığınmasını” Şah Tahmasb’ın kendi zamanının 

en büyük hükümdarı olduğunun kanıtı olarak göstermekteydi (Münşi, 2019, ss. 109-110). 

Tahmasb’ın aslında Hümâyun’a baskı yaptığını savunan ikinci görüşü savunan modern 

uzmanlar genellikle kaynak olarak Cevher Âftâbeci’nin Teẕkiretü’l-vâḳıʿât’ını 

kullanmaktadırlar (Sultaniyan & Kuhensal, 1992, ss. 116-117).78 Cevher Âftâbeci katı bir 

Sünnî olup Hümâyun’un dergâhında çalışanlardan (mülazım) biriydi. Âftâbeci aynı zamanda 

 

78 Cevher bu eserini 995 (1586-1587) yılında yani Hümâyun’un ölümünden 32 yıl sonra kaleme almıştır. Bu 
yüzden bu eser yazarın yaşlılığında kaynaklı muhtemel hataların dışında birçok dağınık nüshaya sahip olan 
eserdir. Yazarın da itiraf ettiği üzere bu nüshalar birbirinden farklıdır.  



83 
 

Hümâyun’un Şah Tahmasb’ın dergâhına sığınmasını kendi bakış açısıyla kaleme alanlardan da 

biriydi. Âftâbeci’nin yazdığı eser günümüzde Safevî karşıtı yazarlara kaynaklık 

etmektedir.79Aftabetci’nin izinden giden modern araştırmacılar Tahmasb’ın Hümâyuna 

oldukça kötü davrandığını; hatta onu öldürtmekle tehdit ettiğini savunmaktadırlar. Hintli 

araştırmacı Sukumar Ray karşılaşmanın sanıldığı üzere dostane gelişmediğini “Şiî ve Sünnîler 

arasındaki mezhepsel ihtilaf ve Safevîler ile Çağatay Hanedanı arasındaki rekabet iki padişah 

arasındaki en önemli ihtilaflar idi. Hümâyun ve mahiyetindeki kişilerin çoğunun Sünnî olması 

nedeniyle Şah Tahmasb’ın ona düşmanca yaklaşması doğaldı (Ray, 1963, s. 66).”  Sözleriyle 

savunmaktadır. Yazar daha sonra Âftâbeci’den şu alıntıyı nakletmektedir: “Tahmasb, 

Hümâyun’a “eğer Şiîliği kabul ederse ona yardımı esirgemeyeceği, yoksa kendisini ateşe 

atacağı mesajını” iletti. Hümâyun da ona cevaben “bunu yapacak kadar saltanata şifte (düşkün) 

olmadığını, mezhebine sadık kalacağını, sadece Mekke’ye gitmek için izin vermesinin yeterli 

olacağını” yazdı. Çünkü Mekke’ye gidiş yolu İran’dan geçtiği için buraya gelmişti.” (İslam, 

1953, s. 78). Aynı eserde Şah Tahmasb’ın Hümâyun’u öldürmeyi planladığı fakat kız kardeşi 

Sultanem ve bazı vezirlerin girişimiyle vazgeçtiği de söylenmektedir. 

Açık söylemek gerekirse Cevher Âftâbeci’nin iddia ettiği bu mezhepsel gerilim üzerine 

bazı şüpheler de bulunmaktadır. Öncelikle Hümâyun’un hacca gitmek için İran’a geldiği 

tamamıyla hayali bir iddiadır. Hümâyun tahtını kaybettiği için yardım alma umuduyla İran’a 

sığınmıştır. Ayrıca Timurluların mezhep daha doğrusu Şiîliğe direnç konusunda bu kadar katı 

bir tutumları hiçbir dönemde olmamıştı. Örneğin Hüseyin Baykara Herat hâkimi olduğu sırada 

bu şehirde Şiîliği yaymak için uğraşmıştır (Brown, 1950, s. 74). Afganistan’da Şiîliğin en 

önemli merkezlerinden biri olan Mezar-ı Şerif aynı zamanda Sünnî Timurluların de saygı 

duyduğu yerlerden biriydi. Mezar-ı Şerif Külliyesi’nin yapımı ve bakımına Timurlular ne kadar 

önem verdiği bilinmektedir. Aynı şekilde Bâbür’ün de Safevîlerden destek aldığı zamanlarda 

Şiîliğe olan temayülü herkesin malumudur. Hatta Bâbür’ün Şiîliğe olan eğilimi dolaysıyla 

reayasının ona yüz çevirdiğinde veya Bâbür’ün Şiî propagandası yapan sikkeler kestirdiğinden 

(Handmir, 1915, s. 118) yukarıda söz edilmişti. Aynı şekilde Bâbür, Şiî olan Hândmîr gibi 

yazarları kendi hizmetine almıştır ve İranlı bir Şiî olan Bayram Han’ı da oğlunun daimî yol 

 

79 Bu eserden etkilenen çağdaş eserlere örnek olarak Sukumar Ray, Hümâyun der İran, (Çev: Keyvan Frozende 
Şehreki), Tahran, 2004, Riyaz al-İslâm, Tarih-i Revabet-i İran ve Hindistan der Devre-yi Safevîye, (Çev: 
Muhammed Bakır Aram), Emir-i Kebir Yayınları, Tahran, 1994, Abu Talib Sultaniyan ve Hüseyin Kuhensal, 
“Berresi-yi Çe Gunegi-yi Reftar-ı Şah Tahmasb ba Hümâyun,” İslâm Araştırmaları Dergisi, Gilan Üniversitesi 
(Bahar 2013), C: 7, No: 1, s. 103. 
 



84 
 

arkadaşı olarak seçmiştir (Esterâbâdî Firişte, 1832, s. 473). Dolaysıyla bunlardan yola çıkarak 

Timurlularda iddia edildiği şiddette mezhepsel ihtilafın olmadığını söyleyebiliriz. Tüm bunlara 

ek olarak Hümâyun ve ailesinin aslında İran’a gitmeden önce de Şiîliğe sempati duyduğu ve 

kardeşi Kâmrân’la arasının açılmasının bir nedeninin de bu olduğu savunulmaktadır (Ray, 

1963, ss. 67-73). Nitekim Hümâyun İran’a gelirken mahiyetindeki birçok kişi onu Şiî 

olmasından ötürü terk etmişlerdir. Hümâyun İran’a geldiğinde 40 gün Meşhed’de kalarak gece 

gündüzünü ibadetle geçirmiştir. Aynı şekilde Hindistan’a dönüş sırasında da tekrar Meşhed’e 

uğrayarak bir hafta kalmıştır. Tüm bunlardan yola çıkan bazı uzmanlar Hümâyun’un zaten Şiî 

veya en azından Şiîliğe eğilimli olduğu sonucuna varmışlar ve Tahmasb’ın Hümâyun’u 

mezhep değiştirmeye zorladığı iddialarının doğru olmadığını söylemişlerdir. 

Öte yandan bu iddianın iki zayıf noktası bulunmaktadır: Birincisi Hümâyunun 

Meşhed’e gitmesi orada ibadet emesi onu Şiî yapmaz. Zira Timurluları Mezar-ı Şerif 

örneğinden olduğu gibi zaten Şiî mekanlara önem veren mezhepler üstü siyasete alışkın 

idareciler idi. İkincisi Hümâyun bu seremonileri salt Safevîlerden yardım almak için siyaset 

gereği de yapmış olabilir. Tıpkı Bâbür’ün yaptığı gibi... Nitekim Bâbür de hatıratında Şiîlik 

dönemini pek anmak istemiyor ve Şiîlik hakkında çok da olumlu yorumlarda bulunmuyor. 

Bâbür’ün bir Şiî olarak ölmediği ve ailevi olarak da Hümâyun’a Şiî geleneği miras bırakmadığı 

kesin gibidir. Bu bakımdan Hümâyun İran’a gitmeden önce değil, İran’a sığınma esnasında 

Şiîliğe geçmiş olabilir. Bu durumda Safevîler onu zorlamasa da onlardan yardım almak için 

bunu politik bir amaç için yapmış olabilir. Nitekim Şah Tahmasb’ın Hümâyun’a kötü 

davrandığını savunan yazarlar Bâbür Şah’ın Şah İsmâil için çok güvenilir bir müttefik 

olmamasını ve son yıllarında onu terk etmesine de bağlamak istemektedirler. Bu yüzden 

Tahmasb’ın, Hümâyun’un kendisine sığınma talebinde bulunmasıyla babası Şah İsmâil’e karşı 

yapılan saygısızlığını intikamını almak için iyi bir fırsat elde ettiğini ileri sürmektedirler. Ancak 

Bâbür sonradan Safevîlerle ittifaktan çekilmişse de onlara karşı düşmanca bir tavrı da 

olmamıştır. Bu nedenle Tahmasb’ın “tarihsel bir intikam aldığı” iddiası kesin kanıtlara 

dayanmamaktadır. Zaten ilişkilerin menfiliğine odaklanan yazarlar Tahmasb lehine olan 

tarihsel anlatıları yansıtmaktan kaçınmışlar veya görmezden gelmişlerdir. Örneğin 

Hümâyun’un kız kardeşi Gülbeden Begüm’ün Hicri 1000 yılında Hümâyun’un eşi ve birinci 

derece şahitlere dayanarak yazdığı Hümâyunnâme şöyle demektedir: “Bu iki padişahın 

dostluğu iki bedende tek can gibi birbirine yakındı. Özellikle Hümâyun’un İran’da bulunduğu 

sırada Şah Tahmasb sık sık onun (Hümâyun’un) ikametgahına giderdi. Gitmediği zamanlar ise 



85 
 

Hümâyun Tahmasb’ın ziyaretine gelirdi.”80 Aynı şekilde Ekbernâme’nin yazarı Allâmî de 

Gülbeden Begüm gibi iki padişah arasındaki olumlu ilişkilerden bahsetmektedir (Sultaniyan & 

Kuhensal, 1992, s. 118). 

Hikmet Bayur ise Bâbür saray tarihçilerinin ekseriyetinin Hümâyun ile Tahmasb 

arasında zaman zaman yaşanan gerilimlerden bahsetmediklerini belirtmektedir. Firişte ve 

sonradan Ekber’in imamlığını yapan Badavunlu Abdülkadir ise bu konuda ayrı bir tutum 

takınmışlardır. Firişte’den öğrendiğimiz kadarıyla Tahmasb’ın kardeşi Behram Mirza 

Hümâyun’a gösterilen bu ilgiden rahatsızdı. Behram Mirza’ya göre Timurlu soyu Hindistan’da 

yeniden güçlendikten sonra eski mülkleri olan Horasan ve İran’ı da isteyebilirlerdi. Badavunlu 

Abdülkadir de Hümâyun’un babası Bâbür’ün daha önce Kızılbaşlara ihanet ettiğini ve onun 

soyuna güvenilemeyeceğini söylemekteydi (Gülbeden, 1987, s. 91). 

Hümâyun’un Safevîlere sığınması, Safevî devletinin ilk bakışta dış siyasette Şiî 

kalıpların ötesine uzanan bir görüş açısı geliştirdiği şeklinde yorumlanabilir. Neticede dönemin 

dengeleri ve Sünnî olan komşuların oluşturduğu tehdit Safevîleri zor durumda bırakmıştı. 

Şartlar iki devleti iş birliği yapmaya zorluyordu. Hümâyun’a iyi davranıp onun tekrar iktidarını 

kazanmasını sağlamak Tahmasb’ın da işine geliyordu. Osmanlıların İran’ın doğusundaki Sünnî 

güçlerle iş birliği yapması ve Timurluları de bu ittifaka katma çabaları dikkate alındığında 

Tahmasb Hümâyun’un uzattığı dostluk elini geri çevirerek düşmanlık yapacak durumda 

değildi. Bunlar iki devletin iş birliğine mezhepsel ayrımlardan daha çok önem vermelerinin 

altında yatan nedenlerdi. 

Öte yandan Safevî tarihçilerini aktardıklarına göre durum bu ölçüde net değildir. Safevî 

tarihçilerinde göre Tahmasb-Hümâyun ittifakı dinsel inanış farklılıklarını önemsizleştiren 

politik bir ittifak değil, Sünnî bir hükümdarın Şiîliğe kazandırması olarak yorumlanmıştır. 

Görüldüğü üzere Safevîler-sembolik seremoniler de olsa- ittifak kurdukları kişileri Şiî 

propagandaya dâhil etmekteydiler. Yine Şah Tahmasb’ın Hümâyun’a yardımı ancak Hümâyun 

tahtını geri aldığında “Memalik-i mahrusesinin minberlerini imme-yi masumunun (On İki 

İmam) adları anılırsa ben de babasından kalan ülkeleri geri almasına yardım ederim” şartını 

koymuştu. Hümâyun da buna cevap olarak kendisinin önceden beri Şiîliği benimsediğini bu 

 

80Öte yandan Sultaniyan ve Kuhensal’ın adı geçen makalelerinde Şah İsmâil ve Bâbür arasındaki ilişkilerin erken 
zamanlarına değinerek “Görüldüğü üzere Bâbür ile Şah İsmâil dostane bir ilişkiye sahip olmuşlardır. Bu yüzden 
Tahmasb’ın babasını intikamı için Hümâyun’a kötü davrandığı iddiaları yanlıştır” sonucunu elde etmeleri de 
hatalıdır. Zira yazarlar Bâbür’ün ömrünün son yıllarında Safevîlere karşı mesafeli duruşuna değinmemişlerdir. 



86 
 

sebeple kardeşlerinin kendisine düşman olduklarını ve onu ülkesinden kovduklarını iddia 

etmiştir (Gülbeden, 1987, s. 93). Firişte’ye göre Hümâyun’un asla böyle bir geçmişi yoktu ve 

sadece İranlılardan yardım alabilmek için son anda bu hikâyeyi uydurmuştu (Gülbeden, 1987, 

s. 94). Badavunlu’nun yazdığına göre Şiî Bayram Han’ın da araya girmesiyle Hümâyun eğer 

yeniden Hindistan padişahı olursa hutbelerde On İki İmam’ın adını okutacağı sözünü vermişti. 

Böylece kendisine 10 bin atlı verilmiştir (Gülbeden, 1987, s. 90). Şîrazî’ye göre şölenler ve 

Taht-ı Süleyman’daki av partileri haricinde Hümâyun’a On İki İmam Şiîliğinin sembolü olan 

(on iki dilimli) tâc-ı şâhi (Kızılbaş külahı) giydirildiği 14 masuma (Hz. Muhammed, H. Fatıma 

ve On İki İmam) salat-u salavat çektirilmiş, hatta Halife Ömer, Osman, Muaviye, Yezid’e lanet 

ettirilmiştir. Ardından Hümâyun Erdebil’de Şeyh Safiyüddin’in türbesini ziyaret etmiştir 

(Şirazi, 2019, s. 87). Meşhedi de ziyaret ettikten sonra Kandehar’a doğru yola koyulmuşlardı 

(Gülbeden, 1987, s. 90). Gülbeden, Allâmi veya Hoca Nizameddin’in bu olaylara hiç 

değinmemeleri gayet anlaşılırdır. Aksi halde Hümâyun’un Sünnî bir ülkeyi Şiîler adına geri 

alma amacı taşıdığı ortaya çıkacaktı. 

Sonuç olarak Tahmasb, Hümâyun’a Şiîliği dayatmış ve ancak Şiî semboller 

benimsenirse yardım edeceğini açık biçimde dile getirmişti. Burada kanımızca imparatorluk 

ideolojisi olarak yorumlanabilecek bir tavır yoktur. Bu nedenle Tahmasb’ın bu yanını örtmeye 

gayret gösteren kaynaklardan yola çıkılarak İran’da o dönemde mezhebi değil kozmopolit bir 

dış politika izlediğini savunmak hatalı bir çıkarım olacaktır. 

2.5. Kandehar Üzerinde Rekabet 
Hümâyun, İran’da birkaç ay kaldıktan sonra Kandehar’a gitti. Şah Tahmasb, söz verdiği 

üzere Hümâyun’a mali ve askerî yardımda bulundu. Bu dostluk her iki devletin de yararına idi. 

Hümâyun kaybettiği imparatorluğunu geri kazanırken Şah Tahmasb da Kandehar’ı almanın 

yanında Hindistan’la olan dostluğu korumuş olacaktı. Yukarıda ifade edildiği üzere Hümâyun 

eğer Şah Tahmasb’ın yardımıyla Hindistan’ı yeniden ele geçirirse Kandehar’ı Safevîlere 

bırakacağı sözünü vermişti (Sultaniyan & Kuhensal, 1992, s. 115). Bu doğrultuda Şah 

Tahmasb’ın emriyle Şehzade Sultan Murad Mirza 12 bin kişilik bir güçle birlikte Hümâyun’un 

emri altına girdi. Bu ordunun görevi Kandehar’ın ardından Kâbil ve Gazne’yi de fethederek 

Hümâyun’a teslim etmekti. Ama Kızılbaşlar Kandehar’ı fethettikten sonra Şah Tahmasb’ın 

emrine karşı gelerek ordugahlarına geri çekildiler ve Kandehar’ın fethinden sonra kentin 

hâkimi olan Budak Han, Hümâyun’un adamlarının kente girmesine izni vermedi. Bunun 

sonucunda Hümâyun beraberindeki 200 adamla birlikte kent dışında korunmasız kalınca 

Kandehar’a zorla girme kararı aldılar (Handmir, 1915, s. 219). Direnemeyen Budak Han kenti 



87 
 

bırakarak Şah Tahmasb’ın yanına gitti. Hümâyun Şah Tahmasb’a mektup yazarak Budak 

Han’ın davranışının uygun olmadığını, Kandehar’ı geri alarak kendi güvenilir adamı olan 

Bayram Han’a vermek zorunda kaldığını bildirdi. Böylece anlaşmanın aksine ileride iki ülke 

arasında sorun olmaya devam edecek olan Kandehar yine Bâbürlülerin elinde kalmış oldu. 

Aslında Hümâyun Kandehar’ı aldıktan sonra Şah Tahmasb’a devretmeyerek bir nevi 

sözünde durmamazlık etmişti ama Kızılbaşların da Hümâyun’a Kâbil ve Gazne’yi alana kadar 

eşlik etmemeleri ve Budak Han’ın davranışı ve savaş şartları göz önüne alınarak Hümâyun’un 

davranışı Şah Tahmasb tarafından çok rahatsız edici bulunmadı. Diğer taraftan ikisi arsındaki 

güçlü dostluğun da Şah Tahmasb’ın Hümâyun’un bu davranışına kızmamasına sebep olduğu 

söylenebilir. Bu olay İskender Bey Türkmen’in (Münşî) eserinde şu şekilde yazılmıştır: 

“Kandehar Budak Han’dan alınarak her iki tarafın da güvendiği Bayram Han’ın yönetimine 

verildi. Hümâyun’un Mirza Kâmrân ile uğraştığı birkaç yıl boyunca Kandehar’ı Bayram Han 

idare etti. Şah Tahmasb da Hümâyun’un iyi niyetinden emin olduğu için ve Bayram Han’ın 

sadakatindenn şüphe duymadığı için Kandehar meselesini görmezden gelerek onu geri 

istemedi.” (Münşi, 2019, ss. 103-104). Böylece Hümâyun’un Hindistan’ın bölgelerini yeniden 

hâkimiyet altına almak için uğraştığı sırada iki devlet arasındaki ilişkiler dostane bir şekilde 

devam etti. 

Ekber, Hindistan’da tahta çıktığında (1556) Kandehar konusundaki anlaşmazlık 

yeniden su yüzüne çıkmıştır. Aslında Hümâyun’un, Kandehar’ı her zaman İran’a geri vermeye 

meyilli olsa da daha sonra sözünde durmadığını görmüştük. Onun ölümüyle 1556 yılında halen 

Bahadır Han’ın “tarafsız” idaresi altında olan Kandehar konusunu yeniden gündeme getirmişti. 

Bir süre iki devlet arasında şehrin yine Bâbürlülerde kalması ama iç kalenin Safevîlere 

devredilmesi şeklinde bir formül tartışıldı (Sistani, 2004, s. 24). 965 (1558) yılında Tahmasb 

Kandehar’ı ele geçirdi (Rumlu, 2020, ss. 5-40). Ekber bu yıllarda çok zor durumdaydı ve bu 

oldubittiyi kabullenmek zorunda kaldı. Kandehar için savaşmaya ve Delhi’den çok uzakta olan 

Kandehar’a ordu göndermeye gücü yoktu. Tahmasb, yeğeni Behram Mirza’nın oğlu Sultan 

Hüseyin Mirza Safevî’yi Kandehar hükumetine görevlendirdi (Münşi, 2019, s. 70). Durumu 

yumuşatmak isteyen Tahmasb, Hümâyunun ölümünden neredeyse iki yıl geçtikten sonra 

1558’de, Ekber’in sarayına bir elçi göndererek babasının ölümünden duyduğu üzüntüyü dile 

getirdi ve ardından onu tebrik etmek için de bir elçilik heyeti daha gönderdi (Gülbeden, 1987, 

102). 



88 
 

Tarihçi Khafi Han’ın söylediklerine göre son Kandehar olayları konusundaki yanlış 

anlaşılmaları ortadan kaldırmak bu heyetin amaçlarından biriydi (Khafi Khan, 2006, s. 161). 

Heyete Masum Bey Safevî’nin oğlu Seyit Bey başkanlık ediyordu.81Heyetin yanlarında 

getirdiği mektupta Tahmasb, geçmişte Hümâyun’a olan iyi niyetini ve samimiyetini 

hatırlatmaktaydı. Tahmasb mektupta elçisine bir an önce izin verilmesini ve diplomatik 

ilişkilerinin baştan ele alınmasını talep etmişti (Allami, 1877-1878, ss. 3-170). İran’dan gelen 

heyetin dostluk çabalarının Ekber’e bir etkisi olmadı. Ekber heyete resmî bir yanıt vermedi. 

Şah Tahmasb birkaç yıl sonra 971 (1563-1564) yılında Sultan Mahmud Behkeri önderliğinde 

yeni bir elçilik heyeti gönderdi (Gülbeden, 1987, s. 103). Ama bu heyet de Ekber’den beklenen 

ilgiyi görmedi. Böylece ilişkiler zaman içerisinde soğudu. Tahmasb’ın son yıllarında büyük 

oğlu, Horasan valisi ve saltanat varisi Şehzade Sultan Muhammed Hüdâbende, 1572 yılında 

Yar Ali Bey isminde bir kişiyi Ekber’e Büyükelçi olarak göndermişti (Allami, 1877-1878, s. 

5). Bu heyetin muhtemelen hiçbir etkisi olmadı ki kaynaklarda çok az bahsedilmektedir.   

3. Şah II. İsmâil (1576-1578) ve Hüdâbende (1578-1586) Dönemi Safevî-Bâbür İmpara-
torluğu İlişkileri 

Şah Tahmasb ardında 9 erkek evlat bırakarak 1576’da öldü. En büyük oğlu Sultan 

Muhammed (Hüdâbende) Mirza’ydı. Hüdâbende, Tahmasb’ın saltanatının sekizinci yılında 

(938) Musullu Türkmen aşiretlerinden Sultanım Begüm’den doğmuştur. Tahmasb öldüğünde 

46 yaşındaydı. 6 yaşından beri (944) Horasan hâkimi olarak Tekelü Muhammed Han’ın 

lâlâlığında yetiştirilmişti. Herat kenti onun mesuliyeti altındaydı (Münşi, 2019, s. 143). 

Tahmasb bir dönem onu yanına çağırıp yaşça ikinci büyük oğlu İsmâil Mirza’yı onun yerine 

Herat’a göndermişti. Buradan Safevî Devleti’nin Herat’a verdiği önemi anlıyoruz. Herat’a en 

büyük oğlun gönderilmesi ve Herat hâkiminin tahtın varisi olarak görülmesi, Horasan 

bölgesinin Safevîler için alelade bir sınır bölgesi olmadığını, tam aksine hükümdarlığın 

geleceğinin bu kentte tayin edildiğini göstermektedir. Muhammed Mirza ordunun başkomutanı 

olmak için Şîraz’a çağrıldığında, Tekelü Ali Sultan da İsmâil Mirza’yı Herat’a götürdü (Münşi, 

2019, s. 153). İsmâil Mirza’nın Herat yönetimi büyük şikayetlere neden olunca İsmâil Mirza 

bu vazifeden alınarak Kahkaha Kalesi’ne kapatıldı. Tahmasb, Herat’a tekrar Muhammed 

(Hüdâbende) Mirza’yı gönderdi ama bir süre sonra Muhammed (Hüdâbende) yeniden saraya 

çağrıldı ve yerine onun (üçüncü) oğlu (yani Tahmasb’ın torunu) Abbas Mirza’yı henüz iki 

 

81Masum Bey Şah Tahmasb zamanında Devlet Divan Emir’i olmuştur. Bkz: Esra Doğan, “16-18. Yüzyılda 
Osmanlı Doğu Vilayetlerinde Safevî/Acem Hacılarıyla İlgili Değerlendirmeler,” Afyon Kocatepe Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Dergisi (Bahar 2019), C. 21, S. 1, ss. 359-378.  



89 
 

yaşındayken Şahkulu Sultanın lâlâlığında Horasan beyi yapıldı (Münşi, 2019, s. 151). II. İsmâil 

döneminde Ekber ile diplomatik ilişkilerinin olduğunu gösteren herhangi bir kanıt yok ama 

Ekber’in kardeşi Mahmud Hekim’e bir mektup yazıldığı bilinmektedir (Gafari, 2007, s. 78). 

Mektupta, Hekim’e bağımsız bir Şah gibi hitap edilmiştir. Mektupta her iki tarafın da ecdadının 

dostluk ilişkilerinden bahsedilmekte ve Mirza Hekim’den büyükelçilerini İran’a göndermesi 

rica edilmekteydi. Mekke ziyareti için yolların açık ve güvenli olduğu güvencesi verilmekte ve 

Hekim’den ziyaretçileri teşvik etmesi istenmekteydi (Gafari, 2007, s. 78). Hac yolları Safevîler 

ile Sünnî komşuları arasında sürekli sorun olan bir meseleydi. II. İsmâil’in artık hac yolunda 

bir sorun olmadığına dair garanti vermesinin onun Sünnîliği benimsediği iddiasıyla bir bağı 

olup olmadığını bilmiyoruz. 

3.1. Safevîlerin Kandehar ve Zemindaver Topraklarını Kaybetmeleri 
Tahmasb’ın Kandehar’ı Bayram Han’a verdiğinden (1544) yukarıda söz etmiştik.  

Hümâyun tahtını alana kadar Kandehar’ın vasiliğini üstlenmiş oldu. Hümâyun Şah ile Mirza 

Kâmrân arasındaki iç savaş devam ederken Kandehar bu yıllar boyunca Bayram Han’ın idaresi 

altında tarafsız bir bölge olarak kaldı. Ancak Hümâyun tahtını geri aldıktan sonra da sözünü 

tutup Kandehar’ı Kızılbaşlara vermeden vefat etti. Böylece Ekber Şah devrinde de Kandehar 

Bâbürlülerde kalmış oldu. 963’te (1555/1556) Özbek Bahadır Han Kandehar üzerine asker 

sevk etti (Münşi, 2019, s. 104).  Kentin o dönemki valisi Şah Muhammed, Ekber Şah yerine 

Şah Tahmasb’dan yardım istedi ve Kandehar’ın gerçekte Safevîlerin mülkü olduğunu ileri 

sürdü. Şah Tahmasb da bazı emirlerini kentin yardımına yolladı. Kızılbaşlar sayesinde kenti 

kuşatmadan kurtaran Şah Muhammed sözüne sadık kalmayarak kenti Kızılbaşlara teslim 

etmedi (Süleymanov, 2018, s. 132). Bunun üzerine 965 (1557/1558) yılında Safevîler 

Kandehar’ı kuşattılar. Nihayet Şah Muhammed kaçtı ve kent Safevîlere geçmiş oldu. Bundan 

sonra Tahmasb’ın yeğeni Hüseyin Mirza kenti 20 yıl kadar yani II. İsmâil tahtta çıkana kadar 

yönetti (Münşi, 2019, s. 105). Böylece Kandehar meselesi iki devlet arasında pürüz olarak 

kalmaya devam etti.  

Kandehar meselesini anlamak için bu kente hâkim olan Safevîlerin doğu siyasetinde en 

önemli rolleri oynayan aileyi tanımak gerekir. Behram Mirza kardeşi Tahmasb hükümdar 

olunca 1529-1532 yılları arasında Horasan valisi olmuştu. O ölünce oğlu Sultan Hüseyin Mirza 

Kandehar ve Zemindaver bölgesi valisi oldu. II. İsmâil devrinde eceliyle ölen az kişiden biri 

olan Sultan Hüseyin Mirza Ekber’le yakın temas halindeydi ve Kandehar’ı ele geçirme planının 

Ekber’in aklından hiç çıkmadığını biliyordu. El-Allamî, Sultan Hüseyin Mirza’nın Ekber’e 

gizli elçiler gönderdiğini söylemektedir (Allami, 1877-1878, ss. 209-645). Sultan Hüseyin 



90 
 

Mirza’nın, Ekber’e karşı saygılı tavrı mütevazı davranışı onun ölümünden sonra, Kandehar’ın 

bir süre daha oğullarının elinde olmasına Bâbürlülerin ses çıkarmamasına sebep olmuş olabilir. 

Ancak Ekber’in bu konuda harekete geçmemesinin asıl nedeni, Hindistan’da henüz 

tamamlanmamış olan imparatorluğunu güçlendirme göreviydi. Bu dönemde Sind ve Keşmir 

hâlâ imparatorluğun dışındaydı ve Kâbil, düşmanlarından biri olan Mirza Hâkim’in 

elindeydi.82 Ekber önce bu sorunları halletmek daha sonra Kandehar ile ilgilenmek istiyordu. 

Sultan Hüseyin Mirza’nın beş oğlu vardı. En büyüğü olan Muhammed Hüseyin Mirza 

henüz 18 yaşında iken II. İsmâil tarafından öldürüldü. Diğer iki oğlundan Muzaffer Hüseyin 

Mirza, on beş yaşındayken Abbas devrinde Kandehar valisi, diğeri Rüstem Mirza da 12 

yaşındayken Zemindaver valisi yapıldı (Münşi, 2019, s. 153). Diğer çocukları tarihte önemli 

bir rol oynamadılar. Bu şehzadeler küçük oldukları için bu dönemde Herat veya Kandehar 

bölgesinde asıl iplerin çeşitli Kızılbaş beylerinin denetiminde olduğunu görüyoruz. Özellikle 

Ustaclu aşireti Herat’a hâkimdiler. Ustaclu oymağından Yeğen Şahkulu Sultan Şah Abbas’ın 

lâlası ve Horasan Emirü’l-Ümerâsıydı83 Aynı görevleri yerine getiren bir diğer ünlü kişi de 

Musullu Emir Handı (Münşî, 2019, ss. 160-161).   

İsmâil Mirza taht kavgasında annesi Gürcü olan Haydar Mirza ile çatıştığından doğal 

olarak Kızılbaşların desteğini alarak tahtta oturdu. Gözleri büyük ölçüde görmeyen Hüdâbende 

zaten ona rakip olamamıştı. Yönetimi ele geçiren II. İsmâil, Abbas Mirza’nın lâlâsı ve o dönem 

Herat hâkimi olan Yeğen Şahkulu Sultanı da öldürmeye karar vermişti. II. İsmâil adına kente 

gelen Afşar temsilciler Ustaclu savaşçılarından Herat’ı terk etmelerini istediler. Ustaclu ileri 

gelenleri ise kendilerinin Tahmasb devrinde burayı savunmakla memur edildiklerini Şah’tan 

ferman gelmedikçe bu görevi bırakmayacaklarını söylediler. Her iki taraf da daha konuşmalar 

sona ermeden kılıçlarını çekip savaşa tutuştular. Olaylar sırasında Şahkulu Sultan öldürüldü ve 

henüz 6 yaşında olan Abbas Mirza savunmasız kaldı. Ancak henüz II. İsmâil’den onun 

öldürülmesine dair bir ferman gelmediğinden Afşarlar ona dokunmadılar. Şahkulu Sultan’ın 

öldürülmesi haberi II. İsmâil’e ulaştığında Şamlulardan Ali Kulu Han oraya vali yapıldı. Abbas 

 

82 Keşmir 1586’te ve Güney Hindistan 1590-1’te Bâbür hâkimiyetine girdi. 

83 Devletin kuruluş yıllarında çok önemli bir yetkiye sahip olan Emirü’l Ümera Kızılbaşlar arasından seçilirdi. 
Asıl görevi savaş esnasında tüm kızıl baş reisleri ve orduya komuta etmek olan Emirü’l Ümerâlar zaman zaman 
devlet işlerinde de önemli rol oynayabiliyorlardı. İlk Emirü’l Ümerâ Hüseyin Beg Şamlu olup 1502’de Şah İsmâil 
tarafından atanmıştır. Zamanla önemini yitirmeye başlayan bu mevki I. Şah Abbas’ın askerî reformlarının 
ardından ortadan kalkmıştır. Bkz: Eralp Erdoğan, Safevî Devleti’nin Askerî Teşkilatı, Yeditepe yayınevi, İstanbul, 
2019, s. 115.  

 



91 
 

Mirza’nın yeni lâlâsı oldu (Felsefî, 1928, s. 142). Horasan Emîrü’l ümerâlığı da ona verildi. 

Kız kardeşi Zeyneb Begüm’ü de ona eş olarak verip Herat’a gönderdi. Ustacluların başına 

gelen kıyımla ise hiç ilgilenmedi. Hatta af dileyen Ustacluların çadırlarını başlarına yıktırdı ve 

mallarını yağmalattırdı (Münşi, 2019, s. 234). 

II. İsmâil’in Safevî sülalesini büyük ölçüde ortadan kaldırtmasından cesaret alan 

Özbekler Din Muhammed Han oğlu Celal Han liderliğinde 7 bin kişilik bir orduyla Nesa 

Ebiverd taraflarını yağmalayarak Meşhed önlerine geldiler. Cam bölgesini yağmaladılar 

(Münşi, 2019, s. 265). Celal Han Özbek aksakallıların muharebeye girmeme, yağmayla 

yetinme telkinlerine uymayarak Kızılbaşlarla bir meydan savaşına girdi. Meşhed hâkimi 

Murtaza Kulu Han önderliğindeki Ustaclular Özbekleri yenip Celal Han’ı esir ettiler ve 

öldürdüler (Münşi, 2019, ss. 266-267). Böylece Herat hâkimi Şamlu Ali Kulu Han ile bu zaferi 

kendi başına kazanan Ustaclu Murtza Kulu Han arasında Horasan hâkimiyeti için bir çatışma 

başladı. Bu esnada II. İsmâil, Herat’ta bulunan çocuk Abbas Mirza’yı da öldürmeyi kafaya 

koymuştu. Şamlu Ali Kulu Han’a çocuğun öldürülmesi emrini verdi (Münşi, 2019, s. 284). Bu 

zor emri yerine getirmemek için Şamlu Ali Kulu Han çeşitli bahanelerle oyalandı. Ramazan 

ayının geçmesini bekledi. Ardından bayramda bu cinayeti işleyemeyeceğini söyleyerek birkaç 

gün daha oyalandı (Aydoğmuşoğlu, 2011, s. 56). O böyle oyalanırken II. İsmâil öldü ve emri 

uygulamaya gerek kalmadı. Yani Şah Abbas hayatını Ali Kulu Han’ın emri gevşetmesine 

borçluydu. 

Abbas Mirza mucize eseri kurtulurken bir saray darbesi sonucunda babası Hüdâbende 

1577 yılında tahtta geçirilmişti. Sultan Muhammed Hüdâbende’nin saltanat döneminde içeride 

bir kaos hakimdi. İl hâkimleri kendi başlarına hareket ediyorlardı, Kızılbaş büyükleri 

arasındaki güç rekabeti artmaya başlamış ve bunun sonucunda Padişahın gücü felç olmuştu. 

İçerideki karışıklığı gören Osmanlı’dan İran’a yönelik saldırlar artmaya başlamıştı. 

Ekbernâme’ye göre Hüdâbende, Sultankuli Çendanoğlu önderliğinde Hindistan’a bir heyet 

göndererek yardım istedi. Ekber, Kızılbaşların başkaldırılarını bastırmaya yardım etmek için 

oğullarından birini göndermek istedi, hatta Osmanlı’ya karşı Şah’ı desteklemek için bizzat 

kendisi Horasan’a girmeyi düşündü ama bunların hiçbiri gerçekleşmedi (Allami, 1877-1878, 

ss. 497-501). 

3.2. II. Şah İsmâil Devrinde Bâbürlülerle Kurulan Diplomatik İlişkiler: Sîstan olayları 
ve Kandehar’ın Bâbürlülere Bırakılması 

Yukarıda da ifade edildiği üzere Kandehar Tahmasb’ın anne bir kardeşlerinden Behram 

Mirza ve oğullarının mülkü olarak görülmekteydi. Behram Mirza, kardeşi Tahmasb hükümdar 



92 
 

olunca 1529-1532 yılları arasında Horasan valisi olmuştu. O ölünce oğlu Sultan Hüseyin Mirza 

Kandehar ve Zemindaver bölgesi valisi oldu. II. İsmâil devrinde eceliyle ölen Sultan Hüseyin 

Mirza’nın beş oğlu vardı. En büyüğü olan Muhammed Hüseyin Mirza henüz 18 yaşında iken 

II. İsmâil tarafından öldürülmüş, diğer iki oğlundan Muzaffer Hüseyin Mirza, 15 yaşındayken 

Şah Abbas devrinde Kandehar valisi diğeri Rüstem Mirza da 12 yaşındayken Zemindaver valisi 

yapılmıştır (Münşi, 2019, s. 153). Diğer çocukları tarihte önemli bir rol oynamadılar. Bu 

şehzadeler küçük oldukları için bu dönemde Herat veya Kandehar bölgesinde asıl iplerin çeşitli 

Kızılbaş beylerinin denetiminde olduğunu görüyoruz. Şah Abbas’a muhalif olan bazı Kızılbaş 

emirleri Soyurgallarına84 el konulduğu için Zemindaver hâkimi Rüstem Mirza’nın yanına 

vardılar. Onu Horasan’ı almaya ikna etmeye çalıştılar.  

Bu sırada II. İsmâil devrinde Sîstan hâkimi olan ve soyunun Saffarilerden geldiğini 

söyleyen Melik Mahmud Şah II. İsmâil’in ölümü sonrası yaşanan karışıklık sayesinde bağımsız 

bir hükümdar gibi davranmaya başlamıştı. Şah Abbas onun Sîstan hâkimliğini kabul etmişti 

ama Kandehar hâkimleri şehzadeler bunu kabule yanaşmadılar (Münşi, 2019, s. 129). Bu 

bölgede Safevî Devleti’nin egemenliği zayıfladığından Sîstan melikleri ile Kandehar ve 

Zemindaver hâkimi mirzalar arasında ittifakların sürekli değiştiği bir savaş durumu 

yaşanmaktaydı. Bu çatışma Özbek tehlikesine rağmen devam ettiğinden Özbekler Herat’ı 

aldıklarında Zemindaver hâkimi Rüstem Mirza ile Kandehar hâkimi Hüseyin Mirza ve Sîstan 

melikleriyle savaş halindeydiler.  

Kardeşi ve Sîstan melikleri arasında sıkışan Rüstem Mirza, Bâbürlülere sığınma kararı 

aldı. Önceli Bekr vilayetine gitti. Oranın hâkimi Argun Mirza’ya Hindistan’a sığınma 

planından söz etti (İslam, 1994, s. 58). Kabul edilince Ekber Şah’ın huzuruna çıkarıldı. Ekber 

Şah da ihtimam gösterip Multan ülkesini ona verdi. Ekber Şah, Zemindaver ve Kandehar 

topraklarını barışçıl yollardan almayı planlıyordu. Bu esnada Özbek Yetim Sultan Kandehar’ı 

fethetmekle görevlendirilmişti. Hüseyin Mirza Özbekleri ne kadar yenilgiye uğrattıysa da 

Özbek akınları bir türlü durmak bilmiyordu. Sonunda Hüseyin Mirza da kardeşi gibi 

Bâbürlülerden koruma talep etmeye karar verdi. Hüseyin Mirza’nın Kandehar’ı Bâbürlülere 

teslim etmesinden telaşa kapılan Özbek Abdullah Han hemen Hüseyin Mirza’ya elçiler 

 

84 Altın Orda Hanlığı gibi Cengiz Han sonrası Moğol devletlerinde, özellikle de İran, Azerbaycan ve Anadolu’nun 
doğusunda kurulan Türkmen beylikleriyle Bâbürlüler’de başarılı kumandanlara, ele geçirilen yerlerde mukavemet 
göstermeden merkezî otoriteye bağlılık gösteren yöneticilere, Hristiyan ruhbanları dâhil din adamlarına, sanatkâr 
ve ediplere verilen bir ihsanın ve belgesinin adıdır. Bkz: Mehmet Ölmez, “SOYURGAL”, İslâm Ansiklopedisi, 
Cilt 37, DİA, İstanbul, 2009, s. 388-398. 



93 
 

gönderdi. Gelen elçiler “Hindistan’a gitmemesini ve ata yurdu Kandehar’ı Çağataylara 

vermemesini rica ettiler (Münşi, 2019, s. 138).  

Hüseyin Mirza Özbeklerin elçilerine itibar etmedi. Münşî İskender Bey’in deyimiyle 

“Kandehar’a gelen Hindistanlı Türk tüccarlar ona öyle güzel Hint kumaşları satmaktaydılar ki 

o Hindistan’ın büyüsüne bir kez daha kapılmış oldu”. Daha önce de Kandehar’dan Hindistan’a 

kaçan birçok Kızılbaş beyi orada çok iyi karşılanmış ve hemen hepsine çeşitli rütbeler tevdi 

edilmişti. Bunlardan biri olan Kara Bey Köçarlı, Kandehar’ı Hüseyin Mirza’dan teslim alıp 

ona Hindistan’da yeni bir bölge verme konusuna memur edildi. Nitekim anlaşma sağlandı ve 

Kandehar Bâbürlülere bağlı bir vilayet oldu. Beş binbaşı rütbesindeki Şahi Bey Kabulî oranın 

valisi yapıldı. 1000 (1590/1591) yılında Şahi Bey Kandehar’a girdi. Kızılbaşlar da şehri terk 

ettiler. Mirza Hüseyin onca savaşa rağmen muntazam Kızılbaş birliklerini görünce çok 

etkilendi ve kenti böylesine terk ettiği için pişman oldu. Ancak onun tereddüdünü fark eden ve 

çok tecrübeli bir siyasetçi olan Şahi Bey onu güzel sözlerle teselli etti. Nitekim Ekber Şah 

kendisine o dönem için çok büyük bit lütuf olan “oğulluk” lafzıyla seslenmekteydi. Bir süre 

geçince Mirza Hüseyin Hindistan’a geldiğine pişman oldu ve Şah Abbas’ın sarayına İran’a 

dönmenin yollarını aradı. Bunun için hacca gitme bahanesini bile kullandı. Fakat izin alamadı. 

Sonunda Hicri 1008 senesinde vefat etti. Hindistan’da ondan geriye üç oğlu kaldı: Haydar 

Mirza, İsmâil Mirza ve Behram Mirza (Münşi, 2019, s. 140). 

Rüstem Mirza ise daha rahat uyum sağlamıştı. Dönemin en büyük devlet adamlarından 

Hanlar Hanı Bayram Han’ın (Ekber’in lâlâsı) ailesinden bir kızla evlendi (Münşi, 2019, s. 140). 

Soyurgulları ellerinden alındığı için Rüstem Mirza’yı Safevî tahtına çıkarmak isteyen Türkmen 

reisleri ise tek başlarına Horasan’da Özbekleri durdurmaya gayret ettilerse de yenilgiye 

uğradılar, liderleri Şamlu Sultan Halife öldürüldü. Sağ kalanlar ise Şah Abbas’ın gözünde hain 

oldukları için Bâbürlülere sığındılar. Kandehar ve Zemindaver’in sessiz sedası kaybının 

ardından Sîstan ülkesinin başındaki Melik Celaleddin de bir dönem Özbek akınlarına karşı 

koymadığı için önceki mirzalar gibi Bâbürlülerden yardım istemeyi düşünüyordu. Ancak bu 

esnada Safevî ordularının Horasan’a geldiklerini ve Herat’ı geri aldıklarını duyunca hemen 

vazgeçerek Safevîlere katıldı. Böylece kendisine Sîstan hâkimliği de iade edildi (Münşi, 2019, 

s. 141). 

Ekbernâme’ye göre Bâbürlüler Kandehar’a karşı ilk kesin hareketi 1589’da 

hazırlamışlardı. Ekber, 1591’de Hanlar Hanı Abdul Rahim yönetiminde Kandehar’a bir sefer 



94 
 

başlatmaya karar verdi (Allami, 1877-1878, ss. 584-601).  Ancak Ebü’l-Fazl’ın mektupları85, 

Hanlar Hanı’nın 1589’da bu görevi devraldığını gösteriyor. Ebü’l-Fazl’ın mektuplarında 1589 

seferinde Kandehar seferini ertelememesi konusunda Hanlar Hanı’na ısrar ettiğini görüyoruz. 

Hanlar Hanı’nın izlediği yöntem, Ebü’l-Fazl’ın mektuplarından birinde açıkça anlatılmaktadır. 

Şah Abbas ise bu esnada diplomatik yollardan Ekber Şah’la temas kurmak için Hindistan’a elçi 

olarak ilk olarak Mir Haydar adlı Seyyid kökenli birini gönderdi (Aydoğmuşoğlu, 2011, 118).  

Mir Haydar, Ekber Şah’ın huzuruna çıkarak onun meclisi azasına girdi. 1001’de (1591/159) 

Rumlu Yadigâr Sultan da elçi olarak Hindistan’a gönderildi. Şah Abbas, Yadigâr Sultan adlı 

elçisiyle uzun ve Eski Doğu’nun diplomatik törenleri tarzında, ustaca bir başlangıç ve uzun bir 

başlık dizisi ile yazılan bir mektup gönderdi.  

Mektupta iki tarafın da ataları arasındaki dostane ilişkilere değinildikten sonra, Şah 

Abbas’ın Ekber ile samimi ilişkilerini sürdürme arzusunu hatırlatıyor ve Ekber’in karşılıklı bir 

anlaşma umudunu ifade etmesiyle sona eriyordu. Münşî geçmişte “Bâbürle Hakan-ı 

Süleymanşah (Şah İsmâil) arasında daima dostluk olduğunu, Hümâyun’un Tarih-i Ekber’de 

yazılmış olduğu gibi Afgan saldırılarından Şah-ı Cennetmekan’a (Tahmasb) sığındığını ve o 

dönemlerde iki devlet arasında güzel mektuplar taşıyan elçiler gidip geldiğini ve Ekber Şah 

tahtta çıktığında da Şah Abbas’ın, Seyyid Bey’i kıymetli hediyelerle elçi olarak tebrike 

gönderdiğini” yazmaktadır (Münşi, 2019, s. 68).  Ancak Münşî’ye göre Ekber Hindistan’daki 

hâkimiyetini sağlamlaştırdıkça dostluk bağları zamanla gevşemiş, elçilerin gidiş gelişi 

mektuplaşmalar seyrekleşmiş, cüluslar ve hâl hatır sorma merasimlerine dikkat edilmez olmuş, 

uzun bir zaman da her iki taraf da elçi göndermez olmuştu. Münşî “nihayet Şah Abbas bu 

dostluğu yenilemeye karar verdi” diyerek bir kura çekildiğini ve Kızılbaş ümerasından Rumlu 

Yadigâr Sultan’ın elçi tayin edildiğini yazmaktadır. Ekber Şah’a resmiyetten çok samimi bir 

dille bir mektup yazılmış “tekellüflü cümlelere yer verilmemişti”. Özbek Han’la yapılan savaş 

anlatıldı ve maddi bir desteği olmasa da dualarını dostlarından esirgememesi istendi (Münşi, 

2019, ss. 68-69). Burada açık biçimde Safevîlerin Bâbürlülerin yardımı olmasa da en azından 

tarafsız kalmalarını sağlamaya çalıştıkları görülüyor. 

Ebü’l-Fazl’ın yazdığına göre Ekber, Şah Abbas’a yardım konusunu incelemek için bir 

konsey kurdu. Toplantıdaki danışmanlardan bazıları, oğullarından birini Horasan’ı 

 

85 Mükâtebât-ı (Mektûbât-ı) ʿAllâmî Ebü’l-Fażl. Ebü’l-Fazl’ın çeşitli hükümdar ve devlet adamlarına gönderdiği 
mektuplar 1606’da yeğeni Abdüssamed b. Efdal Muhammed et-Temîmî tarafından toplanmış ve daha sonra 
Mükâtebât-ı ʿAllâmî Ebü’l-Fażl adıyla yayımlanmıştır. Bkz: Enver Konukçu, “EBÜ’l-FAZL el-ALLÂMÎ”, İslam 
Ansiklopedisi, Cilt 10, DİA, İstanbul, 1994, s. 313-314.   



95 
 

Özbeklerden kurtarmak için göndermesini tavsiye etti.  Ancak bu teklifler, Özbek 

hükümdarının gönderdiği elçilik heyetiyle dostane görüşmeler sonucunda reddedildi (Allami, 

1877-1878, s. 588). Bâbürlülerin Safevîlerle yakınlaşmasından çekinen Özbek Abdullah Han 

ve oğlu Abdülmümin Han, 1591’den itibaren Hindistan’a büyükelçiler göndermeye 

başlamışlardı (Allami, 1877-1878, s. 578). Ekber Şah, Abdullah’ın elçilerinden birine cevaben, 

Yadigâr Sultan’ın Özbeklere karşı Bâbürlülerden yardım istemek için gönderildiğini ancak 

kendisinin bu teklifi reddettiğini söylemişti (Münşi, 2019, s. 291). Hanlar Hanı önce Kandehar 

sınırları arasındaki bölgelerdeki Beluç ve Afganları kontrol altında aldı. Ardından hızla 

Kandehar’a hareket etti. Kandehar konusunda Bâbürlülerin aceleci davranmamalarının nedeni 

Kandehar mirzalarının Özbeklere yakınlaşmalarını engellemekti. Bu esnada Kandehar 

mirzaları olağanüstü sıkışmış durumdaydılar. Bu durumda, Özbekler istedikleri zaman 

Horasanı işgal edip Kandehar’ı fethedebilirlerdi.  

Mirzalar birinci Şah Abbas’tan yardım bekleyemezlerdi. Onun kendisi o dönemde hâlâ 

İran’ın iç ve dış sorunlarını aşma mücadelesi veriyordu. Mirzalar muhtemelen Ekber ve 

Abdullah Han arasında Kandehar üzerinde bir anlaşma olduğunu biliyorlardı ve Özbeklerin 

Kandehar’ı alma planını anladılar (Allami, 1877-1878, s. 669). İlk olarak, küçük kardeş Rüstem 

Mirza, baskılara teslim oldu, Gazne’nin Bâbürlülere bağlı hâkimi Şerif Han’a Müzakere 

kapılarını açtı ve Bâbür sarayına da teslimiyet mesajı gönderdi. Hindistan’a gitmeye karar 

verdi. Kalesi Zamindavar’ı Bâbürlülere teslim etti (Allami, 1877-1878, s. 645). Kentin 

Özbeklere kalacağına Bâbürlülere terk edilmesi Bâbürlülerin ılımlı siyaset anlayışının 

Özbeklerin daha katı Sünnî tavrına tercih edilmesi olarak yorumlanabilir. Rüstem Mirza 1002 

(1594/1595) yılında Bâbürlü sarayına vardığında orada çok iyi karşılandı. Kendisine 5 bin 

rütbesi ile Multan hükümdarlığı verildi (Allami, 1877-1878, s. 646). Ekber, hizmetinde yeni 

bir Safevî şehzadesinin olmasından dolayı mutluydu. Rüstem Mirza’yı karşılama törenlerini 

Muzaffer Mirza’yı etkileme ve onu da teslim olmaya ikna için yapılmıştı. Nitekim Muzaffer 

Mirza da Özbek baskısına daha fazla dayanamayacağını biliyordu (Allami, 1877-1878, s. 650). 

Özbek Abdullah Han, Muzaffer Mirza’nın Kandehar’ı Bâbürlülere teslim edeceğini 

öğrendiğinde hemen devreye girdi, Muzaffer Mirza’ya bir mesaj göndererek ortak ve dostça 

çıkarları konusunda ona güvence vermeye çalıştı. Ona atalarının toprakları olan Kandehar’ı 

Çağataylara teslim etmemesini tavsiye etti ve onu rahatsız etmeyeceğine söz verdi. Ancak 

Mirza, tekrarlanan saldırılarını göz önünde bulundurarak Özbek Hanlarına güvenmeyi 

reddedecekti. 



96 
 

Ekber ise Özbek diplomasisi hızlanınca Muzaffer Mirza’ya hediyeler gönderdi ve ona 

güvence verdi. Muzaffer Mirza’nın babasının eski hizmetkarlarından biri, taraflar arasında bir 

irtibat görevi gördü ve sorunların çözülmesini sağladı. Sonunda Mirza Hindistan’a gitmeye 

karar verdi ve annesiyle oğlunu önden gönderdi. Onlar Nisan 1594’te Bâbürlü sarayına 

vardılar. Ekber Şah, askerlerini Kandehar’ı teslim almaya gönderdi. Muzaffer Mirza’nın 

kalenin teslimi konusunda başka fikirleri vardı ama o sırada Bâbürlüler kalabalık bir orduyla 

girdiler ve o da kaleyi teslim etmek zorunda kaldı. Bâbürlü ordusu Mart 1595’te Kandehar’a 

giriş yaptı (Allami, 1877-1878, s. 668). Zemindaver ve Garmsir’i Özbeklerden geri aldı. 

Herat’ın Özbek Hâkimi Gülbaba akıllıca hareket ederek Bâbürlülerle dostluk yollarını aradı 

(Allami, 1877-1878, s. 669). 

3.3. Özbeklerin Yükselişinin Safevî-Bâbür İlişkilerine Etkisi 
Özbek Hanlığının gücü arttıkça Safevî-Bâbür ilişkileri de yeni bir aşamaya girmiştir. 

Özbekler Bâbürlüleri Şiî karşıtı bir ittifakla yanlarına çekebileceklerini düşünüyorlardı. Oysa 

Ekber Şah’ın dış politikası dinden ziyade jeopolitik çıkarlara göre şekillendiğinden bu ittifak 

tekliflerine sıcak bakmamıştır. Özbek hükümdarı Abdullah Han’ın güçlü bir rakip olarak ortaya 

çıkması Ekber’e iki açıdan etki etti: İlk olarak bu tehdit Ekber’in Batı’ya ilerlemesini ve Orta 

Asya’da ecdadının topraklarının fethetme arzusunu engellemekteydi. İkincisi ise Abdullah 

Han’ın İran’ı ele geçirmek için İran’a karşı birlik oluşturarak ortak saldırı için ısrarcı teklifleri 

Bâbürlülerin Safevîlerle kurdukları dengeli ilişkinin devamlılığını zorlamaktaydı. Tahmasb’ın 

ölümünden sonra ortaya çıkan ve 20 yıla kadar süren karışıklıklar İran’ın rahatça işgal 

edilebileceği yönünde bir kanı uyandırmıştı (Brown, 1950, s. 98-104). 980 (1572/1573) yılında 

Belh’in Abdullah Han tarafından fethedilmesi, Özbeklerin sınırlarını Hindistan’a yaklaştırmış, 

Özbekler olası bir ittifakı görüşmek umuduyla Ekber’e bir elçi heyeti göndermişlerdi. 

Abdullah’ın elçisinin getirdiği tekliflerinin detayları bilinmemektedir (Allami, 1877-1878, s. 

381). Ama İran’a karşı anlaşmaları ve daha sonra yaptıklarından konuyu tahmin etmek 

mümkündür. Ebü’l-Fazl el-Allami’ye göre, Ekber, Turan’ın fethi için planlar kurmakta 

olduğundan Özbek elçileri soğuk karşılamış ve ittifak taleplerine olumlu cevap vermemişti 

(Allami, 1877-1878, s. 368). Abdullah Han, 5 sene sonra ikinci elçilik heyetini Ekber’in 

huzuruna gönderdi. 985 (1577) yılında Tahmasb hayatta değildi ve artık Özbeklerin gücü daha 

da artmıştı. Abdullah, Ekber’e İran’a birlikte saldırmayı teklif etti. Ekber bu sefer Mirza Polat 

yönetiminde bir elçilik heyeti gönderdi ve “İran saltanatının soyu İslâm Peygamberine 

dayandığını dolaysıyla mezhep ve kanunlardaki anlaşmazlıkların İran’ı fethetmek için yeterli 

bir sebep olmadığını” belirterek bu ittifak teklifini kibarca reddetti (Allami, 1877-1878, s. 527). 



97 
 

Elbette burada Ekber’in asıl düşündüğü İran’ı da yutacak olan bir Özbek Hanlığı’nın 

yaratacağı potansiyel tehditti. Bunun yerine dengede iki devletin rekabet etmesi Bâbürlüler için 

daha uygundu. Ekber, Abdullah’ın topraklarının daha da genişlemesinin güç dengesini 

bozacağından emindi. Ekber’in, Mirza Polat’la gönderdiği mektup dikkatli okumaya değerdir. 

Bu mektupta Abdullah’ın mektubunda yazılan görüşlerin açık işaretlerini de vermektedir. 

Abdullah Han’ın mektubunun nüshası veya bir örneği günümüze ulaşmamıştır. Abdullah, 

mektubunda Mekke ziyaretçileri konusundaki sorunları İran’a karşı hareket etmenin 

nedenlerinden olarak işaret etmişti. Ekber ise bunun İran’a karşı bir seferin gerekçesi 

olamayacağını, Gucarat’ın fethiyle Mekke’ye yeni bir yol açıldığını yazmaktaydı (Felsefi, 

1928, ss. 133-145). 

Abdullah Han, Ekber’i savaşa ikna edebilmek için “Timur ecdadından miras kalan 

Kandehar’ı” geri almasını önerdi. Ekber de cevabında “İran hükümdarlarının (Kandehar 

Mirzaları) büyükelçilik heyetlerini görevlendirdiğini ve tüccarlar için yolların güvenliğinin 

sağlandığını hatta tüccarların Tahmasb’ın ölümünden sonra bu yollardan gönül rahatlığıyla 

geçtiklerini ama eğer İranlılar bu davranışlarından vazgeçerlerse Bâbür birliklerinin 

Kandehar’ı işgal edeceklerini” yazdırmıştı. Sonuç olarak Ekber Abdullah’ın “Râfizîlere” karşı 

kutsal savaşın yapılması çağrısına kulak vermemiş ve Portekizlilere karşı mücadelesine 

odaklanmıştı. Ekber’in, Abdullah’ın Kandehar konusundaki teklifini reddetmesinden Abdullah 

Han’ı İran’a karşı kurduğu planlarından vazgeçirmek niyetinde olduğu görülmektedir. 

Abdullah’ın diğer bir elçilik heyeti 1586 yılında Hindistan’a gidip ittifak tekliflerine devam 

ettiler. 994 (1586) yılında Özbek elçisi Mir Kurayiş, Abdullah’ın Ekber’e yazdığı mektubu 

teslim etmesi amacıyla Hindistan’a gönderildi. Ekbernâme’de Mir Kurayiş’in Özbeklerin 

Horasan’a karşı planladıkları savaştan Ekber’i haberdar etme emri aldığını ve ondan “kafir 

Safevîlerin yıkılmasını ve Mekke yolunun açılması için onlara katılmasını istediği” 

yazılmaktadır. Mektubun içeriğinin bu minvalde olduğunu Ekber’in cevabından da anlıyoruz. 

Bu konunun bir gerçeklik payı vardır çünkü Ekber’in Hekim Hümâyun önderliğinde elçilik 

heyetiyle gönderdiği cevapta Ekbernâme’de bahsi geçen noktaları yanıtlamaktadır. Mektupta, 

“Safevîler, Sünnî değil ama Seyit’tir ve Timurîlerle eski bir dostlukları vardır” denilmektedir. 

Öte yandan Özbekler güçlendikçe Ekber bu durumdan da faydalanmak istedi. Horasan 

Özbeklerin eline geçtiğinde Ekber, Hekim Hümâyun liderliğinde bir elçi heyetini Özbeklerle 

görüşmek için göndermişti. Hekim Hümâyun, İran konusunda Abdullah ile anlaşmaya varması 

için emir almıştı. İşin aslı, Ekber Kandehar’ı işgal etme konusunda çok istekliydi ve Abdullah 

Han’ın İran’ın bir kısmını ele geçirmesine tamamen karşı değildi. Özbeklerin artan prestiji ve 



98 
 

İran içindeki bitmeyen çatışmalar Ekber’i İran’a yönelik tutumunu değiştirmeye zorladı. 

Anlaşma sonucunda Hindikuş dağları, iki devlet arasındaki sınır olarak belirlendi (Allami, 

1877-1878, s. 705). Anlaşmaya göre Bedahşan ve Horasan Abdullah’a, Kâbil ve Kandehar 

Ekber’e bırakıldı. Antlaşma, tarafların etki alanlarına müdahale etmeme şartını içeriyordu. Bu 

taahhüt taraflarca her zaman saygı görmedi. Abdullah ve hırslı oğlu Abdülmümin Han, 

Kandehar’a olan ilgilerini kaybetmemekle birlikte anlaşmaya uydular (Allami, 1877-1878, s. 

669). Ekber de aslında Bedahşan’a olan ilgisini yitirmemişti ama anlaşma gereği bu arzusunu 

ertelemişti. Ancak Özbekler tarafından tehdit edilen Sîstan’ın hükümdarı Ekber’den yardım 

istediğinde Özbek tehlikesinin giderek arttığını fark eden Ekber, Kandehar valisini Özbek 

akınlarına karşı uyarmak zorunda kaldı ve Özbeklerle kesinlikle temas içine girmemesini 

emretti.  

4. Şah Abbas’ın Hindistan Siyasetinin Ana hatları 
Şah Abbas 1588’de tahta çıktı ve 1590 yılında kendini soyluların vesayetinden kurtardı. 

Aynı yıl Osmanlı Devleti ile Tebriz’i kaybetme pahasına bir barış anlaşması yaptı. Şah Abbas 

bu şekilde temel sorunlardan kurtulmuş, içeride ve dışarıda durumunu sağlama almıştı (Allami, 

1877-1878, s. 656). Safevî döneminde Hindistan, İran’ın sınır komşularından biri olarak kabul 

edilirdi. Batıda Osmanlılar ve kuzeydoğudaki Özbekler diğer iki Safevî komşusuydu. Bu üç 

alan dinî olarak Safevîlerin hâkim olduğu coğrafyadan oldukça farklıydı. Bu nedenle, jeopolitik 

faktörlerin yanı sıra dinî anlaşmazlıklar da İran ile Osmanlılar ve Özbekler arasında yaşanan 

uzun yıllar süre giden bu sürtüşme ve anlaşmazlıklara katkı sağladı.  Fakat Bâbürlülerle 

ilişkiler, Kandehar bölgesinde birkaç sınırlı çatışma/anlaşmazlık dışında dinî/mezhebi 

farklılığa rağmen genel olarak dostane idi. Özbek tehlikesinin büyümesi Safevîleri, 

Bâbürlülerle uzun süreden beri ihmal edilmiş diplomatik ilişkileri yeniden canlandırmaya 

itmekteydi. Şah Abbas henüz tahta çıkmadan önce de Ekber ile temas kurma çabası içindeydi. 

Şah ve danışmanları 1583 yılında, Horasan’daki istikrarsız durumu kontrol altına almak için 

Ekber’den yardım istemek üzere Hindistan’a Mürşid Tebrizî adında bir elçi göndermişti 

(Allami, 1877-1878, s. 588). Ebü’l-Fazl el-Allami’ye göre, Şah Abbas babasına isyan ettiği için 

Ekber, onun elçiliğini cevaba layık görmemişti (Allami, 1877-1878, s. 587). İran zaten kargaşa 

içindeydi ve Ekber genç bir şehzade tarafından gönderilen elçiyi görmezden geldi. Ekber, 

Kandehar’ın Şah Tahmasb tarafından fethinden bu yana Safevî hanedanına kızgındı. Safevî 

tarihçilerinin işaret ettiği gibi, aslında Ekber, Şah Tahmasb’ın ölümüyle ilgili Safevîlere taziye 

iletmeyi bile reddetmişti (Münşi, 2019, s. 290). 



99 
 

Şah İsmâil’in Bâbür’e desteği ve Şah Tahmasb’ın şu ya da bu nedenle Hümâyun’a 

desteği ile temelleri atılan bu dostane ilişki geleneği I. Şah Abbas devrinin sonlarına kadar 

devam etti. Bâbürlüler ile iyi ilişkiler Safevîlerin yararınaydı. Zira Hindistan ile düşmanlık 

zaten Özbekler ve Osmanlı ile çatışma halinde olan Safevîlerin tahammül edemeyeceği üçüncü 

bir askerî cephe anlamına gelirdi. Bu durum aynı zamanda Safevîleri Hindistan ile ticaretin 

sayısız ekonomik faydasından mahrum bırakırdı. Nitekim Şah Abbas da iktidarı döneminde 

dönemin şartlarına uygun realist bir siyaset izledi. Hindistan ile ilişkilerin korunması ve 

geliştirilmesi için çaba harcanması Şah Abbas’ın stratejik bakışının bir sonucuydu. 

Kandehar’ın Safevî hâkimiyetine katılması için acele edilmemesi bunun bir kanıtıdır.  

Şah Abbas’ın uzun hükümdarlık süresi boyunca üç Bâbürlü Şah’ı değişti. Kaynaklar 

incelendiğinde bu süre boyunca iki taraf arasında toplam 34 mektup alışverişi olduğu ve 

bunlardan 27’si Şah Abbas tarafından gönderilirken 7’sinin de Bâbürlüler tarafından 

gönderildiği ortaya çıkmaktadır. Ayrıca tercih edilen elçiler de diplomatik nezaketi bilen kişiler 

arasından özenle seçilmiştir (Münşi, 2019, s. 671). Bâbürlülerin İran’a gönderdikleri elçilerin 

büyük çoğunluğu Fars kökenli olanlar arasından seçiliyordu ve bu elçilerin ilişkilerin 

gelişmesinde önemli rolü bulunuyordu. Ayrıca bu hususta Şah Abbas ile Hindistan’ın Dekken 

bölgesindeki bazı Şiî hâkimler arasındaki münasebetler de ilişkilerin seyri açısından önemliydi. 

Bu yerel hâkimler çok büyük coğrayflara hükmetmeseler de Şiîliğe olan bağlılıkları Şah Abbas 

açısından onlarla ilgilenmeyi zaruri kılıyordu.  

Bu mektupların diğer bir dikkat çekici yanı da hemen hepsine özellikle de Safevîler 

tarafından yazılanlarda nazik ve kibar bir dilin hâkim olması ve ikili ilişkilerin iyi düzeyde 

devam ettirilme arzusunun vurgulanmasıdır. Hatta bir mektupta Şah Abbas ecdatları ile Timur 

arasındaki bağlara işaret ediyor, bu iddiasının teyidi için Belh’e yürüdüğü sırada elde ettiği bir 

metni kanıt olarak sunuyordu. Başka bir bölümde de yine Timur’un Necef’te Hz. Ali’nin 

mezarına gösterdiği saygıya atıfta bulunuyor. Şah Abbas bunları iki taraf arasında dostane 

ilişkilerin sürdürülmesine sebep olarak gösteriyor. Şah Abbas’ın gururlu ve sert kişiliğine 

rağmen Hindistan ile ilişkiler önemli olduğu için kendisi bu ilişkilerin yeniden başlamasında 

ön ayak oldu. Bu yüzden iktidara gelir gelmez ilk yıllarında Hindistan’a mektup ve elçiler 

göndermeye başladı. Mektuplarda dikkat çeken bir başka husus da Safevî sınırındaki 

hareketliliklere fazlaca değinilmiş olmasıdır. Şah Abbas Özbeklerin durumunun Bâbürlüler 

tarafından önemsendiğini biliyordu. Bu yüzden mektuplarında sınırın iki tarafında hem 

Özbeklerle hem Osmanlılarla nasıl mücadele ettiğine detaylı şekilde yer veriyordu.        



100 
 

4.1. Şah Abbas Devrinde Kandehar Meselesinin Aldığı Boyut 
           Şah Abbas’ın tahta çıktığı ilk yıllarda Kandehar Tahmasb’ın kardeşi Behram Mirza’nın 

Rüstem Mirza ve Hüseyin Mirza adlı iki torunu tarafından yönetiliyordu. İran’daki 

kargaşalardan ötürü bu kişilerin Kandehar’daki hâkimiyeti pek de sağlam sayılmazdı. Bu 

durum hem Özbeklere hem Ekber Şah’a Kandehar’ı ele geçirme fırsatı sunuyordu. Sonuç 

olarak bu iki Şehzade’nin Özbekler tarafından gelen baskı sonucu Hindistan’a sığınmaları 

sonucu Ekber Şah Kandehar’ı hiçbir çatışma olmadan hâkimiyetine katmıştı (Felsefi, 1928, s. 

1394). Öte yandan Safevîlerin doğu sınırındaki yayılımlarının kaçınılmaz bir sonucu olarak 

artık Bâbürlülerle sınırların iyice iç içe girmesi ile geçmişteki iyi ilişkilerin yerini pürüzler 

almaya da başlamıştı. Ekber Şah’ın ölümünün ardından 1604/1605 yılında iki devlet arasında 

bilinen ilk çatışmalar başlamış oldu. Münşî “şimdiye kadar Safevî Devleti dostluk sebebiyle 

ata toprağı olan Kandehar’ın Bâbürlülerde kalmasına süre ses çıkarmadı.” Demektedir. Ancak 

zamanla Kandehar iki devlet arasında sorun olmaya başlamıştı.  

           Şah Abbas uzun yıllardır Kandehar’ı almayı istiyordu. Fakat ilişkilerin bozulmaması 

için acele etmedi. İlişkilere zarar vermeyecek bir fırsat kolladı (Mütevelli, 1970, ss. 133-146). 

Şah Abbas’ın Kandehar meselesini gündeme getirmek üzere Hindistan’a gönderdiği elçi bir tür 

oyalama taktiği olarak 7 yıl orada Bâbürlüler tarafından tutuldu. Şah Abbas Herat’ı ele 

geçirdikten sonra bir kez daha elçi göndererek Kandehar’ın kendisine bırakılmasını gündeme 

getirdi. Bâbürlüler bir kez daha 4 yıl boyunca elçiyi Hindistan’da tutarak meselenin gündemden 

düşmesini istediler. Bu süre zarfında karşılıklı olarak elçiler gelip gitti. Ekber Şah’a 1599’da 

gönderilen bir mektupta “aramızda olan birlik ve kardeşlik bağları bu kadar kuvvetli olduğu 

için Kandehar’ın sizde olması yine bizde olması demektir” (Münşi, 2019, s. 68) denilerek 

sorunun büyütülmek istenmediği ama Kandehar’ın da aslında Safevî mülkü olduğu 

vurgulanmaktaydı. Münşî bu mektup üzerine eski dostluklar gözetilerek Kandehar’ın iade 

edilmesi daha münasip olurdu demektedir. Buna rağmen bu mektuplara Ekber Şah’tan bir 

cevap gelmemiştir.  

Safevîler, Ekber Şah’ın ölümüne kadar bu meseleyi bir daha açmadılar. Ekber Şah 

öldükten sonra Bâbür devletinde çıkan karışıklık esnasında Selim Şah kardeşi Sultan Hüsrev 

ayaklanmasını bastırmaya çalışırken otorite boşluğunu fırsat bilen Kızılbaş emirleri 1605’te 

Kandehar civarına akınlara başladılar. Bu esnada Azerbaycan seferinde olan Şah Abbas bu 

haberleri işittiğinde “Bu türden fırsatçılığın kendilerine yakışmayacağını” söyleyerk Kandehar 

üzerine seferleri sona erdirmiş ve Şah Abbas bu olaydaki sorumluluğunu reddetmişti (Münşi, 

2019, s. 1096).  Ancak asıl amacı Selim Şah’ın Kandehar’ı savaşsız ve kendi arzusuyla 



101 
 

Safevîlere iade etmesiydi. Nitekim bir süre sonra İran’dan gelen elçiler Şah Abbas’ın iyi niyetle 

savaşı durdurduğunu ama Kandehar’ın iadesinde de kararlı olduğunu Bâbürlülere söylediler 

(Münşi, 2019, s. 69). Bâbürlü sarayına yollanan son elçilerden biri Mirza Berhudar’ın yanında 

getirdiği mektupta şunlar yazılıydı: “Kandehar hususunu ihmal etmemizin ve bu konudaki 

müsamahamızın sebebi iki tarafın dostluk temellerini düşünmekten başka bir şey değildir. Biz 

iki kardeş olarak birbirimize memleket ve toprağı esirgemeyiz ve bu kadar küçük şeylerle 

meşgul olarak kardeşliği bozacak değiliz. Ancak Kandehar bu kardeşin babadan kalma irsi 

mülkü olduğu için…Hindistan’a çok uzak olan ve bu muhabbet caddesi üzerinde (engel) bir 

taş gibi bulunan o vilayet bu muhabbetli kardeşe teslim edilmelidir. Bu şekilde fazla 

konuşanların (düşmanlık çıkaranların) mesele çıkarmak isteyenlerin ağızları kapanacak hem 

de dostluk ve kardeşlik bağları daha sıkı olacaktır.” (Münşi, 2019, s. 70). 

Mektup eğer Kandehar kendilerine terk edilmezse kibar bir yolla bu bölgeye bir sefer 

yapılabileceğini de ima ediyordu. “Fakat eğer o vilayeti geri vermek o hazretin (Selim Şah) 

mübarek gönüllerine çok ağır gelirse (o zaman) biz o vilayeti onlara terk ederiz. Ancak biz 

arada sırada o vilayet gidip gezip avlanıp orada eğlenebilelim. Kendi mensuplarımızla birkaç 

gün o vilayetin güzel mesirelerinde hoş vakit geçirebilelim. O hazretin (Selim Şah) mensupları 

da bize misafirperverlik gösterip bizim gönlümüzü alsınlar ki, halk ve dünya ahalisi de bilsinler 

ki bu mülkü onlara bırakmamızın sebebi ancak dostluk ve kardeşliktir, yoksa arada ayrılık 

gayrılık yoktur desinler” (Münşi, 2019, s. 70).. Bu mektup ve ricalara rağmen “Bâbür 

sarayındaki kendilerini devletsever sanan bazı fesatçılar Kandehar’ın iadesine engel oldular ve 

iki ülke arasında nesilden nesile devam eden dostluğun temellerini sarstılar” (Münşi, 2019, s. 

70). Meselenin barışçıl yollarla halledilmesi için elçiler gidip gelmeye ve mektuplar 

gönderilmeye devam edildi. 1015 (1606/1607) yılında Hindistan’a Yadigâr Ali elçi olarak 

gönderildi. Hediye olarak yanına tilki kürkleri, Rum, Frenk ve Hitay atlasları göndermişlerdi 

(Münşi, 2019, s. 534). Cihângîr Şah (Selim Şah) ile Şah Abbas arasında mektuplaşmalar da 

sürdü. Bu mektuplar incelendiğinde Kandehar meselesinin iki devlet ilişkilerinde önemli bir 

yer tutmaya devam ettiği anlaşılıyor.  

Kandehar üzerine çatışma görünüşte basit bir nedenden çıkmıştı. Bölgenin toprak 

sahiplerinden (mensupdar) olan Mir Zeynelâbidîn adlı biri topraklarına el konulduğu için 

sinirlenerek Herat’a gelmiş ve Safevîlere sığınmıştı. Burada Şah Abbas’la görüşen 

Zeynelâbidîn’e Horasan’da araziler verilmişti (Münşi, 2019, s. 321). Zeynelâbidîn’in ilticasına 

sinirlenen Kandehar valisi Şahi Beg, Zeynelâbidîn’in çocuklarını rehin almıştı. İkisi arasında 

şahsi düşmanlık sonucu Zeynelâbidîn, Kızılbaş emirlerini Şahi Beg’e karşı kışkırttı ve 



102 
 

Kızılbaşlar sınırdaki Büst Kalesi’ni ele geçirdiler. Bu saldırıdan Horasan Emir’ül ümerâsı olan 

Hüseyin Handan’ın da haberi yoktu. Hüseyin Handan Büst Kalesi savaşını duyunca kaleyi 

hemen Bâbürlülere geri vermek için yola çıkmış, ancak onun bu çabasından habersiz olan 

Kandehar hâkimi Şahi Beg de savaş hazırlığına başlamıştı. Helmend Nehri kıyısında Safevî 

kaynaklarına göre 300 Kızılbaş 6 bin kişilik Çağatay ordusunu yenmiştir. Bâbürlüler fillerle 

Büst Kalesi’ni kuşattılarsa da müdafiler top ve tüfekle filleri yaralayarak kuşatanları yendiler. 

Sonuç olarak Büst Safevîlerde kalmış oldu. Şah Abbas ise Kızılbaşlara çatışmaları daha fazla 

uzatmamalarını emretti (Münşi, 2019, ss. 383-385). Böylece çatışmaların ilk safhası fazla 

büyümeden sönmüş oldu. 

4.2.Cihângîr Şah’la Dostluk Çabaları 
Ekber Şah’ın ölümünün ardından Bâbürlü tahtına Şehzade Selim, yani Cihângîr çıktı. 

Cihângîr tahta çıkmadan önce I. Şah Abbas’la dostane bir ilişkisi vardı ve Şah ona yazdığı 

mektuplarda “kardeşim” kelimesiyle başlardı. Bu eski dostluğa rağmen, 1605’te Cihângîr’in 

tahta çıkması aslında Safevîler için Kandehar’ı geri almak için de fırsatlar sunmuştur. 

Cihângîr’in tahta çıkması ile Safevîlerin Kandehar’ı işgali aynı zamana denk geldi (Müneccim 

Yezdi, 1947, s. 381). Böylece Cihângîr’in saltanatı, Ekber’in saltanatı gibi, Hindistan ile İran’ın 

Kandehar’da çatışmasıyla başladı. Bu bir tesadüf değil, belki her iki tarafın da bu kente verdiği 

önemin bir işaretiydi. Safevî saldırısını doğru anlamak için Ekber’in saltanatının son yılındaki 

gelişmeleri hatırlamak gerekiyor. Yukarıda ifade edildiği gibi Ekber, Şah Abbas’ın şehrin geri 

verilmesi talebini görmezden gelmişti. Cihângîr, tahta çıktıktan kısa bir süre sonra Kandehar 

hâkimi Şah Beg’den, Kandehar’ın komşusu İranlı komutanların şehirdeki destekçilerle gizli 

bağlantıları olduğuna dair bir rapor aldı (Münşi, 2019, s. 456). 

Ekber’in ölümü İranlılara kaleyi ele geçirmek için yeni bir fırsat sundu. 1015 

(1606/1607) yılında Cihângîr’in en büyük oğlu Sultan Hüsrev’in isyanı, İranlıları bu adımı 

atmaya teşvik etti. Cihângîr, saldırı haberlerine seri bir şekilde tepkisini gösterdi ve üst düzey 

komutanlarının komutası altında birbiri ardına Kandehar’a iki önemli yardımcı kuvvet 

gönderdi. Şah Beg ise bu esnada cesurca kaleyi savundu. Mirza Gazi Bey Tarhan 

komutasındaki Bâbür yardımcı kuvvetleri (1607)’de Kandehar’a varınca Safevîler geri 

çekildiler (Cihangir, 1998, s. 33). Târîh-i Âlemârâ-yı Abbâsi’de yazdığına göre Şah Abbas, 

komutanlara hoşnutsuzluğunu dile getirdi ve geri dönmelerini emretti (Münşi, 2019, s. 683). 

Gerginliğin azalması için Şah Abbas, Hüseyin Bey adındaki elçisini Şah Beg’e güven 

verici bir mesajı Cihângîr’e iletmesini belirten bir mektup gönderdi. Cihângîr, Tüzük-i 



103 
 

Cihângîrî’de Hüseyin Bey’in saldırının Şah Abbas’ın haberi olmadan kendi inisiyatifiyle 

gerçekleştirdiğini iddia etmektedir. Kandehar’a yapılan saldırının Şah’ın bilgisi dahilinde 

yapıldığına dair en ufak bir şüphe yoktur. Aslında padişah, neredeyse bir yıl süren kuşatmadan 

habersiz olamazdı. Ayrıca Celal Müneccim’in yazdığı Abbâsî tarihinde İranlı komutanların 

operasyon sırasında Şah ile temas halinde olduklarına dair inandırıcı kanıtlar vardır (Müneccim 

Yezdi, 1947, ss. 381-383,393). Buna karşın mesuliyetin Hüseyin Bey’e yıkılmasıyla çatışma 

ortamı bir ölçüde yumuşamış oldu. 

Bu başarısız seferin yenilgisi üzerine Şah, bu davadaki sorumluluğundan feragat 

etmeye karar verdi. İran’ın, Ekber Şah’ın saltanatının son yılında ve Cihângîr’in tahta çıkışının 

ilk yılında bölgeye ardı ardına yaptığı iki sefer, Kandehar’ın iade edilmemesine yönelik 

tepkinin bir tezahürü olarak görmek mümkündür. Bu saldırılarının başarısız olması Şah’a bu 

politikayı uygulamak için doğru bir zaman olmadığını gösterdi. Bu faktör, Şah’ın sonraki 15 

yılda Cihângîr ile gösterdiği dostluğunu büyük ölçüde açıklıyor. 1018 (1609) yılında Şah 

Abbas taziye için Yadigâr Sultan Ali Tâleşi’yi Hindistan’a gönderdi (Münşi, 2019, s. 552). 

Sultan Ali’nin yolculuğu iki yıl sürdü ve elçi ancak 1611’de Bâbür sarayına ulaşabildi 

(Cihangir, 1998, s. 93). Şah’ın mektubunda, düzenli elçilikler göndermekteki gecikmenin 

nedeni olarak Osmanlı ile yapılan savaşlar gösterilmiştir (Cihangir, 1998, ss. 94-95).  Sultan 

Ali Hindistan’da iki buçuk yıl kaldı. Ardından İran’dan 1613’te Han-ı Âlem ve Selamullah 

Arab adlı elçiler geldiler. Diplomatik ilişkilerin devamı, İran elçilerinin ve ajanlarının 

Hindistan’a tek taraflı seyahatlerini yansıtmaktadır. Çok sayıda ve üst düzey İranlı elçilere 

rağmen Cihângîr sadece bir yüksek rütbeli elçilik heyeti gönderdi. Buna karşın Safevîler 

Hindistan’a birçok heyet gönderdi (Münşi, 2019, s. 44). 

4.3. Kandehar için Savaş  
1031’de (1622) Şah Abbas, ülkesinin doğu sınırlarına gitmek üzere İsfahan’dan ayrıldı 

ve Cihângîr ile oğlu Şah Cihan’ın arasının bozulduğu haberini alınca bunu fırsat bilerek ava 

çıkmak bahanesiyle Kandehar’a yürüdü (Cihangir, 1998, ss. 345-346). Hindistan’daki isyana 

dair raporlar, Cihângîr’in Keşmir’e gitmek üzere ayrıldığı ertesi ay kendisine ulaşmıştı. Şah 

Cihan’ın isyanı dört yıl sürdü ve bu süre boyunca Bâbürlüler Kandehar konusunda eli kolu 

bağlı kaldılar. Şehrin Bâbürlü valisi Abdülaziz, Şah Abbas’ı içeri davet etmek yerine karşı 

koymaya çalışınca Abbas’a beklediği altın fırsatı vermiş oldu. 1031’de (1621/1622) yılında 

Şah Abbas Helmend Nehri civarına geldi ve Visal Bey adlı elçisini Kandehar valisi Abdülaziz 

Han’a göndererek bir süre Kandehar civarında avlanıp gezeceğini bildiren bir mektup gönderdi 

(Aydoğmuşoğlu, 2011, ss. 114-115). Tahmin edileceği üzere Kandehar’da Şah’a “bu fikirden 



104 
 

vazgeçmesini” rica eden bir cevap geldi. Sonunda Şah Abbas’ın ordusu Kandehar’ı kuşattı ama 

uzun bir süre saldırı olmadı. Karşılıklı elçiler gidip geliyor ve şehrin barışçıl bir yolla teslimi 

konusu müzakere ediliyordu. Öte yandan Safevî ordusunda da kaleyi alabilecek top, kürekçi 

lağımcı bulunmuyordu. Haftalar süren kuşatma sonucunda Abdülaziz Han teslim olmaya karar 

verdi. Teslim seremonileri kansız oldu ve Şah Abbas teslim olanların silahlarını taşımalarına 

izin verdi. Onları savaş esiri olarak görmediklerini söyledi. Abdülaziz Han’a Selim Şah’a 

(Cihangir) hitaben işlerin bu noktaya gelmesi dolaysıyla özür dilediği bir mektup yazdırarak 

Hindistan’a gönderdi (Aydoğmuşoğlu, 2011, s. 117). Elçilere ayrıca üzerinde Kandehar ve İran 

yazılı iki altın anahtar verilip bunların da Selim Şah’a hediye etmeleri söylendi. 

Münşî Kandehar’ın alınmasını “25 seneden beri camilerinde ve minberlerinde 12 

masum imamdan söz edilmemiş olan o şehrin Ulu Camisi yeniden bu isimlerle süslendi” 

(Münşi, 2019, s. 73) şeklinde değerlendirmektedir. Böylece bir kez daha fethin Şiî ideolojiyle 

desteklendiğini görüyoruz. 

Kandehar’la aynı zamanda Zemindaver de kuşatılmıştı. Ancak kuşatmanın 20. gününde 

Kandehar’ın düştüğü haberi geldiğinde Zemindaver beyleri de teslim olmaya karar verdiler. 

Kandehar’da olduğu gibi teslim olanların silahlarıyla dışarı çıkmalarına ve isteyenlerin 

Hindistan’a gitmelerine izin verileceği söylendi. Ancak silahlı Çağataylar kaleden çıktıklarında 

bir tartışma başladı. Yüzlerce kılıçlı adam birbirine girdi ve çarpışma sonucunda çok sayıda 

Çağatay askeri kılıçtan geçirildi. Bu olay Şah Abbas’a iletildiğinde sinirlenen Şah olayın 

soruşturulmasını emretti (Münşi, 2019, s. 75). Rapor verenler kimsenin bir suçu olmadığını iki-

üç kişi arasında çıkan tartışmanın kendiliğinden büyüdüğünü söylediler. Şah Abbas, duruma 

müdahil olarak sağ kalan Çağataylara hediyeler verdi onların eşleri ve çocukları ile istedikleri 

yere gidebilmeleri sağlandı (Münşi, 2019, s. 76). 

Münşî’ye göre Kandehar ve Zemindaver’in alınışına Cihângir hiçbir tepki göstermedi. 

Kandehar, Genç Ali Han’ın idaresine verildi ve kente çok sayıda Kürt aşireti yerleştirildi. Bu 

fetih için Belh hâkimi olan Özbek Nedr Han’dan tebrikler geldi (Münşi, 2019). Münşî bundan 

sonra Özbek hanlarına “Belh valisi” “Mâverâünnehir valisi” diyerek onları küçümsemektedir 

(Münşi, 2019, s. 78). Belh’ten gelen elçilerin sayısı artmaktaydı ve Rüstem Han’ın sınırdan 

uzaklaştırılıp Irak’a götürülmesini rica etmekteydiler. Şah Abbas da arayı yumuşatmak için 

Rüstem’i Irak’a gönderdi. Münşî artık Horasan’da bir ordu bulunmasına gerek kalmadığını bu 

nedenle askerlerin terhis edildiğini yazmaktadır (Münşi, 2019, s. 101). 



105 
 

Şah Abbas, Kandehar meselesinin ilişkileri bozmaması için Bâbürlü Şah’a ayrıntılı bir 

mektup yazdı. I. Abbas mektupta kendisini bir fatih olarak lanse etmedi ve Kandehar’ın 

kendisinin hakkı olmasına işaret etmenin yanı sıra şehrin Bâbürlü valisi Abdülaziz’i suçladı.  

Şehir kalesini ele geçirdikten kısa bir süre sonra, Mir Veli Bey ve Haydar Bey adında iki elçiyi, 

barışçıl açıklamalar ve dostane ilişkilerin güvenceleriyle dolu bir mektupla Hindistan’a 

gönderdi. Şah’ın bu eylemdeki savunmasında Şah Abbas, kale komutanının tavrı nedeniyle 

kenti almak zorunda kaldığını savunuyordu (Cihangir, 1998, s. 348). Şah Abbas, Cihângîr’in 

öfkesini bastırmak ve Kandehar olayından geriye kalan acı hatıraları hafifletmek için azami 

çaba sarf etti. Şah, Cihângîr’e yakın olmanın yanı sıra, şehzade Şah Cihan, Nur Cihan ve Han 

Alim gibi diğer etkili şahsiyetlere de mektuplar yazdı. 

Kandehar’ın fethinin iki devlet arasında büyük bir krize yol açmadığını karşılıklı gidip 

gelen elçilik heyetlerinden de anlıyoruz. 1032’de (1622/1623) Hindistan’a gönderilmiş olan 

elçi Zeynel Bey geri dönmüştü (Sarhil, 1966, s. 140). Zeynel Bey, Hint elçisi Han-ı Âlem ile 

birlikte bu ülkeye gitmiş “edep ve erkan sahibi” biriydi (Münşi, 2019, s. 98). Hediye olarak 

safkan Arap atları, altın, gümüş, mücevherle işlenmiş kaplar ve kalabalık bir maiyetle gitmişti. 

Uluğ Bey’in mührü olan bir lal parçası da yanındaydı. Hindistan’da nereye uğradıysa büyük 

saygı gördü. O dönemde Zeynel Bey, halen Bâbürlülerle olan Kandehar meselesini açmak 

istemiş ama kimse onunla bu konuyu görüşmeye gerek görmemişti. Zeynel Bey oradayken 

Kandehar’ın Safevîlerin eline geçtiği haberi geldi. Bâbürlü sarayında bazı kişiler Zeynel Bey’in 

bir oyalama taktiği olarak gönderildiğini düşünerek ona karşı cephe aldılar. Ancak Şah 

Abbas’ın alttan alan mektupları geldiğinde Bâbürlüler meseleyi uzatmamayı tercih ettiler 

(Münşi, 2019, s. 100). Zeynel Bey döneceği zaman Selim Şah (Cihângîr) ona birtakım 

hediyeler verdi ama Zeynel Bey “bizim adetlerimizde elçilerin hediye kabul etmesi yoktur” 

diyerek bunları reddetti. Bâbürlüler onun bu hareketini kibirlilik olarak gördüler (Münşi, 2019, 

s. 100). Zeynel Bey İran’a dönerken yanında Cihângîr’in mektubunu da getirmişti. Mektupta 

Şah’a dostluk konusunda güvence verilmekteydi. Öte yandan Zeynel Bey geri dönüp de 

Kandehar konusundaki cevaplarını Safevîlere iletmeden Şah’ın saldırıya geçmesinden dolayı 

sitem de belirtilmekteydi (Cihangir, 1998, s. 350). Aslında Cihângîr böylesi dostluk mesajları 

verirken İran’a karşı saldırı hazırlığı içindeydi ve bunun için Özbeklerle temas halindeydi. 

Niyetini gizlemek için Şah’a çok dostane bir mektup yazmıştı. Cihângîr, şüphesiz Kandehar’ı 

geri almayı planlamaktaydı (Cihangir, 1998, s. 345).   Ancak sağlık sorunları ve iç 

karışıklıkların ortaya çıkması bunu engelledi.  Ayrıca bu dönemde Osmanlılardan Bağdat’ın 

alınmasının da gösterdiği üzere Safevîlerin giderek güçlendikleri aşikardı. Şah Abbas 1033’te 



106 
 

(1624) Cihângir’in huzuruna bir elçi göndererek Bağdat’ın fethedildiğini bildirmişti. Ayrıca, 

bir kısmı Bağdat’ın fethi sırasında elde edilen ganimetlerden oluşan hediyeler yollamıştı. 

Hediyeler arasında Şahruh’un oğlu Uluğ Bey’e ait mücevherler de vardı (Sarhil, 1966, s. 140). 

Mektupta tekrardan Kandehar olayının talihsizliğine atıfta bulunmakta ve sebep olduğu küçük 

bir yanlış anlaşılmanın çözüleceği ümidi ifade edilmekteydi. Cihângîr, elçiyi Lahor’da sıcak 

ve samimi bir şekilde karşıladı. Ekim 1625’te yani altı ay sonra değerli eşyalardan oluşan 

hediyelerle geri gönderdi (Cihangir, 1998, ss. 339-341). 

4.4.Kandehar’ın Fethinden Sonra Hindistan’da Safevî Tesiri 
Kandehar’ın fethinden sonra Hindistan’daki çok sayıda küçük-orta büyüklükteki 

sultanlıklar Safevîlere bağlılıklarını bildirdiler. Bağlılık bildirenlerden biri de Puşeng hâkimi 

olan Şir Han Afgan’dı (Münşi, 2019, s. 202). O dönemde Afganların ileride yaratacakları 

tehlike elbette sezilemezdi. Bâbürlülere Münşî’nin deyimiyle “şöyle-böyle bağlı olan” Mekran 

ülkesinin valisi Melik Mirza 1029 (1620) yılında Safevîlere tabi olmak zorunda kaldı. Bu bölge 

Bâbür İmparatorluğu merkezi Agra-Delhi bölgesine çok uzak olduğundan Bâbürlü padişahı 

çok az bir vergi almak yetinmekte idi. Ancak aynı Mekran, Kirman, Sîstan ve Hürmüz ile 

komşuydu. Bir süredir bu bölgeye Kızılbaş akınları yapılmakta idi ve sonunda Melik Mirza 

Safevî egemenliğini kabul etmek zorunda kaldı (Münşi, 2019, s. 53). 

 

Safevîlerin gücünün artışı en çok Hindistan’da Şiî Bahmanîlerin yönetimde olduğu 

Dekken’de hissedilmiştir. Dekken’deki Bîcâpûr’u yöneten Adilşahlar ve Gülkünde’i yöneten 

Kutupşahlar henüz Bâbürlüler Hindistan’a hâkim olmadan ve Safevî Devleti kurulmadan önce 

Şiîliği kabul etmişlerdi. Dekken Sultanlıklarının bağımsızlığı Bâbürlüler tarafından kabul 

edilmediği gibi Ekber zamanından beri Bâbürlüler bu sultanlıkları ele geçirme amacındaydılar. 

Dekken’deki beş sultanlık da (Berâr, Bîder, Ahmednagar, Bîcâpûr ve Gülkünde) üzerlerindeki 

Bâbürlü baskısını etkisiz hale getirebilecek en büyük güç olarak İran’ı görmekteydiler. 

Bîcâpûr’un Adilşahları ve Gülkünde’nin Kutupşahları, Bâbürlülerin Hindistan’a hâkim 

olmasından önce Şîi olmuşlardı. Aynı şekilde Ahmednagar Nizamşahları 1537’de, Ekber’in 

Dekken’i işgal etme politikasını başlatmasından neredeyse yarım yüzyıl önce, Şiîliği kabul 

etmişlerdi.  

 

Safevîler ile Dekken hükümdarları arasındaki diplomatik ilişkiler, Şah İsmâil dönemine 

kadar uzanmaktadır. Safevîlerle aktif ilişkiler kurulmasına öncülük eden Kutup Şah İran’da 

Şah İsmâil’in ortaya çıkmasından hemen sonra onunla temas kuran kişiydi (Esterabadi, 2009, 



107 
 

ss. 229-230). Şah Tahmasb ve II. Şah İsmâil de bu ilişkileri sürdürdüler. I. Şah Abbas, çok 

sayıda elçi göndererek bu ilişkileri olabildiğince güçlendirdi.  

Şah Abbas ve Cihângîr arasındaki dostluğun devam ettiği yıllarda Şah Abbas, 

Cihângîr’e mektuplar göndererek, Dekken sultanlıklarını Bâbürlülere karşı korumaya 

çalışmıştı. Hatta Şah Abbas, Dekken’in kendilerine bırakılması karşılığında İran’ın bir 

bölgesini teklif etti. Başka bir mektupta ise Dekken yöneticileri Bâbürlülere karşı isyan 

ederlerse cezalarının kendisine bırakılması gerektiğini yazdı (Esterabadi, 2009, 234). Şah 

ayrıca, Cihângîr’e bir mektup yazarak Gülkünde başta olmak üzere tüm Dekken hükumetlerine 

barışçıl bir yaklaşım göstermesini istedi. Bâbürlülerin Ahmednagar ve Bîcâpûr’a karşı savaşı 

1617’de sona erdi.  Taraflar arasında varılan anlaşmaya göre Bâbürlüler, Ahmednagar Kalesi 

de dâhil olmak üzere yeni alanlar kazandılar ve Adil Şah, her yıl vergi ödemeyi kabul etti. Şah 

Abbas’ın tekrarlanan mektup ve taleplerinin Bâbür-Dekken müzakereleri ve barışın sonucu 

üzerinde herhangi bir etkisi olup olmadığı hakkında yorum yapmak zordur. Cihângîr’in anıları 

Şah Abbas’ın Dekken yöneticilerine yardımları konusunda ayrıntılı bilgiler içermemektedir. 

Ancak karşılıklı elçilerin gidip geldiğini ve yoğun pazarlıklar olduğunu biliyoruz. Gülkünde 

Padişahı Kutup Şah’ın Dekken’den gelen elçisi 1617 yılında İran’a gelen Şeyh Muhammed 

adlı bir Şiî idi. Bu aile Özbek akınları sırasında Dekken’e göç etmiş ve oradaki sarayda 

yükselmişti. Bundan üç sene önce (1614) Muhammed Kulu Kutup Şah’ın vefatı ile yerine 

geçen damadı Sultan Muhammed’in cülusunu tebrik etmek için de Tebrizli Kıçacı Hüseyin 

Bey elçi olarak gönderilmişti (Münşi, 2019, ss. 30-31). Mart 1617’de Cihângîr Mando’dayken, 

Kutup Şah’ın İran’dan dönen elçisi Şeyh Muhammed Hatun Hüseyin Bey Bâbür sarayına 

gönderilmişti. Kısa sürede iki elçinin kabul edilmiş olması ve Cihângîr’in, Tüzük’te bundan 

özellikle bahsetmesi, Dekken sultanlıklarına karşı hoşgörünün göstergesidir (Cihangir, 1998, 

s. 184). Kutup Şah’ın sarayına elçi olarak gönderilen Mazenderan hükümdarı Kasım Bey 

dönüşte Şah Abbas’a verilmek üzere bir mektup getirdi (Münşi, 2019, s. 670). Dekken 

Sultanları mektuplarında Bâbürlülerin baskısına karşı Safevîlerden yardım istemekteydiler. 

Bunlara cevaben Safevîler: “Mukaddes Safevî sülalesi ile Timur ailesi arasında eskiden beri 

muhabbet ve dostluk bağları mevcut olup birlik ve yakınlık bağları güçlü olduğundan ve 

Hazret-i Âla Şah-i İzllullahi ile Hindistan hükümdarı Selim Şah (Cihângir) arasında dededen, 

babadan kalma yakınlık ve muhabbet bağları mevcut bulunduğundan Bâbürlülerle 

savaşılmayacağını” belirtmekteydi. Öte yandan Safevîler Dekken sultanının isteklerini 

Bâbürlülere ilettiler, Bâbürlüler de Dekken’e karşı saldırganlığı bıraktı (Münşi, 2019, s. 650). 

Şah Abbas bir başka mektupla Dekken padişahlarını “bağışladığı” için Cihângîr’e teşekkür 



108 
 

etmekteydi. Ayrıca Şah mektupta, Kasım Bey’e beraberindeki heyetiyle Dekken’e gitmesi için 

izin verilmesini talep etmişti. Cihângir, Şah Abbas’ın Dekken sultanlıkları konusunda 

üstlendiği ara buluculuktan hoşlanmamış olacak ki Tüzük’te bundan hiç bahsetmemiştir. 

Safevîlerle bağ kurmaya çalışan bir diğer Bâbürlü hükümdarı da Gucerât Prensi 

Muratbahş idi. Taç giyip On İki İmam adına sikke bastırdıktan sonra Şah Abbas’a elçi gönderdi 

(Kazvini, 2011, s. 230). Bu sırada Evrengzîb kardeşi Dârâ Şükûh’u yendikten sonra 

Muratbahş’ı yakalayarak hapse attı (Kazvini, 2011, ss. 231-232). Dârâ Şükûh İran’a kaçmak 

istedi ancak yakalanarak Evrengzîb’e teslim edildi. 

5. Şah Safi Döneminde Safevî-Bâbürlü İlişkileri  
Şah Abbas 43 yıllık saltanatın ardından Haziran 1629’da vefat ettiğinde tahtın tek varisi 

büyük oğlu Safi Mirza’nın oğlu Sam Mirza idi. Sam Mirza 17 Şubat 1629’da babasının adını 

alarak Safevî tahtına çıktı (Aydoğmuşoğlu, 2014, s. 77). Safi Mirza büyük babası Şah Abbas 

döneminde Safevî şehzadelerine yönelik başlatılan kısıtlamalar nedeniyle neredeyse bir hapis 

hayatı yaşamıştı. Bu nedenle tahta çıktığında Safevî devletini yönetecek meziyetlerden 

yoksundu. Ancak buna karşın Bâbürlü tahtında oldukça tecrübeli ve bir o kadar da ihtiraslı Şah 

Cihan bulunuyordu. Şah Cihan Şah Safi tahta çıktıktan sonra İran’ın durumu hakkında bilgi 

toplaması için Mir Barakeh başkanlığında bir elçi gönderdi. Mir Barakeh beraberinde Şah 

Cihan tarafından Şah Safi’ye hitaben yazılan bir mektup da getirmişti. Mektupta Şah Safi’ye 

oğlum diye hitap eden Şah Cihan ona “adil ve halkına karşı şefkatli olmasını” tavsiye 

etmekteydi (İslam, 1994, s. 155). 20 Kasım 1629’da İran’a ulaşan Bâbürlü elçisi Şah Safi 

tarafından sıcak bir şekilde karşılandı. Aynı şekilde Haziran 1630’da Hindistan’a ulaşan Safevî 

heyeti de sıcak bir şekilde karşılandı. Batı sınırında Osmanlı saldırıları ve doğu sınırında da 

Özbek akınlarıyla mücadele eden Şah Safi Bâbürlülerle iyi geçinmek zorundaydı. Buna karşın 

Şah Cihan’ın Safevîlerle ilişkileri zorlayacak bazı ihtiraslı planları vardı. Şah Cihan’ın dış 

politikada Kandehar’ı geri almak ve Dekken’i kendi topraklarına katmak gibi iki önemli hedefi 

vardı. Bunlar Safevîlerle ilişkileri doğrudan veya dolaylı şekilde etkiliyordu.  

Şah Abbas’ın vefatını izleyen süreçte İran’da baş gösteren kargaşa ve Şah Safi’nin zayıf 

yönetimi Şah Cihan’ı bu planlarını gerçekleştirmeye teşvik eden unsurlardı. Nihayet Şah Cihan 

başından beri kafasına koyduğu Kandehar’ı ele geçirmek için harekete geçti. Kabil hâkimi Said 

Han’a haber yollayarak Kandehar’ın Safevî hâkimi Ali Merdan Han’la temasa geçmesini 

istedi. Bunun üzerine Said Han, Zulkadir Han aracılığıyla Ali Merdan Han ile temasa geçerek 

Kandehar’ı çatışmadan teslim etmesi halinde kendisinin önemli miktarda servetin yanı sıra 



109 
 

Hindistan’da büyük bir sosyal statü ile ödüllendirileceğini teklif etti (Habibi, 2010, s. 114). 

Bâbürlü elçisi şehrin suhuletle teslim edilmemesi durumunda zorla ele geçirileceğini de iletti. 

Kaynaklar Ali Merdan Han’ın Bâbürlülerin teklifini önce reddettiği fakat Şah Safi ile sorun 

yaşaması üzerine Bâbürlülerin teklifine olumlu yaklaştığını yazmaktadır. Bu hikâyeye göre 

Bâbürlülerin Kandehar’a saldırmaya hazırlandıkları sırada Ali Merdan Han başkente gelerek 

Şah’ın huzuruna çıkmasını bildiren bir haber aldı. Ali Merdan Han kendi yerine oğlunu 

başkente göndermeyi talep ettiyse de kabul edilmedi (İslam, 1994, ss. 157-162). 

Ali Merdan Han’ın başkente gitmek istememesinin sebebi gaddarlığıyla bilinen Şah 

Safi’nin kendisini öldüreceğinden korkmasıydı. Risk alarak başkente gitmek ile şehri 

Bâbürlülere teslim etmek arasında kalan Ali Merdan Han şehri Bâbürlülere teslim etmeyi seçti. 

Bu sırada Şiyaveş komutasındaki Safevî ordusu Kandehar’ı Bâbürlülere karşı savunmak için 

yola çıkmıştı. Bu nedenle Ali Merdan Han Gazne ve Kabil’in Bâbürlü hakimlerine haber 

yollayarak şehri teslim almak için bir an önce harekete geçmelerini bildirdi. İlk Bâbürlü 

birlikleri 26 Şubat 1638’de şehre girdi (İslam, 1994, s. 163). Ardından çok sayıda destek 

kuvveti şehre yerleştirildi. Multan hâkimi Kılıç Han şehrin yeni hakimi olarak atandı. Siyaveş 

komutasındaki Safevî ordusunun yaratacağı olası tehlikeye karşı önlemler alındı.  

Bâbürlülerin Kandehar’a ele geçirmeleri Şah Safi açısından beklenmedik bir 

gelişmeydi. Şah Cihan, Kandehar’ı ele geçirdikten sonra Yadigâr Beg aracılığıyla Şah Safi’ye 

bir mektup yazarak “yaşananların ikili ilişkileri etkilememesini umduğunu” belirtti. Ayrıca 

Kandehar’dan elde edilen gelirden yıllık bir miktarını Safevîlere vermeyi teklif etti. Fakat Şah 

Safi, Kandehar meselesi nedeniyle Şah Cihan’a kızgındı. O sıralarda İran’dan dönen Bâbürlü 

elçisi Safdar Han Şah Safi’nin Kandehar’ı geri almayı düşündüğünü söyledi (Habibi, 2010, s. 

117). Bunun üzerine şehrin savunmasının güçlendirilmesi için hazırlıklara başlandı. Kabil ve 

civar bölgelerde yedek destek kuvvetleri konuşlandırıldı. Batıda Osmanlılarla uğraşan Şah Safi 

Kandehar meselesinde hazırlıksız yakalanmıştı. Safevîlerin batı sınırında Osmanlı ile meşgul 

olması Şah Safi’nin hareket kabiliyetini sınırlıyordu. Eylül 1639’da Bağdat’ı kaybetme 

pahasına Osmanlı ile Kasr-ı Şirin Antlaşması imzalandı. Batı sınırlarını güvenceye alan Şah 

Safi Kandehar’a sefer düzenlemek için hazırlıklara başlanması emrini verdi. İki yıllık bir 

hazırlık sürecinin ardından İsfahan’dan yola çıkan Şah Safi yolda hastalanarak vefat etti (Mayıs 

1642).   



110 
 

6. Şah II. Abbas Döneminde (1642-1666) Safevî-Bâbürlü İlişkileri  
Tahta çıktığında on yaşını doldurmamış olan II. Abbas, 1052(1642/1642) yılında 

kademeli olarak durumu kontrol altına aldı. Kandehar meselesini çözmek en öncelikli 

hedeflerinden biriydi (Kazvini, 1329, s. 93). Kandehar dönemin kaynaklarında Safevîler 

açısından çok değerli kent olarak geçmektedir.  II. Şah Abbas, 1058’de (1648) orduya bizzat 

kendisinin liderlik ettiği bir sefere çıktı. Ancak kış mevsimi dolayısıyla hava şartları çok 

kötüydü. Bu nedenle Şah şehri kan dökmeden almak için Şah Kulu Beg adında bir elçi 

göndererek kentin teslim edilmesini istedi. Bu yapıldığı takdirde İran ile Hindistan arasındaki 

dostluğun da zarar görmeyeceğini illeti (Kazvini, Haman, s. 97). Aksi takdirde kenti zor 

kullanarak ele geçirmek zorunda kalacağını belirtti.   

Ancak beklediği yanıtı alamayan Abbas ordusuna şehre doğru yürümesini emretti. 

Safevî ordusunun bir bölümü Zemindaver’i kuşatırken diğer bir bölümü de Kandehar’ı kuşattı. 

Delaram, Delhak ve Karşak Kaleleri gibi Kandehar’ın büyük kaleleri herhangi bir direniş 

göstermeden teslim oldular. Ancak Kandehar Kalesi hâlâ direniyordu ve onu fethetmek çok 

zordu çünkü şehrin batı kısımları Laki Dağı’na doğru uzanıyordu. Kalenin doğu kısmı ise 

bataklıktı ve birliklerin hareket etmesi mümkün değildi (Kazvini, Haman, s. 116).  Nihayet 

zorlu kuşatmanın ardından şehri savunanlar teslim olma kararı aldılar. Şah Abbas’ın inatçılığı 

ve cesareti ile İran askerlerinin direnişi Kandehar’ın düşmesine neden oldu.  Bu savaşta orduya 

bizzat liderlik eden II. Şah Abbas sadece 16 yaşındaydı. Kazvini’ye göre ise “Şah Cihan’ın 

zayıflığı, danışmanlarının beceriksizliği ve şehri savunanların inançsızlığı” Kandehar’ın 

düşmesindeki sebeplerdi. (İslam, 1994, s. 174) (Şuster Velser, 1363, s. 52) Abbasnâme’de 

tarihler kaydedilmişse de bilgiler çok doğru değildir. (Kazvini, 2011, s. 128) Kandehar’ın ele 

geçirilmesinden sonra II. Şah Abbas, Şahverdi Bey’i Şah Cihan’ın dergahına bir mektupla 

göndererek bu eyleminin nedenlerini açıkladı. Daha sonra Mihrab Han Çarhçı Başı’yı 

Kandehar valisi olarak atadı (Haman, s. 128). Böylece Şubat 1649’da Zemindaver, Büst ve 

Kandehar yeniden Safevîlerin idaresi altına girdi.  

 



111 
 

 

Tablo 5: II. Abbas ve Nedr Muhammed Han 164086 

Ancak Şah Cihân bu eylemi kabullenemedi. Fakat Kandehar’ı almak için üç sefer 

yaptıysa da başarılı olamadı. Kandehar için Safevî-Bâbürlü arasında yaşanan savaşların hiçbiri 

II. Şah Abbas ile Şah Cihân dönemindekiler kadar büyük değildir. İlk seferinde Şah Cihân 

savaşı bizzat komuta etmek için Bâbür İmparatorluğunun Horasan’daki topraklarını korumakla 

görevli olan Şehzade Evrengzî ile birlikte Kabil’e geldi. 1059’da (1649) Kandehar’ın etraf 

mahallelerine ulaştı ve Evrengzîb ile gerekli hazırlıkları yapmaya başladı. Evrengzîb 

komutasındaki 70 bin Hintli asker Kâbil ve Gazne üzerinden Kandehar’a ulaştı. Bu 

bölgelerdeki köy ve şehirlerde yaşayan halklar şiddetli bir kuraklıkla mücadele ediyorlardı. 

Ayrıca bu bölge ahalisi çoğu zaman yağmalanır, mal ve hayvanlarına el konurdu (İslâm, 

Haman, s.177). Bu yüzden orduların gerektiğinde bu bölgelerden gıda veya başka ihtiyaçlarını 

karşılamaları zordu. Evrengzîb, 1059’da (26 Mayıs 1649) Cemaziyelevvel’in on dördünde 

şehri kuşattı. Şah Abbas’ın valisi, Mihrab Han Serdar inanılmaz bir direnişle şehri savundu. 

Bâbürlülerin saldırıları Mihrab Han’ın sert direnişi nedeniyle sonuçsuz kaldı ve Bâbürlüler geri 

çekilmek zorunda kaldılar. Ayrıca kenti almak uzun sürdükçe yiyecek kıtlığı belirdi. 70 bin 

kişilik orduya yetecek gıda, yiyecek bulmak zordu. Bu konuyla ilgili Afgan tarihçisi 

 

86 https://www.researchgate.net/profile/Razia-
Latif/publication/304533355/figure/fig4/AS:571842022260742@1513349170811/a-In-perspective-Shah-
Abbas-II-receiving-Vali-Nadr-Muhammad-Khan-b-from-the-front.png 
 



112 
 

Mohammad Ghobar şöyle yazmaktadır: “Kabil’den Kandehar’a kadar iki başak buğday ve 

saman tanesi bile mevcut değildi” (Mohammad Ghobar, 1362, s. 300).  

Mihrab Han’ın ölümünden sonra Kandehar’ın idaresi güçlü bir Safevî generali olan 

Utar Han’a devredildi (Şamlo, 1371, s. 501). Bir yıl sonra Şah Cihan Kandehar’ı fethetmek 

üzere Evrengzîb komutasında tekrar 60 bin kişilik bir ordu gönderdi. Kendisi de Kabil’e geldi 

(Mohammad Ghobar, s. 300). Evrengzîb komutasındaki Bâbürlü ordusu 1061’d (1651) 

Kandehar’ı iki ay sekiz gün kadar kuşatma altında tuttu. Ancak başarısız olarak geri döndüler 

(Habibi, s. 918). Böylece Şah Cihan, Kandehar’ı ele geçirmek üzere gerçekleştirdiği ikinci 

teşebbüsten de eli boş döndü.  Ancak Şah Cihan pes etmedi.   

Ertesi yılın ilk çeyreğinde 1062’de Bâbürlü Veliaht Şehzadesi Dâraşukoh güçlü bir 

orduyla Kandehar’a doğru yola çıktı. Bu ordu malzeme ve hazırlık açısından önceki iki Bâbürlü 

ordusundan daha donanımlıydı. 70 bin süvari ve piyade, 10 bin tüfekli, 600 fil ve çok sayıda 

top içeren oldukça donanımlı bir orduyla kent kuşatma altına alındı (Mohammad Ghobar, 

Haman, s. 300). İki ağır yenilginin ardından Kandehar’ın ele geçirilmesi Şah Cihan açısından 

bir gurur meselesine dönüşmüştü. II. Şah Abbas kentin savunmasına yardım etmesi için 

Azerbaycan Beylerbeyini de Kandehar’a yolladı. Dârâ Şükûh, birçok kez Kandehar kalesine 

saldırdı. Ancak kenti ele geçiremedi. Kenti savunan Utar Han oldukça tecrübeli ve zeki bir 

komutandı. Nihayet Bâbürlü ordusu 1063’te (1651) üçüncü kez hiçbir sonuç almadan 

Hindistan’a geri dönmek zorunda kaldı (Dehgan, 1340, s. 123). Bu savaş kapsamı, asker sayısı, 

savaşta verilen zayiat sayısı, erzak miktarı, kuşatma ve savaşın ağır ve sarsıcı maliyeti, ünlü 

komutanların savaşta yer alması vs. bakımından önceki Kandehar savaşlarından farklıydı. 

Yukarıda da ifade edildiği üzere hiçbir zaman Safevîler ile Bâbürlüler arasında Kandehar için 

bu denli şiddetli ve büyük savaş yaşanmamıştı. Bundan sonra Kandehar 1121’de (1709) 

Mirveys Han Hotek tarafından fethedilene kadar 62 yıl boyunca Safevîlerin hâkimiyetinde 

kalmıştır. Kandehar’ın ele geçirilmesinin zor olduğuna kanaat getiren Bâbürlüler, Safevîlerin 

bu stratejik şehir üzerindeki egemenliğini tanımak zorunda kalmışlardır (Sarhil, 1966, s. 142).  

6.1 Evrenzîb ile Dostluk Kurma Çabaları   
Şah Cihan hastalanıp yatağa düştüğünde oğulları arasındaki taht kavgası duruğa 

ulaşmıştı. Taht iddiasında olan şehzadelerden Gucerât hâkimi Muratbahş II. Şah Abbas ile iyi 

ilişkilere sahipti. Bu nedenle Şah Abbas’ın desteğini almak için Surt’ta taç giydikten hemen 

sonra On İki İmam adına sikke bastırmış ve Hekim Kazma Kumi’yi de II. Şah Abbas’ın yanına 



113 
 

elçi olarak göndermişti. Şah Cihan’ın diğer oğlu Evrengzîb önce Muratbahş ile ittifak yaparak 

diğer kardeşi Dârâ Şükûh’ı yendi ardından da Muratbahş’ı tutuklatarak hapse attırdı.  

Evrengzîb, tahtı birçok zorluk ve savaşlarla geçen uzun bir süreçte ele geçirmişti. Tahta 

çıktığında babası hâlâ hayattaydı. Bu neden Evrengzîb kendini kanıtlamaya ihtiyacı vardı. Bu 

bağlamda komşu devletlerden gelen destek Evrengzîb’in konumunu sağlamlaştırması için 

önemliydi. Bu nedenle Evrengzîb, Şah II. Abbas’a bir heyet göndererek devletini tanımasını 

istedi.  Evrengzîb’in tahta oturmasından iki sene sonra, II. Şah Abbas Hindistan’a heyet 

gönderme kararı aldı. Heyetin başı olarak da Budak Beg seçildi. Budak Beg liderliğindeki 

Safevî heyeti 1070 (1660) yılında Hindistan’a doğru yola çıktı. Heyete çok sayıda hediye ile 

birlikte bir mektup verildi (İslam, 1990, s. 192). Şah tarafından Budak Beg’e teslim edilen 

mektupta iki aile arasındaki derin ilişkiye vurgu yapılıyordu ve ihtiyaç duyması halinde 

Evrengzîb’e her konuda yardım edileceği belirtiliyordu (Vahid, 1942, ss. 290-295).  

Budak Beg’in, 1071 (1661) yılında Hint sınırına ulaştığı haberini alan Evrengiz Safevî 

heyetini karşılamak için hazırlıklara başlanması emrini verdi. Multan, Lahor ve diğer 

bölgelerin hâkimlerine Safevî heyetini güzel bir biçimde karşılamaları için emir gönderildi 

(Kazvini Hindi, 1958, ss.607-609). Safevî heyeti Delhi sınırında üst düzey bir Bâbürlü heyeti 

tarafından karşılandı ve kendilerine önceden hazırlanmış olan hediyeler takdim edildi (Kazvini 

Hindi, 1958, s. 616).  

Fransız gezgin Bernia’nın raporuna göre Safevî elçisi şehre girmeden geçeceği yollar 

ve caddeler, dükkanlar süslendi. Caddelerin iki tarafına askerler dizildi. Elçi şehre ayak 

bastığında top atışı yapıldı. Nihayet saraya ulaşan elçi Evrengzîb tarafından karşılandı. Sarayda 

olduğu süre boyunca da çeşitli yemek ve müzik ziyafetleri yapıldı, çeşitli hediyeler takdim 

edildi (Kazvini Hindi, 1958, ss. 622-624). 

Budak Beg, Şah’a bir mektup yazarak kendisi için yapılan sıcak karşılama hakkında 

bilgi verdi (İslam, 1990, s. 194). Nihayet alışılmayan bir iltifat ve türde karşılanan Safevî elçisi 

iki ay kadar Delhi’de kaldıktan sonra İran’a doğru yola çıktı. Budak Beg’e Bâbürlü elçisinin 

de yakında İran’a geleceği belirtildi (Kazvini Hindi, 1958, ss. 621-628). Evrengzîb, 

hastalanması ve Keşmir ziyaretinin araya girmesiyle ancak iki yıl sonra İran’a elçi 

gönderebildi. Multan hâkimi Terbiyet Han İran’a gidecek Bâbürlü heyetinin başkanlığına 

getirildi. Terbiyet Han’a 700 bin Rupiye değerinde hediye ile Evrengzîb’in Şah’a hitaben 

yazdığı mektup verildi. Son derece dostane bir üslupla yazılan mektupta iki taraf arasında 

münakaşaya sebep olan Kandehar meselesine de değinilmekteydi. Kandehar konusunda 



114 
 

yaşanan savaşlar takdir ilahiye bağlanarak bu konuda her iki tarafında da suçsuz olduğu 

belirtilmekteydi. Ayrıca Şah’a siyasi ilişkileri geliştirmek için attığı adımdan ötürü 

memnuniyetini bildirerek ilişkilerin daha da gelişmesinin ümit ettiği ifade edilmekteydi (İslam, 

1990, s. 195).  

 

Tablo 6: II. Şah Abbas ve Bâbürlü elçisi Terbiyet Han İsfahan 1664.87 

Terbiyet Han beraberindeki heyetle Kasım 1663’te yola çıktı ve 1664’te İsfahan’a 

ulaştı. Terbiyet Han’ın karşılanmasıyla ilgili birbirini nakzeden rivayetler mevcuttur. Terbiyet 

Han İsfahan’a geldikten birkaç gün sonra Şah’ın huzuruna çıkarıldı. Kendisiyle birlikte 

getirdiği hediye ve mektubu Şah’a takdim etti. İran kaynakları Şah’ın Terbiyet Han’ı sıcak bir 

şekilde karşıladığını aktarmaktadır. Ancak Şah’ın Terbriyet Han’a yönelik sıcak tavrı kısa 

sürede değişti. Elçiyi yanına çağırarak Evrenzîb’in tahta çıkışı, lakabı (Âlemgir) hakkında 

hakaretamiz söylemlerde bulundu. Bazı kaynaklara göre Şah elçiye zorla şarap içtirdi ve 

sakallarını kestirdi. II. Şah Abbas’ın bu tavır değişikliğinin sebebi açık değildir. Ancak Şah’ın 

tavır değişikliğinden Terbiyet Han’ı sorumlu tutan görüşler mevcuttur (Kazvini Hindi, 1958, 

971). II. Şah Abbas Mart 1666’da Terbiyet Han’ı hediyelerle birlikte dolaylı olarak savaşmaya 

çağıran aşağılayıcı bir mektupla Hindistan’a yolcu etti. Mektupta Hindistan’daki kargaşadan 

Evrengzîb’in zayıf yönetimi sorumlu tutulmakta ve Evrengzîb’in “dünya fatihi” anlamına 

gelen Âlemgir lakabına atıfta bulunarak sadece babasını yendiği belirtilmekteydi. Ayrıca 

Evrengzîb kardeş katili olmakla suçlanarak Şah’ın “en kısa sürede büyük bir orduyla 

Hindistan’ı kurtarmaya geleceği” ifade edilmekteydi (İslam, 1990, s. 198). Şah’ın bu mektubu 

Hindistan’da büyük bir endişeye sebep oldu. Evrengzîb haberi duyar duymaz büyük bir 

ordunun sınıra doğru yola çıkması emrini verdi. Ancak II. Şah Abbas’ın Eylül 1666’da vefat 

ettiği haberi gelince Evrengzîb rahat bir nefes aldı.  

 

87 http://www.akdn.org/museum/detail.asp?artifactid=1640 



115 
 

7. Şah Süleyman Döneminde (1666-1694) Safevî-Bâbürlü İlişkileri 
Annesi Çerkez olan Şah Süleyman’ın asıl adı Safi idi ve tahtta aslında II. Safi olarak 

çıkmıştı. Ancak gördüğü bir rüya üzerine adını Süleyman olarak değiştirmiştir (Şimşir, 2013, 

s. 38). II. Abbas’ın en büyük oğludur. Krosinsky onun için “Geçimsiz sabırsız, öfkeli, 

merhametsiz, bencil ve kaba bir adam” demektedir. Üç oğlundan en büyüğünü öldürtmüştür. 

Kalan iki oğlundan Abbas Mirza devlet idaresi ile ilgilenmediğinden Şah Süleyman en küçük 

oğlu Hüseyin Mirza’nın tahta çıkmasını vasiyet etmiştir (Şimşir, 2013, s. 41). 

Şah Süleyman (1666-1694) her açıdan çok yetersiz ve büyük zaafları olan bir şahtı. 

Hindistan’a yönelik agresif bir siyaset izleyecek durumda değildi. Şah Süleyman’dan sonra 

oğlu Şah Hüseyin (1694-1722) tahta çıktı. Dini açıdan oldukça mutaassıp olan Şah Hüseyin 

siyaset ve ülke yönetiminden anlamıyordu. Bundan sonra Evrengzîb’in uzun saltanatı süresince 

Safevîler ile Bâbürlüler arasındaki diplomatik temaslara dair bilgi bulunmuyor.  

Bu dönemde Evrengzîb, Kandehar’ı almaya kalkışmadı. Zira içerideki isyanları 

bastırmakla meşguldü. Kuzeybatı sınırlarında Afganlar ve Racputlar isyan etmiş ve Dekken’de 

istikrarsızlıklar baş göstermişti. Kandehar’la ilgilenecek zamanı yoktu. Ancak Evrengzîb’in 

İran ile olan husumeti devam etti. Oğlu Ekber’in Evrengzîb’e başkaldırdıktan sonra 1686’da 

Safevîlere sığınması Evrengzîb’in İran’a olan öfkesinin bir nedeni olabilir. Çünkü Şah 

Süleyman Ekber’i sıcak bir şekilde karşılayarak yardım sözü vermişti. Evrengzîb İran’dan 

gelecek herhangi bir tehlikeye karşı her zaman tetikte oldu. Özbek Abdulaziz Han ve Subhan 

Kulu Han ile İran karşıtı bir koalisyon oluşturmak için yakın ilişkiler kurdu. Ama bu hayali 

gerçeğe dönüşmedi. Çünkü II. Şah Abbas’ın ölümünün ardından Safevî Devleti hızla yıkılışa 

doğru ilerlemekteydi. Bu yüzden artık Bâbürlüler için bir tehdit oluşturacak durumda değildi. 

Safevîlerin zayıflığından cesaret alan Evrengzîb 1678’de Dekken’deki iki krallığı (Gülkünde 

ve Bîcâpûr) ortadan kaldırarak kendi imparatorluğuna kattı. Orta Asya ve İran’dan herhangi 

bir tehdit hissetmeyen Evrengzîb içeride güçlendi. Hatta 1690’da Osmanlı’dan gelen ilişkileri 

güçlendirelim talebine rağbet göstermedi. Evrengzîb’in saltanatının son yıllarında Hindistan 

ne İran ne de Osmanlılarla diplomatik ilişkileri bulunmuyordu. Katı bir Sünnî olan Evrengzîb 

mecbur olmadıkça İran’la çok yakın ilişkiler geliştirmeye sıcak bakmıyordu. Bu nedenle ikili 

ilişkiler bir süre soğumaya yüz tuttu. Evrengzîb II. Şah Abbas öldükten sonra da Safevîlere 

yönelik mesafeli tutumunu sürdürdü. 

 



116 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

SAFEV ÎLERİN YIKILIŞI ve ETKİLERİ 

1. Şah Hüseyin Devri (1694-1722) ve Safevî Devleti’nin Zayıflamasının Nedenleri 

On yedinci yüzyıl İran’ı bölgesel bütünleşmeye, ekonomi ve iletişimin genişlemesine ve 

etkileyici bir maddi kültürün ortaya çıkmasına tanık oldu. Devlet, Şiîlik ülküsü geliştiren ve 

daha az ölçüde kuramsal düşünceyi koruyan bir fıkıhçı sınıfı yetiştirdi. Ancak ne Şah Abbas 

ne de halefleri Safevî sistemindeki kurumsal sınırlamaların üstesinden gelemediler. 

Kızılbaşların zayıflaması ve onun yerine bir Gulam sınıfının geçmesi, kısa sürede ilgi çekici 

bir şekilde alevlenen kabile çatışmalarını sona erdirmedi. İpek tekeli geçerliydi ancak Avrupalı 

ticaret şirketleriyle rekabet eden yerli bir ticaret ağı oluşturma çabaları geçiciydi. Safevîler asla 

bir deniz imparatorluğu geliştiremediler ve bir deniz gücü yaratmaya hiç ilgi göstermediler. 

Karadaki bölgesel genişlemeleri Güney Kafkasya ve Basra Körfezinde işe yararken Irak’ta 

daha az fayda sağladı. Ancak bu kaynaklardan elde edilen gelir, devletin açığına uzun vadeli 

bir çare değildi. Tarım rejiminin merkezileşmesi geliri artırdı, ancak uzun vadede göçebe 

yaşam tarzına özgü süvari birliklerini olumsuz etkiledi ve Safevî savunmalarını zayıflattı 

(Amanat, 2017, s. 124-125). 

Bu zayıflama sonucunda Kafkasya’da Dağıstan’ın Lezgi kabileleri ve Kazaklar da dâhil 

olmak üzere Transkafkasya’nın diğer yarı göçebe halkları müreffeh Şirvan bölgesini tahrip 

ettiler ve Hazar’ın kara ticaretini tehdit ettiler. Batıda İran ve Osmanlı sınırlarının Kürt 

aşiretleri, her ikisi de Mezopotamya ve Doğu Akdeniz ticaret merkezleri olan Kirmanşah ve 

Hemedan’ı ele geçirdi. Güneyde Maskat ve çevresindeki Ummanlı korsanlarla iş birliği içinde 

olan kıyı Arap kabileleri, Basra Körfezi ticaretine benzer bir tehdit oluşturuyordu. 

Huzistan’daki Müş’şa’ özerk bölgesinden kalanlar sürekli isyan halindeydi ve güneydoğuda 

Mekran bölgesinin Beluç kabileleri, Hindistan ile yapılan doğu ticaretine baskınlar 

düzenlemeye başladı. Özellikle merkezdeki kargaşalarla eş zamanlı yaşanan bu istikrarsızlık, 

alışılmış değildi. Sınır bölgelerdeki istikrarsızlıklar Safevîler açısından büyük çapta bir krize 

işaret etmekteydi (Amanat, 2017, s. 134). 

Bu dönemin şahı olan Şah Hüseyin’i Krosinsky “Akıllı, geniş yürekli, güçlü ve dindar 

biri olarak tanımlar” (Şimşir, 2013, s. 42). Ancak bu tanımlama biraz nezaketten doğmuş gibi 

görünmektedir zira Şah Hüseyin dönemi Safevîlerin yıkılış çağı olarak tarihe geçmiştir. Şah 

Sultan Hüseyin, Afgan kriziyle mücadele ederken son derece yetersiz kalmıştır. Şah haremdeki 

sınırlı bir eğitimle yetişmiş şehzadenin bir örneğiydi. Avrupalı ve Osmanlı’dan gelen tanıklar 



117 
 

her ne kadar ifadelerinde bazı abartılar olsa bile Safevî başkentinde o dönemde, başlayan 

ayaklanmalar ve başkaldırmalar sonucu çöküşün eşiğine gelmiş bir devleti, savaşmaya isteksiz 

orduyu, devlet adamları ve ordu şefleri arasındaki etnik çatışma ve çıkar ihtilaflarını, problemli 

saray erkanını, eşlerini, hadımlarını, din görevlilerini ve yozlaşmış memurlarını kontrol 

edemeyen kararsız bir şah resmetmektedir (Amanat, 2017, s. 134).  

 

Tablo 7: Şah Hüseyin, 1703.88 

 

 

88 Rudi Matthee, Persia in Crisis. I.B. Tauris, London, 2012, s. 166.  



118 
 

Şah’ın öngörüsüzlükleri yıkılışta önemli rol oynamış gibi görünmektedir. Şah Hüseyin’in 

saltanatının ilk yıllarında Özbek akınları olmuştu. 1696’da Basra ayaklanmasını İranlılar ancak 

Osmanlı kuvvetlerinin desteği ile bastırmışlardı (Aydoğmuşoğlu, 2014, ss. 102-103). Bu 

durum bize Osmanlı-Safevî ilişkilerinde bir tür istikrar dönemi yaşandığını göstermektedir. 

Asıl kötü haberler ve devletin yozlaştığına dair belirtiler doğudan gelmekteydi. 1110’da (1699) 

Beluçlar ayaklanmıştı. Liderleri Mir Hüsrev Şah Yezd ve Kirman’ı yağmaladı. Beluçlar 

neredeyse Bender Abbas’a ulaştılar. Bu ayaklanma devletin aslında nasıl zayıf ve özellikle de 

doğudaki sınırlarından saldırılara açık olduğunu göstermiştir. Beluç ayaklanmasını Gürcü 

Prensi Kirkor (Georgi) bastırmış ve kendisi Kirman hâkimi olmuştu. Bu durum sarayın artık 

Gürcülerin desteği olmadan ayakta duramayacağını göstermekteydi. Şah zaten politik 

gelişmelere ilgisizdi ve idareyi tamamıyla Gürcülere bırakmış durumdaydı. Bu yıllarda 

Afganlar Herat çevresine ve Özbekler Meşhed’e akınlar yapmaktaydılar. Petro’nun elçisinin 

notlarına göre (Aydoğmuşoğlu, 2014, s. 107) Şah politik zayıflığını örtmek için dine (Şiîliğe) 

sarılmıştır. Dönemin ünlü Şiî âlimi Muhammed Bakır Meclis Şiîleştirme kampanyası yaparken 

Şah kilerinde bulunan 60 bin şişe şarabı da halka açık törenlerde döktürmüş, Yahudiler ve 

Zerdüştler üzerine baskıları artırmıştır (Şimşir, 2013, s. 46). Şah’ın bu baskıcı siyaseti 

yüzünden Kirman’daki Zerdüştler ileride Afgan Mir Mahmud’u kurtarıcı gibi 

karşılayacaklardır (Aydoğmuşoğlu, 2014, s. 108). 

2.1. Afgan Akınları ve Safevîlerin Yıkılış Aşamasına Gelişi 
2.1.1 Afganların Kökeni 

Safevîlere en önemli ve ölümcül darbe ne Osmanlılardan ne de Kafkas veya Arap 

isyancılardan değil, bugünün güney Afganistan’ındaki Kandehar eyaletinde yer alan Gılcayı 

Afgan kabilelerinden gelmiştir (Aydoğmuşoğlu, 2014, s. 134). Afganların kökenleri ile ilgili 

çok sayıda araştırma yapılmakla birlikte, henüz bu alanda bir görüş birliği yoktur. Afganların 

soyunun İsrailoğullarına dayandığı iddiasına ilk olarak Bâbürlü Şah’ı Cihângîr’in (1605-1627) 

saray hizmetkârlarından olan Nimetullah Herevi’nin tahminen 1612 yılında tamamladığı 

Mahzan-i Afgani’de rastlanmaktadır (Neamat, 1836, ss. 10-11). Dönemindeki birçok eser gibi 

Mahzan-i Afgani’de tüm dünya tarihini öncelikle Kitab-ı Mukaddes geleneğine dayalı 

rivayetlere bağlı olarak başlatmaktadır. Buradaki anlatıma göre Davud Peygamberden önce 

İsraillilerin kralı olan Saul’un Yeremiah adlı bir oğlu vardır. Yeremiah’ın da Afgana adlı bir 

oğlu olur. Davud Peygamber’in krallığı esnasında Afgana İsrail ordusunun başkomutanlığına 

getirilmiştir. Süleyman Peygamber de Afgana’ya danışmadan hiçbir karar almamaktadır. 

Afgana’nın ölümünden sonra da soyu İsrail krallığında saygın konumunu korumaya devam 



119 
 

etmiştir. Ancak Buhtunnasır89 (Nabukadnezzar) İsrail Krallığını yıktığı zaman Yahudileri, Gur, 

Gazne, Kandehar, Kâbil dolaylarına sürmüştür (Neamat, 1836, ss. 23-25). Afgana soyundan 

bazı Yahudiler ise Mekke civarına sürülmüşlerdir. Bu nedenle Mekkeli Araplar, Arap yarım 

adasındaki Yahudileri “Afgana’nın çocukları” olarak isimlendirmişlerdir. Nitekim sonradan 

İslâm’ın en büyük komutanlarından olacak olan Halid b. Velid’in (592-642) ailesi de aslen 

Afgana’nın soyundan gelmiştir (Neamat, 1836, s. 27).  

           Rivayete göre Halid, Müslüman olduktan sonra Buhtunnasır zamanında Afganistan’a 

sürülen akrabalarına bir mektup yazarak onları da bu dine davet etmiştir. Mektup Peygamber 

Saul’un 37. göbekten torunu olan Kays’a ulaştığında, Kays, Hz. Muhammed’le bizzat tanışmak 

için Medine’ye gelir.90 Burada Müslüman olur ve Peygamber tarafından adı Arapça Abdürreşid 

olarak değiştirilir (Neamat, 1836, ss. 36-37). Halid b. Velid ve Kays’ın emrindeki Yahudi-

Afganlar İslâm’a o kadar hizmet ederler ki bundan sonra onlara denizcilerin gemilerin 

omurgası için kullandıkları bir terim olan Pathan denilmeye başlanır. Bundan sonra Abdürreşid 

adını alan Kays Afganistan’a dönerek İslâmı yaymak için savaşır. Pathanlar olarak anılan 

Abdürreşid’in üç oğlu Sarban, Batan, Gurguşt ve onların soyundan gelenler günümüz 

Peştunlarının da ataları olmuşlardır (Mir Muhammad, 1951, s. 24). Tabi bu varsayımlara karşı 

çıkan tarihçilerde olmuştur; Sir Percy Cykes Afganistan Tarihi adlı kitabında bu teoriye 

değinmiş, gerçeklikle alakası olmadığını ve tamamen edebi bir ürün olduğu varsayımında 

bulunmuştur (Sykes S. P., 2002).  

           Mahzan-i Afgani’de yer alan bu rivayetler sonraki dönemlerde az veya çok benzer 

şekilde tekrar edilmeye devam edilmiştir. Örneğin tanınmış Peştun yazarlardan Afzal Han 

Hattak (1664-1724) 1708 yılında kaleme aldığı Tarih-i Murassa’sında, Hafiz Rahmat Han 

Afgani (1723-1774) de Peştunların kökenleriyle ilgili olan tarih kitabı Holasat’ul Ansaab’ında 

hiçbir eleştiri ve inceleme gereği duymadan bu teoriyi yazılarının temel ve esas dayanağı kabul 

edilerek tekrarlanmışlardır (Afganî, 1945, s. 104). Afganların İsrail soyundan geldiklerine 

dönük iddialar 19. yüzyılda Afganistan’a olan ilgileri giderek artan İngiliz araştırmacılar 

arasında ilgi odağı haline gelmiştir (Caroe, 1984, s. 3).  Hatta hikâye biraz daha ilginç hale 

 

89İbrânîce’de ismi Nebukadrezzar (Nebukadretsar) ve Nebukadnezzar (Nebukadnetsar) şeklinde 
nakledilmektedir. Bu ismin Akkadca aslı, “Tanrı Nabu sınırlarımı korusun” anlamına gelen Nabu-kudurri-
usurdur. Yeni Bâbil Krallığı’nın kurucusu ve Keldânî hânedanının ilk kralı Nabopolassar’ın oğludur. Bkz: Ömer 
Faruk Harman, “BUHTUNNASR”, İslam Ansiklopedisi, DİA, Cilt 6, İstanbul, 1992, s. 380-381.  
90 Verilen şecere şöyledir: Şaul (Tâlût), Yeremiyah, Afgana, Saleem, Mundool, Eleazar, Tarej, Amel, Levi, Tullal, 
Zaleeb, Abi, Kumrood, Aharon, Işmeul, Ailem, Kiş, Minha’l, Hadeefa, Ama’l, Keram, feh’alool, Ghan, farood, 
Selah, şelomoth, Mahaliel, Ain, Reman, İskender, Gelundur, Morra, Nehemiah, Abiel, Saul, Yehoşuah, Kays. 



120 
 

getirilerek Afganların Assurların İsrail Krallığını yıktıkları zaman sürdükleri ve kendilerinden 

bir daha haber alınamayan Kayıp On Kabilenin torunları olduğu ileri sürülmüştür. Örneğin 

Afganistan’daki etnik gruplar hakkında Britanya İmparatorluğu adına birçok rapor-kitap 

hazırlayan Henry W. Bellew (1834-1892) “The Races of Afghanistan” adlı çalışmasında, 

Afganların Peygamber Ezra kitabında adı geçen on sürgün kabilenin soyundan geldiklerine 

inanıldığını yazmaktadır.  Geleneği herhangi bir şekilde eleştiriden geçirme gereği duymayan 

Bellew, Kays ile Halid bin Velid arasındaki görüşmeyi ve Kays’ın Hz. Muhammed’le buluşup 

Müslüman olarak Süryanice geminin temel/omurgası anlamına gelen Pathán adını alması 

hikayesini aynen aktarmaktadır (Bellew, 1880, ss. 15-16). Afganların eskiden Kafkasya’da 

yaşadıkları ve Timur devrinde bugünkü vatanlarına sürüldüklerine dair eski bir anlatı da 

bulunmaktadır (Şimşir, 2013, s. 53). Bütün bunlar doğrulanmamış teorilerdir.  

İslâm tarihçileri Arapça ve Farsça olan eserlerinde Peştun yerine Afgan kelimesini 

kullanmışlardır ve dillerini de Afgani olarak adlandırmışlardır. 16. yüzyılda yaşayan Bâbür 

Afgani dilinin Kâbil ve civarlarında yaygın olduğunu yazmıştır. Afgani 17. yüzyıla kadar halk 

arasında konuşulan bir dil olmuştur ancak yazı dilinde Afgani’ye rastlanmamaktadır (Mir 

Muhammad, 1951, s. 23). 

2.2. Afgan Ayaklanmasının Başlangıcı 

Safevîlere karşı Afgan ayaklanması Kandehar’da başladı. Safevî Devleti’nin güney doğu 

sınırındaki cazip bir kale ve sınır ticaret merkezi olan Kandehar’ın mülkiyeti, önceki 

bölümlerde söz edildiği üzere Bâbürlülerle yaşanan sorun nedeniyle uzun süredir ihtilaf 

konusuydu. 1653’e gelindiğinde Safevîler Kandehar’ı ele geçirmeyi başarmış olsalar da şehrin 

kontrolünü yeniden ele almaları, İran karşıtı hassasiyeti artırmıştı (Amanat, 2017, s. 134). 

Kandehar üzerinde Bâbür iddiaları nedeniyle Safevîler kenti dönemin en güçlü devlet 

adamlarından Gürcü Georgi Han’a teslim etmeye karar vermişlerdi. Bir süre sonra Kandehar 

hâkimi Georgi Han (1651-1709) ile bölgedeki Afganların lideri Mirveys Han Hotek arasında 

gerilim hat safhaya çıkmıştı (Mehdevi, 1996, s. 139). Afganlar şehirlerinin bir “Hristiyan’a” 

teslim edilmesinden rahatsızlardı. Kendi akrabaları arasında Hacı Mirhan olarak bilinen 

Mirveys Han Hotek Şah Alem Han Hotek’in oğluydu. Mirveys Han’ın ataları kendi kabileleri 

arasında han makamına sahipti (Mir Muhammad, 1951, s. 44). 

Georgi Han (Gorgin Han Kartli olarak da bilinir) Gürcistan’ın Safevîlere tabi kralıydı ve 

asıl unvanı XI. Georgi’ydi. 1676’da Kartli hükümdarı olarak yerine geçtiği V. Vahtang’ın 

oğluydu. Diğer birçok Gürcü hükümdarı gibi, tahta çıktığında Şiî İslâm’ı kabul etmiş ve 



121 
 

Şahnavaz adını almıştır. Bununla birlikte Gürcüler onu Hristiyan adı Georgi adı altında kralları 

olarak görmeye devam ettiler ve Müslümanlar da onu gerçek bir Müslüman olarak kabul 

etmemekteydiler. Kartli91 ile Safevî hükümdarları arasındaki yaklaşık yarım asırlık barışçıl 

ilişkiler bozulduğunda Georgi gevşek kraliyet otoritesini Kartli’de merkezileştirmeye ve Safevî 

etkisini zayıflatmaya çalıştı. Katolik misyonerleri himaye etti ve Papa XI. Innocentius ile 

yazışmalar yaptı. Osmanlı’nın Viyana Savaşı’ndaki yenilgisinden sonra XI. Georgi, 

İmparatorluğun bu yeni zayıflığından yararlanmayı umuyordu. XI. Georgi 29 Nisan 1687 

tarihli bir mektupta, Katolik bir Kral olma sözü vermişti ve Papa’nın emrine girmeye istekli 

olduğunu bildirmişti. Katolik misyonerlere göre Georgi, ölümüne kadar sadık bir Katolik 

olarak kalmıştır. 1696’da İsfahan’a çağrılan Georgi Şah Hüseyin tarafından Safevîlerin doğu 

sınırlarında düzeni yeniden sağlamakla görevlendirildi ve Kirman’ın beyi olarak atadı (Mir 

Muhammad, 1951, s. 44). Georgi, kardeşi Levan’ın yardımıyla 1700’de Kirman’da şahın 

egemenliğini yeniden kurmuştu. Ödül olarak Georgi, 1703’te Kartli tahtına geri getirildi ancak 

ülkesine dönmesine izin verilmedi. Bunun yerine kısa süre sonra Mayıs 1704’te Afgan isyanını 

bastırmakla görevlendirildi. Buradaki maksadın Georgi Han’ın kendi ülkesinden en uzak 

noktaya sürülmesi olduğu anlaşılmaktadır.   

Georgi Han, Kandehar civarındaki 1701’de Bâbürlülerin desteği ile isyan eden Sünnî 

Afganlara karşı 20 bin kişilik kuvvetle harekete geçti. Mirveys şehrin çevresindeki Gılcayı 

akrabaları ve Bâbürlü İmparatoru Evrengzîb (1658-1707) tarafından desteklenmekteydi 

(Amanat, 2017, s. 134). Evrengzîb’in Safevîlere yönelik politikası, yalnızca Bâbürlülerin 

Kandehar’daki hak iddiasıyla değil, aynı zamanda yeni bir Sünnî kalkışma ruhunu da 

yansıtıyordu (Amanat, 2017, s. 134). Ayaklanmayı bastıran Georgi Han’a Şah tarafından 

Georgi Han unvanı verildi, Kandehar eyaletinin genel valisi oldu ve Safevî ordularının 

sipehsaları92 olarak atandı. Georgi, Afgan kabilelerinin isyanlarını bastırmayı başardı ve 

Kandehar’ı tavizsiz bir şiddetle yönetti. İsyanın ele başı Gılcayı Peştunlarının lideri Mirveys’i 

yakalatıp zincirleyerek İsfahan’a gönderdi (Aydoğmuşoğlu, 2014, s. 109). Georgi Han, 

Mirveys Han Hotek için şöyle bir rapor yazmıştı: “Mirveys’in varlığı bu diyarda (Kandehar) 

fitne ve fesada sebep olur. Onun kafasında ise isyan havası vardır. O oraya vardığı gibi Şah 

 

91 Bugünün Gürcistan’ın yer alan tarihi bir bölgedir.   
 
92 Tüm orduya komutan eden kişidir. Şah Abbas devrinde Emirü’l Ümerâ’nın yerine getirilmiştir.  İlk Sipehsâlâr 
Gürcü asıllı Karaçakay Han’dır. Safevî kaynaklarına göre Sipehsâlâr vezir-i Azam’dan sonraki en yetkili kişiydi. 
Bkz: Eralp Erdoğan, Safevî Devleti’nin Askerî Teşkilatı, Yeditepe yayınevi, İstanbul, 2019, s. 116.  



122 
 

sarayında tutulmalı ve geri dönülmesine izin verilmemelidir” (Şimşir, 2013, s. 56). Bu 

mektubunda Georgi Han’ın ne kadar ileri görüşlü bir insan olduğu anlaşılmaktadır. 

Öte yandan Mirveys Han Hotek de kendi çağının en zeki ve entrikacı kişilerinden biriydi 

ve İsfahan’daki sürgün yıllarında Safevîleri asıl tehlikenin Georgi Han olduğuna inandırmıştı. 

Onu Kandehar’dan topladığı zenginlikleri gizlice Gürcistan’a göndermekle ve orada bir 

ayaklanma hazırlamakla itham etmekteydi. Mirveys Han benzeri sözleriyle Georgi Han’ın 

Bâbürlülerle de anlaşma içinde olduğunu, pek yakında hem Gürcistan hem de Kandehar’da 

ayaklanacağını iddia etmekteydi (Mervî, 1985, ss. 19-20). Bu sözler sarayda destek bulmuş ve 

Safevî bürokrasisinden kimileri ve özellikle Sünnî kökenli olan İ’timâdüddevle93, “Haşmetli 

şah kendi ile ayrı dinden askerleri (Gürcüleri) naçiz bir Cahili (Georgi Han) Müslümanlara vali 

tayin ederek ona aşırı yetki vermiştir ki bu oldukça üzücüdür. Bu işin neticesi pişmanlıktan 

başka bir şey olmayacaktır.” demiştir (Şimşir, 2013, s. 58). Bu cümleler bize Safevî Devleti’nin 

imparatorluk olma konusunda nasıl sınıfta kalan bir yapıda olduğunu bir kez daha 

göstermektedir. Saray erkanı Georgi Han gibi yetenekli bir idarecinin kökeninden ve de 

zekasından korktuğu için onun uyarılarını dikkate almamıştır. 

Bu esnada Mirveys Han sanki dünya malında ve siyasette gözü yokmuş gibi Hacca 

gitmek istediğini, dünya işlerinden elini eteğini çekip inzivaya çekileceğini söyleyerek izin 

istemiş ve kendisine gerekli izin verilmişti (Mir Muhammad, 1951, s. 44). Hacca varan Mirveys 

burada ileride başlatacağı ayaklanma için alt yapı hazırlığına girişmişti. Sünnî ulemanın 

desteğini almak için şöyle diyordu: “Biz (Afganlar) İran’ın sonunda, Hindistan memleketinin 

bitiştiği bir arazide yaşıyoruz ve itikadımız Sünnîliğedir. Nice zamandır İran şahları bizi kendi 

hükümranlıkları altına almış ve onların uyruğuna çevrilmişiz. Bize tarifsiz azap ve eziyet 

etmişlerdir. Halihazırda cahil ve imansız bir hâkim (Georgi Han) kendi zalim kanunu ile 

canımıza çöküp bizi bela ve mubiite müptela etmiştir. Üzerimize hakem ve vali olarak cahil 

(dinsiz) bir Gürcü Hanını ve muhafız adıyla Gürcü askerlerini koymuşlardır. Onlar şeriata hilaf 

bazı illere başlamışlardır. Çocuklarımızı kaçırıp Gürcistan’da köle olarak satıyorlar. 

Kadınlarımızı kendilerine zorla avrat ediyorlar. Eğer biz acizlere din izin verirse onların üstüne 

kılıç çekerek nerede görürsek onları öldürmemiz caiz midir? Onlarla savaşsak bunu cihat 

olarak adlandırmak mümkün müdür? Bu yolda ölenlere şehit denilir mi, esirlerini satmak bize 

helal mi?” (Şimşir, 2013, s. 59). Mirveys bu yolla sanki asıl sorunu “imanı bozuk” Gürcü 

askerlerleymiş gibi davranmaktaydı. Ancak o aynı zamanda Safevîlerin Şiîliğine karşın Sünnî 

 

93 Safevî Sadrazamlarına verilen unvan.  



123 
 

bir direnişin de propagandasını yapmaktaydı. Hicaz’dayken Sünnî ulemaya şu soruyu da 

sormuştu: “Bizim memleketemiz Hindistan’a kadar uzanır. Biz eğer kendi memlektimizi Hint 

Padişahına (Bâbürlülere) ve Sünnî mezhebinden olan bir şahıstan himaye istesek bu caiz 

görülür mü?” (Şimşir, 2013, s. 59) Sünnî ulema her iki konuda da Mirveys’i desteklemiş ve 

ona birçok fetva vermiştir. Bu projelerini gizli tutan Mirveys İsfahan’a döndüğünde dikkat 

çekmemek için Şah Hüseyin’e hediyeler göndermiş ve ona bağlılığını belirtmiştir (Mir 

Muhammad, 1951, s. 45). Sonunda Sarayın güvenini kazanan biri olarak Kandehar’a 

dönmesine izin verilmiş, kendisine 1708’de hilat giydirilip “Gılcayı Emiri” (Kalantar) ilan 

edilmiştir (Aydoğmuşoğlu, 2014, s. 109).  

Kandehar’a geri dönen Mirveys hemen bütün Afgan ve Beluç aşiret liderlerini toplayarak 

Hicaz’dan aldığı fetvaları göstermiş ve herkesi Gürcülere ve “Râfizîlere” (Şiîler/Safevîler) 

karşı isyana davet etmiştir. Üç bin atlı hemen ona katılmıştır. Georgi’nin yeğeni Alexander 

komutasındaki Gürcü birliklerinin çoğunluğu, isyanı bastırmak için Kandehar’dan uzaktayken, 

isyancılar 21 Nisan 1709’da, Georgi Han’ı Kandehar şehrinde yer alan  Kokaron’daki 

malikanesinde bir ziyafete davet etmişler ve onu orada öldürmüşlerdir (Mir Muhammad, 1951, 

s. 46). Suikastçının Mirveys’in aşiretinden Yunus Kakar olduğu tahmin edilmektedir. 

Georgi’nin az sayıdaki koruması da bu olayda katledilmiş ve Mirveys yanlıları Kandehar’ı ele 

geçirmişlerdir. Georgi Han’ın üzerinden çıktığı iddia edilen haç İsfahan’a gönderilerek 

isyancıların haklı gerekçesi gibi sunulmuştur. P. Avery’e göre isyanın bu kadar büyük 

olmasının sebebi Gürcü valinin aşırı alkol kullanması, şehvet düşkünü olması ve kadınlara 

sarkıntılık etmesidir (Aydoğmuşoğlu, 2014, s. 110). Ancak bunlar elbette isyancıların 

iddialarıdır. 

Georgi Han’ın öldürülmesinden sonra bazı Afganlar yaptıklarına pişman oldular. 

İranlıların mukabelesinden çekinmekteydiler. Mirveys onlara cesaret vererek artık cihattan geri 

dönülemeyeceğini Hint ve Mâverâünnehir âlimlerinin isyanın haklılığını onayladıklarını 

söylemiştir (Şimşir, 2013, s. 65). Bu söylem ayaklanmanın Bâbürlülerce de desteklendiği 

anlamına geliyordu. Mekkeli fıkıhçıların Şiî karşıtı fetvaları tarafından da kutsanan Kandehar 

isyanı, Safevîlerin misillemesine başarıyla direnmiş ve Kandehar’da Safevîlerden yana olduğu 

düşünülen herkes öldürülmüştür. Ardından da “cihada” devam edeceklerine dair Kur’an’a el 

basıp yemin etmişlerdir.  

Safevî sarayında Afgan ayaklanmasına karşı harekete geçilmesini engelleyen kişinin 

İ’timâdüddevle olduğunu görüyoruz. Sünnî olan İ’timâdüddevle belki de isyancılara sempati 

duyuyor ya da onları en azından devlete giderek hâkim olmaya başlamış olan Gürcülere karşı 



124 
 

bir denge unsuru olarak kullanabileceğini düşünüyordu. İ’timâdüddevle, “bırakalım isyanın 

ateşi biraz sönsün” diyerek Şah’ı Afganlar üzerine hemen bir ordu gönderme düşüncesinden 

vaz geçirmiştir (Şimşir, 2013, s. 67). Mirveys yine de İran mukabelesinden çekindiği için 

Bâbürlü İmparatoru Bahadır Şah’a (1707-1712) bir mektup yazarak “Râfizîlerin yönetimini 

bundan sonra kabul etmeyip Müslüman bir padişahın himayesini tercih edeceklerini” söyledi. 

Memleketi gerekirse Bâbürlülere teslim edeceklerini belirtti. “Râfizîler” intikam hevesiyle 

harekete geçerlerse kendilerine yardım etmelerini istedi (Şimşir, 2013, s. 67). 

 

(Mirveys’in Hint padişahı Bahadır Şah’a mektubu) 

İran tarafından Afgan ayakalanması bastırılmaya karar verildiğinde saraydaki iç 

çekişmeler de ortaya çıkmış oldu. Bir kesim isyanın Georgi Han’ın kardeşi Hüsrev Han 

tarafından bastırılmasını savunurken diğerleri bunun Gürcüleri iyice güçlü kılacağını, isyanın 

Fars askerlerince bastırılması gerektiğini savunmaktaydı. Böylece Abbas Kulu Han ve İsfahan 

hâkimi Hüsrev Han (Keyhüsrev olarak da bilinir) liderliğinde 16 bin İranlı 6 bin kadar da Gürcü 

askerinden oluşan ordu 1712’de Meşhed’ten yola çıkmıştır (Aydoğmuşoğlu, 2014, s. 112). 

Afganlar Kandehar’ı savunmak için hazırlıklara başlamışlar ve kentin etrafında Safevî ordusu 

beslenmesin diye tüm ekinleri yakmışlardır. Kuşatma uzayınca Safevî ordusundaki Gürcüler, 

Kızılbaşlar ve Farslar arasında kavgalar çıkmış ve Hüsrev Han kendi süvarilerini geri çekmiştir 

(Şimşir, 2013, ss. 68-69).  Abbas Kulu’da ordunun serdarlığını bırakıp Kandehar kalesine iltica 

etmiş ve Afganlara Hüsrev Han’ın az bir kuvvetle geri döndüğünü söylemiştir. Gürcülere 

yetişen Afganlar 6 bin Gürcü süvarisinin 500’ü hariç hepsini öldürmüşlerdir. Hüsrev Han da 

savaşta öldürülmüş, böylece Gürcü birlikleri ağır bir kayıp vermiştir. Afganlara bu zaferi 

sağlayan 800 deve üzerine yükledikleri “Zeberek” denilen hafif toplar olmuştur. Telaşlanan 

Safevî Şah’ı 1126’da (1714) Muhammed Rüstem Han önderliğinde yeni bir ordu göndermiş 

ancak bu ordu da kayda değer bir sonuç elde edememiştir (Mehdevi, 1996, s. 139). Şah yeni 

bir ordu toplayamamıştır. Zaten dönemin Rus elçisi Artemiy Volinsky Şahın ancak 30 bin asker 

toplayacak güçte olduğunu yazmıştır (Aydoğmuşoğlu, 2014, s. 112).  

Böylece Mirveys Kandehar’da bağımsızlığını ilan etmiştir. Onları Abdali (Durrani) 

Afganları takip etmiştir. Abdaliler Herat valisi Abbas Kulu Han Şamlu’yu öldürüp bağımsızlık 

ilan etmişlerdir. 1128’de (1716) üzerlerine gönderilen Kızılbaşları yenen 6 bin kişilik Afgan 

ordusu Meşhed’i bile yağmalamışlardır. Kirman ve Sîstan’ı yağmalayan Afganlar Fars 

beylerbeyini dahi yenmişlerdir. Horasan tamamen Safevîlerin elinden çıkarken 1718’de 



125 
 

İsfahan hâkimi Safi Kulu Han topçuların da yer aldığı 30 bin kişilik bir orduyla 27 bin kişiye 

ulaşan Afgan-Özbek kuvvetlerine yenilmiştir (Mehdevi, 1996, s. 140). Bu yenilgide Safevî 

ordusundaki Kürtlerin ve Kaçar oymaklarının gönüllü savaşmadığı görülmüştür 

(Aydoğmuşoğlu, 2014, s. 112). Bu zaferler sonrasında Mirveys artık Kandehar’da yedi yıl 

boyunca bağımsızca hüküm sürmüş, ölüm döşeğindeyken Afganlara eğer birlik olurlarsa 

İsfahan’ı dahi ele geçirebileceklerini söylemiştir. 

2.3. Afganların İran’a Saldırısı 

Mirveys Han öldüğünde iki oğlu vardı. Büyük oğlu Mahmud 18 yaşındaydı. Ancak 

Afganlar arasında geçerli olan örf ve adetlere göre büyük kardeş tahta çıkmak için daha 

müstahak olarak görülüyordu. Bu yüzden taht Mirveys Han’ın kardeşi Mir Abdülaziz’e 

bırakıldı (Mir Muhammad, 1951, s. 49). 

Mirveys öldükten sonra yerine geçen kardeşi Abdülaziz Hotek (1715-1717) rahatına 

düşkündü ve savaşı seven biri değildi. Hatta Safevîlerle barış, yapmayı yıllık vergi ödeyerek 

onlara bağlı kalmayı savunuyordu. Bunun üzerine Abdülaziz yeğeni Mirveys’in büyük oğlu 

Mir Mahmud tarafından öldürüldü (Mir Muhammad, 1951, s. 49). Böylece 18 yaşında olan 

Mir Mahmud (1717-1725) Kandehar emiri olarak tahtta çıktı. İlk seferini Şiî Afganlar ve 

Hazaralar (Şiî) üzerine yapmıştır. Şiî Afganlar ve Hazaralar önce Safevîlerden destek 

beklemişler ancak bu destek gelmeyince Mir Mahmud’un ordusuna katılmışlardır (Şimşir, 

2013, s. 72). Ardından Afganlar Kirman bölgesine girmişlerdir. Lütfi Ali Han’ın liderliğindeki 

Safevî ordusu olaya müdahale edince Afganlar hemen Kandehar’a çekilmişlerdir. Ancak Lütfi 

Ali Han’ın başarıları onun saraydaki muhaliflerini korkutmuş ve Lütfi Ali Han kendi şahsına 

hazine biriktirmekle suçlanmıştır (Sistanî, 2004, s. 47). Bu eleştiriler artınca İ’timâdüddevle 

rütbesindeki Lütfi Ali Han geri çağrılıp zindana atılmıştır. Ona yönelik suçlamalar tıpkı Gürcü 

meselesinde olduğu üzere, Safevîlerin bir imparatorluk olma konusunda nasıl zayıf bir tutum 

içinde olduklarını göstermektedir. Örneğin Lütfi Ali Han’ın Lezgi kökenli bir Sünnî olması bir 

tenkit konusudur. Tıpkı Georgi Han gibi Kandehar’ı fethedip hazineleri Şirvan bölgesine 

taşıyacağına dair suçlamalar da buna eşlik etmiştir. Bu suçlamalar karşısında Lütfi Ali Han 

“Benim Lezgi asıllı ve Sünnî olmam meselesine gelince Şah’ın devletindeki Sünnî kulları sadık 

ve işlerinde başarılıdır. İ’timâdüddevle olduğumda Lezgileri isyan halinde buldum. Bu 

isyanları ben bastırdım.” demiştir (Şimşir, 2013, s. 82). Afganların İsfahan’ı kuşatması üzerine 

yeniden ordunun başına geçmesi teklif edildiğinde bu sefer bu görevi kabul etmek istememiştir. 

Şehir düştüğünde Afganlar önce ona saygılı davranmışlar, ancak Lütfi Ali Han’ın Safevîlere 

destek vermek için kentten kaçtığı öğrenilince durum değişmiştir. Afganlara yaranmak isteyen 



126 
 

bazı İranlılar Lütfi Ali Han’ı yakalayıp Afganlara teslime ettiklerinde Mir Mahmud, Lütfi Ali 

Han’ın vücudunu paramparça ederek her bir parçasını başka bir yere asmıştır (Şimşir, 2013, s. 

85).  Bu olay sonucu Lütfi Ali Han’ın oğulları Safevîlere destek vermeye devam etmişler, ancak 

bu sefer Lütfi Ali Han’ın kaderinden Safevîleri sorumlu tutan Lezgiler ayaklanmışlardır.  

Böylece Afganları yenilgiye uğratan Lütfi Ali Han ortadan kaldırıldıktan bir süre sonra 

Afganlar yeniden harekete geçmişlerdir. Mir Mahmud Meşhed’i ele geçirip kendini Horasan 

şahı ilan etmişti. Safevîler başkentlerini 1717’de Kazvin’e taşıma karar almışlardır 

(Aydoğmuşoğlu, 2014, s. 112). Bu esnada Dağıstan ve Şirvan Sünnîleri de Safevîlerin müfrit 

Şiî siyasetine karşı isyan etmişlerdi (Aydoğmuşoğlu, 2014, s. 113).  Kafkas isyancıları 

Osmanlıdan yardım istemişler; ancak Osmanlı-Safevî görüşmeleri sonucunda Osmanlı Devleti 

İran’a karşı bu zayıf durumunda harekete geçmemiştir. Öte yandan Afganların saldırısından 

kısa bir süre önce sadrazam Feth Ali Han Dağıstan’ın Sünnî eğilimlerle suçlanarak azledilmesi 

ve Safevî ordusundaki taraftarlarının katledilmesi devletin sadece idari ve mali istikrarını değil, 

aynı zamanda savunmasını da sarsmıştı. Gürcistan’da güç merkezi oluşturan bu zeki Lezgi 

sadrazamın düşüşü, Safevîlerde Şiîliğin yayılmasının devletin Sünnî çevredeki aşiret desteğini 

nasıl aşındırdığının bir göstergesidir (Amanat, 2017, s. 135). 

Evrengzîb’in 1131’de (1717) ölümüyle Afganlar Hindistan’da baş gösteren karışıklık 

sayesinde daha rahat hareket edebilir hale gelmişlerdi. Mir Mahmud böylece İsfahan’ı da 

almayı kafasına koymuştu. 1131’de (1719) 11 bin askerle Kirman üzerine yürüdü. Kirman 

1719 Kasım’ında teslim oldu. Zerdüştler Afganları coşkuyla karşıladılar. Ancak Mir Mahmud 

Kandehar’daki bir isyan üzerine geri dönünce Safevîler kenti geri aldılar (Aydoğmuşoğlu, 

2014, s. 121). İsyanı bastırdıktan sonra Mir Mahmud 1721’de Hazaraları da yanına alarak 20 

bin civarı askerle yeniden Kirman’a geldi. Ancak kuşatma silahları yetersiz olan Afganlar kenti 

alamadılar ve 8 bin askerle Kirman üzerinden İsfahan’a doğru harekete geçtiler. Zaten Afgan 

ordusunda güçlü kuşatma silahlıları yoktu. Bu nedenle kentleri su yollarını kesip erzaksız 

bırakarak almaya çalışmaktaydılar. Isfahan’da Safevî ileri gelenleri bazı kesimler meydan 

savaşına karşı çıkıp şehrin istihkamlarla savunulması gerektiğini söylemişlerse de bu tavsiye 

uygulanmamıştır. Isfahan’da Afganlarla bir meydan savaşı yapılmasına karar verilmiştir. 

Afganların uzun bir yoldan geldikleri için yorgun olduklarını düşünen İran ordusu komutanı 

Hüveyze Han “Mir Mahmud’u sürükleyip Şah’ın huzuruna getireceğim demiştir”. İran 

ordusunda Lur kabilelerinden, İranî olan Bahtiyarilerden toplanmış 30 bin piyade 12 bin süvari 

ve 24 top vardı. Topçuların komutanı Philippe Colombe adlı bir Fransız idi.  



127 
 

Afganlar 12 bin ila 20 bin kişiydi. İki ordu İsfahan’a 12 km uzaklıkta Gülnabad’ta 8 

Mart 1722’de karşılaştı. Afganlarda ise develere yüklenmiş küçük toplar (zenburek) vardı (Mir 

Muhammad, 1951, s. 53). Zaferden emin olan Kullar Ağası94 Rüstem Han ve Ali Merdan Han 

400 Gürcü atlısıyla savaşı acelece başlatmışlardır. Önce İranlılar galip gelir gibi görünse de 

İsfahanlı tüfekçiler ve ardından Kullar Ağası Rüstem Han savaş alanından kaçmak zorunda 

kalmışlardır. Savaşın başında İran topçubaşı95 (Philippe Colombe) öldürülmüş bu nedenle kötü 

idare edilen topçular hiçbir işe yaramamışlardır. Kullar Ağası Rüstem Han savaşta 

öldürülmüştür ve Hüveyze canını zor kurtarmıştır. Afganlar Safevî ordusundaki 25 top ve 25 

bin tümen altını ele geçirmişlerdir (Şimşir, 2013, s. 91). Ancak Afganlar bu toplardan 

yararlanamadan Hüveyze Han bir gece operasyonuyla Arap süvarisini kullanarak topları 

İsfahan’a nakletmeyi başarmıştır. Afganların zaferi ordunun komutanı Emanullah Han’ın 

eseridir (Aydoğmuşoğlu, 2014, s. 121). Âlemârâ-yı Nâdirî’nin yazarı Mervî bu savaşta 12 bin 

Safevî askerinin öldürüldüğünü yazmaktadır (Mervî, 1985, s. 27). 

Yenilgiden sonra Şah Hüseyin Hüveyze Han’ı yanına çağırarak Mir Mahmud’la barış 

görüşmeleri başlatmak için bir mektup yazmasını emretmiştir. Hüveyze Han Sünnî olduğundan 

Afganlara sempatik bir dille Şah’la barış yapmalarını öneren dostane bir mektup yazmıştır 

(Şimşir, 2013, s. 92). Ancak bu mektup Afganlar tarafından Safevîlerin zayıflığına 

yorumlanmış ve Afgan alimlerden biri “İran devletinin yalancı bir şöhreti vardır. Onlara acıma 

ve şefkat olmamalıdır. İranlılar her zamanki gibi fırsat kolluyorlar. Yalan ve hilekarlıkla 

meşgul oluyorlar…Barış istiyorlarsa Şah bize eksiksiz bir çeyizle kızını versin. Sonra da sınır 

meselelerini konuşuruz” demiştir (Şimşir, 2013, s. 93). Bazı kaynaklara göre Şah’ın kızına ek 

olarak savaş tazminatı ile Hırasan-Kirman bölgesi de istenmiştir (Aydoğmuşoğlu, 2014, s. 

121). Bu teklif sarayda tepki görmüş ve cevaben yollanan mektupta “Siz Sünnî mezhebinden 

ve İran şahlarının reayalarından olduğunuz için size kız verilmesi mümkün değildir” cevabını 

almışlardır (Şimşir, 2013, ss. 93-94). Böylece savaş yeniden başlamıştır. İranlılar burada 

yeniden önemli bir stratejik hata yaparak İsfahan’ın doğu yakasındaki Ermeni şehri Yeni 

 

94 Tüm kul sınıfının Ak Sakallısı ve devlette kurçibaşından sonra gelen en önemli emirdir. I. Şah Abbas’ın 
devrinde önemi daha da artmıştır. Bkz: Eralp Erdoğan, Safevî Devleti’nin Askerî Teşkilatı, Yeditepe yayınevi, 
İstanbul, 2019, s. 122.  

95 Tüm topçuların ve tophanenin Ak Sakallısıdır. I. Şah Abbas döneminde kurumsallaşan bu rütbenin sahipleri 
Avrupalı uzmanlar tarafından eğitilmişlerdir. Bkz: Eralp Erdoğan, Safevî Devleti’nin Askerî Teşkilatı, Yeditepe 
yayınevi, İstanbul, 2019, s. 125.  

 



128 
 

Culfa’yı Afganlara adeta hediye etmişlerdir. Culfa Ermenilerine güvenmedikleri için kenti 

boşaltmışlar, Ermenilerin silahlarına el koymuşlardır. Halbuki Ermeni kenti Culfa, Afgan 

ordusuna direnmek için önemli bir stratejik noktaydı. Direniş görmeden kenti alan Afganlar 

Ermeni zenginlerinin evlerini soymuşlar ama kilise ve yoksullara dokunmamışlardır. Ayrıca 

hiçbir Ermeni’yi de öldürmemişlerdir.  

İsfahan ile Culfa arasındaki Zaynedaran çayı boyunca iki ordu birbirine top ve zemberek 

atışları yapmaya başlamıştır (Şimşir, 2013, ss. 95-96). İran ordusundaki topçu birliğini komuta 

eden Fransız subayın idaresindeki topçular, Şîraz Köprüsünü ele geçirmeye çalışan Afganları 

yenilgiye uğratmıştır. Kuşatma uzadıkça Hüveyze Han’ın taraf değiştireceği, gizlice 

Afganlarla görüştüğü, Ermenilerin ara bulucu olarak rol oynayabileceği konuşulmaya 

başlanmıştır. Aylar süren çatışmalar boyunca köprüleri koruyan Gürcü askerler oldukça kayıp 

vermişti. Ali Merdan Han kente erzak taşımak için çok çaba sarf etse de İsfahan’da açlık baş 

göstermeye başlamıştır. Kente gelen 5 bin kişilik bir yardım kuvvetinin Afganlar tarafından 

bozguna uğratılmasıyla umutlar daha da azalmıştır. Karşılıklı olarak esirlerin dahi katledildiği 

uzun çatışma dönemi boyunca kent halkı kedileri, köpekleri ve hatta insan cesetlerini yemek 

zorunda kalmıştır (Mir Muhammad, 1951, s. 55). Safevîlerin, başkenti asla bu şekilde 

kuşatılabileceğini düşünmediği ve bu nedenle de erzak depolamadığı anlaşılmaktadır  

Kuşatma dönemi Safevîler tarafından yıllar boyunca “küstürülen” unsurların 

duygularının imparatorluk siyasetindeki yetersizliğin kanıtı olarak iyice açığa çıktığı bir 

dönemdir. Yardım için Gürcülere başvurulduğunda Gürcü Kralı VI. Vahtang (1716-1724) 

“İran şahının düşmanlarına karşı kılıç sallamayacağına ant içtiğini” söylemiştir. Kürtlerden 

yardım istendiğinde de onlar Osmanlı tehdidi varken köylerini bırakıp İsfahan’a savaşa 

gidemeyeceklerini söylemişlerdir (Şimşir, 2013, ss. 95-96). 

Kuşatma devam ederken şehzade Tahmasb Kaçarlardan 800 atıyla yardım getirmek için 

gizlice İsfahan’dan kaçmıştı. Ancak Kazvin’e ulaşmasına rağmen İsfahan’da bulunan Şah 

Hüseyin’e yardım için kuvvet toplamakta zorlanmaktaydı (Şimşir, 2013, ss. 101-102). Bu olay 

Safevîlerin halka ne ölçüde yabancılaştıklarını gösteren bir diğer ölçüttür. Sarayda yıllardır 

süregelen lüks ve rahatlık nedeniyle Şah’ın hazinesi boşalmıştı. Boş hazine ve Şah’ın 

beceriksizce yönetimi, İsfahan’ı, başkente çağrılan Gürcü paralı askerlerin olası desteğinden 

bile mahrum etmiştir (Amanat, 2017, ss. 134-135). Aylar boyunca süren kuşatmaya karşı halk 

sonunda yedi aydır sarayından çıkmayan Şah’ı protesto için toplanmış ve açlıktan ölmektense, 

Afganlara karşı toplu bir saldırı yapılmasını istemişlerdir (Şimşir, 2013, ss. 101-102). Ancak 



129 
 

günler geçmesine rağmen ordunun başına geçmesi beklenene Hüveyze Han saldırı kararı 

alamamıştır. Halk arasında onun da Sünnî olduğu için Afganlarla iş birliği içinde olduğu 

dedikodusu yayılmaya başlamıştır. Sonunda Afganlara karşı cesareti kırılmış olan Safevî 

askerleri protestocu kalabalığa karşı silah kullanmaktan çekinmemişlerdir (Şimşir, 2013, s. 

105). Bu da zaten kırılgan olan Safevîlerin durumunu daha da zayıflatmıştır.  

2.4. Afganlar İran’da  
            Nihayet yedi ay süren yıpratıcı bir kuşatmadan sonra 23 Ekim 19722’de Şah Hüseyin 

maiyetindekilerle birlikte İsfahan dışına çıkarak Safevî tahtını Mir Mahmud’a teslim etti. Mir 

Mahmud’a Mir Mahmud Afgan, İsfahan’ı ele geçirip İran tahtına çıktığında, İsfahan’ın kıtlıkla 

mücadele etmekte olan halkının ihtiyaçlarının giderilmesini ve kuşatma sırasında ülkelerine 

ihanet eden Kızılbaş liderlerinin idamını emretti. Mir Mahmud halkın desteğini almak istiyordu 

(Krosinsky, 1984, ss.67-68). Bu iki hamle İsfahanlıları sevindirmişti, ancak Mir Mahmud’un 

saltanatı İsfahan, Kirman ve Sîstan’ın bir kısmından öteye geçmiyordu. İranlılar onu ve 

arkadaşlarını gaddar olarak biliyorlardı. İran’ın kuzeyinde Ruslar Derbent’i ele geçirmişti. 

Büyük Petro, İran’a saldırmasının amacının, Şah Sultan Hüseyin’i desteklemek olduğunu iddia 

etmişti. Şah Sultan Hüseyin’in oğlu Tahmasb Mirza, 1722 yılında İsfahan’ın düştüğü haberini 

aldıktan sonra saltanatını ilan edip adına para bastırdı ve halka duyurmak için İran şehirlerine 

elçiler gönderdi. Mir Mahmud, İkinci Tahmasb olarak da bilinen Tahmasb Mirza tehlikesinin 

farkındaydı ve onun kendi soyu ve mevkisine dayanarak İran halkını, aşiretlerini ve 

göçebelerini etrafına toplayıp büyük bir kuvvet sağlayabilecek tek kişi olduğunu düşünüyordu. 

Dolaysıyla onu bastırmak için bir ordu gönderdi. İçki düşkünü zayıf bir hükümdar olan 

Tahmasb, Afgan ordusu karşısında dayanamayıp önce Zencan ardından da Tebriz’e kaçtı. 

Kazvin ahalisi teslim oldu, ancak Afgan hükümdar Emanullah Han halka baskı yapınca halk 

da dayanamayıp isyan etti. İsyanda birçok Afgan öldürüldü ve esir alındı. Muhammed Kulu 

Han İ’timâdüddevle kardeşinin çabalarıyla, Afgan komutanın hayatını kurtarmayı başardı. 

Ancak zorla ele geçirdiği değerli eşyaları ve paralarını bırakıp kaçmak zorunda kaldı. İsyana 

sinirlenen Mir Mahmud hemen o gece tüm Kızılbaş vezirleri ve liderlerinin kılıçtan 

geçirilmesini emretti. Yalnızca Muhammed Veli Han İ’timâdüddevle Kazvin’de kardeşinin 

hizmetlerinden dolayı can ve mevkisini korudu.  

Mir Mahmud İsfahan’ı ele geçirmiş olmasına rağmen hâlâ civardaki köy ve kasabalarda 

direnişler devam ediyordu. Bunun üzerine Mir Mahmud en önemli komutanlarından Zeberdest 

Han’ı İsfahan’ın çevresini ele geçirmesi için görevlendirdi. Aslen İsfahanlı olan Zeberdest Han 

küçüklüğünden Afganların esaretinde yetişmişti (Krosinsky, 1984, s. 77). Zeberdest Han’ın ilk 



130 
 

hedefi direniş merkezi olan Gez ve Ben köyleri oldu. Özellikle Ben’deki isyanlar sırasında çok 

sayıda Afgan öldürülmüştü. Mir Mahmud, Zeberdest Han vasıtasıyla Gez ve Ben köyleri de 

dâhil olmak üzere İsfahan çevresindeki köyleri ele geçirdikten sonra Kumşeh’i ele geçirmesi 

için gönderdi. Nihayet Zeberdest Han İsfahan çevresindeki tüm köy ve kasabaları ele geçirmeyi 

başardı (Sistanî, 2004, s. 65). Mir Mahmud bir başka Afgan komutan Nasrullah Han’ı Fars ve 

etrafını ele geçirmesi için görevlendirmişti. Fars’ı ele geçirmek için yola çıkan Nasrullah Han 

Şiraz’da çıkan savaşta öldürüldü. Nasrullah’ın ölümü Mir Mahmud için çok önemliydi. Zira 

Nasrullah Han da Mir Mahmud’un cesur ve başarılı komutanlarından biriydi (Fesayi, 1999, s. 

159). Nasrullah Han’ın ölümü üzerine Fars’ı ele geçirme görevi Zeberdest Han’a verildi. 

Nihayet Zeberdest Han uzun ve sıkı bir kuşatmadan sonra kenti ele geçirmeyi başardı. Şehrin 

ele geçirilmesi sırasında uygulanan sıkı kuşatma nedeniyle binlerce kişi kıtlıktan öldü. Ancak 

Zeberdest Han şehri ele geçirdikten sonra nispeten yumuşak bir yönetim sergiledi.  

Mir Mahmud Fars’ı kontrolü altına aldıktan sonra bu kez Gülpayegan şehrine doğru 

yöneldi. Şehri kuşatma altına alan Mahmud Şah Tahmasb taraftarlarından Fereydun Han 

liderliğindeki bir grup direnişçiyi kısa sürede mağlup ederek kenti ele geçirdi. Ardından 30 bin 

kişilik bir orduyla Kohgiloye’ye doğru yönelen Mahmud Behbahan’a kadar ilerledi. Ancak 

Behbahan’da Mirza Kevameddin Tabatabai’nin liderliğindeki güçlerin sert direnişiyle 

karşılaştı (Fesayi, 1999, s. 162). Kötü hava koşulları ve sert direniş sonucu burada Mir 

Mahmud’un ordusunun yaklaşık yarısı talep oldu. Afganlara direnen kentlerden biri de 

Yezd’di. Yezd’in ele geçirilmesi Mir Mahmud açısından çok önemliydi. Zira Yezd hem 

kervanların hem Kandehar’dan gelen tavkviye kuvvetlerin geçiş güzergahı üzerinde yer 

alıyordu. Yezdliler 1724 yılında İsfahan’a gitmekte olan 2 bin Afgan askerine saldırıp onları 

yok etmişlerdi. Ayrıca Mir Mahmud 1722 yılında Yezd’i ele geçirmeye teşebbüs etmiş ama 

başarılı olmamıştı. Bu iki nedenden ötürü Mir Mahmud’un Yezd’e yönelik özel bir kin 

besliyordu. Mir Mahmud 1724’te Yezd’e yürüdü (Sistanî, 2004, s. 71). Şehir sakinlerinden 

Zerdüştlerle anlaştığı için kenti kolayca ele geçireceğini düşünüyordu. Anlaşmaya göre Mir 

Mahmud kente saldırdığı sırada Zerdüştler de ayaklanacaklardı. Ancak işler Mir Mahmud’un 

istediği gibi gitmedi. Mir Mahmud şehre saldırdığında çok sert bir direniş ve büyük kayıplarla 

geri püskürtüldü. Mir Mahmud’un kendisi ele geçirilmekten son anda kurtuldu. Yezd’in 

direnişi Afganlarda büyük bir ikilem ve cesaret kaybına yol açtı. Tüm İran’ı ele geçirmek 

isteyen Mir Mahmud’da da şüpheye yol açtı (Nevai, 1989, s. 15). 



131 
 

2.5. İsfahan’da Afgan idaresi 

Gılcayı emiri Mir Mahmud 23 Ekim 1722’de 24 yaşındayken Safevî tacını teslim aldı. 

Mir Mahmud kendini İran Şah’ı olarak ilan ettikten sonra Şah Hüseyin’in kızlarından birini 

nikahına almıştır (Mervî, 1985, s. 30). Başlangıçta Mir Mahmud, İsfahan halkına karşı 

yumuşak bir tutum sergiledi ve  hatta bir dereceye kadar savaştan harap olmuş ve açlıktan 

ölmekte olan İsfahanlılara çare bulmaya çalıştı. İsfahan kuşatmasının sonunda yaklaşık 80 bin 

kişi hayatını kaybetmişti. Ayrıca İsfahanlı Yahudilerin, Zerdüştlerin ve devletin başka 

yerlerinde, Safevîlerin dinî politikalarıyla uzun süredir ayrımcılığa uğrayanların desteğini de 

aldı. Yine de divanda ve genel olarak halk arasında Safevîlere yönelik sempati ve sadakat hissi 

Mir Mahmud’u içten içe rahatsız ediyordu. Güvensiz ve paranoyak biri olan Mahmud çok 

geçmeden şiddete başvurdu. Sultan Hüseyin’in neredeyse bütün oğullarını ve akrabalarını idam 

ettirdi (Şimşir, 2013, ss. 114-115). Safevî ailesinden 114 kişi Şubat 1725’te idam ettirilmiştir. 

Safevî divanını yöneten eski yönetimden kalanlar kitlesel biçimde katledildi. Safevîlerin 

imtiyazlı azınlığı olarak kabul edilen Ermeniler bile benzer baskı ve şiddete maruz kaldı. Culfa 

şehri yağmalandı, evler ve kiliseler yakıldı, kadın ve çocuklar köleleştirildi. Toplamda Safevî 

büyüklerinden 3 bin kişinin öldürüldüğü öne sürülmektedir. Bu katliamdan 12 yaşındaki Mirza 

Rüstem dahi kurtulamamıştı (Şimşir, 2013, s. 115). Şah Hüseyin kendisinin öldürülüp 

çocukların bırakılmasını istemişse de Şah’ın bu isteği yerine getirilmemiştir (Şimşir, 2013, s. 

127). Ardından Afganları yücelten yasalar çıkarıldı. Bir Afgan atı üzerinde yoldan geçerken 

İranlılar ona selam verip eğileceklerdi. Halk çeşitli zümrelere ayrılmıştı. En üstte Afganlar yer 

almaktaydı. Ardından İran Dergüzin bölgesi Sünnîleri gelmekteydi. Üçüncü sırada Ermeniler, 

dördüncü Hindular, beşinci sırada Zerdüştler (ateşperestler), altıncı sırada Yahudiler vardı. 

“Alçak ve hakir” olan “Râfizîler” (Şiî İranlılar) en alt tabak olarak nitelendirilmiştir (Şimşir, 

2013, s. 116). 

1135’te (1723) Kazvin halkı Afganlara karşı ayaklanınca Emanullah Han şehirden 

çekilmek zorunda kalmış ve İsfahan’da da benzer bir isyanın çıkmasını engellemek için önde 

gelen Şiî ulema ve Kızılbaşlar meydanlarda idam edilip halka gösterilmişti (Mir Muhammad, 

1951, s. 55). Olaylar sırasında İsfahan’da Hintli tacirlerin dükkanları yağmalanmış, Avrupalılar 

tehdit edilmeye başlanmıştı. Mir Mahmud bu esnada Kürtlerden silahlı adamlar toplamaya 

başlamıştı. Kaşan isyanını onlarla bastırdı. Ancak Afgan yayılması artık sınırlarına ulaşmış 

durumdaydı. Afganlar Şîraz’ı alsa da Bender Abbas’ı almak için gönderilen kuvvetler Arap 

aşiretlerine yenilmişlerdi. Afganlar Gilan’a da hâkim olamadılar. 



132 
 

Öte yandan İsfahan hazinesi bom boştu ve kent açlık içindeydi. Savaşta iyi olan 

Afganların idari yeteneklerinin sınırlılıkları hemen belli olmuştu. Mir Mahmud İsfahan’a 

zahire getirmek için güvendiği adamlardan Nasrullah Han’ı Hemedan’a göndermişti. Bu 

yiyecek halktan yağma ve talanla toplandı. Dergüzin yakınındaki Hemedan Sünnîleri 

Afganlara destek olan tek topluluktu. Onlardan 6 bin asker devşirilmiştir. Bu ordu Şîraz’ı 

almaya çalışırken Nasrullah Han bir tüfek kurşunuyla hayatını kaybetmişti. Sonunda Şîraz’ı da 

alan Afganlar halkı öldürmediler ama tüm kenti yağmaladılar. Askerî teknolojileri çok ileri 

olmasa da Afganlar, kale duvarlarını fillerle yıkmaktaydılar (Şimşir, 2013, s. 122). Yiyecek 

kıtlığına rağmen çok sayıda Afgan İsfahan’a akmaktaydı. 5-10 bin deveden oluşan kervanlar 

İsfahan’a gelmekteydi. Mir Mahmud’un annesi bile İsfahan’a yerleşmişti (Şimşir, 2013, s. 

118). 

3. II. Tahmasb (1722-1732) Dönemi ve Afganların Zayıflaması 
İsfahan kuşatma altındayken 13 Mayıs 1722’de Şah Hüseyin’in üçüncü oğlu Tahmasb 

veliaht tayin edilmişti. Kuşatma sırasında şehzade 600 kişilik bir kuvvetle Kazvin’e 

kaçırılmıştı. Kaçan Şehzade, Kazvin’de II. Tahmasb adıyla tahtta çıkarıldı. Emanullah Han 4 

bin kişilik bir kuvvetle Kazvin, Kum ve Kaşan’ı da alınca Şah Tahmasb Tebriz’e kaçtı (Mir 

Muhammad, 1951, s. 56). Ancak Sîstan hâkimi Melik Mahmud da bu esnada Kandehar’a 

saldırınca Afganlar kuvvetlerinin bir kısmını çekmek zorunda kaldılar. Şah Tahmasb ise 

1723’te Ruslardan yardım alabilmek için onlara Mazenderan, Gilan bölgelerini bile teklif 

etmişti. Ancak Petro sadece Rus sınırlarını korumak için Gilan’a asker yollamakla yetinmişti 

(Aydoğmuşoğlu, 2014, s. 124). 

Bu esnada Afganlar kendi aralarında gerginlikler yaşamaktaydılar. Sahip oldukları 

zenginlikler Afganların kendilerinin dahi inanamayacakları düzeydeydi. Askerî zaferin mimarı 

olan Emanullah Han, ganimet paylarının yarısını isteyerek Mir Mahmud’la çatışmaya 

başlamıştı. Emanullah Han, kendisinin Bâbürlü Padişahına bağlı olduğunu ve Mir 

Mahmud’dan emir almayacağını söylemekteydi (Şimşir, 2013, s. 123). İkili arasındaki gerilim 

büyüklerin devreye girmesiyle engellenmişti. Ancak Mir Mahmud da bu esnada delilik 

emareleri görünmeye başlamış, şeyhlere okutulan ve kırk gün halvete kapatılan Mir Mahmud 

daha da kötü hale gelmişti (Şimşir, 2013, s. 126). Safevî şehzadeleri bu delilik nöbetlerinden 

birinde katledilmişlerdi. Mir Mahmud etrafındaki hiç kimseye güvenmeyen paranoyak birine 

dönüşmüştü. Rivayete göre bir gün Safevî şehzadelerinden birinin tutulduğu hapisten kaçtığı 

haberini alır. Bunun üzerine Mir Mahmud tüm Safevî şehzadelerinin kılıçtan geçirilmelerini 

emreder. Kaynaklarda bu olayda öldürülen Safevî şehzadelerinin sayısının 39 olduğu 



133 
 

belirtilmektedir. Mir Mahmud akıl sağlının kötüye gitmesi sonucu ülkeyi idare edemez bir 

haldeydi. Öte yandan Şah Tahmasb tehlikesi her geçen gün büyümekteydi. Bunun üzerine 

Afgan ileri gelenleri o sırada hapiste olan Eşref’ten (1725-1729) amcasının yerine tahta 

geçmesini istediler. Böylece Nisan 1725’te Mir Mahmud tahtan el çektirilirken yerine yeğeni 

Eşref geçti.  Eşref’in ilk işi 1725’te amcası Mir Mahmud’u öldürtmek oldu (Mervî, 1985, s. 

31).  

Eşref’in döneminde Afganlar hem Osmanlılar hem Ruslar hem de Sultan Hüseyin’in 

hayatta kalan oğlu ve Safevî tahtının güçsüz hâkimi olan II. Tahmasb ile pazarlık yapmayı 

tercih ettiler. Afganların gittikçe daralttığı çevresinden kaçan Tahmasb için de tek yardım 

kaynağı, İran’ın meşru hükümdarı olarak tanınmak ve nihayetinde Safevî tahtını yeniden 

kurmak umuduyla komşularının bölgesel taleplerine uymaktı. Bu nedenle Tahmasb, İran’ın 

büyük bir bölümünü Osmanlılara ve Ruslara bırakan anlaşmaları kabul etmek zorunda kaldı. 

Eşref önce esir durumda olan Şah Hüseyin’e hürmet eder gibi davrandı: “Beni amca oğlum 

Mahmud gibi zalim bilme!” dedi. Hatta istersen tahtına seni geri çıkarayım deyince Şah 

Hüseyin ona “Allah benim yerine senin geçmeni istedi, bu onun kararıdır.” cevabını vermişti 

(Şimşir, 2013, s. 133). Eşref,1726’da İsfahan’da Safevîleri geri getirme olasılığını tamamen 

ortadan kaldırmak için tutuklanan Şah Hüseyin’i infaz etmeye karar verdiğinde Safevîler daha 

da zayıfladı (Amanat, 2017, s. 141). Bu cinayetle birlikte Eşref, veziri olarak atadığı Emanullah 

Han’dan da kurtuldu. Öyle ki Emanullah Han’a ne olduğu ve nasıl öldüğü bilinmemektedir 

(Şimşir, 2013, s. 137). 

         Eşref, Mirveys’in kardeşi ve Abdülaziz’in en büyük oğluydu. Nisan 1725’te tahta çıkması 

şerefine İsfahan, Kaşan, Meşhed, Estarabad, Kazvin, Tebriz ve Şamahi’de adına madeni 

paralar basıldı. Tahta çıktığında 26 yaşında olan Eşref, saygınlık kazanmış cesur biriydi ancak 

bir o kadar da entrikalarıyla meşhurdu. Eşref döneminde İran Çarlık Rusya’sı ile Osmanlı 

arasında bölünmüştü. Dolaysıyla, Eşref’in saltanatı döneminde İran’daki çalkantılı iç durumun 

yanı sıra İran’ın büyük bölümünü ele geçiren Türkler ve Ruslarla yüzleşmesi gerekecekti 

(Nevai, 1989, s. 18). Eşref’in, iktidarını korumak için yaptığı ilk hamle, tüm muhafızları, 

vezirleri, saray mensuplarını ve Mahmud’un güvenilir adamlarını öldürmek oldu. Öyle ki 

Mahmud’a diğerlerinden daha yakın olan ve kulağası görevini yürüten Elmas isminde birini 

ağır işkencelerle öldürdü. Eşref’in emriyle, kendisini Mahmud’un saltanatına ortak bilen 

Emanullah Han ve Mir Mahmud’un oğlunu da öldürdüler ve küçük kardeşini kör ettiler. 



134 
 

1138 (1726) yılında İran toprakları çeşitli bölgelerinin Afganlar, Ruslar ve Türkler 

tarafından işgal edilmesi sonucu neredeyse dört parçaya bölünmüştü. Batı ve kuzeybatı 

eyaletleri Osmanlı, kuzey eyaletleri Çarlık Rusya’nın kontrolündeydi. Batı Horasan ve kuzey 

İran’ın geri kalanı, babasını ölümünden sonra kendini İran’ın şahı ilan eden Tahmasb Mirza 

Safevî’nin kontrolü altındaydı. İran’ın geri kalanı İsfahan, Şiraz, Kazvin, Tahran, Kirman ve 

Sistan ile güneybatı İran’ın bazı kısımları ise Eşref Afgan’ın yönetimi altındaydı (Floor, 1988, 

s. 102). Osmanlı ile Rusya arasında 24 Haziran 1724’te yapılan anlaşma gereği Ruslar, Derbent 

ve Bakü şehirleri de dâhil olmak üzere Kafkasya’da İran’a ait geniş bir bölgeyi ele 

geçirmişlerdi. Öte yandan Osmanlılar da aynı anlaşma gereği İran’ın batısındaki ve 

Kafkasya’daki bazı vilayetleri ele geçirmek için Bağdat valisi Hasan Paşa komutasında bir ordu 

göndererek Tiflis, Erivan, Tebriz ve Kirmanşah’ı kontrol altına almıştı (Floor, 1988, s. 104).  

Eşref Han, Şah Hüseyin’in kızlarından biriyle evlenmişti ve yeni bir hanedan kurmayı 

amaçlamaktaydı. Şîraz, Tahran, Kum, Kirman ve Kazvin onun denetimindeydi. Hatta artık 

“İran Padişahı” olduğundan Osmanlılara bir mektup göndererek Hemedan ve Luristan’ın 

kendisine iade edilmesini istedi. 1138’de (1726) İstanbul’a gelen Afgan elçileri taleplerini 

yinelediler (Bayur, 1987, s. 383). Afganlar İran’ı geçmişte “Râfizîlerin” yönettiğini, o nedenle 

Osmanlıların İran’dan toprak almasının doğru olduğunu ancak şimdi İran padişahı Sünnî biri 

olduğuna göre Osmanlıların İran’dan aldıkları eyaletleri iade etmeleri gerektiğini söylediler 

(Bayur, 1987, s. 383). Onların cüretine sinirlenen Osmanlılar elçileri kovdular ve İsfahan 

üzerine yürüme kararı aldılar. Ahmed Paşa komutasındaki 70 ila 80 bin kişiden oluşan Osmanlı 

ordusu Mart 1726’da Hemedan’dan İsfahan’a doğru yola çıktı. Ahmed Paşa yoldayken Eşref 

Afgan’a bir mektup göndererek İran’ı terk etmesi istedi. Ayrıca İran tahtının yasal sahibinin 

Sultan Hüseyin olduğunu belirterek Eşref’i hakkı olmayan tahtı gasp etmekle suçladı. Eşref 

mektubu aldıktan hemen sonra tehlikeyi bertaraf etmek için Sultan Hüseyin’in öldürülmesini 

emretti. Ardından 17 bin kişilik ordusuyla Ahmed Paşa’ya karşı koymak üzere Hemedan’a 90 

kilometrelik mesafede beklemeye başladı. İki ordu Hemedan yakınlarında karşı karşıya geldi. 

Eşref Osmanlı ordusundaki Kürtleri kendi yanına çekmek istiyordu (Nevai, 1989, s. 22). 

Güvendiği birkaç kişiyi Osmanlı ordusundaki Kürtlerle konuşarak onların kendi safında 

savaşmaya ikna etmesi için gönderdi. Nihayet 20 Kasım 1726’da savaş başladı. Eşref’in 

Kürtleri ayartma girişimleri sonuç verdi. Osmanlı ordusunda bulunan Bey Süleymanoğlu 

liderliğindeki 20 bin Kürt savaş esnasında taraf değiştirerek Eşref’in safına geçtiler. Çetin 

çarpışmalardan sonra Afganları yenemeyeceğini anlayan Ahmed Paşa ordusuna geri çekilme 



135 
 

emri verdi. Osmanlı ordusu 12 bin kayıpla ardında top ve çeşitli askerî araç gereçler bırakarak 

geri çekildi.  

Bu çatışma İran-Osmanlı geriliminin mezhepsel ayrıma dayandığı iddialarını çürütecek 

bir gelişmedir. Osmanlı-Afgan çatışması sonucunda 1727’de her ne kadar Osmanlı birlikleri 

yenilmişse de Osmanlılarla savaşı uzatmak istemeyen Afganlar barış istediler (Bayur, 1987, ss. 

384-385). Aralık 1727’de imzalanan Hemedan Antlaşması ile Eşref, İran şahı olarak tanındı. 

Hemedan, Hoy, Nihavend, Tebriz, Gence, Revan, Nahçivan, Tiflis ve Şirvan ise Osmanlı’da 

kaldı. Bu anlaşmaya göre Eşref’in hükmettiği bölgelerde Osmanlı padişahı İslâm halifesi 

olarak anılacaktı. Buna karşılık Osmanlı da Eşref’i İran Şah’ı olarak tanıdı ve kendi adına sikke 

bastırmasını kabul etti. Karşılıklı elçiler gönderildi. Osmanlı İmparatorluğu adına İsfahan’a 

gelen Muhammed Reşid Efendi Çihilsütun Sarayı’nda Eşref’in huzuruna çıktı (Floor, 1988, s. 

137). 

O sırada Eşref, Tahmasb’ın ordusuna saldırmak için İsfahan’dan ayrılmak üzereydi. Türk 

elçisi oradan ayrılırken Eşref, İstanbul’a Muhammed Han Beluç adında bir elçi gönderdi. 

Eşref’in elçisi Osmanlı Devleti tarafından sıcak bir şekilde karşılandı.  Eşref, Tahmasb’ın 

ordusunu yendi ve Şehzade Mazenderan’a kaçtı fakat Tahmasb’ın yeni komutanı Tahmasb 

Kulu’nun (Nâdir Şah) elde ettiği başarıları duyunca daha fazla güçlenmemesi için onu 

bastırmaya karar verdi. 1140’a (1728) gelindiğinde Safevî İran’ı, bir devlet olmaktan neredeyse 

çıkmıştı. Safevî mirasçıları Afganlar, Osmanlı ve Rusya’dan geriye kalan bölgeler üzerinde 

yüzeysel bir kontrole sahipti. En zengin bölgeler elden çıkmış, çevredeki göçebe güçler isyan 

içindeydi ve kültürel-sosyal düzene olan güven en düşük seviyedeydi. İki yüzyılı aşkın bir 

geçmişe sahip olan Safevî hanedanı ve yönetim mirası Afganlar tarafından tamamen tahrip 

edilmişti (Amanat, 2017, s. 141).  

Bu arada Tahmasb, kuzey İran’a doğru yol alıyordu. Kısa bir süre Kazvin’e, ardından 

Erdebil’e ve sonra Tahran’a yerleşti. Bu, Elburuz Sıradağları’nın eteklerindeki küçük 

yapraklarla örtülü bu kasabanın ilk kez bir iktidar merkezi haline geleceği anlamına geliyordu. 

Uzun ve meşakkatli bir yolculuk sonunda Tahmasbı Kaçar Feth Ali Han tarafından yönetilen 

Esterâbâd’a ulaştı. Düşman tarafından ele geçirilmemek için çareyi beraberindekilerle o 

şehirden bu şehre kaçmakta bulan Tahmasb İran’daki mevcut denklemi değiştirecek politik 

veya askerî güçten yoksundu. Safevîlerin yeniden dirilişi fırtınalı bir siyasi atmosferde ortaya 

çıkan Nâdir Afşar’a (Nâdir Şah) bağlıydı (Amanat, 2017, s. 141). 



136 
 

3.1. Nâdir Şah’ın Ortaya Çıkışı  
   İran tarihinin en büyük şahlarından biri olan Nâdir, Afşar aşiretinin önde gelen 

reislerinden idi. Tarihçi Râşidüddin’e göre, Afşar aşireti Oğuz Han’ın soyundan gelmekteydi 

(Abdullahi, 1963, s. 21). Nâdir tarihçisi Asif, Afşar halkı için “Türkmen” tabirini kullanmıştır. 

Tahmasb’ın kulu anlamına gelen Tahmasb Kuluhan olarak ünlenmiştir (Asif, 1962, s. 180). 

Afşar aşiretinin, Moğol (Cengiz Kağan) korkusuyla Türkistan’dan ayrılarak 

Azerbaycan’a yerleştiği bilinmektedir. Şah İsmâil bu kabilenin bir kolunu Kuzey Horasan’a 

taşıdı ve Ebiverd bölgesindeki Meyab Kubakan’a yerleştirdi. Avrupa’da Kulu Han olarak 

bilinen Nâdir Şah, Kalat’ta doğdu. Babası Afşarlı bir kabilenin reisi ve Kalat Kalesi’nin 

hükümdarıydı. Bu kale Horasan’ın işgalini önlemek için stratejik bir öneme sahipti ve her 

zaman yeterli sayıda asker bulunurdu.  Kalenin tek kapısı olduğu için savunması kolaydı. Nâdir 

Şah çocukken babası vefat etmişti. Kalenin yönetiminin yıllardır uygulanan gelenek gereği 

babadan oğula geçmesi gerekirdi. Ancak kale yönetimini büyüyünce Nâdir’e devredeceğine 

söz veren Nâdir’in amcası üstlendi. Fakat Nâdir büyüyünce amcası onun hâlâ çok genç 

olduğunu, bu sorumluluğun üstesinden gelemeyeceğini öne sürerek görevi devretmedi ve onun 

zalim, başına buyruk ve sorumsuz biriymiş gibi tanıtarak idareye layık olmadığını söyledi. 

Afşarlar da Nâdir’in amcasının yönetiminden memnundu ve düzenlerinin bozulmasından 

endişe ettikleri için Nâdir’in başa geçmesinde ısrar etmediler. Nâdir amcası tarafından kendi 

haklarından mahrum bırakıldığını düşünmekteydi. Bu nedenle bulunduğu yeri terk ederek 

Meşhed’e gitti ve orada Horasan valisi Beylerbeyi’nin yanında Eşikbaşı ağası olarak işe girdi 

(Fraser, 1742, s. 74). 

 



137 
 

        

Tablo 8: Nâdir Şah ve oğulları96 

Bu görevde kısa sürede kendini göstermeyi başardı ve birçok başarı elde etti. 

Türkmenlerle olan savaşta gösterdiği cesaret nedeniyle kısa sürede komutan oldu. Bütün 

dostları ve tanıdıkları onu sevip sayardı (Fraser, 1742, s. 74). Nâdir, büyük hırslara sahip olsa 

da düşman edinmemek için mütevazi davranıyordu ve 1720’e kadar olduğu konumdan 

memnundu.  

          Ondan sonra Türkmenler 12 bin süvari ile bir anda Horasan’a saldırıp insanları 

katletmeye ve yerleşimleri yağmalamaya başladılar. Horasan Beylerbeyi bu saldırıya karşılık 

vermek için sadece dört bin süvari ve iki bin piyadeden oluşan bir güce sahipti. Horasan 

Beylerbeyi Horasan’ın ileri gelenlerini toplayıp derhal Türkmenler durdurulmazsa şehri yakıp 

yıkacaklarını ve erkek, kadın ve çocuk demeden herkesi esir alacaklarını hatta şehri 

yağmaladıktan sonra onların da kafalarını keseceklerini söyledi. Ancak Horasan ileri 

gelenlerinin büyük çoğunluğu bu saldırıya karşı koyacak bir güce sahip olmadıklarını 

dolayısıyla zaferin imkansız olduğunu söyleyerek Beylerbeyi’nin önerisine karşı çıktılar 

(Mervî, 1985, s. 221). Ayrıca ordunun bilerek ölüme gönderilmesinin padişahı kızdıracağından 

korktuklarını ifade ettiler. Bunun üzerine Horasan Beylerbeyi “şehrin yağmalanması ve 

insanların öldürülmesini seyretmektense gidip savaşarak ölürüm” diyerek tek başına orduyla 

birlikte savaşa gitti (Fraser, 1742, s. 75).  

 

96 https://tarikhema.org/images/2021/12/f20840eb-c975-45d9-8c91-49e16a6019f1-31-scaled.gif 



138 
 

           Bu toplantıya katılanlardan biri de Nâdir idi. Düşük mevkisi nedeniyle izin almadan 

konuşma hakkı olmamasına rağmen Nâdir toplantıda kalkıp şunları söyledi: “Düşman çok 

yakınımızda ve buradaki büyükler şu an yapmak istemediklerini bir gün yapmak zorunda 

kalacaklar. Efendimizin tek başına gitmek istemesi cesaretindendir ancak kendini böyle büyük 

bir tehlikeye atmasına gerek yoktur çünkü onlara bir şey olursa bütün memleket elden 

gidecektir. Şu anda yapılabilecek en doğru şey kendilerinin Meşhed’de kalıp etraftan 

toplayabildikleri kadar ordu toplayıp düşmana karşı direnmek ve yolları kapatmaktır. Benim 

ordunun cesaret ve gücüne güvenim tam, onların yanında bende bu yolda canımı vermeye 

hazırım” dedi (Larudi, 2009, s. 52).  Beylerbeyi Nâdir’in bu konuşmasından o kadar etkilenmiş 

ve sevinmişti ki ona iltifatlar yağdırıp onu ordunun başında görevlendireceğini söyleyerek 

biran önce düşmana karşı hazırlıklara başlamasını emretti. Beylerbeyi, Nâdir’in bu görevi 

başarıyla tamamladığı takdirde ona orduda daha yüksek bir pozisyon vereceği sözünü verdi. 

Piyade ve süvarilerin hepsi bu karardan memnundu ancak orduda Nâdir’i istemeyen bazı 

komutanlar vardı.  Beylerbeyi, Nâdir’e oradaki yetkililerden kimi isterse görevden alıp yerine 

başkasını yerleştirme yetkisi de verdi. Böylece Nâdir ordusunu hazırladı (Fraser, 1742, s. 76).  

Meşhed’ten dört km. uzaklıkta olan Türkmen reisi, Nâdir’in geldiğini duyar duymaz 

etrafa dağılmış olan süvarilerini toplayarak savaşa hazır hale getirdi. Nâdir bölgeye ulaştığında 

Türkmen ordusunun savaşa hazır halde beklediğini gördü. Bunun üzerine Nâdir de hemen 

ordusunu bir tepede toplayıp şu konuşmayı yaptı: “Türkmen ordusunun yarısı yiyecek 

bulmakla meşgul. 6- 7 binden fazla süvarileri yok. Çok görünmek için aralarına mesafe koyarak 

duruyorlar. Kaldı ki sayıları bizden fazla da olsa önemli değil çünkü ben sizin cesaretiniz ve 

gücünüzü gördüm ve size güveniyorum. Öyleyse bugün canımız pahasına da olsa 

yurttaşlarımızın canını ve malını korumak zorundayız” dedi (Mervî, 1985, s. 283). 

Türkmenler başlangıçta şiddetli bir taarruza girişti ancak Nâdir’in ordusu cesaretli bir 

direnç gösterdi. Ardından çetin ve kanlı bir çatışma başladı ve bir süre hangi tarafın galip 

geldiği anlaşılamadı ta ki Türkmenlerin reisi Nâdir tarafından öldürülene kadar. Türkmenler, 

liderlerinin öldürüldüğünü duyunca kaçıp dağılmaya başladı. Nâdir’in ordusu birkaç kilometre 

kadar onları takip edip yaklaşık 6 binden fazla Türkmen’i öldürdü. Geri kalanı Türkmenler de 

etraftaki ahali ve çobanlar tarafından öldürüldü. Nâdir bu zaferden sonra Beylerbeyi’nin güven 

ve saygısını kazanmıştı. Beylerbeyi,97 Şah’tan tüm Horasan yönetiminin Nâdir’e verilmesini 

 

97 Beylerbeyler önemli bir ünvandı. Emri altında birçok küçük han ve sultan bulunmaktaydı. Beylerbeyiler idarî 
ve askerî hâkimiyeti ellerine alarak eyaletlerde toplanan orduya komuta ediyorlardı. Sınır eyalet hâkimleri ve 



139 
 

talep etti ancak bu talep Şah tarafından kabul edilmedi. Nâdir için istenen pozisyon hiç savaş 

görmemiş bir asilzadeye verildi (Fraser, 1742, s. 76).  

         Nâdir’in terfi ettirilmesini engelleyenler onun yükselmesini istemeyen Şah’a yakın 

birtakım çevrelerdi. Bu kişiler saraydaki yetkilerini kullanarak Nâdir’in tüm yetkilerini elinden 

almışlardı. Bu durumdan aşırı derecede rahatsız olan Nâdir, Horasan Beylerbeyi’ne gidip 

“Bana verdiğiniz sözler boşa çıktı. Elimdeki görevi de benden aldılar ve hiçbir savaş tecrübesi 

olmayan, işi gücü harem kadınlarıyla yatıp kalkmak olan bir gence verdiler” dedi (Fraser, 1742, 

s. 77).  Beylerbeyi’nin cevaplarından tatmin olmayınca Nâdir büyük bir hayal kırıklığı yaşadı 

ve hemen oradan ayrılıp anavatanı Azerbaycan’a gitmeye karar verdi. Oraya vardığında amcası 

ona iyi davrandı. Nâdir, bir süre akrabalarıyla birlikte vakit geçirdikten sonra hakkı olan baba 

mirasını kendisine verilmesini ve kabilesinin başına geçmek istediğini söyledi.  Fakat amcası 

buna yanaşmadı.  Nâdir’in akrabaları da amcasını destekledi  

  Nâdir’in çaresizliği ve yoksulluğu öyle bir noktaya ulaştı ki açlıktan borç almak 

zorunda kaldı. Şah’a ve memleketine büyük hizmetlerde bulunduğu, yüksek rütbeler verilerek 

ödüllendirilmeyi hak ettiği halde cezalandırılmaya ve kovulmaya layık görülmesi onu çok 

öfkelendirdi. Babasından kalan kabilesinin başına geçme mirasına sahip olamadı ve bu yolda 

akrabaları bile onu desteklemedi. Nâdir umutsuzluğa kapıldı ve yumuşak tavırların istediğini 

elde etmede işe yaramayacağına kanaat getirdi. Bu sebeple hakkı olan kabile liderliğini zorla 

almaya karar verdi. Kendisi gibi çaresiz ve sefil durumda olan birkaç kişi buldu ve onlarla 

birlik olup bir kervana saldırdı. Kervandan aldıkları malları satıp bir kısmını günlük masraflar 

için harcadılar, geri kalanına ise silah ve diğer araç gereç satın aldılar. İş gücü olmayan insanları 

bulup kendi saflarına çektiler (Fraser, 1742, s. 78). Nâdir ve arkadaşları bir süre daha bu şekilde 

hayatlarını kazanmaya devam etti. Kervanlardan yağmaladıkları mal ve erzakları silah değiş 

tokuşu için kullanıyorlardı. Her geçen gün Nâdir’in gurubuna yeni kişiler katılıyordu. Bu 

şekilde sayıları çok geçmeden yaklaşık 500 kişiye kadar ulaştı. Bir çete gibi hareket ediyor, 

bölge ahalisinden haraç topluyorlardı. Nâdir ve grubu bölgenin kâbusu haline gelmişti. 

Merkezi hükümetin Afganlarla savaşmakla meşgul olması da Nâdir ve grubuna rahat 

hareket etme fırsatı sunuyordu. Afganlar, Mirveys’in oğlu Mir Mahmud liderliğinde İsfahan’ı 

ele geçirip İran’ın tüm güneydoğu bölgelerine tasallut olmuştu. Osmanlılar batı bölgelerine 

 

önemli eyaletlerde bulunanlara beylerbeyi unvanı verilirdi. Bkz: Eralp Erdoğan, Safevî Devleti’nin Askerî 
Teşkilatı, Yeditepe yayınevi, İstanbul, 2019, s. 146. 

 



140 
 

girerek birçok yeri ele geçirmişti. Ruslar, Gilan ve Hazar Denizi kıyılarındaki bölgeleri işgal 

etmişlerdi. II. Şah Tahmasb her taraftan düşmanla çevrilmiş iki-üç vilayet dışında her yer elden 

gitmiş ve düşmana karşı koyacak gücü kalmamıştı. Bu sırada Nâdir ve arkadaşları ihtiyacı olanı 

yağma ve haraçla elde etmek suratıyla yaşamlarına devam ediyordu (Fraser, 1742, s. 78). 

3.2. Nâdir’in Yükselişi  
 Nâdir’e katılanların sayısı her geçen gün artıyordu. Şah Tahmasb ile arası bozulan 

Bayat aşiretinin reisi Seyfeddin Bek 1500 askeriyle birlikte Nâdir’e katıldı. Artık Nâdir bölge 

ahalisi için büyük korku sebebi olmuştu (Fraser, 1742, s. 78). Nâdir’in giderek artan gücü 

amcasını da endişeye sevk etmişti. Nâdir’e bir mektup yazarak teslim olup şahın hizmetine 

girerse kendisi ve arkadaşlarının affedileceğini söyledi. Nâdir de amcasına cevaben yazdığı 

mektupta affını sağlayabilirse teklifini kabul edeceğini belirtti. Bunun üzerine Nâdir’in amcası 

Şah Tahmasb’a mektup yazarak yeğeninin affını istedi. Şah ilk başta bu kadar suç işlemiş ve 

bozgunculuk yapmış birini affetmeyi kabul etmedi ancak Nâdir’in ordusuna da ihtiyacı 

olduğunu biliyordu. Sonunda Şah Nâdir’in affedilmesini kabul etti. Nâdir, Seyfeddin Bek ve 

en iyi yüz süvari ile Kalat’a geldi ve amcası tarafından büyük bir törenle karşılandı. Onuruna 

ziyafetler verildi (Mervî, 1985, s. 349).   

         Amcası Nâdir’den intikam beklemezken Nâdir kendisine yapılanları unutmamıştı ve 

intikam almak istiyordu.  Nâdir geceleyin adamlarını toplayıp kaleyi nasıl ele geçireceğinin 

planını yaptı.  Kendisinden bir gün sonra yola çıkan askerleri yakınlardaki dağlarda 

saklanıyordu. Bütün hazırlıklar tamamlandıktan sonra adamlarına gece yarısı kaleye 

saldırmalarını emretti. Nâdir kaleyi fazla kan dökmeden ele geçirmeyi başardı. Kalede 

muhafızlar dışında 160 asker kalmıştı. Onlar da teslim oldular. Her iki taraftan ölenlerin sayısı 

15-20 kişiydi. Nâdir kalenin kontrolünü ele geçirir geçirmez amcasını evine doğru yöneldi ve 

amcasını bulup öldürdü. Teslim olanlar silahları alındıktan sonra serbest bırakıldılar. Bu haberi 

duyan civardakiler de çok geçmeden Nâdir’e tabi oldular. Bu olay 1726 yılında yani Nâdir’in 

görevinden alınmasından 6 yıl sonra gerçekleşti (Fraser, 1742, s. 79).  

           Nâdir ilk önce amcasından intikam aldı ardından genellikle Kalat şehir ve yakınlarındaki 

köylerde yaşayan tüm ahaliye boyun eğdirdi. Ahalinin bir kısmı kendi rızasıyla Nâdir’in 

hizmetine girdi. Nâdir birkaç ay boyunca burada hüküm sürdü ve yakın bölgelerden haraç 

topladı. Şah Tahmasb, Nâdir’in tüm yaptıklarından haberdardı ve işlemiş olduğu suçların ve 

yağmaların bir affı olmadığını biliyordu. Fakat bir yandan Afganlar diğer yandan da 

Osmanlıların kuşatması altında olan saltanatının da zor durumda olduğunu ve Nâdir’in 



141 
 

yardımına ihtiyacı olabileceğini göz önünde bulundurarak güçlerini onunla birleştirmek istedi. 

Dolaysıyla şayet Nâdir itaat edip teslim olursa ona merhamet edileceğini ve hakkettiği mevkiyi 

ulaşacağını ayrıca Seyfeddin Han’ın da affedileceğini Nâdir’e iletilmesini emretti. Nâdir teklifi 

kabul ederek komutanlarından birini 500 askeriyle Kalat’ta bırakıp kendisi ordunun geri 

kalanıyla Şah’ın huzuruna çıktı. Şah ilk önce Nâdir’in yaptıklarının çok büyük suçlar olduğunu 

belirtti. Ancak “Sizi affettim, umarım gelecekte yapacaklarınız geçmiş günahlarınızı telafi 

eder.” dedi (Fraser, 1742, s. 80). 

           Nâdir yaptıkları için af dileyerek olayların bu noktaya gelmesinin suçlusu olarak 

Horasan Beylerbeyi’ni gösterdi. Elde ettiği zaferler, yaptığı hizmetler karşısında 

ödüllendirilmeyi beklerken cezalandırıldığını ve hakarete maruz kaldığını söyledi.  Nâdir, 

bundan sonra “Şah’a karşı dürüst olacağına ve bu merhamete layık olacağına” dair söz verdi. 

Nâdir’in kendini ispatlaması için tekrar fırsat doğmuştu ve çok geçmeden Nâdir herkesin 

güvenini kazanacaktı. Kısa sürede elde ettiği başarılarıyla padişah ve ordunun gözüne girmeyi 

başardı (Larudi, 2009, s. 53). Nâdir ortaya çıkmadan önce Safevî İran’ı perişan bir haldeydi. 

Her cephede yenilmiş ve ülke Türkler, Ruslar ve Afganlar arasında paylaşılmıştı. Nâdir 

savaşlarda ön saflarda yer alıyordu. Elde ettiği başarılarla Şah’ın güvenini kazandı ve 

“Tuğgenerallık” rütbesine terfi ettirildi (Mervî, 1985, s. 368).  

             Yeni mevkisi sayesinde Nâdir, Padişah’ın huzuruna çıkabiliyordu. Askerî düzeyde 

Nâdir’in üstündeki tek kişi Feth Ali Han Kaçar’dır. Nâdir bir süre sonra yaşadığı anlaşmazlık 

nedeniyle Feth Ali Han Kaçar’ı Şah’a şikâyet etti. Nâdir’in şikayetini yerinde bulan Şah Feth 

Ali Han’ı görevden alarak baş komutanlık makamına Nâdir’i atadı. Nâdir de bu teklifi hemen 

kabul etti. Bu olay 1728 yılında Nâdir’in şah tarafından affedilmesinden bir yıl sonra 

gerçekleşti (Fraser, 1742, s. 81). 

Nâdir yeni görevinde de çok büyük başarılar gösterdi. Buna bağlı olarak Şah’ın Nâdir’e 

yönelik itimadı da her geçen gün arttı. Şah tüm sorumluluklarını artık gözü kapalı bir şekilde 

Nâdir’e emanet edebiliyordu. Nâdir bu güven sayesinde orduya ıslahat getirmeye karar verdi. 

Kendisine bağlı olmadığını düşündüğü kişileri ordudan atıp yerine ona sadık olan kişileri 

yerleştirdi. Eline para geçtiği zaman askerlerin hakkını kendi eliyle verdi. Ordu ve diğer 

çalışanlara giysiler aldı. Böylelikle herkesin gönlünü kazandı. Nâdir’in artık hedefi bir an önce 

düşmanla yüzleşip onları püskürtmekti. Ancak sayısı 15-20 bini geçmeyen ordusu Osmanlılara 

saldırmak için yeterli değildi. Buna rağmen vur-kaç taktiği kullanarak gerçekleştirdiği 

saldırılarla Osmanlılara büyük kayıplar verdirdi.  Bu sebeple Osmanlılar bir elçi göndererek 



142 
 

onlardan alınmış toprakları geri verilirse İran’ı rahat bırakacaklarını söylediler. Şah Tahmasb 

da bu hususta düşüneceğini ve Osmanlı padişahından bazı konularda cevap gelene kadar ecele 

etmemesini istedi. Şah Tahmasb tekliflerinin kabul edilmeyeceğini biliyordu ve asıl amacı 

zaman kazanmaktı. Zira Horasan’a girme fırsatı bulup baş kaldıran ve saltanat iddia eden 

Meşhed hâkimi Malik Mahmud’u ortadan kaldırmak istiyordu. Bu esnada Nâdir, Malik 

Mahmud’u yenip mallarına el koymuştu ve oradan on iki bin süvari ile Afgan Abdalileri 

üzerine sefere çıkmıştı (Mervî, 1985, ss. 45-46). 

         Abdalilar, Şah Sultan Hüseyin döneminde Herat’ı almışlardı ve şimdi de büyük bir 

orduyla Horasan’a girip Meşhed’i kuşatmaya hazırlanıyordu.  Abdailerin ilerleyişi Şah’ı çok 

endişelendirmişti. Ancak Nâdir, “zaferlerin ordunun sayısı değil, yeteneği tarafından 

belirlendiğini” söyleyerek Şah’ı cesaretlendirdi. Ordusunu Abadilerin karşısına konumlandıran 

Nâdir şu konuşmayı yaptı: “Bu savaşta kaybetmek İran’ın ortadan kalkması, çocuklarınızla 

birlikte ömür boyu kölelik ve esarette yaşamak demektir” (Fraser, 1742, s. 82). Nâdir’in bu 

konuşmasını duyan askerler coşku ve öfkeyle hep birlikte bağırdılar.  

           İki taraf arasında savaş başladı. Nâdir önce tepelere çıkardığı küçük toplardan düşman 

hedeflerine yönelik ateş edilmesi emrini verdi. Toplar çok etkili oldu. Afgan ordusu büyük 

kayıplar vererek geri çekilmek zorunda kaldı. Nâdir’in savaş konusundaki zekâsı, İran 

ordusunun direnci ve teknolojik üstünlük sayesinde Afganlar yenilgiye uğratıldı. Afgan ordusu 

15 bin ölü ve yararlının yanı sıra 5 bin de esir verdi. İranlıların kaybı ise 1500 kadardı (Mervî, 

1985, ss. 97-98).  Bu savaştan sonra Nâdir, Herat’a yöneldi ve Abdaliler teslim olup ganimet 

ve vergi ödemeyi kabul edene kadar kenti kuşatmaya devam etti. Sonunda Herat halkı teslim 

oldu ve İran’ın hâkimiyetine girmeyi kabul etti. Bu sırada Şah Tahmasb da ordusuyla birlikte 

Meşhed’i kurtarmak için yola çıkmıştı. Nâdir Şah’ın emri üzerine arkadan geldi ve 1729 yılında 

Şah Tahmasb ve Nâdir’in kuvvetleri Meşhed’de buluştu. O sırada Mirveys’in oğlu Mir 

Mahmud’un yerine geçen Eşref Afgan’ın İsfahan’dan güçlü bir orduyla ayrıldığı haberi ulaştı. 

Eşref, Nâdir’in zaferlerini duyduktan sonra onun daha fazla güçlenmesinin önüne geçmek için 

hemen harekete geçmesi gerektiğine karar verdi. Bu nedenle önce Nâdir’i devreden çıkarmak 

için Eylül 1729’da 30 bin askerle Horasan’a gitti (Nevai, 1989, s. 24). Çetin bir savaş olacağı 

için hiç kimse orduya katılmak istemiyordu. Buna rağmen Nâdir 16 bin asker toplayıp harekete 

geçti. Damgan’a gelip uygun bir yer seçerek düşmanın gelmesini beklediler (Esterâbadi, 2015, 

114). Çünkü bu bölge gerektiğinde Nâdir’in ordusuna doğal bir koruma alanı sağlıyordu. Her 

iki ordunun sayısı hakkında muhtelif rakamlar telaffuz edilmektedir. O sırada İran’da bulunan 

İngiliz seyyah Jonas Hanway Ekim 1929’da Damgan’a hareket eden Eşref’in ordusunun 



143 
 

sayısını 30 bin kişi olduğunu yazmaktadır. Eşref’in amacı Tahmasb’ın daha fazla 

güçlenmesinin önüne geçmekti. Nâdir de 25 bin kişilik ordu toplamayı başarmıştı (Hanway, 

1988, s. 313). Bazı kaynaklar kesin sayı belirtmeden Eşref’in ordusunun büyüklüğünün 

Nâdir’inkinin iki katı olduğunu yazmıştır. Eşref galip geleceğinden o kadar emindi ki savaşın 

bitimiyle Tahmasb ve Nâdir’i canlı yakalayarak kendisine getirmeleri için 3 bin kişilik bir ordu 

hazırladı. Eşref, son dönemde İran ordusunun kat ettiği gelişmelerden bihaberdi. 

Nihayet iki ordu karşı karşıya geldi.  Afganlar en önemli savaş komutanlarının da dâhil 

olduğu 12 bin kayıp verirken İranlılar ise 4 bin kayıp verdi. Bu yenilgiden sonra Eşref İsfahan’a 

gitti (Hanway, 1988, s. 314). Ordusunun üçte birinden fazlası onu terk etmişti hatta ona hizmet 

eden İranlılar bile savaştan sonra kaçtılar. Şah Tahmasb Nâdir’in cesaret ve gücünü savaş 

sırasında gözleriyle gördükten sonra ona kendi isminden başka layık bir ödül bulamadı ve onun 

Tahmasb’ın Kulu anlamına gelen “Tahmasb Kulu” olarak adlandırılmasını emretti. Tahmasb 

Kulu adını alan Nâdir Damgan’da biraz dinlendikten sonra İsfahan’a doğru yola koyuldu. Bunu 

duyan Afganlar kışlalardan kaçmaya başladılar.  Birçoğu ya İranlılar tarafından öldürüldü ya 

da Tahmasb’ın ordusuna katıldılar. Kaşan’a ulaştığında Nâdir’in ordusu yeni katılanlarla 

birlikte 40 bini geçmişti (Esterâbadi, 2015, s. 116).  

Afganlar erzak depolayıp savaş hazırlıklarına başladılar. Eşref Afgan ayaklanma 

ihtimalinden korktuğu için şehrin sakinlerinden şehri terk etmelerini istedi. Çarşı ve pazarları 

ateşe verdi. Şehrin yağmalanmasını emretti. İsfahan’da tamamen bir kaos hâkimdi. Herhangi 

bir isyanın çıkmasını önlemek için âlim, din adamları ve başka önde gelen isimlerden oluşan 3 

bin İsfahanlı kılıçtan geçirildi. Eşref Osmanlıdan acil yardım talebinde bulundu. Osmanlı 

Safevîlerin yeniden canlanmasından rahatsız olduğu için Eşref’in yardım talebine olumlu yanıt 

verdi ve Afganlara Osmanlı topları gönderildi. Ordusunu takviye eden Eşref Safevî ordusuyla 

üçüncü kez karşılaşmak için 13 Ekim 1729’da şehirden ayrıldı. Hazaralar ve İranlılardan oluşan 

30 bin kişilik bir ordu toplayan Eşref Afgan şehirden yaklaşık 10 mil uzaklıktaki Murçahurt’ta 

kamp kurup Tahmasb Kulu’nun (Nâdir) şehre girmesini beklemeye başladı. Eşref’in sadece 

saltanatı değil canı dahi tehlikedeydi. Bu nedenle ordusunu konuşlandırırken kendisine avantaj 

sağlayabilecek bir bölge olmasına dikkat etti. Çünkü bu savaşın telafisi yoktu. 13 Ekim’de 

Eşref’in ordusu saldırmak yerine savunma pozisyonunu aldılar (Pendar, 2020, s. 42). 

Nâdir, Şah Tahmasb’ı Tahran’da bıraktı. Çünkü Şah’ın etrafında Nâdir’e engel olmaya 

çalışanlar vardı. Nâdir’in topçu birlikleri Kafir Kale ve Mihmandost savaşlarında çok önemli 

bir rol oynamışlardı. Nâdir bu savaşlarda ateş gücünün farkına varmıştı. Bu nedenle Nâdir 



144 
 

tekrar topların ön planda olduğu bir savaş düzeni hazırladı. Sonunda Nâdir Murçahurt’a 

ulaşınca savaş başladı.  Afganlar büyük bir yenilgi alırken savaşta 7 bin Afgan askeri öldürüldü 

(Fraser, 1742, s. 85).  

             Nâdir, Murçahurt savaşından sonra Kasım 1730’da tüm birlikleriyle İsfahan’a girdi. 

Nâdir’in girişiyle şehirde düzen yeniden sağlandı. Öfkeli halka Mir Mahmud’un kabrini tahrip 

etmesine izin verildi. Afganlardan geriye kalan değerli eşyalar askerler arasında dağıtıldı. 

İsfahan’da saklanmış olan Afganlar gizlendikleri yerlerden çıkarılarak idam edildi. Nâdir 

ordunun yorgunluğunu ve savaş mevsiminin sora erdiğini gerekçe göstererek düşmanın peşine 

düşmeyi reddetti (Pendar, 2020, s. 43). Bir süre dinlendikten sonra Horasan’a doğru yöneldi. 

Nâdir İsfahan’da elde ettiği zaferin tadını çıkarmak ve bu zaferin getireceği faydalardan 

yararlanmak için böyle bir bahane uydurmuştu.  

Nâdir, Şah’tan askerlerin maaşlarını ödemek ve ordunun masrafları için kendisine vergi 

toplama yetkisi vermesini istedi. Nâdir bu isteğini Şah’ın sert muhalefetine rağmen kabul 

ettirmeyi başardı. Yukarıda da ifade edildiği üzere Tahmasb’ın vezirleri arasında Nâdir’i 

istemeyenler vardı. Bunlar her fırsatta Şah’ı, Nâdir’e karşı şüpheye düşürmek için ellerinden 

geleni yapıyorlardı. Nâdir’in Afganların peşinden gitmeyi reddetmesi de vezirler için Nâdir’in 

aleyhine kullanabilecekleri yeni bir koz vermişti. Nâdir, Horasan, Kirman ve Mazenderan’ın 

kendisine verilmesi karşılığında Afganların peşinden gideceğini söyledi. Ayrıca bu anlaşmaları 

garanti altına almak için kendisi ve oğlu Rızakuli Mirza’nın saltanat aile üyelerinden biriyle 

evlendirilmelerini talep etti. Böylece Nâdir iki önemli hedefi olan büyük bir hükümran olmak 

için gereken meşruiyet ve ordusunu teçhiz etmek için gereken mali kaynağı elde etmiş oldu. 

Nâdir bu talepleri karşılandığı takdirde tüm gücüyle Afganların peşinden gideceğini ilan etti 

(Pendar, 2020, s. 44). 

            Afganlar İsfahan’dan ayrıldıktan sonra Şîraz’a saldırıp şehri yağmalamışlardı. 

Peşlerinden giden Nâdir’in ordusu kış şartlarından ötürü yolda 3 bin kayıp verdi. İran ordusu 

Şîraz’a yaklaşınca Eşref Afgan ile Nâdir bir kez daha karşı karşıya gelmiş oldu. Birkaç saat 

savaştıktan sonra yenilen Afganlar, hazinelerinin çoğunu, ailelerini geride bırakıp kaçtılar. Bu 

kez Afganların peşine düşen Nâdir’in ordusu yolda Afganların birçoğunu yakalayarak kılıçtan 

geçirdi. Eşref mahiyetindeki 1500 kişiyle Kandehar’a doğru yöneldi ancak yol boyunca 

kalabalık gitgide azalıyordu. Eşref’in mahiyetindekilerin sayısı 100 kişiye kadar inmişti. Bu 

sırada Eşref’in Beluçlerin bölgesinden geçerken saldırıya uğrayarak beraberindekilerle birlikte 

öldürüldüğü haberi geldi (Feyaz, 2002, s. 74). Eşref Afgan’ın ölümüne dair rivayetlerden biri 



145 
 

de Kandehar yakınlarına geldiğinde Mir Mahmud’un kardeşi Hüseyin Han’ın Eşref’i 

öldürdüğü ve kafasını kesip Safevîlere gönderdiği yönündedir.   

             Nâdir Şîraz’da bir ay kaldıktan sonra Osmanlıların İran’daki iç huzursuzluklar 

sırasında ele geçirdiği Hemedan’ı ve diğer bölgeleri geri almak için Hemedan’a gitti. 

Osmanlılara kaybedilen toprakları geri aldıktan sonra Herat’ın Abdali aşiretinin yeniden isyan 

etmesi nedeniyle Nâdir Osmanlılarla hemen bir barış yaparak Herat’a doğru yola çıktı. 

Abdalileri yenip Herat kalesini de kuşattı. Kale çok güçlü olduğu için ahali açlık ve kıtlık 

dolaysıyla teslim olana kadar kuşatmayı sürdürdü (Fraser, 1742, s. 87). Bu sırada da civardaki 

tüm isyancı kabilelere boyun eğdirdi. Nâdir’in bazı kuvvetleri Belh’e kadar gittiler ve Özbek 

kabilelerini yağmaladılar. Nihayet Herat Ramazan’ın ilk günü (27 Şubat 1732) teslim oldu. 

Allahyar Han Hindistan’a sürgün edildi ve Abdali aşiretleri Semnan ve Ebiverd arasında 

dağıtıldı.  

Nâdir, Herat’ta güvenmediği kişileri ortadan kaldırdıktan sonra Herat’a İranlı bir hâkim 

atayıp kendisi Meşhed’e doğru yola çıktı. Bu sırada Şah Tahmasb’ın Osmanlılar karşısında 

yenildiği haberi geldi. Tahmasb’ın yenilgisi İran’da yeniden ayaklanmalar ve istikrarsızlığa 

neden olmuştu. Bu fırsatı değerlendirmek isteyen Nâdir Azerbaycan’da birçok vilayetin 

yönetimine kendi adamlarını yerleştirdi. Nâdir 2 Nisan 1732’de Meşhed’e gitti. Horasan’ın 

yönetimini İbrahim Han’a teslim edip Meşhed’den ayrıldı. Yol boyunca asi Türkmenlere 

boyun eğdirdi. Belh’e kadar ilerledi. Nâdir, Şah Tahmasb’ın son dönemdeki 

basiretsizliklerinden bıkmıştı. Sonunda bir tür saray darbesiyle Şah’ı tahttan indirdi. 

Hizmetinde bulunan 6 bin Afgan askeri Şah Tahmasb’ı tutuklayarak Mazenderan’a sürgün 

etmesi için gönderdi (Fraser, 1742, s. 88).  

Ardından alelacele Şah Tahmasb’ın 8 aylık oğlunu III. Abbas olarak tahta çıkardı (4 

Eylül 1732). Bebeği beşiğe yatırıp saltanat tacını başına, kılıç ve kalkanı da yanına 

yerleştirdiler. Nâdir Kuran’a el basıp dürüstçe Şah’a hizmet edeceğine yemin etti. Bir süre 

saraydaki işleri yoluna koymak ve güvenmediği adamları uzaklaştırmak için Kazvin’de kaldı. 

Ardından ordusuyla birlikte Osmanlılara yöneldi.  Bağdat’ı geri almaya hazırlandığı esnada 

Muhammed Han Beluç’un isyan ettiği, 30 bin kişilik ordusuyla Şîraz’ı ele geçirip Şah 

Tahmasb’ı yeniden tahta çıkardığı haberini aldı. Nâdir bu haberi alır almaz kuşatmayı iptal 

edip isyancıları durdurmak için yola koyuldu (Mervî, 1985, s. 351). Nâdir ile isyancı ordusu 

yolda karşılaştılar. Nâdir kendisiyle beraberinde 12 bin kişilik bir ordu getirmişti. Muhammed 

Han, Nâdir’i bu kadar az bir askerle görünce sevindi. Bunun Nâdir’i yenmek için iyi bir fırsat 



146 
 

olarak görüp yardım gelmeden saldırırsa zaferin kesin olduğunu düşünüyordu (Fraser, 1742, s. 

91). Ancak savaş meydanında işler Muhammed Han’ın istediği gibi gitmedi. Nâdir’i karşısında 

gören isyancı ordusu savaşmadan dağılmaya başladılar. Muhammed Han kalan güçlerle savaşı 

sürdürmek istese de yenilmekten kurtulamadı. Basra Körfezi üzerinden gemiyle kaçmaya 

çalışırken oranın ahalisi tarafından yakalanarak ödül almak ümidiyle Nâdir’e teslim edildi.  

Nâdir, birkaç gün Şîraz’da kalıp isyana karışanları cezalandırdıktan sonra İsfahan’a 

geldi. Bir süre İsfahan’da kaldıktan sonra Gürcistan’a yöneldi, önce Tiflis ardından da 

Ermenistan’ın başkenti Erivan’ı ele geçirdi. Şamahi teslim oldu, Gence zorla ele geçirildi. 

Rusya’ya bir elçi göndererek Gilan ve Hazar Denizi’nin boyunca Rusların elinde olan bölgeleri 

söz verildiği üzere tahliye edilmesi gerektiğini, aksi takdirde zor kullanmak mecburiyetinde 

kalacağını bildirdi. Ruslar Nâdir’le savaşmaya meyilli olmadıkları için Derbent ve Badkuba 

(Bakü) hariç, Hazar Denizi kıyısında ele geçirdikleri tüm bölgeleri tahliye ettiler. Nâdir bir süre 

sonra Ruslar ve Osmanlılar ile barış yaptı.  Ardından tüm eyalet valileri, aşiret reisleri ve şehir 

yetkililerine 8 Ramazan 1148’de (22 Ocak 1736) Mugan Çölü’nde hazır olmalarını ve 

katılmayanların cezalandırılacağını yazan bir ferman yayınladı (Fraser, 1742, s. 91).  

3.3. Nâdir Şah’ın İran Tahtına Çıkışı  
           Tüm valiler, aşiret reisleri ve diğer yetkililer Nâdir’in belirttiği tarihte belirttiği yerde 

toplandı. Yaklaşık altı bin kişi gelmişti. Nâdir ise yüz elli bin askerle orada önceden bekliyordu. 

Herkesi yanına çağırarak onlara “Yakında saldıracağım Kandehar Afganları dışında İran 

ülkesinin (İran zemin) tüm düşmanlarını yendiğimi size duyurmak istiyorum. Ülkemin tekrar 

hizmetime ihtiyacı olmadığı sürece dinleneceğim. Osmanlılar ve Ruslarla sulh yaptım. 

Türkmenler ve sınır bölgelerinde isyan çıkaran diğer toplulukları bastırdım. Artık kendinize 

bir şah seçmeniz gerekmektedir. İster eski padişahınız Şah Tahmasb ister tahta layık 

gördüğünüz başka birini seçin. Üç gün içerisinde sizden yanıt bekliyorum.” diyerek çadırına 

geri döndü. Oraya gelenlerin kampta kaldıkları sürece iyi ağırlanmalarını emretti (Mervî, 1985, 

s. 446). Üç gün sonra büyükler Nâdir’e gidip İran’a yaptığı büyük hizmetlerinden dolayı 

minnetlerini sunduktan sonra tahtı kabul etmesini ve ülkenin başına geçerse sonuna kadar 

yanında ve hizmetinde olacaklarını söylediler (Asif, 1962, s. 207). Bunun üzerine Nâdir de 

“Bana olan güven ve iltifatlarınız için size minnettarım fakat sizi buraya davet etmemin sebebi 

bu değildi ama yine de bu görevi kabul edip halka hizmet için kendi rahatımdan vazgeçeceğim. 

İnanıyorum ki sizlerin desteği ve İran halkının birlik ve beraberliği sayesinde İran’ı daha önce 

hiçbir padişahın başaramadığı noktalara çıkaracağım. Ama ileride herhangi bir anlaşmazlık 

olmaması adına sizinle üç konuyu konuşmam lazım. Birincisi saltanat benim ailemde miras 



147 
 

olarak devam edecek. İkincisi, hiçbir şekilde eski saltanat ailesi taraftarlığıyla kılıçlar 

çekilmeyecek veya karışıklığa sebep olacak tek kelime edilmeyecek. Aksi olursa bunu yapanlar 

ağır bir şekilde cezalandırılacak. Son olarak da İran ile komşuları olan Osmanlı, Bâbürlüler ve 

Türkmenler arasındaki dinî farklılıklardan dolayı her zaman anlaşmazlıklar ortaya çıktığı için 

Şiî ve Sünnî âlimlerin bir araya gelerek ortak bir yol benimsemelerini, sorunları çözmelerini 

istiyorum. Şiîler ve Sünnîler arasındaki farklılıklara yol açan sebeplerin çok önemsiz olduğunu 

ve kolayca bir anlaşmaya varılabileceğine inanıyorum.” Yanıtını verdi (Fraser, 1742, s. 93).  

          Büyükler ilk iki teklifi kabul ettiler ancak üçüncü teklif konusunda önce baş ulemanın 

fikrinin alınması gerektiğini önerdiler. Baş ulema çağrıldı ve o da Nâdir Şah’a “dinî meseleler 

konusunda Allah ve Peygamberin çizdiği yoldan gidilir. Padişahlar onu değiştiremez. Bu 

nedenle padişahımız saltanatını bu yönde inşa ederse kesinlikle tehlikeli sonuçlar doğuracaktır” 

dedi (Fraser, 1742, s. 93). Baş ulemanın bu konuşması üzerine Nâdir Şah hemen orada 

kellesinin vurulmasını emretti. Ardından hazır bulunanlara şartlarını kabul edip etmediklerini 

sordu, herkes kabul etti. Ertesi gün, Mart 1736’da Nâdir Şah adını aldı. İran padişahı olarak 

ilan edildi ve adına sikke basıldı. Paranın bir yüzünde şunlar yazılıydı: 

ناھج رد ار تنطلس مان درک رز رب ھکس  

ناتس یتیگ ورسخ و نیمز ناریا ردان  

Üç gün süren görkemli bir ziyafetin ardından herkesi memnun ederek gönderdi. Baş 

ulemanın öldürülmesi dolaysıyla ona kızgın olan diğer ulemanın öfkesini görebiliyordu. Nâdir 

Şah onları huzura çağırıp vakıflardan elde edilen gelirleri nerelerde harcadıklarını sordu. 

Vakfın ihtiyaçları, ulema, talebelerin masraflar, medreselerin erzak ve temizlik ihtiyaçları gibi 

konulara harcadıklarını söylediler. Her gün “saat başı padişahın zaferi ve ülkenin refahı için 

dua edeceklerini” eklediler. Nâdir Şah, “Dualarınız kabul olsaydı halk 50 yıldır bu kadar açlık 

ve sefalet içerisinde olmazdı. İç karışıklıklar ve dışarıdan düşman saldırısı sebebiyle ülke harap 

olmuş durumdaydı ki Allah’ın izniyle benim cesur ordum sayesinde İran özgürlüğüne kavuştu. 

Ancak askerlerin maddi durumları hiç iyi değil. Onların ihtiyaçları giderilmelidir” yanıtını 

verdi (Mervî, 1985, s. 452). Emir yerine getirildi ve her yıl önemli miktarda bir para vakıflardan 

toplanarak Nâdir Şah’a verildi. Ulema bu durumdan çok rahatsızdı. Ordu ve halkı kışkırtmak 

için çok uğraştılarsa da başarılı olamadılar. Zira vergilerin düşürülmesi sebebiyle halk Nâdir 

Şah’ın yönetiminden memnundu. Öte yanda Nâdir’in ordusunun çoğu Sünnî idi. Dolayısıyla 

Şiî ulemanın kışkırtmaları onlar için pek bir anlam ifade etmiyordu. Bu karardan sonra Nâdir 

Şah mollalara ihtiyacı olmadığını, eğer halk mollaları isterse masraflarını kendileri ödemesi 



148 
 

gerektiğini söyledi.  Ayrıca Haziran 1736’da herkesin Sünnîliği hak bir mezhep olarak kabul 

etmesi gerektiğini, etmeyenlerin cezalandırılacağını bildiren bir ferman çıkardı (Fraser, 1742, 

s. 94).  

“Saygıdeğer büyükler ve İsfahan saltanatının yöneticileri, müçtehitler ve alimler 

duymalı ve bilmelidir ki Mugan Çölü’nde zafer bayrağı kaldırıldığı zaman Hanefî ve Caferî 

mezhepleri ecdadımızdan bize kadar süregeldiği için Hulefâ-yi Râşidîn, Seyyid-ül- Mürselîn’in 

(Hz. Muhammed) halifesi olarak kabul edildi. Bundan sonra, bu dört halifenin isimleri tam 

saygıyla anılmalıdır. Ayrıca ülkemizin bazı yerlerinde ezanda ‘Aliyyen Veliyullah’ 

kullanılmaktadır ki bu Sünnîliğe ve ecdadımızın örf ve adetlerine aykırıdır. Bu sözün 

zikredilmesi, Seyyid-ül-Mürselîn’in kutsal şeriatına eşit şekilde tabi olan Şiîler ile Sünnîler 

arasında ayrılık, kin ve düşmanlığa neden olmaktadır. Peygamber Efendimiz ve Emirü’l-

Müminîn’in rızasına aykırı olacaktır. Bu nedenle bu yüce emrin anlamını öğrenir öğrenmez 

tüm Müslümanlara, dindar ve alimlere, şehir müezzinlerine ve büyük küçük herkese 

duyurulsun ki Sünnîliğe aykırı olan bu söz zikredilmemelidir. Bunun dışında da meclislerde 

fatiha ve tekbirden sonra şah ve velinimetin ismi zikredilerek hakkında dua etmek hükümdarlar 

arasında yaygındır ancak bunu yanlış ve anlamsız buluyorum. Bu sebeple ilim sahibi insanların 

bu gibi durumlarda sadece gerçek padişahın yaptığı iyiliklerden bahsetmelerini emrediyorum. 

Herkes bu emirlere uymakla yükümlüdür. İhlal eden olursa şahın gazabına uğrayacaktır.” 

(Fraser, 1742, s. 95). 

Bu ferman, bir bölümü Sünnî olan İran halkını, özellikle çoğu Sünnî olan hizmetçiler 

ve ordu mensuplarını çok sevindirdi ve Nâdir Şah’a olan bağlılıkları arttı. Bu ferman İran’daki 

yönetim yapısına uygun değildi ancak Nâdir Şah’ın saltanatının geleceği ve İran’ın Sünnî olan 

komşularıyla kuracağı ilişkiler için başka bir yol da görünmüyordu. Bugünden bakıldığında 

Nâdir Şah’ın aklında büyük bir imparatorluk kurmak olduğu açıkça belli oluyor. Yapmak 

istedikleri elbette merkezî İran coğrafyasında anlaşılmamış ve tepki görmüştü. Ancak bu tür 

mezhep veya dinî değişimler genellikle fetihçi hükümdarların önem verdiği taktiklerdir. Nâdir 

Şah, Sünnî-Şiî ittifakı veya ayrımının sonlandırılması planından hemen önce Afganistan ve 

Hindistan’ı fethetme düşüncesindeydi. Şiî bir Şah olarak bu fethi kalıcı hale getiremezdi. Şiî 

kimlikli bir fetih, Afganistan’da ve Hindistan’da büyük bir direnişe sebep olacaktı ki geçmişte 

de hep böyle olmuştur. Oysa Nâdir Şah, Sünnîliği de hak mezhep sayarak Afganistan ve 

Hindistan halkını kazanmak, fetihlerini kalıcı hale getirmek isteyen, İran’ı homojen bir yapıdan 

çıkararak bir dünya devleti yapmak isteyen bir hükümdardı. 



149 
 

Nâdir Şah, saltanata seçilip dünyaca tanındıktan kısa bir süre sonra taç giyme 

merasimini gerçekleştirmek üzere Kazvin’e gitti. Saltanat kılıcını beline, tacı da başına takıp 

şeriata göre hüküm süreceğine ve İran’ı tüm düşmanlarından koruyacağına yemin etti. Oradan 

ordusuyla İsfahan’a geldi, bir süre orada dinlendikten sonra Kandehar’a gitmek üzere yola 

çıktı. İsfahan’da iken komşu ülkeler onu tebrik etti. Osmanlı padişahı onun saltanatını tanıyıp 

“İran’a Sünnîliği hâkim kıldığı için” tebrik etti. Aralık 1736’da Nâdir Şah, çoğu süvari olmak 

üzere 80 bin kişilik bir orduyla İsfahan ve Kirman yolundan Kandehar’a hareket etti. 22 Şubat 

1737’de Helmend’den geçerek Kandehar’a ulaştı. Tahmasb Han Vekil, yaklaşık 40 bin askerle 

onu takip etti. Çok miktarda erzak ve mühimmat toplayan Kandehar hükümdarı Hüseyin Han, 

on sekiz ay boyunca İran ordusuna karşı direndi. Nâdir Şah, Surhai Şer olarak anılan yerde yeni 

kaleler inşa ettirerek adeta yeni bir şehir kurmuştu. Mayıs 1337’de Surhai Şer şehri Nâdir’e 

teslim edildi. Kentin valisi Sidal, Kalat Kalesi’nde yakalanarak Nâdir Şah’ın emri üzerine kör 

edildi. Ardından Beluçların isyanını bastırmak için birkaç alay ve bir de vali Beluçistan’a 

gönderildi. Rızakuli Mirza, Belh’i fethetmek için görevlendirildi ve Temmuz 1737’da şehri ele 

geçirdi. Kunduz, Bedahşan halkı da teslim olduklarını ilan ettiler. Şehzade Rızakuli Mirza, 

babasının emrine karşı gelerek, Ceyhun nehrini geçip Karaşi (Nahşeb) üzerinden Buhara’ya 

gitti. Buhara ve Harezm Hanları da yenilgiye uğratıldı.  Ancak şehzadenin ordusundan birkaç 

komutanını öldürüldüğü haberini duyan Nâdir Şah çok üzüldü ve oğlunun Ceyhun’dan 

dönmesini emretti. Nâdir Şah, 13 Mart 1738’de, Kandehar’a genel bir saldırı emrini verdi 

ancak Bahtiyari, Kürt ve Abdali orduları karşısında başarısız oldu. Ağustos 1738’de 

Bahtiyariler kaleyi ele geçirdi ve Kandehar teslim oldu (Mervî, 1985, s. 486). Hüseyin Han 

Gılcayı ve Zülfikar Han Abdali, akrabalarıyla birlikte Mazenderan’a sürgüne gönderildi ve 

Kandehar Kalesi yerle bir edildi.  

3.4. Nâdir Şah’ın Hindistan Seferi 
Kandehar’ı ele geçirdikten sonra Nâdir Şah Hindistan’a sefer yapmaya karar vermişti 

(Mir Muhammad, 1951, s. 67). Devlet hazinelerinin bitmek bilmeyen savaşlar nedeniyle 

tükenmesi, İran’daki yoksulluk bu seferin en büyük sebeplerinden biridir. Nâdir Şah 

Hindistan’daki yönetim zafiyeti ve Hindistan’ı fethetmesi durumunda elde edeceği servetten 

haberdardı. Bir diğer sebep de Bâbürlü sarayındaki bir grubun Nâdir Şah’ı Hindistan fethi için 

kışkırtmasıydı.  

Nâdir Şah Hindistan seferi için bir bahane aramaktaydı. Bu doğrultuda Nâdir Şah, Ali 

Murat Han adında bir askerini Bâbürlü Şah’ı Muhammed Şah’a göndererek Hindistan’a kaçan 

Afganları yakalayarak İran’a teslim etmesini istedi. Ancak Bâbürlü Şah’ı, Nâdir’in bu isteğine 



150 
 

herhangi bir yanıt vermediği gibi Hindistan’a kaçan Afganların teslim edilmesi konusunda da 

bir adım atmadı. Bunun üzerine Nâdir Şah, Muhammed Ali Han liderliğinde bir heyeti bir kez 

daha Hindistan’a göndererek aynı talepte bulunduysa da Nâdir Şah’ın talebi yine yanıtsız kaldı. 

Nâdir Şah, Serdar Muhammed Han Türkmen’i üçüncü kez Hindistan’a göndererek Afganların 

teslim edilmesi isteğinde bulundu. Ancak Bâbürlü Şah’ı yine Nâdir Şah’ın talebini yanıtsız 

bıraktı. Bunun üzerine Nâdir Şah, Hindistan seferi için hazırlıklara başladı. Bâbürlülerin Nâdir 

Şah’ın taleplerini umursamamalarının sebebi Afganistan coğrafyasının engebeli oluşuna 

güvenip Nâdir Şah’ın bu bölgeyi geçemeyeceğini düşünmeleriydi (Larudi, 2009, s. 116). Nâdir 

Şah, Hindistan kapılarına dayandığında ülkenin durumu günden güne kötüye gidiyordu. Lakayt 

vezirlerden pek umudu kalmamış padişah, durumu düzeltebileceği umuduyla Evrengzîb’in eski 

komutanlarından biri olan Nizâmülmülk’ü vezirliğe tayin etmişti. Nizâmülmülk oğlu 

Gaziüddin Han’ı Dekken’de bırakıp kendisi Dehli’ye gitti. Oraya varınca çok iyi karşılandı, 

kendisine vezirlikten daha yüksek bir rütbe verildi ve Asifcah lakabıyla onurlandırıldı. 

Handevran Mirbahş, padişahın sağ koluydu ve bütün kararları onun onayından geçiyordu. 

Nizâmülmülk, Evrengzîb dönemindeki gibi hareket etmek ve kanunları eski padişahlar 

dönemine göre uygulamak istiyordu ancak talepleri olumlu karşılanmıyordu.  

Nizâmülmülk saray mensuplarının umursamazlıklarını görünce padişahın huzuruna 

varıp ona emanet edilen sorumlulukların Dekken’den yapılması gerektiğini söyledi ve ayrılmak 

için izin istedi. Dekken’e dönünce Sahuraca ile bir anlaşma yaparak padişah ve saray 

mensuplarının gaflet uykusundan uyanıp durumun ciddiyetinin farkına varmaları için Delhi’de 

bir kargaşa ve karışıklık çıkarmayı planladı.  Dolaysıyla Marataha Malu şehrinde büyük bir 

kargaşa çıkarıp oranın hâkimi Kurdir Bahadır’ı öldürüp hazinesini yağmaladılar. Bir sonraki 

sene de Gucerât’a saldırdılar. Ardından Kuvalyar etrafına da el atmaya başladılar (Fraser, 1742, 

s. 72). Orası başkente yakın olduğu için paniğe neden olmuştu. Bu karışıklık Vezir Handevran 

tarafından bastırıldı. 



151 
 

 

Harita 7: Nâdir Şah`ın seferleri98 

Bu dönemde Bâbürlü idaresi Hindu Maratahaların ayaklanmalarıyla zayıf düşmüş 

durumdaydı.  Bâbürlü Padişahı Maratahaların baskın yapma ihtimaline karşı Nizâmülmülk’ü 

tekrar Delhi’ye davet etti. Nizamülmülk’ün destekçisi olan şahın büyükannesi Mehirperver 

şahın emriyle Nizâmülmülk’e bir mektup gönderdi. Mektupta bir an önce gelirse tüm işlerin 

kendisine emanet edileceğini yazdı. Nizâmülmülk onun ricasını kabul edip geldi ancak bu sefer 

öncekinden daha kötü muamele gördü. Saraydakiler onu görmezden gelmekle kalmadılar, her 

türlü hakarette bulundular. Özellikle Handevran ve yakınları, Muhammed Şah’ın 

Nizamülmülk’ü ödüllendirdiği zaman onunla alay ettiler. Gördüğü kötü muamele neticesinde 

Nizâmülmülk iyice çileden çıktı ve büyük bir öfkeyle ülkeyi karıştırmaya, Handevran ve 

yakınlarını ortadan kaldırmaya karar verdi. Kendisine eşlik edeceğini düşünerek planını dünürü 

Kamaruddin Han’la paylaştı ancak aralarında akrabalık ilişkisi olmasına rağmen Kamaruddin 

Han ikna olmadı. Kamaruddin Han memlekete zarar vereceği gerekçesiyle bu konuda onunla 

işbirliği yapmak istemedi. Nizâmülmülk’e şahsi husumetleri için memlekete zarar vermekten 

vazgeçmesi konusunda ısrarcı oldu. Nizâmülmülk Kamaruddin Han’dan yardım alamayınca 

Udlib valisi Saadet Han’a başvurdu. Birçok savaş katılmış olması dolayısıyla büyük bir 

deneyime sahip olan Saadet Han padişah ve Handevran’a karşı dargındı. Bu da Nizâmülmülk 

için büyük bir fırsattı. Saadet Han ve Nizâmülmülk iş birliği yapıp o dönem Kandehar’ı 

kuşatmakla meşgul olan Nâdir Şah aracılığıyla padişah ve Handevran’ı ortadan kaldırmaya 

karar verdi. Nâdir Şah’ı Hindistan işgaline teşvik eden en önemli sebep bu iki kişinin davetiydi 

 

98 http://3.bp.blogspot.com/-6Q-
s0pPgcGk/VQWod_wGZUI/AAAAAAAACBE/NPUNi0Rt31k/s1600/nadirshah%2Bcampaigns.jpg 
 



152 
 

(Fraser, 1742, s. 73). Nâdir Şah, Kandehar’ın düzen ve istikrarı için uğraşırken, Nizâmülmülk 

ve Saadet Han gibi işbirlikçileri ona bir mektup yollayarak Hindistan’ı fethetmesi için davet 

ettiler. Nâdir Şah, “Dağlık ve nehirli yolları geçmek zor ve Afgan kabileleri yollarda bize pusu 

kuracak. Ayrıca Kâbil ve Lahor   hükümdarı Zekeriya Han da yollarımızı kesecektir” diyerek 

o yolları geçmenin imkânsız olduğunu öne sürdü. Saadet Han ve Nizamülmülk, Nâdir Şah’a 

korkmaması gerektiğini ve Atak Nehri’ni geçmeden onu karşılamaya gelip güvenli bir şekilde 

geçireceklerini yazdılar. Fakat Nâdir Şah’ın Hindistan’a saldırırken Nizâmülmülk ve Avez 

hâkimi Saadet Han ile işbirliği yaptığı iddiası tartışmalı bir konudur. Bazı kaynaklar bu iki 

Bâbürlü yöneticisinin Nâdir Şah ile işbirliği yaptığını öne sürerken bazıları ise bu iddianın 

temelsiz olduğu gerekçesiyle doğru olmadığını savunmaktadır (İslam, 1994, s. 221).  

          Nizâmülmülk ve Saadet Han’ın sözleri Nâdir Şah’ı cesaretlendirdi ve Kızılbaş, Gürcü, 

ve Türklerden oluşan 125 bin süvari ile Hindistan’a doğru hareket etti. Ordu her yönden bu 

yolculuğa hazırdı.  Nâdir Şah askerlerini cesaretlendirmek adına “bu seferin onları bağımsız 

kılmakla kalmayıp Hindistan ganimetlerinden ülkelerine zenginlik ve şöhret getireceklerini” 

söylüyordu. O sırada Saadet Han ve Nizâmülmülk, Nâdir Şah’ı karşılamak için hazırlıklara 

başladılar ve Kâbil hâkimi Şerzeh Han ve Handevran Han’ın yakınlarından olan Nasir Han’a 

mektup yazarak; “Nâdir Şah Hindistan’daki durumdan tamamen haberdar olup padişahın şarap 

içmek ve kadınlarla eğlenmekle meşgul olduğunu öğrenmiş olmalı ki bu saltanata bir darbe 

indirmeye karar vermiş. Çok iyi biliyorsunuz ki saray mensuplarından hiçbiri savaş meydanına 

çıkacak güce sahip değil. Özellikle şansı yaver gitmiş biriyle karşılaşacak kadar cesaretleri yok. 

Hal böyleyken buradan herhangi bir medet ummayın ve kendinizi bu tehlikeye karşı koruyun” 

dediler (Fraser, 1742, s. 97).  Nâdir Şah, Gurband ve Gazne’yi aldıktan sonra Kâbil’e gelip 

orayı da kuşattı (Larudi, 2009, s. 124). Nasir Han, Nâdir Şah gelmeden önce Kabil’den geçip 

Peşaver’e kaçmıştı ancak Şerzeh Han altı ay boyunca kaleyi korudu ve defalarca Nasir Han ve 

saraya yardım mektuplar yazdı ancak kimse imdadına yetişmedi. Sonunda Nâdir’in ordusu 

şehri ve kaleyi ele geçirip Şerzeh Han ve oğlunu öldürdü.  

             Nâdir Şah, Bâbür zamanından kalmış mücevher ve silah dolu depoları ele geçirdi. 

Kabil’in kuşatılması haberi Hindistan’a ulaşınca, Bâbürlü padişahı savaş hazırlıklarına başladı. 

Nâdir Şah iyi bir fırsat yakalamıştı, bu vesileyle Kâbil’de işleri yoluna koyduktan sonra 

Peşaver’e doğru uzun bir yolculuğa başladı. Orada Afganlar Nâdir’i yedi hafta boyunca meşgul 

ettiler ve çok sayıda askerinin ölümüne sebep oldular. Nâdir Şah, kan dökülmeden yolları 

geçmesinin mümkün olmadığını görünce Afganlarla anlaşma yapmak üzere elçi gönderdi. 

Afganlar da yardımlarına kimsenin koşmayacağını anlayınca Nâdir’in teklifini kabul ettiler. 



153 
 

Dört beş yıl yıldır hiç yardım alamamışlardı. Dolaysıyla Nâdir’in onlara nakit para vermesiyle 

yollardan çekildiler hatta bazıları Nâdir’in ordusuna bile katıldılar. Haberi duyan diğer 

Afganlar da onlara katıldı. Nâdir Şah ordusunun çoğunu geride bırakıp 10 bin seçilmiş Kızılbaş 

süvarisiyle on gün içinde Peşaver’e ulaştı. Nasir Han, şehir dışında 7 bin atlıyla çadır kurmuştu 

ve Nâdir’in gecikeceğini düşünürken bir anda geldiğini duyunca dehşete kapıldı. Nasir Han 

komutasındaki ordu Nâdir Şah’ın ordusu karşısında hızlıca dağıldı. Nasir Han esir düştü 

(Fraser, 1742, s. 98).  

Nâdir Şah’ın zaferini duyan yakın bölgelerdeki bazı Afgan kabileler gelip Nâdir’e biat 

ettiler. Bu zaferin ardından Nâdir Şah, Peşaver’e gidip orayı da kuşattı (Larudi, 2009, s. 131). 

Haber saraya ulaşınca Padişah’ın emriyle Nizâmülmülk, Handevran ve diğer vezirler 2 Ocak 

1738’de büyük bir orduyla Nâdir Şah’ı karşılamak üzere şehri terk edip Şalimar Bağı’nda 

pusuda beklediler. Ancak Nâdir komplesinin mimarlarından biri olan Nizamülmülk 

“direnmenin faydasız olduğunu” söyleyerek asker ve komutanları korkutmaya çalıştı. Padişah 

18 Ocak 1738’de hareket edip 4 Şubat’ta orduya katıldı (Fraser, 1742, s. 98). Nâdir 18 Kasım 

1738’de Peşaver’i ele geçirdi.  

        Nâdir Şah, Peşaver’i ele geçirdikten sonra Atak Nehri’ni geçip doğruca Lahor’a geldi 

(Larudi, 2009, s. 135). Zekeriya Han şehri güçlendirip kendisi düşmanı karşılamak üzere şehir 

dışında pusuda bekledi. Ancak Zekerya Han’ın emrindeki ordu Nâdir Şah’a karşı koyabilecek 

düzeyde değildi. Nihayet Nâdir Şah ile üç gün savaştıktan sonra Zekerya Han bazı şartlarla 

teslim oldu. Teslim şartlarından biri kale sakinlerine dokunulmamasıydı. Nâdir Şah, bin 

Kızılbaş süvari gönderip kaleyi teslim aldı. Şehrin yakınındaki Şalimar bahçesinde bir hafta 

durduktan sonra ordusuyla birlikte Kernal’e yakın Tiluveri köyüne ulaştı. Burada Bâbürlü 

padişahına “İslâm’a hizmet için savaştığını, devletinde Sünnîliğin resmi mezheplerden biri 

olarak kabul edildiğini ve Bâbürlü padişahını Hindu Maratahaların elinden kurtaracağını” 

söyleyen bir mektup yazdı.99 Ayrıca mektubunda Bâbürlüler ile kendisinin aynı soydan 

 

99 Majesteleri Hümâyun bilsinler ki, Kâbil’e gelmem ve ele geçirmemin en büyük amacı İslâm’e hizmet ve sizinle 
olan dostluğumuzdur. Dekken eşkıyalarının yani Marataların İslâm padişahının memleketinden haraç 
toplayabileceğini asla düşünemezdim. Atak’ın bu tarafında beklememin nedeni, şayet bu konu Delhi’ye taşınacak 
olursa onları cehennemin dibine yollamak için yenilmez Kızılbaş ordumu seferber etmektir. Tarih sayfaları 
atalarımız arasındaki dostluğa şahittir. Ali Murteza’ya (a.s) yemin olsun ki sizinle dostluk kurmak dışında hiçbir 
gayem yoktu. Aksini düşünmekte özgürsünüz ancak ben her daim bu ailenin dostuydum ve olmaya da devam 
edeceğim. Bir ay sonra, Nâdir Şah tarafından Muhammed Şah’a başka bir mektup gönderildi ve bu mektupta bir 
miktar para ile dört eyalet talep ediliyordu. Bkz: Ali Asğer Abullahi, İran der Zaman-ı Nâdir Şah, Tahran, 1972, 
s. 117. 



154 
 

geldiğini belirterek amacının dostluktan başka bir şey olamayacağını yazdı (İslam, 1994, s. 

224). 

          Savaş bahaneleri çok temelsizdi. Nâdir, Hindistan’a giren Afgan kaçaklarının kendisine 

teslim edilmesi ve yolladığı büyükelçilerine uygun bir yanıt vermemesi konusunda Muhammed 

Şah’a darılmıştı. Aslında Nâdir Şah, Kandehar’da mola verdiği esnada Bâbürlü Şah’ı 

Muhammed Şah’ın zayıf yönetimi ve vezirleri arasındaki rekabetin devleti sürüklediği vahim 

durumu durum hakkında bilgi almıştı. Bu nedenle bunlar Nâdir Şah’ın daha önceden planladığı 

Hinidstan saldırısı için birer bahaneydi. Bu sefer sırasında Gazne’yi (2 Haziran 1738), Kâbil’i 

(30 Haziran) ve Celalabad’ı (18 Eylül) fethetti. Oğlu Nasrullah Mirza, Gurband ve Bamyan’ı 

işgal etmişti (Larudi, 2009, s. 126).  

         Nâdir, Peşaver’de olduğu sırada Dağıstan’da isyan çıktığını ve kardeşi İbrahim Han’ın 

öldürüldüğü haberini aldı (Mervî, 1985, s. 678). Bu habere çok üzülen Nâdir bir müddet geriye 

dönüp isyanı bastırmakla Hindistan seferini tamamlamak arasında bir ikilem yaşasa da 

Delhi’ye doğru hareket etti. Lahor’un fethinden sonra Nâdir Şah, Zekeriya Han’ı (Horasani) 

orada bıraktı. Nâdir Şah 6 Şubat 1739’da, Lahor’dan ayrıldığında Muhammed Şah’ın üç yüz 

bin asker, iki bin fil ve iki bin topla Kernal’e ulaşarak kamp kurduğunu öğrendi. İki ordunun 

13 Şubat 1738’de karşı karşıya geldiği Kernal savaşında Bâbürlüler mağlup oldu. Mirza Mehdi 

Han’a göre Kernal savaşından sonra Bâbürlü İmparatorluğunun idaresi tamamen Nâdir’in eline 

geçmişti. Bâbürlü İmparatoru Muhammed Şah Kernal savaşından sonra Nâdir Şah ile 

görüşmeye gelmeden önce tacını çıkarmıştı (İslam, 1994, s. 237).  

Taraflar arasında barış görüşmeleri başladı. Nizamülmük ile İranlı vezir Abdulbaki Han 

arasında yapılan müzakerelerde Bâbür İmparatorluğunun İran’a tazminat olarak 5 milyon 

rupiye ödemesi kararlaştırıldı (Mervî, 1985, s. 740). Bu anlaşmadan sonra Muhammed Şah 

İran ordugahına giderek Nâdir Şah ile görüştü. Nâdir Şah mağlup olmuş imparatora oldukça 

saygılı bir şekilde davrandı. Tüm vezirlerine Bâbürlü Şah’ına imparator olarak hitap etmelerini 

emretti. Hâlâ İranlılar nezdinde tutuklu olan Saadet Han Nâdir Şah’a Delhi’ye yürürse çok daha 

büyük servetler elde edeceğini söyledi (Larudi, 2009, s. 165-166). 20 Mart 1739’da Nâdir ve 

Muhammed Şah başkente girdiler (Mervî, 1985, s. 730). Cuma hutbesinde Nâdir Şah’ın adı 

geçti ve adına sikke basıldı. 26 Mart günü ise Nâdir Şah, Muhammed Şah’ı ziyarete gitti. O 

gün öğleden sonra, Nâdir Şah’ın Kraliyet Sarayı’nda öldürüldüğü haberi yayıldı. Delhi halkı 

İran birliklerine saldırarak binlerce kişiyi sokaklarda ve pazarlarda katlettiler. Ertesi sabah 

öfkeden gözü dönen Nâdir Şah, camiye gidip katliam emri verdi ki bu kargaşa sabah dokuzda 



155 
 

başlayıp öğleden sonra ikide bitti. Bu olayların sonucunda kıtlık ve yoksulluk Delhi’yi sardı. 

Buna rağmen Nâdir Şah, Delhi’de iki ay kaldı ve 6 Nisan’da ikinci oğlu Nasrullah Mirza, 

Hindistan’ın Bâbürlü prenseslerinden biriyle evlendi.100  

12 Mayıs 1739’da Delhi’de büyük bir meclis kuruldu ve Nâdir Şah, bu cemaatin 

huzurunda Hindistan Saltanat Tacını Muhammed Şah’ın başına koydu (Mervî, 1985, s. 749). 

Olaya bizzat tanıklık eden Mirza Mehdi’ye göre Muhammed Şah, Nâdir Şah’ın bu davranışı 

karşılığında Atak ve Sind’in batısındaki imparatorluğa ait olan bazı toprakları Nâdir Şah’a 

bağışlamayı teklif etti. Nâdir Şah, Bâbürlü Şah’ının bu teklifini kabul etti. Çünkü Gazne ve 

Kabil’i de içeren bu bölge geleneksel olarak Horasan’ın bir parçası sayılırdı. Şalimar 

Antlaşması olarak bilenen bu anlaşmayla birlikte iki devlet arasındaki sınır da belirlenmiş oldu.  

         Nâdir Şah’ın tüm dikkati ganimet toplamaktaydı ki topladığı ganimetin miktarı tam 

olarak belli değildir. Bâbürlü veziri Anandram Nadim 60 bin rupiye nakit, Nur Dağı ve Tavus 

Tahtı olarak bilinen elmaslar da dâhil olmak üzere 5 milyon mücevher olduğunu yazmaktadır 

(Minorsky, 1984, s. 39). İran ordusu mensupları ve hizmetçilerin her birine 60 ila 100 rupiye 

verildi. Toplanan bu ganimetler sayesinde İran halk üç yıl boyunca vergiden muaf tutuldu. 17 

Mayıs 1739 günü Nâdir Şah, Delhi’de 57 gün kaldıktan sonra İran’a doğru yola koyuldu.  

4. Safevî Devleti’nin Yıkılışı  
Safevî Devleti’nin yıkılışını açıklamak için Safevîlerin 220 yılı aşkın tarihi boyunca 

bütün iniş çıkışları göz önünde bulundurarak bir değerlendirme yapmak gerekmektedir. 

Genelde devletin yıkılışından hanedanın son şahını sorumlu tutan klasikleşmiş açıklamalar 

uzun bir sürece yayılmış ve dönemin en güçlü devletlerinden biri olan Safevîlerin tarih 

sahnesinden çekilmesini açıklamak için yetersiz kalır. En başından beri Şiîliği devletin resmî 

mezhebi olarak kabul eden Safevîler, Bâbürlü veya Osmanlı İmparatorluğunun aksine 

mezhepsel açıdan homojen bir yapıya sahipti. Safevî döneminin sonlarında yaşamış Polonyalı 

bir gezgin olan Krosinsky’nin de işaret ettiği gibi, Safevî devletinin düşüşünde dinin payı 

büyüktü. Çünkü bölgenin Sünnî devletleriyle iki asır süren savaş ve çatışmalar Safevîlere 

onarılmaz zararlar vermişti. Çaldıran yenilgisiyle Safevî müritlerinin lidere olan tam inancı 

ortadan kalkmış ve hanedanın temeli olan manevi güç sarsılmıştı. Ancak bu dönemde ciddi bir 

dış müdahalenin olmaması ve Şah Abbas gibi güçlü bir Şah’ın ortaya çıkması devletin 

çöküşünü erteledi.  

 

100 Muhammed Şah’ın kızı 



156 
 

Şah Abbas Safevî Devleti’nin ömrünü uzatan önemli reformlar yapsa da onun şehzadeleri 

hareme hapsetme ve öldürme politikası, ülkeyi geleceğe taşıyacak nitelikli yöneticilerden 

mahrum bırakmıştır. Şah Abbas dönemine kadar Safevî şehzadeleri küçük yaşlardan itibaren 

tecrübe kazanmaları için bir Kızılbaş emirinin nezaretinde sınır eyaletine atanırlardı. Bu 

uygulama Şah Abbas döneminde terk edilerek şehzadeler hareme kapatılmaya başlandı. Bunun 

altında yatan sebep Şah Abbas’ın iktidarına yönelik olası tehditleri bertaraf etmek istemesiydi. 

Bu uygulama Şah Abbas’ın halefleri tarafından da devam ettirildi (Hüseyini, 2002, s. 62). Bu 

nedenle şehzadeler tahta çıktıklarında devleti idare edecek tecrübe ve eğitimden yoksun 

olurlardı. Hatta Chardin’e göre haremde nerdeyse bir hapis hayatı yaşayan şehzadeler çoğu 

zaman bir şehzade olduklarından bihaber büyürlerdi (Chardin, 2014, s. 163). Bu siyaset uzun 

vadede Safevî devlet yapısını olumsuz etkiledi. Hatta öyle ki bazen şahlar vefat ettiğinde tahta 

çıkacak varis neredeyse bulunmazdı. Örneğin Safevî Devleti’nin iki yüz seneyi aşan ömründeki 

en önemli şahlardan biri olan Şah Abbas vefat ettiğinde yerine tahta çıkacak oğlu veya kardeşi 

bulunmuyordu. Dört oğlundan biri kendi eceliyle ölürken ikisi Şah Abbas’ın emriyle idam 

edilmiş ve biri de ihanet ettiği gerekçesiyle kör edilmiştik. Bu nedenle torunu Sam Mirza dedesi 

Şah Abbas tarafından öldürülen babasının ismiyle yani Şah Safi adıyla tahta çıktı.  

On üç yıl tahta kalan Şah Safi gaddar ve acımasızlığıyla bilinmektedir. Tahta çıktıktan 

hemen sonra iktidarına tehdit oluşturacakları gerekçesiyle ileride şahlık iddiasında bulunacak 

tüm şehzadeleri ve Şah Abbas döneminde devlete önemli hizmetlerde bulunan birçok devlet 

adamını öldürtmüştür. Şah Safi’nin bu kadar şiddete meyilli olması onun neredeyse tüm 

hayatını haremde kapalı bir şekilde geçirmiş olmasıyla açıklanabilir. Öte yandan Şafi Safi 

dönemi Şah Abbas ile zirveye ulaşan Safevîlerin her bakımdan düşüşünün başlangıcı olmuştur. 

Şah Safi’nin kifayetsiz politikaları neticesinde batıda Bağdat Osmanlı’ya doğuda Kandehar 

Bâbürlülere kaybedilmiştir. Ayrıca ülke ekonomik olarak da hızlı bir çöküş sürecine girmiştir.  

Kısmen II Abbas hariç Şah Safi’den sonra gelen Safevî şahları devleti idare etmek için 

gereken tecrübeden yoksun ve her bakımdan kifayetsiz şahlar olmuştur. Şahların kifayetsizliği 

Safevî Devleti’ni çöküşe götüren diğer etkenlere katkıda bulundu. Şah Safi 1642 yılında 

içkiden öldüğünde 32 yaşındaydı. Şah Safi’nin yerine tahta çıkan II. Şah Abbas Şah Safi 

sonrası gelen şahlar arasında bir istisna teşkil etmektedir. Zira II. Şah Abbas’ın orduda 

gerçekleştirdiği reformlar ve bu sayede Kandehar’ı geri alması Safevîlerin çöküşünü 

yavaşlamıştır. Ancak II. Şah Abbas’ın yerine tahta çıkan oğlu II. Şah Safi (Şah Süleyman) aynı 

şekilde kifayetsiz bir şahtı. Sürekli sarhoş halde dolaşan Şah Süleyman av veya eğlence dışında 

saraydan dışarıya adım atmazdı. Şah Süleyman’ın memleket işleriyle ilgilenmemesi nedeniyle 



157 
 

bu dönemde saraydaki mülazımlar devlet işlerinde öne çıktı.  Şah Süleyman’ın 28 yıllık 

saltanatı boyunca ülke hem ekonomik hem askerî açıdan hızlı bir gerileme dönemine girdi. 

Rüşvet ve yolsuzluk yaygınlaştı. Bu dönemde Osmanlı imparatorluğu Avusturya ve Polonya 

gibi ülkelerle savaş halinde olduğu için Safevîlerin batı sınırları nispeten sakinken doğu 

sınırları sık sık Özbek, Kazak vb. kabilelerin saldırılarına maruz kaldı. Ordu zayıfladı. 

Sipehsalarlık makamı kaldırıldı. Şah Abbas döneminde Avrupa’dan getirilen toplar sarayların 

süs eşyası haline geldi.  

Şah Abbas’ın şehzadeleri hareme kapatma politikasının yanında onun Kızılbaşların 

gücünü kırmak için yeni bir ordu kurmak ve bunlara kaynak yaratmak için gerçekleştirdiği 

toprak reformu uzun vadede devletin yapısını olumsuz etkiledi. Aslında Şah Tahmasb 

döneminde temelleri atılan bu düzenleme Şah Abbas döneminde yaygınlaşmış ve Şah Safi 

döneminde zirveye ulaşmıştır.  

I. Şah İsmâil döneminde eyaletler büyük ölçüde merkezi yönetimin kontrolünden 

çıkmıştı. İstisnasız biçimde Kızılbaşlardan olan eyalet hâkimleri yönettikleri bölgelerdeki 

toprakları kendi mülkleri haline getirmiş ve istedikleri şekilde işletirlerdi. Böylece Kızılbaşlar 

Safevî Devleti’nin ilk döneminde siyasi ve sosyal seçkinler haline geldiler. Şah Tahmasb’ın 

984’te (1576) ile Şah Abbas’ın 996’da (1587) tahta çıkış arası dönemdeki olaylar Şah Abbas’ı 

Kızılbaşların gücünün zayıflatılması gerektiğine inandırmıştı. Safevî toplumundaki sosyal 

yapıda önemli bir değişiklik anlamına gelen bu hedefe ulaşmanın yolu devlette Türk ve 

Farsların yanı sıra Gürcü, Çerkez ve Ermenilerden oluşan üçüncü bir güç (Gulam) 

oluşturmaktı. Bu değişimin temelleri 947-971 (1540-1554) yılları arasında Gürcistan’a 

gerçekleştirdiği dört sefer sonucunda İran’a çoğunluğu kadın ve çocuklardan oluşan çok sayıda 

esir getiren Şah Tahmasb döneminde atılmıştı (Savory, 2003, s. 88). Şah Tahmasb saltanatının 

sonlarına doğru bu Gürcü ve Çerkez kadınların çocuklarından İran toplumunda yeni ve etkili 

bir unsur ortaya çıkmaya başlamıştı. Buna ek olarak, çok sayıda Gürcü asilzade daha önce 

Kızılbaşların bulunduğu görevlere atanmıştı. Bu durum Şah Abbas tahta çıkmadan önce 

Kızılbaşların gücünün yavaş yavaş azalmaya başladığını göstermektedir. Ancak Gulam sınıfını 

oluşturarak onlara devletin çeşitli kademelerinde görev veren Şah Abbas olmuştur. Safevîler, 

Osmanlı ve Bâbürlülerin aksine kendilerini iktidara getiren aşiretlerin askerî tekelini 

kıramamıştır. I. Şah İsmâil’in saltanatı sırasında Safevî toplumu, Türk (kılıç erbabı) ve Fars 

(kalem erbabı) unsurlar olarak ikiye bölünmüştü. Minorsky’nin belirttiği gibi: “Türkmenler ve 

İranlılar su ile yağ gibi kolay kolay birbirlerine karışmazlardı.” Bir Kızılbaş, bir Fars’ın görev 

ve konumu hakkında net bir fikre sahipti. Kızılbaşlara göre Farslar (Tacik) sadece hesap kitap 



158 
 

işleriyle ilgilenir. Savaşta askerî bir birliğe komuta etme hakkına sahip değildi. Bir Kızılbaş bir 

Fars’ın komutası altında savaşmayı kendisine hakaret olarak görüyordu. Buna karşın Farslar 

da Kızılbaşların sadece savaşmaktan anladığını düşünür, devlet işleriyle ilgilenmesini 

beklemezdi. Devletin omurgasını oluşturan bu iki unsur arasındaki gerilim uzun yıllar 

Safevîlerin iç ve dış siyasetini etkilemeye devam etmiştir.  

Bu iki gruba alternatif olarak oluşturulan yeni Gulam sınıfının mali temeli Kızılbaşların 

gelirlerini elde ettikleri yarı-feodal sistemden tamamen farklıydı. Daha önce yerel siyasi 

aktörlerin idaresine bırakılan “memalik” arazileri devletin gelirlerini artırmak amacıyla 

doğrudan saraya bağlanan “hassa” arazilerine dönüştürüldü.101 Ardından da bu eyaletlere 

Gulam sınıfından idareciler atandı. Bu eyaletteki gelirler Şah tarafından özel olarak atanan 

memurlar tarafından toplanarak devletin hazinesi yerine Şah’ın özel hazinesine aktarılmaya 

başlandı. Devletin gelirlerini artırmak amacıyla uygulanan bu politika ekilebilir arazilerin kötü 

kullanımı dolayısıyla tam tersi sonuç doğurdu. Zira memalik topraklarını işleten emirler, 

kendilerine tanınan geniş, özerk yetkilerle hâkim oldukları toprakların verimliliğini artırarak 

merkezî hükûmete daha fazla vergi geliri sağlamayı başarıyordu. Ancak bu topraklar hassa 

arazilerine dönüştüğünden tarımsal üretim daha da düştü ve buna bağlı olarak elde edilen gelir 

de azaldı. Ekonomik yapıdaki bozulma yüksek oranda vergi artışlarını beraberinde getirdi. 

Ekonomi üzerindeki olumsuz etkilerinin yanı sıra önemli bir sosyal değişimi de beraberinde 

getiren bu uygulama zamanla Kızılbaşlar ve halkın memnuniyetsizliğine yol açtı.  

Bu uygulamanın sonunda sadece yönetime duyulan nefret artmadı aynı zamanda 

Safevîlerin askerî ve ekonomik düzeni de olumsuz etkilendi. Komşuları Osmanlı ve 

Babürlülerin aksine kıt kaynaklara sahip olan Safevîlerin tarıma dayalı ekonomisi bu uygulama 

nedeniyle büyük zarar gördü. Öte yandan Safevî ordusunun bel kemiği olan Kızılbaşların yerini 

alan Gürcü ve Çerkezlerden oluşturulan Gulam sınfının Safevî Devletine bağlılıkları zayıftı. 

Sonuç olarak Safevî Devleti on altıncı yüz yılın ikinci yarısından itibaren mali, idari, siyasi ve 

askerî alanlarda ciddi sorunların ortaya çıktığı derin bir kriz dönemine girdi. Safevî Devleti 

bütün erken modern devletlerin ana görevleri olan Münşî’nin sözleriyle, “istikrar ve yol 

güvenliğini sağlamak, vergi toplamak, toplanan vergileri verimli bir şekilde kullanmak, 

 

101 Safevîlerde beş tür ekilebilir arazi vardı: Memâlik-i Divâni (Divana ait topraklar), Zemin hay-ı Şahi (Şah’a ait 
topraklar), Mülki (Özel ve sivil halka ait olan topraklar), Vakfi (Vakıflara ait araziler), Zemin hay-ı Bayir (Özel 
idare biçimine sahip olan topraklar). Bunlar arasında Zemin hay-ı Şahi yani Şah’a ait topraklardan elde edilen 
gelirler Şah’ın kişisel hazinesine aitti. Bu araziler müsadere veya fetih yoluyla elde edilirdi. Bkz: Maryam 
Mağaneki, “Zemine hay-ı Tedavum-ı Hase Sazi,” İslâm ve İran Tarihi Araştırmaları Dergisi, (Bahar 2017), Cilt 
28, Sayı 37, ss. 106-127.  



159 
 

sınırları savunacak kadar güçlü bir orduyu muhafaza etmek, yerel yönetimin gücünü kötüye 

kullanmasını engellemek, tüccarlar ve gezginler için güvenlik sağlamayı garanti etmek” gibi 

görevlerini yerine getirmekte yetersiz kaldı.  

Tüm bunların yanında yöneticilerin ülkenin genel durumuna yönelik kayıtsızlığı, ordu 

komutanları arasındaki rekabetler ve bazı Şahların zayıf yönetimleri Safevî Devletini yıkılışa 

götüren diğer sebepler olarak sıralanabilir. Ancak sürpriz Afgan işgali ve Safevî Devleti’nin 

ani düşüşü daha fazla açıklamayı hak etmektedir. Afgan işgalcilerin İsfahan’ın düşüşünden on 

yıldan daha kısa bir süre sonra İran dışına atılmaları İran’a barış ve sükuneti geri getirmedi. II. 

Tahmasb yönetimindeki Safevî Devleti’nin başarısız girişimleri ve bunun sonucunda aşiret 

reisi Nâdir Şah Afşar’ın iktidara yükselmesi, olağanüstü bir kargaşa dönemini başlattı. Kısa 

süreli ara dönemler dışında maddi yıkım, kentsel, tarımsal ve ticarî düşüş neredeyse on 

sekizinci yüzyılın sonuna kadar devam etmiştir (Amanat, 2017, s. 136). 

Bu düşüşün altında yatan faktörlerden biri, muhtemelen tüm Avrasya kara kütlesinde 

meydana gelen iklim değişikliğinden kaynaklanan kabile canlanması olabilir. Küçük Buz 

Devri olarak adlandırılan bu iklim değişikliğinin etkisi, öncelikle on yedinci yüzyıl Avrupası 

bağlamında incelendi, ancak batı Asya da bu değişikliklerden etkilenmişti. On yedinci yüzyılın 

son on yılı ve on sekizinci yüzyılın başında, uzun ve sert kışlar, ilkbaharda daha az yağışla 

birlikte daha kuru ve daha soğuk bir iklime tanıklık edilmiş gibi görünüyor. Batı Asya’da 

göçebe hareketliliğinin aniden patlak vermesi sadece İran’ı değil, aynı zamanda çok daha 

kalabalık ve zengin olan Bâbür ve Osmanlı İmparatorluklarını da etkiledi (Amanat, 2017, s. 

137). 

İran platosunda hem Gılcayıların Kandehar’ı ele geçirmesi hem de rakip Abdali 

kabileleri tarafından Herat’ın işgali gibi yeni savaşçı Afgan konfederasyonlarının şekillenmesi, 

benzer şekilde iklim değişikliklerine bağlanabilir (Amanat, 2017, s. 137). On yıllar önce komşu 

düzlüklere inmiş olan Hindukuş’un dağlık bölgelerinde yaşayan göçebe ve yarı göçebe pastoral 

Afganların, soğuk hava ve kıt çayırlar nedeniyle artık artan bir nüfusu sürdüremedikleri 

muhtemeldir. Mekran’daki Beluç aşiretleri, kuzeybatı İran’daki Kürt aşiretleri ve 

Transkafkasya’daki Kazaklar ve Lezgilerin eş zamanlı yükselişi, kısa süre sonra bunları izleyen 

Afşarlar ve Horasan’ın diğer aşiretleri, kuzey ve doğu İran’ın çevresindeki Kürt aşiretleri ve 

kuzeydoğudaki sınır Türkmenleri arasındaki huzursuzluk da aynı olguya katkıda bulunmuş 

olabilir. On yedinci yüzyılın ortalarından itibaren, sadece çevre değil, aynı zamanda Safevîlerin 

merkez bölgelerindeki tarımsal faaliyetler de sert hava koşullarından olumsuz etkilendi. Bu 



160 
 

durum on altıncı yüzyılın başlarından itibaren devam eden Safevîlerin mali sorununu daha da 

derinleştirdi.    

Safevî İran’ı ile ilgili çağdaş Avrupa raporları, 1650’lerden 1670’lere kadar yirmi yıllık 

kısa bir süre içinde, tarımsal üretimin büyük ölçüde, belki de yarı yarıya kadar düştüğünü 

göstermektedir. Tekrarlayan mahsul kıtlıkları ve kuraklıklar, iç bölgelerde tarımsal 

faaliyetlerin azalması, Basra Körfezi ile Akdeniz limanlarındaki ticaretin gerilemesi ve 

şehirlerin nüfuslarının azalmasıyla aynı zamana denk geldi. Etkileri o kadar belirgindi ki, 

1666’da saray müneccimi uğursuz bir göksel kavuşumdan korkarak Safevî hükümdarına 

devam eden felaketlerden kaçınmak için tahtından çekilmesini tavsiye etti. Şah daha sonra yeni 

adı Şah Süleyman ile yeniden tahta çıktı. Ancak bu taktik, imparatorluğun kaderini 

değiştirmedi. John Chardin, 1670’lerde İran’ı ikinci kez ziyaret ettiğinde doğal ve insan 

kaynaklı felaketlerle zayıflamış bir ülkeyle karşılaştı ve bu, dönemin diğer ziyaretçilerinin de 

rapor ettiği bir gerçekti (Amanat, 2017, s. 137). 

Afgan işgali, on sekizinci yüzyıl boyunca İran kırsalını harap eden ve şehirlere zarar 

veren aşiret ayaklanmalarının sonuncusu değildi. Özellikle ateşli silahlara artan erişim, 

göçebelerin askerî yeteneklerini büyük ölçüde geliştirdi. Safevî ordularının dağılması ve Safevî 

cephaneliğinin göçebe toplulukların eline geçmesi sınırın isyancı kabilelerine ve kısa bir süre 

sonra iç kısımdaki göçebelere benzeri görülmemiş bir ateşli silah gücü sağladı. En isyancı 

aşiretler Safevî Devleti’nin Osmanlı, Babür ve Özbeklerle sınırlarında, Kafkasya, Sitan ve 

Mekran çöllerinde yaşıyordu. Verimli Gürcü ovaları Lezgi saldırılarını davet ederken Özbekler 

ve Türkmenler sık sık Horasan’ın içlerine akınlar yaptılar. Beluç ve Afganlar sık sık Kirman 

ve Yezd’e saldırdılar (Matthee, 2012, s. 9). İşgalci kabileler Safevî yönetimindeki yozlaşma 

nedeniyle zayıf bir direnişle karşılaştılar. On sekizinci yüzyıl boyunca İran şehirleri, rekabet 

halindeki kabilelerin tekrar eden akınları, yerleşim yerlerinin yıkılması, pazar ekonomisinin 

çökmesi, seyahat ve ticareti ciddi şekilde kesintiye uğratan güvenlik sorunları yüzünden harap 

oldu (Amanat, 2017, s. 138). 



161 
 

 

Harita 8: Geç dönem Safevî İran’ı. Kabilelerin Safevî sınırları üzerinde artan baskısı.102  

 

İdari aksaklıklar ve iç karışıklık, zaten sorunlu olan Safevî ipek ticaretinin çöküşünü 

hızlandırdı. Portekizlileri Maskat’tan başarıyla çıkaran ve Basra Körfezinde bir deniz gücü 

yaratan Umman kıyılarının Arap korsanları, Safevî ticaretine yönelik bir dizi tehdidin 

sonuncusuydu. Portekiz ve İngiliz rekabetinin zayıflaması, Hollandalıların ipek ticaretinde 

neredeyse tekel olması, devlet destekli Ermeni ticarî işletmelerin ve ticaret ağının 

baltalanmasına sebep olmuştu (Mir Muhammad, 1951, s. 59).  

Beluç kabilelerinin 1721’de Bender Abbas’a saldırıları ve oradaki Hollandalı ve İngiliz 

antrepolarının yağmalanması, Safevîleri bekleyen yeni sorunların bir başlangıcıydı. Bu isyancı 

gruplar çok geçmeden güneydeki uluslararası ticareti büyük ölçüde ortadan kaldırdılar. Basra 

Körfezindeki ticaret on dokuzuncu yüzyılın başlarına kadar toparlanmamakla kalmadı, o 

zamanda bile Safevî dönemindeki seviyeye ulaşamadı. Gilan ve Şirvan’ın ipek üreten 

merkezlerinin düşüşü, Afgan işgaliyle daha da hızlandı (Amanat, 2017, s. 138). 

 

102 Rudi Matthee, Persia in Crisis. I.B. Tauris, London, 2012, s. 224.  



162 
 

Devletin asırlık ortak tarım uygulamalarına dayanan temelde tarım ekonomisi, Safevî 

döneminin sonlarında bürokratik istismara daha açık hale geldi. Kızılbaşların sahip olduğu 

toprak kullanım hakkından saltanat topraklarına kademeli geçiş ve devlet tarafından özel 

mülkiyet olarak verilen eski tımarlıklara el konulması, yalnızca köylülerin yükünü artırdı. Kötü 

yönetim ve yolsuzluklar nedeniyle ganimet, ticaret ve saltanat arazilerinden gelen gelirlerin 

azalması, tarımsal açıklar ve kırsal kesimdeki nüfus azalması daha ağır vergilendirmeyi 

gerektiriyordu. Vergi yükü ve enflasyonist baskılar, Süleyman Şah ve Sultan Hüseyin 

yönetiminde öyle dayanılmaz hale geldi ki köylüler ve göçebeler topraklarda zorla tutuldu (Mir 

Muhammad, 1951, s. 60). Önceden İslâm dünyasına yabancı olan bu yeni tür kölelik politikası, 

merkezî devleti çöküşe sürükleyen göçebe ve yarı göçebe kabileler arasındaki huzursuzluk 

patlamasını bir diğer nedeni olabilir. Safevî hükumeti tarafından bir bölgeden başka bir bölgeye 

yerleştirilen göçebeler üzerinde, devletin artık gözetim ve baskı için askerî kaynaklara sahip 

olmaması dağılmayı hızlandırdı (Amanat, 2017, s. 139). 

Safevî İran’ı, komşu imparatorluklara nazaran çok daha küçük ve daha kırılgan bir 

ekonomiye sahipti. İran’ın çoğu kurak veya yarı kuraktı, ekilebilir arazi miktarı azdı, nüfus 

yoğunluğu düşüktü. Nüfusun büyük bölümü uzak köylerde dağınık halde göçebe veya yarı 

göçebe bir yaşam sürüyordu. Safevî İran’ın nüfusu muhtemelen hiçbir zaman on milyonu 

geçmemişken, on sekizinci yüzyılın başlarında komşu Bâbür İmparatorluğu yüz milyonun 

üzerinde ve Osmanlılar yirmi iki milyonun üzerinde bir nüfusa hükmetti. Safevîler, en iyi 

zamanlarında bile, rakiplerinin elde ettikleri devasa gelirleri toprak sahibi nüfuslarından tam 

olarak alamıyorlardı. Buna bağlı olarak Safevîler hiçbir zaman büyük orduları besleyecek 

ekonomik kaynaklara sahip olamadılar (Matthee, 2012, s. 247). Öte yandan Safevîlerin dar 

mezhepçi siyaseti devletin Sünnîlerin ağırlıklı oldukları bölgelere doğru genişlemesini 

engelledi veya fethedilen Sünnî ağırlıklı bölgelerde Safevî egemenliğinin kalıcı olmasına mâni 

oldu.  

On yedinci yüzyılın son on yılına kadar Safevî İran’ı, on altıncı yüzyıldan beri doğu 

imparatorluklarının kaderini etkileyen küresel bir enflasyon krizinin sonuçlarına tam anlamıyla 

maruz kalmıştı. Batı Avrupa ekonomilerine enjekte edilen büyük miktarlardaki Yeni Dünya 

altın ve gümüşü, bu ekonomilere Asya’nın tarım ekonomileri karşısında muazzam bir satın 

alma gücü sağladı. Bu, Osmanlı İmparatorluğu ve İran’ın gümüş bazlı para birimlerinin değer 

kaybetmesine neden oldu. Değer kaybeden para birimi biçimindeki enflasyonist baskılar, kara 

yolu ticaretinin yüksek maliyetleri ve tarım ürünleri fiyatları, sadece bir zamanlar müreffeh 

olan Safevî ticaret sınıfını zayıflatmakla kalmadı, aynı zamanda Safevî Devleti’nin savunma 



163 
 

ve askerî yeteneğini de geriletti. Nakit para kıtlığı istifleme ve tarım tabanının genel olarak 

zayıflaması devletin içinde bulunduğu mali krizi şiddetlendirdi (Amanat, 2017, s. 139). 

Safevîler göçebe baskılara dayanabilmiş ve iç zorlukları benimsemiş olsalar bile, yeni 

yabancı akınları dalgasına karşı çok az şansları vardı. Afgan işgali ve İsfahan kuşatmasıyla 

ilgili haberler, İran’ın kuzey ve batı vilayetlerini ilhak etmek için Osmanlılar ile hızla 

genişleyen Rus İmparatorluğunu harekete geçirdi. İran’ın askerî zayıflığını hesaba katan Ruslar 

1721-1722’de büyük bir orduyu önce Safevî hükümranlığı altındaki Kuzey Kafkasya’daki 

Derbent ve Dağıstan vilayetlerine ve ardından güneye Gilan’a gönderdiler. İşgalden önce 

kuzey İran vilayetlerini fetih ve ilhak için uygunluğunu resmeden İsfahan’dan gelen raporlar 

Büyük Petro’yu (h.1682-1721) cesaretlendirmişti. Afgan işgalinin yanında Kafkasya, Gilan, 

Mazenderan ve Esterâbâd’ın büyük bölümünün Ruslar ve Türkler tarafından on üç yıllık işgali 

Safevîlerin yıkılışının son halkasını oluşturdu.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



164 
 

Sonuç  
Safevî Devleti’nin iki buçuk asırlık dış siyasetinin devletin doğu sınırlarına yansımasına 

odaklandığımız bu çalışmanın sonucuna gelmeden önce şunları söylemek gereklidir. Safevîler 

sadece Osmanlı/Türk tarihçiliği için değil Avrupa/batı tarihçiliği için de Doğu Akdeniz’deki 

güç dengesini etkilemeleri açısından dikkat çeken bir devletti. Safevîler Avrupalılar için 

Osmanlı yayılmasını dengeleyen bir güçtü. Bu nedenle uzun asırlar boyunca Avrupa/batı ve 

Türk tarihçiliğinde Safevîler ancak Osmanlıların rakipleri olarak dikkat çektiler. Osmanlılarla 

savaştıkları sürece ilgi odağı oldular. Safevîlerin, Bâbürlüler veya Özbeklerle yani doğudaki 

komşuları ile ilişkileri yeterince dikkat çekmedi. Bu nedenle araştırmamız yeterince önem 

verilmeyen bir alanda yoğunlaştığından bazı artılara ve eksikliklere sahip olabilir. Kuşkusuz 

bu alanda çalışmalar arttıkça bu türden eksiklikler azalacaktır. 

Çalışmamızda Safevîlerin doğu sınırlarındaki devletler olan Bâbürlüler, Özbek Hanlığı 

ve daha küçük hanedanlar olan Harezm Hanları, Gucerât sultanlıkları vb. ile kurdukları politik 

ilişkilerin gelişimi hakkında bilgi verilmiştir. Bu bilgi verme işlemi, tarihi sadece önemli 

olayların zaman dizimsel olarak sıralaması olarak gören kronolojik bakıştan farklılaştırmak 

amacıyla temelde şu soru sorularak yapılmıştır: Safevî Devleti, barut imparatorlukları çağı 

olarak adlandırılan Erken Modern çağın benzer imparatorluklarından biri midir? Yoksa İran 

platosunda kendine has “yerel” özellikler gösteren dışa kapalı bir devlet midir? Burada 

kendimize Safevî Devleti Bir İmparatorluk muydu? Sorusunu soran R. Matthee’nin çalışmasını 

örnek aldığımızı söyleyebiliriz. Matthee’nin sorusu bizim çalışmamızın da temel sorusu olarak 

politik gelişmelerin yorumlanmasında kullanılmıştır. Başka bir deyişle Safevîlerin doğu 

sınırındaki siyasetlerini bu sınırlarda yayılma ve geri çekilişlerinin temelleri incelenirken 

Safevîlerin bir tür imparatorluk ideolojisiyle mi? yoksa “etnosentrik” reaksiyonlarla mı hareket 

ettikleri anlaşılmaya çalışılmıştır. Bu “etnosentirzm” sadece Safevîlerin dışa yayılma 

dönemlerinde izledikleri politika ile değil, bu yayılma esnasında devleti oluşturan temel yapı 

taşları olan Kızılbaş Türkmenler, Tacik/Farslar veya Kafkas/Gürcü unsurlar arasındaki 

rekabete yansıması açısından da incelenmiştir. 

Bu konuda uzmanlar arasında iki farklı görüş olduğunu söyleyebiliriz. Birincisi Safevî 

Devletinin Osmanlılar, Bâbürlüler veya Habsburglar gibi cihanşümul bir imparatorluk olduğu, 

zaten kendilerini “Şahanşah” olarak gören Safevî şahlarının da bu imparatorluk kültürünün 

bilincinde olduklarını ileri sürmektedir. İkinci görüş ise birincinin karşıtıdır ve Safevîlerin “de 

facto” bir imparatorluk olmakla birlikte imparatorluk ideolojisine sahip olmayan bir devlet 

olduğudur. İkinci görüşe sahip uzmanlara göre, Safevîler Türkmen, Fars, Beluç, Arap, Kürt, 



165 
 

Ermeni, Gürcü, Afgan vb. çok sayıda etnik grubun bir arada yaşadığı bir coğrafyada etkili 

olmuşlar; ancak bu kozmopolit coğrafyayı yönetebilecek bir imparatorluk ideali/kültü inşa 

edememişlerdir. Bu ideolojik boşluk hem Osmanlılardan hem de doğuda Özbeklerden veya 

Bâbürlülerden fetih yoluyla aldıkları topraklarda uyguladıkları siyasetten de anlaşılmaktadır. 

Egemenlik altına aldıkları bölgelerde yerel inanç ve kanunlara dokunmayan Osmanlı veya 

Bâbürlü idari geleneğinin aksine, Safevîler ele geçirdikleri topraklarda gayri Müslimleri ve 

Sünnî Müslümanları baskı altına alarak Şiî kimliğine döndürme gibi zora dayalı bir siyaset 

izlemişlerdir. Bu uygulama I. Abbas dönemi hariç ülke içinde tek bir inanç biçimi bırakmak ve 

yeni fethedilen topraklarda on iki İmamcılığa dayalı bu inanç biçimini halklara dayatan bir 

siyasetti. Bu siyaset farklı Şiîlik biçimlerine karşı dahi tahammülsüzlüğüyle dikkat 

çekmekteydi. Özellikle Lübnan’dan gelen ulemanın da etkisiyle Kızılbaş Türkmenlerin 

kendilerine has Alevilikleri, Irak’ın güneyinde Müşa’şa’ Şiîleri veya Taberistan’daki yerel 

Alevilik bu bakımdan Safevî Şiîliğinin asimilasyoncu baskısı altına kaldı.  

Böylesi bir siyasal atmosferde Safevî devletinin bir “imparatorluk kültürü” inşa 

edebilmesi mümkün değildi. Nitekim bu dayatmacı mezhep siyaseti doğuda fethedilen 

topraklarda, bir dönem hâkim olunan Mâverâünnehir’de veya Şibirgan, Belh gibi Özbek 

bölgelerinde, Herat veya Kandehar gibi Sünnî halkın çoğunlukta olduğu kentlerde Safevî 

egemenliğinin asla kabul görmemesine sebep olmuştur. 

Safevîler bu mezhebî siyasetlerini kendilerine sığınan Bâbür veya Özbek hükümdarları 

veya prenslerine de dayatmaktaydılar. Bâbür, Hümâyun ve Veli Muhammed Han gibi 

sığınmacılar Safevîlerden destek alabilmek için Şiî inancı benimsemek veya öyleymiş gibi 

yapmak zorunda kalmışlardır. Safevîlere sığınan Sünnî hükümdarların bir anda Şiî kimliği 

benimsemeleri tebaaları için inandırıcı olmadığı gibi Safevîlerden koptukları anda hemen eski 

mezheplerine dönmeleri bu girişimlerin etksizliğini göstermektedir. Safevîlerin kendilerine 

sığınan Bâbür ve Özbek hanlarına karşı esnek olmayan bu siyasetleri daha farklı gelişseydi 

doğuda Safevî etki alanının çok daha geniş olabileceğini düşünmek mümkündür. Özellikle 

Bâbür’ün Mâverâünnehir seferinde yeni Şiî kimliğinin yerel halktan tepki görmesi Safevîlerin 

doğu sınırlarındaki etki alanını Şiîlerin yaşadığı bölgelerle sınırlanmasına yol açmış, Safevîler 

artık Meşhed ötesindeki bölgelerde etkili olamamışlardır. 

Benzer bir durum Kandehar’ın ele geçirilmesinden sonraki olaylarda da karşımıza 

çıkmaktadır. Kandehar Sünnî Afganların kentiydi ve Safevîler için Hindistan’ın kapısı 

sayılırdı. Ama bir kez daha Safevîler bu bölgede Sünnî halkın yerel gelenekleri ile bütünleşmek 



166 
 

yerine, yüzeysel de olsa Şiîliği benimsemiş Gürcü askerlere güvenmeyi tercih etmişlerdir. Bu 

durum yerel halkın Safevî idaresini kabul etmemesine ve sonuçta büyük bir Afgan isyanına yol 

açmıştır. Bu isyan Safevîler açısından başta önemsenmese de zamanla bu devletin yıkılışında 

önemli bir rol oynamıştır. 

Buraya kadar yapılan gözlemler bizim tarafımızdan da kabul gören kıstaslardır. 

Safevîler iç ve dış siyasetinde mezhebi ön plana alan bir siyaset izlemişlerdir. Bununla birlikte 

Safevî dış siyasetinin bütünüyle ve her dönemde dar mezhepçi bir anlayışla idare edildiğini 

iddia etmek de zordur. Burada özellikle I. Şah Abbas zamanında Safevîlerin doğu siyasetinde 

bu dar mezhepçi kalıpların dışına çıkmak için arayışlar olduğu görülmektedir. Örneğin, Sünnî 

Harezm Hanları ile ittifak kurulması, Bâbürlüler iyi ilişkiler kurulmaya gayret edilmesi, ele 

geçirilen yerlerde Sünnî halka dönük baskı siyasetinden vazgeçilmesi, Bâbürlülerle kurulan 

dostluğun bozulmaması için Gucerât’taki Şiî sultanlıkların desteklenmemesi gibi olaylar bir 

arada düşünüldüğünde Safevîlerin doğuya dönük dış siyasetlerinde her durum ve koşulda dar 

mezhepçi saiklerle hareket etmediklerini söyleyebiliriz. Buradaki siyasetleri pragmatik olarak 

nitelendirilebilir. Hatta modern diplomatik terimlerle açıklarsak Safevîlerin özellikle 

Bâbürlülerle dostluğu korumak adına yürüttükleri incelikli siyasetin çağımız mantığıyla bir tür 

“reelpolitik”e dayandığını iddia edebiliriz.  

O halde Safevî devletinin doğu komşularına dönük dış siyasetini tam olarak nasıl 

nitelendirebiliriz? I. Şah Abbas döneminde dar-mezhepçi kadrolarca belirlenen bir dış 

politikaya kısmen ve zaman zaman direnen ve bir imparatorluk kültürü inşa etmek için kendi 

askerî/sivil bürokrasisiyle gerilim içinde olan bir saray olduğu açıktır. Ancak bundan öncesi ve 

sonrasında sarayın kendisi de bu dar mezhepçi bürokrasiyle az-çok uyum içinde olmuştur. 

Burada bir istisna da devletin yıkılma aşamasında Sünnî askerî bürokrasinin devlet içinde ciddi 

ve hissedilir biçimde yükselişidir. Ancak bu durum Sünnî Afganların başkenti kuşatacak kadar 

güçlendikleri zamanlarla çakıştığından oldukça pragmatik ve zoraki bir uygulama gibi 

durmaktadır.  

Sonuç olarak Safevî devletinin kuruluş yıllarındaki katı mezhepçi felsefesi devletin 

“olgunluk” çağında yani I. Şah Abbas devrinde (1588-1629) bir nebze imparatorluk kültü 

inşasıyla yer değiştirmiş olsa da hiçbir zaman tamamıyla sona ermemiştir. Ancak I. Şah Abbas 

sonrası dönemde (1629-1725) kuruluş dönemi (1501-1588) radikalizmi ile I. Şah Abbas devri 

kozmopolitzmi arasında bir denge siyaseti izlendiğini varsayabiliriz. Aslında Osmanlı ile olan 

ilişkilerde bizim “denge” siyaseti diyebileceğimiz I. Şah Abbas sonrası dönemde eski çatışma 



167 
 

iklimi sona ermiş gibi görünmektedir. Bu dönemde ikili ilişkinin karşılıklı değişim geçirdiği 

görülmektedir. Zira doğuda yaşanan olaylar neticesinde Afganların başkent İsfahan’ı alarak 

daha batıya yönelmeleri ve artık Osmanlı için de bir tehdit oluşturdukları yıllarda Osmanlı 

Devleti Safevîlerin yıkılması için değil, tam aksine Afganların durdurulması için çaba 

harcamıştır. Eğer Safevî devleti o dönemde hâlâ kuruluş dönemindeki katı tutumunu 

sürdürüyor olsaydı Osmanlılar Afgan isyanı ve akınlarından hoşnut kalabilirlerdi. Ancak 

ilişkilerin belirli bir kalıba oturduğu ve karşılıklı ticaretin geliştiği bu geç dönemde Osmanlı 

Devleti Afgan akınlarının yarattığı kaostan rahatsız olmuştur. Osmanlıların Afgan ilerleyişine 

karşı müdahaleleri bu bölgede tüm diplomasinin mezhep çatışması zeminine oturduğunu 

düşünenlerin görüşlerini çürütecek nüvelerden biridir. 

Safevîlerin Doğu siyasetinde şu temel eğilimleri izledikleri söylenebilir. Kuruluş 

felsefesinin hâkim olduğu dönemde (1501-1588) Özbeklerle ölümüne bir mücadele ve 

Bâbürlüler ile barışı koruma. Bu dönemde Safevî-Özbek çatışması salt ekonomik veya 

jeopolitik nedenlerle açıklanmayacak kadar ideolojiktir. İki taraf da birbirlerini “kafir” ilan 

etmiş ve birbirlerinin mallarını yağmalamayı meşru kabul etmiştir. Safevî-Özbek çatışması 

boyunca her iki taraf tıpkı Haçlı Seferleri veya Avrupa’daki mezhep savaşlarını andırır biçimde 

birbirlerini düşman olarak görmüş ve ideolojik bir karalama kampanyası yürütmüştür. Şiîler 

için kutsal bir kent olan Meşhed için yapılan mücadele İran Şiîliğinin motive olmasında, 

çatışmaya “kutsal” bir anlam atfedilmesinde etkili olmuştur. Meşhed’in Şiîler açısından önemi 

bu kentin Özbeklere bırakılmaması için verilen mücadeleyi motive etmiştir. Ancak bu kentin 

ilerisine taşan Safevî akınları her zaman başarısız olmuştur. Bu aynı zamanda sonuçları 

günümüze kadar gelecek bir şekilde İran’ın politik sınırları ile Şiîliğin hâkim olduğu bölgelerin 

sınırlarının kesişmesi sonucunu doğurmuştur.  

Haritalara bakıldığında Safevî egemenlik alanının devam ettiği bölgeler ile günümüzde 

Şiîlerin hâkim unsur olduğu bölgeler özellikle bizim odaklandığımız doğu sınırı boyunca 

büyük oranda kesişmektedir. Bu durum bizi hem Safevî devletinin egemenliğini uzun süre 

boyunca sürdüğü topraklarda Şiîlikten başka bir inanç biçimine müsamaha göstermediğini hem 

de ancak Şiîliğin kabul gördüğü yerlerde egemen olabildiğini düşünmeye sevk etmektedir. Bu 

bağlamda imparatorluk olduğu tartışmalı olmayan Bâbürlülerin ve Osmanlıların egemenlik 

alanıyla dinsel haritaları mukayese edilebilir. Osmanlıların siyasal haritasında İslam ve 

Sünnîliğin toplumsal alanda hâkim olduğu coğrafya imparatorluğun yaklaşık %60’ına denk 

geliyordu. Müslümanlar egemen güç olmakla birlikte Balkanlarda ve Macaristan’da azınlık 

durumundaydılar ve tüm büyük kentlerde nüfusun yarısını temsil ediyorlardı. Ayrıca Osmanlı 



168 
 

Müslümanları içinde Kızılbaşlarla yaşanan sorunlara rağmen hiçbir dönemde İran’dakine 

benzer bir Sünnî monolotik kültür oluşmamıştır. Bektaşîlik, Mevlevilik, Kalenderilik gibi 

Ortodoks Sünnîlik dışı (heterodoks) gruplar her zaman varlıklarını sürdürmüştür. Özellikle 

Bektaşîler Balkan Müslümanları içinde çoğunluk durumdaydılar. Bu çıkarımı daha ileri 

boyutlarda Bâbürlüler için de söyleyebiliriz. Hindistan’da Müslümanlar, nüfusun tahminen 

%10 ila 20’sini temsil eden azınlık grubuydular. Üstelik mezhepsel olarak da parçalanmışlardı. 

Bâbür İmparatorluğu siyasi haritasında Müslümanların çoğunlukta olduğu yerler büyük bir 

okyanustaki adalar gibiydi. Bu bakımdan Safevî siyasi ve mezhebî haritasındaki örtüşme bu 

hükümdarlığın gerçekten bir imparatorluk olup olmadığı konusundaki şüpheleri haklı 

çıkaracak boyuttadır. 

Bu bağlamda Safevî devletinin “aynadaki yansımasının” Özbek Hanlığı olduğunu 

söyleyebiliriz. Zira Özbek Hanlığı da politik sınırları ile Sünnî inancın yayılım alanının tam 

olarak kesiştiği bir hükümdarlıktı. İki devletin bir yüzyıl kadar ölümüne ve karşı tarafın toptan 

imhasına dayalı bir mücadele vermesinin sebebi aslında din ve mezhep konusunda bir tür “ruh 

ikizi” olmalarıydı. Bu ölümcül mücadele sırasında her iki taraf da savaş esirlerini katlederek, 

sivil halkı köleleştirerek toplu imha siyaseti izlemişlerdir. Sonunda Safevîlerin kozmopolit 

siyaset izlediği I. Şah Abbas devrinde savaşlar devam etse de ideolojik boyut geri planda 

kalmaya başlamıştır. İlk kez bu dönemde ele geçirilen Belh, Şibirgan gibi bölgelerde Sünnî 

halkın inancına dokunulmayacağı garantisi verildi. Özbeklerden Safevîlere sığınan hanlara 

Şiîliğe geçiş dayatılmadı ya da protokol olarak bu seremoni sessizlikle geçiştirildi. Bu kırılma 

sonrası denge dönemi dediğimiz zaman zarfında (1629-1725) Özbeklerle ara sıra çatışmalar 

yaşansa da bunların ideolojik boyutu hayli düşüktü. Artık ticarî ve kültürel alışverişler dahi 

başlamış durumdaydı. Hatta Afgan yükselişi sırasında Özbeklerin bu durumdan pek memnun 

kalmadıklarını söyleyebiliriz. 

Bâbürlüler ile ilişkiler kuruluş felsefesinin hâkim olduğu yıllarda (1501-1588) bu 

hanedanı Şiî inancına kazandırarak Mâverâünnehir’i ele geçirme planının bir parçası olarak 

başladı. Ancak katı mezhepçi tonu nedeniyle bu proje gerçekleşmedi ve tam aksi bir sonuç 

doğurarak Bâbür (Timur) soyunun Kızılbaş işbirlikçisi olarak damgalanmasına ve 

Mâverâünnehir’deki olumlu imajının silinmesine yol açtı. Eğer bu katı siyaset yerine I. Şah 

Abbas devrindeki ılımlı politika izlenmiş olsaydı belki de Safevîler bu erken dönemde doğuda 

radikal Özbekler yerine ılımlı Sünnîler olan Bâbürlülerle komşu olacaklardı. Şah Tahmasb 

dönemi Hümâyun’un İran’a sığınması ilişkilerin devamlılığı için bir fırsat sundu. Ancak Şah 

İsmâil’in Bâbür’ü bir “Şiî savaşçısı” olarak kullanmak istemesi gibi Tahmasb da Hümâyun’a 



169 
 

Şiîliği dayatarak Safevî sarayının henüz fikri bir olgunluk aşamasına ulaşmadığını göstermiş 

oldu. Yine de “kuruluş dönemi” boyunca Safevîler Bâbürlülerle iyi geçinmeye önem verdiler. 

Onları, Osmanlı-Özbek ittifakının dışında tutmaya çabaladılar. Safevîlerin Bâbürlülerle iyi 

geçinmesinde ortak düşman Özbek tehdidi kadar Bâbürlülerin Özbeklere göre dinî konularda 

çok daha ılımlı olmaları da büyük rol oynadı. Özbekleri kendi anavatanlarını işgal eden bir güç 

olarak gören Bâbürlüler, Özbeklerden ve Osmanlılardan gelen “Sünnî üçlü ittifak” tekliflerine 

sıcak bakmadılar. Ayrıca yukarıda ifade edildiği üzere Bâbürlüler zaten dinsel ve mezhepsel 

siyaset bakımından oldukça “liberal” bir tutum içindeydiler. Müslümanların yaklaşık %20’sini 

temsil eden Hindistan Şiîleriyle sorun yaşamak istemiyorlardı. Şiî Hindistanlılar Bâbür 

sarayında etkin konumdaydılar. Bu nedenle Safevîler de Hindistan Şiîlerini Bâbürlülere karşı 

kışkırtmadılar. Osmanlı Devleti’ne karşı Kızılbaş isyanlarını destekleyen hatta bunlardan 

bazılarını bizzat başlatan Safevîlerin Hindistan’da Şiî başkaldırılarına karşı ilgisiz tutumu 

oldukça ilginç bir çalışma alanıdır. 

İronik olarak Safevî-Bâbürlü ilişkileri Safevîlerin katı mezhepçi söylemlere sahip 

oldukları “kuruluş döneminde” değil tam aksine bizim artık “imparatorluk kültürüne” geçiş 

çabalarının başladığı dönem olarak kabul ettiğimiz I. Şah Abbas devrinde bozuldu. Safevîler 

Özbekler karşısında yenilgiler aldığı dönemde Kandehar’ın Safevî valisi kenti Özbeklere 

bırakmak yerine Bâbürlülere bırakmıştı. I. Şah Abbas’ın kenti geri istemesi uzun süren bir 

çatışma dönemini başlatmış oldu. Ancak bu çatışma sırasında mezhepsel jargonlar 

kullanılmadı. Safevîlerin ele geçirdikleri bu kentte kozmopolit siyaset izlemedeki 

deneyimsizlikleri Afganlar üzerinde olumsuz bir etki yarattı. Hatta 21. Yüzyıla kadar uzanan 

Afganların katı dinî tutumlarının ilk başlangıçlarını “kafir” olarak gördükleri Safevî-Kızılbaş 

idaresine duydukları öfkeye kadar geri götürebiliriz. Burada bir kez daha Safevî devletinin 

ancak Şiî nüfusun ağırlıklı olduğu bölgelerde kalıcı biçimde tutunabildiğine dair gözlemimiz 

doğru gibi görünmektedir. Kandehar’da yaşanan Afgan isyanı bunu göstermektedir. Hatta tarih 

boyunca İran coğrafyasının ve kültürünün bir uzantısı olarak görülen Herat kentinin kaybı kent 

ve çevresindeki halkın Şiî İran yerine Sünnî Afganistan’ın bir parçası olma eğilimi de bu 

şekilde açıklanabilir. 

Kandehar için çarpışan Safevî-Bâbürlü güçlerinin karşılıklı olarak zayıflamalarından 

faydalanan Afganlar neredeyse iki asır önce Özbeklerin kullandıkları radikal Şiî karşıtı 

söylemleri kullandılar. Afgan işgali İran için gerçek bir yıkım oldu. Zira Afganların ele 

geçirdikleri kentleri nasıl idare edeceklerine dönük bir ön hazırlıkları bulunmuyordu. 

Yarattıkları yıkım İran’da Nâdir Şah etrafında toplanan kuvvetlerin reaksiyonuna yol açtı ve 



170 
 

Safevî ailesi bu çatışmanın kurbanı olarak fiziken yok oldular. Nâdir Şah, I. Şah Abbas’ın 

mirasını daha da derinleştirerek Safevî devletini Şiîliğe dayalı sınırlarını aşan bir dünya devleti 

yapmak istedi. Bu amaçla Şiîlik ile Sünnîlik arasında bir sentez veya en azından bir barış iklimi 

kurmaya odaklandı. Ancak çevresindekiler onun bu girişimini baltalayarak yeniden kendi 

kabuğuna çekilmiş bir İran yarattılar. 

İran’ın dönem dönem bir dünya devleti veya dünya kültürüne katılmaya çalışan bir ülke 

olma çabaları bundan sonra da devam etmekle birlikte hemen her defasında kesintiye 

uğramıştır. 20. Yüzyılda Pehlevi hanedanı İran’ı batı blokunun bir parçası yapmak istemiş ama 

1979 devrimi sonucu bu girişim sonuçsuz kalmıştır. Aslında 1979 devrimi liderleri de 

başlangıçta İran’ı en azından İslam dünyası veya Bağlantısızlar grubunun bir parçası yapmak 

istemişlerdi. Ancak sonuçta İran günümüzde yine sadece Şiîlerin egemen veya çoğunlukta 

olduğu bölgelerde etkin olmaya çalışan kendi “iç kabuğuna” çekilmiş bir ülke oldu. Bizim 

çalışmamızda üzerinde durduğumuz “Şiîlik kimliği etrafında örgütlenmek ya da daha evrensel 

düşünceleri benimseyerek içte ve dışta daha geniş blokları bir araya getirmek” düşünceleri 

arasındaki gerilim günümüz İran’ında da sürmektedir.  Bu gerilimin ve yüzyıllar içinde hemen 

hemen sabit kalan sınırların veya etki alanının anlaşılmasında Safevîler dönemi iç ve dış 

siyasetinin gelişimini incelemenin anahtar rol oynayacağına inanıyoruz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



171 
 

Kaynakça 
Abbaskuli, G. F. (2007). “Nigahi-i Be Revebat-i Diplomatik Safevîyan ve Gurkaniyan-ı 

Hind”. Fasılname-yi İlim Dergisi, C: 5, ss. 75-84. 

Abbaslı, M. (1976). “Safevîlerin kökenine dair”. Belleten, C: 50, No: 158, ss. 287-329.  

Abdullahi, A. (1963). İran der Zaman-ı Nâdir Şah (Çev: Reşid Yasemi). Tahran: Dünya-i 
Kitab. 

Adil, B. (2009). Səfəvi dövlətinin sosial-iqtisadi həyatı və beynəlxalq əlaqələri. Bakı: ADPU. 

Aftâbeci, C. (1832). Teẕkiretü’l-vâḳıʿât (Çeviren Major C. Stewart). London: Cambridge 
University Press. 
Allami, A. (1877-1878). Ekbername. Delhi: Kalküta. 

Amanat, A. (2017). Iran A Modern History. London: Yale University Press. 

Anonim. (2019). Tarih-i Kızılbaşiye, Kızılbaşlığın Tarihi (Çeviren: Hasan Asadi ve Şefaattin 
Deniz). İstanbul: Bilge Kültür Sanat. 

Anonim. (1971). Âlemârâ-yı Safevî (Yayına hazırlayan: Yadallah Şükri). Tahran: Bunyad-ı 
Ferheng-i İran.  

Asif, M. (1962). Rüstemüttevarih. Tahran: Dünya Kitap Yayınları. 

Avcı, C. (2002). “Kisrâ”. DİA, 26, 71. 

Aydoğmuşoğlu, C. (2011). “Şah Abbas ve Zamanı”. Ankara: Ankara Üniversitesi Doktora 
Tezi.  

Aydoğmuşoğlu, C. (2014). Safevî Devleti Tarihi. Ankara: Gece Kitaplığı. 

Bâbür. (1989). Bâbürnâme, Bâbürün Hatıratı (Çeviren Reşit Rahmeti Arat). İstanbul: MEB. 

Balta, S. (2018). “Türkiye’de Safevî Tarihi Hakkında Yapılan Çalışmalar Üzerine Bir 
Bibliyografiya Denemesi”, Avrasya`da Türkiyat ve Şarkiyat Araştırmaları. İstanbul: 
Demavend Yayınları. 

Barbaro, J. (2016). Anadolu’ya ve İran’a Seyaha,t(Çeviren Tufan Gündüz). İstanbul: 
Yeditepe Yayınları. 

Bayat, B. (1941). Tezkire-yi Hümayün ve Ekber. Kalküte. 

Bayur, Y. H. (1987). Hindistan Tarihi. Cilt I-II-III. Ankara: TTK. 

Bellew, H. W. (1880). The Races of Afghanistan . Calcutta and London: Thacker Spink and 
Company. 

Bey, O. (2015). Elçilik Katibinin Kaleminden Safevîler(Çeviren: L. A. Kuzucular). Ankara: 
Yurt Yayınları. 

Bidlis-i, Ş. H. (1971). Şerefname, Osmanlı-İran Tarihi (Çeviren: Mehmet Emin Bozarslan). 
Ankara: Ant Yayınları. 



172 
 

Bıyıktay, H. (1989). Timurlular Döneminde Hindistan Türk İmparatorluğu. Ankara: TTK 
Yayınları. 

Blow, D. (2018). Şah Abbas (Çeviren: Hüsrev Hoca Nuri). Tahran: Emir-i Kebir Yayınları.  

Brown, E. (1950). Safevîlerden Günümüze İran Edebiyatı (Çeviren Behram Mikdadi). 
Tahran: Mervarid Yayınları. 

Can, M. (2016). “Me’mûn Dönemi Siyasette Vezir Fazl B. Sehl’in Rolü”. İstem, ss. 331-348.  

Caroe, O. (1984). The Pathans, 550 B. C. A. D. 1957. Karachi: Oxford University Press. 

Chardin, J. (2014). Chardin Seyahatnamesi(Çeviren Ayşe Meral). İstanbul: Kitap Yayınevi. 

Cünabedi, M. B. (1958). Ravzatü’s-Safevîyye. (Yayına hazırlayan: Gulâm Rıza Tabâtabâyî). 
Tahran: İntişârât-i Danişgâh-i Tahran. 

Çetin, A., & Dilek, K. (2017). Safevî Tarihi, Safevî Tarihinin Kaynakları. Ankara: İraniyat 
Yayınları. 

Çınar, G. K. (2017). Safevîlerde Hükümdar Unvanları ve Hâkimiyet Anlayışı. İstanbul: Çizgi 
Kitabevi. 

Çolakoğlu, S. (2017). “Nâdir Şah ve Şiî-Sünnî Dünyasını Yakınlaştırma Girişimi”. İraniyat 
Araştırmları Dergisi, ss. 19-34. 

Dadaşova, R. (2003). Səfəvilərin son dövrü. Bakı: Nurlan. 

Demir, H. (2017). “Bâbürlü Devleti’nde Hümâyun Dönemi”. Sakarya: Sakarya Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi. 

Doğrul, Ö. R. (1944). Ekber Bir Türk Dahisi. İstanbul: Yüksel Yayınevi. 

Duğlat, M. H. (2006). Tarih-i Reşidi/Geride Bıraktıklarımızın Hikayesi ( Çeviren Osman 
Karatay). İstanbul: Selenge Yayınları. 

Efendiyev, O. (2018). Azerbaycan Safevî Devleti (Çeviren: Ali Asker). İstanbul: Teas Press. 

Erden, G., & Sivrioğlu, U. T. (2019). “Peştunların Kökeni: Bene İsrail Teorisi/ Etnolojik, 
Tarihi, Dilbilimsel ve Genetik Kaynakların Işığında Bir Tartışma”. İsrailiyat: İsrail ve 
Yahudi Çalışmaları Dergisi, ss. 16-32. 

Erdoğan, E. (2019). Safevî Devleti’nin Askerî Teşkilatı. Yeditepe yayınları: İstanbul.  

Esterâbâdî Firişte, M. H. (1832). Târîh-i Firişte. Mumbai: Kalküta. 

Esterâbadi, M. (2015). Cihanguşa-yı Nâdiri, (Yayına Hazırlayan: Mitra Mehirabadi). Tahran: 
Dünya Kitap Yayınları. 

Felsefi, N. (1928). Zendeginame-yi Şah Abbas-ı Evvel. Tahran: Tahran Üniversitesi 
Yayınları. 

Ferzeliyev, Ş. (1983). Azerbaycan XV-XVI Esrlerde (Hesen bey Rumlunun “Ehsenüt-təvarix” 
eseri üzre). Bakı: “Elm” Neşriyyatı. 

Feyaz, A. (2002). Tarih-i Afganistan ez Ağaz ta Zuhur-ı İslam. Tahran: Sunbele Yayınları. 



173 
 

Firdevsî. (1994). Şâhnâme. Ankara: MEB Yayınları. 

Floor, W. (1988). Eşref Afgan der Tahtgah-ı İsfahan (Çev: Dr. Abdulkasım Sirri). Tahran: 
Sazeman-ı Çap-ı Hace. 

Fraser, J. (1742). The History of Nâdir Shah. London: Kessınger Publıshıng Yayınları. 

Gölpınarlı, A. (2016). Tarih Boyunca İslam Mezhepleri Ve Şiîlik. İstanbul: Kapı Yayınları. 

Gülbeden. (1987). Hümâyunnâme (Çeviren Abdürrab Yelgar). Ankara: TTK. 

Gündüz, T. (2015). Kızılbaşlar,Osmanlılar,Safevîler. İstanbul: Yeditepe. 

Gündüz, T. (2018). Son Kızılbaş Şah İsmâil. İstanbul: Yeditepe Yayınevi. 

Habibi, A. (2010). Tarih-i Afganistan der Asr-ı Gurkaniyan-ı Hind. Kandehar: Riyaset-i 
İttilaat-ı Kültür. 

Hakyemez, C. (2016). Osmanlı-İran İlişkileri ve Sünnî -Şiî İttifakı. İstanbul: Kitap Yayınevi. 

Handmir, G. (1915). Ḥabîbü’s-siyer. Tahran: Kitabhane-i Hayyam. 

Hanway, J. (1988). Hucum-ı Afganiye ve Zeval-ı Devlet-i Safevîyye. (Çev. İ. Devletşahi), 
Tahran: Yezdan Yayınları. 

Herevi, N. (2004). Tarih-i Mahzen-i Afgani. Lahore: Urdu Science Board. 

Hodgson, M. M. (1995). İslam’ın Serüveni Bir Dünya Medeniyetinde Bilinç ve Tarih. 
İstanbul: İz Yayınları. 

Howe, S. (2015). İmparatorluk. (Çeviren: Sinem Gül). Ankara: Dost Kitabevi. 

Hüseyin, F. A. (2005). Osmano-Safevîdskaya Voyna 1578-1590 gg. Bakı: Nurlan. 

Hüseyini, A. (2002). “Elel ve Evamıl-ı Sokut-ı Safevîye”. Ferheng-i İsfahan Dergisi, No: 24, 
ss. 60-68. 

Huncî, F. R. (2000). Târîḫ-i Âlemârâ-yı Emînî. Tahran: Miras-ı Mektup Yayınları.  
 

Huncî, F. R. (1976). Mihmannâme-i Buhârâ (Yayına hazırlayan: Menuçihr Studeh). Tahran: 
Bengah Yayınları.  

İslam, R. (1994). Tarih-i Revabat-i İran ve Hind ( Çeviren Muhammed Bakır 
Aram&Abbaskuli Gaffuri). Tahran: Emir Kebir Yayınları. 

Jackson, P. (2006). The Cambridge History of İran: The Timurid and Safavid Period. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Kaplan, D. (2015). Safevîler ve Kızılbaşlık. Ankara: Gece Kitaplığı. 

Karadağ, Ç. G. (2011). “Safevî-Özbek Siyasi İlişkileri ve Osmanlı’nın Tesiri (1524−1630)”. 
Afyonkarahisar: Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Doktora 
Tezi. 



174 
 

Karayel, H. (2015). “Sir Thomas Roe’nun Gözünden Bâbürlü Sarayı”. Sakarya: Sakarya 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi. 

Kazvin-i İsfahani, M. V.-i. (1993). Hold-i Berin İran Der Ruzgar-i Safevîyan. Tahran: 
İntişarat-i Encümeni Asar U Mehafir-i Ferhengi. 

Kazvini, A. (2011). Safevî Tarihi(Çeviren:H.Mohammadnejad). Ankara: Birleşik Yayınları. 

Keegan, J. (1995). Savaş Sanatı Tarihi (Çeviren Füsun Doruker). İstanbul: Yeni Yüzyıl 
Yayınları Sabah Kitapları. 

Kemaç, G. (2010). “Özbeklere Karşı Bâbür ve Safevî İşbirliği” . İzmir: Ege Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi. 

Kerimi, A. (2011). “Elel-i Teniş der Revabet-i Harici-i İran ve Özbekan”. İslâm Tarihi 
Araştırmaları Dergisi, C: 11, ss. 86-98.  

Khafi Khan, M. (2006). Muntakhab-ul Lubab. Lahor: Sang-E-Meel Publications. 

Khan, H. R. (tarih yok). Hulasetü’l Ansaab. B.M.Egerton.1104. 

Khan, M. (1947). Maasir-ı-’Alamgiri: A History Of The Emperor Aurangzib`Alamgir (1658-
1707). Royal Asiatic Society Of Bengal. Calcutta. 
https://www.indianculture.gov.in/ebooks/maasir-i-alamgiri-history-emperor-
aurangzib-alamgir-reign-1658-1707-ad adresinden alındı 

Kırlangıç, H. (2001). Şah Tahmasp-ı Safevî Tezkire. İstanbul: Anka Yayınları. 

Külbilge, İ. (2010). “18. Yüzyılın İlk Yarısında Osmanlı İran Siyasi İlişkileri (1703-1747)”. 
İzmir: Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Doktora Tezi. 

Küpeli, Ö. (2014). Osmanlı-Safevî münasebetleri (1612-1632). İstanbul: Yeditepe. 

Kütükoğlu, B. (1993). Osmanlı-İran Siyasi Münasebetleri, 1578-1612. İstanbul: İstanbul 
Fetih Cemiyeti. 

Larudi, N. (2009). Peser-i Şemşir. Tahran: Parse Kitap Yayınları. 

Lockhart, L. (2018). Nâdir Şah-Azerbaycan, Türküstan ve Hindistanın Şahı Türksoylu 
Afşarlar Sülalesinin Banisi. Bakı: “Qanun” Neşriyatı. 

Matthee, R. (2012). Persia in Crisis Safavid Decline and the Fall of Isfahan.. London: I. B. 
Tauris.  

Matthee, R. (2017). “Safevî İran’ı Bir İmparatorluk muydu?” Cihannüma Tarih ve Coğrafya 
Araştırmalar Dergisi, C: 3, ss. 179-208. 

Mehdevi, A. H. (1996). Tarih-i Revabet-i Harici-yi İran 1500-1945. Tahran: Emir-i Kebir 
Enstitüsü Yayınları. 

Merçil, E. (1992). “Büveyhiler”, DİA, VI, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı Yay. 

Mervî, M. (1985). Âlemârâ-yı Nâdirî. Yayına haz. Muhammed Emin Riyahi. Tahran: Nakş-ı 
Cihan. 



175 
 

Mes’ûdî, Ali b. Hüseyin, Murûc ez-zeheb -Altın Bozkırlar. Çev: Ahsen Batur. İstanbul: 
Selenge yayınları. 

Minorsky, V. (1984). Tārīhçe-ʼi Nādir Şah (Çeviren Raşid Yasemi). Tahran: Emir Kebir 
Yayınları. 

Mir Muhammad, S. (1951). Afganistan der Penc Karn-ı Âhir . Meşhed: İntişarat Duruhşeş 
Yayınları. 

Muhammed Kazım, B. M. (1992). Âlemgirnâme. Tahran: Yayına Hazırlayan Mevlevi Hadım 
Hüseyin. 

Muhammednejad, H. (2015). “Osmalı-Safevî İlişkileri (1501-1576)”. Ankara: Ankara 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Doktora Tezi. 

Musalı, N. (2011). I Şah İsmayil`in Hâkimiyyeti (“Tarih-i Alemara-yi Şah İsmayil”). Bakı: 
Nurlan. 

Musalı, N. (2018). “Safevî Hanedanının kökeni:Tarikattan Saltanata Giden Yol”. 
Uluslararası Geçmişten Geleceğe Alevîlik Sempozyumu (s. 19-43). Ankara: Alevî 
İnanç Birliği Vakfı. 

Müneccim Yezdi, M. (1947). Târih-i Abbasî (Ruznâme-i Molla Celal), ed. Seyfullah Vahid 
Neya. Tahran: İntişârât-i Vahid. 

Münşi-yi Türkmen, İ. (2019). Târîh-i Âlemârâ-yı Abbâsi ri(Çeviren Ali Genceli). Ankara: 
TTK Yayınları. 

Mütevelli, A. (1970). “Roykerd-i hay-ı Umde-yi Şah Abbas-ı Evvel Der Münasebeti ba 
Hind”. Fasılname-yi Tarih-i Reyabat-i Haric-i, C:  48, ss. 131-146. 

Naimat, U. (1836). History Of Afghans. (çev: B. Don ) London: The Oriental Translation 
Fund Of Great Britain. 

Nasiri, M. (2002). Biharu`l Envar`dan İbretli Öyküler (Çeviren Fahrettin Altan). Qum: İmam 
Ali (a.s) Müessesesi. 

Necefli, T. (2020). Azerbaycan Safevî Devletinin Harici Siyaseti. Bakü: Turkhan NPB. 

Neşri, M. (1987). Kitab-ı Cihan-Nüma Neşrî Tarihi  Cilt I. Ankara: TTK Yayınları. 

Nevai, A. (1928). Şâh İsmâ’îl-i Safevî (esnâd ü mükâtibât-ı târîhî hemrâh bâ yâddâşthâ-yı). 
Tahran: Bünyâd-ı Ferheng-i İran. 

Nevai, A. (1989). Nâdirşah ve Bezmandeganeş Hamra Ba Name Hay-ı Saltanati. Tahran: 
Zerrin Yayınları. 

Nizameddin , B. A. (1851). Tabakat-ı Ekberi. Tahran. 

Nureddin Muhammed, C. (1989). Cihangirnâme veya Tüzük-i Cihangiri (Yayına Hazırlayan 
Muhammed Haşim). Tahran: Bunyad-ı Ferheng-i İran Yayınları. 

Nurud-din, C. Ş. (2013). Tarih-i Selim Şah IV.Bâbürlü Hükümdarı Cihangir Şah’ın Hatıratı( 
çev.: Nevres-i Kadim). Ankara: TTK Yayınları. 



176 
 

Ömür, E. (2016). “Edward Terry ve Francisco Pelsaert’in seyahatnameleri ışığında Cihangir 
döneminde Bâbürlü Devletinde yönetim ve yaşayış”. Sakarya: Sakarya Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi. 

Özdemir, A. (2021). Türk Hakanı Şah İsmâil. İstanbul: Efsus Yayınları. 

Pendari, H. (2020). “Berresi-i Rahburd-ı Siyasi-İntizami ve Taktik hay-ı Cengi-i Nâdir Şah 
Afşar”. Tarih Araştırmaları Dergisi, C:7, No: 7,)  ss. 27-50. 

Pırlanta, İ. (2001). “Bâbür Şah ve Bâbürlü Devleti’nin Kuruluşu”. Kayseri: Erciyes 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi. 

Ray, S. (1963). Hümayün İran`da (Çeviren: Kivan Fruzende Şehreki). Tahran: Arun 
Yayınları. 

Rezakhani, K. (2017). Reorienting the Sasanians: East Iran in Late Antiquity. Edinburgh: 
Edinburgh University Press Ltd. 

Rumlu, H.-ı. (2004). Şah İsmâil Tarihi. Ankara: Ardıç Yayınları. 

Rumlu, H.-ı. (2017). Safevî Şahı II. İsmâil, Kahkaha Kalesinin 20 Yıllık Mahpusu( Çeviren: 
Hasan Asadi ve Şefaattin Deniz). İstanbul: Bilge Kültür Sanat. 

Rumlu, H.-ı. (2020). Ahsenü’t-Tevarih. Ankara: TTK. 

Safevî, Ş. (1924). Tezkire-yi Şah Tahmasb. Berlin: Kaviani Yayınları. 

Savory, R. (1965). İran-ı Esr-i Safevî (Çevirmen Kombiz Azizi). Tahran: Neşr-i Merkez. 

Savory, R. (2003). Tahkikat der Tarih-i İran-ı Asr-ı Safevî (Çeviren: Abbas Kuli Gaffariferd). 
Tahran: Emir-i Kebir Yayınları.  

Sefakis, H. (1970). Safevîyan der Ruzgar-ı Tarih. Tahran: İntisarat-ı Suhen Yayınları. 

Serhil, F. (2007). “Revabet-i Safevîyan ve Gurkaniyan-ı Hind”. Fasılname-yi Tarih-i İslam 
Dergisi, C: 8, No: 30, ss. 133-162. 

Sistani, M. A. (2004). Resathiz-i Kandehar. Kabil: Afganistan Kültür Bakanlığı. 

Sivrioğlu, U. T., & Yılmaz, M. E. (2015). “Tarihsel Bir Vaka Çalışması: Siyasal Çoğulculuk 
Bağlamında Ekber Şah’ın Yönetim Anlayışı”. Akademik Araştırmalar Dergisi, C: 51, 
ss. 508-519. 

Streusand, D. E. (2013). Osmanlılar Safevîler Bâbürlüler Ateşli Silahlar Çağında İslam 
İmparatorlukları. İstanbul: Ufuk Yayınları. 

Sultaniyan, A., & Kuhensal, H. (1992). “Berresi-yi Çe Gunegi-yi Reftar-ı Şah Tahmasp be 
Hümâyun”. İslam Araştırmaları Dergisi Gilan Üniversitesi, C: 5, No: 16, ss. 104-147. 

Süleymanov, N. (2018). Azerbaycan Sefevi Dövleti 1501-1736-cı iller. Bakı: İktisad 
Üniversiteti Neşriyatı. 

Sümer, F. (1972). Oğuzlar (Türkmenler) Tarihi-Boy Teşkilatı-Destanları (s. 155). içinde 
Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi. 



177 
 

Sümer, F. (1976). Safevî Devletinin Kuruluşu Ve Gelişmesinde Anadolu Türklerinin Rolü: 
Şah İsmâil ile Halefleri ve Anadolu Türkleri. Ankaraa: Türk Tarih Kurumu. 

Sykes, S. (1987). Tarih-i İran. Tahran: Dünya-yi Kitab. 

Sykes, S. P. (2002). A History of Afghanistan. Delhi: Munshiram Manoharlal Publishers Pvt. 
Limited. 

Şahin, H. H. (2015). “Ekber Şah`ın Sosyo-Kültürel ve Dini Reformları”. Tarih Okulu 
Dergisi, C: 22, ss. 113-133. İslam Araştırmaları Merkezi:  

Şeriati, A. (2011). Ali Şiası ve Safevî Şiası. İstanbul: Fecr Yayınları. 

Şeriati, A. (2011). İran ve İslam. Ankara: Fecr Yayınları. 

Şeşen, R. (2001). İslâm Coğrafyacılarına Göre Türkler ve Türk Ülkeleri. Ankara: TTK 
Yayınları. 

Şenses, M. (2019). “İmparatorluk ve Ulus”. Liberal Düşünce Dergisi, C: 24, No: 94, ss. 87-
98.  

Şimşir, N. (2013). Judasz Tadeusz Krosinsky’nin İran Seyahatnamesi. İstanbul: İQ Kültür 
Sanat Yayıncılık. 

Şirazi, A. (2019). Safevîler Tekmile’tül Ahbar, Başlangıçtan 1571’e Kadar Safevîlerin Tarihi( 
Çeviren: Hasan Asadi ve Şefaattin Deniz). İstanbul: Bilge Kültür Sanat. 

Taberi, M. b. (1992). Milletler ve Hükümdarlar Tarihi. İstanbul: MEB Yayınları. 

Takiyüddin, İ. (1999). es-Siyasetü’ş-şer’iyye (Çeviren: Vecdi Akyüz). İstanbul: Dergah 
Yayınları. 

Taşkın, A., Yaman, A., & Musalı, N. (2014). Safevîler ve Şah İsmâil. İstanbul: Önsöz 
Yayıncılık. 

Tavernier, J.-B. (2010). Tevernier Seyhatnamesi. İstanbul: Kitap Yayınevi. 

Turay, E. D. (2019). “16-18. Yüzyılda Osmanlı Doğu Vilayetlerinde Safevî/Acem Hacılarıyla 
İlgili Değerlendirmeler”. Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, C: 21, 
No: 1, ss. 359-378. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/675202 adresinden 
alındı 

Türk, Ü. U. (2017). “Safevî Devleti’nin Özbek Hanlıkları ve Bâbür Devleti ile siyasi ilişkileri 
(1526-1722)”. Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans 
Tezi. 

Usta, A. (2009). “Sâmânîler”. DİA, 36, 64-68. 

Uzun, M. (1998). “Ömer Rıza Doğrul” DİA, Cilt IX. Ankara: Türkiye Diyanet İşleri 
Başkanlığı. 

Uzun, M. İ. (1992). “Bedahşan”. TDV İslâm Ansiklopedisi: 
https://islamansiklopedisi.org.tr/bedahsan#2-edebiyat adresinden alındı. 

Ünlü, B. (2010). “İmparatorluk Fikrinin Gelişimi”. SBF Dergisi, C: 65, No: 3, ss. 237-266.  



178 
 

Vahid, T. (1942). Abbâsnâme yâ Şerḥ-i Zindegânî-i 22 Sâle-i Şâh ʿAbbâs-i S̱ânî: 1052-1073. 
Tahran: Vahîd-i Destgirdî. 

Varol, A. (1998). “XVIII-XIX. Yüzyıllarda Osmanlı-Bâbürlü Münasebetleri”. Malatya: 
İnönü Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi. 

Vilayeti, A. A. (1998). Şah İsmayıl Səfəvi dövründə İranın xarici əlaqələr tarixi. Bakı: 
ƏlHuda. 

Yıldırım, C. (2020). Şah İsmâil-Safevî Kızılbaş Devleti. Ankara: Dorlion Yayınları. 

  

 

 


