
T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SİYASET BİLİMİ VE ULUSLARARASI İLİŞKİLER 

ANABİLİM DALI 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

MİLLİ GÖRÜŞ’TEN AK PARTİ’YE  

TÜRKİYE’DE İSLAMCI SİYASETİN DÖNÜŞÜMÜ 

 

 

 

Oğuz ÖZCAN 

2502080180 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Haluk ALKAN 

 

 

 

 

 

İstanbul - 2022 

 



 ii 

ÖZ 

MİLLİ GÖRÜŞ’TEN AK PARTİ’YE  

TÜRKİYE’DE İSLAMCI SİYASETİN DÖNÜŞÜMÜ 

 

OĞUZ ÖZCAN 

Osmanlı Devleti’nin son döneminde ortaya çıkan İslamcılık diğer çağdaşı 

akımlar gibi doğrudan bir siyasal partiye dönüşmeden, günümüze kadar siyasi partiler 

üzerinde bir etkiye sahip olmuştur. Türkiye’de İslamcı siyasetin tarihsel seyrinde bu 

etkiyi taşıyan kurumsal yapı Milli Görüş Hareketi (MGH) olmuştur. Bu siyasi gelenek 

çok partili yaşama geçildikten sonra siyasal talepleriyle görünür olmaya başlayan 

muhafazakar eğilimlerin temsilciliğini üstlenmiştir. 2001 yılına kadar bütünlüğünü 

muhafaza eden bu gelenek, Adalet ve Kalkınma Partisi’nin (AK Parti) kurulmasıyla 

sonuçlanacak bir ayrışma yaşamıştır. Türkiye’de İslamcı siyasetin 

kurumsallaşmasında bir aktör olarak MGH geleneğinde yaşanan bu ayrışma süreci bu 

araştırmanın konusunu oluşturmaktadır. Uzun bir tarihsel siyasal tecrübeyi temsil eden 

MGH geleneğinin birçok siyasal sorunun karşısında bütünlüğünü korumasına karşın, 

AK Parti’nin kurulmasıyla sonuçlanan ayrışma süreci kurumsalcı bir yaklaşımla analiz 

edilmiştir. 

Araştırma, siyasal kurumsallaşma bağlamında İslamcı siyasetin nasıl bir 

tecrübeye sahip olduğu ve tarihsel süreç içerisinde Türk siyasal yaşamının gelişimine 

bağlı olarak nasıl bir dönüşüm geçirdiğini anlamak bakımından önemlidir. İslamcı 

siyaset geleneğinin hangi sosyo-politik ortamda geliştiği ve bu geleneğin siyasal 

patikasını sürdüren MGH ile AK Parti arasındaki ilişki süreklilik ve ayrışma ekseninde 

ele alınmıştır. Kurumsal siyasal merkez karşısında MGH’nin yaşadığı meşruiyet 

krizinin 28 Şubat postmodern askeri mühahalesiyle derinleşmesi, AK Parti’in 

MGH’den kurumsal olarak ayrışma süreci ve kurumsal merkez karşısında meşru bir 

siyasal kimlik üretme arayışı olarak muhafazakar demokrasi söylemi siyasal 

kurumsallaşma  bağlamında incelenmiştir. Araştırmanın bütüncül bir perspektif içinde 

ele alınmasını sağlamak için tarihsel karşılaştırmalı araştırma yöntemi ile ilk elden 



 iii 

destekleyici nitel verilere ulaşmaya imkan vermesi bakımından ayrışma sürecine 

tanıklık etmiş kişilerle derinlemesine mülakat yöntemi kullanılmıştır.  

Anahtar Kelimeler: İslamcılık, İslamcı siyaset, Milli Görüş Hareketi, Refah Partisi, 

Fazilet Partisi, Adalet ve Kalkınma Partisi, AK Parti, Muhafazakar demokrasi, 

Meşruiyet, Kurumsal çevre, Siyasi parti, Yeni Kurumsalcılık. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 iv 

ABSTRACT 

THE TRANSFORMATION OF ISLAMIST POLITICS IN TURKEY FROM 

MOVEMENT OF NATIONAL IDEA (MİLLİ GÖRÜŞ) TO JUSTICE AND 

DEVELOPMENT PARTY 

OĞUZ ÖZCAN 

The Pan-Islamism movement, which emerged in the last period of the Ottoman 

Empire, did not directly transform into a political party like other contemporary 

movements, yet had an impact on political parties at several levels until today. The 

institutional structure in which this impact is seen in the historical course of Islamist 

politics has been the Movement of National Idea (MNI). This political tradition 

undertook the representation of conservative tendencies that started to become visible 

with their political demands after the transition to a multi-party system. This tradition, 

which preserved its integrity until 2001, experienced a disintegration that resulted in 

the establishment of the Justice and Development Party (JDP). As an actor in the 

institutionalization of Islamist politics in Turkey, this process of disintegration in the 

MNI tradition constitutes the subject of this research. The issue of why the 

disintegration process that resulted in the establishment of the JDP could not be 

managed despite the fact that the MNI tradition, which represents a long historical 

political experience, preserves its integrity in the face of many political problems, has 

been analyzed with an institutionalist approach. 

The research is important in terms of understanding the history of Islamist 

politics in the context of political institutionalization and how Islamist politics has 

undergone a transformation based on the development of Turkish political life in the 

historical process. The socio-political environment in which the tradition of Islamist 

politics developed and the relationship between the MNI and the JDP, which continues 

to do politics in the political path created by this tradition, have been discussed on the 

axes of continuity and disintegration. The conservative democracy discourse, which 

stemmed from the deepening of the legitimacy crisis experienced by MNI against the 

institutional political center with the postmodern military intervention of February 28, 

the process of institutional separation of the JDP from the MNI and the search for a 

legitimate political identity against the institutional center, has been examined in the 



 v 

context of political institutionalization. In order to ensure that the research is carried 

out with a holistic perspective, in-depth interviews were made with individuals who 

witnessed the disintegration process, with a view to allowing access to first-hand 

supportive qualitative data using the historical comparative research method. 

   

Keywords: Islamism, Islamist politics, Milli Görüş Hareketi, Movement of National 

Idea, Welfare Party, Virtue Party, Justice and Development Party, AK Party, 

Conservative democracy, Legitimacy, Institutional environment, Political party, New 

institutionalism. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 vi 

ÖNSÖZ 

Sosyal ve kültürel yaşamın bir fonksiyonu olması beklenen siyaset, Türkiye’de 

ilişkileri belirleyen bir işleve sahip olmuştur. Bu çerçevede siyasi partiler siyasal 

yaklaşımların taşıyıcısı olmanın yanında, insanların toplumsal kimliklerinin ve 

kültürel değerlerinin temsilciliğini de üstlenmiştir. Osmanlı’nın son yüzyılında 

oluşmaya başlayan ve Cumhuriyetin ilk yıllarından itibaren tarihsel bir süreçte gelişen 

bu olgu, sosyal kesimlerin siyasallaşması şeklinde tezahür etmiştir. Siyasallaşan insan 

topluluklarının ait oldukları değer dünyasına göre siyasal bir pozisyon geliştirmesi bu 

sürecin ilk evresi olmuştur. Osmanlı modernleşmesinin bir uzantısı olarak ortaya çıkan 

ve Cumhuriyet döneminde kristalize olan sosyal katmanların siyasallaşması, siyasal 

partilerin geleneksel tabanını oluşturmuştur. 

Sosyal süreçlerle ve güncel ihtiyaçlarla birlikte mütalaa edilmesi beklenen 

siyasal olgular, Türkiye’de bu tarihsel bakiye üzerinden okunduğu için daima temel 

tartışma alanına dönüşmüştür. Siyasetin keskin hatlarla konuşuluyor olması, kişisel 

tarihimde erken denecek bir dönemde dikkatimi çekmiştir. Bu bağlamda İslamcılık 

başlığı altında tartışılan kavramlar, siyasal partiler ve bu alanın İslami değerler ile 

ilişkisi daima gündemimde yer almıştır. Milli Görüş Hareketi’nin (MGH) önce yerel 

yönetimlerde ardından merkezi iktidarda gösterdiği başarı ivmelenerek devam 

etmemiş, bu olumlu atmosfer kısa bir süre sonra yerini siyasal durağanlık ile kurumsal 

bir çözülmeye bırakmıştır. Birçok siyasal badire karşısında bütünlüğünü korumayı 

başarmış olan MGH’nin 28 Şubat postmodern darbesi ve sonrasında yaşanan 

gelişmeler karşısında, tarihsel tecrübesinin bir yansıması olarak teşkilatlarıyla 

kenetlenmek yerine bir ayrışma sürecine girmesi bu çalışmanın temel konusu 

olmuştur.  

AK Parti’nin kurulmasıyla sonuçlanan bu ayrışma sürecinin neden 

engellenemediği sorusu etrafında gelişen çalışmada, demokrasi tecrübesinin temel 

aktörleri olan siyasal partilere yönelik kurumsalcı yaklaşım ile yeni bir analiz çerçevesi 

geliştirmek amaçlanmıştır. Her ne kadar tezin merkezinde MGH tecrübesi yer alsa da, 

bu çalışma MGH partilerinin yanında bir örgüt olarak Türk siyasal yaşamındaki siyasal 

partilerin analizinde alternatif bir yaklaşım önerisi sunmayı hedeflemektedir.  



 vii 

Uzun ve yorucu bir süreçte tamamlama imkanı bulduğum doktora sürecinde 

bana destek veren, beni cesaretlendiren, fiili ve kavli dualarıyla yanımda olan herkese 

teşekkür borçluyum. Öncelikle tez danışmanlığımı kabul etme nezaketini gösteren, 

metodolojik ve teorik önerileriyle tezin şekillenmesinde büyük katkısı olan tez 

danışmanım Prof. Dr. Haluk ALKAN’a şükranlarımı sunuyorum. Aynı zamanda tez 

izleme jürimde yer alan Dr. Süleyman GÜDER ile Dr. Can CEYLAN’a; yorum ve 

sorularıyla tez savunmamda bana katkılarını esirgemeyen Doç. Dr. Abdurrahman 

BABACAN ile Doç. Dr. Edip Asaf BEKAROĞLU’na; bir büyüğüm olarak bu süreçte 

desteğini ve yönlendirmesini daima yanında hissettiğim kıymetli hocam Prof. Dr. 

Nihat ALAYOĞLU’na, mülakat için bana değerli vakitlerini ayıran her bir 

görüşmecimize, bu zorlu süreçte tezin birçok aşamasında kendisi ile yakın istişare 

içerisinde olduğum, yazılan bölümlerin analizinde kendisinden destek aldığım Enes 

AÇIKGÖZ’e, çalışmaya katkıda bulunan ve isimlerini burada zikredemediğim değerli 

dostlarıma ve mesai arkadaşlarıma teşekkür ederim.  

Bu uzun ve sabır gerektiren çalışma boyunca daima yanımda olan, sürecin 

cesaret kırıcı aşamalarında odaklanmam için bana destek veren kıymetli aileme de 

sonsuz teşekkür borçluyum. Özellikle benim eksiklerimi tamamlayarak bu süreçte her 

türlü fedakarlığı sergileyen, gösterdiği sonsuz sabır, hoşgörü ve anlayış nedeniyle 

değerli eşim Süreyya Hanıma, huzurlu bir çalışma ortamının oluşmasında önemli 

katkıya sahip sevgili oğullarım Yahya Eymen’e, Yusuf’a, Ahmet Berat’a ve Hamza’ya 

ayrı ayrı teşekkür ederim. Bugünlere gelmemde büyük emeği olan, her daim dualarıyla 

gölgemi aydınlatan biricik anneciğime şükran borçluyum. Son olarak, bu tez konusunu 

seçmemde büyük etkisi olan, kendisiyle çok fazla vakit geçirme imkanım olmasa bile 

özellikle lise yıllarımda kendisini hayranlıkla takip ettiğim sevgili babacığımı burada 

şükranla ve rahmetle anmak istiyorum.  

Bu çalışmayı, Milli Görüş geleneğinin bir mensubu olan ve Refah Partisi’nin 

Mart 1994 yerel seçim zaferinden kısa bir süre önce ahiret yolculuğuna uğurladığımız 

ilham kaynağım rahmetli babacığıma ithaf ediyorum.   

 

       Oğuz ÖZCAN 

       İstanbul, 2022 

 



 viii 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ………………………………………..………………………………………………..…………………………………….ii 

ABSTRACT………………………………………..………………………………………………..………………....…iv 

ÖNSÖZ………………………………………..………………………………………………..…………………….......…vi 

KISALTMALAR LİSTESİ……………………………………..……………………………………………..xii 

GİRİŞ…...…………………………………..………………………………………………..………………………………..1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

YENİ KURUMSAL TEORİNİN KAVRAMSAL ÇERÇEVESİ: 

KURUMSALLAŞMA VE İSLAMCILIK SİYASETİNİN TARİHSEL 

DÖNÜŞÜMÜ 

1.1.YENİ KURUMSALCILIĞIN KAVRAMSAL ÇERÇEVESİ, GELİŞİM SÜRECİ 

VE KURUMSAL DEĞİŞİM YAKLAŞIMI………….……..……….………………………..………....15 

1.1.1.Klasik Kurumsal Teorinin Gelişimi……..……..……..……..……..……...……….……15 

1.1.2.Yeni Kurumsal Teori………………..………………..…………………………….……….......19 

1.1.2.1.Kurumsal Çevre, Eşbiçimlilik ve Meşruiyet Arayışı…..………...23 

 1.1.3.Yeni Kurumsal Teorinin Kurumsal Değişim Yaklaşımı……………………...26 

1.1.3.1.Kurumsal Değişimin Unsurları………………………………….……….…………..….31 

1.2.YENİ KURUMSALCI YAKLAŞIM IŞIĞINDA TEORİK KAVRAMLARIN 

ANALİZİ ……………….……..……….……..……….………………………………………………………..................37 

1.2.1.Siyasal Karar, Birey ve Rasyonel Tercih…...............................................…………....40 

1.2.2.Kurumsal Çevre, Kültürel Roller ve Prosedürler.................................….……......42 

1.2.3.Tarihsel Süreklilik, Patika Bağımlılığı ve Siyasal Kararlar…......………..….45 

1.2.4.Kurumsal Aktörler, Söylem ve İçerik……………………………………..…………....49 

1.3.ÖRGÜT, KURUM VE KURUMSALLAŞMA KAVRAMLARI…..……….……….....52 

 1.3.1.Örgüt Kavramı………………………………………………………………………...……….…...53 

 1.3.2.Kurum ve Kurumsallaşma Kavramları…………………………………....…………....56 

1.3.3.Siyasal Kurumsallaşma Olgusu ve Unsurları…………………………..…………...61 

1.3.3.1.Uyarlanabilirlik………………………………………………………......……….....64 

1.3.3.2.Karmaşıklık………………………………………………………................………....66 

1.3.3.3.Özerklik………………………………………………………………………..………..67 

1.3.3.4.Birlik ve Tutarlılık………………………………………………………..………..68 

1.4.BİR KURUM OLARAK SİYASAL PARTİLER………….………………………….……...…69 

1.4.1.Siyasal Partilerin Ortaya Çıkışı…………………………………......................………...71 

1.4.1.1.Kurumsal Yaklaşım……………………………………………………..………...74 

1.4.1.2.Bunalım / Kriz Yaklaşımı………………………………………….....………..77 

1.4.2.Siyasal Parti Tanımı………………………………………………………………….………..82 

1.4.3.Siyasal Partilerin Kurumsallaşması…………………………………………..……….87 



 ix 

1.5. OSMANLI SİYASAL YAŞAMINDA İSLAMCILIK KAVRAMI..……….…….......91 

1.5.1. İslamcılık Kavramının Çerçevesi…………………………...………………………....…92 

 1.5.2. Toplumsal ve Siyasal Meşruiyet Zemini Olarak İslamcılık…..……………98 

1.5.2.1 Kurumsal Değişim Arayışı ve Meşruiyet Kaynağı......………….102 

 1.5.3. İslamcılık ve Modernlik Tartışmaları……………………………………..…………105 

 1.5.4. İslamcılık Düşüncesinin Siyasal İçerik Kazanması……..………....……….…110 

1.5.5. İslamcı Siyasetin Toplumsal ve Siyasal Tabanı……………...............................114 

1.6. CUMHURİYETİN İLANINDAN ÇOK PARTİLİ YAŞAMA İSLAMCI 

SİYASET……………………………………………………………………………….……….……..……….…….….118 

1.6.1. Çok Partili Yaşamla Birlikte Siyasal Kurumsallaşma Süreci.…………..123 

1.7. SİYASAL KURUMSALLAŞMA BAĞLAMINDA İSLAMCILIĞIN 

TARİHSEL SÜRECİ……………………………………………………………………………...……….……....125 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

MİLLİ GÖRÜŞ HAREKETİ’NİN SİYASAL KURUMSALLAŞMASI VE 

SİYASAL AYRIŞMA SÜRECİ 

2.1. KURUMSAL ÇEVRE KARŞISINDA SİYASAL KURUMSALLAŞMA 

ARAYIŞLARI……………………………………………………..……….……..……….……..……….……..…....130 

2.1.1. Merkez Sağda Temsil Krizi ve Milli Görüş Hareketi…………….…….........131 

2.1.2. İslami Cemaatlerin Siyasal Konumu ve Milli Görüş Hareketi…….........133 

2.1.3. İslam Dünyasından Yapılan Tercüme Eserlerin Etkisi…………...................135 

2.2. MİLLİ GÖRÜŞ HAREKETİ’NİN SİYASAL KURUMSALLAŞMA 

SÜRECİ…………………………………………………………………………………………………….......................138 

2.2.1. Siyasal Katılma Krizi ve Siyasal Kurumsallaşma Süresi…..........................138 

2.2.1.1. Milli Nizam Partisi’nin Kuruluşu….........................................................141 

2.2.1.2. Milli Selamet Partisi’nin Kuruluşu…......................................................145 

2.2.2. Siyasal Bir Kimlik Tanımı Olarak ‘Milli Görüş’ Kavramı….....................151 

2.2.3. Askeri Müdahale ile Demokrasinin Askıya Alınması….................................155 

2.2.3.1. 12 Eylül Askeri Darbesi ve Siyasal Atmosfer….............................156 

2.2.3.2. Türk-İslam Sentezi Politikası…...................................................................160 

2.2.3.3. 1983 Genel Seçimleri ve Siyasal Normalleşme Süreci……....164 

2.2.3.4. Değişen Sosyo-Ekonomik Yapı ve Yeniden Siyasallaşma...167 

2.3. YENİDEN KURUMSALLAŞMA ÇALIŞMALARI VE SİYASAL AYRIŞMA 

SÜRECİ……………………………………………………………………………….…..................................................169 

2.3.1. Milli Görüş Hareketi’nin Yeniden Siyasal Kurumsallaşması…...............170 

2.3.1.1. Kurumsal Yenilenme Arayışı Bağlamında Refah Partisi’nin 

Kuruluşu…......................................................................................................................................172 

2.3.1.2. Refah Partisi’nin Siyasal Programı ve Siyasal 

Kurumsallaşma...........................................................................................................................176 

2.3.1.3. Siyasal Söylem Olarak Adil Düzen.........................................................182 

2.3.2. Siyasal Bir Kriz olarak Susurluk Kazası ve Siyasal Atmosfer….............183 



 x 

2.3.3. 28 Şubat Postmodern Askeri Darbesi ve Refah Partisi’nin 

Kapatılması……..........................……...........................……...........................…….....................................188 

2.3.4. Askeri Müdahale Sonrası Kurumsallaşma Arayışları…..................................196 

2.3.4.1.Fazilet Partisi’nin Kuruluşu ve Liderlik Sorunu.............................199 

  2.3.4.2.Fazilet Partisi’nin Kapatılması ve Meşruiyet Krizi......................207 

2.3.4.3.Alternatif Kurumsal Yaklaşımlar: Saadet Partisi ve HAS 

Parti….................................................................................................................................................210 

2.3.5. Yeni Kurumsalcılık Işığında Milli Görüş Hareketi’nin Kurumsallaşma 

Sürecinin Değerlendirmesi…..............................................................................................................214 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

SİYASAL KURUMSALLAŞMA BAĞLAMINDA AK PARTİ’NİN 

KURULUŞU VE YENİ BİR SİYASAL KİMLİK İNŞASI 

3.1. KURUMSAL AYRIŞMA VE AK PARTİ’NİN KURULUŞU……….........................220 

3.1.1. Ayrışma Sürecinde Siyasal Söylem Arayışı…………………………...................222 

3.1.2. Parti İçi Muhalefetin Belirginleşmesi..........................................................................224 

3.1.3. Kurumsal Ayrışma Sürecinde Liderliğin Rolü.....................................................226 

3.1.4. AK Parti’nin Kuruluşu ve Siyasal Kimliği..............................................................229 

3.1.4.1. Yeni Siyasal Kimliğin Parti Tüzüğü ile Parti Programına 

Yansıması.......................................................................................................................................234 

3.1.5. Fazilet Partisi İçinde Yaşanan Ayrışma Sürecinin Analizi..........................238 

3.2. SİYASAL KURUMSALLAŞMA UNSURU OLARAK MUHAFAZAKAR 

DEMOKRASİ SÖYLEMİ....................................................................................................................................241 

3.2.1. AK Parti’nin Muhafazakarlık Yaklaşımı..................................................................251 

3.2.2. AK Parti’nin Muhafazakar Demokrasi Algısı.......................................................255 

3.3. AK PARTİ İKTİDARINDA YAŞANAN SİYASAL GELİŞMELER....................260 

3.3.1. AK Parti ile Liberal Çevreler Arasındaki İlişki....................................................264 

3.3.2. Kasım 2002 Genel Seçimleri ve AK Parti’nin Zaferi......................................267 

3.3.3. Siyasal Açılım Arayışları ve Avrupa Birliği ile İlişkiler...............................272 

3.3.4. 27 Nisan E-Muhtırası ve Anayasa Mahkemesi’nin 367 Kararı...............277 

3.3.5. 2007 Cumhurbaşkanlığı Seçim Süreci ve Başörtüsü Meselesi.................283  

3.3.5.1. 2008 Başörtüsü Düzenlemesi.......................................................................288 

3.3.6. AK Parti Kapatma Davası....................................................................................................292 

3.3.7. Yeni Kurumsalcı Analiz Işığında AK Parti’nin Kuruluş Sürecinin 

Değerlendirilmesi.......................................................................................................................................296 

 

 

 

 



 xi 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

İSLAMCI SİYASETTE YAŞANAN KURUMSAL DÖNÜŞÜM ALGISI 

4.1. ARAŞTIRMANIN KATILIMCI PROFİLİ VE SORULARI…….................................303 

4.2. SÜREKLİLİK BAĞLAMINDA MİLLİ GÖRÜŞ HAREKETİ ve  

AK PARTİ’NİN İSLAMCI SİYASET GELENEĞİYLE İLİŞKİSİ....................................311 

4.2.1. İslamcılık ile Milli Görüş Hareketi Arasındaki İlişkinin Analizi...........312 

4.2.2. Kurumsalcı Yaklaşım Bağlamında İslamcılık ile AK Parti Siyasetinin 

Değerlendirilmesi.......................................................................................................................................319 

4.3. YENİ KURUMSALCILIK BAĞLAMINDA SİYASAL AYRIŞMA 

SÜRECİ...............................................................................................................................................................................329 

4.3.1. Milli Görüş Hareketi İçindeki Değişim Krizi ve Ayrışma 

Süreci...................................................................................................................................................................330 

4.3.2. Ayrışma Bağlamında Milli Görüş Hareketi ile AK Parti’nin 

Karşılaştırmalı Analizi...........................................................................................................................332 

4.4. YENİ KURUMSALCILIĞIN DEĞİŞİM ARGÜMANLARI BAĞLAMINDA 

SİYASAL AYRIŞMANIN ANALİZİ.........................................................................................................341 

4.4.1. Kurumsal Çevre ile Devlet Kurumlarından Gelen Baskı ve Ayrışma 

Süreci .................................................................................................................................................................344 

4.4.2. Teşkilat Beklentilerinin Karşılanmaması ve Parti İçi  

Değişim Talepleri.......................................................................................................................................350 

4.4.3. Merkeziyetçi Liderlik Anlayışı ve Geleneksel Liderliğin 

Sorgulanması.................................................................................................................................................365 

4.5. KURUMSAL MEŞRUİYET ARAYIŞI VE MUHAFAZAKAR DEMOKRASİ 

SÖYLEMİ.........................................................................................................................................................................375 

 

SONUÇ...............................................................................................................................................................................384 

KAYNAKÇA.................................................................................................................................................................400 

ÖZGEÇMİŞ...................................................................................................................................................................428 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 xii 

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

AB  : Avrupa Birliği 

AK Parti  : Adalet ve Kalkınma Partisi 

ANAP  : Anavatan Partisi  

AP  : Adalet Partisi 

CHP  : Cumhuriyet Halk Partisi 

DGM   : Devlet Güvenlik Mahkemesi 

DP  : Demokrat Parti 

DYP  : Doğruyol Partisi 

FP  : Fazilet Partisi 

HAS Parti : Halkın Sesi Partisi 

HSYK  : Hakimler ve Savcılar Yüksek Kurulu 

IMF  : Uluslararası Para Fonunu  

İBB  : İstanbul Büyükşehir Belediyesi 

KİT  : Kamu İktisadi Teşekkülleri  

KOBİ  : Küçük ve Orta Ölçekli İşletmeler 

MGH  : Milli Görüş Hareketi 

MGK  : Milli Güvenlik Kurulu 

MGV  : Milli Gençlik Vakfı 

MNP  : Milli Nizam Partisi 

MP  : Millet Partisi   

MSP  : Milli Selamet Partisi 

MÜSİAD : Müstakil Sanayici ve İşadamları Derneği 

RP  : Refah Partisi 

SP  : Saadet Partisi 

SSCB  : Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği 

STKB  : Sivil Toplum Kuruluşları Birliği  

TBMM : Türkiye Büyük Millet Meclisi  

TKA  : Tarihsel Karşılaştırmalı Araştırma Yöntemi 

TOBB  : Türkiye Odalar ve Borsalar Birliği Başkanlığı  

TSK  : Türk Silahlı Kuvvetleri 

TÜSİAD : Türk Sanayicileri ve İş İnsanları Derneği 

VGM  : Vakıflar Genel Müdürlüğü 

YÖK  : Yükseköğretim Kurumu  

 
 
 



 1 

GİRİŞ 

Osmanlı Devleti’nin son döneminde ortaya çıkan siyasal düşünceleri günümüze kadar 

takip edildiğinde, ana akım siyasi partilerin bu tarihsel arka planda oluşan siyasal 

mirasın izlerini taşıdığını görmek mümkündür. Geleneksel kurumsal yapıların 

sorgulandığı sarsıcı modernleşme hareketleri ve askeri yenilgilerle gelen toprak 

kayıplarının engellenememesi, imparatorluğun geleceğini tartışan farklı siyasal çözüm 

arayışlarını ortaya çıkarmıştır. Bu tarihsel birikim üzerinde gelişen alternatif düşünce 

ve hareketler, Türk siyaseti için bir siyasal patika oluşturmuştur. Türkiye’deki siyasal 

yaşamı ve siyasi aktörleri bu miras ile birlikte değerlendirmek, günümüzdeki 

tartışmaları anlamak için önemlidir.  

Bir kurtuluş reçetesi iddiasıyla ortaya çıkan İslamcılık, Osmanlıcılık ve Türkçülük 

düşünce akımları, doğrudan bir siyasal partiye dönüşmeden, tarihsel ve fikri bir 

bağlamda günümüze kadar siyasi partiler üzerinde bir etkiye sahip olmuştur. Bu genel 

çerçeve içinde İslamcılık düşüncesi de günümüze kadar etkisini sürdürmüştür. Siyasal 

yaşamda bu etkinin kurumsal adresi, siyasal ve sosyal öncelikleri, odaklandığı 

hedefleri ve dini içerikli yaklaşımlarıyla Milli Görüş Hareketi (MGH) partileri 

olmuştur. İslamcılığın tarihsel seyrini ve siyasal etkilerini sadece tek bir siyasi yapıyla 

ilişkili olarak ve tek bir hat üzerinden tanımlamak mümkün değildir. Dolaylı bir 

temsilci olarak siyasal süreçte MGH ön plana çıksa da dönem dönem farklı eğilimleri 

etkileyen İslamcılık, bazı kırılmalara, tartışmalara ve dönüşümlere sahne olarak 

günümüze kadar etkilerini sürdürmüştür.  

İslamcı siyasetin tarihsel seyrinde bu etkiyi taşıyan en önemli kurumsal yapı MGH 

olmuştur. Bu hareket, çok partili yaşama geçildikten sonra siyasal talepleriyle görünür 

olmaya başlayan muhafazakar eğilimlerin temsilciliğini üstlenerek siyaset sahnesine 

çıkmıştır. 2001 yılına kadar bütünlüğünü muhafaza eden bu gelenek, Adalet ve 

Kalkınma Partisi’nin (AK Parti) kurulmasıyla sonuçlanacak önemli bir ayrışma 

yaşamıştır. Bu ayrışmanın tarihsel seyirde ve fikri planda hangi dinamikler üzerinden 

geliştiği çalışmamızda analiz edilecektir. Alternatif bir kurumsallaşma arayışı olarak 

İslamcı siyasetin tarihsel bakiyesi üzerinden, MGH’den AK Parti’ye siyasal geçişin 

dinamikleri kurumsalcı bir yaklaşımla ele alınacaktır. Bu kurumsal ayrışmanın 



 2 

arkasındaki siyasal etkenler, bu sürecin aktörleri arasındaki etkileşim ve bu gelenek 

içinde yaşanan siyasal çözülme, ayrışma ve süreklilik bağlamında incelenecektir.  

MGH’deki siyasal çözülme süreci ve AK Parti’nin kurulması dört temel kapsamda ele 

alınacaktır. İlk olarak İslamcı siyaset geleneği, MGH ve AK Parti’nin yer aldığı 

tarihsel ve siyasal süreçte ortaya çıkan siyasal kurumsal görünüm, benzerlikler ve 

ayrışan unsurlar üzerinden incelenecektir. Elde edilecek bulgular ışığında hem 

MGH’nin hem de AK Parti’nin siyasal kimliğiyle İslamcı siyaset arasındaki ilişkinin 

unsurları açıklanacaktır.  

İkinci olarak alternatif siyasal kurumsallaşma arayışı olarak İslamcılık siyasetinin 

siyasal patikasını takip eden MGH’nin kurumsallaşma sürecine bakılacaktır. Farklı bir 

siyasal temsil arayışı olarak kurulan Milli Nizam Partisi (MNP) ile başlayan siyasal 

kurumsallaşma sürecinde MGH partilerinin tarihsel tecrübesi incelenecektir. Bu 

kapsamda kurumsal çevrenin siyasal elitleri karşısında MGH partilerinin maruz 

kaldığı baskıların siyasal sonuçları detaylı şekilde verilecektir. Bu baskılarla birlikte 

siyasal sistemin aktörlerinin ürettiği meşruiyet krizinin MGH partilerinin siyasal 

etkinliği üzerindeki etkilerine yakından bakılacaktır. Uzun bir siyasal tecrübeye sahip 

bu geleneğin dış şoklar karşısında gösterdiği savunma yeteneğini, parti içinde oluşan 

ayrışma sürecinde neden sergileyemediğine odaklanılacaktır. 

Üçüncü olarak, AK Parti’nin kurulmasıyla sonuçlanan MGH geleneği içindeki 

değişim arayışlarının nedenleri ortaya konacaktır. Hangi değişim dinamiklerinin 

siyasal kimlik arayışını tetiklediği ve MGH geleneğinin parti içi dengeler 

incelenecektir. Farklı kurumsallaşma arayışıyla üretilen siyasal kimliğin görünümü, 

bu kimliğin ifadesi olarak kullanılan siyasal söylem ve MGH geleneğinden ayrışma 

sürecinde yeni söylemin hangi işlevle kullanıldığı araştırmanın dördüncü bağlamını 

oluşturmaktadır. 

İslamcılık, MGH geleneği ve AK Parti arasında bazı ilişki ve etkileşimler olduğu kadar 

bunların aynı zamanda farklı tarihsel ve siyasal tecrübeyi temsil ettikleri 

unutulmamalıdır. Bu iki siyasal yapı İslamcılık siyasetiyle özdeş kabul edilmemeli; bu 

aktörlerin temel söylemleri ile odaklandıkları hedefler bağlamında tarihsel olarak yeni 



 3 

bir siyasal aşamaya karşılık geldikleri göz önünde bulundurulmalıdır. Bu siyasal 

hareketlerin temel referansları, hedefledikleri seçmen kitlesi ve sahiplendikleri 

değerler arasındaki benzerlikler baz alınarak yapılacak karşılaştırmalar, mutlaka bu 

tespitler dikkate alınarak değerlendirilmelidir. Söylem ve düşünce planında aralarında 

bir süreklilik ilişkisi kurmakla birlikte, bu siyasal hareketlerin her birinin müstakil bir 

kurumsal yapıyı temsil ettiği ve analiz edilen kurumsal değişimin bu yapılar arasındaki 

etkileşimin tüm unsurlarını kapsamayacağı hususu önem arz etmektedir. 

 

ARAŞTIRMANIN KONUSU VE KAPSAMI  

İslamcı siyaset geleneğinin tarihsel seyrinde kurumsal bir aktör olarak MGH 

geleneğinde yaşanan ayrışma süreci ve alternatif bir kurumsallaşma arayışı olarak AK 

Parti’yi doğuran siyasal dinamikler araştırmanın konusunu oluşturmaktadır. AK Parti, 

yaklaşık yirmi yıllık iktidarıyla, Cumhuriyet rejimiyle ana hatları belirlenen siyasal 

sistemin temel mekanizmalarında gerçekleştirdiği değişikliklerle Türk siyasal 

yaşamında belirgin izler bırakmaya adaydır. Türkiye’de siyasetin tarihsel bakiyesinin 

çalkantılı ve istikrasız bir görünüme sahip olduğu dikkate alındığında, uzun süre 

iktidarda kalma becerisiyle AK Parti diğer siyasal aktörlerden ayrışmaktadır. Siyasal 

sistemin kurumsal yapısında köklü etkiler meydana getiren bir partinin hangi 

koşulların ürünü olduğu önemli bir konudur. AK Parti’nin kuruluş sürecini anlamak 

için MGH’nin Türk siyasal yaşamında temsil ettiği siyasal tecrübenin tarihsel olarak 

ele alınması gereklidir. 

MGH partilerinde yaşanan siyasal çözülme süreci ve AK Parti’yi kuran aktörlerin bu 

kurumsal yapı içinde temsil ettiği değişim arayışı, MGH partilerinin siyasal süreçleri 

üzerinden incelenecektir. Türk siyasal yaşamında köklü bir tartışma zemini olan ve 

AK Parti iktidarıyla birlikte yeniden gündeme gelen İslamcılık düşüncesi ve MGH 

geleneği, güncel tartışmaların ötesinde kurumsal değişim dinamikleri bağlamında 

araştırılacaktır. AK Parti’nin, oluşturduğu siyasal kimliği ve temsil ettiği sosyal 

unsurlarla İslamcı siyaset ile MGH geleneğinin izlerini taşıyıp taşımadığı 

karşılaştırmalı analizlerle sorgulanacaktır. Bu gelenek içerisinde yaşanan ayrışmanın 



 4 

kökenleri incelenirken, kurumsal değişim unsurları ile alan araştırmasında yapılan 

görüşmelerde ortaya çıkan veriler bir arada kullanılacaktır. 

AK Parti’nin kuruluşuyla sonuçlanan siyasal dönüşümün örgüt içi dinamikleri, 

değişim ya da kırılma olgusu üzerinden karşılaştırmalı olarak analiz edilcektir. Bu 

noktada Refah Partisi (RP) ile devamında kurulan Fazilet Partisi’nin (FP) kapatılması 

ile siyaset alanı kısıtlanan MGH geleneğinin çözülme süreci kurumsalcı yaklaşımla 

değerlendirilecektir. Köklü bir siyasal geleneği temsil eden MGH’nin nasıl bir kırılma 

yaşadığı da önemli bir sorudur. FP’nin kapatılması ile yaşanan müdahaleye kadar 

bütünlüğünü korumayı başarmış bir siyasal gelenek, neden ve hangi süreçlere bağlı 

“gelenekciler/yenilikçiler” tanımlamasıyla ifade edilen bir kurumsal ayrışma 

yaşamıştır? Yeni bir partinin kurulması köklü bir ayrışmayı ifade ederken, kurucu 

kadronun MGH geleneğinde yetişmiş olmasının işaret ettiği süreklilik olgusu, 

görüşmeci yorumlarıyla birlikte açıklanacaktır. 

Bu doğrultuda tezin “Giriş” bölümünde araştırmanın konusu ve kapsamı, bu 

çalışmanın amacı, önemi ve soruları, araştırmanın kullandığı yöntemler ile çalışmanın 

hipotezleri açıklanacaktır.  

Birinci bölümde çalışmanın kuramsal çerçevesi ile kullandığı temel kavramların 

içerikleri açıklanacaktır. Yeni Kurumsal teorinin gelişim süreci, klasik kurumsal 

teoriden ayrışması ve kurumsal değişim sürecinin nasıl geliştiği açıklanacaktır. 

Çalışmanın temel kavramsal unsurları olarak örgüt, kurum, siyasal kurumsallaşma 

kavramlarının ne ifade ettiği ve unsurları; siyasal kurumsalcılık bağlamında siyasal 

partilerin oluşum süreci izah edilecektir. Kurumsalcılığın temel kavramlarının 

ardından bir düşünce ve hareket olarak İslamcılık kavramı, ortaya çıkış süreci, bu 

kavramı izah eden sosyal ve siyasal şartlar ortaya konulacaktır. Başından itibaren bir 

kurumsallaşma arayışı olan İslamcılık düşüncesinin toplumsal ve siyasal tabanı 

belirtilecektir. Aynı zamanda Osmanlı Devleti’nden Cumhuriyete geçiş sürecinde 

İslamcılık düşüncesinin karşılaştığı temsil sorunu ve çok partili yaşam ile birlikte 

başlayan kurumsallaşma arayışları bu tarihsel süreç içerisinde ele alınacaktır. 



 5 

İkinci bölümde, Cumhuriyet rejimi ile kesintiye uğrayan alternatif kurumsallaşma 

çabalarının yeniden canlanması, MGH’nin temsil ettiği siyasal kurumsallaşma 

arayışları, bu hareketin bünyesinde kurulan partilerin ortaya çıktığı siyasal ortam 

incelenecektir. Tarihsel bir karşılaştırma yapabilmek için MGH’nin fikri arka planı, 

siyasal bir kimlik olarak ortaya çıkış süreci ve siyasal konumu bu tarihsel sürece bağlı 

kalınarak verilecektir. Bu partilerin içinde yer aldığı siyasal kurumsal çevreyle 

karşılıklı etkileşimi, sivil ve askeri bürokrasinin müdahaleleri ve siyasal elitler 

tarafından sınırlandırılan siyasal çevrenin detayları açıklanacaktır. Türk siyasal 

yaşamında MGH partilerinin ne ifade ettiği, siyasal sistem karşısındaki meşruiyet 

sorunu ve yeniden kurumsallaşma arayışları dönemin siyasal gelişmeleriyle birlikte 

incelenecektir. MGH’de yaşanan ayrışmanın ürünü olarak ortaya çıkan parti içi 

muhalefetin geliştiği siyasal süreç ele alınacaktır.  

Üçüncü bölümde, çalışmanın analiz ettiği ayrışma sürecinin temel aktörü olarak ön 

plana çıkan AK Parti ve kuruluş süreci incelenecektir. Çalışmanın sistematiğine uygun 

olarak bu bölümde, değişim taleplerine bağlı MGH’de yaşanan kurumsal ayrışmanın 

parti içi dinamikleri, muhalif yaklaşımın belirginleşmeye başladığı siyasal bağlam, 

AK Parti’nin kuruluşu, parti programı açıklanacaktır. MGH’den ayrışmanın görünür 

unsuru olan ve yeni bir siyasal kimlik arayışının göstergesi olarak kullanılan 

“muhafazakar demokrasi” söylemi ele alınacaktır. Siyasal alanı kendi lehine 

genişletmek için  AK Parti’nin bu söyleme yüklediği fonksiyon izah edilecektir. 

MGH’den kurumsal olarak ayrışan AK Parti’nin temsil ettiği yeni siyasal kimliğin 

anlaşılır olması için bazı temel konularda sergilenen politik yaklaşımlar inceleme 

konusu yapılacaktır. Partinin öncelikli kaygısının kendisine kurumsal çevrede yeni ve 

meşru bir siyaset alanı geliştirmek olduğu, ilk dönem siyasal gelişmelerdeki parti 

tercihlerinden de anlaşılmaktadır. Bu çerçevede yeni bir siyasi kimlik olarak ilan ettiği 

ılımlı söylem, sergilediği uzlaşmacı yaklaşım, merkez siyasal elitler karşısında bir 

denge unsuru olarak liberal çevrelerle yakın iletişim içinde olması, Avrupa Birliği 

(AB) üyelik sürecindeki istekli tavrı, 2007 Cumhurbaşkanlığı seçim süreci ve 

başörtüsü meselesi tartışmaları üzerinden AK Parti’nin siyasal yaklaşımları analiz 

edilecektir.  



 6 

Dördüncü bölümde ise, çalışmanın teorik ve kavramsal çerçevesi kullanılarak İslamcı 

siyaset geleneği ile başlayan ve AK Parti’nin kuruluşu ile sonuçlanan siyasal süreç 

analiz edilecektir. Araştırmanın katılımcı profili ile araştırma sorularını açıkladıktan 

sonra, devamlılık ve ayrışma ekseninde İslamcılık geleneği ile MGH ve AK Parti 

arasındaki ilişki, MGH geleneğindeki değişim talepleri ile buna bağlı yaşanan ayrışma 

sürecinin parti içi dinamikleri, AK Parti’nin kuruluşuyla sonuçlanan ayrışma sürecinin 

Yeni Kurumsalcılığın değişim unsurları bağlamında analizi ve meşru bir siyasal kimlik 

arayışında muhafazakar demokrasi söyleminin işlevi sorgulanacaktır. Değişim 

unsurları arasında yer alan kurumsal çevre ile devlet kurumlarından gelen baskıların 

ayrışma sürecine etkisi, teşkilat beklentilerinin karşılanmaması ve partinin siyasal 

sonuç alma yeteneğinin sorgulanmasıyla gündeme gelen parti içi değişim talepleri ve 

merkeziyetçi liderlik anlayışı ile geleneksel liderliğin sorgulandığı süreç görüşmeci 

yorumlarıyla birlikte analiz edilecektir. Son olarak AK Parti’nin siyasal kimliğini inşa 

ederken kullandığı ve ayrışma sürecinin önemli göstergelerinden muhafazakar 

demokrasi söylemi, meşru bir siyasal kimlik arayışında bu söylemin üstlendiği rol ve 

görüşmecilerin bu yöndeki yorumları ile birlikte açıklanacaktır. 

Sonuç bölümünde ise, Yeni Kurumsalcılığın kavramsal çerçevesi ile kurumsal değişim 

unsurları bağlamında İslamcı siyaset geleneği, MGH partilerinin tarihsel tecrübesi ve 

yeni bir siyasal kimlik olarak AK Parti’nin temsil ettiği ayrışma süreci 

yorumlanacaktır. Elde edilen bulgular kullanılarak tezin hipotezleri bağlamında 

ulaşılan sonuçlar özetlenecektir. 

Tarihsel bakiyenin ürettiği siyasal rotanın bugünkü siyasal olaylar ve kararlar 

üzerindeki etkisi, MGH’deki çözülme süreci, AK Parti’nin siyasal kimliği ve bu 

partinin kurumsal analizi üzerinden araştırılacaktır. İslamcılık geleneği ile başlayan ve 

MGH ile siyasal bir patikaya dönüşen siyaset geleneğinin hangi kurumsal gelişmelere 

bağlı olarak kırılma yaşadığını anlamak önemlidir. Bu siyasal tecrübenin analiziyle 

elde edilecek veriler, bugün ve gelecekte siyasal aktörlerin karar süreçlerini anlamak 

için yeni imkanlar sunacaktır.  

 



 7 

ARAŞTIRMANIN AMACI 

İslamcı siyaset geleneği içerisinde MGH’den AK Parti’ye uzanan siyasal ayrışma 

sürecinin dinamikleri Yeni Kurumsal teorinin kurumsal değişim unsurlarını kullanarak 

analiz etmeyi hedefleyen bu çalışmada dört temel amaç belirlenmiştir; 

1. Süreklilik ya da ayrışma ekseninde İslamcı siyaset, MGH ve AK Parti arasında 

nasıl bir ilişki olduğunu tespit etmek; 

2. MGH içerisinde AK Parti’nin kurulmasıyla sonuçlanan kurumsal ayrışmanın 

temel dinamiklerini anlamak;  

3. MGH’de yaşanan ayrışma sürecinin dinamiklerini kurumsalcı yaklaşımın değişim 

unsurlarıyla açıklamak, 

4. AK Parti’nin geliştirdiği muhafazakar demokrasi söyleminin MGH’deki ayrışma 

sürecindeki rolü olup olmadığını ve kurumsal çevre içinde meşru bir siyasal 

kimlik üretme arayışındaki fonksiyonunu ortaya koymak.  

 

ARAŞTIRMANIN ÖNEMİ VE KATKISI 

Türkiye’de siyasi partilerin tarihsel olarak hangi siyasal geleneğin izlerini taşıdığının 

tespiti, temsil ettikleri sosyal taban ile siyasal önceliklerini anlamak için önemli bir 

veri kaynağı olacaktır. Temsil ettiği mirası siyasi söylemlerinin önüne çıkararak 

siyasal yarışta avantaj sağlama arayışı, Türkiye’deki siyasal partilerin çoğunlukla 

başvurduğu bir yöntemdir. Bugünkü siyasal aktörleri anlamak için partilerin ilan ettiği 

siyasal programa bakmaktan daha ziyade, arka planda temsil ettikleri siyasal 

gelenekten haberdar olmak daha açıklayıcı bir gösterge olacaktır. Bu bağlamda MGH 

ve AK Parti’yi konu edinen çalışmalara baktığımızda, aralarındaki ilişkinin nispeten 

dar bir siyasal kesite odaklanıldığı görülmektedir. Bu çalışmada Osmanlı’nın son 

döneminde farklı bir kurumsal çözüm arayışı olarak ortaya çıkan İslamcı siyasetten 

MGH’ye daha geniş bir siyasal bağlam kullanılacaktır. 



 8 

Bir siyasal partinin değişim dinamiklerini nesnel olarak tanımlamak, farklı siyasal 

aktörlerin tutum ve kararlarını anlamak için önemli veriler sağlayacaktır. Siyasi 

partilerin tarihsel tecrübesi ile siyasal ayrışma süreçleri, partilerin güncel pozisyonları, 

kararları ve tercihleri üzerinde etkiye sahiptir. Bu doğrultuda temsil ettikleri siyasal 

tecrübe bakımından MGH geleneği ile AK Parti arasındaki ayrışma sürecinin tarihi ve 

fikri temellerini analiz etmek, bugünkü aktörlerin siyasal kararlarını anlamak 

açısından açıklayıcı olacaktır. Bu bağlamda MGH geleneğindeki siyasal değişimin 

sonucu olarak AK Parti’nin kuruluş sürecini kurumsalcı değişim unsurlarıyla 

açıklamak, Türkiye’nin siyasal yaşamının geleceğine dair öngörüde bulunmak için bir 

fırsat üretecektir.  

Siyasal partilerin sürekliliği ya da dönüşüm sürecine dair yapılan çalışmalara 

genellikle siyasal alanla sınırlı kalmıştır. Bir örgüt olarak siyasal partilerin değişim 

süreçleri kurumsalcı bir analiz çerçevesiyle değerlendirmek siyaset bilimi literatürü 

için özgün bir katkıdır. Çalışmanın merkezinde MGH’de yaşanan ayrışmanın neden 

engellenemediği sorusu yer alsa da, Türkiye’deki demokrasi tecrübesinin temel 

aktörleri siyasal partilere yönelik kurumsalcı yaklaşım ile yeni bir analiz çerçevesi 

geliştirilmesi amaçlamıştır. Bu çalışma MGH partilerinin yanında bir örgüt olarak 

siyasal partilerin analizinde alternatif bir yaklaşım önerisi sunmaktadır. Ayrıca analiz 

edilen ayrışma süreci ile AK Parti’nin kuruluşuna giden gelişmeler sadece literatür 

üzerinden çalışılmamış, aynı zamanda bu süreçte bizzat yer almış siyasetçilerle yapılan 

mülakatlarla analiz derinleştirilmiştir. 

Çalışmada Türk siyasal yaşamı içerisinde gelişen bir tarihsel süreç içerisinde MGH 

geleneği içinde yaşanan ayrışma süreci analiz edilmiştir. Bu nedenle çalışmanın elde 

ettiği verileri bu sınırlılık içinde değerlendirilmeli ve Türkiye dışındaki örnekler için 

söz konusu siyasal çevrenin kendine özgü şartları nedeniyle farklı tecrübeler söz 

konusu olabilecektir. Aynı zamanda çözülme süreci sonrasında kurulan AK Pati’nin 

kuruluş süreci ve iktidar olduktan sonraki ilk 5 yılında tecrübe ettiği temel siyasal 

süreçler incelenmiştir. Bu kapsamda hem AK Parti’nin örgüt olarak kendi içinde 

yaşadığı süreçler hem de 2008 yılından sonraki siyasal tecrübesinin kurumsal 

yapısında meydana getirdiği etkileşimler çalışmanın sınırları dışında tutulmuştur. 



 9 

MGH’deki değişim arayışı ve ayrışma süreci Yeni kurumsal yaklaşımla analiz 

edilmiştir. Ancak kurumsalcılığın açıklamakta yetersiz kaldığı siyasal süreçler 

bakımından mutlaka farklı açıklama çerçeveleriyle sürecin analiz edilmesi yararlı 

olacaktır. Bu bağlamda sınırlılık olarak karşımıza Türkiye dışı örnekler, AK Parti’nin 

kendi içinde yaşadığı dönüşüm ve 2008’den sonraki siyasal tecrübesi farklı 

çalışmaların konusu olarak çalışılmayı hak etmektedir. 

 

ARAŞTIRMANIN SORULARI  

Tarihsel ve fikri bir seyir üzerinden İslamcı siyaset geleneği takip edildiğinde, Türk 

siyasi yaşamında bu düşüncenin MGH partileri tarafından temsil edildiği görülür. 

MGH geleneği, İslamcı siyasetin odaklandığı temel değerleri, sosyo-kültürel ve 

siyasal öncelikleri kendi imkanları içerisinde siyasal alana taşımıştır. Bu manada 

kurumsal olmasa dahi MGH ile İslamcılık arasında düşünce planında bir devamlılık 

ilişkisi söz konusudur. Uzun bir siyasal süreci devamlılık, 1990’ların sonunda MGH 

geleneği içinde yaşanan bir ayrışmanın sonucunda kurumsal bir kırılmayla 

karşılaşmıştır. Bu ayrışmanın tarihsel bağlamı, gelenek içi siyasal dinamikleri ve 

siyasal kurumsallaşmacı yaklaşımla değişim unsurlarının tespiti, bu kırılmanın 

anlaşılır olması bakımından önemlidir. 

Bu doğrultuda araştırmada şu sorulara cevap aranacaktır; 

1. İslamcı siyaset geleneği ile Milli Görüş Hareketi ve AK Parti arasındaki ilişkiyi 

nasıl tanımlayabiliriz?  

2. Birçok siyasal kriz karşısında bütünlüğünü korumayı başarmış MGH geleneği, 

AK Parti’nin kurulmasıyla sonuçlanan çözülme sürecini neden yönetemedi?   

3. AK Parti’nin MGH’den ayrışma sürecinde geçerli olan değişim dinamiklerini, 

Yeni Kurumsal teorinin kurumsal değişim unsurlarını (kurumsal çevre ile devlet 

kurumlarından gelen baskı ve değişim arayışları, teşkilat beklentilerin 

karşılanmaması ve merkeziyetçi liderlik anlayışı) kullanarak açıklayabilir miyiz? 



 10 

4. AK Parti’nin siyasal söylem olarak ilan ettiği muhafazakar demokrasi kavramı, 

meşru bir siyasal aktör olma arayışında nasıl bir rol oynadı?  

 

ARAŞTIRMANIN HİPOTEZLERİ 

Araştırmanın yöntemi ve tezin cevabını aradığı sorular bağlamında, çalışmanın teorik 

ve kavramsal çerçevesi kullanılarak aşağıdaki hipotezler analiz edilecektir: 

1. MGH partileri ile AK Parti, İslamcı siyaset geleneğinin tarihsel ve felsefi olarak 

bir parçasıdır. 

2. 28 Şubat postmodern askeri mühahalesi sonrası, siyasal kurumsal çevre 

bakımından MGH meşru bir siyasal kimlik olmaktan çıkmıştır. 

3. MGH içerisindeki bir ayrışmanın sonucu olarak kurulan AK Parti, siyasal söylemi 

ve politik yönelimleriyle MGH’den net bir kopuşu ifade etmektedir. Bu bağlamda 

AK Parti, kurumsal siyasal çevreye uyumlanarak makul bir siyasal kimlik üretmek 

için MGH içerisinde yaşanan bir mücadelenin sonucunda kurulmuştur. 

4. Muhafazakar demokrasi söylemi, AK Parti’nin MGH geleneğinden kopuşunu 

simgeleyen ve kurumsal çevreyle uyumlu meşru bir siyasal kimlik üretme 

arayışında stratejik olarak kullanılan siyasal bir kimliktir. 

 

ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ 

Araştırmanın konusuna ve sorularına bütüncül bir perspektifle yaklaşmayı temel 

alarak araştırmamızda nitel araştırma yöntemi kullanılacaktır. Olayları farklı 

şekillerde analiz etme imkanı sunan nitel araştırma yöntemi, “gözlem, görüşme ve 

doküman analizi gibi nitel veri toplama tekniklerinin kullanıldığı, algıların ve 

olayların doğal ortamda gerçekçi ve bütüncül bir biçimde ortaya konmasına yönelik 



 11 

nitel bir sürecin izlendiği araştırma” şeklinde tanımlanmaktadır.1 Nitel araştırmacılar 

araştırma sorusuna ilişkin sosyal, siyasal ya da ilgili diğer bağlamları kullanarak, 

durumlara egemen olan ilişkiler ağını kendi doğal ortamında yorumlamaya veya 

bunların olabilecek muhtemel sonuçlarını ortaya çıkarmaya çalışır.2 Toplumsal 

araştırma yöntemleri konusunda literatürde sıkılıkla referans verilen Neuman, nitel 

araştırmanın keşifçi bir özelliğe sahip olduğunu vurgulamakta ve araştırma konusunu 

aydınlatmada oldukça kullanışlı olduğunu belirtmektedir.3 

Bu çerçevede, MGH’deki ayrışma sürecinin sonucunda kurulan AK Parti’nin temsil 

ettiği kurumsal dönüşümü sosyal ve siyasal süreçler içerisinde incelemek için nitel 

araştırma yönteminin kullanılması etkin sonuçlar verecektir. Bu sayede tarihsel süreçte 

karşımıza çıkacak siyasal aktörlerin, siyasi partilerin ve düşünce bazında bu aktörlerin 

dile getirdiği siyasal söylemlerin toplumsal ve siyasal alandaki izdüşümünü takip 

edebileceğiz. Böylece ayrışmanın yaşandığı tarihsel akışa ve örgütsel değişim sürecine 

bütüncül bir perspektif ile yaklaşma imkanımız olacaktır. Tezin araştırma konusuna 

ilişkin destekleyici bir yöntem olarak nicel araştırmanın kullanılacağı karma bir 

yöntem takip edilmesi düşünülebilirdi. Ancak karma bir tez tasarımıyla hareket 

edilmesinin, araştırmaya derinlemesine ve bütüncül bir perspektif ile odaklanmayı 

zorlaştıracağı düşünülmüştür. Bu bakımından, araştırmamız yalnız nitel bir tasarımla 

inşa edilmiştir. 

Bu açıklamalar ışığında araştırmanın sorularına bütüncül ve derinlemesine cevap 

verme amacımızı gerçekleştirmek için nitel araştırma türlerinden “Tarihsel 

Karşılaştırmalı Araştırma Yöntemi (TKA)” ve “Derinlemesine Görüşme” yöntemleri 

bir arada kullanılacaktır. Bu iki yöntemi kullanılarak elde edilecek veriler 

“yorumsayıcı” bir yaklaşımla analiz edilecektir.  

TKA, “tarihsel” yöntem ile “karşılaştırmalı” yöntemin bir arada kullanılmasını ifade 

etmektedir. Neuman, son yıllarda tarihsel ve karşılaştırmalı yöntemin beraber 

 
1 Ali Yıldırım, Hasan Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, Ankara, Seçkin 

Yayıncılık, 6.bs., 2008, s.39 
2 W.L.Neuman, Toplumsal Araştırma Yöntemleri: Nicel ve Nitel Yaklaşımlar, C:I-II, İstanbul, 

Yayın Odası Yayınları, 5.bs., 2012, s.224 
3 Neuman, a.g.e., s.228 



 12 

kullanılarak çalışma konusuna derinlemesine ve bütüncül bir perspektif ile 

yaklaşmanın bir zorunluluk olduğunu ifade etmektedir.  Sosyal ve siyasal araştırma 

alanlarını tarihi şartları dikkate alarak açıklamaya çalışan TKA yöntemi, “geçmişi 

sosyolojik modeller ve kuramlar açısından anlamaya ve açıklamaya çalışan” bir 

analiz biçimidir.4 

TKA yöntemi anlaşılacağı üzere daha çok toplumsal araştırma literatüründe kullanılan 

bir yöntem olup tarihsel sosyoloji temelli bir yaklaşıma sahiptir. Uzun vadede yaşanan 

değişimi açıklamak ve karşılaştırma yapmak için bütüncül bir analiz fırsatı 

sunmaktadır.5 TKA yöntemi ile araştırmacı, hâlihazırdaki sınırlı kaynaklardan 

hareketle elde ettiği bilgileri yorumlayarak, aynı zamanda toplumsal gerçekliği birincil 

ve ikincil kaynaklardan yararlanarak analiz etmektedir.6 Ayrıca spesifik sorunlara 

odaklanarak çok az sayıdaki örnek olayı ayrıntılı bir şekilde irdeleyen TKA yöntemi, 

olayları zaman, mekân ve bağlam konusunda ayrı ayrı değerlendirmektedir.7  

TKA yönteminin sunduğu analiz imkanı ile, araştırmanın temel sorularına yanıt 

aranacaktır.  Bu çerçevede, İslamcı siyaset geleneğinin tarihsel ve felsefi dönüşüm 

sürecinde Milli Görüş Hareketi ile AK Parti arasındaki geçişkenliği, bu geçiş sürecinin 

değişim, ayrışma ya da süreklilik ilişkisi bakımından ne ifade ettiğini cevaplamak için 

temel değişim süreçleri tarihsel, sosyolojik ve siyasal perspektif ile analiz edilecektir. 

Nitekim, tarihsel sosyolojik bir yaklaşım olarak TKA yöntemi Skocpol’ın belirttiği 

gibi “büyük ölçekli yapıların ve temel değişim süreçlerinin doğasını ve etkilerini 

anlamaya” çalışmaktadır.8  

Bu açıdan TKA yöntemi araştırmanın ortaya koyduğu sorulara ilişkin nedensellik 

ilişkisini ortaya çıkaracaktır. İslamcı siyasetin seyri, MGH partilerinin ortaya çıkış 

süreçleri, bu geleneğin içinde oluşan muhalif yaklaşım ve ayrışma süreci, dönem 

 
4 Neuman, a.g.e., s.620 
5 Hüseyin Bal, Sosyolojide Yöntem ve Araştırma Teknikleri (Uygulamalı Örnekli), Ankara, 

Sentez Yayınları, 1.bs., 2014, s.118 
6 Neuman, a.g.e., s.602-612  
7 Stephen Kalberg, Max Weber’in Karşılaştırmalı Tarihsel Sosyolojisi, Çev. Adem Bölükbaşı, 

Ankara, Phoenix Yayınevi, 1.bs., 2017 s.37 
8 Theda Skocpol, “Sosyolojinin Tarihsel İmgelemi”, Tarihsel Sosyoloji, Haz., Theda Skocpol, Çev. 

Ahmet Fethi, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1999, s.6 



 13 

unsurları, aktörler ve siyasal bağlam üzerinden ele alınacaktır. Dolayısıyla MGH’den 

AK Parti’ye İslamcı siyasetin dönüşümü tarihsel olarak bir sürekliliği mi, yoksa bir 

ayrışmayı mı ifade ediyor? sorusuna bütüncül bir şekilde cevap verebilmek için TKA 

yöntemi benimsenmiştir.  

Araştırmada kullanılacak ikinci yöntem “derinlemesine görüşme” yöntemi olacaktır. 

“Derinlemesine görüşme, araştırılan konunun bütün boyutlarını kapsayan, daha çok 

açık uçlu soruların sorulduğu ve detaylı cevapların alınmasına imkan veren, yüz yüze, 

birebir görüşülerek bilgi toplanmasına imkan veren bir veri toplama tekniğidir. 

Karşıdaki kişinin duygu, bilgi, tecrübe ve gözlemlerine görüşme yoluyla ulaşılır.”9 

Derinlemesine görüşme, görüşülen kişilere kendilerini ilk elden ifade imkanı 

vermektedir. Ayrıca nitel yöntemler arasında en güçlü veri toplama tekniklerinden 

birisi olarak karşımıza çıkmaktadır.10  

Derinlemesine görüşmenin en önemli özelliği açık uçlu sorulan sorular ile keşfedici 

bir yaklaşıma sahip olmasıdır. İslamcılık, MGH ve AK Parti arasındaki süreklilik ve 

ayrışma temelindeki kurumsal dönüşümün seyrini, bu tarihsel sürece şahit olmuş 

kişilerden dinlemek, TKA yöntemi kullanarak elde ettiğimiz verileri destekleyecek; 

araştırmanın bütüncül ve derinlemesine bir nitelik kazanmasına katkı sağlayacaktır. 

Görüşmeler yarı yapılandırılmış sorular ile planlanmış olup, MGH partileri ile AK 

Parti’nin siyasal süreçlerini tecrübe etmiş isimleri, genel merkez ya da il yönetim 

organlarında görev almış teşkilat mensuplarını, milletvekillerini, belediye başkanlarını 

kapsayacak şekilde 14 görüşme gerçekleştirilmiştir. Araştırmanın katılımcı profili ile 

sorularına dair detaylar, görüşmelerin analiz edildiği dördüncü bölümde paylaşılmış 

olup çalışmanın etik boyutu nedeniyle bu isimlerin kimler olduğu belirtilmemiştir. 

Araştırmanın sorularına ilişkin ilk elden destekleyici nitel verilere ulaşma imkanını 

vermesi, derinlemesine görüşme tekniğinin benimsenmesinde etkili olmuştur. 

Çalışma planı içinde ilk olarak Yeni Kurumsal teori ile İslamcılık kavramları literatür 

analizi üzerinden açıklanacaktır. Yeni Kurumsalcılığın çerçevesi içinde örgüt ve 

 
9 H.Hüseyin Tekin, Hasan Tekin, “Nitel Araştırma Yönteminin Bir Veri Toplama Tekniği Olarak 

Derinlemesine Görüşme”, İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, İstanbul, 2006, C:3, Sayı:13, 

(Çevrimiçi) https://dergipark.org.tr/tr/pub/iusosyoloji/issue/521/4777, 28 Mayıs 2020, s.101-116 
10 Tekin-Tekin, a.g.e., s.2 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/iusosyoloji/issue/521/4777


 14 

siyasal kurumsallaşma ve ilgili alt kavramsal yaklaşım detaylı bir şekilde ele 

alınacaktır. Aynı şekilde İslamcı siyaset literatürünü ihtiva eden kaynaklara yakından 

bakılacaktır. İslamcı siyaset geleneğinin hangi sosyo-politik ortamda ve hangi 

önceliklerle gündeme geldiği, bu siyasal yaklaşımın Osmanlı’dan Cumhuriyete geçiş 

döneminde tecrübe ettiği siyasal süreçler tarihsel bağlam içinde ortaya konulacaktır. 

Bu bölümede çerçevesi belirlenen kavramsal yaklaşımlar ile TKA ve derinlemesine 

görüşme yöntemleriyle toplanan veriler, dördüncü bölümde yorumsayıcı bir analize 

tabi tutulacaktır. Bu doğrultuda MGH geleneğindeki kurumsal ayrışma sürecinin 

derinlemesine açıklamak ve geçerli olan siyasal dinamiklerini anlamak için Yeni 

kurumsalcı yaklaşımın örgütsel değişim literatüründen faydalanılacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 15 

BİRİNCİ BÖLÜM 

YENİ KURUMSAL TEORİNİN KAVRAMSAL ÇERÇEVESİ: 

KURUMSALLAŞMA VE İSLAMCILIK SİYASETİNİN 

TARİHSEL DÖNÜŞÜMÜ 

 

1.1. YENİ KURUMSALCILIĞIN KAVRAMSAL ÇERÇEVESİ, 

GELİŞİM SÜRECİ VE KURUMSAL DEĞİŞİM YAKLAŞIMI 

Bu bölümde çalışma kapsamında ileriye sürülen hipotezler ile cevapları aranan sorular, 

Yeni Kurumsal teorik çerçevesi kullanılarak analiz edilecektir. Ancak Yeni Kurumsal 

teorinin ortaya çıktığı zemin olarak Klasik Kurumsal teorinin gelişim süreci, bu kuram 

bağlamında ortaya konulan çalışmalar ve bu çalışmaların kritik edilen kısımları ile dile 

getirilen eleştirileri yanıtlamak üzere geliştirilen Yeni Kurumsalcılık kavramsal 

çerçevesinde analiz edilecektir. Yeni Kuramcılığın kuramsal çerçevesi kullanılarak 

İslamcılık siyasetinin tarihsel seyrinde MGH’nin kapladığı alan, bu hareketin düşünce 

boyutunda ve tarihsel olarak geçirdiği dönüşüm, süreklilik ya da ayrışma ekseninde 

AK Parti’nin bu süreçte ne anlam ifade ettiğini analiz edebilmek için Yeni Kurumsal 

teorinin ortaya koyduğu kurumsal değişim argümanları kullanılacaktır.  

Bu açıklamaların kavramsal zemini üretebilmek için bu bölümde öncelikle Klasik 

Kurumsalcılık, Yeni Kurumsal teorinin ortaya çıktığı süreç ve bu teorinin genel 

yaklaşımları ile kurumsal değişim argümanları, siyasal bir süreç olarak 

kurumsalcılığın gelişimi, kurumsal siyasal örgütler ve siyasal partilerin kurumsal örgüt 

olarak hüviyetleri ve birinci bölümün ikinci kavramsal çerçevesi olarak İslamcılık 

kavramı ve İslamcı düşüncenin ortaya çıkışından günümüze tarihsel gelişim süreci ve 

siyasal alandaki etkinliği incelenecektir. 

1.1.1. Klasik Kurumsal Teorinin Gelişimi 

İnsanların bir arada yaşama pratiğinin kökenleri çok eskilere kadar gitse de yönetim 

anlayışı ve buna bağlı örgütlü topluluklar halinde yaşayan insanların davranışlarını 

inceleme yaklaşımı 19.yüzyılın ikinci yarısında görünürlük kazanmış ancak 



 16 

20.yüzyılın başında sistematik bir bilimsel çalışma alanı olarak ortaya çıkmıştır.11 

Özellikle sanayi devriminden itibaren üretim süreçlerinin verimliliğini sağlamaya 

yönelik rasyonel insan yaklaşımıyla davranışların inceleme konusu yapılması ve 

sosyal, kültürel ve siyasal yapılar ile insan davranışları arasındaki ilişkinin 

incelenmeye başlaması klasik kurumsalcılığın zemini olmuştur. İnsanların bir araya 

gelerek kurdukları yapıların, bir aşama sonra insan davranışlarına yönelik etkiler 

meydana getirdiği, hatta sosyal veya kültürel unsur olarak yasa gibi düzenleyici 

kurallara benzer olgular üreterek insan davranışlarını yönlendirdiği anlayışı bu 

kuramın gelişiminde etkili olmuştur.  

İnsanlık tarihi kadar eski olan iş bölümünün verimliliği artırmak için kullanılması, 

dikey ya da yatay hiyerarşik eksende uzmanlaşma ile birlikte örgütlerin 

üretkenliklerinin artırılması düşüncesi kurumsal yaklaşımın temel zemini olmuştur.12 

Kurumsal teori dört temel evrede gelişim göstermiştir. Bu doğrultuda 1950’lere kadar 

süren birinci evre, farklı disiplinler altında grupların verdikleri tepkilerinin 

anlaşılmasını sağlamak ve grupların yönlendirilmesini önceleyerek yönetim ile 

örgütlere yönelik yapılan çalışmalardan oluşur. Bu tarihten 1970’lerin sonuna kadar 

devam eden ikinci evrede, örgüt çalışmaları bağımsız bir alan olarak görünür olmaya 

başlamıştır. Bu dönemde örgüt çalışmalarında hakim olan yaklaşım, örgütlerin 

durumsal koşullara karşılık veren, son derece rasyonel davranışlar sergileyen birer 

aktör olarak kabul edilmeleriydi. Yetmişli yıllardan 1990’ların sonuna kadarki üçüncü 

evrede ise çalışma alanının derinleşmesine koşut olarak, daha geniş alanda etkileşim 

süreçlerini anlamak için sorulan sorular ve bunlara verilen yanıtların artmasıyla örgüt 

kuramları da kendi içinde bir çeşitlenme yaşamıştır. 1990’ların başından günümüze 

kadarki dördüncü evrede, kendi içinde çeşitlenerek genişleyen örgüt kuramlarında bazı 

ortak noktalar üzerinden bütünleştirme çabaları ön plana çıkmıştır.13  

 
11 Atilla Baransel, Çağdaş Yönetim Düşüncesinin Evrimi (Klasik ve Neo-Klasik Yönetim ve 

Örgüt Teorileri), İstanbul Üniversitesi İşletme Fakültesi Yayınları İstanbul, 1979, s.5  
12 Baransel, a.g.e., s.292-293 
13 A.Selami Sargut, Şükrü Özen, Örgüt Kuramları, Ankara, İmge Kitabevi, 3.bs., 2015, s:14; 

Royston Greenwood, v.d., “Introduction”, The Sage Handbook of Organizational Institutionalism, 

Ed. Royston Greenwood v.d., 2008, s.3 



 17 

Özellikle ikinci evreye denk gelen 1970’lerde Amerika’da yapılan çalışmalarda 

örgütlere yönelik klasik açıklamalardan farklı olarak dile getirilen yeni sorular klasik 

Kurumsal kuramın ön plana çıkmasını hızlandırmıştır.14 Bu bakış açısı tarafından 

üçüncü evre olarak tanımlanan ve örgüt kuramındaki çeşitlenme sürecinde ortaya 

çıkan alt kurumsal disiplinleri ve bu sürece katkı yapan isimleri Sargut-Özen şu şekilde 

aktarmaktadır: “…kaynak bağımlılığı  (Pfeffer ve Salancik, 1978), örgütsel ekoloji 

(Hannan ve Freeman, 1977), yeni kurumsal kuram (Meyer ve Rowan, 1977; Dimaggio 

ve Powell, 1983) ve işlem maliyeti kuramı (Williamson, 1981) gibi yeni kuramların 

önerilmesi ile ortaya çıkan çeşitlenme.”15  

Örgütlerin ön plana çıktığı 20.yüzyılın son çeyreğine doğru şekillenmeye başlayan ve 

açık sistem doğal örgüt modellerinden birisi olarak karşımıza çıkan Kurumsal teorinin 

kurucusu olarak ABD’li sosyolog Philip Selznick kabul edilir. Her ne kadar bu teorinin 

çıkış noktasında “Robert Merton’ın örgütleri toplumun sosyal aktörleri olarak 

gördüğü ve toplumsal işleyişte vazgeçilmez işlevlere sahip olduğunu söylediği Social 

Theory and Social Structure”16 isimli eseri önemli bir etkiye sahip olsa da Kurumsal 

Teorinin temelleri, Selznick’in  1949 yılında kaleme aldığı ve örgütleri içinde 

bulundukları çevreye karşı uyum sağlama becerisine sahip sosyal sistemler olarak 

tanımlayan “Tennesse valley Authority and the Grass Roots (Tennesse Vadisi Otoritesi 

ve Tabana Dayalı Demokrasi” isimli eserle atılmıştır. Bu eserde Selznick, örgütlerin 

hem kurumsal olarak tanımlı sistemlere bağlı hem de tanımlı olmayan kendiliğinden 

gelişen süreçlere bağlı olarak çevresel şartlara uyum göstererek yapılarını geliştirme 

becerisine sahip olduğunu açıklamış ve bunun örgütlerin hayatta kalmalarına nasıl 

katkı yaptığını izah etmiştir.17  

Özellikle örgütlerin sürekliliği ve hayatta kalma becerilerine yönelik açıklamalar 

getiren Selznick, örgütlerin kalıcılığı için iki temel faktörü öne çıkarmıştır: Örgütün 

 
14 Eyüp Aygün Tayşir, “Kurumsal Kuramın Kurumsallaşması: Türkiye Kaynaklı Kurumsal Kuram 

Çalışmalarına İlişkin Genel Bir Değerlendirme”, ODTÜ Geliştirme Dergisi, Yıl 2014, C:41, S:1, 

s.54 
15 Sargut-Özen, a.g.e., s.16-17; Aynı zamanda 15 farklı başlık üzerinden klasik kurumsal teori çatısı 

altında yer alan 5 alt kuramın karşılaştırması için Bkz. Sargut-Özen, a.g.e., s.21-22 
16 Halit Keskin, Ali Ekber Akgün, İpek Koçoğlu, Örgüt Teorisi, Nobel Kitap, Ankara, 1.bs., 2016, 

s.313 
17 Keskin v.d., a.g.e., s.314 



 18 

çevresi ile uyum sağlayabilmesi ve örgütün iç paydaşlarının ihtiyaçlarını karşılama 

becerisine sahip olması. Bu iki faktörün bir arada kurumların kalıcılığına yaptığı 

katkıyı izah ederken Selznick, çevreye karşı uyumlu olma becerisinin yanında örgüt 

içi ihtiyaçların neler olduğunu şöyle açıklar: “1-Örgüt, taşıdığı anlam ve rolüne dair 

örgüt üyeleri arasında ortak/homojen bir yapıya sahip olmalıdır, 2-Örgüt, 

politikaların ve liderliğin devamlılığını sağlayarak sosyal çevresinde istikrar sahibi 

olmalıdır, 3-İletişim ve otorite kanallarının sabit bir yapısı olmalıdır, 4-Örgüt 

üyelerinin sürekli desteği ve katılımını içermelidir, 5-Örgüt içerisindeki informel 

ilişkiler kalıcı olmalıdır.”18 

Bir örgütlenme biçimi olarak bürokrasi üzerine yaptığı çalışmalarla kurumsal 

yaklaşımın gelişiminde Max Weber’in yaptığı katkıdan da bahsedilmelidir. Toplumsal 

düzenin işleyişi ve insan davranışlarının oluşumunda örgütlü yapıların etkisini 

bürokrasi üzerinden inceleyen Weber, rasyonel hareket etme ve uzmanlaşma ile 

birlikte örgütlü yapıların insan davranışları üzerindeki etkilerini ortaya koymuştur.19 

Aynı zamanda 20.yüzyılın ortalarından itibaren Selznick’in çalışmalarıyla temellenen 

klasik kuramcılığın gelişiminde Melton’un çalışmalarının da etkisi vardır. Weber 

tarafından geliştirilen bürokratik örgütlenme açıklamasını reddetmeyen Melton, bu 

örgütlenme biçiminin ürettiği bazı “olumsuz fonksiyonlar” olduğunu ya da bazı 

beklenmeyen sonuçlar ürettiğini ortaya koymuştur. Bu çerçevede belirli bir 

örgütlenme biçiminin ya da örgüt içerisindeki mekanizmaların bağımsız değişken 

olarak insan davranışları üzerinde ürettiği etki, hem “hiyerarşik olarak kullanılan 

kontrol sistematiğini” kullanan Melton, hem de “yetki devri ve çıkar çatışması 

faktörlerini” kullanan Selznick tarafından ortaya konulmaya çalışılmıştır.20  

20.yüzyılın son çeyreğinde başta teknoloji olmak üzere farklı alanlarda ortaya çıkan 

birçok gelişme, hem örgütlerden beklenen fonksiyonları çeşitlendirmiş hem de 

örgütlerin kendi içindeki yapıları ile hedeflerini karmaşık hale getirmiştir. Geleneksel 

çalışmalarda verimlilik, iş bölümü, hiyerarşik düzende yetki devri ve çıkar çatışması 

gibi kavramlar üzerinden incelenen örgütlerin insan davranışlarına odaklanan 

 
18 Keskin v.d., a.g.e., s.314 
19 Baransel, Çağdaş Yönetim Düşüncesinin Evrimi, s.166-169 
20 Baransel, a.g.e., s.179-184 



 19 

perspektifi, bu gelişmeler karşısında yetersiz kalmıştır. Yeni sosyo-ekonomik ve 

siyasal düzenin karmaşık ve girift yapısı, kendisini oluşturan ihtiyaçlar farklı olsa da 

zamanla örgütlerin birbirine benzemeye başlaması ve klasik anlayışın değişim 

süreçlerini izah eden sistematik yaklaşımlara sahip olmaması, Klasik Kurumsalcılığın 

ciddi eleştirilerle karşılaşmasına neden olmuştur. 

1.1.2. Yeni Kurumsal Teori 

İnsanı rasyonel ekonomik bir unsur olarak tanımlayan, verimlilik ve iş bölümüne 

dayalı örgüt ile insan davranışları arasındaki ilişkiyi inceleyen Klasik Kurumsal 

kuram, hem bu alanın içerisindeki isimler, hem de diğer çalışma alanlarında yer alan 

araştırmacılar tarafından eleştirilmiştir. Bu bağlamda, Klasik Kurumsal kuramda 

üretilen literatürün “kurumsal değişimi açıklamakta yetersiz” kaldığı ve “kurumların 

oluşması, sürdürülmesi, değişmesi ya da ortadan kalkmasında aktörün/eyleyenin 

rolünün ihmal edildiğini vurgulayan” eleştiriler, kurumsal değişimi açıklamaya 

odaklanan çalışmaları hızlı bir şekilde artmasına (örneğin: Townley 2002, Kraatz ve 

Moore 2002, Hoffman 1999, Seo ve Creed 2002, Greenwood, Suddaby ve Hinings, 

2002, Rao 1998) ve bu kuramın kendi içerisinde evrilmesine neden olmuştur.21  

Klasik Kurumsal teori içerisinde dile getirilen eleştirileri yanıtlamak üzere yapılan 

çalışmalar, Yeni Kurumsal teorinin oluşum sürecini hızlandırmıştır. Klasik Kurumsal 

kuramda örgütlerin verimliliği ve etkinliği üzerine çok fazla durulmuş, süreçler insan 

unsuru dışındaki faktörler üzerinden açıklanmıştır. Ancak karmaşık ilişkilerle 

çeşitlenen sosyal ve ekonomik yapıların içinde örgütlerin tekil aktörler olarak hareket 

etme imkanının kalmadığı ve kendisini çevreleyen kurumsal çevreyle bir etkileşim 

içinde olduğuna yönelik tespitler Klasik kurumsal yaklaşımdaki ayrışmanın zemini 

olmuştur. Bu çerçevede Klasik Kurumsalcılığın örgütleri tekil olarak kendi gerçekliği 

içerisinde ele almasına karşın, örgütleri bir kurumsal çevre içerisinde ve karşılıklı bir 

etkileşim düzleminde analiz eden Yeni Kurumsal teori ön plana çıkmıştır.22 Klasik 

yaklaşımda göz ardı edilen insan faktörü, sosyal çevreyle girdiği etkileşim üzerinden 

 
21 Tayşir, a.g.e., s.55 
22 R.Greenwood, C. R. Hinings, “Understanding Radical Organizational Change: Bringing together 

the Old and the New Institutionalism”, The Academy of Management Review, Vol.21, No.4, Oct., 

1996, s.1041 



 20 

ön plana çıkarılmış ve “insan ilişkileri açısından sosyal grupları ve özelliklerini 

vurgulayan çalışmalar” Yeni Kurumsalcı teorisyenler tarafından hayata 

geçirilmiştir.23  

Klasik Kurumsal kuram içerisinde yapılan tartışmalara bağlı olarak gündeme gelen 

Yeni Kurumsal teorinin neden “yeni” olduğunu Beyme üç unsur üzerinden 

tanımlamaktadır. 1-Teori odaklı çalışma açısından eski kurumsalcılıktan farklıdır, 2-

Yeni kurumsal yaklaşımlar, eski teorilerde hakim olan siyasi davranışın yasal ve resmi 

yönleri yerine fiili davranışı gözlemler, 3-Yeni Kurumsalcılığın geliştirdiği kavramlar 

eski kurumsalcılığın yöntemlerinee göre daha çeşitlidir ve karşılaştırma yapma imkanı 

vermektedir.24 Yeni Kurumsalcılığın oluşum sürecine baktığımızda üç temel kurucu 

çalışmayla karşılaşıyoruz: 1-Mayor and Rowan, (Institutionalized Organizations: 

Formal Structure as Myht and Ceremony, 1977), 2-Zucker (The Role of 

Institutionalization in Cultural Persistence, 1977) ve 3-DiMaggio and Powell (The 

Iron Cage Revisited: Institutional Isomorphism and Collective Rationality in 

Organizational Fields, 1983).25 Yeni Kurumsal teori, örgüt içi aktörlere yoğunlaşan 

klasik kuramdan farklılaşarak, kurumsal çevreyi paylaşan örgütler arasındaki 

kurumsal benzeşme/eşbiçimlilik (izomorfizm)26  kavramlarına odaklanmıştır. 

Özellikle söz konusu dönemde Amerika’da yapılan çalışmalarla geliştirilen bu yeni 

teorik yaklaşım, farklı teknolojik alt yapılara sahip olmasına, kendine özgü stratejik 

hedefleri öncelemesine karşın, örgütlerin neden yüksek seviyede birbirlerine 

benzediklerini eşbiçimlilik kavramı üzerinden açıklamaya çalışmıştır. Bu yeni teorinin 

gelişim sürecinde “Powell ve DiMaggio’un (1991) derlediği “turuncu kitap, kuramın 

 
23 Ahmet Yıldırım, “Örgütsel Değişimin Yönetilmesi Bağlamında ‘Çevre - Uyum İlişkisi’, Yeni 

Kurumsal Kuram İle Kaynak Bağımlılığı Kuramları Arasında Karşılaştırmalı Bir Değerlendirme”, 

SDÜ Fen-Edebı̇yat Fakültesı̇ Sosyal Bı̇lı̇mler Dergı̇sı̇, Ağustos 2018, s.90 
24 Klaus Von Beyme “Political Institutions-Old And New”, The Oxford Handbook of Political 

Institutions, Ed. by. R.A.W. Rhodes, Sarah A. Binder, Bert A. Rockman, Oxford, New York, Oxford 

University Press, 2006, s. 753 
25 Walter W. Powell and Patricia Bromley, “New Institutionalism in the Analysis of Complex 

Organizations” International Encyclopedia of the Social & Behavioral Sciences, Vol.:16, 2015, 

s.764; Roy Suddaby, “Challenges for Institutional Theory”, Journal of Management Inquiry,Vol.19 

(1), 2010, s.16  
26 İzomorfizm: “belli bir örgütsel alanda yer alan örgütlerin zaman içerisinde birbirleri ile benzer 

yapılara ve işleyişlere sahip olmasını ifade eder.” Bkz. Keskin v.d., Örgüt Teorisi, s.317; Şükrü 

Özen, “Yeni Kurumsal Kuram: Örgütleri Çözümlemede Yeni Ufuklar ve Yeni Sorunlar”, Örgüt 

Kuramları, Haz. A.Selami Sargut-Şükrü Özen, İmge Kitabevi, Ankara, 3.bs., 2015, s.240 



 21 

kavramsal ve görgül geçerliliğini geliştirmesi, kuramı diğer yaklaşımlardan ayırması, 

doksanlı yıllar boyunca yapılacak kurumsal çalışmaları ve yeni tartışmaları 

tetiklemesi açısından” önemli bir kilometre taşı olmuştur.27  

Yeni Kurumsal teori, örgütleri içinde bulundukları sosyal ortamla girdikleri etkileşim 

üzerinden açıklar ve örgütün içinde yer aldığı çevre sadece teknik ve işleyişe dair 

süreçlerin yer aldığı mekanik bir alanı ifade etmez; aynı zamanda “örgütün kendisini 

meşrulaştırması gereken, yasal, sosyal ve ekonomik, kısacası ‘kurumsal’ bir 

çevredir.”28 Burada atıf yapılan meşruiyet “örgütsel eylemin sosyal olarak 

yapılandırılmış bazı normlar, değerler, inançlar ve tanımlar ile uyumlu olmasını ifade 

etmektedir.”29 Bu anlamda örgütlerin çevrelerine gösterdikleri uyum ile üretilecek 

meşruiyet arasında doğru orantılı bir korelasyon söz konusudur. Yüksek seviyede 

meşruiyet arayışı içinde olan örgütlerin kendilerini çevreleyen kurumların ya da devlet 

kuruluşlarının beklentilerini karşılayarak kendilerini korunmayı hedefledikleri, Yeni 

Kurumsal kuramın temel varsaylarından biridir.30 Bu doğrultuda örgütler içinde yer 

aldıkları kurumsal çevrede yerleşmiş ve kabul görmüş yapılagelişlere, normlara, değer 

sistemlerine uyum sağlama becerileri gösterdikçe meşruiyet kazanırlar, bu oranda 

kalıcılık kazanır ve varlıklarını korurlar.31 

Örgütlerin bir araya gelerek oluşturdukları kurumsal çevrede bazı örgütler 

kurumsallaşma becerileriyle ön plana çıkarlar ve kurumsal sosyal çevrede kabul gören 

“anlam ve devamlılık sağlayan düzenleyici, normatif ve bilişsel yapıları ve eylemleri” 

inşa eden temel aktör olarak kabul edilirler. Bu kurama göre örgütler belirledikleri 

hedeflere ulaşma becerisi ya da diğer örgütlerle arasındaki rekabetçi ortamı avantajlı 

bir şekilde kullanma becerisiyle açıklanmaz; buna karşın “örgütlerin yapı ve 

 
27 Özen, a.g.e., s.242 
28 A.Selami Sargut, Şükrü Özen, “Örgüt kuramlarına genel bir bakış: Karşılaştırmalı bir çözümleme” 

Örgüt Kuramları, Haz. A.Selami Sargut, Şükrü Ozen, Ankara, İmge Yayınevi, 2007, s.24 
29 Aktaran Mert Gürlek, “Kurumsal Baskıların Çevresel Uygulamalar ve Firma Performansı 

Üzerindeki Etkileri: Bir Yeni Kurumsal Kuram Perspektifi”, Alanya Akademik Bakış Dergisi, 

Yıl:2021, C:5, S:1, s.395 
30 Ali Osman Öztürk, Sümeyra Kara, Harun Türker Kara, “Belirsizliklerin Örgütlere Etkisi: Yeni 

Kurumsal Kuram Ekseninde Bir Değerlendirme”, Sayıştay Dergisi, Sayı 114, Temmuz-Eylül 2019, 

s.34; Gürlek, a.g.e., s.399 
31 Öztürk v.d., a.g.e., s.39 



 22 

süreçlerinin içinde bulundukları kurumsal çevreye uyumları sonucunda”32 

biçimlendirileceği ve “geniş kurumsal çevrede hakim olan uygulama ve yöntemleri 

benimseme eğilimleriyle” 33 örgütlerin devamlılığını sağlayacağı tespit edilir.34 

Örgütlere kurumsal çevreden yönelen baskıların yönetilmesi için uyumluluk 

kavramıyla açıklanan tek taraflı ilişki biçimi, ilk planda örgütleri pasif bir paydaş 

olarak konumlandırsa da, bu alanda daha sonra yapılan çalışmalarla karşılıklı 

etkileşime sahip örgüt-çevre yaklaşımı geliştirilmiştir. Başta DiMaggio35 olmak üzere 

bazı isimlerce yapılan çalışmalarla, örgütlerin kurumsal çevreye uyumlanma 

eğiliminin yanında, örgütlerin çevrelerini etkileme imkan ve yeteneklerine sahip 

olduğu belirtilmiştir. Bu doğrultuda kurumsal izomorfizm kapsamında örgütlerin 

çevrelerine uyumlanma/meşruiyet kazanma arayışları kadar, dışarıdan kendisine 

yönelecek çevresel baskılara karşı vereceği tepkilere bağlı olarak “1-kabul etme 

(acquiescence), 2-taviz verme (compromise), 3-kaçınma (avoidance), 4-karşı koyma 

(defiance), 5-değiştirme (manipulation)” şeklinde görünür olacak yeni örgüt 

refleksleri ortaya çıkacaktır.36  

Örgütleri tekil organizmalar olarak inceleme konusu yapan Klasik Kurumsal teorinin 

yetersiz kaldığı sorulara cevap üretmek için yapılan çalışmalarla gündeme gelen ve 

örgütleri kurumsal bir çevre içerisinde ve karşılıklı etkileşim süreçlerine bağlı olarak 

değerlendiren Yeni Kurumsal kuramın temel yaklaşımlarını özetle şu şekilde 

sıralayabiliriz; 

1- Örgütler kendi özgü alanlarının yanında aynı zamanda geniş bir kurumsal 

çevre/örgütsel alan içinde yer alırlar, burada oluşan kurumsallaşmış kuralları dikkate 

 
32 Özen, “Yeni Kurumsal Kuram”, s.241 
33 Keskin v.d., Örgüt Teorisi, s.317; Yıldırım, “Örgütsel Değişimin Yönetilmesi”, s.99 
34 John W. Meyer ve Brian Rowan, “Institutionalized Organizations: Formal Structure as Myth and 

Ceremony”, The American Journal of Sociology, C. 83, No:2, Eylül 1977, s.349 
35 P.J.Dimaggio, “Interest and Agency in Institutional Theory”, Institutional Patterns and 

Organizations: Culture and Environment, Haz. G.Z.Lynne, Cambrige, MA: Ballinger, 1988, (sf:3-

21), Aktaran Keskin v.d., Örgüt Teorisi, s.319  
36 Keskin v.d., a.g.e., s.319-320 



 23 

almaları gerektiği gibi bu alanı paylaştıkları diğer örgütler ile düzenleyici kurumlarla 

karşılıklı etkileşim içerisindedirler;37 

2- Paylaştıkları bu kurumsal çevrede, teknik ve profesyonel unsurların yanında sosyal 

ve kültürel sistemlerin bir araya gelmesiyle bir ortak anlam/değerler sistemi oluşur ve 

örgütlerin nasıl hareket etmesi gerektiğine ilişkin bilişsel bir yönlendirme fonksiyonu 

görür;  

3- Örgüt ile kurumsal çevre arasındaki karşılıklı bir etkileşim süreci, örgütlerin yapıları 

ile uygulamalarında ciddi bir etkiye sahiptirler;  

4- Örgütler devamlılıklarını sağlayabilmek için teknik verimlilikten daha fazla 

çevrelerinde meşruiyete sahip olmayı hedeflemekte ve bunu sağlamak için 

kurumsallaşmış uygulamaları benimsemektedir; 38 

5- Örgütler, kurumsal izomorfizmle (zorlayıcı, normatif ve taklitçi eşbiçimlilikle) 

parçası oldukları kurumsal çevreye karşı uyumlu hale gelerek kurumsallaşmış yapı ve 

uygulamalara yönelme eğilimindedirler.39 

Bu genel yaklaşımlar baz alınarak, karşılıklı etkileşim süreci içerisinde siyasal ve 

iktisadi alana yönelik sosyal grupların ve örgütlerin nasıl hareket edeceklerine yönelik 

yeni açıklamaları Yeni Kurumsal teori tarafından dile getirilmiş, toplumsal düzene 

yönelik çeşitli kurumsal davranış biçimlerine yön veren mekanizmalar bu teori 

bağlamında açıklanmaya çalışılmıştır.40 

1.1.2.1. Kurumsal Çevre, Eşbiçimlilik ve Meşruiyet Arayışı 

Yeni Kurumsal teori tarafından örgüt davranışlarını açıklamak için çevreye yüklediği 

etkin rol, kurumsal bir küme olarak “kurumsal çevre/örgütsel alan” 

kavramsallaştırmasıyla ifade edilmiştir. Kurumsal çevreyi oluşturan aktörlerin neler 

olduğuna bakıldığında, sosyal yapıyı oluşturan ve karşılıklı etkileşim içinde olan tüm 

 
37 Meyer ve Rowan, “Institutionalized Organizations: Formal Structure as Myth and Ceremony”, 

s.347-348 
38 Meyer ve Rowan, a.g.e., s.352 
39 Özen, “Yeni Kurumsal Kuram”, s.268-269 
40 Özen, a.g.e., s.244 



 24 

unsurların bu tanım içinde yer aldığı görülür. Bu bağlamda “ekonomik düzen, hukuki 

düzen, siyasi düzen, inançlar ve aile gibi kurumlar ayrı ayrı ya da birbiriyle etkileşim 

içinde çeşitli kurumları” oluşturur; bu kurumlar ise “kurumsal çevre” diye tanımlanan 

alanı meydana getirir.41 Kurumların çeşitlilikten eşbiçimliliğe doğru nasıl evrildiğini 

açıklama görevi üstlenen kurumsal çevre kavramı, aynı zamanda “örgütsel olguların 

sadece ekonomik değil temelde sosyolojik bir olgu olduğunu, örgütlerin 

davranışlarında kurumsal çevrenin nasıl biçimlendirici rol oynadığını ve örgütsel 

yaşamda meşruiyet kavramının önemini anlamamızı sağlamaktadır.”42  

Yeni kurumsalcılığın ön plana çıkardığı kurumsal çevrede geçerli değerlere uyum 

sağlama becerisi, örgüt liderlikleri için meşruiyet arayışını ön plana çıkarmıştır. Hedef 

kitle ve iç paydaşlar tarafından destek bulma arayışı ile kurumsal çevredeki hakim 

değer, norm ve yaklaşımlarına benzeme eğilimi, “kurumsal eşbiçimlilik (izomorfizm)” 

olarak tanımlanmaktadır.43 Eşbiçimlilik ile meşruiyet arayışı arasında doğrusal bir 

ilişki olduğunu belirten Yeni Kurumsalcı yaklaşıma göre, “aynı kurumsal çevrede 

faaliyet gösteren örgütler, meşruiyetlerini sağlayarak varlıklarını sürdürmek için 

örgütsel yapıları açısından büyük oranda benzeşmektedirler.”44 Aynı çevresel 

koşullar içerisinde bulunan örgütlerin ortak bir yapıya yönelme eğilimini ifade eden 

kurumsal eşbiçimlilik (izomorfizm) sürecinde uyumlanma arayışı “üç farklı sosyal 

sürece bağlı olarak ortaya çıkabilir. Bunlar; i-zorlayıcı (coercive), ii-normatif 

(normative) ve iii-taklitçi (mimeric) izomorfizmdir.”45  

Örgütlerin içinde yer aldıkları kurumsal çevredeki toplumsal beklentiler, bu alandaki 

meslek örgütleri, düzenleyici fonksiyonlarıyla devlet organlarının ürettiği baskılardan 

kaynaklanan uyumlanma arayışı zorlayıcı eşbiçimlilik kavramıyla ifade 

edilmektedir.46 Bu baskı unsurları, “örgütleri çevresel uygulamaları benimsemeye 

 
41 Öztürk v.d., “Belirsizliklerin Örgütlere Etkisi”, s.40 
42 Sargut-Özen, Örgüt Kuramları, s.27-28 
43 Meyer ve Rowan, a.g.e., s.341; Gürlek, a.g.e., s.395 
44 Öztürk v.d., a.g.e., s.44 
45 Richard L.Daft, Örgüt Kuramları ve Tasarımını Anlamak, Çev.Ö.N.Timurcanday Özmen, 

Ankara, Nobel Kitap, 2015, s.165; Özen, “Yeni Kurumsal Kuram”, s.241; Keskin v.d., Örgüt Teorisi, 

s.317; Gürlek, a.g.e., s.396 
46 Daft, a.g.e., s.167; Öztürk v.d., a.g.e., s.44 



 25 

yönlendiren önemli bir faktör”47 olarak karşımıza çıkabileceği gibi, “devlet kaynaklı 

yasal zorunluluklar veya bağımlı olunan örgüt ya da içinde bulunulan toplum kaynaklı 

meşruiyet kazanma kaygısıyla oluşan”48 benzeşme zorunluluğu gibi farklı unsurlara 

bağlı olarak da söz konusu olabilecektir. Zorlayıcı eşbiçimlilik süreçleri, ilan edilmiş 

yükümlülükler, yaptırımlar, formel kurallar şeklinde olabileceği gibi kabul görmüş 

ama yazılı olmayan ancak kuvvetli bir şekilde kabul görmüş kurallar silsileleri olarak 

gündeme gelebilir. Uzun ve Şahin, kurumsal değişim süreçlerinde devletin temel aktör 

olarak değerlendirilmesi gerektiğine işaret ederek, kurumsal çevreye hakim olan 

siyasal yapının özelliklerine bağlı olarak devletin değişik seviyelerde kurumsal 

süreçleri ve kurumsal değişimi etkilediğini belirtmişlerdir.49  

Eşbiçimliliğin ikinci türü normatif eşbiçimlilik (izomorfizm), örgütler arasında geçerli 

olan profesyonel ilişkilerin benimsenmesi arayışına karşılık gelmektedir. Kurumsal 

çevrede yerleşmiş toplumsal ve etik değerlere uyum sağlayarak elde edilecek 

meşruiyet arayışında gündeme gelecektir.50 Üçüncü form olarak taklitçi eşbiçimlilik 

ise, meşruiyet geliştirme yetkinliği gelişmiş ve kurumsallaşma düzeyiyle çevresindeki 

aktörleri etkileme becerisi gelişmiş örgütlerin örnek alınması sürecidir. Bu bağlamda, 

teknik ve teknolojik alt yapısı zayıf ve hedeflerini henüz netleştirememiş örgütlerin, 

mesafe kat etmek için başarılı örgütlere benzeme eğilimi gösterdiği durumlarda söz 

konusu olmaktadır.51  

Örgütlerin kurumsal çevreyle girdikleri etkileşim sürecin üç temel şekli olarak 

zorlayıcı, normatif ve taklitçi eşbiçimlilik kalıpları, örgütler ile kurumsal çevrenin 

etkileşiminin yönü ve yoğunluğuna bağlı olarak ortaya çıkmaktadır. Bu kapsamda, 

örgütler arasındaki bağımlılık ilişkisi, örgütlerdeki belirsizlik durumu, örgütlerin 

yöneticilerinin meslek örgütlerinde yer almasının yaygınlaşması ve meslek 

 
47 Gürlek, a.g.e., s.396 
48 Öztürk v.d., a.g.e., s.45 
49 Abdullah Uzun, Kader Tan Şahı̇n, “Kurumsal Değı̇şı̇mde Toplumsal Hareketlerı̇n Rolü: Toplumsal 

Polı̇tı̇k Bağlam Çerçevesı̇nde Bı̇r Analı̇z”, Sosyal Bilimler Dergisi, Karadeniz Teknik Üniversitesi 

Yayınları, Güz 2013 S:6, s.81-83 
50 Gürlek, a.g.e., s.397; Meyer ve Rowan, a.g.e., s.352 
51 Emily Barman, Heather Maclndoe, “Institutional Pressures and Organizational Capacity: The Case 

of Outcome Measurement” Sociological Forum, Vol.27, No.1, March 2012, s.79-80; Keskin v.d., 

Örgüt Teorisi, s.318; Gürlek, a.g.e., s.397 



 26 

düzenleyici kuruluşlar üzerinden devletin örgütsel alandaki varlığının genişlemesi, 

kurumlar arasındaki eşbiçimlilik seviyesini artıracak unsurlardır.52  

Yeni Kurumsal yaklaşımın örgütsel araştırma alanına yaptığı diğer bir katkı, örgütlerin 

ortaya çıkması ve sürekliliğini sağlayan hayatta kalma koşullarını açıklarken 

“meşruiyet” kavramını kullanmasıdır. Meşruiyet, “örgütün eylemlerinin çevrenin 

normlar sistemi içerisinde arzu edilen şekilde, doğru ve uygun olduğuna ilişkin genel 

algılar olarak tanımlanmaktadır.”53 Örgütlerin çevreden gelen baskıları yönetebilmesi 

ve sosyal normlara, kabul görmüş etkinlik ve verimlilik yaklaşımlarına uyum 

sağlaması meşruiyet kaynağı olacaktır. Böylece örgütlerin hayatta kalma imkan ve 

yetkinlikleri artacaktır.54 Önemli bir detaya işaret eden Sargut, örgütlerin içinde yer 

aldığı sosyal, siyasal, ekonomik değer sistemine kurumu uyumlandırarak meşruiyet 

üretme sorumluluğunun örgüt liderliğine ait olduğunu belirtmektedir. Bu kapsamda 

“örgütsel alanda yerleşik kurumları benimseyerek örgütlerin meşruiyetlerini 

pekiştirerek hayatta kalma şanslarını” artırma görevi örgüt liderliğine aittir.55 

Kurumsal değişim parametreleri izah edilirken bu unsur, örgütün meşruiyetinin 

üretilmesi ve beklentilerin karşılanma yetkinliği bakımından karşımıza çıkacaktır.  

1.1.3. Yeni Kurumsal Teorinin Kurumsal Değişim Yaklaşımı 

Kurumsal bir çevre içerisinde yer alan örgütlerde hangi parametrelere bağlı olarak 

değişimin gerçekleştiğini anlamak; örgütün paydaşları ile liderliğinin yönelimlerini, 

eylemlerini veya temel yaklaşımlarının neden ve nasıl değiştirdiklerini açıklamak için 

yapılan çalışmaların sayısında 90’lardan itibaren ciddi bir artış olmuştur. Özellikle 

Yeni Kurumsal teori içerisinde “kurumsal değişim” sorununa yönelik yeni açıklamalar 

geliştirilmiştir. İlk dönemlerinde bu yaklaşımın zayıf noktası olarak kabul edilen 

“kurumsal değişim ve kurumsal çeşitlilik” alanı, daha sonra yapılan yeni araştırmalarla 

birlikte geliştirilmeye çalışılmıştır.56  

 
52 Özen, “Yeni Kurumsal Kuram”, s.265-266 
53 Daft, Örgüt Kuramları ve Tasarımını Anlamak, s.164 
54 Öztürk v.d., a.g.e., s.39 
55 Sargut-Özen, Örgüt Kuramları, s.29 
56 “Kurumsal değişim ve çeşitlilik sorunu, Academy of Management Journal dergisinin 2002 yılı ilk 

sayısının konusu olmuştur. Bu özel sayı, (1) kurumsal değişimin kaynakları, (2) örgütlerin kurumsal 



 27 

Örgütleri kurumsal çevre içerisinde değerlendiren Yeni Kurumsalcı yaklaşım, 

özellikle kurumsal değişimin nedenleri ve değişim beklentilerinin nasıl karşılandığına 

dair açıklamalar getirmektedir.57 Kavramsal olarak “planlı ya da plansız bir biçimde 

bir sistemin bir süreç veya ortamın belli bir durumdan başka bir duruma geçilmesi” 

olarak tanımlanan değişim olgusunun örgütsel alandaki karşılığı, “örgütlerin yapı 

olarak bulundukları çevreye uyarlanmaları” olarak tanımlanmaktadır.58  

Yapılan çalışmalarda değişim olarak tanımlanan süreçlerin hangi unsurlara bağlı 

olarak geliştiği yaygın olarak incelenmiştir. Tutar, değişimin temel unsurları arasında 

“örgütsel verimlilik” arayışını ön plana çıkarmıştır.59 Sabuncuoğlu ve Tüz yaptıkları 

çalışmada örgütleri değişime zorlayan etkenleri “dış güçler” ve “iç güçler” şeklinde 

ikiye ayırmış ve bu ayrım altında şu başlıkları sıralamıştır: Dış Güçler; 1-yasal 

koşullar, 2-demografik ilişkiler ile sosyal ve kültürel alandaki sorunların tamamının 

genel ifadesi olarak toplumsal koşullar, 3-ekonomik koşullar, 4-doğal koşullar, 5-

aktörlere ve süreçlere etkisi bakımından teknolojik koşullardan oluşmaktadır. İç 

Güçler ise; 1-etkin olmayan karar alma ve uygulama süreçleri, aşırı merkezi yönetim 

yaklaşımı, iletişimsizlik ve koordinasyonsuzluk, hedeflerin belirsizliği ve çatışma gibi 

örgütsel eksiklikler, 2-üst yöneticilerin değişmesi ve bunun sonucunda gündeme gelen 

tutum ve davranış değişimine uyum sağlanamaması, 3-“yetki, görev ve sorumluluk, 

karar verme ve denetim alanı konularında çatışma çıkarma” ihtimali yüksek olan 

örgütün hızlı bir şekilde büyümesi, 4-örgütün işlevsel yeteneklerinde yaşanan gerileme 

ve 5-örgüt birleşmeleri şeklinde sıralanabilir.60 

Greenwood ile Hinings birlikte yaptıkları çalışmada klasik yaklaşımda dile getirilen 

çıkar çatışması kavramı ile yeni yaklaşımın kurumsal çevrede yerleşik toplumsal 

değerlere ve etik kurallara uyum sağlama arayışını bir arada sentezleyerek kurumsal 

 
değişime tepkileri ve değişimi meşrulaştırma çabaları ve (3) çözülme ve yeni formların doğması 

konularına odaklanan görgül çalışmaları içermektedir.” Aktaran Özen, “Yeni Kurumsal Kuram”, 

s.312 
57 Özen, a.g.e., s.312 
58 Zeyyat Sabuncuoğlu, Melek Tüz, Örgütsel Psikoloji, Bursa, Furkan Ofset, 4.bs., 2003, s.259; 

Yıldırım, “Örgütsel Değişimin Yönetilmesi”, s.91-92 
59 Hasan Tutar, Örgüt Teorileri ve Çağdaş Yaklaşımlar Açısından Örgütsel Davranış, Sakarya, 

Detay Yayıncılık, 2016, s.110 
60 Sabuncuoğlu-Tüz, a.g.e., s.266-269 



 28 

değişim olgusunu izah etmişlerdir.61  Bu kapsamda, “kurumsal bağlam ile kurumlar 

arasındaki dinamikleri” bir arada yorumlayarak değişim sürecini açıklamışlardır. Bu 

açıklamada, 1-örgütlerin değişim sürecinin içerisinde bulunulan kurumsal çevrenin 

özellikleri, 2-bu çevrede genel kabul görmüş değerler sisteminin ve aktörlerin (devlet 

organları ya da düzenleyici kurumların) ürettiği baskılar, 3-kurum içerisindeki 

aktörlerin kendi aralarında yaşadığı beklenti tatminsizliği, 4-örgütün kendi doğal 

seyrinde başka örgütlerle mukayese edilmesine bağlı ya da kendiliğinden “reformcu” 

bir değişim arayışının gerçekleşmesi kurumsal değişimin unsurları olarak 

sıralanmıştır.62 

Greenwood ve Hinings aynı zamanda değişim yöneliminin şiddeti bakımından bir 

ayrıma gitmişler; kurumsal değişimin “devrimci ya da evrimci” özellikler 

taşıyabileceğini belirtmişlerdir. Özellikle köklü bir değişim sürecinin yaşanmasının 

bazı öncüllere bağlı olduğu kayıt altına alınmış ve bu sürecin alt yapısının oluşabilmesi 

için; 1-mevcut kurumsal yapı içerisinde paydaşların tatminsizliğin rastgele bir 

yönelimden ziyade bilinçli bir talep olduğu, 2-bu tatminsizliğin kurumsal çevrede yer 

alan “rekabetçi ve reformcu değer yönelimleri” tarafından eyleme geçilmesini 

sağlayacak kadar desteklenmesi, 3-son olarak tüm bu sürecin yürütülmesi için yeterli 

güç birikimine ihtiyaç olduğu tespit edilmiştir. Burada net bir şekilde görüleceği üzere 

kurumsal değişimin kaynağı, dışsal faktör olarak kurumsal çevrenin taşıdığı özellikler 

ile içsel faktör olarak örgüt içi aktörlerin özellikleri bir arada açıklanmıştır. 

Greenwood ile Hinings’in değişimin nedenlerine ilişkin yaptıkları açıklamalarda 

tetikleyici faktör olarak dışsal şokların (faktörlerin) çok fazla ön planda tutulmasını 

eleştiren Clemens ve Cook, kurumsal değişimin gerçekleşmesi için özellikle üç 

unsurun bir arada olması gerektiğini belirtmişlerdir: 1-Kurumsal çevredeki aktörlerin 

örgütü etkileme gücü, 2-kurumların çeşitliliği ve 3-kurumların sahip olduğu içsel 

çelişkilerin varlığı. Bu açıklama zemininde kurumsal etki seviyesinin az, kurumsal 

çeşitlilik ile kurum içi çelişkilerin yüksel olduğu durumlarda değişimin gerçekleşme 

 
61 Greenwood-Hinings, “Understanding Radical Organizational”, s.1022; Özen, “Yeni Kurumsal 

Kuram”, s.302-303 
62 Özen, a.g.e., s.302-303; Greenwood-Hinings, a.g.e., s.1025 



 29 

ihtimali daha olası görülmektedir.63 Leblebici ve arkadaşları tarafından yapılan 

“Institutional Change and the Transformation of Interorganizational Fields” isimli 

çalışmada, kurumsal alandaki eylemlere ya da uygulamalara yönelik meydana gelecek 

değişimlere odaklanılmış ve kurumsal eylem ya da uygulamaların değişiminin siyasal 

ve ekonomik krizler ve “örgütler arası bir alanda egemen oyunculara bağlayarak” 

açıklamak yerine örgüt içi dinamiklerin değişime neden olabileceği belirtmişlerdir.64 

Özen, kurumsal değişimi açıklayan en kapsayıcı kuramsal çerçevenin Seo ve Creed 

tarafından dile getirildiği belirtir. Bu kapsayıcılığın, değişim olgusunun başlangıç, 

gelişim ve sonuçlanma aşamalarını kapsayacak şekilde bütüncül bir süreç içerisinde, 

kurumsal iç çelişkilerin değişime nasıl etki ettiğini diyalektik yaklaşımdan 

yararlanarak analiz edilmesinden kaynaklandığını ifade eder.65 Kendilerine atıf 

yapılan Seo ve Creed kurumsal çelişkilerin değişim sürecine yönelik etkisini izah 

ederken, uzun vadede kurumsallaşmanın bir yan etkisi olarak gündeme gelebilecek 

dört çelişkiden söz ederler: “i-meşruiyetin işlevsel verimsizliği aşındırması, ii- 

uyumlanmanın uyumlanma yeteneğini aşındırması, iii-kurumlar arası uyumsuzluklar 

yaratan kurum içi uyumluluk ve iv-farklı çıkarların çatışmasına neden olan izomorfizm 

(eşbiçimlilik)”.66 Seo ve Creed, tanımladıkları bu dört çelişki türünün bir arada ve 

mutlaka ortaya çıkması gerekmediğini, kurumsallaşma sürecinde sosyal ilişkiler ile 

eylemlerin uzun dönemde bunların birine ya da birkaçına sebep olabileceğini ve bu 

çelişkilerin “kurumsal değişimi yönlendiren, mümkün kılan ve kısıtlayan itici güçler” 

olarak karşımıza çıkacağını ileri sürmektedirler.67   

Bu yaklaşıma göre kurumsal değişim süreci kendiliğinden oluşan bir durumdan 

ziyade, ardı sıra bazı eylem ve gelişmelerin olmasına bağlıdır. Bu çerçevede kurumsal 

düzenlemeleri oluşturan aktörler ile bunlara muhatap olan ve bunlardan etkilenen 

aktörlerin ihtiyaçları, beklentileri ve çıkarları arasında bir uyumsuzluğun gündeme 

 
63 Özen, a.g.e., s.303-304 
64 H.Leblebici, v.d., “Institutional Change and the Transformation of Interorganizational Fields: An 

Organizational History of the U.S. Radio Broadcasting Industry”, Administrative Science 

Quarterly, Vol.36, No.3, Sep., 1991, s.335 
65 Özen, a.g.e., s.304 
66 M.G.Seo, W.E.D.Creed, “Institutional Contradictions, Praxis, and Institutional Change: A 

Dialectical Perspective”, The Academy of Management Review, Vol.27, No.2, Apr., 2002, s.226 
67 Seo-Creed, a.g.e., s.226 



 30 

gelmesi gerekmektedir. Mevcut düzenlemeler tarafından beklentileri ya da çıkarları 

karşılanmayan ve görüşleri dikkate alınmayan memnuniyetsiz kitlenin kurumsal 

değişim aktörü olarak ortaya çıkması; bu değişim taleplerinin bir değişim bilincine 

dönüşerek alternatif arayışının açıklanması, akabinde kurumsal aktörlerin değişim 

yönünde ortak ve aktif bir eylemlilik içerisine girilmesi gerekecektir.68 Özen, bu 

modelin neden önemli olduğunu izah derken “kapsamlı olması dışında, kurumsal 

değişimin kaynağını bir ya da birkaç etmene indirgemeyen, yapı-eylem arasındaki 

etkileşimi dikkate alan ve değişimin tüm aşamalarına (doğuşu, süreci ve sonuçları) 

odaklanan bir çerçeve olması”yla diğer yaklaşımlardan ayrıştığını ifade etmektedir.69 

Bu teorik yaklaşım içerisinde kurumsal değişimi izah eden diğer bir model, 

Greenwood, Suddaby ve Hinings tarafından yapılan  “Theorizing Change: The Role 

of Professional Associations in the Transformation of Institutionalized Fields”70 isimli 

çalışmada dile getirilmiştir. Bu çalışmada önerilen modelde, kurumsal değişim 

sürecinin dışarıdan gelen değişim unsurlarınca tetiklenmesi, buna karşın mevcut 

yapının nasıl bir çözülme sürecine tabi olduğu ve devamında merkezdeki kurumsal 

aktörler tarafından yeni oluşan formun nasıl meşrulaştırıldığını izah ederken birbirini 

izleyen altı aşamadan bahsedilir. Sırasıyla bu aşamalar, 1-Sosyal, teknolojik ve yasal 

sarsıntılar (precipitating jolts), 2-Mevcut kurumsal yapının çözülmesi ve yeni 

kurumsal aktörlerin ortaya çıkması, (deinstitutionalization) 3-Çözülen yapı karşısında 

yeni kurumsallaşma eğilimlerinin ortaya çıkması (pre-institutionalization), 4-Eski 

yapının çözülmesinin kabullenilmesi ve gündeme gelen yeni kurumsal çerçevenin 

kabullenilmesi ve meşruiyetinin kavramsallaştırılması (theorization), 5-Yeni kurumsal 

yapının yaygınlaşması (diffusion) ve 6-Yeni yapının kurumsallaşması ve bilişsel 

meşruiyet ile modaya dönüşmesi (reinstitutionalization) aşamalarıdır.71 

Kurumsal bir çevrede yer alan bir örgütlerde hangi şartlar altında aktörlerin değişim 

sürecini başlattığı sorusuna farklı bir yaklaşım da C.Oliver tarafından yapılan “The 

 
68 Seo-Creed, a.g.e., s.232  
69 Özen, “Yeni Kurumsal Kuram”, s.305 
70 R.Greenwood, R.Suddaby and C.R.Hinings, “Theorizing Change: The Role of Professional 

Associations in the Transformation of Institutionalized Fields”, The Academy of Management 

Journal, Vol.45, No.1, Feb., 2002, s.60 
71 Greenwood, Suddaby, Hinings, a.g.e., s.60; Özen, a.g.e., s.305-306 



 31 

Antecedents of Deinstitutionalizations” isimli çalışmayla ortaya konmuştur. Oliver, 

değişim sürecini “çözülme (deinstitutionalizations)” kavramıyla izah eder ve bir 

kurum ya da uygulamanın meşruiyetini kaybetmesi ya da etkisini yitirmesi olarak 

tanımlar. Kurumsal çevreden örgüte gelen ya da örgütün kendi içerisinde oluşabilecek 

politik, işlevsel ve sosyal baskılar karşısında ortaya çıkacak çözülmenin farklı 

yansımalarıyla karşılaşmak mümkündür. Bu çerçevede, “örgütte farklı grupların çıkar 

çatışmaları, yenilik konusunda dışsal baskıların artması ve dışsal bağımlılıkların 

değişmesi, verimlilik ve etkililik kıstaslarının değişmesi, kaynaklar için rekabetin 

artması, sosyal bölümlenmenin artması ve kurumsal kuralların ve değerlerin 

değişmesi gibi” faktörler örgütlerin ya da örgüt uygulamalarının meşruiyetini 

aşındırmaktadır. Özen’in tespitiyle, Oliver tarafından ortaya konulan bu modelin 

çözülme olarak tanımlanan değişim sürecinin unsurlarını anlamamıza yardımcı 

olmakla birlikte kurumsal değişimin “nasıl olduğunu açıklamamaktadır.”72 

1.1.3.1.  Kurumsal Değişimin Unsurları  

Örgütün hangi süreçlere bağlı olarak değişim olgusuyla karşılaştığını açıklayan 

kurumsalcı yaklaşımlardaki ortak nokta, iç ve dış kaynaklı etmenlerin değişim 

üzerindeki farklı yoğunlukta ve yönlerde etkili olacağıdır.73 Bu kapsamda özetle; 

örgütün içinde yer aldığı kurumsal çevreye uyum sağlama eğiliminde olduğu, bu 

uyumlanma sürecinin içerden gelen değişim taleplerine bağlı olabileceği gibi dışardan 

gelen baskılardan kaynaklı da olacağı, örgüt içindeki beklentilerdeki değişimin iç 

çelişkiler olarak ortaya çıkabileceği gibi farklı bir çok unsurun değişim sürecinde etkili 

olacağı görülmektedir. Bunlar içerisinde çevreden örgüte yönelen değişim 

beklentilerinin karşılanması örgütün kabullenilmesini sağlayacak ve kurumsal 

çevredeki hakim değerler ile kurallara uyumlanan örgütün lehine, meşruiyet kazanımı 

olarak tanımlanacaktır. 

 
72 Özen, a.g.e., s.301-302 
73 Kurumsal değişim sürecinde yoğunlaşan unsurlara yönelik getirilen farklı açıklamalar için Bkz. 

Greenwood-Hinings, “Understanding Radical Organizational”, s.1022; Özen, a.g.e., s.302-306; 

Leblebici v.d., a.g.e., s.335; Seo-Creed, a.g.e., s.226; Greenwood-Suddaby-Hinings, “Theorizing 

Change”, s.60 



 32 

Kurumsal çevreyle uyumlanma arayışı, örgütler arasındaki farklılıkların törpülendiği 

ve çeşitlilikten uzaklaşılarak örgütlerin birbirine benzeme eğilimine yöneldiği genel 

bir dönüşüm sürecine denk gelmektedir. Kurumsal eşbiçimlilik olarak tanımlanan bu 

durum, örgütün hedef kitlesi ile iç paydaşları karşısında kabul görme arayışına bağlı 

olarak mevcut örgütlenme yaklaşımlarına, norm ve değerler sistemini benimseme ve 

yeni beklentilere uyum sağlama arayışını ifade eder.74 Eşbiçimlilik süreci ile örgütün 

meşruiyet arayışı arasında doğrusal bir ilişki söz konusudur.75  

Kurumsal değişimi başlatan ilk nedeni açık bir şekilde tespit etmek mümkün değildir. 

Genellikle planlı eylemler tarafından kontrol edilebilir olmaktan uzak olan bu süreç, 

örgüt dışı koşullardan kaynaklı da gündeme gelebilecektir. “Çoğunlukla kurumlar, 

nispeten yaygın kontrol mekanizmalarına duyarlı, nispeten sıradan bir dizi prosedür 

yoluyla” gelişerek bir değişim sürecine tabi olurlar. Uyumlanma sürecinde en makul 

davranış ya da yapısal unsurun ne olduğu, genellikle bir deneyim kazanma sürecine 

bağlı olarak zamanla oluşan görüş ve düşünceler tarafından şekillendirilir.76 Örgütlerin 

içinde yer aldığı sosyal, siyasal, ekonomik ve değerler sistemine uyumlanması olarak 

ortaya çıkacak değişim süreci, Yeni Kurumsalcılık tarafından örgütlerin kurumsal 

çevreyle girdikleri etkileşim seviyesi ve bunun yaygınlığıyla ilişkili açıklamaktadır.  

Kurumsal değişimin ilk nedeni hakkında net bir analiz yapılamasa da, bazı kurumsalcı 

yaklaşımların değişim sürecinin ana faktörlerine ilişkin yaptıkları açıklamalar söz 

konusudur. Bu bağlamda tarihsel kurumsalcılık kurumsal değişimi, tarihsel süreç 

içerisinde kurumların karşılaştıkları kritik kavşaklarda yaşanan sarsıcı gelişmelere 

bağlı olarak patika bağımlılığı yaklaşımıyla açıklamaktadır. Söylemsel kurumsalcılık 

ise değişim sürecini daha evrimsel olarak izah ederek, siyasal aktörlerin fikir ve 

söylemlerini şekillendiren unsurların değişimiyle ilişkili olarak gündeme geldiğini 

belirtir.77 Sosyolojik perspektif ise değişimi, kurumların içinde faaliyet gösterdikleri 

 
74 Gürlek, a.g.e., s.395 
75 Öztürk v.d., a.g.e., s.44 
76 March ve Olsen, Rediscovering Institutions, s.170 
77 Elizabeth Sanders, “Historical Institutionalism”, The Oxford Handbook of Political Institutions, 

Ed. by. R.A.W. Rhodes, Sarah A. Binder, Bert A. Rockman, Oxford, New York, Oxford University 

Press, 2006, s.316-322; B. Guy Peters, “Institutional Theory: Problems and Prospects”, Institute for 

Advanced Studies (IHS), Ed. Peter Biegelbauer, Political Science Series 69, July 2000, (Çevrimçi) 

https://www.ihs.ac.at/publications/pol/pw_69.pdf, 26 Kasım 2021, s.69 

https://www.ihs.ac.at/publications/pol/pw_69.pdf


 33 

kurumsal çevrenin dönüşümüne uyum sağlamak üzere verilen bir tepki olarak 

açıklamaktadır.78 

Kurumsal değişimi işlevsel bir yaklaşım üzerinden analiz eden yaklaşıma göre dışsal 

bir şok bu sürecin tetikleyicisidir. Bu yaklaşıma göre, mevcut sisteme baskı uygulayan, 

böylece kurumların işlevlerini yerine getirmesini zorlaştıran ya da tamamen 

engelleyen, farklılaşan beklentilere koşut olarak dönüşen çevresel ortama uyum 

sağlanmasını zorunlu kılan dışsal şoklar, kurumsal değişim sürecinin temel 

dinamiğidir.79 Örgütlerin karşılaştıkları değişimin kaynaklarına dair teorinin yaptığı 

farklı açıklamalarda ön plana çıkan ve kurumsal değişim sürecinde etkili olan unsurları 

özetle şu şekilde sıralayabiliriz; 

1- Kurumsal çevreden örgüte yönelecek ya da örgütün içinde oluşacak politik, işlevsel 

ve sosyal baskılara bağlı olarak yaşanacak değişim talepleri ile bunların 

karşılanmaması halinde söz konusu olacak kurumsal çözülme ve meşruiyet kaybı, 

kurumsal değişim süreçlerini tetikleyecektir. Kurumsal çevreden örgüte yönelen 

değişim taleplerine uyumlanamama ya da örgütün kendi içinde oluşan değişim 

talepleri ile beklentilerin uzun süre karşılanmaması örgüt özelinde ciddi bir baskı 

kaynağı olacaktır. Bu baskıyı yönetmek üzere örgüt liderliğinden, oluşan yeni 

beklentilere ve değişim taleplerine uyum sağlayacak yeni hedeflerin belirlenmesi ve 

bu baskıları yönetecek politikaların üretilmesi beklenecektir. Bu beklentileri 

karşılayacak adımların atılmaması halinde gündeme gelecek kurumsal çözülme örgüt 

için bir meşruiyet krizine dönüşecektir. Burada söz konusu olan meşruiyet, kurumsal 

çevreyle uyumlu hareket edilmesi ve örgütün fonksiyonlarının icrasını mümkün 

kılacak güncellemelerin örgüt liderliği tarafından hayata geçirilmesiyle kurumsal 

çevrede kabul görmesidir.80 Meşruiyet krizi, belirlenen amaçlar ile politikalar 

bakımından örgütün mevcut yapısıyla varlığını sürdürmesinin riskli bir hale geldiğini 

ifade etmektedir.81 

 
78 Peters, a.g.e., s121 
79 James Mahoney, “Path Dependence in Historical Sociology”, Theory and Society, C.29, No:4, 

Ağustos 2000, s.521; Peters, a.g.e., s.108 
80 Daft, Örgüt Kuramları ve Tasarımını Anlamak, s.164; Gürlek, a.g.e., s.397; Öztürk v.d., a.g.e., 

s.39 
81 Öztürk v.d., a.g.e., s.44 



 34 

2- Kurumsal çevrede yer alan aktörlerden örgüte yönelen değişim baskılarının yanında 

devlet organları ya da düzenleyici rolleri olan kuruluşların ürettiği baskıların 

sonucunda kurumsal değişim gündeme gelebilecektir. Kurumsal çevrede düzenleyici 

rollere sahip devlet kurumlarından mevcut normlara uyum sağlamaya yönelik örgüte 

yönelen değişim baskısı dış zorlayıcı faktörler olarak örgütlerin değişim süreçlerinde 

önemli bir etkiye sahiptir. Bu değişim beklentilerinin karşılanmaması ya da bunlara 

uyumlu bir süreç yönetiminin gerçekleştirilmemesi, küçük bir değişim baskısından 

örgütün varlığına yönelecek bir tehdide kadar geniş bir alanda etki meydana 

getirebilecektir. Örgütün varlık sorununa dönüşme potansiyeli taşıyan bu durum, 

yukarda ifade edilen meşruiyet krizine benzer bir çözülmeyi beraberinde getirecektir.82 

3- Örgüt içi aktörler ile örgütün uygulamalarından etkilenen dış paydaşların (sosyal, 

ekonomik ya da aynı alanda yer alan diğer örgütlerden oluşan aktörlerin) ihtiyaçları, 

beklentileri ve çıkarları arasındaki çatışma durumu kurumsal değişimi gündeme 

getirebilecektir. Örgüt yönetiminin öncelikleri ile örgütün iç paylaşları (siyasi parti 

için teşkilat mensupları) ile örgütün hizmetlerinden, ürettiği çıktılarından etkilenen 

örgüt destekçilerinin beklenti ve taleplerinin farklılaşması; buna bağlı olarak oluşan 

hoşnutsuzluk, tatminsizlik ve geleceğe yönelik çıkar ayrışmaları örgütün iç 

bütünlüğünü zedeleyecek ve bir çözülme sürecini başlatacaktır. Seo-Creed’e göre 

beklentileri karşılanmayan ve fikirleri dikkate alınmayan potansiyel memnuniyetsiz 

kitlenin kurumsal değişim aktörü olarak ortaya çıkması; bu değişim taleplerinin bir 

değişim bilincine dönüşerek alternatif arayışının oluşması ve akabinde bu aktörlerin 

harekete geçerek değişim yönünde ortak ve aktif bir eylemlilik içerisine girmesi bu 

sürecin temel unsurlarıdır.83 

4-Kurumsal değişimi etkileyen unsur arasında, sosyal, siyasal ve ekonomik yapıların 

değişmesinin yanında teknolojik gelişmelere uyum sağlayamama gibi dışardan gelen 

zorlayıcı etkenler değişim sürecini etkileyecektir.84 Örgütler iç dinamiklerinden 

kaynaklanan değişim taleplerinin yanında, çevresinde hakim olan siyasal, sosyal ve 

 
82 Uzun-Şahı̇n, “Kurumsal Değişimde”, s.81-83; Greenwood-Hinings, “Understanding Radical 

Organizational”, s.1025; Özen, “Yeni Kurumsal Kuram”, s.265-266; Daft, a.g.e., s.167; Öztürk v.d., 

a.g.e., s.44-45; Gürlek, a.g.e., s.396  
83 Seo-Creed, a.g.e., s.232; Özen, a.g.e., s.305; Sargut- Özen, Örgüt Kuramları, s.29 
84 Barman-Maclndoe, a.g.e., s.79-80; Keskin v.d., Örgüt Teorisi, s.318; Gürlek, a.g.e., s.397 



 35 

ekonomik yapıların yanında teknolojik gelişmelere uyum sağlaması yönünde bir 

değişim beklentisiyle karşılaşacaktır. Bu beklentilerin uzun süre karşılanmaması ya da 

bir süreç yönetimiyle hafifletilmemesi bir çözülme sürecini tetikleyecektir.85  

5- Aşırı merkeziyetçi yönetim, etkin olmayan karar süreçleri ve kurumsal hedeflerin 

belirsizliği gibi liderlik zafiyeti olarak tanımlanabilecek faktörler de örgütlerde 

değişimin yaşanmasına neden olacaktır. Örgütlerin ilan ettikleri hedefleri belirli bir 

takvimde gerçekleştirmeleri beklenmektedir. Bu hususta ilerleme kaydedilemediğinde 

örgütün iç paydaşlarından liderliğe yönelen süreç geliştirici görüş, öneri ve değişim 

talepleri söz konusu olacaktır. Gerek hedeflere ulaşılamaması gerekse paylaşılan 

görüşlerin dikkate alınmaması, önce memnuniyetsizlik üretecek ardından iç 

paydaşlarının hedeflere olan inancının sarsıldığı ve örgüt liderliğini sorguladığı bir 

çözülme sürecini ortaya çıkaracaktır.86 

6- Örgüt içi gruplar arasındaki çıkar çatışması, yenilik yapılması yönündeki dışarıdan 

gelen baskıların yoğunlaşması, örgüt içi gruplaşmanın artması ve kurumsal kurallar ile 

değerlerin değişmesine uyum sağlama arayışı da değişim süreçleri etkileyecektir. 

Örgüt içi ve dışı kaynaklı gündeme gelen zorlayıcı değişim baskıları karşısında nasıl 

bir yöntemle hareket edilmesi gerektiğine dair farklı görüşler söz konusu olacaktır. Bu 

durumda örgütün hangi yönde refleks vermesi gerektiği hususunda dışardan gelen 

baskıları dikkate almak isteyen grup ile mevcut liderliğin yönelimlerini doğru bulan 

grup arasında, “gruplar arası çıkar çatışması” olarak tanımlanan ayrışma söz konusu 

olacaktır. Örgütün değişim talepleri ile kendisine yönelen beklentileri nasıl yönetmesi 

gerektiğine dair önceleri sadece güncel kararların sorgulanması şeklinde başlayan bu 

ayrışma, zamanla örgüt içi grupların değerler üzerinden birbirini yargıladığı bir 

çatışmaya evrilecektir. Bu karşılıklı yargılama süreci, örgüt içi çözülme ve kurumsal 

değişim süreçlerine etki edecektir.87  

7- Kurum içi aktörlerin kendi aralarında yaşadıkları kariyer beklentilerinin 

karşılanmaması ve kurum içi paydaş rekabetinin yönetilememesinden kaynaklı olarak 

 
85 Greenwood, Suddaby, Hinings, a.g.e., s.60; Özen, a.g.e., s.305-306 
86 Sargut-Özen, Örgüt Kuramları, s.29; Özen, a.g.e., s.302-303; Öztürk v.d., a.g.e., s.44 
87 Sargut-Özen, a.g.e., s.29; Greenwood, Suddaby, Hinings, a.g.e., s.60; Özen, a.g.e., s.305-306 



 36 

değişim süreçleri söz konusu olabilecektir. Örgütün faaliyet alanı ile hedeflerine bağlı 

olarak iç paydaşların kendileri için bekledikleri bir kariyer yolculuğu söz konusudur. 

Bu doğrultuda örgüt içinde verilecek görevlerde ya da kurumsal çevrede yapılacak 

görevlendirmelerde iç paydaşların kendilerine öncelik verilmesine yönelik bir 

beklentisi söz konusu olacaktır. Bu beklentilerin karşılanması ve örgüt yönetiminin bu 

yöndeki kararlarının örgüt mensupları tarafından kabullenilmesini sağlayacak bir 

yaklaşımın sergilenmesi beklenecektir. Ancak bazı durumlarda bu beklentilerin 

karşılanması ve iç paydaşlara yönelik görevlendirmelerde gönüllü rızanın üretilmesi 

farklı nedenlerle mümkün olmaz ve bu durum kurum içi rekabete dönüşür. Bu rekabet 

durumu diğer değişim unsurlarıyla birleşerek üreteceği çözülme etkisiyle örgütün 

değişim ve ayrışma süreçlerine etki edecektir.88 

8- Değişen tutum ve davranışlara uyum sağlayamama ve örgütün hızlı büyümesinden 

kaynaklanan gerilimler gibi baskı unsurları değişim sürecinde belirleyici olabilecektir. 

Örgüt yönetimi, hedefleri ile kurumsal çevrede yaşanan değişim arasında gerekli 

uyumu sağlayamadığı durumda, ek olarak kendisinden beklenen sonuçlara 

ulaşamadığında iç paydaşların memnuniyetsizliği artacak ve bu memnuniyetsizlik 

diğer faktörlerle bir araya gelerek örgüt içi değişim unsuru olarak örgütün çözülme 

sürecinin hızlanmasına neden olacaktır.89 

9- Kurumsal çevrede yerleşik toplumsal ve kültürel değerler ile etik kurallara, kabul 

görmüş normlara uyum sağlama arayışının değişim süreçlerini etkileyecektir. 

Örgütlerin, diğer dış paydaşlarla birlikte yer aldığı kurumsal çevreye hakim olan 

değerler sistemi ile kurallara uyum sağlaması, kendisine yönelebilecek baskıları 

yönetmesi açısından önemlidir. Bu nedenle örgüt liderliğinden, kendisine yönelecek 

baskıları yönetmek üzere bir uyum politikası geliştirmesi ve mevcut değerler sistemine 

uygun olarak değişim süreçlerini hayata geçirmesi beklenecektir.90 

10- Kurumsal verimlilik arayışına bağlı olarak, örgüt kaynaklarının daha verimli 

kullanılmasını sağlamak ve örgütün belirlediği hedeflere ulaşılmak üzere ortaya 

 
88 Özen, a.g.e., s.301-303; Sargut-Özen, a.g.e., s.29; Greenwood-Hinings, “Understanding Radical 

Organizational”, s.1025 
89 Gürlek, a.g.e., s.395; Sabuncuoğlu-Tüz, Örgütsel Psikoloji, s.266-269 
90 Daft, Örgüt Kuramları ve Tasarımını Anlamak, s.164; Sabuncuoğlu-Tüz, a.g.e., s.266-269 



 37 

koyduğu performansı artırma beklentisi gibi nedenlerle kurumsal değişim söz konusu 

olabilecektir.91 

Kurumsal değişim unsurların bir arada ve aynı yönde etkili olması beklenmemektedir. 

Farklı değişim dinamiği birlikte ya da ayrı ayrı değişim süreçlerinde etkili 

olabilecektir. Süreçlerin yetersiz kaldığı, tarihsel olarak verimsizliliğin söz konusu 

olduğu ve sistemin istikrar ve dengesinin sarsıldığı durumlarda karşılaşılan kurumsal 

değişim, planlı ya da sıralanan parametreler kapsamında düzenli gelişen bir süreç 

değildir. Çoğunlukla niyetlerden, tutumlardan, değerlerden ve tutarlı bir işleyişten 

uzak gerçekleşmekte ve çevresel baskılara uyum sağlarken yeni hedefler gündeme 

gelmektedir ve başlangıçtaki amaçtan uzaklaşılan bir süreç olarak yaşanabilecektir.92 

Genel olarak örgütlerin içinde yer aldığı sosyal, ekonomik ve siyasal değerler 

sistemine uyumlanması olarak ortaya çıkan değişim sürecinin yanında, Yeni 

Kurumsalcı yaklaşımın siyasal kurumlar ile kurumsallaşma süreçlerini nasıl 

açıkladığını analiz etmek yararlı olacaktır.  

 

1.2. YENİ KURUMSALCI YAKLAŞIM IŞIĞINDA TEORİK 

KAVRAMLARIN ANALİZİ 

Toplumsal yaşamın bir fonksiyonu ve siyasetin temel konusu olarak organize insan 

gruplarının kararlarını nasıl şekillendirdiklerine ilişkin farklı teorik yaklaşımlar söz 

konusudur. Toplulukların karar süreçlerini etkileyen unsurların neler olduğuna 

baktığımızda, tarihsel olarak etkileşim içerisinde olan iki teorik yaklaşım dikkat 

çekmektedir; 1-davranışçı yaklaşım ve 2-kurumsalcı yaklaşım. Kurumsalcı yaklaşıma 

göre siyasal alanı belirleyen ve buradaki aktörlerin kararlarını etkileyen temel unsur, 

“süreklilik arz eden, normlar, kurallar ve değerlerden oluşan” kurumlardır. Buna 

karşın diğer bir teorik yaklaşım olarak “davranışçı okul analizinin merkezine, bireyin 

siyasete ilişkin davranışlarına yön veren tutum ve algılarını yerleştirir.”93 Davranışçı 

yaklaşıma göre, rasyonel olan insanın gözlem konusu yapılabilir ve ölçülebilir 

 
91 Öztürk v.d., a.g.e., s.39 
92 March ve Olsen, Rediscovering Institutions, s.65; Peters, a.g.e., s.34 
93 Haluk Alkan, Kurumsalcı Yaklaşım Işığında Yeni Siyasetin Analizi: Cumhurbaşkanlığı 

Sistemi, Liberte Yayınları, Ankara, 2018, s.9 



 38 

davranışlarına dayalı olarak sosyal ve siyasal olgular açıklanabilecektir.  Ancak 20. 

yüzyılın son çeyreğinde karmaşıklaşan sosyal ve siyasal gelişmeler karşısında bu 

açıklama yetersiz kalmıştır.94 Ekonomik krizler, güven sarsıcı sosyal ve siyasal olaylar 

karşısında kurumların neden değişen ihtiyaçlara yanıt üretemediği araştırmacılar 

tarafından sorgulanmaya başlanmıştır. Bu sorgulama sürecinde 1980’den sonra 

kurumlar üstüne yapılan araştırmalarla birlikte tarihsel kurumsalcı perspektif öne 

çıkmıştır.95 Bu çerçevede siyasal kurumlar, bireysel algılar üzerindeki etkisiyle, 

aktörlerin kararlarını belirleyeci, düzenleyeci ve değişiklik üreteci özerk yapılar olarak 

önemli bir çalışma alanı olarak ön plana çıkmıştır.96 

Kurumsal çevrede yaşanan bu değişime vurgu yapan March ve Olsen, kurumların 

girift ve güçlü yapılarıyla birey üzerindeki etkisini vurgulamışlardır: “Sosyal, siyasal 

ve ekonomik kurumlar daha büyük, önemli ölçüde daha karmaşık ve faydalı ve ilk 

bakışta kollektif yaşam için daha önemli hale gelmişti.”97 Kurumsalcı yaklaşıma göre, 

sosyal ve siyasal alanda yer alan kurumların ve mevcut kuralların siyasi davranışlar 

üzerinde bir etkisi vardır. Bu yaklaşım, örgütlerin kurumsallaşan etkileşim süreçleriyle 

insan topluluklarının hareket tarzlarını ve siyasal kararlarını etkilediğini belirtir.98 

Kurumsalcılık bağlamında kurumlar, onları meydana getiren aktörlerin veya 

toplumsal grupların karar ve eylemlerinden etkilenen bağımlı değişken bir özelliğe 

sahiptir. Bunun yanında kurumlar, sahip oldukları kurallar, standartlar ve yapısal 

unsurlarla birlikte özerk bir yapıya karşılık gelmektedir. Aktörlerin arasındaki 

etkileşimi düzenleyen bir denge unsuru olarak kurumlar, “aktörler arasında bir 

koordinasyon sağlar, belirsizlikleri azaltır ve aktörlerin etkileşimleri bu sayede daha 

dengeli gerçekleşir.”99 

 
94 March ve Olsen, Rediscovering Institutions, s.2-3; Vivien A. Schmidt, “Discursive 

Institutionalism: The Explanatory Power of Ideas and Dicourse”, Annual Review of Political 

Science, No:11, 2008, (Çevrimiçi) 

https://www.annualreviews.org/doi/epdf/10.1146/annurev.polisci.11.060606.135342, 26 Kasım 2021, 

s.313 
95 Sanders, a.g.e., s. 40-42 
96 March ve Olsen, a.g.e., s 4 
97 James G. March ve Johan P. Olsen, “The New Institutionalism: Organizational Factors in Political 

Life”, The American Political Science Review, C.78, No:3, Eylül 1984, s.734 
98 Alkan, a.g.e., s.11 
99 Ellen M. Immergut, “The Theoretical Core of the New Institutionalism”, Politics and Society, C. 

26, No:1, Mart 1988, s.6-7 

https://www.annualreviews.org/doi/epdf/10.1146/annurev.polisci.11.060606.135342


 39 

Kurumsalcı yaklaşım temelde iki noktada davranışçı yaklaşımın varsayımlarını 

eleştirir. Davranışçılar bireyin tercihleri ile davranışları arasında doğrusal bir eşitlik 

kurarak yaklaşır; ancak bir kişinin tercihlerinin dışında çok farklı değişkenden 

etkilenerek davranış sergilemesi mümkündür. Mesela bir karar alıcı beklediği 

“sonucun uygulanabilir olmadığına ve bu nedenle ilk tercihleri olmayan, ancak 

gerçekleştirilebilir olma avantajına sahip olan bir alternatife oy vermeleri gerektiğine 

inanabilirler.”100 Bu nedenle Kurumsalcı yaklaşım, kişinin siyasal tercihleri ile 

çıkarlarını anlamak için sadece davranışlarına bakmanın yetersiz olacağını ifade eder. 

Siyasi davranışlar ile tercih ve çıkarlar arasında bir farklılık olabileceğini tespit ederek 

“potansiyel çıkarlar ile siyasi davranışta ifade edilenler arasındaki uyuşmazlığı 

ortaya çıkarmayı ve analiz etmeyi.” amaçlar.101 

İkinci eleştiri noktası, kollektif siyasal yönelim ve kararların bireylerin tek tek çıkarları 

ile tercihlerinin toplamına indirgenemeyecek kadar farklı unsurların etkisi altında 

olduğudur. Bireysel kararların verildiği süreç ve mekanizmaların kendisi, kişilerin 

aldıkları kararlar üzerinde bir etkiye sahiptir.102 Zira kişilerin siyasal kararlarını 

verirken içinde yer aldıkları süreç ve bunların mekanizmaları sadece birer teknik araç 

değildir. Aynı zamanda bazı çıkarların ön plana alınmasına neden olması, yeni 

düşüncelerin ya da risk alanlarının ortaya çıkmasına neden olarak karar süreçleri 

insanların aldığı kararlar üzerinde bir etkiye sahiptir.103 Bu nedenle “siyasi kararların 

bireysel tercihlerin toplamına dayandırılamayacağını” belirten Yeni Kurumsalcı 

yaklaşıma göre, karar mekanizmaları “tartışmalar yoluyla yeni fikirler geliştirerek ve 

bazı kişilerin tercihlerini yeniden tanımlamasını sağlayarak, bazı çıkarları 

diğerlerinin pahasına seçerek veya çok yönlü bir dizi konuyu yeniden tercih 

edilebilecek iki alternatife indirgeyerek çıkarları toplamaz, aslında çıkarları yeniden 

şekillendirir.”104 

 
100 Immergut, “The Theoretical Core of the New Institutionalism”, s.7 
101 Immergut, a.g.e., s.7 
102 Alkan, a.g.e., s.15 
103 Veysel Şeyşane, “Yenı̇ Kurumsalcılık Teorı̇lerı̇ Bağlamında Lı̇beral Barış İnşası ve Hakı̇kat 

Komı̇syonları”, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İstanbul, 2018, s.82 
104 Immergut, a.g.e., s.7 



 40 

Gerek Avrupa Birliği (AB) sürecinde siyasal yapıların dönüşerek yeni bir kurumsal 

birlik modelinin geliştirilmesi, gerekse soğuk savaşın ardından gerkleşen köklü 

kurumsal değişimler Klasik kurumsalcılığın yenilenmesini zorunlu kılmıştır.105  

Sistem ölçeğinde yaşanan bu sarsıntılar sonrasında, siyasal davranışları açıklamak için 

“toplumlardaki işlevsel bölünmelere” öncelik veren yaklaşımların önemini 

azaltmıştır.106 Açıklama unsurlarının yetersiz kalması Yeni Kurumsalcılık yaklaşımını 

ön plana çıkarmış ve farklı disiplinlerin verileriyle birlikte “normlar, ritüeller, anlam 

çerçeveleri, düşünceler ve söylemler de gayri resmi kurumsal yapılar olarak analize 

dahil edilmiştir.”107 Farklı disiplinlerin ürettiği verilerin bir arada kullanılmasıyla Yeni 

Kurumsalcı teorinin altında farklı alt yaklaşımlar ortaya çıkmıştır. Bu çerçevede 

siyasal karar süreçlerini açıklamak üzere 1-Rasyonel Seçim Kurumsalcılığı, 2-

Sosyolojik Kurumsalcılık, 3-Tarihsel Kurumsalcılık ve 4-Söylemsel Kurumsalcılık 

yaklaşımı karşımıza çıkmaktadır.108 Rasyonel Seçim yaklaşımı örgüt, karar ve 

rasyonel seçim bağlamında; Sosyolojik yaklaşım kurumsal çevre, kültürel roller ve 

prosedürler üzerinden; Tarihsel yaklaşım tarihi süreklilik ve patika bağımlılığı 

açısından ve Söylemsel yaklaşım ise kurumsal aktörler, söylem ve içerik bağlamında 

süreçleri açıklamaktadır. 

1.2.1. Siyasal Karar, Birey ve Rasyonel Tercih 

Karar süreçlerini aktörlerin rasyonel tercihleri üzerinden açıklayan Rasyonel seçim 

kurumsalcılığı, son yıllarda yapılan çalışmalarla siyaset bilimi ve ekonomi alanında 

merkezi bir konum elde etmiştir.109 Karar alıcıların farklı tercih, rol ve beklentilere 

bağlı olarak çıkarlarını maksimize etmek için hareket edeceğini varsayan Rasyonel 

 
105 Peter A. Hall ve Rosemary C.R. Taylor, “Political Science and the Three New Institutionalisms”, 

MPIFG Discussion Paper, No: 96/6, Haziran 1996, (Çevrimiçi) 

http://www.mpifg.de/pu/mpifg_dp/dp96-6.pdf, 16 Ocak 2022, s.5; Alkan, a.g.e., s.12 
106 E.Özbudun, E.Kalaycıoğlu, L.Köker, Türkiye’de Demokratik Siyasal Kültür, Türk Demokrasi 

Vakfı, Ankara, 1995, s.43-44 
107 Şeyşane, a.g.e., s.83 
108 Colin Hay, “Constructıvıst Instıtutıonalısm”, The Oxford Handbook of Political Institutions, Ed. 

by. R.A.W. Rhodes, Sarah A. Binder, Bert A. Rockman, Oxford ve New York, Oxford Univerity 

Press, 2006, s.58-59; Immergut, a.g.e., s.12; Şeyşane, a.g.e., s.84; Peters, a.g.e., s.2-3 
109 Lise Rakner, “Rational Choice and the Problem of Institutions: A Discussion of Rational Choice 

Institutionalism and its Application by Robert Bates”, Michelsen Institute Development Studies and 

Human Rights, Working Paper WP1996:6 CHR, Eylül 1996, (Çevrimiçi) 

https://core.ac.uk/download/pdf/59168387.pdf, 26 Kasım 2021, s.1 

https://core.ac.uk/download/pdf/59168387.pdf


 41 

yaklaşım, karşılıklı bağımlılık altında aktörlerin rasyonel seçimlerini inceleme konusu 

yapmaktadır.110 Rasyonel hareket edeceği varsayılan aktörler, çıkarları ile taleplerini 

gerçekleştirmek için bir kurumsal çevre içinde hareket edeceklerdir. Bu nedenle kendi 

tercihlerinin yanında bu kurumsal çevrenin etkileri de karar süreçlerinde dikkate 

alınacaktır. Böylece “farklı adalet, rasyonalite ve çıkar perspektifleri”ne sahip çevre 

unsurlarının etkisi altında kalacak aktörler, farklı çıkar hedeflerine sahip 

olacaklardır.111 

Rasyonel yaklaşım temel analiz unsuru olarak bireyi kullanır ve siyasal sonuçları 

bireysel aktörlerin çıkarlarını maksimize etme eylemleriyle açıklanır. Bu yaklaşımın 

kabullerinden bir diğeri, aktörlerin yapacağı seçimin detaylarına vakıf olarak 

seçeneklerini sıralayabilecek imkana sahip olmasıdır. Bu çerçevede kendi faydasını en 

üst düzeye çıkarması beklenen aktör “kendi içinde bir dizi seçenekle karşı karşıya 

kaldığında, bireysel bir aktör kendi amaçlarına en iyi hizmet edecek olanı seçecektir.” 

Çıkarlarını maksimuma çıkarmayı hedeflemek, tercihlerinin farkında olarak bunları 

kendi içinde sıralayabilmek ve çıkarlarını önceleyerek tutarlı hareket edileceği 

yaklaşımları bu teorik yaklaşımın temel unsurlarıdır.112 

Bireyler ile kurumlar arasındaki ilişkiyi açıklarken bu yaklaşım kurumları, aktörlerin 

kararlarını şekillendiren bir unsur yerine kararlarının sınırlarını belirleyen ve 

belirsizlikler karşısında tekrarlanan davranışları ön plana çıkaran yapılar olarak 

tanımlar. Sınırlayıcı fonksiyonlarıyla kurumlar, farklı beklentilerle ayrışan bireylerin 

arasında ortalama bir beklenti seviyesi üreterek belirli bir koordinasyon işlevi görür. 

Bu yönüyle, “bireyler veya gruplar arasındaki davranışsal ilişkileri yönetir ve sonuç 

olarak…büyük bir istikrar sağlayıcı veya denge” unsuru görevi icra eder.113 Böylece 

kurumlar farklı çıkarlara sahip bireylerin davranışlarının ve seçimlerinin sınırlarını 

belirlemektedir.114  

 
110 Immergut, a.g.e., s.12 
111 Alkan, a.g.e., s.16; Şeyşane, a.g.e., s.85 
112 Rakner, “Rational Choice and the Problem of Institutions”, s.4-5 
113 Rakner, a.g.e., s.8 
114 Kenneth A. Shepsle, “Rational Choice Institutionalism”, The Oxford Handbook of Political 

Institutions, Ed. by. R.A.W. Rhodes, Sarah A. Binder, Bert A. Rockman, Oxford, New York, Oxford 

University Press, 2006, s. 25-26; Immergut, a.g.e., s.13; Şeyşane, a.g.e., s.86 



 42 

Çıkarlarını en üst seviyede gerçekleştirmek için bireysel stratejiler geliştirerek hareket 

eden rasyonel aktörlerin üreteceği karmaşa ve verimsizlik ancak kurumlar tarafından 

önlenecektir. Kurumların sınırlarını belirleyeceği en uygun ortalamanın kendileri için 

rasyonel verimlilik seviyesine işaret ettiğinin farkına varacak aktörler, karmaşanın 

belirsizliği karşısında öngörülebilirliği tercih edeceklerdir.115 

Rasyonel seçim yaklaşımı bireyi merkeze alarak kurumların ortaya çıkışını istikrar 

sağlama fonksiyonu üzerinden izah etmektedir. Kendi öz-çıkarlarının farkında olan ve 

rasyonel olarak kendi önceliklerine odaklanan aktörler, işbirliğinin kendilerine 

sağlayacağı verimlilik artışına dikkat edeceklerdir. Kendi başına hareket etmenin 

maliyeti karşısında birlikte hareket etmenin daha az maliyetli olacağını gören aktörler, 

kurumların sınırlarını belirleyeceği istikrarlı optimal kurumsal çerçeveyi gönüllü 

olarak kabulleneceklerdir.116 Rasyonel seçim yaklaşımı kurumların oluşumunu, 

rasyonel hareket edeceği varsayılan bireylerin işbölümünün sağlayacağı fayda ve 

verimliliğe ulaşmak için alacakları kararlarla açıklamaktadır.117  

1.2.2. Kurumsal Çevre, Kültürel Roller ve Prosedürler  

Sosyoloji disiplinindeki kavramsal yaklaşımlarla rasyonel seçim yaklaşımını eleştiren 

Sosyolojik kurumsalcılık, işbölümüyle sağladığı verimlilik ve fayda anlayışı ile 

kurumların oluşumunun açıklanmasına itiraz eder. Böylece rasyonel hareketle 

tasarlanan kurum anlayışını reddeden sosyolojik kurumsalcılık, kurumlar ile sosyal ve 

siyasi kültür arasında bilişsel bir ilişki olduğunu belirtir. Bu yaklaşım içerisinde 

kurumlar, davranış kalıplarının ürettiği kültürel unsurlar ve yerleşmiş normlar olarak 

ortaya çıkmaktadır. 118 Bu yaklaşıma göre, “kurumların geliştirdiği kurallar, 

standartlar ve prosedürler toplumsal ve siyasi hayatı doğrudan etkiler.”119 Aynı 

zamanda Sosyolojik yaklaşım, kurumların yer aldıkları sektörden, toplumsal ya da 

siyasal alandan bağımsız olarak sahip oldukları örgütsel uygulamalardaki benzerlikleri 

 
115 Hall ve Taylor, “Political Science and the Three New Institutionalisms”, s.13 
116 Hall ve Taylor, a.g.e., s.11 
117 Şeyşane, a.g.e., s.87-88 
118 Powell ve Bromley, a.g.e., s.764; Şeyşane, a.g.e., s.94 
119 Alkan, a.g.e., s.14 



 43 

açıklayarak “örgütlerin neden belirli kurumsal biçimler, prosedürler veya semboller 

aldıklarına ilişkin açıklamalar” getirir.120  

Sürekli bir etki altında olan birey karşısında kurumlar, sahip olduğu kültürel özellikleri 

ve normlar ile “bireylerin tercihlerine, beklentilerine ve değişen dış koşullara göre 

daha dirençli olan anlam ve kaynak yapılarına gömülü, nispeten kalıcı kurallar ve 

organize uygulamalar topluluğudur.” Bu özerk kimlikleriyle kurumlar, siyasal alan 

için ortak bir kültür, deneyim ve vizyon topluluğu işlevi görmektedir. Böylece siyasal 

alanı ortak değerler ve dünya görüşleri tarafından organize edilen kültürel topluluk 

perspektifi içerisinde açıklar.121 Siyasal alanı çıkarlarını maksimize etmek için hareket 

eden bireylerin davranışlarının toplamıyla izah eden Rasyonel seçim yaklaşımının 

aksine sosyolojik yaklaşım siyasal alanı, “kültürel bir ortak çerçeveyi paylaşan 

topluluğun değerleri ve normları tarafından” şekillenen bir olgu olarak izah eder.122 

Böylece paylaşılan ortak değerler ile normlara dayalı gündeme gelen “Kural ve 

pratikler aktörlerin davranışlarını yönlendirir, bu hareketleri anlamlandırır ve daha 

da önemlisi meşruiyet sağlar.”123 

Kurumlar, normatif unsuru ön plana çıkaran fonksiyon kapsamında sosyal ya da 

siyasal alanda bir meşruiyet zemini üretirken aynı zamanda öngörülebilirlik sağlar. 

Böylece kültürel içeriği ile kabullenilmiş kural ve normlar üzerinden bir düzen 

geliştirir. Kurumların bu düzenleyici fonksiyonu hem sosyal ilişkilerdeki değişkenliği 

törpüler, hem de aktörlerin kişisel ve tek taraflı çıkarlarıyla hareket etmesini 

sınırlandırır. Bu çerçevede kurumların ürettiği uygun davranış kalıpları (logic of 

appropriateness), kültürel kabullerden temelini alan kuralların “doğal, haklı, beklenen 

ve meşru” görülmesini sağlayarak siyasi topluluğun üyelerine hak ve yükümlülük 

duygusu kazandırır. Bu şekilde “kurumun üyelerinden, kurumun kurucu ilkelerine ve 

standartlarına uymaları ve bunların koruyucusu olmaları” rolü doğal bir süreç 

içerisinde gerçekleşecektir.124 Bu yaklaşım içinde, siyasal yapının aktörlerinin rolleri, 

 
120 Hall ve Taylor, a.g.e., s.14 
121 James G. March ve James P. Olsen, “Elaborating the ‘New Institutionalism’”, The Oxford 

Handbook of Political Institutions, Ed. by. R.A.W. Rhodes, Sarah A. Binder, Bert A. Rockman, 

Oxford ve New York, Oxford Univerity Press, 2006, s.3-4 
122 Şeyşane, a.g.e., s.95; Peters, a.g.e., s.2 
123 Alkan, a.g.e., s.14 
124 March ve Olsen, “Elaborating the ‘New Institutionalism’”, s.7 



 44 

davranışlarının sınırları, mevcut norm ve kurallar karşısında kendilerinden beklenen 

hareket tarzları kurumlar tarafından belirlenmektedir. 

Kurumların normatif özelliğinin yanında bilişsel yanı da sosyolojik yaklaşım 

tarafından analiz konusu yapılmıştır. Kültürel çevrede yer alan sembolleri, inançları, 

kabul görmüş mitleri ve anlam şemaları, kurumların bilişsel boyutuna karşılık 

gelmektedir. Özellikle Meyer ve Rowan’ın 1977’de kaleme aldıkları “Institutionalized 

Organizations: Formal Structure as Myht and Ceremony” isimli makalede, 

“Kurumsallaşmış ürünler, hizmetler, teknikler, politikalar ve programlar güçlü mitler 

olarak işlev görür ve birçok kuruluş bunları törensel olarak benimser.” tespitiyle 

kurumsal çevrede yer alan kültürel kabuller ile mitlerin bilişsel fonksiyonuna dikkat 

çekilmiştir.125 

Sosyolojik yaklaşımın üç özelliği onu diğer Yeni Kurumsalcılık alt türlerinden 

ayırmaktadır. Öncelikle bu yaklaşım, kurumlara resmi kurallar, usuller ve normlar 

üzerinden yaklaşan siyaset bilimcilerden daha geniş bir perspektif ile kurumları 

tanımlama eğilimindedir. Bu çerçevede sosyolojik yaklaşıma göre kurumlar, “insan 

eylemlerine rehberlik eden 'anlam çerçevelerini' sağlayan sembol sistemlerini, bilişsel 

senaryoları ve ahlaki şablonları da içerirler.”126 İkinci olarak Sosyolojik yaklaşım 

kurumlar ile aktörlerin eylemleri arasında ilişkiyi, davranış normları ve rolleri 

birbiriyle ilişkilendirerek tanımlar. Bu yaklaşıma göre, belirli kurumsal ortamda 

sosyalleşen bireyler, kendilerine sunulan rollerle ilişkilendirilmiş normları 

içselleştirerek kurumların yönlendirdiği hareket tarzlarını benimseyecektir. 

Kurumların kültürel, normatif ve bilişsel boyutların bir arada etkili olduğu 

düşünülebilecek bu süreçte, kurumlar sadece kişilerin ne yapmaları gerektiğini 

belirlememekte, aynı zamanda kişilerin belirli durumlarda ne yapmayı isteyeceklerine 

dair bir etki uyandırmaktadır. Bu nedenle kurumların normatif ve bilişsel 

fonksiyonlarına bağlı olarak, bireylerin eylemleri ile kurumlar arasında yüksek seviye 

karşılıklı bir etkileşim olduğu görülecektir. 

 
125 Meyer ve Rowan, a.g.e., s.340 
126 Hall ve Taylor, a.g.e., s.14 



 45 

Son olarak, kurum ile aktörler arasındaki ilişkiyi bireylerin maddi amaçlarına hizmet 

etme verimliliğine atıfta yaparak açıklayan Rasyonel seçim yaklaşımının aksine 

Sosyolojik kurumsalcılık, kurum ile mensupları arasındaki ilişkiyi sosyal meşruiyet 

üzerinden izah etmektedir. Bu kapsamda örgütler, içinde yer aldıkları kurumsal 

çevrede kabul görmüş belirli kurumsal formları, kuralları veya uygulamaları, 

meşruiyet zeminlerini güçlendirmek ve daha geniş bir kültürel çevrede yaygın şekilde 

kabul görmek için benimsemektedirler.127 

Kurumlar ile bireylerin davranışlarını belirleyen süreçleri kültürel, normatif ve bilişsel 

süreçlerle açıklayan Sosyolojik yaklaşım, bu süreçlerin nasıl oluştuğunu izah ederken 

yetersiz kalmıştır. Bu nedenle kurumların siyasal davranışlar üzerinde ürettiği etkiyi 

açıklamak için tarihsel bir yaklaşımla normatif ve bilişsel süreçleri analiz etmek için 

Tarihsel kurumsalcılık yaklaşımı ön plana çıkmıştır. 

1.2.3. Tarihsel Süreklilik, Patika Bağımlılığı ve Siyasal Kararlar 

İkinci Dünya Savaşının ardından büyük bir yıkım yaşanan Avrupa’da sosyal, 

ekonomik ve siyasal konsolidasyonu sağlamak için birçok kurum ortaya çıkmıştır. Bu 

kurumlar 1973-74’te petrol fiyatlarındaki yüksek artışla başlayan ve siyasal 

mekanizmaların sorgulanmasına evrilen bir krizle karşı karşıya kalmıştır.128 Mevcut 

kurumların yetkinliğinin eleştirildiği bu ortamda gündeme gelen alternatif arayışlar, 

siyaset bilimi alanında tarihsel bir perspektif içerisinde kurumların incelenmesi 

gerektiği düşüncesini ön plana çıkarmıştır.  

Temel yaklaşımı insanın siyasal etkileşimini incelemek olan Tarihsel kurumsalcılığa 

göre, siyasal kararlarını alırken etkin bir aktör olan birey, aynı zamanda kendi ürettiği 

kurumlardan oluşan çevre içinde edilgen bir aktör olarak siyasal etkileşime tabidir. 

İnsanların edimleriyle oluşan kurumsal çevrede ortaya çıkan siyasal davranışlar, 

sadece bir zaman dilimine odaklanarak anlaşılmayacağı için tarihsel bir sürecin 

bütüncül olarak analiz edilmesi gerekmektedir. Bu yaklaşım içerisinde, kurumların 

ortaya çıkışı, kurumların değişen ihtiyaçlara uyum sağlama yetkinliği, kurumları 

 
127 Hall ve Taylor, a.g.e., s.15-17; Şeyşane, a.g.e., s.96-99 
128 Samuel P. Huntington, Üçüncü Dalga (Yirminci Yüzyıl Sonlarında Demokratlaşma), 

Çev.Ergun Özbudun, Yetkin Yayınları, Ankara, 1996, 56-69 



 46 

ortaya çıkaran fikir ve süreçlere güvenin neden sarsıldığı gibi konular kurumların 

tarihsel gelişimini esas alarak (kökenleri, siyaset ve siyasal davranışlarla ilişkisi) 

analiz konusu yapılmıştır.129 

Tarihsel yaklaşım, kurumların ürettiği siyasi sonuçları anlamak için tarihsel süreci 

önemser, tarihi akışı inceleyerek önemli referans noktaları tespit etmeye çalışır. Ancak 

bunu yaparken diğer kurumsalcı yaklaşımların verilerini tamamen değerlendirme dışı 

tutmaz.130 Kurumların, çıkarların, beklentilerin ara değişkenler olarak siyasal süreçlere 

belirli seviyede etki edeceğini kabul eden tarihselci yaklaşımda tarihi süreç üç 

nedenden dolayı önemlidir.  

Öncelikle, tüm siyasi olaylar, siyasal kararlar ve mücadeleler bir tarihsel bağlam içinde 

gerçekleşir ve bu tarihsel bağlamdan haberdar olmak bu olguları anlamak için büyük 

öneme sahiptir. İkinci neden, “davranışların, tutumların ve stratejik seçimlerin belirli 

sosyal, politik, ekonomik ve hatta kültürel bağlamlarda gerçekleşiyor olmasıdır.” Bu 

şekilde tüm siyasi eylemlerin kendine özgü bir karakter taşıdığı kabul edilmekte ve 

değişkenler tarihsel süreç içerisinde özellikleriyle birlikte analiz edilmektedir. Son 

olarak tarihin önemsenmesinin nedeni, geçmişin güncel beklentiler üzerinde 

belirleyici bir etkisi olmasıdır. Bu etkinin yönünü anlamak için tarihsel sürecin 

araştırılması yararlı olacaktır.131 

Bireylerin tercihlerini olduğu gibi kabul eden Rasyonel kurumsalcı perspektife karşı  

Tarihsel yaklaşım, düşüncelerin, ilgi alanlarının ve konumların ne yönde tercihler 

ürettiği ve bunların zaman içinde nasıl (ve neden) evrildiğiyle ilgilenir.132 Bu 

yaklaşıma göre tarih, sıradan ve kendiliğinden gelişen olaylar zinciri olmayıp, önemli 

bir değişken olarak derinlemesine analiz edilmelidir. Basit bir zamansal dizinden 

fazlası olarak tarihi olaylar, diğer değişkenlerle karşılıklı bir etkileşim içerisinde 

önemli bir role sahiptir. Tarihselci yaklaşım, çok sayıda nedensel değişkenin karşılıklı 

 
129 Sanders, a.g.e., s.39-41 
130 Hall ve Taylor, a.g.e., s.6 
131 Kathleen Thelen ve Sven Steinmo, “Historical Institutionalism in Comparative Politics”, 

Structuring Politics: Historical Institutionalism in Comparative Analysis, Ed.by. Sven Steinmo, 

Kathleen Thelen, Fransk Longstreth, Cambridge, Cambridge University Press, 1992, s.181-183 
132 Sanders, a.g.e., s.43 



 47 

bağımlılığına dayalı etkileşimin etkileriyle yakından ilgilenirler. Thelen ve Steinmo 

bu bağımlılık ilişkisini anlatırken bir çevre biyoloğu üzerinden hareket eder; nasıl ki 

bir organizmanın varlığını, yaşam koşullarını ve davranış biçimini anlamak için onun 

içinde yer aldığı ekolojik sistemin bilinmesi gerekirse, olayların siyasi sonuçlarını 

anlamak için de tarihsel bağlama bakılmalıdır.133 

Siyasal davranışlar ile kurumlar arasındaki ilişkiyi anlamak için öncelikle bu 

yaklaşımın ‘kurum’ tanımına bakılması yararlı olacaktır.134 Kurum, siyasal alanın 

örgütsel yapısında içkin/yerleşik olan resmi ya da gayri resmi prosedürler, rutinler, 

normlar ve sözleşmelerin tümüdür. Burada devletin işleyişinde rol alan kurumlardan 

bu kurumların çalışma prosedürlerine ya da devletle ilişkili yarı kamusal kuruluşları 

ve ilan edilen kuralların tümü bu tanımın kapsamına girmektedir. Kurumlar, siyasal 

kararların çerçevesini ve bireylerin davranışlarının sınırlarını belirleyen kurallar 

bütünü olarak, bazı aktörlerin çıkarlarını gerçekleştirmeye yönelik eylemlerine izin 

verirken bazılarını ise sınırlandırmaktadır.135  

Resmi ya da gayri resmi tüm prosedür ve normları kapsayan kurumlar, bu yaygın 

içeriğiyle siyasal süreçlerde kimlerin etkin olup olmayacağını belirlemektedir. Bu 

kapsamda siyasette kurallar ve prosedürler, karar alma sürecine katılmamış çok sayıda 

kişiye uygulanabilir olmalıdır. Aynı zamanda kurallar ve prosedürler ne kadar önemli 

olursa olsunlar, örgütler tarafından savunulmalı ve desteklenmelidir.136 Tüm geniş 

yayılıma rağmen siyasal süreçleri belirleyen yegane etken kurumlar değildir.137 

Siyasal davranışların açıklanması bağlamında tarihsel süreçleri önemseyerek diğer 

yaklaşımlardan farklılaşan Tarihselçi kurumsalcılık dört ayırıcı unsura sahiptir. Hall 

ve Taylor tarafından yapılan tespite göre bu yaklaşım öncelikle, kurumlar ve bireysel 

davranış arasındaki ilişkiyi çeşitli şartlara bağlı olarak açıklama eğilimindedir. İkinci 

olarak, “kurumların işleyişi ve gelişimi ile ilgili güç asimetrilerini vurgularlar. 

 
133 Thelen ve Steinmo, a.g.e., s.184 
134 Sanders, a.g.e., s.42 
135 Alkan, a.g.e., s.14 
136 Jean Blondel, “About Institutions, Mainly, But Not Exclusively, Political”, The Oxford 

Handbook of Political Institutions, Ed. by. R.A.W. Rhodes, Sarah A. Binder, Bert A. Rockman, 

Oxford, New York, Oxford University Press, 2006, s. 720-723 
137 Hall ve Taylor, a.g.e., s.6-7; Şeyşane, a.g.e., s.106-108 



 48 

Üçüncüsü, ‘patika bağımlılığı ve istenmeyen sonuçları’ vurgulayan bir kurumsal 

gelişme görüşüne sahip olma eğilimindedirler. Dördüncüsü, özellikle kurumsal 

analizi, fikirler gibi diğer tür faktörlerin siyasi sonuçlara yapabileceği katkıyla 

bütünleştirmekle ilgilenirler.”138 

Bu noktada tarihselci yaklaşımın kurumsal sistemlerin siyasal kararlara etkisini 

kurumsal gelişim bağlamında açıklarken kullandığı “patika bağımlılığı (path 

dependent)” kavramına biraz yakından bakmak gerekmektedir.139  Bu yaklaşımın en 

özgün yönlerinden birisi olan bu kavram, daha önce gerçekleştirilen uygulamaların ya 

da alınan kararların, daha sonra alınacak kararlar üzerinden yönlendirici bir etkiye 

sahip olduğunu ifade eder.140 Mahoney’in aktarımıyla Sewell tarafından yapılan 

tanımda patika bağımlılığı şöyle açıklanır; “zamanın daha erken bir noktasında 

meydana gelenin, zamanın daha sonraki bir noktasında meydana gelen bir olay 

dizisinin olası sonuçlarını etkileyeceği’ anlamına gelir.”141  

Tarihsel sürecin herhangi bir aşamasında aktörlerin ortaya koyduğu uygulamalar ile 

kararlar, daha sonra gelecekler için siyasal tercihleri belirlerken takip edilecek bir izlek 

olarak kullanılacak ve bu bir ‘patika’ya dönüşecektir. Aktörlerin farklı alternatifler 

arasından bir seçim yaparak oluşturdukları kararlar, kendine mahsus özelliklerine 

rağmen tarihsel bağlam içerisinde kalıcılık üretecek ve kendisinden sonra gelecekler 

için takip edilecek bir patika/rota olacaktır. Belirli bir dönemde politika yapıcıların 

üreteceği mirasın sonraki siyasal seçimler üzerindeki etkisini ifade eden bu kavram, 

maliyetli yeni politikalar geliştirmek yerine geçmiş çizginin takip edilmesi yönünde 

siyasal yaklaşımı nasıl koşullandırdığını vurgulamaktadır.142  

Mahoney, patika bağımlılığı kavramının fonksiyonunu izah ederken birbirini 

tamamlayan üç unsura dikkat çekmektedir. İlk olarak tarihsel bir dönemde meydana 

gelen olayların nedensellik süreçlerinin dikkatli bir şekilde incelenmesi gerekir. İkinci 

olarak, erken tarihsel kesitte meydana gelen olaylar, rastlantısal olarak devam eden 

 
138 Hall ve Taylor, a.g.e., s.7 
139 Sanders, a.g.e., s.39 
140 Beyme a.g.e., s. 749 
141 Mahoney, a.g.e., s.510 
142 Hall ve Taylor, a.g.e., s.9 



 49 

olaylar üzerinde etki meydana getireceği için, patika bağımlılığı sonuçların belirli bir 

başlangıç noktasıyla ya da belirli şartlarla ilişkilendirilmesini reddeder. Son olarak, 

tarihsel olaylar bir kez meydana geldiğinde ve geri bildirimlerle belirli bir süre 

izlemeye konu yapıldığında ancak takip edilme eğilimindedir.143  

Kurumsal yapıların tarihin belirli kesitinde verdiği kararlar ya da hayata geçirdiği 

uygulamalar, üreteceği yapılagelişlerle sonradan geleceklerin kararlarını verirken 

izleyecekleri bir patikaya dönüşecektir. Bu patikalar olağan durumlar devam ettikçe 

takip edilecektir. Tarihsel sürecin bir aşamasında yaşanacak kriz anları, bu patikaların 

takip edilmesinde bir kırılma meydana getirecektir. Bu kırılma anları, tarihsel seyir 

içerisinde kendisini “kritik kavşaklar” olarak görünür kılacak olup kurumsal 

düzenlemelerin takip edilmesini kesintiye uğratacaktır. Bu kritik kavşaklar, 

kurumların ya da bireylerin siyasal kararlarını inşa ederken takip ettikleri patikayı terk 

ederek farklı bir patikayı izlemeye başlamasına neden olacaktır.144 

1.2.4. Kurumsal Aktörler, Söylem ve İçerik 

Yeni Kurumsalcılığın ilk üç yaklaşımı siyasal kararlar üzerindeki etkisi bakımından 

kurumlara ve kurumsal çevre bağlamında yapısal unsurlara dikkat çekmiştir. Bu 

yapısal bakış açısı nedeniyle, bu yaklaşımlarda kurumların oluşum süreci, kurumsal 

düzenin sağlanması ya da meşruiyet arayışı gibi unsurlar ön plana çıkmıştır. Bu 

kapsamda son dönemde yapılan çalışmalarda ilk üç yaklaşım içinde odaklanılan 

yapısal çerçevenin yanında, kurumların öznesi olarak aktörlerin rolünün göz ardı 

edildiğine yönelik eleştiriler söz konusu olmuştur. Öznelerin/aktörlerin rolünü 

önceleyen bir yaklaşımla kurumsal süreçlerin açıklanmasına yönelik bir anlayış son 

dönemde gündeme gelmiştir. Bu kapsamda Söylemsel kurumsalcılık adı altında, 

öznenin bir edimi olarak düşünce (idea) ve bunun dışa vurumu olarak 

değerlendirilebilecek söylemin (discourse) rolüne odaklanan çalışmalar yapılmıştır.  

Sosyal, siyasal ve ekonomik yapılar aracılığıyla kurum olgusunu inceleyen diğer üç 

yaklaşımın aksine bu yaklaşım, Schmidt’in kurumsal sürekliliği değişimin dinamik 

 
143 Mahoney, a.g.e., s.511; Hay, a.g.e., s.64-65 
144 Şeyşane, a.g.e., s.111-112 



 50 

yapısı içinde açıklamaya odaklanan çalışmalarıyla gündeme gelmiştir.145  Düşünce ile 

söylemi bir arada ele alan Schmidt, “faillerin eylemlerini kavramsallaştırdıkları 

düşünceleri ve/veya bu düşünceleri belirli bir anlam bağlamında bir iletişim 

mantığına göre ürettikleri, ilettikleri, tasarladıkları ve meşrulaştırdıkları söylemi 

dikkate alan tüm yaklaşımları” kastederek bütünsel bir yaklaşımla Söylemsel 

kurumsalcılığı tanımlamaktadır.146  

Belirli bir tarihsel bağlamda patika bağımlılığı yaklaşımı içerisinde işleyen ve siyasal 

süreçlere etki eden ilişkileri inceleyen Tarihsel yaklaşımın, çıkarlarını maksimize 

etmek için rasyonel hareket edeceği varsayılan aktörlerin vereceği kararlara bağlı 

kurumsal etkileşimi inceleyen Rasyonel seçim yaklaşımı, kültürel atmosfer içerisinde 

normatif ve bilişsel bir uyumluluk üzerinden kurumları inceleyen Sosyolojik 

yaklaşıma karşın, Söylemsel kurumsalcılık düşüncelerin (idea) içeriğine, bu fikirlerin 

üretilmesi ile bunların halka iletilmesinde bir etkileşim aracı olarak kullanılan söyleme 

(discourse) dikkat çekmektedir.147  

Kurumsal süreçleri düşünce ve söylemin dinamik yapısı içerisinde açıklamaya çalışan 

Söylemsel yaklaşım, düşüncenin (idea) iki anlam içeriğine sahip olabileceğini 

söylemektedir. Bu kapsamda düşüncenin ilk türü “çıkar temelli mantık ve 

zorunlulukları açısından politikaları ve programları haklı çıkarmaya hizmet eden 

bilişsel düşünceler”, diğeri ise, “programları haklı çıkarmaya hizmet eden bilişsel 

fikirler veya meşru politikalara hizmet eden normatif düşünceler”dir. Bu yaklaşım 

söylemin iki fonksiyonuna işaret etmektedir: 1-düşüncelerin temsili, 2- bu 

düşüncelerin iletildiği etkileşim süreçleri.  

Siyasal süreçler bakımından söylem bağlamında sadece 'ne söylendiği' değil, aynı 

zamanda 'kimin kime, nerede ve neden söylendiğini' de değerlendirilmesi gereken bir 

 
145 Vivien A. Schmidt, “Bringing Ideas and Discourse Back into the Explanation of Change in 

Varieties of Capitalism and Welfare States”, CGPE Working Paper, No 2, Center for Global 

Political Economy, University of Sussex, 2008, (Çevrimiçi) 

https://www.sussex.ac.uk/webteam/gateway/file.php?name=cgpe-wp02-vivien-a-

schmidt.pdf&site=359, 26 Kasım 2021, s.2; Şeyşane, a.g.e., s.119-120 
146 Schmidt, “Bringing Ideas and Discourse Back into the Explanation of Change”, s.2; Schmidt, 

“Discursive Institutionalism: The Explanatory Power of Ideas and Dicourse”, s.303-304 
147 Schmidt, “Bringing Ideas and Discourse Back into the Explanation of Change”, s.3;  

https://www.sussex.ac.uk/webteam/gateway/file.php?name=cgpe-wp02-vivien-a-schmidt.pdf&site=359
https://www.sussex.ac.uk/webteam/gateway/file.php?name=cgpe-wp02-vivien-a-schmidt.pdf&site=359


 51 

unsurdur.148 Siyasal süreçlerdeki etkisi itibariyle söylemin iki rolü söz konusudur: 1- 

Siyasal alanda siyasi kararları üreten, tartışan ve bunlar üzerinde anlaşan aktörler 

arasında söylemin “koordine edici rolü”; 2-Siyasal alanda kamu politikaları ve siyasi 

aktörler ile halk arasında anlaşmaya varılması ve  bu tür politikaların siyasi alanda 

meşrulaştırılmasına yönelik  “iletişim sağlayıcı rol”.149 

Bu yaklaşımın açıklamaları içerisinde düşüncenin ve onun taşıyıcısı olarak söylemin 

muhatapları nezdinde bir etkileşime sahip olması için kurumsal bağlamın kendisi de 

önem arz etmektedir. Farklı kurumsal ortamlarda farklı söylem biçimlerinin tercih 

edilmesi gerektiğine işaret eden Söylemsel yaklaşıma göre, siyasal aktörlerin mesajları 

“hem bilişsel açıdan ikna edici (haklı olabilir) hem de normatif açıdan ikna edici 

(uygun ve/veya meşru)” olmalıdır. Aynı zamanda söylemin sosyal ve tarihsel bir 

bağlamı olan düşüncelere yer verecek şekilde belirli bir “iletişim mantığı” olmalıdır.150 

Bu yaklaşım, karşılıklı etkileşime dayalı olarak tanımladığı kurum tanımıyla diğer üç 

kurumsalcı yaklaşımdan ayrışmaktadır. Söylemsel yaklaşıma göre kurum, hem 

aktörleri sınırlayan yapılar olarak, hem de bu aktörler tarafından üretilen ve 

değiştirilen yapılar olarak hizmet eden duyarlı aktörlere (sentient agents) içkindir. 

Kurumların aktörlere içkin olma hali, bir taraftan aktörlerin düşünce ve söylemleriyle 

kurumları inşa ettikleri, diğer taraftan kurumların aktörlerin davranışlarını 

sınırlandırdığı karşılıklı etkileşim halini ifade etmektedir.  

Kurumların inşa ve değişim süreçlerini izah ederken Schmidt tarafından üretilen “arka 

plan düşünsel yetenekler (background ideational abilities)” kavramı karşımıza 

çıkmaktadır. Bu kavram, kurumsal çevre tarafından üretilen ve aktörlerin nasıl 

davranmaları gerektiğine dair onlara bir anlam çerçevesi sunan verili içeriklere karşılık 

gelmektedir. Çevrenin ürettiği ve aktörlere belli bir bağlamda karşılaştıkları olgu ve 

 
148 Schmidt, “Discursive Institutionalism: The Explanatory Power of Ideas and Dicourse”, s.309 
149 Schmidt, “Bringing Ideas and Discourse Back into the Explanation of Change”, s.4 
150 Schmidt, a.g.e., s.5; Schmidt, “Discursive Institutionalism: The Explanatory Power of Ideas and 

Dicourse”, s.306-307 



 52 

olayları nasıl anlamlandırmaları gerektiğini açıklayan ve bu anlam çerçevesine bağlı 

“doğru” davranış kalıplarını sunan düşünsel kalıplardır.151 

Böylece bu yaklaşım, kurum ile aktör arasındaki etkileşimi aynı anda ve karşılıklı 

etkileşim bağlamında dinamik bir süreç olarak tespit eder. Eş zamanlı etkileşim 

anlayışı, aktörlere hem dinamik bir rol vermekte, hem de düşünce ve söylemlerin 

üreticisi olarak aktif bir rol yüklemektedir. Diğer yaklaşımlarda kurumlar karşısında 

edilgen konumda olan aktörler, bu yaklaşım tarafından düşünen, düşüncelerini 

söyleme dönüştüren ve bu söylemler üzerinden karşılıklı etkileşim süreçleri inşa eden 

aktif paydaşlar olarak tanımlanmaktadır. Örgütlerin ve kurumsal yapıların siyasal 

karar süreçlerine etkisini daha iyi analiz edebilmek için örgüt, kurum ve 

kurumsallaşma olgusuna detaylı bakmak yararlı olacaktır. 

 

1.3. ÖRGÜT, KURUM VE KURUMSALLAŞMA KAVRAMLARI 

İnsanların bir araya gelerek ürettiği her bir organizasyon şeklinin kendine özgü bir 

örgütlenme biçimi söz konusu olmuştur. Bu örgütsel yapılar bazen sosyal bir ihtiyacı 

karşılamak için esnek unsurlarla üretilmiş, bazen siyasi süreçlere nüfuz etmek ve 

alınan kararları etkilemek için daha örgütlü ve değer merkezli yaklaşımlarla sıkı bir 

yapıyla kurulmuştur.152 Sanayileşmenin etkisiyle gündeme gelen işbölümü, 

uzmanlaşma ve iletişimin kitleselleşmesine bağlı olarak gündeme gelen yeni sosyo-

ekonomik gelişmeler ve daha etkin bir şekilde yönetme arayışı örgütlenme biçimlerini 

çeşitlendirmiştir.153  

Bu tarihsel bağlamda insan ile örgütlü yapılar arasındaki ilişkinin unsurlarının izahı 

önemlidir. Bu kapsamda örgüt olgusu, örgütsel alanda üretilen değerler ile kurallar 

bağlamında birey, örgüt ve çevrenin bir araya gelerek ürettiği kurum kavramı ve 

 
151 Schmidt, a.g.e., s.306; Schmidt, “Bringing Ideas and Discourse Back into the Explanation of 

Change”, s.5-7; Şeyşane, a.g.e., s.121 
152 Joseph LaPalombara ve M.Weiner, “The Origin and Development of Political Parties”, Ed. Joseph 

LaPalombara ve M.Weiner, Political Parties and Political Development, Princeton University Press, 

New Jersey, 1966, s:23-24 
153 Hans Daalder, “Parties, Elites and Political Developments in Western Europe”, Ed. Joseph 

LaPalombara ve M.Weiner, Political Parties and Political Development, Princeton University Press, 

New Jersey, 1966, s:52 



 53 

kurumların oluşturduğu kurumsal çevre ile toplumsal yapılar arasındaki geçişkenliği 

izah etmek için kurumsallaşma olgusu açıklanacaktır.154 

1.3.1. Örgüt Kavramı 

Aktörler kararlarını inşa ederken parçası oldukları toplumsal yapılarla karşılıklı 

etkileşim içerisinde hareket ederler. Bu etkileşimin yönü, derinliği ve hangi unsurlara 

bağlı olarak belirlediğini anlamak için, çalışmanın kavramsal çerçevesi içerisinde 

örgüt kavramı ön plana çıkmaktadır. Bilimsel alanda örgüt merkezli çalışmalar, 

20.yüzyılın başlarında endüstriyel verimliliği önceleyen ve çalışanlara odaklanan bir 

bağlamda psikoloji disiplini altında gelişmiştir. Yüzyılın ortalarına gelindiğinde Max 

Weber tarafından ortaya konan bürokrasi analizi155 ve aynı zamanda sosyoloji alanında 

Emile Durkheim, Charles Cooley, Everett Hughes, Talcott Parsons gibi isimler 

tarafından örgütler çalışma konusu yapılmış ve örgüt teorisi müstakil bir bilimsel 

çalışma alanı olarak ortaya çıkmıştır.156  

Başlangıçta sosyoloji alanının önemli isimlerince dayanışma, bürokrasi ve iş bölümü 

gibi kavramlar üzerinden inceleme konusu yapılan örgütsel alan, aynı zamanda bazı 

siyasal bilimciler tarafından da incelenmiştir.  Ancak daha sonra sosyolojinin 

uygulama yoğunluklu yaklaşımların ön plana çıkması ve siyasal bilimlerde odağın 

seçim teorilerine kayması nedeniyle örgüt çalışmalarının teorik derinliği işletme 

merkezli olarak gelişmiştir.157 Bireylerin davranış kalıplarını sosyal ve siyasal çevre 

içerisinde anlamaya yönelik disiplinler arası çalışmaların yaygınlaşması ve Klasik 

kurumsal teorinin cevap veremediği sorulara alt disiplinlere ayrışarak yanıt üretme 

arayışı, örgüt çalışmalarını yeniden siyaset bilimi alanındaki çalışmalarının ilgi 

sahasına çekmiştir. 

 
154 March ve Olsen, Rediscovering Institutions, s.57 
155 Weber’in çalışmalarında dile getirdiği politik sosyolojisi ile kullandığı temel kavramlara yönelik 

(karizmatik otorite, bürokratikleşme, güç sorunu, oligarşi vb) daha geniş açıklama için Bkz.: 

N.P.Mouzelis, Örgüt ve Bürokrasi Modern Teorilerin Analizi, Çev. H.Bahadır Akın, Çizgi 

Kitabevi, Konya, 2001, s.28-70 
156 Ömer Aytaç, “Örgütler: Sosyolojik Bir Perspektif”, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

Cilt:14, Sayı:1, s.211; Özen, “Yeni Kurumsal Kuram”, s.245; 
157 Behlül Üsdiken, Hüseyin Leblebici, “Organization Theory”, Handbook of Industrial, Work and 

Organizational Psychology, Haz. N.Anderson v.d., Vol.2, Londra, Sage, 2001, s.377; Keskin v.d., 

Örgüt Teorisi, s.3-4 



 54 

Örgütler, insanların birlikte yaşam formlarının bir uzantısı olarak karşımıza çıkan 

gruplaşmanın ileri bir aşamasıdır. Modern yaşamda insanların ihtiyaçlarının 

farklılaşarak çeşitlenmesi, bu ihtiyaçları karşılamak için sosyal gruplar içinde 

uzmanlaşmaya dayalı iş bölümüyle uyumlu bir rol edinme arayışı örgütlerin alt 

yapısını oluşturmuştur.158 Örgütler, modern toplumlarının girift ilişki ağları içerisinde 

insanların var olmasını kolaylaştıran sosyal gruplar ve bu yapıların ileri bir aşamasını 

ifade etmektedir. Aynı zamanda sosyal, siyasal ve kültürel geleneksel yapıların 

dönüşmesiyle ortaya çıkan yeni kitle iletişim araçları ve yeni otorite biçimlerine bağlı 

tarihsel gelişim sürecinin zorunlu bir sonucu olarak söz konusu olmuştur.159 Bu 

önemiyle toplumsal yaşamda geniş bir alanda karşılaşılan örgütler, farklı disiplinler 

tarafından araştırma konusu yapılmıştır.  

Örgütlerin nasıl ve neden belirli bir biçimde hareket ettiklerine odaklanan örgüt 

teorisinin temel kavramı olan “örgüt” terimine yönelik üzerinde ittifak edilmiş tek bir 

tanım söz konusu değildir.160 Yapılan çalışmalarda örgütlerin farklı özelliklerine işaret 

edilmiş ve bu özellikleri barındıran farklı tanımlar yapılmıştır. Bu kapsamda bu 

tanımlarda ön plana çıkman unsurlar bağlamında örgüt, 1-belirli sayıda insanların bir 

araya gelerek oluşturdukları, 2-paydaşları bakımından tanımlanmış amaçlar barındıran 

ve 3-sahip olduğu süreçlere ilişkin bazı kuralların geçerli olduğu yapılardır. Bu genel 

unsurlar bağlamında şöyle bir örgüt tanımı yapılabilecektir: “örgütler, belli amaçlara 

ulaşmak için bir araya gelmiş insanların, karşılıklı işbirliği ve koordinasyon içinde 

ortak hedeflere yönelik çabalarından oluşan gruplar”dır.161 Tanımda ön plana çıkan 

belirli amaçları gerçekleştirme unsuru ve üyelerinin bilinçli ve ortak hedeflere 

yönelerek hareket etme özelliği, örgütleri rasyonel bir yapılanma olarak ön plana 

çıkarmakta ve bu yönüyle diğer sosyal topluluklardan ayrıştırmaktadır.162  

Bu yaklaşımın yanında farklı bir tasnifle dile getirilen “rasyonel örgüt yaklaşımı, 

doğal örgüt yaklaşımı ve açık sistem yaklaşımı” bağlamında organizasyonel unsurlar 

 
158 LaPalombara ve Weiner, “The Origin and Development of Political Parties”, s:5 
159 LaPalombara ve Weiner, a.g.e., s.18 
160 Farklı bakış açılarına göre yapılan farklı örgüt tanımları için Bkz. Doğan Nadi Leblebici, “Örgüt 

Kuramının Temelleri”, Cumhuriyet Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi, Cilt 9, Sayı 1, 

2008, s.120-126 
161 Aytaç, a.g.e., s.191 
162 Keskin v.d., a.g.e., s.2 



 55 

olarak örgütlerin ön plana çıkan ortak özellikleri şunlardır: a-karmaşık ilişkilerin 

geçerli olduğu sosyal topluluklardır; b-faaliyetlerinde rasyonel hareket eden amaç 

odaklı gruplardır; c-birlikte hareket kabiliyeti bakımından koordinasyonun önemli 

olduğu hiyerarşik yapılardır; d-rollerin, görevlerin yazılı net olarak belirlendiği ve 

üyeleri arasında etkileşimin güçlü olduğu topluluklardır; e-verimliliği sağlamaya 

yönelik sistemli bir uzmanlaşma söz konusudur; f-parçası olduğu dış çevreye ve 

çevresel faktörlere karşı duyarlıdır.163 Bu üç yaklaşımda ön plana çıkan özellikleri 

sentezleyerek bir örgüt tanımı yapan Selznick’e göre; “Örgüt, kendi aralarında 

etkileşim kuran örgüt üyelerinin bir bütün olarak formel koordinasyon sistemi ile ilişki 

içerisinde olan ve dış çevreden gelen etkilere de karşılık veren adaptif bir 

organizmadır.”164 Bu tanım, örgütün içinde yer aldığı kurumsal çevreyle karşılıklı 

etkileşim halinde bir yapı olduğuna işaret eder. Örgüt kavramına nasıl yaklaşıldığına 

bağlı olarak örgüt tanımına yönelik farklı yaklaşımlar söz konusu olabilmektedir. 

Buna bir örnek olması bakımından yine Selznick’in “eylem ve güç” faktörünü ön plana 

çıkaran şu örgüt tanımı çalışmalarda yer almaktadır: “örgüt, belirli bir amacı 

gerçekleştirmek için iki veya daha fazla kişinin çabalarının veya güçlerinin bilinçli 

olarak koordine edildiği sistem”dir.165 

“Örgüt nedir?” sorusu etrafında Yıldırım’ın yaptığı açıklamada, farklı tanımlardan 

yola çıkarak örgütler, özgülenmiş hedefleri gerçekleştirmek üzere “standardize olmuş, 

kalıplaşmış, rutin hale gelmiş kurallar ve davranışlar bütünü" etrafında bir araya 

gelmiş insanlar bütünü olarak tanımlanmaktadır.166 Örgütlerin üyeleri arasında bazen 

öncelikler ve ikincil hedefler bakımından çıkar çatışması söz konusu olsa da, 

faaliyetlerin yöneldiği ortak müşterekler etrafında paydaşlarını bir arada tutabilme 

yeteneği örgütlerin temel özelliğidir.167 Selznick tarafından “kendine özgü bir 

karakter” kazanma sürecine yapılan vurgu, burada karşımız “ortak müşterekler” 

olarak çıkmaktadır.  

 
163 Keskin v.d., a.g.e., s.7-9; Leblebici, “Örgüt Kuramının Temelleri”, s.115-117 
164 Keskin v.d., a.g.e., s.9 
165 Leblebici, a.g.e., s.114 
166 Yıldırım, “Örgütsel Değişimin Yönetilmesi”, s.90 
167 Jeffrey Pfeffer, Gerald R. Salancik, The External Control of Organizations, New York, 

Standford University Press, 1978, s.53 



 56 

Örgütlerin tekil yapılar olarak ele alındığı klasik yaklaşımdan uzaklaşan Selznick 

örgütü, kurumsal bir çevre içerisinde ve karşılıklı etkileşim sürecine dayalı olarak 

değerlendirir.168 Bu doğrultuda örgütlerin çevreye uyum sağlama yeteneklerini 

açıklarken, diğer örgütsel varlıklarla paylaştığı kurumsal çevrede bağımsız değişken 

olarak oluşan norm ve değerleri fark etme ve bunlara uyum sağlanmanın önemine 

vurgu yapar. Benzer şekilde Meyer ve Rowan tarafından 1977’de yapılan çalışmada 

hem kurumsal çevre ile örgüt arasındaki karşılıklı etkileşim, hem de belirli örgütsel 

uygulamalarla gündeme gelen ve ilişkisel alanlara yayılan kurallar ile normların 

ürettiği meşruiyet yaklaşımı vurgulanmıştır.169  Burada kurumsal çevre, tüm iç ve dış 

paydaşların katılımıyla oluşturulan norm ve değerler sistemini ifade eder ve bu haliyle 

örgütlerin kendilerini uyumlandıracakları doğru örgütlenme ve davranma kalıplarının 

bütünüdür.170 Çevresel bir yapı içerisinde yer alan örgütlerin sahip oldukları kuralların, 

ilkelerin ve değerlerin, diğer aktörler tarafından kabul görmesiyle karşımıza çıkan 

diğer kavram “kurumsallaşma”dır. 

1.3.2. Kurum ve Kurumsallaşma Kavramları 

Sosyal ve siyasal gelişim sürecinde yaşanan değişimin yönetilmesi ve karşılaşılan yeni 

sorunların üstesinden gelmek için örgütlerin üstlendikleri fonksiyonlar, insanların 

ihtiyaçlarını karşıladıkları oranda kalıcı olmuştur. Örgütlerin kalıcı olması ve bazı 

kural ve değerlerin sahiplenilerek sürdürülmesi karşımıza kurum olgusunu 

çıkarmaktadır. Her ne kadar örgüt ile kurum olguları arasında yakın bir ilişki olsa da, 

bu iki yapı arasında bazen kapsayıcılık şeklinde bazen de bağımsız bir ilişki söz 

konusu olmaktadır.171  

Teknik faaliyetler bütünü olarak karşımıza çıkan örgüt, kurumsallaşma sürecinin ifade 

ettiği ortak değerler üretme becerisi ve kurumsal çevreye uyum sağlama yeteneğiyle, 

teknik çıktılar üreten mekanik bir yapı olmaktan çıkacak içinde yer aldığı kurumsal 

 
168 Peters, a.g.e., s.99 
169 Meyer ve Rowan, a.g.e., s.347 
170 Daft, Örgüt Kuramları ve Tasarımını Anlamak, s.164 
171 Alkan, a.g.e., s.13 



 57 

çevreye karşı meşruiyet üreten istikrarlı bir yapıya dönüşecektir.172 Özen, “örgüt ile 

kurum” arasında değer üretme yeteneğinden hareketle “kendine özgü bir karakter” 

kazanma olgusuyla bir ayrımdan bahseder ve Selznick’in tasnifinden yola çıkarak 

kurumsallaşma sürecine dair, “Kurumsallaşmanın belki de en anlamlı yanı, örgütsel 

yapıların ya da faaliyetlerin ‘teknik gereklilikleri ötesinde değer kazanması’ süreci” 

olduğunu ifade eder.173 

Örgütlerin amaçlı ve bilinçli çabalarının mevcut kültürel değerlere eklemlenmesiyle 

oluşacak karşılıklı etkileşim, kişisel yaklaşımların yerine topluluk bilinci ile 

tanımlanan ortak değerleri ve ortak menfaat anlayışını tetikleyecektir. Bu şekilde 

toplumsal yaşam içerisinde örgütlerin üreteceği ortak değer ve menfaat yaklaşımının 

sahiplenilerek yaygınlaşması kurumların oluşma zemini olacaktır.174 Örgüt ile kurum 

arasındaki farkı Huntington, süreklilik, tekrarlanma frekansı ve davranışların değer 

yüklenmesi unsurları üzerinden tanımlar. Bu doğrultuda örgütlerin biçimsel ve etkili 

sonuçlar üreten ve tekrarlanan usullerinin “istikrarlı, tekrarlanan ve kendilerine değer 

verilen davranış örüntüleri haline” gelmesi, karşımıza kurum olgusunu 

çıkaracaktır.175 Kurumlar ürettikleri değer algısı ve buna bağlı uyumlanma ve kabul 

görme şeklinde tezahür eden meşruiyet üretmesiyle örgüt olgusundan ayrışır.  

Kurumların siyasal alandaki fonksiyonuna yakından bakıldığında süreklilik, 

paydaşları arasında amaç birliği sağlama, davranışlar ile kültürel değerler arasında bağ 

kurma ve kültürel değerlerin toplumsal yaşam içerisinde bir sonraki nesillere taşınması 

fonksiyonların ön plana çıktığı görülür. Değerler ile kuralların taşıyıcısı olan kurumlar, 

“siyasi aktörleri beli bir yönde hareket etmeleri noktasında teşvik etmekte veya tersine 

onların hareketlerine bazı sınırlamalar getirmek suretiyle siyasi davranışa etki 

etmektedir.”176 Kurumların siyasal alandaki etkisini ister “düşüncelerin, ilgi 

 
172 Fahri Apaydın, “Kurumsal Teori ve İşletmelerin Kurumsallaşması”, Cumhuriyet Üniversitesi 

İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi, Cilt 10, Sayı 1, 2009,(Çevrimiçi) 

http://eskidergi.cumhuriyet.edu.tr/makale/1909.pdf, 16 Nisan 2021, s.3-4 
173 Özen, “Yeni Kurumsal Kuram”, s.249 
174 Samuel P. Huntington, “Siyasal Gelişme ve Siyasal Bozulma”, (Çev. Ergun Özbudun), Ankara 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, Cilt 22, Sayı:1, 1966, s.87, 97 
175 Samuel Huntington, Political Order in Changing Societies, Yale University Yayınları, 1968, 

s.12; Samuel P. Huntington ve Jorge I. Dominguez, Siyasal Gelişme, (Çev.Ergun Özbudun), Siyasi 

İlimler Derneği Yayınları, Ankara, 1975, s.61 
176 Alkan, a.g.e., s.14 

http://eskidergi.cumhuriyet.edu.tr/makale/1909.pdf


 58 

alanlarının ve konumların zaman içinde nasıl evrildiği üzerinden açıklayan 

(tarihselci) yaklaşım”,177 ister “aktörlerin çıkarlarını maksimize etme eylemlerinin 

kollektif siyasal sonuçları belirlediğini ifade eden (rasyonel) yaklaşım”,178 ister 

“sosyal ve siyasi kültürün ürettiği kurumların davranış kalıpları ve yerleşik normlar 

üzerinden siyasal sonuçlarını açıklayan (sosyolojik) yaklaşım”179 isterse “düşünce ve 

söylemin belirli bir bağlam içerisinde siyasal alandaki etkisini irdeleyen (söylemsel) 

yaklaşım”180 olsun, modern bir olgu olarak kurumlar, halkın mevcut sistem ile iletişim 

kurarak onunla bütünleşmesini sağlayan temel bir yapılardır.181  

Aktörlerin siyasal karar ve tercihleri üzerindeki etkisinin yanında, bireylerin anlam 

dünyası ile değer yargıları üzerinde etkiye sahip olan kurumların ön plana çıkan ortak 

özellikleri özetle şunlardır; a-toplumsal yaşamın belirli bir aşamasında ve kendine 

özgü ihtiyaçlara karşılık olarak ortaya çıkar ve belirli bir devamlılıkla kökleşirler; b-

ürettikleri kurallar, normlar ve rutinlerle bireylerin davranışlarını etkiler ve bu 

kurallara uyum sağlama üzerinden bir meşruiyet alanı üretirler, c-hem toplumsal 

ihtiyaçları hem de ürettikleri birikimleri kullanarak zaman içerisinde değişirler ve bu 

değişim fonksiyonu onlara süreklilik kazandırır, d-ürettikleri değer anlayışı ile sosyal 

ve siyasal yaşam içerisinde ortak bir menfaat anlayışı üretirler, e-paydaşlarının ortak 

hedefler etrafında bir araya gelmesi ve kurumun sürekliliği için liderlik önemli bir role 

sahiptir, f-bireysel yaklaşımlardan bağımsız olarak kurumsal rasyonaliteyle 

politikaların belirlenmesi sürecinde etkilidirler.182  

Kurum olgusunu kurumsal çevreyle birlikte izah eden Yeni kurumsalcı yaklaşıma 

göre, birey, kurum ve çevre karşılıklı etkileşim halinde iç içe geçmiş sistemlerdir.183 

Bu bağlamda kurum olgusunun süreklilik ve değer üretme fonksiyonu ile kurumsal 

çevrenin diğer örgüt ve kurumlar üzerindeki etkisi kurumsallaşma kavramı üzerinden 

 
177 Sanders, a.g.e., s.43 
178 Rakner, a.g.e., s.4-5 
179 Powell ve Bromley, a.g.e., s.764 
180 Schmidt, “Bringing Ideas and Discourse Back into the Explanation of Change”, s.2; Schmidt, 

“Discursive Institutionalism: The Explanatory Power of Ideas and Dicourse”, s.303-304 
181 Joseph LaPalombara ve Jeffrey Anderson, “Political Parties”, Encyclopedia of Government And 

Politics, Ed. Mary Hawkesworth ve Maurice Kogan, Routledge, New York, Cilt:1, 2.Baskı, 2004, 

s.386 
182 Alkan, a.g.e., s.15-19 
183 March ve Olsen, Rediscovering Institutions, s.57 



 59 

açıklanmaktadır. Bir kurumsal çevre içinde aktörler arasındaki etkileşime dayalı uyum 

sağlama becerisi, ortak değer üretme eğilimi ve bunları sahiplenme süreci 

kurumsallaşma düzeyini belirler. Berger ve Luckmann kurumsallaşmayı, bazı 

alışkanlıkların örgütler arasında karşılıklı olarak sahiplenilmesi, ortak yorumlama 

süreçlerinin geliştirilmesi ve akabinde örgütleri çevreleyen “yerleşik bir sosyal 

düzen”in üretilmesi olarak açıklamaktadır. Bu açıklamaya göre, bilinçli olmayan ve 

belli sorunları çözme yeteneği nedeniyle tekrarlanan eylemler zamanla “ortak bir 

anlam içeriği” kazanmaktadır. Bu ortak anlam içeriği zamanla, o eylemi yapan 

aktörlerden bağımsızlaşacak ve ortak değerler bütünü olarak örgütleri yönlendiren bir 

etki kazanacaktır.184  

Kurumsallaşma ile örgütlerin hayatta kalma yetkinlikleri arasındaki doğrusal ilişkiyi 

açıklaması bakımından “paylaşılan anlamların oluşması, yaygınlaşması ve doğal 

düzenlemeler” olarak kabul edilmeleri Tolbert ve Zucker tarafından “tam 

kurumsallaşma” olarak tanımlanmıştır.185 Aynı zamanda Zucker kurumsallaşma 

olgusunu, sosyal alanda oluşan durumların grup bireylerince kabullenilerek 

aktarılması süreciyle açıklanmıştır. Buna göre “bir eylemin kurumsallaşma ölçütü, o 

eylemin çeşitli aktörler tarafından anlamı değiştirilmeksizin potansiyel olarak 

tekrarlanabilir olması (nesnellik) ve dışsal gerçekliğin bir parçası olarak algılanacak 

kadar öznelerarası tanımlanmış (dışsallık) olmasıdır.”186  

Örgütsel alanı rasyonel ve işlevsel yaklaşımların yerine, bağımsız ortak kabullere 

dönüşen “değerler sistemi” üzerinden açıklayan yaklaşımlar, kurumsallaşma 

kavramının yerleşmesini sağlamıştır. Verili kurumsal çevre içerisinde şekillenen ortak 

değerler, birbirinden çok farklı olmasına karşın sonuçta ortak bir kurumsal sistemin 

oluşmasına etki edecektir. Bu ortak değerlerin üretildiği kurumsal çevre, “kamuoyu 

düşüncesi, eğitim sistemleri, yasalar, mahkemeler, ideolojiler, meslekler, yasal 

 
184 P.L. Berger ve T. Luckmann, The Social Construction of Reality, Newyork, Anchor Books, 

1967, Aktaran Keskin v.d., Örgüt Teorisi, s.315; Özen, a.g.e., s.255 
185 Greenwood, Suddaby, Hinings, “Theorizing Change”, s.61 
186 Aktaran Özen, a.g.e., s.258 



 60 

yapılar, ödüller, sertifikasyon ve akreditasyon kurumları ve hükümet zorlamaları ve 

beklentiler”den oluşmaktadır.187 

Meyer ve Rowan “Institutionalized Organizations: Formal Structure as Myht and 

Ceremony” isimli eserinde kurumsallaşmayı “sosyal süreçlerin karşılıklı eylem, yorum 

ve paylaşımlarla yasalaşmasının gerçekleştiği bir süreç” olarak ifade eder.188 

Çevreyle uyumlu olma hali, ortak uygulamalara bağlı oluşan tekrarlarla ortak anlam 

içeriği kazanma ve bunlara bağlı ortaya çıkan kurumsal kurallar, örgütler için hem 

meşruiyet zemini üretir, hem de çevresel belirsizliklerin ortadan kaldırılmasını sağlar. 

Bu kapsamda “güvenilirlik ve kalıcılık” kaynağı olarak bu kurumsal kurallar, ortak bir 

“inanç sistemi/rasyonel mitler” aynı zamanda bazı kültürel unsurlardan oluşur. Bu 

bağlamda “kurumsal çevre, örgütlerin meşruiyet ve istikrar kazanması için uyum 

sağlaması gereken semboller, bilişsel sistemler ve normatif inançlardan oluşan 

kültürel unsurlar içerir.”189 Aynı zamanda kurumsal çevre,  “siyasi, sosyal ve hukuki 

kurallar kümesinden” meydana gelir ve “örgütlerin dışında ve üzerinde oluşmuş, 

akılcı yapı, norm, inanç” ve kabulleri içeren bir alan olarak karşımıza çıkar.190  

Tüm bu açıklamalarda ön plana çıkan unsurları bir araya getirerek Apaydın’ın yaptığı 

tanımdan yola çıkarak şu tanım yapılabilir: Kurumsallaşma “kararlı olmayan ya da 

gevşek organize olmuş dar teknik eylemler ve yapılardan; düzenli, kararlı ve sosyal 

olarak kurumsal çevreye entegre olmuş yapılanmaya giderek; bunun içselleştirilmesi 

ve bütün çalışanlarca ve yöneticilerce aynı algılama düzeyine ulaşıp değişik şartlarda 

ve ortamlarda, bu yapılanma ve buna bağlı davranış biçimlerinin otomatik olarak 

uygulanmasıdır.”191 Bu tanımla kurumsallaşmanın kavramsal çerçevesini çizen 

Apaydın, bu sürecin nasıl geliştiğinin izah edilmesi gerektiğini ifade ederek 

kurumsallaşma sürecini beş temel unsurla açıklar:1-Formalleşme, 2-

Profesyonelleşme, 3-Hesap verebilir olma, 4-Güçlü kültür oluşturma ve 5-Tutarlı 

olma. 

 
187 Apaydın, a.g.e., s.5 
188 Aktaran Keskin v.d., a.g.e., s.316; Mayor and Rowan, a.g.e., s.340-363 
189 Aktaran Keskin v.d., a.g.e., s.316; Apaydın, a.g.e., s.5-7 
190 Aktaran Öztürk v.d., a.g.e., s.43 
191 Apaydın, a.g.e., s.2 



 61 

Formalleşme; kurumsal belirsizlikleri ve rol çatışmalarını gidermek üzere örgüt 

yapısını, işleyişi, kuralları, süreçleri, yetki ve sorumluluk alanlarını tanımlamayı ifade 

eder. Bu fonksiyonun işlevi sayesinde kurum kendi alanında kontrol üretir, iç 

paydaşları arasında dengeli bir ilişki ve koordinasyon sağlar. Profesyonelleşme; 

yönetimde görev verilecek kişilerin yetkinliklere ve eğitim özelliklerine dikkat 

edilerek belirlenmesi sürecidir. Bu fonksiyon ile örgüt çevresinde güvenilirlik kazanır, 

adaptasyonu yüksek bir örgüt kapasitesi üretir. Hesap verebilir olma; kurumun 

eylemlerinden dolayı parçası olduğu topluma karşı sorumlu olmasını ve eylemlerine 

dair doğrudan, tam ve eksiksiz bir şekilde toplumsal bilgilendirme kanallarını etkin 

kullanmasıdır.  

Güçlü kültür oluşturma; kurumsal paydaşların davranışlarına yön verecek ortak etik 

kurallar, normlar ve ilkelerden oluşan bir kültür üretilmesini ve buna bağlı sosyal 

çevredeki üst kültürel normlara ve değerlere uyumlu olmayı ifade eder. Bu fonksiyon, 

örgüt için yüksek koordinasyon ve kontrol işlevini yerine getirecektir. Tutarlı olma; 

eşbiçimlilik kavramı kapsamında karşımıza çıkan kurumsal çevreye karşı uyumlu 

olma yaklaşımının bir parçası olarak görülebilecek bu unsurdur. Örgütün söylemleri 

ile misyonu, stratejisi ve eylemleri arasındaki uyumlu olmayı ifade ederken, örgüt için 

meşruiyet üreten bir kaynak olma işlevini görmektedir.192 

1.3.3. Siyasal Kurumsallaşma Olgusu ve Unsurları 

Toplumsal beklentilerin karşılanması için siyasal süreçlere katılım sağlanmasının 

etkin bir yol olarak belirmesi ve iktidar araçlarına sahip olma ya da etkileme arayışı 

kurumsal yapıları ön plana çıkarmıştır.193 İktidarın kullanımıyla ortaya çıkan 

sonuçlarla ilgilenme, siyasal kararları etkilemek için süreçlere katılma arayışı, devletin 

fonksiyonlarını etkileme isteği insan gruplarının siyasallaşmasını artırmış. Bu aynı 

zamanda siyasal örgütlenme olgusunu güçlendirmiştir.194 Siyasallaşma ve 

kurumsallaşma arasındaki ilişkiyi siyasal gelişim bağlamında tartışma konusu yapan 

Huntington, modernleşme yaklaşımının ilerlemeci ve çizgisel yaklaşımı yerine, siyasal 

 
192 Apaydın, a.g.e., s.11-18 
193 Ahmet N.Yücekök, Siyasetin Toplumsal Tabanı (Siyaset Sosyolojisi), A.Ü. Siyasal Bilgiler 

Fakültesi Yayınları, Ankara, 1987, s.61-62 
194 Huntington, “Siyasal Gelişme ve Siyasal Bozulma”, s.59 



 62 

gelişim süreçlerinin hem ilerleme hem de gerileme fonksiyonlarıyla birlikte iki yönlü 

olduğunu belirtmiştir. Böylece siyasal gelişim sürecini, siyasal örgütler ve bu örgütler 

etrafında gelişen usuller ve kurallar üzerinden tanımlamıştır. 

Huntington, siyasal gelişmenin bir sonucu olarak karşımıza çıkan kurum ve 

kurumsallık olgusunun etkilerini üç boyut üzerinden izah eder: “1-Örgütlerin ve 

usullerin kurumsallaşma derecesi, 2-örgüt, usul veya siyasal sistemin modernlik veya 

geleneksellik seviyesi, ve 3-iktidarın dağılımında kurumların, ne ölçüde bir toplanma 

veya pülarizm sağladıkları”.195 Örgütler ile onların çevresinde oluşan usuller ve 

kuralların etkinlik seviyesi, sahip olunan toplumsal destek tabanı ve kurumsallaşma 

seviyesine bağlı olarak farklılıklar gösterecektir. Bu bağlamda Huntington 

kurumsallığı “yerleşmiş, muteber ve tekrar eden davranış kalıpları” olarak tanımlar.196 

Bu açıklamada ön plana çıktığı üzere, örgütler ve onların etrafında üretilen 

prosedürlerin değer ve istikrar kazanma süreci kurumsallaşma olgusuna karşılık 

gelmektedir.197 

Sosyal ve siyasal süreçlerde bireylerin aldıkları kararlar üzerindeki etkisiyle siyasi 

kurumların katı ve değişmez bir yapıya sahip olduğu düşünülmemelidir. Ortaya 

çıkışlarında olduğu gibi kurumların süreç içerisinde değişen ihtiyaç ve beklentilere 

uygun olarak değişimeleri söz konusudur. Ancak bu değişim, kurumsal bir çevre 

içerisinde ve birbirine bağlı kuralların geçerli olduğu karmaşık bir etkileşim içinde 

gerçekleşir. Aynı zamanda siyasal kurumların değişime konu olması hem dışarıdan 

kendisine yönelen etkenlere, hem de farklı seviyelerde olsa bile bilinçli eylemlere 

bağlıdır. Tek bir etken ya da bir yöntemden bahsetmek mümkün olmayan bu süreç, 

kendi doğal seyri içerisinde ve sıradan bazı prosedürler kapsamında yaşanacaktır.198 

 
195 Huntington, Siyasal Gelişme, s.61-62 
196 Huntington, “Siyasal Gelişme ve Siyasal Bozulma”, s.64-65 
197 Matthias Basedau ve Alexander Stroh, “Measuring Party Institutionalization in Developing 

Countries: A New Research Instrument Applied to 28 African Political Parties”, GIGA German 

Institute of Global and Area Studies, (Çevrimiçi) 

https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=1119203, 22 Ocak 2022, GIGA Working Paper 

69, 2008, s.7-8; Huntington, Political Order in Changing Societies, s.12; 
198 March ve Olsen, Rediscovering Institutions, s.170 

https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=1119203


 63 

Huntington, kurumsallaşma düzeyini açıklarken yönetimin istikrarı ile siyasal katılım 

düzeyi arasındaki ilişkiye dikkat çekmiştir.199 Bu nedenle siyasal yapıların istikrarı ile 

güncel ihtiyaçlara cevap vermek üzere oluşan değişim arasındaki ilişki önem 

kazanmaktadır. Genel olarak kabul edildiği şekliyle “istikrarlılık, süreklilik ve değer 

sahibi olma”200 unsurları kurumların sabit yönüne işaret etmektedir. Buna rağmen 

kurumsal çevre içinde sosyal ve siyasal beklentilere uygun olarak hareket etme 

zorunluluğuyla kurumların değişime açık olması gerektiği göz ardı edilmemelidir. 

Sosyal ve siyasal aktörlerin bir araya geldiği siyasal çevrenin sabit kalmasını beklemek 

mümkün değildir. Bu nedenle kurumlardan beklenen istikrar işlevi ile kendisine 

yönelen beklentileri karşılama yetkinliği olarak değişim arasındaki ilişkinin tespit 

edilmesi önemlidir. Kurumsalcı yaklaşım bu iki unsur arasındaki ilişkiyi, kurumsal 

çevreyi paylaşan kurumların tekrarlanarak oluşan ortak değerlere uyum sağlama 

eğilimi ile değişim arasında bir ilişki kurarak açıklamaktadır.201 

Bu çerçevede değişim olgusu “tortulaşma” kavramıyla açıklayan Yeni kurumsalcı 

yaklaşıma göre, kurumsal birikimin ürettiği istikrar ile çevreye uyum sağlama eğilimi 

üzerinden değişim, kurumsal birikim zemininde gerçekleşmektedir. Bu yaklaşıma 

göre kurumlar üretecekleri uygun davranış kalıplarıyla (logic of appropriateness), 

öngörülebilirlik ve kabullenilen kural ve normlar vasıtasıyla siyasal alanda bir 

meşruiyet zemini üretecektir. Bu kurallarla bir taraftan siyasi aktörlerinin rolleri ve 

davranışlarının sınırları belirlenirken, diğer taraftan meşru kabul edilen bu sınırlar 

içerisinde uyumlanma yaklaşımıyla gündeme gelecek kurumsal esneklik ile değişim 

döngüsü işletilecektir.202 

Siyasal kurumların kurumsallaşma süreçlerinde istikrar ile değişim arayışı arasındaki 

ilişkiyi tarihsel seyirde gündeme gelen toplumsal beklentilerin değişmesiyle açıklayan 

Huntington bir biri ardınca yaşanan üç sürece işaret eder: 1-Geleneksel toplumlardan 

sanayileşen toplumlara geçilirken karşılaşılan işbölümü, yeni düzenin beklentilerini 

 
199 Huntington, a.g.e., s.79; Gabriel Ben-Dor, “Institutionalization and Political Development: A 

Conceptual and Theoretical Analysis”, Comparative Studies in Society and History, July 1975, 

Vol. 17, No. 3 s.309-310 
200 Huntington ve Dominguez, Siyasal Gelişme, s.61 
201 Alkan, a.g.e., s.14-15 
202 March ve Olsen, “Elaborating the ‘New Institutionalism’”, s.7; Alkan, a.g.e., s.15 



 64 

karşılayacak şekilde otoritenin el değiştirme mücadelesi, iktidarı rasyonel temellerle 

laikleştirilerek merkezileştirme çabaları, siyasal bilincin gelişimiyle yeni gruplar ile 

beklentilerin oluşması, 2-yaşanan tüm bu mücadelelere bağlı olarak siyasal sistemin 

alanını genişletmesi ve kendisine dahil olan yeni gruplarla karşılıklı etkileşim içine 

girmesi, 3-Bir sonraki aşamada sisteme yeni katılan grupların sistemi etkileme 

arayışlarıyla etkileşimin karşılıklı hale gelmesi ve siyasal sistemin yeni beklenti ve 

talepleri karşılayacak şekilde yeni duyarlılıklar geliştirmesi. Bu çerçevede Huntington 

siyasal değişim sürecini “sırasıyla, iktidarın toplanması, genişlemesi ve dağılması” 

bağlamında açıklamaktadır.203 

Bir süreç olarak karşımıza çıkan siyasal kurumsallaşma, hem örgütlerin hem de 

örgütleri çevreleyen işleyiş kurallarının (usullerin) örgüt mensupları ile toplumsal 

tabanda kabullenilmesine (itibar) ve gönüllü olarak uygulanmasına (istikrar) bağlıdır. 

Bu doğrultuda Huntington bir örgütün kurumsallaşma seviyesini ölçümleyen dört 

unsurdan bahseder: 1-Uyarlanabilirlik (adaptability), 2-Karmaşıklık (complexity), 3-

Özerklik (autonomy) , 4-Tutarlılık (coherence).204 

1.3.3.1. Uyarlanabilirlik 

Örgütün çevresine karşı duyarlı olması, çevreden gelen baskılara direnebilme seviyesi 

ve kendisine yönelen mesajlara cevap verebilir olması uyarlanabilirlik seviyesini 

gösterir. Uyarlanabilirlik ile kurumsallaşma seviyesi arasında doğrusal bir ilişki söz 

konusudur.205 “Bir organizasyon veya prosedür ne kadar uyarlanabilirse, o kadar 

kurumsallaşmıştır; ne kadar az uyarlanabilir ve katıysa, kurumsallaşma düzeyi o 

kadar düşük olur. Uyum, kazanılmış bir örgütsel özelliktir.”206 

 
203 Huntington, Siyasal Gelişme, s.68-69 
204 Huntington, a.g.e., s.61; İsmail Şükür, “Adalet ve Kalkınma Partisi’nin Siyasi Partilerin Doğuş 

Teorileri, Tipolojileri ve Kurumsallaşmaları Açısından Değerlendirilmesi”, Uluslararası Yönetim 

Akademisi Dergisi, Yıl: 2020, Cilt: 3, Sayı: 3, s.693; Betül Tanta ve Abdulvahap Akıncı, 

“Huntı̇ngton’un Uyarlanabı̇lı̇rlı̇k Ölçütü Bağlamında Türk Sı̇yası̇ Partı̇lerı̇nde Kurumsallaşma: CHP, 

MHP ve AKP”, Akademik Bakış Dergisi, Sayı:66, Mart-Nisan 2018, s.124; Alexander J. Groth, 

“The Institutional Myth: Huntington's Order Revisited”, The Review of Politics, Apr., 1979, Vol. 41, 

No. 2, s.205 
205 Şükür, a.g.e., s.693; Tanta ve Akıncı, a.g.e., s.129; Burak Özer, “Sı̇yasal Partı̇lerı̇n Doğuş 

Teorı̇lerı̇, Partı̇ Tı̇polojı̇lerı̇ ve Kurumsallaşma Bağlamında Anavatan Partı̇sı̇nı̇n Değerlendı̇rı̇lmesı̇”, 

SOBİDER Sosyal Bilimler Dergisi, Yıl: 4, Sayı: 17, Aralık 2017, s.586 
206 Huntington, Political Order in Changing Societies, s.13 



 65 

Kurumsal çevreden örgüte baskının yoğunluğu ve içeriği çevreden çevreye değişim 

gösterebilecektir. Örgütün çevreden kendisine yönelen baskılara uyum sağlama 

yeteneğini gösteren uyarlanabilirliğin seviyesini ölçmek için “yaş faktörü” bir 

gösterge olarak kullanılabilecektir. Bu kapsamda örgütün yaşına bağlı olarak üç farklı 

kriter analiz konusu yapılabilecektir:  

1- Örgütün kronolojik yaşı: Uzun bir süredir var olan bir örgütün uyarlanabilirliği daha 

yenilere göre daha fazla olacaktır. Uyarlanabilirlik, örgütün yaşamını sürdürmesi için 

uygun bir zemine sahip olması anlamına gelmekte olup, daha eski örgütlerin 

varlıklarını koruma imkanı yeni örgütlere göre daha yüksektir.  

2-Örgütün kuşaksal yaşı: Örgütün kaçıncı kuşak tarafından yönetildiğini ifade eden bu 

kritere göre, örgütün kurucu ilk kuşak tarafından yönetiliyor olması uyarlanabilirlik 

seviyesinin düşük olduğuna; örgütün ikinci ya da üçüncü kuşak yöneticiler tarafından 

yönetiliyor olması ise uyarlanabilirliğinin yüksek olduğuna işaret edecektir. Bir örgüt 

hala ilk kurucu liderlik tarafından yönetiliyorsa, henüz barışçı yoldan örgüt içinde bir 

iktidar değişimini tecrübe etmemiş; bu durumun doğuracağı sarsıntılarla ve 

problemlerle henüz yüzleşmemiş demektir. Örgüt yönetiminin değişmesi, o yapının 

“kendi içinde iktidarın barışçı yolda intikali problemini” tecrübe etmiş demektir. 

Örgütün iç dinamiklerini kullanarak “bir liderler takımı yerine bir başkasını” 

geçirebilmesi onun kurumsallaşma düzeyinin yüksek olduğunu ifade edecektir.207 

3- Örgütün fonksiyonelliği: Örgütler kendilerini bir araya getiren grupların 

beklentilerine ya da içinde yer aldıkları çevreye bağlı olarak genellikle tek bir 

fonksiyon icra etmek için kurulurlar. Kuruluş fonksiyonunu yerine getiren bir örgütün 

önünde iki seçenek vardır; ya varlığını anlamlı kılacak yeni bir fonksiyon geliştirecek 

ya da zamanla ortadan kalkmayı kabullenecektir. Bu anlamda çevresindeki 

değişimlere kendisini adapta edebilen ve temel fonksiyonlarını bu doğrultuda birkaç 

defa değiştirmeyi başaran örgütler, daha yüksek kurumsallaşma seviyesine sahip 

olacaktır. Burada kurumsallaşma seviyesi bakımından ön plana çıkan unsur, örgütün 

 
207 Huntington, “Siyasal Gelişme ve Siyasal Bozulma”, s.66-67 



 66 

ayrışan özel fonksiyonlara sahip olmasından ziyade, işlev çeşitliliği ile değişim 

süreçlerine adapte olma yeteneği gösterebilmesidir. 208 

Çevresinde oluşan değişimlere uyumlanabilen ya da yerine getirdiği fonksiyonları 

ikame edecek şekilde yeni fonksiyonlar geliştirebilen örgütler, paydaşları tarafından 

değer görmeye başlar ve böylece “belli bir alandaki özgül fonksiyonlarından bağımsız, 

kendine özgü bir yaşantıya sahip” olurlar. Siyasal partiler bakımından fonksiyonel 

uyarlanabilirlik yeteneği, gerekli olduğunda politik yaklaşımlarını değiştirmeyi, 

seçmen desteğini artırmak için geleneksel angajmanlardan uzaklaşarak daha geniş bir 

kitleye yönelmeyi, gerektiğinde kuruluş amaçlarından vazgeçerek karşılaştığı yeni 

durumlara uygun yeni siyasal hedefler belirlemesi anlamına gelmektedir. Aksi halde 

amaçlarını yerine getirdikten sonra çevresindeki değişim olgusunu takip edemeyerek 

“ciddi bir buhranla” karşılaşacaktır. Bu krizden çıkmasının tek yolu, kendisi için yeni 

ve farklı fonksiyonlar geliştirmesi olacaktır.209 

1.3.3.2. Karmaşıklık 

Örgütün karmaşıklık seviyesi, kendi içinde farklı alt birimlere sahip olması ve bu 

birimlerin kendine özgü alt fonksiyonlarla farklılaşma yeteneği olması anlamına 

gelmektedir. “Bir organizasyon ne kadar karmaşıksa, o kadar kurumsallaşmış 

demektir. Karmaşıklık, hem hiyerarşik ve işlevsel olarak örgütsel alt birimlerin 

çoğaltılmasını hem de farklı türdeki örgütsel alt birimlerin farklılaşmasını 

içerebilir.”210 Alt birimlerin varlığının yanında aynı zamanda, örgütün farklı ve çeşitli 

alanlara yönelen amaçlara sahip olması karmaşıklık seviyesinin bir göstergesidir. Bir 

örgütün çok fazla alt birime sahip olması, alt birimlerin sahip olduğu farklı 

fonksiyonlardan oluşan birçok farklı örgüt amaçlarının varlığı, örgüt üyelerinin 

bağlılığının ve sadakatinin devamını sağlayacak güçlü bir zemin olacaktır. Alt 

birimleri ve sahip olduğu çeşitli amaçlarla karmaşık yapılı bir örgütün çevresinde 

yaşanacak bir değişim karşısında herhangi bir fonksiyondan vaz geçerek bir diğerini 

 
208 Tanta ve Akıncı, a.g.e., s.126-127 
209 Huntington, “Siyasal Gelişme ve Siyasal Bozulma”, s.68-70 
210 Huntington, Political Order in Changing Societies, s.18 



 67 

ön plana çıkararak varlığını koruması, tek ve sınırlı amaçları olan bir örgüte göre çok 

daha kolay olacaktır.211  

Basit ve sınırlı alt birimlere oluşan yapılara karşı, karmaşık ve farklı alt bileşenlerden 

oluşan yapıların değişim süreçlerine adapta olma yeteneği ve yeni talep uyumlanma 

beceresi daha yüksek olacaktır. Uyumlanma becerisi güçlü olan örgütlerin 

kurumsallaşma seviyeleri de yüksek olacaktır. Bu yapılar daha uzun süre varlıklarını 

koruyabileceklerdir. Bir fonksiyonunu yerine getiren bir örgütün yaşanan değişimlere 

bağlı olarak yeni ikame hedefler belirlemesi farklı alt birimlerin mevcut olmasıyla 

yakından ilgilidir. İkame edilebilir amaçlar ile birçok alt birimin varlığı aynı zamanda 

örgütler için istikrarlı bir yapıya karşılık gelecektir. Böylece değişime uyumlanma 

yeteneğini güçlendiren karmaşıklıklık seviyesi istikrarlı bir örgüt yapısı üretilmiş 

olacaktır.212 

1.3.3.3. Özerklik  

Örgütlerin kurumsallaşma seviyesinin üçüncü göstergesi, çeşitli sosyal ve siyasal 

grupların davranış kalıpları karşısında bağımsızlığa sahip olmaktır. Kurumsallaşmış 

örgütler, daha az kurumsal örgütlere göre kendilerini çevreleyen aile, iş grupları ya da 

farklı amaçlarla kurulmuş gruplar karşısında daha fazla özerk olacaklardır. Özerklik 

seviyesi ile mevcut siyasal sistemin gelişmişlik seviyesi arasında bir ilişki vardır.“Çok 

gelişmiş bir siyasal sistemde siyasal örgütler, daha az gelişmiş sistemlerde olmayan 

bir bütünlüğe sahiptir. Bir ölçüde, politik olmayan grupların ve prosedürlerin 

etkisinden yalıtılmışlardır. Daha az gelişmiş siyasi sistemlerde, dış etkilere karşı 

oldukça savunmasızdırlar.”213 

Bir örgütün kendisinin belirlediği kural ve normları önceleyen bir çalışma 

sistematiğine sahip olması, kendisini çevreleyen diğer gruplardan gelen 

yönlendirmeleri ikincil seviyede tutması, kurumsallaşma seviyesinin yüksek olmasına 

bağlıdır. Örgütler gibi işleyiş mekanizmaları ve bunların tabi olduğu usul ve metotların 

dışarıdan gelen baskı ve yönlendirmelere açık olması, kurumsallaşma olgusundan 

 
211 Şükür, a.g.e., s.693; Özer, a.g.e., s.587 
212 Huntington, “Siyasal Gelişme ve Siyasal Bozulma”, s.71-73 
213 Huntington, Political Order in Changing Societies, s.20 



 68 

uzak oldukları anlamına gelecektir. Örgütler gibi usul ve işleyiş kurallarının kendi 

koşulları içerisinde bir özerkliğe sahip olması, kurumsallaşma seviyesi arttıkça 

gelişecek bir unsurdur.214 Siyasal partiler bağlamında bakıldığında, bir çıkar grubunun 

hedefleri etrafında kurulmuş bir siyasi partilerin kurumsallaşma seviyesi, birçok sosyal 

grubun talep ve beklentilerini bir araya getirerek oluşturulmuş bir partiden daha düşük 

seviyede olacaktır. 

Örgütlerin içinde yer aldığı siyasal sistemin gerek işleyiş mekanizmaları gerekse 

burada geçerli olan usul ve kuralların özelliği özerklik unsuru bakımından önemlidir. 

Sosyal değişimin güçlü olduğu toplumlarda birçok yeni grubun siyasal alana katılması 

söz konusu olacaktır. Eğer siyasal sistem gelişmiş kurumsallaşma seviyesine sahipse, 

yerleşik kural ve mekanizmalarla bu yeni grupların beklentilerini mevcut sistem lehine 

sınırlandıracak ve yumuşatacaktır. Böylece özerklik seviyesi yüksek olan siyasal 

yapılarda, sosyal ve siyasal değişimlere bağlı olarak gündeme gelen yeni grupların 

siyasal sisteme entegrasyonu kontrollü olarak gerçekleştirilecektir. Bu bağlamda 

kurumsallaşma seviyesi yüksek sistemlerde, liderliğin belirlenmesinde ya da yeni 

görevlendirmelerde sistemin yerleşik mekanizmaları ile kuralları işletilecek ve 

öngörülebilir süreçler doğrultusunda bu görev değişimleri gerçekleştirilecektir. 

Karmaşılık seviyesi yüksek olan yapılarda, yeni grupların örgütler üzerinde üreteceği 

baskının yönetilmesi, değişim dönemlerinde ortaya çıkan yeni talep ve beklentilerin 

sınırlandırılarak yumuşatılması çok daha kolay olacaktır. Farklı alt birimlerden ve 

çeşitli amaçlardan oluşan karmaşık yapılı siyasal sistemler, sahip oldukları 

kurumsallaşmış örgütler ve yerleşik mekanizmalarıyla “kendi kurumsal bütünlüğünü 

feda etmeden, yeni sosyal güçleri ve yeni personelleri” kabul etmekte 

zorlanmayacaktır.215  

1.3.3.4. Birlik ve Tutarlılık 

Kurumsallık seviyesinin bir diğer göstergesi örgütün iç paydaşları arasındaki birlik 

duygusu ve sahip olduğu tutarlılık seviyesidir. “Bir organizasyon ne kadar birleşik ve 

 
214 Huntington, “Siyasal Gelişme ve Siyasal Bozulma”, s.73-74; Şükür, a.g.e., s.694; Özer, a.g.e., 

s.588 
215 Huntington, “Siyasal Gelişme ve Siyasal Bozulma”, s.75 



 69 

tutarlıysa, o kadar kurumsallaşmıştır; örgütün dağınıklığı ne kadar büyükse, o kadar 

az kurumsallaşmıştır.”216 Karşılaşılan sorunların çözüm yollarına dair örgütün iç 

paydaşları arasındaki oydaşma ve bu yöndeki iç tutarlık seviyesi, kurumsallaşmanın 

yüksek olduğuna işaret edecektir.217 Örgütün mensuplarının olaylara ve sorunların 

çözümlerine ilişkin bakış açılarındaki fikir birliği ve bunun sürdürülebilir olmasını 

ifade eden tutarlılık, örgütün varlığını sürdürebilmesi için sahip olması gereken bir 

unsur olarak karşımıza çıkmaktadır. Nasıl ki özerklik, bir örgütün dışarıdan gelecek 

baskıları yönetmesi için elzem ise, birlik ve tutarlılık unsurları da örgütün varlığını 

sürdürmesine yardımcı olacak içerden bir etken olarak kurumsallaşma seviyesinin 

göstergesidir. Ürettiği grup amaçlarının kabul görmesiyle bireysel çıkarların üzerinde 

konumlanan örgütlerin geliştirdiği ortak bakış açısının sürdürebilir olması önemlidir. 

Bunun için “genel sosyal amaçlar uğruna, özel veya kişisel dürtülere” engel olması ve 

paydaşları arasında üreteceği kolektif motivasyonu koruması zorunludur.  

Diğer kurumsallaşma unsurlarında olduğu gibi birlik ve tutarlık unsurlarının hangi 

kriterle bağlı olarak gözlenebilir olduğu önemlidir. Bu çerçevede örgütlerdeki liderlik 

değişim süreçlerinin yarışmaya dayalı olup olmadığı, yarışmacı liderlik değişimi ile 

toplam liderlik değişimi arasındaki oransal korelasyon, örgüt lideri ile üyeler 

arasındaki görüş ayrılıklarının nasıl yönetildiği ve örgüt içerisinde muhalif görüşlerin 

olmasına fırsat verilip verilmediği yönündeki göstergelere bakarak kurumsallaşma 

seviyesine dair bir yorumda bulunmak mümkün olacaktır.218 

 

1.4. BİR KURUM OLARAK SİYASAL PARTİLER 

Ortak hedefler etrafından insanların bir araya gelerek sosyal gruplar oluşturması 

insanlık tarihi kadar eskidir. Bu grupların odaklandığı amaçlar ve kullandığı 

yöntemler, toplumsal yaşamın ekonomik ve siyasal fonksiyonları değiştikçe bir 

dönüşüm geçirmiştir. Aynı şekilde toplu yaşamın siyasal alandaki yansıması olarak 

siyasal içerikli gruplar, toplumsal yapıyı ilgilendiren kararları etkilemek üzere 

 
216 Huntington, Political Order in Changing Societies, s.22 
217 Özer, a.g.e., s.588 
218 Huntington, “Siyasal Gelişme ve Siyasal Bozulma”, s.76-78; Şükür, a.g.e., s.694 



 70 

gündeme gelmiştir. Bu topluluk türlerinden biri de siyasi partilerdir. Bugünkü modern 

yapısından çok uzak olmakla birlikte karar süreçlerine dahil olmak için ortaya çıkan 

ilk parti türleri Roma İmparatorluğu dönemine kadar geriye gider.219 Roma 

Senatosu’nda bazı şeref payelerini, ücretleri ve atamaları tartışmak için asiller ile 

halkın bir araya gelmesini ifade eden bu ilk “parti”ler, daha sonra İngiltere’de ortaya 

çıkacak olan bugünkü siyasi partilerin ilk örnekleri olmuştur.220  

Siyasal partilerin tarihsel oluşum seyrini etkileyen en önemli gelişme, seçim sürecinin 

gündeme gelmesidir. Seçimlerde tercihte bulunacak halk kitlesini yönlendirme 

ihtiyacı, daha organize yapıların oluşturulmasını zorunlu kılmıştır. Bu manada ilk 

örgütlü siyasal gruplaşma örnekleri, 17. yüzyılda İngiltere’de Tory ve Wing 

gruplarıyla ortaya çıkmıştır. Daha sonra yine İngiltere’de 1832 Reform Yasasının 

belirli çoğunluğa sahip seçim bölgelerinde seçim yapılmasını zorunlu kılan 

düzenlemesi, bu seçim sürecini yürütecek organize yapıların kurulmasını 

gerektirmiştir. Tüm bu gelişmelere karşın, modern anlamda siyasi parti örnekleri için, 

demokrasi terosinin gelişimine bağlı olarak parlamentoların siyasal yaşam içerisindeki 

ağırlığının artmasını ve genel oy sisteminin geliştiği 20. yüzyılın ilk yarısını beklemek 

gerekmiştir.  

Parlamentoların etkinliğinin artması ve genel oy hakkının yaygınlaşması, seçim 

sonuçlarına etkisi nedeniyle farklı grupların siyasal sistem içerisindeki konumunu 

güçlendirmiştir.221 Parlamentolara girecek adayların belirlenmesinde grup çıkarları 

üzerinden çoğunluk üretme arayışlarının etkili sonuçlar üretmesi, zamanla gruba 

dayalı pazarlıkların seçim kampanyalarındaki önemini artırarak parlamento 

gruplarının oluşmasına neden olmuştur. Bu gruplar ve onların etrafında şekillenen 

seçim komiteleri bugünkü siyasi partilerin temelini oluşturmuştur. 222 İngiltere ve daha 

 
219 Jean Blondel, Comparative Government, Macmillan, United Kingdom, 1969, s.xl 
220 Ali Yaşar Sarıbay, Siyasal Sosyoloji, Bursa, Uludağ Üniversitesi Yayınları, 3.bs., 1996, s.88; 

Ahmet Taner Kışlalı, Siyaset Bilimi, İmge Kitabevi, Ankara, 13.bs., 2008, s.262 
221 Sigmund Neumann, “Toward a Comparative Study of Political Parties”, Comparative 

Government, Ed. J.Blondel, Macmillan, United Kingdom, 1969, s.70 
222 LaPalombara ve Weiner, “The Origin and Development of Political Parties”, s.8; Esat Çam, 

Siyaset Bilimine Giriş, İstanbul, Der Yayınları, 4.bs., 1995, s.418-419; Maurice Duverger, Siyasi 

Partiler, Bilgi Yayınevi, Ankara, 1993, s.16; Sarıbay, a.g.e., s.89; Server Tanilli, Devlet ve 

Demokrasi, Alkım Yayınevi, İstanbul, 4.bs., 2007, s.205; Andrew Heywood, Siyaset, Ankara, Adres 

Yayınları, 2007, s.356-357 



 71 

sonra diğer Batı Avrupa ülkelerinde üretim alt yapısında yaşanan hızlı dönüşüme bağlı 

olarak gündeme gelen sanayileşme olgusu; üretim atölyelerinin olduğu büyük 

şehirlere kitlesel göçlerle geniş bir işçi kitlesinin ortaya çıkması, siyasal partilerin 

tarihsel gelişiminde önemli bir etkiye sahip olmuştur.223  

Güçlenen sermaye yapısıyla burjuvazi, karar mekanizmalarında etkili olmak için 

klasik sosyal ağları kontrol eden aristokrasiye karşı bir mücadeleye girmiş ve verdiği 

bu mücadeleyi işçi sınıfının desteğiyle kazanmıştır. Önce aristokrasinin karar 

mekanizmalarındaki tekelini kıran burjuva sınıfı, daha sonra tüm karar süreçlerini 

kontrol etmek için işçi sınıfını karşısına almıştır. Böylece ilk mücadelesini kazanarak 

klasik sosyo-ekonomik ve siyasal yapıları tasfiye eden burjuvazi, ikinci mücadeleyi 

“genel ve eşit oy hakkı” kazanarak etkisini artıracak olan işçi sınıfına karşı vermiştir.  

Şehirlere göç ile birlikte işçi sınıfının çok geniş bir alana yayılması ve 19. yüzyıldan 

itibaren siyasal süreçleri etkilemek için yapılan seçim kampanyaları, siyasal grupları 

ön plana çıkarmıştır. Bu yönde seçimlerden sonraya sarkacak şekilde daimi çalışma 

disiplinine sahip yeni siyasi organizasyon arayışı, örgütlü siyasi partilerin 

kurulmasıyla sonuçlanmıştır.224 Bu tarihsel süreçte modern dönemin en etkin siyasal 

yapılanması olarak karşımıza çıkan siyasi partiler, eski dönemlerdeki benzer 

yapılardan farklı şekilde önemli bir siyasal meşruiyet aracı olarak kabul görmüştür. 

Tüm gelişmekte olan ülkeler, gelişmiş bir bürokrasi, modern ve yaygın bir iletişim 

sistemi ile birlikte siyasal partilere sahip olmayı önemsemiştir. Sadece siyasal süreçleri 

meşrulaştıracak bir araç olarak değil, aynı zamanda kamuoyunun desteğinin 

alınmasının her sistem için bir zorunluluk olması ve kitle iletişim süreçleriyle bu işlevi 

yerine getirecek en uygun evrensel aracın siyasi partiler olması nedeniyledir.225  

1.4.1. Siyasal Partilerin Ortaya Çıkışı 

Feodal üretim ilişkilerinin değişmesi ve sanayi devrimiyle birlikte burjuvazi ve işçi 

sınıfı gibi yeni sosyo-kültürel sınıfların oluşmaya başlaması geleneksel siyasal 

 
223 Haluk Alkan, “Türkiye'de Baskı Grupları: Siyaset ve İşadamı Örgütleri”, (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1998, İstanbul, s.7 
224 Tanilli, a.g.e., s.206; Sarıbay, a.g.e., s.96-97; Munci Kapani, Politika Bilimine Giriş, Bilgi 

Yayınevi, Ankara, 21. bs., 2008, s.177-178 
225 Neumann, “Toward a Comparative Study of Political Parties”, s.69 



 72 

kurumların sorgulanmasına neden olmuştur. Ayrıcalıklı egemenlik anlayışıyla 

kendilerini iktidarın haklı sahibi olarak gören geleneksel iktidar aktörleriyle mücadele 

etmenin ilk adımı, iktidar kaynağının değiştirilmesi girişimi olmuştur. Pazara yönelik 

üretim süreçlerini organize eden burjuvazinin sahip olduğu zenginlik ile siyasal gücü 

arasındaki orantısızlık, bu süreci harekete geçiren temel unsurdur. Bu yeni sınıf, 

geleneksel iktidarın temsilcisi aristokrasiyle tek başına mücadele edecek güce sahip 

olmadığı için işçi sınıfından destek almıştır. Bu doğrultuda hem iktidarın kaynağı 

anlayışını değiştirmeye yönelik hem de iktidarın kullanım mekanizmalarında 

aristokrasinin ayrıcalıklarını sınırlandırarak daha geniş bir temsil sistemini hayata 

geçirmeye yönelik bir mücadele başlatılmıştır.226 

Siyasal parti literatüründeki ilk çalışmaları yapan Moisei Ostrogorski (1902) ve 

Roberto Michels’ten (1911) günümüze, siyasal partilerin tarihsel olarak ortaya çıkış 

süreçleri, ideolojik yapıları, odaklandıkları hedefler ve örgütsel fonksiyonlarına göre 

birbirinden farklı tanım ve tasnifler yapılmıştır.227 Siyasi partilerin zamanla 

geliştirdikleri örgütlenme biçimleri, önceledikleri hedefleri ve üyeleriyle girdiği 

etkileşime bağlı olarak sınıflandırılmaları söz konusu olmuştur.  

Siyasi partilerin ortaya çıkış nedenlerine dair yapılan açıklamalarda karşımıza çıkan 

ayrımlardan ilki “kadro partisi ve kitle partisi” ayrımıdır. Sınırlı sayıda ve sosyo-

ekonomik olarak güçlü kesimlerin temsilini yapan ve ancak vergi verenlerin oy 

kullanma hakkına sahip olduğu dönemlerde geçerli olan ilk parti türü “kadro 

partileri”dir. Daha sonra genel oy hakkıyla işçi sınıfının siyasal mekanizmalarda bir 

aktör olarak yer almaya başlamasıyla, yaygın bir sosyal zeminde mücadele vermeye 

başlayan parti yapılanmaları “kitle partisi” olarak adlandırılmıştır.228  

Bu çerçevede Ostrogorski ve Michels’ten sonra literatürdeki temel eser olarak kabul 

gören “Siyasi Partiler”in yazarı Duverger, partileri “Seçimlerde ve Parlamentoda 

 
226 Haluk Alkan, “Siyaset Bilimine Giriş”, Ders Notları, İstanbul Üniversitesi Açık ve Uzaktan 

Eğitim Fakültesi, (Çevrimiçi) 

http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/kok/siyaset_bilimine_giris_au285.pdf, 13 Ocak 2022, s.208 
227 “Moisei Ostrogorski, Democracy and the Organization of Political Parties, London, 1902 ve 

Robert Michels, Political Parties, London, 1911” Aktaran Heywood, a.g.e., s.367; Duverger, Siyasi 

Partiler, s.11  
228 Kışlalı, a.g.e., s.262-263; Çam, a.g.e., s.440-443; Kapani, a.g.e., s.185-188 

http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/kok/siyaset_bilimine_giris_au285.pdf


 73 

Doğan Partiler” ile “Parlamento Dışında Doğan Partiler” şeklinde tarihsel süreci esas 

alan bir ayrıma tabi tutmuştur.229 Bu ayrımın yanında partileri farklı bir unsur olarak 

örgüt ve üye ilişkilerini baz alarak değerlendiren Duverger, bu başlık altında partileri 

“Dolaylı Parti Yapıları” ile “Dolaysız Parti Yapıları” şeklinde tasnifler. Parti üyelerin, 

farklı bir aracı kullanmadan direk partiye üye olarak kaydolabildiği partiler “dolaysız 

yapıları” temsil ederken, “dolaylı yapılar” dini gruplar (katolik partiler), meslek 

örgütleri gibi farklı bir grupların birleşmesinden oluşur. Bu ara grup aidiyetleri, parti 

üyeliğinin önünde bir kimlik aidiyetini ifade eder ve parti üyeliği bu kimliklerin 

aracılığıyla oluşur.230  

Siyasi partiler, iktidarı elde etme arayışı, iktidarın yanında hedeflerini bir program 

dahilinde ve kamu otoritesini kullanarak gerçekleştirme amacıyla diğer baskı 

gruplarından belirgin şekilde ayrışmaktadır.231 Örgütlü siyasal alanın en önemli aktörü 

olan siyasi partilerin hangi tarihsel sürece bağlı ortaya çıktığını izah eden farklı 

çalışmalar söz konusudur. LaPalombara, “Political Parties and The Political Process” 

adlı makalesinde bu sürecin, 1-parlamenter organların evrimine odaklanan kurumsal 

teoriler, 2-siyasi seçkinlerin karşılaştığı belirli sorunlara odaklanan tarihsel kriz 

teorileri ve 3-siyasi partilerin ortaya çıkışını daha geniş modernleşme süreçleriyle 

ilişkilendiren kalkınma teorileri üzerinden izah edilebileceğini belirtir.232  

Farklı görüşlerin yanında partilerin oluşum sürecini açıklayan iki teorik yaklaşımın ön 

plana çıktığı görülmektedir: 1-Kurumsal Yaklaşım, 2-Bunalım/Kriz Yaklaşımı.233 Bu 

iki yaklaşım, son yüz elli yıllık tarihsel süreçte karşılaştığımız siyasi partilerin ortaya 

çıkış nedenlerini, ortak unsurlar üzerinden izah etmeye çalışmıştır. Farklı 

açıklamalarıyla ayrışan bu iki yaklaşımların yanında, genel olarak kabul edildiği üzere 

 
229 Duverger, a.g.e., s.16-31; Yücekök, a.g.e., s.91-92 
230 Duverger, a.g.e., s.38-40; Ergun Özbudun, “M.Duverger'in Siyasal Partileri ve Siyasal Partilerin 

İncelenmesinde Bazı Metodolojik Problemler”, Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 

Sayı:21 Cilt:1, 1964, s.29 
231 Alkan, “Türkiye'de Baskı Grupları: Siyaset ve İşadamı Örgütleri”, s.13 
232 Joseph LaPalombara, “Political Parties and The Political Process”, Politics Within Nations, Ed. J. 

LaPalombara, New Jersey, 1974, s.507 
233 Myron Weiner ve Joseph LaPalombara, “The Impact of Parties on Political Development”, 

Political Parties and Political Development, Ed. J.LaPalombara ve M.Weiner, Princeton University 

Press, New Jersey, 1966, s:399-400; LaPalombara ve Weiner, “The Origin and Development of 

Political Parties”, s.7 



 74 

siyasi partiler, siyasal alanın aristokrat seçkinlerle sınırlandırılamaz hale geldiği ve 

iktidarın kaynağının halk kitleleriyle ilişkilendirilmeye başladığı bir tarihsel süreçte 

ortaya çıkmıştır.234 

1.4.1.1. Kurumsal Yaklaşım 

Toplumsal yaşamda meydana gelen gelişmelerin bazı kurumsal değişimlere neden 

olmasıyla siyasi partilerin ortaya çıkışını açıklayan Kurumsal teori, partilerin oluşumu 

için tarihsel olarak 19.yüzyıldaki toplumsal gelişmeleri temel almaktadır. Bu 

yaklaşım, sosyal, ekonomik ve siyasal alanda yaşanan gelişmelere bağlı olarak hem 

kurumsal yapıların hem de sosyo-kültürel ilişkilerin değişeceği düşüncesine dayanır. 

Sanayileşmenin etkisiyle üretim alt yapısının değişmesi ve kitlesel üretim süreçlerine 

bağlı kırsaldan kente göçen ve yeni bir sınıf olarak ortaya çıkan işçi sınıfı bu süreçte 

önemli rol oynamıştır. Kurumsal yaklaşım siyasi partilerin oluşumunda, çalışma 

koşullarını iyileştirmek için örgütlenen işçi sınıfı ile aristokrasinin hakimiyeti kırmak 

isteyen burjuvazinin neden olduğu 19. yüzyıldaki köklü toplumsal gelişmeleri esas 

almıştır.235 

Siyasal ve sosyo-kültürel değişim süreçlerini merkeze alan kurumsal teori, Duverger 

tarafından yapılan “Seçimlerde ve Parlamentoda doğan partiler” ve “Parlamento 

dışında doğan partiler” ayrımına dayanmaktadır.236 19. yüzyılda Avrupa’da yaşanan 

kurumsal değişimin nedenleri olarak özellikle iki gelişme ön plana çıkmaktadır: 

“temsili ve sorumlu hükümet ilkesinin gelişmesi” ve ikincisi “oy hakkının genişletilmiş 

olmasıdır”.237 Siyasi partiden daha önce oluşan parlamento grupları bu sürecin ilk 

aşaması olmuştur. Kimlerin parlamentoya gireceğine dair çeşitli grupların çoğunluk 

üretme arayışının bir sonucu olarak gündeme bu gruplardan sonra ortaya çıkan seçim 

komiteleri, parlamento içi partilerin doğuş sürecinin ikinci evresi olmuştur. 

Parlamentoya kimlerin gireceğine dair aday belirleme süreci ile adaylara verilecek 

desteğin önem kazanması seçim komitelerinin önemi artırmıştır. Daha önce ortaya 

çıkan parlamento grupları, devamla seçim komitelerinin oluşumu, tarihsel olarak 

 
234 LaPalombara ve Anderson, “Political Parties”, s.383 
235 Alkan, “Siyaset Bilimine Giriş”, s.209; Duverger, a.g.e., s.20 
236 Duverger, aynı eser, s.16 
237 LaPalombara ve Anderson, a.g.e., s.383; Alkan, a.g.e., s.209 



 75 

doğrusal şekilde her yerde aynı şekilde gelişmemiştir. Buna karşın siyasal 

gruplaşmalar ya da siyasal meclisler, rejimin türünden bağımsız olarak her toplumda 

karşılaşılan bir olgu olmuştur.238  

Seçimlerin ön plana çıkmasının yanında oy hakkında yaşanan genişleme bu süreçte 

etkili olmuştur.239 Siyasal süreçlerin belirlenmesinde kamuoyu desteğinin önem 

kazanmasına paralel olarak sınırlı oy hakkından genel oy hakkına doğru yaşanan 

siyasal gelişim, yeni seçmen kitlesinin desteğini almayı önemli hale getirmiştir. 

Sisteme oylarıyla dahil olan geniş halk kitlesinin desteğini kazanmak, özellikle işçi 

sınıfının tanınırlığı zayıf adaylarının seçmen kitlesine tanıtılması önemli bir rekabet 

unsuru olarak ortaya çıkmıştır. Parlamento gruplarında kimlerin yer alacağına dair 

mevcut gruplarla seçim komiteleri arasındaki karşılıklı etkileşim bu sürecin diğer 

önemli unsurudur. Bu ilişki zemininde özellikle tekrar seçilmek için bu komitelerin 

desteğinin öneminin farklında olan parlamento içi grupları ile bu grupların mensubu 

olan milletvekillerinin tutumu önemli rol oynamıştır. Zira seçim dönemi geldiğinde 

vekaletinin yenilenmesini isteyen her milletvekilinin kendi bölgesinin seçim 

komitesiyle ilişkilerini geliştirecek şekilde hareket etme zorunluluğu bulunuyordu. Bu 

iki yapı arasındaki düzenli iletişim ve işbirliği yaklaşımının sistematik hale gelecek 

şekilde gelişmesi bugünkü partilerin oluşumuna yön vermiştir.240 

Parlamento içi gruplar ile komiteler arasındaki ilişkiden ortaya çıkan partiler, kendi 

etkinliklerini geliştirmek için öncelikle kendisine bağlı seçim komitelerinin olmadığı 

bölgelerde bu yapıları kurmaya odaklanmıştır. Bu teşkilatlanma çabası, parlamento 

grubu üyelerinin yetkinliklerinden daha farklı özelliklere sahip olmayı gerektireceği 

için parti bünyesinde bu çalışmaları yürütmek üzere yeni bir kurmay ekip kurulması 

gündeme gelmiştir. Özellikle merkezden uzak bölgelerde yapılacak bu çalışmalarda 

yerel dernekler, sendikalar, tarım kooperatifleri, köylülere ait meslek grupları, sanayi 

 
238 Duverger, a.g.e., s.16-17; LaPalombara ve Weiner, “The Origin and Development of Political 

Parties”, s.8 
239 LaPalombara, “Political Parties and The Political Process”, s.515 
240 Duverger, a.g.e., s.16-22; LaPalombara ve Weiner, “The Origin and Development of Political 

Parties”, s.8 



 76 

ve ticaret grupları gibi çok çeşitli örgüt, yapı ya da sosyal topluluk ile irtibatın 

kurulması söz konusu olmuştur.  

Bu yapılarla ilişkileri yöneten ve parlamento mekanizmalarının uzak parlamento 

grubundan ayrı teşekkül edilen kurmay ekibin bir süre sonra partinin merkez 

liderliğinden uzaklaşması söz konusu olmuştur. Bu uzaklaşma sürecinde liderlikten 

ayrışarak yeni bir parti görünümü kazanan bu yapılar Duverger tarafından parlamento 

dışında doğan partiler olarak tanımlanmaktadır. Özellikle siyasetin merkezinde yer 

alamayan, temsili siyasal sistemin kurumsal yapıları içinde seslerini güçlü bir şekilde 

duyuramayan işçi sınıfı gibi dezavantajlı grupların kendi hak, çıkar veya hedeflerini 

gerçekleştirmek üzere bu tür partilerin kurulduğu görülmektedir. Bu nedenle 

genişletilmiş oy hakkına bağlı olarak bu tür partilere, gelişmekte olan bölgelerde 

milliyetçi ve sömürgecilik karşıtı hareketlerin olduğu yerlerde daha sık 

karşılaşılmaktadır. Günümüzde bu parti türünün daha yaygın olarak kurulduğunu 

görmek mümkündür.241  

Kurumsal yaklaşıma göre partilerin doğuş şekilleri, aynı zamanda partilerin siyasi 

yaklaşımları ve siyaset yapma biçimleri üzerinde etkiye sahiptir. Mesela meclis 

çalışmalarına verilen önem ve parlamento içindeki siyasal süreçlere dahil olarak 

kararlara etki etme arayışı bakımından parlamento içinde doğan partilerin, parlamento 

dışında doğan partilere göre daha hassas oldukları beklenecektir. Parlamento dışı 

partiler mecliste bir sandalye kazanmayı çok önemli bir amaç olarak tanımlarken, 

Parlamento içi partiler için parlamentoda bir sandalye kazanmak yürütülecek 

çalışmalarda etkinlik artıracak siyasi araçlardan sadece birisi olarak görülecektir. Aynı 

şekilde Parlamento dışı partilerde, parlamento grupları ile grup mensubu 

milletvekilleri önemli rol oynadığı için parti yönetimi ile milletvekilleri arasında güçlü 

bir iletişim söz konusuyken, ikinci tür partilerde bu iletişimin daha zayıf olması 

beklenecek bir durumdur. Yine parlamento dışında doğan partiler, siyasal çevreden 

uzakta herhangi bir grup ile yakın temas içinde ve tanımlanmış amaçlar etrafında 

örgütlenerek aşağıdan yukarıya doğru daha sistematik bir süreç içinde geliştiği için 

 
241 Duverger, a.g.e., s.23-31; Alkan, “Siyaset Bilimine Giriş”, s.209-210; LaPalombara ve Weiner, 

“The Origin and Development of Political Parties”, s.10 



 77 

“daha tutarlı ve disiplinli” olacakken, parlamento çevrelerinde kurulacak partilerin bu 

özelliği daha zayıf olacaktır.242   

Kurumsal çevrenin siyasi tercihler üzerindeki rolünü ve siyasal kurumlar ile siyasal 

süreçler arasındaki karşılıklı etkileşimi inceleyen kurumsalcı yaklaşım, siyasi 

partilerin oluşturduğu siyasal çevre içerisindeki aktörlerin karşılıklı ilişki biçimlerini 

de çalışma konusu yapmaktadır. Tarihsel süreç içerisinde farklı gelişmelere bağlı 

olarak ortaya çıkan kurumsal yapıların siyasal tutumlara etkisinin yanında, güncel 

siyasetin parçası olan yürütme ve yasama organlarının rutin işleyişindeki karar 

süreçleri bu yaklaşımın çalışma konuları arasında yer almaktadır.243 

1.4.1.2. Bunalım / Kriz Yaklaşımı 

Siyasi partilerin oluşum seyrini izah eden diğer bir açıklama bunalım/kriz 

yaklaşımıdır. Bu yaklaşıma göre, sosyal ve siyasal süreçlerin gelişiminde değişen 

ihtiyaçların karşılanamaması ya da oluşan yeni beklentilere sistemin mevcut 

mekanizması içerisinde yanıt verilememesi halinde siyasal sistemlerde karşılaşılan 

tarihsel kriz anları siyasi partilerin oluşumunda önemli bir etkendir. Siyasal gelişme 

çalışmaları içerisinde “bunalım teorisi” olarak karşımıza çıkan bu yaklaşım, siyasal 

sistemin hakim aktörlerinin tutum ve davranışları ile siyasal sonuçlar arasında direk 

bir ilişki olduğunu belirtir. Tarihsel süreç içerisinde gerek geleneksel siyasi aktörler 

olarak krallar ile aristokratların, gerekse bürokrasinin ya da siyasi iktidar seçkinlerinin 

muhalif örgütlenmelerin oluşmasını engelledikleri ya da yeni taleplere yol 

vermedikleri durumlarda bir kriz ile karşılaşılacaktır. Yaklaşıma göre bu krizler, yeni 

siyasi partilerin örgütlenmesiyle sonuçlanarak siyasal sisteme yeni aktörlerin 

katılmasını sağlayacaktır.244 

LaPalombara ve Weiner kriz kavramını “siyasi sistemlerin geleneksel biçimlerden 

daha gelişmiş biçimlere geçerken tipik olarak deneyimlediği, tarihsel-durumsal 

gelişmeler” tanımlamaktadır. Siyasi aktörlerin bu tür krizlerle başa çıkma biçimleri 

 
242 Duverger, a.g.e., s.28-30; LaPalombara ve Weiner, “The Origin and Development of Political 

Parties”, s.11 
243 Alkan, Kurumsalcı Yaklaşım Işığında Yeni Siyasetin Analizi, s.17 
244 LaPalombara ve Weiner, a.g.e., s.14; Alkan, “Siyaset Bilimine Giriş”, s.210 



 78 

sonuçları bakımından önemsenmektedir. Zira siyasi elitlerin vereceği tepkiye bağlı 

olarak bu krizler, siyasi partilerin ilk ortaya çıktığı bağlamı belirlemenin yanında aynı 

zamanda, siyasal sistemin ne yönde dönüşeceğine de etki edecektir. Tarihsel dönüm 

noktaları olarak bu kriz anları, onları ortaya çıkaran etkenler ortadan kalksa bile 

ürettikleri yeni kurumlar vasıtasıyla ve etkiledikleri olayların içinde yer alan aktörlerde 

bıraktığı tortuyla siyasal alandaki etkilerini sürdürecektir.245 

Siyasal gelişime etki edecek birçok farklı krizden bahsetmek mümkündür; savaşlar, 

ekonomik çöküşler, kitlesel göç hareketleri, sosyal veya demografik patlamalar, 

tarımsal ya da endüstriyel alanda yaşanacak bir sarsıntı. Ancak özellikle üç temel 

krizin yaşanması siyasi partilerin oluşum sürecindeki etkileri bakımından 

diğerlerinden  ayrışacaktır: 1-Meşruiyet krizi, 2-Entegrasyon/bütünleşme krizi, 3-

Katılım krizi.246 Burada belirli bir sırayla verilmiş olmakla birlikte birçok kriz türü, iç 

içe geçmiş olarak ve sistematik bir akışa bağlı olmaksızın gündeme gelecektir. Bu 

nedenle siyasi liderler, güncel olarak yönetmek zorunda oldukları sorunların yanında 

eşzamanlı olarak bu krizlerle de mücadele etmek zorunda kalacaktır. Kriz ile siyasal 

değişim arasında doğrusal bir ilişki söz konusu olmayabilir. Bazı durumlarda krizin 

boyutlarıyla orantılı bir siyasi değişim söz konusu olmayacağı gibi siyasi liderliğin 

rolü ile krizin sonuçları bir arada kriz anlarının üreteceği değişim üzerinde ortak etkiye 

sahip olabilecektir. Öyle ki, bazen liderliğin, bir sistemi bir durumdan diğerine 

minimum gerilim ile taşıyacak "krizleri" yönetme yetkinliğine sahip olması, 

değişikliklerin fark edilmeden gerçekleşmesini mümkün kılacaktır.247  

Meşruiyet bunalımı, siyasal sistem içerisinde kimlerin, hangi yetkiyle ve hangi 

sınırlar içinde yönetici olacağına dair tartışmalar olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Tarihsel olarak parlamento içinde ortaya çıkan partilerin kurulduğu dönemde, özellikle 

siyasal sistemin katılım seviyesi, siyasi aktörlerin iktidarı nasıl paylaşacakları, yeni 

sınıfların siyasal kurumlarda temsili gibi kurumsal çerçeveyi belirleyecek tartışmaların 

yoğun olarak yaşandığı dönemlerde söz konusu olmuştur. Bu bağlamda meşruiyet 

 
245 LaPalombara ve Weiner, “The Origin and Development of Political Parties”, s.14 
246 LaPalombara ve Anderson, “Political Parties”, s.385 
247 LaPalombara ve Weiner, “The Origin and Development of Political Parties”, s.14-15; Alkan, 

“Siyaset Bilimine Giriş”, s.210 



 79 

krizi, “hem Avrupa'daki hem de gelişmekte olan bölgelerdeki en eski partilerden 

bazılarının ilk olarak ortaya çıktıkları” dönemlerin temel tartışma konusudur.248 

Mevcut siyasal otoritenin karşılaştığı krizle başa çıkamadığı ve bunun etkisiyle 

oluşacak siyasi bir çalkantı ortaya çıktığı durumun ifadesi olan meşruiyet krizi, daha 

çok erken dönem partilerin oluşumunda rol oynamıştır. Özellikle mevcut siyasal 

sistemi kimin yöneteceği, bu yöneticilerin nasıl seçileceği gibi kuralları değiştirmek 

için ortaya çıkan milliyetçi hareketler bir meşruiyet krizinin ürünüdür. Kimlerin 

siyasal sistem içerisinde temel aktör olacağına dair yaşanan krizin ortaya çıkardığı 

partilere bir örnek, Osmanlı Devletinin son dönemine damga vuran İttihat ve Terakki 

Fırkasıdır. 249 

Meşruiyet krizinin siyasal sistemdeki etkisini analiz eden Weiner ve LaPalombara, bir 

partinin kuruluş sürecinde tetikleyici ilk unsur olarak oynadığı rolün yanında, geniş 

halk desteğine ihtiyaç duyulacak durumlarda da meşruiyet arayışının önemli bir unsur 

olarak ortaya çıkacağını belirtir. Yeni bir hükümet sisteminin ya da otoriter bir 

yönetimin popüler kabulünü pekiştirmek için meşruiyet arayışı söz konusu 

olabilecektir. Otoriter yönetim için bile, hükümet ile halk kitlesi arasında ihtiyaç 

duyulacak iletişimin kurulması ve popüler desteğin üretilmesi için partiler meşru 

ulusal otoriteyi tesis etmek için başarılı bir araç olabilecektir.250  

Entegrasyon/bütünleşme krizi, siyasi sistem içerisinde milliyetçi kitlelerin ya da 

azınlık grupların mevcut siyasal mekanizmaların dışında kalmasıyla karşılaşılan bir 

durumdur. Entegrasyon, “farklı sosyal, ekonomik, dini, etnik ve coğrafi unsurların tek 

bir ulus-devlette birleştirilmesini” ifade edebileceği gibi “belirli bir ulusal bölgedeki 

ayrı unsurların siyasi sisteme anlamlı bir katılım haline getirilmesini sağlayan 

yapıların ve süreçlerin düzenlenmesi” anlamına gelebilir.251 Parlamentoda temsil 

hakkının yaygınlaşması, serbest seçimlerle yönetimin belirlenmesi ya da seçim 

sisteminin serbest yarışa dayalı hale gelmesi gibi meşruiyet sorununun çözüldüğü 

sistemlerde, bazen halk kitlesinin bir kısmının mevcut siyasi partiler tarafından temsil 

 
248 LaPalombara ve Weiner, a.g.e., s.15 
249 LaPalombara ve Weiner, a.g.e., s.16; Alkan, a.g.e., s.210 
250 Huntington, “Siyasal Gelişme ve Siyasal Bozulma”, s.101 
251 Weiner ve LaPalombara, “The Impact of Parties on Political Development”, s.413 



 80 

edilmediği durumlar söz konusu olabilecektir. Buna bağlı olarak azınlık yapıların 

kendi ulusal bütünlüğünü kurmak için mücadele verdiği bağımsızlık krizlerinde ya da 

modernleşme süreçleri kapsamında yaşanan uluslaşma süreçlerinde karşılaşılan sorun 

bütünleşme krizi olarak tanımlanmaktadır.  

Bu krizin üstesinden gelinemediği durumlarda entegrasyon krizinin yeni partilerin 

ortaya çıkmasına neden olduğu gibi, “dil, din ve ırk ayrılığı üzerine temellenen 

azınlıklar…bazen de ulusal bir devlet içinde kendi kültürel konumlarını korumak 

amacıyla parti olarak örgütlenme yoluna gitmektedirler”.252 Bu parti türlerine daha 

çok toprak bütünlüğü sorunları ile bölünmüş etnik toplulukların birbiriyle uyum 

sağlama süreçlerinde karşılaşıldığını belirten LaPalombara ve Weiner, Almanya'daki 

Bavyera merkezli Merkez partisi ile İtalya'daki Garibaldi ile Mazzini'nin kitlesel 

hareketlerini ve Tarihsel Liberal grupları buna örnek olarak gösterir. 253 

Katılım bunalımı, siyasal sistemde siyasi aktörlerin rolleri ile mekanizmaların nasıl 

işletileceğine dair temel unsurları belirlenmiş ve kitlelerin siyasal sisteme 

entegrasyonu sorununu yönetilmiş olsa da, bazen sosyal ve ekonomik değişimlere 

bağlı olarak ortaya çıkan yeni sınıfların sisteme katılma taleplerinin karşılanmaması 

halinde karşılaşılan bir durumdur. Sanayi devrimi gibi büyük ölçekli sosyo-ekonomik 

değişimlere eşlik eden siyasal beklentilerin, siyasal seçkinler tarafından 

karşılanmasındaki isteksizlik katılım krizini gündeme getirecektir. Feodal üretim 

yapılarının çöküşü ve yeni üretim alt yapısının gelişmesiyle, bir yandan büyük 

sermaye birikimine bağlı yeni bir girişimci orta sınıfın oluşmasına diğer yandan da bu 

yeni sosyal tabakanın siyasal sisteme yönelttiği siyasi temsil taleplerini gündeme 

getirmiştir. Bu yeni taleplere bir de üretimin merkezi olarak kentlerde yaygınlaşmaya 

başlayan işçi sınıfının eşlik etmesi katılım krizini doğurmuştur.254  

Toprağa dayalı üretimin yerini pazara yönelik makineleşen üretim yapısının alması, 

iktidarın kaynağının tanrısal ayrıcalıklardan halkın temsili anlayışına geçerek 

laikleşmesi, “statülerini ve otoriteleri kutsal sembollere dayandırarak temellendiren 

 
252 Alkan, “Siyaset Bilimine Giriş”, s.210 
253 LaPalombara ve Weiner, “The Origin and Development of Political Parties”, s.16-17 
254 Weiner ve LaPalombara, “The Impact of Parties on Political Development”, s.400; LaPalombara 

ve Anderson, “Political Parties”, s.386 



 81 

geleneksel” otorite sahiplerini zayıflatmıştır. Aynı zamanda kitle iletişim araçlarının 

yaygınlaşması, bu iletişim alanında uzmanlaşarak halka yeni düşünceleri yayan 

profesyonellerin ortaya çıkması, otorite karşısında bireyin önemini vurgulayan 

yaklaşımları güçlendirirken, geleneksel siyasal kalıpları erozyona uğratmıştır. Bu 

tarihsel gelişim bağlamında gündeme gelen yeni ve güçlü siyasal taleplerin mevcut 

siyasal seçkinlerce karşılanmamasından kaynaklanan katılım krizi, yeni siyasi 

partilerin oluşmasına neden olmuştur.255 Siyasal sistemde etkin bir aktör olmak isteyen 

grupların, söz sahibi olma çabalarının bir sonucu olarak ortaya çıkan bu partilere örnek 

olarak siyasi tarihimizden Demokrat Parti'yi gösterebiliriz.256  

Bu kriz yaklaşımlarının yanında Weiner ve LaPalombara’nın yaptıkları “The Impact 

of Parties on Political Development” isimli çalışmada siyasi partilerin ortaya 

çıkışlarına yönelik dördüncü bir faktörden bahsederler: Çatışma yönetimi krizi. 

Siyasal katılım, meşruiyet ve entegrasyon/bütünleşme süreçlerini etkileyen faktörlerin 

yanında, siyasi sistemin sürekli değişen doğasıyla kendisine yönelen talepleri yönetme 

yetkinliği göstermesi beklenecektir. Bu yaklaşım çerçevesinde, bir çatışma yönetim 

sanatı olarak siyaset mekanizmasının karşılaştığı güncel sorunların üstesinden gelme 

yetkinliği, siyasi partilerin bu süreçte oynayacağı rol ile yakından ilgilidir.  

Partilerin ideolojik yapısı ve parti yönetiminin tutumu ve sorunları okuma yetkinliği, 

çatışma yönetim süreçlerinde temel etken olarak karşımıza çıkmaktadır. Herhangi bir 

siyasal sistem içerisinde çatışma yönetimi üzerindeki etkisi bakımından “liderliğin 

tarzı, hoşgörü derecesi, güven ölçüsü ve liderlerin sistemdeki diğer insanların 

davranışlarını gerçekçi değerlendirme” yetkinliği göstermesi önemli bir unsurdur. 

Aynı şekilde askeri müdahalelerin, siyasi suikastler ile tutuklamaların ve şiddet 

kullanan milliyetçi hareketlerin olduğu siyasal sistemlerde barışçı, müzakereci ve 

pragmatik bir liderlik tarzı göstermenin zor olacağı kabul edilmektedir. Bu değişkenler 

bağlamında bu yaklaşıma göre siyasi partilerin oluşum süreçleri bakımından “ilk 

 
255 LaPalombara ve Weiner, “The Origin and Development of Political Parties”, s.17-18 
256 Alkan, “Siyaset Bilimine Giriş”, s.210 



 82 

neden” olarak görülmese bile çatışma yönetimi krizi yeni partilerin kurulmasına neden 

olan etkenler arasında tanımlanmıştır.257 

İlk oluşum nedeni olarak özetlenen bu yaklaşımların yanında, partilerin örgütsel olarak 

ortak noktalarının neler olduğu ve bu özelliklerinin nasıl geliştiğini tahlil edebilmek 

için siyasal partinin tanımına bakmak gerekmektedir.258 

1.4.2. Siyasal Parti Tanımı 

Toplumsal değişimlere eşlik eden ekonomik ve siyasal gelişmeler, karmaşık ve yüksek 

seviyede bir örgütlenme biçiminin gelişmesine neden olmuştur. Modern toplumsal 

yapılar içinde insanlardan beklenen görevlerin çeşitlenmesi, sosyal yapıların 

merkezileşmesiyle yeni ve çeşitli işlevlerin gündeme gelmesi, daha geniş ama esnek, 

daha karmaşık ama örgütlü yapıları gerekli kılmıştır. Bu sosyal ve siyasal gelişim 

sürecinin ürettiği örgütlenme şekillerinin yanında aynı zamanda, tarihsel gelişimin 

belirli bir aşamasında ortaya çıkan zorunluluklar insanları farklı örgütlenme 

biçimlerine yönlendirmiştir. Bu bağlamda bazı geleneksel işlevler kısmi olarak 

sürdürülmüş olsa da, tamamen yeni işlevleri ve örgütsel özellikleriyle siyasi partiler 

19. yüzyıldan itibaren siyasal kurumsal çevrenin temel aktörü olarak ortaya 

çıkmıştır.259 

Örgütlü siyasal mücadelenin temel unsuru olarak siyasal partiler için yapılan 

tanımlarında bazı ortak özelliklerin ön plana çıktığı görülmektedir. Bu ortak özellikler; 

siyasal partilerin sanayileşme sorası modernleşen siyasal sistemlerle günümüzdeki 

yapısal özellikleri kazandığı, geniş halk kitlelerine yönelik bir örgütleme fonksiyonuna 

sahip olduğu, halkın taleplerini toplayıp tasnifleyerek siyasal karar mekanizmasına 

taşıması, taraftarlarını belirli hedefler etrafında bir araya getirecek motivasyonu 

sağlamak için ortak amaçlara sahip olması, seçim mekanizmasını kullanarak siyasal 

 
257 Weiner ve LaPalombara, “The Impact of Parties on Political Development”, s.418-420 
258 Weiner ve LaPalombara, a.g.e., s.400; LaPalombara ve Anderson, “Political Parties”, s.381; 

LaPalombara ve Weiner, “The Origin and Development of Political Parties”, s.42 
259 LaPalombara ve Weiner, a.g.e., s.5; Daalder, a.g.e., s.52 



 83 

iktidara sahip olma arayışı ve tanımlı amaçlarını liderlerin ömründen daha uzun bir 

şekilde takip edecek bir örgüt yapısına sahip olmasıdır.260 

Tarihsel olarak partilerin ilk ortaya çıkış nedenini açıklayan yaklaşımların merkeze 

aldıkları olguya bağlı farklı tanımların yapıldığı görülmektedir. Ancak siyasi 

partilerin, farklı sosyal ve ekonomik çıkarları temsil ettikleri ve bu farklı çıkarların 

etrafından yaşanan çatışma süreçlerini yönetmek üzere oluşturulmuş örgütsel 

mekanizmalar olduğuna yönelik geleneksel bir kabul söz konusudur.261 Toplumların 

siyasal örgütlenme süreçlerinde yaşanan gelişim ve demokratik değerlerin 

yaygınlaşmasıyla siyasal partilerin işlev ve tanımları da genişlemiştir.  

Modernleşen sosyal yapıların karmaşık bir hal alması, ihtiyaçların tespitini, bir araya 

getirilerek siyasal karar mekanizmalarına ulaştırılmasını güçleştirmiştir.262 Bireysel 

taleplerin siyasal karar alıcılara ulaşmasında yaşanacak zorluklarının yanında, sosyal 

katmanlar arasındaki çıkar çatışmalarının yönetilmesi ile kamuoyunun desteğinin açık, 

görünür ve anlaşılır hale getirilmesi rolü siyasal partilerin işlevleri arasında ön plana 

çıkmış ve bu demokratik siyasal sistemlerde partilerin güçlenmesini beraberinde 

getirmiştir.263 

Farklı hedefleri gerçekleştirmek için oluşturduğu programlar, bunların etrafında bir 

araya getirdiği mensupları için ürettiği “taraftarlık bilinci” ile siyasal partilerin diğer 

örgütlerden ayrıştığını ifade eden Neumann, karar alma sürecine katılmak için 

harekete geçme girişimine ve bu süreçleri kontrol etmek için verilen mücadeleye 

dikkat çeker.264 Bu bağlamda partiler, toplumların siyasal mücadele zemini üzerinde, 

geniş halk kitlesinin desteğini alarak iktidar olmayı amaçlayan ve bu amacı 

doğrultusunda diğer sosyal ve siyasi gruplarla mücadele eden örgütler olarak 

ayrışmaktadır. Bu genel unsurlardan yola çıkarak Neumann siyasi partiyi “hükümet 

gücünün kontrolü ile ilgilenen ve halk desteği için farklı görüşlere sahip diğer grup ya 

 
260 LaPalombara ve M.Weiner, “The Origin and Development of Political Parties”,3-6 
261 Weiner ve LaPalombara, “The Impact of Parties on Political Development”, s.399 
262 Basedau ve Stroh, a.g.e., s.5-6 
263 LaPalombara ve Anderson, “Political Parties”, s.381; Alkan, “Siyaset Bilimine Giriş”, s.205; 

March ve Olsen, Rediscovering Institutions, s.4 
264 Neumann, “Toward a Comparative Study of Political Parties”, s.69-70 



 84 

da gruplarla rekabet eden toplumun aktif siyasi temsilcilerinin oluşturduğu bir 

örgütlenme” olarak tanımlamaktadır.265 

Siyasal partilere yönelik yapılan değişik tanımlarda, toplumsal süreçlerin değişimi, 

yeni sınıfların siyasal karar süreçlerini etkileme arayışı, toplumsal desteği kazanmaya 

odaklanan örgütlü yapı unsurları ön plana çıkmaktadır. Bu kapsamda Tunaya’ya göre; 

“Siyasal parti, belli bir siyasal program üzerinde birleşmiş kişilerin, bu programı 

normal seçim yoluyla gerçekleştirme amacını güderek kurmuş oldukları bir 

topluluktur.” Halk desteği ve örgütsel süreklilik fonksiyonuna işaretle benzer bir tanım 

Sarıbay tarafından yapılmıştır: “Siyasal partiler, halkın desteğini sağlamak suretiyle 

devlet mekanizmasının kontrolünü ele geçirmeye ve sürdürmeye çalışan, sürekli ve 

istikrarlı bir örgüte sahip siyasal topluluklardır.” 266 Esat Çam siyasi partiyi, diğer 

partilerle rekabet içerisinde iktidar yarışına katılmış “ülke çapında örgütü olan, 

toplumda siyasal dayanak arayan, bu amaçla çalışmalar yapan..sürekliliği olan bir 

kuruluştur”267 şeklinde tanımlamaktadır. Kapani, “siyasal partileri, bir program 

etrafında toplanmış, siyasal iktidarı elde etmek ya da paylaşmak amacını güden, 

sürekli bir örgüte sahip kuruluşlar”268 olarak tanımlar.  Raymond Aron ise partiyi 

“düzenli ve devamlı bir örgüt içinde kişileri iktidar olmak, yani onu elde etmek ve 

korumak amacıyla” gerçekleştirilen örgütlenmeler olarak tanımlar.269  

Bu tanımlardan anlaşılacağı üzere siyasal partilerin ön plana çıkan özellikleri 

şunlardır; 1-aynı istikamete yönelmiş ortak motivasyona ya da ortak ideolojiye sahip 

bireyden oluşur (halk desteği), 2-seçimlerle sınırlı olmayacak şekilde sürekli bir örgüte 

sahiptir, 3-taraftarları arasında bir amaç birlikteliği vardır (siyasi iktidarı elde etmek 

ya da sürdürmek), 4-hedeflerine yönelik çalışmalarını belirli bir program çerçevesinde 

yürütür, 5-hedeflerine ulaşmak için seçim mekanizmasını kullanmayı hedefler.270 

Siyasal partilerin bu genel özellikleri ile Yeni Kurumsal teorinin örgüt tanımında 

tanımlanan özelliklerin açık bir şekilde örtüştüğü görülmektedir. Bu manada bu 

 
265 Neumann, a.g.e., s.71; Alkan, a.g.e., s.205 
266 Aktaran Sarıbay, Siyasal Sosyoloji, s.94-95 
267 Çam, a.g.e., s.416-417 
268 Kapani, a.g.e., s.176 
269 Aktaran Çam, a.g.e., s.418 
270 Heywood, Siyaset, s.356 



 85 

kesişimi daha anlaşılır ifade etmek için örgütlerin ön plana çıkan özelliklerini bazı  

anahtar kavramlarla belirtirsek; 1-bireylerin oluşturduğu topluluklardır, 2-belirli 

hedefleri vardır, 3-disiplinli ve sürekli yapılardır, 4-grup üyelerinin rolleri net 

tanımlanmıştır, 5-çevreleriyle yüksek bir etkileşime sahiptirler. Bu özellikler ile 

modern bir organizasyon olarak siyasal partilerin yukarda verilen tanımlardaki ayırıcı 

unsurların net bir şekilde örtüştüğü görülmektedir.  

Siyasi partilerin tanımlarında ortaya çıkan özellikler ile Yeni kurumsalcı yaklaşımın 

örgüt kavramının özelliklerinin örtüşmesinin tarihsel kesişimi, 19. yüzyıldan sonra 

yaşanan sosyo-ekonomik ve siyasal gelişmelere dayanmaktadır. Ondokuzuncu 

yüzyılın sanayileşme olgusuyla birlikte, geçici ve gevşek yapılanmalarıyla ilk nesil 

partilerin yerini, siyasal iktidarı hedefleyen programlı, sürekli ve hiyerarşik parti 

yapılanmaları almıştır. Bu dönüşüme bağlı olarak, kurumsalcı teorik çerçevede 

tanımlanan “örgüt” yapısıyla, modern anlamda siyasal partilerin örgütsel 

fonksiyonlarının birbiriyle örtüşmesi dikkat çekicidir. Bu nedenle bu tarihsel gelişime 

bağlı olarak “örgüt sosyolojisi” içerisinde siyasal partiler “örgüt” olarak tanımlanmaya 

başlamıştır. Duverger bu geçişi açık bir ifadeyle şu şekilde belirtmiştir: “siyasal 

partilerin evriminde ‘örgüt’ teriminin partiyi anlatmak üzere kullanılmaya başlaması, 

XIX. yüzyılın az örgütlenmiş ve yumuşak partilerinin yerini XX. yüzyılın güçlü şekilde 

örgütlenmiş partilerine bırakmasıyla birlikte olmuştur”.271  

Örgütsel bir yapıya sahip olmasının yanında, siyasal partilerin taraftarlarının ya da 

desteğini almayı hedeflediği toplumsal kesimlerin taleplerini toplaması, onları belirli 

öncelikler doğrultusunda konsolide ederek siyasal süreçlere dahil etmek için belirli 

faaliyet programları geliştirmesi, partilerin siyasal sosyalleşme işlevi kazanmalarına 

neden olmuştur. Siyasi partiler, kamuoyunun siyasal süreçlere katılımına imkan veren 

örgüt yapısıyla, siyasi mücadele zemininde taraftarlarının taleplerini siyasal 

mekanizmalara sevk etmesiyle, karmaşık siyasal süreçlere rağmen “birey ve grupların 

taleplerinin kamu politikalarına dönüşmesinde” oynadıkları önemli rol ile toplumsal 

tabanlarını genişletmişlerdir. Kamuoyunun siyasal sisteme dahil olması ve kamu 

 
271 Maurice Duverger, Siyaset Sosyolojisi, (Çev.Şirin Tekeli), İstanbul, Varlık Yayınları, 7.bs., 2004, 

s.175 



 86 

iradesinin yansıtılmasındaki hassas rol, özellikle demokratik sistemler bakımından 

siyasal mekanizmaları partilere bağımlı hale getirmiştir.272  

Partilerin siyasal sistem içerisinde öngörülmeyen anahtar bir rol üstlenmesi, kamuoyu 

iradesinin ifadesi olarak sistem ile arasındaki ilişki ve demokratik süreçlerin 

yaygınlaşması için sahip olduğu işlevler, aynı zamanda siyasi partilerin kurumsal 

özelliklerini ön plana çıkarmıştır. Günümüzde modern siyasal sistemler içerisinde 

sosyal, siyasal ve ekonomik değişim süreçlerinin en önemli göstergesi olarak kabul 

edilen siyasal partiler, diğer siyasi kurumların ileyişine etki edecek şekilde bağımsız 

bir kurumsal güç olarak karşımıza çıkmaktadır.273 Bu çerçevede partiler, toplumsal 

dinamiklerin siyasal süreçlere katılım krizinin yönetilmesinden, ülkelerin siyasal 

alanda yaşadığı değişim süreçlerinin daha az sancılı atlatılmasına kadar etkileri olan 

kurumsal siyasal yapılara dönüşmüştür.  

Bu bağlamda siyasal süreçleri kontrollü bir şekilde çalıştıran ve güçlü kurumsal parti 

sistemine sahip ülkelerde yaşanacak değişim süreçlerinin daha kontrollü ve çoğulcu 

bir yaklaşımla ilerlemesi beklenecktir. Sovyetler Birliğinin dağılması sonrasında 

kurulan ülkelerde olduğu gibi zayıf siyasal parti sistemine sahip ülkelerde ise değişim 

süreçlerinin hem daha sancılı olması, hem de lider merkezli otoriter bir yönelimle 

gerçekleşmesi beklenecektir. Bu nedenle kurumsal siyasal partilerin işlevselliği ile 

siyasal sistemler arasında yakın bir ilişki söz konusudur. Özgülenmiş hedeflerini 

gerçekleştirmek için, ortak çıkarlar ya da ideolojik yaklaşımlar etrafında, sürekli bir 

örgütlenme yapısı içerisinde insanları bir araya getiren örgütlü yapılar olarak kurumsal 

siyasal partiler ile siyasal sistemin işleyiş süreçleri arasındaki ilişki önem 

kazanmaktadır. Bu önemin bir yansıması olarak siyasal partilerin kurumsallaşma 

olgusu ile bu olgunun unsurlarının açıklanması gerekmektedir.274  

 
272 Weiner ve LaPalombara, “The Impact of Parties on Political Development”, s.424-426; Alkan, 

“Siyaset Bilimine Giriş”, s.205; LaPalombara, “Political Parties and The Political Process”, s.510 
273 LaPalombara ve Weiner, “The Origin and Development of Political Parties”, s.42 
274 Alkan, a.g.e., s.205 



 87 

1.4.3. Siyasal Partilerin Kurumsallaşması 

Toplum ile siyasal sistem arasındaki iletişimi sağlanması, sosyo-ekonomik alanda 

oluşan talep ve beklentilerin toplanması, belirli öncelikler doğrultusunda işlenmesi ve 

siyasal sisteme bir girdi olarak sunulması için siyasal partiler önemli bir işlev 

görmektedir. Bu önemli işlevi yerine getirmesi beklenen partilerin sürdürülebilirliği, 

beklenen bu fonksiyonlar kapsamında toplumsal çıkarların siyasal sisteme 

eklemlenmesi demokratik sistemler için önemli bir unsurdur. Bu kapsamda siyasal 

partilerin bu işlevi yerine getirme yetkinliği ile siyasal kurumsallaşma arasında yakın 

bir irtibat söz konusudur. Bu ilişkinin bir boyutunu siyasal partilerin kurumsallaşma 

seviyesi belirlerken, diğer boyutunu partilerin üzerinde yer aldıkları siyasal sistemin 

özellikleri belirleyecektir.275  

Siyasal kurumsallaşma süreçlerini tarihsel olarak ele aldığımızda, üretim alt yapısının 

değişmesi ve sanayileşme olgusuyla birlikte yaşanan şu gelişmeler ön plana 

çıkmaktadır:  

• Üretim tekniklerinin gelişmesi ve işbölümü;  

• Otoritenin kaynağının laikleşmesi;  

• İktidarın el değiştirmesi ve merkezileşmesi;  

• Yeni sosyal yapılar ile yeni taleplerin ortaya çıkması ve bu talepleri karşılamak 

için siyasal alanın genişlemesi;  

• Oluşan sosyo-ekonomik gruplarla girilen karşılıklı etkileşim ve sonrasında 

grupların siyasal sistemi etkilemek için örgütlenme ihtiyacını farketmesi.  

“İktidarın toplanması, genişlemesi ve dağılması” şeklinde yaşanan bu tarihsel sosyo-

politik süreç, siyasal örgütlerin ortaya çıkmasının ve kurumsallaşmanın temeli 

olmuştur.276 Bu sosyal, ekonomik ve siyasal zeminde gelişen siyasal partilerin 

kurumsallaşma olgusunu Huntington, “organizasyonların ve prosedürlerin değer ve 

istikrar kazanma süreci” olarak tanımlamaktadır. Kurumsallaşma sürecinin 

merkezinde yer alan kurum olgusunu diğer örgütlerden ayıran unsur, istikrarlı olmak, 

 
275 Basedau ve Stroh, a.g.e., s.5-6 
276 Huntington, Siyasal Gelişme, s.68-69 



 88 

eylemlerini belirli normlara bağlı olarak gerçekleştirerek değer üretmek ve bu değerler 

etrafında tutarlı bir devamlılık inşa etmektir.277  

Huntington’un değer ve istikrar kazanma süreci olarak tanımladığı kurumsallaşma 

süreci, 1-örgütlenme düzeyi, 2-yerleşik prosedürler, 3-değer, 3-istikrar ve 5-süreç 

olarak beş farklı unsurdan oluşmaktadır. Bu unsurların işlerliği ve etkinliği her bir 

kurumsallaşma derecesinde farklı olsa da, temelde bir örgütün bu unsurlar bağlamında 

kurumsallaşma sürecini tecrübe edeceği beklenmektedir. Kurumsallaşma seviyesine 

bağlı olarak örgütler, “sorunlarla baş edebilmekte, yerleşik kural ve gelenekler 

geliştirmekte, tabanını konsolide edebilmekte, kurum dışı çevre ile ilişkilerde istikrarlı 

ve tutarlı bir hareket zemini oluşturmakta ve en önemlisi düşünsel ve kültürel anlamda 

ayırt edilebilir bir konum edinebilmektedir.”278 

Siyasal partilerin mensuplarını bir araya getirmek ve diğer örgütlerle arasındaki farkı 

ortaya koymak için kullanacağı temel unsur değerdir. Burada bahsedilen değer, 

“kurumun total olarak gerek kendi bileşenleri, gerekse dış aktörlerce tanınır ve saygı 

duyulur bir konum edinmesidir…kurumsal soyutlanamaz bir düşünce ve sosyal 

etkileşim geliştirilebilmiş olmasını ifade etmektedir.”279 Partinin kurumsal çevredeki 

diğer siyasal aktörlerden farkını ortaya koymak için elzem olan bu unsurun yanında, 

kurumsal özerkliğini belirgin kılacak bir örgütsel sistemati olmalıdır. Hem diğer 

örgütler karşısında bağımsız olduğunun göstergesi özerklik, hem de belirli kural ve 

normlara bağlı işlettiği sistematik yapı siyasal partinin kurumsallaşma sürecinin temel 

unsurlarındandır.  

Basedau ve Stroh siyasal partilerin kurumsallaşma sürecini “seçimlere katılan siyasal 

partilerin kendi şahsında örgütsel istikrar ve değer kazanımı yaşadığı bir süreç” 

olarak tanımlamaktadır.280 Siyasal partilerin kurumsallaşması ile siyasal sistemlerin 

kurumsallaşma süreçlerinin ayrı değerlendirilmesi gerektiğine işaret eden Basedau ve 

Stroh’a göre, siyasal parti kurumsallaşmasının dört temel göstergesi ya da boyutu 

vardır: 1-Örgütlenme seviyesi, 2-Tutarlılık, 3-Özerklik, 4-Toplumsal köken. Yazarlar, 

 
277 Huntington, Political Order in Changing Societies, s.12; Basedau ve Stroh, a.g.e., s.7 
278 Alkan, “Siyaset Bilimine Giriş”, s.205 
279 Alkan, a.g.e., s.206 
280 Basedau ve Stroh, a.g.e., s.7-8 



 89 

bu dört unsurun yanında beşinci bir gösterge olarak “rekabet unsurunu” da zikreder. 

Ancak bu unsurun parti sisteminin özelliği ile ilgili olması, çok partili bir sistemde 

anlam ifade edecekken, tek partili sınırlı siyasal sistemlerde bu boyutun işlevsiz 

kalacağı için temel bir gösterge olarak ele alınmamıştır.281 

Tüm sistemlerde geçerli olacak siyasal parti kurumsallaşmasının bu dört temel unsuru, 

“kurumsal istikrar” ve “kurumsal değer” ana ekseni altında “iç ektenler ve dış 

etkenler” şeklinde iki alt gruba ayrılır. Dış istikrar boyutuna “toplumsal kökler”, iç 

istikrar boyutuna ise “örgütlenme düzeyi” karşılık gelirken; dışsal değer boyutuna 

“özerklik”, içsel değer boyutuna da “tutarlılık” karşılık gelmektedir.  

Bu göstergeler bağlamında bir siyasal partinin sahip olduğu örgütlenme düzeyi ile 

toplumsal desteğini koruması ve seçim rekabetinde seçmen kitlesini konsolide etmesi, 

onun iç ve dış etkenler bağlamında istikrarlı bir kurumsallaşma seviyesine sahip 

olduğunu gösterecektir. Bunun yanında bir partinin seçmenleri ile örgüt üyeleri 

arasında üreteceği ortak değer sistemi, o partinin varlığını koruması bakımından 

önemli bir işleve sahip olacaktır. Bu bağlamda bir siyasal partinin kararlarını alırken 

ve politikalarını belirlerken kendi önceliklerine göre hareket ederek dışardan gelecek 

baskılara direnç göstermesi, parti yönetimi ile parti teşkilatları arasında temel politik 

yaklaşımlarda uyum olması, o partinin iç ve dış etkenler bağlamında özerk ve tutarlı 

bir değerler sistemine sahip olduğunun göstergesi olacaktır.282 

Parti kurumsallaşmasının göstergelerini bu dört boyut üzerinden izah eden Basedau ve 

Stroh, bu model içerisinde her bir boyutun farklı göstergeler grubu üzerinden anlaşılır 

olacağını belirtir. Bu bağlamda, bir siyasal partinin toplumda istikrarlı bir tabana sahip 

olup olmadığını anlamak için, 1-ülkenin bağımsızlık tarihine göre siyasi partinin 

yaşına, 2-ülkedeki çok partili sistemin başlangıcına göre partinin yaşına, 3-katıldığı 

son iki seçimde aldığı seçmen desteğindeki değişim oranına, 4-sivil toplum 

kuruluşlarıyla arasındaki ilişki seviyesine bakmak anlaşılır bir sonuç verecektir. 

Toplumsal köklerinin yanında bir partinin teşkilat mensuplarıyla ve kurumsal çevrede 

yer alan diğer aktörlerle etkileşiminden hareketle partinin özerklik seviyesini anlamak 

 
281 Basedau ve Stroh, a.g.e., s.9; Alkan, “Siyaset Bilimine Giriş”, s.206 
282 Basedau ve Stroh, a.g.e., s.12-13; Alkan, a.g.e., s.206-207 



 90 

için, 1-parti liderliğindeki değişim sayısına, 2-parti liderliğinde yaşanan değişimin 

seçmen desteği üzerindeki etkisine, 3-partinin kararlarını alırken bireyler ve gruplar 

karşısındaki özerkliğine, 4-aldığı kararların yaygın bir kabul ile karşılanması 

seviyesine bakmak anlamlı sonuçlar verecektir.  

Partinin yönetim kademeleri, partinin hedefleri ve sürekli görevde bulunan örgütlenme 

düzeyini anlamak için, 1-üye yapısının gücüne, 2-düzenli parti kongrelerini yapıp 

yapmadığına, 3-maddi donanım imkanları ile sahip olduğu insan kaynağının 

yaygınlığına, 4-ülke çapında örgütlenmesi ile seçim kampanyasının yanında diğer 

siyasi faaliyetlerde bulunma yetkinliğine bakılabilecektir. Kurumsallaşma seviyesinin 

son boyutu olan tutarlılık seviyesini ölçmek için ise, 1-parlamento grubu ile parti 

yönetimi arasındaki ilişkiye, 2-Parti içi gruplar arasında uyumlu ilişkilerin olup 

olmadığına ve 3-parti içi muhalefete karşı hoşgörü gösterilip gösterilmediğine bakmak 

anlaşılır bir veri sağlayacaktır.283 

Siyasal partilerin içinde yer aldığı sosyal, ekonomik ve kültürel dinamiklere bağlı 

kendisinden beklenen işlevleri yerine getirebilmesi için yukarıda sıralanan dört boyutu 

belirli bir denge içinde çalıştırmalıdır. Aynı zamanda bir partinin toplumsal köklerini 

koruması ve geliştirmesi için sıkı bir kamuoyu iletişimine sahip olması gerekmektedir. 

Bunun yanında, kendi kararlarını inşa ederken özerklik boyutunu koruyarak bu 

iletişimin sınırlarını iyi tayin etmelidir. Partinin siyasal bir yaklaşımla ürettiği 

değerleri koruyabilmesi için, hem parti içindeki baskın grupların, hem de parti 

dışındaki çıkar gruplarının kendi kararlarını manipüle etmesine engel olmalıdır. 

Partinin kararlarının dışarıdan gelen yönlendirmelere açık olması, örgütleri ile seçmen 

kitlesi karşısında partinin özerklik ve tutarlılık krizi yaşamasına neden olacaktır. Bu 

nedenle bir partinin siyasal etkinliğini ve toplumsal desteğini koruması, siyasal parti 

kurumsallaşmasının temel unsurlarını bir arada ve dengeli bir şekilde kullanmasına 

bağlıdır.284 

Siyasal kurumsallaşma bağlamında İslamcılık geleneğinin bir parçası olarak MGH 

partilerini analiz edebilmek için öncelikle İslamcılık geleneğini ve tarihsel süreç 

 
283 Basedau ve Stroh, a.g.e., s.13; Alkan, “Siyaset Bilimine Giriş”, s.207 
284 Basedau ve Stroh, a.g.e., s.22 



 91 

içerisinde gelişimine bakılmalıdır. Bu nedenle Yeni kurumsalcılığın kavramsal 

çerçevesinin yanında bir sonraki bölümde, İslamcılık kavramı, bu kavramın ortaya 

çıktığı tarihsel ve fikri düzlem ile Osmanlı Devletinden Cumhuriyet dönemine geçişte 

yaşanan gelişmelerin İslamcı siyaset üzerindeki etkisi incelenecektir. 

 

1.5. OSMANLI SİYASAL YAŞAMINDA İSLAMCILIK 

KAVRAMI 

Osmanlı’dan Cumhuriyet dönemine geçiş sürecinde ortaya çıkan siyasal düşünceler 

ile daha sonra çok partili yaşam ile kurulan siyasi partiler arasında bir etkileşim söz 

konusudur. İslamcılık düşüncesi, Osmanlı’nın son döneminde devletin dağılmasını 

engellemeye odaklanan, dönemindeki klasik hareketlerden fikri temelleri ve siyasal 

yönelimleriyle ayrışan modern bir yaklaşım olarak ortaya çıkmıştır.285 Sosyo-

ekonomik tabanı ve siyasal söylemlerinin fikri temelleri üzerinden günümüzdeki 

siyasi partilere bakıldığında, Osmanlı’nın son döneminde ortaya çıkan ve 

Cumhuriyetin ilk yıllarında netleşen siyasal düşünceler arasında belli seviyede bir 

kesişim olduğu görülecektir. Bu çerçevede bugünkü siyasal tartışmaları anlamak için 

son yüzelli yıllık modernleşme tarihimizin seyrine bakmak faydalı olacaktır. O günkü 

siyasal düşüncelerin hedeflerini ve yönelimlerini analiz etmek, bugünkü bazı siyasal 

ayrışma noktalarının anlaşılmasında bizlere veri sağlayacaktır. 

Batılı devletler karşısında Osmanlı Devleti’nin gerilemesini durdurmak için farklı 

reçeteler teklif eden yaklaşımlar olarak karşımıza çıkan Türkçülük, Osmanlıcılık ve 

İslamcılık hareketleri, Osmanlı’nın son yüzyılının ürünüdür.286 Tarihsel olarak 

birbirine yakın dönemlerde ortaya çıkan bu düşünce akımları, savundukları siyasal 

hedefler ve öncelikler bakımından farklılık göstermiştir. Geleneksel olarak Osmanlı 

toplumsal yapısı içinde bir meşruiyet kaynağı olarak köklü bir yere sahip olan 

 
285 Bkz. Tarık Zafer Tunaya, İslamcılık Cereyanı, İstanbul, Baha Matbaası, 1962, s.2; İsmail Kara, 

İslamcıların Siyasi Görüşleri: Hilafet ve Meşrutiyet, İstanbul, Dergah, 2001, s.23; İsmail Kara, 

Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi: Metinler/Kişiler, İstanbul, Kitabevi Yayınları, 1997, s.16 
286 Bkz.: Yusuf Akçura, Üç Tarz-ı Siyaset, İstanbul, Lotus Yayınevi, 2008, s.35; Hulusi Şentürk, 

İslamcılık: Türkiye’de İslami Oluşumlar ve Siyaset, İstanbul, Çıra Yayınları, 2011, s.107; Yücel 

Bulut, “İslamcılık, Tercüme Faaliyetleri ve Yerlilik”, İslamcılık Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce, Haz. Tanıl Bora, Murat Gültekingil, C:6, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, s.905 



 92 

İslamcılık düşüncesi, Osmanlıcılığın önemini yitirmesiyle gündeme gelmiştir. Birinci 

Dünya Savaşı sürecinde İslam coğrafyasında yaşanan çözülme ve savaşın yenilgiyle 

sonuçlanması İslamcılık düşüncesini de geriletmiştir. Birinci Dünya Savaşının 

sonunda Osmanlı’nın tasfiye edilmesiyle yeni bir siyasal birlik olarak kurulan 

Cumhuriyet rejiminde Türkçülük düşüncesi etkili olmuştur. İslamcılık düşüncesi, 

Cumhuriyetin kurucu kadrosunun odaklandığı modernleşme projesiyle yaşadığı 

uyumsuzluk nedeniyle sistemin dışında kalmıştır.287  

İslamcılık kavramının tarihsel ve felsefi temellerini anlamak için öncelikle bu 

kavramın nasıl tanımlandığına bakılmalıdır. İslamcılık kavramı üzerinde yapılan 

çalışmalarda karşımıza farklı tanımlar çıksa da, tüm bunlarda bir unsurun ön plana 

çıktığı görülmektedir.288 İslami söylem ve kavramlar, ideolojik bir yaklaşım olarak 

“İslamcılık düşüncesi”nin henüz ortaya çıkmadığı dönemlerde dahi, Osmanlı 

toplumsal yapısında meşruiyet üreten bir referans kaynağı olmuştur. İslamcılık 

düşüncesinin Osmanlı toplumsal yaşamında siyasal bir yaklaşım olarak ortaya çıkması 

daha sonraki bir gelişmedir.  

1.5.1. İslamcılık Kavramının Çerçevesi 

Osmanlı siyasal ve toplumsal yaşamındaki sorunlara çözüm arayışı olarak gelişen 

İslamcı siyaset geleneğine ilişkin farklı tanımların yapıldığı görülmektedir. Tunaya, 

II.Meşrutiyet dönemindeki hakim siyasi ideolojilerin en etkilisi olarak tanımladığı 

İslamcılık düşüncesini, son büyük İslam İmparatorluğu olan Osmanlı Devleti’ni 

yaşatmak ve onun bekasını sürdürmek için İslam’ın asli prensiplerine dönüşü esas 

alan, ideolojik ve siyasi bir hareket olarak tanımlamaktadır. Ona göre kurumsal bir 

değişimi öngören fikir ve inanç sistemi olarak bu düşünce ideolojiktir; yaşanılan 

çalkantılar karşısında Osmanlı Devleti’nin varlığını bir bütün olarak muhafaza etmeyi 

hedeflediği için de siyasidir.289  

İslam Ansiklopedisi’nde 19. Yüzyılda Osmanlı Devleti’nde ortaya çıkan dini-siyasi 

ideoloji başlığı altında İslamcılık için şu tanım yapılmaktadır: “İslamcılık, İslam’ı 

 
287 E.Fuat Keyman, “Modernity, Secularism ans Islam: The Case fo Turkey”, Theory, Culture & 

Society, SAGE (London), Vol. 24(2), s.225; S.Sayarı, Y.Esmer, (Haz.) Politics, Parties And 

Elections In Turkey, Colorado, Lynne Rienner, 2002, s.6 
288 Bulut, a.g.e., s.904 
289 Tunaya, a.g.e., s.1-2 



 93 

inanç, düşünce, ahlak, siyaset, idare ve hukuk bakımından hayata hâkim kılmak, 

Müslümanlar arasında birlik ve dayanışmayı tesis ederek İslam ülkelerini Batı 

karşısında geri kalmışlıktan kurtarmak amacına yönelik bir çözüm arayışı olarak XIX. 

Yüzyılın ikinci yarısından itibaren Osmanlı aydınları tarafından dile getirilmeye ve 

tartışılmaya başlanmıştır.”290 Bulaç, İslamcılığın “19. yüzyılın ikinci yarısından 

itibaren epistemolojik, ahlaki, toplumsal ve siyasi akımlar koleksiyonu şeklinde ortaya 

çıkmış” 291 kompleks bir düşünce olarak eklektik yapısına dikkat çekerek şu tanımı 

yapar: “İslamcılık, kültürel, politik ve sosyal önderler zümresinin –ki bunlar belli iddia 

ve taleplerle etkinlik alanlarında ortaya çıkarlar- İslamiyet’in manevi, ahlaki, kültürel 

ve sosyal değerlerine uygun bir dünyanın kurulmasını sağlamaya çalışmaları ve bu 

uğurda çeşitli alanlarda ve düzeylerde cehd göstermeleri olarak tanımlanabilir.”292 

İslamcılık literatürüne önemli katkıları olan İsmail Kara, siyasal ve toplumsal çözülme 

karşısında Osmanlıcılık düşüncesinin zorunlu bir devamı, Türk milliyetçiliğinin de bir 

öncülü olarak gördüğü İslamcılık hareketini, ‘bir kalkınma ve kurtuluş ideolojisi’ 

olarak tanımlamaktadır:  

“İslamcılık, XIX-XX. Yüzyılda, İslam’ı bir bütün olarak (inanç, ibadet, ahlak, felsefe, 

siyaset, hukuk, eğitim…) ‘yeniden’ hayata hakim kılmak ve akılcı bir metotla 

Müslümanları, İslam dünyasını batı sömürüsünden, zalim ve müstebit yöneticilerden, 

esaretten, taklitten, hurafelerden…kurtarmak, medenileştirmek, birleştirmek ve 

kalkındırmak uğruna yapılan aktivist, modernist ve eklektik yönleri baskın siyasi, fikri 

ve ilmi çalışmaların, arayışların, teklif ve çözümlerin bütününü ihtiva eden bir hareket 

olarak tarif edilebilir.”293 

Bilge, İslamcılığı “dinî, tarihî, ideolojik boyutlara sahip komple bir vakıadır. Bunlar, 

birbirinden yalıtık değildir, birbiriyle etkileşim içerisinde olan, geçişliliği haiz 

boyutlardır.” tespitiyle bu kavramın oluşum sürecindeki unsurlara işaret eder.294 

Aktay, bu isimlendirmenin dışarıdan bir yaklaşımla üretildiğini belirtir: “Osmanlı’nın 

son zamanlarında devletin muhafazası için devletçi bir çözüm seçeneği olarak ortaya 

 
290 Mümtaz’er Türköne, “İslamcılık”, İslam Ansiklopedisi, C:23, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı, 

2001, s.60 
291 Ali Bulaç, Göçün ve Kentin Siyaseti, MNP’den SP’ye Milli Görüş Partileri, İstanbul, Çıra, 

2009, s.9 
292 Ali Bulaç, “İslam’ın Üç Siyaset Tarzı veya İslamcıların Üç Nesli”, İslamcılık Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce, Haz. T.Bora, M.Gültekingil, C:6, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, s.50 
293 Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi, s.16 
294 Muhittin Bilge, Dinî, Tarihî, İdeolojik Boyutlarıyla İslâmcılık, Ankara, A Kitap, 2015, s.VII 



 94 

çıkan akımın, Cumhuriyet sonrasında, altmışlı, yetmişli yıllara kadar İslamcılık olarak 

isimlendirilmesi, çoğunlukla hareketin haricindekiler tarafından yapılmış bir 

şeydir.”295 Kavramın siyasal olan ile kaçınılmaz ilişkisine dikkat çeken Aktay, siyasal 

olanın doğal olarak bir karar sürecine karşılık geldiğini, her karar sürecinin de “biz ve 

onlar” ayrımına dayandığını, bu ayrımın orta noktasında ise “Müslümanlık” 

kavramının yer aldığını belirterek şu tanımı verir: “Bir Müslüman olarak ilişkilerini 

İslam’ın tarihsel formasyonu ve geleneklerinin içinden konumlandırarak, bunu 

kendine bir davranış ufku kılma projesine İslamcılık diyebiliriz.”296  

Karaman, Meşrutiyet dönemindeki sosyo-kültürel ve siyasal görüşlerin içerisinde 

İslam’ı önceleyen kesimlerle diğer görüş sahipleri arasındaki ayrımın bir ifadesi olarak 

İslamcılık kavramını şöyle açıklar: “İslamcılık kelimesi Meşrutiyet döneminde, ‘Batıcı 

ve Türkçü olmayan, İslam’ı davasının merkezine alan, Batıcı veya 

Türkçülerin/Turancıların dünya görüşü ve devlet/toplum tasavvurlarından farklı bir 

görüş ve tasavvura sahip bulunan’ kesim mânâsında kullanılıyordu.”297 İslamcılığı 

“İdeolojik İslam” diye tanımlayan Türköne, hızla dönüşen toplumsal gerçekliğin 

beklentilerini karşılamakta zorlanan geleneksel değerlerin dönüştürülmesini, yine 

“geleneksel İslam toplumunun” içinde kalarak yapılan bir arayışa işaret eder: 

“İslamcılık ideolojiler çağında var olanlara alternatif bir toplum ve siyaset projesi 

olarak İslam dünyasında ideolojik yelpazede başat bir konum edindi.”298  

Şentürk, dini referanslı bir çıkış yolu arayışına vurgu yapar; “İslamcılık, 

Müslümanların içinde bulunduğu zor şartlardan çıkış yolunun İslami referanslardan 

alınması gerektiğini savunan bir siyasal-sosyal ve kültürel bir fikir hareketinin 

adıdır.”299 Benzer bir vurguyu Aktaş da yapmaktadır; “İslamcılık, modern dünyada 

dini bir hayat yaşama, bu hayata ilişkin sorular sorma, bu hayat bağlamında 

karşılaşılacak sorulara cevap verecek bir donanıma sahip olma kaygısının 

 
295 Yasin Aktay, “Sunuş”, İslamcılık Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Haz. T.Bora, 

M.Gültekingil, C:6, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, s.16  
296 Aktaran, Aktay, a.g.e., s.18 
297 Hayrettin Karaman, İslami Hareket Öncüleri, İstanbul, İz Yayıncılık, 2012, s.11 
298 Mümtaz’er Türköne, Doğum ve Ölüm Arasında İslamcılık, İstanbul, Kapı Yayınları, 2012, s.47; 

Mümtaz’er Türköne, Siyasi İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu, İstanbul, Etkileşim Yayınları, 

2011, s.28 
299 Şentürk, İslamcılık, s.19 



 95 

oluşturduğu bir dalganın veya hareketin adıdır.”300 İslamcılığı, Müslümanlık algısının 

siyasal alanla karşılaştığı noktada gündeme gelen bir kimlik olarak açıklayan Avcı’ya 

göre, “siyasal pratiğin merkezine İslami değer ve kuralları koyan, Müslüman bireyi 

içine alan her türlü İslamî oluşum İslamcılığı temsil etmektedir.”301 Erkilet, İslam’ın 

toplumsal yaşam içerisindeki konumunun tehdit altında olduğu koşullar ile İslamcılık 

düşüncesi arasında bir varlık ilişkisi olduğuna işaret eder, “İslamcılık…İslam’ın 

ideolojik değer ve hükümleri olarak adlandırabileceğimiz toplumsal yaşama dair 

düzenlemeleri içeren hükümlerin toplumsal yapıdan uzaklaştırıldığı ya da tehdit altına 

girdiği tüm zamanlar ve mekanlarda ortaya çıkmış meşruiyet krizlerine cevap arayan 

düşünce ve eylem bütünüdür.”302  

Batılı toplumların doğu toplumları üzerinde kurduğu hakimiyet ile buna dayalı kurulan 

iktisadi, sosyal ve kültürel hegemonyaya karşı geliştirilen bir tavır üzerinden kavramı 

tanımlayan Çiğdem’e göre İslamcılık, “siyasi bir ideoloji olarak tarihselliği, 

emperyalizm ya da kolonyalizm gibi olguların toplumsal sonuçlarıyla, bu sonuçlara 

karşı direnmeyi veya bu sonuçları İslam toplumlarının da yararına olmak üzere 

dönüştürmeyi amaçlayan bir hareket”tir.303 Benzer bir yaklaşımla Batı 

emperyalizmine karşı geliştirilen bir aksiyon olarak kavramı tanımlayan Bulut’a göre, 

“İslamcılık, Avrupa’nın tüm dünyada ve özelde de İslam dünyasında sömürgeci 

yayılımı sonrasında açığa çıkan siyasi, toplumsal, kültürel, ekonomik ve askeri 

sorunlara ilişkin bir yorum ve çözüm denemesi olarak ortaya çıktı.”304 Yine iki 

medeniyetin karşıtlık ilişkisine dikkat çeken Çağlayan, doğu toplumlarına yönelen 

kolonyalist yayılmacılığa yönelik, İslami hassasiyetler üzerinden oluşturulan karşı 

duruşa dayalı olarak bir açıklama yapmaktadır: “18. yüzyıldan itibaren kolonyalist 

faaliyetlere maruz kalan Müslüman ülkelerde eşzamanlı olarak İslam’ı yeniden 

 
300 Cihan Aktaş, Bir Hayat Tarzı Eleştirisi: İslamcılık, İstanbul, Kapı Yayınları, 2007, s.xiii 
301 Özlem Avcı, İstanbul’da Dindar Üniversite Gençliği İki Dünya Arasında, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2012, s.54 
302 Alev Erkilet, Mazlum Doğu’nun Mağrur Çocukları: İslamcı Portreler ve Türkiye’de 

İslamcılığın Seyri, İstanbul, Büyüyenay Yayınları, 2015, s.15 
303 Ahmet Çiğdem, “İslamcılık ve Türkiye Üzerine Bazı Notlar”, İslamcılık Modern Türkiye’de 

Siyasi Düşünce, Haz. T.Bora, M.Gültekingil, C:6, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, s.27 
304 Bulut, a.g.e., s.905 



 96 

yorumlayan hareketler ortaya çıkmış ve bunlar sonuçta İslam’ı bir siyasi ideolojiye 

dönüştüren İslamcılık akımına zemin hazırlamıştır.”305 

Oluşum seyri ile yöneldiği amaçlar bakımından İslamcılık kavramının iki alan üzerine 

oturduğuna dikkat çeken Akdoğan, İslamcılığın bir yönüyle din algısına, diğer yönüyle 

bir karşı duruş olduğunu vurgular: “Birinci yönüyle İslamcılık dini külli ve bütüncül 

bir insan olarak görme bilincini…İkinci yönüyle İslamcılık Batı’nın bilimsel ve 

teknolojik üstünlüğüne karşı bir tepkiden doğmuştur ve batıyı aşmayı değil de, onu 

yakalayıp geçmeyi hedeflemektedir.”306 Devamla Akdoğan, İslamcılık düşüncesinin 

sahip olduğu üç temel yaklaşımı şöyle sıralar: “1-Kur’an’a ve sünnete dönüş, 2-İçtihad 

kapısının açılması, 3-Yeni bir cihad ruhunun uyandırılması.”307 

Karpat, oluşumu ve yönelimi ile İslam tarihinde herhangi bir benzeri olmadığını 

belirttiği İslamcılığı, pan-İslamcılık kavramıyla karşılar. Bu kavramın tüm geleneksel 

algısına karşın modern ve ilerici bir hareket olduğunu vurguladıktan sonra kavrama 

yüklenen anlamı, “Müslüman kitleler ve orta sınıflar, özellikle de entelektüeller, 

İslamcılığı bir yeniden doğuş ve modernleşme hareketi olarak ve Müslümanları Batı 

sömürgeciliğine karşı sadece siyasi ve kültürel öz savunma için değil, aynı zamanda 

kendi kendini yenileme ve ilerleme için seferber etmeye yönelik bir çaba olarak 

görüyorlardı.”308 şeklinde açıklar. Yukarıda alıntılanan tanımların farklı unsurını bir 

araya getirerek daha geniş bir tanım yapan Yorgancılar, hem dini ve siyasi hem de 

felsefi ve ideolojik birçok farklı yönünü kapsayan şu tanımı verir: 

“19. ve 20. Yüzyılda batının meydan okumalarına, sömürgeciliğe karşı siyasal; 

pozivitizme, oryantalizme karşı bilimsel ve felsefi, modernleşme adına uygulanan 

Batılılaşma politikalarına karşı kültürel ve sosyal bir cevap verme tarzı olarak beliren 

ve İslam dünyasının içinde bulunduğu kötü durumdan kurtulup, yeniden hakim konuma 

gelebilmesi için İslam’ın siyasi, bilimsel, kültürel, toplumsal bakımdan yeterli 

donanımlara haiz bir din olduğunu savunan, ancak bunun için Müslümanların din 

anlayışlarının, sosyal yapılarının değişmesini öngören, aktivist, idealist, modernist, 

 
305 Selin Çağlayan, Müslüman Kardeşler’den Yeni Osmanlılar’a İslamcılık, Ankara, İmge 

Kitabevi, 2011, s.42 
306 Yalçın Akdoğan, Siyasal İslam, İstanbul, Şehir Yayınları, 2000, s.75 
307 Akdoğan, a.g.e., s.76 
308 Kemal H. Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2005, 

s.28 



 97 

savunmacı ve eklektik yanları olan siyasal, düşünsel ve bilimsel çalışmaların, çözüm 

arayışlarının, girişimlerin ortak adı.”309 

İslamcılık kavramının sahip olduğu farklı özellikleri dikkate alarak yapılan tanımlar 

incelendiğinde bazı ortak noktaların olduğu görülecektir. Bu bağlamda tüm bu 

tanımlarda ortaya çıkan ve İslamcılık kavramının çerçevesini belirleyen genel 

unsurları özetle şöyle sıralayabiliriz; 

• İslam’ın manevi, ahlaki, kültürel ve sosyal değerlerine uygun bir dünyanın 

kurulmasını önceler;  

• İslam’ı hayatın tüm alanlarında (düşünce, ahlak, siyaset, idare, hukuk, eğitim) 

hâkim kılmayı hedefler; 

• İslam’ın yaşama dair değer ve hükümlerinin toplumsal alandan uzaklaştırıldığı ya 

da tehdit altında olduğu her durumda ortaya çıkan ve meşruiyet krizini çözmeye 

odaklanan düşünce ve eylemler bütünüdür; 

• Osmanlı Devleti ve İslam aleminin Batı karşısındaki gerileyişini durdurmak için 

Müslümanlar arasında yeni bir birlik, dayanışma ve cihad ruhu uyandırmayı 

amaçlar; 

• İslam dünyasını batı sömürüsünden, zalim ve müstebit yöneticilerden, esaretten, 

taklitten, hurafelerden kurtarmak, medenileştirmek, birleştirmek ve kalkındırmak 

uğruna modernist ve eklektik teklif ve çözüm önerir; 

• Müslümanların içinde bulunduğu zor şartlardan çıkış yolunun yine İslami 

referanslardan alınması gerektiğini savunan siyasal, sosyal ve kültürel bir fikir 

hareketidir; 

• Modern dünyada dini bir hayat yaşama kaygısıdır; 

• Her türlü siyasal pratiğin merkezine İslami değer ve kuralları koyar; 

• Batı’nın bilimsel ve teknolojik üstünlüğüne karşı bir tepki olarak doğmuş, onu 

yakalayıp geçmeyi hedefleyen bir modernleşme hareketidir; 

• Modernleşme adına uygulanan Batılılaşma politikalarına karşı kültürel ve sosyal 

bir cevap verme tarzıdır; 

 
309 Serkan Yorgancılar, Cumhuriyet İslamcılığının Seyri, Ankara, Otorite Yayınları, 2012, s.11 



 98 

• İslam’ın siyasi, bilimsel, kültürel, toplumsal bakımdan yeterli donanımlara haiz 

bir din olduğunu savunan, ancak bunun için Müslümanların din anlayışlarının 

değişmesi gerektiğini ve İslam’ın asli prensipleri olarak Kur’an’a ve sünnete 

dönülmesini öngören, aktivist, modernist, savunmacı ve eklektik çözüm 

arayışlarının ortak adıdır. 

1.5.2. Toplumsal ve Siyasal Meşruiyet Zemini Olarak İslamcılık 

İslamcılık kavramın siyasal bir yaklaşım olarak ortaya çıkmasından daha önce, 

Osmanlı toplumsal ve siyasal yaşamında İslami değerler bir meşruiyet kaynağı olarak 

önemli bir role sahiptir. Kavramın ortaya çıktığı ve siyasal bir referans olarak 

kullanılmaya başlandığı dönemin sınırlarının tespit edilmesi önemlidir. İslamcılık 

kavramı, tarihsel seyirde karşılaştığı farklı düşünceler ve yaklaşımlarla karşılıklı bir 

etkileşim içinde oluşmuştur. Duran’a göre, günümüze gelene değin çok farklı ideolojik 

uğraklardan geçmiştir; “Dönemin hakim paradigmasıyla eklemlenme ya da etkileme 

anlamındaki bu ideolojik uğraklar, bir yandan İslamcılığın dönüşme diğer yandan da 

dönüştürme sürecine tekabül eden bir macerayı temsil etmektedir.”310 Bu süreçte 

etken ve  edilgen farklı roller üstlenmiş olan İslamcılık, ya ilgili tarihsel dönemin 

dinamiklerinden etkilenmiş ya da dönemin siyasal eğilimlerini etkilemiştir.  

Osmanlı Devleti’nin çözülme sürecinde yaşanan tarihsel tecrübelerin etkisi altında 

ortaya çıkan siyasal yaklaşımları anlamak için Akçura’nın tasnifi önemli bir çerçeve 

sunmaktadır.311 Bu kapsamda etkinlik sırasıyla Osmanlıcılık, İslamcılık ve Türkçülük 

akımları, son dönem kurtuluş ideolojileri olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu üç temel 

siyasal yaklaşımın ortaya çıkışı ve dile getirdiği siyasi içerikler birbirinden farklı olsa 

da, üçünün odaklandığı temel mesele, “Doğu Sorunu” başlığı altında Osmanlı 

Devleti’ne yönelen tasfiye siyasetini engellemek olmuştur. Böylece, “Osmanlı’nın 

içine düştüğü bu durumdan nasıl kurtulacağı” sorusuna çözüm üreterek devletin “eski 

ihtişamlı günlerine” dönmesini sağlamak hedeflenmiştir.312 Bu genel önceliğin 

 
310 Burhanettin Duran, “Cumhuriyet Dönemi İslamcılığı”, İslamcılık Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce, Haz. T.Bora, M.Gültekingil, C:6, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, s.129 
311 Akçura, a.g.e., s.35 
312 Bilge, a.g.e., s.25 



 99 

yanında, özellikle ilk iki düşünce akımı için İslam dini, toplumsal alanda meşruiyet 

üreten bir referans kaynağı olarak daima ön planda olmuştur.  

19. yüzyılın ilk yarısında “ittihad-ı anasır” fikrini belirginleştiren Osmanlıcılık 

düşüncesi, II.Mahmut devrinde imparatorluğun varlığına odaklanan Osmanlı aydınları 

tarafından üretilmiştir.313 İttihad-ı anasır, müslüman ya da gayri müslim farklı etnik 

grupları Osmanlı kimliği altında bir arada tutma politikasının ifadesidir. Toplumdaki 

dini duygular, Osmanlı toplumunu oluşturan milletleri bir arada tutmak için savunulan 

düşüncelerin kabul görmesi için kullanılan önemli enstrümanlarından biri olmuştur. 

Osmanlıcılık düşüncesinin savunucuları, savundukları yenilikçi düşüncelerin halk 

içinde kabul görmesi için toplumsal desteği yüksek İslami değerleri daima ön planda 

tutmuşlardır.314  

İmparatorluktaki alt millet gruplarına yönelik yaklaşımlarda hem bir meşruiyet zemini 

olarak hem de sosyal ilişki unsuru olarak dini kavramların ve söylemlerin kullanılması, 

İslamcılığın bir ideoloji olarak belirmesine etki etmiştir. Bu etkiyi Şentürk, “İslamcılık 

akımının bir ideoloji olarak doğuşunu II.Meşrutiyet sonrasında görmek ama Yeni 

Osmanlıların İslamcı söylemlerinin de İslamcılığın ideoloji olarak geliştirilmesinde 

önemli bir katkı sağladığını kabul etmek daha doğru olacaktır.”315 tespitiyle ifade 

etmiştir. Bu argümanı destekleyen Çağlayan, Yeni Osmanlıların siyasi amaçlarının 

merkezinde yer alan “anayasaya dayalı parlamenter sistem” formülünü hayata 

geçirebilmek için “…halkın desteğine gereksinimleri” olduğunu ve bu desteği talep 

edebilmek için “halkla iletişim kurabilecekleri tek dil”in İslam olduğunu belirtir.316 

Bergen, İslamcılık düşüncesinin Tanzimat reformlarının sonuçlarıyla ilişkisine işaretle 

bu düşüncenin 1850’li yıllardan daha geriye götürülemeyeceğini belirtir.317 Ancak 

İslamcılık hareketinin başlangıç miladı olarak Tanzimat Fermanı’nın alınmasının 

eksik olduğunu ifade eden görüşler söz konusudur. Ocak, İslamcılığın dini içerikli yeni 

bir kurtuluş reçetesini formülleştirmesi bakımından, hem batılılaşmacı yenilikçilik 

 
313 Aktaran Akçura, a.g.e., s.36  
314 Mustafa Gencer, “Geç Osmanlı İmparatorluğu’nun Modernleşmesi Çerçevesinde Kimlik 

Sorunsalı”, Kimlikler Lütfen, Haz. Gönül Pultar, Ankara, ODTÜ Yayıncılık, 2009, s.67  
315 Şentürk, İslamcılık, s.28 
316 Çağlayan, İslamcılık, s.86 
317 Lütfi Bergen, İslamcılık, Söylem ve Eylem-Bir Şiddet Eleştirisi, Ankara, MGV Yayınları, 2014, 

s.185  



 100 

yaklaşımına karşı olduğunu hem de “geleneksel bir nitelik kazanmış Klasik Osmanlı 

İslamı’na bir tepki olarak doğduğu ve bu yüzden de haddi zatında yenileşmeci 

(modernist) bir nitelik taşıdığı” tespitiyle İslamcılığın çıkışını Tanzimat döneminin de 

öncesine dayandırmaktadır.318 Osmanlı sosyal ve siyasal yapısının güçlendirilmesi 

için geliştirilen kurumsal değişim yaklaşımları, halkın tanıdık olduğu bir ideolojik dil 

ile sunulmuştur. Böylece toplumsal desteğin dini değerler üzerinden sağlanması, diğer 

etkenlerin yanında tarihsel süreçte İslamcılığı ön plana çıkarmıştır.  

Geleneksel toplumsal yapıda İslam daima etkin role sahip olmuştur. Ancak Osmanlı 

siyasal yaşamında İslam’ın meşruiyet kaynağı olarak kullanılması, modernleşmeyle 

başlayan bir olgudur. “Modernleşme sürecinde, İslami-dini muhteva vazgeçilmez bir 

unsur, en azından zahiren meşrulaştırıcı bir unsur olarak hep var olagelmiş fakat 

bunun modern bir şekil içerisinde sunulması yoluna gidilmiştir.”319 Batı medeniyetini 

temsil eden devletler karşısında Osmanlı Devleti’nin yaşadığı askeri ve idari gerileme 

karşısında, klasik siyasal ve toplumsal kurumsal yapının dönüştürülmesinin bir 

zorunluluk olduğu her kesim tarafından kabul gören bir yaklaşımdı. Nelerden 

vazgeçilmesi gerektiğine dair genel bir mutabakat sözkonusuydu. Ancak yeni 

istikametin ne olması gerektiği ve oraya nasıl gidileceğine ilişkin bir mutabakat yoktu. 

Değişimin ne yönde olması gerektiğine dair her yaklaşım, aynı zamanda farklı bir 

meşruiyet kaynağı teklifine karşılık geliyordu. Bu nedenle “değişimin yönü” 

tartışmaları önem kazanmaktaydı.  

Bu nedenle kaldırılacak “eski”nin yerine getirilecek “yeni”nin ne olduğu önemli bir 

sorun olmuştur. “Osmanlı İmparatorluğu’nda politik otoriteye ilişkin yapının 

geleneksel bir çerçeveden sapması Tanzimat’la birlikte başlamıştı.”320 Ancak daha 

önce köklü dönüşümlerin yaşandığı Sultan II.Mahmut döneminden başlayarak mevcut 

kurumsal yapıların değiştirilmesi ve bunun meşruiyet kaynağı bir sorun olarak 

gündeme gelmiştir. Sultan, ihtiyacı olan halk desteğini sağlamak için bir taraftan 

 
318 Ahmet Yaşar Ocak, “II. Abdülhamid Dönemi İslamcılığının Tarihi Arka Planı”, Sultan II. 

Abdülhamid ve Devri Semineri, 27-29 Mayıs 1992, İ.Ü. Edebiyat Fakültesi, Tarih Araştırma 

Merkezi, İstanbul, Edebiyat Fakültesi Basımevi, 1994, s.109 
319 Kara, İslamcıların Siyasi Görüşleri, s.23 
320 E.Kalaycıoğlu, A.Y.Sarıbay, “Tanzimat: Modernleşme Arayışı ve politik Değişme”, Türkiye’de 

Politik Değişim ve Modernleşme, Haz. E.Kalaycıoğlu-A.Y.Sarıbay, Bursa, Dora Yayınları, 2009, 

s.17 



 101 

halkın yeniliklere yönelik tereddütlerini gidermeli, diğer taraftan karşısında her geçen 

gün güçlenen ayanlarla mücadele etmeliydi.321 II.Mahmut (1808-1839) ile ayanlar 

arasında yapılan ve ayanların isteklerinin padişah tarafından kabul edildiğini kayıt 

altına alan Sened-i İttifak, geleneksel kurumsal yapıların çözülmeye başladığının 

önemli bir göstergesidir.322 Bu mutabakat belgesi, geleneksel toplumsal ilişkilerin 

dönüştüğüne işaret ederken aynı zamanda İslamın sünni fıkıh yaklaşımından destek 

alan iktidarın geleneksel otoritesinin sarsıldığına işaret ediyordu. Bu senet ile padişah, 

‘hanedan’ diye adlandırılan beylerin “hak doğrultusunda olmayan yasa ve emirlere 

karşı, bir direnme hakkı” olduğunu kabul ediyordu.323 Böylece, bu senet metni ve daha 

sonra gündeme gelecek olan Tazminat düzenlemeleri, mutlak iktidar sahibi 

hükümdarın otoritesinin sınırlandırılmasında önemli bir kavşak olmuştur.324   

Osmanlı Devleti’nin yaşamakta olduğu siyasal, sosyal ve ekonomik sarsıntıları 

gidermek için yenilik taraftarları, tek kurtuluş yolu olarak Batılı kurumsal yapıları 

teklif etmekteydi.325 Bu eğilimin karşısında ise, geleneksel kurumsal ilişkileri 

korumak istemeyen ulema gibi sınıflar yer alıyordu. Sarıbay, bir kontrol mekanizması 

olarak işlev gören patrimonyal bürokrasi ile ulema sınıfının değişimi yavaşlatıcı bir 

etkisi olduğunu dile getirmektedir.326 Sultan tarafından hayata geçirilmek istenen 

yenilikler, klasik kurumların yerine modern içerikli kurumlar ile yeni tip bir bürokrat 

yetiştirmeyi öngörmüştür. Bu durumu fark eden ulema sınıfının geliştiği savunma 

mekanizması, her yenilik karşısında seslendirdiği “bu yaptığın şeriata aykırıdır” 

söylemi olmuştur.327 

Osmanlı toplumunun yaşadığı bu sarsıntıların içinde, hem mevcut yapıyı korumak 

isteyenlerin dayanağı hem de modernleşmeci sosyal ve siyasal yeniliklere halk desteği 

bulmaya çalışan çevrelerin dayanağı dini referanslar olmuştur. Yeniliklerin sosyal 

 
321 Namık Sinan Turan, Hilafetin Tarihsel Gelişimi ve Kaldırılması, Altın Kitaplar Yayınevi, 

İstanbul, 2004, s.95-96 
322 Kemal H. Karpat, Türk Demokrasi Tarihi, Ankara, İmge Kitabevi, 2008, s.36 
323 Tevfik Çavdar, Türkiye’nin Demokrasi Tarihi (1839-1950), Ankara, İmge Kitabevi, 2008, s.24  
324 Turan, a.g.e., s.64-65 
325 Ali Yaşar Sarıbay, Türkiye’de Modernleşme, Din ve Parti Politikası: Milli Selamet Partisi 

Örneği, 1.bs., İstanbul, Alan Yayıncılık, 1985, s.58 
326 Sarıbay, a.g.e., s.54 
327 Ali Bulaç, “İslamcılığın Oluşumu, Gelişimi ve Bugünkü Durumu”, Gelenek ve Modernlik 

Arasında İslamcılık, İstanbul, Umran Dergisi Yayını, 2013, s.26  



 102 

tabanda kabul görmesini sağlamak için meşruiyet zemini olarak İslami değerler ile dini 

referansların kullanılması, İslam dininin toplumsal öneminin artmasına neden 

olmuştur.328 Hem yenilik taraftarlarının hem de bu yöndeki adımları dengelemeye 

çalışan geleneksel sınıfların İslami değerleri önceleyerek hareket ettiklerine dair farklı 

örnekleri görmek mümkündür. Bu bağlamda Heyd, Sultan Mahmut’un halkın 

liderlerine itaat etmesinin İslami dayanağını güçlendirmek için “çağdaş bir molla olan 

Mehmed Münib’e Şeybani’nin es-Siyerü’l-Kebir (Serahsî’nin yorumuyla) adlı 

eserini…bastırıp dağıttığını” anektod olarak aktarır.329 Diğer taraftan ilmiye sınıfının, 

Osmanlı Hilafetinin tartışmasız bir meşruiyet kaynağı olduğuna yönelik geleneksel 

kurumsal yapının öneminin vurgulayan çalışmalar yaptığı görülmektedir.330 

1.5.2.1. Kurumsal Değişim Arayışı ve Meşruiyet Kaynağı 

Osmanlı’nın toplumsal yapısında İslam dini her zaman merkezi bir yere sahip 

olmuştur. Osmanlı devletinde dini retoriğin önemini göstermesi bakımından, 1821’de 

Rus elçiliğine gönderilen resmi bir notta Osmanlı Devletinin kendisini “Muhammedi 

devlet ve Ahmedi (Müslüman) millet” olarak tanımladığını belirten Duran, “III.Selim, 

II.Mahmut, Tanzimat ve Islahat reformları, din ile uyumlu ve dinin ideallerini korumak 

için gerekli olarak sunulmuş ve din ve devlet uğruna yapılmıştı.” tespitiyle dinin 

merkezi konumunu vurgular.331 Geleneksel yapıların zayıflamasıyla toplumsal itaati 

zayıflayan padişahın meşruiyet zeminini güçlendirmek için halifelik makamı özellikle 

kullanılmıştır. Bu çerçevede II.Mahmut’tan itibaren bir meşruiyet kaynağı olarak “dini 

koruma ve savunma” rolüyle halifelik makamını ön plana çıkaran Osmanlı 

 
328 Karpat “meşruiyet” kavramını şöyle tanımlıyor: “Topluluğu devlete itaat etmeye, güvence 

duymaya ve onu savunmaya sevk eden ana güç, kader ortaklığı, dayanışma ve birlik gibi 

duygulardır.” Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, s.xi 
329 Uriel Heyd, “III.Selim ve II.Mahmud Dönemlerinde Batılılaşma ve Osmanlı Uleması”, İslam 

Dünyası ve Batılılaşma, Değişim ve Sorunlar, Haz. A.Hourani v.d., İstanbul, Yöneliş Yayınları, 

1997, s.50 
330 Turan, a.g.e., s.54 
331 Burhanettin Duran, “Transformation of Islamist Political Thought In Turkey From The Empire To 

The Early Republic (1908-1960)”, (Basılmamış Doktora Tezi), Bilkent Üniversitesi, Ankara, 2001, 

s.73 



 103 

modernleşmesi, İslam’ın politik anlam kazanarak İslamcılık düşüncesinin oluşmasına 

uygun sosyal ve siyasal koşulları hazırlamıştır.332 

Tanzimat aydınları, batıdaki gelişmeleri izleyerek kurulacak yeni kurumsal sistemin, 

geleneksel meşruiyet referanslarıyla birlikte sentezlenmesi halinde imparatorluğun 

yeniden güçleneceğini düşünüyordu. Bu dönemin yenileşme süreçlerini yöneten 

meşhur devlet adamları “Reşid, Ali, Fuad ve Mithat” (Her biri en az iki kere sadrazam 

olmuştur)333 dahil Osmanlı toplumundaki yöneticiler, yaşanmakta olan büyük 

gerilemeye karşı bir tedbir olarak ilan edilen 1839 Gülhane Hatt-ı Hümayunu’nun bir 

çözüm olacağını kabul ediyordu.334 Bu ferman ile “Osmanlı devlet adamları milli 

çapta idari, hukuksal ve iktisadi tedbirlerle Osmanlı İmparatorluğu’nda yüksek sayıda 

yer alan kültür birimlerini ‘eritebileceklerini’ bir ‘Osmanlılık’ şuuru 

yaratabileceklerini sanıyorlardı.”335 Bu dönemde hayata geçirilmek istenen 

yenilikler, kurumsal olarak batı eksenli olması nedeniyle halk nezdinde hemen kabul 

görmemiştir. Bu karşı duruşu, kamuoyu nezdinde Batı’ya karşı duyulan öfkeye 

bağlayan Mardin bu karşıtlığı, “Avrupa devletlerinin dış politikasının çok zaman 

Osmanlı İmparatorluğu’nu sömürdüğü ya da kendi menfaatleri için bir araç olarak 

kullandığı algısının doğurduğu hayal kırıklığına bağlanabilir”336 şeklinde 

açıklamaktadır. 

Toplum tarafından kuşkuyla karşılanan kurumsal değişim arayışlarının halk tarafından 

benimsenmesini sağlamak için, klasik dini meşruiyet kalıpları kullanışlı bir araç 

olmuştur. Bu kapsamda modernleşme adımlarının toplumsal meşruiyetini üretmek için 

geleneksel sistemin merkezinde yer alan İslami referanslar kullanılmıştır. Bu durum 

dinin sosyolojik etkisini tekrar ön plana çıkarmıştır. Akçura bu zıt yönlü ilişkiyi, 

“Osmanlı Devleti, Tanzimat devrinde terk etmek istediği dini devlet (Etat 

 
332 Necdet Subaşı, “Müslüman Modernleşmesi ve Türkiye Örneği”, İslam ve Modernite, Haz. Gönül 

Pultar, İstanbul, Remzi Kitabevi, 2007, s.67; Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, s.10 
333 Mustafa Reşid Paşa (1800-1858); Mehmet Emin Ali Paşa (1815-1871); Keçecizade Mehmet Fuad 

Paşa (1815-1869); Ahmet Şefik Mithat Paşa (1822-1884). Bkz.: Roderic H. Davison, “19.Yüzyılda 

Hristiyan-Müslüman Eşitliğine İlişkin Türk Tavrı”, İslam Dünyası ve Batılılaşma, Değişim ve 

Sorunlar, Haz. A.Hourani v.d., İstanbul, Yöneliş Yayınları, 1997, s.65 
334 Gülhane Hatt-ı Hümayunu’nun tam metni için Bkz.: Engelhardt, Tanzimat ve Türkiye, 

(Çev.Kamil Yeşil), Kaknüs Yayınları, İstanbul, 2.bs., 2017, s.509 
335 Şerif Mardin, Türk Modernleşmesi Makaleler 4, Haz. M.Türköne, T.Önder, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2008, s.12  
336 Mardin, a.g.e., s.13  



 104 

théocratique) şeklini tekrar alıyordu.”337 şeklinde belirtmiştir. Klasik düzenin yerine 

düşünülen yeni sosyo-politik yapılanmanın inşa sürecinde, yine klasik sistemin 

geleneksel ideolojisi olarak İslami değerlerin meşruiyet söyleminin kullanılmasını 

Karpat bir “paradoks” olarak tanımlar. Bu paradoksun ne denli derin bir etki meydana 

getirdiğini ise, “Toplum kendini savunmak için İslami özelliklerini o derece ön plana 

çıkardı ki, bugün Türkiye nüfusunun büyük bir kesimi, kendilerini Türkiye gibi ‘laik’ 

saymayan birçok Müslüman ülkelerden daha dincidir.”338 ifadeleriyle açıklamaktadır. 

Klasik siyasal sistemin merkezindeki İslami referansların önemini yitirmek yerine 

ideolojik bir içerik kazanmasını “paradoks” olarak tanımlayan Karpat’a karşı Berkes, 

bu zıt yönlü ilişkiyi “çelişki-ikilik” olarak tanımlar. Meşruiyet arayışının en önemli 

işlevini, “reform önderlerinin karşılaştığı problem, yukarıdan gelecek yeniliklere 

karşı halk arasında güven ve istek ruhu yaratmaktır.”339şeklinde özetleyen Berkes, 

Sultan II. Mahmut’un reformlarını bu süreçte bir başlangıç olarak belirtir.  

Osmanlı kurumsal yapısını değiştirmeye odaklanan iki temel adımın ilki 1839 Gülhane 

Hatt-ı Hümayunu, diğeri ise “Osmanlı padişahının egemenliğini sınırlayan ve bu 

sınırlamayı tüm halka duyuran ilk belge”340 olarak 1856 Islahat Fermanı’dır.341 

Tanzimat Fermanı, ekonomik bakımdan ülkenin tüm kaynaklarını Avrupa ticaretine 

karşı savunmasız bir şekilde açan 1839 Ticaret Anlaşmasıyla başlayan ilk evrenin 

miladıdır. 1856 Fermanı ise, geleneksel toplumsal kabulleri değiştirmeye yönelik 

içerdiği köklü düzenlemeleriyle toplumsal tepkinin görünür olmasına neden olmuştur. 

“Islahat Fermanı, o zamana kadar ‘millet-i hâkime’ olan Müslümanlardan bu 

imtiyazlı durumu alıyor, din farkı gözetmeksizin bir ‘Osmanlı’ vatandaşlığı kurmaya 

çalışıyordu.”342 

Bu iki ferman, farklı kültürleri bir Osmanlı fikri etrafında birleştirmeyi hedefleyerek 

kaleme alınsa da, aksi yönde bir etkiyle mevcut sosyal kesimler arasında büyük bir 

güvensizlik kaynağı olmuştur. Bu süreç, “Çok kültürlü, çok dinli ve çok etnik kökenli 

 
337 Akçura, a.g.e., s.41 
338 Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, s.10 
339 Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, Çev. Ahmet Kuyaş, İstanbul, Yapı Kredi 

Yayınları,2008, s.172 
340 Çavdar, a.g.e., s.24 
341 Islahat Ferman-ı Hümayunu’nun tam metni için Bkz.: Engelhardt, a.g.e., s.513 
342 Mardin, a.g.e., s.14; Engelhardt, a.g.e., s.139 



 105 

bir mozaik olan imparatorlukta kaynaşma ve kardeşlik temeline dayalı Hristiyan ve 

Müslüman eşitliği yerine sonunda farklı bir tür ortaya çıktı: Eşit haklara sahip rakip 

milli egemen devletler topluluğu.”343 üretmiştir. Bu doğrultuda milliyetçilik akımının 

etkisiyle  Osmanlı toplumunu oluşturan milletler arasındaki ayrışmayı iki temel unsur 

derinleştirmiştir: 1-Hakim Türk unsurunun eşitlik üretme politikasından dolayı 

ayrıcalıklarını yitirmesinin ürettiği memnuniyetsizlik, 2-bu memnuniyetsizlik 

karşısında Türk olmayan tebaadaki güvensizliğin her geçen gün artması. Yeni 

kurumsal yapılar üreterek elde edilmek istenen birlik ve beraberlik duygusundan 

ziyade, ürettiği etkiyle bu iki ferman sosyal tabakalar arasındaki ayrışmayı 

artırmıştır.344 

Yenilikçi kurumsallaşma adımları Osmanlı Devleti’nin çözülmesini durduramadığı 

gibi, sebep olduğu güvensiz ortamla sosyal, siyasal ve ekonomik alanda büyük 

hoşnutsuzluklar üretmiştir. Kurumsal dönüşümü amaçlayan Tanzimat ve Islahat 

Fermanları, toplumun ekseriyeti tarafından “Osmanlı Müslümanlarını Avrupa’nın 

büyük devletlerine siyasi bakımdan peşkeş” çeken ve bu haliyle iktisadi emperyalizmi 

pekiştiren bir düzenleme olarak kabul edilmiştir.”345 Özellikle Islahat Fermanı ile 

hayata geçirilmek istenen kurumsal yenilikler, Osmanlı’nın kültürel, siyasal ve 

toplumsal yapısı üzerinde derin izler bırakmıştır. Bu haliyle, “İslamcılık tümüyle 

olmasa bile, bir yönüyle Islahat’la birlikte doğan aleyhteki konjonktüre karşı bir tepki 

olarak ortaya çıkmıştır.”346 

1.5.3. İslamcılık ve Modernlik Tartışmaları 

İslam’ın toplumsal ve siyasal yaşama dair değer ve hükümlerini korumaya odaklanan 

düşünce ve eylem bütünü olarak İslamcılık ile İslam arasındaki ilişkinin sınırlarını 

tespit etmek önemlidir. Osmanlı Devleti’nin gücünü ve etkinliğini tekrar eski 

seviyelere çıkarmak üzere İslam’ı merkeze alan bir siyasal düşünce olarak İslamcılık 

ile İslam dini arasındaki ilişki kaçınılmaz bir ilişki olmakla birlikte, aralarındaki ilişki 

 
343 Davison, “19.Yüzyılda Hristiyan-Müslüman”, s.86  
344 Jakob M. Landau, “Pan Türkizm: Dün, Bugün ve Yarın”, Kimlikler Lütfen, Haz. Gönül Pultar, 

(Çev.B.Sevingen, G.Pultar), Ankara, ODTÜ Yayıncılık, 2009, s.80 
345 Mardin, a.g.e., s.87 
346 Bulaç, “İslam’ın Üç Siyaset Tarzı”, s.48 



 106 

bir içkinlik barındırmaz.347 Pirimoğlu, İslam ile İslamcılık arasındaki ilişkiyi, ilkinin 

ilahi kaynaklı olması, ikincisinin ise beşeri bir çabayı gerektirmesi bakımından 

ayrıştırmakta, aynı zamanda bu ilişkinin “ne oryantalistlerin iddia ettikleri kadar 

dolaysız, ne de antioryantalistlerin söyledikleri gibi sadece adlandırmadan ibaret” 

olduğunu belirterek İslam’ın bu ilişkide temel otorite olduğunu söyler.348  

Said Halim Paşa’nın “İslâmiyetin inanç, ahlak, yaşayış ve siyasete ait esaslarının tam 

olarak tatbik edilmesi”349 olarak tanımladığı İslamlaşmak düşüncesinin yaşama nasıl 

aktarılacağına dair birbirinden çok farklı görüşler söz konusudur. Osmanlı toplumunda 

İslami kavram ve değerler geleneksel bir öneme sahip olsa da, İslami birikimin 

ideolojik bir yaklaşımla İslamcılık düşüncesi altında kullanılması, dönemi içinde yeni 

bir gelişmedir. Bu yeniliğin nasıl aldırılacağı, modern bir olgu olup olmadığı gibi farklı 

tartışmalar söz konusu olmuştur.  

İslam toplumlarının yaşadığı zorluklar karşısında İslamcılık düşüncesi; İslam’ın 

bilimsel, kültürel, toplumsal ve siyasi bakımdan yeterli donanıma sahip bir din 

olduğunu, ancak Müslümanların mevcut geleneksel din anlayışının değişmesi 

gerektiğini, bunun için İslam’ın asli kaynakları olarak Kur’an’a ve sünnete dönülmesi 

gerektiğini ve içtihad kapısının açılmasını bir çözüm olarak sunmuştur. Bu çözüm 

önerileriyle birlikte İslamcılığın modernist ve eklektik bir görüntüye sahip olduğu 

tartışılmıştır. Bu tartışmalar genel olarak “İslamcılık modern bir ideoloji midir?” 

sorusu etrafında gelişmiştir. Bu tartışmaların bir ucu İslam düşüncesindeki tecdid/ıslah 

hareketlerine,350 diğer ucu ise İslam’ın siyasetle ilgisiz bir din olarak anlaşılması 

gerektiği yaklaşımlarına kadar gitmektedir.351 

Geleneksel din anlayışının değiştirilmesi için bir formül olarak ortaya konulan 

tecdid/yenilenme/reform352 akımları üzerinden İslam’ın altın çağına yapılan 

 
347 Bilge, a.g.e., s.101-102 
348 Abbas Pirimoğlu, “Kimlik İnşası Olarak İslamcılık”, Gelenek ve Modernlik Arasında İslamcılık, 

İstanbul, Umran Dergisi Yayını, 2013, s.130 
349 Said Halim Paşa, Buhranlarımız, (Haz. Ertuğrul Düzdağ), İstanbul, İz Yayıncılık, 1993, s.184 
350 Karaman, İslami Hareket Öncüleri, s.7 
351 Bilge, a.g.e., s: 97; Aktaş, a.g.e., s.XIV 
352 Tecdid: “İçten içe yenilenmenin, geriye dönüşün, kaynaklara yaklaşmanın adı tecdiddir ve İslam 

tarihinde köklü bir geleneği vardır.”, Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi, s.17; Bu terime 

yönelik diğer bir tanımı Karpat aktarır: “John O. Voll’a göre, tecdid ‘İslam tarihinin eski ve sürekli bir 



 107 

öykünmeye rağmen, İslamcılık “geleneksel dini kıyafetlere sarıp sarmalanmış yeni ve 

modern bir ideoloji” olarak tanımlanmıştır.353 Batı’nın temsil ettiği değerler karşısında 

maddi ve manevi çözülmenin önünü alma gayretine rağmen, “İslamcılık dışardan 

zannedildiğinin aksine, hiçbir zaman batılılaşmaya, modernleşmeye, ‘ilerleme’ fikrine 

toptan karşı çıkmamıştır.”354  

İslamcılık siyasetinin modernliğine ya da modernizmin ürünü olup olmadığına dair 

tartışmalardan önce “modernite, modernizm ve modern” terimlerinin içeriklerine 

bakmak yararlı olacaktır. Ocak, modernite355  ile modernleşme arasındaki ayrımı, 

birinin düşünsel bir değişim yönelimi, diğerinin ise eylemsel bir değişim yönelimi 

olması üzerinden yapar: “modernite’yi her şeyden önce ‘düşünsel planda yapılan bir 

değişim zihniyeti’ olarak; modernleşme’yi ise, XVIII., özellikle de XIX. yüzyılda 

Batı’da ‘bu zihniyet güdümünde pratik alanda (siyasal, toplumsal, ekonomik, bilimsel 

ve teknolojik açıdan) meydana gelen her türlü yenilik ve değişim’ olarak 

düşünüyorum.”356 “Modern” terimi, tarihsel, geleneksel, bu zaman ait olmayan ile 

yeni, güncel ve şimdiki zamana ait olanı ayrıştırmak için kullanılmaktadır. 

Müslümanların içinde bulunduğu zor şartlardan çıkış yolunun yine İslami referanslar 

içinden üretilmesi gerektiğini düşünenlere benzer şekilde Bulaç, İslamcılık için “hem 

bir modern harekettir hem de modern dünyaya bir cevaptır” tespitinin ardından 

 
boyutunu oluşturur’ ve yenileşme düşüncesi Peygamber’in bir hadisine dayanır: ‘Allah bu ümmete her 

yüzyılın başında imanını yenileyecek kimseleri yollayacaktır.’ Değişikliğe ve yenileşmeye tabi olan, 

dinin içinde cevelan ettiği toplumsal ‘ortam’dı, dinin kendisi değil. Voll’un deyişiyle ıslah (reform) 

‘Kur’an’da ve Peygamber’in Sünneti’nde mevcut normatif standartlardan yararlanarak bir toplumsal 

ve ahlaki yapılanma ve yeniden yapılanma çabasıdır.” Aktaran Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, s.35; 

Daha geniş bilgi için Bkz.: Karpat, a.g.e., s.34-37 
353 Karpat, a.g.e., s.23 
354 Nuray Mert, Merkez Sağın Kısa Tarihi, İstanbul, Selis, 2007, s.122 
355 “Modernite kelimesi, Latince kökenlidir: ‘Tarz, ölçü anlamına gelen modus kelimesinin ablatifi 

(den hali) olan ve ‘belirli tarzda’ anlamından hareketle ‘hemen şimdi’ anlamını taşıyan modo’dan 

gelmektedir. Modern kelimesi ise doğrudan, geç Latince’deki modernus kelimesinden türemiştir. Bir 

başka deyişle, Batı’da daha antikçağda ‘modern olma durumu’ yani modernite kavramı varmış. 

Nitekim Habermas’a göre ‘modern’ terimi, V.yüzyılda, Hıristiyan ‘şimdiki zaman’ını, Roma dönemi 

ile çoktanrılı geçmişten ayırt etmek için kullanılmış…’klasik’ sayılan  ve bundan dolayı yeniden elde 

edilmesi her zaman için azru edilen eskinin yeni bir şekilde ortaya çıktığının farkına varıldığı zaman 

yeni durum ‘modern’ addedilmiştir…Aydınlanma’yla birlikte kadimlik, modern kavramının 

tanımında ölçüt olmaktan çıkmıştır; artık ‘modern’in tanımının temelinde, gelişen bilimin esin 

kaynağı olduğu, terakki fikri vardır.” Aktaran Gönül Pultar, İslam ve Modernite, İstanbul, Remzi 

Kitabevi, 2007, s.23-24 
356 Ahmet Yaşar Ocak, “İslami Bilimler ve Modernleşme Sorunu”, İslam ve Modernite, Haz. Gönül 

Pultar, İstanbul, Remzi Kitabevi, 2007, s.43 



 108 

modern kelimesini yaşanmakta olan zaman dilimine atıf yaparak tanımlar; “Modern 

olan tarihi bir durumdur. Yani modern bir zamanda yaşıyoruz, bu hepimizi içine 

alır.”357  

İslamcılık düşüncesinin modern bir olgu olduğunu dile getiren yaklaşımların yanında, 

farklı bir bakış açısıyla bu kavramın ilk ve bozulmamış olana geri dönüşü ifade ettiğini 

belirten görüşler söz konusudur. Bu yaklaşıma sahip olanlar, İslamcılığın yöneldiği 

hedefin, bozulmuş olandan (şimdiden), özün korunduğu ilk hale (geride kalana) dönüş 

olduğunu belirtir. Bu yaklaşım, bu istikamet vurgusuyla bu düşüncenin 

modernliğinden daha ziyade, tecdid/yenileme/düzeltme hüviyetini ön plana 

çıkartmaktadır. Bu tespitin bir yansıması olarak, İslamcılık düşüncesinin kadim bir 

geleneğin güncel bir okumaya tabi tutulması anlamına geldiği ve modern olarak 

tanımlanamayacağı belirtilir.  

Bu yaklaşıma göre İslamcılık, İslam dini kadar eski bir geleneği temsil etmektedir. Bu 

tarihsel sürekliliğe atıf yapan düşünürlere göre, “insanlığın gerek bu dünya gerekse de 

öbür dünyadaki esenliğinin biricik yolu olarak İslam’ı hayata hakim kılma öyküsünün 

İslam tarihiyle yaşıt olması, İslamcılığı modernliğin ürünü şeklinde değerlendirmeyi 

mümkün kılmamaktadır.”358 Karaman, İslamcılık başlığı altında tasnif edilen düşünce, 

yaklaşım ve isimlerin hiçbirinin yeni bir akımı temsil etmediğini, tarihsel bir 

devamlılık içerisinde İslam’ın ilk dönemlerinden beri gelmekte olan tecdid/ıslah 

geleneğinin dönemsel bir yansıması olduğunu ifade eder: 

“Beşeri olup eskiyeni yenileme (tecdîd) ve bozulanı düzeltme (ıslah) İslâm’ın ilk 

devirlerinden beri İslâm kültüründe ve İslâmî hayatta var olagelmiştir…adına İslâmcı 

denen âlimler ve düşünürler kurtuluşun İslâm’da olduğunu, ancak İslâm’a 

dayandırılmış olsa bile beşerî olup artık eskimiş bulunan veya öteden beri yanlış olan 

yorum ve uygulamaların değiştirilmesi (tecdîd ve ıslah edilmesi) gerektiğini 

savunmuşlardır. Şu halde İslâmcılar, bildiğimiz müceddid ve muslihlerin belli bir 

dönemde aldıkları yeni isimden ibarettir ve yaptıkları iş tecdîddir, ıslahtır.”359 

Bir düşüncenin modern bir güncelliğin ürünü olması ile kökleri çok eskilere dayanan 

geleneksel bir çizginin modern bir yansıması olması arasındaki nitelik farkına işaret 

 
357 Bulaç, “İslamcılığın Oluşumu, Gelişimi”, s.23 
358 Bilge, a.g.e., s.98 
359 Karaman, İslami Hareket Öncüleri, s.7 



 109 

eden yaklaşımlar söz konusudur. İslamcılık düşüncesinin içinde bulunduğu dönemin 

güncel tartışmalarından uzak düşünülemeyecek olması, sosyo-ekonomik ve siyasal 

sorunlara dair söyleyecek bir sözünün olması onu modern bir olgu yapmamaktadır. Bu 

çerçevede “Kuşkusuz, İslamcılığın bir fikir akımı olarak meydana çıkmasında 

modernliğin etkisi vardır.” diyen Bilge, yukarıda yaptığımız ayrımın önemine işaret 

etmektedir; “hem dayandığı dini kök, hem de tarihi-sosyolojik serüveni açısından 

İslamcılık, ‘modern zamanlar’a indirgenemeyecek bir mahiyet arz etmektedir.”360 

İslamcılık düşüncesi içerisindeki ilk zamanlar mitinin, altın çağ/asr-ı saadet dönemini 

idealleştiren tecdid/ıslah anlayışının İslam siyaset düşüncesinde yer alan “ideal devlet” 

yaklaşımının bir uzantısı olduğunu belirten Oktay, her zaman ve mekanda geçerli 

aşkın mükemmel bir örgütlenme biçimi olarak Asr-ı Saadet dönemini “bu mükemmel 

şemanın yeryüzünde fiilen uygulandığı bir zamanın adıdır”361 şeklinde tanımlar. 

İslamcılık ve modernlik tartışmalarında karşımıza çıkan diğer temel argüman, tüm 

iddiaları modern olanı eleştirmek üzerine dayansa da, İslamcılığın tam manasıyla 

modern bir olgu olduğu, hatta modernliğin ürünü olduğu yönündedir. Bu yaklaşımı 

dile getirenler İslamcılık düşüncesinin önemli isimlerin modern eğitim süreçlerinden 

geçmiş olmasına işaret ederler: “Modernizm eleştirilerine karşılık, İslamcı öncülerin 

çoğu, geleneksel yapıların dışında, modern eğitim veren kurumlarda yetişmiş 

kişiliklerdir.”362 Aktaş’ın ilk dönem İslamcı figürleri tanımlamak için yaptığı bu 

tespitin bir benzerini, Akdoğan sonraki nesiller için yapar; “İslamcılığın sosyolojik 

yapısı, liderlik kadrosu ve tabanı çağdaşlık anlamında modern özelliklere uygundur. 

Modern anlamda kentli olan bu kitle geleneksel özelliklere sahip sıradan halk 

yığınlarından bu özellikleriyle ayrılmaktadır. İslamcı kadroların prototipi, kırsal 

kökenli bir aileden 1950’li yıllarda kentte doğmuş mühendis tipidir.”363 

Bu tartışmalarda İslamcılığın modern olduğu yönündeki düşünceye itiraz edenlerin 

tepkisinin ardında, Batılılaşma olgusuyla modernlik arasında kurulan ilişkinin 

olumsuz çağrışımı vardır. Bu iki kavram arasındaki geçişkenliği Ocak, “Modernleşme 

 
360 Bilge, İslamcılık, s.96 
361 Cemil Oktay, “Yargı Açısından Kuvvetler Ayrılığı ve Siyasal Kültür”, Türk Siyasal Hayatının 

Gelişimi, Haz. E.Kalaycıoğlu, A.Y.Sarıbay, İstanbul, Beta, 1986, s.403 
362 Cihan Aktaş, a.g.e., s.XXI 
363 Akdoğan, Siyasal İslam, s.131 



 110 

yahut çağdaşlaşma denildiği zaman, bizde hep Batılılaşma anlaşılmıştır.” şeklinde 

belirtir. Zira, Tanzimat’tan itibaren yenilik veya reform denildiğinde Osmanlı 

münevverleri bakımından ilk akla gelen modernleşme adımlarına kaynaklık eden Batı 

medeniyeti olmuştur.364  

Bununla birlikte bu özdeşleştirici anlayışın karşısında, hedefler bakımından bir 

ayrımın yapılması gerektiğine işaret eden görüşler söz konusudur. Bu bağlamda 

Osmanlı’daki yenilikçi adımların modern olana/şimdiki zamana yöneldiği, ancak 

Batıya ait olana tam olarak benzeme tasavvurun hiçbir zaman hakim anlayış olmadığı 

belirtilmektedir. Bu argümanı dile getiren Subaşı, Batı karşısında yaşanan yenilgilerin 

sebeplerine ilişkin yapılan değerlendirmede, yenilgileri sonlandırmak için yine Batılı 

tekniklerin kullanılması gerektiği yaklaşımıyla teknoloji transferi düşüncesine atıf 

yapar: “Osmanlı’nın modernleşmeyle ya da Batılılaşmayla ulaşmak istediği hedef, 

aslında ‘Batılı gibi’ olmak da değildir… Osmanlı’nın Batı’yla bütün deneyimleri 

cephelerde, savaşta olmuştur. Ve savaşta kaybettiği için, savaşta kazanmaktan yana 

olmuştur.”365  

Mücadele edilmek üzere tanımlanan aktöre karşı (Batı medeniyetine) geliştirilen 

argümanların yine bu aktörün ürettiği ürünler ile kavramların kullanılması (Batının 

ürettiği teknik ve teknolojik ürünleri), karşımıza paradoks bir görüntü çıkarmaktadır. 

İslam’ın manevi, ahlaki, kültürel ve sosyal değerlerine uygun bir dünyanın 

kurulmasını sağlamak için Batının teknik içerikli ürünlerinin kullanılması 

formülündeki eklektik görüntü, farklı alanlarda her dönem karşımıza çıkacak bir 

olgudur.  

1.5.4. İslamcılık Düşüncesinin Siyasal İçerik Kazanması 

Osmanlı toplumunda yaşanan bunalımların yansıması, ilmiye sınıfından bürokrasiye 

kadar birçok alanda bir dönüşüm sancısı olarak yaşanmıştır. Öyle ki, kültürel kodlar 

bağlamında “Osmanlıların kendilerine ve geleneksel bilgi referanslarına olan 

 
364 Ocak, a.g.e., s.43 
365 Subaşı, Müslüman Modernleşmesi, s.66; Benzer bir tespit için Bkz.: Gencer, “Geç Osmanlı 

İmparatorluğu’nun Modernleşmesi”, s.69 



 111 

güvenleri ciddi bir şekilde sarsılmıştı.”366 Said Halim Paşa, toplumsal seviyede 

yaşanmakta olan krizi ve düşünce dünyasındaki savrulmayı, İslam dünyasının neden 

geri kaldığını tartıştığı eserinde ironik bir lisanla şöyle belirtmiştir: “Bunlar tedavi 

etmek istedikleri hastalığın ne olduğunu anlayıp öğrenmek zahmetine katlanmıyorlar. 

Ama buna rağmen gayretlerinin başarıya ulaşacağını hayal etmektedirler. İşte şu hal, 

geri ve düşkün hâlimizin gösterebileceği en hazin bir manzaradır.”367  

Dönemin moderleşme tartışmaları içinde Osmanlıcılık düşüncesinin temsilcilerinin 

meşruiyet kaynağı olarak dini referansları kullanılması, İslam’ın siyasal bir anlam 

kazanmasında etkili olmuştur. Subaşı’nın ifade ettiği gibi, toplumun geleneksel dini 

kesimleri arasında geliştirilen ‘din elden gidiyor’ söyleminin oluşturduğu karşı 

cephenin dengelenmesi için Yeni Osmanlılar, “Batılılaşma konusundaki hemen her 

adımlarını kutsal bir referans dünyasından temellendirmeye ihtiyaç 

duymuşlardır...Dinin bir meşrulaştırma aracı olması da, Osmanlı 

modernleşmecilerini dini kullanmaya, din üzerinden bir söylem geliştirmeye 

zorlamıştır.”368  

İslami değerler Tanzimat döneminden itibaren yenilikler için bir referans kaynağı 

olarak kullanılmışsa da, İslamcılığın bir ideoloji olarak ortaya çıkması Meşrutiyet 

döneminde gerçekleşmiştir.369 Akçura, “Panislamizm” kavramının diplomatik 

konuşmalarda Sultan Abdülaziz’in son devrinde işitilmesine karşın, siyasal bir 

ideolojiye dönüşmesinin Sultan II.Abdulhamid devrinde olduğunu belirtir; “Mithat 

Paşa’nın düşmesinden, yani Osmanlı Milleti ihdası fikrinin hükümetçe büsbütün terk 

olunmasından sonra, Sultan Abdulhamid de bu siyaseti tatbike çalıştı…hükümdar, 

sultan, padişah lakapları yerine halife sıfatını koymaya çalıştı.”370  

İslami kavramlar sadece siyasal iktidar tarafından değil, Osmanlı’nın sosyal ve siyasal 

yapısını koruma iddiasına sahip her kesim tarafından kullanılmıştır. Bu çerçevede hem 

 
366 Nuray Mert, Laiklik Tartışmasına Kavramsal Bir Bakış: Cumhuriyet Kurulurken Laik 

Düşünce, İstanbul, Bağlam, 1994, s.54 
367 Said Halim Paşa, a.g.e., s.147 
368 Subaşı, a.g.e., s.67 
369 Şentürk, İslamcılık, s.32-33 
370 Akçura, a.g.e., s.40  



 112 

Sultan, hem de onun karşısında yer alan muhalifleri, kitlelerin siyasal desteğini 

kazanmak için İslami değerleri kullanılmıştır. Yeni Osmanlılar ile Jöntürkler “dini 

öğelerden daha çok bir muhalefet düşüncesinin kaynağı ve aracı olması çerçevesinde” 

İslam’ı kullanmışlardır.371 Bu kullanım yaygınlığıyla iktidara taraftar ya da muhalif 

kesimlerce kendisine müracaat edilen bir referans olarak İslam, uzun bir süre önemli 

bir meşruiyet kaynağı olmuştur. Mert bu durumu şöyle ifade eder: “modern 

kavramları meşrulaştırma yöntemi olarak İslam ile uzlaştırma çabasında olan tezler 

daha ziyade, henüz İslam’ın bir bilgi referansı ve siyasal meşruiyet kaynağı olarak 

resmen reddedilmemiş olduğu Meşrutiyet dönemi sekülarist düşüncesinde ağırlıklı 

olmuştur.”372  

Dönemin modernleşmeci ve kısmen sekülarist yenilikçiler ile geleneksel olarak dini 

kurumsal yapıyı sahiplenen isimler ortak bir tavır içerisinde referans kaynağı olarak 

İslam’ı kullanmıştır. Tüm tarafların destek arayışında dini içerikli yaklaşımları 

kullanması, İslamcılığın popülist bir söylem olarak gelişmesine neden olmuştur. 

Önceleri yeniliklerin toplum tarafından sahiplenilmesi için bir meşruiyet kaynağı 

olarak kullanılan İslami değerler, 19. yüzyılın son çeyreğinde kitleleri mobilize etmek 

için kullanılmasıyla birlikte ideolojik bir dönüşüm geçirmiştir. Karpat bu dönüşümü, 

“Sultan Abdulhamid ve dinsel uyanışçılar dinin, toplumun ve devletin hayatiyetini 

canlandırmanın peşindeydiler, ama bunu yapmakla İslam’ı bir ideolojiye 

dönüştürdüler.” şeklinde tespit eder.373  

Meşruiyet kaynağı olarak İslami değerlerin kullanılmasının yanında, siyasi birlik 

projesi olarak İslam’ın kullanılması da İslamcılık düşüncesinin gelişiminde etkili 

olmuştur. İmparatorluğun sosyal bütünlüğünü sağlamak için “İttihad-ı Anasır” fikrinin 

başarılı olmayacağının anlaşılması, onun yerine yeni bir birlik yaklaşımı arayanları 

“İttihad-ı İslam” düşüncesine götürmüştür.374 Tarihsel süreç içerisinde İslami değerler 

altında yeni bir sosyal bütünleşme projesi olarak siyasal içeriğiyle “ittihad-ı İslam”375 

 
371 Kara, İslamcıların Siyasi Görüşleri, s.22 
372 Mert, Laiklik, s.68 
373 Karpat, a.g.e., s.12 
374 Turan, a.g.e., s.70-71 
375 ‘İttihad-ı İslam’ kavramı ilk olarak, Rusya’nın Orta Asya’daki işgallerine karşı İslam’ı savunmak 

üzere 1872 yılında Namık Kemal tarafından kaleme alınan bir makalede kullanılmış; daha sonra yine 

aynı yıl içerisinde Keza Ticaret Mahkemesi katibi Esat Efendi İttihad-ı İslam adlı bir risale 

yayınlamıştır. Ayrıntılı bilgi için Bkz.: Karpat, a.g.e., s.27; Batılı kaynaklarda ise “Pan-İslamizm” 



 113 

fikri, zamanla İslamcılık siyasetine dönüşmüştür. Bu dönüşüm, siyasal ve sosyal 

gelişmelere bağlı olarak II.Meşrutiyet döneminde belirginlik kazanmış ve bir ideoloji 

görünümü kazanmıştır. Kara, bir düşünce, siyaset ve yöneliş olarak bir birlikteliği 

temsil etse bile, yaşanılan dönemin, parçası olunan coğrafyanın ve söz konusu 

aktörlerin kimliklerine göre  bu kavramın içeriğinin farklı şekillerde  doldurulduğunu 

belirtir: “İttihad-ı İslam’ın siyasi-dini bir kavram olarak ortaya çıkışı II.Meşrutiyet’in 

40 yıl öncelerine gidiyor. XIX. Yüzyılın ‘pan’ hareketlerinden (Panslavizm, 

pancermenizm) etkilenen ve Müslümanlar arasında his, fikir, yöneliş ve siyasette birlik 

anlayışını öngören bu kavramın içi, değişik zaman ve coğrafyalarda ve ele alan kişinin 

konumuna göre çok farklı şekillerde doldurulmuş; tanınabilir kılınmıştır.”376 

Akçura, İslamcılık düşüncesinin ideolojik bir içeriğe bürünmesinin tarihi seyrini 

anlatırken, önce Osmanlıcılık düşüncesini sahiplenenlerin daha sonra bu fikrin taraftarı 

olduklarını belirtir. Devamla İslamcılığın siyasileşme sürecinde Genç Osmanlılara 

dikkat çeker; “Avrupalıların Panislâmizm dedikleri bu fikir son zamanlarda Genç 

Osmanlılık’tan yani Osmanlı milleti teşkili siyasetine kısmen iştirak eden fırkadan 

doğdu. Evvelleri en ziyade ‘Vatan’ ve ‘Osmanlılık’ yani vatanda meskun bilcümle 

halktan mürekkep bir Osmanlılık nidalarıyla işe başlayan Genç Osmanlı şairlerinin 

ve siyasetçilerinin bir çoğunun duruş noktası ‘İslamiyet’ oldu.”377 

1908 Meşrutiyet devrimi, kısa bir süre sonra başlayan Balkan Harbi ve hemen 

akabinde patlak veren Birinci Dünya savaşı, bir kurtuluş reçetesi olarak İslamcılık 

siyasetinin işlerliğini ortadan kaldırmıştır. Bu savaşların ardından dağılan Osmanlı 

Devletinin yerine yeni bir siyasal birlik inşa etme arayışına giren Osmanlı askeri ve 

sivil bürokrasisi, İslamcılık siyasetinin dinamizmden yoksun olduğunu düşünerek 

Türk milliyetçiliği yönünde köklü bir siyaset değişimine gitmişlerdir. 

 
kavramı ilk defa 1877 yılında Franz Von Werner tarafından yayımlanan “Turkische Skizzen”de 

kullanılmıştır. Aktaran, Turan, a.g.e., s.72 
376 Kara, İslamcıların Siyasi Görüşleri, s.92 
377 Akçura, a.g.e., s.38 



 114 

1.5.5. İslamcı Siyasetin Toplumsal ve Siyasal Tabanı 

Siyasal ve sosyal alanda yaşanan çözülmeyi bertaraf etmek için Osmanlı aydınları 

tarafından geliştirilen tüm çözüm arayışlarının merkezinde devlet düşüncesi yer 

almıştır. Tanzimat dönemi isimlerinin öncülük ettiği, Osmanlı kimliği etrafında devleti 

koruma çabalarının ideolojik tanımı olarak Osmanlıcılık politikası, Balkanlarda ve 

Arap bölgelerindeki Hıristiyan Araplar arasında yaygınlaşan milliyetçilik fikirleriyle 

başarısız olmuştur.378 Osmanlı İmparatorluğu’nu ayakta tutacak çözüm önerileri, 

modern ulus devletlerin milliyetçilik eksenli yıkıcı etkilerini engelleyecek farklı bir 

toplumsal kimlik teklifi ve yeni bir meşruiyet kaynağı geliştirilmesi gerekiyordu.379  

Meşruiyet kaynağı olarak İslami değerlere vurgu yapan Osmanlıcılık ile dini 

düşünceyi siyasal bir ideoloji olarak kullanan İslamcılık arasındaki ayrım dikkat 

çekicidir. Yeni Osmanlılar, meşruiyet arayışları kapsamında ortaya koydukları 

yaklaşımlarla sınırlı bir amaçla İslam’a temas etmiştir. Bu kapsamda siyasal veya 

sosyal hedeflerini temellendirmek için“Kur’an’da, sünnette, fıkıh kitaplarında” 

sadece kullanışlı deliller aramışlardır.380 İslamcılar ise dini bir bütünleştirme ideolojisi 

olarak kullanmışlardır. Bu bağlamda milliyetçiliğin etkisiyle ayrılmaya başlayan 

gayrımüslim tebaa olmaksızın bir çözüm arayışına giren devlet adamlarının İslamcılık 

siyasetine yönelmesi, Heper-Toktaş’a göre bir sadakat arayışından kaynaklanmıştır; 

“Bu teokratik anlamda İslam’a bir geri dönüşten daha ziyade, İslam’ın Osmanlı 

sultanına sadakati tekrar tesis edeceğine yönelik bir beklentinin sonucuydu.”381  

Güncel siyasi ihtiyaçlardan ya da samimi kaygılardan kaynaklansa bile, İslamcılık 

düşüncesinin siyasi bir yaklaşım olarak gündeme gelmesi, İslam dininin ideolojik 

görünümüyle toplumsal ağırlığını artırmıştır. Bu özgül ağırlık farklılaşmasından 

kaynaklı olarak Osmanlı Devleti ile İslam dini arasında doğal bir özdeşlik ilişkisi 

gündeme gelmiştir; “Batı karşısındaki yenilgisi ve geri çekilişi, ‘İslam Alemi’nin 

 
378 Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi, s.28; Pirimoğlu, a.g.e., s.112 
379 Yalçın Akdoğan, AK Parti ve Muhafazakar Demokrasi, İstanbul, Alfa, 2. Basım, 2004, s.92;  
380 Şentürk, a.g.e., s.37 
381 Metin Heper ve Şule Toktaş, “Islam, Modernity, and Democrasy in Contemporary Turkey: The 

Case of recep Tayyip Erdoğan”, The Muslim World, Vol.93, No:2, April 2003, s.157 



 115 

Hıristiyan Batı’ya yenilgisi olarak görülüyor, siyasal tartışma, ister istemez İslam 

etrafında şekilleniyordu.”382 

Sanayileşmeyle zenginleşen Avrupalı ulus devletler, güçlü ve ileri teknik 

donanımlarıyla rakiplerinin aleyhine etkinlik alanlarını genişletme imkanına sahip 

olmuştur. Bu nedenle Batı karşısındaki gerilemeyi durdurmak için, güçlü bir sosyal ve 

siyasal zeminde ekonomik bağımsızlığın kazanılması ve sanayileşme meselesinin 

çözülmesi önemli bir mesele olarak kabul edilmiştir. Bu anlamıyla ekonomik yapı ile 

askeri güç arasındaki doğrusal ilişki, sosyo-politik bağımsızlığın iktisadi 

bağımsızlıktan geçtiği yaklaşımını güçlendirmiştir.  

Sanayileşme/ekonomik kalkınma ile bağımsızlık düşüncesi arasındaki ilişkiye 

döneminin aktörlerinin nasıl yaklaştığını Sarıbay şöyle belirtir: “İslam toplumu için 

öngörülen sanayileşme ‘ümmetin’ siyasi ve askeri bağımsızlığının maddi temeli, 

ekonomik güçlenmesini sağlamak, Müslümanların günlük hayatını kolaylaştıran ve 

dünyaya İslam ideolojisini en pratik ve hızlı araçlarla yaymak gibi bir amaç 

taşımaktadır.”383 Sarıbay, İslamcılar arasında, kalkınmacı/ilerlemeci bir yaklaşımla, 

dervişliği ve batıl hurafeleri Batı karşısındaki gerilemenin gerçek nedeni olarak gören 

bir damarın olduğundan bahseder ve “asabiyeti milliye’yi (milli enerji) uyandırmak; 

sanayi ihya etmek; ticarethaneler açmak ve Avrupa’yı sadece ilim ve fende, sanat ve 

ticarette” izlemeyi savunan bu görüş sahiplerini “İslamcı Garpçılar” olarak 

tanımlar.384 İlerleme fikrinin İslamcılar tarafından kabul görmediğine yönelik 

dışarıdan bir bakışla yapılan değerlendirmenin doğruyu yansıtmadığını belirten Mert, 

“İslamcılık zannedildiğinin aksine Batılılaşmaya, modernleşmeye, ‘ilerleme’ fikrine 

toptan karşı çıkmamıştır.” tespitini yapar.385  

Teknik gelişme ve onu üreten bilimin transfer edilmesi sürecinin, bu bilimi üreten Batı 

düşünce sisteminin kabulüne kadar gidecek bir süreci tetiklediğine dair eleştiriler söz 

konusu olmuştur. “Osmanlılar zamanla çöküşü durdurmak için, ithal ettikleri kurum 

 
382 Nuray Mert, “Türkiye İslamcılığına Tarihsel Bir Bakış”, İslamcılık Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce, Haz. T.Bora, M.Gültekingil, C:6, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, s.412 
383 Sarıbay, a.g.e., s.38 
384 Sarıbay, a.g.e., s.61 
385 Mert, Türkiye İslamcılığına Tarihsel Bir Bakış, s.413 



 116 

ve teknolojileri üreten düşünce çerçevesiyle ilgilenmeye” başlamışlardır.386 Bu sürece 

işaretle Said Halim Paşa, Batılı siyasal kavram ve kurumları kendi ülkelerine adapte 

etmek isteyen milletlerin, onun düşünce sistemini almak zorunda kalacaklarını belirtir. 

Paşa, teknik gelişmeler ve onu üreten kültürün birbirinden ayrı düşünülemeyeceğini, 

zorunlu olarak Batı’nın tekniğinin yanında sosyal prensiplerinin benimsenmesinin 

kaçınılmaz olduğunu, bu ikisini ayrı mütalaa eden aydınların ülkeyi büyük bir felakete 

sürüklediğini belirtir; “aydınlarımızın içinde bulunduğu tehlikeli hayaller, 

Batılılaşmak yüzünden İslam dünyasının başına gelecek felaketin görülmesine mani 

olmaktadır.”387 

Batı karşısındaki gerilemeyi engelleme arayışının yanında İslamcılık düşüncesini 

ortaya çıkaran diğer bir etken, Osmanlı aydınlarının Batı ile yakın temas içine girmiş 

olmalarıdır. Batılı devletlerin askeri ve siyasi tahakkümlerini çözümleyerek bir çözüm 

üretme arayışında olan aydınların dikkatini, Batı’da hakim olan demokrasi, özgürlük, 

hakimiyet, eşitlik gibi siyasal içerikli kavramlar çekmiştir.  Batının ileri maddi 

gelişmişliği ile siyasal sistemi arasındaki ilişkiye odaklanan bu aydınlar, Batılı siyasal 

kavramlara karşılık bulmak için yerli bir gayret ile “kendi inançlarından çözümler 

üretmeye” çalışmışlardır. Bu arayış, İslamcılık düşüncesinin gelişim seyrindeki 

önemli bir kanal olarak ortaya çıkmıştır. Batılı sosyal ve siyasal yaşamın önemli 

kavramlarını, kendi kültürel zenginliğinden yola çıkarak yeniden yorumlama 

gayreti,“İslam’ın siyasi çözümler ve ilkeler de sunduğu ve kurtuluşun ancak bu 

ilkelere ve çözümlere dönmekle mümkün olduğu” yaklaşımını gündeme getirmiştir. Bu 

durum İslamcılık düüncesinin gelişiminde önemli bir etki meydana getirmiştir.388   

Batılı siyasal kavramları, benzer işlevsel içerikleriyle geleneksel miras içinden 

üretmek arayışı, geniş bir tevil anlayışını gündeme getirmiştir. Yeni yaklaşımlar 

eşliğinde kaynakları yeniden yorumlama çabası olarak tanımlanabilecek tecdid, “içten 

içe yenilenme’nin, geriye dönüşün” karşılığı olarak bu dönemde yaygın bir şekilde 

kullanılmıştır.389 Şûra, hürriyet, adalet ve meşveret yeni bir siyasal kurumsal yapı 

 
386 Mert, Laiklik Tartışmasına Kavramsal, s.56 
387 Said Halim Paşa, a.g.e., s.286-287 
388 Şentürk, a.g.e., s.111 
389 Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi, s.17; Karpat, a.g.e., s.35 



 117 

kurmaya odaklanan isimler tarafından modern içeriklere uyumlu olarak yeniden 

yorumlanmıştır. Yeni sistem arayışlarına eşlik eden yeni meşruiyet araçlarının 

üretilmesi ihtiyacı, bu kavramları yeniden yorumlayanları ilk kaynaklara müracaat 

etmek zorunda bırakmıştır.390  

Adalet, şûra, meşveret gibi mevcut kavramlar, ulema sınıfı temsilcilerinin belirlediği 

klasik sınırların ötesine geçilerek, “ictihat kapısı kullanılarak” yeniden üretilmiştir. 

Klasik anlayışın usulleriyle yönetim meselesini bütüncül bir şekilde İslami prensipler 

bağlamında değerlendirmek yerine, ilke bazlı parçalı yaklaşımlarla İslam-siyaset 

ilişkisi yeniden tanımlanmıştır. Geleneksel bir meşruiyet sorunu olarak “şeriata 

uygunluk” konusu, ilke bazlı siyaset yaklaşımıyla çözülmüştür. Bu formül kapsamında 

“Kur’an’da ve hadislerde belli bir devlet, hükümet ve yönetim biçimi üzerinde 

durulmadığı, ilkelerin vazedildiği, bu ilkeleri benimseyen ve uygulayan her yönetim 

biçiminin şeriata uygun olabileceği” ilan ediliyordu.391  

Güncel gelişme ve ihtiyaçlara göre klasik kavramların yeni formlarının meşru kabul 

edilmesi için fıkıh uleması tarafından “nassa ve içtihada dayalı hüküm” ayrımıyla ilmi 

alt yapı üretilmiştir. Böylece nassa dayanan hükümlerin sabitliğine karşın, içtihada 

dayalı hükümlerle güncel gelişmelere uygun kavram ve çözüm geliştirme imkanı 

üretilmiştir. Kara, Elmalılı Hamdi Efendi’nin bir makalesinden alıntıyla bu konuya şu 

örneği vermektedir: “İslam’daki hükümleri ‘nassa dayalı’ ve ‘ictihada dayalı’ 

hükümler olmak üzere ikiye ayırdıktan sonra birincilerin değişmeyeceğine, ikincilerin 

ise zaman ve şartlara göre değişebileceğine işaret ediyor.”392 

Osmanlı aydınları tarafından “eski asırlardaki parlak devrin” ancak yeni dönemin 

düşünceleriyle uyumlu olmaktan geçeceği vurgulanmıştır. Geleneksel kavramların 

yeni içeriklerle yeniden üretilerek halka sunulması noktasında bir örnek için Namık 

Kemal’e (1840-1888) bakmak fikir verecektir.393  Canın, malın ve nesebin korunması 

 
390 Akdoğan, AK Parti ve Muhafazakar Demokrasi, s.92-96; Milletvekili kavramına kadim İslam 

kültüründen üretilen karşılık “ehl-i hall ü akd” ve “ehl-i men’a”dır. Bkz.: Kara, İslamcıların Siyasi 

Görüşleri, s.172  
391 Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi, s.53 
392 Kara, a.g.e., s.61; Tarık Zafer Tunaya, Türkiye’nin Siyasi Hayatında Batılılaşma Hareketleri, 

İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2016, s.74 
393 Berkes, a.g.e., s.290 



 118 

bakımdan geleneksel fıkıh anlayışında bir yere sahip olan “vatan” kavramı, Namık 

Kemal tarafından Allah vergisi yüce bir duygu olarak “vatan sevgisi” başlığı altında 

yeni bir içerikle işlenmiştir. “Namık Kemal’e göre, anavatan bir dizi görevlerin ve 

fedakarlıkların kaynağıdır ve bunlara karşılık şan, şeref ve iç huzuru sağlar. İçinde 

yaşanacak ve mutluluğa ulaşılacak bir yer olması ikinci planda kalır.”394 Namık 

Kemal kendisine ait Hürriyet Gazetesi’nin ilk sayısındaki “Vatan Sevgisi İmandan 

Gelir” başlıklı ilk yazısında şu satırlara yer vermektedir; “Yeni Osmanlılar, eski 

asırların parlak devrini ararlar, fakat bunu bu asrın gerektirdiği medeniyet nizamı 

içinde ararlar, buna çare adalettir. Adalet, Osmanlı ümmetinin müsavatı ile olur. 

Hukuk müsavatını da meşveret usulü temin eder. Adalet gibi mübarek bir maksadı, en 

mutedil yollardan elde etmek isterler.”395 

İslamcılık, bu tarihsel ve fikri seyirde önce bir düşünce olarak, ardından ideolojik bir 

içerikle siyasallaşan bir kavram olarak karşımıza çıkmıştır. Osmanlı toplumsal 

yapısında geleneksel olarak önemli bir yeri olan İslami değerler, modernleşme 

sürecindeki yenilikler için bir meşruiyet kaynağı olarak kullanılmasıyla konumu 

güçlenerek devam etmiştir. Kurumların varlıklarını koruyabilmesi için kurumsal çevre 

ile meşru ve uyumlu bir ilişki içinde olma zorunluluğu bağlamında  İslam dini daima 

gündemde olmuştur. İslamcılık düşüncesinin Cumhuryet sonrası dönemde toplumsal 

ve siyasal yapılar üzerindeki etkileri, çok partili yaşamla birlikle oluşan siyasal 

çeşitlilik bağlamında incelenecektir. 

 

1.6. CUMHURİYETİN İLANINDAN ÇOK PARTİLİ YAŞAMA 

İSLAMCI SİYASET 

Kurtuluş Savaşı sonrasında Saltanatın kaldırılması, Cumhuriyetin ilanı ve Halifeliğin 

ilgası en önemli kurumsal dönüşüm adımları olmuştur. Osmanlıcılık ve İslamcılık 

düşüncesinin siyasal dayanaklarının ortadan kalkması ve Milliyetçi subayların işgal 

güçleri karşısında silahlı mücadele için halk desteğini organize etmeyi başarması, 

 
394 Karpat, a.g.e., s.612 
395 Hilmi Ziya Ülken, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2013, s.67-68 



 119 

Akçura’nın “Üç Tarz-ı Siyaset” isimli makalesinin sonunda sorduğu sorunun cevabı 

olmuştur. “…cevabını bulamadığım sual yine önüme dikilmiş cevap bekliyor: 

Müslümanlık, Türklük siyasetlerinden hangisi Osmanlı Devleti için daha yararlı ve 

kabil-i tatbiktir?”396 sorunun cevabı “Türklük siyaseti” olmuştur. 

Kurtuluş Savaşını veren lider kadro üç alanda dönüşüm programı yürütmüştür; 1-

siyasal sistem, 2-yeni sistemin üzerine inşa edileceği toplumsal ilişkiler, 3-İslami 

değerler başta olmak geleneksel sosyal yapının merkezinde yer aldığı toplumsal 

bağların Batılı tarzda dönüştürülmesi.397 Osmanlı geleneksel sisteminden yeni bir 

kurumsal sisteme geçişi ifade eden bu değişim, her ne kadar sınırlı bir kadro tarafından 

yürütülse de, bazı kısmi tereddütlere rağmen halk tarafından kabul görmüştür. Genel 

kabulün geçerli olduğu ilk evre, 20 Nisan 1924 tarihli Teşkilat-ı Esasiye Kanununun 

kabulüne kadar geçen dönemi kapsamaktadır.  

Cumhuriyet rejiminin ilanı, Osmanlı kurumsal yapısından köklü ve kararlı bir şekilde 

kopuşu ifade etmesine karşın, eski sistemin sosyal ve siyasal referansları istenen 

seviyede ortadan kaldırılamamıştır. 1923 seçimleriyle teşekkül eden Meclis, yapılmak 

istenen dönüşüme uygun olarak muhalif olabilecek seslerin bastırıldığı bir aritmetiğe 

sahiptir. Bu Meclis tarafından dini alan başta olmak üzere, geleneksel kurumsal 

yapıların sosyal bağları dönüştürmeye yönelik atılan adımlar, Kurtuluş Savaşı 

yıllarında İslamcılar ile milliyetçiler arasında oluşan ittifakın dağılmasına neden 

olmuştur.398  

1908’de Meşrutiyet’in ilanıyla başlayan dönemde milliyetçilik düşüncesi 

dışlanmamış, yeni bir toplumsal bağ olarak dini hassasiyetlerle birlikte siyasal alanda 

var olması kabul görmüştü. Milli mücadeleden sonra tüm geleneksel referans 

kaynaklarıyla birlikte kurumsal sistemin dönüştürülmesi çabaları bu birlikteliği 

sonlandırmıştır. İslam dininin toplumsal alandaki meşruiyet rolü ve dini duygulardan 

 
396 Akçura, a.g.e., s.62 
397 Davut Dursun, Türkiye’nin Siyasal Hayatı, İstanbul, Beta Yayın, 2018, s.50; Mustafa Kemal 

daha önce kurmaya niyetli olduğunu açıkladığı Halk Fırkası ile ilgili 7 Eylül 1923’te Balıkesir’de 

kendisine sorulan bir soruya verdiği cevapta “Halk Fırkası halkımıza terbiye-i siyasiye vermek için bir 

mektep olacaktır.” diyerek toplumu dönüştürmeye yönelik projesine atıf yapmıştır. Aktaran Şentürk, 

İslamcılık, s.125 
398 Şentürk, a.g.e., s.124-129 



 120 

dayanağını alan geleneksel sadakat sisteminin Batılı modern kalıplarla değiştirilmesi 

projesi, 1924’ten sonra Cumhuriyet elitleri tarafından hayata geçirilmiştir.  

Yeni rejimin dini değerlerin yerine milliyetçilik duygusunu ikame etme çabası, Batılı 

değerler sistemine uygun toplumsal ve siyasal kurumsal yapıyı dönüştürme projesinin 

temel zemini olmuştur. Temel motivasyonunu geleneksel dini değerlerden, 

kurallardan ve normlardan alan kurumsal yapının yerine, kaynağını Batının medeni 

milletlerinden alan milliyetçi ve seküler bir kurumsal çevre tasavvuru kurulmuştur.399 

Toplumsal talepten ziyade siyasi iktidar elitlerinin projesi olarak ortaya çıkan bu 

tasavvur, “dinin millileştirilmesi” projesiyle ileri bir aşamaya taşınmıştır. Toplumun 

geleneksel bağlarını Batılı bir yaklaşımla ortadan kaldıran bu yaklaşımlar, siyasal 

iktidar seçkinleri ile toplum arasındaki mesafenin açılmasına neden olmuştur.400 

İslam dini ve dini içerikli değer ve normlar her dönemde Türkiye’de toplumsal ve 

siyasal alanda meşruiyet kaynağı olarak belirli bir etkinliğe sahip olmuştur. 

Osmanlı’dan Cumhuriyete geçerken dönemin özellikleri ve hayata geçirilmek istenen 

kurumsal değişim projesinin öncelikleri nedeniyle bu etki farklılık göstermiştir. Bu 

süreçte etkinlik seviyesindeki değişimi anlamak için kısaca 1924’den sonra hayata 

geçirilen siyasal kurumsallaşma uygulamalarına bakmak yararlı olacaktır. 

Yeni rejiminin başlattığı kurumsal değişimin yönünü ve bu dönüşümde dine ayrılan 

alanın sınırlarını görmek için Teşkilatı Esasi kanununda din ile ilgili düzenlemelere 

bakmak bir veri sağlayacaktır. 20 Nisan 1924 tarihli Anayasa değişikliğinde “devletin 

resmi dininin Din-i İslam olduğu” kayıt altına alınmasına karşın, dönüşümün ileri bir 

evresine denk gelen 10 Nisan 1928 tarihindeki bir değişiklik ile bu ifade anayasadan 

 
399 Binnaz Toprak, “Türkiye’de Dinin Denetim İşlevi”, Türk Siyasal Hayatının Gelişimi, Haz. 

E.Kalaycıoğlu-A.Y.Sarıbay, İstanbul, Beta, 1986, s.361; Metin Heper, “Türkiye’de İslam, Siyasal 

Sistem ve Toplum: Orta Doğu’daki Bazı Ülkelerle Bir Karşılaştırma”, Türk Siyasal Hayatının 

Gelişimi, Haz. E.Kalaycıoğlu-A.Y.Sarıbay, İstanbul, Beta, 1986, s.373 
400 Dücane Cündioğlu, Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’ten Din ve Siyaset, 1.Basım, İstanbul, Kaknüs 

Yayınları, 2005, s.15-16; Dursun, a.g.e., s.52; Sarıbay, Türkiye’de Modernleşme, s.73 



 121 

kaldırılmıştır.401 Bu sürecin daha ileri evresinde ise, 1937’de laiklik ilkesi Cumhuriyet 

rejiminin temel umdesi olarak anayasadaki yerini almıştır.  

1924 tarihinden itibaren kurumsal sistemi dönüştürme projesi, Halk Partisi iktidarının 

pekişmesiyle uygulanan sert tek parti uygulamaları, toplumsal alanda uzun yıllar 

sürecek travmalar üretmiştir. Siyasal kurumsal çevreyi toplumsal desteği pek 

umursamadan dönüştürmeye odaklanan Cumhuriyet seçkinleri, kurumsal değişim 

projesinin alt yapısını güçlendirmek için siyasal ve ekonomik alanları kapsayacak 

şekilde yeni kurumlar üretirken, mevcut sosyolojik kültürel sistemi dikkate 

almamıştır.402 Laiklik ilkesi temelinde dinin sosyal ve kültürel alanlardan dışlanması, 

toplumsal düzeni bu temel prensip etrafında yeniden şekillendirme çabası, toplum ile 

iktidar seçkinleri arasında derin bir çatlak oluşturmuştur.403   

Kurumsal sistem yeniden üretilirken nasıl bir yöntem kullanılacağı tartışması iktidar 

seçkinleri arasında görüş ayrılığı üretmiştir. Katı bir dönüşümden yana olan siyasal 

seçkinler ile kısmi ve tedrici değişimden yana olan aktörler arasındaki mücadele, 

1930’larda ikinci kesimin tasfiyesi ile sonuçlanmıştır. Bu tasfiyenin ardından sosyal, 

kültürel ve siyasal alanda yapılacak olan her türlü değişim Cumhuriyet Halk Partisi 

(CHP) iktidarı tarafından yürütülmüştür. 10-18 Mayıs 1931 tarihleri arasında 

gerçekleştirilen CHP 3. Büyük Kongresinde kabul edilen parti programında 

tanımlanan “Cumhuriyet Halk Fırkası, Cumhuriyetçi, Milliyetçi, Halkçı, Devletçi, 

Layik, İnkılapçıdır” ilkesi, çok partili yaşama geçene değin tek parti iktidarının 

izleyeceği siyasetin temelleri olmuştur.404 Toplumsal ve siyasal kurumsal değişim 

projesini yürüten Kemalist elitler, dinin izlerini taşıyan ve geleneksel olana atıf yapan 

her ne varsa laikliğe karşı bir tehdit olarak kabul etmiştir. Cumhuriyet rejiminin bu 

tehdit algısına rağmen, gerek geleneksel toplumsal kesimlerdeki derin izleriyle, 

 
401 Elisabeth Özdalga, Modern Türkiye’de Örtünme Sorunu Resmi Laiklik ve Popüler İslam, 

(Çev. Yavuz Alogan), İstanbul, Sarmal Yayınevi, 1.bs.1998, s.39; Cündioğlu, a.g.e.,, s.15; Toprak, 

a.g.e., s.360 
402 Dursun, a.g.e., s.51; Sarıbay, a.g.e., s.77 
403 Toprak, a.g.e., s.360, 364; Şentürk, a.g.e., s.146 
404 Aktaran Dursun, a.g.e., s.53 



 122 

gerekse arka planda tepkisel bir yaklaşım olarak İslami değerler varlığını daima 

muhafaza etmiştir.405  

Bu kurumsal değişim sürecinde iki temel etken, İslami değerleri sahiplenen kesimler 

ile devleti temsil eden iktidar elitleri arasında kapanmayacak bir mesafe üretmiştir. 

İlki, Cumhuriyet seçkinlerinin dini değerler ile geleneksel kurumsal yapılara karşı 

geliştirdikleri dışlayıcı uygulamalardır. İkincisi ise, Batılı değerler zemininde 

toplumsal ve siyasal alanı dönüştürmek üzere yürütülen katı laik politikalardır. Tüm 

dini simgelerin takibata uğradığı bu sert atmosferde, İslami değerleri merkeze alarak 

siyaset yapma imkanı tamamen ortadan kalkmıştır. Bu nedenle dini değerleri 

önemseyen kesimler, siyasal alanda yer bulmak için bazen milliyetçi çizgide, bazen de 

kabul gören muhafazakar görünümler altında Cumhuriyetin kurumsal sistemi içinde 

sınırlı da olsa varlığını korumaya çalışmışlardır.406 

Bunun yanında Türkiye’de kalarak iktidar elitlerinin hedefi olmamak için Mehmet 

Akif Ersoy ve Mustafa Sabri Efendi gibi isimler yurt dışına çıkmışlardır. Yeni siyasal 

sistemde mücadele etmenin imkansızlığını gören ancak ülkeden ayrılmayı tercih 

etmeyen Elmalılı Hamdi Yazır gibi bazı isimler ise, siyasi mücadeleden uzaklaşarak 

kendi köşelerine çekilmişlerdir. Dini kimliğe sahip bazı isimler, devletin tüm 

alanlarından uzaklaşarak gayri resmi ağlar içinde İslami faaliyetlerini sürdürmüşler; 

bazıları ise müftülük ve benzeri resmi görevler üzerinden sistem içerisinde kalarak dini 

eğitim faaliyetlerine devam etmişlerdir.  

Devletin farklı memuriyetleri içinde kalarak çalışmalarını sürdüren isimlerin yanında 

Şemseddin Günaltay gibi sınırlı sayıda da olsa milliyetçi ve muhafazakar kimliklerini 

koruyarak CHP içerisinde siyaset yapan isimler olmuştur.407 Bu genel atmosfer 

içerisinde, dini kimlikleriyle tek parti iktidarı döneminde kendilerine yer bulamayan 

geleneksel dini eğitimden geçmiş ulema sınıfının temsilcileri tamamen geri plana 

 
405 Sarıbay, a.g.e., s.78 
406 Şentürk, İslamcılık, s.117, 147 
407 Şentürk, a.g.e., s.146-152 



 123 

çekilirmiştir. Milliyetçi ve muhafazakar kimlikleri sahiplenerek kendilerini yeniden 

ifade edebilen aydın kimlikli kişiler ise sistem içerisinde yer almışlardır.408 

1.6.1. Çok Partili Yaşamla Birlikte Siyasal Kurumsallaşma Süreci  

İkinci Dünya savaşının yıkıcı sonuçları, ekonomik sorunlar, kitlesel göç hareketleri ve 

sanayi üretimine bağlı hızlı kentleşme hem gelişmiş ülkeleri hem de gelişmekte olan 

ülkeri derinden sarsmıştır.  Bu sarsıntılı dönemde yeni politik yaklaşımlar geliştirerek 

ülkenin dar boğazdan çıkarılmasına yönelik beklentiler, özellikle siyasetin kurumsal 

yapısı üzerinde büyük bir baskı üretmiştir. İç içe geçmiş ve asimetrik birçok krizin 

yönetilmesi yönündeki talep, siyasal liderlerliklere yönelik hem ciddi bir beklenti hem 

de bunun karşılanma düzeyine bağlı olarak büyük bir tepki üretmiştir. Bu ortamın 

ağırlığını yakından hisseden Türkiye’de, içerde yaşanan toplumsal ve ekonomik 

gelişmelerin yanında, uluslararası çevrelerde gündeme gelen yeni kurumsallaşma 

yaklaşımları, tek partili siyasal sistem üzerinde ciddi bir baskı üretmiştir.  

Diğer ülkelerde olduğu gibi bu kriz ortamının sonuçlarını yönetme noktasında 

Türkiye’deki siyasal kurumsal yapısı da yetersiz kalmıştır. Bu çerçevede köklü bir 

siyasal dönüşüm yaşanmasına yönelik iç ve dış kamuoyu baskısı Türk siyasal 

yaşamında karşılık bulmuştur. Cumhuriyet’in ilanından sonra kurulan ve alternatif 

siyasal aktörlere kapalı tek parti sistemi bırakılmış, bu bekletiler doğrultusunda çok 

partili siyasal sisteme geçilerek kurumsal bir değişim başlatılmıştır. Böylece İslami 

grupların yanında muhalif tüm aktörlere kapalı olan tek aktörlü Kemalist siyasal yapı 

çok partili sisteme geçiş kararıyla birlikte sonlandırılmıştır.409  

1 Kasım 1945’te Meclis açılış konuşmasında Milli Şef İsmet İnönü’nün “ciddi bir 

muhalefet partisine gereksinim duyulduğunu” ilan etmesi, kurumsal siyasal sistemin 

dönüşümü bakımından önemli bir gelişme olmuştur.410 10 Mayıs 1946 tarihinde 

 
408 Şentürk, a.g.e., s.312 
409 Çok partili yaşama geçilmesiyle ilgili farklı tarih ve olaylar zikredilmiştir. “Bunların başlıcaları, 

Milli Kalkınma Partisi’nin kuruluş tarihi olan 18 Temmuz 1945, Demokrat Parti’nin kuruluş tarihi 

olan 7 Ocak 1946, 12 Temmuz Beyannamesi (12 temmuz 1947), Demokrat Parti’nin millet iradesiyle 

iktidara geldiği tarih olan 14 Mayıs 1950” Bkz.: M.Serhan Yücel, Çankaya’dan Beştepe’ye 

Türkiye’de Cumhurbaşkanı Seçimleri, İstanbul, Ülke Siyaset, 2016, s.57 
410 Cem Eroğlu, “Çok Partili Düzenin Kuruluşu: 1945-1971”, Geçiş Sürecinde Türkiye, Haz. Irvın 

C.Schink, E.Ahmet Tonak, İstanbul, Belge yayınları, 6.bs., 2013, s.175 



 124 

yapılan Olağanüstü CHP kurultayı ise, siyasal sistemin değişim sürecinde önemli bir 

milat olmuştur. Bu kurultayda alınan kararlar kapsamında, değişmez “milli şef” yerine 

parti liderliği “genel başkanlık” sistemine dönüştürülmüş, parti ve dernek kurulması 

kabul edilmiştir.411  

Kemalist modernleşme politikası kapsamında dini değerleri kurumsal yapılardan 

dışlayarak “dini devletin kontrolü altına ve düzenleme sahası” içine almayı hedefleyen 

yaklaşım son bulmuştur. Batılı değerlere uyum sağlayacak şekilde toplumu tek 

merkezden dönüştürmeyi hedefleyen siyasal proje, çoğulcu katılıma imkan verecek 

şekilde değişime konu olmuştur.”412 Yaşanmakta olan toplumsal krizleri yönetmek 

için bir formül olarak görülen yeni siyasal kurumsal yapı, bir önceki dönemdeki katı 

laiklik uygulamalarını kaldırmıştır. Bu kapsamda “Türkçe ezan, Türkçe hutbe ve 

namaz” uygulamaları geri çekilmiştir.413 Tek parti döneminin siyasal aktörü olarak 

CHP 1945 ile 1950 yılları arasında iktidarda kalsa da, yeni siyasal kurumsallaşmanın 

etkileri bu dönemden itibaren görünür olmaya başlamıştır.  

Çok partili yaşama geçiş sürecinin diğer yansıması, siyasal alanda yeni partilerin 

ortaya çıkması olmuştur. Ancak bu sürecin temel belirleyici gelişmesi hiç kuşkusuz, 

1946’da Demokrat Parti’nin (DP) kurulmasıdır. 14 Mayıs 1950 tarihinde yapılan genel 

seçimler, o güne dek Türk siyasal yaşamının temel aktörü CHP’nin tek parti iktidarını 

sonlandırmıştır.414 CHP’den iktidarı devralan DP, kurumsal siyasal sistemin önemli 

iki alanında değişikliğe gitmiş; Cumhurbaşkanlığı’na Celal Bayar’ı, Meclis 

Başkanlığı’na ise Refik Koraltan’ı seçmiştir.415  

 
411 Simon Wigley, “Parliamentary Immunity in Democratizing Countries: The Case of Turkey”, 

Human Rights Quarterly, Vol.31, S.3, 2009, s.578; Dursun, a.g.e., s.56; Abdullah Yıldız, 28 Şubat 

Belgeler, İstanbul, Pınar Yayınları, 2.bs., 2000, s.15 
412 Sabri Sayarı, “İslam, Laiklik ve Demokrasi: Türkiye Örneğinde Perspektifler”, İslam ve 

Demokrasi, Haz. Y.Fincancı v.d., İstanbul, TÜSES Vakfı Yayınları, 1994, s.137; Keyman, 

“Modernity, Secularism ans Islam: The Case fo Turkey”, s.216 ve 219; Mert, Merkez Sağın Kısa 

Tarihi, s.42; Heper, “Türkiye’de İslam, Siyasal Sistem ve Toplum”, s.374 
413 Birtek veToprak, “Türkiye’de Siyasal İslam’ın Yükselişi”, s.6; Cündioğlu, a.g.e., s.49; Keyman, 

a.g.e., s.220; Cihan Tuğal, Pasif Devrim: İslami Muhalefetin Düzenle Bütünleşmesi, İstanbul, Koç 

Üniversitesi Yayınları, 2010, s.15; Ali Yaşar Sarıbay, Postmodernite, Sivil Toplum ve İslam, 

İstanbul, Alfa, 3.bs., 2001, s.68 
414 Dursun, a.g.e., s.89-91; 1950 Genel Seçimlerin sonuçları için Bkz.: Yücel, a.g.e., s.64 
415 Eroğlu, “Çok Partili Düzenin Kuruluşu: 1945-1971”, s.184 



 125 

Bu dönemden itibaren siyasal sistem ile kamuoyu arasında karşılıklı bir etkileşim söz 

konusu olmuştur. Türk toplumunda yaşanan sanayileşme olgusuna bağlı kırsaldan 

kente göç, şehir yaşamında karşılaşılan modernleşme olgusu ve bunun ürettiği sosyal 

ve kültürel krizler, siyasal sistemin aktörlerinin tercihlerini ve politik önceliklerini 

büyük oranda etkilemiştir.416 Bu bağlamda krizleri yönetmek için gündeme gelen 

siyasal sistem dönüşümünün iktidara taşıdığı DP, göç olgusuyla büyük kentlerin 

çevresinde oluşan yeni sosyal sınıfların kültürel taleplerini ön planda tutan bir siyasal 

pozisyon geliştirmiştir.  

Yeni kurumsal sistemin siyasal aktörlerinin kamuoyu desteğine duyduğu ihtiyaç ve 

bunun yanında siyasal alana taleplerini iletmeye istekli geniş halk kitlesi, artan bir 

siyasallaşma süreci başlatmıştır. Bu bağlamda seçmen desteğini kazanma arayışı, 

farklı taleplere siyasal alanda yer verilmesini normalleşmiştir. Çok partili yaşamın bir 

sonucu olarak, ekonomik alanda liberal politikaları, resmi ideolojinin bir parçası 

olarak milliyetçi eğilimleri ve  sosyal gruplarla iletişim kurmak için dindar kitleleri 

hedefe alan siyasal yaklaşımları bir potada eritmeyi hedefleyen eklektik yaklaşımlar 

DP iktidarıyla birlikte yaygınlaşmıştır.417 Siyasal sisteme hakim olan bu eklektik 

anlayış, Adalet Partisi (AP) ve diğer partilerin oluşum süreçlerinde görüleceği üzere, 

Türk siyasal yaşamını etkileyecek birçok siyasal ittifakın hızlıca kurulmasına ya da bir 

o kadar hızlı dağılmasına neden olacak yüksek bir siyasal mobilite üretmiştir. 

 

1.7. SİYASAL KURUMSALLAŞMA BAĞLAMINDA 

İSLAMCILIĞIN TARİHSEL SÜRECİ  

Osmanlı Devletinin Batılı devletler karşısında yaşadığı gerileme karşısında bir 

savunma hattı üretmek üzere gündeme gelen İslamcılık siyaseti, tarihsel olarak yeni 

bir kurumsallaşma arayışını ifade eder. Osmanlı modernleşme sürecinde Batılı 

formlarda oluşturulan siyasal ve sosyal yapılara karşın İslamcılık düşüncesi, 

geleneksel kurumları modern içeriklerle yeniden yorumlayarak alternatif bir 

kurumsallaşma çabasının temsilcisi olmuştur. Kurumsallaşma yaklaşımı üzerinden 

 
416 Mert, Merkez Sağın Kısa Tarihi, s.35-38 
417 Mert, a.g.e., s.50 



 126 

İslamcılığın ortaya çıkışından Cumhuriyet dönemine, kurumsal yenilenme arayışında 

üç temel süreç ön plana çıkar: 1-meşruiyet bunalımını çözme arayışları, 2-klasik 

kurumların restorasyonu ile yeniden kurumsallaşma arayışı, 3-kurumsal baskılar 

karşısında entegrasyon ve katılım krizini çözmek için yeni bir siyasal kurumsallaşma 

arayışı. 

Kurumsal yenilenme sürecinin ilk unsuru meşruiyet bunalımını çözme arayışıdır. 

Osmanlı Devletinin içine düştüğü sosyal, siyasal ve kültürel çözülme sürecinin 

sonlandırılmasında klasik kurumsal yapıların yetersiz kaldığı kabulü, yeni arayışları 

gündeme getirmiştir. Bu bağlamda parlamento gibi Batılı kurumların Osmanlı siyasal 

sisteminde kurulmasına paralel olarak geleneksel kavramlar yeni içeriklerle 

yorumlanmıştır. Böylece bu yeni kurumsal yapıların geleneksel değerler sistemine 

yabancı olmadığı anlatılmaya çalışılmıştır. Bunun yanında meşveret, adalet, şura gibi 

geleneksel kavramlar, Kur’an ve sünnetle irtibatlı olarak modern içeriklerle yeniden 

yorumlanarak klasik kurumların restorasyonu hedeflenmiştir.418  Bu kapsamda Kanuni 

Esasi’nin 11. maddesi devletin resmi dininin İslam olduğunu tespit ederken aynı 

zamanda, anayasalı parlamenter sistemin geleneksel İslami referans sisteminde 

meşveret kavramına karşılık geldiği düşüncesi, restorasyon anlayışıyla İslamcıların 

1908 Meşrutiyet devrimine olumlu yaklaşmalarına neden olmuştur.419 

Osmanlı klasik düşüncesinden destek alarak güncel siyasal tartışamalara yönelik 

meşruiyet arayışında “içtihat kapısı” formülü kullanılmıştır.420 Meşruiyet 

yaklaşımının temel sorunu olan “şeriata uygunluk” meselesi, yönetim şeklini esas alan 

anlayış yerine, ilkeyi bazlı siyaset yaklaşımının getirilmesiyle çözülmüştür. Bu 

anlayışla “Kur’an’da ve hadislerde…ilkelerin vazedildiği, bu ilkeleri benimseyen ve 

uygulayan her yönetim biçiminin şeriata uygun olabileceği” yorumuyla adalet, şura 

gibi kavramlar yeniden yorumlanarak siyasal meşruiyet üretilmiştir.421  

 
418 Cihan Tuğal, “AKP İktidarı: Sermayenin Pasif Devrimi”, Birikim, İstanbul, Sayı:204, Nisan 2006, 

s:28 
419 Feroz Ahmad, Bir Kimlik Peşinde Türkiye, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2008, 

s.63 
420 Akdoğan, AK Parti ve Muhafazakar Demokrasi, s.92-96; Milletvekili kavramına kadim İslam 

kültüründen üretilen karşılık “ehl-i hall ü akd” ve “ehl-i men’a”dır. Bkz.: Kara, İslamcıların Siyasi 

Görüşleri, s.172  
421 Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi, s.53 



 127 

Osmanlı modernleşme sürecinden dışlanmamak için İslamcılık düşüncesinin çözüm 

arayışına girdiği ikinci unsur, klasik kurumların restorasyonuyla gerçekleştirilmek 

istene yeniden kurumsallaşma çabasıdır. Gerek Osmanlı Devletinin klasik 

kurumlarının yeni beklentileri karşılayacak şekilde canlandırılması, gerekse Hilafet 

gibi klasik İslam kurumlarının yeniden güçlendirilmesi arayışı bu sürecin temel 

unsurlarıdır. İslamcılık düşüncesi için klasik dönem Osmanlı kurumsal yapısı önemli 

bir referans kaynağı olmuştur. Klasik Osmanlı döneminin ihtişamının geleneksel 

kurumsal yapılarla birlikte yeniden canlandırılması, bu kurumların içinde düştüğü 

zaafiyeti giderecek restorasyonu gerçekleştirecek reformların neler olduğunu, Türkiye 

İslamcılığı için önemli bir tartışma alanıdır. 

Bu bağlamda İslamcılar, “Osmanlı’nın içine düştüğü bu durumdan nasıl kurtulacağı” 

sorusuna makul cevaplar üretmek ve devletin “eski ihtişamlı günlerine” dönmesini 

sağlamak için klasik Osmanlı kurumlarını temel kurumsal referans kaynağı olarak 

görmüşlerdir.422 Geleneksel Osmanlı kurumlarının canlandırılması arayışında İslam’ın 

altın çağı olarak tanımlanan asr-ı saadet döneminin ilkelerinden yararlanılması, eski 

ihtişamlı günleri geri getirecek kurumsal tazelenme formülünün motivasyonu 

olmuştur. Kur’an ve Hz.Peygamber’in sünnetindeki ilkelerden yararlanarak yeni bir 

sosyal, siyasal ve ahlaki yapılanma ve kurumsal dinamizm üretme çabası olarak 

tecdid/yenilenme/reform yaklaşımı, bu kurumsal arayışın diğer bir ifadesi olmuştur. 

423  

Geleneksel kurumların yenilenmesinin yanında, Hilafet gibi mevcut kurumlara yeni 

dini ve siyasi içeriklerin yüklenmesi, bu dönemin yeniden kurumsallaşma arayışının 

bir parçasıdır. Dini bir motivasyon kaynağı olarak geleneksel yapı içerisinde sembolik 

bir role sahip olan Halifelik makamı özellikle Sultan II.Abdülhamid dönemine siyasal 

bir içerikle etkin bir şekilde kullanılmıştır.424 Bu bağlamda Halifelik makamı, hem 

gündeme gelen reformlara karşı toplumsal desteğin sağlanmasında meşruiyet zemini 

 
422 Akçura, a.g.e., s.35; Bilge, a.g.e., s.25 
423 Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi, s.17; Karpat, a.g.e., s.34-37 
424 Çağlayan, a.g.e., s.111; Turan, a.g.e., s.779 



 128 

olmuş, hem de Halife Sultanın ihtiyacı olan kamusal desteğin üretilmesi işlevini yerine 

getirmiştir.425   

Eski ihtişamlı günleri getirecek kurumsal yenilenme arayışının uzantısı olarak 

Halifelik kurumunun yeni siyasal işlevler yüklenerek kullanılması, Osmanlı 

padişahının güvenlik ihtiyacına ve meşruiyet arayışına önemli katkılar sunmuştur.426 

Aynı zamanda Halifelik makamı, Batı hegemonyası ve onun gölgesinde gelişen 

milliyetçilik ideolojisinin yayılmasına engel olmak İslamcılar tarafından kurumsal bir 

set olarak kullanılmaya çalışılmıştır.427 

Bu tarihsel süreçte karşımıza çıkan üçüncü olgu, kurumsal baskının şiddeti karşısında 

İslamcılık düşüncesi yeni arayışlara girmiş ve aşılamayan entegrasyon ve katılım 

krizleri karşısında yeni bir siyasal kurumsallaşmaya yönelmiştir. Osmanlı ve 

devamında Cumhuriyet modernleşme projesi tarafından dışlanan İslamcı siyaset, 

özellikle çok partili yaşama geçildikten sonra yeni arayışlara girmiştir. Bu kapsamda 

İslamcı eğilim, Kurtuluş Savaşının ardından Büyük Millet Meclisi içindeki muhalif 

parti Terakkiperver Cumhuriyet Fırkası içinde pozisyon almıştır. Bu partinin tasfiye 

edilmesinin ardından daha sonra kurulacak Serbest Cumhuriyet Fırkasında yer 

bulmaya çalışmıştır. Bu partinin de merkez siyaset elitleri tarafından tasfiye 

edilmesiyle keskinleşen tek parti döneminde kısmen arka planda kalmıştır. 1945’ten 

itibaren gündeme gelen çok partili sistemle birlikte İslamcı düşünce tekrar görünür 

olmaya başlamıştır. 

İslamcılık düşüncesine taraftar olanların hızlı bir şekilde DP’nin kurumsal yapısı 

içinde yer bulması, bu süreçte önemli bir kavşak olmuştur. DP iktidarının askeri 

müdahaleyle sonlandırılması, AP’nin onun mirasını kullanan siyasal aktör olarak 

sahneye çıkması, İslamcı eğilimlerin yeni istikametini tayin etmiştir. Ancak parti 

yöneticileri İslamcı figürlere parti içinde yeterli alanı açmamıştır. Bu nedenle İslamcı 

eğilim sahipleri mevcut siyasi partiler içinde yer bulamayarak ciddi bir entegrasyon ve 

katılım kriziyle karşılaşmıştır. Siyasal kurumsallaşma perspektifi içinde siyasi 

partilerin oluşumunu izah eden bunalım/kriz yaklaşımıyla, çözülemeyen bu siyasal 

 
425 Turan, a.g.e., s.82-83; Karpat, a.g.e., s.10; Şentürk, a.g.e., s.57 
426 Turan, a.g.e., s.79 
427 Mardin, a.g.e., s.93; Karpat, a.g.e., s.571 



 129 

krizler, MGH olarak tanımlanacak yeni bir siyasal kurumsal yapının oluşmasına zemin 

hazırlamıştır. 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 130 

İKİNCİ BÖLÜM 

MİLLİ GÖRÜŞ HAREKETİ’NİN SİYASAL 

KURUMSALLAŞMASI VE SİYASAL AYRIŞMA SÜRECİ 

 

 

2.1. KURUMSAL ÇEVRE KARŞISINDA SİYASAL 

KURUMSALLAŞMA ARAYIŞLARI  

Türkiye’de çok partili yaşama geçildikten sonra oluşan siyasal atmosfer ve kurulan 

yeni partilerin oluşturduğu siyasal çevre içinde aktörlerin karşılıklı etkileşimi ve 

MGH’nin kurumsallaşması inceleme konusu yapılacaktır. DP’nin iktidarda olduğu 

1950 ile 1960 yılları arasındaki siyasi eğilimler, 27 Mayıs askeri darbesi koşullarında 

şekillenen siyasal atmosfer, siyasal kurumsal yapı üzerinde çeşitli etkiler üretmiştir. 

DP’nin on yıl süren iktidarı döneminde toplum ile geliştirdiği güçlü etkileşim, ürettiği 

sosyal ve siyasal ilişki zemini askeri darbe ile ortadan kaldırılmıştır. 27 Mayıs darbesi, 

askeri-sivil bürokrasi lehine siyasal alanı daraltacak düzenlemeler getirmiştir.428 

DP ile yaşanan iktidar değişimiyle ekonomik refah artışı ve siyasal özgürlüklerin 

genişleyeceği beklentisi, söz konusu dönemde siyasal etkileşim için bir zemin 

olmuştur. Tek parti döneminde siyasal sistem içinde temsil imkanı bulamayan ve 

merkez iktidar karşısında siyasal katılım ve bütünleşme krizi yaşayan İslamcı siyaset, 

DP iktidarı ile birlikte kendini daha rahat ifade edebileceği bir siyasal ortam bulmuştur. 

“Liberal ekonomik politikaları öngören seçkin parti yöneticileri ile Cumhuriyet 

Devrimi’ne ve daha çok onun kültür değişimi politikalarına karşı oluşan toplumsal 

tepkilerin koalisyonundan oluşan Demokrat Parti”429 döneminde genişleyen siyasal 

alan, İslamcı eğilimlerin bu partiye yönelmesine neden olmuştur.430 Ancak zamanla 

gelişen sağ siyasetin popülist yaklaşımlarla dini değerleri araçsallaştırma eğilimi, 

İslami hassasiyetlerin mevcut siyasi partilerin politikalarında yer bulamaması ve 

muhafazakar kimlikleriyle ön plana çıkan isimlerin parti yönetimine katılma 

imkanlarının sınırlandırılması bir entegrasyon krizi üretmiştir. Karşılaştıkları siyasal 

 
428 Dursun, a.g.e., s.58-61 
429 Mert, Merkez Sağın Kısa Tarihi, s100 
430 Ömer Çaha, Modern Dünyada Din ve Devlet, İstanbul, Timaş, 2008, s.217 



 131 

katılma ve bütünleşme krizini aşmak için kendisine yeni bir siyasal zemin arayışına 

giren İslamcı kesim, Milli Görüş Hareketiyle ayrı bir siyasal kurumsallaşmayı hayata 

geçirmiştir. 

2.1.1.Merkez Sağda Temsil Krizi ve Milli Görüş Hareketi 

Tek parti iktidarı eliyle hayata geçirilen Batı merkezli modernleşmeci devrimlere 

duyulan tepki, İslami gruplar ile sağ siyasal partiler arasındaki ilişkinin zemini 

olmuştur. CHP’nin temsil ettiği tek parti dönemine duyulan tepkinin ürettiği yaygın 

destek ile yapılan ilk bağımsız seçimlerde tek başına iktidar olan DP, toplumun temel 

unsurlarının (toprak sahipleri, kent tüccarları, küçük köylüler ile dini cemaatler) bir 

araya geldiği siyasal merkez olmuştur. DP, hem tek parti döneminin temsilcisi olarak 

CHP’ye duyulan tepkinin, hem de o dönemde devlet kurumları kullanılarak 

gerçekleştirilen Batılı laik modernleşmeci politikalara karşı tepkinin ifade edildiği 

adres olmuştur.431  

DP iktidara gelir gelmez, kendisine yönelen halk desteğinin arkasındaki tepkiyi 

dikkate alan siyasal adımlar atmıştır. Bu kapsamda tek parti iktidarı döneminde dinin 

temel sembollerinden ezanın “Türkçeleştirilmesi” uygulamasına son vererek aslına 

uygun Arapça okutulması, radyolarda Kur’an-ı Kerim yayınının yapılması gibi 

adımlar, DP iktidarı ile halk arasındaki bağı güçlendirmiştir.432 Böylece henüz farklı 

bir kurumsallaşma içine girmemiş dini hassasiyetlere sahip sosyal kesimler ile 

bunların önde gelen isimlerinin desteği DP’ye yönelmiştir.433 

Katı modernleşmeci kültür politikalarını yumuşatan ve geleneksel değerleri 

önemseyen siyasi tercihleriyle güçlü bir halk desteği alan DP’nin ürettiği siyasal 

atmosfer, 27 Mayıs müdahalesiyle kesintiye uğramıştır.  DP geleneğini sürdüren AP 

yönetiminin dini gruplarla girdiği tek yönlü ilişki, talepleri siyasal tercihlere 

yansımayan muhafazakar isimleri bu partiden uzaklaştırmıştır. Böylece ortak karşıtlık 

duygusundan beslenen, DP ve sağ siyasal partilerle kurulan siyasal ilişki MGH’nin 

kurumsallaşma sürecinde son bulmuştur. Ancak İslami grupların tamamı MGH 

 
431 Mert, Laiklik Tartışmasına Kavramsal, s.12; Tuğal, Pasif Devrim, s.55; Mert, Merkez Sağın 

Kısa Tarihi, s.98 
432 Dursun, a.g.e., s.94-95; Yücel, a.g.e., s.69 
433 Çaha, a.g.e., s.217 



 132 

partilerine destek vermemiş, bazı dini cemaatler farklı eğilimler göstermiştir.434 

Türkiye’de, genel bir ifadeyle dini hassasiyete sahip sosyoloji ya da İslami gruplar, 

sahip oldukları özellikler ve yöneldikleri amaçlar doğrultusunda farklı siyasi 

tercihlerde bulunmuştur.  

Bu farklılığı tespit için Türkiye’deki İslami grupları dört ana kategoride değerlendiren 

Çaha, bu dini sosyolojik yapıyı şu şekilde tasnif eder: “Cemaatler, tarikatlar, siyasal 

gruplar ve bağımsız gruplar.” Bu gruplamada yer alan “siyasi gruplar” daha sonra 

MGH’ye dönüşecek geleneği temsil etmektedir. Daha sonra Erbakan gibi isimlerin 

etrafında konsolide olacak bu dini siyasal gruplar, sağ siyasal gelenekten uzaklaşarak 

yeni bir siyasal kimlik arayışına girmişlerdir. Bu ayrışma sürecinin sonunda, yeni bir 

kurumsal yapı olarak “merkez sağ ve merkez sol siyasete karşı 1960’ların sonunda 

ortaya çıkan Milli Görüş geleneği” İslamcı siyasetin temsilciliğini üstlenecektir.435 

MGH ile kurumsallaşan İslami gruplar ile sağ siyasi partiler arasındaki temel ayrım, 

sağ partilerin dini değerler ile onun toplumsal görünümlerine yüklediği pragmatist 

anlamdır. Çok partili yaşam ile birlikte siyasi partilerin ihtiyaç duyduğu toplumsal 

desteği sağlamak için önemli bir kaynak konumundaki kırsal kesim ve kırsaldan 

şehirlere göç eden geniş kitlelerle ilişki kurmanın temel aracı İslami içerikli söylemler 

olmuştur. Bu bağlamda bu geniş halk kitlesi, sosyo-kültürel ve siyasal beklentilerinin 

siyasal alana taşınması için sağ siyasal partilere yönelmişlerdir. Siyasal alanın 

gereksinim duyduğu kamusal destek arayışı ve tek partinin kökleşmiş kurumsal yapısı 

içinde konumunu güçlendirmeyi amaçlayan yeni siyasi partiler için dini çevrelerin 

desteğini almak daima önemli olmuştur.  

Dini değerleri önemseyen kitle için de, Cumhuriyet rejiminin sert kültürel 

poltikalarının ardından dini ve geleneksel kültürel değerlerin sağ partiler tarafından 

siyasal alanda temsil edilmesi düşüncesi çok anlamlıydı. Sağ partilerin dinin toplumsal 

görünümlerine imkan verecek politikaları dile getirmesi, önemli bir sorunun çözülmesi 

anlamına geliyordu.436 Kırsalın, Anadolu’dan göç ederek şehirlerin çevresine yerleşen 

 
434 Bulaç genel olarak Türkiye’deki Müslümanları üç ana grupta tasniflemektedir:1-Dini Cemaatler, 2-

Politik Grup, 3-Bağımsız gruplar. Bkz.: Ali Bulaç, Göçün ve Kentin Siyaseti, s.533 
435 Çaha, a.g.e., s.203 
436 Bulaç, a.g.e., s.110 



 133 

kitlenin ve dini grupların beklentilerinin sağ partilerin söylemlerinde yer bulmasına 

karşı, bunların söylemden öteye geçerek somut politikalara dönüştürülmemesi bu 

beklentiyi olumsuz etkilemiştir.437 Bu çerçevede dini ve geleneksel değerlerden 

kaynaklanan politikalar sağ partilerde sadece söylem malzemesi olmuştur. Aynı 

zamanda sosyolojik beklentiler bakımından küçük ve orta ölçekli işletmelerin temsil 

ettiği sorunların çözümüne dair ciddi politika önerilerinin geliştirilmemesi, dini 

çevreler ile yerel kültürel değerleri önemseyen sosyo-ekonomik çevrelerin sağ siyasal 

gelenekten uzaklaşmasına neden olmuştur.438 Bu çevrelerin siyasal alanda 

beklentilerinin sahiplenilerek somut politikalara dönüştürülmesi beklentisi, yeni bir 

siyasal kurumsal kimlik arayışını güçlendirmiştir. 

2.1.2. İslami Cemaatlerin Siyasal Konumu ve Milli Görüş Hareketi 

Türkiye’de kırdan kentlere yönelen göçün ürettiği sosyoloji ve hemşehri derneği tarzı 

mikro örgütlenmeler ile dini değerler üzerinde insanlara bir anlam dünyası sunan 

cemaatler, 1950’lerden sonra büyük önem kazanmışlardır. Şehirlerin çevresinde 

oluşan mahallelerde yaşayan, kentin karmaşası ve yerel değerlere kısmen uzak 

alışkanlıkları karşısında, dini cemaatler göçün ürettiği bu sosyolojiye korunaklı bir 

yaşam alanı üretmiştir. Dini duygularıyla kent yaşamına entegre olmak için çok fazla 

seçeneği olmayan bu kitle için dini cemaatler sığınılacak doğal limanlar olmuştur. Bu 

cemaatler, “nihai olarak moral teslimiyete dayandığından bireyin karmaşık bir 

ortamda var olabilmesini” kolaylaştıran bir rol üstlenmiştir.439  

Cemaatler bu sosyo-kültürel öneminin yanında, geniş kitlelerin siyasal alana olan 

mesafesini kısaltan bir rol oynamıştır.440 Dini cemaat yapıları içerisinde kendisini daha 

rahat ifade etme olanağı bulan çevresel aktörlerin talep ve beklentileri, bu yapılar 

vasıtasıyla siyasal aktörlere aktarılarak siyasal çıktılara konu olması sağlanmıştır. Bir 

siyasal katılma aracı olarak cemaatler, toplumsal birimlerden aldığı talepleri siyasal 

alana taşımıştır. Bu sosyo-politik fonksiyonun yanında cemaatler, sunduğu davranış 

 
437 Bulaç, a.g.e., s.140,160  
438 Serdar Şen, Refah Partisi’nin Teori ve Pratiği, İstanbul, Sarman Yayınevi, 1.bs., 1995, s.18-19 
439 Sarıbay, Postmodernite, s.185 
440 Sarıbay, a.g.e., s.185 



 134 

kalıplarıyla günlük yaşamın daha fazla dini yaklaşımlarla uyumlu hale gelmesini 

sağlayarak dini bir fonkiyonu yerine getirmiştir.441  

Tek partinin baskı döneminde siyasal katılımdan ziyade öncelikle bütünleşme kriziyle 

yüzleşen İslami grupların önceliği, CHP iktidarı döneminde sınırlı alanlarını korumaya 

öncelik vermiştir. Çok partili yaşama geçildikten sonra İslami gruplar, siyasal alan 

içerisinde var olma arayışının yanında, dışarıdan müdahale olmaksızın kendi özel 

alanlarını genişletmeye çalışmışlardır. Siyasal alanın çoğulculaşmasıyla meşruiyet 

krizi hafifleyen İslami kesimler, 1960’lı yıllardan itibaren bağımsız kurumsal yapılar 

üzerinden siyasal alana katılım göstermek üzere yeni arayışlar geliştirmişlerdir.  

Dönemin İslami gruplarının (cemaatler, tarikatlar, siyasal gruplar ve bağımsız gruplar) 

kendi aralarındaki ilişkisi iki unsur üzerinden gelişmiştir; 1-siyasal karar süreçlerine 

katılım arayışı, 2-dönemin uluslararası konjonktürünün etkisiyle gündemde geniş yer 

tutan antikomünizm söylemi.442 Mevcut siyasi partilere verilecek destek ve bu 

partilerin ortaya koydukları politikalar karşısında İslami grupların sergilediği tutum 

çeşitliliği, İslami gruplar arasında bir ayrışma üretmiştir. Yeni siyasal koşulları aktif 

bir şekilde değerlendirmek isteyen ve iktidarı amaçlayan MGH’nin sosyal tabanının 

karşısında, Nur cemaatleri, Süleymancılar ve kısmen diğer cemaatler aktif olarak 

kurumsal siyaset içinde yer almaya sıcak bakmamışlardır. Bu gruplar siyasette direkt 

yer almak yerine, sağ siyasal çizgideki partilerin ihtiyacı olan toplumsal desteği 

sağlama karşılığında taleplerini dolaylı olarak hayata geçirmeyi tercih etmişlerdir.443  

İslami grupların sağ partilere destek vererek siyasal alanda dolaylı rol alma yöntemi, 

aynı zamanda siyasal merkez tarafından kabul görmek için bir formül olarak 

kullanılmıştır. İktidar odaklı bir yaklaşıma sahip olan MGH’nin aksine, Türkiye’deki 

İslami grupların önemli bir kısmı için siyasal merkez nezdinde meşru ve güvenli bir 

varlık alanına sahip olmak daha fazla önemsenmiştir. Çınar bu durumu şöyle 

belirtmektedir; “İktidar odaklılık, Milli Görüş Hareketi örneğinde olduğu gibi iktidarı 

 
441 Sarıbay, a.g.e., s:69,185 
442 Doğan Duman, “İslamcı Gençliğin Serüveni”, Birikim, Mart 1997, S:95, s.58-59 
443 Bulaç, a.g.e., s.187; Uğur Ülger, “Siyasal İslam’ın AB’ye Bakış Açısı: Milli Görüş Hareketi 

Örneği”, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Yıl:2017/4, Sayı:29, 

s.620 



 135 

ele geçirme şeklinde tezahür edebileceği gibi, tarikatler örneğinde gördüğümüz 

şekilde merkez sağ siyasetleri destekleyerek yasadışı statünün getirdiği güvenlik 

sorunlarını aşmak şeklinde tezahür edebilir.”444 

İslami gruplar ile MGH arasındaki ilişkiyi etkileyen bir unsur, özellikle 1970’li 

yıllardan itibaren aktif siyaset içerisinde belirleyici bir konum elde edecek Milli Görüş 

partilerinin siyasal tercihleri olmuştur. MSP’nin iktidar olma arayışında CHP ile 

koalisyon yapma seçeneğini değerlendirmesi, İslami gruplar ile arasının açılmasına 

neden olmuştur. CHP-MSP koalisyon hükümetinin bazı kararlardan sol kesimlerin de 

yararlanacak olması nedeniyle, bazı İslami gruplar MGH’yi çok sert bir şekilde 

eleştirmişlerdir. Bu çerçevede “(koalisyon) hükümetinin sol kesimleri de içine alan 

genel bir af çıkarması” anti-komünist söylemlerle ön plana çıkan Nur cemaatinde 

büyük bir memnuniyetsizlik üretmiş ve “komünistlerin affedilmesinden ise, ‘biz 

Medrese-i Yusufiye’de (hapishanede) yatmaya razıyız’” diyeren cemaat mensuplarını 

Milli Görüş geleneğinden uzaklaştırmışlardır.445 İktidar odaklı olmak yerine sağ 

siyasal partilere destek vererek siyaset alanında dolaylı etki üretmeyi hedefleyen 

İslami grupların bu tavrı, ilerleyen süreçte Milli Görüş geleneği ile ilişkileri belirleyen 

bir unsur olacaktır. 

2.1.3.İslam Dünyasından Yapılan Tercüme Eserlerin Etkisi 

Türkiye’deki İslami grupların siyasi yaklaşımlarını etkileyen önemli gelişmelerden 

biri, İslam coğrafyasında yürütülen bağımsızlık hareketleri ve bu hareketlerin etkisiyle 

kaleme alınan özgün eserlerin Türkçeye tercüme edilmesi olmuştur.446 Özellikle 

Pakistan, Mısır ve İran merkezli müellifler tarafından kaleme alınan eserlerin 

tercümesi, MGH’nin iktidar odaklı siyaset anlayışının karşısında iki farklı yönelimi 

gündeme getirmiştir. İlki sömürgelerin bağımsızlıklarına vurgu yapmak üzere 

 
444 Menderes Çınar, “AKP ve İslami Hareketler: Defansif ve Dağıtıcı İktidar Kardeşliği”, AKP 

Kitabı: Bir Dönüşümün Bilançosu, Haz. İ. Uzgel - B. Duru, Ankara, Phoenix Yayınevi, 2. bs., 2010, 

s.309 
445 Bulaç, a.g.e., s.186 
446 Bu dönemde eserleri tercübe edilen bazı isimler şunlardır: Ebu’l-Ala el-Mevdudi, Ebu’l Hasan el-

Haseni en-Nedvi, Hasan el-Benna, Haydar Bammat, Abdürrezzak Nevfel, Seyyid Kutub, Mustafa 

Sıbai, Abdulaziz Bedr, Maruf Devalibi, Muhammed Bakır es-Sadr, Muhammed Hamidullah, M.A. 

Mannan, Muhammed Ebu Zehra, Mahmud Ahmed, Maxime Radinson, Muhammed Kutub, 

Takiyüddin Nebhani, İbn Teymiyye, M.Reşid Rıza el-Hüseyni, Ali Şeriati, Abdulkadir es-Sufi, Rene 

Guenon, Seyyid Hüseyin Nasr, Bernard Lewis, Nikki R.Keddie. Aktaran Bulut, a.g.e., s.916-925 



 136 

geliştirilmiş olan ulusal sınırları aşan bir ümmet birliği anlayışı; diğeri ise İslam 

ülkelerinin içerisinde bulunduğu gerilemenin gerekçesi olarak kabul edilen geleneksel 

din anlayışının yerine temel dini kaynaklara dönülmesini tavsiye eden modernist 

yaklaşım.447  

Tercüme eserlerde gündeme getirilen yeni düşünceler, mevcut siyasal aktörleri ve 

İslami grupların güncel siyaset içinde aldığı pozisyonları ciddi bir eleştiriye tabi 

tutmuştur. Bu eleştirel atmosferin etkisiyle “sömürgeciliğe karşı savaş veren 

ülkelerde, modern zamanlar için İslam’ı yeniden yorumlayan yazar ve düşünürlerin 

kitaplarının çevirisi ve yayını, bu yıllarda Türk sağı ile İslam arasındaki çelişkiyi 

görebilen genç bir kuşağın yetişmesine yardımcı olmuştur.”448 

İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra uluslararası alanda oluşan siyasal ortamın eleştirisi ve 

kurulan güdümlü kurumsal yapıların sorgulanması, bu eserlerin temel motivasyonu 

olmuştur. Bu bağlamda “dünyanın çağdaş sorunları, ekonomik ve sosyal adalet vb. 

gibi konularda İslam’ın da bir cevabının bulunduğu”nun gösterilmeye çalışıldığı  

“sosyal adalet, kapitalizm eleştirileri ve İslam-sosyalizm ilişkilerini konu edinen” 

eserlerin sayısı 1960’lardan itibaren gerek Türkiye’de gerekse Ortadoğu coğrafyasında 

hızlıca artmıştır.449 İslam coğrafyasının Batı kapitalizmi karşısında yaşadığı geri 

çekilişe, sosyal ve kültürel dağılmışlığa çözüm olarak, yine İslam’ın kendi değerlerine 

sahip çıkılması savunulmuştur. Tercüme eserler üzerinden bu argümanları savunan 

muhalif İslami yaklaşımlar, İslam’ın bütünlüklü bir sistem teklifine sahip olduğunu 

göstermeye çalışmıştır.450 Bu çerçevede kapitalizmin dünyada sahip olduğu 

hegemonyaya karşı, Müslüman düşünürler alternatif bir iktisadi sistem teklifi 

üretmeye çalışmış ve “bu sistemin kapitalist ve sosyalist iktisadi ve toplumsal 

sistemlerden tamamen farklı bir sistem olduğunu vurgulamaya özen 

göstermişlerdir.”451 

 
447 Hulusi Şentürk, “Yeni İslamcılık, Neo-muhafazakârlık Özentisinin Sonucu”, Söyleşi Asım Öz, 

(Çevrimiçi) https://www.dunyabulteni.net/islamcilik-konusmalari/yeni-islamcilik-neo-muhafazakrlik-

ozentisinin-sonucu-h161500.html, 17 Kasım 2020; Çaha, Modern Dünyada Din ve Devlet, s.191 
448 Duman, a.g.e., s.62 
449 Bulut, a.g.e., s.916 
450 Kadir Canatan, “Çağdaş Siyasal İslam Düşüncesinin Gelişim Seyri”, Bilgi ve Düşünce, S:3, Aralık 

2002, s.35-36 
451 Bulut, a.g.e., s.917 

https://www.dunyabulteni.net/islamcilik-konusmalari/yeni-islamcilik-neo-muhafazakrlik-ozentisinin-sonucu-h161500.html
https://www.dunyabulteni.net/islamcilik-konusmalari/yeni-islamcilik-neo-muhafazakrlik-ozentisinin-sonucu-h161500.html


 137 

Tercüme edilen eserlerde temel dini kaynaklara yönelik ciddi bir vurgu yer almıştır. 

Meşveret, şura gibi geleneksel kavramlar ilk kaynak olarak Kur’an ve sünnet ile 

irtibatlandırılmış, aynı zamanda modern bir yaklaşımla tevil edilmişlerdir. Bu 

kavramlara yeni içerik teklif eden tartışmalar dönemin siyasi yaklaşımlarını 

etkilemiştir.452 MGH partilerinin aktif siyasette etkili pozisyonlar kazanması, İslami 

gruplar arasındaki bu tartışmaları yoğunlaştırmıştır. Siyasal alana ilişkin tedbirli bir 

duruş sergileyen dini gruplar, MGH partilerinin ürettiği siyasal etkileşim ve tercüme 

eserlerin ürettiği atmosferde daha fazla siyasallaşmıştır. Önce gençlik hareketlerinde 

görülen bu etki, daha sonra geniş bir sosyolojik eksende Hasan El-Benna, Seyyid 

Kutup, Mevdudi gibi düşünce adamlarının tercüme edilen kitaplarının etkisiyle siyasal 

beklentilerin daha yüksek sesle dile getirildiği bir dönem başlamıştır.453   

Toplumsal dönüşümün aracı olarak eğitim faaliyetlerine odaklanan ve genel 

amaçlarıyla siyasal beklentilerden uzak olan İslami gruplar ile MGH partileri arasında 

çok sınırlı bir ilişki söz konusu olmuştur. Ancak tercüme hareketlerinin etkisiyle 

demokrasi, ulus devlet, meşveret, adalet gibi kavramların yeniden yorumlanmasıyla 

birlikte toplumların değişimine yönelik yeni görüşler gündeme gelmiştir. Bu eksende 

aşağıdan yukarıya eğitim merkezli toplumsal dönüşüm hareketlerinin yanında, 

toplumu yukardan aşağıya siyasal mekanizmalarla dönüştürmeyi benimseyen “İslam 

devleti” yaklaşımı gündeme gelmiştir.454 Bu atmosfer içinde iktidar odaklı siyasal 

hedefleriyle MGH partileri, toplumsal değişim için devlet mekanizmaları ile siyasal 

süreçlerin kullanılması düşüncesine yakın durmuştur.455  

 
452 Tuğal, “AKP İktidarı: Sermayenin Pasif Devrimi”, s:28 
453 Şentürk, İslamcılık, s.431 
454 Akdoğan, AK Parti ve Muhafazakar Demokrasi, s.92,98; Bulut, a.g.e., s.922 
455 Şerif Mardin, “Turkish Islamic Exceptionalism Yesterday and Today:Continuity, Rupture and 

Reconstruction in Operational Codes”, Turkish Studies, Vol. 6, No:2, June 2005, s.160 



 138 

 

2.2. MİLLİ GÖRÜŞ HAREKETİ’NİN SİYASAL 

KURUMSALLAŞMA SÜRECİ 

DP iktidarıyla başlayan çok partili siyasal yapıda, karar süreçleri ile halkın talepleri 

arasındaki ilişkiyi kuracak mekanizma arayışı, sisteme katılım aracı olarak siyasal 

partilerin konumunu güçlendirmiştir. Aynı zamanda siyasal iktidar için partilerin elde 

etmesi gereken siyasal çoğunluk nedeniyle kamuoyu desteği büyük önem kazanmıştır. 

DP iktidarından önce henüz tek parti iktidarının son beş yılında bu iki olgunun 

yansımaları görülmeye başlamıştır. Seçmen çoğunluğunu kazanma arayışı, sosyal ve 

kültürel alanda kamuoyu desteği üretecek geleneksel ve dini alana yönelik olumlu 

adımların atılmasını beraberinde getirmiştir.  

Bu yumuşama ortamının etkisi ve DP’nin iktidara gelmesi, geleneksel olarak 

entegrasyon ve katılma krizi yaşanan kitleleri tekrar siyasal alana yaklaştırmıştır.456 

Bu durum İslami grupların siyasetin halk desteği arayışını kendi lehine kullanması 

şeklinde tezahür eden bu siyasallaşma sürecini başlatmıştır. 1960’lar dini gruplarla 

siyasi partiler arasında ilişkilerin yakınlaştığı bir dönem olmuştur. Dini grupların bir 

kısmı sağ siyasi partilere yakın durarak dolaylı etkileşimi seçmiş, daha sonra MGH 

geleneğini üretecek bazı siyasi gruplar ise aktif siyasetten yana tavır almışlardır. Bu 

geleneğin kurucu ismi Necmettin Erbakan’ın mevcut siyasi partiler içerisinde yer 

bulma arayışıyla başlayan siyasallaşma süreci, daha sonra müstakil bir siyasi partiyle 

kurumsal mücadele verilmesi anlayışına evrilmiş ve Milli Nizam Partisi 

kurulmuştur.457 

2.2.1. Siyasal Katılma Krizi ve Siyasal Kurumsallaşma Süresi 

Osmanlı döneminde toplumsal bir referans kaynağı olarak dini ve geleneksel değerler 

daima ön planda olmuştur. Cumhuriyetin ilk döneminde iktidar elitlerinin 

 
456 Nilüfer Göle, “Otoriter Laiklik ve İslami Katılım”, İslam ve Demokrasi, Haz. Y.Fincancı v.d., 

İstanbul, TÜSES Vakfı Yayınları, 1994, s.123 
457 Ülger, a.g.e., s.622 



 139 

modernleşme projesi karşısında dini değerlerin etki alanı sınırlandırılmıştır. Çok partili 

yaşamdan itibaren, partilerin siyasal çoğunluk arayışı dini çevrelerin önemini tekrar 

artırmıştır. Türkiye’de dinin yaygın bir görünüm kazanması, İslami eğilimlerin sosyal 

ve siyasal alanda ilişkileri etkileyen bir unsur olarak etkinliğinin artması, siyasal alanın 

çoğulcu kimlik kazanmasıyla birlikte olmuştur. Siyasi partilerin kamuoyu desteğini 

elde etmek için geliştirdikleri popülist politikalar, dini grupların kendi imkanlarını 

keşfetmelerini sağlamıştır.458 Sosyo-ekonomik ve kültürel süreçlerin dindar kitleleri 

etkilemenin bir aracı olarak kullanılmasının siyasal alana yansımaları farklı şekillerde 

olmuştur.459 Siyaseti dolaylı yollardan etkilemeyi amaçlayan İslami grupların yanında 

siyasal iktidarı hedefleyen yaklaşımlarıyla ayrışan İslami gruplar, kurumsal siyaset 

arayışının temsilcileri olmuştur.460 

Devlet kurumları tarafından tek elden ve belli kalıplar üzerinden yürütülen pozitivist 

modernleşme projesi karşısında, toplumsal kesimler öncelikle kendi konumlarını 

korumaya odaklanmıştır. Bu sert iklim, düşünce planında yakın olan grupları varlık 

mücadelesinde birbirine yaklaştırmıştır. Bunun sonucu olarak 1960’lara gelindiğinde 

siyasal alanda bir tutum olarak İslami gruplar ile millliyetçi akımlar yakın bir görünüm 

vermiştir. Ancak siyasal alanın genişlemesi ve grup beklentilerinin daha kolay ifade 

imkanı bulması, siyasete yönelen talep ve beklentilerin genel yaklaşımlardan 

uzaklaşarak özelleşmesine neden olmuştur. Bu sürece bağlı olarak önceleri yan yana 

duran dini gruplar ile milliyetçi kesimler arasında, siyasallaşma sürecine bağlı bir 

ayrışma eğilimi gündeme gelmiştir. Bu ayrışma eğiliminin bir tezahürü olarak siyasal 

kurumsal alanda “1969 yılında milliyetçilerin MHP’sine karşılık Milli Nizam 

Partisi’nin kurulması” söz konusu olmuştur. 461 

MNP’nin kurulmasıyla İslami gruplarla milliyetçi kesimler arasında yaşanan 

ayrışmanın bir benzeri, İslami grupların kendi içinde söz konusu olmuştur. Bu anlamda 

müstakil kurumsal siyaseti desteklemeyen dini gruplar, dini referansları siyasal 

 
458 M.Hakan Yavuz, “Milli Görüş Hareketi: Muhalif ve Modernist Gelenek”,  İslamcılık Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce, Haz. T.Bora, M.Gültekingil, C:6, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, 

s.595 
459 Heper, “Türkiye’de İslam, Siyasal Sistem ve Toplum”, s.379 
460 Şentürk, İslamcılık, s.319 
461 Şentürk, a.g.e., s.380 



 140 

söyleminde kullanan MGH partilerine destek vermemiş, farklı siyasal konumlar 

geliştirmişlerdir. Mesela bu dini gruplar içerisinde önemli bir yere sahip olan Risale-i 

Nur talebeleri, daha önce DP’ye verdikleri desteği MGH’ye yöneltmek yerine, 

“Demokrat Parti’nin devamı olarak gördükleri Adalet Partisi”ni desteklemişlerdir.462 

Sağ siyasi partiler üzerinden siyasal sisteme entegre olan cemaatlerin dışında kalan, 

ekonomik ve kültürel olarak dışlanmış diğer dini grupların siyasal temsilini Milli 

Görüş partileri yapmıştır.463  

Dinin toplumsal görünüm kazanması ve sosyal ilişkilerde anlam/değer referansı olarak 

kullanılması, Türkiye’deki iktidar elitlerini daima kaygılandırmıştır.464 Osmanlı 

toplum yapısını tüm unsurlarıyla birlikte tasfiye etmeye odaklanan laik Kemalist 

yöneticiler, “İslam’ı özel alanla sınırlama ve yine onu politik ve yasal süreçlere dahil 

olmaktan men etme” çabası içinde olmuştur. Ancak çok partili siyasal sistemde 

partilerin popüler destek arayışı, bu kaygılarla gündeme gelen uygulamaları 

sınırlandırmıştır. Buna rağmen Cumhuriyet elitleri, Ankara merkezli olmayan ve 

kendine özgü bağımsız dinamiklere bağlı sosyal, siyasal ve ekonomik her türlü 

gelişmeden kaygı duymuştur. Bunun bir yansıması olarak “İslamcı partilerin ortaya 

çıkması seküler sistem için daima bir tehdit olarak” kabul edilmiştir.465 

Türkiye’de bu gelişmeler ışığında, İslami grupların kendilerini açıkça ifade etmeye 

başlaması ve bunun siyasi yansıması olarak “Müslümanların açık kimlik beyanında 

bulunup bağımsız bir parti bünyesinde kamusal hayatın en önemli alanlarından biri 

olan siyasetle uğraşmaları ancak 1970’li yıllarda” olmuştur.466 Önceleri AP içinde 

siyaset yapmayı deneyen Erbakan’ın siyasal süreçlerde önünün tıkanması, yeni bir 

arayışı gündeme getirecektir. Siyasi partilerin oluşmasını açıklayan katılma bunalımı 

 
462 Şentürk, a.g.e., s.320-322 
463 Yavuz, “Milli Görüş Hareketi”, s.591; Murat Yılmaz, “Darbeler ve İslamcılık”, İslamcılık 

Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Haz. T.Bora, M.Gültekingil, C:6, İstanbul, İletişim Yayınları, 

2005, s.636 
464 Keyman, a.g.e., s.225 
465 Sayarı ve Esmer, Politics, Parties And Elections In Turkey, s.6 
466 Ali Bulaç, “RP’nin Tecrübesi-AKP’nin Kaderi: Göçün ve Kentin İktidarı”, Bilgi ve Düşünce, S:3, 

Aralık 2002, s.7,10 



 141 

yaklaşımının bir yansıması olarak, AP’de yaşanan siyasal katılım krizinin sonucunda 

yaşanan gelişmelere bağlı MGH geleneğinin ilk partisi MNP kurulmuştur.467  

2.2.1.1. Milli Nizam Partisi’nin Kuruluşu 

İslami grupların sağ siyasi partilere destek vererek görüş ve taleplerini takip etme 

sürecinde DP’den sonra AP merkezi bir adres olmuştur. Çok partili yaşama geçiş 

sürecinde tek parti iktidarı karşısında birbirine yakın duran İslami gruplar ile milliyetçi 

kesimler arasındaki yakınlaşma, ilk dönemlerde sürdürülebilmiştir.468 Ancak 

1960’ların ortasından itibaren genel içerikli yaklaşımlardan grup önceliklerine yönelen 

yeni talep ve bekletiler karşısında üretilen politikalar, her iki kesimi de tatmin 

etmemiştir. Oluşan yeni siyasal dengeler, İslami kesimler ile milliyetçi gruplar 

arasındaki talep ve beklenti ayrışmasını derinleştirmiştir.  

Muhafazakar isimler öncelikle AP içinde daha etkin pozisyon geliştirerek bu 

ayrışmanın sonuçlarını yumuşatılmaya çalışmıştır. Birbirine yakın muhafazakar AP 

mensupları ile bazı milletvekilleri, parti içerisinde bir araya gelerek bir grup eğilimi 

üretmeye odaklanmıştır. Ancak AP yönetimi, işlettiği güçlü merkezi örgüt yapısıyla 

parti içinde ikinci bir eğilime fırsat vermemiştir. Böylece olaylar karşısında ortak 

hareket etme yaklaşımının ve aynı fikriyatı paylaşan eğilimlerin kendi içinde birlikte 

olma düşüncesinin başarılı olmayacağının anlaşılması, yeni bir parti kurma fikrini 

ortaya çıkarmıştır.469 

Bu siyasal ayrışma sürecinde etkin olan isimlere bakıldığında, ideolojik bir İslami 

düşünceye sahip olmadıkları, daha çok muhafazakar yaklaşımlara sahip “maneviyatçı” 

isimlerden oluştukları görülmektedir. Bu kadronun öncüsü durumundaki kişi Ali Fuat 

Başgil’dir. Ancak bu süreçte Başgil’in vefat etmesi üzerine bu çalışma “Ahmet Tevfik 

Paksu, Hasan Aksay, Süleyman Arif Emre, Ali Haydar Aksay, Arif Hikmet Güngör ile 

 
467 İslami hassasiyetlere sahip gruplarca yürütülen kurumsal siyaset çalışmalarının miladı olarak Milli 

Nizam Partisi kabul edilse de aslında İslamcıların ilk kurdukları parti, İttihadı Muhammediye Partisi 

(Fırkai Muhammediye)dir. Parti, 31 Mart Hadisesi olarak tarihe geçmiş olaydan birkaç gün önce, 3 

Nisan 1909 tarihinde, Derviş Vahdeti tarafından çıkarılan Volkan gazetesi etrafında toparlanan 

kişilerce kurulmuştur.” Bkz.: Şentürk, İslamcılık, s.74; Ülger, a.g.e., s.622 
468 Çaha, Modern Dünyada Din ve Devlet, s.217 
469 Ruşen Çakır, “Milli Görüş Hareketi”, İslamcılık Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Haz. 

T.Bora, M.Gültekingil, C:6, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, s.545; Şentürk, İslamcılık, s.322-323 



 142 

Serdengeçti de dahil olmak üzere başka parlamenterler” tarafından sürdürülmüştür. 

Başgil’den sonra Osman Turan’ın ismi ön plana çıkmışsa da, daha sonra yeni bir siyasi 

parti kurma teklifi, o dönemde Odalar Birliği470 Genel Sekreteri olan Necmettin 

Erbakan’a götürülmüştür.471  

Bu dönemde Türkiye Odalar ve Borsalar Birliği Başkanlığı (TOBB) için teşebbüsleri 

olan ve bu göreve seçildikten sonra dönemin Başbakanı Süleyman Demirel tarafından 

zorla bu görevden el çektirilen Erbakan, kendisine yönelen bu teklifi bir taraftan 

değerlendirirken, aynı zamanda mevcut sağ partiler içerisinde alternatif bir hareket 

başlatma ihtimalini zorlamıştır. Bu kapsamda AP içinde milliyetçi maneviyatçı kanadı 

güçlendirerek partinin genel gidişatına etki etmeyi hedefleyen Hasan Aksay ve Bahri 

Dağdaş gibi milletvekillerinin teşvikiyle AP’ye başvuran Erbakan’ın talebi, parti 

yönetimi tarafından reddedilmiştir.472 Bu girişimin başarısız olmasının ardından 

yapılan ikinci teşebbüs, Erbakan’ın da aralarında olduğu 11 isimin bağımsız aday 

olarak 1969 seçimlere katılmasıdır. Ancak bu isimlerden sadece Erbakan milletvekili 

seçilme başarısını göstermiştir. Bu gelişmelerin yanında Osman Serdengeçti 

başkanlığındaki Millet Partisi’ne (MP) Erbakan’ın geçişi gündeme gelmişse de 

görüşmeler neticesiz kalmıştır. Siyasal süreçlere bağımsız aday olarak ya da mevcut 

partiler üzerinden etki etme arayışlarında bir ilerleme sağlanamaması üzerine, 26 Ocak 

1970 tarihinde Necmettin Erbakan başkanlığında 18 kişilik Kurucular Kuruluyla Milli 

Nizam Partisi kurulmuştur.473 

MNP’nin kurucular kurulu şu isimlerden oluşmaktadır: 1-Prof.Dr.Necmettin Erbakan, 

2-A.Tevfik Paksu, 3-Ali Haydar Aksay, 4-Süleyman Arif Emre, 5-H.Tahsin 

Armutcuoğlu, 6-Ömer Çoktosun, 7-Ekrem Ocaklı, 8-Ö.Faruk Ergin, 9-Saffet Solak, 

 
470 Odalar ve Borsalar Birliği 1950 yılında kurulmuş ve ülkedeki oda ve borsaların güçlendirilmesi, 

hükümete bu alanda danışmanlık işlevi gören bir organ, ihtilaflarda bir çözüm mercii ve iş hayatına 

dair tek düze bir mevzuat sistemi oluşturarak gelişmiş bir örgütlenme alt yapısı kurmak üzere mesleki 

bir üst kuruluş olarak 5590 sayılı kanunla düzenlenmiştir. Daha sonra odalarla birlikte tüm meslek 

örgütleri 1961 Anayasasıyla ‘Kamu Kurumu Niteliğindeki Meslek Kuruluşları” olarak düzenlenmiştir. 

Aktaran Alkan, “Türkiye'de Baskı Grupları: Siyaset ve İşadamı Örgütleri”, s.98-101  
471 Şentürk, a.g.e., s.324; Ağırbaş, Milli Görüş Siyaseti, s.29 
472 Ruşen Çakır, Ne Şeriat Ne Demokrasi: Refah Partisini Anlamak, İstanbul, Metis, 1994, s.21; 

Bakacak:  “Türkiye’de İslam’ın Siyasallaşma Serüveni”, s.55; Duman, “İslamcı Gençliğin Serüveni”, 

s.62 
473 Şentürk, a.g.e., s.19 



 143 

10-Hasan Aksay, 11-Ali Oğuz, 12-İsmail Müftüoğlu, 13-Nail Gürel, 14-Dr.Fehmi 

Cumalioğlu, 15-Hüsamettin Fadıloğlu, 16-Bahattin Çarhoğlu, 17-Mehmet Şatoğlu, 

18-Rıfat Boynukalın, 19-Hüsamettin Akmumcu, 20-Hüseyin Abbas. Bu listede son iki 

sırada yer alan isimler o esnada AP milletvekili olup daha sonra partilerinden istifa 

etmişler ve MNP Genel İdare Kurulu kararı ile Kurucular Kuruluna dahil 

edilmişlerdir.474 MNP’yi kuran isimlere bakıldığında, siyasal merkezin karşısında 

taşranın sosyo-ekonomik yapısı ile ekonomi politikalarından istifade edemeyen küçük 

sermayeyi temsil eden bir kitle olduğu görülmektedir.475 Kurucular Kurulu her ne 

kadar taşrayla ilişkili isimler olmuşsa da, bu kişilerin diğer bir özelliği daha dikkat 

çekmektedir. Bu isimler, ya laik eğitim kurumlarında yetişmiş serbest meslek 

mensuplarından ya da sanayi ve ticaret ile meşgul olan girişimci orta sınıf 

temsilcilerinden oluşmaktadır.476  

Partinin amblemi yumruk olarak sıkılmış ve işaret parmağı yukarı kaldırılmış bir sağ 

eldir. Partinin kuruluşunu kamuoyuna açıklayan beyannamenin “Asıl Gaye” başlıklı 

bölümde ilan edilen hususlar şunlardır: 

“Allah’ın Hakkı tutma, iyiyi sağlama ve kötüyü men etme yolunda bulunmak üzere 

seçtiği mümtaz ve aziz milletimiz! 

Asırlardan beri özleyip beklediğin, kendi ruhunun derinliklerinden gelen ve senin 

bizatihi kendi öz varlığının mana ve madde sahasından yeniden doğuşundan başka bir 

şey olmayan Milli Nizam Partisi, kuruluşu münasebetiyle sana ilk hitabını yaparken, 

önce Cenab-ı Hakk’ın sayısız nimetlerine şükreder.”477  

MNP, ülkenin sahip olduğu büyük tarihsel mirasın maddi ve manevi bakiyesine sahip 

çıkma iddasıyla siyasi söylemini ilan etmiştir. Hukuk nizamının içerisinde kalarak 

ülkenin maddi kalkınması kadar manevi kalkınmasını da kendisine amaç olarak 

belirleyen parti, programının ilk iki maddesinde şu hususları belirtmiştir:  

“1-Partimiz, Milletimizin fıtratında mevcut olan yüksek ahlak ve faziletin, kuvveden 

fiile çıkarılmasını, inkişafını ve Cemiyetimize nizam, huzur, içtimai adalet ve 

vatandaşlarımıza saadet ve selamet getirmeyi gaye edinmiştir.   

 
474 Şentürk, İslamcılık, s.328 
475 Serdar Şen, AKP Milli Görüşçü mü?, İstanbul, Nokta Yayınları, 2004, s.27; Tuğal, “Sermayenin 

Pasif Devrimi”, s.28 
476 Çakır, Ne Şeriat Ne Demokrasi, s.21; G.Bakırezer, Y.Demirer: “AK Parti’nin Sosyal Siyaseti”, 

AKP Kitabı: Bir Dönüşümün Bilançosu, Haz. İ. Uzgel, B. Duru, Ankara, Phoenix Yayınevi, 2. 

Basım, 2010, s.154 
477 Aktaran Şentürk, a.g.e., s.329; Sarıbay, “Milli Nizam Partisi’nin Kuruluşu”, s.577 



 144 

2 - Partimiz, Milletimizin manevi kalkınma yanında, müsbet ilimlerde ve teknikte 

taklitçilikten kurtulmuş, yapıcı, keşf ve icad edici gerçek bir ilmi inkişafa ve her sahada 

büyük şahsiyete erişmesini gaye edinmiştir.”478  

Birinci Olağan Kongresini 24 Ocak 1971 tarihinde gerçekleştiren parti, yurt genelinde 

gerçekleştirdiği teşkilatlanmanın yanında bazı İslami gruplardan destek almıştır. 

Partinin kuruluşu sırasında Nur talebelerinin bir kısmı bu partiyi desteklemiştir. Aynı 

şekilde özellikle Erbakan’ın manevi lideri olarak kabul edilen Mehmet Zahid Kotku 

ve onun liderliğindeki İskenderpaşa cemaatinin desteği söz konusu olmuştur. Dönemin 

muhafazakar kanaat önderlerinden Necip Fazıl Kısakürek ve Eşref Edip gibi isimlerin 

de desteklediği MNP’nin siyasi yaşamı kısa sürmüştür. 5 Mart 1971 tarihinde laikliğe 

aykırı faaliyetler gerekçe gösterilerek parti hakkında savcılık tarafından soruşturma 

başlatılmıştır. Bir hafta sonra askeri bürokrasi tarafından hükümete verilen 12 Mart 

muhtırasının sert atmosferinde, 15 Mart 1971 tarihinde Anayasa Mahkemesi’nde MNP 

aleyhine bir kapatma davası açılmıştır.479 Dava açıldıktan kısa bir süre sonra Siyasi 

Partiler Kanunun 92., 94., 97. ve 101. maddeleri gerekçe gösterilerek480 20.05.1971 

tarihinde “şeriat yanlısı olduğu belirtilen Milli Nizam Partisi hakkında” Anayasa 

Mahkemesi tarafından kapatma kararı verilmiştir.481  

Toplumsal ve siyasal yaşamın gelişimine bağlı olarak siyasal sisteme entegre olmak 

isteyen sosyo-ekonomik kitlelerin bu talebinin karşılanmaması bir katılma krizi 

üretmektedir. Bu kriz anları, siyasal sisteme yeni aktörlerin katılmasını sağlayacak 

şekilde yeni siyasi partilerin kurulmasıyla sonuçlanacaktır.482 Bu süreçte önce AP 

içinde siyasal alan açılmaması ve parti yönetiminin geleneksel ve dini değerlere sahip 

bir alt grubun parti içerisinde konumlanmasına engel olması, devamla bağımsız aday 

olarak siyasal etkinlik arayışının başarısız olmasının ortaya çıkardığı siyasal katılma 

krizi, MNP’nin kurulmasıyla sonuçlanmıştır.  

 
478 Milli Nizam Partisi Program ve Tüzük, As Matbaası, (Çevrimiçi), 

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/handle/11543/801, 12 şubat 2022, s.5 
479 Çakır, Ne Şeriat Ne Demokrasi, s.22; Şentürk, İslamcılık, s.331-338 
480 Sarıbay, Türkiye’de Modernleşme, s.106 
481 Şentürk, a.g.e., s.340; Sarıbay, “Milli Nizam Partisi’nin Kuruluşu”, s.579; Ali Murat Ağırbaş, Milli 

Görüş Siyaseti: Milli Nizam Partisi’nden Fazilet Partisi’ne, İstanbul, Kopernik Kitap, 2019, s.32 
482 LaPalombara ve Weiner, “The Origin and Development of Political Parties”, s.14; Alkan, “Siyaset 

Bilimine Giriş”, s.210 

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/handle/11543/801


 145 

Anadolu merkezli gelişen yeni tüccar ve girişimci sınıf ile kırsaldan şehre göç eden 

sosyo-ekonomik kitlenin temsilcisi olarak sesi olarak, geleneksel dini değerleri 

önemseyen bir yaklaşımla Erbakan ve arkadaşları tarafından bir katılım krizini aşmak 

için kurulan MNP, Türk siyasal yaşamında önemli bir evreye işaret etmektedir. 

Cumhuriyet döneminde siyasal ve sosyal alanlardan kendini izole ederek arka plana 

çekilip sadece varlığını korumaya odaklanan İslami grupların geldiği siyasallaşma 

seviyesini göstermesi bakımından bu gelişme önemli bir eşik olmuştur. DP ile kendi 

imkanlarını fark eden ve 1960’lardan itibaren siyasal süreçleri etkilemeyi hedefleyen 

dini çevreler, güçlü bir toplumsal taban olarak siyasete yönelmiştir. MNP bir taraftan 

dini grupların kurumsal siyasal sisteme entegre olmasını ifade ederken, diğer taraftan 

bu partinin ürettiği sosyo-kültürel atmosfer, özgün ve bağımsız İslami hareketlerin 

oluşumunu ve yayılmasını önemli ölçüde etkilemiştir.483  

2.2.1.2. Milli Selamet Partisi’nin Kuruluşu 

İslami grupların siyasal imkanlarını keşfetmeleriyle başlayan siyasal kurumsallaşma 

süreci, MNP’nin kapatılmasının ardından MSP ile sürmüştür. MNP kapatıldıktan 

sonra Erbakan İsviçre’ye gitmişse de kısa bir süre sonra tekrar dönmüş ve eski MNP 

kurmayları tarafından yürütülmekte olan yeni parti çalışmalarına katılmıştır. 

Çalışmalar eski kurmaylar tarafından koordine edilmekle birlikte yeniden kapatılma 

riskiyle karşılaşmamak için partide yeni isimlere yer verilmesi tercih edilmiştir.484 Bu 

bağlamda 11 Ekim 1972 tarihinde İçişleri Bakanlığına verilen kuruluş dilekçesiyle 

MGH partilerinden ikincisi olarak MSP resmen kurulmuştur.  

Başkanlığına Süleyman Arif Emre’nin seçildiği ve amblemi kulpu kalp ve dik duran 

bir anahtar olan partinin Kurucular Kurulunda 19 isim yer almıştır: 1-Abdulkerim 

Doğru, 2-Rasim Hancıoğlu, 3-Hüseyin Kamil Büyüközer, 4-Abdullah Tomba, 5-Sabri 

Özpala, 6-M.Turhan Akyol, 7-Halid Özgüner, 8-M.Gündüz Sevilgen, 9-Zühtü Öğün, 

10-Hüseyin Erdal, 11-Hüseyin Koçak, 12-Hasan Özkeçeci, 13-Osman Nuri Önügören, 

 
483 Ruşen Çakır, “Türkiye, Bağımsız bir Politik İslamcı  Harekete Hiç Tanık Oldu mu?”, İslam ve 

Demokrasi, Haz. Y.Fincancı v.d., İstanbul, TÜSES Vakfı Yayınları, 1994, s.114 
484 Sarıbay, a.g.e., s.580 



 146 

14-Mazhar Gürgen Bayatlı, 15-M.Emin Ayak, 16-Mustafa Arafatoğlu, 17-Mustafa 

Mamati, 18-Abdurrahim Bezci, 19-Sami Baysal.485  

Kısa süren MNP tecrübesine karşın MSP, 1970’li yılların siyasetine etki eden bir role 

sahip olmuştur. Bu rolün ilk göstergesi, Cumhuriyet rejimi ile hayata geçirilen devlet 

merkezli laik Kemalist reformların karşısında yer alan geleneksel kitlenin 

temsilciliğini üstlenmesi olmuştur. Aynı zamanda sanayileşmeyle gündeme gelen 

Anadolu’dan büyük şehirlere göç olgusunun ürettiği yeni sosyal grupların temsil 

edildiği bir merkez olmuştur.486 Şehirlerin çevresinde kurulan bu sosyo-kültürel 

yapıların yaşadığı kimlik krizine bir çözüm sunmanın yanında MSP, Sarıbay’ın 

tespitiyle, “İslami siyasal ideolojiye laik siyasal sistem içinde meşruluk kazandırmanın 

aracı olmuştur.”487  

MSP sosyo-ekonomik ve kültürel taban olarak MNP ile aynı zeminde yer almıştır. Bu 

çerçevede kendisini Anadolulu girişimci tüccar sınıf ile toplumsal alanda dinin 

etkinliğini artırmayı önemseyen İslami gruplara dayandırmıştır.488 MSP’nin sosyal ve 

kültürel kodlarını izah ederken Çakır bu partinin temelde üç farklı sosyal tabana 

yaslandığını ifade eder: “1)Taşra kökenli dindar ailelerden gelip Cumhuriyet’in laik 

eğitim kurumlarından yetişmiş ve genellikle serbest meslekle iştigal eden yeni 

seçkinler, 2)Taşrada ticaret ve sanayiyle uğraşan dindar girişimciler, 3)Hem taşrada 

hem de büyük kentlerde yaşayan dar gelirli Sünni dindarlar.”489 

Maddi ve manevi kalkınmayı bir arada hedeflediğini ilan eden MSP, üç kısımdan 

oluşan parti tüzüğünün yanında, siyasi hedef ve yaklaşımların tanımlandığı bir parti 

programı ilan etmiştir.490 Partinin organları, siyasal mekanizmanın işleyişi gibi teknik 

süreçler parti tüzüğünde açıklanmıştır. Parti programında ise siyasal amaçlar ve temel 

 
485 Aktaran Şentürk, İslamcılık, s.348 
486 Bulaç, Göçün ve Kentin Siyaseti, s.301; Çaha, Modern Dünyada Din ve Devlet, s.220; Şen, 

Refah Partisi’nin Teori ve Pratiği, s.84 
487 Sarıbay, Postmodernite, s.68; Yavuz, “Milli Görüş Hareketi”, s.594 
488 Alkan, “Türkiye'de Baskı Grupları: Siyaset ve İşadamı Örgütleri”, s.150; Ülger, “Siyasal İslam’ın 

AB’ye Bakış Açısı”, s.622; Efecan İnceoğlu, “Türkiye’de Siyasal İslamcılığın Evrimi”, (Basılmamış 

Yüksek Lisans Tezi), Ankara, Ankara Üniversitesi, 2009, s.61 
489 Çakır, “Milli Görüş Hareketi”, s.544 
490 Milli Selamet Partisi Tüzüğü, Elif Matbaacılık, (Çevrimiçi), 

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/812/197600567.pdf?sequence=1&isAllo

wed=y, 12 Şubat 2022 

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/812/197600567.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/812/197600567.pdf?sequence=1&isAllowed=y


 147 

politik yaklaşımlar detaylandırılmıştır. Yedi maddeden oluşan parti programının 

1.maddesinde partinin asıl gayesinin milletin “manevi ve maddi sahada kalkınarak 

saadet ve selamete ermesi” olarak ilan edilmiştir. Programın 2. ve 3.maddelerinde 

“maneviyatçı ve ahlakçı görüşün esas alınması”yla manevi kalkınmanın 

sağlanmasının yolları, 4. ve 5.maddelerinde ise maddi kalkınmanın önemi ve bunun 

için nasıl bir yol izleneceği açıklanmıştır. Manevi ve maddi kalkınmanın bir arada 

amaçlandığını, yaygın kalkınmanın ancak sanayileşmeyle gerçekleştirileceğini ilan 

eden parti programı, “Partimiz aziz milletimizi, bu gayeler için gönül ve el birliği ile 

çalışmaya davet eder.” tanımlamasını yapan 7.maddeyle son bulmuştur.491 

Parti programında açık bir şekilde bir arada vurgulanan maddi ve manevi kalkınma 

yaklaşımı, Milli Görüş partilerinin özellikleri arasında yer almaktadır. Zira “ağır 

sanayi hamlesi” tanımıyla ileriki yıllarda Erbakan tarafından siyasal alanda çok 

kullanılacak bir söylem olarak sanayileşmenin kaçınılmaz olduğu yaklaşımı, MSP için 

de geçerlidir.492 Kendisine yüklenen bir çok işlev ile sanayileşme olgusu, Batı 

medeniyeti karşısında gerilemek zorunda kalan toplumun yeniden eski günlerine 

dönmesini temin edecek manevi kalkınmanın ayrılmaz bir parçası ve varlık-yokluk 

meselesi olarak kabul edilmiştir. “Maddi ve manevi kalkınma” terkibi, birbirini 

tamamlayan ve bir araya geldiklerinde bir bütün oluşturan iki ayrılmaz unsur olarak 

Milli Görüş partilerinin programında daima yer bulmuştur. Partinin insana bakış 

açısında yola çıkarak bu terkip açıklanmaktadır: “her şeyin başı insandır ve insan da 

maddi ve manevi iki yönü olan bir varlıktır.”493 

MSP özelinde MGH partileri siyasal alanda iki temel sloganı kullanarak kamuoyuna 

seslenmiştir: “Önce ahlak ve maneviyat” ve “Ağır sanayi hamlesi”. İlk slogan 

üzerinden parti, kendisini konumlandırdığı temel değerler sistemine yönelik bir 

işaretleme yapmaktadır. İkinci slogan ise, bu geleneğin partilerinin temel argüman 

olarak kullandığı ve bağımsız bir Türkiye idealinin maddi koşullarını inşa edecek 

 
491 Milli Selamet Partisi Program ve Tüzük, Elif Matbaacılık, (Çevrimiçi), 

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/741/199501762.pdf?sequence=1&isAllo

wed=y, 12 Şubat 2022, s.5-6 
492 Binnaz Toprak, “Dinci sağ”, Geçiş Sürecinde Türkiye, Haz. Irvın C.Schink, E.Ahmet Tonak, 

İstanbul, Belge Yayınları, 6.bs., 2013, s.380-381 
493 Sarıbay, Türkiye’de Modernleşme, s.123 

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/741/199501762.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/741/199501762.pdf?sequence=1&isAllowed=y


 148 

kalkınmacı sanayi politikasının ilanıdır.494 MSP sanayileşmeye dair politikalarını 

belirlerken, sosyo-ekonomik olarak temsil ettiği Anadolulu girişimci, tüccar ve orta 

ölçekli sanayici kesiminin örgütlenme olanaklarını dikkate almıştır. Sanayileşmenin 

gereksinim duyduğu sermaye birikimindeki yetersizlikler nedeniyle MSP, devlet 

öncülüğünde ve dezavanatajlı kırsal yöreleri önceleyecek bir sanayileşme politikası 

gütmüştür. “Sanayide devlet” sloganıyla bu yaklaşımı siyasal söylemine taşımıştır.495  

Devletin temel sermaye yükünü taşıyarak gerçekleştireceği sanayi yatırımlarıyla 

üretilecek nisbi korunaklı alanda, küçük ve orta ölçekli iş çevrelerinin önünün açılması 

hedeflenmiştir. Özellikle o güne kadar devletin kontrolündeki ekonomik kaynakların 

sınırlı kesimlerin istifadesine açık olması, ithal ikameci sanayileşme politikasıyla bu 

dar kesimlerde güçlenen firmaların çıkarlarını merkeze alarak belirlenen ekonomi 

politikaları, rekabetçi yaklaşımlarla kendisine yer edinmeye çalışan yeni ekonomik 

aktörlerin taleplerinin merkeze taşınması arayışı MSP politikalarının bazı çevreler 

tarafından olumlu krşılanmamasına neden olmuştur.496  MSP, kapitalist sistemin 

serbest piyasa ekonomisi işleyişinde, ölçeğinin yetersizliği nedeniyle kendisini 

koruma ve geliştirme imkanı olmayan yeni iş çevrelerinin sesini siyasal süreçlerde 

temsil etmeye öncelik vermiştir.497  

Kurulduktan tam bir yıl sonra gerçekleştirilen 14 Ekim 1973 seçimlerinde kendi 

hedefleri bakımından başarılı bir sonuç alan MSP, oyların %11,8’ini, 

milletvekillerinin ise 48’ini kazanmayı başarmıştır. Aynı zamanda Senato 

seçimlerinde oyların %12,3’ünü alarak 3 senatör koltuğu kazanmıştır.498 “Bu 

seçimlerden aldığı oy ve kazandığı sandalye sayısı MSP’yi üçüncü büyük parti 

yapmıştır. Bu sonuçlarla MSP, hükümet çalışmalarında ‘anahtar parti’ konumu 

kazanmıştır.”499 Bu seçim başarısıyla Türk siyasal yaşamında önemli bir aktör 

olacağının sinyalini veren MSP, önce CHP koalisyonunda daha sonra Milliyetçi Cephe 

 
494 Çakır, “Milli Görüş Hareketi”, s.547; Yavuz, “Milli Görüş Hareketi”, s.591; Ağırbaş, Milli Görüş 

Siyaseti, s.57 
495 Sarıbay, a.g.e., s.205; Şen, Refah Partisi’nin Teori ve Pratiği, s.35 
496 Alkan, “Türkiye'de Baskı Grupları: Siyaset ve İşadamı Örgütleri”, s.47 
497 Şen, a.g.e., s.37 
498 Ağırbaş, a.g.e., s.33; Tüm partiler bakımından seçim sonuçları için Bkz.: Yücel, Çankaya’dan 

Beştepe’ye, s.142 
499 Sarıbay, “Milli Nizam Partisi’nin Kuruluşu”, s.580 



 149 

Hükümetlerinde yer almıştır.500 Genel seçim sonuçları hiçbir partiye tek başına iktidar 

olma imkanı vermediğinden tüm partiler için koalisyon formülleri gündeme gelmiş, 

bu doğrultuda MSP’nin muhtemel koalisyon ihtimalleri için adı geçmesine karşın 

partinin yetkili kurulları bir koalisyona girilmesine sıcak bakmamıştır.  

Seçimlerin hemen ardından yapılan 20 Ekim 1973 tarihli partinin Genel İdare Kurulu 

toplantısında Süleyman Arif Emre’nin teklifiyle Necmettin Erbakan genel başkan 

olarak seçilmiştir. Erbakan’ın genel başkan koltuğuna oturmasının ardından girilen 

1974 yerel seçimlerinde alınan sonuç, partiler için sarsıcı olmuştur. MSP’nin 

seçimlerde alınan %5,6 oy oranı tam bir şok etkisi meydana getirmiştir. Bu sonuçlar, 

olası bir erken genel seçim halinde oyların gerileme ihtimaliyle mevcut vekil sayısına 

ulaşılamayacağı kaygısını gündeme getirmiştir. Yerel seçim sonuçlarının ürettiği 

kaygı, mevcut koşulların siyaseten değerlendirilmesine yönelik yaklaşımı 

güçlendirirken, koalisyon ortaklığına dair parti grubundaki önceki olumsuz tavrın 

değişmesine neden olmuştur. Bu ortamda Ocak 1974’te başlayan CHP-MSP koalisyon 

hükümet görüşmeleri olumlu sonuçlanmış ve 7 Şubat 1974’te Mecliste koalisyon 

hükümeti güvenoyu almıştır.501 

CHP-MSP koalisyonu, bazı temel konularda yaşanan görüş ayrılıkları yönetilemediği 

için fazla sürmemiştir.502 Başbakan Bülent Ecevit 17 Kasım 1974’te istifa etmiş ancak 

yeni hükümet kurulana değin 31 Mart 1975’e kadar görevde kalmıştır. Daha sonra 

Cumhurbaşkanı Fahri Korutürk’ün hükümeti kurma görevini Süleyman Demirel’e 

vermesi üzerine MSP, 12 Nisan 1975’te güvenoyu alacak ve 1.Milliyet Cephe 

Hükümeti olarak tanımlanacak AP-MSP-MHP-CGP’den oluşan koalisyonun ortağı 

olmuştur.503 Devamla Haziran 1977 genel seçimlerinin ardından MSP, 21 Temmuz 

1977’de Süleyman Demirel tarafından kurulacak 2.Milliyetçi Cephe hükümetinde de 

(AP-MSP-MHP) yer almıştır.504 

 
500 Çakır, Ne Şeriat Ne Demokrasi, s.22-24; Şen, AKP Milli Görüşçü mü?, s.45 
501 Şentürk, İslamcılık, s.357-358; Dursun, Türkiye’nin Siyasal Hayatı, s.222 
502 Sarıbay, a.g.e., s.584-585; Ağırbaş, a.g.e., s.35-36 
503 Adalet Partisi, Milli Selamet Partisi, Milliyetçi Hareket Partisi ve Cumhuriyetçi Güven Partisi. 

Bkz.: Soner Dursun, “Türk Siyasal Hayatında Milliyetçi Cephe Hükümetleri (1975-1977)”, 21. 

Yüzyılda Eğitim ve Toplum, C:7, Sayı 20, Yaz 2018, s.425-440 
504 Çakır, Ne Şeriat Ne Demokrasi, s.23; Şentürk, a.g.e., s.358-365 



 150 

Partilerin dayandığı kitlelerin desteğini canlı tutma arayışında MSP bazı dönemlerde 

sancılı gelişmelerle karşılaşmıştır. Özellikle 1977 yılında yapılan genel ve yerel seçim 

sürecinde alt destek gruplarından gelen taleplerin yönetilmesinde yaşanan zorluklar 

parti yönetimini zorlamıştır.  Seçim listelerine yönelik alt gruplardan gelen taleplerin 

toplu listeler halinde parti yönetimine iletilmesi, bunun yanında MHP’den partiye 

geçen vekillerin kendi tabanlarını gözeterek yönlendirdikleri taleplerin 

dengelenememesi gibi zorluklar, parti yönetiminin karşılaştığı örgüt içi krizler 

olmuştur.  

Bu süreçte Necip Fazıl Kısakürek ismi üzerinden ve Nurcuların Yazıcılar grubu 

merkezli olarak kamuoyuna yansıyan eleştiriler parti yönetimini güç duruma 

düşürmüştür. Nurcu milletvekili A.Tevfik Paksu tarafından 5 Temmuz 1978 tarihinde 

kaleme alınan bir raporda MSP’ye yönlendirilen eleştiriler dikkat çekicidir: “CHP-

MSP koalisyonu, af meselesi: şahıs diktatörlüğü: MSP eşittir İslam görüşü, söz ve fiil 

ayrılığı, partizanlık ve tarafgirlik, maddeye yöneliş, CHP’ye yakın görünmek, 

mübalağalı konuşma, ahde vefa gösterilmemesi.”505 Necip Fazıl Kısakürek de 

seçimlere bir gün kala Tercüman Gazetesi’ne verdiği bir mülakatta, “MHP’ye oy 

verilmesi gerektiğini, MHP’ye oy vermeyeceklerin ise AP’ye oy vermesi gerektiğini 

belirtir.”506 Aynı şekilde 1977 seçimleri takip eden yıl, parti içindeki kurmayların 

bazılarının parti yönetimine yönelik eleştirilerini yüksek sesle dillendirildiği bir 

dönem olmuştur. Ekim 1978’de yapılan partinin 4. Olağan Kongresi, bu muhalif 

seslerin çalışma yaparak Erbakan’ın listesinin delinmesine şahit olunmuştur.507 

Cumhuriyetin modernleşme projesinin dışladığı İslamcı geleneğin meşru bir aktör 

olarak sisteme entegre olma arayışlarında CHP-MSP koalisyonu önemli sonuçlar 

doğurmuştur. MGH geleneği, Cumhuriyet rejimiyle hayata geçirilen Batılı 

modernleşme projesinin dışında kalan ve geleneksel referanslara sahip dini grupların 

siyasallaşarak sisteme entegre olmasını sağlamıştır. MSP’nin CHP ile kurduğu 

koalisyon ortaklığı, bu kitlelerle MGH partileri arasındaki temsil ilişkisini 

 
505 Şentürk, a.g.e., s.378; Ağırbaş, a.g.e., s.110-111; Dursun, a.g.e., s.226-231 
506 Şentürk, a.g.e., s.298; Necip Fazıl, Milli Görüş kavramını ‘slogan esnaflığı’ olarak niteleyerek 

Erbakan’ın söylemlerinin samimiyetsiz olduğunu ifade etmiştir. Bkz.: Ağırbaş, a.g.e., s.59 
507 Korkut Özal, Kadir Mısıroğlu ve Mustafa Yazgan Erbakan’ın listesini delerek yönetime 

girmişlerdir. Aktaran Şentürk, a.g.e., s.363-366 



 151 

güçlendirmiştir. Bu bağlamda Kemalist elitlerin ana akım siyasal aktörü olarak CHP 

ile yapılan ve ardından Milliyetçi Cephe hükümetlerindeki koalisyon ortaklığı, 

MSP’nin meşru bir siyasal aktör olma hüviyetini pekiştirmiştir.508  

Kurumsal çevre tarafından kabul görülen bir siyasal aktör olma hüviyeti, temel bir 

meşruiyet zemini olarak kabul edilmektedir. Bu doğrultuda hem partilerin siyasal 

aktör olarak meşruiyet kazanması, hem de siyasal kurumsal yapıya hakim otoriteye 

karşısında halk desteğinin alınması kurumsalcı yaklaşıma göre önemli iki unsurdur. 

İlk unsur bağlamında koalisyon hükümetlerinin ortağı olarak MSP, siyasal kurumsal 

çevrede meşru bir siyasi aktör olarak kabul görmüştür. İkinci unsur bakımından, 

siyasal otorite ile halk arasında kurulması gereken iletişimin kurulması ve sisteme 

yönelik kamuoyu desteğinin üretilmesinde MSP başarılı bir aktör olarak ön plana 

çıkmıştır.509  

2.2.2. Siyasal Bir Kimlik Tanımı Olarak ‘Milli Görüş’ Kavramı 

MGH geleneği siyasal kimliğini tanımlarken, diğer partilerden kendisini açık bir 

şekilde ayrıştıracak şekilde “milli görüş” tanımını kavramsallaştırmıştır. Bu geleneğin 

siyasal söyleminin ilk kavramı olarak “milli” kelimesinin anlam arka planına 

baktığımızda iki temel unsur ön plana çıkmaktadır. İlk olarak “milli” kavramı, bu 

geleneğin partilerinin programlarında daima atıf yapılan “şanlı tarih, kadim 

medeniyet” gibi meteforlarla kendisini dayandırdığı tarihsel bakiyeye açık bir 

atıftır.510 İkinci olarak, Cumhuriyet Türkiyesi’nde Kemalist elitlerin hakim olduğu 

siyasal alanda, İslam dinine gönderme yapacak bir öykünmenin bu siyasi harekete 

yükleyeceği siyasi maliyetten kaçınmanın bir ifadesidir.511 Bu çerçevede hem kadim 

bir tarihsel maziye atıfla önemli bir geleneğin parçası olarak kendini takdim etme 

imkanı vermesi, hem de rejimin dini referanslara göstereceği tepkiden kurtulmak için 

“milli” kavramı kullanışlı bir araç olmuştur. Aynı zamanda bu tanımın bugünkü siyasi 

 
508 Ağırbaş, a.g.e., s.35; Dursun, a.g.e., s.220 
509 Huntington, “Siyasal Gelişme ve Siyasal Bozulma”, s.101; LaPalombara ve Weiner, “The Origin 

and Development of Political Parties”, s.16; Weiner ve LaPalombara, “The Impact of Parties on 

Political Development”, s.407 
510 Milli Selamet Partisi Program ve Tüzük, (Çevrimiçi), s.6 
511 Şentürk, İslamcılık, s.350 



 152 

aktörlere ilişkin ayırt edici bir mesajı söz konusudur. Erbakan’ın kullandığı siyasi 

söylemdeki “biz ve onlar” tonu, siyasi rakiplerin tümünü diğerleri olarak işaretliyor ve 

seçmene net bir tercih yapması teklif ediliyordu.512  

Bu kavramın anlam haritasında, şanlı ve kadim tarihsel mirasa sahip olma anlayışı 

önemli bir yer tutar. Erbakan, mücadelesinin temel kavramlarını açıkladığı “Davam” 

isimli kitapta bu tarihsel referansa şöyle işaret eder; “Milli Görüş, vatanımızın ve 

milletimizin bölünmez bütünlüğü ve tüm memleket evlatlarının kardeş bilinmesi temel 

prensibine dayanır. Aynı milletin, aynı tarihin çocuklarının kardeşliği esastır.”513 Yine 

27 Mayıs 1995 tarihinde Fetih Şöleni kutlamalarında yaptığı konuşmada, bu kavramı 

soyut bir millet tasavvuru ve tarihsel bir referansla şöyle tanımlamıştır; “Milli Görüş 

milletimizin kendisidir, bütünüdür, milletimizin inancıdır ve tarihidir.”514  Benzer 

şekilde kendisine sorulan bir soruya cevap verirken yine milletin tamamını kuşatacak 

şekilde kapsayıcı ama bir o kadar soyut bir tanım yapmıştır: “Milli Görüş, aldatmaca 

propagandalarına kapılmayan görüştür. Gayri milli faaliyetleri engelleyen görüştür. 

Milletin aslını temsil eden görüştür. Milletin kurtuluş ilacını içinde saklayan, sırası 

geldiği zaman bir çınar ağacı gibi çıkarak milletin insanını  kurtacaka olan 

görüştür.”515 

İlk bakıldığında “milliyetçiliği” çağrıştıran bir kavram gibi görünse de, aslında “milli” 

kavramının dini referansı çok daha nettir.516 “Milli” teriminin kökdaşı olan “millet” 

kelimesi Arapçada “din” kelimesine karşılık olarak kullanılmaktadır.517 Bu sözcük kök 

anlamıyla “aynı inanç etrafında meydana gelen bir topluluk anlamını içermesi; çeşitli 

inançlar etrafında meydana gelen her topluluğa bir millet adı verilmesi sonucunu 

doğurmaktadır.”518 İlk olarak beliren milliyetçi çağrışımının yanında dini bir 

 
512 Çınar, “AKP ve İslami Hareketler”, s.311 
513 Necmettin Erbakan, Davam, Ankara, Milli Gazete Ankara Kitap Kulübü, t.y., s.175 
514 Muhammet Tacettin Kutay, “Kültürel İktidarın El Değiştirmesi ve Türklüğün Yeniden İnşası”, AK 

Parti’nin 15 Yılı, Haz. İsmail Çağlar, Ali Aslan, İstanbul, Seta Yayınları, 2017, s.55 
515 Mehmet Ali Birand ve Reyhan Yıldız, Son Darbe: 28 Şubat, İstanbul, Doğan Kitap, 2012, s.55 
516 Mert, “Türkiye İslamcılığına Tarihsel Bir Bakış”, s.414 
517 Recep Şentürk, “Millet”, İslam Ansiklopedisi, c.30, Türkiye Diyanet Vakfı, s.64; Şentürk, a.g.e., 

s.352 
518 Sarıbay, Türkiye’de Modernleşme, s.114 



 153 

kavramsal bakiyeyi temsil eden bu kavram, siyasal alanda farklı beklentileri 

yönetilmek için geniş bir alan üretmiştir. 

Kavramın güncel çağrışımı ile sözlük anlamı arasındaki fark, terimin iki farklı 

referansla bir arada kullanılmasına imkan vermektedir. İlk olarak gündeme gelen 

‘milliyetçilik’ algısı, makbul bir siyasi kimlik unsuru olarak iktidar elitlerini rahatsız 

etmemek için kullanılabilecekken; Arapçada kullanılan terim anlamı üzerinden ise 

kendi tabanına güçlü bir mesaj vermektedir. MGH için bu kavram, belirli bir inanç 

grubuna mensup olanların oluşturduğu topluluğun parçası olmanın ayrıcalığına 

işaretle kullanışlı bir siyasi söylem olmuştur.519 Muhatapları nezdinde ürettiği 

milliyetçi algının yanında dini duygularla bir araya gelen bir topluluğa işaret eden 

terim anlamının ürettiği çoklu çağrışımın neden olduğu muğlaklığın özellikle tercih 

edildiğine dair görüşler dile getirilmiştir. Bu yaklaşıma göre bu muğlak kimlik 

seçimimin hedefi, bir taraftan “resmi açıdan meşru yegane kolektif” kimlik olarak 

milliyetçiliğe atıf yaparak kendisine siyasi meşruiyet alanı üretirken, diğer taraftan 

seslendiği kitleye yönelik öncelediği dini içerikli mesaja atıf yapılmıştır.520  

Böylece “Milli Görüş” kavramı, hem siyasi hareket için ayırıcı bir kimlik tanımı olarak 

kullanılmış, hem de merkez iktidar elitleri tarafından sürekli partilerin kapatılması 

nedeniyle değişen parti isimlerinin yanında kalıcı bir kimliğin ifadesi olmuştur. “Milli 

Görüş” kavramının siyasal bir söylem olarak kullanılması, ilk kez 1973 yerel seçimleri 

için yayınlanan bir broşürde olmuştur. Bu yayında “Milli Görüş” şu şekilde 

tanımlanmıştır: 

“Bu görüş; Türk milletinin manevi ve maddi yapısı ile ahenk halinde, her türlü zararlı 
taklitçilikten uzak, 

Onun bunun kafasından gelişigüzel bir fikir olarak değil fakat uzun yıllar başarı ile 

denenmiş bir yol olarak ortaya konmuş, 

Günümüzün problemlerine sadece maddi alanda değil, buna ilave bundan daha mühim 

olarak manevi alanda da temelli ve devamlı olarak çözümler getirecek bir görüş, 

Bu görüşün çok açık olarak tarif edilmiş olması ve sadece bir takım maddi değerlerin 

yükseltilmesi ile iktifa etmeyerek ve bundan çok daha önemli olarak milletimizin 

fertlerinin dünya haytlarının keyfiyetini yükseltmeye yönelmesi ve onlara gerçek ve 

devamlı saadeti sağlamayı hedef alması lazımdır. 

 
519 Şentürk, a.g.e., s: 350,352 
520 Tuğal, Pasif Devrim, s.15; Çınar, “AKP ve İslami Hareketler”, s.312 



 154 

Bütün bu şartları bnyesinde toplayan ve her yönü ile mükemmel bir şekilde ihtiva eden 

görüş Milli Selamet Partisi’nin temsil ettiği Milli Görüş’tür.”521 

Milli Selamet Partisi’nin (MSP) Birinci Olağan Kongresi’nde genel başkan Süleyman 

Arif Emre tarafından yapılan konuşmada “Milli Görüş”e yönelik yapılan açıklamalar, 

bu kavrama verilen hususi mananın anlaşılmasına yardımcı olacaktır. “Milli Görüşün 

İzahı” başlığı altında Emre şunları ifade etmiştir:  

“Partimiz demokratik rejimde cemiyet huzur ve selametin ve siyasi hayatta istikrarın 

sadece hukuk nizamı ile temin edilemeyeceği, hukuk nizamının aynı zamnada ahlak 

nizamı ile tamamlanması ve desteklenmesi gerektiği görüşündedir. Ahlak nizamı, 

demokratik rejimin manevi temeli ve mevcudiyetinin garantisidir. Çünkü demokratik 

rejimin kişilere bahşettiği hak ve hürriyetler ancak ahlak nizamı sayesinde cemiyetin 

yararına kullanılabilir…Bu sebepten ahlak nizamı olmadan sıhhatli ve başarılı bir 

demokratik Cumhuriyet rejiminin mevcudiyeti düşünülmez.”522 

MSP’nin 1977 Seçim Beyannamesinde Türkiye’de belli başlı üç temel görüş 

olduğunu, bunların “Milli, Liberal ve Solcu” görüşler olduğu, “Milli” görüşün 

temsilcisinin MSP olduğu, liberal görüşü Adalet Partisi’nin, solcu görüşü ise CHP’nin 

temsil ettiğini ifade edilmiştir.523  

Bu açıklamalar doğrultusunda MGH’nin siyasal söylem olarak kullandığı “Milli 

Görüş” kavramına bakıldığında özetle şu ortak noktaların ön plana çıktığı 

görülmektedir: 1-Sosyal adaletin üzerinde yükseleceği adil gelir bölüşümünün 

sağlanması arayışı (daha sonra Adil Düzen olarak kavramsallaştırılacaktır), 2-Ulusal 

sınırları aşan bir İslam kardeşliği anlayışına sahip olunması, 3-Maddi kalkınma kadar 

manevi kalkınmayı ifade edecek şekilde yüksek ahlak vurgusu, 4-Kadim İslam 

medeniyeti ile Selçuklu ve Osmanlı tarihine nispetle şanlı tarihe vurgu yapan bir 

kimlik tanımı, 5-Bölgesinde güçlü ve inisiyatif sahibi bir Türkiye algısı etrafında 

üretilen dış poltika söylemi.524  

 
521 Şentürk, a.g.e., s.354 
522 Ali Yaşar Sarıbay, “Milli Nizam Partisi’nin Kuruluşu ve Programının İçeriği”, İslamcılık Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce, Haz. T.Bora, M.Gültekingil, C:6, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, 

s.581 
523 Milli Selamet Partisi 1977 Seçim Beyannamesi, (Çevrimiçi),  

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/816/197600581_1977.pdf?sequence=1&

isAllowed=y, 12 Şubat 2022, s.7 
524 Çağıl Bakacak, “Türkiye’de İslam’ın Siyasallaşma Serüveni: Milli Görüş ve Partileri”, Doğudan, 

Ocak-Şubat 2010, S:15, s.56; Mert, Merkez Sağın Kısa Tarihi, s.124; Bulaç, Göçün ve Kentin 

Siyaseti, s.600 

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/816/197600581_1977.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/816/197600581_1977.pdf?sequence=1&isAllowed=y


 155 

2.2.3. Askeri Müdahale ile Demokrasinin Askıya Alınması 

Cumhuriyet döneminde ilk askeri darbe 27 Mayıs 1960 tarihinde yapılmıştır. Türk 

siyasal yaşamında önemli bir kırılmayı temsil eden 27 Mayıs askeri darbesi, kendisine 

“Milli Birlik Komitesi” adını veren albaylar ile alt rütbeli subaylar tarafından Demokrat 

Parti iktidarına karşı gerçekleştirilmiştir.525 Sivil siyasete güvenmeyen merkezi 

iktidarın asker ve sivil bürokratları tarafından desteklenen 27 Mayıs darbesi, sistem 

içerisindeki askeri bürokrasinin varlığını kurumsal hale getirmiştir. Bu kapsamda 

ülkenin önemli siyasi süreçlerinde sivillerin üstleneceği görevlere ortak olacak şekilde 

askerin varlığı kurumsal hale getirilmiştir. Bu yaklaşımın bir yansıması olarak 1961 

Anayasasında ilk defa Milli Güvenlik Kurulu (MGK) yapısı hayata geçirilmiştir. 

Bunun yanında siyasal sistemi kontrol etmeye yönelik yine bu anayasada ilk kez 

gündeme gelecek olan “Cumhuriyet Senatosu ve Anayasa Mahkemesi gibi organlar 

aracılığı ile bir denetim ve denge mekanizması kurma yoluna gidilmiştir.”526 Bu 

yaklaşım 12 Eylül askeri darbesi sonrasında da sürdürülmüş, hafif ifadesiyle siyasal 

alanı etkilemek için yasal ve hukuki bir araç olarak MGK, kurumsal bir yapı olarak 

ordu tarafından kullanılmıştır.527 

27 Mayıs darbesinin ürettiği siyasal kurumsal yapı siyasi krizlerin önünü alamamıştır. 

1970’ler boyunca yaşanan siyasi krizler, kronik ekonomik sorunlarla başa çıkamayan 

hükümetlerin üzerindeki yüksek baskı ve buna bağlı olarak yaşanan koalisyon 

hükümeti değişiklikleri sivil siyaseti çok yıpratmıştır. Cumhurbaşkanlığı makamının 

uzun bir süre belirlenememesi, siyaset kurumuna duyulan güveni sarsmıştır. Bu 

çalkantılı ortamda asker yeniden siyasal mekanizmaya müdahale etmiştir. 27 Mayıs 

darbesinden farklı olarak 12 Eylül 1980 tarihinde Genelkurmay Başkanlığının 

hiyerarşisi içinde darbe yapılmış ve sivil siyaset tüm kurumlarıyla askıya alınmıştır. 

 

 

 
525 Yücel, Çankaya’dan Beştepe’ye, s.93 
526 Seydi Çelik, Osmanlı’dan Günümüze Devlet ve Asker, İstanbul, Salyangoz Yayınları, 2008, s.41  
527 Wigley, “Parliamentary Immunity in Democratizing Countries”, s.578-579 



 156 

2.2.3.1. 12 Eylül Askeri Darbesi ve Siyasal Atmosfer 

Türkiye’de askeri müdahaleler ya iktidar boşluklarının siyasi aktörler tarafından 

giderilemediği dönemlere ya da oluşan yeni toplumsal güç odaklarının merkeze 

yöneldiği ve mevcut aktörlerin değişmekte olduğu dönemlere denk gelmiştir. Bu iki 

temel unsur geçerli olmakla birlikte farklı bakış açılarına göre askeri müdahalelerin 

değişik unsurlarla açıklandığı da olmuştur. Bu kapsamda askeri darbeler, sosyalist 

bakış açısına göre sınıf mücadelesinin, liberal bakış açısına göre burjuvazi ile sivil-

askeri bürokrasi arasındaki mücadelenin, siyasal seçkinler ile devlet elitleri arasındaki 

güç mücadelesi üzerinden okuyan yaklaşıma göre ise, “yaşamsal önem taşıyan 

konularda ve devletin kurucu ilkelerinin devamlılığında’ herhangi bir ‘unutkanlığa’ 

düşen siyasal seçkinlerin cezalandırıldığı ve devlet seçkinlerinin iktidarını yeniden 

kurduğu anlar olarak kavranmaktadır.”528 

Türkiye’de 70’ler boyunca yaşanan siyasal istikrarsızlık, sürekli değişen koalisyon 

hükümetleri ve buna bağlı çözüm bulunamayan kronik ekonomik sorunlar halkın 

yaşamını çekilmez hale getirmiştir. Özellikle 80 öncesi dönemde siyasal ve sosyal 

sorunların yanında ekonomik alanda beklentileri karşılanmayan büyük sanayici ve 

işadamları grubunun şikayetlerini yüksek sesle dillendirmesi gerilimi artıran bir unsur 

olmuştur. Bu grubun temsilcisi durumundaki Türk Sanayicileri ve İş İnsanları Derneği 

(TÜSİAD)529 ülkenin içinde bulunduğu finansal dar boğazdan çıkmanın formülü 

olarak Uluslararası Para Fonunu (IMF) ve onun teklif ettiği düzenlemelerin hayata 

geçirilmesinin savunucusu olmuştur. Hükümeti etkilemek için basın ilanları 

yayınlayan TÜSİAD, işsizlik, hızlı nüfus artışı, yüksek enflasyon oranı, vergi 

sistemindeki düzensizlik, yolsuzluklar ve kamu iktisadi teşekkülleri (KİT) üzerinden 

devletin ekonomi üzerindeki aşırı kontrolü gibi temaları bu ilanlarda işlemiştir. Bu 

 
528 Çiler Dursun, “Türkiye’de Askeri Darbelerin Simgesel Ekonomisi”, Doğu Batı, Ankara, 2002-03, 

Sayı:21, s.122-123 
529 TÜSİAD, devlet merkezli ekonomik sisteme karşı olarak serbest piyasanın alternatif bir model 

olarak yerleşmesini amaçlayarak kurulmuş, “karma ekonomi prensiplerine ve Atatürk ilkelerine uygun 

olarak, sanayi ve hizmet alanlarında çalışan meslek, bilim ve işadamlarının bilgi, tecrübe ve 

faaliyetlerini ahenkleştirerek değerlendirmek suretiyle, Türkiye’nin demokratik ve planlı yollarla 

kalkınmasına ve Batı uygarlık seviyesine çıkarılmasına yardımcı olmak amacıyla” 2 Nisan 1971 

yılında kurulmuştur. Aktaran Alkan, “Türkiye'de Baskı Grupları: Siyaset ve İşadamı Örgütleri”, 

s.122-123 



 157 

ilanlar nedeniyle hükümet ile karşı karşıya gelen TÜSİAD, “sosyal adalet yokluğu 

paylaşmak değil, bolluğu paylaşmaktır” sloganıyla açıkladığı pozisyonunu sürdürmüş 

ve kamuoyunda önemli bir etki üretmiştir.530   

İthal ikameci sanayi politikaları ve devlet teşviklerinden yararlanarak zenginleşmiş ve 

bu güçlü konumuyla iktisadi faaliyetlerin merkezinde yer alan büyük sermayedarın 

temsilcisi TÜSİAD, ülkede yaşanmakta olan değişimi erken fark ederek buna uygun 

bir pozisyon güncellemesi yapmıştır. Liberal politikalar ve rekabetçi yaklaşımlarla 

küresel pazarlarla bütünleşme zorunluluğu, ithal ikameci iktisat politikalarında bir 

değişikliğe gidilmesi düşüncesini gündeme getirmiştir. Bu nedenle TÜSİAD 80’lerden 

itibaren sanayicilerin dış pazarlara yönelik bilinçlendirilmesine ve sanayi 

kuruluşlarının buna uygun olarak üretim kapasitelerinin yeniden yapılandırılması 

gerektiğine öncelik vermiştir.531  

Ekonomik sorunların yanında basın üzerinden iş çevreleri ile gerilimin parçası 

durumuna düşen siyasi iktidarın halk nezdindeki güvenilirliği zedelenmiştir. Bunun 

yanında karşıt görüşlü gruplar arasındaki silahlı çatışmalar, ciddi güvenlik zafiyetleri, 

siyaseti daha da zor duruma sokmuştur. Bu genel atmosfer içinde ekonomik alandaki 

sorunlara çözüm üretmek üzere Başbakanlık Müsteşarı Turgut Özal tarafından 

hazırlanan 24 Ocak 1980 Ekonomik İstikrar Programı uygulamaya konulmuştur. Bu 

kararlar kapsamında ülkenin ekonomik sisteminin liberal eğilimli yaklaşımlar 

doğrultusunda dönüştürülmesine yönelik ilk adımlar böylece atılmıştır. Piyasanın 

kendi iç dinamiklerine bağlı fiyatların oluştuğu, dış ticaret rejimiyle dış pazarlara 

eklemlenmenin kolay olduğu, düşük ücret ve yüksek kar oranıyla özel sektör 

yatırımlarının artırılması bu kararlar ile gerçekleştirilmek istenen politikaların temel 

 
530 Gazete ve dergilerde yayınlanan bu ilanlar “Gerçekçi Çıkış Yolu; Ulus Bekliyor; Yokluğu 

Paylaşmak mı, Bolluğu Sağlamak mı?; Refahın ve Hükümetin Düşmanı Enflasyon” başlıklarını 

taşıyordu. Aktaran Alkan, “Türkiye'de Baskı Grupları: Siyaset ve İşadamı Örgütleri”, s.225 
531 Haluk Alkan, H. Mustafa Paksoy, “Türk İş Dünyasında İşadamı Örgütlerinin Karşılaştırmalı 

Yönetim ve Organizasyon Yapısı: Odalar Birliği, TÜSİAD ve MÜSİAD”, Yönetim ve Ekonomi: 

Celal Bayar Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 1999, Sayı:5/1, s.49-50 



 158 

unsurları olmuştur.532 Ülkenin dışa açılmasında belirli seviyede başarılı olan bu 

programın performansı siyasi krizlerin gölgesinde kalmıştır.533 

Bu kriz ortamında siyasete olan güveni sarsan diğer bir gelişme, 1980 

Cumhurbaşkanlığı seçimlerinin bir biri ardına yapılan oylamalara rağmen bir türlü 

sonuçlandırılamamış olmasıdır. 25 Mart 1980 tarihinde 1.tur oylama ile başlayan 

seçim süreci, 115.tur oylamanın yapıldığı 21 Ağustos 1980 tarihinde hala bir sonuca 

ulaşmamıştır.534 Bu gerilim içerisinde MSP’nin tüm üst yöneticileriyle katıldığı ve 6 

Eylül 1980’de Konya’da yapılan “Kudüs’ü Kurtarma Günü” mitingi ve burada kitleler 

tarafından atılan sloganlar, askeri müdahalenin habercisi olmuştur. Başbakan 

Demirel’in 9 Eylül’de erken genel seçim çağrısı yapması askeri müdahaleyi 

durdurmamış, Genelkurmay Başkanı Kenan Evran başkanlığındaki Milli Güvenlik 

Konseyi 12 Eylül 1980’de iktidara el koymuştur.535 

27 Mayıs ihtilalinden farklı olarak “emir komuta zinciri içinde” gerçekleştirilen 12 

Eylül darbesinin amacı, Milli Güvenlik Konseyi Başkanı Kenan Evren’in imzasıyla 

yayınlanan 1 No’lu bildiride şöyle açıklanmıştır: “Girişilen Harekatın amacı, ülke 

bütünlüğünü korumak, milli birlik ve beraberliği sağlamak, muhtemel bir iç savaşı ve 

kardeş kavgasını önlemek, Devletin otoritesini ve varlığını yeniden tesis etmek ve 

demokratik düzenin işlemesine mani olan sebepleri ortadan kaldırmak.”536 Siyasi 

atmosferi ve siyasal kurumsal yapıyı tüm unsurlarıyla birlikte yeniden düzenleyecek 

şekilde Anayasal sistemi değiştiren faaliyetlere imza atan Milli Güvenlik Konseyi, tüm 

alanlardaki yasama faaliyetlerinin yürütücüsü olmuştur. Bu doğrultuda Milli Güvenlik 

Konseyi tarafından 626 kanun ve çok sayıda Kanun Hükmünde Kararname 

çıkarılmıştır. Konsey, 1983 seçimlerinin ardından 6 Aralık 1983 tarihinde Türkiye 

Büyük Millet Meclisi (TBMM) Başkanlık Divanı oluşturulana değin yasama 

faaliyetini sürdürmüştür.537 

 
532 Alkan, “Türkiye'de Baskı Grupları: Siyaset ve İşadamı Örgütleri”, s.77-78 
533 Yücel, a.g.e., s.154-155 
534 25 Mart-21 Ağustos 1980 tarihleri arasında gerçekleştirilen 115.tur oylama detayları ile oylamalara 

katılan adaylara ilişkin detaylar için Bkz.: Yücel, a.g.e., s.286-302 
535 Yücel, a.g.e., s.156-162 
536 Çelik, Osmanlı’dan Günümüze Devlet ve Asker, s.164 
537 Çelik, a.g.e., s.165 



 159 

12 Eylül askeri darbesinin diğer sonuçlarının yanında özellikle İslami kesimleri 

etkileyen iki yansıması olmuştur. Öncelikle 1960 askeri müdahalesi sonrasında oluşan 

siyasi atmosferde geniş bir hareket alanı bulan sol düşünceye sahip grupların 12 Eylül 

yönetimi tarafından ciddi bir baskıya tabi tutulması, sosyal politikaların temel aktörü 

olarak sol grupları gerileterek toplumsal alanda bir boşluk yaşanmasına neden 

olmuştur. Bu boşluk, toplumsal bazda sosyal adalet kavramı ve sosyal yardım ağları, 

etkin sosyal örgütlenme mekanizmalarını başarıyla kullanan İslami gruplar tarafından 

doldurulmuştur. Bunun yanında İslami grupların toplumsal derinliğini artıracak ikinci 

gelişme ise, gerek solda gerekse sağda aşırı uçta yer alan grupların toplumsal barış ve 

düzen için barındırdıkları tehlikenin fark edilmesiyle ılımlı dini ve kültürel 

yaklaşımların popülerliğini artırması olmuştur. Bu kapsamda hem sosyal yardım 

ağlarının toplum ile güçlü bağlar kurulmasına etkisi, hem de ılımlı yaklaşımların, 

toplumsal çatışmaları azaltarak mevcut sosyo-kültürel bağları güçlendirecek bir kimlik 

unsuru olarak siyasi elitlerce kabul görülmesi, İslami grupların çalışmalarını daha 

rahat yapabilecekleri bir ortam oluşturmuştur.538 

Askeri bürokrasinin İslami değerleri kültürel bir araç olarak kullanma yaklaşımına 

İslami gruplar farklı tepkiler geliştirmiştir. Sağ siyasal aktörlerle girdikleri karşılıklı 

pragmatik ilişkiler üzerinden siyasete eklemlenen geleneksel cemaatler, Türk-İslam 

senteziyle oluşturulan atmosferden yararlanma eğiliminde olmuştur. Ancak müstakil 

yapılar üzerinden siyasal, sosyal ve kültürel alanda çalışma yapmayı hedefleyen 

gruplar ile bazı diğer aşırı yapılanmalar, milliyetçilikle birlikte formüle edilen bu yeni 

senteze olumlu yaklaşmamışlardır. Çok partili yaşamla birlikte siyasal iktidarı 

hedefleyerek aktif siyaset yapan İslami eğilimler, 12 Eylül askeri müdahalesinden 

olumsuz etkilenmiştir. Bazı gruplarca olumlu karşılanmamasına rağmen, Türk-İslam 

sentezi ve bu sentez bağlamında oluşan atmosfer, toplumsal zemin üretmek için diğer 

bazı İslami gruplar tarafından fazlasıyla kullanılmıştır.539 

Bu genel atmosfer içinde askeri yönetim İslami değerleri araçsal bir yaklaşımla 

gündemine almıştır. Türk-İslam sentezi kapsamında kültürel bir unsur olarak dini 

 
538 Tuğal, “Sermayenin Pasif Devrimi”, s.28; Ömer Çaha, “28 Şubat yeni Türkiye’yi engellemek için 

yapıldı”, Star Gazetesi, 27.02.2012 
539 Sayarı, “İslam, Laiklik ve Demokrasi:”, s.143; Toprak, “Islam and Democracy in Turkey”, s.180 



 160 

değerlere musamahakar davranmasına karşın, askeri cunta İslami değerlerin ideolojik 

görünümlerine yönelik sert tutumunu korumuştur. İslami değerleri araçsallaştırarak 

kullanma yaklaşımının yanında, ideolojik yaklaşımlara mesafeli duruşun en açık 

göstergesi, üniversitelerdeki başörtüsü yasağı olmuştur. Üniversitelerdeki başörtüsü 

yasağı uygulaması, 1980 askeri yönetiminin Türkiye’nin siyasal ve sosyal tarihine 

bıraktığı olumsuz miraslardan biridir. Başörtüsü, Türkiye’de İslamcı siyasetinin çok 

ötesinde, tüm İslami gruplar tarafından temel bir umde olarak kabul görmüştür. 

Üniversitelerde başörtüsünün yasaklanmasıyla bu sorun, özellikle darbe sonrası 

siyasal merkezi temsil eden seçkinler tarafından üretilmiştir. Bu konu etrafında 

mücadele veren kadınlar gerek aktivist olarak yer aldıkları eylemlerle, gerekse kültürel 

boyutta mücadeleye destek vermek üzere ürettikleri eserleriyle bu dönemden sonra 

İslami gruplar içerisinde hiç olmadıkları kadar ön plana çıkmıştır.540 Bu mesele, AK 

Parti kapatma davası sürecinde de karşımıza çıktığı üzere, 2000’lerin başında dahi 

sahip olduğu köklü etkiyle Türk siyasi yaşamında önemli bir tartışma konusu 

olmuştur. 

2.2.3.2. Türk-İslam Sentezi Politikası 

12 Eylül askeri yönetimi, toplumun huzur beklentisiyle uyumlu bir şekilde, sosyal 

gruplar arasındaki çatışmayı büyük bir tehlike olarak görmüştür. Özellikle silahlı 

çatışmalara konu olan sol ve sağ gruplar arasındaki gerilimin devam etmesi halinde, 

toplumsal barışın ciddi yara alacağını düşünen askeri yönetim, milliyetçiliğin yanında 

toplumsal bir tutkal olarak İslam’ın kullanılması düşüncesine yönelmiştir.541 

Pragmatist bir yakınlaşımla Türk-İslam sentezi 1970’li yıllarda “sağcı siyasetçiler ile 

sağcı entelektüeller tarafından teorileştirilmiş” ancak, “1980 sonrasında askeriyenin 

yarı resmi ideolojisi halini” almıştır.542 Türk milliyetçiliği ile İslami değerlerin bir 

 
540 Yılmaz, “Darbeler ve İslamcılık”, s.639; Bulaç, Göçün ve Kentin Siyaseti, s.72; Ömer Çaha, 

“Ana Temalarıyla 1980 Sonrası İslami Uyanış”, İslamcılık Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, 

Haz. T.Bora, M.Gültekingil, C:6, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, s.481 
541 Nuray Mert, “Cami Gölgelerinden Gölge İnsanlara: Kültürel İslam Edebiyatı”, Tezkire, Ankara, 

Vadi Yayınları, Sayı:14-15, Yaz-Güz 1998, s.44; Maria Chiara Cantelmo, “The Fall of Kemalism and 

the New Face of Political Islam: 20 Crucial Years in Turkey’s History (1980-2002)”, Athens Journal 

of History, Vol.4, S.1, s.38 
542 Binnaz Toprak, “Islam and Democracy in Turkey”, Turkish Studies, New York, Routledge, 

Vol.6, No.2, June 2005, s.179 



 161 

arada milli kültürün iki temel unsuru olduğu yaklaşımından kaynaklanan bu sentez, 

aynı zamanda emperyalist kültürel yayılmacılığına karşı Türk toplumunun korunması 

için bir savunma hattı olarak görülmüştür.543 Bunun yanında 1960’lardan sonra 

Türkiye’de etki alanını genişleten sol merkezli hareketlerin dengelenmesi için 

milliyetçilik ile İslami eğilimlerin bir arada kullanılması, aynı zamanda uluslararası 

alanda ABD tarafından yürütülmekte olan “Yeşil Kuşak” projesiyle de uyumlu bir 

politika olmuştur. 

12 Eylül ihtilalini yapan kadronun toplumsal barışı tesis etmek için İslami değerleri 

yardımcı bir fonksiyon olarak kullanması, toplumun kültürel dünyasında dinin daha 

geniş bir yer edinmesine yardımcı olmuştur. Tüm aşırı yorumları dışarıda bırakarak 

bir kültür unsuru olarak bile olsa, toplumdaki dini eğilimlerin askeri bürokrasi 

tarafından bir tutkal olarak kullanılması, paradoksal bir şekilde “karşı hegemonyacı 

amaçları olan başka kesimlere din adına daha güvenle konuşabilmeleri için gerekli 

kültürel ortamı” üretmiştir.544 Askeri yöneticilerin Cumhuriyet rejiminin toplumsal 

tabanını güçlendirmek için dini değerleri sosyo-kültürel bir proje olarak kullanması, 

İslami değerlerin toplumsal alanda tanıdık bir bakiyeye dönüşerek kabullenmesini 

sağlamıştır. Bu kabullenme ve tanıdık olma halinin ürettiği ortam, çok geniş bir tabana 

yayılmış olan İslami grupların içerisinde radikal eğilimli alt gruplara da örgütlenme 

cesareti vermiştir. Bu durumun hesaplanamayan bir olgu olduğunu ifade eden Toprak, 

“1980 darbesinden sonra askeriyenin yaklaşımının siyasal islamı güçlenmesine 

yardımcı olan bir etkisi olduğu” belirtmiştir.545 

12 Eylül aktörlerinin kontrollü olarak İslami eğilimlere hoşgörülü davranmasının üç 

temel yansıması olmuştur. İlk olarak devletin resmi ideolojisinin kabulleneceği 

seviyede dini söylemlerin siyasal alanda temsil edilmesi, Cumhuriyet rejiminin sert 

uygulamaları ile devletten uzaklaşan halk kitlelerinin tekrar devlet ile iletişim 

kurmasını sağlamıştır. İkinci olarak İslami değerlerin milli birlik ve beraberlik 

nosyonunu besleyen bir arada olma düşüncesiyle toplumsal katmanlar arasında yeni 

bir birleştirici zemin kurulmuştur. Üçüncü olarak dini duyguların, liberalleşen piyasa 

 
543 Baskın Oran (Haz.), Türk Dış Politikası (1980-2001), İstanbul, İletişim Yayınları, C:II, 2006, s:22 
544 Tuğal, Pasif Devrim, s.58 
545 Toprak, a.g.e., s.179 



 162 

koşullarında yeni ekonomik dengelerin erozyona uğrattığı geleneksel ilişkilerdeki 

sarsıntılara karşı yatıştırıcı bir unsur olarak devreye girmesi beklenmiştir.546  

Bu sentezi ürettiği atmosferde muhafazakar kesimlerin beklentilerine uygun bazı 

gelişmeler söz konusu olmuştur. 28 Ağustos 1982’de MEB Talim ve Terbiye Kurulu 

kararıyla din dersi ilk ve ortaokullarda zorunlu hale getirilmiş, kısa bir süre sonra da 

liselerde zorunlu yapılmıştır. Diyanet İşleri Başkanlığı üzerinden başta bütçe 

imkanlarını genişletmek olmak üzere, dini alanın yaygın şekilde örgütlenmesine 

imkan tanıyan kolaylıklar sağlanmıştır.547 

Toplumsal dayanışma, birlik ve bareberlik duygularını seferber ederek toplumdaki 

ideolojik kamplaşmanın önüne geçmek için İslami eğilimleri kullanan askeri 

bürokrasi, sadece düşünce bazında bu yaklaşımlara göz yummamış, aynı zamanda 

toplumsal görünürlük bakımından bu sentezi besleyecek şekilde görüntü vermekten 

geri durmamıştır. Konsey Başkanı Evren “Nur tarikatının o dönemdeki lideri Mehmet 

Kırkıncı”yla görüşmüştür.548 Benzer şekilde toplumun dini değerlerinin kültürel bir 

unsur olarak dışlanmaması beklentisi ve bunun katkısıyla oluşacak toplumsal uzlaşma 

zemininin sağlanması Cumhuriyet burjuvazisinin de talebiydi. “Vehbi Koç, 12 Ekim 

1980’de Kenan Evren’e yazdığı bir mektupta şöyle söylemektedir: ‘Dinsiz bir ulus 

olmaz. Bu sefer din işleri siyasi partilerin istismarını önleyecek şekilde 

düzenlenmelidir.”549  

Türk-İslam sentezi, tarihsel olarak Cumhuriyetin ilanından sonra başlatılmış olan 

Aydınlanmacı Kemalist Modernleşme projesinin eksik bıraktığı alanları tamamlamak 

üzere üretilmiştir. Bu yaklaşıma göre, katı seküler bir proje olarak hayata geçirilmeye 

çalışılan Batılı modernleşme projesi, mutlak devlet otoritesini kullanmasına karşın 

Türk toplumunun önemli bir kesimini kuşatmayı başaramamıştır.550 Özellikle 

 
546 Birtek-Toprak, “Türkiye’de Siyasal İslam’ın Yükselişi”, s.6-7; Massimo Introvigne, “Türkiye’de 

Dini Piyasalar”, AK Parti: Toplumsal Değişimin Yeni Aktörleri, Haz. Yavuz, M. Hakan, İstanbul, 

Kitap Yayınevi, 2010, s.48 
547 Oran, Türk Dış Politikası, s.22-23; Tuğal, Pasif Devrim, s.15 
548 İlhan Uzgel, “AKP: Neoliberal Dönüşümün Yeni Aktörü”, AKP Kitabı: Bir Dönüşümün 

Bilançosu, Haz. İ.Uzgel, B.Duru, Ankara, Phoenix Yayınevi, 2.bs., 2010, s.13; Birtek-Toprak, 

“Türkiye’de Siyasal İslam’ın Yükselişi”, s.6 
549 Yılmaz, “Darbeler ve İslamcılık”, s.637 
550 Çaha, Modern Dünyada Din ve Devlet, s.41; Keyman, “Modernity, Secularism ans Islam”, s.216 



 163 

Anadoludan şehirlere göç eden geniş sosyolojinin sistem ile buluşmasını sağlayacak 

yeni bir modernleşme projesine ihtiyaç duyulmuştur. Bu kapsamda geniş halk kitlesi 

tarafından kabul görecek tanıdık değerler olarak, aşırılıkları törpülenmiş, ortalama 

kültürel değerler seviyesine indirgenerek zararsızlaştırılmış bir İslami kimlik bu 

kapsamda kullanışlı görülmüştür.551 Milliyetçilikle aynı potada eritilerek üretilen 

Türk-İslam sentezi, bu bakış açısına göre Aydınlanmacı Kemalist Modernleşme 

projesinin izinden giden ikinci moderleşme-kapitalistleşme projesidir.552 

Toplumsal bağları güçlendirmek için İslami değerlerden istifade etme düşüncesi, daha 

önce merkez sağ siyasal aktörler tarafından kullanılmıştır.553 “Yöneticilerin İslam’ı 

ulusal birlik ve sosyal bağlılık için tek birleştirici olarak görmeleri ve her türlü radikal 

eğilimi dinle önleyebileceklerine inanmaları”, yönetici elitlerin dini değerlere ilişkin 

yaklaşımının değişmesine neden olmuştur.554 Tek parti uygulamalarının toplumsal 

zeminde karşılık bulmaması, çok partili yaşamın ardından oluşan siyasal dinamiklerle 

görünür olmaya başlayan milliyetçi ve muhafazakar yaklaşımların ortak bir potada 

eritilerek kullanılması düşüncesi, bu sentez yaklaşımıyla kurumsal bir görünüm 

kazanmıştır.  

Bu şekilde “seküler ve Batılı olanların yerine, dinsel ve yerel kültürel değerler ile 

sembolleri yerleştiren sağ siyaset, toplum ile devlet arasında ulusçuluğun kuramadığı 

aidiyet ilişkisini bu yolla kurmayı hedeflemiş ve bunu zaman içinde, büyük ölçüde” 

gerçekleştirmiştir.555 Merkez sağ siyaset tarafından sıklıkla kullanılan “milleti iktidar 

yapmak” metaforunda ifadesini bulduğu üzere, devlet ile ona yabancılaşmış geniş halk 

kitleleri arasındaki mesafenin bu yeni kimlik ile kapatılması hedeflenmiştir.556 

Siyasal sistem ile halk arasındaki mesafenin ortadan kaldırılması, kurumsalcı 

yaklaşıma göre entegrasyon sorununun giderilmesine yönelik önemli bir adımdır. Sert 

 
551 Nuray Mert, İslam ve Demokrasi: Bir Kurt Masalı, İstanbul, İz, 1998, s.14; 1980’lerde 

yoğunlaşan kırdan kente göç kapsamında 90’lara gelindiğinde kent nüfusu %40’lardan %60-65 

seviyelerine çıkmıştır. Aktaran Şen, Refah Partisi’nin Teori ve Pratiği, s.153 
552 Fethi Açıkel, “Kutsal Mazlumluğun Psikopatolojisi”, Toplum ve Bilim, İstanbul, Güz 1996, 

Sayı:70, s.156-157 
553 Mert, “Türkiye İslamcılığına Tarihsel Bir Bakış”, s.415 
554 Duman, “İslamcı Gençliğin Serüveni”, s.65 
555 Mert, Merkez Sağın Kısa Tarihi, s.66-67 
556 Mert, a.g.e., s.69 



 164 

modernleşme süreçlerinden sonra yaşanan sosyo-kültürel sarsıntı dönemlerinde 

karşılaşılan bir bunalım olarak karşılaşılan entegrasyon krizi, siyasal sistemin işlerliği 

için çözülmesi elzemdir. 1970’lerin sonlarından itibaren oluşmaya başlayan ve 1980 

askeri darbesi ile yarı kurumsal bir hüviyet kazanan Türk-İslam sentezi, Türk siyasal 

sisteminde yaşanan entegrasyon krizinin çözümlenmesinde bir araç olarak 

kullanılmıştır. Aynı zamanda 1983’ten sonra milliyetçi ve dini kültürel gruplar lehine 

siyasal yelpazenin çeşitlenmesi yönünde etki üretmiştir.  

2.2.3.3. 1983 Genel Seçimleri ve Siyasal Normalleşme Süreci 

12 Eylül 1980 askeri darbesi ile siyasal yaşama yapılan müdahalenin akabinde sağ ve 

sol içerikli olmasına bakılmaksızın tüm aşırı siyasi hareketler törpülenmiş, siyasi 

partiler kapatılmıştır. Kontrollü bir geçiş süreci askeri bürokrasi tarafından bizzat 

yönetilmiştir.557 Mutlak manada toplumsal düzen ile asayiş öncelenmiş, aşırı her türlü 

grup takibata uğramıştır. Asker ve sivil bürokrasi tarafından devletin merkezi 

konumunu güçlendirecek bir yeni anayasal sistem kurularak devlet iktidarı 

güçlendirilmiştir. Siyasal alan sivil siyasete terk edilirken, partilerde aday olan 

isimlerin tümü MGK tarafından kontrolden geçirilmiş, makul görülen isimlere siyaset 

yapma vizesi verilmiştir. 

Askeri müdahalenin ardından terör olaylarının hızlı bir şekilde bastırılması, cuntanın 

komutanı Kenan Evren’in halk nezdindeki popülaritesini artırmıştır. Askeri 

müdahalenin en önemli çıktısı olarak hazırlanan yeni anayasa, Evren ile birlikte özdeş 

kabul edilmiştir. Evren “anayasa taslağını resmi olarak kamuoyuna açıklama görevini 

bizzat” üstlenmiştir. 7 Kasım 1982 tarihinde halkoyuna sunulan yeni anayasanın geçici 

maddesinde, anayasasının kabulü halinde kendiliğinden Evren’in Cumhurbaşkanı 

seçileceği düzenlenmiştir.558 Yetkileri konsolide eden bir yaklaşımla kaleme alınan 

yeni anayasa ile getirilen düzenlemelerin önemli bir kısmı, 1960 Anayasasının 

getirdiği yaklaşımların aksi istikametinde olmuştur. Bu doğrultuda Cumhurbaşkanı ile 

 
557 Ağırbaş, Milli Görüş Siyaseti, s.139 
558 Hootan Shambayati, “A Tale of Two Mayors: Courts and Politics in Iran and Turkey”, 

International Journal of Middle East Studies, Vol. 36, No. 2, May, 2004, s.258 



 165 

Milli Güvenlik Kurulu’nun yetkileri artırılırken kişi hak ve özgürlükleri, sendikal 

haklar ve basın özgürlüğü gibi alanlarda kısıtlayıcı hükümler getirilmiştir.559  

Anayasa referandumunu takip eden süreçte yeni Siyasi Partiler Kanunu yapılmış ve 

Eylül 1980’den önce aktif siyasette yer alan isimlere 10 yıl boyunca siyaset yapma 

yasağı getirilmiştir. Siyasete bir diğer müdahale seçimlerde uygulanacak olan “baraj 

sisteminin” getirilmesiyle olmuştur. 70’lerde siyasi arenadaki istikrarsızlıkların önüne 

geçmek için bir formül olarak düşünülen seçimlerdeki baraj uygulaması, 12 Eylül 

İhtilali ile siyasi yaşamımıza girmiştir.560 Yeni parti kurmanın önü açılmış ancak 

kurucularının Milli Güvenlik Konseyinin onayından geçmesi şartı getirilmiştir. Bu 

mekanizmanın işlerliğini garanti altına almak için askeri vesayet tarafından atanan 

Danışma Meclisi’nin hazırladığı yeni Siyasi Partiler Kanunu 3 Mart 1983’te, yeni 

Seçim Kanunu ise 8 Nisan 1983’te kabul edilerek yürürlüğe girmiştir.561 

Siyasi parti kuruluşunun serbest bırakılmasıyla 15 yeni parti kuruluş çalışmalarına 

başlamışsa da, 6 Kasım 1983 genel seçimine sadece üç partinin katılmasına izin 

verilmiştir. Emekli Orgeneral Turgut Sunalp’in genel başkanlığındaki Milliyetçi 

Demokrasi Partisi, Necdet Calp’in liderliğindeki Halkçı Parti ve Turgut Özal genel 

başkanlığındaki Anavatan Partisi (ANAP). Askeri bürokrasinin desteği ilk iki parti 

etrafında toplanmıştır. Özal’ın sivil inisiyatifi temsil eden tek adres olarak ön plana 

çıktığı seçimlerde ANAP %45’in üzerinde oy alarak tek başına iktidar olmayı 

başarmıştır.562  

Bu dönemde siyasetin nabzı birbiri ardına yapılan seçimlerin sonuçlarına göre 

şekillenmiştir. Mart 1984’te yerel seçimler, bunun akabinde siyasi yasakların 

kaldırılmasına ilişkin anayasa değişikliğine dair Eylül 1987’deki halkoylaması ve 

Kasım 1987’de erken genel seçimler ile 1989 yerel seçimleri.563 Özal, Kasım 1983 

genel seçimlerinde bulduğu halk desteğini diğer seçimlerde bulamamış, her bir 

 
559 Oran, Türk Dış Politikası, s.20-21; Eric Jan Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 1996, s.409 
560 Hurşit Yıldırım, Parlamenter Sistem Krizleri ve Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi, 

İstanbul, Pozitif Yayınları, 2017, s.27 
561 Dursun, Türkiye’nin Siyasal Hayatı, s.291 
562 Zürcher, a.g.e., s.410-412; Dursun, a.g.e., s.297-298; Yücel, Çankaya’dan Beştepe’ye, s.173 
563 Şentürk, İslamcılık, s.479-480; Zürcher, a.g.e., s.414-416 



 166 

seçimde öncekine göre biraz daha düşük bir oy oranına razı olmak zorunda kalmıştır. 

1983 seçimlerinde Özal’ın aldığı seçim başarısının ardında, kendisinin sivil kimliği ile 

serbest piyasa ekonomisine bağlı dile getirdiği yeni vaatler etkili olmuştur. Aynı 

zamanda 1980’den sonra seçimlere kadarki süreçte askeri yönetimin siyasal alana 

keyfi olarak yaptığı müdahalenin halk nezdinde bir tepki üretmesinin de bir yansıması 

olmuştur.564 

Bu dönemin siyasetine temel rengini veren iki unsurdan biri, 12 Eylül Askeri 

müdahalesi ile kurulan yeni siyasal sistem ve bu sistemin arkasındaki bürokratik 

vesayet; ikincisi ise, Özal tarafından siyasal alanda kurulan yeni merkez sağ siyaset 

bloğu ve onun neo-liberal ekonomik politikalarının yansımaları olmuştur. Devlet 

merkezli burjuvazi karşısında kendi imkanlarını üreterek devletten bağımsız ekonomik 

faaliyetlerini geliştirmeye çalışan Anadolu burjuvazisi için Özal tarafından geliştirilen 

liberal politikalar olumlu karşılanmıştır.565 İslami hassasiyetlere sahip Anadolu 

merkezli yeni gelişen bu sınıf için ANAP’ın neo-liberal politikaları, devletin ticari 

yaşamdaki kontrolü ile kaynaklar üzerindeki hegemonyanın son bulması anlamına 

gelmekteydi.566 Özal’ın bu süreçte güçlenmekte olan yeni burjuvaziye temel vaadi, 

özelleştirmelerle devletin ekonomik gücünün ve ideolojik baskısının 

sınırlandırılmasıydı.567 

12 Eylül’den sonra asker ve sivil bürokrasinin devlet otoritesini güçlendirme çabasının 

karşısında Özal, liberalleşme politikaları ve sivil alanı konsolide etmeye yönelik 

çalışmalarıyla Türkiye’deki dört eğilimi ANAP çatısı altında birleştirmiştir. Her ne 

kadar dört eğilim olarak tanımlansa da Özal’ın asıl yaptığı, liberal ve serbest piyasacı 

büyük sermayedar grubu ile çevreden merkeze yürümekte olan yeni muhafazakar 

girişimci çevreleri bir ittifak altında bir araya getirmek olmuştur. Özal, bu ittifakı 

yapabilecek en uygun özellikleri bir arada bulunduran bir figürdü.568 Devlet Planlama 

Teşkilatının eski bir çalışanı olarak devletin işleyişini bilen, MSP’deki adaylığı ile dini 

 
564 Ali Bulaç, Göçün ve Kentin İktidarı, Milli Görüş’ten Muhafazakar Demokrasi’ye AK Parti, 

İstanbul, Çıra, 2010, s.245 
565 Alkan, “Türkiye'de Baskı Grupları: Siyaset ve İşadamı Örgütleri”, s.151 
566 Yavuz, “Milli Görüş Hareketi”, s.597; Cantelmo, “The Fall of Kemalism and the New Face of 

Political Islam”, s.38-39 
567 Mert, Merkez Sağın Kısa Tarihi, s.30; Alkan, a.g.e., s.79 
568 Alkan, a.g.e., s.244 



 167 

eğilimlerin sosyal tabanından haberdar, Türkiye’deki büyük sermayenin en önemli 

temsilcilerinden Sabancı Holding’de üst düzey yöneticilik yapan bir profesyonel 

olarak liberal yaklaşımları yakından tecrübe etmiş bir kimlikti.569 Tüm bu özellikleri 

bir araya getiren Özal, Türkiye’yi liberal politikalar ekseninde dönüştürmek için 

önemli adımlar atmıştır. 

2.2.3.4. Değişen Sosyo-Ekonomik Yapı ve Yeniden Siyasallaşma  

Özal’ın liberal politikalarıyla hayata geçirdiği ihracat seferberliğiyle dünya 

pazarlarıyla tanışan Anadolu merkezli yeni girişimci sınıf, açılımcı yeni süreçlere çok 

hızlı bir şekilde adapte olmuştur. Özellikle serbest pazarın kurallarını beniseyerek 

kendisine açılan imkanları değerlendiren bu girişimciler, ihracat temelli ekonomik 

stratejilere yönelerek Anadolu şehirlerinde ekonomik canlanmanın temsilcileri 

olmuşlardır.570 Türkiye’de iç piyasadaki önemli alanların daha önce devlet destekli 

büyük burjuvazi ile kapatılmış olması, ülke içerisinde sıkışmış olan ticaret ve 

sanayinin tek gelişim olanağı olarak yeni girişimicileri ihracata yönlendirmiştir.571  

Küçük ve orta ölçekli bu girişimciler, yeni pazarlar bulma arayışının yanında ülkenin 

uluslararası piyasalarda rekabetçi bir aktör olarak yer edinmesi için karşılarına çıkan 

ihracat olanaklarının tümünü değerlendirmeye çalışmıştır. Bu çerçevede özellikle 

İslam coğrafyası, Uzakdoğu ve Afrika ülkeriyle ticari ilişkiler kurulması bu yeni sınıf 

için öncelikli pazarlar olarak ön plana çıkmıştır.572 Aynı zamanda Özal ile birlikte 

imalat sanayi için önemli bir alt yapı fırsatı sunan organize sanayii bölgesi 

düzenlemesinin yaygınlaşması, bu küçük ve orta ölçekli işletmelerin (KOBİ) üretim 

kapasitelerini geliştirmiştir.573 

 
569 Ali Ekber Doğan, “28 Şubat Dönemecinden AKP’li Yıllara İslamcı Sermaye”, Doğudan, Ocak-

Şubat 2010, S:15, s.43; Mert, “Türkiye İslamcılığına Tarihsel Bir Bakış”, s.418 
570 Keyman, a.g.e., s.227; Çaha, “Ana temalarıyla 1980 Sonrası İslami Uyanış”, s.478 
571 Alkan, a.g.e., s.78 
572 Bu açılım perspektifinin gücünü anlamak için bir örnek olması bakımında ifade edersek, bu yeni 

girişimci sınıfın temsil edildiği örgüt MÜSİAD, sadece 1994 yılında Mısır, Sudan, Malezya, Çin, 

Hong Kong, İran ve Singapur’a ticari geziler düzenlemiştir. Aktaran Alkan, a.g.e., s.303-304 
573 Yüksel Taşkın: “Türkiye’de Sınıfsal Yeniden Yapılanma, AKP ve Muhafazakar Popülizm”, 

Birikim, İstanbul, Sayı:204, Nisan 2006, s.21 



 168 

Askeri müdahaleyi takip eden yıllarda partileri kapatılan MGH mensuplarının bazıları 

siyasal çalışmalarına Özal’ın başkanlığındaki ANAP’ta devam etmiştir. Bu siyasal 

geçişkenliği kolaylaştıran iki faktör söz konusu olmuştur. İlki, Özal’ın daha önce MSP 

saflarında siyaset yapması nedeniyle bu kadrolarla arasında tarihsel bir ilişkinin 

olmasıydı. İkinci ise, daha önce MSP’de siyaset yapmış isimlere Özal ANAP 

kadrolarında geniş bir alan açmıştır.574  Bazı İslami gruplar statüko karşısında yer 

almakla birlikte, zamanla Özal ve ANAP etrafında gelişen ilişki ağından fazlasıyla 

etkilenmiştir.575 Türk-İslam sentezi kapsamında 1980’den itibaren geliştirilen eklektik 

söylem ile Özal’ın liberal politikaları bir arada bu çevre üzerinden etkili olmuştur. Bu 

etkinin bir yansıması olarak “Özellikle 80’li yıllarda dini sosyal motifler ve talepler 

kamusal alanda daha görünür” hale gelmiştir.576 

Bu dönemin bir diğer temel özelliği, dinin toplumsal görünürlüğüne bağlı dini eğilime 

sahip çevreler başta olmak üzere sivil toplum yaklaşımı yaygınlık kazanmıştır. 12 

Eylül askeri darbesini organize eden askeri kanadın sendikal çalışmaları yasaklaması, 

dernek faaliyetlerini sınırlandırması gibi devletin merkezi kontrolünü güçlendiren 

adımlara rağmen, askeri yönetimin iş dünyasının beklentilerini dikkate alacağının 

işaretini vermesi, iş çevrelerinde memnuniyetle karşılanmıştır. Bu kapsamda askeri 

yönetim tarafından ilk alınan kararlar arasında, 16 No’lu MGK bildirisiyle 24 Ocak 

Programı ile bu programla yapılan anlaşma ve protokollerin geçerliliğini koruyacağı 

ilan edilmiştir.577  

Ekonomik önceliklerin askeri yönetim tarafından gözetileceğinin anlaşılması, serbest 

piyasaya eklemlenmek için hazır bekleyen iş çevrelerinin bu gelişmelere hızlı adapte 

olmasını ve Türkiye’de sivil toplum alanının gelişmesini sağlamıştır. Devletin temsil 

ettiği laik, seküler ve devlet kontrollü ekonomi yaklaşımına karşı serbest piyasa ve 

rekabetçi ekonomi düşüncesiyle hareket eden İslami gruplar, alternatif bir açılım alanı 

olarak sivil toplum düşüncesini sahiplenmiştir. Bu nedenle sivil toplum içerikli siyasal 

 
574 Yusuf Tekin, Birol Akgün, “İslamcı Demokrasi İlişkisinin Tarihi Seyri”, İslamcılık Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce, Haz. T.Bora, M.Gültekingil, C:6, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, 

s.658 
575 Mert, “Türkiye İslamcılığına Tarihsel Bir Bakış”, s.418 
576 Alkan, a.g.e., s.151 
577 Alkan, a.g.e., s.235-236 



 169 

söylemler, resmi ideolojiyi dengeleyecek bir unsur olarak İslami gruplar tarafından bir 

açılım alanı olarak kullanılmıştır.578  

12 Eylül askeri yönetiminin siyasi ve sosyal yaşama hakim olmak için ilk iki yıl 

sürdürdüğü sert uygulamalar, 1983 seçimlerinden sonra bir ölçüde gevşetilmiştir. 

Demokratik mekanizmalara geri dönülmesi, ilan edilen genel seçim süreci ve yeni 

siyasal partilerin kurulması siyasal yaşamı canlandıran unsurlar olmuştur. Bu siyasal 

atmosferde oluşan yeniden siyasallaşma eğilimi MGH geleneğinin temsilcilerini de 

harekete geçirmiştir. Bu kapsamda Ali Türkmen genel başkanlığında 19 Temmuz 

1983 tarihinde MGH’nin üçüncü partisi olarak 33 kurucu üyenin katılımıyla RP’nin 

kuruluş dilekçesi verilmiştir. Ancak bu ilk başvuruda yer alan Ali Türkmen dahil 29 

kurucu üye Milli Güvenlik Konseyi tarafından veto edilmiştir. Tekrar yeni kurucular 

kurulu ile Ahmet Tekdal genel başkanlığında yapılan başvuru sonucunda RP’nin 

kuruluşu gerçekleştirilmiştir.579 

 

2.3. YENİDEN KURUMSALLAŞMA ÇALIŞMALARI VE 

SİYASAL AYRIŞMA SÜRECİ 

1950’lerden itibaren başlayan ancak 1970’lerle birlikte çok yaygın bir mesele olarak 

Türk toplumunu etkileyen kırsaldan kente göç olgusunun, sanayi sektöründe sınırlı 

sayıda iş bulabilen küçük bir kesim hariç, sarsıcı etkileri olmuştur. Düzenli bir işe 

sahip olmayan ve şehirlerin çevresindeki gecekondularda yeni bir hayat kurmaya 

çalışan geniş halk kitlesi, dini cemaatleri bir bütünleşme unsuru olarak görmüştür. 

Askeri yönetimin siyaseten sıkı uygulamaları ile neo-liberal politikaların altında ezilen 

bu dezavantajlı kitle için “özellikle hizmet sektöründe güçlü İslami cemaatler büyük 

ölçüde tahrip olmuş toplumsal dayanışma ağlarını canlandırarak özellikle yoksulların 

sempatisini” kazanmıştır.580 Güçlü sosyal ağlara sahip İslami cemaatler bu süreçte 

etkinliklerini artırmıştır. 

 
578 Mert, a.g.e., s.418 
579 Şentürk, İslamcılık, s.476-477; Ağırbaş, Milli Görüş Siyaseti, s.38 
580 Çakır, “Türkiye, Bağımsız bir Politik İslamcı”, s.93-94 



 170 

Bu dönemde geleneksel cemaatler ile modernist veya selefi yaklaşımlarla kendisini 

konumlandıran İslami gruplar arasında keskin bir ayrışma söz konusu olmuştur. Türk-

İslam sentezi politikası başta olmak üzere gerek milliyetçilik ile arasına net bir mesafe 

koyan, gerekse dinin kültürel bir unsur olarak kullanılmasına itiraz eden radikal 

gruplar yoğun bir gelenek eleştirisi yapmıştır.581 Partili siyasal mücadele verilip 

verilmeyeceği üzerinden 70’li yıllarda yaşanan sınırlı tartışmaların boyutu bu 

dönemde artmıştır. Özellikle Sovyetler Birliğinin (SSCB) Afganistan işgaline karşı 

verilen bağımsızlık mücadelesi, İran İslam devriminin ürettiği anti-emperyal atmosfer 

gibi uluslararası gelişmeler bu tartışmaları etkileyen unsurlar olmuştur. Partili siyasal 

mücadelenin İslami olup olmadığı üzerinden eleştirilen MGH,582 radikal gruplar 

tarafından rejime biat etmek ve rejime payanda olmakla suçlanmıştır.583 

Diğer bazı İslami gruplar gibi MGH geleneği de Türk-İslam sentezi politikasına 

eleştirel yaklaşmıştır. Merkez sağ siyaset tarafından dinin araçsallaştırılması olarak 

görülen bu politika karşısında MGH partileri, sanayileşme ve adil bölüşüm 

yaklaşımlarını kullanarak eleştirilerde bulunmuştur.584 RP’nin kurulmasıyla 

geliştirilen Adil Düzen söylemi üzerinden bu eleştiriler sistemli hale getirilmiş ve RP 

kapatılana kadar bu kavram partinin sosyal desteğini korumak için temel bir söylem 

olarak kullanılmıştır.585 

2.3.1. Milli Görüş Hareketi’nin Yeniden Siyasal Kurumsallaşması 

Geçmişte verilen siyasi kararların güncel tercihler üzerinde etkisi olacağını vurgulayan 

patika bağımlılığı yaklaşımına göre, tarihsel olaylar kurumların siyasal davranışlarının 

üzerinde yönlendirici bir etkiye sahiptir.586 Siyasi partilerin ürettiği mirasın, sonraki 

siyasal tercihler üzerinde etkisi olacağını ifade eden bu yaklaşım, maliyetli yeni 

politikalar yerine daha güvenli geçmiş politikaların takip edileceğini belirtir.587 Bu 

 
581 Çakır, a.g.e., s.97 
582 Şentürk, “Yeni İslamcılık, Neo-muhafazakârlık” (Çevrimiçi) 
583 Ruşen Çakır, “Hep Birlikte Enkazın Altında Kalmaya Doğru”, Birikim, İstanbul, S:177, Ocak 

2004, s.15; Ağırbaş, Milli Görüş Siyaseti, s.81 
584 Bakırezer-Demirer: “AK Parti’nin Sosyal Siyaseti”, s.158 
585 Şen, Refah Partisi’nin Teori ve Pratiği, s.21-27 
586 Thelen ve Steinmo, a.g.e., s.181-183; Hall ve Taylor, a.g.e., s.7; Beyme, a.g.e., s. 749; Sanders, 

a.g.e., s.39; Mahoney, “Path Dependence in Historical Sociology”, s.510 
587 Hall ve Taylor, a.g.e., s.9 



 171 

çerçevede MGH geleneği içerisinde MNP ve MSP’nin kapatılmasının ardından, 

geleneğin ürettiği bir siyasal patika olarak siyasal mücadeleyi sürdürmek için Refah 

Partisi kurulmuştur.  

1980 askeri darbesini takip eden dönemde diğer partileri gibi MGH geleneği de askerin 

kontrolü altındaki siyasal atmosfer içerisinde yeniden kurumsallaşma arayışlarına 

girmiştir. 24 Ocak kararlarıyla başlayan süreçte ülkenin tanıştığı ekonomi alanındaki 

liberalleşme yaklaşımı, bu dönemin sosyo-ekonomik aktörlerinin yanında siyasi 

yaklaşımları da etkilemiştir. Bu bağlamda 1980 sonrası yeniden inşa edilen siyasal 

kurumsal çevrenin dinamikleri, farklı sosyo-kültürel ve ekonomik gelişmelerden 

etkilenmiştir. 24 Ocak 1980 tarihli Ekonomik İstikrar Tedbirlerinin ilanıyla ithal 

ikameci politikanın terk edilmesi588, 12 Eylül askeri yönetiminin bu kararları sürdüren 

ekonomi yaklaşımı ve daha sonra ANAP iktidarıyla hükümet programı olarak hayata 

geçirilen yeni liberal politikalar, sosyal ve siyasal süreçlerin tümü üzerinde ciddi bir 

etki üretmiştir.589 

Merkez sağ siyasetin yeni temsilcisi olarak ANAP uyguladığı liberal ekonomi 

politikaların toplumsal desteğini güçlendirmek için, geleneksel cemaat bağlarıyla 

toplumun alt kesimlerine nüfuz etmiş olan dini gruplarla ilişkilerini güçlü tutmaya 

çalışmıştır.590 Merkez sağ partilerinin yanında MGH de, toplumsal tabanı muhafaza 

etmek için kentlerdeki yoksul kitlelerin temsilcileriyle yakın ilişki içinde olmuş, 

kırsalın ve kentin yoksul kesimlerinin beklentilerine siyasal söyleminde yer vermiştir. 

Ancak merkez sağ partiler ile MGH partileri arasında temel bir ayrım söz konusudur. 

Merkez sağ ihtiyaç duyduğu halk desteğini elde etmeye odaklanmış ve bu kitlenin 

kültürel beklentilerini siyasal mekanizmalara taşımayı çok fazla önemsememiştir. 

MGH partileri ise, bu kitlelerin şehir yaşamında karşılaştığı sosyo-kültürel sorunları 

 
588 “Türkiye’de sanayi 1963 ile 1971 yılları arasında, ithal ikameci bir ekonomi politikası le yılda 

ortalama %9’luk bir hızla büyüdü. Sanayi alanındaki yatırımların yaklaşık olarak yarısı, ara mallar 

üzerinde yoğunlaşma eğilimi gösteren kamu kesimi eliyle gerçekleştirildi…sanayini içe dönük olarak 

yapılandırılması ve dış krediyle gerçekleştirilen ithalatın ve ihracatın ödemeler dengesinde borç 

sorununu arttırması 70’li yılların başlarında ekonominin ciddi bir krize girmesine neden oldu.” 

Aktaran Alkan, “Türkiye'de Baskı Grupları: Siyaset ve İşadamı Örgütleri”, s.130 
589 Dursun, Türkiye’nin Siyasal Hayatı, s.67; Alkan, a.g.e., s.77-78; 85 
590 Mert, İslam ve Demokrasi, s.109 



 172 

çözmeye odaklanmış, hatta adil düzen gibi yaklaşımlarla şehirlerin sosyo-ekonomik 

dönüşümünü sağlayacak politik vaatlerde bulunmuştur.591 

Bu yıllarda kırsalda ve şehirlerde büyük bir sosyo-kültürel ve ekonomik dönüşüm 

yaşanmıştır. Siyasetin kamusal desteğini üreten halk, 70’lerden itibaren başlayarak 

önemli bir değişim geçirmiş, “Türkiye kısa süre içinde bir kentli kitle toplumuna 

dönüşmüştür.”592 Göç ve kentleşme ile ortaya çıkan yeni sosyal sınıf, artık talepleriyle 

ilgili daha istekli hale gelmiştir. Kendisinin ya da ebeveynlerinin Anadolu’dan şehre 

taşıdığı muhafazakar değerlerin toplumsal alanlarda temsil edilmesi noktasında daha 

açık taleplere sahip olmuştur. Şehirlerin çevresinde mukim bu geniş kitleler artık, 

kültür, eğitim, sanat, sağlık, ticaret ve siyaset gibi hayatın tüm alanlarında 

muhafazakar ve müslüman kimliğiyle yer almaya odaklanmıştır.593 MGH sosyolojik 

olarak yaşanan bu değişimi izleyerek daha önceki dar bir kitleyi hedefleyen sınırlı 

söylemini bırakmış, 1980’lerden sonra daha geniş bir sosyal ve kültürel tabanı 

kapsayacak şekilde siyasal yaklaşımını genişletmiştir.594 

2.3.1.1. Kurumsal Yenilenme Arayışı Bağlamında Refah Partisi’nin 

Kuruluşu 

Göç olgusuyla şehirlerin çevresinde gelişen yeni sakinler, devletin fonksiyonlarının 

parçası olma arayışını ve siyasal kararları etkileme çabasını gerçekleştirmek için farklı 

siyasal katılım imkanlarını denemeye başlamıştır.595 Şehirlerin çevresinde oluşan işçi 

ve düşük gelirli kitlenin siyasal temsiline odaklanan MGH geleneği, bu yöndeki en 

önemli adımını daha geniş kitleleri hedefleyen bir siyasal söylem geliştirerek 

yapmıştır. Siyasal gelişim bağlamında ortaya çıkan yeni siyasal taleplerin mevcut 

siyasal sisteme taşınması için MGH geleneği yeni arayışlar içine girmiştir.596 Bu 

çerçevede siyasal patikasını takip eden MGH geleneği RP’yi kurmuş ve yaşanan güçlü 

sosyal, siyasal ve ekonomik değişimlere bağlı olarak ortaya çıkan bu şehirli sınıfların 

 
591 Tuğal, Pasif Devrim, s.74; Mert, a.g.e., s.73 
592 Özdalga, Modern Türkiye’de Örtünme Sorunu, s.10 
593 Bulaç, Göçün ve Kentin Siyaseti, s.199 
594 Şen, Refah Partisi’nin Teori ve Pratiği, s.119 
595 Huntington, “Siyasal Gelişme ve Siyasal Bozulma”, s.59 
596 LaPalombara ve Weiner, “The Origin and Development of Political Parties”, s.17-18 



 173 

sisteme katılma taleplerinin karşılanması için yeni ve güçlü bir aktör olarak ortaya 

çıkmıştır. 

RP’nin kurulduğu siyasal atmosfer değerlendirildiğinde, hem 1980 sonrası 

parçalanmış iktidar görüntüsüyle, hem de toplumsal sınıflarda yaşanan hızlı sosyolojik 

dönüşüm ve çeşitlenme nedeniyle siyasal alan karmaşık bir görünüme sahiptir. Bir 

tarafta askeri vesayet sisteminin temsilcisi Milli Güvenlik Konseyi’nin sıkı 

kontrolünde kurulan siyasal sistemin yumuşatılma çabası, diğer taraftan göçün ve 

kentleşmenin ürettiği sosyolojik değişimin ürettiği köklü beklentilerin ve taleplerin 

karşılanması arayışı söz konusu olmuştur. Bu ortamın koşulları içinde MGH partileri, 

parti kapatmaların ürettiği sisteme katılma krizini yönetmeye çalışmış, diğer taraftan 

yeni gelişen toplumsal kesimlerin talep ve beklentilerini siyasal sisteme taşıyacak 

siyasal söylem geliştirmenin güçlüklerini yönetmeye çalışmıştır.597  

MGH geleneği hem RP’yi kurarak hem de bu parti ile söylemini geliştirerek, 12 

Eylül’ün kontrollü siyasal alanında yeni dönemin siyasal gerçekliğine uygun hareket 

etmeye özen göstermiştir. Bu çerçevede daha önce kapatılan partilerde yer alan 

isimlere RP’de yer verilmemiştir. Ancak buna rağmen RP’nin kuruluş süreci biraz 

sıkıntılı ilerlemiştir. 33 kişilik Kurucular Kurulu üyesiyle Ali Türkmen’in genel 

başkanlığında RP’nin kuruluş dilekçesi 19 Temmuz 1983 tarihinde İçişleri 

Bakanlığı’na verilmiştir. Ancak Milli Güvenlik Konseyi tarafından genel başkan Ali 

Türkmen dahil bu listedeki 29 kişi veto edilmiştir. Bunun üzerine yeni isimler 

bildirilmiş, ancak yine bunların 25’i veto edilmiştir. Bu yoğun veto trafiği içerisinde 

sonunda Ahmet Tekdal’ın başkanlığında kuruluş dilekçesi kabul edilen RP, hilal ve 

başaktan oluşan kurumsal amblemiyle siyasal mücadelesine başlamıştır.598 

Siyasal alanın yeni içeriğine uygun olarak bu dönemde MGH’nin temel amacı, 

varlığını devam ettirebileceği bir siyasal vasat üretmek olmuştur. Özellikle bu siyasi 

geleneğin varlığını koruma gayreti, RP’nin programında kullanılan ihtiyatlı dilde 

 
597 Şen, a.g.e., s.83 
598 Partinin ambleminin manası olarak yapılan açıklama şu şekildedir: “Hilal, Birinci Cihan Harbi, 

Çanakkale ve İstiklal Harplerindeki şerefli mücadeleyi temsil eder…Amblemimizdeki başak ise, 

refahı, bolluğu, bereketi ve barışı simgeler.” Şentürk, İslamcılık, s.476-478 



 174 

karşımıza çıkmaktadır.599 Şentürk, parti programında kullanılan ifadelerin Anayasa’da 

kullanılan lisan ile çok benzeştiğine işaret ederek, bunun icazetli demokrasiye 

uyumlanma arayışının bir yansıması olduğunu belirtmiştir. 600 Programdaki şu ifadeler 

bu tespiti desteklemektedir: 

“Bu program tarih boyunca bağımsız yaşamış Türk milletinin bağımsızlığını ve 

bütünlüğünü, ülkesinin bölünmezliğini, cumhuriyet ve demokrasiyi korumak, kişilerin 

ve toplumun refah, huzur ve mutluluğunu sağlamak, kişinin temel hak ve hürriyetlerini 

sosyal hukuk devleti ve adalet ilkeleriyle bağdaşmayacak surette sınırlayan siyasal, 

sosyal ve ekonomik engelleri kaldırmak…Türkiye Cumhuriyeti’nin herşeyden önce 

Atatürk milliyetçiliğine bağlı, yani bütün fertlerin kaderde, kıvançta ve tasada ortak, 

bölünmez bir bütün halinde diğer bir deyişle milli dayanışma ve adalet anlayışı 

içerisinde yaşan bir toplum olduğu görüşüyle…toplumun huzuruna önem veren bir 

inançla hazırlanmıştır.”601 

MGH geleneğinin sürekliliğini sağlamak için RP kurmaylarının hem kullandıkları 

siyasal söylemi, hem de daha geniş sosyal tabana ulaşmak için siyasal hedeflerini 

güncelledikleri görülmektedir. Bu doğrultuda RP’nin siyasal iletişimini yaparken 

hedeflediği dört farklı toplumsal kesim söz konusudur: “1) Geniş dindar/muhafazakar 

kesimler, 2) Türkler ile diğer Müslüman kökenden gelen gruplarla bir arada yaşamak 

isteyen Kürtler, 3) gecekondu semtlerinde yaşayan geniş yoksul kesimler, 4) Anadolu 

kökenli dindar ve muhafazakar yeni tüccar ve küçük sanayici kesimleri.”602  

Siyasal alanda kapladığı alan ve yöneldiği hedeflere ulaşma yetkinliği açısından RP’ye 

bakıldığında, temsil ettiği toplumsal kesimlere yönelik sağladığı siyasal imkanlar 

bağlamında önemli işlevler icra ettiği görülecektir. Yukarıda özetlenen dört farklı 

toplumsal kesimin her biri için ön plana çıkan sorunların güçlü bir şekilde dile 

getirilmesinin yanında, kitleleri sisteme entegre etmek bakımından bu parti önemli bir 

işlev görmüştür. Bu sosyal kesimlerin önemli sorunları arasında yer alan, 1-sosyal ve 

kültürel yabancılaşma, 2-göç ve kentleşmeye bağlı yeni toplumsal bağlar kurma 

arayışı, 3-başta demokrasi anlayışı olmak üzere siyasal sistemin içerisinde temsil 

 
599 Çakır, Ne Şeriat Ne Demokrasi, s.25 
600 Aktaran Şentürk, a.g.e., s.478 
601 Refah Partisi Partisi Programı, Samsun, 1986, Eser Matbaası, (Çevrimiçi), 

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/bitstream/handle/11543/636/198602597.pdf?sequence=1&isAllowed=

y, 13 Şubat 2022, s.6-7 
602 Bulaç, “RP’nin Tecrübesi-AKP’nin Kaderi”, s.16; Akdoğan, AK Parti ve Muhafazakar 

Demokrasi, s.102; Bulaç, Göçün ve Kentin Siyaseti, s.198-199 

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/bitstream/handle/11543/636/198602597.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/bitstream/handle/11543/636/198602597.pdf?sequence=1&isAllowed=y


 175 

sorunlarının giderilmesi, 4-ekonomik alanda yaşanan dönüşüme uygun yeni konum 

kazanma beklentisi, 5-etnik ve dini kimliklerin kamusal alanda temsil edilmesi gibi 

birçok konu, çözüme yönelik siyasal yetkinliği tartışılsa da, RP tarafından Türkiye’nin 

gündeme taşınmıştır.603 Aynı zamanda kendisini dayandırdığı sosyo-ekonomik 

kesimin yaygınlığına bakıldığında, temsil ettiği sermaye yapısının genişliği  

bakımından RP, MSP’den daha geniş bir sermaye tabanını hedeflemiştir. MSP 

politikalarının merkezinde yer alan küçük ve orta ölçekli girişimcilerin yanında RP, 

dünya pazarlarına açılmak için üretim alt yapısını yatırım yaparak geliştiren ve 

kapitalist rekabet koşullarına uyumlanmaya çalışan yeni sanayici kesimi kendi sosyo-

ekonomik tabanı içine almıştır.604 

Temsil ettiği sosyal kesimin çeşitliliğinin yanında RP, MGH geleneğinde daha 

sürdürülebilir bir siyasal kurumsal kimlik olarak ön plana çıkmış ve İslami değerlerin 

siyasal alandaki temsilcisi olarak kabul görülmüştür. Dini değerleri önceleyen tüm 

toplumsal kesimlerin özellikle cemaatlerin yanında daha geniş bir kitleyle buluşma 

imkanı bulan RP, aynı zamanda demokrasi düşüncesinin geniş kitleler tarafından 

kabulü ve içselleştirilmesi bakımından bir rol üstlenmiştir. Akdoğan, siyasal bir vasat 

içinde yeni bir siyasal pozisyon geliştirmeye çalışan RP’nin demokratik değerler 

bakımından oynadığı rolün önemini şöyle belirtmiştir: “Refah Partisi çizgisi taşıdığı 

İslami hedeflerin doğrudan değil, dolaylı bir mahiyet taşıması, programıyla hedefini 

sınırlaması, demokratik mekanizma içinde amaçlarını gerçekleştirmeye çalışması, 

üyelerinin kişisel hatalarının ötesinde örgütsel olarak yasal sınırları tanıyan bir örgüt 

olmasıyla siyasal İslam’ın demokratik versiyonu içinde değerlendirilir.”605 

RP’nin dini gruplarla genel bir ilişki içinde olmasına karşın İslami çevrelerin siyasal 

alandaki temsilcisi olarak kabul görmesinde, Erbakan’ın İskerderpaşa Cemaati ve 

onun dini lideri Mehmet Zahid Kotku ile olan ilişkisi etkili olmuştur. Gerek Milli 

Görüş partilerinin daha önce kurulması sürecinde gerekse daha sonra parti 

politikalarının belirlenmesinde Erbakan’ın M.Zahid Kotku’nun tavsiyelerini 

 
603 Mert, İslam ve Demokrasi, s.21 
604 Şen, Refah Partisi’nin Teori ve Pratiği, s.29-32 
605 Yalçın Akdoğan, “Siyasal İslam’dan Muhafazakar Demokratlığa”, Bilgi ve Düşünce, S:3, Aralık 

2002, s.21 



 176 

önemsediği kabul gören bir düşüncedir.606 RP’nin İslami oluşumlarla yakın ilişkisi, 

kendisini geleneksel tarikat çizgisi içerisinde tanımlayan grupların partiyle 

aralarındaki ilişkisini olumlu yönde etkilemiştir. Geleneksel tarikat yapılanmaları 

siyasal konularla ilişkisiz “kendi tasavvufi hizmetlerini yürütmenin gayreti içinde” 

olmaları nedeniyle, mensuplarının siyasi alanda MGH geleneğini desteklemelerinde 

bir sakınca görmemişlerdir.  

Ancak Nurculuk ve Süleymancılık gibi cemaat yapılarının sosyal ve siyasal ayrım 

gözetmeksizin tüm meseleler karşısında kendi mensupları içinde ortak tavır geliştirme 

arayışı, bu cemaatler için parti mensubiyeti ile cemaat kimliğinin çatışmasını gündeme 

getirmiştir. Bu nedenle MGH partileri ile cemaatler arasındaki ilişki, çıkarların 

örtüşmesine bağlı olarak bazen işbirliği bazen de ayrışma şeklinde bir görünüm 

oluşturmuştur.607 Dönemsel olarak cemaatlerin öncelikleri konulardaki farklılaşma ya 

da liderlik seviyesindeki bir değişim, MGH partileri ile cemaatler arasındaki ilişkiyi 

etkilemiştir. Mesela İskenderpaşa cemaatinin lideri Kotku’nun 13 Kasım 1980’de 

vefat etmesinin ardından cemaatin yeni lideri Esat Coşan ile Erbakan arasında dini 

liderlik ve siyasi liderlik tartışmaları gündeme gelmiştir. Bunun üzerine bu iki yapı 

arasındaki uyum, yerini soğuk bir ilişki zeminine bırakmıştır.608 

2.3.1.2. Refah Partisi’nin Siyasal Programı ve Siyasal 

Kurumsallaşma  

Milli Güvenlik Konseyi’nin sıkı kontrolü altında gerçekleştilen ve sadece üç partinin 

katılmasına izin verilen Kasım 1983 genel seçimlerine RP katılamamıştır. Parti ilk 

olarak 25 Mart 1984 tarihindeki yerel seçimlere katılmış ve bu seçimlerde İl Genel 

Meclisi’nde 778.622 oy alarak %4,4’lük bir oy oranına ulaşmıştır. Beklediği seçim 

başarısını gösteremeyen parti, bu dönemde Erbakan’ın siyasi yasaklı olması nedeniyle 

Ahmet Tekdal’ın genel başkanlığında çalışmalarını yürütmüştür. Eylül 1986’de 

gerçekleştirilen milletvekili ara seçimlerinde partinin oy oranı %5’e çıkmıştır. 12 

 
606 Mardin, “Turkish Islamic Exceptionalism”, s.158; Ülger, “Siyasal İslam’ın AB’ye Bakış Açısı”, 

s.622 
607 Şentürk, İslamcılık, s.503-505 
608 Çakır, Ne Şeriat Ne Demokrasi, s.56; R.Çakır, F.Çalmuk, Recep Tayyip Erdoğan: Bir 

Dönüşümün Öyküsü, İstanbul, Metis, 2001, s.172 



 177 

Eylül ile yasaklı duruma düşen siyasilerin siyaset yasaklarının kaldırılmasına yönelik 

1 Eylül 1987 tarihli referandumda halkın “evet” demesiyle yasaklı tüm liderler için 

siyaset yolu tekrar açılmıştır. Siyasi yasakları kaldıran bu referandumun hemen 

ardından 11 Ekim 1987 tarihinde yapılan RP İkinci Olağan Kongresi’nde Necmettin 

Erbakan, 538 delegenin oyunu alarak genel başkan seçilmiştir.  

RP’nin siyasal kimliğinin temel unsurlarını anlamak için MGH’nin tarihsel tecrübesi 

ile partinin ilan ettiği programın bir arada değerlendirilmesi yararlı olacaktır. RP 

tecrübesinde karşımıza çıkan ilk unsur, bu siyasi geleneğin kurumsal bir yapı olarak 

istikrarlı ve sürdürülebilir bir siyasi yaşamı hedeflediğidir. Zira parti programının 

“Temel Gaye” başlıklı bölümünün ilk maddesinde temel amaç olarak belirtilen milletin 

“çağdaş uygarlık düzeyinin üzerine çıkarmak” olarak ifadesindeki söylem, 

Cumhuriyet rejiminin kendisini ifade ederken kullandığı kavramlarla çok fazla 

benzeşmesi dikkat çekicidir. Ortaya konulan bu temel ilkenin hemen ardından MGH 

partilerinin programlarında karşılaştığımız klasik tasnif olarak “imar ve kalkınma” 

arayışı ile “kültürel ve manevi gelişme” arayışı bir arada zikredilmiştir.609 

Kurumsal siyasal elitler tarafından kabul görme arayışı olarak değerlendirilebilecek, 

siyasal kurumsallaşma bağlamında meşru bir siyasal aktör olarak kabul görme 

arayışının bir yansıması yine parti programının “Temel Prensipler” başlığı altındaki 

bölümde karşımıza çıkmaktadır. Bu bölümün yedinci maddesinde “Partimiz gerçek 

anlamda demokrasinin kurulmasına ve milli iradenin tecellisine çalışacaktır. 

Cumhuriyet idaresinin normal işleyişine mani olabilecek her türlü uygulama ve 

düşüncenin karşısındadır.”610 MGH partilerinin siyasal söyleminde Batılı değerlerle 

ilişkisi nedeniyle vurgulanmayan demokrasi düşüncesine parti programında özellikle 

yer verilmiştir. Yine merkez iktidar elitleriyle özdeşleşen “Cumhuriyet idaresi” gibi 

bazı kavramsal kullanımlara programda yer verilmesi dikkat çekicidir. Bu her iki unsur 

bir arada değerlendirildiğinde, siyasal kurumsal çevre karşısında RP’nin meşru bir 

siyasi kimlik olarak kabul görme arayışı içinde olduğu görülecektir. 

 
609 Refah Partisi Partisi Programı, a.g.e., (Çevrimiçi), s.6-7 
610 Refah Partisi Partisi Programı, a.g.e., (Çevrimiçi), s.6-7 



 178 

Kurumsalcı yaklaşımın “kurumsal çevrenin kabul görmüş norm ve değerlerine uyum” 

sağlamasıyla siyasal örgütlerin kabul görmesi ile varlıklarını korumaları arasındaki 

ilişkiyi akla getiren bir dikkat, parti programının satır aralarında karşımıza 

çıkmaktadır. Cumhuriyetin modernleşme projesinin merkezinde yer alan ve MGH 

partilerinin temel kapatılma gerekçesi olarak kullanılan laiklik ilkesine programın 

prensipler bölümünde özel bir vurgu yapılmıştır; “Laiklik din düşmanlığı olmayıp 

bil’akis din ve vicdan hürriyetini her türlü ihlalden koruyucu bir prensip olarak 

geliştirilmiş ve uygulama alanına konulmuş bir prensiptir.”611  

Aynı zamanda kurumsal çevre içinde örgütlerin birbirine benzeşerek sağladıkları 

kurumsal eşbiçimlilik, örgütlerin meşru bir aktör olarak kabul görme arayışında 

önemli bir unsurdur. Bir örgüt yapılanması olarak siyasi partilerden kurumsal 

çevredeki yerleşik kabuller ile etik değerlere uyum sağlaması beklenecektir.612 

Böylece hem kurumsal çevredeki aktörlerin ürettiği değişim talepleri hem de devlet 

kurumlarından gelecek baskılar karşılanacak ve siyasi partiler meşruiyet sorununda 

önemli bir merhale katetmiş olacaktır. Bu bağlamda siyasal kurumsal yapının temel 

normu olarak laiklik ilkesine parti programında özel vurgu yapılması, Cumhuriyet 

rejiminin siyasal projesinin görünür unsurları olarak demokrasi, temel hak ve 

hürriyetler ile fikir, vicdan ve inanç özgürlüklerine mutlak saygı gösterileceğinin ifade 

edilmesi, siyasal alanda meşru bir aktör olarak kabul görme arayışının bir 

yansımasıdır. 

MGH’nin siyasal kurumsallaşma sürecinde önemli bir aktör olan RP’nin kurulmasına 

siyasal kurumsallaşmanın unsurları bakımından bakmak yararlı olacaktır. MGH 

partilerinin merkez iktidar seçkinleri tarafından laiklik hasassiyeti gerekçe gösterilerek 

kapatılması, bu geleneğin siyasal kurumsallaşma sürecini kesintiye uğratmıştır. 

Partilerin varlıklarını koruması ve kurumsallaşmasını sağlayan koşullarının temelinde 

meşruiyet kavramı yer almaktadır.613 MGH partilerinin iktidar seçkinleri tarafından 

 
611 Refah Partisi Partisi Programı, a.g.e., (Çevrimiçi), s.8 
612 Daft, Örgüt Kuramları ve Tasarımını Anlamak, s.167; Öztürk v.d., “Belirsizliklerin Örgütlere 

Etkisi”, s.44; Gürlek, “Kurumsal Baskıların Çevresel Uygulamalar”, s.396 
613 Daft, a.g.e., s.164 



 179 

sürekli müdahaleye uğraması hem bu hareketin siyasal meşruiyetini hem de siyasal 

kurumsallaşmasını erozyona uğratmıştır.  

Kurumsalcı yaklaşıma göre, partilerin kurumsal çevrede kabul görecek uyumlanma 

süreçlerini yürütmesi görevi, öncelikle örgüt liderliğinden beklenmektedir. Siyasal 

sistemdeki yerleşik normları benimseyerek partinin meşruiyetlerini güçlendirmek ve 

partinin hayatta kalma şansını artırmak için parti yönetiminin siyasal açılım 

geliştirmesi gerekmektedir.614 Bu yaklaşıma göre MGH partilerinin geleneksel 

lideriğini üstlenen ekibi, MNP’nin kapatılmasının ardından etkin bir siyasal açılım 

gerçekleştirememiştir. Askeri müdahale koşullarında kapatılan MSP’nin ardından 

kurulan RP sürecinde, parti programındaki yansımalarına yukarıda yer verilen yeni 

politik açılım hamlesinin bu sorumluluğa karşılık geldiğini söylemek mümkündür. 

Ancak RP’nin kuruluş döneminde gerçekleştirilen bu siyasal açılımın devamı parti 

liderliği tarafından, 28 Şubat ile başlayan baskılar karşısında sürdürülememiştir. 

MGH geleneğinin siyasal kurumsallaşma süreçlerindeki konumunu analiz ederken, 

aynı zamanda Türk siyasal sisteminin kendine mahsus özelliklerini dikkate almak 

gerekmektedir. Huntington’ın tanımıyla “yerleşmiş, muteber ve tekrar eden davranış 

kalıplarına” sahip olmayı gerektiren siyasal kurumsallaşma, siyasal alanın askeri 

müdahalelerle kesintiye uğraması nedeniyle, Türkiye’deki siyasal sistem 

kurumsallaşması yerleşik bir yapı kazanamamıştır.615 27 Mayıs 1960 askeri darbesi ile 

başlayan müdahale süreci, 12 Mart muhtırası ve 12 Eylül askeri darbesiyle siyasal 

kurumsallaşmanın tekamülünü engellemiştir. Bu çerçevede MGH geleneğine 

bakıldığında, hem Türk siyasal sisteminin kurumsallaşma zafiyetinden kaynaklanan, 

hem de bu geleneğin partilerinin kurumsal çevre karşısında yaşadığı meşruiyet krizi 

nedeniyle bu geleneğin siyasal kurumsallaşma bakımından eksik bir görüntü verdiği 

görülecektir.616  

Siyasi partilerin çevrelerine karşı duyarlı olmaları, çevrelerinden gelen baskılara 

direnebilme seviyesi ve kendisine yönelen talepleri karşılama yeteneği, siyasal 

 
614 Sargut-Özen, Örgüt Kuramları, s.29 
615 Huntington, “Siyasal Gelişme ve Siyasal Bozulma”, s.64-65 
616 Huntington, Siyasal Gelişme, s.61; Şükür, “Adalet ve Kalkınma Partisi’nin Siyasi Partilerin Doğuş 

Teorileri”, s.693; Tanta ve Akıncı, a.g.e., s.124; Groth, a.g.e., s.205 



 180 

kurumsallaşma bağlamında uyarlanabilirlik olarak tanımlanmaktadır. MGH 

partilerinin uyarlanabilirlik seviyesine bakıldığında, merkez iktidar elitleri tarafından 

sürekli parti kapatmayla karşılaşmaları nedeniyle bu yeteneği açıkça değerlendirecek 

bir tarihsel tecrübe oluşmamıştır. Ancak bu sınırlılık içinde, sistemden gelen baskıların 

alternatif siyasal açılımlara dönüşmemesi ve bu partilerin meşru bir aktör olarak kabul 

görmemesi üzerinden bu olgunun MGH’de gelişmediğini söylemek mümkündür. 

Ancak RP ile başlayan siyasal sürecin parti programı üzerinden değerlendirilmesi, 

siyasal merkez için önemli olan ilkeler ile kavramların parti kimliğini izah ederken 

kullanılması, uyarlanabilirlik bağlamında RP’nin siyasal sistemle uyumlu bir açılım 

içine girdiğinin göstergesi olarak kabul edilecektir. 

Kurumsalcı yaklaşımı tarafından uyarlanabilirlik kriterinin göstergesi olarak yaş 

kriteri kullanılmaktadır. Bir partinin ne kadar uzun süredir var olduğu partinin kaçıncı 

kuşak ekip tarafından yönetildiğine bakarak kurumsallaşma seviyesini görmek 

mümkündür. Bir partinin kurucu kuşak tarafından yönetiliyor olması, uyarlanabilirlik 

seviyesinin düşük olduğuna işaret edecektir. Ancak parti ikinci ya da üçüncü kuşak 

yöneticiler tarafından yönetiliyor ise, bu hem uyarlanabilirliğin yüksek olduğuna, hem 

de barışçı yoldan örgüt içinde bir iktidar değişiminin yaşandığı anlamına gelecektir. 

Partinin yönetici kuşağının değişmesi, örgütün kendi iç dinamikleriyle iktidarın barışçı 

yolla intikalini tecrübe ettiği ve bunun üreteceği farklı sorunları yönetecek bir 

kurumsallaşma düzeyine sahip olduğunu göstermektedir.617 

Bu çerçevede 1969’da siyasal mücadeleye başlayan bir siyasi oluşum olarak MGH 

geleneğinde, Erbakan başta olmak üzere onun arkadaşlarından oluşan kurucu kuşak 

her dönemde partilerin yönetiminde olmuştur. Bazı ara dönemlerde siyasi bir formül 

olarak Süleyman Arif Emre ya da Ahmet Tekdal gibi emanetçi isimler kuruluş 

sürecinde partinin genel başkanı olmuşsa da, ilk fırsatta partinin genel başkanlığını 

Erbakan’a devretmişlerdir. Bu veriler ışığında, barışçı yollarla parti içinde bir liderlik 

değişimini tecrübe etmeyen MGH geleneğinin, bu gösterge özelinde siyasal 

kurumsallaşmasının tekamül etmediği söylenebilecektir. 

 
617 Huntington, “Siyasal Gelişme ve Siyasal Bozulma”, s.66-67 



 181 

Siyasal kurumsallaşmanın diğer bir göstergesi, karmaşık bir örgüt yapılanmasına sahip 

olmaktır. Siyasi partinin hiyerarşik ve işlevsel olarak farklı alt birimlere ve çeşitli 

alanlarda farklı hedeflere sahip olması, karmaşık bir örgüt sistematiğine sahip olduğu 

anlamına gelecektir. Bu söz konusu partinin yüksek siyasal kurumsallaşma seviyesinin 

göstergesi olarak kabul edilecektir. Bir siyasal partinin alt birime sahip olması, her bir 

birimin kendine özgü hedef ve işlevleriyle örgütün bütünlüğünü oluşturması, parti 

kimliğinin mensupları tarafından sahiplenilmesi için güçlü bir zemin olacaktır.618  

RP’nin titiz ve hiyerarşik bir yapılanmayla organize ettiği teşkilat yapılanması, seçim 

dönemleriyle sınırlı olmayan ve mahalle yapılanmasına kadar etkin bir iletişim ağına 

sahip olması ve yaygın bir teşkilat eğitim programının yürütmesi, karmaşıklık unsuru 

özelinde MGH’nin siyasal kurumsallaşma seviyesinin yüksek olduğunu 

göstermektedir. Özellikle RP’nin kadın ve gençlik kollarını etkin bir şekilde 

kullanması, teşkilatların etkin olduğu siyasal propaganda yaklaşımı, 

kurumsallaşmanın karmaşılık göstergesi bu geleneğin güçlü yapısına işaret 

etmektedir. 619 

Siyasal kurumsallaşmanın bir diğer göstergesi ise özerklik seviyesidir. Özerlik unsuru 

bağlamında kurumsallaşmış siyasi partiler, kendilerini çevreleyen aile, iş grupları ve 

farklı amaçlarla bir araya gelmiş gruplar karşısında, karar ve uygulamalarında kendi 

önceliklerini dikkate alacak bir bağımsız yaklaşıma sahiptir. Bu çerçevede bir partinin 

kendi hedeflerini ve aldığı kuralları önceleyen bir çalışma sistematiğine sahip olması, 

kurumsallaşma seviyesinin yüksek olduğuna işaret etmektedir. Daha az 

kurumsallaşmış siyasi partiler ise, dışarıdan gelecek baskı ve yönlendirmelere daha 

fazla açıktır.620 Bu kriter ile birlikte RP değerlendirildiğinde, merkezi iktidar elitlerinin 

yönlendirdiği devlet kurumlarından gelen baskılar, laiklik hassasiyeti gerekçesiyle 

sürekli bir tehdit algısı ve sürekli kapatma davalarıyla karşılaşılması, parti özerkliğinin 

gelişmesine imkan bırakmamıştır.  

 
618 Huntington, Political Order in Changing Societies, s.18; Şükür, a.g.e., s.693; Özer, a.g.e., s.587 
619 RP İstanbul İl Teşkilatı 1992 Yılı Çalışma Programı içerisinde tanımlanan “teşkilat mensuplarının 

eğitimini sağlamak” tespitine dair ayrıntılar için Bkz.: Şen, Refah Partisi’nin Teori ve Pratiği, s.91-

95 
620 Huntington, Political Order in Changing Societies, s.20 



 182 

2.3.1.3. Siyasal Söylem Olarak Adil Düzen  

MGH geleneğinin siyasal sürecini analiz ederken RP dönemine dair sağlıklı bir analiz 

için partinin siyasal söylemini üzerine inşa ettiği “Adil Düzen” kavramına değinmek 

gerekmektedir. Siyasal bir proje olarak RP tarafından ilk defa kamuoyu ile 1991 

seçimleri sürecinde paylaşılan Adil Düzen, farklı kesimlerce farklı şekillerde 

yorumlanmıştır. MGH geleneği partilerin siyasal söylemlerini tanımlarken genel geçer 

ve muğlak ifadeler kullanıldığına ilişkin eleştiri, RP’nin bu söylemi için de geçerli 

olmuştur.621 Aynı zamanda, “adil” teriminin dini çağrışımlara sahip olması nedeniyle, 

tüm iddialarının yanında bu söylemin örtülü bir şekilde İslami bir atıf yaptığına 

yönelik yorumlar söz konusu olmuştur.622 Kamuoyu ile paylaşılan Adil Düzen 

söyleminin siyasal, ekonomik ve kültürel birçok projeyi içerdiği ilan edilmişse de, 

daha çok kamuoyunda ekonomiye dair iddiaları üzerinden tartışma konusu olmuştur. 

Adil Düzenin ekonomik projesi açıklanırken faizsiz bir ekonomik modelin 

hedeflendiği vurgulanmış ve parti yönetiminin retoriğiyle ifade etmek gerekirse 

“kölelik düzeninin” alternatifi olacağı iddia edilmiştir.623 Faizli kredi yerine kar 

ortaklığı sistemiyle sermaye sorunlarının çözüleceğinin vadedilmesi624, devletin keyfi 

vergi politikalarının terk edilmesi, vatandaşın üreteceği kamu hizmetiyle yapacağı 

katkının değeri üzerinden bir gelir paylaşımı mantığı ile işleyecek yeni bir vergi 

sistemi teklifi, serbest piyasa mekanizmasının işleyeceği, üretimle ilişkilendirilmiş ve 

ihtiyacı olan herkese ihtiyacı kadar tüketim imkanı verecek gelir paylaşımı anlayışı625, 

üretimi yapılan mal ve hizmetin karşılığı kadar darphanede para basımıyla 

enflasyonun kontrol altına alınacağı iddiaları, bu projenin temel argümanları arasında 

yer almıştır.  

Adil düzen sistemine yönelik dile getirilen temel eleştiri, bu iddiaların nasıl hayata 

geçirleceğine dair bütünlüklü ve rasyonel bir modelin ortaya konulamamış 

 
621 Şen, a.g.e., s.87; Mehmet Bekaroğlu, Siyasetin Sonu ‘Adil Düzen’den ‘Dünya Gerçekleri’ne, 

Elips Yayınları, Ankara, 2007, s.362 
622 Akdoğan, “Siyasal İslam’dan Muhafazakar Demokratlığa”, s.23 
623 Erbakan, Davam, s.214-215, 221-231 
624 Menderes Çınar, Siyasal Bir Sorun Olarak İslamcılık, Ankara, Dipnot Yayınları, 1.bs., 2005, 

s:159 
625 Tuğal, Pasif Devrim, s.163; Bakırezer-Demirer, “AK Parti’nin Sosyal Siyaseti”, s.155 



 183 

olmasıdır.626 Diğer bir eleştiri, her ne kadar mevcut sisteme karşı bir manifesto olarak 

dillendirilmişse de, Adil Düzen’in dile getirdiği yapının mevcut ekonomik koşullar 

baz alarak tanımlandığı ve cari sistemin içerisinden bir bakış açısıyla dile getirilmiş 

olmasıdır.627  

Ekonomi tekniği üzerinden dile getirilen bu eleştirilere karşın, “İşsizliğin, fakirliğin, 

yoksulluğun, enflasyonun, gelir dağılımında adaletsizliğin kol gezdiği, yüksek faiz 

oranları ile insanların ezildiği” 628 bir ortamda kamuoyunun bir kısmı tarafından bu 

yeni düzen teklifi anlamlı bulunmuştur.629 Hangi sınıfın temsilcisi olduğuna 

bakmaksızın sanayiciler, tüccarlar, esnaf ve işçilere yönelik, birçok zorlukla mücadele 

eden tüm kesimler için farklı bir dayanışma mensubiyetiyle kurgulanan Adil Düzen’de 

herkese dair bir güvence sistemi vadedilmiştir.630 Diğer partilerin kitlelere sunduğu 

yeni bir sosyo-ekonomik ve siyasal proje söz konusu değilken, insanlara yeni bir düzen 

vaadi sunan “adil düzen” projesi, RP’nin toplumsal desteğini güçlendirmiştir.631  

2.3.2. Siyasal Bir Kriz olarak Susurluk Kazası ve Siyasal Atmosfer 

MGH geleneği sırasıyla girdiği 1991 genel, 1994 yerel ve 1995 genel seçimlerinde 

artan bir kamuoyu desteği kazanmıştır. Özellikle son iki seçim RP’nin başarısıyla 

sonuçlanmış ve gerek yerel yönetimlerde, gerekse merkezi yönetimde iktidar için 

önemli bir mesafe alınmıştır. Göç ve kentleşme sarmalında oluşan yeni sosyolojinin 

beklentilerini Adil Düzen projesi ile siyasetin merkezine taşıyan ve geniş kamuoyunun 

 
626 Refah Parti’nin temel politikalarında söz sahibi olan ve daha sonra Fazilet Partisi’nde yenilikçi 

kanadın temsilcisi olarak liderlik yarışına girecek olan Abdullah Gül, Derya Sazak’a verdiği bir 

mülkatta Adil Düzen’e hiçbir zaman inanmadığını şu sözlerle ifade etmiştir: “Doğrusu ben iktisatçı 

olarak, adil düzeni işleyebilir bir model olarak görmedim… güzel bir slogandı, haksızlıklara karşı 

meydan okumaydı, serbest ekonominin alternatifiydi ama iktisaden inandırıcı değildi.” Derya Sazak, 

“Laiklik Tayyip’i de Bağlar”, Milliyet, 27.08.2001 
627 Çaha, “Ana Temalarıyla 1980 Sonrası İslami Uyanış”, s.485; Tuğal, Pasif Devrim, s.70; Ağırbaş, 

Milli Görüş Siyaseti, s.72-74 
628 Şentürk, İslamcılık, s.486-487 
629 Bakırezer-Demirer, “AK Parti’nin Sosyal Siyaseti”, s.158; Toprak, “Islam and Democracy in 

Turkey”, s.181 
630 Şen, AKP Milli Görüşçü mü?, s.66; Mert, İslam ve Demokrasi, s.16; Bakacak, “Türkiye’de 

İslam’ın Siyasallaşma Serüveni”, s.60 
631 Bulaç, “RP’nin Tecrübesi-AKP’nin Kaderi”, s.15; Bakacak:  “Türkiye’de İslam’ın Siyasallaşma 

Serüveni”, s.58 



 184 

önemsediği dini ve geleneksel değerlere söyleminde yer veren RP, bu toplumsal 

kesimlerin desteğiyle önemli bir başarı yakalamıştır. 

Aralık 1995 genel seçimlerinden birinci parti olarak çıkan RP, dönüşümlü Başbakanlık 

formülüyle Erbakan’ın Başbakan, Çiller’in Başbakan Yardımcısı olduğu koalisyon 

hükümetini kurdu. Büyük Birlik Partisi’nin dışardan destek verdiği koalisyon 

hükümeti, mecliste yapılan oylamada 278 milletvekilinin “evet” güvenoyunu alarak 

Temmuz 1996’da göreve başlamıştır.632 Kurulduğu ilk günden itibaren çok tartışılan 

koalisyon hükümeti, medyanın yönelttiği ciddi eleştirilere maruz kalmıştır. Özellikle 

koalisyonun büyük ortağı RP kanadı daima merkez medya tarafından aleyhinde 

yapılan yayınlara konu olmuştur.633  

Kuvvetler ayrılığı prensibine atıfla “dördüncü kuvvet” olarak tanımlanan medya, 

özellikle RP üzerinden koalisyon hükümetini şiddetli bir şekilde eleştirmiştir. 

Erbakan’ın Başbakan olarak ilk dış gezisine İran’dan başlaması, olaylı geçen Libya 

ziyareti, bu ziyaret esnasında Kaddafi’nin sözlerinin laiklik kaşıtı içeriğiyle iç 

kamuoyunda çok fazla gündem olması, Genelkurmay Başkanlığı’nın hükümetin 

politikalarından memnun olmadığına dair kulislere dayandırılan haberler koalisyon 

hükümeti üzerinde ciddi bir baskı üretmiştir. Tüm gelişmeler yaşanırken 3 Kasım 1996 

tarihinde Susurluk’ta meydana gelen bir trafik kazası, ortaya çıkardığı girift ilişkilerle 

tüm siyasi gündemi meşgul etmiştir.634 

Balıkesir’in Susurluk ilçesinde bir otomobil ile kamyonun karıştığı kazada otomobilin 

içerisinde yer alan kişilerin kimlikleri, kamuoyunun tüm dikkatini bu kazaya 

çekmiştir.635 Aynı aracın içerisinde yer alan isimlerin her birinin “devlet, siyaset ve 

mafya”yı temsil eden kişiler olması, Türkiye’nin içinden geçmekte olduğu 

konjonktürle birleşince kazayı her yönüyle önemli kılmaktaydı. Eski İstanbul Emniyet 

Müdür Yardımcısı Hüseyin Kocadağ, bir aşiret reisi ve aynı zamanda Doğruyol Partisi 

(DYP) milletvekili Sedat Bucak, bir kadın ve ülkücü Abdullah Çatlı aynı 

 
632 Şentürk, a.g.e., s.492 
633 Bekaroğlu, Siyasetin Sonu, s.81 
634 Bulaç, Göçün ve Kentin Siyaseti, s.275; Bekaroğlu, a.g.e., s.18; Shambayati, “A Tale of Two 

Mayors: Courts and Politics in Iran and Turkey”, s.266 
635 Birand-Yıldız, Son Darbe:28 Şubat, s.166-175 



 185 

otomobildeydi. Bu kaza “devlet, siyaset, mafya” üçgeninde yaşanan yasadışı ilişkilerin 

aydınlatılması için büyük bir kamuoyu baskısının oluşmasına neden olmuştur. 

Özellikle hükümetin DYP kanadı üzerinde yoğunlaşan bu baskılar karşısında İçişleri 

Bakanı Mehmet Ağar istifa etmiştir.  

Her ne kadar bu kaza ortağı üzerinde büyük baskı üretmişse de, devlet kadrolarıyla 

ilişkisi çok sınırlı olan RP için bu süreç bir yönüyle bir fırsat barındırıyordu. Böylece 

temiz toplum, temiz devlet yaklaşımının hayata geçirilmesi için önemli bir imkan 

doğmuştu. Bu imkan Adil Düzen iddiasındaki RP iktidarında gündeme gelmişti. 

Ancak koalisyon içi dengeler nedeniyle bu fırsat RP liderliği tarafından 

kullanılamamıştır. Bu kazanın RP yönetimi tarafından iyi değerlendirilemediği 

hususu, dönemi yorumlayanların üzerinde ittifak ettiği bir husustur. Partinin önemli 

kurmaylarından Bülent Arınç tarafından yapılan bir özeleştiri, bu tespiti teyit eder 

niteliktedir: “Susurluk kazasının içinden herkes çıktı, bir tek RP çıkmadı. Bu çok 

önemli bir fırsat olabilirdi. Refleks davranıp ‘Herkes bize karşı, bu da aleyhimize’ 

havasına girmemeliydik… Demokrasi ve insan hakları meselesi konusunda çok somut 

şeyle ortaya koyamadık.”636 

Erbakan, devletin içinde çeteleşmiş yapılar ile kendisinin de muzdarip olduğu derin 

devlet yapılanmalarının üzerine gitmek yerine, ortaklık ilişkisinin yara almaması için 

kamuoyu önünde konuyu küçümsemiş ve yaşanan gelişmeleri “fasa-fiso” olarak 

tanımlamıştır.637 Ancak günler geçtikçe olayın vehameti gün yüzüne çıkmış, yasa dışı 

ilişkilerin nereye kadar gidebileceğinin kestirilemediği bir “devlet, mafya, siyaset” 

ilişkisi ortaya dökülmüştür. Öyle ki, “Susurluk olayı devlette çeteleşme, 

kanunsuzlukları teşvik ve göz yumma iddiaları zemininde resmi ve özel büyük bir 

kesime bulaşma istidadı göstermeye başlamış, MİT ve TSK da giderek bu olayla 

ilişkilendirilme sürecine girmişti.”638  

Susurluk olayı gündemden düşmeden RP yönetimi yeni bir krizle karşılaşmıştır. 

Asaları, cübbe ve sarıkları ile çok fazla dikkat çekici dış görünüşleriyle dolaşan 

 
636 Ruşen Çakır-Kemal Can “Refah Geleceğini Tartışıyor” Milliyet, 23 Ağustos 1997 
637 Tuğal, Pasif Devrim, s.64; Bekaroğlu, a.g.e., s.21; Tanıl Bora, “Evinde Oturan İnsanların 

Muhalefeti”, Birikim, Mart 1997, S:95 s.13 
638 Şentürk, İslamcılık, s:493-494 



 186 

Aczmendiler, tahrik edici hal, hareket ve söylemleriyle kamuoyunun dikkatini çekecek 

şekilde gündeme gelmiştir. Sık sık kamuoyunda görünür olmaya başlayan ve Nurculuk 

hareketinin bir alt kolu olan Aczmendilerin kamuoyunda oluşan hassasiyetleri dikkate 

almayan, kimi zaman provakatif söylemleri, hükümetin büyük ortağının İslamcı 

geçmişi münasebetiyle koalisyon üzerindeki baskıyı artırmıştır. Hükümetin küçük 

ortağı üzerinden devlet, mafya ve siyasetin yasa dışı ilişkileri, büyük ortağı üzerinden 

ise “Cumhuriyet tarihi boyunca varlığını devam ettirmiş” irtica korkusu üzerinden 

beslenen gündemler hükümeti meşgul eder duruma gelmiştir.639 Hareketin lideri 

Müslüm Gündüz ile Fadime Şahin’in görüntülerin medya tarafından servis edildiği 

haberlere sahte şeyh Ali Kalkancı isiminin eklenmesiyle, 1997 yılına gayri ahlaki 

ilişkiler üzerinden yürütülen irtica tartışmalarıyla girilmiştir. 

Kurulduğu günden itibaren hükümete yönelik menfi medyanın menfi yaklaşımının 

irtica tartışmaları üzerinden derinleştirilmesi, toplumsal değerleri tezvir eden 

yaklaşımlarla gayri ahlaki ilişkiler üzerinden İslami yapıların tartışılması, hükümetin 

büyük ortağı RP üzerinde ciddi bir baskı üretmiştir. Tüm bunlara karşı RP liderliğinin 

partiyi irtica tartışmalarından uzak tutma çabası, 31 Ocak 1997 akşamı Sincan 

Belediye Başkanlığının organize ettiği “Kudüs Gecesi” programıyla boşa düşmüştür. 

Onur konuğu olarak İran’ın Ankara Büyükelçisi Mohammed Reza Bagheri’nin 

katıldığı bu programda, çocuklar intifadayı temsili olarak canlandırmış ve İsrail 

askerlerini taşlamışlardır. İçeriğinde verdiği sembolik mesajlar ve programı tertip eden 

Belediye Başkanı Bekir Yıldız’ın medyaya yansıyan bazı açıklamalarıyla merkez 

medyada çok fazla yer verilen program, Hükümet için yeni bir baskı kaynağı olmuştur. 

Hükümet ortağı DYP tarafından da tepkiyle karşılanan programa yönelik mecliste peş 

peşe soru önergeleri verilmiştir.640 

MGH geleneğinin 1973 yılından sonra 1996’da RP’nin hükümet ortağı olmasıyla 

tecrübe ettiği ikinci iktidar deneyimi, devlet içindeki yasadışı çeteleşmeler, derin 

devlet ve irtica tartışmalarının gölgesinde kalmıştır. Erbakan’ın sık sık dile getirdiği 

Milli Görüş kadrolarının göreve gelmesiyle tesis edilecek “devlet-millet 

 
639 Fahrettin Altun, İsmail Çağlar, “Türkiye’de Medyanın Demokratikleşmesi”, AK Parti’nin 15 Yılı, 

Haz. İsmail Çağlar, Ali Aslan, İstanbul, Seta Yayınları, 2017, s.25 
640 Şentürk, a.g.e., s.496; Birand-Yıldız, a.g.e., s.199 



 187 

kaynaşmasının” Türkiye’nin sorunlarının önemli bir kısmını çözeceği yönündeki 

söylemi, reel siyasetin ağırlığı karşısında etkisiz kalmıştır.641 Özellikle RP’nin 

iktidarda kaldığı süreç içerisinde, sahiplendiği ilkeler ile iktidarda kalma arayışı 

esnasında bir çatışma yaşanması halinde, parti yönetiminin tercihini iktidarda 

kalmaktan yana kullandığı görülmüştür. Bu da partinin, iktidarda kalmak için 

gereğinden fazla tavizkar davrandığı ve toplumsal sorunlara yönelik planlı ve yapısal 

çözüm önerileri geliştirmediği yönünde eleştirileri gündeme getirmiştir.642 Milli Görüş 

liderliğinin siyasal alanı tanımlarken ifade ettiği, “Sorun yalnızca halkı ile ‘savaş’ 

halindeki yöneticilerde, çözüm de yalnızca halkımızın kendi görüşünü temsil eden 

Milli Görüşçü kadroların işbaşına gelmesiyle devlet-millet kaynaşmasının” 

gerçekleşeceğini öngören analizin yeterli bir çözümlemeye dayanmadığı RP’nin 

iktidar tecrübesiyle anlaşılmıştır.643 

Siyasi partilerin karşılaştığı krizlerin yönetilememesi, krizin etkisiyle oluşan sert 

atmosferi rahatlatacak siyasal açılımların yapılamaması, partinin meşruiyetinin kaybı 

yaşamasına neden olacaktır. Aynı zamanda siyasi parti ile kamuoyu arasındaki 

iletişimin denge içinde tutulması ve parti yönetimine yönelik güven ortamının 

sarsılması, iktidarın meşruiyet zeminini zedeleyecektir. Partilerin oluşum süreçlerini 

açıklayan çatışma yönetimi yaklaşımı, siyasi partilere yönelen talepleri yönetme 

yetkinliği ve karşılaşılan güncel sorunlara çözüm üretme becerisine ve bu hususta parti 

liderliğinin tavrının kilit bir role sahip olduğuna vurgu yapar.  

Bu çerçevede partilerin ideolojik yapısı, parti liderliğinin tutumu, parti yönetiminin 

sorunları okuma yetkinliği, kriz dönemlerinde partinin karşılaştığı sorunların şiddeti 

belirleyecek temel unsurlar olarak tespit edilmiştir.644 Parti liderliğinin vereceği 

tepkiye bağlı olarak krizler, siyasal sistemin ne yönde dönüşeceğine etki edecektir. 

Tarihsel dönüm noktaları olarak beliren bu kritik anlar, onları ortaya çıkaran sebepler 

ortadan kalksa bile ürettiği çalkantılar, tetiklediği başka gelişmeler ve bu sorunlara 

 
641 Çınar, Siyasal Bir Sorun Olarak İslamcılık, s.75 
642 Ömer Laçiner, “Laiklik/Anti-Laiklik: Dayatılan Bir Kutuplaşma”, Birikim, Mart 1997, S:95, s.7; 

Sarıbay, Postmodernite, s.195; Çakır, Ne Şeriat Ne Demokrasi, s.84; Akdoğan, “Siyasal İslam’dan 

Muhafazakar Demokratlığa”, s.22 
643 Çınar, a.g.e., s.76 
644 Weiner ve LaPalombara, “The Impact of Parties on Political Development”, s.418-420 



 188 

muhatap aktörlerde bıraktığı tortularla siyasal yapılarda bir kırılma etkisi 

üretecektir.645  

Bu kurumsal yaklaşım bağlamında Susurluk krizi ile başlayan, Aczmendiler ve sahte 

şeyh olayı ile devam eden ve Sincan olaylarıyla derinleşen krizlerin RP liderliği 

tarafından yönetilemediği görülmektedir. Susurluk olayıyla oluşan atmosferin temiz 

toplum taleplerine yanıt verecek şekilde kullanılması yerine, Erbakan’ın koalisyon 

ortaklığını önceleyen bir tavır sergilemesi önemli bir liderlik hatası olarak kabul 

edilmiştir. Siyasal sistemin arkaik yapılarla hesaplaşması şeklinde ortaya çıkan bu 

taleplerin siyasal pozisyon kaygısıyla dikkate alınmaması, Erbakan başta olmak üzere 

RP liderliğinin büyük bir güven kaybı yaşamasına neden olmuştur. Parti yönetiminin 

bu krizlerin üstesinden gelemediği için derinleşen siyasal sarsıntılar aynı zamanda RP 

için bir meşruiyet krizine dönüşmüştür.  

2.3.3. 28 Şubat Postmodern Askeri Darbesi ve Refah Partisi’nin 

Kapatılması 

Siyasi partiler geniş bir kurumsal çevre içinde yer alırlar ve burada oluşan 

kurumsallaşmış kuralları, normları ve siyasal değerleri dikkate almaları 

gerekmektedir. Siyasal alanı paylaştığı diğer partiler, örgütler ve düzenleyici devlet 

kurumlarıyla belirli bir etkileşim içinde olması beklenen siyasi partiler için bu ilişki 

zemini, bir uyumlanma sürecine karşılık gelmektedir. Zira bu uyumlanma süreci 

partilerin devamlılığını sağlayabilmesi için gerekli olan meşruiyet zeminini 

üretecektir. Partilerin. siyasal sistemin temel aktörleri tarafından kabul görmesi ve 

meşruiyete sahip olması için kurumsal çevredeki normları ve kuralları benimsemesi 

gerekmektedir.646 Bu kurumsalcı yaklaşımla RP’nin kurumsal çevreyle uyumlu meşru 

bir siyasal aktör olarak kabul görmesi ile siyasal sistemin elitleriyle girdiği karşılıklı 

ilişki arasında güçlü bir bağ söz konusudur. 

1995 seçimlerinden birinci parti olarak çıkan RP, sancılı bir sürecin sonunda koalisyon 

hükümetinin büyük ortağı olarak iktidara gelmiştir. RP’nin ortağı olduğu koalisyon 

 
645 LaPalombara ve Weiner, “The Origin and Development of Political Parties”, s.14 
646 Meyer ve Rowan, a.g.e., s.347-352 



 189 

hükümetine karşı sivil ve askeri bürokrasinin olumsuz tavrı, kamuoyu üzerindeki 

etkisiyle ana akım medyanın muhalif tutumuyla birlerek büyük bir baskıya 

dönüşmüştür. Bu atmosfer içerisinde RP-DYP koalisyon hükümetinin son bulmasıyla 

sonuçlanacak bir takım olaylar dizisi, Türk siyasal yaşamında postmodern darbe 

olarak kayda geçmiştir.647 28 Şubat postmodern darbesi, askeri silahlı kuvvetler ile 

sivil bürokrasinin birlikte hareket ederek oluşturdukları bir ortamda gelişmiştir.648  

Susurluk kazasının ortaya çıkardığı ilişkilerin sarsıcı gündemi sıcaklığını korurken, 

Sincan Belediyesi tarafından 31 Ocak 1997 tarihinde organize edilen Kudüs Gecesi 

programının kamuoyunda oluşturduğu tepki ‘aydınlık için bir dakika karanlık’ 

eylemini başlatmıştır. 1 Şubat gecesi İstanbul’da başlatılan ve kısa sürede hızlıca ülke 

geneline yayılan bu eylem, medyanın etkisiyle “irticayla mücadele” söylemi 

üzerinden hükümet karşıtı sosyal bir harekete dönüşmüştür. Bu eylem başladığında 

görünür ilk motivasyon, Susurluk kazasında ortaya çıkan devlet-mafya ilişkilerinin 

aydınlatılması talebiydi. Ancak kısa bir süre içinde Refahyol hükümetinin 

uygulamalarının protesto edildiği genel bir hükümet karşıt eyleme dönüşmüştür. Daha 

önce çeşitli vesilelerle kulis dedikoduları üzerinden hükümete yönelik 

memnuniyesizliği konuşulan askeri bürokrasi, Kudüs gecesi programının ardından 

hükümete yönelik tavrını açık bir şekilde belli etmiştir. Bu programdan sadece dört 

gün sonra, 4 Şubat sabahı Sincan’ın en büyük caddesinden 15 tank ve 20 zırhlı araçtan 

oluşan bir askeri konvoyun geçiş yapması, bu tepkinin en belirgin göstergesi olarak 

kabul edilmiştir.649 

Bu tarihten sürece adını verecek 28 Şubat 1997 tarihli Milli Güvenlik Kurulu’na 

(MGK) kadar geçen bir ay boyunca, Türk siyasal yaşamında daha önce örneği 

görülmemiş hükümet karşıtı bir kampanya sivil-asker dayanışmasıyla 

yürütülmüştür.650 Bu süreçte, emekli paşaların siyasi içerikli gelişmeleri yorumlayan 

yorumlarına gazetelerde geniş yer verilmiş, siyasi iktidarı eleştiren kimliği belirsiz 

 
647 Aylin Güney, Filiz Başkan, “Party Dissolutions and Democratic Consolidation: The Turkish Case”, 

South European Society & Politics, Vol.13:3, 2008, s.267 
648 28 Şubat sürecinde yaşanan olayların kronolojisi için (Ocak 1997-Şubat 2000) Bkz.: Yıldız, 28 

Şubat Belgeler, s.29-84  
649 Doğan, “28 Şubat Dönemecinden AKP’li Yıllara”, s.46; Şentürk, İslamcılık, s.496-497; Yıldız, 

a.g.e., s.30-31; Birand-Yıldız, a.g.e., s.198-200 
650 Ağırbaş, Milli Görüş Siyaseti, s.41 



 190 

birçok açıklama medya vasıtasıyla servis edilmiş, medya patronları ile işadamlarının 

desteğiyle kamuoyunda olumsuz algı üretecek menfi söylentiler yüksek sesle 

dillendirilmiştir. Her vesileyle sivil toplum kuruluşları ile meslek birlikleri tarafından 

(DİSK, TÜSİAD, TOBB, Türk-İş, TESK)651 hükümet karşıtı sert açıklamalar 

yapılmıştır.652 Yargının mesleki disiplini içerisinde alışık alunmadık seviyede 

çalışmalarını mahremiyetle yürütmesi beklenen yargı mensuplarının görüşlerine 

kamuoyu önünde sıklıkla başvurulur olmuştur. Böylece yargı mensupları üzerinden 

bir baskı üretilmiş, aynı zamanda MGK üzerinden askeri bürokrasi bu süreçte daha 

etkin bir pozisyon almıştır.653  

Bu gelişmelerin gölgesinde 28 Şubat 1997 tarihinde toplanan ve saatler süren olan 

MGK toplantısından sonra yayınlanan dört maddelik bildirinin son maddesinde irtica 

ile mücadelede bir “tedbirler listesi”nden bahsedilmiştir.654 Bildiriye eklenen “rejim 

aleyhtarı irticai faaliyetlere karşı alınması gereken tedbirleri” düzenleyen bu 18 

maddelik ek kararlar, “postmodern darbe” olarak siyasi yaşamımızda önemli bir yer 

edinmiştir.655  

İrtica ile mücadele gerekçesiyle MGK’nın askeri kanadı tarafından kaleme alınan bu 

18 maddelik karar, RP’nin destek aldığı toplumsal kesimin kültürel ve dini 

 
651 DİSK: Devrimci İşçi Sendikaları Konfederasyonu; Türk-İş: Türkiye İşçi Sendikaları 

Konfederasyonu; TESK: Türkiye Esnaf ve Sanatkarlar Konfederasyonu  
652 Alkan, “Türkiye'de Baskı Grupları: Siyaset ve İşadamı Örgütleri”, s.362-364; Ali Ekber Doğan, 

“İslamcı Sermayenin Gelişme Dinamikleri ve 28 Şubat Süreci”, AKP Kitabı: Bir Dönüşümün 

Bilançosu, Haz. İ.Uzgel, B.Duru, Ankara, Phoenix Yayınevi, 2. Basım, 2010, s.295 
653 Şentürk, İslamcılık, s.497 
654 Yıldırım, Parlamenter Sistem Krizleri, s.93; Bekaroğlu, Siyasetin Sonu, s.40; MGK 28 Şubat 

Kararları ile bu kararlara ek olarak alınan “Rejim Aleyhtarı İrticai Faaliyetlere Karşı Alınması 

Gereken Tedbirler” başlıklı kararların tam metni için Bkz.: Yücel, Çankaya’dan Beştepe’ye, s.319-

322; Çelik, Osmanlı’dan Günümüze Devlet ve Asker, s.326; Yıldız, 28 Şubat Belgeler, s.93-97 
655 Milli Güvenlik Kurulu’nun 28 Şubat 1997 tarih ve 406 sayılı Kararına Ek-A (rejim aleyhtarı irticai 

faaliyetlere karşı alınması gereken tedbirler) özeyle şöyleydi: “-Tarikatlarla bağlantılı özel yurt, vakıf 

ve okullar, devletin yetkili organlarınca denetim altına alınarak Tevhid-i Tedrisat Kanunu gereği Milli 

Eğitim Bakanlığı’na devri sağlanmalıdır. -8 yıllık kesintisiz eğitim, tüm yurtta uygulamaya 

konulmalıdır. -Mevcudiyetleri 677 sayılı yasa ile men edilmiş tarikatların ve bu kanunda belirtilen 

tüm unsurların faaliyetlerine son verilmeli, toplumun demokratik, siyasi ve sosyal hukuk düzeninin 

zedelenmesi önlenmelidir. -İrticai faaliyetleri nedeniyle Yüksek Askeri Şura kararları ile Türk Silahlı 

Kuvvetleri’nden (TSK) ilişkileri kesilen personel konusu istismar edilerek TSK’yi dine karşıymış gibi 

göstermeye çalışan bazı medya gruplarının silahlı kuvvetler ve mensupları aleyhindeki yayınları 

kontrol altına alınmalıdır. -Kıyafetle ilgili kanuna aykırı olarak ortaya çıkan ve Türkiye’yi çağdışı bir 

görünüme yöneltecek uygulamalara mani olunmalı, bu konudaki kanun ve Anayasa Mahkemesi 

kararları taviz verilmeden öncelikle ve özellikle kamu kurum ve kuruluşlarında titizlikle 

uygulanmalıdır.” Aktaran Şentürk, a.g.e., s.498-499;  



 191 

eğilimlerine yönelik önemli kısıtlamalar içermekteydi. 656 Başbakan Erbakan 

MGK’nın askeri kanadı ile medya üzerinden üretilen baskıya rağmen, kararlar imza 

için kendisine sunulduğunda bir süre dosyayı bekletmiştir.657 Hükümet ortağı Tansu 

Çiller’in kararların imzalanmaması durumunda hükümetten ayrılacaklarını açıklaması 

üzerine, Erbakan 5 Mart 1997 tarihinde MGK kararlarını imzalamıştır. Bu tarihten 

sonra genel olarak hükümeti, özelde ise hükümetin büyük ortağı RP’yi hedef alan ve 

“medya, iş dünyası, meslek teşekkülleri, aydınlar, siyasiler” tarafından yürütülen baskı 

artarak devam etmiştir. İş dünyasının ana eksenini temsil eden TÜSİAD ve TİSK’in 

diyalogdan uzak tavrına TOBB’un hükümet karşıtı pozisyonun eklenmesi, sadece 

RP’yi değil, bir blok olarak tüm hükümeti ciddi bir baskıyla karşı karşıya 

bırakmıştır.658 

Askeri vesayetin yanında bazı sivil toplum örgütleri ile sivil bürokrasinin önemli bir 

kesiminin 28 Şubat kararlarının uygulaması ile takibine yönelik verdiği destek dikkat 

çekicidir. Mesela, bu kararlar kapsamında gündeme gelen sekiz yıllık kesintisiz 

eğitimin getireceği mali yüke destek vermek için 119 sivil toplum kuruluşu bir araya 

gelerek Sivil Toplum Kuruluşları Birliğini (STKB) kurmuştur. Diğer taraftan 

TBMM’de kesintisiz eğitim tasarısı için henüz yasalaşma süreci devam ederken “Milli 

Eğitim bürokratları hızla, uygulamada ihtiyaç duyulacak yönetmelikleri hazırlamaya” 

koyulmuştur.659  

Genelkurmay Başkanlığı tarafından 2 Haziran’da kamuoyuna yapılan bir açıklamayla 

toplumun çeşitli kesimlerine yönelik irtica brifingleri verileceği ilan edilmiştir. Bu 

brifinglerde irticanın, uluslararası terörü kullanan ülkeler ve PKK terör örgütüyle 

birlikte hareket ederek ülkeyi Atatürk’ün hedeflerinden uzaklaştırmaya yönelik 

çabalar içinde olduğu vurgulanmıştır.660 Bu kapsamda 10-11 Haziran 1997 tarihlerinde 

hakim ve savcılara irticai faaliyetlerle karşı mücadele etkinliğinin artırılması için 

 
656 “MGK Bildirisi Önceden Hazırdı”, Milliyet, 01 Mart 1998; Bekaroğlu, a.g.e., s.41 
657 Birand-Yıldız, Son Darbe: 28 Şubat, s.214-216 
658 Haluk Alkan, "Karar Alma Süreçlerine Katılım Sistemleri Açısından Türkiye Ekonomik ve Sosyal 

Konseyi,"  TODAİE Amme İdaresi Dergisi, 2000, Sayı:33/2, s.57-78, s.71 
659 “8 Yıllık Eğitime Hızlı Geçiş”, Milliyet, 25 Temmuz 1997; İlköğretimin sekiz yıl ve kesintisiz 

olması için hazırlanan 16.8.1997 tarih ve 4306 sayılı kanunun detayları için Bkz.: Yıldız, 28 Şubat 

Belgeler, s.185-197 
660 “Genelkurmay Brifingi”, Radikal, 12 Haziran 1997 



 192 

“İslami Sermayenin Finansmanı ve Eğitim Stratejisi” başlıklı brifing verilmiştir.661 

Siyasal alanı kontrol etmeye yönelik olarak devam eden bu süreç, Haziran ayında 

Genelkurmay tarafından medya, iş dünyası ve yargı mensuplarına yönelik başlatılan 

irtica brifinglerinin yanında “Batı Çalışma Grubu” çalışmalarıyla yeni bir boyut 

kazanmıştır. Hükümet üzerinde kurduğu baskıyı sistematik hale getirmek üzere 

psikolojik savaş tekniği olarak yorumlanan Batı Çalışma Grubu isimli yapı, askeri 

bürokrasinin süreçteki rolünün önemli bir göstergesi olmuştur. Deniz Kuvvetleri 

Komutanı Oramiral Güven Erkaya’nın öncülüğünde gündeme gelen bu çalışma grubu, 

farklı kuvvet komutanlıklarından kurmay subayların bir araya geldiği ve hükümeti 

denetlemek üzere oluşturulan bir mekanizmaydı.662   

Çok farklı alanda üretilen bu baskılar karşısında kendisine destek veren kitlenin 

herhangi bir çatışmaya karışmaması için Erbakan büyük özen göstermiştir. 

Taraftarlarına bu sürecin sabırla atlatılacak geçici bir dönem olduğunu telkin 

etmiştir.663 Ancak brifinglerle başlayan baskı dalgası sürdürülebilir olmaktan çıkmış, 

askerin müdahale edeceğine dair dedikodular dolaşıma sokulmuştur. Hatta 13 

Haziran’ı 14’üne bağlayan gece bir darbe beklendiğine dair söylentiler Ankara’da 

siyasi çevrelerde konuşulur olmuştur.664 Bu atmosfer içerisinde Erbakan, koalisyon 

mutabakatında yer alan ve iki yıl sonra Başbakanlığı Tansu Çiller’e devredeceğine dair 

maddeyi erken işleterek 18 Haziran’da Başbakanlık görevinden istifa etmiştir. Aynı 

gün iki hükümet ortağı lider ve koalisyona dışarıdan destek veren Muhsin Yazıcıoğlu 

ortak bir basın toplantısı düzenleyerek bu durumu kamuoyu ile paylaşmış ve 280 imza 

taşıyan ortak bir deklerasyon yayınlamışlardır.665 Bu gelişmelere karşın 

Cumhurbaşkanı Demirel, RP’den sonra mecliste en fazla sandalyeye sahip olan 

partinin lideri olmasına karşın hükümeti kurma görevini Çiller yerine ANAP lideri 

Mesut Yılmaz’a vermiştir.666  

 
661 28 Şubat sürecinde yaşanan gelişmelerin genel kronolojisi için Bkz.: Bulaç, Göçün ve Kentin 

İktidarı, s.369-383 
662 Birand-Yıldız, a.g.e., s.179-180 
663 Hasan Karabasan, “Milli Görüş bin yıl sürer mi?”, Star-Açık Görüş, 7 Mart 2011 
664 Derya Sazak, 28 Şubat’tan 15 Temmuz’a Darbeye, Diktaya, Medyaya İtirazım Var, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2017, s.141-143 
665 Birand-Yıldız, a.g.e., s.241-244 
666 Şentürk, a.g.e., s.500-501 



 193 

Süreci analiz eden bir yoruma göre, gerek teamül dışı bu müdahale, gerekse diğer 

siyasi partilerin aldıkları tavır üzerinde gelişen 28 Şubat süreci, Türkiye’nin son yirmi 

yılda yaşadığı dönüşümün anlaşılamamasının sancılı bir dışa vurumu olmuştur.667 

Ülkenin 1970’lerden itibaren kırsaldan büyük kentlere yaşanan göç olgusu, hızlı ve 

plansız şehirleşme, liberal politikalar ile buna eşlik eden sanayileşmenin sancılarıyla 

yaşanan sosyolojik değişimi algılayamayan merkez iktidar elitleri, 1995 seçimlerinin 

laik siyasal merkezi eriten sonuçlarını geri çevirmeye çalışmıştır. 28 Şubat 

müdahalaesiyle Kemalist askeri ve sivil bürokrasi, “laik merkezi restore edip güvenlik 

altına almaya çalışırken, aslında siyasal olan meseleleri birer güvenlik sorunu haline 

getirerek bütün siyasal alanı kolonize etmiştir.”668 Bu yaklaşımın karşısında dile 

getirilen farklı bir yorum ise, RP’nin demokrasi düşüncesine yönelik sahip olduğu 

gerçek yaklaşım ile kamuoyuna ilan ettiği arasında fark olduğu ve bunun “takiyye” 

kavramıyla açıklanabileceğini belirtmektedir. Bu yorum tarafından RP takiyye 

yapmakla suçlanıyor ve 28 Şubat “Türkiye’yi bir sosyologtan daha iyi okuyabilen” 

ordu tarafından “seçmeni kandırmanın tahribatını telafi etmek için yapılan bir işlem” 

olarak tanımlanmaktaydı.669 Bu postmodern askeri darbeye yönelik birbiriyle zıt iki 

kutuplu bu yaklaşım bile o günkü sosyal ve siyasal yapının ne nedenli büyük bir 

ayrışma içinde olduğunu göstermektedir. 

Sivil ve asker bürokrasi, merkez medya ve bazı STK’ların yürüttüğü baskı kampanyası 

hükümetin istifa etmesiyle son bulmamış, dindar kesimin sosyal, iş hayatı ve sivil 

toplum alanındaki etkinliklerinin sınırlandırılmasına yönelik baskıya dönüşmüştür.670 

Sosyal, kültürel ve ekonomik alanların yeniden yapılandırılmasını amaçlayan bu 

sürecin yeni aşamasında, Genelkurmay Başkanlığı tarafından yayınlanan listelerle 

“yeşil sermaye” olarak fişlenen şirketlerin kamu ihalelerine katılması 

engellenmiştir.671 İrticayla mücadelenin aynı zamanda onun finansal kaynaklarına 

 
667 Mert, İslam ve Demokrasi, s.87 
668 Çınar, Siyasal Bir Sorun Olarak İslamcılık, s.118; Göle, demokratik çoğulculuk teşebbüsünün 

İslami değerlerin toplumsal görünümünü arttırdığını, buna karşın siyasal merkezin askeri müdahaleyle 

laik düzenin lehine siyasal alana müdahale ettiğini ve kısıtlı bir toplumsal zemine geçildiğini; bu 

döngünün 1946’dan sonra dönemsel olarak yaşandığını ifade eder. Bkz.: Göle, “Otoriter Laiklik ve 

İslami Katılım”, s.123 
669 Nur Vergin, “Ordu Türkiye’yi İyi Tanıyor”, Milliyet, Naki Özkan Röportajı, 15 Nisan 1998 
670 Çaha, “28 Şubat yeni Türkiye’yi engellemek için yapıldı”, 27.02.2012 
671 Uzgel, “AKP: Neoliberal Dönüşümün Yeni Aktörü”, s.17; Şen, AKP Milli Görüşçü mü?, s.375 



 194 

karşı da yürütülmesi gerektiğine yönelik yaklaşım medya tarafından da 

desteklenmiştir. Böylece sürecin ikinci aşaması olarak merkez sermayenin karşısında 

güçlenen Anadolu kökenli sermayesi hedef alınmıştır.672  

Bu kapsamda Müstakil Sanayici ve İşadamları Derneği (MÜSİAD) hakkında DGM 

Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından 4 Ekim 1997 tarihinde açılan kapatma davası 

dikkat çekicidir. İslami hassasiyete sahip işadamları tarafından 1990 yılında kurulan 

MÜSİAD kendisini “ileri teknolojiye sahip, sınai ve ticari kalkınmasını sağlamış, 

bunun yanında milli ve manevi değerlerden taviz vermemiş, emeğin sömürülmediği, 

sermaye düşmanlığının körüklenmediği, üretimi hakça paylaşan, iç barışı sağlamış, 

dünyada hatırı sayılır bir Türkiye’nin oluşumu için kendini sorumlu tutan bir avuç 

genç işadamı” olarak tanımlamıştır.673 1997 yılına gelindiğinde bünyesinde yaklaşık 

4000 işadamı ve sanayici üye barındıran ve Türkiye’de 27, yurtdışında 22 temsilcisi 

bulunan MÜSİAD hakkında Genel Başkanı Erol Yarar’ın yaptığı bir konuşma gerekçe 

gösterilerek hakkında kapatma davası açılmıştır.674 Yarar, Kızılcahamam’da 

gerçekleştirilen Meslek Komiteleri İstişare Toplantısı’nda yaptığı bir konuşmada, 

kesintisiz eğitim yasasını eleştirerek “Bu olsa olsa kesintisiz dinsiz eğitim kanunu olur” 

diyerek 28 Şubat sürecinin dindar kitlelerin tercihlerini göz ardı eden düzenlemelerine 

yönelik tepkisini dile getirmiştir.675  

Siyasal iktidar üzerindeki bu baskı sürecinin geldiği son nokta, “21 Mayıs 1997’de 

Yargıtay Başsavcısı Vural Savaş’ın, Refah Partisi’nin (RP) temelli kapatılması için 

Anayasa Mahkemesi’nde dava” açması olmuştur.676 Postmodern baskı sürecinin 

sosyal, kültürel ve ekonomik alanda ürettiği gerginlik içinde Cumhuriyet Başsavcısı 

Vural Savaş tarafından, Anayasa’nın laiklik ilkesine aykırı eylemlerin odağı haline 

geldiği gerekçesiyle RP’nin kapatılması için dava açılmıştır. Savcılığın 21 Mayıs 1997 

tarihli iddianamesinde “Baş örtüsü konusunda yapılan eylemlerin yaygınlığı bu 

 
672 Doğan, “İslamcı Sermayenin Gelişme Dinamikleri” s.296; Bekaroğlu, Siyasetin Sonu, s.63 
673 Alkan, “Türkiye'de Baskı Grupları: Siyaset ve İşadamı Örgütleri”, s.148 
674 Şennur Özdemir, MÜSİAD Anadolu Sermayesinin Dönüşümü, Vadi Yayınları, Ankara, 2006, 

s.63-64; Doğan, “28 Şubat Dönemecinden AKP’li Yıllara”, s.47; Doğan, “İslamcı Sermayenin 

Gelişme Dinamikleri”, s.301 
675 DGM’de açılan dava 1 yıl, 12 celse sürmüştür. Aktaran Adem Dönmez, MÜSİAD 25 Yılın 

Hikayesi, MÜSİAD Kültür Kitaplığı Yayınları, İstanbul, 2015, s.120 
676 Şentürk, İslamcılık, s.499; Yıldırım, Parlamenter Sistem Krizleri, s.94 



 195 

hususta parti üyelerince ve yöneticilerince binlerce konuşma yapıldığının dikkatli 

televizyon izleyicilerince dahi açıklıkla saptanması karşısında; bu partinin yalnız bu 

konudaki eylemleri, söz ve davranışları bile laikliğe aykırı eylemlerin odağı haline 

geldiğini kabule yeterlidir.”677 ifadelerine yer verilmiştir. Yaklaşık altı ay gibi kısa bir 

sürede yargılama sürecini tamamlayan Anayasa Mahkemesi, 16 Ocak 1998 tarihinde 

verdiği kararla RP’nin kapatılmasına hükmetmiştir. Yurtiçinde olduğu kadar 

yurtdışındaki çevreler tarafından da yakından takip edilen kapatma davasında verilen 

karar şu şekildedir;678  

“Yargıtay Cumhuriyet Başsavcılığı'nın 21.5.1997 günlü, SP.l3.Hz.1997/109 sayılı 

İddianamesi'yle Refah Partisi'nin Anayasa'nın 69. maddesinin altıncı fıkrası göndermesi 

ile 68. maddesinin dördüncü fıkrası gereğince kapatılması istenilmekle, gereği 

görüşülüp düşünüldü: 1-Lâik Cumhuriyet ilkesine aykırı eylemleri nedeniyle 

Anayasa'nın 68. ve 69. maddeleri ile 2820 sayılı Siyasî Partiler Yasası'nın 101. 

maddesinin (b) bendi ve 103. maddesinin birinci fıkrası gereğince REFAH 

PARTİSİ'NİN KAPATILMASINA, Haşim KILIÇ ile Sacit ADALI'nın karşıoyları ve 

OYÇOKLUĞUYLA…16.1.1998 gününde karar verildi.”679  

28 Şubat postmodern müdahale sürecinde siyasal alan üzerinde kurulan baskı ve 

RP’nin kapatılması, MGH geleneğinde yaşanacak ayrışma sürecinde kritik bir kavşak 

olarak tarihteki yerini almıştır.680 

Kurumsalcı yaklaşım, siyasi partilerin içinde yer aldıkları kurumsal sisteme uyum 

sağlamalarını, bu alandaki norm ve kurallara uygun bir siyasal pozisyona geliştirme 

yetkinliğini, örgütün sürekliliği için önemli bir unsur olarak belirtir. Kurumsal 

çevreden partiye gelen değişim taleplerinin karşılanmaması, partilerin kurumsal bir 

çözülmeyle karşılaşması ile meşruiyet kaybı yaşamasına neden olacaktır. Bu 

çerçevede siyasal sistemin merkez aktörlerinden ve devlet kurumlarından RP’ye 

yönelen taleplerin karşılanması yönetilmesi mümkün olmamıştır. Aynı zamanda bu 

 
677 Aktaran Bekaroğlu, a.g.e., s.44 
678 Ağırbaş, Milli Görüş Siyaseti, s.139-144; Güney-Başkan, “Party Dissolutions and Democratic 

Consolidation”, s.267; Bu brifinglerde irticanın, uluslararası terörü kullanan ülkeler ve PKK terör 

örgütüyle birlikte hareket ederek ülkeyi Atatürk’ün hedeflerinden uzaklaştırmaya yönelik çabalar 

içinde olduğu vurgulanıyordu.678 
679 Anyasa Mahkemesi Kararı, (Çevrimiçi) http://kararlaryeni.anayasa.gov.tr/Karar/Content/0acac7b9-

4875-4c09-a89d-16336ed73728?excludeGerekce=False&wordsOnly=False, 04 Aralık 2020; Şentürk, 

İslamcılık, s.503 
680 Yalçın Akdoğan, “Muhafazakar-Demokrat Siyasal Kimliğin Önemi ve Siyasal İslamcılıktan 

Farkı”, AK Parti: Toplumsal Değişimin Yeni Aktörleri, Haz. M.Hakan Yavuz, İstanbul, Kitap 

Yayınevi, 2010, s.63 

http://kararlaryeni.anayasa.gov.tr/Karar/Content/0acac7b9-4875-4c09-a89d-16336ed73728?excludeGerekce=False&wordsOnly=False
http://kararlaryeni.anayasa.gov.tr/Karar/Content/0acac7b9-4875-4c09-a89d-16336ed73728?excludeGerekce=False&wordsOnly=False


 196 

baskının şiddetini azaltacak siyasal açılımlar gerçekleştirilememiştir. Bu nedenle 

beklentilerin karşılanmaması, baskıları hafifletecek siyasi adımların atılamaması, RP 

özelinde MGH geleneğinde bir kurumsal çözülme sürecini tetiklemiştir.  

28 Şubat postmodern darbesinin başlattığı çözülme süreci MGH geleneğinin, hem 

siyasal sistemin sivil ve asker bürokrasisi, hem kurumsal çevrenin diğer siyasal 

aktörleri, hem de merkez medya nezdindeki meşruiyet krizini derinleştirmiştir. MGH 

geleneğinin yaşadığı meşruiyet krizinin derinleştirdiği varlık sorunu çözülememiş ve 

Anayasa Mahkemesi’nin 16 Ocak 1998 tarihinde verdiği kararla RP kapatılmıştır.681 

2.3.4. Askeri Müdahale Sonrası Kurumsallaşma Arayışları 

Siyasal partilerin değişim taleplerini karşılayamaması, beklentisi karşılanmayan 

teşkilat mensuplarının yeni arayışlara yönelmesi, parti yönetiminin siyasal sonuç alma 

yeteneğinden kuşku duyulmaya başlaması gibi faktörler kurumsal değişim sürecini 

başlatacak değişkenlerdir. Bu değişkenlere bağlı olarak oluşacak yeni talep ve 

beklentilerin parti içinde değişim bilincine dönüşerek alternatif arayışının oluşması, 

standart politika ve yaklaşımların başarısız olduğuna ilişkin düşüncenin teşkilatlarda 

yaygınlaşmasına bağlıdır. Bu durum, parti içi aktörlerin değişim yönünde ortak ve 

kolektif bir eylemlilik içerisine girmesine neden olacaktır.682 Kurumsalcı yaklaşımın 

bu genel çerçevesinden bakıldığında, MGH partilerinin sürekli merkez iktidar elitleri 

tarafından kapatılması, siyasal açılım için parti liderliğinden beklenen politik 

yaklaşımların gelmemesi bir sorgulama ve çözülme sürecine dönüşecektir.  

MGH’de popüler desteğini artırmak için yeni açılım arayışının miladını 90’ların 

başına kadar götürmek mümkündür. Partinin kamuoyu nezdindeki popülaritesi 

arttıkça, iktidar olma imkanı artmıştır. Partinin kazandığı bu popüler destek, yeni 

siyasal açılımlar yapılması noktasında partinin yönetimine karşı yeni beklentiler 

üretmiştir. Parti yöneticilerinin bir kısmının ciddi tereddütlerine rağmen başını 

Erbakan’ın çektiği çekirdek bir ekip tarafından 1991 genel seçimlerinde milliyetçi 

 
681 Uzun-Şahı̇n, “Kurumsal Değişimde”, s.81-83; Greenwood-Hinings, “Understanding Radical 

Organizational”, s.1025; Özen, “Yeni Kurumsal Kuram”, s.265-266 
682 Seo-Creed, a.g.e., s.232; Özen, a.g.e., s.305; Sargut-Özen, a.g.e., s.29 



 197 

cepheyle seçim ittifakı yapılması, yeni arayışlara yönelik bir gösterge olarak görmek 

mümkündür. Partinin siyasetini destekleyen daha geniş bir kamuoyu kitlesi üretmek 

için gündeme gelen bu ittifak, partinin Kürt kökenli yöneticileri ile teşkilatlarında 

memnuniyetsizlik üretmiştir. 1991 seçiminden kısa bir süre sonra dağılan ittifakın 

ardından partinin destekçi tabanını genişletmek için yapılan ikinci girişim, 10 Ekim 

1993 tarihinde yapılan RP’nin Dördüncü Olağan Kongre sürecinde gündeme gelmiştir. 

Kamuoyunda daha çok milliyetçi kimlikleriyle ön plana çıkan “Korkut Özal, 

Akbülkadir Aksu, Cemil Çiçek ve Ali Coşkun” gibi isimler kongre sürecinde partiye 

üye olarak kabul edilmiş ve partinin büyüme eğilimi güçlendirilmeye çalışılmıştır.683  

Partinin popüler desteğini artırmaya yönelik hayata geçirilen girişimler ile RP’nin 

kapatma davası sürecinde oluşan baskıyı yönetmek için gündeme gelen yeni siyasal 

açılım arayışlarını birbirinden ayırmak gerekmektedir. RP’nin içindeki yenilikçi 

yöneticilerin dile getirdiği arayışların amacı, parti liderliğini sorgulamaktan ziyade, 

ideolojik omurgayı korumak kaydıyla partinin seçmen desteğini artırmak ve böylece 

RP’yi bir kitle partisine dönüştürmekti.684 Ancak partinin kapatma sürecinde gündeme 

gelen siyasal açılım arayışları farklı süreçlere bağlı gelişmiş, özellikle parti 

yönetiminin siyasal yetkinliğinin sorgulandığı bir gelişim seyrinde bu durum söz 

konusu olmuştur. 

Fiili olarak 1960’ların sonunda, örgütlü olarak 1970 yılında MNP’nin kurulmasıyla 

ortaya çıkan bir siyasal gelenek olarak MGH’nin RP’nin kapatılmasıyla yeniden 

yasaklı duruma düşmesi, parti kurmayları başta olmak üzere partililerin önemli bir 

kısmının Erbakan’ın liderliğini sorguladığı bir dönemi başlatmıştır. Vefat edene kadar 

bu geleneğin partilerindeki temel liderlik rolü değişmeyecek olan Erbakan’ın siyasal 

sonuç alma yetkinliğinin sorgulanması, bu yeni dönemin temel işareti olmuştur.685 Bu 

sorgulamanın en açık ifadesini, RP’de siyaset yapmış ve daha sonra Erbakan’ın 

etrafından ayrılmayarak FP’nin kuruluş çalışmalarına katılmış Bekaroğlu’nun, 

Erbakan’ın temel savunma stratejisini açıkladığı şu tespitinde görmek mümkündür: 

 
683 Bekaroğlu, Siyasetin Sonu, s.27; Çakır, Ne Şeriat Ne Demokrasi, s.171 
684 Çakır, a.g.e., s.77 
685 Ülger, “Siyasal İslam’ın AB’ye Bakış Açısı”, s.621; Çınar, Siyasal Bir Sorun Olarak İslamcılık, 

s.109 



 198 

“Koskoca siyasi hareket, yedi yıl boyunca, sonucu önceden belli savunmalarla uğraşıp 

durdu.”686 Kendisinin bu denli yakınında olmuş bir isim bile, bu süreçte Erbakan’ın 

krizler karşısında sergilediği liderliği sorgular duruma gelmiştir. 

RP’nin Anayasa Mahkemesi’nde devam eden kapatma davasında Erbakan’ın 

öncülüğünde yürütülen savunma stratejisi bazı partililer tarafından eleştirilmiştir. Bu 

çerçevede bu savunma sürecini partinin değerleri üzerinden bir manifestoya 

dönüştürme fırsatı olarak kullanmak yerine, çelişkili bir lisan ile savunma yapılması 

eleştiri konusu olmuştur. Başbakanlık konutunda 28 Şubat’tan sadece bir hafta sonra 

güncel siyasi gelişmeleri değerlendirmek üzere 15 gazetecinin katılımıyla yapılan 

toplantıda tüm sorunların kaynağının medya olduğunu belirten Erbakan, MGK 

bildirisini imzalamak istemeyişinin gerekçesini anlatırken, “karar yanlış anlaşılıp da 

orduya halel gelmesin diye” üç gün beklettiğini ifade etmiştir.687 Benzer şekilde parti 

yönetimi tarafından dillendirilen hak, adalet, sömürü sistemi karşısında Adil Düzen 

gibi kavramsal söylemlerle halktan destek istendikten sonra, askeri vesayetin 

gölgesinde açılan kapatma davasında yapılan savunmada “Hayır ben öyle demedim, 

aslında ben Anayasa’daki laik sistemin tam olarak tatbik edilmesi için siyaset 

yapıyorum” şeklindeki ifadeler Erbakan’ın liderliğine yönelik sarsıcı bir etki meydana 

getirmiştir.688 

Yeni bir siyasal kurumsallaşma arayışını gündeme getiren bir diğer unsur, kurumsal 

siyasal merkezin MGH geleneğine yönelik sergilediği müdahaleci tutumun yanında, 

parti liderliğinin kullandığı argümanların reel siyasetin gerisinde kalmasıdır. 

MGH’nin fikri alt yapısının soğuk savaş döneminin gerçekleri üzerinden şekillenmiş, 

yeni gelişmekte olan sosyo-ekonomik ve siyasal gelişmeleri kuşatacak bir yenilenme 

içine girememiştir. İki kutuplu yapı içine sıkışmış ve siyaset üretme imkanı sınırlı, 

ekonomik ve teknolojik ihtiyaçlar bağlamında iki blok arasındaki mücadelede Batı 

bloğunun yanında konumlanmış 1960’lar Türkiyesi’nin argümanlarıyla yoğrulan 

 
686 Bekaroğlu, a.g.e., s.45 
687 Ali Bayramoğlu, 28 Şubat Bir Müdahalenin Güncesi, İstanbul, Birey Yayıncılık, 2001, s.124-

125 
688 Bekaroğlu, a.g.e., s.52-53 



 199 

MGH geleneği, 90’larda oluşan yeni “siyasal denklem” karşısında artık zorlanmaya 

başlamıştır.689  

MGH partileri, kadınların teşkilatlarda görevlendirilmesi gibi yenilikçi adımları 

gerçekleştirmede gösterdiği siyasal yetkinliği, teorik ve köklü siyasal açılımlar 

geliştirme noktasında göstermekte zorlanmıştır. Söylem bazındaki sanayileşme, maddi 

ve manevi kalkınma yaklaşımının seçmen kitlesinin beklentilerine cevap vermekten 

uzak olduğu görülmüştür. Bu açığı kapmak için işsizlik, yüksek enflasyon ve pahalılık 

gibi sorunların altında ezilen kitlelere yönelik hakça gelir bölüşümünü vadeden Adil 

Düzen projesi ilan edilmiştir. Ancak bu projeyi açıklayan RP, ikna edici ve somut 

politika önerileriyle bu söylemi bir siyasal programa dönüştürememiştir. 1990’larda 

kamuoyunun güvenini kaybetmiş merkez partiler karşısında, halkın ihtiyaçlarına 

yönelik söylemlerle kazanılan 1995 seçim başarısı parti liderliğine zaman 

kazandırmıştır.690 Ancak gerek bu söylemleri destekleyecek somut siyasi programların 

geliştirilememesi, gerekse kapatma davası sürecinde yöneticilerin tutumu ve gelen 

kapatma kararıyla başta Erbakan olmak üzere geleneksel parti yöneticilerini sorgulanır 

hale gelmiştir.691 FP’deki alternatif siyasal kimlik arayışları, parti içi liderlik değişim 

beklentileri ve parti içi gruplaşmalar bu tarihsel bakiyenin üzerinde gelişmiş ve 

MGH’deki kurumsal ayrışmanın temeli olmuştur.692 

2.3.4.1. Fazilet Partisi’nin Kuruluşu ve Liderlik Sorunu 

Kurumsalcı yaklaşım, partilerin içinde yer aldıkları siyasal sistemin sahip olduğu 

normlara, kabul görmüş etkinlik ve verimlilik yaklaşımlarına uyum sağlayarak 

meşruiyetlerini inşa edeceğini, bunun ise partinin sürekliliğini ve hayatta kalma 

imkanlarını artıracağını belirtir.693 Partilerin sürekliliğini sağlayan koşulları belirleyen 

temel bir unsur olarak “meşruiyet olgusu” karşımıza çıkmaktadır. Bu süreci yönetmesi 

ve kurumsal çevrede geçerli olan normlara, kurallar ve değerler sistemine partiyi 

uyumlandırarak meşruiyet üretme görevi parti liderlerinden beklenmektedir. Aynı 

 
689 Karabasan, “Milli Görüş bin yıl sürer mi?”, 7 Mart 2011 
690 Çınar, “AKP ve İslami Hareketler”, s.308 
691 Çakır-Çalmuk, Recep Tayyip Erdoğan, s.72 
692 Ağırbaş, Milli Görüş Siyaseti, s.10; Bulaç, Göçün ve Kentin İktidarı, s.49 
693 Öztürk v.d., a.g.e., s.39 



 200 

şekilde kurum içi çıkar çatışmalarının yönetilmesi, beklenti ve ihtiyaçların 

karşılanması ve temel bir uzlaşı zemininin üretilmesi partinin yöneticilerinden 

beklenecek diğer bir görevdir.694 

Partiler siyasal çevredeki uygun davranış kalıplarına uyumlanarak kurumsal 

öngörülebilirlik kazanacaklardır. Bu kurallar, bir taraftan siyasi aktörlerinin rollerini, 

davranışlarının sınırlarını, partinin paydaşlarından beklenen uygulamaların sınırları 

tayin edecektir.695 Partilerin uyum ve meşruiyet sürecinde, kurumsalcı yaklaşım 

liderliğin rolüne özel bir vurgu yapmaktadır. Bu bağlamda siyasal kurumsallaşma 

seviyesinin bir göstergesi olarak uyarlanabilirliğin sınırlarını tayin eden 

göstergelerinden biri liderliktir.  

Bir partinin kaçıncı kuşak lider ekip tarafından yönetildiği, parti içinde barışçı yollarla 

liderlik değişiminin olup olmadığı, söz konusu partinin uyumlanma yetkinliği 

bakımından temel bir göstergedir. Bu doğrultuda bir partinin hala ilk kurucu lider 

kuşak tarafından yönetilmesi, barışçı yollardan bir lider değişimini tecrübe etmediği 

ve iktidarın intikali meselesinin üreteceği sorunlarla henüz yüzleşmediği anlamına 

gelecektir. Bir partinin kendi iç dinamiklerini kullanarak “mevcut liderliğin yerine bir 

başkasını geçirmesi”, kurumsallaşma düzeyinin yüksek olduğu ve örgütün 

karşılaşacağı krizleri yönetme yetkinliğinin geliştiği şeklinde yorumlanacaktır.696 

RP’nin kapatılmasının ardından yeni bir siyasal kimlik olarak kurulan FP’ye 

bakıldığında, siyasal çevreye uyumlanma çabasının ve siyasal çevre karşısında meşru 

bir kimlik üretme arayışının ön planda olduğu görülecektir. Kurumsal geleneğe sahip 

çıkma anlayışıyla Erbakan ve çevresindeki birinci kuşak kurucu ekibin MGH 

partilerindeki güçlü konumlarını FP’de sürdürme eğiliminde oldukları görülmüştür. 

Bu çerçevede FP içinde barışçı yollardan liderlik değişimine imkan verecek bir açılıma 

imkan verilmemiştir. Bu durum daha önce RP tecrübesinden olduğu gibi FP’nin de 

süreç içinde siyasal çevreye uyumlanma yeteneğini kısıtlamıştır.  

 
694 Sargut- Özen, a.g.e., s.29 
695 March ve Olsen, “Elaborating the ‘New Institutionalism’”, s.7; Alkan, Kurumsalcı Yaklaşım 

Işığında Yeni Siyasetin Analizi, s.15 
696 Huntington, “Siyasal Gelişme ve Siyasal Bozulma”, s.66-67 



 201 

MGH geleneğinin siyasi mücadeleyi sürdürmenin bir formülü olarak kullandığı yeni 

parti kurarak kaldığı yerden devam etme yönündeki siyasal patika, FP’nin kurulması 

sürecinde de izlenmeye devam etmiştir. RP hakkında açılan kapatma davası devam 

ederken parti kurmayları bir taraftan güçlü bir savunma hazırlamaya çalışırken, diğer 

taraftan yedek bir parti kurma çalışmaları yürütülmüştür. Bu kapsamda 17 Aralık 1997 

tarihinde İsmail Alptekin’in genel başkanlığında FP kurulmuştur. RP’nin 

kapatılmasının ardından bağımsız kalan milletvekillerinin bu partiye geçmesi ve 

Türkiye genelinde RP’nin eski teşkilatları kullanılarak hızlı bir şekilde 

teşkilatlanılmasıyla FP siyasetin yeni bir aktörü olarak siyasal arenadaki yerini 

almıştır.  

Kapatılan bir partinin devamı olma niteliğiyle aynı akıbetle karşılaşmamak ve RP ile 

bir ilişkiye sahip olduğu görüntüsünden kaçınmak için il ve ilçe teşkilatlarında 

olabildiğince yeni isimlere yer verilmiştir.697 Bu savunma anlaşıyla “Kurucu 

kadroların %40’ının Refah Partisi’nde üye olmuş, %60’ının ise Refah Partisi’ne üye 

olmamış isimlerden yapılması yoluna gidilmiştir.”698 Partinin yöneticileri her fırsatta 

iki parti arasında bir ilişki olmadığını vurgulamış; RP ile FP’nin aralarındaki tek 

ilişkinin bağımsız kalan milletvekillerinin FP’yi seçmek olduğunu ifade etmişlerdir.699 

1991 seçimlerindeki milliyetçi cephe ittifak ile 1993 yılındaki RP’nin 4. Olağan Genel 

Kurulu’nda parti yönetiminde milliyetçi muhafazakar isimlere yer vererek başlatılan 

seçmen tabanını genişletme çabasına benzer açılımlar, siyasal çevre tarafından kabul 

görme arayışıyla FP yönetimi tarafından da gerçekleştirilmiştir. Yeni partinin siyasal 

kimliği üretilirken hem kurumsal çevredeki yerleşmiş değer sistemlerine uyum 

sağlama çabası, hem de devlet kurumlarından gelen değişim baskılarını yönetme 

gayreti FP yönetimi tarafından ön planda tutulmuştur.700 Böylece partinin kurumsal 

 
697 İhsan D.Dağı, “Adalet ve Kalkınma Partisi: Güvenlik ve Meşruiyet Arayışında Kimlik, Siyaset ve 

İnsan Hakları Söylemi”, AK Parti: Toplumsal Değişimin Yeni Aktörleri, Haz. M. Hakan Yavuz, 

İstanbul, Kitap Yayınevi, 2010, s.124 
698 Şentürk, İslamcılık, s.511 
699 Tunca Bengi, Arife Avcu, “FP Vitrini İdeal Değil”, Milliyet, Recep Tayyip Erdoğan Röportajı, 

07.07.1998 
700 Öztürk v.d., a.g.e., s.39; Greenwood-Hinings, a.g.e., s.1022; Özen, “Yeni Kurumsal Kuram”, 

s.302-303 



 202 

uyarlanabilirliğini geliştirerek merkez siyasal elitler karşısındaki meşruiyet krizine 

çözüm bulunmaya çalışılmıştır. 

FP’nin uzlaşmacı kimliğini vurgulayacak şekilde gerek 14 Mayıs 1998 tarihli Genel 

İdare Kurulu ve Başkanlık Divanı listelerinde, gerekse 18 Nisan 1999 seçimlerine 

yönelik hazırlanan aday listelerinde ANAP ve DYP gibi merkez sağ partilerde siyaset 

yapmış isimlere ön planda yer verilmiştir. 701 Merkez siyasal aktörler ile hakim 

sermaye gruplarına yönelik uzlaşmacı mesaj verme gayretinin diğer göstergesi, FP’nin 

“Gün Işığında Türkiye” isimli parti programında “bir söylem değişikliğinden çok çizgi 

değiştirmeyi”702 hedeflediğini ilan etmesi olmuştur. Bekaroğlu’na göre bu yeni 

program “herhangi bir merkez sağ parti programı gibiydi. Sadece yerleşik devlet 

iktidarına ‘demokrat, uysal, uzlaşmacı bir partiyiz’ mesajı verilmiyor, aynı zamanda 

merkez sermaye kesimine de ‘özelleştirmeci, serbest piyasacı bir partiyiz.”703 Verilen 

bu mesajı, parti yöneticilerinin “sistemin içine dahil olabilme” arayışının açık bir 

ifadesi olarak kabul edilebilecektir.704  

Uzlaşmacı siyasal kimlik vurgusu sadece makbul bir parti görüntü vermek için değil, 

28 Şubat sürecinde açık bir şekilde görüldüğü üzere, iktidara gelmek kadar iktidarda 

kalmanın ve ülkeyi yönetecek ilişkiler geliştirmenin bir gereklilik olduğuna yönelik 

anlayışa dayanıyordu.705 Bu refleksin yansıması olarak FP ve devamında kurulacak bu 

geleneğin partilerinde “küreselleşme, bölgesel ilişkiler, gerçekçi dış politika, dış 

piyasa…ulusla arası rekabet, serbest Pazar ekonomisi, özelleştirme, yabancı 

sermaye” ve AB’ye üyelik gibi kavramlar, hedeflenen merkez siyasi kimliğin ifadesi 

olarak parti söylemleri ve politika belgelerinde ön planda yer almıştır.706 

Sağ siyaset içerisinde ön plana çıkmış muhafazakar isimlerin partiye katılımıyla vitrini 

yenilenen partinin genel başkanlığına 14 Mayıs 1998’de Recai Kutan seçilmiştir.707 

Parti liderliğinde yaşanan bu değişim, kurumsalcı yaklaşımın liderlik değişimi ile 

 
701 Çınar, Siyasal Bir Sorun Olarak İslamcılık, s.103 
702 Bekaroğlu, Siyasetin Sonu, s.27  
703 Bekaroğlu, a.g.e., s.86 
704 Bekaroğlu, a.g.e., s.94 
705 Çınar, “AKP ve İslami Hareketler”, s.312 
706 Şen, AKP Milli Görüşçü mü?, s.18; Toprak, “Islam and Democracy”, s.183 
707 Bekaroğlu, a.g.e., s.27; Şentürk, İslamcılık, s.511 



 203 

partinin uyarlanabilirliği arasında kurduğu ilişkiden farklı bir dinamikle 

gerçekleştirilmiştir. Bir örgütün kurucu liderlik ekibinin değişimini kurumsal uyum 

sağlama yetkinliğini güçlendiren bir unsur olarak kabul eden yaklaşımın öngördüğü 

değişim, hakim parti liderliğinin güdümündeki bir değişim değildir. Kurumsalcı 

yaklaşımın işaret ettiği, partinin kendi iç dinamikleriyle gelişen ve bağımsız süreçlere 

bağlı olarak “örgütün kendi içinde iktidarın barışçı yolda farklı bir lider ekibe 

geçişini” ifade eden bir değişimdir. Kutan’ın genel başkan olası ise, Erbakan ve 

çevresindeki geleneksel yönetici kadronun partinin görüntüsünü kontrollü olarak 

dönüştürme arayışının bir yansıması olarak gerçekleşmiştir. Partinin kurumsallaşma 

seviyesinin bir göstergesinden ziyade, burada güncel bir siyasal manevra söz konusu 

olmuştur.  

FP’deki teşkilat yapılanmasının dinamikleri, MGH partilerinde görülmeye alışık 

olunan liderin yönlenlendirdiği teşkilat yapılanmasından farklı olduğu kısa sürede 

anlaşılmıştır. RP dahil bu geleneğin partilerinde örgüt disiplini içerisinde parti 

liderinin temel belirleyici olduğu yönetim anlayışı FP teşkilatlarında 

sürdürülememiştir. Bunun en bariz örneği küskün milletvekilleri olayında ortaya 

çıkmıştır. Siyasi partilerin 18 Nisan 1999 seçimine yönelik hazırladıkları aday 

listelerinde yer bulamayan milletvekillerinin seçim kararını iptal ettirmek için parti 

genel merkezlerine rağmen başlattıkları harekete destek verilip verilmeyeceğine 

ilişkin FP içindeki tartışmalar, geleneksel teşkilat anlayışının artık dönüştüğünü 

göstermiştir.  

Recep Tayyip Erdoğan’ın etrafında toplanan “yenilikçiler”, seçimin iptal edilmesine 

yönelik küskün milletvekillerinin başlattığı çalışmaya parti yönetiminin destek 

vermesine rağmen karşı çıkmıştır. FP’deki bu muhalif oluşum, daha önce MSP’de 

1974 yılında partinin 2. Olağan Kongresinde Korkut Özal’ın başını çektiği muhalefet 

ile 1977 seçimlerine yönelik listeler üzerinde Nurcuların Yazıcılar grubuna mensup 

milletvekilleri tarafında yapılan parti içi muhalefetten farklı özelliklere sahiptir.708 

MSP içerisindeki bu muhalif yönelimler, Erbakan’ın baskın liderliği ve teşkilat 

disiplini içerisinde yönetilmiştir. Ancak FP içerisinde belirlemeye başlayan bu muhalif 

 
708 Şentürk, a.g.e., s.512 



 204 

yaklaşım, parti yönetiminin karşısında farklı konulardaki itirazlarını seslendirmekten 

geri durmayacaktır. Bir grup bilinciyle diğer muhalif yaklaşımlardan farklılaşan parti 

içerisindeki bu grup, ilerleyen süreçte “yenilikçi ve gelenekçi” ayrışmasına dönüşecek 

ve görüş ayrılıkları yönetilemez hale gelecektir. 

Siyasetin gündemi Nisan 1999 seçimlerine odaklanmasına rağmen, FP’nin karşısında 

yönetmesi gereken iki zorlu süreç söz konusu olmuştur. İlki, RP’nin kapatılmasıyla 

tabanda meydana gelen motivasyon sarsıntısının yönetilmesi ve bu bağlı olarak 

teşkilatlarda oluşan “belirli hassasiyetleri muhafaza ederek Türkiye’de siyaset 

yapılamaz” hissiyatının giderilmesiydi.709 Diğeri ise, MGH içerisinde nisbeten ikinci 

kuşak olarak tanımlanacak, bu siyasi geleneğin gençlik teşkilatlarında yetişmiş, iyi 

eğitimli, nitelikli mesleklere sahip gençlerden oluşan ve şimdi orta yaşlarına gelmiş 

parti yöneticilerinin etrafında oluşan muhalif yönelimleri kontrol altında tutmaktı.710  

Bu gündem içinde 18 Nisan 1999 seçimlerine giren FP, 1995 seçimlerinde RP’nin 

oylarının çok gerisine düşmüş, aldığı %15,39 oy oranıyla üçüncü parti olmuştur. 

DSP’nin %22,17 oy oranı ile birinci, MHP’nin %17,98 oy oranı ile ikinci parti olduğu 

seçimlerde, FP’nin üçüncü parti olarak ancak 111 milletvekili çıkarabilmiş olması, 

parti içerisindeki tartışmaları artırmıştır. Sadece üçbuçuk yıl önce RP, %21,29 oy oranı 

ile birinci parti çıktığı seçimlerde 158 milletvekili çıkarmayı başarmıştı. Bu seçim 

sonucu ile mukayese edildiğinde 1999 seçimleri, parti yönetimini zorlayan bir tablo 

üretmiştir.711 

Seçim sonuçları üzerinden başlayan parti içi tartışmalar “yenilikçi-gelenekçi” 

ayrışmasını daha belirgin hale getirmiştir. Yenilikçi grupta ön plana çıkan isimler; 

Recep Tayyip Erdoğan, Abdullah Gül, Bülent Arınç, Abdullatif Şener, Cemil Çiçek, 

Abdulkadir Aksu, Ali Çoşkun olmuştur. Bu isimler 14 Mayıs 1999 tarihinde 

gerçekleştirilen Birinci Olağan Kongre’de seçim sonuçları üzerinden yürüyen 

 
709 Bekaroğlu, a.g.e., s.93, 94 
710 Laçiner, “Laiklik/Anti-Laiklik: Dayatılan Bir Kutuplaşma”, s.9 
711 Bekaroğlu, a.g.e., s.92; Şentürk, a.g.e., s.513 



 205 

tartışmalar içinde, Abdullah Gül’ü genel başkan adayı göstererek parti liderliğinde 

barışçı bir değişimin gerçekleşmesi için önemli bir girişimde bulunmuşlardır.712  

Siyasal kurumsallaşmanın göstergeleri olarak uyarlanabilirliğin temel unsuru olan 

partinin kaçıncı kuşak tarafından yönetildiği yaklaşımına göre, Erbakan ve 

çevresindeki yakın isimlerden oluşan kurucu lider kuşağın temsilcilerinin 

güdümündeki parti liderliğinde bir değişime razı olmayan FP yönetimi eksik 

kurumsallık görüntüsü vermiştir.713 FP kongresindeki genel başkanlık yarışında 1238 

delegenin 633’ünün oyunu Recai Kutan, 521’inin oyunu ise Abdullah Gül almıştır. 

Abdullah Gül’ün kongrede delegelerden aldığı bu yüksek desteğin önemi, bir genel 

başkan seçiminden öte MGH geleneği bakımından bir yol ayrımına gelindiği şeklinde 

yorumlanmıştır.714 Kongre esnasında salon içerisinde adayların destekçileri arasındaki 

gerilimli atmosfer, tarafları tezyif eden sataşmalar daha önce bu geleneğin 

teşkilatlarında örneği görülmemiş bir durumdur.715 Kongre sonrasında yenilikçi gruba 

ait isimler tasfiyeye tabi tutulmuştur. 24 Temmuz 1999’da cezası biten Erdoğan’ın 

etrafında yürütülen “yeni oluşum” çalışmaları, yenilikçiler ile gelenekçiler arasındaki 

mesafeyi kapanmayacak şekilde açmıştır.716  

Erdoğan’ın FP içinde oluşmaya başlayan yeni muhalif yaklaşım bakımından rolü 

dikkat çekici seviyededir. RP’nin İstanbul Büyükşehir Belediyesi (İBB) Başkanı adayı 

olarak girdiği Mart 1994 yerel seçimlerini kazandıktan sonra, sadece başkanı olduğu 

İstanbul’da değil, Türkiye’nin birçok farklı ilinde çok sevilen bir siyasi figür olarak 

popülaritesi artmıştır. Öyle ki, “Ülke çapında Haziran 2001’de yapılan bir ankette, 

Nisan 1999’da Fazilet Partisi’ne oy vermiş kişilerin %65,7’sinin Erdoğan 

liderliğindeki yeni bir partinin genel seçimlerde başarılı olacağını düşündüğünü 

 
712 Nazlı Ilıcak, “Fazilet’ten AK Parti’ye”, Dünden Bugüne Tercüman, 14.10.2003, s.8 
713 Huntington, “Siyasal Gelişme ve Siyasal Bozulma”, s.66-67 
714 Dağı, a.g.e., s.122; Ruşen Çakır, “Kimi Demokrasiye Kimi Lümpenliğe”, Milliyet, 11 Ağustos 

2000 
715 Ömer Çelik, “Turkey and The Fate of Political Islam”, The United States and Turkey, Haz. 

M.Abramowitz, A Century Foundation Book, New York, 2001, s.77 
716 “Yenilikçiler Cezaya”, Milliyet, 06.01.2001 



 206 

göstermiştir. Yine aynı ankette Erbakan liderliğindeki yeni bir partiye verilecek 

desteğin ise ancak %4,6 olduğunu göstermiştir.”717  

Erdoğan’ın sergilediği başarılı siyasal portrenin yanında, görevi esnasında DGM’nin 

hakkında verdiği hapis cezası ülke sathında büyük bir ilgi ve destek bulmasına neden 

olmuştur. İBB Başkanı olarak 6 Aralık 1997’de Siirt’te yaptığı bir konuşmada Ziya 

Gökalp’in bir şiirini okuması nedeniyle Diyarbakır Devlet Güvenlik Mahkemesi’inde 

(DGM) yargılanmış,718 21 Nisan 1998 tarihinde “Türk Ceza Kanunu’nun 312/2 

maddesinden ‘Halkı din ve ırk farkı gözeterek kin ve düşmanlığa açıkça tahrik etmek’ 

suçunu işlediği” gerekçesiyle bir yıl hapis cezası almıştır.719 Yargıtay 8.Ceza Dairesi 

tarafından onanan kararın infazı kapsamında Erdoğan, 26 Mart 1999’da Pınarhisar 

Cezaevine girmiştir. Erdoğan’ın mahkum olması üzerine FP içerisindeki “yenilikçi” 

hareketin öncülüğünü bu süreçte Abdullah Gül yürütmüştür.720 

MGH’nin geleneksel lideri Erbakan’ı gölgede bırakarak popüler kimliğiyle ön plana 

çıkmayı başaran Erdoğan, kamuoyuna verdiği mesajlarda “tabanımız bana ne görev 

verirse yine üstlenirim” diyerek hem siyasi karar merci olarak parti tabanını işaret 

etmiş, hem de FP liderliğinin karşısında ikinci bir lider adayı olarak ortaya çıktığının 

işaretini vermiştir.721 Bu örnekte olduğu gibi FP’de yenilikçi grupta yer alan isimler, 

partinin geleneksel liderliğine yönelik yürüttükleri muhalefeti izah ederken sık sık 

partinin tabanına atıf yapmışlardır.722 

Yenilikçi grup FP’den ayrılmayı gerekli ve meşru kılacak bir gelişme olana kadar parti 

içerisinde kalarak muhalif pozisyonlarını korumaya özen göstermiştir.723 Parti içindeki 

 
717 Heper-Toktaş, “Islam, Modernity, and Democrasy” s.159 
718 Recep Tayyip Erdoğan’ın Siirt’te yaptığı konuşmanın tam metni için Bkz.: Yıldız, 28 Şubat 

Belgeler, 273-284  
719 Ağırbaş, Milli Görüş Siyaseti, s.43; Yargıtay 8.Dairesi tarafından onaylanan cezanın gerekçeli 

kararının detayı için Bkz.: Yıldız, a.g.e., s.258-272 
720 Şentürk, İslamcılık, s.512-513; Bekaroğlu, Siyasetin Sonu, s.127; Yücel, Çankaya’dan 

Beştepe’ye, s.197 
721 Çakır, “Türkiye, Bağımsız bir Politik İslamcı”, s.111; Avni Özgürel, “Tekelci Lider Dönemi Bitti”, 

Radikal, 16 Mart 1998; Hasan Cemal, “Recep Tayyip Erdoğan Neyin Peşinde”, Milliyet, 04.01.2001; 

“Hoca Bitmiş”, Milliyet, 27.06.2001 
722 Yurdagül Erkoca, “FP’li Arınç Büyük Konuştu”, Radikal, Bülent Arınç Röportajı, 25.05.1998; 

Çınar, Siyasal Bir Sorun Olarak İslamcılık, s.92 
723 “Bölünme Yemeği”, Hürriyet, 06.01.2001; “Kılıçlar Çekildi”, Radikal, 05.01.2001; Cüneyt 

Ülsever, “Kılıçlar Çekildi”, Hürriyet, 11.01.2001 



 207 

ayrışmanın TBMM’de parti grubuna yansıması kısa sürmüştür. 10. Cumhurbaşkanının 

seçim sürecinde Erbakan’ın siyasi yasağının kaldırılmasına karşılık, Demirel’in görev 

süresini uzatmaya yönelik 5 artı 5 formülüne destek verilmesi tartışmaları TBMM’de 

FP grubunu ikiye bölmüştür.  Mecliste bu düzenlemeye ilişkin yapılan görüşmelerde 

parti yönetimine karşı pozisyon alan yenilikçiler red oyu vererek bu düzenlemenin 

düşmesini sağlamıştır. Erbakan’a siyaset yolunun açılmaması pahasına Demirel’in 

yeniden seçilmesi engellenmiştir. Artık parti yönetiminden bağımsız olarak hareket 

etmeye başlayan yenilikçi grubun doğal lideri Erdoğan olmasına karşın, TBMM’deki 

parti grubundaki ayrışmayla ortaya çıkan ikinci grubun lideri milletvekili olduğu için 

Gül olmuştur.724 

2.3.4.2. Fazilet Partisi’nin Kapatılması ve Meşruiyet Krizi 

Huntington’ın tanımıyla “yerleşmiş, muteber ve tekrar eden davranış kalıpları” olarak 

siyasal kurumsallaşma, siyasal aktörlere açılan siyaset alanının sınırları bakımından 

önemlidir.725 Bu bağlamda Türk siyasal yaşamında siyasi partilerin seçmenlerine vaat 

ettiği siyasallığın sınırlarını, siyasal sistemin iktidar elitleri tarafından belirlenmiştir. 

Bu sınırların felsefi arka planına bakıldığında, modernleşmeci, pozivitist ve katı bir 

laiklik yaklaşımının geçerli olduğu görülür. Belirli işleyiş kurallarının olması, siyasal 

kurumsallaşmanın hem siyasi partileri için hem de partileri çevreleyen siyasal 

sistemler için geçerli olması bakımından önemlidir. Bu çerçevede Türkiye’de 12 Eylül 

askeri darbesiyle kurulan siyasal sistem, belirli işleyiş kurallarının iktidar elitleri dahil 

tüm aktörler tarafından gönüllü olarak uygulanması noktasında daima eksik siyasal 

kurumsallaşma görüntüsü vermiştir.726 

MGH partileri bağlamında siyasal sistemin yasakçı yaklaşımla siyaset alanını sürekli 

sınırlandırması, eksik kuramsallaşma seviyesinin bir göstergesi olmuştur. MGH 

geleneğinde bir parti kapatıldığında, yeni bir siyasallaşma arayışıyla yeni bir partinin 

kurulması söz konusu olmuştur. Bu bağlamda RP’nin kapatılması sürecinde kurulan 

FP, 90’lı yıllarda oluşmaya başlayan yeni siyasal ve toplumsal koşulları dikkate alarak 

 
724 Şentürk, İslamcılık, s.514-515; Bekaroğlu, Siyasetin Sonu, s.120-121 
725 Huntington, “Siyasal Gelişme ve Siyasal Bozulma”, s.64-65 
726 Basedau ve Stroh, a.g.e., s.7-8; Huntington, Political Order in Changing Societies, s.12; 



 208 

MGH’nin siyasal geleneğini sürdürme arayışının ifadesi olmuştur. FP yönetimi, parti 

içinde oluşan muhalif çatlağı kontrol altına almak ve teşkilatlardaki motivasyon 

kaybını yönetmek için çalıştığı bir dönemde daha büyük bir sorunla karşılaşmıştır. 

Meclis’te başörtülü yemin tartışmalarıyla başlayan tartışmalar, FP hakkında açılan 

kapatma davasıyla yeni bir boyut boyut kazanmıştır. 

Başörtüsü meselesi üniversitelerde eğitim hakkı üzerinden Türkiye’nin çok fazla 

tartıştığı bir konu olmasına karşın, başörtülü bir milletvekilinin Meclis’te yer alması 

düşüncesi iktidar elitleri tarafından çok sert şekilde karşılanmıştır. Nisan 1999 

seçimlerinde FP’den milletvekili seçilen Merve Kavakçı’nın yemin etmek üzere 

Meclis Genel Kurulu’na girmesiyle başlayan tartışmalar, Türkiye’de başörtüsü 

meselesini farklı bir mecraya taşımıştır. Başörtülü bir milletvekili adayının kazanma 

şansı olan bir sıradan listeye alınmasına karşın, FP yönetiminin bu kararın seçimlerden 

sonra oluşturacağı bir krizde nasıl hareket edeceğine dair hiçbir hazırlığının olmadığını 

göstermiştir. Mecliste en fazla sandalyeye sahip partinin lideri olarak Bülent Ecevit’in 

Genel Kurul’da “Bu kadına haddini bildirin” diyerek adeta iktidar seçkinlerinin 

sözcülüğünü üstlenerek verdiği tepkiyle başlayan süreç, Başsavcılığın kapatma davası 

sürecini başlatmasıyla yeni bir evreye geçmiştir.727   

Cumhuriyet Başsavcılığı FP’nin kapatılması için hazırladığı iddianameyi 7 Mayıs 

2001 tarihinde Anayasa Mahkemesi’ne sunmuştur. 28 Şubat’ın siyaset alanı üzerinde 

kurduğu baskının ağır bir şekilde hissedildiği bu dönemde, Başsavcılığın iddianamede 

başörtüsü meselesi üzerinden dile getirdiği iddialarının yanında metinde kullanılan 

lisanın içeriği dikkat çekicidir. Başsavcılığın iddianamesinde yer bulan ifadelerde 

kullanılan dilin tonlaması dönemin atmosferi bakımından açıklayıcı hüviyettedir:  

“Fazilet Partisi Genel Başkanı dahil, tüm yöneticileri, milletvekillleri ve belediye 

başkanları adeta kandan başka birşeyle beslenmeyen vampirler gibi, vatandaşlarımızın 

bir kısmının dinsel inançlarını en kolay yönden sömürüp…Anayasa Mahkememizin 

anılan kararını hiçe sayarak, meydan meydan, köy köy dolaşıp, tüm televizyonlardaki 

açık oturum ve söyleşilere katılarak kamu kurumlarında ve üniversitelerde başörtüsü ile 

çalışma ve öğrenim görmenin vazgeçilmez bir insan hakkı olduğunu, yasakları getiren 

mevzuat ve bunları uygulayan kamu görevlilerinin laikliğe aykırı davranışta bulunarak 

 
727 Merve Kavakçı’nın Meclis Genel Kuruluna girdikten sonra oluşan tepkilerin tutanaklara yansıyan 

bölümü içim Bkz.: Bekaroğlu, a.g.e., s.98-102 



 209 

suç işlediklerini iddia ederek, halkımızn bir bölümünü Devletimize karşı kışkırtmayı 

alışkanlık haline getirmişlerdir.”728 

FP liderliğinin Merve Kavakçı olayı ile başlayan süreci yönetmek için çok hazırlıklı 

olmadığı, oluşan krizi kontrol altına alacak yönetim refleksini gösteremediği ve her 

konunun bir stratejik yaklaşımdan uzak alelade şekilde parti temsilcileri tarafından 

kamuoyu önünde tartışıldığı konusu, bazı parti yöneticileri tarafından bir özeleştiri 

olarak dile getirilmiştir: “FP’nin tüm kararları daha uygulamaya geçmeden medyada 

tartışılmaya başlıyor ve etkisiz hale getiriliyordu…Fazilet Partisi’nde kim ve ne 

olduğunu bilmediğimiz bir irade, medya aracılığı ile her şeye vaziyet ediyordu.”729  

FP, Anayasa Mahkemesi’nin 22 Haziran 2001 tarihinde verdiği kararla 

kapatılmıştır.730 Kapatma kararının gazetelere yansıma biçimine bakıldığında, 

başörtüsü meselesinin siyasal merkez elitleri tarafından ne denli önemli bir yere sahip 

olduğu anlaşılmaktadır. Kararı alıntılayan haberlerin manşetlerinde Merve Kabakçı ve 

başörtüsü meselesi ön plana çıkmaktadır: “Fazilet’i İki Kadın Yaktı”, “Merve Yaktı”, 

“FP’yi de Yedi”. 731 

RP’nin kapatılması ile başlayan ve FP’nin kapatılmasıyla devam eden süreçte, MGH 

geleneğiyle ilişkili tüm sosyal, kültürel ve eğitim alanındaki faaliyeler koğuşturmaya 

konu olmuştur. Kurulduğu 1975 yılından itibaren bu geleneğin gençlik örgütlenmesi 

olarak faaliyet gösteren Milli Gençlik Vakfı (MGV), Ankara 25. Asliye Hukuk 

Mahkemesi’nin 3 Haziran 2004 tarihinde verdiği kararla kapatılmıştır. MGH’nin 

gençlik yapılanması olarak imam hatip liselerindeki aktif çalışmalarıyla dikkat çeken 

MGV, özellikle kesintisiz 8 yıllık eğitim ve başörtüsü yasakları gibi rejim güçleri 

tarafından hassasiyetle takip edilen konulara yönelik yaptığı eylem ve gösterilerle 

toplumsal farkındalığı yüksek tutmuştur.  

 
728 Bekaroğlu, a.g.e., s.107-108; Şentürk, a.g.e., s.516; Yargıtay Cumhuriyet Başsavcısı’nın Anayasa 

Mahkemesi’ne sunduğu iddianamenin tam metni için Bkz.: Yıldız, a.g.e., s.315-324 
729 Bekaroğlu, a.g.e., s.111-112 
730 Ağırbaş, Milli Görüş Siyaseti, s.47, 145-149; Güney-Başkan, “Party Dissolutions and Democratic 

Consolidation”, s.269 
731 “Demokrasi Yarası”, Radikal, 23.06.2001; “Fazilet’i İki Kadın Yaktı”, Sabah, 23.06.2001; 

“Merve Yaktı”, Milliyet, 23.06.2001; “FP’yi de Yedi”, Hürriyet, 23.06.2001 



 210 

Vakfın kapatılmasıyla sonuçlanan süreç, 28 Şubat döneminde Ankara 1. Nolu DGM 

Yedek Hakimliğinin 6 Ağustos 1997 tarihli MGV merkez ve şubelerinin aranmasına 

yönelik talimatıyla başlamıştır. Akabinde Vakıflar Genel Müdürlüğü (VGM) 

tarafından Ankara 25. Asliye Hukuk Mahkemesi nezdinde MGV’nin kapatılması için 

dava açılmıştır. Mahkemenin kapatma talebini reddetmesi üzerine kararı Temyiz eden 

VGM’nin başvurusu Yargıtay 18. Hukuk dairesi tarafından görüşülmüş ve “Devletin 

siyasi, hukuki ve iktisadi nizamını dini esaslara göre değiştirmek amacıyla Anayasal 

düzeni bozmaya” çalıştığı gerekçesi ile mahkeme kararını bozarak dosyanın yeniden 

görüşülmesine hükmetmiştir. Bunun üzerine davayı yeniden görüşen mahkeme, 

Türkiye genelindeki yaygın yapılanmasıyla 900 bürosu ve 140 yurdu bulunan 

MGV’nin kapatılmasına karar vermiştir.732 

2.3.4.3. Alternatif Kurumsal Yaklaşımlar: Saadet Partisi ve HAS 

Parti 

Yeni siyasal arayışlara ihtiyaç olduğunu ve dünya gerçeklerini dikkate alarak iktidara 

gelmeyi hedefleyen yeni bir siyasal kimlik inşa edilmesi gerektiğini vurgulayan 

yenilikçiler, kapatma kararının ardından AK Parti’yi kurmuştur. MGH içinde parti 

liderliğine itaat edilmesi gerektiğini düşünen geleneksel grup ise, 20 Temmuz 2001’de 

kurulan SP’de siyasal mücadelesini sürdürmüştür.733 Bu ayrışmanın izlerini henüz 

FP’ye kapatma davası açılmadan önce, parti içerisinde gündeme gelen liderlik 

yarışında görmek mümkündür. Erbakan’ın geleneksel liderliğinin karşısında 

Erdoğan’ın kişiliği etrafında oluşan genç, yenilikçi ve mücadeleci yeni lider portresi 

teşkilatlar nezdinde kabul görmüştür.734 

SP, MGH’nin geleneksel kanadını temsil etmekle birlikte, RP ile başlayan siyasal 

açılım anlayışının göstergelerini siyasal söylemine taşımıştır. RP’nin Batıya karşı 

mesafeli dış politika söyleminden uzaklaşılmış, AB’ye üyelik, Türkiye’nin NATO 

içerisindeki konumu gibi temel meselelerde daha açık bir politika geliştirilmiştir. 

SP’nin programı, geleneğin bilinen isimleri tarafından kaleme alınmış olsa da, seçmen 

 
732 Şentürk, İslamcılık, s.516-519 
733 Bekaroğlu, Siyasetin Sonu, s.383; Şentürk, a.g.e., s.520 
734 Çakır-Çalmuk, Recep Tayyip Erdoğan, s.195 



 211 

kitlesinin değişen beklentilerine uygun hareket etme zorunluluğu içinde hem yeni 

yaklaşımları barındıracak hem de geleneksel bazı kavramlara yer verecek şekilde 

dengeli bir tutumla hazırlanmıştır.735  

Bu kapsamda SP’nin programının giriş bölümüne bakıldığında, siyasetin fonksiyonu, 

devletin bir hizmet aracı olarak inançlar karşısındaki tarafsızlığı gibi somut bazı 

kuşatıcı yaklaşımlara yer verildiği görülür. Programın “Kutuplaştırıcı değil, 

Kucaklayıcı” başlıklı siyaset anlayışının özetlendiği bölümde “her türlü kutuplaşma 

ve zıtlaşma yaklaşımını reddetmekte, tüm vatandaşlarımızın uyum içerisinde birlikte 

yaşadığı bir Türkiye’yi benimsemekteyiz.” denilmektedir.736 Aynı şekilde “hiçbir 

kimse ve kurum, din ve kanaatler konusunda bir başkasına zorlama yapamaz” 

dendikten sonra  devletin inanç ve tutumlara karşı tavrı için “Devlet; laikliğin gereği 

olarak din, inanç ve kanaat konusunda taraf olamaz. Bu nedenle devlet, herhangi bir 

dinin inanç, ibadet ve vecibelerini icbar eden veya bunları yasaklayan bir uygulama 

içinde bulunamaz.” diyerek özgürlüklerden yana bir tavrın altı çizilmiştir.737  

Evrensel değerlerle uyumlu bu genel düşüncelere parti programında yer verilmişse de, 

SP dahil MGH partilerinin bu ifadelerin karşılığı olan siyasal tutum ve yaklaşımları 

içselleştirmediği eleştirisi yapılmıştır.738 Erbakan’ın başkanlığında Recai Kutan, 

Oğuzhan Asiltürk, Şevket Kazan, Ahmet Tekdal gibi bu geleneğin en önemli 

isimlerinden oluşan bir kurul tarafından hazırlanan programın hazırlık çalışmalarında 

bulunan Bekaroğlu, bu eleştirilerde haklılık payı olduğunu “Hoca, program yazımı 

sırasında, özellikle insan hakları konusunda, uluslararası belgelerde yazılı olan 

tanımlamalara hiç itiraz etmiyordu. Bazı konularda itirazlar Hoca’nın yakınlarından 

geliyordu. Hoca ise tartışmalı tanımların bile kullanılmasına karşı çıkmıyordu.” 

tespitiyle kabul etmiştir.739  

 
735 Saadet Partisi Programı, Ankara, 2019, (Çevrimiçi) 

https://saadet.org.tr/upload/file/992649b84c8d390c3ba07fdb6c403965.pdf, 17 Şubat 2022; Toprak, 

“Islam and Democracy”, s.183; Bekaroğlu, a.g.e., s.351-352 
736 Saadet Partisi Programı, (Çevrimiçi), s.6 
737 Şentürk, a.g.e., s.521 
738 Bulaç, “RP’nin Tecrübesi-AKP’nin Kaderi”, s.13 
739 Bekaroğlu, a.g.e., s.352 

https://saadet.org.tr/upload/file/992649b84c8d390c3ba07fdb6c403965.pdf


 212 

Köklü bir siyasi geleneğin tarihsel bakiyesini arkasına alarak kurulan SP’nin girdiği 

seçimlerde elde ettiği sonuçlar seçmen nezdinde geniş bir karşılığı olmadığını 

göstermiştir. Kasım 2002’de girdiği ilk genel seçimlerde aldığı %2,5 oy oranıyla 

meclis dışında kalan parti, 2004 yılındaki yerel seçimlerde de ancak %4,77 oy oranına 

ulaşabilmiştir. Bu oy seviyesinin üzerine çıkamayacak olan parti 2007 genel 

seçimlerinde ancak %2,5 oy alacaktır. Recai Kutan’ın başkanlığında kurulan partinin 

liderlik koltuğuna 2003 yılından Erbakan geçmişse de hakkında kesinleşmiş hapis 

cezası bulunması nedeniyle tekrar genel başkanlık görevini Recai Kutan’a 

devretmiştir.740  

Huntington tarafından bir partinin kurumsallaşma seviyesini ölçümlemek için 

kullanılan temel göstergelerden birisi olarak “tutarlılık ve birlik” unsuru, parti 

içerisindeki liderlik yapısının özellikleri, liderlik değişim süreçlerinin yarışmaya açık 

olup olmadığı ve görüş ayrılıklarının parti içinde nasıl yönetildiğine dair önemli bir 

açıklama sunmaktadır.741 Bu bağlamda AK Parti’yle başlayan ayrışma sürecinde 

tutarlılık unsuru zayıflayan ve birlik anlayışı çözülen MGH geleneği ikinci ayrışma, 

SP’nin 2010 yılındaki kongresinde yaşanan liderlik kriziyle ortaya çıkmıştır.  

2008 yılında SP’nin Genel Başkanlığına Numan Kurtulmuş getirilmiştir. Temmuz 

2010’da yapılan SP Genel Kurulu’nda tek aday Kurtulmuş olmasına karşın onun 

karşısına, Erbakan tarafından desteklenen ikinci bir liste çıkarılmıştır. Daha önce 

FP’de tecrübe edilen iki adaylı yarışta kazanan, geleneksel kanadın desteklediği 

mevcut parti yönetiminin adayı olmuştur. Ancak burada kızı ile oğlunun da aralarında 

bulunduğu Erbakan’ın çok yakınındaki isimlerden oluşan muhalif ikinci liste, 

geleneksel yapının desteğine rağmen Kurtulmuş karşısında mağlup olmuştur. 

Kongredeki bu çatlak derinleşerek devam etmiş ve Şevket Kazan, Oğuzhan Asiltürk 

gibi Erbakan’a çok yakın isimlerin başını çektiği muhalif liste taraftarları, 650 

delegenin imzasını alarak bu kongrenin iptali için dava açmıştır.742 

 
740 Şentürk, a.g.e., s.521-522 
741 Huntington, Political Order in Changing Societies, s.22 
742 Şentürk, a.g.e., s.522 



 213 

Kurumsalcı yaklaşım bağlamında bu süreç analiz edildiğinde, SP’de karşılaşılan 

sorunların çözüm yollarına dair parti içindeki düşük oydaşma seviyesi ve konular 

karşısında sergilenen farklı tutumlardaki iç tutarlılıktan yoksun görüntüsü, SP’nin 

kurumsallaşma seviyesinin düşük olduğuna işaret etmektedir.743 Partinin mensupları 

arasındaki görüş birliği ve sorunların çözümüne dair ortak tutuma sahip olma 

anlamındaki tutarlılık, partinin bütünlüğünü korumasına yardımcı olacak en temel 

etkenlerdir. Aynı şekilde örgütlerdeki liderlik değişim süreçlerinin yarışmaya dayalı 

olması, örgüt içindeki toplam liderlik değişimi ve örgüt lideri ile üyeler arasındaki 

görüş ayrılıklarının yönetilme şekli, siyasal kurumsallaşma seviyesinin analizi için 

temel unsurlardır.744 

Siyasal kurumsallaşma ölçüleri bakımından MGH partileri sorunlu bir görüntü 

vermiştir. Gelenek içinde yarışmaya dayalı liderlik değişimine imkan verilmemesi, 

parti yönetimi ile teşkilat mensupları arasındaki görüş ayrılıkları bu eksik yapının en 

bariz yansımaları olmuştur. Bu çerçevede değişime kapalı Erbakan’ın temsil ettiği 

geleneksel liderlik, önce Erdoğan’ın liderliğinde AK Parti’yi kuran yenilikçi ekip 

tarafından, sonra Numan Kurtulmuş tarafından sarsılmıştır.  

Kongrenin iptal edilmesine yönelik açılan dava ve dava sürecinde yaşanan gelişmeler 

nedeniyle Numan Kurtulmuş SP’den istifa etmiş, 1 Kasım 2010 tarihinde Halkın Sesi 

Partisi’ni (HAS Parti) kurmuştur. MGH partilerinde milletvekilliği yapmış ve 

Erbakan’ın yakınında bulunmuş geleneksel çizgideki Bahri Zengin, Ahmet Bilgin, 

Ömer Vehbi Hatipoğlu, Mukadder Başeğmez gibi isimlerin HAS Parti’nin kurucuları 

arasında yer alması, geleneğin yaşadığı ikinci ayrışma sürecinin ne denli sarsıcı bir 

niteliğe sahip olduğunun göstergesi olmuştur. 2011 yılında girdiği genel seçimlerde 

umduğu başarıyı yakalayamayan HAS Parti, Eylül 2012’de yaptığı olağanüstü kongre 

ile kendisini feshetmiştir.745  

 
743 Özer, “Sı̇yasal Partı̇lerı̇n Doğuş Teorı̇lerı̇, Partı̇ Tı̇polojı̇lerı̇”, s.588 
744 Huntington, “Siyasal Gelişme ve Siyasal Bozulma”, s.76-78; Şükür, a.g.e., s.694 
745 Hulusi Şentürk, Türkiye’de İslami Oluşumlar Ansiklopedisi, İstanbul, Çıra Yayınları, 4.bs., 

2019, s.582-583 



 214 

2.3.5. Yeni Kurumsalcılık Işığında Milli Görüş Hareketi’nin 

Kurumsallaşma Sürecinin Değerlendirmesi 

MGH geleneğinin ortaya çıkışı ile FP’nin kapatılması arasındaki siyasal 

kurumsallaşma sürecine bakıldığında özetle, çok partili yaşamla birlikte talepleri 

genişleyen muhafazakar kitlenin kurumsal çevre karşısında yaşadığı siyasal temsil 

sorunu, buna bağlı olarak siyasal sistem ile bütünleşme ve siyasal mekanizmalara 

katılım sorunu, müstakil bir siyasal kimliğin kurulması ancak kimliğin merkez  siyasal 

iktidar elitleri karşısında meşruiyet zemini bulmaması, koalisyon hükümeti ortağı 

olarak sisteme entegre olma arayışları, ikinci kez iktidar tecrübesinin yaşanması, 

devlet kurumlarından gelen baskılar ve siyasal alandan dışlanması, alternatif siyasal 

kurumsallaşma çabaları ile değişim arayışları ve yeni bir siyasal kimlik inşası için 

gelenek içinde yaşanan ayrışma süreci bu geleneğin siyasal yaşamının ön plana çıkan 

kavşak noktalarını oluşturduğu görülecektir. 

Tek parti döneminde siyasal merkez karşısında yaşadığı meşruiyet krizine çözüm 

bulamayan İslami kesim, 1950’li yıllardan itibaren çok partili yaşamın ürettiği siyasal 

genişleme atmosferinden yararlanmıştır. Siyasal katılım ve bütünleşme sorunlarını 

çözemeyen İslami hassasiyete sahip kitleler, Türk siyasal yaşamında yaşanan tarihsel 

dönüşüme bağlı olarak DP iktidarı ile birlikte kendini daha rahat ifade edebileceği bir 

siyasal ortama kavuşmuştur. Merkez sağ partilerin popüler destek arayışında dini 

değerleri araçsallaştırması, İslami hassasiyetleri olan isimlere karar mekanizmalarında 

yer verilmemesi, katılım bunalımının ürettiği entegrasyon krizi yeni bir siyasal 

arayışın temeli olmuştur. Bu bağlamda toplumun dini değerlerini ve geleneksel 

hassasiyetlerini önceleyen bir ekip tarafından siyasal katılma krizine çözüm olarak 

MGH geleneğinin ilk partisi olarak MNP kurulmuştur. 

Osmanlı ve Cumhuriyet döneminde farklı seviyelerde de olsa,  bir meşruiyet kaynağı 

olarak İslami değerler daima siyasal alanda kendine yer bulmuştur. Tek parti 

dönemindeki kesintiye rağmen çok partili yaşamda partilerin siyasal çoğunluk arayışı, 

dini değerlerin toplumsal bir referans kağnağı olarak yeniden önemini artırmıştır. 

1950’lerden itibaren Türk siyasal yaşamının genel yönelimlerini, siyasal çoğunluk 

arayışına bağlı olarak kamuoyunun öneminin artması olgusu belirlemiştir. 



 215 

Değişen ihtiyaçların karşılanmaması ya da oluşan yeni beklentilere sistemin yanıt 

vermemesinin üreteceği siyasal katılma bunalımı, siyasi partilerin oluşumuna neden 

olacak bir etki üretebilecektir. Erbakan ve çevresindeki muhafazakar isimler ayrı bir 

siyasal yapı olarak MNP’yi kurmadan önce AP’de siyaset yapma arayışına girmiştir. 

Erbakan’ın bu arayışı parti yönetimi tarafından olumlu karşılanmamıştır. Dini 

değerleri önemseyen bir yaklaşımın parti içinde ön plana çıkması AP yönetimi 

tarafından olumlu onaylanmamıştır. AP içinde yer bulamayan Erbakan ve arkadaşları, 

karşılaştıkları entegrasyon ve katılım krizine çözüm olarak yeni bir siyasal 

kurumsallaşma arayışına girmiş ve süreç MNP’nin kurulmasıyla sonuçlanmıştır.  

Siyasal sistem karşısında meşru bir aktör olarak kabul görmeyen MNP, kısa bir süre 

sonra laiklik ilkesi gerekçe gösterilerek kapatılmıştır. Geçmişteki karar ve 

uygulamaların güncel siyasal tercihler üzerinde etkisi olduğuna yönelik Tarihsel 

kurumsalcılığın patika bağımlılığı yaklaşımı kapsamında, siyasal mücadeleyi siyasi 

partiler aracılığıyla sürdürme patikası izlenerek MNP’nin kapatılmasının ardından 

MSP kurulmuştur.  

Güncel siyasal gelişmeler karşısında daha etkin tavır geliştirmeye odaklanan MSP, 

MGH geleneği içinde önemli bir rol üstlenmiştir. Cumhuriyet rejimi tarafından 

dışlanan İslamcı eğilimlerin meşru bir aktör olarak sisteme entegre olma arayışında 

CHP-MSP koalisyonu önemli bir kavşak olarak karşımıza çıkmaktadır. Siyasal 

merkezin temsilcisi olarak CHP ile yapılan bu koalisyon, MGH’nin meşru bir siyasal 

aktör olma kimliğini güçlendirmiştir. Kurumsalcı yaklaşıma göre, kurumsal çevre 

tarafından kabul gören bir aktör olmak, meşruiyete sahip olmanın temel ölçüsüdür. Bu 

bakımdan koalisyon hükümeti ortaklığı, hem siyasal kurumsal çevrede MSP’nin 

meşruiyetini pekiştirmiş, hem de siyasal otorite ile halk arasında ihtiyaç duyulacak 

iletişimin kurulmasında MSP’nin rol üstlenmesini sağlayarak siyasal kimliğini 

güçlendirmiştir.  

12 Eylül askeri müdahalesi Türk siyasal yaşamında önemli bir kırılma noktası 

olmuştur. 70’lerde yaşanan sosyal ve siyasal kargaşa ortamının ürettiği atmosferde 

kamuoyunun asayiş arayışına karşıık yapılan darbenin yöneticileri, toplumsal huzur 

ve barış ortamını tesis etmek için dini ve kültürel değerleri kullanmıştır. Siyasal 



 216 

sisteminde yaşanan krizi aşmak için Türk-İslam sentezi yaklaşımı, bir toplumsal 

entegrasyon projesi olarak kullanıma sokulmuştur. 1983 seçimleriyle demokratik 

mekanizmalara geri dönüleceğinin ilan edilmesi ve yeni siyasal partilerin kurulması 

yeni bir siyasallaşma süreci başlatmıştır. Bu siyasallaşma atmosferinden MGH 

temsilcileri de istifade etmiş ve 19 Temmuz 1983 tarihinde RP’yi kurmuştur. 

MGH’nin üçüncü partisi olarak RP’nin kurulması, MSP’nin ardından diğer bir siyasal 

patika bağımlılığı göstergesi olarak karşımıza çıkmıştır.  

Siyasal mücadelenin bir aracı olarak kapanan partilerin yerine yenisinin kurulması 

şeklinde siyasal patika MGH geleneğinde karşımıza çıkacaktır.  Merkez partilerin 

kamuoyunun talep ve beklentilerine yanıt verecek etkinlikten uzak olması, kısır siyasi 

tartışmaların aşılamaması seçmen karşısında RP’yi ön plana çıkarmıştır. Kurumsalcı 

yaklaşımın siyasal talep ve beklentilerin mevcut siyasi partiler tarafından 

karşılanmaması halinde yeni aktörlerin ön plana çıkaracağına dair değerlendirmesi 

bağlamında, merkez partilerin çözümsüzlüğün adresi olması RP’nin toplumsal 

desteğini genişletmiştir.  

Meşru bir siyasal kimlik arayışının bir yansıması olarak RP’nin parti programında, 

“gerçek anlamda demokrasinin kurulması ve milli iradenin tecellisine” çalışacağını 

siyasal kimliğin ana unsuru olarak ilan ettiği görülmektedir. Aynı şekilde devlet 

kurumların gelecek baskıları yönetmek için, kurumsal siyasal elitler tarafından temel 

bir norm olarak kabul edilen laiklik ilkesine yönelik parti programında özellikle yer 

verilmiştir. Bu çerçevede RP’nin Cumhuriyet temel değerlerine, demokrasiye, temel 

hak ve özgürlüklere, düşünce ve inanç hürriyetine mutlak saygı gösterileceğine ilişkin  

resmi açıklamaları, kurumsal sistem içinde meşru bir siyasal aktör olarak yer alma 

arayışının bir göstergesi olmuştur. 

MGH partilerinin siyasal bütünleşme adımları, laiklik gerekçe gösterilerek iktidar 

seçkinleri tarafından parti kapatmalarla sürekli engellenmiştir. Parti kapatmaları hem 

MGH partilerinin süreklilik kazanmasının, hem de bu geleneğin köklü bir siyasal 

kurumsallaşma üretmesinin önünde engel olmuştur. Kurumsal normlara uyumlanarak 

partinin meşruiyetini sağlamak, partinin varlığını koruyacak politik açılımları üretmek 

öncelikle parti liderlerin sorumluluğundadır. Bu genel yaklaşım içinde MGH’nin 



 217 

geleneksel lideri olarak Erbakan, partilerin ihtiyacı olan liderlik açılımını sergileme 

nokrasında ciddi şekilde eleştirilmiştir. 

Bunun yanında Türk siyasal sisteminin askeri darbelerle kesintiye uğrayan yapısı da, 

partilerin siyasal kurumsallaşma süreçlerinin önünde bir engel olarak yer almıştır. Bu 

yüzden askeri bürokrasi tarafından sürekli müdahaleye maruz kalan siyasal sistemin 

kurumsallaşması eksik kalmıştır. Bu bağlamda siyasal kurumsallaşmanın temel 

unsurları olarak uyarlanabilirlik, karmaşıklık, özerklik ve tutarlılık bağlamında bu 

sürece bakıldığında, hem MGH geleneği partilerinin, hem de genel olarak Türk siyasal 

sisteminin eksik kurumsallaşma görüntüsü verdiği görülecektir. 

Merkez iktidar elitleri tarafından sürekli parti kapatmayla karşılaşan MGH, siyasal 

sistemden kendisine yönelen bu baskıları yönetecek alternatif açılımlar 

geliştirememiştir. Kurumsalcı yaklaşıma göre, partilerin kaçıncı kuşak liderler 

tarafından yönetildiği konusu, kurumsal yetkinlik bakımından önemli bir göstergedir. 

MGH partilerini kaçıncı kuşak tarafından yönetildiğine bakıldığında, örgütün hala 

kurucu lider ekip tarafından yönetildiği görülecektir. Gelenek içinde henüz barışçı 

yoldan bir iktidar değişiminin yaşanmamış olması, böylesi bir değişimin doğuracağı 

sorunlarla henüz yüzleşilmemesi, MGH partilerinin kurumlaşma düzeyinin düşük 

olduğuna işaret etmektedir. 

Koalisyon ortağı olarak RP’nin iktidar tecrübesinde karşılaştığı krizlere verdiği tepki 

ve sergilediği liderlik performansı, Erbakan başta olmak üzere parti yöneticilerinin 

güven kaybı yaşamasına neden olmuştur. Susurluk krizi, Aczmendiler, sahte şeyh 

olayı, Sincan olayları gibi krizlerin RP liderliğinin karşılaştığı ciddi kavşak 

noktalarıdır. Bu krizlerle derinleşen siyasi çalkantılar ve siyasal yetkinlik 

sorgulamaları RP için bir meşruiyet krizine evrilmiştir. Siyasi krizlerin yönetilmesinde 

liderliğin olayları algılama derecesi, ürettiği güven seviyesi ve sistemdeki diğer 

aktörlerin davranışlarını gerçekçi olarak değerlendirme yetkinliğine atıf yapan 

Kurumsalcı yaklaşım ölçülerine göre, başta Erbakan olmak üzere parti yönetimi 

tarafından bu süreç etkin bir şekilde yönetilememiştir.  



 218 

Siyasi partilerin kurumsal sistemin kabul görmüş normları ile kurallarına uyumlu 

olması, partinin devamlılığı bakımından önemli bir unsurdur. Aynı zamanda dışarıdan 

partiye gelen değişim talepleri ile baskıların yönetilmesi, partinin meşruiyet zeminini 

koruması için elzem görülmektedir. RP liderliğinin kurumsal siyasal elitlerden 

kaynaklanan baskıları yönetememesi kurumsal bir çözülme sürecini başlatmıştır. 

Meşruiyet krizine dönüşen bu çözülme, partinin işlevlerini gerçekleştirecek kurumsal 

açılımların örgüt liderliği tarafından sağlanamaması nedeniyle kurumsal çevreden 

dışlanmayla sonuçlanmıştır. Bu açıdan bakıldığında 28 Şubat postmodern askeri 

darbesi RP’nin yaşadığı meşruiyet krizini derinleştirmiş ve bu krizi bir varlık yokluk 

sorununa dönüştürmüştür. MGH partilerinin sürekli merkez iktidar elitleri tarafından 

kapatılıyor olması, bu geleneğin siyasal alanı genişletmek için yaptığı her hamlenin 

sistemin elitleri tarafından engellenmesi liderliğin sorgulandığı bir süreci başlatmıştır. 

Siyasi partilerin yaşamlarını sürdürmesini sağlayacak siyasal şartların üretilmesi 

öncelikle örgüt liderliğinden beklenmektedir. Kurumsal çevredeki normlara ve 

ilkelere partiyi uyumlandırmak, kurum içi çıkar çatışmalarını yönetmek ve yeni 

beklentiler ile ihtiyaçların karşılanması sağlayan siyasal poltikaları geliştirmek, parti 

yönetiminden beklenecek diğer görevlerdir. Açıkça görüldüğü üzere, örgütlerin 

çevreye uyum sağlama ve meşruiyet kazanma süreçlerindeki temel sorumluluk örgüt 

liderliğine aittir. Bu yaklaşım bağlamında RP liderliği kendisinden beklenen siyasal 

performansı gösteremediği ve partinin kapatılmasıyla  sonuçlanacak postmodern darbe 

sürecinden çıkışı sağlayacak açılımları gerçekleştiremediği için ciddi şekilde 

eleştirilmiştir. 

RP’nin kapatılmasıyla yeni bir siyasal kimlik arayışı olarak FP kurulmuştur. Ancak 

parti yönetimin, farklı bir siyasal kimlik üretmek için öncelikle parti içi dinamiklerce 

talep edilen barışçı yollarla lider değişimi teşebbüsünü engellemiştir. Ayrıca partinin 

temel politikalarına yönelik teşkilat içinde oluşan alternatif görüşler partinin karar 

mekanizmalarında değerlendirilmemiştir. Erbakan ve çevresindeki kurucu ekibinin 

MGH partilerinde hakim pozisyonundan vazgeçmemesi, parti içindeki barışçı liderlik 

değişimine fırsat verilmemesi, hem FP’nin kurumsal çevreye uyumlanma yeteneğini 

kısıtlamış, hem de parti içinde muhalif bir hareketin doğmasına neden olmuştur. 



 219 

Parti içindeki muhalif yaklaşımın parti liderliğinin değişimesine yönelik talepleri 

geleneksel liderlik tarafından bastırılmıştır. Bunun karşısında Kutan’ın FP’nin yeni 

başkanı olarak seçilmesi, kurumsalcı yaklaşımın uyarlanabilirlik kriterinin göstergesi 

olarak belirlediği kurucu lider kuşaktaki değişim argümanından uzak hamle olmuştur. 

Kutan’ın genel başkan olarak seçilmesi, partinin kurumsallaşmasını güçlendiren bir 

lider kuşak değişiminden ziyade, güncel bir siyasi hamle olarak geleneksel liderliğin 

güdümünde gerçekleşmiştir.  

Parti liderliği üzerinden görünür hale gelen bu çatışma, siyasal kurumsallaşmanın 

önemli göstergelerinden olan “tutarlılık ve birlik” unsuru bakımından FP’nin 

karşılaştığı sorunun önemini göstermiştir. FP yönetiminin istişareye kapalı yapısı, 

liderlik değişiminin yarışmaya açık olmaması, muhalif düşünceye parti içinde alan 

açılmaması gibi unsurlar partinin içinde birlik duygusunun çözülmesine neden 

olmuştur. Bunun yanında bazı güncel siyasal konularda parti yönetiminin ürettiği 

formüllerin oydaşmayla sahiplenilmemesi FP’nin tutarlılığını zedelemiştir. Bu 

kurumsal çözülmeye bağlı olarak MGH geleneği içinde AK Parti’nin kurulmasıyla 

sonuçlanacak ayrışması süreci gündeme gelecektir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 220 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

SİYASAL KURUMSALLAŞMA BAĞLAMINDA  

AK PARTİ’NİN KURULUŞU VE YENİ BİR SİYASAL  

KİMLİK İNŞASI 

 

3.1. KURUMSAL AYRIŞMA VE AK PARTİ’NİN KURULUŞU 

1983 genel seçimleriyle başlayan yeniden siyasallaşma sürecinde MGH geleneğinin 

temsilcisi olarak kurulan RP, siyasal sistem içinde kabul görmek için farklı açılımları 

hayata geçirmeye çalışmıştır. RP’nin  tabanını genişletmek için gündeme aldığı siyasal 

açılımlar yeterli olmamıştır. Bununla beraber merkez siyasal çevrenin MGH 

geleneğine yönelik yaklaşımı değişmemiş ve RP-DYP koalisyon hükümetiyle 

başlayan iktidar dönemi 28 Şubat postmodern darbesiyle müdahale ile 

karşılaşmıştır.746 RP’nin içinde bulunduğu siyasal atmosferden çıkış arayışları MGH 

geleneği içinde ayrışmayı gündeme getirmiştir.  

Ayrışma sürecinde dışsal faktörler ile parti içi gelişmeler birlikte etkili olmuştur. 28 

Şubat postmodern askeri darbesi, Türkiye’nin sosyolojik ve ekonomik değişimine 

bağlı toplumsal beklentilerde yaşanan dönüşüm, Türkiye’nin dış politikadaki genel 

yönelimleri, merkezi iktidar elitlerinin laiklik başlığı altındaki kaygıları ve MGH’ye 

yönelik önyargı gibi unsurlar, dışsal faktörler olarak dikkat çekmektedir. Parti içinde 

yeni beklentilere sahip eğilimlerin ortaya çıkması, partinin siyasal etkinliğini 

artırmaya yönelik değişim taleplerinin gündeme gelmesi, siyasal söylemin toplumda 

karşılık bulup bulmadığı yönündeki tartışmalar ve parti yönetiminin aldığı bazı 

kararların teşkilatlarda karşılık bulmaması gibi etkenler ise parti içi gelişmeler olarak 

ayrışma sürecini etkilemiştir.  

Toplumsal sorunlar karşısında çözüm üretmesi beklenen siyasi partilerin 1990’lardan 

itibaren bizatihi kendilerinin çözümsüzlüğün parçası olarak “siyaset krizi” üretmeleri, 

Türkiye’de kurumsal siyasal alanını, siyaset dışı müdahalelere açık hale getirmiştir. 

 
746 Şen, AKP Milli Görüşçü mü?, s.9 



 221 

Siyasi partilerin içinde bulunduğu bu handikap iki yönlü etki meydana getirmiştir. 

Öncelikle askeri müdahaleler gibi siyaset dışı aktörlerin siyasal alana müdahalesine 

fırsat vermiştir. Aynı zamanda 28 Şubat gibi siyaset dışı baskılar, siyasal açılım 

yetkinliğine sahip yeni siyasi aktörleri ön plana çıkararak siyaset alanının 

yenilenmesine fırsat verecek arayışları canlandırmıştır.747 Daha önceki askeri darbeler 

genel nitelikli müdahale şeklinde kurumsal siyasal alanın tümüne yönelmiştir. Ancak 

28 Şubat postmodern askeri müdahalesi münhasıran MGH’ni hedef almıştır. 

Postmodern askeri müdahaleye sessiz kalan ve bu sürecin farklı aşamalarında 

kendilerine verilen rolü fırsat bilerek süreçte rol alma hususunda istekli davranan diğer 

siyasi partiler, desteğini çeken seçmenler tarafından orta vadede ciddi şekilde 

cezalandırılmıştır.  

Seçimlerdeki başarısız sonuçların siyasi partilerde ortaya çıkardığı muhalif 

hoşnutsuzluğun benzeri, yeni bir siyasal kimlik için değişimden yana taleplerini 

dillendiren parti mensuplarının ürettiği muhalif anlayış FP için de söz konusu 

olmuştur. MGH geleneğinde ikinci kuşak olarak tanımlanabilecek yenilikçi eğilimlere 

sahip genç yöneticiler, RP İstanbul teşkilatında kadın ve gençlik kollarını etkin bir 

şekilde örgütleyerek görünür olmaya başlamıştır. Bu yenilikçi eğilim, RP döneminde 

parti içinde örgüt disiplini içinde kalarak siyasal açılımları hayata geçirmeye 

odaklanmıştır. Ancak 28 Şubat müdahalesi ile başlayan süreçte RP’nin kapatılması ve 

yeni bir arayış olarak FP’nin kurulması, değişimden yana olan ekibi farklı bir siyasal 

kimlik inşa etme arayışına yöneltmiştir.748 Farklı siyaset tarzı teklifleriyle geleneksel 

parti hiyerarşisini zorlayan ikinci nesil siyasetçiler ile geleneksel parti yönetiminin 

etrafında yer alan ekibin başını çektiği grup arasındaki ayrışma, MGH geleneğinde ilk 

kurumsal kırılmanın yaşanmasına neden olmuştur.  

Parti içinde yaşanan ayrışma, FP hakkında açılan kapatma davasıyla geri dönülmez bir 

noktaya gelmiştir. Kapatma davası esnasında parti içinde kalarak siyasi pozisyonunu 

koruyacağı mesajında titiz davranan yenilikçiler, FP’nin kapatılmasıyla birlikte yeni 

evreye geçmiştir. Geleneksel söyleme sadık kalarak Milli Görüş siyasetini sürdürmek 

 
747 Çınar, Siyasal Bir Sorun Olarak İslamcılık, s.49 
748 Bulaç, Göçün ve Kentin Siyaseti, s.443; Bekaroğlu, a.g.e., s.385 



 222 

isteyen “gelenekçi” kanat ise siyasete SP’de devam etmiştir.749 Türkiye’nin yaşadığı 

sosyal, siyasal ve kültürel dönüşüme uygun siyasal dönüşümden yana bir tavırla 

geleneksel gruptan ayrışan yenilikçiler, yeni siyaset tarzı arayışına yeni parti 

çalışmaları kapsamında hız vermişlerdir.  

Erdemliler hareketi olarak çalışmalarını sürdüren bu ekip, gündeme gelen yeni sosyo-

ekonomik beklentilerin yanında küresel aktörlerin beklentilerini dikkate alan bir siyasi 

yaklaşımın üretilmesinin gerekli olduğunu belirtmişlerdir.750 Toplumun tüm 

kesimlerinden destek almak üzere tasarlanan yeni siyasal kimlik arayışında, 80’lerden 

tevarüs eden başarı ölçütü olarak ortaya çıkan farklı eğilimleri bir çatı altında bir araya 

getirme yaklaşımı yenilikçi grup tarafından sahiplenilmiştir. Böylece Türk siyasal 

yaşamının geleneksel tartışmalarından uzak, söylemi ve vaadleriyle geniş bir tabanı 

kucaklayan kitlesel bir siyasal parti olarak Adalet ve Kalkınma Partisi kurulmuştur.  

3.1.1. Ayrışma Sürecinde Siyasal Söylem Arayışı 

Osmanlı Devleti’nin dağılma sürecini durdurmak için yapılan savunma mücadelesinin 

sonuçsuz kalmasının hayal kırıklığı, Kurtuluş Savaşının ardından Cumhuriyeti kuran 

siyasal elitler tarafından dışlanmışlığın ağır mirasını bir arada sırtında taşıyan İslamcı 

siyasetin kullandığı siyasal söylem, hem bir savunma hattı olarak kurulmuş hem de 

sağ siyaset alanının temel yaklaşımlarına sahip bir görünüme sahiptir.751 MGH’nin 

kullandığı siyasal söylem, kurulduğu günden itibaren siyasal merkezden dışlanmışlık 

ile bu görüş etrafından bir araya gelen kitlenin ortak tehdit karşısında birliğini ve 

bütünlüğünü koruma yaklaşımının izlerini taşımaktadır. Erbakan tarafından “biz ve 

onlar”, “Milli Görüşçü olanlar ve olmayanlar” gibi terkiplerle kendisini genel kitleden 

ayrıştırarak ifade edilen MGH’nin siyasal söylemi, diğer işlevlerinin yanında, ilk ve 

önemli mesajını bu siyasete destek veren kitleye yönelik oluşturmuştur.  

 
749 Saadet Partisi 20 Temmuz 2011 tarihinde kuruldu. 2002 yılı genel seçimlerinde %2,5; 2007 genel 

seçimlerinde % 2,34; 2011 yılı genel seçimlerinde ise % 1,25 oy alarak Meclis dışında kalmıştır. Bkz.: 

Şentürk, İslamcılık, s:520-522 
750 Canatan, “Çağdaş Siyasal İslam Düşüncesinin Gelişim Seyri”, s.37; Dursun, Türkiye’nin Siyasal 

Hayatı, s.77; Bayramoğlu, 28 Şubat Bir Müdahalenin Güncesi, s.342-343 
751 Mert, İslam ve Demokrasi, s.100 



 223 

Siyasal söylemin siyasal elitler ile karşılıklı bir mücadeleye ve onun taraftarlığı üzerine 

inşa edilmesi, MGH hareketini siyasal projelerin yarıştığı bir zeminden, varlık 

sorununu ön plana çıkaran bir alana taşımıştır. Ancak parti iktidar olduktan sonra 

karşıtlık üzerine kurulan parti söyleminin işlevi ortadan kalkmış ve teşkilatların 

karşılanamayan beklentileri üzerinden yeni maliyetlerin ortaya çıkmasına neden 

olmuştur. Daha önce parti liderliği tarafından dile getirilen ve somut projelere 

dayanmaktan çok parti liderliğinin soyut çağrışımlarla kullandığı “taklitçi zihniyet” 

söylemi, iktidar döneminde halkın taleplerinin karşılanması sorununu yönetmek 

durumunda olan parti teşkilatının sahadaki ihtiyaçlarını yanıtlamaktan uzak kalmıştır. 

Yine parti liderliğinin kendinden menkul ve sabit parametrelere dayalı olmayan 

“maslahat” anlayışıyla teşkilatın beklentilerini karşılamayan kararlar, parti 

mensuplarında hayal kırıklıkları üretmiştir. Önceleri pek konuşulmayan bu hususlar, 

RP’nin Anayasa Mahkemesi tarafından kapatılmasıyla yaygın bir teşkilat eleştirisi 

olarak gündeme gelmiştir. 

Kapatma kararı, eski siyasal yaklaşımlarla artık yola devam etmenin mümkün 

olmadığına dair yaklaşımların parti tabanında yüksek sesle konuşulmasına neden 

olmuştur. Bu eleştirilerin bir kısmı FP’nin siyasal yönelimleri belirlenirken geleneksel 

liderlik tarafından kısmen dikkate alınmıştır. Gerek ülke içerisindeki sosyo-ekonomik 

koşullarda yaşanan değişimin dikkate alınması gerektiğine ilişkin talepler, gerekse 

küresel ekonomik ve siyasal beklentilerin göz ardı edilmemesi yönündeki düşünceler, 

FP’nin parti programına yansımıştır.752 Bu geleneğin ilk kuşak partilerinde (MNP, 

MSP ve RP) merkezi öneme sahip olan milli ve manevi kalkınma, “Önce ahlak ve 

maneviyat” ve “Ağır sanayi hamlesi” gibi klasik söylemler yerine demokrasi, insan 

hak ve özgürlükleri, barış, adalet gibi kavramlar ile gelişmekte olan Anadolu merkezli 

yeni sanayici ve işadamlarına yönelik mesajlara FP’nin parti programında öncelik 

verilmiştir.753  

Bu kapsamda FP programında köklü değişiklikler ve yenilikler yapmanın 

zorunluluğunun, bunun için farklı düşünmeye duyulan ihtiyacın, tabuların ve 

 
752 Şen, a.g.e., s.13, 373 
753 Tuğal, Pasif Devrim, s.166; Çakır, “Milli Görüş Hareketi”, s.547; Ağırbaş, Milli Görüş Siyaseti, 

s.57 



 224 

korkuların yıkılması için cesur ve kararlı adımlar atılması gerekliliğinin altı çizilmiştir. 

Bu iradenin bir yansıması olarak “Demokrasinin temeli olan düşünce özgürlüğünün 

önündeki engellerin yok edilmesi” amacı net bir şekilde ifade edilmiştir. Programda 

insanın kabiliyetlerini daha fazla ifade edebileceği ve kendisini geliştirebileceği bir 

sistemin inşa edilmesi amacının yanında her şeyin insan için olduğu ilan edilmiştir; 

“Her şey insan içindir. Adalet ve hürriyet insan içindir. Mutluluk ve refah insan 

içindir. Dünyanın da, evrenin de nimetleri insan içindir.”754 FP programında yer alan 

yenilikler kurumsal bir refleks olarak geleneksel liderlik tarafından 

içselleştirilememiştir. Yenilikçiler tarafından ön plana çıkarılan “yeni bir anlayışla 

yeni bir siyaset zemininin üretilmesi gerektiğine yönelik talepler”, kısa bir süre 

içerisinde parti teşkilatlarında karşılık bulmaya başlamıştır. Bu süreçte yapılan FP 

kongresinde gerçekleşen liderlik yarışındaki sert atmosfer, parti programında kayıt 

altına alınan yeni siyasal söylemlerin kurumsallaşmasının daha zaman alacağını 

göstermiştir. 

3.1.2. Parti İçi Muhalefetin Belirginleşmesi 

FP’deki liderlik yarışında, geleneksel kanadın temsilcisi Kutan ile yenilikçilerin 

temsilcisi Gül’ün isimleri ön planda olmasına karşın asıl mücadele, yenilikten yana 

olan grubun geleneksel liderliği tasfiye edip edemeyeceği üzerine kurulmuştur. 

Liderlik yarışında sahnede Kutan ile Gül olmasına karşın, arka planda Erbakan’ın 

baskın karakteri karşısında yeni bir lider adayı olarak Erdoğan’ın yükselen popülaritesi 

yer almıştır. FP içinde oluşan muhalif tutumun derinleştirdiği ayrışma sürecinde hiçbir 

grup, 1970 yılında MNP ile başlayan kurumsal siyaset geleneğini bölen taraf olmanın 

ağır sorumluluğunu yüklenmek istemediği için, partinin çatısını sahiplenen bir görüntü 

vermeye büyük özen göstermiştir. Siyasal söylem ve hedeflerin yenilenmesi 

zorunluluğunda RP’nin kapatılmasını milat olarak kabul eden teşkilatlar 

mensuplarının yenilikçi grup etrafından gelişen sorgulayıcı tutumu, siyasal elitlerin 

FP’ye yönelik açtığı kapatma davası sürecinde net bir parti içi muhalefete 

dönüşmüştür. Kapatma davası taraf gözetmeksizin tüm partililer için büyük bir sarsıntı 

 
754 Fazilet Partisi Öncü Türkiye İçin Elele Kalkınma Programı, (Çevrimiçi) 

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/698/199801418.pdf?sequence=1&isAllo

wed=y, 19 Şubat 2022, s.2 

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/698/199801418.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/698/199801418.pdf?sequence=1&isAllowed=y


 225 

kaynağı olmuş, yenilikçilerin çalışmalarını daha rahat sürdürecekleri siyasal bir zemin 

üretmiştir.  

Kapatma davasının nasıl sonuçlanacağının belirsizliği ve yaşanabilecek muhtemel 

gelişmeler karşısında nasıl hareket edileceğine ilişkin teşkilatlarda büyük bir kafa 

karışıklığı söz konusu olmuştur. Siyaseten yasaklı olmakla birlikte parti üzerindeki 

kontrolü belirgin bir şekilde hissedilen Erbakan, parti içindeki yenilikçilerin 

taleplerine sıcak bakmadığını çeşitli vesilelerle belli etmiştir. Bunun yanında güncel 

siyasi gelişmeler karşısında partinin alacağı tavır konusunda parti yönetimi ile 

yenilikçiler arasındaki görüş ayrılıkları kapalı kapıların ötesine taşacak seviyelere 

ulaşacaktır. Bu anlamda Cumhurbaşkanlığı seçim sürecinde 5+5 formülüyle 

Demirel’in görev süresinin uzatılmasına destek verilmesi karşılığında Erbakan’ın 

siyasi yasağının kaldırılması yönündeki siyasi pazarlıklarda, yenilikçilerin takındığı 

olumsuz tavır ve Meclis’te bu konuda hayır oyu kullanmaları Erdoğan liderliğindeki 

yenilikçilerin ayrışma sürecindeki kararlılığını göstermiştir.755  

Eski siyaset tarzının değiştirilmesi gerektiği yönündeki eleştiriler her ne kadar FP 

döneminde çok ön plana çıkmışsa da, aslında değişimin zorunlu olduğu ve yeni siyasal 

yaklaşımların geliştirilmesi gerektiği fikri daha önce RP döneminde de gündeme 

gelmiştir.756 Bu fikri geliştirerek taşıyıcılığını üstlenecek olan yenilikçiler, merkez 

siyasal elitler karşısında RP’nin yaşadığı meşruiyet krizinin benzeriyle karşılaşmamak 

için FP sürecinde Milli Görüş algısı ile kendi aralarına net bir çizgi çizmeye dikkat 

etmişlerdir. Henüz FP kapatılmadan önce yenilikçi kanadın temsilcileri siyasal 

konumlarını izah ederken, kendilerine geniş bir siyaset alanı açmak için RP ile FP’yi 

siyasal olarak birbirinden özellikle ayırarak konuşmaya büyük özen göstermişlerdir. 

Bu doğrultuda Erdoğan bir gazete mülakatında RP’nin mirasçısı olmadıklarının altını 

çizerek FP’nin yeni bir arayış olarak siyaset sahnesinde yerini aldığını ve RP ile tek 

benzerliğinin kapatma kararıyla bağımsız duruma düşen bazı RP’li milletvekillerinin 

siyasete FP’de devam etme kararı almış olduğunu ifade etmiştir.757 İki parti arasında 

siyaseten herhangi bir süreklilik olmadığının böyle net bir şekilde vurgulanması, hem 

 
755 Şentürk, İslamcılık, s.514-515; Bekaroğlu, Siyasetin Sonu, s.120-121 
756 Şen, a.g.e., s.373 
757 Bengi, Avcu, “FP Vitrini İdeal Değil”, 07.07.1998 



 226 

yeni bir kurumsal siyasal kimlik arayışının ifadesi, hem de baskıcı iktidar elitleri 

karşısında partinin siyaset alanını genişletme arayışının bir göstergesi olmuştur.  

3.1.3. Kurumsal Ayrışma Sürecinde Liderliğin Rolü  

Siyasal alanda karşılaşılan baskılar ile krizlerin partilerin siyasi faaliyetlerini 

engellemeyecek şekilde tespit edilmesi, tanımlanması ve bunları ortadan kaldıracak 

siyasal formüllerin geliştirilmesi parti liderliğinden beklenmektedir. Parti liderinin 

kurumsal çevredeki norm ve kurallara uygun olarak partinin uyumlanma süreçlerini 

yönetirken göstereceği zafiyet, parti üzerindeki baskıları artıracağından kurumsal 

çözülme sürecine neden olacaktır. Bu çerçevede MGH geleneğinde yaşanan ayrışma 

süreci liderlik performansı üzerinden değerlendirildiğinde, Erbakan’ın geleneksel 

liderliği karşısında Erdoğan’ın üstlendiği rol çok belirleyici olmuştur. 

İstanbul Büyükşehir Belediye Başkanlığında sergilediği aktif başkanlık ile dikkat 

çeken Erdoğan, FP içerisindeki yenilikçi kanadın doğal lideri olarak ön plana 

çıkmıştır. Diyarbakır 3.Nolu Devlet Güvenlik Mahkemesi’nde yargılanan ve bu 

yargılama neticesinde aldığı hapis cezası nedeniyle siyaseten yasaklı duruma düşen 

Erdoğan, gerek parti teşkilatlarından gerekse toplumun farklı kesimlerinden geniş bir 

destek bulmuştur.758  Söz konusu mahkumiyet kararı, Erdoğan’ın 12 Aralık 1997 

tarihinde Milli Gençlik Vakfı’nın davetlisi olarak Siirt’te katıldığı bir açık hava 

toplantısındaki konuşmasında Ziya Gökalp’e ait bir şiir okuduğu için verilmiştir. Siirt 

Cumhuriyet Meydanı’ndaki konuşmada “Minareler süngü, kubbeler miğfer; Camiler 

kışla, mü’minler asker”759 dizelerinin yer aldığı şiir nedeniyle, TCK 312. maddesinde 

düzenlenen “halkı; sınıf, ırk, din, mezhep veya bölge farklılığı gözeterek kin ve 

düşmanlığa açıkça tahrik” suçuyla açılan dava belediye başkanlığı görevini bitirecek 

mahkumiyet kararıyla sonuçlanmıştır.  

 
758 Bulaç, Göçün ve Kentin Siyaseti, s.445 
759 Konuşmanın tüm metni için Bkz.: Muhammed Pamuk, Yasaklı Umut Recep Tayyip Erdoğan, 

İstanbul, Birey Yayıncılık, 2001, s.85-96 



 227 

21 Nisan 1998 tarihinde verilen bu kararla Erdoğan, 10 ay hapis, 176 milyon TL para 

cezası ve ömür boyu siyasetten men edilme cezasına mahkum edilmiştir.760 Kararın 

bozulması için Yargıtay’a yapılan başvuru kabul edilmemiş, 24 Eylül 1998’de 

Yargıtay 8. Ceza Dairesi, Yargıtay Başsavcısı Vural Savaş’ın verdiği mütalaa 

doğrultusunda “verilen cezanın yasa ve usullere uygun olduğuna karar” vermiştir.761 

Destekçileri tarafından siyasi olduğuna inanılan bu mahkumiyet kararı, hem parti 

tabanında hem de ülke genelinde kendisine yönelik büyük bir ilginin oluşmasına neden 

olmuştur. Bu nedenle FP’de Abdullah Gül, Bülent Arınç ve Abdüllatif Şener gibi 

siyasetçilerin isimleri ön plana çıkmasına karşın, alternatif bir siyasi hareket söz 

konusu olduğunda Erdoğan doğal bir lider olarak ortaya çıkmış ve etrafında çok geniş 

bir seçmen desteği söz konusu olmuştur.  

Teşkilatlar nezdinde Erdoğan’ın sahip olduğu büyük teveccühü anlamak için onun 

siyasi mazisine bakmak yeterli olacaktır. Erdoğan, 70’li yıllarda siyasete başladığı 

MSP günlerinden itibaren birçok görev üstlenmiştir. 1976’da MSP Gençlik Kolları 

Başkanlığı, 1984 yılında RP Beyoğlu İlçe Başkanlığı, bir yıl sonra RP İstanbul İl 

Başkanlığı ve RP MKYK üyeliği ve 1994’te İstanbul Büyükşehir Belediye Başkanlığı 

görevleri esnasında sergilediği performans ile parti tabanıyla çok sıkı bağlar 

kurmuştur.   

Erdoğan, 1997 yılında bir gazeteye verdiği mülakatta siyasal konumunu ve gelecekle 

ilgili yönelimini açıklarken temel referans olarak Erbakan’ı ve onun liderliğini 

göstermiştir: “Hocam Genel Başkandır, ben de şuanda onun emrinde bir nefer 

gibiyim… Şuanda da yine Genel Başkanımın riyasetinde verilen görevleri yerine 

getirmenin gayreti içindeyim.”762 Bu ifadelerden anlaşıldığı üzere, parti içerisinde 

teşkilat kariyerini yönlendiren temel parametre, liderliğin etrafında işleyen açık bir 

hiyerarşidir. Bu sözlerin üzerinden kısa bir süre sonra, RP’nin kapatılmasının 

üzerinden sadece iki ay geçmişken, yine kendisinin siyasal duruşuna dair bir 

 
760 Fahrettin Poyraz, “Milli Nizam Partisi’nden AK Parti’ye”, İttihat ve Terakki’den Günümüze 

Siyasal Partiler, Haz. Turgay Uzun, Ankara, Orion Kitabevi, 2010, s.329; Bulaç, Göçün ve Kentin 

Siyaseti, s.447 
761 Bilal Çetin, Türk Siyasetinde Bir Kasımpaşalı Tayyip Erdoğan, İstanbul, Gündem Yayınları, 

2003, s.107  
762 Fuat Uğur, “Zihniyet Değişikliğine Varım”, Türkiye, 09.10.1997 



 228 

gazetecinin sorduğu soruya bu sefer Erdoğan, daha önceki parti liderliği vurgusunu 

terk etmiş ve asıl muhatabının partinin tabanı olduğunu belirtmiştir: “Partinin bugüne 

kadar bana verdiği görevleri itirazsız üstlendim. Bu konuda tabanımız bana ne görev 

verirse yine üstlenirim.”763 

Erbakan’ın geleneksel liderliğinin baskın olduğu MGH’de partinin lideri yerine 

Erdoğan tarafından parti teşkilatların vurgulanması, sembolik olarak önemli bir 

aşamaya işaret etmektedir.764 Henüz yenilikçi-gelenekçi ayrımının tam olarak 

netleşmediği, RP hakkında kapatma kararının yeni alındığı, siyasal belirsizliklerin 

yoğun olarak yaşandığı bu dönemde, MGH’nin geleneksel lideri yerine henüz çok yeni 

bir parti olan FP teşkilatları ile tabanının işaret edilmesi, parti içinde yaşanacak 

çözülme sürecine dair önemli ipuçları vermektedir. Bu siyasal geleneğin söylem ve 

politikalarında ciddi bir değişim yaşanması gerektiği yönündeki taleplerin henüz 

yüksek sesle dillendirilmediği bu dönemde yapılan bu vurgu, yenilikçi-gelenekçi 

tartışmalarının belirginleşmesiyle birlikte açıkça bir liderlik eleştirisine dönüşecektir.  

Bu sürecin son döneminde Erdoğan, bu siyasal geleneğin liderlik tarzına yönelttiği 

eleştirilerle ayrılığın kaçınılmaz olduğunu ifade etmiştir: “Yeni bir liderlik tarifi lazım. 

Tekelci bir aklın yönettiği siyaset değil, kolektif bir aklın yürüttüğü bir siyaset anlayışı 

şart. Mevcut liderlerin böyle bir havaya girmeye niyetleri yok. Kendileri dışındaki 

kanaatlere tahammül edebilecek, paylaşmasa dahi tolerans gösterecek liderler mevcut 

değil… işte bu yüzden parti içinde kalıp mücadele etmek çok zor. Hatta imkansız. 

Bekleyeceksin ki lidere emri hak vaki olsun.”765 Bu süreçte tartışmalar ve taraflar 

arasındaki siyasal gerilimi tırmandıran gelişmeler hızlı bir şekilde gelişmiştir.  

Yenilikçilerin memnuniyetsizliklerini açıktan belli etmelerine karşın Erbakan ile FP 

yönetiminin gerilimi azaltmak yerine takındıkları görmezden gelen tavır, Erdoğan’ın 

yeni bir siyasal hareket kurmak için yaptığı çalışmalara ivme kazandırmıştır. Anayasa 

Mahkemesi, 22 Haziran 2001’de “Laik cumhuriyet ilkelerine aykırı eylemleri 

nedeniyle Anayasanın 68. ve 69., 2820 sayılı Siyasi Partiler Kanunu’nun değişik 101. 

 
763 Özgürel, “Tekelci Lider Dönemi Bitti”, 16.03.1998 
764 Çınar, Siyasal Bir Sorun Olarak İslamcılık, s.109 
765 Hasan Cemal, “Recep Tayyip Erdoğan Neyin Peşinde”, 04.01.2001 



 229 

Maddesinin (b) bendi ve 103.maddesi gereğince FP’nin temelli kapatılmasına”  karar 

vermiştir.766 Partiyi bölen taraf olmamak için uygun ortam oluşana kadar beklemekten 

yana olan yenilikçi grup için Anayasa Mahkemesi’nin bu kararı, yeni partinin 

kurulması için gerekli ortamı sağlayan son tuğla olmuştur.767 

3.1.4. AK Parti’nin Kuruluşu ve Siyasal Kimliği  

FP içindeki yenilikçi grup, yeni bir parti için uygun siyasal ortamın oluşmasını 

beklerken aynı zamanda kurulması planlanan partide yer alması hedeflenen isimlerle 

ilgili bir çalışma sürdürmüştür. Bu dönemde Erdoğan ve arkadaşları tarafından 

Abant’ta yürütülen bu çalışmalar “Erdemliler Hareketi” olarak adlandırılmıştır.768 Bu 

çalışmalarda verilen mesajlarda, yeni partinin kimliğinin Milli Görüş geleneği 

çizgisinden farklı bir siyasal konsepte sahip olacağı ve ülkenin farklı siyasi eğilimlerini 

içinde barındıracak geniş bir koalisyona dayanacağı belirtilmiştir. Bu çalışmaya 

yönelik oluşan soruları ortadan kaldırmak için Erdoğan ve arkadaşları, başta iş dünyası 

olmak üzere toplumun farklı kesimlerinin temsilcileriyle bir araya gelmiş, yürüttükleri 

çalışmalar hakkında bilgi vererek siyasal vizyonlarını anlatmıştır. Bunun yanında 

kurulması planlanan partiye FP dışından milletvekili katılımı sağlamak için Erdoğan, 

ANAP, DYP ve MHP’den çok sayıda milletvekili ile görüşüyor, kuracağı yeni partiye 

katılacak milletvekillerinin tabanını genişletmeye çalışmıştır.769 

RP ve FP’nin kapatılma sürecini yakından tecrübe eden Erdoğan liderliğindeki yeni 

siyasi oluşum, Türkiye’nin yaşadığı toplumsal dönüşümün seyrini anlama ve oluşan 

yeni sosyo-ekonomik yapıların farklı beklentilerini karşılama noktasında, Milli Görüş 

çizgisinden belirgin bir şekilde farklı olacağını her fırsatta ifade etmiştir.770 Bu 

doğrultuda Milli Görüş partilerinin temsilcisi olan RP ve FP’de yer bulan geleneksel 

 
766 Anayasa Mahkemesi Kararı, (Çevrimiçi) 
https://www.tbmm.gov.tr/eyayin/GAZETELER/WEB/MECLIS%20BULTENI/2469_2001_0000_008

4_0000/0015.pdf, 19 Aralık 2020; Yücel, Çankaya’dan Beştepe’ye, s.210 
767 Özkan Güven, İnci Döndaş, “Kendini Arayan Parti AKP”, Sabah, 20.08.2003, s.22 
768 Pamuk, Yasaklı Umut, s.178 
769 Çetin, Türk Siyasetinde Bir Kasımpaşalı, s.85 
770 Banu Aktaş, “Kendini Arayan Parti AKP; Yalçın Akdoğan Röportajı”, Sabah, 16.08.2003, s.22 

https://www.tbmm.gov.tr/eyayin/GAZETELER/WEB/MECLIS%20BULTENI/2469_2001_0000_0084_0000/0015.pdf
https://www.tbmm.gov.tr/eyayin/GAZETELER/WEB/MECLIS%20BULTENI/2469_2001_0000_0084_0000/0015.pdf


 230 

söylemlerden tamamen uzaklaşılmış, dünya sistemi ve liberal ekonomik düzen ile 

uyumlu politik söylemler geliştirilmiştir.771  

Bu gelişmeler belirli bir noktaya geldiğinde Erdoğan liderliğindeki yenilikçi hareket, 

yeni parti hazırlıklarının detaylarını kamuoyuna ilan etmiş ve siyasi mücadelelerini 

yeni bir boyuta taşımıştır. Adalet ve Kalkınma Partisi, 14 Ağustos 2001 tarihinde 

Erdoğan’ın liderliğindeki 66 kurucu üye tarafından kurulmuştur.772 1960’ların 

sonunda Erbakan’ın öncülüğündeki bağımsızlar hareketiyle başlayan ve MNP’nin 

kurulmasıyla yeni bir boyut kazanan MGH, yenilikçilerin öncülüğünde kurulan bu 

partiyle ilk defa kurumsal bir ayrışmayla karşı karşıya kalmıştır. Parti kurulur 

kurulmaz kapatılan FP’nin bazı milletvekilleri bu partiye geçmiş ve Meclis Grubu 

kurabilecek çoğunluk elde edilmiştir. 

AK Parti’nin geleneksel Milli Görüş partilerinden farklı bir yere konumlanmasının 

temel nedeni, ortaya koyduğu yeni siyasal kimlik ve kendisi için ilan ettiği siyasi 

referanslardır. İslami hassasiyetleriyle ayrışan MGH’nin siyasi söyleminde, milli 

sanayi hamlesi, maddi ve manevi kalkınma, İslam dünyasını önceleyen ve Batılı 

değerlere karşı yerliliğe vurgu yapan bir dış politika ön plana çıkmışken773; AK Parti 

gerek partiyi anlattığı dokümanlarda, gerekse parti programında dile getirdiği siyasi 

söylemde “Milli irade, hukukun üstünlüğü, akıl, bilim, tecrübe, demokrasi, bireyin 

temel hak ve özgürlükleri ve ahlakiliği” ön plana çıkaran bir siyasi anlayış ilan 

etmiştir.774 “Piyasa ekonomisinin, tüm kurum ve kurallarıyla tesisini” amaçlayan AK 

Parti,  siyasi söyleminin merkezinde demokrasiye yer vermiş, özellikle yarışmacı, 

katılımcı bir içerikle ve hukukun üstünlüğü yaklaşımıyla demokrasinin varlık 

kazanacağına vurgu yapmıştır.775  

 
771 Mardin, “Turkish Islamic Exceptionalism”, s.160; Toprak, “Islam and Democracy”, s.183; Ahmet 

İnsel, “Türkiye’de iki buçuk sağ”, Radikal İKİ, 25.05.2003, s.3 
772 Şentürk, İslamcılık, s.523 
773 Bekaroğlu, a.g.e., s:69 
774 AK Parti Tüzüğü, (Çevrimiçi) https://www.akparti.org.tr/media/279929/cep-boy.pdf, 27 Aralık 

2020, 4.Madde 1.Fıkra 
775 AK Parti Tüzüğü, (Çevrimiçi), 4.Madde 10. ve 13.Fıkra; AK Parti Programı, (Çevrimiçi) 

https://www.akparti.org.tr/parti/parti-programi/, 27 Aralık 2020, Temel Haklar ve Siyasi İlkeler 

Bölümü, Hukuk ve Adalet Başlığı  

https://www.akparti.org.tr/media/279929/cep-boy.pdf
https://www.akparti.org.tr/parti/parti-programi/


 231 

AK Parti, diğer siyasi geleneklerle arasındaki farkı vurgularken, hem geleneğin ve 

geçmişin birikiminden istifade edeceğini hem de buna mukabil ideolojik yaklaşımlar 

yerine evrensel değerleri esas alacağını parti programının giriş bölümünde şu şekilde 

ifade etmiştir; “Partimiz, geleneğin ve geçmişin birikimiyle ülkemizin sorunlarına, 

dünya gerçekleriyle paralel biçimde, özgün ve kalıcı çözümler sunmayı hedefleyen, 

topluma hizmet etmeyi esas alan, ideolojik platformlarda değil, çağdaş demokratik 

değerler platformunda siyaset yapmayı benimseyen bir partidir.”776 

AK Parti’nin politika belgelerinde net bir şekilde ortaya konulduğu üzere parti 

liderliği, sıklıkla “milli ve manevi” tanımını kullanarak dini bir görünüm veren 

MGH’den farklılaştırmak için her seviyede dikkat göstermiştir. Ancak AK Parti’yi 

kuran ekibin MGH’nin siyasi kodlarından ayrışmak için gösterdikleri çabanın miladını 

AK Parti’nin kuruluşu ile başlatmak eksik bir tespit olacaktır. Zira daha önce FP’nin 

kuruluş aşamasında ilan edilen temel siyasi kavram ve yaklaşımlar, bu geleneğin o 

günkü kapatılan temsilcisi olarak RP’nin temsil ettiği politikalardan, söylem bazında 

bile olsa bir ayrışmanın yaşanmakta olduğunu gösteriyordu. Ancak bu ayrışma, reddi 

miras anlayışıyla eskiden dile getirilen her kavramı yadsıyan mutlak bir farklılaşma 

şeklinde değil, yeni bir sentez kurma arayışına bağlı, eski ve yeni unsurların bir arada 

kullanıldığı bir siyasal söylem şeklinde kendini göstermiştir. 

Geleneksel olarak Milli Görüş’ün siyasi söyleminde İslami içeriklere eklemlenen 

“milliyetçilik” nosyonu,  “milli ve yerli” tanımı üzerinden, örtülü ve arka planda bile 

olsa kendisine yer bulmuştur. Benzer hassasiyet yeni siyasal öğelerle de olsa AK 

Parti’nin programında “geleneğin ve geçmişin birikimi” şeklinde kendine yer 

bulmuştur. AK Parti’nin ürettiği yeni eklektik siyasal kimlikle, İslami olan ile 

milliyetçi unsurlar bir arada muhafazakar bir görünümle yeniden siyasal alana servis 

edilmiştir. Bu şekilde İslami içerikli temalar, iktidar elitlerinin kabullenmekte 

zorlanmayacağı “muhafazakarlık” kimliğinde yerini almış, milliyetçi içerik ise yerlilik 

ve millilik vurgusu ile AK Parti’nin siyasal kimliğine eklemlenmiştir.  

 
776 AK Parti Programı, (Çevrimiçi), Giriş Bölümü 



 232 

AK Parti’nin siyasal söylemini Milli Görüşün geleneksel çizgisinden ayıran diğer bir 

unsur, dini ve milli içerikle üretilen yeni siyasal söylemin yanında insanların günlük 

yaşamlarına dokunan güçlü bir hizmet siyasetinin dile getirilmiş olmasıdır. Bu 

doğrultuda parti programında, “özgün ve kalıcı çözümler ile topluma hizmet etmeyi 

esas” alınacağının ilanında karşılaşılan hizmet anlayışı, siyaset ile günlük yaşam 

arasında pratik ve pragmatik bir ilişkilendirme yapmıştır. AK Parti’nin halk desteğini 

konsolide eden önemli bir unsur olarak ön plana çıkardığı hizmet vurgusu, siyasal 

söylemini reel politik çözümlere dönüştürmemekle eleştirilen MGH ile arasında temel 

bir ayrışma noktası olmuştur.  

Partinin güçlü bir şekilde gündeme getirdiği AB üyeliği hedefi, parti programında 

“dünya gerçekleriyle paralel” olmanın bir uzantısı olarak ifade edilen ABD ve Batı 

bloğu ile uyumlu yeni dış politika pozisyonu ve “ideolojik platformlar yerine çağdaş 

demokratik değerler platformunda siyaset” yapılacağının ilanı, AK Parti’nin yeni 

kimliğinin yeni unsurlarıdır. Türkiye’deki siyasal  iktidar elitlerine uyumlu bir siyasal 

kimlik üretme arayışı olarak ortaya konan bu iki temel yaklaşım, AK Parti’nin siyasal 

kimliğini eski bakiyeden ayıran yeni unsurlardır.  

Aynı zamanda AK Parti’nin siyasal kimliğinde bir uzlaşı arayışının ön plana çıktığını 

görüyoruz. Parti programında “gelenek ve geçmişin birikimi” işaretlemesiyle 

toplumun geniş bir kesiminin dini/geleneksel kaygıları dikkate alınıyor, aynı zamanda 

“çağdaş demokratik değerler platformu” atfıyla da iktidar elitlerinin laiklik 

endişelerini gidermeyi hedefleyen bir siyasal kimlik bileşeni üretiliyordu.777 AK Parti 

liderliğinin daha önce siyaset yaptığı MGH geleneğinin kodlarının merkezinde yer 

alan İslami referanslar, güncel siyasal koşullara uyumlandırılarak bu siyasal bileşende 

yer bulmuştur. Bu kapsamda dini değerler, kültürel içerikli politik yaklaşımların 

şemsiyesi altında muhafazakarlık ana söylemiyle yeniden ve kabul göreceği varsayılan 

sınırlara tabi olarak yorumlanmıştır.778  

 
777 Tuğal, Pasif Devrim, s.30; Şen, AKP Milli Görüşçü mü?, s.18 
778 Akdoğan, “Muhafazakar-Demokrat Siyasal Kimliğin Önemi, s.73; Akdoğan, AK Parti ve 

Muhafazakar Demokrasi, s.142 



 233 

Partinin popüler kabul üretecek şekilde yeni bir siyasal kimlik geliştirmesi, geleneksel 

kamuoyu ile rejim arasındaki tarihsel olarak bozulmuş ilişkiyi onaracak bir potansiyel 

üretmiştir. Öncelikle MGH’ye destek veren geniş kitlelerin, rejimin kurumları 

tarafından ısrarla partilerinin kapatılması karşısında sisteme yabancılaşmasının önüne 

geçilmiştir. Sahiplendikleri değerlerin görünümü ile yoğunlukları biraz değişmiş ya da 

kültürel içeriklerle yeniden konumlandırılmış olsa da, bu yeni siyaseti gündeme 

getiren isimlerin bu kitlenin çok yakından tanıdığı kadroların içinden çıkmış olmaları 

bu yabancılaşmayı törpülemiştir. Bunun yanında dini beklentilerin yeni koşullara 

uyumlandırılması çabası ve hükümet olmanın imkanları bir arada, devlete yabancı olan 

bu geniş kitleye devletin kapılarını açmıştır. AK Parti farklı sosyal kesimleri siyasete 

eklemleyerek ürettiği karşılıklı etkileşim sayesinde, İslami geleneğe destek veren 

kitleleri, hatta bu kitle içerisinde daha aşırı olarak tanımlanabilecek bazı radikal alt 

grupları bile devlet ile belirli bir vasatta buluşturmuştur. Bu buluşma süreci, ilerleyen 

dönemde devlet ile bu kitlelerin bütünleşmesini sağlamış, böylece sistemin daha geniş 

bir toplumsal kesim tarafından kabullenilmesi sonucunu doğurmuştur.779  

Tüm bu olumlu yansımalarına karşın AK Parti’nin dile getirdiği bu yeni siyasal kimlik, 

bazı çevrelerce bir değişimden ziyade taktiksel bir hamle olarak kabul edilmiştir.780 

Bu görüşü dile getirenlere göre, daha önce de yenilenme yaklaşımı görünümüyle 

siyasal alanda kabul görmek için RP tarafından merkez siyasetten bazı isimlerin 

partiye transfer edildiği görülmüş, ancak bu adımların yüzeysel çabaların ötesine 

geçilmediği vurgulanmıştır. Bu yaklaşıma karşın Tuğal, AK Parti ile başlayan bu yeni 

siyasal yönelimin “parti vitrinine yönelik” taktiksel bir çaba olmadığını, aksine AK 

Parti’nin kurduğu “çok boyutlu” siyasal kimliğiyle eski İslamcı aktörleri 

dönüştürdüğünü ve bu yeni durumun “İslamcıların, merkez sağcıların ve 

milliyetçilerin bir koalisyonu” olduğunu ifade etmiş ve bunu da “pasif devrim” olarak 

adlandırmıştır.781 

Pasif devrim olarak ifade edilen bu yeni yönelimin temel unsuru, AK Parti’nin 

ideolojik tartışmaları geride bırakırken, güncel ve pratik olanın imkanlarını, hizmet 

 
779 Tuğal, a.g.e., s.171-172 
780 Şen, a.g.e., s.10-11 
781 Tuğal, a.g.e., s.175 



 234 

politikası olarak insanlara sunması olmuştur. Çoğunlukla bu “güncel ve pratik” olana 

vurgu yaparak siyasi içeriği göz ardı edilen partinin yeni kimliği “AK Parti 

pragmatizmi” olarak tanımlanmıştır. Ancak bu yeni yaklaşım, hem sistem ile uzun 

yıllar mesafeli ve kavgalı olan kitlelerin temsilcilerini devletin yeni yöneticilerine 

dönüştürmüş, hem de dini değerlerin “ideolojik içerikten uzak kültürel ve geleneksel 

içerik” örgüsüyle devletin kurumlarında görünürlük kazanmasını sağlamıştır. Böylece 

dün devlete yabancı ve sistemle kavgalı olan dindar insanlar “kendilerini devletin bir 

parçası olarak” görmeye başlamışlardır.782 Gerilimli tarihsel tecrübesiyle devletle 

tepkisel bir zeminde karşılaşan ve merkez iktidarla arasındaki ilişki yabancılaşma 

şeklinde tezahür eden bu kitlenin, AK Parti aracılığıyla “demokratik sistem içinde 

siyasete kanalize edilmesi Türkiye’de siyasal sistemi” güçlenmiştir.783 

3.1.4.1. Yeni Siyasal Kimliğin Parti Tüzüğü ile Parti Programına 

Yansıması 

MGH’nin siyasal kimliği içerisinde yetişen ve bu hareketin son temsilcisi 

konumundaki FP’den ayrılan kadrolar tarafından kurulan AK Parti’nin siyasi 

kimliğinin anlaşılması bakımından, parti programı ile parti tüzüğüne biraz daha 

yakından bakmak yararlı olacaktır. Siyasi partiler herhangi bir sivil toplum örgütünden 

çok daha derin ve karmaşık ilişkiler ağı ile çevrelenmiştir. Bu yapısıyla hukuk rejimi 

içerisinde farklı bir statüde düzenlenmiş olan siyasi partilerin tüzük ve programları, 

politik yaklaşımları ile siyasal konumları anlamak için temel metinlerdir. Ancak yine 

de Türkiye özelinde değerlendirildiğinde bir olgu olarak tespit edilmelidir ki, siyasi 

partilerin programlarına yansıyan politik söylemleri ile ortaya koydukları güncel 

siyasal pratikleri daima iki farklı görüntü vermiştir.  

Teorik olarak tanımlanan hedefler ile siyasal pratik arasındaki bu kopuk görüntü, genel 

olarak Türkiye’de tüm partiler için geçerli iken, kurulduğu günden itibaren dört partisi 

kapatılan MGH geleneği içerisinde siyaset yapmış aktörler için daha fazla geçerli 

olması beklenecektir. Bu doğrultuda siyasi merkez tarafından dışlanmış olmanın yanı 

 
782 Tuğal, a.g.e., s.183; Akdoğan, “Muhafazakar-Demokrat Siyasal Kimliğin Önemi, s.64 
783 Akdoğan, a.g.e., s.64 



 235 

sıra siyaset yapma imkanı elinden alınan MGH’nin kendisine hukuk karşısında 

korunaklı bir yer edinme arayışını Bekaroğlu, “kuş dili kullanma zorunluluğu”784 

olarak tanımlamaktadır. 28 Şubat postmodern askeri müdahalesinin olağanüstü 

koşullarında kurulan FP’nin, siyasi konumunu ve politik projeksiyonunu insan hakları, 

hukukun üstünlüğü ve evrensel demokratik değerler üzerinden tanımlamasına karşın 

kapatılmaktan kendini kurtaramaması, “kuş dili kullanma” zorunluluğunun reel 

politikada karşılığı olduğuna işaret etmektedir. 

Bu bağlamda siyasal atmosferin genel eğilimlerinin yanında, FP’nin siyasal 

programında bir nebze etkisi olması beklenecek yenilikçi kadro tarafından kurulmuş 

olan AK Parti’nin parti programında da bu kaygıya rastlanması muhtemeldir. Bunun 

yanında AK Parti’nin kendisini konumladığı yeri anlamak için kamuoyuna deklere 

ettiği parti programı ile parti tüzüğüne biraz yakından bakmak anlaşılır ipuçları 

verecektir. Yasal geçerlilik kazanmasından günümüze kadar 11 defa değişikliğe konu 

olan parti tüzüğü, AK Parti’nin teşkilatlarıyla birlikte diğer tüm paydaşlarla kuracağı 

ilişkilerin çerçevesini, çalışma esaslarını, görev ve yetki tanımlamalarını tespit eden 

temel bir belge niteliğindedir.785 Oniki ana bölümden oluşan parti tüzüğünün birinci 

bölümü “genel esasları”, ikinci bölümü “parti üyeliğini”, üçüncü bölümü “parti 

teşkilatını”, dördüncü bölümü “parti içi demokrasi hakem kurulları ve siyasi erdem ve 

etik kurulunu”, beşinci bölümü “parti disiplin kurullarını”, altıncı bölümü “seçimler 

ve adaylarla ilgili çalışma esaslarını”, yedinci bölümü “mali hükümleri”, sekizinci 

bölümü “teftiş ve denetim fonksiyonlarını”, dokuzuncu bölümü “danışma meclisleri 

ve yardımcı kurulların yetki ve sorumluluklarını”, onuncu bölümü “hükümet 

faaliyetlerini”, onbirinci bölümü “parti defterlerini” ve son olarak onikinci bölümü ise 

“yetki ve görev devri, parti içi referandum gibi teknik mahiyetteki müteferrik 

hükümleri” düzenlemektedir.786  

 
784 Bekaroğlu, a.g.e., s.68  
785 AK Parti tüzüğünde bugüne değin 4’ü Kurucular Kurulu kararlarıyla (12.01.2002, 05.05.2002, 

01.02.2003, 03.10.2003) ve 7’si Büyük Kongre kararlarıyla (12.10.2003, 11.11.2006, 03.10.2009, 

30.09.2012, 12.09.2015, 21.05.2017, 18.08.2018) olmak üzere toplam 11 değişiklik yapılmıştır. Bkz.: 

AK Parti Tüzüğü, (Çevrimiçi), s.5 
786 AK Parti Tüzüğü, (Çevrimiçi), s.6-20 



 236 

Geniş bir teşkilat organizasyonunun işleyişini, ilişki biçimini, görev ve 

sorumluluklarını düzenleyen teknik bir metin olan parti tüzüğü işlevi gereği, “Genel 

Esaslar” bölümü dışında partinin siyasi kimliği hakkında fikir verici nitelikte değildir. 

Bu bölüm içerisinde “Temel Amaçlar” ara başlığı altında AK Parti kendisini ve siyasi 

pozisyonunu şu şekilde tanımlamaktadır; “AK Parti, ‘insan’ merkezli siyasi bir 

partidir. En üstün hizmetin, insana hizmet olduğuna inanır.”787, “AK Parti, birey-

devlet ilişkilerinde, demokratik toplum olmanın gereklerine uygun düşmeyen 

yaklaşımları ve her türlü ayrımcılığı reddeder.”788, “Temel hak ve özgürlüklerin, 

oylama konusu olmayacağını savunur.”789, “Piyasa ekonomisinin, tüm kurul ve 

kurumlarıyla tesisini amaçlar... Küreselleşmenin meydana getirdiği fırsatlardan 

yararlanmak ve beraberinde getirdiği olumsuzluklardan korunmak amacıyla gereken 

yapısal dönüşümlerin gerçekleştirilmesini savunur.”790 

Partinin siyasi kimliğini anlamak için bakılması gereken ikinci kaynak parti 

programıdır. Kullandığı siyasal dili ve içeriği ile partinin siyasi görünümünü 

açıklayan, partinin seçmenlerine vaat ettiği projelerin siyasi alt yapısını tanımlayan 

parti programı, toplam 7 bölümden oluşmaktadır. Programın birinci bölümünü 

oluşturan “Giriş”te yeni bir siyasi partiye neden ihtiyaç duyulduğu, Türkiye’nin 

potansiyel imkanları ile birlikte anlatılmakta ve devamla AK Parti’nin kendisine 

biçtiği siyasi misyon olarak, “siyasal sistemin problem çözme ve karar alma yeteneğini 

geliştirmeyi… geleneğin ve geçmişin birikimiyle ülkemizin sorunlarına, dünya 

gerçekleriyle paralel biçimde, özgün ve kalıcı çözümler sunmayı…çağdaş demokratik 

değerler platformunda siyaset yapmayı”791 amaçladığı anlatılmaktadır. 

Parti programının “Temel Haklar ve Siyasi İlkeler” başlıklı 2.bölümünün “2.1-Temel 

Hak ve Özgürlükler” isimli başlığı altında AK Parti’nin temel hak ve özgürlükler 

alanındaki siyasi vizyonu tanımlanmaktadır. “Halkın özgür iradesine dayanmadan 

kurulacak hiçbir yapı, bireylere özgürlük ve topluma huzur getiremez. Özgürlükler 

demokrasinin temelini oluşturur… Çağımız demokrasilerinin vazgeçilmez 

 
787 AK Parti Tüzüğü, (Çevrimiçi), Madde 4.3, s.22,  
788 AK Parti Tüzüğü, (Çevrimiçi), Madde 4.5, s.23  
789 AK Parti Tüzüğü, (Çevrimiçi), Madde 4.8, s.24 
790 AK Parti Tüzüğü, (Çevrimiçi), Madde 4.10, s.24  
791 AK Parti Programı, (Çevrimiçi), Giriş Bölümü  



 237 

koşullarından biri, özgür medyanın varlığıdır…yazılı ve görsel medyanın özgürlükleri, 

titizlikle korunacak ve tekelleşmeye fırsat tanınmayacaktır… Hak arama özgürlüğü ve 

adil yargılanma hakkı bütün unsurlarıyla gerçekleştirilecektir.”792  

Aynı bölümde “2.2-Siyasi İlkeler” başlığı altında devamla partinin kendisine rehber 

edindiği siyasi ilkeler sıralanmaktadır, “Partimiz, siyaseti toplum hizmet etmenin bir 

aracı olarak görür… Halkın gündemini, yasama ve yürütme organlarının gündemine 

taşımak siyasi partilerin asli görevidir… Siyaset anlayışımıza göre milletin iradesi 

esastır… Parti içi demokrasi, bireyin ve azınlık görüş sahiplerinin hukuku ve 

demokratik yarışma hakları sağlanarak geliştirilecektir… Seçim kanunu 

değiştirilecektir… Siyaset bir rant aracı görüntüsünden kurtarılacaktır.”793 “2.4-

Hukuk ve Adalet” başlığı altında “yeni bir ‘toplum sözleşmesi’ kurmayı hedefleyen, 

tümüyle yeni bir anayasa önerisi hazırlanacaktır.”794 vaadi seçmene ilan edilmektedir. 

Devamında “2.5-Demokratikleşme ve Sivil Toplum” başlığı altında partinin çoğulcu 

siyaset yaklaşımı tanımlanmaktadır; “Çağdaş demokrasinin en çok önemsenen 

niteliklerinden biri çoğunluğun hiçbir şart altında temel hak ve hürriyetleri tartışma 

konusu yapmaması ve azınlıkta bulunanların hak ve özgürlüklerine saygılı olmasıdır… 

Demokrasilerin temel niteliklerinden biri olan toplantı ve gösteri özgürlüğünün daha 

etkili kullanılabilmesi için gerekli hukuki düzenlemeleri gerçekleştirecektir.”795 

Partinin siyasal söylemini ilk iki bölümünde ayrıntılı bir şekilde tanımlayan parti 

programı, ilerleyen sayfalarında sırasıyla üçüncü bölümde “Ekonomi”, dördüncü 

bölümde “Kamu Yönetimi”, beşinci bölümde “Sosyal Politikalar”, altınca bölümde 

“Dış Politika” alanındaki siyasi yaklaşımları tespit ettikten sonra “Sonuç” başlığını 

taşıyan yedinci ve son bölümündeki genel değerlendirmelerle şu şekilde son 

bulmaktadır;  

“…partimiz, bütün politikalarının merkezine bireyi koymuştur. Başta düşünce, ifade, 

inanç, eğitim, örgütlenme ve teşebbüs özgürlükleri olmak üzere bütün sivil ve siyasi 

özgürlükleri, çoğulculuğun, barış ve uzlaşmanın temel şartı olarak görüyoruz… Bizim 

 
792 AK Parti Programı, (Çevrimiçi), Temel Haklar ve Siyasi İlkeler Bölümü ve 2.1-Temel Hak ve 

Özgürlükler 
793 AK Parti Programı, (Çevrimiçi), Temel Haklar ve Siyasi İlkeler Bölümü ve 2.2-Siyasi İlkeler  
794 AK Parti Programı, (Çevrimiçi), Temel Haklar ve Siyasi İlkeler Bölümü ve 2.4-Hukuk ve Adalet 
795 AK Parti Programı, (Çevrimiçi), Temel Haklar ve Siyasi İlkeler Bölümü ve 2.5-Demokratikleşme 

ve Sivil Toplum  



 238 

demokratik anlayışımızda farklılıkların birbirine dönüşme mecburiyeti yoktur… 

Dayatan, direten, rant dağıtan bir devlet değil; düzenleyen, denetleyen, fırsat yaratan, 

teşvik eden ve yol gösteren bir devlet, 21. yüzyılın hakim demokratik anlayışının bir 

gereğidir… Partimiz, bu programdaki ilkeler çerçevesinde Türkiye’ye hizmeti esas alan 

bir kitle partisidir.”796 

MGH geleneğinden keskin hatlarla ayrışan yeni bir siyasal kimlik üreten AK Parti, bu 

kimliğin ayırıcı unsurlarını her fırsatta kamuoyu ile paylaşmaya özen göstermiştir. 

Kurumsal siyasal sistem içerisinde yeni bir siyasi alan üretme ve meşru bir siyasal 

aktör olarak kabul görme arayışı bu süreçte belirleyici faktör olmuştur. 

3.1.5. Fazilet Partisi İçinde Yaşanan Ayrışma Sürecinin Analizi 

Kurumsalcı yaklaşıma göre bir siyasi partinin içinde yer aldığı siyasal çevrede meşru 

bir aktör olarak kabul görmesi, örgütün devamlılığı için temel bir unsurdur. Kurumsal 

çevrede kabul görmüş kurallar ile normlara uygun bir pozisyon geliştirme yeteneğinin 

belirleyeceği meşruiyet kazanma süreci, en yalın ifadesiyle bir uyumlanma sürecidir. 

Bu sürecin yönetilmesi görevi örgütün liderliğinden beklenecek olup bu görevin yerine 

getirilmesindeki bir zafiyet meşruiyet krizine dönüşecektir. Bu bağlamda Türk siyasal 

yaşamının iktidar elitleri tarafından meşru bir aktör olarak kabul görme noktasında 

daima bir krizle karşılaşan MGH partileri, devletin düzenleyici kurumları tarafından 

takibata uğramış ve kapatma kararlarıyla siyasal alandan tasfiye edilmişlerdir. Bu 

çerçevede MNP, MSP ve 80’lerden sonra kurulan siyasal kurumsal yapıda yeni bir 

arayışı simgeleyen RP kapatılarak siyasal çevreden dışlanmışlardır. 

Siyasal sistemin içerisindeki değişim süreçlerini ve örgütlerin hedeflerine giderken 

tercih edecekleri siyasi yaklaşımların üreteceği krizleri minimum gerilim ile aşması 

beklenecek olan liderliğin bu fonksiyonunu yerine getirmemesi meşruiyet sorununu 

derinleştirecektir.797 RP’nin kapatılmasının ardından yeni bir siyasallaşma arayışı 

olarak FP’nin siyasal kurumsal çevrede kabul görmemesi, onun da kapatma davasıyla 

karşılaşması FP liderliğinin yetkinliğini sorgulatır hale getirmiştir. Parti içi paydaşların 

sorunları çözecek yeni bir siyasal alanın açılması yönündeki beklentilerinin 

 
796 AK Parti Programı, (Çevrimiçi), Sonuç Bölümü 
797 LaPalombara ve Weiner, “The Origin and Development of Political Parties”, s.14-15; Alkan, 

“Siyaset Bilimine Giriş”, s.210 



 239 

karşılanmaması, hem partinin geleneksel liderliğini sorgulanmasına, hem de buna 

bağlı yeni bir çıkış formülü etrafında parti içi muhalefetin canlanmasına neden 

olmuştur.  

Siyasal partilerin oluşum süreçlerini açıklayan kurumsalcı yaklaşımın tespit ettiği 

kuruluş unsurlardan meşruiyet krizi MGH partileri için öncelikli sorun olmuştur. 

Siyasal sistem içerisinde kimlerin, hangi yetkiyle ve hangi sınırlar içinde siyaset 

yapacağını belirlemek için yapılan tartışmalar olarak karşımıza çıkan meşruiyet krizi 

FP’nin kuruluş sürecinde de çözülememiştir. Siyasi partilerin içinde yer aldıkları 

siyasal sistemin hakim değerleri üzerinden partiye yönelen beklentiler ile değişim 

baskılarının “çatışma çözüm yaklaşımı” içinde yönetilmesi parti yönetiminden 

beklenmektedir. Ancak genel olarak siyasi partilerin yaşadıkları siyasi katılım, 

meşruiyet ve entegrasyon/bütünleşme krizlerinin yanında güncel gelişmelere bağlı 

olarak sistem aktörleri ile parti arasında gündeme gelecek çatışmaların çözülmesi de 

büyük bir öneme sahiptir. Çatışma yönetim yetkinliğini kullanarak siyaset 

mekanizmasının karşılaştığı güncel sorunların üstesinden gelme görevi, parti 

liderliğinin yetkinliği ile yakından ilgilidir. Bu genel yaklaşımla MGH’deki tarihsel 

sürece bakıldığında, Erbakan başta olmak üzere partinin kurucu ilk kuşak ekibinin 

ortaya koyduğu performans parti teşkilatları tarafından yeterli görülmemiştir.  

Siyasal parti kurumsallaşmasının uyarlanabilirlik göstergesi üzerinden bakıldığında, 

parti içinde barışçı yollarla lider değişimi ve partinin kaçıncı kuşak tarafından 

yönetildiği unsurları bakımından MGH içinde bir liderlik krizi söz konusu olmuştur. 

Partinin hala kurucu ilk kuşak ekip tarafından yönetilmesi ve kendi içinde henüz 

barışçı yollarla iktidar değişimi gerçekleşmemiş olması, FP döneminde Erbakan ve 

yakın çalışma ekibine yönelik ciddi bir muhalefetin oluşmasına neden olmuştur. 

Erdoğan başta olmak üzere yenilikçi ekip, partinin iç dinamiklerini kullanarak 

geleneksel liderliği değiştirmek için kongre sürecinde bir çalışma yapmış ancak 

başarılı olamamışlardır. Parti yönetiminin sayısal olarak galibiyeti ile sonuçlanan 

kongre yarışının devamında, partinin iç mekanizmalarının daha da sınırlandırılması, 

Erdoğan ve arkadaşları için bir katılma krizine dönüşmüştür.  Barışçı yollarla lider 



 240 

değişimi talebi ve katılma krizinin derinleştirdiği ayrışma süreci, parti içi muhalefetin 

alternatif kurumsallaşma arayışına ivme kazandırmıştır. 

Siyasi partilerin kurumsal çevreye entegre olmak üzere girdikleri arayışın bir 

yansıması da, kabul gören normlara ve kurallarla uyumlu siyasal kimliğin 

dönüştürülmesidir. Evrensel değerler üzerinden siyasal konumunu tanımlayarak yeni 

bir siyasal kimlik ile kurumsal çevrede meşru bir aktör olarak kabul görme arayışı AK 

Parti için de söz konusudur. Bu bağlamda parti programında hem “geleneğin ve 

geçmişin birikiminden” hem de siyasal merkezin aşina olduğu ve akredite bir kimlik 

unsurlarını çağrıştıran muhafazakar kavramlarla kendini tanımlamaya yönelmiştir. 

Politika belgelerinde MGH’den ayrışmaya büyük özen göstermiş ve “milli ve manevi” 

kavramları kullanmaktan kaçınarak bu mirası geride bırakmak için büyük özen 

göstermiştir. AK Parti nezdinde kurumsal çevreye uyumlanma arayışının bir diğer 

göstergesi, AB’ye tam üyelik hedefinin güçlü bir şekilde gündeme getirilmesi ve parti 

programında “dünya gerçekleriyle paralel” bir dış politika vurgusu yapılmasıdır. 

Cumhuriyetin modernleşme projesinin temel politikası olarak Batı bloğunun parçası 

olma yaklaşımıyla uyumlu bir şekilde AK Parti, ideolojik yönelimler yerine çağdaş 

demokratik değerler üzerinden bir dış politikanın yeni siyasi kimliğinin temel bir 

unsuru olacağını ilan etmiştir. 

Örgütlerin ilan ettikleri hedefleri gerçekleştirme yetkinliğine sahip olması, parti içi 

grupların beklentilerini kurumsal bir bütünlük içinde yönetebilmek için önemlidir. Bu 

bağlamda siyasal kurumsallaşmanın göstergelerinden biri olarak birlik ve tutarlılık 

unsurun en önemli tezahürü bu kapsamda görünür olacaktır. MGH’nin kısıtlı bir lider 

ekip tarafından tanımlanan soyut içerikli söylemlerinin karşısında AK Parti, insanların 

günlük sorunlarına çözüm üreten güçlü bir hizmet siyasetini gündeme getirmiştir. Parti 

programında “özgün ve kalıcı çözümler ile topluma hizmet etmeyi esas” alınacağının 

vaat edilmesi, siyaset ile günlük yaşam arasında pratik ve pragmatik bir ilişki 

kurulduğu anlamına gelmektedir. AK Parti’nin halk desteğini güçlendirmek için ön 

plana çıkardığı hizmet vurgusu, siyasal söylemini soyut yaklaşımlar üzerine kurmakla 

eleştirilen MGH ile arasındaki temel ayrışma noktalarından biri olmuştur.  



 241 

AK Parti’nin geliştirdiği yeni siyasal söylem aynı zamanda, Cumhuriyet rejiminin 

pozitivist modernleşme projesiyle siyasal sistemden uzaklaşan geniş toplum 

kesimlerini yeniden siyasal sistem ile iletişime geçirmiştir. Bu şekilde kurumsalcı 

yaklaşımın katılma ve entegrasyon krizi olarak tanımladığı siyasal bunalımların 

çözümü noktasında yeni muhafazakar kimlik bütünleştirici bir rol üstlenmiştir. 

Geleneksel değerleri önceleyen kamuoyu ile rejim arasında tarihsel tecrübe üzerinden 

bozulmuş olan ilişkiyi onararıcı yeni bir enstrüman işlevi yerine getirilmiştir. Aynı 

şekilde MGH’ne destek veren seçmen kitlesinin partilerinin sürekli kapatılması 

nedeniyle yaşadığı sistemden dışlanmışlık duygusu hafifletilmiş, bu partiyi oluşturan 

kadronun tanıdık isimlerden oluşması söz konusu dışlanmışlığı törpülemiştir. Bu 

kitlenin temel beklentileri arasındaki dini değerlerin yeni kimlik altında siyasal 

sistemde temsil edilmeye başlaması, devlete uzak olan bu kitleyi devletin kurumsal 

yapısına yakınlaştırmıştır. Bu yakınlaşma süreci, siyasal sistemin daha geniş bir 

toplumsal kesim tarafından kabullenilmesini sağlamıştır. 

 

3.2. SİYASAL KURUMSALLAŞMA UNSURU OLARAK 

MUHAFAZAKAR DEMOKRASİ SÖYLEMİ 

AK Parti’nin siyasal kimlik olarak deklare ettiği “muhafazakar demokrasi” kavramı 

ile partinin kendisini konumlamak istediği politik eksen arasında yakın bir ilişki söz 

konusudur. Muhafazakarlık kavramının siyasi literatürde açık bir tanıma sahip 

olmadığına dair yapılan tartışmalara girmeden önce, AK Parti’nin neden böyle bir 

siyasal kimliği tercih ettiğini anlamaya çalışmalıyız. Bu doğrultuda AK Parti’nin 

“muhafazakar demokrasi” tercihini değerlendiren Akdoğan, uzun yıllar dışa kapalı bir 

söyleme bağlı kalarak İslamcı gelenek içerisinde siyaset yapmayı denemiş olan parti 

kurucularının, bu tercih ile evrensel değerlere vurgu yaparak kendilerine siyasal alanda 

yer açma çabalarına vurgu yapmaktadır; “Muhafazakar demokrasi yerel kültürleri ve 

var olan toplumsal kazanımları gözeterek, ama uluslar arası normlar ve evrensel 

değerleri de dikkate alarak bir siyasal kültür üretmek amacındadır.”798 Mahçupyan, 

 
798 Yalçın Akdoğan, “Yeni Siyaset Tarzı Arayışları”, Radikal, 08.10.2003 



 242 

partinin evrensel değerler üzerinden inşa edeceği yeni siyasi kimliğin bir tercihten 

ziyade, daha çok partinin ihtiyacı olan yaşam alanını üretmek için bir zorunluluğa denk 

geldiğini şu sözlerle ifade etmektedir; “Türkiye’nin ‘yeni’ Müslümanları kültürel 

kimliklerini korurlarken, aynı zamanda ‘dünya vatandaşı’ da olmak istiyorlar. Yerelle 

evrenselin birleşmesi, AKP için kulağa hoş gelen postmodern bir önerme değil; var 

olmanın asgari koşulu”dur.799  

Erdoğan kurduğu 59. Hükümetin programını açıklarken partisinin muhafazakar 

kimliğini şu temel yaklaşımlar üzerinden izah etmiştir: “muhafazakarlık, kendi 

düşünce geleneği içerisinde test edilmiş bir siyasal tutumdur, tüm dayatmacı baskı ve 

güç odaklanmasına karşı bir duruşa sahiptir, tüm toplum mühendisliklerine karşıdır, 

sınırlı bir devlet yaklaşımı ile doğmatik olan her ne varsa karşısında konumlanmayı 

ifade eder, bireyi korumak için önce toplumu ve onun temel taşı olan ailenin 

korunması kaçınılmazdır”.800 Erdoğan yeni kurdukları partinin belirli bir düşünce ve 

siyasal bakiye ile ilişkilendirilmesini istemediklerini, bunun yerine geniş bir alana 

yayılımı olan bir siyasi kimliği seçerek kendilerinin ihtiyaçlarına uyumlandırdıklarını 

özellikle ifade etmektedir; “AK Parti geçmişten veya bir medeniyet havzasından 

siyaset çizgisi ödünç almak yerine, kendi düşünce geleneğiyle dünya genelinde de test 

edilen bir siyasal tutumu yeniden üretmeyi doğru bulmaktadır.”801 

Türk siyasal yaşamında partilerin kendi siyasi kimliklerini tanımlarken 

“muhafazakarlık” kavramını kullanmalarına pek rastlanmadığından olsa gerek, AK 

Parti’nin “muhafazakar demokrasi” söyleminde, “demokrasi”den daha çok 

“muhafazakarlık” tanımının işlevi veya tercih edilişi üzerine pek çok yorum 

yapılmıştır. Bu yorumlara baktığımızda irili ufaklı birçok yaklaşım söz konusu olsa 

da, ön plana çıkan iki temel yaklaşım söz konusudur. Bunlardan ilki, yeni parti ile ilgili 

oluşacak kurumsal algının, mümkün olduğunca kurucuların İslamcı siyasi 

geçmişlerinin gölgesinin düşmesine mani olmak802; ikinci ana görüş ise, ilk yaklaşımı 

da kabul ederek parti liderliğinin laiklik konusunda aşırı hassas rejim aktörleri 

 
799 Etyen Mahçupyan, “AKP’nin Muhafazakar Demokrasisi”, Zaman, 03.02.2004 
800 Recep Tayyip Erdoğan, Türkiye Cumhuriyeti 59.Hükümet Programı, 18 Mart 2003, s.4-8 
801 Erdoğan, 59.Hükümet Programı, s.4 
802 İnceoğlu, “Türkiye’de Siyasal İslamcılığın Evrimi”, s.98; Türk, “Üçüncü Yol Kurgu ve AKP”, 

s.36; Mehmet Y.Yılmaz, “AKP’nin Muhafazakarlığı İslamcılık mı?”, Milliyet, 26.12.2003 



 243 

karşısında 28 Şubat’ta karşılaşılan bir baskıyla karşılaşmadan korunaklı bir siyasal 

faaliyet alanı üretme arayışı olduğu yönündedir.803 Bu ikinci görüş bakımından Toprak 

bu hususu şu şekilde değerlendirmektedir; “AKP liderleri, partinin kimliğini 

muhafazakar demokrat olarak tanımlamakta ve laiklikle alakalı konular üzerindeki 

tartışmalardan dikkatli bir şekilde kaçınmaktadır.”804 Partinin kurucularının İslamcı 

siyasi gelenekle aralarına koymak istedikleri mesafeye dikkat çeken Aktay, bu çabanın 

bilinçli bir tercihin sonucu olduğuna, parti liderliğinin eski çağrışımlarından “kerhen 

ve söylemle değil, aynı zamanda bilerek isteyerek ve fiili uygulamalarla uzak 

durmaya”805 çalıştığına vurgu yapmaktadır. 

AK Parti, kurucu kadrolarının geçmişlerinden ötürü Milli Görüş geleneğiyle 

ilişkilendirilmesini yönetmeye çalışırken aynı zamanda kamuoyu nezdinde bu eski 

bakiyeden kurtulmayı sağlayacak bir formül olarak bu yeni siyasal kimliği önemli bir 

araç görmüşlerdir. Parti liderliğinin ortaya koyduğu bu yeni tanımlamayla hem bu 

hareketin yeni bir siyasi kurumsallaşma olduğu vurgulanmakta, hem de batılı 

demokrasilerin aşina olduğu bir kavramsal ifade ekseninde, iç ve dış siyasal kamuoyu 

karşısında meşruiyet arayışına katkı yapacağı beklentisi gözetilmiştir.806 Bu hususta 

Akdoğan, “kendisini muhafazakar demokrat olarak tanımlayan” AK Parti’nin bu 

tanım üzerinden geliştirdiği meşruiyet arayışının nedenlerinden birisi olarak 

Türkiye’nin siyasi gerçeklerinin zorlayıcı etkisini ifade ederken, aynı zamanda bu 

söylemin bir toplumsal tabana yaslandığına işaret etmektedir; “AKP İslamcı bir 

hareketin siyaset düzleminde devam ettirilemeyeceği kanaatiyle kendisini merkez sağa 

çekmeye çalışmaktadır…Bu reel politik sadece devletin refleksleri ve 

hassasiyetlerinden değil, milletin talep ve beklentilerinden de kaynaklanmaktadır.”807 

Partinin meşruiyet arayışında “muhafazakarlık” tanımını ön plana çıkarmasına karşın, 

iç ve dış kamuoyuna verdiği farklı mesaj içerikleriyle bu kavramın iki yönlü işlevini 

vurgulayan görüşler de dile getirilmiştir. Bu kapsamda Türk, “Muhafazakarlık, içeriye 

halkın geleneksel değerlerinin savunucusu olduğu ‘dışarıya’ ise uyumlu, ne olduğu 

 
803 Çınar, “AKP ve İslami Hareketler”, s.313 
804 Toprak, “Islam and Democracy in Turkey”, s.184 
805 Yasin Aktay, “İkrar ile İnkar Arasında AK Parti’nin Kimliği”, Anlayış, S:31, Aralık 2005, s.54 
806 Akdoğan, AK Parti ve Muhafazakar Demokrasi, s.122; Dağı, a.g.e., s.125 
807 Akdoğan, “Siyasal İslam’dan Muhafazakar Demokratlığa”, s.23 



 244 

belli, ılımlı bir siyasetin izleyicisi olduğu mesajlarını verdiği düşünülerek 

sahiplenilir.” tespitini yapmaktadır.808  

AK Parti’nin siyasal kimliği üzerine yapılan tartışmalarda, partinin muhafazakarlık ve 

demokrasi kavramlarına yaptığı vurgunun yanında batılı liberal sistemler ile parti 

arasında bir ilişki kurma yaklaşımının etkili olduğuna dair yorumlar söz konusu 

olmuştur. Bu kapsamda, bu siyasi kimlik tanımının özgün bir nitelik taşımayıp, 

uluslararası liberal konjonktürden yararlanmak isteyen pragmatist bir yaklaşımdan öte 

derinlikli bir anlam taşımadığına dair görüşler söz konusudur. İnsel, AK Parti’nin 

neoliberal politikaların yedeğinde kendisine siyasal alanda yer edinme çabalarıyla yeni 

kentli burjuva arasındaki etkileşime işaret çeker. Bu doğrultuda geleneksel olarak 

devletle arasını iyi tutmuş ve içine kapanık pazarın nimetlerinden yararlanmasını 

bilmiş büyük kentlerin geleneksel burjuva sınıfından farklı olarak partiyi, yaslandığı 

yeni sosyo-ekonomik sınıflar üzerinden anlamaya çalışmaktadır; “AKP, Türkiye 

geleneksel sağından farklı olarak, sadece taşra kentlilerinin değil, büyük kentin 

geleneksel burjuvazisinin dışladığı yeni kent burjuvalarının temsil tekeline 

oynuyor.”809 

Geniş bir toplumsal koalisyonu çatısı altında bir araya getiren partinin temsil ettiği 

geniş kitle hem kendisine yönelik yapılan tanımların çeşitlilik ihtiva etmesine, hem de 

siyasal söyleminin içeriğinin tespit edilirken farklı açıklamaların yapılmasına neden 

olmuştur. Bulaç, “Müslüman Demokrat, Muhafazakar Demokrat, Demokrat ve Merkez 

Sağ” başta olmak üzere farklı tanımlar üzerinden değerlendirilen partinin, sahip 

olduğu bu tanım çeşitliliğinin temsil ettiği sosyal ve kültürel taban bakımından da 

karşımıza çıktığını vurgulamaktadır. Yazar tarafından “Göçün ve kentin sınıfı” genel 

tanımı altında sıralanan partinin sosyal tabanının temel bileşenleri şu şekilde 

detaylandırmaktadır; 

1. Dünya ile entegre olmak isteyen iş adamları,  

2. Liberal politikalara koşut olarak ortaya çıkan yeni girişimci sınıf,  

 
808 Duygu Türk, “Üçüncü Yol Kurgu ve AKP”, Birikim, İstanbul, Sayı:204, Nisan 2006, s.36 
809 Ahmet İnsel, “AKP’nin Piyasa Toplumu Hedefi”, Birikim, Sayı:184-185, Ağustos-Eylül 2004, 

s.25 



 245 

3. Şehirlerin çevresinde konumlanmış ve sosyal politikalarla destek arayışındaki 

yoksul kitleler,  

4. Geleneksel üretim araçlarını modernize etmek ve pazarlara girişlerde 

desteklenmek için korumacı politikalarla desteklenmek isteyen tarım kesimleri, 

5. Açık toplum beklentileriyle uyumlu hak ve özgürlükler üzerinden örgütlenme 

alanlarını genişletmek isteyen sivil toplum örgütleri, 

6. Kamusal alanda dini görünümleriyle kendilerini ifade etmek isteyen diğer grup ve 

cemaatler. Burada sıralanan her kesimin kendine özgü farklı beklentilere sahip 

olması karşısında ortalama bir siyaset üretme zorunluluğu ve bu zorunluluğa bağlı 

olarak AK Parti’nin uzlaşı arayışının siyasal söylemine yönelik etkilerinin olması 

beklenecek bir durumdur.810 

Kapitalizmin yaygın pazar arayışı için zorunlu olan sosyal taban ihtiyacı ile AK 

Parti’nin misyonu arasında ilişki kuran Ekber, AK Parti’nin “kararlı neoliberal 

çizgisiyle günümüz kapitalizminin sosyalizasyonu anlamında güçlü bir hegemonya 

projesine”811 dayandığını iddia etmiş ve partinin “rejimin sivilleşmesiyle devletin 

neoliberal yeniden yapılandırılması” şeklinde tanımlanacak “bir biriyle iç içe geçen 

ikili bir görevle karşı karşıya olduğu”nu812 dile getirmiştir.813 Neoliberal politikaların 

AK Parti üzerindeki etkisini daha genel çerçeveden değerlendiren Aras, bu ilişkiyi bir 

karşılaşma ve sonrasında kitlelerin desteğini beraberinde getirecek bir kırılma şeklinde 

tanımlamaktadır; “Türkiye’de siyasal İslam’ın neo-liberal bakış açısıyla karşılaşması 

sonucu strateji ve düşünüşünde bir kırılmaya şahit olduk ki bu karşılaşma İslamcı 

partinin kitlesel kabulüne yol açmıştır.”814 

 
810 Bulaç, Göçün ve Kentin İktidarı, s.95, 117 
811 Doğan, “28 Şubat Dönemecinden AKP’li Yıllara İslamcı Sermaye”, s.49 
812 Doğan, a.g.e., s.50 
813 AK Parti’nin neoliberal politikalar bakımından üstlendiği işlevi işaretlemek üzere Doğan, 

özelleştirmeler kapsamında işletmenin yeni sahibine, eski işçileri daha güvencesiz bir statü olan 4C 

kapsamında sözleşmeli olarak çalıştırma imkanı veren düzenlemeye karşı Tekel işçilerinin 2009 

yılının sonlarında başlattıkları ve 2010 yılına taşan eylemleri karşısında takındığı sert tutumu örnek 

olarak göstermektedir. Bkz.: Doğan, a.g.e., s.50; Yine bu kapsamda başka bir örnek olarak Şişecam 

çalışanlarının yapacağı grevin, “milli güvenliği bozucu” bulunmasından dolayı, Milli Güvenlik Kurulu 

Genel Sekreterliği’nin olumlu görüşüne rağmen hükümet tarafından ertelenmesi gösterilmektedir. 

Bkz.: Aziz Çelik, “Muhafazakar Demokrasinin Grevle İmtihanı”, Radikal İki, 01.02.2004, s.7 
814 Bülent Aras, “Türkiye’de Siyasal İslam Üzerine Dört Eleştirel Varsayım”, Bilgi ve Düşünce, S:3, 

Aralık 2002, s.28 



 246 

Kuramsal düzeyde eleştirilebilecek bir unsur olarak görmekle birlikte “muhafazakar 

demokrasi” kavramının AK Parti bakımından hem ideolojik hem de stratejik ikili bir 

fonksiyonu icra ettiğine dikkat çeken Keyman, böylece partinin yeni toplumsal 

katmanlarla ilişki kurmasında bu tanımlamanın fonksiyonel olduğunu belirtmiştir. Bu 

tanımlamanın muğlak çağrışımları sayesinde AK Parti, farklı sosyo-ekonomik 

kesimlere farklı mesajları aynı anda verebilmiş ve kendisini merkez sağ bir parti olarak 

konumlandırma ve devamında bu konum üzerinden siyasi merkezi yeniden tanımlama 

imkanı bulduğuna işaret etmektedir.  

Keyman, siyasi söylem üzerinden partinin toplumsal tabanını derinleştirmesinin aynı 

zamanda meşruiyet arayışına katkı yapacağını şu şekilde ifade etmiştir; “Bu kavram 

yoluyla, AKP hem kendisini merkez sağ bir parti olarak tanımlama olasılığını bulacak, 

hem de kuracağı siyasi merkeze demokrat ama muhafazakar bir nitelik vererek, 

kendisinin toplum üzerindeki siyasi meşruiyetini sağlamış ve yaygınlaştırmış 

olacak”tır.815 Böylece MGH partilerinin geleneksel tabanını muhafazakarlık kavramı 

üzerinden kendisine yakın tutmaya çalışırken, söylem siyasetinin ötesinde hizmet 

siyaseti yapacağının ilanıyla dindar kesimlerin ötesinde daha geniş bir kitleyi 

hedefleyerek siyaset yapmayacağının altını güçlü bir şekilde çizerek toplumsal 

tabanını genişletme yoluna gitmiştir.816 1994 seçimlerinden sonra Refah Partisi’nin 

kazandığı belediyelerde sergilenen performans, etkin ve yaygın hizmet belediyeciliği 

anlayışı olumlu bir miras olarak kullanılmıştır. Bu kapsamda “geniş kesimlerle iletişim 

kurmayı gerekli kılan belediye faaliyetleri” kullanılarak AK Parti’ye karşı kullanılan 

muhalif kesimlerin olumsuz yaklaşımları törpülenmiştir.817 

AK Parti’nin muhafazakarlık kavramının yedeğinde dini değerleri sahiplenerek siyasal 

merkeze yerleşme çabasının, Türk siyasal yaşamındaki tarihsel bir gerilim hattını 

tekrar gündeme getireceğini ifade eden yaklaşımlar da söz konusu olmuştur. Bu 

yaklaşıma göre her türlü İslami içeriği varlık alanına yönelik bir saldırı olarak 

yorumlamaya eğilimli olan Cumhuriyetçi laik elitlerin, AK Parti’nin merkez bir parti 

 
815 E.Fuat Keyman, “AKP ve Muhafazakar Demokrasi”, Radikal İki, 25.01.2004, s.3 
816 Çınar, Siyasal Bir Sorun Olarak İslamcılık, s.110 
817 Yerel belediyecilik tecrübesinin Ak Parti’nin yerel teşkilatlanma süreçlerine yaptığı katkı için 

Bkz.: Sevinç Doğan, Mahalledeki AKP: Parti İşleyişi, Taban Mobilizasyonu ve Siyasal 

Yabancılaşma, İstanbul, İletişim Yayınları, 2016, s.173-182 



 247 

olmaya yönelik yapacağı her türlü siyasi hamlenin karşısında yer alacağı 

düşünülmektedir.818 Partinin, Milli Görüş geleneği ve İslamcı siyaset ile arasına 

mesafe koyma çabalarına, siyasi konumunu muhafazakar demokrat olarak 

tanımlamasına, yeni ve farklı bir siyasal söylemle kitlelere seslenmesine karşın, iki 

kesim ısrarla İslamcı Kimlik üzerinden bu partiyi tanımlamakta ısrarcı olmuştur. 

Merkez siyasetin katı laiklik taraftarı muhalefet ile bazı İslamcı kesimler parti ile 

İslami kimlik arasında görünür ya da görünmez bağlar olduğunda ısrar etmişlerdir.819 

Siyasal alan içerisinde kitlelerin güvenini kaybeden eski siyasi söylemlerin sınırlarının 

ötesine geçerek AK Parti “muhafazakar demokrasi” kavramını “Türkiye’nin sosyo-

ekonomik yapısı içerisinde” yeniden formatlamaya çalışmıştır. Bunu gergin süreçlere 

aşina olan Türk siyasetinde “makul bir siyasi çizgi üretebilmek”820 için olumlu bir 

gelişme olarak gören yaklaşımların yanında, bu yeni siyasi kimliğe karşı ciddi 

eleştiriler de gündeme gelmiştir. İslami gelenek içerisinden seslenen Kaplan, “ılımlı 

İslam” projesi ile birlikte değerlendirdiği bu kavramı, hem muğlak içeriği hem de bu 

kavramlaştırmaya yüklenen anlamlar bakımından bu girişimi kritik etmekte821  ve 

Batı’ya yönelik genel bir medeniyet okuması üzerinden yaptığı değerlendirmesini 

“İslam’ı protestanlaştırma’ya… sadece bireysel inanç meselesi haline getirerek 

laikleştirmeye ve İslam’ın entelektüel, siyasi, ekonomik, toplumsal ve kültürel 

taleplerini iptal etmeye çalışmak”822 şeklinde tanımlamaktadır.  

Eleştirel bir yaklaşımla bu siyasi kimlik tanımının partiye destek veren sosyal tabanın 

“dinamizmi ile beklentilerine” yanıt vermekten çok uzak olduğuna işaret eden Emre, 

taban ile bu tabanın taleplerine yanıt üretmek üzere ortaya konan siyasal kimlik 

arasındaki uyumsuzluğun “muhafazakarlık” kavramı bağlamında giderilmeye 

çalışıldığına işaret etmektedir.823 Muhafazakarlık üzerine inşa edilecek bir söylemin 

“küresel sermayenin ürettiği kavramlara, modellere teslim” olma anlamı taşıyacağına 

özellikle vurgu yapan Emre, yapılmakta olanın yeni bir siyaset üretmekten çok, 

 
818 Heper-Toktaş, “Islam, Modernity, and Democrasy” s.179 
819 Dağı, a.g.e., s.128 
820 Yalçın Akdoğan, “Yeni Kavramlar Üretebilmek”, Yeni Şafak, 12.01.2004 
821 Yusuf Kaplan, “Muhafazakar Demokrasi mi?”, Yeni Şafak, 14.01.2004, s.10 
822 Yusuf Kaplan, “Muhafazakar Demokrasi-1”, Yeni Şafak, 12.01.2004, s.10 
823 Akif Emre, “Muhafazakarlık Bir Toplum Mühendisliği midir?”, Yeni Şafak, 13.01.2004, s.10 



 248 

“Merkez-sağ tutuculuğunu dönüşüm, dinamizm gibi sunarak, ödünç alınmış mayınlı 

kavramlarla siyaset”824 yapmak anlamına geldiğini söylemektedir. 

Benzer şekilde AK Parti’nin destek aldığı toplumsal tabanın temel talebinin “değişim” 

olduğuna vurgu yaparak, muhafazakarlığın statükoyu ve mevcut siyasal sistemi 

koruma anlayışı nedeniyle yanlış bir kimlik tanımı olduğunu ifade eden eleştiriler söz 

konusu olmuştur; “AK Parti’nin belirlediği siyasi konsept, temsil ettiği kitle ile uyumlu 

değil. Türkiye’deki toplumsal temsile başka bir isim bulmak zorundayız. ‘Muhafazakar 

demokratlık’ havada kalan bir kavram.”825 Bu tanımlamanın değişim olgusuna 

mesafeli bir içeriği çağrıştırdığı üzerinden dile getirilen bu eleştiriler kapsamında 

devamla bu partinin “bütünüyle bu (İslami O.Ö.) mirasın kaynaklarını kullanmasına 

rağmen” kimliğini inşa ederken yaptığı “dine dayalı veya İslami/İslamcı olmayan bir 

parti”826 vurgusunun herhangi bir teorik zemininin olmadığı vurgulanmıştır. Bu teorik 

zemin olmayışının doğuracağı olumsuz sonuçlara RP’nin yaşadığı sonuç üzerinden 

dikkat çekilmiştir; “Teorik/kelami zemini sağlam olmayan bir hareket eninde sonunda 

tuzağa düşer; RP tecrübesi bunun en somut ve trajik örneği oldu.”827 Partiyi ön plana 

çıkaran toplumsal dinamiklerin tamamının “çevrenin aktörleri” olarak “kent 

yoksulları, tarım kesimi ve Anadolu girişimcisi” kesimlerinin bir araya gelmesinden 

oluşmasına karşın AK Parti’nin siyaseten merkezileşmesinin büyük bir yanılgı olacağı 

bu eleştirel yaklaşımın odak noktasıdır.828 

Bu eleştirilere karşın Dursun, mevcut koşullarda bu siyasi kimliğin alternatifi 

olmadığına ve geçerli bir kullanım gerekçesi olduğuna şu tespitle işaret etmektedir; 

“AK Parti’nin duruşunu, tercihlerini ve tasavvurlarını ifade edecek herkesin üzerinde 

uzlaştığı/uzlaşabildiği başka bir kavram var mıdır? Bu soruya tatminkar bir cevap 

vermedikçe ‘muhafazakar demokrasi’ kavramını kullanmaktan başka çare de 

yoktur.”829 Aktay da muhafazakarlık söylemini, AK Parti bakımından “reel-politik 

 
824 Akif Emre, a.g.e., s.10 
825 Ali Bulaç, “Toplumsal karşılığı yok”, Zaman-Turkuaz, 11.01.2004, s.11 
826 Bulaç, “RP’nin Tecrübesi-AKP’nin Kaderi”, s.13 
827 Bulaç, “RP’nin Tecrübesi-AKP’nin Kaderi”, s.14 
828 Bulaç, Göçün ve Kentin İktidarı, s.69, 75, 93; Mehmet Gündem, “Yalçın Akdoğan Röportajı”, 

Dünden Bugüne Tercüman, 18.08.2003, s.13 
829 Davut Dursun, “Türk Muhafazakarlığı”, Yeni Şafak, 13.01.2004, s.15 



 249 

şartlarda kendine anlayış esirgenmemesi gereken mümkün ve meşru dili olarak”830 

tanımlamaktadır.  

“Muhafazakarlık” ile “değişim” arasındaki ilişkiyi mümkün olma ya da olmama 

üzerinden kategorik olarak değerlendirmekten kaçınan Çelik, muhafazakar hareketleri 

analiz ederken “sosyo-kültürel muhafazakarlık ve siyasal muhafazakarlık” 

kavramlarına atıf yaparak, konuya bu iki kavramsal yaklaşım üzerinden açıklama 

getirmektedir. Çelik’e göre Türk siyasetine damga vurmuş muhafazakar hareketlerin 

“sosyo-kültürel” düzeyde değişimden uzak düşmelerine karşın, “siyasal 

muhafazakarlık” söz konusu olduğunda, “muhafazakarlıktan uzak durarak belli 

oranda değişimi”831 desteklediklerine vurgu yapmaktadır.  

Muhafazakarlık ile değişim arasındaki ilişkiye dair yapılan tartışmalara literatürde çok 

sık rastlanmaktadır. Zira muhafazakarlığın geleneklere ve tarihselliğe yaptığı 

vurgunun, değişim karşıtlığı şeklinde algılanması bazen söz konusu olmuştur. Ancak 

muhafazakar yaklaşımda bizatihi karşı olunan değişim değil, tarihsel sürece yönelik 

devrimsel ve hızlı müdahalelere karşı duyulan bir güvensizliktir; buna mukabil “ılımlı, 

yavaş ve tedrici bir değişime evet denilir.”832 Aynı şekilde Akdoğan, muhafazakarlık 

düşüncesinin geleneksel kurumlara yaptığı vurgunun, değişime karşı bir tutum olarak 

algılanmaması gerektiğini, aksine değişimin mevcut yapıların özüne zarar vermeden, 

devrimci bir savrulmaya uğramadan,  “evrimci ve tedrici bir” şekilde gerçekleşmesi 

gerektiği düşüncesinin muhafazakarlarca kabul edildiğini söyler.833 Bu çerçevede 

muhafazakar düşüncenin değişim konusundaki tavrı gayet nettir. Toplum organik bir 

yapı olarak düşünüldüğünde, bu canlılığın doğal bir devinime sahip olacağı ve bu 

hareketliliğe bağlı olarak belirli bir değişim eğiliminin gerçekleşeceği kabul edilmiştir. 

Bu doğrultuda “değişim, hayatın temel nitelikleri arasındadır… muhafazakarlığın 

 
830 Aktay: “İkrar ile İnkar Arasında AK Parti’nin Kimliği”, s.51 
831 Ömer Çelik, “Sol ve muhafazakar gelenek”, Sabah, 18.01.2004 
832 E. Zeynep Güler, “Muhafazakarlık: Kadim Geleneğin Savunmasından Faydacılığa”, Modern 

Siyasal İdeolojiler, Haz. H.Birsen Örs, 3.bs., İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2009, 

s.136 
833 Yalçın Akdoğan, Muhafazakar Demokrasi, Ankara, 2003, s.6 



 250 

tepki duyduğu, toplumsal değişimi bazı doktriner esaslar/modeller/projeler yoluyla 

yönlendirmeye çalışan kitabi ideolojilerdir.”834  

Tüm bu değerlendirmelerin yanında AK Parti’nin dile getirdiği “Muhafazakar 

demokrasi” kimliği üzerinden yapılan değerlendirmelerde, geliştirilen yeni siyasetin 

aslında geleneksel sağ siyasetin yeni bir güncellemesi olduğu ve devamlılık ihtiva 

ettiğine işaret eden yaklaşımlar da söz konusu olmuştur.835 Mert bu devamlılık 

ilişkisini vurgulamak için seçilen siyasal kimlik özelinde, “Muhafazakar demokrat, 

merkez sağ siyasete bulunmuş yeni isimdir.”836 saptamasını yaptıktan sonra merkez 

sağ siyasi gelenek ile İslamcılık ve koyu milliyetçilik arasındaki ilişkiyi “aynı 

kaynaktan doğmuştur, ayrıştıkları alan kadar örtüştükleri alan vardır, aralarındaki 

geçişkenlik zannedildiğinden fazladır”837 sözleriyle özetlemektedir. Bu ilişkiyi 

devamlılık üzerinden tanımlayan Mert’in işaret ettiği diğer önemli bir nokta, merkez 

sağ geleneğin bir devamı olarak tanımladığı AK Parti’yi, bu geleneğin diğer 

partilerden ayıran en önemli özelliğinin, kurucu kadronun köken olarak ilk defa 

tümüyle; “toptan İslamcı bir geçmişten geliyor” olmasıdır.838  

Siyasal merkez tarafından kabul gören bir siyasal kurumsallaşma arayışı bağlamında 

muhafazakar demokrat kimliğin seçilmesinin tarihsel olarak anlaşılır bir karşılığı 

vardır. Zira çok partili dönemle birlikte kitlelerin farklı bir siyasi kimlik çatısı altında 

kendilerini ifade etme şansına kavuşmasına karşın, merkez siyasal elit tarafından 

yürütülmekte olan modernleşme projesi bakımından halk dönüştürülmesi gereken bir 

nesne olarak algılanmıştır. Aksi yönde oluşabilecek siyasal girişimler de askeri 

müdahalelerle engellenmiştir. Bu nedenle kurumsal siyasal merkezin modernleşme 

projesine karşı nispeten korunaklı bir siyasal ve sosyo-kültürel alan üretme gayreti 

içerisinde olan kesimler için “muhafazakar” eğilimleri kullanmak, geleneksel 

değerleri korumanın meşru bir yolu olarak kabul edilmiştir. Böylece çok partili 

yaşamdan itibaren sosyo-ekonomik ve siyasal yapının değişmesinden yana olan ve 

 
834  Nazım İrem, “Türk Muhafazakarlığı Üzerine Bazı Gözlemler”, Karizma, İstanbul, Sayı:17, Ocak-

Şubat-Mart 2004, s.15 
835 Akdoğan, AK Parti ve Muhafazakar Demokrasi, s.148 
836 Nuray Mert, “Merkez Sağın Yeni İsmi!”, Zaman-Turkuaz, 11.01.2004, s.10 
837 Mert, a.g.e., s.10 
838 Mert, Merkez Sağın Kısa Tarihi, s.36-37 



 251 

daha çok kendisini sağ siyasal alanda konumlandıran kitleler, sivil ve asker iktidar 

elitlerinin müdahalelerinden korunmak için “meşruiyet” krizini muhafazakarlık 

üzerinden aşmaya çalışmışlardır. Meşruiyet krizini aşmak üzere “değişim ve 

modernleşme olgusunu” teknik bir mesele olarak tanımlayan bu eğilim sahipleri, 

“modernleşmeci devletle” çatışmamak için “kalkınmacılığı, büyümeciliği bir 

meşruiyet ve varlık nedeni olarak” tanımlayarak, bunun üzerine de “kültürel bir 

muhafazakarlık” inşa etmişlerdi.839 

3.2.1. AK Parti’nin Muhafazakarlık Yaklaşımı 

28 Şubat post modern askeri darbesinin sert uygulamalarının etkisi siyaset yaptıkları 

partilerin kapatılmasıyla yaşayan AK Parti liderliği, yeni kurdukları partinin siyasal 

kimliğini muhafazakar demokrasi olarak belirlemişlerdir. Partiyi temsil eden isimlerin 

kuruluş sürecinde yaptığı açıklamalarda, müşahhas bir tanım olarak muhafazakar 

demokrasi ilan edilmiş olmasına karşın, yapılan açıklamalarda bu siyasal kimliğin ne 

olduğundan daha ziyade daha çok ne olmadığı izah edilmeye çalışılmıştır.840 Parti 

kurucularının siyasal alanda kendilerine sağlıklı bir yer edinme arayışlarının bir 

yansıması olarak, yeni partinin siyasal kimliğine yönelik yapılan tartışmalarda, o 

dönemin güncel ve kısır siyasal tartışmalardan uzak durma endişesi ön plana çıkmıştır. 

Siyasal kimlik tartışmalarında dikkat çeken diğer husus, AK Parti’nin kendi siyasal 

kimliği için yaptığı “muhafazakarlık” referansının, ideolojik ve düşünce bazında bir 

illiyetten ziyade, bu kavramın mevcut iç ve dış siyasal ortamda büyük sermaye, asker-

sivil hakim bürokrasi ve uluslararası hakim güçlerle çatışmadan uzak bir tutuma işaret 

eden işlevsel rolü ön plana çıkmıştır.841 

Bu çerçevede partinin siyasal kimlik seçimini, parti liderliğinin kendisini geçmişten 

kesin çizgilerle ayrıştırma gayreti olarak tanımlayan yaklaşıma göre, bu kimlik 

seçiminin altında üç temel faktörün etkili olduğunu belirtilmektedir; “(1) İç hukukun 

öngördüğü yasaklar ve mevzuat zorlukları; (2) Küresel güçlerin İslam’a ve 

 
839 Hasan Bülent Kahraman, “Türkiye’de Muhafazakarlığın Çelişkisi”, Radikal, 20.10.2003 
840 Cemal Fedayi, “AKP’nin Siyasal Kimliği Üzerine: Kimlik Arkadan Gelsin”, Muhafazakar 

Düşünce, Ankara, Sayı:1, Yaz 2004, s.156 
841 Bulaç, Göçün ve Kentin İktidarı, s.173 



 252 

İslamcılara karşı başlattığı savaş; (3) Siyasette ilkeleri, ahlaki dürüstlüğü ve adil 

kriterleri öngören İslamcılık yerine muhafazakar ideolojinin çok daha çabuk ve rahat 

iktidar imkanlarını sunması.”842 

Partinin siyasal kimliği olarak deklare edilen “muhafazakar demokrasi”, içeriğinin 

nasıl tanımlandığından daha ziyade, öncelikle mevcut siyasal iklimde partiye güvenli 

bir siyaset alanı üretmesi beklenen bir kavramsallaştırma olmuştur. Akdoğan, “AK 

Parti’nin muhafazakar demokrasi kavramıyla yapmaya çalıştığı, demokrasiye yeni bir 

tanım veya tür getirmek değil, bu terkip altında kendisine yeni bir kulvar açmaktır.”843 

tespitiyle bu duruma işaret etmektedir. Partileri kapatılan bir siyasi gelenek içerisinden 

ayrışarak yeni bir oluşuma giden kurucu kadro için, İslamcı siyasi geleneğin iktidar 

olduğunda dahi kendilerine siyaset yapma imkanı verilmemesi ve iktidar partisi 

olduğu halde RP’nin diğer Milli Görüş partileri gibi kapatılması, partinin ismi ile 

birlikte siyasal kimliğinin de ciddi bir yenilenmeye tabi tutulmasının gerektiği 

düşüncesini anlaşılır kılmaktadır. 

12 Eylül askeri darbesi sonrasında oluşan siyasi atmosferde, keskin siyasi söylemlerin 

terk edildiği, askeri vesayet altında yapılan anayasanın siyaset alanını sınırlandıran 

içeriği ve yeni siyasi partiler kanunun gölgesi altında siyaset yapmanın güçlükleri tüm 

siyasi aktörleri etkilemiştir. Bu kısıtlayıcı gelişmeler altında siyaset yapmak 

durumunda kalan MGH’den ayrışan AK Parti liderliği için muhafazakarlık, Türk 

siyasi yaşamında ön plana çıkan tüm siyasi geleneklerle ilişkisizliğinin bir göstergesi 

olarak ve bu anlamda herhangi bir olumsuz bakiyeye sahip olmamanın en kısa yolu 

olarak kullanılmıştır.844 Bu genel tespite karşılık bu siyasal kimlik tercihini sorunlu 

bulan eleştiriler söz konusu olmuştur. AK Parti’nin bu kavramı, “Türkiye’deki yaygın 

anlamıyla dini, milli ve yerli değerlere bağlılık” içeriğine işaret ederek kullanmasına 

karşın, muhafazakarlığın siyasi bir ideoloji olarak Batı’daki karşılığının mevcut sosyal 

ağların korunmasında menfaati olan kapitalist çevrelerin sahiplendiği statükocu bir 

kavram olduğundan hareketle, orta ve küçük ölçekli iş çevrelerine dayanan, reformcu 

 
842 Bulaç, a.g.e., s.19 
843 Akdoğan, AK Parti ve Muhafazakar Demokrasi, s.18 
844 Altun, “İslamcılığın Muhafazakar Demokrasiyle İmtihanı”, s.42; Akdoğan, “Siyasal İslam’dan 

Muhafazakar Demokratlığa”, s.23 



 253 

ve sosyal adaletten yana bir partinin kendisini muhafazakar demokrat olarak ifade 

etmesinin sorunlu bir yaklaşım olduğunu dile getiren eleştiriler söz konusu 

olmuştur.845 

Türkiye’de partilerin siyasi söylemlerinin seçmen kitlesinden daha ziyade merkez 

iktidar elitlerini önceleyerek kurgulandığını belirten Fedai’ye göre siyasi partilerin 

siyasi söyleminin “halkın tatmini (siyasal temsil) ile aydınlar ve devletin tatmini 

(resmi/siyasal meşruiyet)”846 şeklinde ikili rolü vardır. Bu anlamda ikinci fonksiyonun 

bir yansıması olarak, mevcut partilerden farklı olduğunu iddia eden bir hareket için 

hem geleneksel değerlerle barışık çağrışımıyla seçmen kitlesi ile sıcak temas kurmayı 

sağlayacak hem de sivil ve askeri bürokratik elite karşı kabul edilebilir bir pozisyon 

sağlayacak kimlik tanımı ile yola çıkmak makul görünmektedir. Bu doğrultuda 

“Muhafazakar demokrasi” tanımının, siyasal düşünce literatüründe ikili bir terkip 

olarak köklü bir tanımının olmaması ve “AKP’ye kavramın içeriğini kendisinin 

belirlemesi yönünde önemli bir fırsat sunuyor” olmasıyla, ulaşılmak istenen sonuçlar 

bakımından gayet işlevsel görülmüştür.847  

AK Parti’nin düalist çağrışımlı bir siyasal kimlikle yola çıkmasını tarihsel bir 

karşılaştırma yaparak değerlendiren Duran, Osmanlı’nın son dönemlerinde İslamcılık 

siyaseti içerisinde görünür olan İslam medeniyetinin değerlerini koruyarak terakki 

taraftarlığı arasındaki düalist yaklaşımla bu siyasal kimlik arasında benzerlik olduğuna 

işaret etmektedir. Avrupa karşısındaki gerileyişin önlenmesi için Batı medeniyetinin 

teknik kazanımların, İslam toplumlarının değerlerini koruyarak kazanılması 

gerektiğini vurgulayan görüşteki sentez üretme arayışı ile AK Parti’nin muhafazakar 

demokrasi söylemindeki liberal kazanımlar ile geleneksel değerler arasında “yeni bir 

toplumsal uzlaşı” üreterek yeni bir sentez kurma arayışının benzerliği dikkat 

çekmektedir.848 Bir medeniyetin ürettiklerini “maddi ve manevi varlıklar” ayrımına 

tabi tutarak kendi kültürel konumunu anlamlı kılma arayışı, “Batı’nın tekniği ile 

 
845 Tanıl Bora, “AK Parti, AK Parti’ye Karşı”, Radikal İKİ, 17.08.2003 
846 Fedai, a.g.e., s.155 
847 H.Bahadır Türk, H.Emrah Beriş, “Yeni Sağ ve Muhafazakar Demokrasi Arasında AKP”, Birikim, 

Mart 2004, s.104 
848 Burhanettin Duran, “AKP ve Dönüşümün Aracı Olarak Politika”, AK Parti: Toplumsal 

Değişimin Yeni Aktörleri, Haz. M.Hakan Yavuz, İstanbul, Kitap Yayınevi, 2010, s.337 



 254 

medeniyetini almak ama kültürünü ve değer yargılarını elemeden geçirme yaklaşımı” 

şeklinde Türkiye’deki muhafazakar kesimlerce daima dile getirilen bir sav 

olmuştur.849  

Bu tanımlamanın bir diğer işlevsel yanı ise, Türkiye’de siyasal alanda sürüp giden 

ideolojik zeminli siyasal tartışmaların hiçbiri “muhafazakar demokrat” tanımıyla ifade 

edilen yeni kimliğe direkt olarak temas etmiyordu. Böylece kendini sistemin sahibi ve 

koruyucusu olarak gören merkezi iktidar elitleriyle bir çatışma ortamında karşı karşıya 

gelinmeyeceğini düşünmek pek mümkündü. Mevcut siyasi tartışmaların içerisinde 

karşılığı olan bir siyasal kimliği sahiplenmek, bu kimliğin merkezinde yer aldığı 

bugüne değin getirilen tüm tartışmaların bir parçası olmak anlamına geliyordu. Keskin 

ve tedirgin edici yaklaşımlardan uzak durmayı muhafazakar geleneğin önemli bir 

unsuru olarak tanımlayan Fedai, AK Parti’nin siyasi söyleminin de bu gelenek 

içerisinde mütalaa edilebileceğini ve “muhafazakarlık gibi mahcup, mütevazi ve 

muğlak” bir siyasi kimlik tercihiyle, “mümkün mertebe her kesimi memnun edici, 

hiçbir kesimi ‘öteki’ konumuna düşürmeyen ve uzlaşmacı bir siyasal yol”850 

izleyeceğinin işaretini vermektedir.  

Hem güncel tartışmalar bakımından, hem de İslamcı siyasi geleneğin getirdiği tarihsel 

tartışmaların uzağına düşen bu kimlik tanımı parti liderliğine, içerideki iktidar 

elitleriyle geliştirilecek yeni ilişkide olduğu kadar, uluslararası alandaki aktörlerle de 

yeni ilişkiler kurmak bakımından gayet geniş bir alan açıyordu. Partinin Batı ile 

geliştireceği ilişkinin mahiyetinin ne olması gerektiğine ilişkin, kökleri Tanzimat’a 

kadar giden geleneksel ve karmaşık bir tartışmanın parçası olmadan uluslararası 

iktidar odaklarıyla yeni bir ilişki zemini kurmak mümkün olacaktı. Böylece, 

“muhafazakar demokrat” kimliğinin hem iç hem de dış kamuoyuna verdiği çoklu 

mesaj ile ne Batı karşısında katı bir tutuma sahip geleneksel bir parti görüntüsü 

veriliyor, ne de Batı merkezli bir kabulün içselleştirilmesi anlamında tam anlamıyla 

modernist bir siyasal kimlik ortaya konuluyordu. Hem geleneksel bir vurguyu 

(muhafazakarlık), hem de modernist bir siyasi çağrışımı (demokrasi) bir arada sunan 

 
849 Akdoğan, AK Parti ve Muhafazakar Demokrasi, s.53 
850 Fedai, a.g.e., s.152 



 255 

bu tanım, işlevselliği ile AK Parti’nin ihtiyacı olan bir muğlaklığa karşılık 

geliyordu.851 

3.2.2. AK Parti’nin Muhafazakar Demokrasi Algısı 

Siyasal kurumsal alanın sürekli dışardan müdahalelerle kesintiye uğraması nedeniyle 

yeni bir imkan olarak Batılı siyasal değerler üzerinden güvenli bir siyaset alanı üretme 

tartışmaları RP’nin kapatılma sürecinde başlamış ve FP ile siyasal bir formüle olarak 

ön plana çıkmıştır. Bu tartışmaları bir bakiye olarak yedeğinde tutan AK Parti liderliği, 

partiye karşı siyasal merkezden yönelecek geleneksel olumsuz yaklaşımların 

yönetilmesi ya da muhtemel müdahale tavrının yumuşatılması için kullanışlı bir araç 

olarak Batılı evrensel siyasi ve hukuki değerleri kullanarak partinin siyasal kimliğini 

üretmiştir. Partinin kurumsal olarak evrensel değerler üzerinden siyasi bir söylem 

geliştirme çabalarının en belirgin yansıması, “muhafazakar demokrasi” 

tanımlamasında karşımıza çıkmıştır. İslamcı siyaset geleneğinin taşıyıcısı olarak köklü 

bir Batı ve modernizm eleştirisine sahip olan MGH’den ayrışmanın net bir ifadesi 

olarak, aynı zamanda İslami değerlere sahip bir görüntüyle Türkiye’de siyaset 

yapmanın mümkün olmadığının anlaşılmasının bir yansıması olarak bu kimlik ortaya 

çıkmıştır.852 

Bu siyasal tanımın imkanları ya da çelişkileri üzerine birçok tespit yapılmasına karşın 

AK Parti’nin kuruluş döneminin önemli ideologlarından olan Akdoğan, “Türk siyasal 

yaşamına mütevazi bir katkı olarak”853 tanımladığı Muhafazakar Demokrasi’nin 

parametrelerini şu şekilde sıralamaktadır; 

“Muhafazakar demokratlık, devrimci değişim anlayışına karşı doğal bir süreç şeklinde 
işleyen tedrici ve aşamalı bir değişim anlayışına dayanır… Muhafazakar demokratlığa 

göre siyaset alanı uzlaşı kültüre dayanır… Toplumsal ve kültürel çeşitlilikler 

demokratik çoğulculuğun üretici tolerans ve hoşgörü zemininde siyasete bir renklilik 

olarak katılmalıdır… Muhafazakar demokratlık, halk egemenliğine dayanan siyasal 

meşruiyet ile anayasallığa ve evrensel normlara dayalı hukuki meşruiyeti önemser… 

Muhafazakar demokratlık, sınırlandırılmış ve tanımlanmış bir siyasal iktidardan 

yanadır… Devlet asli fonksiyonlarına çekilmiş, küçük ama dinamik ve etkili bir devlet 

 
851 Tepe, “İslami Eğilimli Bir Parti”, s.158-162 
852 Bulaç, Göçün ve Kentin İktidarı, s.20 
853 Akdoğan, AK Parti ve Muhafazakar Demokrasi, s.125 



 256 

olmalı; vatandaşını tanımlayan, biçimlendiren, ona tercihler dayatan değil; vatandaşın 

tanımladığı, denetlediği ve şekillendirdiği bir devlet olarak hizmet etmelidir.”854 

Akdoğan tarafından söz konusu siyasal kimliğin unsurları olarak tanımlanan vasıflara 

baktığımızda, “uzlaşı kültürü, tolerans ve hoşgörü, meşruiyet, sınırlı iktidar, devletin 

değil insanın esas olması” gibi kavramların ön plana çıktığını görüyoruz. Bu 

kavramların gündeme getirdiği çağrışımlar, Türk siyasal yaşamının geleneksel siyaset 

yapma şekillerinin ve bu siyasi kültürün referanslarının değiştirilmesine yönelik 

önemli bir iradeye işaret etmektedir. Her kesim tarafından kabul edilmesi beklenecek 

evrensel değerlere partinin yaptığı hususi vurgunun gerisinde, kurucuların siyasi 

geçmişlerine rağmen makul aktörler olarak kabul görme arayışı görünmektedir. 

Bekaroğlu, “lider kadroların geçmişleri nedeniyle” bağımsız siyaset yapma 

konusunda sınırları olan AK Parti’nin, yerleşik devlet iktidarı ile uluslararası iktidar 

çevrelerinin kaygılarını giderme gayretinin, kimlik tanımı üzerinde belirleyici bir 

etkiye sahip olduğunu dile getirmektedir.855 Sarıbay, lider kadronun geçmişinin yeni 

partinin siyasal kimliğini gölgelememesi için, “MNP-MSP-RP-FP çizgisi esas 

alındığında birçok ‘İslami’ denebilecek değer”in AK Parti tarafından geri plana 

itildiğini söylemektedir.856 

Partileri sürekli laiklik karşıtı eylemler gerekçe gösterilerek kapatılan bir geleneğin 

içerisinde yetişen parti kurmayları için, bu siyasal söylemin iki yönlü mesajı bir arada 

barındırdığını ifade eden Türk benzer bir tespitle, “Muhafazakarlık, içeriye halkın 

geleneksel değerlerinin savunucusu olduğu ‘dışarıya’ ise uyumlu, ne olduğu belli, 

ılımlı bir siyasetin izleyicisi olduğu mesajlarını verdiği”857 için sahiplenildiğini ifade 

etmektedir. Akdoğan partinin siyasal kimliğinin barındırdığı bu düalist mesaja şu 

şekilde dikkat çeker:  “Muhafazakar demokrasi, yerel kültürleri ve var olan toplumsal 

kazanımları gözeterek, ama uluslararası normlar ve evrensel değerleri de dikkate 

alarak bir siyasal kültür üretmek amacındadır.”858 

 
854 Akdoğan, a.g.e., s.14-17 
855 Mehmet Bekaroğlu, “Sahici Siyaset Aranıyor”, Radikal, 10.07.2005; Akdoğan, a.g.e., s.122 
856 Ali Yaşar Sarıbay, Global Toplumda Din ve Türkiye, Everest Yayınları, İstanbul, 2004, s.88 
857 Türk, “Üçüncü Yol Kurgu ve AKP”, s.36 
858 Akdoğan, “Yeni Siyaset Tarzı Arayışları”, Radikal 



 257 

Yeni bir siyasal kurumsallaşma olarak kendisini konumlandıran bir partinin, belirsiz 

içeriğiyle tartışma konusu olan bir siyasal kimlikle kitlelerin karşısına çıkması ilk 

bakışta eleştirilebilecek bir konu olarak görünse de, “muhafazakar demokrasi” 

kavramının her toplumsal grup için farklı bir anlama sahip olması, aynı anda çoklu 

amaçları gerçekleştirmek için parti liderliğine yeni bir imkan alanı sunmuştur. Siyasal 

merkezde kendisine yer açmak isteyecek bir parti için, karşılaşılabilecek zorlukları 

bertaraf etmek bakımından, anlam içeriği net ve sınırlı bir siyasal söylem yerine, geniş 

çağrışımları bünyesinde barındıran ve muğlak bir kavramsallaştırma kesinlikle daha 

kullanışlı görülmüştür. Böylece “muhafazakar demokrasi” tanımlamasıyla AK Parti 

“hem kendisini merkez sağ bir parti olarak tanımlama olasılığını bulacak, hem de 

kuracağı siyasi merkeze demokrat ama muhafazakar bir nitelik vererek, kendisinin 

toplum üzerindeki siyasi meşruiyetini sağlamış ve yaygınlaştırmış olacak”tır.859 

Parti kimliğinin modern siyasal kavramlar üzerinden tanımlanması, AK Parti 

liderliğinin Milli Görüş geleneğinden miras kalan gerginlikten uzak, uzlaşmacı bir 

siyaset diline yaptıkları vurgunun yanında, aynı zamanda Cumhuriyet dönemi boyunca 

bu geleneğin temsilcilerinin üzerlerinde hissettikleri meşruiyet krizine bir çare olarak 

görülmüştür.860 Bu siyasal kimlik yaklaşımının ifade edilmesi ve bununla uyumlu bir 

siyasal tutumun ön plana çıkarılması, sisteme sahip çıkmakla birlikte bazı kısmi 

değişimlerin kaçınılmaz olduğunun farkında olan ılımlı laik ve liberal kesimlerle AK 

Parti’nin karşılıklı etkileşim geliştirmesine yardımcı olmuştur.861 Kabul gören siyasal 

bir aktör olarak liberal çevrelerle geliştirilen ilişkiyi olumlu bir gelişme olarak 

değerlendiren yaklaşımların karşısında, siyaset alanının geriliminin düşürülmesinden 

yana olan liberallerle partinin yollarının kesişmesini AK Parti’nin aleyhine bir gelişme 

olarak gören yaklaşımlar da söz konusu olmuştur. Bu kapsamda bu durumu AK 

Parti’nin geleneksel siyasetin dönüştürülmesinde liberal aktörler tarafından 

araçsallaştırılması862 olarak yorumlayanlara göre; “AK Parti bu değişimin siyasi 

aktörü olsun. Fakat değişimin felsefi temelini ve fikrini liberaller belirlesin. Böylelikle 

 
859 Keyman, “AKP ve Muhafazakar Demokrasi”, s.3 
860 Dağı, a.g.e., s.122 
861 Dağı, a.g.e., s.130-131 
862 Bulaç, Göçün ve Kentin İktidarı, s.290 



 258 

beyni liberallerden, çalışan, amelelik yapan gövdesi dindarlardan, 

muhafazakarlardan müteşekkil bir bünye değişimin öncüsü oldu.”863 

Muhafazakar demokrat kimliğinin işlevselliği tartışmalarının yanında, bu kavramın 

Türk siyasal yaşamında yeni bir siyasete karşılık gelip gelmediğinin tartışmalı bir konu 

olduğunu ifade eden görüşler de söz konusu olmuştur. Bu anlamda Mert, yeni bir 

siyasal kimlik olarak dillendirilen “muhafazakar demokrasi” tanımını, tüm yeni 

çağrışımlarına karşın, aslında Türk siyasal yaşamında merkez sağ siyasetin yeniden 

etiketlenmesi olarak görmektedir.864 Benzer şekilde “muhafazakar”lığın statik içeriği 

üzerinden, çevrede yer alan ve “reformcu”865  olarak tanımlanan büyük bir kitlenin 

desteğine sahip olan bir partinin, sağ siyasi gelenekle ilişkili statükocu bir görünümle 

siyasal pozisyonunu tanımlaması çelişki olarak görülmüştür. Bu siyasi tanımın 

çelişkili bir siyasal duruşa denk geldiğini belirten diğer bir isim Bayramoğlu, AK 

Parti’nin hedeflediği evrensel değerlere bağlı “demokrasi” vurgusunun yanında, bu 

idealler ile örtüşmesi mümkün olmayan “muhafazakar” bir tutumun aynı anda geçerli 

olamayacağını ifade eder; “Devlet, sivilleşme, temsili yapı gibi makro konulardaki 

demokrat tavrı; çocuk, beden, kadın gibi mikro konulardaki demokrasi karşıtı 

muhafazakar tavrı eklektik olarak aynı anda içinde barındırmaktadır.”866 Siyasal 

kimlik tartışmalarında demokrasi algısı üzerinden Bora ile Göka’nın yaptıkları itirazı 

da burada dile getirmekte yarar vardır. Bora, AK Parti’nin demokrasiyi “geleneği 

muhafaza etmenin yolu olarak” pragmatist bir yaklaşımla araçsallaştırdığını,867 Göka 

ise, bu kavramsallaştırmayı yapan teorisyenlerin demokrasiyi “çoğunluk iradesine” 

indirgeyerek “ülkemizdeki demokrasi kültürünün gelişimine hiçbir katkı”868 

yapmadığını iddia etmektedir.  

MGH’nin kurumsallaşma sürecinde gerek Osmanlı döneminde yaşanan kurumsal 

arayışlar gerekse Osmanlı’dan Cumhuriyet dönemine geçerken oluşan kurumsal 

boşlukların doldurulması için gündeme gelen kurumsal yenilenme arayışlarında 

 
863 Bulaç, a.g.e., s.450-451; Türk, a.g.e., s.35 
864 Mert, “Merkez Sağın Yeni İsmi!” 
865 Çakır-Bozan, a.g.e., s.159 
866 Ali Bayramoğlu, “Hem Muhafazakarlık Hem de Demokrat Olunur mu?”, Yeni Şafak, 13.01.2004 
867 Tanıl Bora, “AK Parti, AK Parti’ye Karşı”, Radikal İKİ, 17.08.2003 
868 Erol Göka, “Muhafazakarın Değeri, Demokratın Bireyi”, Radikal İKİ, 14.03.2004 



 259 

karşımıza çıkan unsurları burada hatırlamakta yarar vardır: 1-Meşruiyet bunalımına 

çözüm arayışı, 2-Klasik kurumları canlandırma, 3-Kurumsal baskılardan kaynaklanan 

entegrasyon ve katılım krizine bağlı yeni siyasal kurumsallaşma arayışları.  

Muhafazakar demokrasi siyasal kimliğinin seçilmesini anlamlı bulan ya da eleştiren 

tüm yaklaşımlara karşın, Yeni Kurumsalcı teorinin siyasal kurumsallaşmayı 

açıklarken önemine işaret ettiği meşruiyet arayışı olgusunun burada etkili olduğu 

anlaşılmaktadır. Geleneksel değerlerle barışık çağrışımıyla toplumsal kesimlerin 

teveccühünü kazanma arayışı ile evrensel kavramların kullanılmasıyla sivil ve askeri 

bürokrat elitlerden oluşan siyasal merkez karşısında kabul görme beklentisi, burada 

söz konusu olan meşruiyet arayışının hedeflediği iki temel kitleyi oluşturmaktadır. 

Böylece MGH’den AK Parti’ye yaşanan geçiş sürecinde söz konusu olan siyasal 

kurumsallaşma arayışının odaklandığı ilk unsuru meşruiyet bunalımını çözmek 

olmuştur.  

MGH’nin siyasal merkez tarafından meşru bir siyasi aktör olarak kabul edilmeyişi, 

siyasi bir parti için mücadeleyi anlamlı kılan iktidar arayışında seçmen kitlesinin 

desteğini alacak kuşatıcı bir siyasal kimliğin üretilmemesi ve teşkilatların 

konsolidasyonunu güçleştiren sürekli parti kapatmalarla karşılaşılması, AK Parti 

liderliğinin yeni arayışlarında ön planda olan kriz alanları olmuştur. MGH geleneğinin 

gölgesinde meşruiyet ve siyasal alana katılma krizinin çözümlenmesinin mümkün 

olmadığının görülmesi, AK Parti kurumsallaşmasının en temel motivasyonu olmuştur. 

Siyasal kurumsallaşma bağlamında siyasi partilerin oluşumunu açıklayan 

bunalım/kriz yaklaşımında yer alan meşruiyet ve katılma krizlerinin çözümlemesi 

arayışı, FP’de başlayan ve AK Parti’nin ilan ettiği siyasal kimlik ile kurumsal bir 

görünüm kazanmıştır. 

Muhafazakar demokrasi tanımının literatürde net bir karşılığının olmaması ve ayrı 

geleneksel süreçlerde gelişen iki siyasal kavramın birlikte bu siyasal söylemi 

oluşturmasının ürettiği muğlak ve düalist yapıyı “Patika bağımlılığı” kavramıyla 

açıklamak mümkündür. Bu bağlamda tarihsel bir karşılaştırmayla Osmanlı’nın son 

döneminde İslamcılık siyaseti içerisinde görünen İslami ve geleneksel değerleri 

koruyarak Batının ürettiği teknik ve maddi gelişmeleri ithal etme arayışındaki düalist 



 260 

terakki yaklaşımıyla bu kimliğin ihtiva ettiği düalist yapı arasında bir benzerlik söz 

konusudur. Avrupa karşısındaki gerileyişin önlenmesi için Batı medeniyetinin teknik 

kazanımlarının, İslam toplumlarının değerlerini koruyarak kazanılması gerektiğini 

vurgulayan görüşteki sentez üretme arayışı ile AK Parti’nin muhafazakar demokrasi 

söylemindeki liberal kazanımlarla ile geleneksel değerler arasında yeni bir uzlaşı 

üreterek sentez kurma arayışının benzerliği dikkat çekicidir. Tarihsel olandan güncel 

olana yansıyan bu benzerlik Patika bağımlılığı yaklaşımını hatırlatmaktadır. 

 

3.3. AK PARTİ İKTİDARINDA YAŞANAN SİYASAL 

GELİŞMELER 

MGH içerisinde yetişmiş ikinci kuşak siyasetçiler tarafından kurulan AK Parti’de ön 

plana çıkan isimlerin Erbakan’a rağmen muhalif bir hareketin başını çekmesi, bu 

geleneğin sınırlarına geldiğini gösteren bir gösterge olmuştur. Bu bağlamda FP Genel 

Kurulunda geleneksel liderliğe karşı girişilen yarışta Abdullah Gül aday olmuştur. Gül 

aday olmasına karşın, Erdoğan’ın etrafında konsolide olan muhalif grup ilk sınavını 

az bir farkla kaybetmiştir. Erbakan’a rağmen ciddi bir delege desteğine ulaşan 

muhalifler, küreselleşmenin varlığını hissettirdiği gerçeğini görmezden gelerek, büyük 

sermaye gruplarıyla ve Kemalist laik siyaset merkezine karşı bir pozisyon üzerinden 

siyaset yapmanın mümkün olmadığını ifade ederek aslında geleneksel MGH 

siyasetiyle devam edilmeyeceğini ilan etmekteydi.869 İdeolojik yaklaşımlardan uzak, 

yerel yönetimlerde başarısı sınanmış ve insanların günlük yaşamına dokunan hizmet 

anlayışının ülke sathına taşınacağı yeni ve meşru bir siyasal kurumsallaşma arayışı, 

AK Parti’nin kuruluşuna giden sürecin zemini olmuştur. 

MNP ile başlayan tarihsel süreçte MGH geleneğinde kurulan partilerin programları 

incelendiğinde, başlangıçta söz konusu olmayan ancak ilerleyen dönemlerde 

belirginleşecek bir değişim olgusunun bu gelenek içinde geliştiği görülecektir. 

Özellikle RP döneminde görünür olmaya başlayan ve FP döneminde çok daha 

 
869 Ferhat Ünlü, “AK Parti Dönemecinde Türkiye”, Yeni Şafak, 20.11.2002, s.9 



 261 

belirginleşen değişim tartışmaları, AK Parti’den önce bu geleneğin içinde önemli bir 

değişim dinamiğine sahip olduğunu göstermektedir.870 Milli Görüş partileri, sosyal 

tabanıyla kurduğu ilişkinin merkezinde dini beklentilere daha geniş bir yer vererek 

taraftarlarına geleneksel değerleri kuşatacak bir siyasal kimlik sunarken,871 AK Parti 

siyasal söylemini dini içerikten uzak olarak tanımlamış ancak sosyal bir dayanışma ve 

motivasyon kaynağı olarak dini değerleri yeniden konumlandırmasıyla bu gelenekten 

ayrışmasının en önemli göstergesini sunmuştur.872  

AK Parti, programının merkezine demokrasi ve insan hakları kavramını alarak, hayata 

geçireceği siyasetin uluslararası değerler ile uyumlu bir çizgiyi temsil edeceğini ilan 

ediyordu. Milli Görüş partileri ise en başından itibaren maddi ve manevi kalkınmayı 

temel bir yaklaşımı parti programlarının temel ilkesi olarak benimsemişlerdir. Modern 

siyasal kavramların parti programına dahil edilmesiyle bu geleneksel tutum FP’yle 

değişmeye başlamış olsa da, AK Parti’nin net ve keskin bir tavırla modern kavramları 

siyasetinin temel parametresi olarak ilan etmesi, bu gelenekten ayrıştığının diğer 

göstergesi olmuştur. Zira FP’nin programında ifadesini bulan Batı menşeli siyasal 

kavramlar, geleneğin temel yaklaşımından uzaklaşmadan MGH geleneğinin yeni 

beklentileri karşılama çabasına karşılık gelmekteydi. Ancak AK Parti, demokrasi ve 

insan hakları gibi temel kavramları merkeze alan parti programıyla, siyasi arenada yeni 

bir konuma talip olduğunu ortaya koymuştur. Bu yeni siyasal konum, muhafazakar 

demokrasi söylemi ile tanımlanmış ve siyasi yelpazesinde Türk seçmeninin her 

sarsıntılı dönemde temel tercihi olarak ön plana çıkan merkez bir parti kimliğinin 

hedeflendiğini göstermiştir.873 

Türk siyasal yaşamının dinamik yapısının bir yansıması olarak partilerin bir araya 

getirdiği sosyal kesimlerin özellikleri, partilerin kendilerini tanımlama biçimlerine etki 

etmiştir. Bu bakımından bünyesinde dini hassasiyetleri önemseyen toplumsal kesimin 

 
870 Şen, AKP Milli Görüşçü mü?, s.373; Ruşen Çakır, “AKP Neydi Ne Oldu?”, Vatan, 29.09.2003 
871 “Erbakan’ın Milli Görüş adlı eseri de hemen her satırında dini değerlerin; İslam dininin ve 

Kur’an’ın önemini belirginleştiren cümlelerle doludur.” Aktaran Ağırbaş, Milli Görüş Siyaseti, s.56 
872 Çakır-Çalmuk, Recep Tayyip Erdoğan, s.171; Çınar, “AKP ve İslami Hareketler”, s.307-309; 

Mehmet Bekaroğlu, “Devletin Sahibi Kim Olacak”, Radikal İki, 20.05.2007; Bakacak, “Türkiye’de 

İslam’ın Siyasallaşma Serüveni”, s.60; Akdoğan, “Siyasal İslam’dan Muhafazakar Demokratlığa”, 

s.23 
873 Toprak, “Islam and Democracy”, s.183 



 262 

yanında, daha muhafazakar ve milliyetçi seçmen kitlesiyle Kürtçe konuşan bir tabanı 

bünyesinde barındıran MGH partileri, bu yelpazeyi temsil edecek siyasal kimliğini 

ayrıştırmasıyla diğer partilerden kendilerini farklı konumlamışlardır. Buna karşı 

Erdoğan’ın güçlü ve karizmatik liderliği etrafında, ülkenin ekonomi öncelikli sorunları 

ve Avrupa Birliği üyeliği çıpasıyla dışa açılımcı politik söylemleriyle taraftarlarını 

konsolide etme başarısını gösteren AK Parti için siyasal söylem, sadece siyasi 

mücadele arenasında gerektiğinde kullanılacak bir araç olmuştur. Bir tarafta MGH 

geleneği partilerinin varlık alanlarını tanımladıkları siyasal kimlik söylemi ile diğer 

tarafta AK Parti’nin siyasal bir araç olarak gerektiğinde kendisinden istifade edilen 

siyasal kimlik yaklaşımı bir arada değerlendirildiğinde, bu iki siyasi yapı arasında 

tutarlı siyasallık ve felsefi konumlanma bakımından önemli bir değişimin yaşandığı 

söylenebilir. 

Siyasal söyleme yüklenen işlevsellikte yaşanan bu dönüşümü daha anlaşılır kılmak 

için, bu hareketlerin liderleri olarak Erbakan ile Erdoğan’ın ortaya koyduğu siyasal 

tercihlere bakmak yararlı olacaktır. Erbakan temsil ettiği siyaseti açıklarken, ideolojik 

temelleri net bir siyasal söylem ile ülkenin sınırlarını aşan soyut bir gelecek ile otantik 

bir tarihsel milli miras referansı kullanmıştır. Aynı zamanda kendisinin açıkladığı 

siyasal anlamın işlevsel olup olmadığına bakmadan, bu söylemin seçmen kitlesinde 

ürettiği etkiyi çok fazla önemsememiştir. Verilmesi gereken mesajlar, muhatap 

kitlenin öncelikleri ya da beklerinden bağımsız olarak büyük bir düşüncenin ifadesi 

olarak düzenli ve ısrarlı bir şekilde tekrarlanmıştır. Erdoğan ise, siyasal başarının yerel 

önceliklerden geçtiğini çok erken dönemlerde fark etmiş, büyük düşünceler ve 

ideolojik angajmanlardan bağımsız pratik ve pragmatik bir siyasal yaklaşım izlemiştir. 

Halkın gündelik hayatındaki ihtiyaçlar ile siyasete yönelttiği beklentileri 

çözümleyerek hareket etmiş, AK Parti siyasetini sosyal hizmetler başta olmak üzere 

kamuoyu beklentileri üzerine inşa etmiştir. 

MGH’den AK Parti’ye siyasal kurumsallaşmanın değişim sürecinin diğer temel 

dinamiği, bu iki partinin yaslandığı iş çevrelerinin beklentilerinde yaşanan dönüşüm 

olmuştur. Küresel ilişkiler ağıyla uyumlu bir siyasetin ülkenin ekonomik rekabet 

şartlarını geliştireceğini düşünen muhafazakar iş çevreleri, hem uluslararası 



 263 

ekonominin aktörlerinin güven duyacağı, hem de Batılı demokrasilerle daha iyi 

ilişkiler kurmaya hazır bir siyasi liderlik arayışını, Milli Görüş’ün İslam dünyasını da 

içine alan soyut ve büyük söylemlere sahip siyasal yaklaşıma tercih etmiştir.874 Özal 

ile başlayan liberalleşme sürecinde uluslararası pazarlarla iş yapmaya başlayan ve 

kendi güncel ihtiyaçlarını merkeze alarak gelişen bu yeni girişimci işadamları, aynı 

zamanda dini hassasiyetler içerisinden seslenen ve ideolojik tabanlı büyük siyasal 

söylemleri eleştiren aydınların yaptığı eleştirel söylemlerden etkilenmiştir.875 

1960’ların koşullarını baz alarak tanımlanmış ve devletin öncülük ettiği kalkınma ve 

sanayileşme öncelikli ekonomi politik yaklaşımıyla geleneksel liderliğin, 

küreselleşmeye bağlı olarak beklentileri değişen ve ticaretle zenginleşerek kentlere 

doğru genişleyen iş çevrelerinin beklentilerini karşılanması pek mümkün 

görünmüyordu.876 İktisadi ve fikri planda meydana gelen bu gelişmeler altında 

muhafazakar iş çevreleri, AK Parti ile oluşan yeni siyasal yapının ardında konsolide 

olurken, Erbakan’ın şahsında MGH’ye saygılı ama mesafeli yeni bir konum 

geliştirmiştir.877 

İslami kesim içerisinden seslenen düşünürlerin MGH’ne yönelttikleri eleştiriler, iş 

çevrelerinin yeni pozisyonu için olumlu bir fikri arka plan üretmiştir. Aynı zamanda 

geniş seçmen kitlesinin geleneksel Milli Görüş liderliğine mesafeli bir tutum 

takınırken eş zamanlı olarak bu hareket içerisinde oluşan yeni muhalif ayrışmanın 

kabullenilmesine uygun bir atmosferin oluşmasını sağlamıştır. Özellikle RP’nin 

iktidar döneminde, temsil ettiği düşünce ile kitleye merkez siyasal aktörler tarafından 

yönelen sert ve katı tutumu yumuşatacak siyasal açılımların geliştirilememesi önemli 

bir eleştiri kaynağı olmuştur. RP liderliğinin bu gerilimi yönetmek yerine, baskıları 

görmezden gelen yaklaşımı, iktidarda kalmak üzere taviz vermek olarak okunmuş ve 

İslami düşünürler tarafından ciddi bir şekilde eleştirilmiştir. Bu eleştiri zemini, FP 

 
874 Necdet Subaşı, “Türkiye’de İslamcılığın Seyr-ü Seferi”, Star Gazetesi-Açık Görüş, 22.07.2012 
875 Haluk Alkan, "Türkiye'de İşadamı Örgütleri ve Devlet", Birikim, 1998, Sayı:114, s.43-62, 

(Çevrimiçi) https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-114-ekim-1998/2308/turkiye-de-

isadami-orgutleri-ve-devlet/5800, 24 Aralık 2021  
876 Sarıbay, Türkiye’de Modernleşme, s.123,205 
877 Bakırezer-Demirer: “AK Parti’nin Sosyal Siyaseti”, s.159 

https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-114-ekim-1998/2308/turkiye-de-isadami-orgutleri-ve-devlet/5800
https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-114-ekim-1998/2308/turkiye-de-isadami-orgutleri-ve-devlet/5800


 264 

içinde yeni oluşmaya başlayan muhalefetin seçmen kitlesi tarafından alternatif bir 

siyasal aktör olarak kabullenilmesine katkı yapan bir sürece dönüşmüştür.878 

3.3.1. AK Parti ile Liberal Çevreler Arasındaki İlişki 

AK Parti ilk iktidar döneminde siyasal yaklaşımlarını hayata geçirecek meşru siyasal 

alan arayışında, iki yönlü bir ilişki dinamiğini denge unsuru olarak kullanmaya özen 

göstermiştir. Bu bağlamda kendisine karşı katı bir tutum içerisinde olan laik iktidar 

elitleri karşısında makul bir siyasal alan arayışını sürdürürken aynı zamanda bu arayışa 

destek bulmak için liberal çevrelerle yakın bir diyalog içerisine girmiştir. Merkezdeki 

aktörlerden sakınmanın ve liberal çevrelerle yakın bir ilişki kurmanın en kestirme 

yolu, daha önce FP döneminde ön plana çıkmaya başlayan insan hakları, demokrasi 

ve hukukun üstünlüğü gibi kavramlar geliştirilerek parti liderliği tarafından temel bir 

siyasal strateji olarak ilan edilmiştir. 2000’li yılların başında Türkiye’deki siyasal 

atmosferin sert ve kısır iç tartışmalara mahkum olmuş ortamını aşmak için, küresel 

değerlere atıf yaparak kendisini farklılaştırmaya odaklanan AK Parti ile liberal 

çevreler geniş bir etkileşim alanı üretmiştir.879 

Bu karşılıklı etkileşim zeminine katkı yapan bir etken ise, Anavatan Partisi (ANAP) 

iktidar döneminde oluşturulan liberal eğilimlerin ürettiği sosyo-ekonomik dönüşümün 

yeniden canlandırılması olmuştur. 70’li yılların çatışmacı siyasal ortamında yaşanan 

toplumsal ayrışma ve ardından 12 Eylül askeri darbesinin siyasete yönelik kontrollü 

yaklaşımıyla güçlenen milliyetçi ve devlet merkezli siyaset anlayışı, Özal ile birlikte 

bireyci, pragmatik ve liberal eğilimli yaklaşımlar lehine değişim göstermeye 

başlamıştır. Mert’in tespitiyle toplumsal ayrışmaları kültürel kodlara indirgeyerek 

siyasal alanın dışına iten bu liberal yaklaşım, aynı zamanda dönemin diğer bir güçlü 

dalgası olan Türk-İslam sentezi düşüncesinden olumlu etkilenmiştir. Dini olan her şeyi 

toplumsal kültürün bir parçasına indirgeyerek ideolojik yaklaşımlardan arındıran bu 

düşünce ve Özal’ın bireyci ve serbestleştirici politikalarıyla güçlenen bu atmosfer, 

 
878 Tepe, “İslami Eğilimli Bir Parti Olarak Adalet ve Kalkınma Partisi’nin Değişim Vaatleri”, 

s.149,151 
879 Dağı, a.g.e., s.130 



 265 

2000’li yıllarda Kemalist iktidar merkezinin karşısındaki tarafların bir araya geleceği 

liberal zemini oluşturmuştur.880 

Türk-İslam sentezinin tarihsel bir zemin olarak etkileşim sürecini kolaylaştırıcı bir 

etkiye sahip olduğu tespitinin yanında, AK Parti’nin liberal eğilimlerle girdiği ilişkinin 

tarihsel arka planına dair Türkiye’de geleneksel bir muhafazakar çizginin varlığına 

işaret eden bir yaklaşım Çaha tarafından dile getirilmiştir. Bu doğrultuda bu geleneksel 

çizginin alt yapısını üreten sosyo-kültürel ve siyasal gelişmeler Çaha tarafından şu 

şekilde sıralanmıştır: 1-Selçuklu’dan başlayarak devlet geleneklerine sahip bir Türk 

Müslümanlığı tavrına bağlı muhafazakar bir yaklaşımın bu topraklarda kök salmış 

olması, 2-dini kurallar kadar güncel olanın ihtiyaçlarını da dikkate alan Osmanlı 

siyasal sisteminin katı bir teolojik siyasallıktan uzak, şer’i hukukun yanında sosyal 

alanı düzenleyecek güçlü bir örfi hukuk üretmiş olması, 3-Osmanlı son dönemindeki 

aydınların radikal olmayan evrimci bir sosyal ve siyasal dönüşümden yana düşünceleri 

güçlendirmesi, 4-bu coğrafyada birbirinden çok farklı etnik ve dini grupları 

bünyesinde barındıran çok katmanlı bir demografiyi yönetmiş olan bir devlet geleneği 

mirasının olması.881 

AK Parti liderliğinin küresel siyasal değerler ile ekonomik gerçeklikleri kabullenerek 

bu iki unsuru bir araya getiren bir yaklaşımla siyasal söyleminin zeminini ürettiğine 

ilişkin kamuoyuna verdiği mesajlar, liberal kesimlerle ilişki kurmayı kolaylaştırmıştır. 

Milli Görüş siyasetinin ekonomiye dair meseleleri büyük söylemler üzerinden ve 

geleneksel kavramlara atıf yaparak yorumlayan tavrına karşılık, Erdoğan özelinde AK 

Parti liderliği her şeyin kendine özgü bir gerçekliği ve bu gerçeklik seviyesine bağlı 

bir değeri olduğu vurgusunu verdiği mesajların merkezinde tutmuştur. Bu unsur, 

ekonomik alanda fikri angajmanlarla sınırlandırılmamış yaklaşımların aynı zamanda 

siyasal alana da taşınacak bir liberalleşme çağrışımı anlamına gelmekteydi. Bu 

kapsamda Erdoğan’ın bir Suudi Arabistan ziyareti dönüşünde uçakta kendisini takip 

eden gazetecilere verdiği mesajda, küresel ekonomik gerçeklerden ayrı düşünmenin 

mümkün olmadığına işaretle “ekonominin kesinlikle dini olmaz, paranın dini olmadığı 

 
880 Mert, “Cami Gölgelerinden Gölge İnsanlara”, s.48-49 
881 Çaha, Modern Dünyada Din ve Devlet, s.212-214 



 266 

gibi” ifadesini kullanması, MGH’den bu hareketin net bir şekilde ayrıştığının açık bir 

göstergesi olarak liberal çevrelerde geniş yer bulmuştur.882  

Benzer şekilde geleneksel Milli Görüş siyasetinin temel kavramları hükmünde olan ve 

dini içerikli simgeleşmiş bazı mücadele alanlarında AK Parti yöneticilerinin verdikleri 

ılımlı mesajlar, liberal çevreler tarafından olumlu karşılanmıştır. Mesela Gül, 

kendisine yöneltilen bir soruya cevap verirken temel hak ve hürriyetlere genel olarak 

atıf yapmakla birlikte, bu haklara nasıl yaklaşıldığına dair önemli bir gösterge olarak 

kamusal alanda başörtüsüne yöneltilen kısıtlamalara yönelik net bir cevap vermekten 

kaçınmıştır. Benzer şekilde 2001 krizi karşısında dönemin hükümeti tarafından 

yapılan IMF ekonomi programının sürdürülmesi ya da Türk siyasetinde ideolojik 

ayrışmalara konu olan bazı meselelerin gündeme getirilmemesi gibi liberal çevrelerin 

AK Parti’ye verdiği mesajlar genel olarak parti liderliği tarafından kabul görmüştür.883 

AK Parti ile liberal çevreler arasında ilk iktidar döneminde kurulan yakın işbirliği, AK 

Parti’nin sahip olduğu güçlü toplumsal tabanla liberal çevreler tarafından 

araçsallaştırıldığı yönündeki eleştirilere konu olmuştur. Bu doğrultuda liberal 

çevrelerin, AK Parti’nin güçlü demografik desteğinin dinamizmini kullanılarak 

siyasal, sosyal ve kültürel alanda Türkiye’nin dönüştürülmesi projelerini hayata 

geçirmeye çalıştığı dile getirilmiştir. Bu bağlamda bu ilişki eleştirel bir yaklaşımla 

“beyni liberallerden, çalışan, amelelik yapan gövdesi dindarlardan, 

muhafazakarlardan müteşekkil bir bünye” şeklinde tasvir edilmiştir.884 Bu etkileşim 

ilişkisinin arka planında özetle, AK Parti’nin liberal çevrelerle yakın bir ilişkiye ve 

iletişime sahip olmasının Milli Görüş geleneği ile arasına mesafe koymasına yardımcı 

olacağı düşüncesi, partinin ilan ettiği siyasal kimliğin kabul görmesinde liberal 

çevrelerin destek vereceği beklentisi ve merkez siyasal elit karşısında partinin 

meşruiyet kazanması için liberal çevrelerle kurulan ilişkinin olumlu etkileri olacağı 

düşünceleri yer almıştır. 

 

 
882 İnsel, “AKP’nin Piyasa Toplumu Hedefi”, s.24; Bulaç, Göçün ve Kentin İktidarı, s.178,195 
883 Bulaç, a.g.e., s.290 
884 Bulaç, a.g.e., s.450-451 



 267 

3.3.2. Kasım 2002 Genel Seçimleri ve AK Parti’nin Zaferi  

Ülkenin sosyo-ekonomik ve siyasal sorunlarının mevcut koalisyon hükümeti 

tarafından yönetilmesinin mümkün olmadığının anlaşılmasının ardından hükümet 

ortakları tarafından 3 Kasım 2002 tarihi için erken genel seçim kararı alınmıştır. AK 

Parti, kurulduktan çok kısa bir süre sonra gireceği bu seçimlerde mecliste tek başına 

iktidar olmaya yetecek sandalyeyi kazanmayı başarmıştır. AK Parti’nin kuruluş 

sürecini ve ilan ettiği siyasal kimliği neoliberal çevrelerle girdiği ilişki üzerinden 

okuyan bakış açısına göre, bu seçimlerde partinin gösterdiği başarının arka planında 

iki temel unsur rol oynamıştır. Öncelikle partinin kurulmasından seçimlere kadar 

geçen kısa sürede kamuoyuna verdiği mesajlarda özellikle iktisadi alanda ülkenin 

geçirdiği dönüşüme bağlı olarak ön plana çıkan yeni iktisadi aktörlerin beklentilerinin 

karşılanacağı vurgulanmıştır. İkinci unsur olarak ise, siyasal alana hakim olan iktidar 

sahiplerine verdiği siyasal kurumsal yapıya uyumlu olunacağına dair verilen mesajlar 

etkili olmuştur. Parti yöneticilerinin her iki kitleye verdiği mesajlarda ısrarlı bir 

şekilde, mevcut siyasal yapının aktörlerinin hassasiyetleri ile yaşanan sosyo-ekonomik 

dönüşümün gündeme getirdiği yeni aktörlerin ihtiyaç duyacağı politikaların 

öncelenerek sahiplenileceği vurgusu özellikle tekrarlanmıştır.885 

AK Parti kurulmadan önce gündeme gelen ve etkileri 2000’lerin başına kadar süren 

biri siyasal diğeri ekonomik iki önemli gelişme, partinin siyasal çevrenin diğer 

aktörleriyle geliştireceği etkileşimin zeminini güçlendirmiştir. Bunlardan ilki, 80’li 

yılların başından itibaren iktidar merkezi tarafından sosyal yapıyı daha kolay mobilize 

etmek için güçlendirilen Türk-İslam sentezi düşüncesi, diğeri ise 2001 yılında tüm 

ülkeyi sarsıcı bir şekilde etkileyen ekonomik kriz olmuştur. Mevcut partilerin halkın 

yüzleştiği sorunları tespit etmek ve çözüme kavuşturmaktan uzak olduklarını gösteren 

birçok kriz siyasal alanı sarsacak şekilde ardı sıra yaşanmıştır. Ancak tüm bunların 

yanında son olarak yaşanan ve gelir gruplarını çok ciddi bir şekilde sarsan 2001 

ekonomik krizi, siyasal aktörlere karşı giderilmesi güç bir güvensizlik üretmiştir. 

Siyasetin sağ ve sol kanatlarının temsilcileri ile merkez aktörleri bir araya getiren 

 
885 Pınar Bedirhanoğlu, “Türkiye’de Neoliberal Otoriter Devletin AKP’li Yüzü”, AKP Kitabı Bir 

Dönüşümün Bilançosu, Haz. İ.Uzgel-B. Duru, Ankara, Phoenix Yayınevi, 2. Basım, 2010, s:51; 

Taşkın: “Türkiye’de Sınıfsal Yeniden Yapılanma, s.16 



 268 

koalisyon hükümeti ile merkez iktidarın en önemli temsilcisi durumundaki eski 

Anayasa Mahkemesi Başkanı ve dönemin Cumhurbaşkanı Ahmet Necdet Sezer 

arasında yaşanan “anayasa kitapçığı fırlatma” kriziyle başlayan siyasal tartışmalar, 

Şubat 2001’de büyük bir mali krizi tetiklemiş ve Türk siyasi yaşamındaki en önemli 

siyasal boşluklardan birinin gündeme gelmesine neden olmuştur.886 Yaşanan derin 

siyasal ve ekonomik sarsıntılar, partiler için yönetmesi çok güç bir ortamın doğmasına 

ve iktidara talip olunma noktasında tereddütle yaklaşılan bir konjonktür üretmiştir. 

Diğer partiler için büyük bir sorun olarak ortaya çıkan bu durum, AK Parti tarafından 

bir fırsata dönüşecek ve beklenenden daha yüksek bir oy oranıyla büyük bir seçim 

zaferi kazanmasına yardımcı olacaktır.887 

ANAP iktidarı ile liberal politikalar ekseninde ülkenin iktisadi alt yapısının yeniden 

yapılandırılmasındaki motivasyon, 90’lardaki istikrarsız koalisyon hükümetleri 

döneminde etkisini yitirmiştir. Ancak 90’larda oluşan kamu borç stoku merkezli 

krizler ile özel sektörün borçlarını çevirememesinden kaynaklı 2001 krizi arasında 

yapısal olarak bir fark söz konusuydu. Bu doğrultuda kamu borç stokunu yönetmek 

için IMF ile girilen stand-by görüşmelerinde kamu borçlarını yeniden 

yapılandırmasına yönelik bazı formüllerin üretilmesine karşın yurt dışı kredileri başta 

olmak üzere özel sektörün borçlarını çevirememesi burada ön plana çıkmıştır. Özel 

sektör borç stokunun yönetilememesine bağlı iflasların yaşanması bu krizi 80’ler 

boyunca karşılaşılan krizlerden ayırmış ve etkileri itibariyle devlet kurumlarının 

sorgulandığı çok boyutlu bir etki meydana getirmiştir.888  

Bu atmosfer içerisinde piyasa ile devlet arasındaki iktisadi geçişkenlikler ciddi bir 

sorgulama konusu olmuş, liberal yaklaşımlar ön planda olacak şekilde uluslararası 

piyasalara atıf yapan ekonomik içerikli eleştiriler, daha sonra siyasal alanı kapsayacak 

şekilde genişletilmiştir. Bu sarsıntılı süreçte dile getirilen liberal eleştirilerin 

odaklandığı üç temel unsur söz konusudur: İlk olarak, özel sektörün ifadesi olarak 

piyasalar ile kamu sektörü arasındaki ayrışmanın artık net bir şekilde sistemleştirilmesi 

 
886 Tepe, a.g.e., s.151; Fedayi, a.g.e., s.150; Yıldırım, Parlamenter Sistem Krizleri, s.104-111 
887 Altun, “İslamcılığın Muhafazakar Demokrasiyle İmtihanı”, s.42 
888 Deniz Yıldırım, “AKP ve Neoliberal Popülizm”, AKP Kitabı Bir Dönüşümün Bilançosu, Haz. 

İ.Uzgel-B.Duru, Ankara, Phoenix Yayınevi, 2. Basım, 2010, s:70 



 269 

gerektiği ifade ediliyordu; ikinci olarak, süreçlerin etkin işletilmesine odaklandığı 

kabul edilen özel sektörün verimliliği temsil ettiği, buna karşın kamu sektörünün 

süreçlere odaklı olması nedeniyle sebep olduğu israf nedeniyle verimsiz bir alan 

olduğu kabulü ön plana çıkarılıyordu. Son olarak da, iktisadi kaynakların dağıtım 

görevini üstelenen devletin, yandaşlık ilişkileri ve yanlış kaynak planlaması gibi 

nedenlerden dolayı ekonomiye müdahalesinin sınırlandırılması gerektiği düşüncesi 

yüksek sesle ifade ediliyordu.889 

İstikrarsız bir görüntünün hakim olduğu bu ortamda sağ ya da sol eğilimli olmasına 

bakılmaksızın tüm siyasilere karşı toplum kesimlerinin tamamında ciddi bir 

güvensizlik söz konusuydu.890 Sosyo-ekonomik ve siyasal göstergelerin tümü büyük 

bir karamsarlığa işaret ederken, bu ortamda dikkatleri üzerine çeken tek alternatif 

siyasal aktör olarak AK Parti ön plana çıkmaktaydı. Parti liderliği, siyasete karşı söz 

konusu olan kamuoyu güvensizliğini yönetmek için akıllıca bir strateji ile hareket 

ederek, MGH’nin geleneksel seçmen kitlesinin yanında merkez iktidar elitlerine 

güvenini yitiren geniş halk kitlesini hedefleyen mesajlar üretmiştir. Kurulduğu günden 

itibaren kendisine atfedilen İslami içerikli imalar ve Milli Görüş geleneğine nispet 

edilerek yapılan tanımlamalara karşı, parti yöneticileri gerçekçi bir politik yaklaşımla 

geniş kitlelere hitap eden kuşatıcı bir siyasi söylem kullanmaya özen göstermiştir. 

Büyük kentlerdeki merkez seçmen kitlesi tarafından şüphe edilen Milli Görüş 

kimliğinden kurtulmak için Erdoğan’ın kullandığı “Milli Görüş gömleğinin 

çıkarıldığı” metaforu, partinin siyasal kimliği olarak kullanılan muhafazakar 

demokrasi söylemi gibi birçok siyasi mesaj, seçmenin desteğini kazanmak için sürekli 

tekrarlanmıştır. Parti, Kasım 2002 seçimlerine giderken Anadolu merkezli tüccar sınıf, 

tarımsal nüfus, sanayici müteşebbisler, şehirlerin çevresindeki yoksul kesimler ile 

devlet otoritesini temsil eden siyasi aktörlere güvenini yitiren geniş seçmen kitlesinden 

oy olabilecek bir kabullenme seviyesi üretmeyi bilmiştir.891 

Seçimlere gidilirken oluşan bu ortamın yanında AK Parti liderliğinin seçmen kitlesinin 

güvenini tesis ederken kullandığı diğer önemli bir enstrüman, ortaya koyduğu halkın 

 
889 Yıldırım, “AKP ve Neoliberal Popülizm”, s:74 
890 Tepe, a.g.e., s.151 
891 Dağı, a.g.e., s.127 



 270 

ihtiyaçlarını merkeze alan yeni siyasal vizyon olmuştur. Zira Türk siyasi yaşamında 

belirli aralıklarla ve çeşitli nedenlerle farklı aktörlerin siyasal alana müdahalesinden 

dolayı siyasi boşlukların yaşandığına şahitlik edilmiştir. Ancak bu dönemde oluşan 

iktisadi ve siyasi boşluğu diğer dönemlerden ayıran unsur, toplumun da bu dönemde 

kimliğine bakmadan yeni bir arayışa yönelmesi olmuştur. AK Parti’nin halkın 

beklentilerini karşılayacak, ihtiyaçlarını giderecek bir hizmet anlayışını yeni bir 

siyasal vizyon olarak ilan etmesi, güçlü bir siyasal destek bularak başarılı olmasını 

sağlamıştır. AK Parti kurucuları, hem hizmet anlayışını önceleyen bir siyasal vizyon 

geliştirmiş, hem de içerisinden çıktığı geleneğe yönelik kamuoyundaki olumsuz 

yaklaşımlardan uzak ve modern kavramları başarılı bir frekansla bu vizyon içinde 

kullanmasını bilmiştir.892 Bu bağlamda siyasal desteği zayıflamaya başlamış olan 

merkez siyasal aktörler karşısında AK Parti, “yenilikçi, hizmet ehli, değişimden yana 

ve parti içi demokrasi” gibi kavramlar üzerinden ortaya koyduğu siyasal vizyon ile 

diğer siyasi partilerden ayrıştırarak seçmen kitlesinin desteğinin en güçlü adayı 

durumuna gelmiştir.893 

AK Parti tarafından ortaya konulan yeni siyasi vizyon ile muhafazakar demokrasi 

kimliği, kavramsal olarak köklü fikri temellere sahip olup olmama ve köklü bir siyasal 

geleneği temsil edip etmediği hususunda tartışma konusu olmuştur. Bu yeni vizyonun 

arkasındaki temel motivasyonun felsefi bir derinlikten ziyade, İslamcılık geleneğinde 

karşılaşılan eklektik kimlik yaklaşımı ile Milli Görüş geleneğinde tevarüs eden 

pragmatik hareket etme refleksinin bir arada etkili olduğuna dair yorumlar söz konusu 

olmuştur.894 Özellikle kurulduğu dönem başta olmak üzere daima kendisini ideolojik 

yaklaşımlardan uzak bir siyasal içerikle tanımlamaya çalışan AK Parti için, ilan ettiği 

 
892 Cengiz Çandar, “Turkey’s 2002 Elections: A Political Earthquake and Its Aftermath”, The United 

States and Turkey, Haz. M. Abramowitz, A Century Foundation Book, New York, 2001, s:252 
893 Çınar, Siyasal Bir Sorun Olarak İslamcılık, s.114-115; Akdoğan, AK Parti ve Muhafazakar 

Demokrasi, s.149 
894 Ziya Öniş, “Adalet ve Kalkınma Partisi’nin Ekonomi-Politiği”, AK Parti: Toplumsal Değişimin 

Yeni Aktörleri, Haz. M.Hakan Yavuz, İstanbul, Kitap Yayınevi, 2010, s:272; Çaha, Modern 

Dünyada Din ve Devlet, s.205; Fedayi, a.g.e., s.159; Bulaç, Göçün ve Kentin İktidarı, s.451; 

Olivier Roy, “Laik Kesimin Kuşkuları Yersiz”, Yeni Şafak, 25.01.2004; Nilüfer Göle, “Cumhuriyet 

Kendi Çocuklarını Yiye Yiye Buraya Geldi”, Hürriyet, 29 Temmuz 2007; Şaban Kardaş: “Türkiye 

ve Irak Krizi: Kimlikle Çıkar Arasında AKP”, AK Parti: Toplumsal Değişimin Yeni Aktörleri, 

Haz. M. Hakan Yavuz, İstanbul, Kitap Yayınevi, 2010, s:359-389, s.374-375; Yavuz, AK Parti: 

Toplumsal Değişimin Yeni Aktörleri, s.26 



 271 

siyasal söylem, ülke dışındaki uluslararası aktörlerle iyi ilişkiler geliştirecek bir politik 

çizgi; ülke içerisinde ise çok ağır bir şekilde varlığını hissettiren sorunların çözümüne 

odaklanan teknik bir uyumlanma projesi önceliğiyle kurulmuştur. Tüm zorlayıcı 

koşulların etkisinin yanında çatışmalardan ve kısır siyasi kavgalardan yorgun düşmüş 

toplumsal kesimler için bu özellikler, güçlü bir destek vermek için yeterli 

görülmüştür.895  

Bu siyasal görünüm içinde gerçekleştirilen 03 Kasım 2002 genel seçimlerinde AK 

Parti aldığı %34,3 oy oranı ve elde ettiği 363 milletvekiliyle kesin bir zafer 

kazanmıştır.896 Yüksek Seçim Kurulu, seçilmeye engel mahkumiyeti bulunduğu 

gerekçesiyle 20.09.2002 tarihinde verdiği 622 sayılı kararla Erdoğan’ın seçimlere 

katılmasına izin vermemiştir.897 Bu nedenle Erdoğan milletvekili seçilemediği için ilk 

AK Parti Hükümeti Gül’ün Başbakanlığında kurulmuş ve 28 Kasım 2002 tarihinde 

TBMM’de güvenoyu almıştır.898 Seçimde AK Parti çok geniş bir sosyal tabandan 

destek bulmuş, geleneksel olarak sağ partilere oy veren grupların yanında şehirli 

sermaye grupları, merkez medyanın bazı temsilcileri hatta sınırlı da olsa sivil ve askeri 

bürokrasinin bir kısmından destek almıştır.899  

Seçim sonuçlarında net bir şekilde ortaya çıkan millet iradesinin işaret ettiği temel 

eksen, ideolojik yaklaşımlar yerine halkın mevcut sorunlarını çözecek bir siyasal 

yetkinlik arandığı, yerel değerleri dışlamadan modern yaşamın kazanımlarına saygılı 

evrensel bir söylemin ve organik bir değişim anlayışının toplum nezdinde hala güçlü 

bir karşılığı olduğudur.900  

 
895 Çınar, Siyasal Bir Sorun Olarak İslamcılık, s.124 
896 Yücel, Çankaya’dan Beştepe’ye, s.213 
897 Sabih Kanadoğlu, Alaturka Demokrasi, Ankara, Arkadaş Yayınevi, 2004, s.248-249; 

Shambayati, a.g.e., s.269 
898 Şentürk, İslamcılık, s.529; R.Tayyip Erdoğan aldığı cezalar nedeniyle milletvekili seçimlerine 

girememesine karşın seçimlerden kısa bir süre sonra 27.12.2002 tarih ve 4777 sayılı yasa ile 

Anayasa’nın 76.maddesi 2.fıkrası ile TCK’nın 312.maddesinin 2.fıkrası değiştirilerek Erdoğan’ın 

aldığı ceza milletvekili seçilme yeterliliğine engel olan haller arasından çıkarılmıştır. Devamla 

02.01.2003 tarih ve 4778 sayılı yasa ile Siyasi Partiler Yasası’nın 8. ve 11.maddeleri ile 2839 sayılı 

Milletvekili Seçimi Yasası’nın 11/f-3 maddeleri değiştirilerek Erdoğan’ın milletvekili seçilmesi 

önündeki tüm engeller kaldırılmıştır. Bkz.: Kanadoğlu, Alaturka Demokrasi, s.124-125  
899 Fahrettin Altun, “AK Parti’nin Topuğu”, Anlayış, S:32, Ocak 2006, s.26; Akdoğan, AK Parti ve 

Muhafazakar Demokrasi, s.149 
900 Akdoğan, “Siyasal İslam’dan Muhafazakar Demokratlığa”, s.23 



 272 

AK Parti ve kısa bir süre sonra elde ettiği seçim başarısı, Türkiye’de zayıflamış olan 

siyasi kurumsal çevrenin yeniden konsolide edilebileceğine dair önemli bir beklenti 

üretmiştir. Güçlü ve net bir sonuçla neticelenen Kasım 2002 seçimleri, 28 Şubat 

postmodern darbesiyle başlayan süreçte zayıflayan siyasal çevrenin ve güvenilirliğini 

yitiren siyasi aktörlerin yeniden güçlenmesi için önemli bir eşik olmuştur. Halkın 

sorunlarına çözüm üretme becerisi gösteremeyen merkez partilerin aynı zamanda 

yolsuzluklarla birlikte anılmaya başladığı bir dönemde, siyaset dışı güçler yerine 

halkın yine çözümü siyaset içerisinde araması anlamına gelen seçim sonuçları, hala 

kurumsal siyasal çevrenin geçerliliği bakımından çok önemli görülmüştür.901 Siyasi 

partilerin kendi aralarında bazı temel konularda ortak bir noktada buluşamamasına 

karşın, seçmen kitlesinin kendi ihtiyaçları ile beklentilerini karşılamak için bir partinin 

arkasında konsolide olma başarısını göstermesi, toplumsal olanın siyasal olanı 

belirlediği bir imkan olarak Türk siyaseti için yeni bir fırsat üretmiştir.902 

3.3.3. Siyasal Açılım Arayışları ve Avrupa Birliği ile İlişkiler 

28 Şubat postmodern darbe koşullarında sivil ve askeri bürokrasinin RP üzerinde 

kurduğu baskıyla siyaset alanını daraltması üzerine Erbakan ve yönetici kadro, Batılı 

normlar ekseninde temel hak ve özgürlükler, insan hakları gibi evrensel değerlere atıf 

yaparak kendilerine yönelen bu baskıları hafifletmeye çalışmıştır. Siyasal alandaki 

sıkışmışlığı aşmak için önceleri siyasi bir manevra olarak yapılan bu atıf, FP’de parti 

programına yansıyacak şekilde siyasal bir tutum olarak sahiplenilmiştir. Bu genel 

eğilimin yanında yeni girişimci sınıfın beklentileri doğrultusunda küresel gelişmelerle 

uyumlu ve serbest piyasacı yönelimlerin politikalar üretilirken dikkate alınması 

gerektiği ifade eden yenilikçi talepler, FP içinde geleneksel liderliğin karşısında 

belirginleşecektir.903 Milli Görüş geleneğinde üçüncü dünyacı bir bakış açısıyla 

Batı’ya karşı daima mesafeli bir siyasi söylem kullanılmıştır.904  

 
901 Dursun, Türkiye’nin Siyasal Hayatı, s.337 
902 Öniş, “Adalet ve Kalkınma Partisi’nin Ekonomi-Politiği”, s.261-263; Bulaç, Göçün ve Kentin 

İktidarı, s.81 
903 Asım Öz, “AK Parti, Neoliberalizm ve İslamcılık”, (Çevrimiçi) 

https://www.dunyabulteni.net/turkiye/ak-parti-neoliberalizm-ve-islmcilik-h212394.html, 18 Nisan 

2021  
904 Duran, “AKP ve Dönüşümün Aracı Olarak Politika”, s.339 

https://www.dunyabulteni.net/turkiye/ak-parti-neoliberalizm-ve-islmcilik-h212394.html


 273 

Farklı bir medeniyet havzası olarak konumlandırılan Batı ve onun siyasal değerleri, 

RP’nin kapatılma sürecinde kamplaşmanın karşı tarafı olmaktan çıkmaya başlamış, FP 

döneminde ise, bir açılım çıpası olarak siyasal alanı genişletmek için kullanılmıştır. 

Böylece Batılı demokratik normlar, Türkiye’de siyaset alanına yönelen baskıları 

yönetmek için insan hakları söylemiyle birlikte bir araç olarak bu siyasi tecrübe 

tarafından dönüştürülerek kendi siyasal söylemine eklemlenmiştir. 

Fazilet Partisi dönemini bir geçiş dönemi olarak kabul edersek bu aşamada AK Parti’yi 

kuran yenilikçi ekip de sivil ve askeri vesayete karşı genel olarak Batı ile ilişkileri, 

özelde Avrupa Birliği (AB) üyelik sürecini siyasi bir argüman olarak kullandıkları 

kabul edilmektedir.905 AK Parti’yi kuran ekip ile MGH’nin yönetim ekibini temsil 

eden isimler arasındaki farklardan biri, Avrupa Birliği üyeliği ve bu sürecin genel 

ifadesi anlamında dış politikada Batı ile uyumlu ilişkiler içinde olunması konusunda 

ortaya çıkmıştır.906 MGH’nin geleneksel liderliği için Batı ile ilişkiler geçici ve 

taktiksel bir manevra alanıyken, AK Parti’yi kuran ekip için bu ilişki temel bir siyasal 

seçenek olarak görülmüştür. AB gündemi, AK Parti’nin kendi siyasi iradesini 

ilerletmek ve laik askeri düzenin siyasi egemenliğini kendi lehine yumuşatmak için 

anlamlı bir siyasal strateji olmuştur. Batılı değerler ekseninde demokratikleşme süreci, 

Türk siyasal sistemindeki elitist merkezi kontrol mekanizmasının yeni bir siyasal 

angajman için zayıflatılması ve siyasi sistemin yeniden yapılandırılması için bir imkan 

olmuştur. Bu anlamda askeri ve sivil bürokrasi karşısındaki zayıf pozisyonunu 

güçlendirmek için evrensel değerlere, insan haklarına ve bu değerlerin kaynağı olarak 

dış politikada Batı’ya yönelmek gayet rasyonel bir seçim olmuştur.907 Bunun yanında 

AK Parti karşıtlarının özellikle Deniz Baykal liderliğindeki CHP’nin ve ulusalcı 

refleksleriyle merkez iktidar elitlerinin AB’ye karşı mesafeli duruşları, bu “ortak 

 
905 Gareth Jenkins: “Semboller ve Gölge Oyunu Orud-AKP İlişkileri, 2002-2004”, AK Parti: 

Toplumsal Değişimin Yeni Aktörleri, Haz. M.Hakan Yavuz, İstanbul, Kitap Yayınevi, 2010, s.236 
906 Oğuzhan Yanarışık, “AK Parti Döneminde Dönüşen Ana Akım Medya Söylemi”, AK Parti’nin 

15 Yılı, Haz. İsmail Çağlar, Ali Aslan, İstanbul, Seta Yayınları, 2017, s.32 
907 Powel Sus, “The AKP in Turkey: Interior Politics and Foreign Issues”,  Polish Political Science, 

Vol.XLI, 2012, s.224 



 274 

karşıtlık” pozisyonun doğal bir yansıması olarak AK Parti için AB yanlısı bir siyasal 

duruş almayı kolaylaştırmıştır.908  

AK Parti liderliği sadece vesayete karşı alternatif bir siyasi güç merkezi olarak rol 

almamış, aynı zamanda Batı ile ilişkilerin ekonomik yansımalarını önceleyerek AB 

ilişkilerini odaklanmıştır. AK Parti’nin önemli destekçisi durumundaki muhafazakar 

girişimci iş çevrelerinin beklentisi de AB üyeliği yönündeki pozisyonun 

güçlendirilmesi yönündeydi. Özal ile başlayan liberalleşme politikalarıyla uluslararası 

pazara yönelik üretim yaparak güçlenen bu sermaye grupları, özellikle AB ülkelerine 

yoğun bir ihracat yapar duruma gelmiş ve bu ticari trafiğin istikrarlı bir şekilde 

sürdürülmesi için AB ile ilişkilerin güçlendirilmesini kaçınılmaz kabul etmiştir. İç 

kamuoyuna yönelik verilecek mesajlar ve siyaseten istikrarlı bir aktör olarak halkın 

kabulünü kazanmak için de AB üyelik süreci kullanışlı bir politik tutum olmuştur. Zira 

çeşitli zamanlarda yapılan araştırmalarda iç kamuoyunun AB tam üyeliğine desteğinin 

ortalama %70’lerin üzerinde olduğu hesaba katıldığında,909 parti liderliği için siyasal 

meşruiyet arayışında halkın desteğini konsolide etmek için AB üyelik süreci “güvenli 

bir politika tercihi” olarak belirmiştir.910 

AK Parti, iktidara geldiğinde Türkiye’nin yüzleşmek zorunda olduğu ekonomik krizin 

ağır sonuçlarıyla birlikte, 28 Şubat postmodern askeri darbesiyle başlayan sivil siyaset 

krizini de yönetmesi beklenmiştir. Askerler ile ona eklemlenmiş sivil bürokrasi ve 

merkez medya, RP’nin kapatılmasıyla başlayarak Milli Görüş geleneğinden gelen 

partilere siyaset alanını kapatmış ve rejim için tehdit olarak konumladığı bu çizginin 

temsilcilerine karşı katı bir laiklik hassasiyeti sürekli gündemde tutmuştur.911  Ancak 

 
908 Salih Bayram, “Where the AKP Stands: A Manifesto-Based Approach to Party Competition in 

Turkey”, New Middle Eastern Studies, Vol.5, 2015, s15 
909 8-30 Kasım 2001 tarihleri arasında 20 ilde 3086 kişiyle görüşülerek yapılan bir alan araştırmasına 

göre halkın %74’ü Türkiye’nin AB’ye tam üyeliğini desteklemektedir. Aktaran İbrahim S.Canbolat, 

Avrupa Birliği ve Genişleme Sürecinde Türkiye ile İlişkiler, İstanbul, Alfa Yayınları, 3.bs., 2002, 

s.308 
910 Baskın Oran, “Türkiye Kabuk Değiştirirken AKP’nin Dış Politikası”, Birikim, Sayı:184-185, 

Ağustos-Eylül 2004, s.56; Ruşen Çakır, “AKP Neydi Ne Oldu?”, Vatan, 10.10.2003, s:17; Murat 

Paker, “Egemen Politik Kültürün Dayanılmaz Ağırlığı”, Birikim, Sayı:184-185, Ağustos-Eylül 2004, 

s.70 
911 Anayasa Mahkemesi, laikliğe aykırı faaliyetleri iddiaları nedeniyle beş partiyi kapatmıştır: Milli 

Düzen Partisi (20 Mayıs 1971), Türkiye Barış Partisi (25 Ekim 1983), Özgürlük ve Demokrasi Partisi 

(23 Kasım 1993), Refah Partisi (16 Ocak 1998) ve Fazilet Partisi (22 Haziran 2001). Bkz.: Ergun 



 275 

Kasım 2002 seçim sonuçları, laiklik kavramı üzerinden yürütülen tartışmaların halkın 

nezdinde bir karşılığı olmadığını göstermişse de, bu durumun bu baskıyı üreten 

taraflarca da fark edilmesi gerekiyordu. Zira siyasetin üzerindeki baskının kalkması 

için halkın iradesine uygun olarak sivil ve asker bürokrasinin güdümündeki iktidar 

elitlerinin iç politikada ürettiği gerilimin sonlandırılması elzemdi. İşte bu iç politik 

dönüşümün gerçekleştirilebilmesi için Batı ile ilişkiler ve AB taraftarlığı hatta hızlı bir 

üyelik sürecinin işletilmesi AK Parti liderliği için önemli bir siyasal manevra 

potansiyeline sahipti.912 Parti liderliği sadece kendisine karşı oluşturulan “bürokratik 

ve ideolojik merkezin direncini kırmak için” sadece AB üyelik sürecini kullanmamış, 

aynı zamanda ABD başta olmak üzere IMF ve benzeri tüm küresel aktörlerle yakın 

ilişki içerisinde olacak bir dış politika hedeflemiştir.913  

Bu politikanın tarihsel geçmişine bakıldığında, AB’ye tam üyelik başvurusunun 1987 

yılında yapıldığı, bu başvurudan on iki yıl sonra 1999 yılı Aralık ayında Helsinki’de 

yapılan zirvede “Türkiye’nin öteki aday ülkelerle aynı kriterlere tabi olduğu ve tam 

üyeliğe hazırlanmak üzere” teşvik edileceğinin ilan edildiği görülecektir. Aday ülkeler 

için sürecin yönetilmesinde bir yol haritası olarak AB Komisyonu tarafından “İlerleme 

Raporu” hazırlanmakta olup, Türkiye için ilk İlerleme Raporu 2000 yılında Nice 

Zirvesi’nde yayınlanmıştır. Aynı zamanda tam üyelik için izlenecek temel yol haritası 

doğrultusunda “AB standartlarını ve hukuk mevzuatını kabul edip üstlenmeye yönelik” 

nelerin yapılması gerektiğini tespit eden “Katılım Ortaklığı” belgesi 8 Mart 2001 

tarihinde AB tarafından kabul edilmiştir. 914 

AK Parti iktidara geldikten sonra hangi yönde pozisyon alacağına dair soruları bertaraf 

edecek şekilde, Batı ile güçlü ilişkiler kurmak üzere dış politika adımlarını hızlı bir 

şekilde hayata geçirmiştir. Kısa bir süre içinde AB Kopenhag kriterleri bağlamında 

etkin bir reform programı hazırlığına girildi.915 Türkiye’nin AB üyelik sürecindeki 

 
Özbudun, “Party Prohibition Cases: Different Approaches by The Turkish Constitutional Court and 

The European Court of Human Rights”, Democratization, Vol.17:1, 2010, s.131 
912 Duran, “AKP ve Dönüşümün Aracı Olarak Politika”, s.348, 350; Sus, a.g.e., s.224 
913 Bakırezer-Demirer, “AK Parti’nin Sosyal Siyaseti”, s.159; Dağı, a.g.e., s.126; Feroz Ahmad, Bir 

Kimlik Peşinde Türkiye, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2008, s.224; Yasemin 

Çongar, “ABD ve AKP”, Milliyet, 08.12.2003 
914 Canbolat, Avrupa Birliği, s.284-285 
915 Tepe, a.g.e., s.142; Bekaroğlu, “Sahici Siyaset Aranıyor”, Radikal 



 276 

pozisyonunu güçlendiren 1999 Helsinki Zirvesi’nde aday ülke olarak ilan edilmesinin 

ardından ciddi bir reform çalışması başlatılmıştır. Katılım Ortaklığı belgesinde ortaya 

konulan yol haritası özelinde peş peşe 4., 5., 6. ve 7. AB uyum paketleri 2003 yılı 

içinde tamamlanmıştır.916  

Erdoğan iktidara geldikten dokuz ay sonra kendisi ile yapılan bir mülakatta, iç 

politikadaki sıkışmışlığı aşmak ve dünya ile bütünleşmek için AB üyelik sürecinin 

öneminin farkında olduklarını net bir şekilde ifade etmiştir. Erdoğan, bu yöndeki 

iradelerinin gelip geçici bir siyasal pozisyon olmadığını, “Avrupa Birliği üyeliği bir 

moda değil, evrensel değerlerle ve uluslararası normlarla buluşma noktasıdır… Bu 

yüzden tepkisel ve duygusal olmak yerine gerçekçi ve akılcı davranmak gerekir” 

ifadesiyle bu konuda AK Parti’nin yaklaşımını net bir şekilde ifade etmiştir.917 AB tam 

üyelik sürecine yönelik Hükümetin iradesinin temel göstergesi olarak “2005 yılına 

kadar, Türk parlamentosu dokuz uyum paketini onayladı ve Türkiye’nin 1982 

Anayasası ile Ceza ve Medeni Kanunlarının orijinal metninin yaklaşık üçte birini 

değiştirdi.”918 

AK Parti AB uyum reform paketleriyle hem tam üyelik pozisyonunu güçlendirecek 

adımları atmış, hem de sivil ve askeri vesayet sistemini yumuşatacak adımlarla iç 

siyasetteki gerginliği azaltmaya çalışmıştır.919 İç kamuoyunda uyum paketleriyle 

gerçekleştirilen reformlara karşı geniş bir destek tabanı oluşmuştur. Bir taraftan 

Genelkurmay Başkanı Büyükanıt’ın açıklamalarıyla askerin desteği ortaya konuyor, 

diğer taraftan iş dünyası örgütlerinin temsilcilerinden gelen olumlu açıklamalar 

hükümetin reform çalışmalarına güçlü bir destek olarak medyada yer buluyordu. Bu 

reformlar kapsamında Kürtçe yayın yapılması, MGK Genel Sekreteri’nin Başbakan 

tarafından atanarak sistem içerisindeki etkin rolünün sınırlandırılması, askeri 

harcamaların sivil denetimine açılması gibi önemli adımlar atılmıştır.920 AK Parti 

hükümeti tarafından ısrarlı ve hızlı bir süreç yönetimiyle gerçekleştirilen bu reform 

 
916 Çaha, Modern Dünyada Din ve Devlet, s.10; Akdoğan, AK Parti ve Muhafazakar Demokrasi, 

s.11; Canbolat, Avrupa Birliği, s.285-306 
917 Gündem, “Recep Tayyip Erdoğan Röportajı”, 11.08.2003, s.10 
918 Yaprak Gürsoy, "Democratization and Foreign Policy Reforms in Turkey: Europeanization of 

Turkish Politics?," International Journal of Legal Information, Vol. 38, C.2, Summer 2010, s.228 
919 Cantelmo, a.g.e., s.39 
920 Ahmad, Bir Kimlik Peşinde Türkiye, s.223-224; Wigley, a.g.e., s.583 



 277 

süreci, 1963 yılında Türkiye’nin Avrupa Ekonomik Topluluğu’na katılım 

müracaatının kabul edilmesinden 41 yıl sonra, Türkiye Cumhuriyeti’nin modernleşme 

tarihinde çok önemli bir döneme evrilmesine neden olacak bir gelişmeye şahitlik 

etmiştir. Brüksel’de 16-17 Aralık 2004 tarihlerinde toplanan AB Zirvesi’nde 

“Türkiye’nin 3 Ekim 2005 tarihinde üyelik müzakerelerine başlanmasına” karar 

verilmiş; 3 Ekim 2005 tarihinde ise AB Konseyi tarafından “Müzakere Çerçeve 

Belgesi” kabul edilerek aynı gün “AB ile üyelik müzakerelerine başlamıştır.”921 

3.3.4. 27 Nisan E-Muhtırası ve Anayasa Mahkemesi’nin 367 Kararı

  

AK Parti iktidarının ilk dönemi ülkedeki tüm kesimlerle bir denge arayışı içerisinde 

geçmesine karşın, 28 Şubat sürecinde oluşan askeri bürokrasinin siyaset üzerindeki 

etkisi hemen ortadan kalkmamıştır. İlk günden itibaren AK Parti hükümetine mesafeli 

bir tutum takınan merkez iktidar elitleri ile askeri çevrelerin olumsuz tavrı, 2007 

yılında yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı seçim sürecinde bir kez daha ön plana 

çıkmıştır. Parti liderliğinin insan hakları, demokrasi ve liberal ekonomi uygulamaları 

gibi yaklaşımların yanında Avrupa Birliği üyelik sürecini iç siyasi gerginliği 

dengeleyecek bir çıpa olarak kullanma gayretleri bir yere kadar etkili olmuştur. İktidar 

karşısında geleneksel muhalif yaklaşımlarını esnetmeyen sivil ve askeri bürokrasi 

karşısında AK Parti, meşru bir siyasal aktör olarak kabul görmek için biraz daha 

beklemek zorunda kalmıştır. 

Cumhurbaşkanlığı makamının devlet erki için temsil ettiği simgesel anlam 

bakımından seçilecek kişinin AK Parti iktidarı tarafından belirlenmesi fikri açık bir 

şekilde rahatsızlık sebebi olmuştur. Sezer’in görev süresinin 16 Mayıs 2007’de sona 

ermesine yakın bu makama kimin geleceği konusu, Cumhurbaşkanlığı makamının 

devletin başı olarak sembolik anlamı nedeniyle sivil ve asker bürokrasi tarafından 

gündeme getirilmiştir.922 2007 yılı başına kadar askeri bürokrasi ile belirli bir denge 

sistemini korumaya özen eden iktidar, Cumhurbaşkanlığı seçim hattına girilmesiyle 

 
921 A.Öner Pehlivanoğlu, Sevr, Lozan Antlaşmaları ve Avrupa Birliği, İstanbul, Kastaş Yayınevi, 

2005, s.140 
922 Hasan Faruk Uran, “Leadership Through Institutional Stretch: Recep Tayyip Erdoğan’s Presidency 

In Turkey”, Atatürk Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi, Cilt: 32, Sayı: 4, 2018, s.1246 



 278 

askeri kanadı temsil eden isimlerden yönelen ve görünür şekilde ifade edilen 

rahatsızlıklarla karşılaşmıştır. Bu doğrultuda Genelkurmay Başkanı Yaşar 

Büyükanıt’ın 17 Nisan 2007’de yaptığı açıklama dikkat çekicidir. Büyükanıt, 

“Cumhuriyetin temel değerlerine, devletin üniter yapısına, laik demokratik devlete 

sözde değil özde bağlı bir Cumhurbaşkanının seçileceğini umut ediyorum” 

açıklamasıyla askeri ve sivil iktidar elitlerinin süreçten duydukları kaygıları dile 

getirmiştir.923  

Erdoğan tarafından 24 Nisan 2007 tarihinde Meclis Grup Toplantısında AK Parti’nin 

Cumhurbaşkanı adayı olarak Gül’ün açıklanmıştır. Eşi başörtülü olan birisinin bu 

makama aday olarak gösterilmesi siyaset ile rejimin iktidar seçkinlerini tekrar karşı 

karşıya getirmiştir. Başta askeri bürokrasi olmak üzere rejime yönelik ortak kaygıları 

paylaşan tüm kesimlerin katılımıyla “ülkede bir cumhuriyetçi-laik” cephe oluşturmak 

üzere bazı sivil toplum örgütleri, siyasi partiler ve merkez medya başta olmak üzere 

bir karşı koalisyon cephesi üreterek AK Parti üzerinde baskı kurulmaya 

çalışılmıştır.924 Cumhurbaşkanlığı sürecini yönetme iradesinde bir geri duruş 

göstermeyen AK Parti iktidarına karşı, duyulan tepkileri gösterme için önce Ankara’da 

başlayıp daha sonra diğer illere yayılacak olan “Cumhuriyet Mitinglerinin” ilki bu 

açıklamadan iki gün sonra düzenlenmiştir.925 Çağdaş Yaşamı Destekleme Derneği, 

Atatürkçü Düşünce Derneği ve iktidar karşıtı diğer grupların desteklediği ve büyük 

şehirlerde çok geniş katılımla gerçekleştirilen “Cumhuriyeti’ne Sahip Çık” sloganıyla 

düzenlenen bu mitingler, AK Parti’ye karşı güçlü ve konsolide bir kamuoyu kitlesinin 

oluşmasına neden olmuştur.926 

Cumhurbaşkanı adayı olarak hangi ismin aday gösterileceği tartışmaları üzerinden 

başlayan sürecin iki yansıması olmuştur. Öncelikle askeri çevreler başta olmak üzere 

hangi ismin aday gösterileceğinden bağımsız olarak bizatihi AK Parti tarafından 

 
923 Şentürk, İslamcılık, s.530 
924 Dursun, Türkiye’nin Siyasal Hayatı, s.343; Çok partili hayata geçildikten sonra “silahlı kuvvetler 

ve yüksek yargı” tarafından sivil siyasete karşı iktidar alanını sınırlandırmaya ve “iktidar alanını 

domine” etmeye yönelik geleneksel tutumun güncel bir yansıması olarak burada da AK Parti’ye karşı 

“tarihi hegemoink blok oluşturulmuştur”. Bkz.: Altun-Çağlar, “Türkiye’de Medyanın 

Demokratikleşmesi”, s.18-20; Uran, “Leadership Through Institutional Stretch”, s.1246 
925 Şentürk, a.g.e., s.530 
926 Dursun, a.g.e., s.343; Yücel, Çankaya’dan Beştepe’ye, s.227 



 279 

gösterilecek her adaya karşı çıkan bir yaklaşım söz konusu olmuştur. İkinci olarak, bu 

tartışmalar bir süredir yakın ilişkisi içerisinde olunan liberal çevreler ile AK Parti 

arasındaki etkileşimi olumsuz etkilemiş ve aralarında bir mesafenin oluşmasına neden 

olmuştur. Aday olarak gösterilecek ismin tespit edilmesi sürecinde Erdoğan’ın 

kendisine telkin edilen mesajları ciddiye almayan bir tutum sergilemesi, liberal 

çevreler ile arasının açılmasına neden olacaktır. Liberal çevrelerin belirlenecek ismin 

kuşatıcı olması ve ülkenin tüm kesimlerinin zorlanmadan sahipleneceği bir geleneği 

temsil etmesine yönelik baskılarına karşın, Erdoğan tarafından MGH’ni temsil eden 

Gül’ün aday gösterilmesi, parti ile liberal çevreler arasındaki ilişkinin net bir şekilde 

kesilmesine neden olmuştur.  

Bu genel atmosfer içerisinde 27 Nisan 2007’de TBMM’de yapılan Cumhurbaşkanlığı 

seçimlerinde Gül 357 oy almıştır.927 Ancak bu seçim sonucuna yönelik iki temel tepki 

ve müdahale söz konusu olmuştur. Bunun ilki, Genelkurmay Başkanlığının web 

sayfasında 27 Nisan gecesi yayınlanan ve Türk siyasi tarihine “e-muhtıra” olarak 

geçecek olan bildirinin yayınlanmasıdır. Cumhurbaşkanlığı makamının sembolik 

anlamı ile laiklik hassasiyeti bakımından oynadığı önemli role işaret eden ifadelerin 

yer aldığı 27 Nisan muhtırası, Türk Silahlı Kuvvetleri’nin (TSK) bu tartışmalarda net 

bir taraf olduğunu ilan etmiştir. Bildirinin ilk bölümünde ülkenin farklı bölgelerinden 

verilen örneklerle irticai faaliyetlerin arttığı gösterilmiş, bunların laikliğe yönelik ciddi 

bir tehdide karşılık geldiği belirtilmiş ve bildirinin devamında TSK’nın tavrı şu şekilde 

ifade edilmiştir; 

“Son günlerde, Cumhurbaşkanlığı seçimi sürecinde öne çıkan sorun, laikliğin 

tartışılması konusuna odaklanmış durumdadır. Bu durum, Türki Silahlı Kuvvetleri 

tarafından endişe ile izlenmektedir. 

Unutulmamalıdır ki, Türk Silahlı Kuvvetleri bu tartışmalarda taraftır ve laikliğin kesin 

savunucusudur. Ayrıca, Türk Silahları Kuvvetleri yapılmakta olan tartışmaların ve 

olumsuz yöndeki yorumların kesin olarak karşısındadır, gerektiğinde tavrını ve 

davranışlarını açık ve net bir şekilde ortaya koyacaktır. Bundan kimsenin şüphesi 

olmaması gerekir. 

Özetle, Cumhuriyetimizin kurucusu Ulu Önder Atatürk’ün, ‘ne mutlu Türküm diyene!’ 

anlayışına karşı çıkan herkes Türkiye Cumhuriyeti’nin düşmanıdır ve öyle kalacaktır. 

 
927 Yücel, a.g.e., s.232 



 280 

Türk Silahları Kuvvetleri, bu niteliklerin korunması için kendisine kanunlarla verilmiş 

olan açık görevleri eksiksiz yerine getirme konusundaki sarsılmaz kararlılığını 

muhafaza etmektedir ve bu kararlılığa olan bağlılığı ile inancı kesindir.”928 

Bu muhtıra metni web sayfasında yayınlandıktan kısa bir süre sonra tüm medya 

kuruluşları üzerinden hızlı bir şekilde kamuoyuna servis edilmiştir. Türk siyasi 

tarihinde askerin siyasete müdahalesi birçok defa söz konusu olmuş ve genellikle bu 

müdahaleler karşısından siyasi kanadın tepkisi, mücadele etmeksizin kabullenme 

şeklinde tezahür etmiştir. Bu kapsamda bu e-muhtıra karşısında AK Parti Hükümetinin 

tepkisinin ne yönde olacağı merak konusu olmuştur. 28 Nisan sabahı Bakanlar Kurulu 

Erdoğan’ın başkanlığında olağanüstü gündemle toplanmıştır. Bu toplantı akabinde 

Hükümet sözcüsü Cemil Çiçek tarafından yapılan açıklamada, TSK tarafından yapılan 

açıklamaya karşı açık bir tepki dile getirilmiş ve net bir ifadeyle askerin yeri 

hatırlatılmıştır. Bu verilen yanıt göstermiştir ki, daha önce siyasete askeri kanattan 

gelen müdahaleler karşısında kabullenici geleneksel tutum terk edilmiş, milli iradeyi 

temsil ettiğini ve bunun kendisine büyük bir sorumluluk yüklediğini ifade eden AK 

Parti liderliği tarafından askeri müdahaleye net bir karşı duruş sergilenmiştir.929 

Çiçek tarafından yapılan değerlendirmede konu tevil edilerek izaha çalışılmamış, 

aksine Genelkurmay Başkanlığı’nın internet sitesinden yapılan açıklamanın 

muhatabının ve hedefinin AK Parti Hükümeti olduğu açık bir şekilde ifade edilmiştir. 

Çiçek, yapılan açıklamanın hem içeriğinin, hem zamanlamasının, hem de doğuracağı 

sonuçların kabul edilemez olduğunu vurgulamış; Başbakan’a bağlı, görevi Anayasa 

ve ilgili yasalarla belirlenmiş bir kurum olarak Genelkurmay’ın bu açıklamasıyla 

demokratik hukuk devletinde görülmesi mümkün olmayan bir eyleme imza attığını 

ilan etmiştir; 

“Bu açıklama Hükümete karşı bir tutum olarak algılanmıştır. Kuşkusuz, demokratik bir 

düzende bunun düşünülmesi dahi yadırgatıcıdır… 

Genelkurmay Başkanlığı, Hükümetin emrinde, görevleri Anayasa ile ilgili yasalarla 

tayin edilmiş bir kurumdur. Anayasamıza göre, Genelkurmay Başkanı görev ve 

yetkilerinden dolayı Başbakana karşı sorumludur… 

 
928 Tam metni için Bkz.: Dursun, a.g.e., s.347-349; Yücel, a.g.e., s.325-327; “27 Nisan Muhtırası”, 

(Çevrimiçi), https://www.internethaber.com/27-nisan-muhtirasi-81969h.htm, 28 Mart 2021; Şentürk, 

İslamcılık, s.531; “Gece Yarısı Açıklaması”, Hürriyet, 28 Nisan 2007;  
929 Şentürk, a.g.e., s.531 

https://www.internethaber.com/27-nisan-muhtirasi-81969h.htm


 281 

Öncelikle, devletimizin yüce makamı olan Cumhurbaşkanlığı’na 11.Cumhurbaşkanını 

seçme sürecinde böyle bir metnin, hem de gece yarısı ortaya çıkması son derece dikkat 

çekicidir… 

Güven ve istikrarı zedeleyen, ülkemizin ve milletimizin ali menfaatleri bakımından 

doğuracağı olumsuz sonuçların sorumluluğunu da yükleneceklerini bilmelidirler.”930 

AK Parti tarafından e-muhtıraya verilen bu tepkinin hemen ardından, 

Cumhurbaşkanlığı seçim sürecine ikinci müdahale yargı bürokrasisinden gelmiştir. 

Siyasi tarihimize “367 krizi” olarak geçecek olan bir karar Anayasa Mahkemesi 

tarafından alınmıştır. Aslında bu tartışmalar, daha önce Eski Yargıtay Cumhuriyet 

Başsavcısı Sabih Kanadoğlu’nun 26 Aralık 2006 tarihinde Cumhuriyet Gazetesi’nde 

yayınladığı bir makalede Cumhurbaşkanlığı seçimi için toplanacak Meclis’te toplantı 

yeter sayısının 367 olması gerektiğinin söylemesiyle kamuoyunun gündemine 

gelmişti.931. Kanadoğlu’nun bu görüşünü esas alan CHP, Meclis’te seçimden önce 

Anayasa’nın 102. maddesinin birinci fıkrası kapsamında toplantı yeter sayısının 367 

olması gerektiğini ve bunu tespit etmek için yoklama yapılmasını istemiştir. AK Parti 

bu talep karşısında, toplantı yeter sayısı olarak Anayasa’nın 96. maddesi 

doğrultusunda 184 milletvekilinin yeterli olacağına yönelik bir kararla seçimlere 

geçilmesini sağlamıştır. CHP bu kararın “eylemli bir iç tüzük değişikliği” anlamına 

geldiği savını dile getirmiş ve seçimin ilk turunun iptali ve yürütmenin durdurulması 

istemiyle Anayasa Mahkemesi’ne başvurmuştur.  

İkinci tur seçimlerden önce Anayasa Mahkemesinin yaptığı değerlendirme sonunda 

CHP’nin başvurusunu haklı bulunmuş, Cumhurbaşkanlığı seçiminde Meclis toplantı 

yeter sayısının 367 olması gerektiği gerekçesiyle ilk tur oylama 1 Mayıs 2007 tarihinde 

iptal edilmiştir.932 AK Parti e-muhtıra karşısındaki tavrını burada da göstererek geri 

adım atmamıştır. Sivil, asker ve hukuk bürokrasisi tarafından kendisine yönelik 

üretilen bu baskılara karşı AK Parti süreci yönetmek için bir Anayasa değişiklik paketi 

 
930 Tam metni için Bkz.: Yücel, a.g.e., s.327-328; Şentürk, a.g.e., s.532 
931 “AKP Tek Başına Seçemez” başlıklı makale Cumhuriyet Gazetesi’nde yayınlanmıştı. Bu makale 

ve etrafında yapılan tartışmaların detayı için Bkz.: Yücel, a.g.e., s.218-222 
932 Şentürk, Türkiye’de İslami Oluşumlar Ansiklopedisi, s.610; Dursun, Türkiye’nin Siyasal 

Hayatı, s.345; Peri Uran, “Turkey’s Hasty Constitutional Amendment Devoid of Rational Basis: 

From a Political Crisis to a Governmental System Change”, Journal of Politics and Law, Vol.3, 

No.1, March 2010, s.3-4; Savut, “Merkez-Çevre Paradı̇gması Bağlamında Adalet ve Kalkınma Partı̇sı̇ 

İktı̇darının Yargı ve Yükseköğretı̇m Bürokrası̇sı̇ ile İlı̇şkı̇lerı̇”, s.957; Yıldırım, Parlamenter Sistem 

Krizleri, s.116-117 



 282 

hazırlamıştır.933 Siyasete yapılan bu müdahaleye karşı geniş bir düzenlemeyle yanıt 

vermeyi hedefleyen bu Anayasa değişiklik teklifine göre genel seçimler dört yılda bir 

yapılacak, Cumhurbaşkanını halk seçecek, Meclisteki tüm oturumlar bakımından 

toplantı yeter sayısı 184 olacaktı. Meclis süreçleri AK Parti tarafından çok hızlı 

tamamlanan değişiklik teklifi Cumhurbaşkanı Sezer’in onayına sunulmuş ancak Sezer 

yasayı tekrar görüşülmek üzere Meclis’e iade etmiştir. Yine aynı kararlılık ve hızla 

Meclis’ten olduğu gibi geçirilen değişiklik teklifi yine Cumhurbaşkanlığı’na 

sunulmuştur. Sezer, teklifi onaylamanın dışındaki tek seçeneği olan yolu kullanarak 

Anayasa değişiklik teklifini 18 Haziran 2007 tarihinde referanduma götürmüştür.934 

Cumhurbaşkanlığı makamı başta olmak üzere ana muhalefet partisi, sivil ve askeri 

bürokrasi ve bazı sivil toplum örgütlerinin oluşturduğu laik Kemalist blok karşısında 

AK Parti siyasi kararlılığını net bir şekilde göstermiştir.935  AK Parti liderliği, bu 

yöndeki iradesinin tezahürü olarak 22 Temmuz 2007 tarihi için Meclis’te erken genel 

seçim kararı aldırmıştır.936 

Bu gergin atmosferde seçimlere gidilirken, AK Parti siyaset üzerinde kurulmaya 

çalışılan tüm vesayetlere son verme temasını kampanyasında işlemiş, buna karşılık ana 

muhalefet partisi CHP kampanyasını “Cumhuriyet kazanacak, Halk kazanacak, 

Atatürk kazanacak” temasıyla yürütmüştür. Bu seçim kampanyası sürecinde CHP 

öncülüğündeki geniş ittifak tarafından topluma sunulan laik-milliyetçi kimlik tanımına 

karşı, AK Parti tarafından “Türkiyelilik” temasıyla alternatif bir kimlik sunulmuştur. 

İlk defa bu seçim sürecinde kullanılan “Tek Millet, Tek Devlet, Tek Bayrak, Tek Vatan” 

sloganıyla Türkiyelilik kimliği, tüm farklılıkları bir bütünlük anlayışı altında 

kuşatacak iddiasıyla AK Parti liderliği tarafından kamuoyuna sunulmuştur.937  

Erken genel seçimde AK Parti, Demokrat Parti’den sonraki en yüksek oy oranı almış; 

seçmenin %47 desteğiyle Meclis’te 341 milletvekili sayısına ulaşarak seçimden 

 
933 Peri Uran, Pasquale Pasquino, “The Guardian of the Turkish Constitution: A Special Court”, 

Journal of Politics and Law, Vol. 8, No. 2, 2015, s.93 
934 Uran, “Turkey’s Hasty Constitutional Amendment Devoid of Rational Basis”, s.4 
935 Dursun, a.g.e., s.346 
936 Şentürk, a.g.e., s.532-533; Yıldırım, a.g.e., s.118 
937 Ali Aslan, “Yerli ve Milli Siyaset”, AK Parti’nin 15 Yılı, Haz. İsmail Çağlar, Ali Aslan, İstanbul, 

Seta Yayınları, 2017, s.98 



 283 

zaferle çıkmıştır.938 AK Parti’nin bu kararlı tutumunun bir devamı olarak seçimlerin 

ardından 28 Ağustos 2007’te Meclis’te yapılan Cumhurbaşkanlığı seçimlerinin 

3.turunda 339 vekilin oyunu alan Gül 11. Cumhurbaşkanı olarak seçilmiştir.939 Hemen 

akabinde Cumhurbaşkanının halkın oyu ile seçilmesine yönelik anayasa değişikliği 

teklifi için 21 Ekim 2007’de referanduma gidilmiştir. “Toplam kayıtlı 42.665.149 

seçmenin %67,5’inin geçerli oy kullandığı” referandum sonucunda ortaya çıkan %69 

evet oyu ile bundan sonra Cumhurbaşkanının halk tarafından seçilmesi kararı 

alınmıştır.940  

AK Parti, kurumsal siyaset alanın dışından kendisine karşı girişilen her türlü anti-

demokratik müdahale karşısında, gerek Türk siyasal yaşamındaki siyasi partilerin 

geleneksel tavrından ayrışmış, gerekse MGH geleneksel liderliğinin siyaset dışı 

müdahaleler karşısındaki kabullenici tavrından çok farklı bir tutum geliştirmiştir. Bu 

kapsamda her türlü dış müdahaleye karşısında yeni bir siyasi hamle geliştirerek 

kurumsal siyasetin manevra alanını müdahalecilere karşı korumaya çalışmıştır. 

3.3.5. 2007 Cumhurbaşkanlığı Seçim Süreci ve Başörtüsü Meselesi  

12 Eylül askeri darbesinin ardından Türk-İslam sentezi yaklaşımı bağlamında 

kontrollü bir şekilde dini değerlerin sosyal yaşamda birlik ve beraberlik duygularını 

tahkim etmek için kullanılması yoluna gidilmiştir.941 Dini değerlerin kültürel bir unsur 

olarak milliyetçi düşüncelere eklemlenerek sosyal alanda yer alması yaklaşımına 

karşın, aynı zamanda İslam dininin sosyal alanda özgül ağırlığını artıracak şekilde dini 

sembollerin ve dini uygulamaların kamusal alanda yaygınlık kazanmasına karşı net bir 

duruş daima söz konusu olmuştur. Bu kapsamda kökleri 1960’ların sonuna kadar gitse 

de başörtüsü meselesi, üniversitelerde eğitim hakkı tartışmaları üzerinden yaygın bir 

sorun olarak 12 Eylül askeri darbesinin bir mirası olarak Türkiye’nin gündemine 

gelmiştir.942 12 Eylül askeri idaresi Türk-İslam sentezi kapsamında dini ve geleneksel 

 
938 Yücel, a.g.e., s.235-236; “Tüm Partilerin Oyu AKP’ye Yetişemedi”, Milliyet, 23 Temmuz 2007; 

“Bu da Halkın Muhtırası”, Radikal, 23 Temmuz 2007  
939 Yücel, a.g.e., s.237-238 
940 Yücel, a.g.e., s.242 
941 Altun, “AK Parti’nin Topuğu”, s.27-28 
942 Edibe Sözen, “AK Parti’nin Kadın Siyaseti ve AK Partili Kadın Kimlikleri”, AK Parti: 

Toplumsal Değişimin Yeni Aktörleri, Haz. M.Hakan Yavuz, İstanbul, Kitap Yayınevi, 2010, s.322; 



 284 

değerleri kültürel bir unsur olarak kullanmaktan imtina etmemiştir. Rejimin sosyal 

tabanını güçlendirmek üzere her türlü siyasi ve dini görüşü kullanmaktan geri 

durmayan iktidar seçkinleri, söz konusu üniversitede dini duyarlılığı olan kızların 

başörtüleriyle eğitimlerine devam etmeleri olduğunda, sert bir tutumla sınıfların 

kapılarını  bu öğrencilere kapatmışlardır. Her türlü dini simgeyi Cumhuriyet rejimine 

karşı bir tehdit olarak algılayan sivil ve asker iktidar seçkinleri, başörtüsünü de bu 

kapsamda kabul ederek üniversitelere başörtülü olarak girilmesini yasaklamıştır.943  

Laikliği Cumhuriyetin tüm değer ve ilkeleri bakımından merkezi bir yere 

konumlandıran bu yaklaşıma göre, bu ilke “Cumhuriyetin ilkelerinden birisi olmakla 

beraber, tümünün varlık ve devamlılık nedenidir…Tarihsel gelişimin farklılığı 

nedeniyle Türkiye için özellik taşıyan laiklik,… Türkiye’nin modernleşme felsefesi, 

insanca yaşama biçimi ve insanlık idealidir.” Cumhuriyet elitleri ve bürokrasi 

açısından bu denli güçlü bir işleve sahip olduğu kabul edilen laiklik ilkesine karşı 

konumlandırılan başörtüsü, tüm bu değerleri tehdit eden siyasal bir simge olarak kabul 

edilmiştir.944    

Siyasi sembol yaklaşımı üzerinden karşı çıkılmasının aksine, halkın kahir ekseriyeti 

tarafından başörtüsü “inancın bir gereği” olarak sahiplenilmiş; toplumun gelişme 

seviyesinin bir yansıması olarak anayasal eğitim hakkının icrası kapsamında 

savunulmuştur.945 Toplumun önemli bir kesimi özellikle eğitim kurumlarında 

uygulanan başörtüsü yasağına destek vermemiş, aksine bu yönde yapılan uygulamaları 

yanlış bulduğunu ifade etmiştir.946 Başörtüsüne özgürlük temasıyla yapılan 

 
Toktamış Ateş, Üniversitelerimiz ve Demokrasi, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

2007, s.178; Özdalga, Modern Türkiye’de Örtünme Sorunu, s.61-62 
943 Bulaç, Göçün ve Kentin Siyaseti, s.72; Çaha, “Ana Temalarıyla 1980 Sonrası İslami Uyanış”, 

s.481; Sözen, a.g.e., s.322 
944 Kanadoğlu, Alaturka Demokrasi, s.469-470; Süleyman Demirel kendisi ile yapılan bir söyleşide 

Anadolu’da gündelik yaşamda giyilen başörtüsü ile İslam’ın simgesi olarak görülen başörtüsü 

arasında bir ayrım yaparak konuyu değerlendirmektedir. Bkz.: Yıldız, 28 Şubat Belgeler, s.353-354; 

2007 yılında Konda Araştırma ve Danışmanlık tarafından yapılan “Gündelik Yaşamda Din, Laiklik ve 

Türban” araştırmaya göre toplumun sadece %16,7’si başörtüsünü laikliğe karşı bir simge olarak kabul 

etmekte; %68,4’ü ise laikliğe karşı bir simge olarakkabul etmemektedir. Bkz.: Gündelik Yaşamda 

Din, Laiklik ve Türban, Konda Araştırma ve Danışmanlık, (Çevrimiçi) https://konda.com.tr/wp-

content/uploads/2017/02/2007_09GündelikHayattaDinLaiklikTürban.pdf, 16 Nisan 2021, s.40; Ateş, 

Üniversitelerimiz ve Demokrasi, s.178 
945 Hayreddin Karaman, İslam ve Türkiye, Haz. Ö.Faruk Tuncer, İstanbul, Ufuk Kitap, 2003, s.81  
946 Ankara Sosyal Araştırmalar Merkezi (ANAR) tarafından 2001 yılında yapılan Türkiye Gündemi 

kamuoyu araştırması sonuçlarına göre toplumun %70’i başörtüsü yasakları doğru bulmadığını ifade 

https://konda.com.tr/wp-content/uploads/2017/02/2007_09GündelikHayattaDinLaiklikTürban.pdf
https://konda.com.tr/wp-content/uploads/2017/02/2007_09GündelikHayattaDinLaiklikTürban.pdf


 285 

gösterilerin arasında özellikle 11 Ekim 1998’de Türkiye genelinde yapılan “Başörtüsü 

İçin El Ele” zinciri yürüyüşü dikkat çekmiştir. Herhangi bir taşkınlığın ya da asayişe 

mugayir bir olayın yaşanmadığı bu zincir eylemi, merkez medya tarafından “bir 

ayaklanma provası” olarak lanse edilmiştir.947 Merkez medyanın bu tutumuna karşın, 

başörtüsü yasağına karşı olan kesimlere, kişinin maddi ve manevi dokunulmazlığı, 

kanun önünde eşitlik, din ve vicdan özgürlüğü ve eğitim-öğretim hakkı temaları 

üzerinden liberal düşünceye sahip aydınlar da destek vermiştir.948  

Başörtüsü meselesi, Türkiye’de devlet iktidarının görünüm alanı olarak kamusal 

alanda dini simge ve sembollere yer verilip verilemeyeceği üzerinden uzun bir 

tartışmaya konu olmuştur. Anayasa’nın 2. maddesinde tanımlanan “Türkiye 

Cumhuriyeti… demokratik, laik ve sosyal bir hukuk devletidir”949 prensibi kapsamında 

kamusal alanda devlete ve devlet görevlilerine ait görünümün herhangi bir simgeyi 

çağrıştırmaması gerektiği ana tezi, bu tartışmalarda başörtüsü yasağını savunanlar 

tarafından dile getirilmiştir. Bu denli önemli kararlara gerekçe gösterilmesine karşın 

“kamusal alanın içeriği ve sınırları” Türkiye’de üzerinde mutabakat sağlanamayan bir 

tartışma konusu olmuştur.950 Bir yanıyla Cumhuriyet değerlerine karşı meydan 

okumalara yönelik bir savunma hattı olarak yorumlanan kamusal alan, diğer yandan 

kamuya hizmet üretmekle görevli olan devlet ile özdeşleştirilen kamusal alan 

yaklaşımının demokratik değerlerle örtüşmeyeceğine işaret eden yaklaşımlar söz 

konusu olmuştur.951  

Kamusal alan kavramını devlet ile özdeşleştirmeden toplum ile devletin hizmet üreten 

unsurlarının karşılaştıkları bir kesişim alanı olarak yorumlayan yaklaşıma göre, 

kamusallık sadece devlete ait olarak tanımlanmamalıdır. Temel hak ve özgürlüklere 

sahip ve bunun farkında olan bireylerin “kendilerini ilgilendiren konularda karar alma 

 
etmiştir. Bkz.: Türkiye Gündemi 2001 Araştırmaları, Ankara Sosyal Araştırmalar Merkezi, Ankara, 

2002, s.234; Aynı şekilde toplumun %69,4’ü başını örtmektedir. Bkz.: Gündelik Yaşamda Din, 

Laiklik ve Türban, s.10 
947 Bayramoğlu, 28 Şubat Bir Müdahalenin Güncesi, s.316 
948 Mustafa Erdoğan, Anayasa ve Özgürlük, Ankara, Yetkin Yayınları, 2002, s.115-117 
949 Türkiye Cumhuriyeti Anayasası, İstanbul, Der Yayınları, 2005, s.6 
950 Kamusal alan tanımının kavramsallaştırılmasına yönelik farklı bakış açıları değerlendirerek 

konuyu detaylarına dair tartışmanın sınırları için Bkz.: Hikmet Kırık, Kamusal Alan ve Demokrasi: 

Örtünme Sorununu Yeniden Düşünmek, İstanbul, Salyangoz Yayınları, 2005, s.89-137  
951 Erdoğan, Anayasa ve Özgürlük, s.122-125 



 286 

süreçlerine” katılmak üzere bir araya geldikleri her yer kamusal alandır. Bu genel 

tanımdan anlaşılacağı üzere kamusal alan, “mekansal” olmaktan ziyade devlet ile 

toplumun karşılaştığı her durumda ve “her ikisine de aynı mesafede uzak ama bu ikisi 

arasında aracı bir konumdadır.” Mekansal olmaktan ziyade “durumsal” bir formata 

bağlı olarak herhangi bir tarafa ait olmaksızın devlet ile toplumun karşılaşmasına bağlı 

olarak gündeme gelen itibari alandır. “Dolayısıyla kamusal alan, hem özel, hem de 

devlet alanından bağımsız, bu ikisini birbiriyle ilişkilendiren üçüncü alandır.”952   

Kamusal alan tartışması dini hassasiyetlere sahip kadroların kamu görevine talip 

oldukları her dönem gündem gelmiştir. Mart 1994 yerel seçimlerinde RP’nin başta 

İstanbul ve Ankara olmak üzere birçok büyükşehir, il ve ilçe belediye başkanlıklarını 

kazanmasının ardından bu tartışmalar tekrar alevlenmiştir. Daha sonra başörtüsü 

meselesi ile RP ve FP’nin kapatma kararlarında referans konusu olarak tekrar ön plana 

çıkmış ve bu partilerin kapatılma kararının gerekçesi olarak kullanılan laiklik karşıtı 

eylemlerin odağı olma suçlamasının bir unsuru olarak kararlarda yer bulmuştur.953 Bu 

genel tartışma zemininde başörtüsü meselesinin tekrar güçlü bir şekilde gündeme 

gelmesi, AK Parti’nin Kasım 2002 seçimlerinde tek başına iktidara gelmesiyle 

olmuştur. 

Cumhurbaşkanı Sezer’in Çankaya’da rejimin tüm hassasiyetlerine vakıf, güvenilir bir 

devlet adamı kimliğiyle görev yaptığı 2007 yılına kadar AK Parti tarafından bu konu 

özellikle gündeme getirilmemiştir. AK Parti’nin merkez iktidar seçkinleri tarafından 

kabul görme arayışının bir yansıması olarak, rejim güçlerinin hassasiyetinin yüksek 

olduğu bu tür başlıkların gündem yapılmaması bilinçli bir tercih olmuştur.954 Aynı 

zamanda liberal çevrelerle geliştirilen yakın ilişkinin bir yansıması olarak başörtüsü 

ve üniversite sınavlarında katsayısı sorunu gibi sembolik konuları gündeme 

getirmemeye özen gösterilmiş ve zorunlu kalındığında ise insan hakları genel başlığı 

altında uygun ortamın oluşması beklendiği gerekçesiyle geçiştirilmiştir.955 Sivil ve 

askeri bürokrasi ile arasında vasat bir ilişki zemini üreterek ülkenin temel meselelerine 

 
952 Kırık, a.g.e., s.134-135 
953 Kanadoğlu, Alaturka Demokrasi, s.472-473 
954 Ömer Laçiner, “Büyük Ortadoğu Projesi ve AKP”, Birikim, Mart 2004, S:179 s.4 
955 Çınar, “AKP ve İslami Hareketler”, s.314 



 287 

odaklanma tercihiyle AK Parti, sembolik tartışma alanları yerine sosyal ve ekonomik 

refah üretecek hizmet politikalarıyla bu dönemde siyasal merkezde meşru bir yer 

edinmeyi önceleyerek hareket etmiştir. 

AK Parti’nin meşru bir siyasal aktör olarak sistem tarafından kabul görme arayışı, 

kendisine destek veren seçmen kitlesinin dini içerikli beklentilerine ilk iktidar 

döneminde öncelik vermemek şeklinde tezahür etmiş, bu da partiye destek veren 

aydınlar tarafında eleştiri konusu yapılmıştır.956 Muhafazakar siyasal kimliğin ilan 

edilmesiyle, bazı İslami hassasiyetlerin kamusal alanda ifadesinin önünü açacak bir 

politik yaklaşımın AK Parti tarafından hayata geçileceği beklentisi seçmen kitlesinde 

oluşmuştur. Parti yönetimi, kendisine destek veren toplumsal tabana verdiği 

mesajlarda, halkın dini değerlerinin kamusal alanda ifadesinin temel bir hak olduğuna 

dair siyasi çağrışımlara yer vermiştir. Ancak devletin geleneksel hassasiyetlerine 

gösterilen dikkat ve siyasal istikrarı bozacak tartışmalara taraf olmama arayışıyla 

bundan daha ileriye gidilmemesine büyük özen gösterilmiştir. Ancak aynı özenli tavır, 

halkın beklediği başörtüsü serbestisi, meslek liselerine uygulanan katsayı 

kısıtlamasının kaldırılması ve dini eğitimde ailelere daha fazla seçme şansı sunacak 

politikaların hayata geçirilmesinde gösterilmemiş, bu da eleştiri konusu olmuştur.957 

AK Parti liderliği, merkez iktidar seçkinleriyle geliştirmek istediği uzlaşı zeminini 

geliştirmek için, dini içerikli beklentilerin çözümüne yönelik daha geniş bir toplumsal 

mutabakatın üretilmesini gerekli görmüştür. Bu kapsamda kendisine yönelen 

beklentileri yönetmek için temelde iki strateji ile hareket etmişlerdir. İlk olarak seçmen 

kitlesine verilen mesajlarda, iktidarının ilk döneminde bu sorunları çözecek iktidar 

gücüne sahip olunmasının mümkün olmadığı, çözüm için gerekli olan güç 

konsolidasyonunu parti tarafından üretilene değin beklenilmesi gerektiğini ifade 

etmiştir. İkinci olarak, bu konuların ikinci seviyede de olsa gündemdeki yerini 

kaybetmemesi ve ileride üretilecek çözüm zeminini kullanmak için, temel hak ve 

özgürlükler alanına dair geliştirilen reform önerileriyle dini taleplere yönelik kamusal 

alandaki direnişi yumuşatmak hedeflenmiştir.958 Bir taraftan bu tutum eleştirilmiş 

 
956 Duran, “AKP ve Dönüşümün Aracı Olarak Politika”, s.352 
957 Aktay, “İkrar ile İnkar Arasında AK Parti’nin Kimliği”, s.31; Tepe, a.g.e., s. 144 
958 Duran, a.g.e., s.353; Tepe, a.g.e., s.172 



 288 

diğer taraftan ise, bunun siyasi bir farkındalığa denk geldiği ve önemsenmesi 

gerektiğine yönelik yorumlar söz konusu olmuştur. Bu doğrultuda AK Parti’nin İslami 

talepleri ikinci planda tutarak, önceliği kendisine karşı üretilen laik Kemalist 

muhalefeti yönetmeye vermesi, AK Parti liderliğinin içinden çıktığı Milli Görüş 

geleneğinin dini içerikli siyaset yaklaşımının sınırlarının farkına vardığı şeklinde 

yorumlanmıştır. 

Türk siyasi yaşamında siyasal aktörler ile merkez iktidar seçkinleri rolünü üstlenen 

asker-sivil bürokrasi karşı karşıya geldiği her durumda, sonucu belirleyen taraf daima 

ikinciler olmuştur. “Ancak Adalet ve Kalkınma Partisi (AK Parti) dönemi ile birlikte 

sistemdeki güç dengeleri değişmeye başlamıştır. Özellikle 2007 yılındaki 

Cumhurbaşkanlığı seçimi bu noktada önemli bir dönüm noktasına işaret 

etmektedir.”959 AK Parti iktidarının ikinci dönemi olarak tanımlanabilecek olan 2007 

seçimleriyle başlayan ve 2008 kapatma davası süreciyle şekillenecek yeni dönem, 

bürokratik mekanizmaların dönüştürülmesine yönelik AK Parti ile merkezi iktidar 

elitlerin mücadelesine sahne olacaktır. 

3.3.5.1. 2008 Başörtüsü Düzenlemesi  

12 Eylül darbesinin ardından başörtüsünün bir sorun olarak Türkiye’nin gündemine 

gelmesine koşut olarak, sistemin hakim aktörlerinin karşı tutumuna rağmen soruna 

yasal zeminde çözüm üretme arayışı söz konusu olmuştur. Kasım 1983 seçimlerinde 

tek başına iktidar olan ANAP, ikinci iktidar döneminde bu konuyu çözüme 

kavuşturacak yasal bir düzenleme yapmıştır.960 Bu doğrultuda 10.12.1988 tarih ve 

3511 sayılı yasa ile 2547 sayılı Yükseköğretim Yasasına şu fıkra eklenmiştir: 

“Yükseköğretim kurumlarında, dershane, laboratuvar, klinik, poliklinik ve 

koridorlarında çağdaş kıyafet ve görünümde bulunmak zorunludur. Dini inanç 

sebebiyle boyun ve saçların örtü ve türbanla kapatılması serbesttir.”961 Ancak 

Anayasa Mahkemesi tarafından bu düzenleme 7.3.1989 tarihinde iptal edilmiştir. 

 
959 Emre Savut, “Merkez-Çevre Paradı̇gması Bağlamında Adalet ve Kalkınma Partı̇sı̇ İktı̇darının Yargı 

ve Yükseköğretı̇m Bürokrası̇sı̇ ile İlı̇şkı̇lerı̇”, Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, Cilt.10, Sayı.26, 2018, s.946; Cantelmo, a.g.e., s.42 
960 Özdalga, Modern Türkiye’de Örtünme Sorunu, s.65 
961 Zafer Gören, Anayasa Hukuku, Ankara, Seçkin Yayınları, 3.bs., 2018, s.560 



 289 

Bunun ardından 25.10.1990 tarihli ve 3670 sayılı yasa ile YÖK kanununa yeni bir 

madde eklenerek konu yeniden yasa ile düzenlenmiştir. “Yürürlükteki kanunlara 

aykırı olmamak kaydı ile yükseköğretim kurumlarında kılık ve kıyafet serbesttir.”  

Bu maddenin iptali için Anayasa Mahkemesi’nde açılan dava sonucunda düzenleme 

iptal edilmemiş ancak maddenin kapsamına dair mahkeme tarafından yapılan yorumla 

başörtüsünün bu ek maddeden yararlanarak serbest bırakılmasının önü kapatılmıştır. 

Mahkeme 9.4.1991 tarihinde verdiği kararda “maddedeki ‘Yürürlükteki kanunlara 

aykırı olmamak’ koşulu Anayasa aykırılığı saptanmış olan ‘dini inanç sebebiyle boyun 

ve saçların örtü ve türbanla kapatılması’ durumunu kılık kıyafet serbestisi dışında 

tutmaktadır… Yükseköğretim kurumlarında, çağdaş kıyafet ve görünüme ters düşen 

dinsel nitelikli kılık ve kıyafetin serbest bırakılmasını öngörmeyen, ancak yürürlükteki 

yasalara aykırı olmamak kaydıyla kılık ve kıyafette serbestlik tanıyan Ek md. 17’nin 

‘Anayasaya aykırı olmadığına’ karar vermiştir.”962 Sivil bürokrasi tarafından takip 

konusu yapılan başörtüsü sorununda farklı kesimler tarafından verilen mücadeleye 

karşın bir yumuşama olmadığı gibi, Yükseköğretim Kurumu (YÖK) tarafından 28 

Şubat sürecinde bu yasak daha sert ve yaygın bir şekilde uygulanmıştır.963  

YÖK 12 Eylül darbe yönetimi tarafından, her alanda kurulmaya çalışılan merkezi 

yönetim sistematiğinin bir yansıması olarak üniversitelere yönelik kurulmuş bir çatı 

kuruluştu. Darbe sonrası kuruluş çalışmalarına 1981 Ocak ayında başlanan 

yükseköğretim yasa tasarısı çalışmaları, yaklaşık on aylık bir sürecin ardından 4 Kasım 

1981 tarihinde kanunu taslağının Milli Güvenlik Kurulu’nda kabul edilmesiyle 

sonuçlanmıştır. Kanun kapsamında “üniversitelerde idari özerkliğe son verilmiş, 

atama usulü getirilmiş, merkezi yönetim sistemi getirilerek” üniversitelere yönelik 

yeni dönemin en önemli ilk adımı atılmıştır.964  

Merkezi iktidar elitlerinin önemli bir paydaşı olarak YÖK bürokrasisi ve üniversite 

rektörleri her dönemde siyasi iktidarın karşısında, bir inisiyatif alanı olarak varlığını 

 
962 Gören, a.g.e., s.561 
963 Bu dönemde YÖK tarafından takip edilen başörtüsü yasağı uygulamalarının şiddetini artıran 

Yükseköğretim Kurumları Yönetici, Öğretim Elemanı ve memurları Disiplin Yönetmeliğinde 

Değişiklik Yapılmasına İlişkin Yönetmelik için Bkz.: Yıldız, 28 Şubat Belgeler, s.202-204 
964 Ali Arslan, Türkiye’de Üniversite ve Siyaset, İstanbul, Paraf Yayınları, 2011, s.497 



 290 

korumuştur. AK Parti iktidara geldikten kısa bir süre sonra hükümet tarafından 

açıklanan “Acil Eylem Planı” kapsamında üniversitelerin yeniden yapılandırılması 

gündemi, YÖK ile AK Parti’yi karşı karşıya getirmiştir. YÖK Başkanı Kemal Gürüz 

ve 77 üniversite rektörü bir araya gelerek 20 Aralık 2002 tarihinde Rektörler Komitesi 

adı altında yayınladıkları ortak bildiriyle üniversiteler için planlanmakta olan reform 

paketine “irtica, köktendincilik, üniversite yönetiminde siyasi kadrolaşma” gibi 

geleneksel karşı çıkışları tekrar ederek itiraz etmişlerdir. Hükümet bu bildiri 

karşısındaki kararlılığını net bir şekilde ortaya koyarak “Türkiye'de köklü reformlar ve 

değişikliklerin olacağını, üniversitelerin de bu değişime ayak uydurmak zorunda” 

olduğunu açıklamıştır. Bunun üzerine yeniden toplanan Rektörler Komitesi bu sefer 

daha sert ifadelerle hükümete karşı itirazlarını yükseltmişlerdir; “Geçmiş sicilleri 

itibarıyla cumhuriyete olan taahhütleri oldukça tartışmalı olan kadroların bir 

kısmının açıkça yer aldığı bir iktidar partisinin bu konudaki görüşlerinin ya da 

niyetlerinin neler olabileceği, rektörler tarafından ayrıntılı olarak tartışılmıştır."  

AK Parti genel olarak kendi varlık zeminine yönelen önyargılar bakımından özelde ise 

gerçekleştirmek istediği icraatlar için diğer tüm gündemlerin yanında bir de asker ve 

sivil bürokrasi ile bu dönemde mücadele etmek zorunda kalmıştır. Bunun bir 

yansıması olarak YÖK bürokrasisi ile AK Parti hükümetleri devam eden dönemde de 

farklı konularda karşı karşıya gelmiştir. Üniversiteye giriş sınavlarında uygulanan 

katsayı sorununu çözmek üzere yükseköğretim sisteminde bir dizi değişiklik öngören 

yeni bir kanun tasarısını 2004 yılında AK Parti’nin gündemine almasıyla gerginlik 

tekrar gün yüzüne çıkmıştır. Meclis’ten geçen yasa tasarısı “imam hatipleri 

özendirdiği ve bu nedenle lâiklik ilkesine ters düştüğü gerekçesiyle” Cumhurbaşkanı 

Sezer tarafından veto edilmiştir.965 

2008 yılında AK Parti’nin başörtüsü meselesini tekrar gündeme getirdiği döneme 

kadar konu gündem dışı kalmıştır. Hatta AK Parti’nin kendi seçmen kitlesi 

bakımından çok önemli olan bu konuyu rejim güçleriyle ortak bir zemin üretme arayışı 

karşılığında ikinci planda tutması, muhafazakar çevreler tarafından eleştiri konusu 

yapılmıştır. 2008 yılı Ocak ayında İspanya’da gerçekleştirilen resmi bir ziyaret 

 
965 Savut, a.g.e., s.953-954 



 291 

programı kapsamında düzenlenen basın toplantısında kendisine yöneltilen bir soruya 

Erdoğan’ın verdiği “velev ki bir siyasi simge” yanıtıyla konu tekrar Türkiye’nin 

gündemine gelmiştir. Erdoğan’ın “Velev ki bir siyasi simge olarak taktığını düşünün. 

Bir siyasi simge olarak takmayı suç kabul edebilir misiniz? Simgelere bir yasak 

getirebilir misiniz? Özgürlükler noktasında dünyanın neresinde böyle bir yasak 

var?”966 çıkışıyla hem konuyu tekrar gündeme getirmiş, hem de ülkeye döner dönmez 

bu konuda bir anayasa değişikliği çalışması başlatmıştır. Anayasa’nın 10. ve 

42.maddelerinde değişiklik yapılmasını öngören anayasa değişikliği paketi MHP’nin 

desteği ile hızlı bir şekilde 6-9 Şubat 2008 tarihlerinde yapılan oylamalar ile 

TBMM’de kabul edilmiştir.967 Nihai oylamada “411 evet” oyu alarak kabul edilen 

kanun Cumhurbaşkanı Gül tarafından onaylanmıştır. Ancak bu düzenleme “5735 

sayılı Türkiye Cumhuriyeti Anayasasının Bazı Maddelerinde Değişiklik Yapılmasına 

Dair Kanun’un, 1. ve 2. maddelerinin Anayasa’nın Başlangıç kısmı ile Anayasa’nın 

çeşitli maddelerine aykırılığı savıyla yokluğunun hükme bağlanması ya da iptali ve 

yürürlüğünün durdurulması”968 talebiyle CHP ve DSP milletvekilleri tarafından 

Anayasa Mahkemesi’ne götürülmüştür. Anayasa Mahkemesi, esastan kabul ettiği 

davayı 5.6.2008 tarihinde sonuçlandırmıştır. Mahkeme, Anayasa’nın 2, 4, 148. 

maddelerine dayandırdığı kararında Anayasa’nın değiştirilemez maddelerini gerekçe 

göstererek değişiklik düzenlemesini iptal etmiştir. 

AK Parti’nin 2007 Cumhurbaşkanlığı seçim sürecinde 27 Nisan e-Muhtırasına verdiği 

tepki, 367 müdahalesine yönelik seçim kartını kullanması ve seçmen tabanının 

beklentisine uygun olarak başörtüsü düzenlemesini gündemine alması gibi adımlar, 

uyum politikasından vazgeçmesi ve Kemalist iktidar elitlerinin kendisini hedef alan 

girişimlerine karşı geliştirdiği yeni aktif siyasetin bir yansıması olarak görülmüştür. 

Bu süreç, AK Parti’nin 2007 yılına kadar bazı temel meseleleri gerginlik konusu 

yapmadan uygun bir ortam üretilene değin tehir etme siyasetini artık geride bıraktığı 

ve seçmen kitlesinin beklentilerine uygun siyaset yapma iradesinin bundan sonra ön 

 
966 “Başbakan’dan Türban Çıkışı”, Hürriyet, (Çevrimiçi) 

https://www.hurriyet.com.tr/gundem/basbakandan-turban-cikisi-8024104, 16 Nisan 2021 
967(Çevrimiçi)https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_KARARLAR/kanuntbmmc092/kan

untbmmc092/kanuntbmmc09205735.pdf, 16.04.2021; Gören, a.g.e., s.562 
968 (Çevrimiçi) https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2008/10/20081022-15.htm, 16.04.2021 

https://www.hurriyet.com.tr/gundem/basbakandan-turban-cikisi-8024104
https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_KARARLAR/kanuntbmmc092/kanuntbmmc092/kanuntbmmc09205735.pdf
https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_KARARLAR/kanuntbmmc092/kanuntbmmc092/kanuntbmmc09205735.pdf
https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2008/10/20081022-15.htm


 292 

planda olacağı şeklinde yorumlanmıştır. Ancak bu sürecin sonuçlarının tam olarak 

ortaya çıkmasına fırsat kalmadan, siyasi sonuçları çok tartışılacak yeni bir yargı 

müdahalesi söz konusu olacaktır. Anayasa Mahkemesi’nin 6 Mart 2008’de CHP ve 

DSP milletvekillerinin imzalarıyla açılan iptal davasını kabul etmesinin üzerinden 

sadece 8 gün geçtikten sonra, 14 Mart 2008’de Yargıtay Başsavcısı Abdurrahman 

Yalçınkaya tarafından AK Parti aleyhine Anayasa Mahkemesi’nde kapatma davası 

açılmıştır.969 

3.3.6. AK Parti Kapatma Davası  

Cumhurbaşkanlığı seçim sürecinde başlayan gerginlik, sivil ve askeri bürokrasinin 

siyasete ve seçim sürecine yönelik müdahaleleri ile tırmanışa geçmiştir. Genelkurmay 

Başkanı Büyükanıt’ın 17 Nisan’da yaptığı “sözde değil, özde bağlı bir cumhurbaşkanı 

seçilmesini bekliyoruz” açıklamasının hemen ardından başlayan Cumhuriyet 

Mitingleri, AK Parti’nin siyasi gündemi yönetmekte zorlanacağı bir atmosfer 

üretmiştir. Tüm bu gerginliklerin yanında Meclis’te 1. tur Cumhurbaşkanlığı 

seçiminin yapıldığı günün gecesi Genelkurmay Başkanlığının internet sitesinden 

yayınlanan e-muhtıra, 28 Şubat’tan sonra siyasal kurumsal alana yapılan en ciddi 

müdahale olmuştur.  

27 Nisan e-Muhtırasının sabahı Başbakan Erdoğan başkanlığında toplanan Bakanlar 

Kurulu sonrasında Hükümet sözcüsü Cemil Çiçek, askerin konumunu hatırlatarak bu 

bildiriyi net ve sert bir şekilde reddetmesi, siyasal alanı korumaya yönelik önemli bir 

hamle olmuştur. Ancak seçim sürecinde istenilen etkiyi üretemeyen laik iktidar 

seçkinlerinin diğer bir hamlesi, eski Yargıtay Cumhuriyet Başsavcısı Kanadoğlu’nun 

tavsiyesini sahiplenen CHP’den gelmiş; Meclis’te yapılan 1. tur Cumhurbaşkanlığı 

seçiminin iptali için Anayasa Mahkemesi’ne müracaat etmiştir. Sivil, asker ve hukuk 

bürokrasisi tarafından art arda gelen bu baskılara karşı, AK Parti liderliği geri adım 

atmamış, ülkeyi 22 Temmuz 2007’de erken genel seçimlere götürmüştür. Seçimlerden 

kısa bir süre sonra Ocak 2008’de, bu sefer başörtüsüne serbestlik getirmeyi amaçlayan 

anayasa değişiklik paketi çalışması, Kemalist-laik iktidar merkezi ile AK Parti’yi 

 
969 “AK Parti Hakkında Kapatma Davası”, (Çevrimiçi) https://www.aa.com.tr/tr/arsiv/ak-parti-

hakkinda-kapatma-davasi/428262, 11.04.2021; Güney-Başkan, a.g.e., s.271 

https://www.aa.com.tr/tr/arsiv/ak-parti-hakkinda-kapatma-davasi/428262
https://www.aa.com.tr/tr/arsiv/ak-parti-hakkinda-kapatma-davasi/428262


 293 

yeniden karşı karşıya getirmiştir. Bu bağlamda Cumhurbaşkanlığı seçimi, geleneksel 

merkez iktidar seçkinleri ile AK Parti’nin temsil ettiği yeni siyasi alan arasındaki 

mücadelenin katalizörü olmuştur.   

Cumhurbaşkanlığının rejim güçleri bakımından önemini gözler önüne seren bu süreçte 

AK Parti, millet tarafından kendisine verilen hükümet etme ve siyasal karar alma 

yetkisini herhangi bir vesayet alanıyla paylaşmayacağını ilan etmiş, siyasal alana 

yönelik siyaset dışından gelen her türlü müdahaleye karşı farklı bir siyasi hamle ile 

cevap vermiştir. Ancak merkez iktidarı temsil eden sivil ve askeri bürokrasi ile sivil 

siyasi alanın temsilcisi AK Parti arasındaki bu mücadelenin bir sonraki safhası, parti 

açısından çok sarsıcı olmuştur. Tüm bu tartışmaların gölgesinde Yargıtay Cumhuriyet 

Başsavcısı Abdurrahman Yalçınkaya tarafından 14 Mart 2008 tarihinde Anayasa 

Mahkemesi’ne AK Parti’yi kapatma davası başvuru yapılmıştır.970 

Anayasa’nın “Siyasi Haklar ve Ödevler” başlıklı bölümü 68. ve 69. maddeleri siyasi 

partilerin sınırlarını ve uymaları gereken temel esasları belirlemiştir. Bu kapsamda 

68.maddesi 4.fıkrası “Siyasi partilerin tüzük ve programları ile eylemleri, Devletin 

bağımsızlığına, ülkesi ve milletiyle bölünmez bütünlüğüne, insan haklarına, eşitlik ve 

hukuk devleti ilkelerine, millet egemenliğine, demokratik ve laik Cumhuriyet ilkelerine 

aykırı olamaz” hükmüyle partilerin faaliyetlerde uymaları gereken genel çerçeveyi 

tespit etmiştir. Aynı şekilde anayasanın 69.maddesinin 5., 6., 7. ve 10.fıkraları parti 

kapatmayı düzenlemektedir. 5.Fıkraya göre “Bir siyasi partinin tüzüğü ve programının 

68’inci maddenin dördüncü fıkrası hükümlerine aykırı bulunması halinde temelli 

kapatma kararı verilir.”; 6.fıkraya göre, “Bir siyasi partinin 68’inci maddenin 

dördüncü fıkrası hükümlerine aykırı eylemlerinden ötürü temelli kapatılmasına, 

ancak, onun bu nitelikteki fiillerin işlendiği bir odak haline geldiğinin Anayasa 

Mahkemesince tespit edilmesi halinde karar verilir.”; 7.fıkrası ise, (Ek 

fıkra:3/10/2001-4709/25 md.) “Anayasa Mahkemesi, yukarıdaki fıkralara göre temelli 

kapatma yerine, dava konusu fiillerin ağırlığına göre ilgili siyasi partilenin Devlet 

 
970 Veit Bader, “Constitutionalizing Secularism, Alternative Secularisms or Liberal-Democratic 

Constitutionalism? A Critical Reading of Some Turkish, ECtHR and Indian Supreme Court Cases on 

Secularism”, Utrecht Law Review, Vol.6:3, 2010, s.16; Şentürk, İslamcılık, s.534; Dursun, 

Türkiye’nin Siyasal Hayatı, s.352-357 



 294 

yardımından kısmen veya tamamen yoksun bırakılmasına karar verebilir.”971 

hükümlerini kayıt altına alarak sürecin temel unsurlarını tayin etmiştir. 

DSP-ANAP-MHP koalisyonuyla kurulan 57. Türkiye Cumhuriyeti Hükümeti 

döneminde gerçekleştirilen ve 33 farklı değişiklik içeren 3 Ekim 2001 tarihli Anayasa 

değişiklik paketi siyasi partilerin kapatılmasını güçleştiren yeni düzenlemeler 

getirmişti. Bu doğrultuda AK Parti’ye karşı açılan davanın sonuçları bakımından 2001 

yılında 69.maddede yapılan değişikliğin etkisi büyük olmuştur. Maddenin 6.fıkrasında 

tanımlanan “odak olma halinin” gerçekleşmesi için o eylemin yoğun bir şekilde ve 

nasıl tezahür edeceğinin detaylı tanımlanmasıyla, yeni eklenen 7. fıkra ile kapatma 

kararının yanında bir alt seviye ceza olarak “devlet yardımından mahrumiyet” hükmü 

getirilmiştir. Anayasa Mahkemesi yaptığı yargılama sonucunda AK Parti’nin laikliğe 

aykırı fiil ve eylemlerin odağı olduğuna dair iddianamenin savlarını kabul etmiştir. 

Katı laiklik anlayışında ısrarlı duruşunu koruyan Mahkeme, “üniversitelerde 

başörtüsü yasağının kaldırılmasını amaçlayan 2008 anayasa değişikliğini AKP'nin 

laiklik karşıtı olduğu iddia edilen faaliyetlerinin ana delili olarak” göstermiştir.972 

Ancak Mahkeme “partinin laiklik ilkesine aykırı faaliyetlerin merkezi olmasına 

rağmen şiddeti teşvik etmediğini, demokrasiyi ve laik devlet düzenini ortadan kaldırma 

veya anayasal düzenin temel ilkelerini şiddet yoluyla yok etme amacını kanıtlayan” 

herhangi bir somut delile ulaşamamıştır.973  

Bu genel tespitler kapsamında, yargılama sonucunda 2001 yılında Anayasa’da yapılan 

değişikliğin getirdiği nitelikli çoğunluk şartı mahkemede sağlanamadığı için kapatma 

kararı verilmemiştir. Ancak Anayasa Mahkemesi kapatma yerine bir alt ceza seviyesi 

olan hazine yardımından mahrumiyet kararıyla AK Parti’yi cezalandırmıştır. 

Mahkemenin 11 üyesinden sadece biri yaptırıma gerek görmezken 6 yargıç 

kapatılması yönünde oy kullanmış, 4 yargıç ise devlet yardımından mahrum 

bırakılması yönünde görüş belirtmiştir. Oylamanın sonuçları öyle riskli bir sınırda 

 
971 Gören, Anayasa Hukuku, s.637-638; Uran-Pasquino, “The Guardian of the Turkish Constitution: 

A Special Court”, s.92 
972 Özbudun, “Party Prohibition Cases”, s.137; Güney-Başkan, a.g.e., s.271 
973 Bülent Algan, “Dissolution of Political Parties By the Constitutional Court in Turkey: An 

Everlasting Conflict Between the Court and the Parliament”, Ankara University School of Law 

Journal, Vol.60(4), 2011, s.827 



 295 

gerçekleşmiştir ki, sadece bir yargıç daha AK Parti’nin kapatılması gerektiği yönünde 

oy kullanmış olsaydı, parti temelli olarak kapatılmış olacaktı.974 

Sivil, asker ve yargı bürokrasisinin 367 kararı, başörtüsü düzenlemesi ve AK Parti 

kapatma davası süreçlerinde siyasi iktidar karşısında takındığı laiklik merkezli katı 

tutum dikkat çekicidir.975 Kasım 2002’de tek başına iktidara gelen AK Parti, 2001 

yılındaki değişikliğin getirdiği mali yardımdan mahrum bırakma ara yaptırımıyla 

kapatılmaktan kurtulmuştur. Bunun yeterli bir koruma getirmeyeceğinin açık bir 

şekilde ortaya çıkması üzerine hükümet, 2010 yılında yeni bir anayasa değişikliğini 

gündeme getirmiştir. Genel olarak yargı bürokrasisinin özel de ise Anayasa 

Mahkemesi’nin siyasi alana müdahalesini zorlaştırmayı hedefleyen bu Anayasa 

değişikliği, 12 Eylül 2010 tarihinde halkın oyuna sunulmuştur.976 Anayasa 

Mahkemesi’nin yapısını değiştiren bu değişiklik paketi içinde Anayasa’da toplam 26 

farklı değişiklik yapılmıştır. 2001 yılı değişikliğinde 11 Anayasa Mahkemesi üyesinin 

7’sinin oyu partinin temelli olarak kapatılması için yeterli olmaktaydı. Ancak 2010 yılı 

düzenlemesiyle üye sayısı 17’ye çıkarılan Mahkeme’nin bir kapatma kararı 

verebilmesi için 12 üyesinin kapatma yönünde karar verme şartı getirilmiştir. Böylece 

siyasi iktidar bu düzenlemeyle, Anayasa Mahkemesi’nin partilere yönelik ideolojik 

tutumlarını kullanmakta zorlanacakları yeni bir çoğunluk sistemi getirerek kapatma 

kararı almayı biraz daha güçleştirmiştir.977  

Bu anayasa değişiklik paketi içerisinde hukuk bürokrasisinin diğer önemli aktörü 

Hakimler ve Savcılar Yüksek Kurulu’nun (HSYK) yapısı ile görevlerine dair 

değişiklikler de yapılmıştır. Özellikle “üye sayısı yedi asil ve beş yedekten yirmi iki 

asil ve on iki yedek üyeye çıkarılmış”, Adalet Bakanı ve Bakanlık Müsteşarı Kurul 

üyesi olarak korunurken üye seçimlerinin kurum ve dağılımları çok daha geniş bir 

temsili barındıracak şekilde yeniden düzenlenmiştir. Yeni düzenlemeyle Anayasa 

Mahkemesi tarafından seçilen beş asil üyeye ek olarak Kurul’un üyelerinin yarısına 

 
974 Algan, a.g.e., s.825; Bader, a.g.e., s.17 
975 Ergun Özbudun, Fusun Türkmen, “Impact of the ECtHR Rulings on Turkey's Democratization: An 

Evaluation”, Human Rights Quarterly, Vol.35, 2013, s.998 
976 Uran-Pasquino, a.g.e., s.93-94 
977 Algan, a.g.e., s.823, 825 



 296 

yakının (yirmi iki üyenin onu) yürütmenin müdahalesi olmaksızın tüm genel ve idari 

yargıçlar ve savcılar tarafından seçilmesi sağlanmıştır.978 

3.3.7. Yeni Kurumsalcı Analiz Işığında AK Parti’nin Kuruluş 

Sürecinin Değerlendirilmesi 

MGH’de başlayan değişim taleplerinin derinleşmesi ve parti liderliğine yönelik bir 

muhalif yaklaşıma dönüşmesi uzun bir dönem içinde gelişen unsurlara bağlı olarak 

gerçekleşmiştir. AK Parti’nin kuruluşu ile sonuçlanacak süreçte geleneksel liderliğin 

sorgulanması ve yeni bir kurumsal arayışın ortaya çıkmasına neden olan temel 

unsurların başında meşruiyet arayışı gelmektedir. Siyasi bir partinin kurumsal siyasal 

alanda meşru bir aktör olarak kabul görmesi, örgütün devamlılığını sağlayacak temel 

unsurlardandır. Bu bağlamda meşruiyet, siyasal çevrede üzerinde mutabakat olan 

değerler ile kurallara uyumlu bir örgüt profili geliştirmek demektir. Bir örgütsel 

uyumlanmaya bağlı meşru bir aktör olarak siyasal çevrede kabul görmesinde parti 

liderliği kritik role sahiptir. Parti yönetiminin bu yönde bir zafiyet göstermesi parti için 

meşruiyet krizi olarak ortaya çıkacaktır.  

MGH Türk siyasal yaşamının hakim elitleri tarafından hiçbir zaman meşru bir siyasi 

aktör olarak kabul görmemiştir. Parti geleneği için meşruiyet krizi olarak belirginleşen 

bu durum, devletin düzenleyici kurumları tarafından parti kapatma kararlarıyla siyasal 

alandan tasfiye edilme şeklinde tezahür etmiştir. Tarihsel sırasıyla MNP, MSP, RP ve 

FP ile bu siyasal gelenek her kapatma müdahalesine karşı yeni bir parti kurarak cevap 

vermiştir. Siyasal mücadelenin temel aracı olarak partinin kullanılması yaklaşımı 

MGH özelinde bir “patika bağımlılığı” yaklaşımı ile örtüşmektedir.  

Kurumsalcı yaklaşıma göre, siyasal sistemden gelecek değişim taleplerini ve örgüt 

paydaşlarının yeni beklentilerini karşılama sorumluluğu öncelikle örgüt liderliğinden 

beklenecektir. Değişim taleplerini yöneterek örgütün siyasal çevreyle 

uyumlanmasında liderliğin göstereceği bir boşluk, üreteceği kriz ile varlık sorununa 

dönüşme riski barındıracaktır. Bu nedenle örgütün kurumsal çevreye uyumlanma 

 
978 Özbudun, Türkmen, a.g.e., s.1003-1004 



 297 

yetkinliği ile örgüt liderliğinin süreç yönetme sorumluluğu arasındaki yakın ilişki, 

kurumsalcı yaklaşımın örgütlerin sürekliliklerini açıklarken ön planda tuttuğu iki 

temel göstergedir. Bu göstergeler üzerinden MGH pratiğine baktığımızda RP ve 

FP’nin iktidar seçkinleri tarafından kapatılması, bu partiler tarafından gerçekleştirilen 

siyasallaşma arayışlarının parti liderliği tarafından sürdürülebilir bir siyasal çerçeveye 

dönüştürülememiştir. Kapatılan partinin yerine yeni parti kurmanın ötesinde, siyasal 

meşruiyet üretecek açılım geliştiremeyen MGH liderliği bir süre sonra sorgulanmaya 

başlamıştır. Parti liderliğinin sorgulandığı bu sürecin bir sonucu ise, yeni bir siyasal 

çıkış formülü geliştirmek için parti içinde muhalif bir hareket ortaya çıkmış ve bu 

gelişmeler ekseninde yeni bir kurumsal arayış gelişmiştir.  

Siyasal partilerin oluşum süreçlerini açıklayan bunalım/kriz yaklaşımına göre 

meşruiyet ve katılma krizleri, ayrı birer etken olarak siyasi partilerin ortaya çıkış 

süreçlerini etkilemektedir. MGH partilerinin siyasal merkez karşısında yaşadığı 

meşruiyet krizi ne RP döneminde ne de modern kavramlara göre kendisine yeni bir 

siyasal pozisyon tanımlamaya odaklanan FP’nin kuruluş sürecinde 

çözümlenebilmiştir. Siyasal kurumsal çevrenin aktörleri tarafından RP’ye uygulanan 

siyasal tasfiyenin ardından, FP’nin ortaya koyduğu siyasal kimliğin de siyasal alanda 

kendisini temsil etmesine alan açılmamıştır. FP’nin yaşadığı katılma krizinin parti 

yönetimi tarafından yönetilememesi, parti içinde gelişen yeni açılımları değerlendirme 

konusu yapılmaması, AK Parti’nin kuruluşunu getirecek parti içi muhalefetin grup 

bütünlüğü kazanmasına neden olmuştur.  

Siyasal alanda karşılaşılan sorunların çözümlenmesi görevi kendisinden beklenen parti 

liderliğinin yetkinlik göstermemesi ya da bu yöndeki talepleri aksiyon konusu yapacak 

değerde bulmaması bu muhalif kırılmanın derinleşmesinde büyük rol oynamıştır. 

MGH liderliğinin özelde ise Erbakan’ın partinin kurucu ilk kuşak yöneticileri olarak 

ortaya koyduğu performans parti teşkilatları tarafından kabul görmemiştir. Kurumsal 

uyarlanabilirlik üzerinden MGH pratiğine baktığımızda, ilk kuşak yönetici 

hakimiyetinin çok derin hissedildiği bu geleneğin kurumsallaşmanın bu unsuru 

bakımından geride kaldığı görülecektir. Yaşanan gelişmeler de bu gözlemi doğrular 

niteliktedir. Zira, ilk kuşak yöneticilerin lideri Erbakan’ın tarihsel olarak hemen her 



 298 

dönemde parti yönetimini kontrol altında tutması ve barışçıl yollarla partide lider 

değişimine izin vermemesi, Erdoğan ve arkadaşlarının MGH’den ayrışarak yeni bir 

parti kurmalarında neden olacak bir role sahip olmuştur. 

Erdoğan ve yenilikçi arkadaşları kurumsallaşmış bir örgütte olmasının bekleneceği 

şekilde FP’de parti iç dinamikleri kullanarak liderlik değişimini gerçekleştirmeye 

çalışmıştır. Bu çerçevede barışçı yollarla liderliği değiştirmek için parti kongresinin 

verdiği imkanlar kullanılmış, ancak mevcut parti liderliğinin teşkilatlardaki delege 

yapısı üzerindeki kontrolü nedeniyle bu teşebbüs başarısız olmuştur. Parti yönetiminin 

delegedeki hakim yapısını kullanarak parti iç mekanizmaların muhaliflerce etkin bir 

şekilde kullanılmasını sınırlandırması  Erdoğan ve arkadaşları için bir katılma krizine 

dönüşmüştür.  Bu bağlamda lider değişim taleplerinin engellenmesi ve katılma 

krizinin derinleşmesi yenilikçi kanadın partiden ayrışmasına neden olacak bir kırılma 

üretmiştir. Meşruiyet ve katılma krizlerinin ürettiği ayrışma süreci AK Parti’nin 

kurulmasıyla sonuçlanmıştır. 

Siyasi partilerin kurumsal çevreye uyumlanmak için kullandıkları temel 

enstrümanların başında kullandıkları siyasal söylem ve açıkladıkları parti programı 

gelmektedir. Bu manada siyasal merkez tarafından meşru bir aktör olarak kabul 

görmek için evrensel değerlerle uyumlu bir siyasal kimlik geliştirme arayışı AK Parti 

için de söz konusu olmuştur. Bu çerçevede AK Parti tarafından ilan edilen parti 

programında geleneksel çağrışımlar ile modern kavramlar bir arada kullanılmıştır. 

Geleneğin ve geçmişin birikiminin yanında milliyetçi çağrışımlara sahip muhafazakar 

demokrat kimlik tanımlamasıyla siyasal merkezin kabul edeceği bir kimlik unsuru ön 

plana çıkarılmıştır. Tüm söylemleriyle net bir şekilde MGH’den ayrıştığının altını 

çizen AK Parti’nin kurumsal çevreye uyumlanma gayretinin diğer bir göstergesi, AB 

ile yakın ilişkiler geliştireceğini politika vaatlerinin ön sıralarına koyması ve AB 

üyelik sürecinin etkin bir yürütücüsü olacağını ilan etmesiydi.  Parti programında 

“dünya gerçekleriyle paralel” bir dış politika yürüteceğini açıklayan parti liderliği, 

aslında Cumhuriyetin modernleşme projesiyle uyumlu bir politikayı sahipleneceğini 

açıklamıştır. 



 299 

Siyasal merkez tarafından kabullenilmeyi önceleyen partinin diğer bir hamlesi siyasal 

kimlik olarak ilan ettiği muhafazakar demokrasi söylemi olmuştur. Böylece 

kurumsalcı yaklaşımın tespit ettiği hakim siyasal kurumsal yapı karşısında örgütlerin 

yaşayacağı katılma ve entegrasyon krizlerini çözmeye yönelik muhafazakar demokrasi 

kimliğinin bir formül olması öngörülmüştür. Geleneksel değerleri sahiplenen 

görüntüsüyle toplumsal kesimlerin kabulünü kazanma imkanı ve evrensel değerlere 

atıf yapan kavramlarla merkezdeki sivil ve asker elitler tarafından kabul görme arayışı, 

MGH’nin çözüm bulamadığı meşruiyet krizi için önemli bir formül olarak 

kurgulanmıştır. Bu şekilde FP’nin kapatılması ve AK Parti’nin kurulmasıyla gündeme 

gelen geçiş sürecinde, yeni partinin karşılaşma ihtimali yüksek olan meşruiyet, katılma 

ve entegrasyon krizlerinin çözümüne odaklanılmıştır. 

Son olarak patika bağımlılığı üzerinden muhafazakar demokrasi kimliğinin 

değerlendirilmesi mümkündür. Bu siyasal söylemin muğlak ve düalist yapısını, 

tarihsel olarak Osmanlı’nın son döneminde İslamcılık düşüncesinin siyasal 

yaklaşımıyla karşılaştırmak mümkündür. Bu bağlamda İslamcılığın dinin ve 

geleneksel değerleri koruyarak Batının ürettiği teknik ve maddi gelişmeleri ithal etme 

arayışını ön plana çıkan iki başlı yönelimiyle, muhafazakar demokrasi kimliğinin 

geleneksel (muhafazakarlık) ve modern (demokrasi) düalist çağrışımlarıyla bir 

benzerlik söz konusudur. Avrupa karşısındaki gerileyişin önlenmesi için Batı 

medeniyetinin teknik kazanımların, İslami değerleri koruyarak Batının tekniğini elde 

etme arayışındaki sentezci yaklaşım ile AK Parti’nin liberal kavramlar ile geleneksel 

değerler arasında yeni bir sentez kurma arayışı arasındaki benzerlik, patika bağımlılığı 

olarak yorumlanabilecektir. Tarihsel bir tecrübede gerçekleştirilen bir siyasal 

yönelimin içerik özelliklerinin daha sonra gerçekleştirilecek bir siyasal inşa 

çalışmasında kullanılması anlamında patika bağımlılığı sadece burada söz konusu 

olmamıştır. Aynı şekilde İslamcılık siyasetinin ekonomik, sınai ve teknik kalkınmacı 

yaklaşımının AK Parti’de de karşılığının olmasında ya da devlet mekanizmasının 

ekonomik bağımsızlığın ve toplumsal refahın temel unsuru olarak görülmesi 

yaklaşımının izdüşümünün bu partide görüldüğü farklı siyasal patika yaklaşımının 

yansımaları söz konusu olmuştur. 



 300 

MGH geleneği içinde yetişen kadrolar tarafından kurulan ancak kendini bu gelenekten 

ayrı konumlandıran AK Parti’nin kuruluş süreci ve kurulduktan sonra sergilediği 

siyasal kimlik, tarihsel ve felsefi bir seyir üzerinden geride kalan bölümlerde 

açıklanmaya çalışılmıştır. Buraya kadar ortaya konulan sonuçlar, mülakat bulguları 

doğrultusunda bir sonraki bölümde analiz edilecektir. 

 

 



 301 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

İSLAMCI SİYASETTE YAŞANAN KURUMSAL  

DÖNÜŞÜM ALGISI 

 

İslamcı siyasetin ortaya çıktığı dönemden günümüze kadar gelişen alternatif siyasal 

yaklaşım arayışları kurumsallaşma eksenli olarak gelişmiştir. Osmanlı’nın Batı 

karşısında yaşadığı gerilemeyi durdurmak için gündeme gelen fikri ve siyasi bir 

savunma yaklaşımı olarak İslamcılık siyaseti, bu anlamda bir kurumsal yenilenme 

çabasıdır. Modernleşme hareketleriyle sosyal ve siyasal merkezi işgal eden Batılı 

düşünce hareketlerine karşı, İslamcılık düşüncesi alternatif bir kurumsallaşma çabasını 

temsil etmiştir. Bu bağlamda İslamcılık, teknik ve modern gelişmelerle geleneksel 

kurumları yeniden yorumlayarak yeni bir kurumsal sentez inşa etmeye odaklanmıştır.  

Osmanlı’dan Cumhuriyet’in ilanına ve günümüze kadar kurumsallaşma yaklaşımı 

bağlamında tarihsel süreç analiz edildiğinde üç temel arayışın söz konusu olduğu 

görülür. İlk olarak modernleşmeci yaklaşımlarla gündeme gelen sosyo-kültürel ve 

siyasal yenilikler için halk nezdinde meşru bir zemin üretme arayışı ile 

karşılaşılacaktır. Ardından güncel beklentileri karşılamak için geleneksel kavramları 

modern içeriklerle yorumlayarak klasik kurumsal yapıların güncellenmesi şeklinde 

tezahür eden yeniden kurumsallaşma çabası söz konusu olur. Son olarak, siyasal 

merkezin baskılarını dengelemek için gelişmekte olan kurumsal yapının dışında 

kalmadan yeni bir siyasal kurumsallaşma arayışı gündeme gelmiştir. 

Batı karşısında yaşanan gerilemenin sebepleri arasında ilk ilan edilen unsur, mevcut 

kurumsal yapıların dinamizm ve yeterlilik bakımından yetersiz kaldığı tespitidir. Bu 

soruna çözüm olarak, Batılı eksende oluşan kurumsal gelişmelerle uyumlu olarak 

Osmanlı siyasal yaşamının klasik kurumsal yapısının dönüştürülmesine öncelik 

verilmiştir. Bu çerçevede yenilikçi düşünceler ile geleneksel yapılar arasında ilkesel 

olarak bir çelişki olmadığı düşüncesiyle klasik kurumların restorasyonu 

hedeflenmiştir. Bu yaklaşım, İslamcıların anayasalı parlamenter sistem ile meşveret 



 302 

kavramını eşitleyerek 1908 Meşrutiyet devrimine destek vermelerini 

açıklamaktadır.979 

Kurumsal yapının modern kavramsal içeriklere bağlı olarak yeniden yorumlanması 

için özellikle “içtihat” kavramı kullanılmıştır. Böylece “içtihat kapısının” sunduğu 

imkanları kullanarak geliştirilen yeni yorumlarla siyaset alanını genişleten 

yaklaşımlarla din-siyaset ilişkisi yeniden tanımlanmıştır. Bu çerçevede “şeriata 

uygunluk” gibi statik bir meşruiyet anlayışının yerini, güncel ihtiyaçları dikkate alarak 

kavramların yeniden yorumlanmasıyla üretilen daha geniş bir meşruiyet yaklaşımı 

almıştır. Böylece yeni yorumlarla şekillendirilen kavramsal yapı sayesinde şeriata 

uygunluk sorununu çözen yeni bir meşruiyet anlayışı kabul edilmiştir.980  

Meşruiyet krizini geleneksel kurumsal yapıları restorasyona tabi tutarak çözme 

projesinin başarılı olmaması üzerine, Cumhuriyet dönemiyle birlikte yeni arayışlar söz 

konusu olmuştur. Siyasal sistemle bütünleşme sorununun yanında bu dönemde siyasal 

katılma sorunu gündeme gelmiştir. Siyasal mekanizmalarda temsil edilme arayışı 

olarak gündeme gelen siyasal krizini aşmak için yeni kurumsallaşma arayışlarına 

yönelinmiştir. Terakki Perver Cumhuriyet Fırkası üzerinden sistem içinde kalmaya 

çalışan İslamcı eğilim, bu partinin kapatılmasından tek parti yönetiminin sona erdiği 

çok partili siyasal yaşama kadar geri planda kalmıştır. 

Muhafazakar aktörler, önceledikleri dini ve geleneksel değerlerle birlikte kurumsal 

yapı içinde meşru bir aktör olarak katılma krizini çok partili yaşama değin 

çözememiştir. Bu kapsamda muhafazakarlar önce DP içinde, daha sonra onun siyasal 

mirasçısı konumundaki AP içinde yer bulmaya çalışmıştır. Ancak AP’nin kamusal 

destek arayışında dini yaklaşımlara yer vermenin ötesinde bir eğilime alan açmaması, 

katılım krizini çözmek için muhafazakarları yeni bir siyasal kurumsallaşma arayışına 

sevk etmiştir. Bu arayışın ilk adımı olarak bağımsız siyaset yapma imkanı denenmiş 

ancak bunun etkili olmadığı görülünce yeni bir siyasi parti kurma kararı verilmiştir. 

Siyasi partilerin ortaya çıkış süreçlerinde karşımıza çıkan sistemle bütünleşme krizi ile 

 
979 Akdoğan, AK Parti ve Muhafazakar Demokrasi, s.92-96; Milletvekili kavramına kadim İslam 

kültüründen üretilen karşılık “ehl-i hall ü akd” ve “ehl-i men’a”dır. Bkz.: Kara, İslamcıların Siyasi 

Görüşleri, s.172  
980 Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi, s.53 



 303 

siyasi mekanizmalara katılma krizini çözmek için Erbakan’ın liderliğinde MGH 

geleneğinin ilk partisi olan MNP kurulmuştur. 

İlk siyasal kurumsallaşma adımı olarak kurulan bu partinin ardından MGH geleneği 

içinde kurulan partilerin karşılaştığı baskılar, başından itibaren söz konusu olan 

meşruiyet krizini derinleştirmiştir. Siyasi parti kurarak siyasal sisteme entegre olma 

yaklaşımıyla katılma krizi sınırlı da olsa çözülmüşse de, siyasal elitler karşısında 

meşru bir siyasal aktör olma kimliği hiçbir zaman tam anlamıyla kazanılamamıştır. 

Aslında FP içinde muhalif bir çözülme şeklinde tezahür eden yenilikçi grubun geliştiği 

zemin, tarihsel olarak bu meşruiyet arayışı üzerinde şekillenmiştir. 

Bu bağlamda çalışmanın devam eden bölümlerinde değişim, baskı, ayrışma, çatışma, 

çözülme ya da örgütün devamlılığı gibi kavramlarla parti içi ayrışma sürecine 

odaklanılacaktır. Bu çerçevede değişim taleplerinin karşılanamaması, devletten gelen 

baskının yönetilememesi, örgüt içi aktörlerin beklentilerinden kaynaklanan sorunlar, 

yeni bir siyasal kimlik arayışına kapalı merkeziyetçi liderlik anlayışı ve meşruiyet 

krizinin neden olduğu yeni kurumsal arayışlar ile MGH geleneğinin karşılaştığı siyasal 

sorunları çatışma, çözülme ve ayrışma ekseninde analiz edilecektir. 

 

4.1. ARAŞTIRMANIN KATILIMCI PROFİLİ VE SORULARI  

Alan araştırması kapsamında MGH ile AK Parti arasındaki kurumsal değişim seyrini 

analiz etmek için 14 isimle görüşme gerçekleştirilmiştir. Görüşmelerin yüz yüze 

yapılması hedeflenmesine karşın, Mart 2019’dan itibaren etkisini hissettiren Covid-19 

pandemisi nedeniyle mülakatların bir kısmı yüz yüze görüşme şeklinde, bazısı dijital 

görüşme platformları üzerinden gerçekleştirilmiştir. Sadece bir mülakat, görüşmecinin 

bu yöndeki hususi talebi nedeniyle soruların mail ortamında paylaşılması ve 

cevapların yazılı iletilmesi şeklinde yapılmıştır. Bu çerçevede dokuz görüşme yüz 

yüze, dört görüşme dijital platformlar üzerinden ve bir görüşme ise mail üzerinden 

olmak üzere toplam 14 kişi ile mülakat gerçekleştirilmiştir. 



 304 

Araştırmanın etik boyutu nedeniyle bu isimlerin kimler olduğuna çalışmada yer 

verilmemiştir. Mülakat yapılan isimler harf sırası baz alınarak “Görüşmeci A, 

Görüşmeci B” şeklinde ifade edilerek görüşlerine atıf yapılmıştır. Görüşülen isimler 

belirlenirken öncelikle MGH’den AK Parti’ye gelişen siyasal süreçlerin tarihsel ve 

felsefi detaylarına kişisel olarak şahitlik etmiş, mümkünse bazılarının MGH 

geleneğinin ilk dönem partilerinde siyaset yapmış, en az RP ile FP’de aktif siyaset 

yapmış isimlerin öncelenmesine büyük hassasiyet gösterilmiştir. Bu doğrultuda 

görüşmecilerin 3’ü MNP’de, 3’ü MSP’de, 4’ü RP’de ve 1 kişi ise FP’de aktif siyasete 

başlamıştır. Bazı isimler aktif siyasete RP’de başlamışsa da öncesinde MSP’yi 

destekleyen kitle içerisinde yer alarak siyasal süreçleri yakından izlemiş isimlerdir. 

RP’de aktif siyasete başlayan görüşmecilerden bir diğer ise ilerleyen dönemde 

Cumhurbaşkanlığı döneminde Turgut Özal’a danışmanlık görevinde bulunmuştur. 

Aynı zamanda bu tarihsel dönüşümün odağında yer alan AK Parti’nin ürettiği yeni 

siyasal kimliğin nasıl algılandığını analiz edebilmek için, siyasi geleneğe yakından 

tanık olmasına karşın aktif siyasete AK Parti’de başlamış 3 isme de görüşmeciler 

arasında yer verilmiştir.  

Bu bağlamda aralarında iki TBMM Başkanlığı yapmış ismin yer aldığı görüşmecilerin 

siyasal tecrübelerinin detayına baktığımızda, MGH geleneği içinde tarihsel akışa 

uygun olarak şu pozisyonlarda görev alındığı görülmektedir:  

Milli Nizam Partisi: MNP teşkilatlarında kurul üyeliği ve gençlik kolları başkanlığı; 

Milli Selamet Partisi: Teşkilatlarda il başkanlığı, il yönetim kurul üyeliği, gençlik 

kolları başkanlığı ve üyeliği; 

Refah Partisi: Genel başkan yardımcılığı, genel idare kurulu üyeliği, milletvekilliği 

ve milletvekili adaylığı, DYP ile yapılan koalisyon hükümetinde bakanlık, belediye 

başkanlığı ve belediye başkan adaylığı, teşkilatlarda il kurulları üyeliği, ilçe başkanı 

ve ilçe kurul üyeliği, İstanbul il meclis üyeliği; 

Fazilet Partisi: Teşkilatlardan sorumlu genel başkan yardımcılığı, milletvekilliği ve 

milletvekili adaylığı, ilçe başkanlığı, teşkilatlarda kurul üyeliği, il başkan yardımcılığı; 



 305 

AK Parti: Kurucular kurulu üyeliği, genel başkan vekilliği, meclis grup başkan 

vekilliği, milletvekilliği, AK Parti hükümetlerinde başbakan yardımcılığı ve çeşitli 

bakanlıklarda hükümet üyeliği, MKYK üyeliği, AK Parti teşkilatlarında il kurulları 

üyeliği. 

Görüşmecilerin bir kısmı MSP’den başlayarak günümüze kadar yukarda yer alan farklı 

kademelerde görev almışken, bazıları bu siyasal sürecin ilk dönemlerinde aktif 

siyasete katılmamış olmasına karşın, içinde bulunduğu sosyo-kültürel ortam nedeniyle 

bu siyasal hareketi yakından takip etme imkanı bulmuştur. Mesela bir görüşmeci 

gençlik yıllarında ailesinden dolayı MSP’yi yakından izlemiş ancak aktif olarak görev 

almamış ama daha sonra RP döneminde siyaset yapmıştır. Yine benzer şekilde bir 

görüşmecimiz aktif olarak MSP gençlik kollarında görev almış ancak daha sonra RP 

döneminde görev almamış, devamında AK Parti’nin kuruluş süreçlerinde aktif rol 

almış ama Kurucular Kurulu üyesi olmamıştır. Yukarıdaki verilen görev listesi 

çıkarılırken bu gibi resmi olmayan takip dönemleri değerlendirme dışı bırakılmıştır. 

Yukarki görev tanımları, görüşmecilerin sadece aktif görev aldıkları siyasal 

pozisyonlar esas alınarak belirlenmiştir. 

Görüşmecilerin mülakatlarda sergiledikleri tavır genel olarak paylaşımcı ve sorulara 

açık cevap verme eğiliminde olmuştur. Ancak bu açık tavrın yanında, soruların 

odaklandığı tarihsel süreçte yer alan ve şu an hayatta olmayan bazı kişilere karşı 

saygısızlık yapmama kaygısı bazı sorulara verilen yanıtlara tesir etmiştir. Mesela 

görüşmecilerin neredeyse tamamı, 28 Şubat postmodern darbe sürecinde MGH 

geleneğinin merkez siyasal elitler karşısında kabul gören bir siyasal aktör olmaktan 

çıktığını teyit etseler de, soruların biraz daha somutlaştığı ve dönemin siyasi 

profillerinden Necmettin Erbakan ya da FP yönetiminde yer alan bazı isimlerin süreçte 

oynadığı rolüne dair yöneldiğinde, bazı görüşmecilerin bu isimlerin anısına saygılı 

olmak kaygısıyla yaptıkları analizi isim bazında yumuşatma eğiliminde oldukları 

gözlenmiştir.  

Benzer şekilde bazı görüşmeciler, MGH partilerinin sivil ve askeri bürokrasi 

tarafından siyaset yapma imkanının kısıtlanması ve kapatma davalarıyla ortaya çıkan 

durum ile “meşru bir siyasal aktör olma” arasındaki ilişkiyi yorumlarken, güncel 



 306 

siyasetin meşruiyet tartışmalarına konu olmama kaygısını dile getirdikleri 

görülmüştür. Ancak konuya güncel siyasal tartışmalar yerine, Yeni Kurumsal teorinin 

dışardan gelen baskıların yönetilmemesi nedeniyle örgütün amaçlarını yerine getirme 

yetkinliğini yitirmesi ve örgüt mensuplarının yeni arayışlara girmesinin örgüt 

açısından meşruiyet aşınması anlamına geldiği belirtilip, bu bakış açısıyla konuyu 

yeniden değerlendirmeleri talep edildiğinde, görüşmecilerin 28 Şubat postmodern 

darbesi ile MGH’nin meşru bir siyasal aktör olma hüviyeti arasındaki ilişkiyi net bir 

şekilde yorumladıkları görülmüştür. 

MGH’den  AK Parti’ye ayrışma ve süreklilik temelindeki kurumsal dönüşümü 

anlamak için bu gelenekte siyaset yapmış kişilerle yapılan görüşmeler yarı 

yapılandırılmış sorular ile gerçekleştirilmiştir. Tarihsel akış içinde yer almış ve MGH 

ile AK Parti’de siyaset yapmış isimler, partilerin yönetim organlarında görev almış 

partililer ve milletvekillerini kapsayacak şekilde bir görüşmeci grubu oluşturulmuştur. 

Çalışmanın odaklandığı tarihsel süreçte yaşanan siyasal çözülmeyi analiz etmek için, 

tezin soruları ve hipotezleri bağlamında görüşmecilere dört ana başlık altında sorular 

yöneltilmiştir.  

Bu kapsamda soru başlıkları aşağıdaki gibidir; 

1-İslamcılık geleneği ile MGH ve AK Parti arasındaki ilişki,  

2-MGH geleneğindeki değişim talepleri ile buna bağlı yaşanan ayrışma 

süreci,  

3-AK Parti’nin kuruluşuyla sonuçlanan ayrışma sürecinin Yeni 

Kurumsalcılığın değişim argümanları bağlamında analizi, 

4-Meşru bir siyasal kimlik arayışında muhafazakar demokrasi söyleminin 

işlevi. 

1-İslamcılık ile MGH ve AK Parti arasındaki ilişkiye dair sorular: 

MGH ve AK Parti ile İslamcılık geleneği arasındaki ilişkiyi inceleyen birinci grup 

sorularda, tarihsel olarak Türkiye’de İslamcı siyasetin seyri; İslamcılık geleneği 

içerisinde konumlandırılan MGH çizgisinde kurulan partiler ile AK Parti’nin 



 307 

İslamcılık geleneğiyle tarihsel ve düşünce bazında bir ilişkiye sahip olup olmadığına 

dair görüşmecilerin bakış açısı tespit edilmeye çalışılmıştır.  

• Tarihsel olarak Türkiye’de İslamcılık siyasetinin seyrini izleme imkanınız 

oldu mu? Oldu ise bu tarihsel süreci nasıl yorumluyorsunuz?  

• İslamcılık siyaseti açısından Milli Görüş Hareketi çizgisinde kurulan partiler 

(özellikle RP ve FP) ile AK Parti’nin konumunu nasıl yorumluyorsunuz?  

• Milli Görüş Hareketi partileri ve AK Parti ile İslamcılık siyasetinin tarihsel 

ve felsefi olarak arasında sizce nasıl bir ilişki söz konusu? 

• Milli Görüş Hareketinin Türk Siyasal Hayatındaki seyri ve ürettiği etki 

hakkında ne düşünüyorsunuz? 

• “Milli Görüş Hareketi, İslamcılığın sahip olduğu kaygılara sahip ve benzer 

kaygılarla ülkede bir farklılaştırmayı siyaset yoluyla amaçlayan bir ekipti 

yorumunu yapabilir miyiz?” 

• Bu genel bağlam içerisinde MGH ve AK Parti, İslamcılık siyaset geleneğinin 

bir parçasıdır, önermesini nasıl değerlendiriyorsunuz? 

2- Siyasal ayrışma süreci ve parti içi değişim arayışlarına dair sorular: 

İkinci grup sorularda MGH’de yaşanan ayrışma sürecine biraz daha yakın plandan 

bakarak, farklı bir siyasal açılım yapılması beklentisiyle gündeme gelen parti içi 

değişim talepleri, muhalif görüşler karşısında parti yönetiminin tutumu, AK Parti’nin 

kuruluşuyla sonuçlanan çözülme süreci ve “gelenekçi/yenilikçi” ayrışmasının siyasal 

zemini, birçok siyasal kriz karşısında bütünlüğünü korumayı başarmış bu geleneğin 

liderliğinin, AK Parti’nin kuruluşuyla sonuçlanan ayrışma sürecindeki tutumu 

sorgulanmıştır. 

• Milli Görüş Hareketinin Türk siyasal hayatındaki seyri ve ürettiği etki 

hakkında ne düşünüyorsunuz?  

• RP’nin kapatılması ile akabinde FP’ye açılan kapatma davasının MGH’de 

oluşan “gelenekçi/yenilikçi” ayrışmasında nasıl bir etkisi olmuştur?  

• Birçok siyasal kriz karşısında bütünlüğünü korumayı başarmış MGH, AK 

Parti’nin kurulmasıyla sonuçlanan ayrışma sürecini neden sizce yönetemedi?   

• AK Parti’nin kurulması, MGH’de yaşanan doğal bir değişim sürecinin 

sonucu mudur? Yoksa partinin kuruluşu, başka bir siyasal seçenek kalmadığı 

için bir tercihten ziyade bir zorunluluk muydu?  

• FP’nin kapatılması ve AK Parti’nin kurulması ile sonuçlanan siyasi süreçte, 

parti içi aktörler arasındaki görüş ayrılıklarının/çıkar çatışmasının 

ayrışmayla sonuçlanan sürece etkisi sizce oldu mu?  

• Ayrışma sürecinde parti içinde yaşanan gelişmeler karşısında parti 

liderliğinin tutumunu nasıl değerlendiriyorsunuz? 



 308 

• MGH ile AK Parti arasındaki ayrışmanın yanında benzerlik/süreklilik 

göstergesi olarak ifade edilebilecek unsurlar var mıdır?  

• AK Parti, MGH’de yaşanan bir ayrışmanın sonucu olarak kurulmuştur, 

önermesine katılır mısınız?  

3-Kurumsal değişim unsurları bağlamında ayrışma sürecine ilişkin sorular: 

Üçüncü grup sorularda, Yeni Kurumsalcı yaklaşımın “kurumsal değişim” argümanları 

bağlamında ayrışma süreci analiz edilmiştir. Örgütler, kendilerine yönelen değişim 

talepleri ile dışardan gelen zorlayıcı baskılara uyumlanacak şekilde kendilerini 

yenileyemedikleri durumda bir çözülmeyle karşılaşacaktır. Bu bağlamda kurumsal 

çevreden MGH partilerine yönelen değişim taleplerini karşılama yeteneği ve dışarıdan 

gelen baskılara cevap verecek şekilde yeniden organize olma yetkinliğine bağlı olarak 

gündeme gelen ayrışma süreci ve 28 Şubat postmodern darbesi ile parti kapatma kararı 

karşısında yaşanan meşruiyet krizi; teşkilat mensuplarının talep ve beklentilerinin 

karşılanmamasından kaynaklanan gerilimler ile parti içinde gündeme gelen değişim 

arayışları; parti yönetiminin aşırı merkeziyetçi yaklaşımı ile kurumsal uyarlanabilirlik 

bağlamında parti yönetiminin sergilediği tutum nedeniyle geleneksel liderliğin 

sorgulanması değerlendirme konusu yapılmıştır. 

Yeni Kurumsal teorinin örgütsel değişim parametrelerini kullanarak MGH’deki 

ayrışma süreci şu 3 alt başlık altında analiz edilmiştir: 

3.A. Kurumsal çevre ile devlet kurumlarından gelen baskılar ve ayrışma 

süreci, 

3.B. Teşkilat beklentilerinin karşılanmaması ve parti içi değişim talepleri, 

3.C. Merkeziyetçi liderlik anlayışı ve geleneksel liderliğin sorgulanması. 

3.A. Kurumsal çevre ile devlet kurumlarından gelen baskılar ve ayrışma süreci, 

• Örgütlerin/kurumların kendisine yönelen değişim talepleri ile dışardan gelen 

zorlayıcı baskılara ayak uyduracak şekilde kendilerini yenileyemedikleri 

durumlarda bir çözülme ile karşılaşacakları yaklaşım bağlamında MGH ile 

AK Parti arasındaki ayrışma sürecini;  

a) MGH partilerinin kendilerine yönelen değişim taleplerini karşılama 

yetkinliği bakımından,  

b) MGH partilerinin dışarıdan gelen baskılara cevap verecek şekilde 

yeniden organize olma yetkinliği bağlamında yorumlayabilir misiniz?  



 309 

• Devlet kurumlarından yönelen baskılar ile merkezi iktidar elitlerinin katı 

müdahaleleri karşısında MGH liderliğinin siyasal alanda kendi lehine açılım 

yapamaması ayrışma sürecini sizce nasıl etkiledi? 

• 28 Şubat postmodern darbesi esnasında ve sonrasında yaşanan gelişmeler 

bağlamında, siyasal elitleri nezdinde MGH’nin meşru bir siyasal aktör 

olmaktan çıktığına ilişkin yoruma katılır mısınız? 

• Anayasal kurumlardan gelen baskı bağlamında RP’nin kapatılması, 

Fazilet'in kurulması, kısa bir süre sonra onun da kapatma davasıyla 

karşılaşması, parti içinde yaşanan gelenekselci ve yenilikçi ayrışmasını sizce 

nasıl etkilemiştir? 

• Etkin bir siyasal aktör olmak için örgüt içi değişim arayışları bağlamında 

teşkilat mensuplarından MGH liderliğine yönelen değişim taleplerini 

yönetmek için sizce parti liderliği nasıl bir yol izledi?  

• FP’nin kapatılması ve AK Parti’nin kurulmasıyla sonuçlanan siyasi süreçte, 

gelenekçiler ile yenilikçiler arasındaki görüş ayrılıklarının parti yönetimi 

tarafından dikkate alınmamasının sizce etkisi nasıl olmuştur? 

3.B. Teşkilat beklentilerinin karşılanmaması ve parti içi değişim talepleri, 

• Kurumsal yetkinlik bağlamında örgütün kendi içinde oluşan değişim 

taleplerinin karşılanmaması ya da seçmen tabanından yönelen yeni taleplere 

yanıt verecek siyasal açılımların üretilememesinden kaynaklanan baskıların, 

MGH’deki çözülme sürecine etkisi ne yönde olmuştur? 

• Teşkilatların ve tabanın iktidar olma ve iktidarda kalma beklentilerinin 

karşılanamaması MGH’deki kurumsal çözülme sürecinde etkili oldu mu? 

• Parti teşkilatları, 28 Şubat postmodern darbesi karşısında parti liderliğinin 

süreç yönetimini sizce nasıl değerlendirdi? 

• Parti içinde oluşan taleplerin karşılanamaması ya da tabandan gelen 

beklentilere ve ihtiyaçlara cevap verecek siyasal açılımın üretilememesi sizce 

MGH liderliğinin teşkilatlar nezdinde meşruiyetini aşındığını söyleyebilir 

miyiz?  

3.C. Merkeziyetçi liderlik anlayışı ve geleneksel liderliğin sorgulanması, 

• Örgütlerde aşırı merkeziyetçi bir yönetimin olması ve tabandan gelen 

taleplerin dikkate alınmaması halinde oluşacak gerilimleri örgüt içi zorlayıcı 

faktörler olarak tanımlayan yaklaşım bağlamında, merkeziyetçi liderlik ile 

teşkilatların değişim taleplerini dikkate almayan yönetim anlayışının 

MGH’deki ayrışma sürecini sizce nasıl etkilemiştir? 

• MGH’nin geleneksel politikalarına yönelik bazı alternatif yaklaşımlar ile 

değişim taleplerinin parti yönetimine iletildiği, ancak bunlar karşısında parti 

liderliğinin duyarsız kaldığı ve daha çok lider merkezli bir karar alma 

sürecinin söz konusu olduğuna dair bazı eleştiriler dile getirilmektedir; siz 

bu eleştirileri nasıl değerlendiriyorsunuz? 



 310 

• Dar bir ekiple yürütülen merkeziyetçi liderlik anlayışı ve teşkilatın parti 

yönetimine yönelttiği değişim taleplerinin karşılanamaması MGH’deki 

ayrışma sürecini nasıl etkilemiştir?  

4-Meşru bir siyasal kimlik arayışı ve muhafazakar demokrasi söylemine dair 

sorular: 

Dördüncü ve son grup sorularda ise, yeni bir siyasal kimlik arayışında muhafazakâr 

demokrasi söyleminin AK Parti’nin siyasal profilindeki derinliğini, bu söylemin yeni 

partinin kimliği bakımından oynadığı rol, AK Parti’nin daralan siyaset alanını kendi 

lehine genişletmek için bu söyleme yüklediği işlev, merkez siyasal çevre nezdinde 

makul bir siyasal aktör olarak kabul görme arayışı ve buna bağlı meşruiyet arayışında 

muhafazakar demokrasi söyleminin ne ifade ettiği sorulmuştur. 

• Türkiye’de partilerin siyasal söylemlerinin çok belirleyici olmadığı, siyasal 

pozisyonlarını belirlemek için siyasi programlarından daha ziyade güncel 

gelişmeleri dikkate aldıklarına yönelik görüşe katılır mısınız?  

• Bu bağlamda AK Parti’nin kendi dönüşümünü üzerine inşa ettiği 

muhafazakar demokrasi söylemi, MGH’den ayrışma sürecinde nasıl bir role 

sahiptir?  

• AK Parti siyasetinin geride bıraktığı tarihsel tecrübeyi göz önünde tutarak, 

siyasal bir kimlik olarak “muhafazakar demokrasi” söyleminin AK Parti’nin 

siyasal tercihlerindeki etkisini ve derinliğini nasıl yorumlarsınız? 

• Siyasal alanda yeni ve müstakil bir siyasal kimlik üretmek için AK Parti 

“muhafazakar demokrasi” tanımını üretmiştir, yorumuna katılır mısınız? 

• MGH ile daralan siyaset alanını kendi lehine genişletmek için AK Parti’nin 

“muhafazakar demokrasi” söylemini stratejik bir yaklaşımla kullandığına 

ilişkin yoruma katılır mısınız?  

• Geniş bir seçmen kitlesine ulaşırken aynı zamanda meşru bir siyasal aktör 

olarak kabul görmek için “muhafazakar demokrasi” söylemi stratejik bir 

öneme sahip olmuştur, yorumuna katılır mısınız? 

• Muhafazakar demokrasi söylemi, laik kemalist siyasal çevreye karşı AK 

Parti'nin meşruiyet arayışının bir yansıması olarak stratejik bir yaklaşımla 

üretilmiştir, yorumuna katılır mısınız?” 

 

 

 

 



 311 

4.2. SÜREKLİLİK BAĞLAMINDA MİLLİ GÖRÜŞ HAREKETİ 

ve AK PARTİ’NİN İSLAMCI SİYASET GELENEĞİYLE 

İLİŞKİSİ 

Çalışmanın birinci grup sorularıyla, İslamcılık ile MGH ve AK Parti arasındaki 

ilişkiye dair görüşmeci yorumları tespit edilmeye çalışılmıştır. Tarihsel ve fikri planda 

İslamcı siyasetten günümüze yaşanan dönüşümü anlamak için, MGH’den AK Parti’ye 

kurumsal değişim süreci siyasal etkileşim ve süreklilik ekseninde analiz edilmiştir. 

İslamcılık, MGH ve AK Parti arasındaki ilişki, derinlemesine mülakat yöntemiyle elde 

edilen görüşmeci yorumları ile Yeni Kurumsal teorinin kurumsal değişim argümanları 

ve siyasal kurumsallaşma kavramları bağlamında değerlendirilmiştir. Tarihsel arka 

planının verildiği önceki bölümde ortaya konulan siyasal gelişmelerin analiziyle elde 

edilen veriler ile görüşmeci yorumları bir arada yorumlanmıştır.  

Bu siyasal yapılar arasındaki ilişkiyi incelerken öncelikle İslamcılık siyaseti ile MGH 

geleneğinin söylemi ve siyasal pozisyonu arasındaki benzerliklere bakılacaktır. 

Tarihsel bağlamda bir dönüşümü takip edildiği için, bu iki siyasal yapı arasında nasıl 

bir geçişkenlik söz konusu olduğu, süreklilik ya da ayrışma eksininde elde edilen 

tarihsel veriler ile mülakatlarda ortaya çıkan tablo bir arada değerlendirilecektir. Yine 

bu dönüşümün tarihsel akışını izleyerek devamla İslamcılık siyaseti ile AK Parti 

arasındaki benzerlikleri bir siyasal patika bağlamında anlamaya çalışılacaktır.  

MGH ve AK Parti ile İslamcılık geleneği arasındaki ilişkiyi inceleyen birinci grup 

sorularda, tarihsel olarak Türkiye’de İslamcı siyasetin seyri; İslamcılık siyaseti 

içerisinde konumlandırılan MGH çizgisinde kurulan partiler ile AK Parti’nin 

İslamcılık siyasetiyle tarihsel ve düşünce bazında bir ilişkiye sahip olup olmadığına 

dair görüşmecilerin bakış açısı tespit edilmeye çalışılmıştır.  

Birinci grup sorular kapsamında alınan yanıtlar ile araştırmanın tarihsel karşılaştırmalı 

araştırma yöntemiyle elde edilen veriler bir arada analiz edilerek önce İslamcı siyaset 

ile MGH geleneği arasındaki ilişki, ardından ise siyasal kurumsallaşma kavramları 

ekseninde İslamcılık ile AK Parti arasındaki ilişki değerlendirilmiştir. 

 



 312 

4.2.1. İslamcılık ile Milli Görüş Hareketi Arasındaki İlişkinin Analizi  

İslamcı siyaset ile MGH arasında kurumsal bir ilişkiden ziyade öncelikler, hedefler ve 

fikri zeminde bir ilişki söz konusudur. Bu iki siyasal yapı arasındaki ilişkinin kaynağı 

benzer siyasal referanslara sahip olmaktan gelmektedir. Osmanlı’nın son 

dönemlerindeki üç temel siyasal yaklaşımdan birisi olarak İslamcılık düşüncesi ile 

MGH arasında organik bir devamlılık ya da kurumsal bir ilişki olmamasına karşın, 

MGH’nin kullandığı siyasal referanslar ile İslamcılık düşüncesinin argümanları 

arasında bazı kesişim noktaları mevcuttur.  

MGH ile İslamcılık arasındaki ilişkiyi görüşmecilerin gözünden yorumlamak için 

görüşmecilere “MGH’nin İslamcı siyasetin bir parçası olup olmadığına” yönelik 

yöneltilen soruya görüşmecilerin 10’u net bir şekilde MGH’nin İslamcı siyaset 

geleneğinin bir parçası olduğunu kabul etmiştir. İki görüşmeci bu soruya “kısmen evet” 

şeklinde yorumlanacak şekilde dolaylı bir cevap vermiştir. Diğer iki görüşmeci ise bu 

soruya anlamlı bir yanıt vermemiş ya da yorumda bulunmamıştır.  

Görüşmecilerin iki yapı arasındaki ilişkiyi yorumlayan yanıtlarını biraz daha açmak 

için görüşmecilere farklı bir soru daha yöneltilmiştir. Bu bağlamda bu iki siyaset 

geleneği arasındaki kesişimi daha net anlamak için görüşmecilere bu sefer “Milli 

Görüş Hareketi, İslamcılığın sahip olduğu kaygılara sahip ve benzer kaygılarla ülkede 

bir farklılaştırmayı siyaset yoluyla amaçlayan bir ekipti yorumunu yapabilir miyiz?” 

sorusu sorulmuştur. Bu sefer görüşmecilerin 13’ü net bir şekilde İslamcılık siyaset 

geleneği ile MGH’nin siyasal yönelimlerinin ortak olduğu yönündeki görüşlerini 

paylaşmışlardır. Bir görüşmecimiz ise bu soruya anlamlı bir yanıt vermemiştir.  

İslamcılık ile MGH geleneği arasındaki düşünce ve yönelim bağlamındaki ilişkiye dair 

Görüşmeci G’nin yaptığı tanımlama net bir tespit içermektedir; “Milli Nizam Partisi 

de bu İslamcılık hareketinin oturduğu tabanı hedef kitle olarak seçmiş, onların 

beklentilerine uygun politikalar üreterek hayatiyet kazanmaya çalışmış.” Bu kadar net 

olmamakla birlikte Görüşmeci A, Türkiye'de belli kaygılarla siyaset yapma geleneği 

bakımından MGH’nin, İslamcılık düşüncesinin sahip olduğu önceliklere benzer 

kaygılara sahip olarak kısmen bir devamlılığı temsil ettiğini ifade etmiştir. 



 313 

Bu iki siyasal yapı arasındaki ilişkiyi tanımlarken Görüşmeci D’nin yaptığı analiz 

dikkat çekici olmuştur. Görüşmeci D, MGH’ni tarihsel olarak İslamcılık hareketinin 

bir devamı olarak konumlandırmakta ve bu tespitini şöyle açıklamaktadır; “Osmanlı 

çöküşe giderken çeşitli kurtuluş arayışları vardı. Bunlardan bir tanesi de İslamcılıktı. 

Bildiğimiz gibi Mehmet Akif'ler, Hamdi Yazır'lar, Said Halim Paşa'lar hatta Namık 

Kemal'ler biraz geriye giderseniz; bu hareketin içinde sayılacak isimlerdir. Doğrusu 

Milli Görüş Hareketi İslamcılık içindedir; çünkü bu isimleri Milli Görüş Hareketi 

öncüleri olarak, çınarları olarak örnek alınacak ve yolunda gidecek isimler olarak 

görüyorlardı. Bu nedenle MGH İslamcı hareketin bir devamı, bir izleği üzerinde 

kurulmuş partiler olarak görebiliriz.” Ancak bu ilişkinin ideolojik bir yönelim 

içermediğini, yani MGH'nin ideolojik bir odaklanmadan ziyade doğal olarak bu 

geleneğin bir parçası olduğunu ifade etmiştir. İslamcılık düşüncesi bizatihi bilinçli ve 

ideolojik bir dini yönelimi temsil ederken, MGH’nin başta Erbakan olmak üzere 

mühendis ağırlıklı temsilcilerinin ideolojik bir yönelimden uzak ve ilmihal 

seviyesinde bir Müslüman kimliğini temsil ile ideolojik olmadıkları görüşmeci 

tarafından belirtilmiştir.  

Aynı şekilde iki siyasal kimlik arasındaki ilişkiyi devamlılık bağlamında 

değerlendiren Görüşmeci F, İslamcılık ile MGH arasındaki ilişkinin “milli görüş” 

söylemi üzerinden çok bariz olduğunu ifade etmiştir: “MNP, MSP, Refah Partisi ve 

Fazilet bunu neredeyse deklare ediyordu. İslamcı demiyordu ama milli görüş diyordu. 

Yani bizim milli görüşten kastımızın ne olduğunu anla; işte biz İslamcıyız'ı ima 

ediyordu.” İslam dininin merkezi bir konuma sahip olarak milli görüş kavramının 

örtülü olarak dini vurgunun yerine kullanıldığı tespitini Görüşme F de bu şekilde teyit 

etmiştir.  

İslamcı siyasetten günümüze tarihsel süreci daha ideolojik bir yaklaşımla “seküler 

görüş ile İslami görüş” şeklinde iki hat üzerinden yorumlayan Görüşmeci H, bu iki 

hattın her dönem bir temsilcisi olduğunu, şahıslar değişse de bu görüşlerin temel 

yönelimleri ile hedeflerinin değişmediğini ve bu bağlamda geniş bir bakış açısıyla 

süreklilik ilişkisi olduğunu ifade etmiştir: “Osmanlı'daki mücadeleler, Türkiye'deki 

mücadeleler. Dolayısıyla birbirini takip eden mücadelelerdir. Birbirlerine mehaz 



 314 

teşkil ederler, atıfta bulunurlar, o yolda yürürler…Kökü insanlığın başlangıcına kadar 

giden, iki ayrı görüşün mücadelesi süregelir ve devam eder… Türkiye'de de yine 

siyaset arenasında bir mücadele vardır: İttihat Terakki ve İttihat Terakki'ye karşı olan 

görüş. İttihat Terakki, batıcı bir görüştür. Pozitif bir görüştür, seküler bir görüştür, 

dünyevi bir görüştür ve mukallit bir görüştür. İttihat Terakkiye karşı olan yerli ve milli 

görüş gene bununla mücadele etmiştir.” Buradaki tasniften anlaşılacağı üzere Osmanlı 

döneminde İslamcılık düşüncesi, Cumhuriyet döneminde ise MGH yerli ve milli 

olanın temsilcisi olarak bir süreklilik içinde görüşmeci tarafından yorumlanmıştır. 

MGH ile İslamcılık arasındaki kesişim noktalarını daha genel bir yaklaşımla açıklayan 

Görüşmeci J, bugünkü siyasi yaklaşımların tarihsel olarak Osmanlı dönemindeki 

siyasi yaklaşımların geleneksel mirasını sürdürdüğünü belirtmiştir. Bu bağlamda 

“Dolayısıyla oradaki bu akımların (Osmanlıcılık, İslamcılık, Turancılık O.Ö.), bugün 

Türkiye'deki siyasetin kaynağını teşkil ettiğini görürüz. Yani turancı, milliyetçi çizgiyi 

temsil eden siyasi akım var bugün Türkiye'de. İttihat Terakkinin bir kanadını temsil 

eden  siyasi bir anlayış var. İslamcılığı diyelim tırnak içinde de olsa temsil eden siyasi 

anlayış var” tespitiyle İslamcılık ile MGH arasındaki ilişkiyi genel tarihsel miras 

unsuru üzerinden açıklamaktadır. Görüşmeci K ise konuya dair kendisine sorduğumuz 

soruya daha kısa ve net bir cevap vererek, “Milli görüş hareketi 69'lardan itibaren 

elde ettiği imkanları değerlendirip İslami hareketi siyasal alana taşıyan harekettir.” 

ifadesiyle aslında dönemsel bir özgüleme yapmadan genel hatları itibariyle İslami 

birikim ile MGH arasında bir ilişki kurmuştur.  

Görüşmeci L milli görüş geleneğinin takip ettiği siyasal çizgiyi “İslamcı çizgide 

seyreden siyaset anlayışı” olarak tanımlayarak bu iki siyasal olgu arasındaki etkileşimi 

ifade etmiştir. Bu ilişkiyi tarihsel olarak İslamcılığı iki temel evreye ayırarak 

yorumlayan Görüşmeci M, Erbakan’ın liderliğinde kurulan MGH’yi İslamcılığın 

ikinci kuşak temsilcisi olarak kabul etmektedir: “Namık Kemal, Mehmet Akif, 

Babanzade Ahmet Naim Bey, Bediüzzaman Said Nursi gibi… Osmanlıların 1880'li ve 

1918'e kadar olan dönemindekileri birinci kuşak İslamcılar olarak kabul ediyorum. 

Sonra ikinci kuşak takdir edersiniz ki edebiyatçılar daha yoğunluktadır. Necip Fazıl 

Kısakürek, Sezai Karakoç, Nuri Pakdil, Atasoy Müftüoğlu, Rasim Özdenören 



 315 

gibi..70'li yıllardan itibaren bu hem edebiyatçı kuşağı yani kültür dünyasını inşa 

edenler hem de siyaset anlamında Necmettin Erbakan'ın başlaması İkinci kuşağı 

temsil etmektedir. Her ne kadar isminin başında milli görüş diye bir tanım yer alıyorsa 

da aslında onun bir İslamcılık mirası üzerinden gelmiş olduğunu hep beraber hepimiz 

biliyorduk.” 

MGH geleneği içinde özel bir vurguyla kullanılan tarihin şanlı dönemlerine duyulan 

özlem ve kurumsal restorasyonla devletin yeniden güçlendirilmesi düşüncesinde 

devlet olgusu daima ön planda olmuştur. Bu kapsamda Görüşmeci M bu anlayışı teyit 

eder şekilde şu görüşü dile getirmiştir: “(O.Ö. MGH) devlet merkezliydi. Bunu 

eleştirebiliriz veya olumlayabiliriz, o ayrı bir boyut. Böyle bir benzerlik tabii vardı. 

Özellikle "devlet ebed müddet" diye bir geleneğin aslında Erbakan'da belki daha 

İslamcı bir dille  belirlenmesidir veya ortaya çıkışıdır, diyebiliriz. Necmettin Erbakan 

sonuna kadar ve daha sonraki dönemlerde aslında o 28 Şubat sürecindeyken kendisine 

verilmiş olan o muhtıraya ve bizatihi Milli Güvenlik Kurulu kararları olarak ortaya 

çıkmasına rağmen hiçbir zaman olumsuz bir dil kullanmamıştır.” 

Bu iki siyasal yapı arasındaki düşünce, yönelim ve öncelikler düzeyindeki devamlılık 

unsurları arasında ön plana çıkan ilk unsur hedef kitle ortaklığıdır. Cumhuriyet 

döneminde İslami hassasiyetleri sahiplenerek kurumsallaşan bir siyasal yapı olan 

MGH, en geniş anlamda muhafazakar/dindar kitlenin siyasal temsilini üstlenmiştir. 

Görüşmeci G’nin ifade ettiği üzere MGH, “İslamcılık hareketinin oturduğu tabanı 

hedef kitle olarak seçmiş, onların beklentilerine uygun politikalar üreterek hayatiyet 

kazanmaya çalışmıştır.” 

İslamcılık ile MGH arasındaki ilişkiye dair dikkat çeken diğer husus, “ittihad-ı İslam” 

yaklaşımı ile “İslam kardeşliği” söylemi arasındaki benzerliktir. Osmanlı Devleti’nin 

Batı karşısında yaşadığı gerilemeyi durdurmak için üretilen bir proje olarak “ittihad-ı 

anasır” siyasetinin başarısız olması, İmparatorluğun siyasal bütünlüğünü korumaya 

yönelik yeni bir yaklaşım olarak “İttihad-ı İslam” düşüncesini gündeme getirmiştir.981 

“Müslümanlar arasında his, fikir, yöneliş ve siyasette birlik anlayışını öngören bu 

 
981 Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, s.12; Turan, Hilafetin Tarihsel Gelişimi ve Kaldırılması, s.70-

71 



 316 

kavram” 982 ile MGH tarafından İslam kardeşliği genel yaklaşımıyla farklı zamanlarda 

gündeme getirilen “İslam ortak pazarı, İslam ortak para birimi, D8 ittifakı” gibi dini 

öncelikli birlik projeleri arasında yakın bir irtibattan söz etmek mümkündür. 

Diğer bir ilişki ise, MGH geleneğinde kurulan partilerin siyasal söylem olarak 

kullandığı “Milli Görüş” tanımının sahip olduğu dini atıf ile İslamcılık düşüncesinin 

dini kaynaklara geri dönerek duru bir İslam anlayışını ihya ederek sorunlara çözüm 

üretme yaklaşımı arasında bir benzerlik söz konusudur. Batı medeniyeti karşısında 

yaşanan maddi ve manevi çözülmenin önünü almak için tecdid/yenilenme anlayışıyla 

İslam’ın altın çağına dönme anlayışı ön plana çıkmıştır. Tarihsel olarak arkada kalan 

saf ve doğru din yorumuna geri dönüşle ilişkilendirilen çözüm yaklaşımın benzeri, 

milli görüş tanımlamasının alt metninde atıf yapılan şanlı tarih ve muzaffer devlet 

düşüncesinde görülmektedir. Bu şekilde İslamcılık düşüncesinde önemli bir karşılığı 

olan tecdid/ıslah hareketleriyle sosyal, siyasal ve kültürel alandaki sorunların çözümü 

için tarihsel bakiyeye dönüş ile milli görüş siyasetinin sorunların çözümü için 

taraftarlarına sunduğu şanlı tarihi geçmiş referansı arasındaki paralellik dikkat 

çekicidir.983 Cumhuriyetin modernleşme projesi karşısında sıkışan muhafazakar 

kitlelerin yaşadığı katılma krizini çözmek için, kadim tarihi bakiye ve onun siyasal 

aktörleri olarak Selçuklu ve Osmanlı dönemine nispetle “şanlı tarihten alınacak güç” 

vurgusu, kitleleri bir arada tutmaya yönelik tarihsel bir savunma hattı olarak 

kullanılmıştır.984  

İslam kardeşliği anlayışı ve sorunların çözümü olarak tarihsel bakiyeden ilham alma 

yaklaşımının yanında üçüncü benzerlik alanı ise, İslam dininin oynadığı merkezi 

roldür. Yeniliklerin kabul görmesi ve geleneksel kodlarla örülü sosyal yapı tarafından 

benimsenmesi için bir meşruiyet zemini olarak dinin kullanılması İslamcılık 

düşüncesinde merkezi bir yere sahiptir. MGH partilerinin temel siyasal söylemi olarak 

kullanılan milli görüş kavramının arka planında hususi bir dini vurgu söz konusudur. 

 
982 Kara, İslamcıların Siyasi Görüşleri, s.92 
983 Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi, s.17; Karpat, a.g.e., s.35; Karaman, İslami Hareket 

Öncüleri, s.7; Oktay, “Yargı Açısından Kuvvetler Ayrılığı ve Siyasal Kültür”, s.403 
984 Erbakan, Davam, s.175;  



 317 

Etimolojik olarak “milli” kelimesiyle aynı kökten gelen “millet” kelimesi Arapça’da 

“din” kelimesini karşılamak için kullanılmaktadır.985   

Türkiye’nin siyasal kurumsal yapısındaki hakim aktör olarak Kemalist yaklaşımın 

baskılarından kaçınmak için dini bir kavramın kullanılmasının mümkün olmayacağı 

göz önüne alındığında, “milli” kavramı üzerinden örtülü bir şekilde İslam dinine ve 

dini alana bir öykünme olduğu anlaşılır olacaktır.986 Görüşmeci H’nin tarihsel süreçte 

dini hassasiyetleri merkeze alan yönelimlerin karşılaştıkları baskının seviyesini izah 

ederken yaptığı “Milli görüş sözü, İslam diyememenin, Müslümanlık, iman, din 

diyememenin uzantısı olarak ortaya çıkmış bir deyimdir.” yorumu, bu tespiti teyit eder 

niteliktedir.  

İslamcılık ile MGH hareketi arasındaki diğer bir ilişki ise, ekonomide ve sanayide 

kalkınmacı bir yaklaşımın temel politika olarak kabul görmesidir. İslamcılık 

düşüncesinin Avrupa’nın karşısındaki gerilemeye karşı bir çözüm olarak sunduğu 

kültürel değerlerini almaksızın Batının ürettiği maddi ve teknik yenilikleri sahiplenme 

anlayışı ile MGH’nin milli ve manevi değerlere sahip çıkarak ağır sanayi hamlesiyle 

maddi kalkınmayı gerçekleştirme söylemi arasında önemli bir benzerlik vardır.987 

MGH’nin maddi ve manevi kalkınma yaklaşımı, MSP’nin parti programında ifade 

edildiği üzere ilerleyen dönemde “ağır sanayi hamlesi” olarak kullanılmaya devam 

etmiştir.988 Osmanlı’dan itibaren yaşanan gerilemeye çözüm olarak kendisine önemli 

bir misyon yüklenen sanayileşme olgusu, maddi kalkınmanın ayrılmaz bir parçası 

olarak varlık-yokluk meselesi olarak kabul edilmiştir. Ağır sanayi hamlesinin fikri 

tabanı olarak kullanılan “maddi ve manevi kalkınma” bileşeni, temel bir yaklaşım 

olarak Milli Görüş partilerinin programında daima ön planda olmuştur.989 

MGH geleneğinde “Önce ahlak ve maneviyat” ile “ağır sanayi hamlesi” yaklaşımları, 

hem bu partilerin temel değerleri olarak vurgulanmış hem de kalkınmacı sanayi 

 
985 Şentürk, İslam Ansiklopedisi, s.64; Şentürk, İslamcılık, s.352; Sarıbay, Türkiye’de 

Modernleşme, s.114 
986 Şentürk, İslamcılık, s.350 
987 Bakacak, a.g.e., s.56; Mert, Merkez Sağın Kısa Tarihi, s.124 
988 Toprak, “Dinci sağ”, s.380-381 
989 Sarıbay, Türkiye’de Modernleşme, s.123 



 318 

politikalarının felsefi temeli olarak kullanılmıştır.990 İslamcılık düşüncesinde ise, 

Avrupa’nın ilim, fen ve ticarette gerçekleştirdiği gelişimlerin etkin bir takipçisi olarak 

sahiplenilecek teknik ilerlemeyle gerçekleştirilecek kalkınma yaklaşımı, Batı 

karşısında dramatik bir şekilde gerileyen İslam toplumlarının yeniden toparlanmasını 

sağlayacaktır. Bu doğrultuda sanayileşme ve ekonomik kalkınma ile üretilecek maddi 

refah ile ümmetin siyasi ve askeri bağımsızlığı arasında doğrudan bir ilişki 

kurulmuştur.991  

TKA yöntemi ile görüşmelerde ortaya çıkan veriler ışığında çalışmanın hipotezleri 

arasında yer alan “Milli Görüş Hareketi partileri ile AK Parti, İslamcılık siyaset 

geleneğinin tarihsel ve felsefi olarak bir parçasıdır.” tespiti analiz edilmiştir. Tarihsel 

süreç analizinde karşımıza çıkan 1-ittihad-ı İslam düşüncesi ile İslam kardeşliği 

söylemindeki ortaklık, 2-İslamcılığın kendisini dini bir söylem üzerinden 

açıklamasına benzer şekilde MGH’nin milli görüş kavramı üzerinden dini bir 

çağrışımı sahiplenmesi, 3-İslamcılık düşüncesinin Osmanlı’nın tarihsel olarak başarılı 

olduğu dönemlerin gücünü yeni kurumlarla inşa etme arayışı ile MGH’nin siyasal 

söyleminin merkezinde yer alan şanlı tarih vurgusu ve tarihin başarılı dönemlerinin 

yeniden canlandırılacağı vaadi, 4-MGH’nin kendisine hedef olarak seçtiği taban ile 

İslamcılık hareketinin üzerinde yükseldiği sosyal kitle arasındaki ortaklıklar ile 

MGH’nin bu geleneksel kitlenin beklentilerine uygun politikalar üretmesi, 5-

İslamcılık siyasetinin dini değerleri muhafaza ederek Batının tekniğini transferle 

maddi kalkınmayı gerçekleştirme politikası ile MGH’nin milli ve manevi değerlere 

sahip çıkarak ağır sanayi hamlesi söylemi arasındaki temel benzerliklerdir.  

Bu tarihsel analiz unsurları ile mülakatlarda görüşmecilerden alınan ve yukarıda 

değerlendirme konusu yapılan yorumlar doğrultusunda, MGH geleneğinin tarihsel ve 

felsefi olarak İslamcılık siyasetinin bir parçası olduğu söylenebilecektir. Bu ilişkinin 

yanında, tarihsel akışı takip ederek bir sonraki bölümde İslamcılık siyaseti ile AK Parti 

arasındaki ilişki analiz edilecektir. 

 
990 Çakır, “Milli Görüş Hareketi”, s.547; Yavuz, “Milli Görüş Hareketi”, s.591; Ağırbaş, Milli Görüş 

Siyaseti, s.57 
991 Sarıbay, a.g.e., s.38, 61 



 319 

4.2.2. Kurumsalcı Yaklaşım Bağlamında İslamcılık ile AK Parti 

Siyasetinin Değerlendirilmesi 

İslamcılık siyaseti, MGH ve bu gelenekten ayrışarak kurulan AK Parti’nin siyasal 

konumlarını karşılaştırmalı olarak analiz edildiğinde, bazı süreklilik unsurlarının söz 

konusu olduğu görülecektir. İslamcı siyasetin günümüze yansıyan etkisini görmek 

için, bütüncül bir perspektifle bu siyaset ile AK Parti arasındaki benzerlikler 

incelenecektir. Üzerinde uzlaşılan net bir tanımı olmasa da İslamcı siyasetin içinde 

zikredilen isimlerin sahip olduğu ortak kaygılar, sahiplendikleri hedefler ve sahip 

çıktıkları siyasal pozisyonlar arasındaki benzerlikler, bu geleneğinin ana unsurları 

olarak ele alınmaktadır. Bu kapsamda İslamcı siyasetin bazı hedefleri, öncelikleri ve 

siyasi yaklaşımları, AK Parti’nin bu siyasi düşünceyle arasındaki benzerliklerin ve 

devamlılık olgusunun unsurları olarak analiz edilecektir.  

28 Şubat postmodern müdahalesi ile RP’nin kapatılması MGH geleneği içinde yeni 

arayışları gündeme getirmiştir. Yeni bir siyasal kimlik inşa etme beklentisiyle kurulan 

FP de beklenen açılımı sağlayamamıştır. Bu partinin 1999 seçimlerinde beklenen 

başarıyı gösterememesi, akabinde Anayasa Mahkemesi’nde aleyhinde açılan kapatma 

davası, bu gelenek içerisinde geri dönülemez şekilde bir ayrışma süreci başlatmıştır.992  

Daha önce bu gelenek içinde bazı muhalif söylemler gündeme gelmişse de, bunlar bir 

şekilde bunlar parti dengeleri içinde yönetilmiştir. Ancak bu sefer konsolide bir grup 

olarak ortaya çıkan ve parti yönetimini alenen eleştiren değişim talep eden yaklaşım, 

MGH geleneğinin içinden ayrışan yeni bir siyasal aktöre dönüşmüştür. Farklı siyasi 

tercihleri temsil eden, geleneksel parti liderliğinin politikalarını eleştiren, değişimin 

yeni aktörleri olarak ortaya çıkan “yenilikçiler”, bu ayrışma sürecinin sonunda AK 

Parti’yi kurmuşlardır.993  

Tarihsel olarak daha önce alınan siyasi kararların, siyasal konumların ya da 

uygulamaların, daha sonra farklı siyasal kimlikler üzerindeki yönlendirici bir etkiye 

sahip olduğunu ifade eden patika bağımlılığı kavramıyla, İslamcı siyaset geleneği ile 

 
992 Bekaroğlu, Siyasetin Sonu, s.92; Şentürk, İslamcılık, s.513 
993 Şentürk, a.g.e., s.512 



 320 

AK Parti arasındaki süreklilik ilişkisini anlamaya çalışılacaktır.994 Siyasi aktörlerin 

birbirini etkileyerek ürettiği siyasal patikanın takibi üzerinden İslamcılıktan MGH 

geleneğine aktarılan siyasal olgular göz önünde tutularak, İslamcılık ile AK Parti 

arasındaki süreklilik ilişkisi analiz edilecektir.995   

Bu genel yaklaşım içerisinde hedefleri, öncelikleri ve siyasi yaklaşımlarıyla İslamcılık 

siyaseti ile AK Parti arasındaki benzerlikler ile devamlılık olgusundan önce tarihsel 

bağlama dair görüşmecilere İslamcı  siyaseti genel olarak gözlemleme ya da inceleme 

imkanı bulup bulmadıkları sorulmuştur. Bu genel çerçeveyi özele indirgemek için 

devamla “AK Parti ile İslamcı siyaset geleneği arasında tarihsel ve felsefi olarak sizce 

nasıl bir ilişki söz konusu?” sorusu yöneltilmiştir. Son olarak da bu iki siyasal yapı 

arasındaki ilişkiye dair görüşmecilerin nihai yorumunu almak için “AK Parti, 

İslamcılık siyaset geleneğinin tarihsel ve felsefi olarak bir parçasıdır diyebilir miyiz?” 

sorusu yöneltilmiştir. 

Görüşmecilerimizin 10’u bu soruya olumlu cevap vererek AK Parti’nin İslamcı siyaset 

geleneğinin parçası olduğunu belirtirken, 2 görüşmeci bu önermeye “kısmen 

katıldığını” ifade etmiştir. İki görüşmeciden bu soruya anlamlı bir yanıt alınamamıştır. 

Bu önermeye kısmen katılan görüşmecilerin kaygısının, “AK Parti, İslamcıdır” 

tanımlamasının güncel siyasi tartışmaları hatırlatması nedeniyle tereddüt ettikleri 

görüşme esnasında gözlenmiştir. Bu kapsamda özellikle çalışmanın bağlamı içinde 

araştırılan süreklilik ilişkisinin, güncel siyasi tartışmalardan uzak, düşünce planında 

bir ilişki kurulup kurulamayacağı üzerinden değerlendirilmesi gerektiği görüşmecilere 

aktarılmıştır.  

Bu bağlamda güncel tartışmalarla ilişkilendirilme riskinden kaçınmak için  İslamcılık 

ile AK Parti arasında doğrusal bir ilişki kurmaktan kaçınan görüşmecilerin siyasal bir 

gelenek içerisinde tarihsel bir ilişki üzerinden konuya yaklaştıklarında, düşünce ve 

öncelikler planında bu iki yapı arasında bir ilişkileri tespit ettikleri görülmüştür. Bu 

çerçevede bu kaygının bir örneğini, Görüşmeci A’nın öncelikler bağlamında iki yapı 

arasındaki ilişkiyi açıklarken verdiği “Tamamen böyle değil ama bir yanıyla böyle, 

 
994 Beyme “Political Institutions - Old And New”, s. 749; Sanders, a.g.e., s.39 
995 Mahoney, a.g.e., s.510; Hall ve Taylor, a.g.e., s.9 



 321 

belki birkaç unsur sayılabilir ama bir tanesi de bu olabilir” yanıtında görmek 

mümkündür. Burada Görüşmeci A’dan öncelikler bakımından İslamcı siyaset ile AK 

Parti arasındaki ilişkiyi değerlendirmesi istenmiştir. Bu değerlendirmeye esas olması 

için de, İslamcılığın Osmanlı Devleti'ni merkeze alan, İslami değerlerden 

vazgeçmeden dışarıdan gelen baskıları yönetmek için ekonomik ve siyasal kalkınmayı 

gerçekleştirmeyi hedefleyen yaklaşımın bir benzerinin, Türkiye özelinde AK Parti’de 

olup olmadığı süreklilik ilişkisi bağlamında sorulmuştur.  

İki siyasal olgu arasındaki süreklilik ilişkisine yönelik Görüşmeci B AK Parti ile 

İslamcı siyaset arasındaki ilişkiyi yorumlarken, “AK Parti’de görev alan arkadaşlar 

altyapıdan gelen arkadaşlardı” tespitiyle aynı zamanda, İslamcılık ile MGH 

arasındaki ilişkiye atıf yaparak tarihsel bir devamlılığa işaret ediyordu. Yine aynı 

görüşmeci muhafazakar demokrasi söyleminin pratik gerekçelerle ve Erdoğan 

merkezli olarak dile getirildiğini, teşkilatlarda bunun karşılığının olmadığını “altyapı 

olarak RP geleneğinden gelenler bu söylemden ziyade yani siyasi İslamcılığı daha 

fazla benimsemişlerdir. Ama bunu çok fazla ifade etmediler AK Parti içinde” 

sözleriyle güncel siyasal atmosfer içerisinde faydacı bir yaklaşımla mümkün olana 

odaklanıldığını ifade etmiştir. Burada, İslamcılık düşüncesinin güncel ihtiyaçlar 

ekseninde eklektik bir yaklaşımla kullandığı siyasal söylemler ile AK Parti’nin 

muhafazakar demokrasi söylemiyle yapmaya çalıştığı siyasal açılım arasında bir 

benzerliğe işaret edilmektedir. 

AK Parti ile İslamcılık arasındaki ilişkiyi daha net bir şekilde belirten Görüşmeci D, 

bu ilişkinin tarihsel bir bakiyenin kullanımına yönelik bilinçli bir tercihe dayandığını 

ifade etmiştir. 70'li yıllarda Türkiye'deki muhafazakar entelektüel kitlenin ortaya 

koyduğu fikri üretimin pratik siyasetin çok önünde olduğunu belirten bu 

görüşmeci, AK Parti’nin “kendisini bu 70'li ve 80'li yıllardaki entelektüel üretiminin 

çıktıları üzerine inşa ettiğini” ve “her ne kadar kendi söylemlerinde bu açıkça yer 

almasa da” düşünce temelleri bakımından İslamcılık siyaset geleneğinin bir parçası 

olduğunu ve bunun “bilinçli bir tercih” olduğunu ifade etmiştir. İslamcılık ile tarihsel 

ve fikri süreklilik ilişkisi bağlamında MGH’yi durumsal ve ideolojik planlamadan 



 322 

uzak olarak değerlendiren Görüşmeci D, AK Parti’nin İslamcılıkla ilişkilendirilecek 

unsurlarını bilinçli bir yönelime bağlayarak “kurgusal” olarak tanımlamaktadır.  

Bu doğrultuda görüşmecinin “AK Parti, İslamcı siyaset geleneğinin bir 

parçasıdır" önermesini sorgulayan soruya verdiği cevap gayet nettir: “Tam parçasıdır, 

hatta önceki Milli Görüş partilerine göre AK Parti sürecinde bilinçli bir tercih vardır.” 

Aynı görüşmeci siyasal söylem bakımından AK Parti’nin kullandığı muhafazakar 

demokrasi tanımının pragmatik yararlarına işaretle bu kavramın, hem eski gelenekten 

gelen isimleri hem de partiye diğer siyasal görüşten katılan isimleri bir arada tutmak 

için kullanıldığını belirtmiştir. Bu bağlamda AK Parti’deki MGH geleneğinden gelen 

isimler için “muhafazakar demokrat tanımının onlara söylenmemiş de olsa bu 

kelimenin aslında Müslüman'ın yerine kullandığını biliyordu.” tespitini yapmıştır. 

Aynı zamanda güncel siyasi önceliklerle partiye katılan farklı görüşten kişiler için, 

“rasyonel bir çıkarım sonucu AK Partili olanlar için de bu tanımın zorlayıcı bir tarafı 

olmaması lazımdır. Onun için tanımın muhafazakar demokrat olması gerekiyordu” 

tespitiyle bu tanımlamanın üstlendiği pragmatik role işaretle, İslamcılık ile AK Parti 

arasındaki benzerlikler arasında yer alan eklektik siyasal söylem argümanına dair bir 

gösterge sunmuştur. 

Görüşmeci E muhafazakar kitlenin dini içerikli taleplerini sahiplenme üzerinden bir 

ilişki kurmuştur. Bu bağlamda AK Parti’nin siyasal temsil bağlamında, geleneksel 

değerleri önemseyen kitlelerin talep ve beklentilerini siyasal alana taşıma noktasında 

MGH partilerinden daha önde bir rol oynadığını söylemiştir. Dini içerikli bir konuda 

temsil ettiği halkın hassasiyetleri sahiplenme noktasında başörtüsünü zikreden 

görüşmeci, AK Parti’nin “sayesinde başörtüsünün kamusal alanda serbest hale 

geldiği” örneğiyle bu tespitini temellendirmiştir.  

Siyasal söylem üzerinden konuyu değerlendiren Görüşmeci F, fikri ve siyasi bir 

odaklanma yerine güncel kaygıların izini taşıyan siyasal söylem benzerliğine işaret 

etmiştir. Bu bağlamda AK Parti’nin Milli Görüş geleneği ile arasına mesafe koymak 

ve bu gelenek etrafında yürütülen tartışmalardan uzak durmak için muhafazakar 

demokrasi söylemini kullandığını, ancak kavramın içeriğinin doldurulamadığını 

belirtmiştir: “Muhafazakar demokrasi böyle içini de tam doldurulamamıştır. Yani 



 323 

ekonomik modeli ne olacaktır? İşte eğitim modeli ne olacaktır?...Müslümanlığı İslam'ı 

tam bilmeyen... yüz yıla yakındır beyinleri toplumun eğitimle farklı hale getirilmiş o 

kitlenin o bariyerlemesinin, o bariyerler açılsın için konulmuş bir isim.”  

Benzer şekilde Görüşmeci J, güncel ihtiyaçlar doğrultusunda muhafazakar demokrasi 

söyleminin kullanıldığını, aslında bu kavram ile partinin İslami değerlere verdiği 

önemi ortaya koyduğunu ifade etmiştir. Her ne kadar milli görüş gömleğinin 

çıkarıldığına dair bir metafor kullanılmışsa da, tarihsel seyir içerisinde öncelikler 

bakımından “farklı bir kısım unsurlarla desteklenerek ve beslenerek” ortak 

hassasiyetlerin sürdürüldüğünden hareketle “yenilikçi hareketi çok farklı bir unsur gibi 

görmek doğru bir şey değil” tespiti görüşmeci tarafından dile getirilmiştir.  

Devleti önceleyen yaklaşım bağlamında İslamcılık düşüncesinin Osmanlı Devletinin 

yıkılışını önlemek için ortaya koyduğu iradeye işaret eden Görüşmeci K, dini değerlere 

sahip çıkarak üretilecek İslam temelli sosyo-politik birliğin İslamcılar tarafından bir 

formül olarak görüldüğünü ifade etmiştir: “İslamcılar da biz İslami umdelerden 

uzaklaştık, İslami yol ve yöntemleri kullanırsak Osmanlı'yı daha ne kadar çok 

İslamileştirirsek ve böylelikle İslam toplumlarını bir araya getirirsek Osmanlı'nın 

yıkılışını engelleriz, diyordu.” Devleti önceleyen bu bakış açısı üzerine kendisine 

yönelttiğimiz “AK Parti, İslamcı siyaset geleneğinin bir parçasıdır, diyebilir 

miyiz? sorusuna verdiği “elbette” yanıtıyla, görüşmeci iki olgu arasındaki benzerliğe 

dair olumlu görüşünü net bir şekilde ifade etmiştir. 

İslamcılık ile AK Parti arasındaki devamlılık unsurları arasında yer alan “yeni” olanı 

temsil etme bağlamında Görüşmeci M, “hepimiz şunu biliyorduk; bizim tarihle barışık, 

inançlarla barışık bir düzlemimiz olması, toplumun bütün kesimleriyle barışık bir dili 

inşa etmiş olmamız gerekiyordu” yaklaşımıyla, geleneksel değerleri korurken aynı 

zamanda yeni bir siyasal kimlik arayışını ortaya koymuştur. Burada, İslamcı siyasetin 

sosyal ve siyasal tabanı incelenirken belirtilen hem dini değerlere sahip çıkan hem de 

dönemine göre yeni olanı inşa etme arayışına benzer bir duruma işaret edilmiştir. 

Görüşmecinin tanımıyla muhafazakar yaklaşımların “o gün egemen olan 

establishment” (O.Ö. devlette etkin olan güç odakları) tarafından dar bir alana 

sıkıştırılması, yeni bir siyasal yapı arayışında MGH kurumsallaşmasını gündeme 



 324 

getirmiştir. O dönemde MGH’nin yeni olanı temsil ettiği gibi, benzer bir şekilde 

görüşmeci tarafından bu sefer MGH’deki ayrışma sürecinde AK Parti “yeni siyasal 

kimlik” arayışının temsilcisi olarak ifade edilmiştir. Görüşmeci, “Orada yenilikçi ve 

gelenekçi kanat olarak iki kanat ortaya çıktı. Gelenekçi kanat o günkü mevcut olan 

yapıyı korumak ve kendisini halka ifade etmeyi hedefliyordu. Yenilikçi kanat ise daha 

açılarak, toplumun bütün katmanlarına açılarak hareket etmekten yanaydı. Nitekim o 

yenilikçi kanat AK Parti'yi oluşturdu…Nitekim kurucular kuruluna baktığımız zaman 

özellikle milletvekili portföyüne ve kurucular kuruluna baktığımız zaman toplumun her 

eğiliminden, her kesiminden arkadaşlar yer almışlardı.” demiştir. 

Görüşmecilerin bu yorumlarının yanında TKA yöntemiyle elde edilen veriler 

kapsamında İslamcılık ile AK Parti arasındaki ilişkinin unsurlarını belirlemek 

gerekmektedir. Osmanlı Devleti’nin bekasını önceleyerek gelişen İslamcılık, dönemi 

içerisinde mevcut siyasal atmosfer içinde “yeni bir siyasal kimliği” temsil etmiştir. Bu 

bağlamda toplumun refahı ve kurtuluşu için devletin korunmasını bir zorunluluk 

olarak görmüş996, Osmanlı’nın siyasal, sosyal ve kültürel bütünlüğünün korunması 

için ekonomik, sanayi ve askeri alanda bir kalkınma hamlesi yapılmasını kaçınılmaz 

kabul etmiştir.997 Bunların yanında ön plana çıkan diğer bir unsur, İslamcı siyasetin 

dile getirdiği söylemin parçalı ve eklektik bir yapıdan oluşmasıdır. Osmanlı siyasal ve 

toplumsal yapısında modernizm ile gündeme gelen beklentiler karşısında geleneksel 

kurumlar yetersiz kalmıştır. Modern olana uyumlanma yaklaşımıyla bazı kavramların 

yeniden yorumlanmasıyla bu yetersizlik aşılmaya çalışılmıştır. Bu kapsamda 

tecdid/yenilenme yaklaşımıyla ana kaynaklara yönelerek, klasik kavramlar modern 

içeriklerle yeniden yorumlanmıştır. Böylece fikri ve ideolojik bir bütünlükten ziyade, 

ihtiyaçlara göre tanımlanan sentezci bir siyasal söylem, İslamcılık siyasetinde 

gündeme gelmiştir.998 Bu genel çerçeve içinde “yeni olanı temsil etmesi, devletin 

önemsenmesi, kalkınmacı bir ekonomik model ve sentezci/eklektik siyasal söyleme 

 
996 Tunaya, İslamcılık Cereyanı, s.1-2; Akdoğan, AK Parti ve Muhafazakar Demokrasi, s.92 
997 Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi, s.16; Sarıbay, a.g.e., s.38 
998 Tecdid: “İçten içe yenilenmenin, geriye dönüşün, kaynaklara yaklaşmanın adı tecdiddir.”, Aktaran 

Kara, a.g.e., s.17; Daha geniş bilgi için Bkz.: Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, s.34-37 



 325 

sahip olma” unsurlarına biraz daha yakından baktığımızda bu ilişkinin zemini 

netleşecektir.  

İslamcılık düşüncesi taraftarları, Osmanlı Devletinin içinde bulunduğu zor durumun 

aşılması için farklı bir siyasal yaklaşımı benimsemişlerdir. Batıdan gelen düşüncelere 

karşılık verebilmek için ya klasik kavramları yeni içerikleriyle yorumlayarak modern 

kavramlara karşı vermeye çalışmışlar ya da yeni kavramsal kalıplar üreterek yeni bir 

savunma hattı kurmaya çalışmışlardır. Bu doğrultuda döneminin siyasal 

yaklaşımlarını ciddi bir şekilde eleştiren İslamcılar, tecdid/ıslah/yenilenme yönteminin 

imkanlarını kullanarak “yeni bir zemin” inşa etmişlerdir.999 Bu doğrultuda genellikle 

klasik dönemin ya da altın çağ (asrı saadet dönemi)  uygulamalarına atıf yaparak bazen 

Batılı kavramları bazen de geleneksel kavramları yeni içeriklerle yorumlayarak 

İslamcılık siyaseti yeni bir siyasal yaklaşım üretmiştir. Buna benzer şekilde AK Parti 

de, kurulduğu dönemin koşulları içerisinde içinden çıktığı yapıyla karşılaştırıldığında 

siyasal söylem olarak “yeni ve modern” olan bir kavramlaştırma geliştirmiştir.1000 Bu 

doğrultuda parti tarafından geliştirilen “muhafazakar demokrasi” söylemi, hem bu 

kalıp içinde siyasal literatürde kullanılmaması hem de Türk siyasi yaşamında daha 

önce bir parti tarafından kullanılmamış olmasıyla kendi dönemi için modern 

çağrışımlarıyla birlikte “yeni bir siyasal kimlik” olmuştur.  

Bu iki siyasal yapı arasında yapılacak bir karşılaştırmada dikkat çeken diğer bir 

benzerlik unsuru, devletin korunması gereken bir kurum olarak önemsenmesi ve 

toplumsal yapının refahı, huzur ve mutluluğu için öncelenmesi gereken bir olgu 

olmasıdır. İslamcı hareketin ortaya çıkışı, devlet için bir kurtuluş reçetesi arayışına 

dayanmaktadır. Osmanlı Devleti'nin maruz kaldığı baskı ve saldırıları bertaraf ederek 

devletin kurtuluşunu sağlamak için alternatif bir siyaset geliştirme arayışındaki üç 

temel siyasal projeden biridir İslamcılık. Benzer şekilde, merkez iktidar elitlerinin 

müdahalesiyle siyaset alanı daraltılan MGH’den ayrışarak kurulan AK Parti de, siyasal 

 
999 Karaman, İslami Hareket Öncüleri, s.7 
1000 Kara, a.g.e.,, s.23; Karpat, a.g.e., s.23 



 326 

çevreyle uyumlu bir pozisyon geliştirmek için devlete büyük bir hassasiyet 

göstermiştir.1001  

AK Parti’nin “devlet ve kurumlarına” yönelik yaklaşımının temelinde, 1-pratik 

gerekçeler ile 2-olgusal sebepler yer almaktadır. Pratik gerekçeler kapsamında AK 

Parti, siyasal çevrede kendisine yeni bir siyaset zemini açmak ve burada kendi 

pozisyonunu tahkim etmek için devlet ve kurumlarıyla karşılıklı bir “kabul ilişkisi ve 

meşruiyet anlayışı” geliştirmeyi ön planda tutmuştur.1002 Olgusal olarak ise, içinden 

çıktığı geleneğin devlete bakış açısını sürdürmüştür. Milli Görüş siyasetinin dayandığı 

Sünni İslam düşüncesinde devlet, düzenleyici ve koruyucu bir kurum olarak daima 

önemsenmiştir. Bu bağlamda “devlet”, toplumsal refahın sağlanması amacıyla 

sanayileşmeye dayalı kalkınmacı politikalarla ekonomik bağımsızlığı 

gerçekleştirecektir. Aynı zamanda milli önceliklerle üretilecek dış politika araçlarıyla 

siyasal egemenliği korumakla görevli mekanizmayı temsil etmektedir.  

İslamcılık ile AK Parti arasındaki benzerliklere yönelik yapılacak bir diğer tespit, 

kalkınmacı bir siyasal modelin benimsenmesidir. Batının siyasi ve askeri 

saldırganlığına karşı kurulacak savunma hattının sınırlarının nereden geçeceğini 

tartışan İslamcılık düşüncesi, maddi kalkınmayı temel bir sınır hattı olarak kabul 

etmiştir. Batının yayılmacılığına karşı mücadele etmek için ekonomik kalkınmanın 

kaçınılmaz olduğu vurgulanmıştır. Bu kapsamda İslamcılık siyaseti, manevi değerleri 

koruyarak fenni ve teknik ilerlemelerin iktibas edilmesi modeliyle bir sentez yaklaşımı 

geliştirmiştir.1003  

İslami değerleri koruyarak batının teknik ve maddi alt yapısını transfer etme 

yaklaşımındaki sentez anlayışı, AK Parti’nin muhafazakar demokrasi söylemindeki 

geleneksel değerler ile modern kazanımların bir arada sahiplenilmesi yaklaşımındaki 

sentezci anlayışla benzeşmektedir.1004 Bir medeniyetin ortaya koyduğu bakiyeyi 

 
1001 İnsel, “AKP’nin Piyasa Toplumu Hedefi”, s.25; Aslan, “Yerli ve Milli Siyaset”, s.98 
1002 Aktay, “İkrar ile İnkar Arasında AK Parti’nin Kimliği”, s.31; Tepe, a.g.e., s.144; Tuğal, Pasif 

Devrim, s.183; Akdoğan, “Muhafazakar-Demokrat Siyasal Kimliğin Önemi, s.64 
1003 Çiğdem, “İslamcılık ve Türkiye Üzerine Bazı Notlar”, s.27; Akdoğan, Siyasal İslam, s.75; 

Sarıbay, a.g.e., s.61 
1004 Duran, “AKP ve Dönüşümün Aracı Olarak Politika”, s.337 



 327 

“maddi ve manevi varlıklar” şeklinde ayrıma tabi tutarak, teknik ile teknolojik 

medeniyet unsurlarını alırken kültürel değerlerini uzak tutma yaklaşımındaki 

sentezci/düalist yaklaşım, İslamcılıktan günümüze muhafazakar kesimler tarafından 

sahiplenilen geleneksel bir tavır olmuştur.1005  

Diğer bir unsur ise, devletin kurtuluş reçetesinin tamamlayıcı bir unsuru olarak İslamcı 

siyasette yer bulan iktisadi, sınai ve teknik kalkınma yaklaşımındaki benzerliktir. 

Döneminin koşulları kapsamında öncülleri farklılık arz etse bile, teknolojik atılımların 

eşlik edeceği iktisadi ve sanayi alanındaki kalkınmacı yaklaşım, piyasa ekonomisinin 

işletileceğine ilişkin güçlü bir vurguyla AK Parti’nin programında karşımıza 

çıkmaktadır.1006 Alt yapı yatırımlarını ve Ar-Ge çalışmalarını destekleyerek teknoloji 

yarışına katılarak ekonomik kalkınmayı gerçekleştirme arayışı, AK Parti tarafından 

temel politika olarak ilan edilen bir hedef olmuştur. AK Parti iktidarının ortaya 

koyduğu askeri alan öncelikli teknoloji geliştirme programları, ülkenin dört bir 

tarafında yapılan yol ve tünel projeleri, altyapı ve sanayi yatırımlarının dayandığı 

kalkınmacı politika ile İslamcı siyasetin “ilim ve fen alanında maddi kalkınma” 

yaklaşımları arasında ciddi bir istikamet ortaklığı söz konusudur.1007  

İki siyasal olgu arasındaki benzerlikler bağlamında dikkat çeken diğer unsur ise, 

sentezci ve eklektik siyasal yaklaşım anlayışının bu iki yapı için de geçerli olmasıdır. 

İslamcılık düşüncesinin gelişimine baktığımızda, pragmatist hedeflerle üretilmiş, 

ideolojik bir bütünlükten uzak, eklektik ve parçalı bir siyasal söylem karşımıza 

çıkmaktadır. Dönemindeki siyasi yaklaşımları eleştiren İslamcılık, mevcut 

kavramların içeriklerini güncel ihtiyaçlara göre tanımlamış ve bunu yaparken anlaşılır 

ve sistemli bir usul kullanmaktan ziyade güncel ihtiyaçları baz almıştır. İslamcılık 

düşüncesinin kullandığı bu yöntem, söyleminin eklektik unsuruna işaret eden temel 

göstergedir. Benzer şekilde AK Parti’nin ortaya koyduğu “muhafazakar demokrasi” 

tanımı için eklektik ve parçalı bir yapı söz konusudur. İçinden çıktığı gelenekten 

 
1005 Akdoğan, AK Parti ve Muhafazakar Demokrasi, s.53 
1006 AK Parti Tüzüğü, (Çevrimiçi), 4.Madde 10. ve 13.Fıkra; AK Parti Programı, (Çevrimiçi), 

Temel Haklar ve Siyasi İlkeler Bölümü, Hukuk ve Adalet Başlığı; 
1007 Çakır, “Milli Görüş Hareketi”, s.547; Ağırbaş, Milli Görüş Siyaseti, s.57; Sarıbay, a.g.e., s.205; 

Şen, Refah Partisi’nin Teori ve Pratiği, s.35 



 328 

ayrışarak daha geniş bir siyasal açılım yapma arayışı ile kurumsal siyasal çevre 

tarafından kabul görme yaklaşımı burada etkili olmuştur.1008 Türkiye’deki sert siyasal 

tartışmalara ortak olmadan, ılımlı, halkın değerlerine saygılı ve evrensel değerlerle 

uyumlu bir siyasal yaklaşımı benimseyen çok fonksiyonlu mesajıyla muhafazakar 

demokrasi kimliği, bu sentezci yaklaşımın ifadesidir.1009 AK Parti’nin birçok işlev ile 

çağrışımı bir arada kullandığı bu siyasal söylem ile İslamcılık siyasetinin netlikten 

uzak ve parçalı siyasal söylemi arasında böyle bir benzerlik söz konusudur.  

Görüşmeci yorumları ve TKA yöntemiyle elde edilen patika göstergeleri kullanılarak 

bu siyasal yapı arasındaki süreklilik unsurları araştırılmıştır. Elde edilen veriler 

ışığında “AK Parti, İslamcı siyaset geleneğinin tarihsel ve felsefi olarak bir 

parçasıdır” önermesi analiz edilmiştir. Sonuç olarak, 1-devleti önceleyen bir 

yaklaşıma sahip olma, 2-kalkınmacı ekonomik ve sanayi politikasını önceleme, 3-

dönemi içerisinde mevcut yapılardan ayrışarak yeni ve farklı bir siyasal kimlik üretme 

arayışı ve 4-ideolojik olarak tanımlanmış bütüncül bir siyasal kimlik yerine pragmatik 

ve eklektik bir siyasal söyleme sahip olma unsurları bu iki siyasal yapı arasındaki 

benzerlik unsurlarıdır. Bu göstergelerin oluşturduğu siyasal patika, İslamcılık siyaseti 

ile AK Parti arasında genel bir devamlılık olduğunu göstermektedir. Bu unsurların her 

iki siyasal yapı içinde belirli seviyede karşılığının olması, bize İslamcı siyaset 

geleneğinin Türkiye’de kurumsal bir patika izlediğini göstermektedir. Bu bağlamda 

MGH geleneğinden ayrışarak kurulan AK Parti, İslamcılık siyasetinin bir parçasıdır. 

Türk siyasal yaşamında 70’lerin başından günümüze ciddi bir etki üreten MGH’de 

yaşanan kurumsal çözülmenin dinamiklerini anlamak önem arz etmektedir. Bu 

çerçevede birçok siyasal kriz karşısında örgüt birliğini korumayı başarmış bu 

geleneğin son ayrışma sürecini neden yönetemediği, örgüt içi değişim talepleri ve 

ayrışma süreci bağlamında bir sonraki bölümde analiz edilecektir. 

 

 
1008 Öniş, “Adalet ve Kalkınma Partisi’nin Ekonomi-Politiği”, s:272; Çaha, Modern Dünyada Din ve 

Devlet, s.205; Fedayi, a.g.e., s.159; Yavuz, AK Parti: Toplumsal Değişimin Yeni Aktörleri, s.26 
1009 Fedai, a.g.e., s.152; Türk, “Üçüncü Yol Kurgu ve AKP”, s.36; Akdoğan, “Yeni Siyaset Tarzı 

Arayışları”, Radikal 



 329 

4.3. YENİ KURUMSALCILIK BAĞLAMINDA SİYASAL AYRIŞMA 

SÜRECİ 

Çalışmanın ikinci grup soruları ile, birçok siyasal kriz karşısında bütünlüğünü 

korumayı başaran MGH’nin AK Parti’nin kuruluşuyla sonuçlanan ayrışma sürecini 

neden yönetemediği ve yıllar içinde ürettiği siyasal patikada nasıl bir kırılma yaşandığı 

anlaşılmaya çalışılmıştır. Tarihsel Kurumsalcılığa göre siyasal davranışların 

anlaşılması için bir kesit yerine tarihsel sürecin tamamına odaklanmak gerekir. Bu 

doğrultuda, siyasal olaylar ile siyasi kararlar arasında tarihsel akış içinde süregelen bir 

patika devamlılığı söz konusudur. Bu akış içinde ortaya çıkan değişkenler, karşılıklı 

etkileşim halinde siyasal olaylar ve kararlar üzerinde önemli bir etkiye sahiptir.1010 Bu 

patikadan haberdar olmak, siyasal aktörlerin seçimlerini anlamak için büyük öneme 

sahiptir. Bu çerçevede sosyo-ekonomik ve siyasal gelişmeleri, tarihsel akış içinde 

analiz etmek anlaşılır sonuçlar üretecektir. Bu nedenle, karşılaşılan siyasal tercihler ile 

olaylar kadar, onların hangi tarihsel süreçte geliştiğini incelemek yararlı olacaktır.  

Tarihsel olarak siyasal kararlar ve davranışlar, oluştuğu dönemin siyasal çevresiyle 

yakından ilişkilidir. Geniş anlamıyla siyasal çevre, devlet kurumları, diğer siyasi 

aktörler, düzenleyici yarı özerk kuruluşlar ile sivil toplum örgütlerinin bir araya 

getirdiği bir alandı. Siyasal çevrenin sınırlarını ve bu sınırlar içindeki davranışları 

etkileyen unsurların başında, resmi ya da gayri resmi prosedürler ile normlar gelir. 

Bunun yanında diğer etken ise, daha önce alınan siyasal kararlar ile gerçekleştirilen 

uygulamalardır.  

Ancak daha önceki karar ve tercihlerin daha sonra alınacak kararlar üzerindeki patika 

etkisi, bazı olağanüstü kriz dönemlerinde kesintiye uğrayabilecektir.1011 Bu bağlamda 

sorgulanmaksızın takip edilen patikalar, örgüt içi ya da örgüt dışı kaynaklı oluşacak 

kriz anlarında bir kırılmayla karşılaşacaktır. Bunun sonucunda ise, farklı bir patikanın 

takibi şeklinde kurumsal bir değişim söz konusu olacaktır. Kritik kavşaklar olarak 

tanımlanan bu ayrışma anları, siyasal aktörlerin birbirini izleyerek oluşturdukları 

kurumsal mirası sarsacaktır. Böylece, kurumların ya da bireylerin siyasal kararlarını 

 
1010 Sanders, a.g.e., s.39-41; Thelen ve Steinmo, a.g.e., s.181-183 
1011 Beyme a.g.e., s. 749; Hall ve Taylor, a.g.e., s.6-7;  



 330 

inşa ederken takip ettikleri ve tarihsel bir bakiyeden kaynaklanan patika terk edilecek 

ve farklı bir patikanın izlenmeye başlandığı kurumsal değişim süreci işleyecektir.1012 

Bu bölümde Tarihsel kurumsalcı yaklaşımdan hareketle kritik kavşak olarak 

tanımlanan siyasal kriz etkisi, MGH’den ayrışarak siyaset sahnesine çıkan AK 

Parti’nin kuruluş süreci bağlamında araştırılmıştır. MGH’nin tecrübe ettiği ve gelenek 

içinde siyasal kriz olarak tanımlanabilecek 28 Şubat postmodern darbe kritik kavşağa 

denk gelmektedir. 28 Şubat darbesi, MGH’nin yaşadığı siyasal meşruiyet kirizini 

derinleştirmiştir. Aynı zamanda RP yönetiminin bu krizi yönetmek için ortaya 

koyduğu performans, teşkilatın kriz çözümüne dair beklentileri, parti kapatmalarının 

önlenememesi ve oluşan “gelenekçi/yenilikçi” ayrışmasında oynadığı rol, kurumsal 

değişim sürecini tetiklemiştir.  

Bu süreci analiz ederken kullanılan “değişim ve kırılma” tanımlarının hangi içerikle 

kullanıldığını kısaca tanımlamak gerekir. Değişim, bu geleneğin içerisinde oluşan ve 

yine parti içi dinamiklere bağlı yürütülen bir uyumlanabilirlik sürecini ifade 

etmektedir. Uyumlanabilirliğin ön plana çıkan özelliği, ilk etkenin ne olduğundan 

bağımsız, doğal bir süreç olarak gündeme gelen ve çevreye uyum sağlamak için örgüt 

içi dinamiklerin işletilmesiyle gerçekleştirilen uygulamaları kapsamasıdır.1013 Kırılma 

ise, değişimin doğal süreçlerinden farklı olarak dışarıdan yapılan müdahaleleri, 

bunların ürettiği baskıları, parti yönetimi tarafından bu baskıların yönetilememesini ve 

tüm bunların etkisi altında oluşan parti içi gerilimlerden kaynaklanan zorunlu bir 

ayrışma sürecini ifade etmektedir.1014 Bu çerçevede MGH içinde gündeme gelen 

değişim arayışları ve bu arayışlar karşında parti yönetiminin tutumuna bağlı olarak 

gündeme gelen ayrışma süreci değerlendirilecektir. 

4.3.1. Milli Görüş Hareketi İçindeki Değişim Krizi ve Ayrışma Süreci 

MGH’nin kritik kavşak olarak karşılaştığı ve ayrışma sürecini etkileyen değişim 

krizini neden yönetemediği ve AK Parti’nin kurulmasıyla yaşanan patika değişiminin 

 
1012 Şeyşane, a.g.e., s.111-112 
1013 Sabuncuoğlu-Tüz, a.g.e., s.259; Yıldırım, “Örgütsel Değişimin Yönetilmesi”, s.91-92 
1014 Aras, “Türkiye’de Siyasal İslam Üzerine Dört Eleştirel Varsayım”, s.28 



 331 

nasıl gerçekleştiğini anlamaya çalışacağız. FP’de geleneksel liderliğinin ortaya 

koyduğu siyasal tercihler karşısında, ikinci kuşak siyasetçiler tarafından geliştirilen 

parti içi muhalefet, değişim krizinin ortaya çıkardığı bir unsurdur. Zira Erbakan’ın 

geleneksel lider olarak parti içindeki ağırlığına rağmen, Erdoğan ve arkadaşlarının 

parti yönetimini açıktan eleştirmeye başlamasıyla görünür olan bu muhalif tutum, bu 

geleneğin sınırlarına ulaştığının göstergesi olmuştur. 

FP içindeki liderlik yarışında parti yönetiminin karşısına farklı bir aday ile çıkarak ilk 

önemli sınavını veren yenilikçi grup, kongredeki başkanlık yarışını kaybetse de, aldığı 

yüksek oy oranıyla sahip olduğu teşkilat desteğini görmüştür. Bu kongre sürecinde 

yaşanan gelişmeler göstermiştir ki, MGH geleneğinin temsilcisi olarak FP’de yenilikçi 

çizgiyi temsil eden isimlerin, bu muhalif tutumlarıyla siyaset yapabilecekleri bir alan 

kalmamıştır. Kongre sürecini yorumlayan Görüşmeci C, parti yönetiminin FP’de örgüt 

içi doğal değişim süreçlerine kapalı tavrını şu sözlerle ifade etmiştir: “Beş yüz yirmi 

bir civarında bir oy alındı ki, bunu genel merkezde olanlar görmedi, görmek istemedi. 

Böyle bir kitleyi görmek istemediler. Hatta salona girmekte bile büyük mücadeleler 

verilmişti o zaman…Merkez size siyaset yapma şansı tanımıyor. Tanımadığı zaman 

zaten kongre olmuş. Kongre olduktan sonra kırk sekiz, elli milletvekili bu tarafta 

kalmış. Altmış milletvekili diğer tarafta kalmış. Bu tarafta olan arkadaş MKYK 

listelerinde yok, genel merkezde yok. Zaten komple bir dışlanma söz konusu.” 

Benzer şekilde parti yönetiminin kongrede yenilikçi gruba karşı sergilediği aşırı 

dışlayıcı tavır ile FP içinde yenilikçilere farklı bir seçenek sunulmadığını Görüşmeci 

F şu şekilde ifade etmiştir: “O kongre çok çirkindir. Çok ağır cümlelerle 

eleştirilmiştir. Abdullah Bey, biz yetmiş yaşına mı gelince bir şey olacağız, dedi. Vay 

sen buradan hocayı kastettin, şeklinde yuhalanmalar oldu. Dendi ki, yani burada size 

ekmek yok. İlde yoksunuz, merkezde de yoksunuz. Merkezinde kapısından içeri 

giremezsiniz. Böyle yuhalarız seni. O zaman siz diyorsunuz ki, o zaman yani mecbur 

kalın. Peki kardeşim bu şekilde de idare edersek bu dava ilerlemiyor.” 

Yenilikçi grup ile geleneksel parti yönetimi arasındaki ayrışma, temel siyasal 

yaklaşımlara yönelik kurumsal değişim talebi ile beklentisinin kaynağı olmuştur. 

Yenilikçiler, küreselleşmenin sonuçlarından kaçınmanın mümkün olmadığından 



 332 

hareketle geleneksel yaklaşımların dönüştürülmesi gerektiğini dile getirmiş; böylece 

geniş sermaye grupları ile merkez siyaset elitlerle yeni bir ilişki zemini üretilmesini 

zorunlu görmüştür. Değişim beklentisinde olan parti içi muhalefet, ülkedeki 

kemikleşmiş ideolojik çatışmalardan uzak, yerel yönetimlerde gösterilen başarının 

sağladığı desteği kullanarak hizmet anlayışının siyasal anlayışın merkezine 

taşınmasını önceleyen, yeni ve meşru bir siyasal kimlik üretme anlayışını dile 

getirmiştir. Aynı zamanda dini söylemleri ön plana çıkaran siyasal kimlik yerine, 

ideolojik içerikten uzak ve sosyal dayanışmanın unsuru olarak geleneksel değerleri 

sahiplenme anlayışı, parti içi muhalefetin diğer beklentisi olmuştur.1015 Güncel 

kaygılarla parti programında demokratik değerlere yer vermenin ötesine geçerek, 

demokrasi ve insan hakları yaklaşımını merkeze alan, uluslararası aktörlerle uyumlu 

yeni bir siyasal kimlik arayışı bu ayrışma sürecinde etkili olmuştur.1016 Bu genel 

yaklaşımlar, değişimden yana olan yenilikçiler ile geleneksel parti liderliği arasındaki 

ayrışmanın temel fay hatları olmuştur. 

4.3.2. Ayrışma Bağlamında Milli Görüş Hareketi ile AK Parti’nin 

Karşılaştırmalı Analizi 

MGH geleneğinin yaşadığı kurumsal ayrışma, siyasal hedefler ile siyaset anlayışının 

eleştirildiği tarihsel bir çözülme sürecinde gelişmiştir. MGH’den ayrışarak AK 

Parti’nin kurulmasıyla sonuçlanan bu değişim sürecini, “kırılma” ya da gelenekten 

“kopuş” olarak tanımlamak mümkündür. Bu kırılmaya neden olan sürecin gelişimi, 

geleneksel parti liderliğinin gündeme gelen değişim taleplerine duyarsız kalmasından 

kaynaklanmıştır. 90’lardan itibaren ortaya çıkan yeni sosyo-ekonomik ve kültürel 

kitlelerin taleplerine kulak kabartan yenilikçi grup, daha fazla demokrasi ve açık 

toplum talepleri ile küresel pazarlara entegre piyasa ekonomisi yaklaşımını 

sahiplenerek siyasal alana taşımıştır.  

 
1015 “Erbakan’ın Milli Görüş adlı eseri hemen her satırında dini değerlerin; İslam dininin ve 

Kur’an’ın önemini belirginleştiren cümlelerle doludur.” Aktaran Ağırbaş, Milli Görüş Siyaseti, s.56; 

Çınar, “AKP ve İslami Hareketler”, s.307-309; Bakacak, a.g.e., s.60; Akdoğan, “Siyasal İslam’dan 

Muhafazakar Demokratlığa”, s.23 
1016 Toprak, “Islam and Democracy”, s.183 



 333 

MGH partilerinin siyasal çevrenin aktörleri tarafından sürekli müdahaleye maruz 

kalması ve bunun parti içinde ürettiği atmosferi anlamak için görüşmecilere “RP’nin 

kapatılması ile akabinde FP’ye açılan kapatma davasının MGH’de oluşan 

“gelenekçi/yenilikçi” ayrışmasında nasıl bir etkisi olmuştur? sorusu yöneltilmiştir. Bu 

süreçte güncel kaygıları geçiştirmek yerine, seçmene güven veren yeni bir siyasal 

kimlik üretmek üzere parti yönetimine yönelen taleplerin cevapsız kaldığı 

anlaşılmaktadır. Parti içinde barışçıl yollarla lider değişimi dahil esaslı siyasal 

açılımlar yapılmasını teklif eden bu talepler, geleneksel liderlik tarafından kabul 

edilmemiştir. Bu durumu Görüşmeci A açık bir şekilde özetlemektedir: “Bizim 

kamuoyuna ne kadar yeni bir parti olduğumuzu göstermemiz lazım…Refah 

kapatıldıktan Fazilet kurulduktan bir sene sonra biz faziletin ne kadar yeni olduğunu 

göstermek için iki adaylı bir yarış teklif ettik. Buna hocam da karşı çıktı. Hocamla 

birlikte hareket edenler de. Dedik ki ‘biz demokrasi içerisinde bir siyasi yarışın olması 

gerektiğine inanıyoruz. En azından birilerinin gözünde bir meşruiyetimiz oldu. Yani 

emirle ve talimatla yapılan bir kongre değil delegelerin iradesiyle yapılmış bir 

kongre’. Bunu da kabullenmediler.” 

Uzun siyasal süreçte birçok siyasal sorunla karşılaşmasına karşın çözülmeden yoluna 

devam eden bu geleneğin son süreci neden yönetemediği, “Birçok siyasal kriz 

karşısında bütünlüğünü korumayı başarmış MGH, AK Parti’nin kurulmasıyla 

sonuçlanan ayrışma sürecini neden sizce yönetemedi?” sorusu üzerinden 

sorgulanmıştır. Verilen cevaplardan anlaşıldığı üzere, ayrışma sürecinde görünür olan 

ilk etken, parti içinde barışçıl yollarla liderlik değişimine kurucu ekibin imkan 

vermemesi; diğer etken ise, parti yönetiminin yenilikçi grup tarafından dile getirilen 

siyasal kimliğe yönelik değişim taleplerinin derinliğini ve ciddiyetini doğru analiz 

edemediği ön plana çıkmaktadır.  

Bu çerçevede parti yönetimine yönelen değişim talebine yönelik Görüşmeci B şu 

tespiti yapmıştır: “Özellikle Tayyip beyin başını çektiği İstanbul grubu olarak ilk 

sinyalleri İstanbul Kongresi'nde çok net bir şekilde belli oldu. İstanbul Kongresi'nde 

çift liste çıktı. Bir liste tamamen Tayyip Bey'in hazırladığı listeydi… özellikle 

gençlerden gelen bir talep başlamıştı; üst yönetimlerde görev almaya yönelik. 



 334 

Belediye başkanlığı, milletvekilliği ve MYK'da görev talebi vardı. Dolayısıyla içeriden 

böyle bir beklenti ve talep başlamıştı. Bunun önemini aslında çok fazla göremediler, 

okuyamadılar.” Parti içinde barışçıl yollarla lider değişimi talebinin ne denli güçlü bir 

tabana yayıldığını geleneksel parti liderliğinin görmezden gelmesini Görüşmeci C 

şöyle açıklamıştır: “illerde görev alan arkadaşlar, ben o zaman o toplantılara da 

katılmıştım, sonra genel merkez kongresine daha ciddi hazırlanıldı. Genel meclis 

kongrelerine daha ciddi hazırlanınca beş yüz yirmi bir civarında bir oy alındı ki bunu 

genel merkezde olanlar görmedi, görmek istemedi. Böyle bir kitleyi görmek 

istemediler.”   

Parti yönetimine yönelen değişim arayışına yönelik Görüşmeci D şu tespiti dile 

getirmiştir: “…daha sonra yenilikçi ismini alacak hareket, Refah kapatılıp yeni bir 

parti kurulması söz konusu olduğunda ısrarla yeni partinin liderinin Tayyip Erdoğan 

olmasını istedi…Mesela o günkü koşullarda büyükşehir belediye başkanları, hepsi 

gittiler, genel merkeze ve bizzat Erbakan'a bu talebi ilettiler. Yeni partinin lideri 

Tayyip Erdoğan olmalıdır, dediler ısrarla.  Belki de yenilikçi diye baş gösteren bu 

hareketin başlamasının arka planındaki sebep bu son reddediliştir.” Aynı görüşmeci 

süreci etkileyen ikinci faktör olarak, FP’nin siyasal kimliğine yönelik dile getirilen 

değişim taleplerinin ciddiyetini anlatırken, “Daha genç, daha sorgulayıcı, belki sosyal 

bilimler okumuş, mühendis değil. Bu önemli bir şey; biraz ideolojik, tabii daha 

İslamcı, devleti bu kadar kutsamayan ama tamamen reddeden de değil. Aynı zamanda 

o dil meselesinde de, Milli görüşte sınırlı kesime yönelen siyasal lisan yerine daha 

geniş kitleleri hedefleyen bir dilden yana olanlar; “hayır böyle siyasi parti olmaz, 

siyasi parti daha geniş kitlelere hitap eder”, diyen bir anlayışın” parti içinde 

yükseldiğini belirtmiştir. 

MGH geleneği içinde gündeme gelen bu değişim taleplerinin parti yönetimi tarafından 

doğru algılanmaması ve bunları karşılayacak politikaların geliştirilememesi siyasal 

ayrışma sürecini hızlandırmıştır. AK Parti’nin kurulmasıyla sonuçlanan bu ayrışmanın 

değişim merkezli iç dinamiklerini anlamak için görüşmecilere “AK Parti’nin 

kurulması, MGH’de yaşanan doğal bir değişim sürecinin sonucu mudur? Yoksa 

partinin kuruluşu, başka bir siyasal seçenek kalmadığı için bir tercihten ziyade bir 



 335 

zorunluluk muydu?” sorusu yöneltilmiştir. 12 görüşmeci özetle, MGH içinde değişim 

talep ve beklentilerini karşılayacak bir yönetim anlayışı olmadığını, geleneksel parti 

liderliğinin etrafında oluşan kapalı devre çalışan yönetim anlayışının zorunlu olarak 

AK Parti’yi ortaya çıkardığını ifade etmiştir. Bir görüşmeci bu soruya “kısmen evet” 

cevabını vermiş, bir görüşmeciden ise bu soruya cevap alınamamıştır. 

Görüşmeci M, değişim taleplerinin partinin iç dinamikleri tarafından karşılanmasının 

mümkün olmadığını, partide sınırlı bir yönetici kadro tarafından talep ve beklentilerin 

görmezden gelinmesinin zorunlu olarak bir ayrışmayı tetiklediğini net bir şekilde ifade 

etmiştir: “Arkadan gelen yeni kitle, yeni talepleri ve yeni değişim beklentilerini, işte 

sizin çıkar çatışmaları dediğiniz yeni düşünceler, değişim talepleri gelişir. Orada 

yönetenler ile talep edenler arasında bir ayrışma başlar. Nitekim AK Parti'yi kuran 

irade o değişimi Fazilet içinde gerçekleştirmiş olabilseydi  belki Fazilet kapatılırdı 

ama yapı kendisini o zemin üzerinden devam ettirebilirdi. Ama oradaki 

"kast"ın  değişememesi ve dönüşememesi yeni bir değişim ve dönüşüm hareketi olarak 

AK Parti'yi ortaya çıkartmıştır.” Bu tespitte açıkça görüldüğü üzere, geleneksel 

liderliğin oluşturduğu kapalı kast yapılanması, yenilikçi gruba FP içinde siyaset alanı 

bırakmamış ve bir ayrışmanın yaşanması kaçınılmaz olmuştur.  

Parti içinde safları netleşen gruplaşmanın, bu gelenek içindeki çözülme sürecindeki 

etkisini anlamak için “FP’nin kapatılması ve AK Parti’nin kurulması ile sonuçlanan 

siyasi süreçte, parti içi aktörler arasındaki görüş ayrılıklarının/çıkar çatışmasının 

ayrışmayla sonuçlanan sürece etkisi sizce oldu mu?” sorusu ile “Ayrışma sürecinde 

parti içinde yaşanan gelişmeler karşısında parti liderliğinin tutumunu nasıl 

değerlendiriyorsunuz?” sorusu görüşmecilere yöneltilmiştir. Bu bağlamda Görüşmeci 

G’nin yorumunda, eskiden beri devam eden yapıların değişime kapalı olması ve 

kurucu kadronun etrafındaki ekibin konumlarını koruma kaygısının burada etkili 

olduğu anlaşılmaktadır: “eğer çıkar çatışması derseniz, eskilikçi arkadaşlarımızın 

(ben "eskilikçi" diyorum "gelenekçi" demiyorum) çıkar çatışmasıdır. Yenilikçi 

arkadaşlarımızınki çıkar çatışması değildir. Onlar (gelenekçiler) kendi konumlarını 

korumak için, bu yeni bir akım devreye girerse bunların pek çoğu yerinde kalamaz. O 



 336 

yüzden bu eski arkadaşlarımız kendi konumlarını devam ettirmek için Erbakan 

Hoca'mızın etrafında kenetlendiler.”  

MGH’de yaşanan ayrışma sonucunda yeni bir aktör olarak ortaya çıkan AK Parti’nin 

temsil ettiği siyasal kimliğin ayrışma noktaları tespit edilmeye çalışılmıştır. Bu 

çerçevede MGH ile AK Parti arasındaki süreklilik ya da ayrışma noktalarının neler 

olduğuna dair görüşmecilere “Milli Görüş Hareketi ile AK Parti arasında ayrışmanın 

yanında benzerlik/süreklilik olarak ifade edilebilecek unsurlar var mıdır?” sorusu 

yöneltilmiştir. Bu doğrultuda siyasal söylem, yöntem ve anlayış farklılıklarına ilişkin 

ayrışma sürecinde rol oynayan etkenlere dair görüşmecilerin kişisel tecrübelerine 

dayalı değerlendirme yapmaları istenmiştir.  

Görüşmeciler MGH geleneği ile AK Parti arasındaki ayrışma noktalarını ifade ederken 

şu unsurları ön plana çıkarmışlardır: 1-Keskin bir siyasal dile karşın kuşatıcı bir siyasal 

yaklaşımı benimseme, 2-geniş kitlelerin siyasal desteğine talip olma, 3-kitle nezdinde 

inandırıcı olma, 4-parti liderliğinin mutlak hakimiyetine karşı teşkilatları önemseme, 

5-dini tonlamaya sahip bir siyasal söylem kullanmama, 6-değişimden yana olma, 7-

pragmatik ve güncel gelişmelere duyarlı siyasal önceliklere sahip olma, 8-milli görüş 

söylemindeki yerel vurguya karşın muhafazakar demokrasi söylemiyle evrensel 

çağrışımları dile getirme.  

Bu genel ifadeler şeklinde özetlenen unsurları, görüşmecilerin dile getirdiği görüşler 

doğrultusunda açmak yararlı olacaktır. Ayrışma noktalarının arasında tespit edilen 

keskin bir siyasal söylem bağlamında bu iki yapı arasındaki farklılığı Görüşmeci B şu 

şekilde belirtmiştir: “Mesela Erbakan Hoca iktidara geldiğimizde rektörler selam 

duracak gibi (başörtüyle ilgili) çok daha keskin ifadeler kullanırken; Tayyip Bey bu 

ifadeleri mümkün olduğunca kullanmadı.” Benzer şekilde Görüşmeci M iki siyasi 

oluşum arasındaki söylem farklılaşmasını, “siyasal söylem olarak kesinlikle  bir 

farklılık vardı…AK Parti'nin kurucu iradesi, Necmettin Erbakan'ın "biz ve onlar" 

söyleminden uzaklaştı. Çünkü o bağlamda siyaset yürütülmemesi gerekiyor, dendiği 

için AK Parti hareketi oluştu.” şeklinde belirtmiştir. 



 337 

MGH partileri daha konsolide ve sınırlı bir kitleyi hedef alarak siyaset yaparken, AK 

Parti ürettiği siyaset ile daha geniş bir kitleye ulaşmayı amaçlamıştır. Bu bağlamda 

Milli Görüş geleneğinin homojen ve kapalı bir teşkilat yapısını sürdürmesine karşın, 

AK Parti daha geniş sosyo-kültürel tabandan gelen isimlere teşkilatlarında yer 

vermiştir. Hedeflenen kitlenin genişletilmesi arayışı olarak genel başkan Erdoğan’ın 

partinin kuruluşunda "Biz Milli Görüş gömleğini çıkarttık" metaforunu kullandığına 

işaret eden Görüşmeci B, teşkilatlardaki yapısal farklılığı ise şöyle ifade etmiştir: “AK 

Parti biraz daha kitle partisiydi; çok farklı siyasi görüşlerden de kişiler vardı. Refah 

Partisi daha homojen bir yapıydı. Ama AK Parti için homojen bir yapı diyemiyoruz 

tabii.”  

Siyasal krizlerle gündeme gelen siyasi figürlerin halk nezdinde ciddi bir güven kaybı 

yaşadığı, siyasal aktörlerin kamuoyu karşısında itibar krizi geçirdiği bir dönemde AK 

Parti güvenilir bir siyasi figür olarak kabul görmüştür. Burada hareketin lideri olarak 

Erdoğan’ın oynadığı rol, parti kurulurken üretilen çözüm odaklı kurumsal kimlik ile 

mevcut siyasal aktörlerin yaşadığı itibar krizinin bir arada etkili olduğu görülmektedir. 

Görüşmeci A bu etkiyi anlatırken, ekip çalışmasına dayalı yeni siyasal kimlik ile eski 

aktörlerin yaşadığı güvensizliğe dikkat çekmektedir: “Biz bir ekiptik; ama başarılı bir 

ekiptik. Bu tarihlerde Türkiye'de siyaset dibe oturmuştu. Yani düşünün ki 91, 95, 99 

seçimleri; siyasi partiler yıpranmış, milletvekilleri yıpranmış, siyaset kurumu 

yıpranmış, sandığa gitme bile azalmış…Şimdi böyle bir ortamda insanlar yeni, 

güvenilir, cesur siyasetçiler arıyorlar…millet bize baktı, Tayyip Bey'i gördü, Abdullah 

Bey'i gördü. Bizi gördü…Yani eskimiş, yıpranmış siyasetçilerden yeni, dürüst, ahlaklı 

insanları gördü ve bize destek oldu.” Benzer şekilde Görüşmeci C halkın bu partiye 

duyduğu güveni “Burada en önemli şey, vermiş olduğunuz mesajların inandırıcılığı. 

Ve kitlelerin size inanması…Sayın Cumhurbaşkanımızın İstanbul Büyükşehir Belediye 

Başkanlığı dönemi onun açısından olumlu bir referanstı. Tayyip Bey söylediği için 

inanıyordu. Bu çok önemli bir şeydi. Şimdi bundan dolayı söyleyen insanın güvenilir 

olması ve halkı inandırması” tespitiyle ifade etmiştir. 

İki yapı arasındaki diğer ayrışma unsuru olarak, siyasal kararların parti liderliğinin 

mutlak hakimiyetinde alındığı, teşkilatların bu süreçte etkin bir role sahip olmadığı ve 



 338 

siyasi kararların oluşmasında istişareye yer verilmediği hususları ifade edilmiştir. 

Görüşmeci A bu hususu, “Hocanın sistemi şöyle gider; herkes düşüncesini açıklar, 

kararı Hoca verir. Yani Hocanın verdiği karar orada istişareden çıkan sonuç 

olmaz…Ama biz AK Parti'yi kurduktan sonra bu istişareler daha genel yapılırdı ve 

hatta oylama gerektiren işlerde oylama da yapar, oylamanın sonucuna göre karar 

verirdik. Hangisi doğrudur bilmem. Ama Hoca istişareyi mutlaka birileri ile yapardı. 

Onlar biz değildir. Dar bir ekip, çekirdek bir kadroyla her zaman bir arada olduğunu 

biliyorum ama onların da sorulan sorulara karşı ‘Hocam siz bizden daha iyi bilirsiniz’ 

dediklerini de biliyorum.” şeklinde belirtmiştir. Benzer şekilde Görüşmeci D, “Milli 

Görüş…doğruyu ben biliyorum, toplumlar bu doğruya gelsin, diyor. AK Parti ise öyle 

değil, taban ne istiyorsa ben ona göre davranayım, diyor. Ben toplumun sesi olayım, 

diyor. Aslında "Sessiz yığınların sesi" diyerek bunu da dinlendirdi. O sesin temsilcisi 

olmayı hedefliyor. Bu çok temel bir farktır.” 

İki yapı arasındaki bir diğer ayrışma noktası ise, kullanılan siyasal söylem içerisinde 

dini içerikli yaklaşımlara yer verme seviyesidir. Görüşmeci D: “Milli Görüş 

Hareketi'nin siyaset dili aslında gerektiğinden fazla dini ıstılahlar ve terimler içeren 

bir dildi. Bu yapısıyla da MGH aslında toplumun tamamına hitap etmiyorum, 

toplumun tamamı beni ilgilendirmiyor, diyordu...Ama yenilikçi dediğimiz kesim bunun 

doğru olmadığı kanaatindeydi. Bu dili kullanırsak toplumun tamamına ulaşamayız; 

ulaşamazsak aslında siyaset üreten bir ekip haline gelemeyiz, doğrusu iktidara da 

gelemeyiz. Öyleyse toplumun tamamına ulaşan bir dil kurmamız lazım bizim. Bunun 

en pratik yolu neydi?  Eski dildeki İslamcı ya da İslami bir takım ıstılah ve terimleri 

mümkün olduğu kadar modern karşılıklarıyla kullanmaktan yanaydı; bu yeni inşaydı.” 

tespitiyle siyasal söylemin içeriğine yönelik yapılan değişime işaret etmiştir.  

Bunun yanında değişime açık olma unsuru bağlamında iki siyasi yapı arasındaki farkı 

Görüşmeci İ şöyle ifade etmiştir: “Gelenekçi grup dediği şey şuydu: “Ya biz bu 

zamana kadar bu şekilde geldik. Bizim kendi prensiplerimiz var işte bir elimize güneşi 

bir elimize ayı verseniz de bu fark etmez. Biz neysek oyuz ve kendi düşüncemizi kendi 

iddiamızı savunmaya devam edeceğiz. Bu hak ile batılın mücadelesidir…Öte yandan 

yenilikçilerde şunu söylüyordu ‘Bu iş böyle gitmiyor, senelerdir uğraşıyoruz ama ciddi 



 339 

anlamda Türkiye dönüşmedi’, mesafe kat edilemedi.” Yine aynı görüşmecinin 

tespitiyle AK Parti’nin pragmatik ve güncel gelişmelere duyarlı bir siyasi yaklaşıma 

sahip olarak MGH’den ayrışması şu şekilde açıklanmıştır: “Milli Görüş geleneği 

pragmatik değildi, pragmatik yönleri vardı ama temel umdelerde çok daha sağlam 

dururdu. Doğru veya yanlış, geçerli veya geçersiz ama çok fazla oynamazdı. Bu 

çerçevede AK Parti'nin daha pragmatik olduğunu, eser rüzgara göre daha fazla 

döndüğünü ve daha hızlı bir şekilde pozisyon aldığını görebiliyorsunuz.” Görüşmeci 

G ise AK Parti’nin değişime açık yönünü “bugüne basarak, bugünün realitesini 

dikkate alarak ve geleceğe de bakarak; geleceğin şartlarını da hesaba katarak yürüyen 

bir partidir.” şeklinde tanımlamıştır. 

Görüşmeci E’nin tanımıyla “ezilmişin, Anadolu halkının, yoksulun, mazlumun 

yanında” yer alan AK Parti, halktan aldığı yaygın siyasal destekle MGH’nin ilerisine 

geçmiştir. Görüşmeci M’nin ifadesiyle mevcut seçmen tabanını korumaya odaklanan 

gelenekçi yaklaşım yerine, daha geniş bir siyasal taban arayışı AK Parti’yi 

doğurmuştur: “Gelenekçi kanat o günkü mevcut olan yapıyı korumak ve kendisini 

halka ifade etmeyi hedefliyordu. Yenilikçi kanat ise daha açılarak, toplumun bütün 

katmanlarına açılarak hareket etmekten yanaydı. Nitekim o yenilikçi kanat AK Parti'yi 

oluşturdu.”  

Bir sonraki ayrışma unsuru ise, milli görüş söyleminin yerel vurgusu karşısında 

evrensel çağrışımlarıyla geniş bir çerçeve sunan muhafazakar demokrasi söyleminin 

gündeme getirilmesi olmuştur. Muhafazakar demokrasi tanımının ikili fonksiyonuna 

işaret eden Görüşmeci İ, siyasal söylemin içeriğine yönelik yapılan asıl değişikliğin 

demokrasi kavramı üzerinden inşa edildiğini belirtmiştir: “İşte bu muhafazakar 

demokrasinin bu muhafazakar tarafı bizim Fazilet Partisi geleneğinden geliyordu. 

Demokrasi tarafı da işte bu yeni açılımdı diyelim istiyorsanız…Ama Adalet ve 

Kalkınma Partisi ilk başta çok güçlü bir Avrupa Birliği söylemiyle çıktı biliyorsunuz. 

Bunun bütün sebebi de işte dediğim gibi o demokrasi algısına yapılan vurguydu.” 

Siyasal söylem üzerinden yaşanan ayrışmayı tanımlarken gömlek çıkarma metaforuna 

dikkat çeken Görüşmeci J, “milli görüş gömleğini çıkarmak söylemini de düşünürseniz 

bu siyaset tarzıyla biz devam edemeyeceğiz… muhafazakar demokrasi kavramını yani 



 340 

bunu milli görüşe karşı muhafazakar demokrasi kavramını koyarak biraz daha geniş 

tabana yayılmış oluyordu.” diyerek söylem ile destek kitlesini artırma arayışındaki 

ilişkiyi tespit etmiştir. Aynı görüşmeci kullanılan siyasal söylem ile hedeflenen kitle 

arasındaki ilişkiyi, “ Milli görüş dediğin zaman belli bir zihniyete mensup insanlara 

hitap eden bir siyasi parti gibi ama muhafazakar demokrat dediğiniz zaman Demokrat 

Parti geleneğinden beri gelen liberalleri, bir kısım farklı düşünce yapısında olan 

insanları da bünyesinde barındırabilecek bir açılıma dönüşmüştür.” şeklinde ifade 

etmiştir. 

Ayrışma sürecine yönelik dile getirilen görüşmeci yorumları ile siyasal süreç 

analiziyle elde edilen veriler ışığında MGH’de yaşanan kurumsal ayrışmanın 

unsurlarını aşağıdaki gibi özetleyebiliriz;  

• kullanılan siyasal söylemler arasındaki kuşatıcılık farkı ile siyasal söyleme yönelik 

kamuoyundaki güven ya da güvensizlik,   

• partilerin hedefledikleri destekçi kitlesinin genişliği ya da darlığı, 

• parti yönetimini mutlaklaştıran ve dar bir teşkilat yapısı yerine, toplumun tüm 

kesimlerini önemseyen ve parti tabanını önceleyen bir teşkilatçılık anlayışı, 

• dini çağrışımlı bir siyasal söyleme yerine, geniş kitlelerin kabulüne yönelik 

kapsayıcı bir siyasi dil,  

• sürekli tarihsel atıflar yapan soyut söylemler yerine, geçmişin bakiyesini 

önemseyen ancak geleceği hedefleyen ve somut argümanlarla örülü bir siyasal 

söylem,  

• geleneksel söyleme bağlı, değişime mesafeli ve sabit ilkelerle siyaset karşısında, 

güncel sorunlara yanıt verecek, değişimden yana ve evrensel değerlerle uyumlu 

esnek bir siyasal yaklaşım,  

• “Milli Görüş” tanımında ifadesini bulan ayrıştırıcı “biz ve onlar” söylemi yerine, 

toplumun tüm kesimlerini kucaklayacak şekilde ilan edilen “muhafazakar 

demokrasi” söylemi, 

bu iki siyasal yapı arasındaki “farklılıklar ya da benzerlik” başlığı altında görüşmeciler 

tarafından ifade edilmiştir. 



 341 

Ayrışma sürecinin sonuçlarını net bir şekilde ortaya koymak için görüşmecilere son 

olarak “AK Parti, MGH’de yaşanan bir ayrışmanın sonucu olarak kurulmuştur, 

önermesine katılır mısınız?” sorusu sorulmuştur. Görüşmecilerin sadece biri bu soruya 

“kısmen evet” olarak yourmlanabilecek bir cevap vermiş; diğer tüm görüşmeciler net 

bir şekilde, AK Parti’nin MGH geleneğinden bir kopuş neticesinde ayrı bir siyasal 

aktör olarak kurulduğunu teyit etmiştir. 

Bu çerçevede önceki bölümlerde detaylı bir şekilde verilen tarihsel süreç analizi ile 

görüşmecilerin yorumlarından elde edilen veriler, AK Parti’nin MGH geleneğinden 

ayrışarak kurulduğunu, siyasal öncelikler, hedefler ve kullanılan siyasal araçlar 

bağlamında devamlılıktan ziyade net bir kopuşu ifade ettiğini göstermektedir.  Bu 

ayrışma ve kopuş olgusunu, önceki bölümde tespit edilen AK Parti ile İslamcı siyaset 

geleneği arasındaki ilişkiyle bir arada değerlendirildiğinde özetle, “Milli Görüş 

Hareketi içerisindeki bir ayrışmanın sonucu olarak kurulan AK Parti, MGH’den bir 

kopuşu ifade ederken; siyasal söylemi ve yönelimleri bakımından İslamcılık siyaset 

geleneğinin bir parçasıdır.”  

Bir sonraki bölümde MGH geleneğinde yaşanan ayrışma süreci, Yeni Kurumsalcı 

yaklaşımın kurumsal değişim argümanları bağlamında görüşmeci yorumlarıyla 

birlikte analiz edilecektir. 

 

4.4. YENİ KURUMSALCILIĞIN DEĞİŞİM ARGÜMANLARI 

BAĞLAMINDA SİYASAL AYRIŞMANIN ANALİZİ 

Çalışmanın üçüncü grup sorularıyla kurumsalcı yaklaşım bağlamında MGH’deki 

ayrışma süreci analiz edilmiştir. MGH’nin tarihsel seyrinde kurumsal bir kırılmaya 

neden olan siyasal çözülme sürecinin detaylarını anlamak için görüşmecilere 

yöneltilen sorular üç alt grup altında tasniflenmiştir: 3.A.Kurumsal çevre ile devlet 

kurumlarından gelen baskılar ve ayrışma süreci, 3.B.Teşkilat beklentilerinin 

karşılanmaması ve parti içi değişim talepleri, 3.C.Merkeziyetçi liderlik anlayışı ve 

geleneksel liderliğin sorgulanması. 



 342 

Kurumsalcı yaklaşım değişim süreçlerini açıklarken, örgütlerin kurumsal çevreden, 

diğer aktörler ile devlet kurumlarından gelen değişim taleplerinin karşılanmasının 

önemine işaret etmektedir. Örgütlerin uyumlanma yeteneği olarak tanımlanan bu 

durum, örgütlerin meşru bir aktör olarak kabul görme ve hayatta kalma imkanları 

bakımından önemli bir unsurdur. Uyum sağlama süreci kapsamında talepleri 

karşılayacak makul uygulamaların hayata geçirilmemesi, önce örgüt üzerinde bir baskı 

üretecek, bu durumun devam etmesi halinde artan baskılar örgüt içinde bir çözülme 

yaşanmasına sebep olacaktır.  

Örgütlerin karşılaşacağı çözülme süreci, kısa süreli baskılardan ziyade, uzun süreli ve 

sosyal ve siyasal beklentilerden kaynaklanan baskının artmasıyla gündeme gelecektir. 

Bu çerçevede, örgütlerin yaşamlarında ortaya çıkan bazı kriz anlarının 

yönetilememesi, bu çözülme sürecine zemin üretecektir. Olağanüstü dönemler olarak 

karşımıza çıkan bu kritik anlar, siyasal aktörlerin kurumsal yapılarındaki ayrışmalar 

ile kırılmaları tetikleyecektir. Kritik kavşaklar olarak tanımlanan bu kriz anları, 

kurumların ya da bireylerin siyasal kararlarını inşa ederken takip ettikleri mevcut 

patikayı terk ederek ya farklı bir rota inşa etmesine ya da farklı bir patikayı izlemeye 

başlamasına neden olacaktır.1017  

Kurumsal çevreyle uyum sorunu sadece örgüt içinde bir çözülmeye neden olmayacak, 

bunun yanında bir meşruiyet krizi üretecektir. Siyasal kurumsal çevreden kaynaklanan 

taleplerin karşılanmaması, kabul gören kurallar ile uygulamalarla uyum 

sağlanamaması ve bunun üreteceği baskıların yönetilememesi “meşruiyet krizi” olarak 

tanımlanmaktadır. Meşruiyet krizi, hem örgütün hedef kitlesi ve iç paydaşları 

bakımından sahiplenilmesinin zayıflaması, hem de siyasal çevrenin normları ile değer 

sistemi ile örgüt arasındaki mesafenin açılması anlamına gelmektedir. Bu durumun 

uzun süreli yaşanması, örgütün varlığına yönelik güçlü bir tehdit üretecektir.1018  

Siyasal örgütlerin kurumsal çevreden kendisine yönelen değişim taleplerini karşılama 

yetkinliği ve kendisinden beklenen davranış kalıplarına uyum sağlaması meşruiyet 

 
1017 Hall ve Taylor, a.g.e., s.9; Şeyşane, a.g.e., s.111-112 
1018 Gürlek, “Kurumsal Baskıların Çevresel Uygulamalar”, s.395 



 343 

zeminini güçlendirecektir.1019 Bu çerçevede partilerin kurumsal çevre içinde meşru 

aktör olarak kabul görmesi, kendilerinden beklenen uygulama ile faaliyetlere uyum 

sağlayacak değişim anlayışına sahip olmasına bağlıdır. Partilerin bu esnekliği 

göstermesi, siyasal kurumsallaşma bağlamında yüksek bir uyarlanabilirlik 

(adaptability) seviyesine sahip olmasına bağlıdır.1020 Bir partinin çevresindeki 

gelişmelere karşı duyarlı olması ve değişim talepleri karşısında esnek olaması ile 

uyarlanabilirlik seviyesi arasındaki ilişki kuvvetlidir. Bu çerçevede bir partinin kaçıncı 

kuşak lider ekibi tarafından yönetildiği ve partinin kronolojik yaşı uyarlanabilirlik 

seviyesini gösterecektir. Eğer bir parti hala birinci kuşak yöneticiler tarafından 

yönetiliyorsa ve örgüt içinde barışçı yollarla bir lider değişimi yaşanmamışsa bu 

partinin uyarlanabilirliği zayıf demektir. Düşük uyarlanabilirlik, bir partinin 

çevresinden gelecek talep ve beklentileri karşılama yetkinliğinin yetersiz kalması 

sonucu doğuracaktır. 

Türk siyasal yaşamında 60’ların sosyo-ekonomik koşullarında şekillenen, 1970’de 

MNP ile kurumsallaşan MGH geleneği, yaklaşık elli yıllık siyasal sürecinde birçok 

krizle karşılaşmıştır. Bu uzun tarihsel süreçte bütünlüğünü korumayı başaran MGH, 

kurumsal siyasal çevreden kendisine yönelen değişim taleplerine uyumlanma 

noktasında sorun yaşamış ve buna bağlı olarak çözülme süreciyle karşılaşmıştır. Bu 

kurumsal çözülmeyi derinleştiren birkaç farklı unsur söz konusu olmuştur. Devlet 

kurumları ile siyasal çevrenin merkezinde yer alan aktörlerden MGH partilerine 

yönelen baskılar, teşkilat mensuplarının iktidar odaklı talep ve beklentilerinin 

karşılanamaması, değişim taleplerinin parti yönetimi tarafından algılanma biçimi, 

merkeziyetçi liderlik anlayışıyla taleplerin bastırılmaya çalışılması ve eskiden beri 

olmasına karşın bu ilave unsurların etkisiyle derinleşen meşruiyet krizi. Tüm bu 

krizler, MGH geleneğinin tarihsel sürecinde güçlü bir kritik kavşak etkisi üreterek 

ayrışma sürecinin geliştiği dinamikler olmuştur.  

 
1019 March ve Olsen, “Elaborating the ‘New Institutionalism’”, s.7; Alkan, Kurumsalcı Yaklaşım 

Işığında Yeni Siyasetin Analizi, s.15 
1020 Huntington, Siyasal Gelişme, s.61; Şükür, a.g.e., s.693; Tanta ve Akıncı, a.g.e., s.124; Groth, 

“The Institutional Myth: Huntington's Order Revisited”, s.205 



 344 

MGH partiler ile kurumsal çevre arasındaki etkileşimin boyutları ve siyasal çevrenin 

bu ayrışma sürecinde nasıl bir rol oynadığı, kurumsalcı yaklaşımın kurumsal değişim 

argümanları kullanılarak açıklanacaktır. Bu çerçevede MGH liderliğinin değişim 

taleplerini karşılama düzeyi, kurumsal çevreyle uyumlanacak şekilde yeniden 

organize olma yetkinliği, 28 Şubat postmodern darbesi ve parti kapatma kararı 

karşısında yaşanan meşruiyet krizi, parti yönetiminin devlet kurumlarından ve siyasal 

çevrenin diğer aktörlerinden gelen baskıları yönetme seviyesi; MGH liderliğinin aşırı 

merkeziyetçi yönetim anlayışı ve değişim talepleri karşısındaki siyasal açılım 

performansı, örgüt içi paydaşların ürettiği beklentilerden kaynaklanan gerilimlerin 

ayrışma süreci üzerindeki etkisi değerlendirme konusu yapılmıştır. 

4.4.1. Kurumsal Çevre ile Devlet Kurumlarından Gelen Baskı ve 

Ayrışma Süreci 

Çalışmanın üçüncü grup sorularının ilk kategorisi olan 3.A. alt grubu sorularıyla 

“kurumsal çevre ile devlet kurumlarından gelen baskılar ve ayrışma sürecine” etkisi 

araştırılmıştır. Kurumsalcı yaklaşım örgütleri tekil yapılar olarak değil, içinde yer 

aldıkları çevre ve diğer aktörlerle girdikleri ilişkiyle üzerinden analiz eder ve kurumsal 

değişim süreçlerini bu çerçevede ele alır. Kurumsal çevreden örgüte yönelen ya da 

örgütün kendi içerisinde oluşan değişim taleplerinin karşılanması kurumsal değişim 

açısından önemli bir yere sahiptir. Sosyal ve siyasal yapıyı oluşturan ve karşılıklı 

etkileşim içindeki unsurların bir araya geldiği kurumsal çevre, genel anlamıyla 

ekonomik düzen, hukuki düzen, siyasal düzen, inançlar ile değerlerin birbiriyle 

etkileşim içinde oluşturdukları alandır. Çevreyle uyumlanabilirlik ya da uyum sağlama 

yetkinliği bağlamında çevreden örgüte gelen değişim talepleri bir baskı unsurudur.  

Değişim süreçlerini etkileyen diğer husus, örgütlerin içinde yer aldığı alanı düzenleyen 

devlet kurumlarından gelecek baskılardır.  Kurumsal çevrenin temel kurallarını 

belirleyen ve aktörleri bunlar üzerinden kontrol eden devlet kurumlarının ürettiği 

baskı, kurumsal değişim süreçlerinde önemli bir etkiye sahiptir. Değişim sürecinde dış 

zorlayıcı unsur olan devlet kurumları, partilerden siyasal çevrenin kural ve normlarına 

karşı uyumlu olmalarını bekleyecektir. Aksi halde gerek yasal düzenlemelerle, gerekse 

partilerin faaliyetlerine yönelik işletilecek koğuşturmalarla  önemli bir baskı meydana 



 345 

gelecektir.1021 Sınırlı bir baskıdan, örgütün varlığını tehdit edecek seviyede geniş bir 

etki alanına sahip olabilecek bu baskıların yönetilmesi örgüt yönetiminden 

beklenecektir.  

Kurumsal çevrenin diğer aktörleri ile devlet kurumlarının beklentileriyle uyumlu 

uygulamalar ve siyasal açılımlar yaparak oluşacak baskıların hafifletilmemesi, parti ve 

teşkilatlar üzerinde büyük bir gerilim üretecektir. Bu gerilimler örgüt içi paydaşlar ile 

kurum yönetimi arasındaki bağı zayıflatarak bir çözülme sürecine dönüşebilecektir. 

Çevreden ve devlet kurumlarından gelen değişim taleplerine uyum sağlanamaması, 

bunun neden olacağı değişim baskısı ve bu baskının uzun süreli yaşanmasının 

tetikleyeceği çözülme süreci, bir sonraki aşamada meşruiyet krizine dönüşecektir. 

Kurumsal çevrede yerleşmiş ve kabul görmüş kurallara, normlara ve değer 

sistemlerine uyum sağlama anlamına gelen meşruiyet, örgütün kalıcı olmasını 

sağlayacak bir unsurdur.1022 Örgütlerin varlıklarını tehdit etme potansiyeli taşıyan 

meşruiyet krizinin derinliği, kendisine yönelen talep ve beklentilerin gücüne bağlı 

olarak değişecektir.1023 Meşru bir faaliyet zemini için, kurumsal çevredeki aktörlerden, 

resmi kurum ve kuruluşlardan kendisine yönelen değişim taleplerine yanıt üretmesi 

beklenecektir. Aksi halde dış zorlayıcı faktörler olarak bu aktörlerin ürettiği baskı, 

çözülme süreci ile meşruiyet kaybının yaşanmasına neden olacaktır.1024  

Yeni beklentiler ile değişim taleplerine uyum sağlayacak yeni hedeflerin belirlenmesi, 

oluşabilecek dış kaynaklı baskıları yönetecek yeni yaklaşımların üretilmesi, kurumsal 

çözülme sürecinin önlenmesi için elzemdir. Uyumlanma sürecinde yaşanacak bir kriz, 

örgüt içinde muhalif bir tabanın oluşmasını gündeme getirecektir.1025 Söz konusu 

değişim taleplerini karşılamak için alternatif siyasal yaklaşımları sahiplenecek muhalif 

grup, partinin daha hızlı çözülmesine neden olacaktır. Bu safhada bazı parti 

mensuplarının ortaya çıkan muhalif aktörleri kabullenmesi, çözülme süreci kurumsal 

 
1021 Uzun-Şahı̇n, “Kurumsal Değişimde”, s.81-83; Greenwood-Hinings, a.g.e., s.1025; Özen, “Yeni 

Kurumsal Kuram”, s.265-266; Daft, a.g.e., s.167; Öztürk v.d., “Belirsizliklerin Örgütlere Etkisi”, 

s.44-45; Gürlek, “Kurumsal Baskıların Çevresel Uygulamalar”, s.396 
1022 Öztürk v.d., a.g.e., s.39 
1023 Greenwood ve Hinings, a.g.e., s.1041 
1024 Daft, Örgüt Kuramları ve Tasarımını Anlamak, s.167; Öztürk v.d., a.g.e., s.44; Sabuncuoğlu-

Tüz, a.g.e., s.266-269 
1025 Daft, a.g.e., s.164; Gürlek, a.g.e., s.397 



 346 

bir ayrışmaya dönüştürecektir.1026 Kritik kavşaklarda yaşanan krizlerin 

yönetilmemesi, geleneksel siyasal patikanın terk edilmesiyle sonuçlanacaktır.  

Kurumsal çevreden ve devlet kurumlarından kaynaklanan değişim talepleri ile baskılar 

karşısında MGH partilerinin nasıl bir yol izlediğine dair görüşmecilere yöneltiler 

sorularla, kurumsal çevre kaynaklı dış baskıların MGH’de yaşanan çözülme sürecinde 

ne seviyede etkili olduğu anlaşılmaya çalışılmıştır. Bu kapsamda görüşmecilerin 

önemli bir kısmı kurumsal çevreden gelen değişim talepleri ve devlet kurumlarının 

ürettiği baskının parti içinde bir çözülme süreci başlattığı konusunda hem fikirdir. 

Görüşmecilerin 12’si kurumsal çevre kaynaklı değişim talepleri ile baskıların 

MGH’de yaşanan ayrışma sürecinde etkili olduğunu ifade etmiştir.  

Görüşmecilerin neredeyse tamamı devlet kurumlarından gelen baskıların çözülme 

sürecini etkilediğini belirtmiştir. Siyasal sistemin hakim kurumlarından gelen 

baskılarla gündeme gelen parti kapatmalarının teşkilat mensuplarında bir travmaya 

sebep olduğu ifade edilmiştir. Yapılan yorumlarda bu durumun süreklilik arz 

etmesinin MGH’deki ayrışmayı derinleştirdiği belirtilmiştir. MGH’nin 28 Şubat 

postmodern darbesinin öncesinde ve sonrasında karşılaştığı durumu oniki görüşmeci 

meşruiyet krizi olarak tanımlamıştır. Hatta bazı görüşmeciler, merkez iktidar 

elitlerinin başından itibaren bu siyasal geleneği meşru bir aktör olarak kabul 

etmediğini ifade etmiştir.  

Kurumsal çevreden gelen değişim talepleri ile devlet kurumlarının ürettiği baskılara 

ilişkin bazı görüşmeci yorumları şu şekildedir: 

Görüşmeci A: “Biz bu seçimlerde (O.Ö. 1995 seçimleri) %22 yakın oy almışız. 99'da 

DSP de %22 yakın oy aldı. Ama Ecevit'in meşruiyetini kimse tartışmadı. Bu 

üzerimizdeki algı sebebiyle belli odakların Erbakan'a ve Refah Partisi'ne bakış 

açısıydı…28 Şubat süreci Erbakan, Refah Partisi ve İslam ağırlıklı veya din ağırlıklı 

siyaset yapmaya kalkanların bazı vesayetlerin karşısında meşruiyetinin bitirildiği 

anlamına gelebilir… 

Şimdi o zaman İsmail Alptekin FP’nin Genel Başkanı görünüyor. Çok da sevdiğimiz 

bir insan. Ama perde arkasından Erbakan Hoca onun olmadığı yerde Recai Kutan 

beyefendi partiyi yönetiyor. Biz bazı arkadaşlarda Recai Bey'i ziyaret ettik. 

Herkesin  Fazilet'e geçtiği zaman bize bakıyorlar, "bunlar niye geçmiyor" diye. Recai 

Bey'e soruyoruz, "Bu parti görüyoruz ki Erbakan Hoca'mın emriyle kuruldu. Doğru 

 
1026 Greenwood, Suddaby, Hinings, a.g.e., s.60; Özen, a.g.e., s.305-306 



 347 

mu?" Evet. "Ama Anayasa Mahkemesi ve Anayasa diyor ki, kapatılan bir partinin 

devamı mahiyetinde de parti kurulamaz. Yani bu Fazilet'in de kapatılacağı anlamına 

geliyor. Bunlardan merhamet beklemezsiniz herhalde?" Evet. "Peki biz yeni bir parti 

miyiz?" Evet. "Neyimiz yeni" dedik? Anlattıkları gene Refah gibi olacağız, demekti. 

Ama o zaman kusura bakmayın, biz sizinle birlikte olmak istiyoruz ama yarından da 

emin değiliz. Otuz tane yeni isim getirmeniz bu partinin kapatılmayacağı anlamına 

gelmez. Bizim kamuoyuna ne kadar yeni bir parti olduğumuzu göstermemiz lazım… 

Refah Partisi döneminde meşruiyet sorunu her zaman oldu. Sandıktan istediğimiz 

sonucu alalım ama bu egemen güçler, bu vesayet odakları bizi meşru kabul 

etmeyecektir.  Şimdi bu  meşruiyet sorunu her zaman oldu. Ama biz bunu aşmak 

istiyorduk… 

Zaten şu çabanın içindeydik; Fazilet Partisi gibi olduğumuzu düşünerek bizi 

kapatmasınlar, biz farklıyız. Farklı olduğumuzu tüzüğümüze yazıyoruz, kurucu 

ekibimiz de bunu gösteriyor; dolayısıyla bize bir kapatma davası açamazsınız demek 

istedik. Ama bunun bir ham hayal olduğu da görüldü. 2008'de biliyorsunuz, tek 

başımıza iktidarız, buna rağmen uydurma sebeplerle açtılar.” 

Görüşmeci B: “Refah Partisi ile devam eden süreç zannediyorum bu boşluğu 

doldurmak için başladı. Bu daha sonrasında bu harekette zaman zaman radikal 

söylemler oldu, zaman zaman yumuşatıldı. Ondan sonraki süreçte bu kapatma 

süreçleriyle karşılaşıldı. Belki dışarıdan baktığınızda bu kapatmalar güçlendirdi, 

kenetlenmeleri arttırdı belki ama diğer taraftan da ister istemez moralman da bir 

bozukluk oluşturdu… 

Ama bunu bir kısmı anlamak istemedi, bir kısmı anladığı halde bunun üzerine 

gitti…“(O.Ö. Kemalist yaklaşım bakımından RP meşru bir siyasal aktör olmaktan 

çıkmıştır, diyebilir miyiz?) Diyebiliriz, çünkü biraz önce dediğim gibi siyasal İslamcılık 

ve şeriat anlamında baktığınız zaman bizim anladığımız ve devletin kurumlarının 

anladığı arasında fark vardı. İşte devletin kurumları biraz önce dediğim gibi bir Taliban 

mantığıyla bakıyordu. Dolayısıyla o dönem bunu evet yönetemedi ama yönetmek de 

mümkün müydü? Belki çok kolay değildi, haksızlık etmemek lazım. O günkü süreç, 

konjonktür itibariyle bunu kırmak çok kolay değildi.” 

Görüşmeci C: “O zamanki düzene bakarsanız ordu ve gazeteciler, medya, televizyonlar 

farklı çalışmıyorlardır. Yani kızım sana söylüyorum, gelinim sen işit gibi bir şeydi…kuş 

dili ile konuşuluyordu…Şimdi bunların hepsi o günün konjonktüründe çok zor şeylerdi. 

Düşünün şimdi başbakan,  kuş diliyle bir işaret yapıyor. Böyle omzunu göstererek 

apolet işareti yapıyor.” 

Görüşmeci D: “(O.Ö. 28 Şubat'la beraber, Refah Partisi özelinde Milli Görüş Hareketi, 

bir siyasal meşruiyet problemi yaşadı ve onu çözemedi; o sarmaldan teşkilatı 

çıkartamadı diyebilir miyiz? ) Evet, o sarmaldan çıkartamadı; çok net dedim. Hatta bunu 

yazdım. "Haddim olarak" başlıklı bir yazı ile yazdım bunu…Özetle şöyle dedim; Bu 

hareketin kurucusu Erbakan ama Erbakan'ın siyasete başladığı günde ben de siyasete 

başlamış birisi olarak, bu hareket üzerinde Erbakan kadar olmasa da benim de söz 

söyleme hakkım vardır, onun için söz söyleme hakkımı kullanıyorum. Ve hocaya "bu 

süreci hiç iyi yönetemediniz" diye yazdım.  Niçin iyi yönetemediğine dair de şunu 

söylemiştim;  Hiç değilse malum ve meşhur milli güvenlik toplantısından çıktıktan 

sonra dışarı çıkıp hiç değilse içeride yaşananları millete anlatsaydınız, yeterdi. Yani 

görevinizi yapmış olursunuz ama onu bile yapmadınız, dedim… 



 348 

AK Parti'nin ortaya çıkışı öteden beri zaten Milli Görüş Hareketi içinde var olan bir 

kadroyla bağlantılıdır ama hem ortaya çıkış hem de başarı kazanması biraz da o günkü 

konjonktür ile ilgili bir şeydir. Nedir bu konjonktür? Bir, sizin ifade ettiğiniz gibi 28 

Şubat'ın gerçekleşmiş olması ve Müslümanların yeni bir kimlik ile yeni bir liderliğe 

ihtiyaç duyar hale gelmesi. İki, Türkiye'nin çok kötü yönetiliyor olması.” 

Görüşmeci G: “Ama o duruşta zaman zaman savunulmalar yaşandığı için bu toplumda 

ve tabanda bir çözülmeye, önce ümitsizliğe sonra da çözülmeye sebep oldu…dışarıdan 

gelen baskılar  bizi kemikleştirir esasında. Güçlendirir. Ancak sizin de o baskılara karşı 

bir panzehir ya da karşı bir politika üretmeniz gerekir…bu esas toplumsal bir beklentiye 

dönüşürse çok önemli, öyle bir iki kişi akıl vermeye karışırsa olmaz.” 

Görüşmeci H: “Bizde kapatan bir mekanizma var. Bizi hep kapattı İttihat Terakki 

(zihniyeti).  Milli Nizam Partisi'ni kapattı. Milli Selameti kurduk, daha 

geliştik.  Kapattıkça... Bir söz var, zulüm ve istibdat karşısında fikir ve kanaatler keçeye 

benzerler, üzerlerine vuruldukça sertleşirler; ihtilaller, darbeler fikirleri yeşertirler, 

onunla açarlar. Bu onun gibidir. Partinin kendisini şartlara uydurması meselesi de 

stratejidir, metottur. Bu bir zarurettir.”  

Görüşmeci İ: “(O.Ö. Acaba Milli Görüş Hareketi kendisine yönelen baskıları 

yönetmekte başarılı olamadı mı?) Kesinlikle olamadı; zaten o baskılar neticesinde az 

evvel konuştuğumuz gibi AK Parti çıktı. Çünkü biraz evvel senin de söylediğin gibi 

Türkiye'deki siyasi hakim düzen düzenli olarak Milli Görüş hareketinin siyasi, ne 

diyelim siyasi yolculuğuna ket vurdu, kapattı devamlı. Dolayısıyla işte bu kapatılma 

korkusu birçok örgütü yıpratacak uygulamaların doğmasına yol açtı. 

Dolayısıyla “kuş diliyle konuşmak zorunda kalıyorsun”. Veya işte başörtülüsün diyelim 

bir hanımefendisin başörtülüsün inancını yaşamak istiyorsun. Devlette görev 

alamıyorsun, okuyamıyorsun bunların hepsi işte dışarıdan gelen sana hükümetin, 

devletin veya düzenin sana dayattığı zorlamalar. Senin değişmen için yaptığı zorlamalar 

ve dolayısıyla dayanamadım, dayanamadın ve böyle bir aynen yeni kurumsal teorinin 

söylediği gibi çözüldü ve yeni bir forma büründü. 

(O.Ö. 28 Şubat sonrası MGH’yi meşru bir siyasal zemin olmaktan çıkmıştır yorumuna 

katılır mısınız?) Yüzde yüz doğru. İşte FP de RP de, çevreyi yalnız siyasal güç 

olarak…gayri meşru görülüyordu…Dolayısıyla merkez, çevrenin bir kısmı olan bu 

Milli görüş damarını merkezden uzak tutmak için bir de ona gayri meşruluk gömleği 

giydirdi. Çünkü Milli Görüştekilerin hepsi işte fakir fukara çevreden gelen, çok fazla 

okumamış işte batıyı görmemiş ayrı bir kesimdi yani. Onları siyaset sahnesinden ve de 
Türkiye'nin geleceğinde etkili bir halde olmamalarını sağlamak için etkisizleştirmek 

için çevrede tutabilmek için bu gayri meşruluk gömleğini giydirdiler üzerlerine.” 

Görüşmeci K: “Bundan öncesi Milli Görüş Hareketindeki bütün partiler zaten siyasal 

sistem açısından meşru değil. Sürekli baskı altında. İlk defa bu meşruiyetini kendi iç 

dinamikleri içerisinde kaybetti. Temel problem o…Ayrışmanın temellerinin 

tohumlarının atıldığı dönem 28 Şubat'tır bu anlamıyla. (O.Ö. Dışarıdan gelen baskılara 

liderler, örgütler kendini buna adapte edemezse dağılır, diyor.) 1999 ila 2001 arasında 

kapatılan Refah Partisi ve Fazilet Partisi'nin yaşadığı tam budur.   

(Refah Partisi) Toplumsal talepler olarak bana gel, dedi. Toplum da bunun üzerine 

RP'ye gitti.  Ama RP süreci doğru okuyamadı; genişledikçe kabuğuna çekildi, tersi bir 

durum oldu. Doğrusal olarak değil tersi bir orantı oldu. Toplumdan oraya doğru talepler 



 349 

arttıkça kendisi taleplere göre hareket etmedi. Çünkü  on yıllar boyunca merkezi 

otoritenin yani vesayetçi yapının, kurucu iradenin baskısı altında kalmış, sürekli o baskı 

altında kalan parti yeni refleksler geliştiremedi.” 

Görüşmeci M: “28 Şubat'ı planlayanlar bu geleneği bir arızi durum olarak gördüler. 

Hiçbir zaman Refah veya Fazilet, MSP geleneğini meşru görmediler… 

Refah Partisi birinci parti olmuştu ve o günün koşullarında devletin yönelimini/yapısını 

belirleyen güç (establishment) Refah Partisi'nin iktidar olmasını engellemişti.” 

Görüşmeci N: “Bu teorinizi destekleyen Milli görüş hareketinin geçirdiği devrelerdir. 

Bu devrelerde engeller çok. Çünkü rejimi kuranlar tuzaklarını da kurmuşlar. Padişahı 

kaldırdılar, padişahlar oluşturdular. Yargıtay bir padişah, Anayasa Mahkemesi padişahı, 

medya bir padişah. Malum, size nefes aldırmıyorlar. Meclisi ele geçiriyorsun sandıkla, 

kanun çıkarıyorsun, on bir kişi kanunumuzu bozuyor Anayasa Mahkemesi'nde.” 

Görüşmecilere göre, MGH’de yaşanan ayrışmada, hem çevreden partiye yönelen 

değişim taleplerinin karşılanamaması, hem de devlet kurumlarının ürettiği baskı etkili 

olmuştur. MGH partilerine yönelen baskının en üst seviyede hissedildiği 28 Şubat 

postmodern darbe sürecinde RP’nin kapatılması ve devamındaki sarsıntılar MGH’de 

ciddi bir meşruiyet krizine neden olmuştur. Görüşmecilerin yorumlarında ifade edilen, 

“vesayet sistemini temsil eden elitler nezdinde RP’nin meşru bir siyasi aktör kabul 

edilmemesi, RP özelinde MGH’nin yaşadığı meşruiyet krizini çözecek bir açılım 

sağlamayamaması, bu açılımı gösterecek irade olsaydı bile buna uygun bir alanın 

siyasal elitlerce bırakılmamış olması, merkezin bu krizi derinleştirmek için özellikle 

MGH partilerini dışsallaştırmaları, 28 Şubatın mimarlarının bu geleneği daima arızi 

bir durum olarak görmeleri, seçim başarısına rağmen devletin kurumsal yapısını 

temsil eden yapının RP’nin iktidarına geçit vermeye niyetli olmadığı” yönündeki 

tespitler, bu meşruiyet krizinin derinliğini ve yaygınlığı göstermektedir.  

Devlet kurumlarının MGH partilerine yönelik geliştirdiği dışlayıcı ve mesafeli 

yaklaşımı, entegrasyon/bütünleşme krizi olarak değerlendirilebilir. Siyasi sistem 

içerisinde farklı görüşleri temsil eden ya da azınlıkta kalan grupların mevcut siyasal 

mekanizmaların dışında tutulmasını ifade eden entegrasyon krizi, 28 Şubat sürecinde 

devlet kurumları karşısında RP’nin karşılaştığı durumla açıkça örtüşmektedir.1027 

Gerek devlet kurumlarının ürettiği baskı, gerek bunları hafifletecek ya da yönetecek 

siyasal açılımların geliştirilememesi, gerekse devlet kurumlarının MGH partilerini 

 
1027 Weiner ve LaPalombara, “The Impact of Parties on Political Development”, s.413 



 350 

meşru görmeyen dışlayıcı yaklaşımlarıyla ürettikleri baskılar, çözülme ve devamla 

ayrışma sürecinde etkili olmuştur.Bu değişkenlere bağlı olarak değişim taleplerinin 

parti yönetimi tarafından karşılanamamasının ürettiği meşruiyet krizini kurumsal 

çözülme ve buna bağlı ayrışma sürecini derinleştirmiştir. 

Kritik kavşaklardaki krizlere bağlı olarak takip edilen siyasal patikanın değiştirilmesi 

olgusu, kurumsal çevreden gelen değişim talepleri ve devlet kurumlarının ürettiği 

baskı neticesinde MGH’deki ayrışma sürecinde gündeme gelmiştir. RP’nin yaşadığı 

meşruiyet krizini çözecek siyasal bir açılım yapamaması, siyasal elitler tarafından 

buna fırsat verilmemesi, MGH partilerinin dışlanması, 28 Şubat postmodern darbesi, 

RP’nin seçim başarısına rağmen kurumsal sistemin bu partiye iktidar alanı açmaması 

bu süreçte kritik kavşaklar olarak ön plana çıkmaktadır. 

Parti yönetiminin bu krizleri yönetecek siyasal açılımlar geliştirememesi, kritik kavşak 

krizlerini aşacak siyasal formüllerle parti liderliğinin beklentilere uyumlanma 

yetkinliği göstermemesi kurumsal değişim sürecini tetiklemiştir.1028 Yaklaşık elli 

yıllık bir siyasal tecrübeyi temsil eden MGH’nin kurumsal çevreden gelen değişim 

taleplerine uyum sağlamaması, buna dayalı gelişen meşruiyet krizi geleneğin 

çözülmesine neden olmuştur. Bu çözülmenin tetikleyeceği ayrışma süreci ise, AK 

Parti’nin kurulmasıyla sonuçlanacak yeni bir siyasal kurumsallaşma zemini üretmiştir. 

4.4.2. Teşkilat Beklentilerinin Karşılanmaması ve Parti İçi Değişim Talepleri 

Çalışmanın üçüncü grup sorularının 3.B. ikinci alt kategorisi sorularıyla “teşkilat 

beklentilerinin karşılanmaması ve parti içi değişim taleplerinin” ayrışma sürecindeki 

etkisi analiz edilmiştir. Teşkilat mensuplarının talep ve beklentileri, parti yönetimine 

yöneltilen değişim taleplerinin karşılanmaması ile bunlar karşısında parti liderliğinin 

tutumunu değerlendirmek için 3.B. alt grubu sorular görüşmecilere yöneltilmiştir. 

Kurumsalcı yaklaşıma göre, bir siyasal partinin devamlılığını koruması için iki temel 

hususa dikkat etmesi gerekmektedir: 1-iktidarı elde edecek seçmen desteği kazanmak, 

2-teşkilat mensuplarının talep ve beklentilerini karşılayacak siyasal sonuç üretme 

 
1028 Sanders, a.g.e., s.316-322; Peters, “Institutional Theory: Problems and Prospects”, s.69 



 351 

yetkinliğine sahip olmak. Parti içi teşkilat mensupları ile partinin uygulama ve 

kararlarından etkilenen seçmenlerin talep ve beklentileri arasında uyum sağlanması, 

partilerin siyasal zeminini güçlendirecektir. Bu uyum ilişkisinde öncelikle bir örgüt 

olarak teşkilat üyelerinin siyasal içerikli beklentilerinin karşılanması gerekmektedir. 

Kurum içi aktörler olarak parti üyelerinin  siyasal çıkarlarının yönetilmesi ya da üyeler 

arasında söz konusu olabilecek beklenti uyuşmazlıklarının çözülmesi önemlidir. Örgüt 

liderliği tarafından beklenti yönetimine yönelik açılım geliştirilmemesi parti içinde 

gerilim kaynağı olacaktır. Bu gerilim ise, siyasal partiler özelinde bir değişim sürecini 

başlatacak bir faktör olarak karşımıza çıkacaktır.1029  

Siyasal parti teşkilatlarının hem örgüt hiyerarşisine yönelik hem de iktidara olma 

olgusuna bağlı olarak bazı kariyer beklentileri söz konusudur. Siyasal partilerin sonuç 

üretme yeteneği, bu beklentilerin gerçekleşme seviyesini belirleyecek temel unsurdur. 

Bu doğrultuda partiler ilan ettikleri siyasal amaçları gerçekleştirdikçe ulaşacakları 

iktidar alanını mensuplarının kullanımına açacaktır. Gerek parti teşkilatları içinde 

verilecek görevlerle, gerekse partilerin ulaştıkları hedeflere bağlı olarak açılan yeni 

pozisyonları değerlendirerek, teşkilat mensuplarının beklentilerini karşılaması 

mümkün olacaktır.  

Parti yönetiminin siyasal kariyer yönünde yapacağı planlamanın ve alacağı kararların 

parti içi aktörler nezdinde kabul görmesi önemlidir. Aynı zamanda bu 

görevlendirmelerin örgüt içi dengeleri koruyarak yapılması gerekmektedir. Ancak 

bazen teşkilat mensuplarının beklentilerinin karşılanması mümkün olmaz. Bu durum 

iktidar gücüne sahip olmamaktan kaynaklanabileceği gibi, bazen kurum içi rekabetin 

ürettiği bir çıkar çatışmasından söz konusu olabilecektir. İktidar yetersizliği, rekabet 

durumunun süreklilik arz etmesi ya da grup çıkarlarının partinin genel amaçlarının 

önüne geçmesi diğer değişim unsurlarıyla birlikte bir çözülme etkisi üretecektir. 

Siyasi partilerin iktidar olması, ikidarların kaynak kullanım ayrıcalıklarından örgüt içi 

paydaşlarını yararlandırması bakımından önemlidir. İktidar olmayı hedefleyen 

örgütsel yapılar olarak siyasi partiler, mensuplarını öncelikle bu amaç etrafında 

konsolide etmektedir. Bunun yanında parti yönetiminin siyasal kariyer merkezli 

 
1029 Sargut-Özen, Örgüt Kuramları, s.29; Greenwood-Hinings, a.g.e., s.1025; Özen, a.g.e., s.301-303 



 352 

kararlarını alırken dar bir çevre içinde kalmamalıdır. Parti yönetiminin alt grup 

kimliklerin etkisinde kalması, tüm teşkilat paydaşlarını kapsayacak bir yaklaşım 

geliştirmemesi örgüt içindeki çıkar çatışmalarını artıracaktır. Parti içi ya da kamusal 

alana yönelik görevlendirmelerde teşkilat mensuplarının performansının dikkate 

alınmaması, teşkilat beklentilerinin karşılanmamasıyla birleşerek parti içinde bir 

çözülme süreci ile bir ayrışma yaşanmasına neden olacaktır. 

Çözülme sürecine bağlı olarak kurumsal verimlilik ve yetkinlik arayışı, örgüt 

paydaşlarının sahipleneceği bir değişim talebine dönüşecektir. İktidar kaynaklarının 

daha etkin kullanılmasını bekleme, partinin hedeflerine ulaşılmasını sağlama ve 

partinin ortaya koyduğu siyasal performansı artırma arayışları, kurumsal değişim 

süreçlerini güçlendirecektir. Parti liderliğinin iç ve dış zorlayıcı unsurlar karşısında 

gerekli değişim refleksini göstermemesi, hem teşkilat üyelerinde memnuniyetsizlik 

üretecek, hem de partilerin hayatta kalma imkanlarını sınırlandıracaktır. Çeşitli 

beklentiler ile dışardan gelen baskılar karşısında parti liderliğinin vereceği kararların 

sahiplenilmemesi ya da yetkinliğinin sorgulanması, örgüt içi paydaşların farklı siyasal 

patikalara yönelmesine neden olacaktır.  

Parti mensuplarının talep ve beklentilerinden beslenecek değişim teklifleri karşısında 

parti liderliğinin duyarsız kalması, taban ile yönetim arasında görüş ayrılıkları 

üretecektir. Parti yönetiminin duyarsızlığı ile değişim taraftarlarının ısrarcılığından 

beslenen bu görüş ayrılıkları parti içindeki çözülmeyi artıracaktır. Özellikle değişim 

yönünde kurumsal çevreden gelen baskıların arttığı dönemler, parti içi beklenti 

uyuşmazlığından kaynaklanan görüş ayrılıkları daha sert bir etki üretecektir.  

Parti yönetiminin tercihlerini doğru bulan gruplar ile yeni siyasal açılımlar üreterek 

farklı karar süreçlerinin işletilmesini talep eden yenilikçiler arasındaki ayrışma, 

kurumsal yaklaşımın “gruplar arası çıkar çatışması” olarak tanımladığı ayrışma 

unsuruyla örtüşmektedir. Yeni beklentilerin nasıl yönetilmesi gerektiğine ilişkin 

oluşan görüş ayrılıkları, önceleri sadece güncel konularla sınırlı gündeme gelecektir. 

Rutin politikaların sorgulanması şeklinde başlayan bu görüş ayrılığının derinleşmesi, 

değişim taraftarı olan grupları alternatif aktörlere dönüştürecektir. Parti içinde muhalif 

grubun kanıksanması ve bu grubun mevcut parti yönetimi karşısında belli bir bilinçle 

hareket etmesi kurumsal ayrışmanın zemini olacaktır. Önceleri sadece değişimden 



 353 

yana bir grup olarak beliren parti içi muhalif yaklaşım, bu süreç sonunda alternatif bir 

aktör olarak örgüt içindeki yerlerini alacaktır.  

Bu çerçevede teşkilat mensuplarının, partinin siyasal çıktılarından etkilenen 

destekçilerin beklenti ve talepleri ile MGH liderliğinin öncelikleri arasındaki 

farklılaşma, parti içinde bir memnuniyetsizlik üretmiştir. Partinin yönetim kadroları 

ile iç ve dış paydaşlar arasındaki görüş ayrılıkları ile beklenti uyumsuzluğu geleneğin 

iç bütünlüğünü zedelemiştir. Parti içindeki görüş ayrılıkları ve beklenti uyuşmazlığının 

derinleşmesi, bir taraftan parti yönetimine yönelen bir sorgulamayı gündeme getirmiş, 

diğer taraftan kurumsal değişim sürecini hızlandırmıştır. 

Teşkilat beklentilerinin karşılanmaması, parti içinde oluşan değişim taleplerinin 

yönetim tarafından dikkate alınmaması, parti içinde oluşan farklı siyasal yönelimler 

üzerinden alt gruplar arasındaki çatışma ortamının MGH’deki ayrışma sürecindeki 

etkisi, biri hariç tüm görüşmeciler tarafından ifade edilmiştir. 

Bu bağlamda görüşmecilerin sürece ışık tutacak yorumlarının bir kısmı şu şekildedir; 

Görüşmeci A: “Yönetimin bu işleri iyi yürütmediği, dar bir ekiple bunlara karar 

verildiği, ve bunların da teşkilatlar ve milletvekilleri grubu içerisinde tasvip edilmediği 

konusu büyük bir gerçektir. Bunların hepsi birikmiştir ve sonunda bence AK Parti'nin 

kuruluşunu ortaya çıkarmıştır… 

Rahmetli Özal'ın üç ilkesi "din ve vicdan özgürlüğü, fikir ve düşünce özgürlüğü ve 

teşebbüs özgürlüğü" bunları gerçekleştirecek bir devrime ihtiyacımız var, dedik. Yani 

temelinde tek adamlı bir siyasetin veya istişareye dayanmayan bir siyasetin, gerçeklere 

dayanmayan, reel olmayan bir siyasetin terk edilmesidir… 

Mesela yönetememek de bir sebep olabilir. Şimdi 28 Şubat kararlarının içerisinde sekiz 

yıllık kesintisiz eğitim vardı. Bunu hükümet tasarısı olarak meclise sevk edilmesi 

gündeme geldi. Biz tekrar isyan ettik, bir grup toplantısı yaptık…Hoca, biz gönderelim 
siz mecliste bunu engelleyin diyordu. Hükümetten gelen bir şeyin engellenmesi 

mümkün değildi bu akıl karı değildi. Hocam bize bunu yaptırmayın. En azından bu 

tasarıda hiçbir Refah partilinin imzası olmamalı. Onu da kabul etmedi. maalesef gitti… 

Mesela bana çok nasihatçılar geldi. Rahmetli Fehim Adak'tan Ahmet Tekdal'a kadar 

Şevket Bey'den bir başkasına kadar...Bana Recai Bey'in yanında genel başkan 

yardımcılığı teklif edildi. Başka arkadaşlarımıza da bunları belki farklı şekillerde 

yaptılar. Ama biz dedik ki, biz ilkesel bazda bakıyoruz. Meseleye genel başkan, genel 

başkan yardımcılığı değil. Farklı bir siyaset yapmak için biz bu yola çıktık. Onun 

üzerine tabii bireysel olarak herkesin üzerine gittiler. Ne zamana kadar? Onlar Saadet 

olarak bizden sanıyorum bir buçuk iki ay önce kuruldu. Biz Ağustos'un on dördünde 

kurulduk...Bizi hainlikle suçlayacak kadar ileri gidenler oldu. Beni biraz ayrı tutarlardı. 



 354 

Ama Tayyip Bey ve diğer arkadaşlarımıza kesinkes hiç acımaksızın büyük hakaretler 

yaptılar. Erbakan hoca da dışarıda yaptığı mitinglerde konuşmalarda bizi çok suçlayıcı 

ifadeler kullandı.” 

Görüşmeci B: “Özellikle gençlerden gelen bir talep başlamıştı; üst yönetimlerde görev 

almaya yönelik. Belediye başkanlığı, milletvekilliği ve MYK'da görev talebi vardı. 

Dolayısıyla içeriden böyle bir beklenti ve talep başlamıştı. Bunun önemini aslında çok 

fazla göremediler, okuyamadılar… 

Özellikle Tayyip beyle beraber bir gençlik arkadan geldi Refah Partisi'nin gelişmesiyle. 

Bunlar biraz daha yönetimde görev almak istediler, biz de dahil. Bunu zaman zaman 

toplantılarda konuştuk. Erbakan Hoca biraz daha vefalı diyelim, hep eski kadroyu 

korumaya çalıştı. Eski kadronun üzerine ilave çok fazla yeni isimlere yer vermedi; bir 

tek Tayyip Bey vardı MKYK'da. Biz ısrarla sonraları 90'lı yıllarda biraz baskı yaptık, 

Hoca vefadan dolayı bunu yapmayacak bari sayıyı arttıralım ve o artan sayıyı da gençler 

için kullanalım. Bir sürü ilçe başkanı veya ilde arkadaşlar var, bunlar hem hocanın 

yanında yetişmiş olsunlar hem de siyasette bir adım atmış olsunlar, diye böyle bir süreç 

başladı. O dönem basın bunu yenilikçi, gelenekçi diye ifade ettiler… 

Tayyip Bey de ayrışma sürecinde bunu söyledi. Tavrının net olmadığı vb. Hoca devlet 

adabını çok iyi bilen bir insandı. Devleti, kurumlarını ve hiç kimseyi birbiriyle 

çatıştırmadan özellikle Ordu'nun Türkiye'de önemli bir güç olduğunu bildiği için 

Ordu'yu devamlı tartışmaların dışında tutmaya çalıştı. Dolayısıyla bu süreçte bu tarzı 

eleştiri konusu olduğu  doğrudur… 

Özellikle gençlerden gelen bir talep başlamıştı; üst yönetimlerde görev almaya yönelik. 

Belediye başkanlığı, milletvekilliği ve MYK'da görev talebi vardı. Dolayısıyla içeriden 

böyle bir beklenti ve talep başlamıştı. Bunun önemini aslında çok fazla göremediler, 

okuyamadılar… 

Aslında çok noktada (bu değişim taleplerinin yönetilmesi hususunda çok) başarılı 

diyemeyeceğim. Onun için daha sonra devam etti bu ayrışma süreci. Belki Erbakan hoca 

yanındaki arkadaşlarla bu süreci bence daha radikal okudular, çok beklemediler böyle 

bir şey olacağını. Zaman zaman aykırı sesler olurdu ama herhangi bir sıkıntı olmaz diye 

büyük ihtimalle algıladılar. Ama konjonktür ve ondan sonraki kapanma süreci 

istedikleri noktada olmadı… 

İstenilen noktada belli şeyleri okuma sıkıntısı vardı.  Yani genç jenerasyon daha fazla 

görev veya genel başkanlığa kadar ekipte değişiklik istiyordu ama Hocanın ne yapısı, 

ne vefası buna müsait değildi… 

Partinin bu hızlı büyümede programı vardı ama belki planlama açısından çok hazırlıklı 

değildi. O kadar hızlı büyümeyle beraber birçok şeyi yapmakta zorlanmış olabilir. Bu 

(O.Ö. hazırlıksız olma hali) bu süreci hızlandırmış, (O.Ö. çözülmeye etki etmiş) 

olabilir… 

Aslında biraz önce de söylemeye çalıştım, (O.Ö. gelenekselci ve yenilikçi ayrışması 

bakımından) ciddi bir etkisi oldu. İçeride sert bir muhalefet tarzıyla değil ama bunlar 

tartışılmaya başlanmıştı. Özellikle Tayyip beyin başını çektiği İstanbul grubu olarak ilk 

sinyalleri İstanbul Kongresi'nde çok net bir şekilde belli oldu. İstanbul Kongresi'nde çift 

liste çıktı. Bir liste tamamen Tayyip Bey'in hazırladığı listeydi… 



 355 

Erbakan hoca yanındaki arkadaşlarla bu süreci bence daha radikal okudular, çok 

beklemediler böyle bir şey olacağını…Bence çok fazla ciddiye almadılar; nasılsa 

geçmiş dönemde de yaşanan (muhalif sesler) olmuştu, insanlar tepki gösterir ama bizim 

insanımız bize bağlıdır; bu noktada fazla bir sıkıntı yaşanmaz, diye düşündüler.” 

Görüşmeci C: “O günkü şartlarda Fazilet Partisi de bu çalışmanın (seçimlerin tehir 

edilmesi) başı çekenleri içindeydi. Yenilikçiler seçimin yapılmasından 

yanaydı.  Cumhurbaşkanlığı seçiminde de bir ayrışma vardı. Cumhurbaşkanlığı seçim 

tartışmalarında Demirel'in yeniden seçilmesine karşıydı… 

Siyasi partiler iktidar olmak için mücadelelerini vermek zorundalar. Eğer  mesajları 

veya eylemleri iktidardan uzaklaşıyorsa o zaman siyasi partilerle uğraşmaya gerek yok. 

Sivil toplum örgütlerinde vesaire yerlerde uğraşsınlar. Ama siyasi partiler mutlaka 

iktidara talip olmalılar… 

Vatandaş neticede oy verdiği siyasi partinin iktidara gelmesi veyahut başarılı olması 

için tercihte bulunur. Vatandaş sonuca bakar. Şimdi siyasi partilerin durumu açıklamak 

üzere sebep şuydu, biz haklıydık ama kapatıldı. Haklıydık ama kapatıldı. Haklıydık ama 

kapatıldı. Sizin haklı olmanız bir şey ifade etmiyor. Neticede operasyon odaklı 

olduğunuz zaman başarılı olmak zorundasınız. Vatandaş da belli bir süre "bir defa 

verdim, kapatıldı; iki defa verdim kapatıldı; üç defa verdim kapatıldı". Yani ne zaman 

iktidar olacağım? Hiç olmazsa bu sefer başkasına tercihte bulunuyor. Şimdi vatandaşın 

talepleriyle ilgili neticede başarılı olmak zorundasınız. Yani mazeret üretmek gibi bir 

şansınız yok. Bundan dolayı vatandaş mağduriyete bir defa oy verir, iki defa oy verir 

ama üçüncüsünde dördüncüsünde artık oy vermez. Bundan dolayı AK Parti bunu iyi 

gördü; Refah Partisi'nin, Fazilet Partisi'nin kapatılma süreçlerini, öncesini de 

düşünürseniz MGH partilerine olanları iyi gördü…  

Zaten söyledim, partinin kapatılması (karşısında) haklı olmanız bir şey ifade etmiyor; 

mazeret yok. Siz partinizi bir şekilde kapattırmayacaksınız. Ya da kapattırma 

sebeplerini ortadan kaldırmak için mücadele edeceksiniz… 

Çünkü o günü yaşamış olarak söylüyorum, bunu düşünen arkadaşlarımız vardı. Daha 

şahin politikalar izleyelim, sesimizi yükseltelim.  Ama o konjonktüre baktığınız zaman, 

işte imam hatiplerle ilgili gündemde bir konu var, İmam hatiplerin fiilen kapatılması o 

zamanki mevcut yasalarla. Şimdi çok tepki veren oldu…Şimdi orada Erbakan 

Hoca'mızın düşüncesi, gönül verenler veyahut siyasette yer almış olan arkadaşlar çok 

büyük zarar görmemesi yani tabiri caizse mayınlar patlamadan bu siyasi hareketin 

hedefe doğru yol almasıydı...eğer öyle bir tercihte bulunsaydı daha şahin bir politika 
izlenseydi belki ondan sonra hareketle ilgili daha sıkıntılı şeyler, tablolar önümüze 

çıkabilirdi diye düşünüyorum. Ama yaşanmadığı için şimdi iki tarafın da görüşleri şu 

anda haklılığını koruyor. Çünkü yaşanmadı bir şey, şahin politika izleyelim diyenlerle 

diğer tarafta biraz daha mutedil olalım diyenler arasında... 

Bu hususta biraz İstanbul teşkilatları lokomotif görevini görüyordu, o tarihte İstanbul 

teşkilatlarında rahatsızlığı olan arkadaşlarımız vardı ama o zaman parti disiplini vardı, 

teşkilat disiplini vardı ve dediğim gibi kamuoyuna yansımadan geldi geçti bunlar… 

Yani (mevcut) siyasetin içinde olma teşebbüslerinden sonra artık şansınız (kalmıyor)... 

Merkez size siyaset yapma şansı tanımıyor. Tanımadığı zaman zaten kongre olmuş. 

Kongre olduktan sonra kırk sekiz, elli milletvekili bu tarafta kalmış. Altmış milletvekili 

diğer tarafta kalmış. Bu tarafta olan arkadaş MKYK listelerinde yok, genel merkezde 



 356 

yok. Zaten komple bir dışlanma söz konusu. İl teşkilatlarında vesaire de yok. 

Dolayısıyla size başka bir siyaset yapma şansı alanı kalmıyor. Kalmadığı için de 

zorunluluktan dolayı yeni bir siyasi tercihte bulunuyorsunuz… 

Dolayısıyla bizim itirazımızın yükselmesinin sebebi şu; bizim daha büyük kitlelerden, 

daha geniş kitlelerden oy alabileceğimiz bir pozisyon söz konusuyken böyle ufak tefek 

siyasi çekişmeler içinde veya ufak tefek ne bileyim siyasi basiretsizlikle... Biz otuz sene 

önce de belki daha net mesajlar vererek bunu başarabilirdik… 

Hareketin  kongrede bu kadar ciddi bir oy alacağını tahmin etmiyordu diye 

düşünüyorum. Böyle büyük bir kitlenin karşısına çıkacağını düşünmüyorlardı.” 

Görüşmeci D: “Bu teşkilat mensuplarının taleplerinin karşılanıp karşılanmaması 

meselesi o kadar ciddi bir mesele ki siyaset için! Özellikle bizim gibi siyaset gelenekleri 

için… 

“(Milli Görüş Hareketi) dışarıdan gelen baskıyı ve içerideki değişim talebini 

yönetemedi. Hatta ikisini de bilinçli olarak yok saydı. Yani değişim talebini yok saydı… 

Fazilet Partisi döneminde açıktan ve yüksek sesle sorgulanmasının nedeni "aslında bir 

anlamda biz üzerimize düşenin gereğini yaptık. Daha bu parti kurulurken partinin lideri 

şu kişi olmalıdır diye önerdik ama bunu kabul etmediniz. Zaten gelecek sonuç buydu." 

diyerek bundan cesaret alarak yüksek sesle geleneksel liderliği sorgulamaya ve itiraz 

etmeye başladılar…(Milli Görüş Hareketi liderliği) bunları (yenilikçileri) kaale almadı. 

Ve bunları çocuksu ve romantik şeyler olarak niteledi.” 

Görüşmeci E: “Merkeziyetçi liderlik ve iktidara gelememek veya uzun soluklu 

iktidarda kalamamak ayrışma sürecini etkilemiştir. Bunlarla beraber yukarıda 

bahsettiğim, yenilikçi politikaları programa alamamak da etkili olmuştur.” 

Görüşmeci G: “Milli görüş hareketleri hem kadro olarak kendisini yenileyememesi, 

hep aynı kadrolarla, aynı yüzlerle yoluna devam etmekte ısrar etmesi. Aynı zamanda 

aynı politikalarla, aynı kulvarda koşmaya çalışması. Bu tabanda da rahatsızlık meydana 

getirdi. Yoksa bizim tabanımız, yani milli görüş tabanı, taviz verirseniz de sizi affetmez. 

Ancak  taviz vermeye gerek kalmadan biz kendi kişiliğimiz ve kimliğimizle dimdik 

ayakta duramaz mıyız? Bu duruşu bekledi taban. Ama o duruşta zaman zaman 

savunulmalar yaşandığı için bu toplumda ve tabanda bir çözülmeye, önce ümitsizliğe 

sonra da çözülmeye sebep oldu… 

Şimdi taban (yaratılıştan) koşan,  severek, isteyerek particilik yapan, partinin peşinde 
koşan, parti içinde çalışan adamlarla; bir de kerhen, zoraki çalışan insanlar bir olur mu? 

kerhen destekleyen tatmin olmuyor, benimsemiyor…Teşkilatın bütün gücünü yan yana 

getirerek, iki tane bir, on bir yapar; üç tane bir, yüz on bir yapar; dört tane bir, bin yüz 

on bir yapar. Siz bunun gibi teşkilattaki bu motivasyonu, bu aidiyeti sağlayarak ve 

tabanınızı geliştirerek, genişleterek devam ederseniz o zaman çok kısa sürede iktidar 

olursunuz… 

Bizim partimizde müthiş bir iki başlılık var; bu Milli Nizam'da da var, Milli Selamet'te 

de var, Refah'ta da var ve Fazilet'te de vardı. Bir il başkanı bir de il müfettişi var. İl 

müfettişinin hiçbir sorumluluğu yok; ama bütün yetki kendisinde. İl başkanı kim? 

Hukuken sorumlu ama bu fiilen yetkisiz bir adam. Partiyi kim yönetiyor? Müfettiş 

yönetmeye çalışıyor. Müfettiş kim? Hocamız rahmetliye direkt bağlı olan adam. İster 



 357 

milletvekili aday tespitinde, ister belediye başkan adaylarının tespitinde en fazla zorluk 

çektiğimiz il başkanı ve müfettiş kavgasıydı…Mesela tabanın istemediği, taban 

tarafından benimsenmeyen pek çok isim listelerin en üst sıralarına önceden yerleştirilir. 

Ondan sonra teşkilatın esas istediği adamlar ise üçüncü, beşinci sıradan listelere konur. 

Bu esasında müthiş bir teşkilat için kırgınlığa sebep oluyor ama... 

Zannettiler ki, bunların ipi bizim elimizde, güç bizim elimizde zannettiler. Ve onlar 

toplumun beklentisini okuyamadılar, toplumun nabzını ellerinde tutamadılar. Belki de 

ayrışmanın nedenlerinden bir tanesi de budur: sadece tepeden bakarak, el yordamıyla 

parti politikası düzenlemek. Teşkilatın sesine kulak vermeden, tabanın beklentilerini 

dikkate almadan politika üretirseniz, siz ortada kalırsınız. Esas (yenilikçi ayrışması) 

buna karşı bir isyandır… 

Onlar zannettiler ki güç, bizim genel merkezimizin elinde; (yenilikçiler) çok zayıf ve 

sınırlı bir sayıda kalacaklar, kaybolup gidecekler diye beklediler. Ama hiç de öyle 

olmadı.” 

Görüşmeci H: “Parti liderliği kesin hakimiyetim var. Benim hakimiyetim önlenemez 

düşüncesindeydi. Ve o yüzden de büyük ölçüde bir karşı görüş var karşımda, diye 

düşünemedi. Oysa parti liderliğinin, o günkü üst kademenin bunu görmesi lazımdı… 

Bunun benzeri hep eskiden beri var. Ama bu sefer yeni oluşan bu farklı hareket yani 

oluşan muhalif hareketi parti yönetimi çok ciddiye almadı…Benim dışımda bir kimse 

bu davayı yürütemez, ya tökezlenirse. Dava hassasiyetinden kaynaklanan bir görüş 

vardı.” 

Görüşmeci İ: “Buradaki en temel taleplerden bir tanesi, iktidar arzusu ve taleplerin 

karşılanamayışı. Şimdi Türkiye'de siyasetin en büyük problemi siyaset yapan insanların 

çok büyük bir çoğunluğunun siyaseti bir amaç değil de araç olarak görmesi… Ben diyor 

mahalle temsilciliği yaptığım sandıkta bekledim, bu davanın bekçisi oldum. Dolayısıyla 

belediyeyi kazandık. O zaman benim belediyede işe girmem lazım diyor. Çok normal 

görüyorum. Bunu çok temiz safiyane ve inanmış olarak söylüyor. Şimdi sizin siyasi 

hareket olarak bu insanların beklentileri karşılamanız lazım… 

Fazilet Partisi kapatıldıktan sonra bu sefer yol ikiye ayrıldı. Bunlardan bir tanesi Fazilet 

Partisi'nin devamı gibi olan Saadet Partisiydi. Benim şahsi kanaatim Fazilet Partisi'nin 

yani Milli Görüş damarının diyelim, gerçek anlamdaki mirasçısı gerçek anlamda Saadet 

Partisidir. Adalet ve Kalkınma Partisi belki biraz daha Fazilet Partisi'nin kapatılmasının 

yarattığı travmayla daha batıcı bir duruş sergiledi. Şimdi Tayyip Bey'in meşhur 

söylediği bir ‘Ben milli görüş gömleğini çıkarttım.’ sözü var… 

Gelenekçi grup dediği şey şuydu: ‘Ya biz bu zamana kadar bu şekilde geldik. Bizim 

kendi prensiplerimiz var işte bir elimize güneşi bir elimize ayı verseniz de bu fark etmez. 

Biz neysek oyuz ve kendi düşüncemizi kendi iddiamızı savunmaya devam edeceğiz. Bu 

hak ile batılın mücadelesidir. Bugün batıl galebe çalıyor gibi gözükebilir ama yarın hak 

mutlaka galebe çalacaktır.’ Öte yandan yenilikçilerde şunu söylüyordu ‘Bu iş böyle 

gitmiyor, senelerdir uğraşıyoruz ama ciddi anlamda Türkiye dönüşmedi, mesafe kat 

edilemedi. Buradaki en büyük problem nedir? En büyük problem Türkiye'deki 

özgürlüklerin olmayışıdır… 

Türkiye'deki partilerin hepsindeki yönetim istisnasız otokratiktir. Çünkü Türkiye de 

siyasi partiler kanunu bunu emreder zaten…Dolayısıyla Milli Görüş geleneğinde liderin 

otokratikliğinin bir de meşrulaştırmış hali var. Dolayısıyla sen herhangi bir parti 



 358 

kongresinde parti görüşünü öne sürerek liderin söylediği bir şeye karşı çıkamazsın. Bir, 

bunu kabul etmek lazım… 

Şimdi liderin sorgulanamamasının, güç toplamasının getirdiği bir her zaman için cam 

fanus teorisi vardır. Yani lider bir noktadan sonra eğer çok fazla güç devşirmişse, 

gerçeklikle ilgisini kaybeder. Yukarıdaki de gerçeklikle ilgisini kaybeder, kendi 

yarattıkları bir dünya görmeye başlarlar…Eğer sen etrafındakilerin hepsi senin gibi 

düşünen insanlarsa, bir müddet sonra sen tüm gerçeklikle ve tüm olabilecek tehdit ve 

fırsatlardan bihaber hale gelirsin.” 

Görüşmeci J: “Fakat bu siyaset dediğiniz şey sonuç alma sanatıdır. Yani iktidar olma, 

yönetmeye talip olma olayıdır. Bu bahsettiğimiz yenilikçi diye sonradan daha çok öne 

çıkan kesir artık ümidini kesmiş durumdaydı. Eski yönetim tarzından bir şey 

çıkmayacağını net bir şekilde görüyorlardı. Yani bu hareketin biraz daha yenilenmesi, 

daha farklı bir siyasi strateji belirlemesi gereğine inanmışlardı. Ondan sonra bu kadar 

emek veriliyor, bu kadar çalışılıyor yönetim kadrosu hiçbir zaman farklı bir üslup 

denemeye doğru gitmiyor. Bunun verdiği bir bıkkınlık bir usanç bir motivasyon olarak 

ortaya çıkmıştır…Dolayısıyla bu genç nesil artık bu kısır döngünün kırılması 

gerektiğine kani olunca bu ayrışma AK Parti ile beraber daha net bir şekilde ortaya 

çıkmış oldu benim kanaat… 

Bu geleneğin siyasi partisi kapatıldığı zaman tabii ki o parti mensupları içerisinde bir 

infiale, bir tepkiye yol açmıştır. Ama bir, iki, üç, beş sonra da insanlar da "yani canım 

siz de işinizi biraz daha derli toplu yapın da böyle sürekli aç kapa şeklinde olmasın" 

şeklinde olumsuz bir tavrın çıktığına, bu şekilde bir düşüncenin var olduğuna ben de 

şahit olmuşumdur. 

Milli Görüş kendini açamadığı için veyahut toplumun beklentilerini karşılayacak siyasi 

manevraları yapamadığı için siyasi bir kısım yenilikleri bünyesine taşıyıp da toplumun 

geniş kesiminin teveccühünü kazanacak bir yapıya kavuşamayınca dolayısıyla zorunlu 

olarak başka bir hareketi doğurmuştur.” 

Görüşmeci K: “Eğer siz taleplere karşı bigane kalırsanız, alttan gelen taleplerin bir 

dönüşümle cevaplandırılması lazım.  Peki bu dönüşümde siz sürekli girdi var ama çıktı 

yok. Çıktı olmadığı için burada bir gerilim var. Bu gerilim bir şekilde patlayacak. Bir 

de dışarıdan sürekli bir baskı var. O baskıya karşı da kendinizi koruyup kollamak 

zorundasınız, sistemi patlatmamak zorundasınız… 

Milli görüş hareketi teşkilatlarının temel bir özelliği var. Toplumdan kopuk değildir. 

Dolayısıyla da teşkilat kendi parti teşkilatlarına kulak tıkayan aslında topluma destek 

aldığı kitlelere kulağını tıkamış demektir…Dolayısıyla Refah Partisi, Fazilet Partisi 

teşkilatlarından gelen talepleri parti içi bir kavga olarak, parti içi bir iktidar mücadelesi 

olarak okudu üst yönetim… 

Bu kitlesel açılımın neticesinde kitlelerdeki talepler, çeşitlendiği daha geniş alana 

yayıldığı için, üst yönetim kendisini aşağı ile konumlandırma noktasında bir zorluk 

yaşadı. Bu zorluğu giderme noktasında adım atacağı yerde, tersine yapmış olduğu 

kampanyalarla, açılımla bağlantılı olarak yürüyeceğine, Refah Partisi'nin ilk 

dönemindeki veya milli nizamdan gelen geleneksel "biz ve onlar" anlayışıyla hareket 

etti..Teşkilatın tamamında kitlesel açılmayı parti yönetimine doğru sürdürülmesi 

beklentisi vardı. Daha önceki "bizler ve onlar" anlayışından çık, siyasal kitleni genişlet 

talebi vardı. Refah Partisi yönetimi bunu anlamakta zorlandı… 



 359 

Çok açık bir  şekilde görmezden gelme, gücünü sürdürme arayışıydı.” 

Görüşmeci M: “Türk siyasi hayatının bütününde bunu görebiliriz, liderler bir müddet 

sonra kendilerini vazgeçilmez olarak görürler ve dolayısıyla yeni değişim taleplerini 

kendi liderliğini tartışmaya açabilecek gelişmeler olarak görebileceği için bunun 

önünde bir direnç göstermişlerdir.” 

Geleneksel parti yönetiminin teşkilatlarda oluşan yeni atmosferi doğru okuyamadığı, 

gündeme gelen değişim taleplerini ve yönetimde yer almaya yönelik beklentileri 

göremediği görüşmecilerin yorumlarında ön plana çıkmaktadır. Parti yönetimi ile 

teşkilatlar arasında oluşan mesafenin nedenlerini görüşmeciler özetle şu şekilde tespit 

etmektedir;  

• Parti yönetimin işleri iyi yürütmemesi,  

• Teşkilat mensuplarının taleplerinin karşılanmaması,  

• Genç kuşağın üst yönetim kademelerinde görev almaya yönelik 

beklentilerinin karşılanmaması,  

• Bir siyasi partinin iktidar olmak için mücadele etmesi gerekirken, parti 

liderliğinin verdiği mesajlar ve eylemlerle iktidardan uzaklaşması ve bu 

durumun yadırganmaması,  

• Parti kapatmaları karşısında yönetimin sadece haklı olduğunu ifade etmesi 

ancak iktidar olmak ve iktidarda kalmak için siyasal bir açılımın 

gerçekleştirilmemesi,  

• Vatandaşın mağduriyet söylemiyle yetinmeyerek iktidar yetkinliği arayışıyla 

partiyi destelemekten uzaklaşması,  

• Kadro olarak partinin kendisini yenileyememesi ve parti yönetiminde genç 

kuşağa alan açılmaması,  

• Yenilikçi anlayıştan uzak, politikalar ile siyasal hedeflerde bir değişim 

gerçekleştirilmemesi,  

• Liderlik seviyesinde çok başlı bir yönetim görüntüsü verilmesi,  

• Taban tarafından benimsenmeyen pek çok isme aktif görevlendirmelerde ön 

sıralarda yer verilmesi,  

• Yönetim kadrolarında farklı üslubu denemeye yönelik hiçbir yeni yaklaşıma 

izin verilmemesi. 



 360 

Parti yönetiminin kendisinden beklenen siyasal yetkinliği gösterememesi ve teşkilat 

beklentileriyle uyumlu politikalar üretilememesi nedeniyle MGH içinde bir ayrışma 

zemini oluşmuştur. Teşkilat mensuplarının iktidar beklentisini karşılayacak siyasal 

açılımların parti yönetimi tarafından yapılamaması ya da 28 Şubat postmodern darbe 

sürecinde olduğu gibi iktidar döneminde dışarıdan gelen baskıları yönetecek siyasal 

adımların atılamaması MGH geleneğinin tarihsel sürecindeki en ciddi kırılmaya zemin 

hazırlamıştır.  

Siyasi partinin teşkilatlarına ve destekçilerine vereceği en önemli vaadi iktidar 

olmaktır. Sonuç alma sanatı olan siyasetin beklenen açılımları gerçekleştirmemesi ve 

beklentileri karşılayamaması bir çözülmeye neden olacaktır. Görüşmeci J bu durumu 

açıkça şöyle özetlemiştir; “Bu siyaset dediğiniz şey sonuç alma sanatıdır. Yani iktidar 

olma, yönetmeye talip olma olayıdır. Bu bahsettiğimiz yenilikçi diye sonradan daha 

çok öne çıkan kesim artık ümidini kesmiş durumdaydı. Eski yönetim tarzından bir şey 

çıkmayacağını net bir şekilde görüyorlardı. Yani bu hareketin biraz daha yenilenmesi, 

daha farklı bir siyasi strateji belirlemesi gereğine inanmışlardı. Ondan sonra bu kadar 

emek veriliyor, bu kadar çalışılıyor yönetim kadrosu hiçbir zaman farklı bir üslup 

denemeye doğru gitmiyor. Bunun verdiği bir bıkkınlık bir usanç bir motivasyon olarak 

ortaya çıkmıştır…Dolayısıyla bu genç nesil artık bu kısır döngünün kırılması 

gerektiğine kani olunca bu ayrışma AK Parti ile beraber daha net bir şekilde ortaya 

çıkmış oldu benim kanaat.” 

Bir siyasi partinin en önemli amacı iktidar olmak ve ilan ettiği siyasal programını 

uygulamaya koymaktır. MGH partileri bakımından iktidar olma ve iktidarda kalma 

yarışı, diğer partilerle girdiği mücadelenin yanında merkez iktidar elitleriyle 

karşılaştığı gerilimli bir alan olmuştur. MSP’nin 12 Eylül 1980 askeri darbesinden 

önce CHP ile yaptığı koalisyon ve daha sonra 1995 seçimlerinin ardından RP’nin DYP 

ile gerçekleştirdiği koalisyon hükümetleri bu gelenek mensupları için sınırlı bir iktidar 

tecrübesi olmuştur. Buna karşın MGH partileri daima bir meşruiyet sorunuyla 

yüzleşmiş, merkez siyasal elitler tarafından dışlanmış ve Anayasal kurumlar tarafından 

soruşturmaya konu olmuştur. Genel bir tanımla “laiklik karşıtı eylemlerin odağı 

olmak” gerekçesiyle Anayasa Mahkemesi tarafından bu partilerin ardı sıra 



 361 

kapatılması, MGH partilerinin iktidar imkanlarını ve teşkilat beklentilerini karşılama 

yeteneğini çok ciddi şekilde sınırlandırmıştır. 1030 

28 Şubat postmodern müdahalesiyle RP’nin iktidardan uzaklaştırılması ve hemen 

ardından kapatılması, MGH’nde yaşanan kurumsal ayrışma süreci bakımından önemli 

bir kavşak olmuştur.1031 Parti kapatmalarla MGH geleneğinin iktidar yolunun 

engellenmesi, hem teşkilatlardaki alternatif arayışlarını güçlendirmiş, hem de parti 

yönetiminin sorgulandığı liderlik değişim beklentisini gündeme getirmiştir. RP’nin 

kapatılarak önemli isimlerinin siyasetten yasaklı duruma düşmeleri; kısa bir süre sonra 

geleneğin yeni temsilcisi olarak kurulan FP hakkında kapatma davası açılması, bu 

hareketin siyasal yetkinliğinin sorgulanması bakımından önemli kritik kavşak 

noktaları olmuştur.1032 Partinin yönetimi ile teşkilat mensupları arasındaki uyumun 

zayıflaması, parti liderliği ile yenilikçiler arasındaki görüş ayrılıklarının yarışmacı bir 

yapıyla yönetilememesi önemli bir değişim süreci başlatmıştır. 

MGH’deki kurumsal ayrışma sürecine kaynaklık eden değişim taleplerinin neden 

karşılanmadığı, hatta bu taleplerin parti yöneticileri tarafından neden dikkate 

alınmadığını sorgulayan görüşmecilerin yorumlarında ön plana çıkan hususlar özetle 

şu şekildedir;  

• MGH liderliğinin yenilikçileri ciddiye almaması, hatta onları çocuksu ve 

romantik olarak görmeleri, 

• Teşkilat mensupları tepki gösterir ama son kertede bize bağlıdır düşüncesi,  

• Yenilikçilere verilen desteğin sınırlı olduğunun varsayılması,  

• Yenilikçilerin dile getirdiği taleplerin teşkilatlarda karşılık bulacağına ihtimal 

vermeyen bir güven duygusuna sahip olunması,  

• Gücü ellerinde olduğu düşüncesiyle toplumun ve teşkilatların sesine kulak 

vermeden tepeden bakarak ve el yordamıyla parti politikalarının belirlenmesi,  

 
1030 Kanadoğlu, Alaturka Demokrasi, s.472-473; Şen, Refah Partisi’nin Teori ve Pratiği, s.83; 

Çakır-Çalmuk, Recep Tayyip Erdoğan, s.72; Ağırbaş, Milli Görüş Siyaseti, s.10 
1031 Yıldız, 28 Şubat Belgeler, s.29-84; Güney-Başkan, a.g.e., s.267 
1032 Bekaroğlu, Siyasetin Sonu, s.107-108; Şentürk, İslamcılık, s.516; Yargıtay Cumhuriyet 

Başsavcısı’nın Anayasa Mahkemesi’ne sunduğu iddianamenin tam metni için Bkz.: Yıldız, a.g.e., 

s.315-324 



 362 

• Yenilikçilerin çok zayıf ve sınırlı sayıda oldukları ve kaybolup gidecekleri 

beklentisi,  

• Parti liderliğinin örgütler üzerinde kesin bir hakimiyete sahip olduğu 

düşüncesi,  

• Geleneksel liderliğin dışında bir ekibin bu davayı yürütemeyeceği düşüncesi,  

• Bugüne kadar davayı biz yürüttük, bundan sonra da iddiamızı biz savunmaya 

devam edeceğiz yaklaşımı,  

• MGH geleneğinde liderin mutlak otoritesinin meşrulaştırılmış olması,  

• Geleneksel liderliğin çok fazla güç devşirmiş olması nedeniyle çevresindeki 

gerçeklikle ilgisini kaybetmesi,  

• MGH yönetiminin kendisini vazgeçilmez olarak görmesi. 

Parti yönetiminin geleneksel yaklaşımlarını savunanlar ile Türkiye’nin  siyasal 

atmosferini dikkate alarak yeni bir siyasal kimlik üretmenin kaçınılmaz olduğunu dile 

getirenler arasındaki mücadele, FP’de gelenekçi ve yenilikçi diye tanımlanan 

ayrışmayı üretmiştir. Değişim taleplerine karşı mesafeli duran FP yönetimi karşısında 

yenilikçiler grup bilinciyle hareket ederek net bir blok oluşturmuştur. Görüşmeci B, 

parti içindeki bu ayrışmanın daha önce FP İstanbul İl Kongresinde ipuçlarını verdiğini 

ifade etmiştir: “Özellikle Tayyip beyin başını çektiği İstanbul grubu ilk sinyalleri 

İstanbul İl Kongresi’nde çok net bir şekilde (vermişti). İstanbul Kongresi’nde çift liste 

çıktı. Bir liste tamamen Tayyip Bey’in hazırladığı listeydi. Tabii ki Genel Merkezin 

listesi kazandı.  O dönem insanlar  çok fazla ayrışma istemedikleri için çoğunlukla 

Erbakan Hoca’nın listesini (destekleyerek), Numan Bey’in listesi lehine oy kullandı. 

Ondan sonra Fazilet Partisi kapatma süreci başlayınca…tamamen iki ayrı grup 

oluşmuş oldu.” Görüşmeci B’nin “gençler” diye ifade ettiği yeni kurumsal aktörler, 

artık sadece değişim taleplerini dile getirmiyor, aynı zamanda partinin yönetim 

kademelerinde görev almak üzere beklentilerini açık bir şekilde ifade ediyorlardı. 

Buna karşılık parti liderliğinin bu beklentinin önemini fark edemediğini Görüşmeci B 

devamla şöyle belirtmiştir: “Özellikle gençlerden gelen bir talep başlamıştı; üst 

yönetimlerde görev almaya yönelik. Belediye başkanlığı, milletvekilliği ve MYK'da 



 363 

görev talebi vardı. Dolayısıyla içeriden böyle bir beklenti ve talep başlamıştı. Bunun 

önemini aslında çok fazla göremediler, okuyamadılar.” 

Yenilikçiler olarak adlandırılan yeni aktörler soyut söylemler yerine, sonuç odaklı ve 

sistematik öneriler barındıran siyasal yaklaşımların üretilmesini zorunlu görüyorlardı. 

Ülkenin geçirdiği sosyal, kültürel ve siyasal dönüşümle uyumlu, sosyo-ekonomik 

beklentileri karşılayacak yeni siyasi politikaların üretilmesi gerektiğini ifade 

ediyorlardı. Bunun için seçmen desteğini kazandıracak hizmet esaslı bir kitle 

siyasetine geçilmesi gerektiği söylüyorlardı. Yeni siyasal yaklaşım taraftarların parti 

liderliği dahil çok geniş bir perspektifte yeni bir arayışın içinde olduğuna yönelik 

Görüşmeci D’nin şu yorumu dikkat çekicidir: “Milli Görüşte sınırlı kesime yönelen 

siyasal lisan yerine daha geniş kitleleri hedefleyen bir dilden yana olanlar; “hayır 

böyle siyasi parti olmaz, siyasi parti daha geniş kitlelere hitap eder”, diyen bir anlayış 

hep vardı hareketin içinde..daha sonra yenilikçi ismini alacak hareket, Refah kapatılıp 

yeni bir parti kurulması söz konusu olduğunda ısrarla yeni partinin liderinin Tayyip 

Erdoğan olmasını istedi…Yeni partinin lideri Tayyip Erdoğan olmalıdır, dediler 

ısrarla.  Belki de yenilikçi diye baş gösteren bu hareketin başlamasının arka 

planındaki sebep bu son reddediliştir.” 

Geniş bir seçmen desteği alarak kurumsal çevre içinde etkin bir siyasal aktör olma 

arayışı ile geleneksel parti liderliğinin etrafındaki kitleyi analiz eden Görüşmeci G’nin 

şu tespiti açıklayıcı niteliktedir: “Eğer çıkar çatışması derseniz, eskilikçi (gelenekçi) 

arkadaşlarımızınki çıkar çatışmasıdır. Yenilikçi arkadaşlarımızınki çıkar çatışması 

değildir. Onlar kendi konumlarını korumak için, bu yeni bir akım devreye girerse 

bunların pek çoğu yerinde kalamaz. O yüzden bu eski arkadaşlarımız kendi 

konumlarını devam ettirmek için Erbakan Hoca'mızın etrafında kenetlendiler. Onun 

eteğinden tutundular. Ama bizim arkadaşlarımız, "yok bu hareket mutlaka çok daha 

iyi yerlere doğru yürümelidir, bunun da şartı toplumu bütünüyle kucaklayalım, düne 

yaslanarak ama bugüne basarak, geleceğe de bakarak yürüyen, yepyeni bir anlayışla 

bir merkez partisi", ama İslami bir parti değil, bir merkez partisi olarak...” 

Geleneksel parti yönetimden uzaklaşan ve gün geçtikçe kendi içinde konsolide bir 

görünüm kazanan yenilikçi grup için Erdoğan’ın oynadığı rol önemlidir. Farklı bir 

siyasal açılım ve yeni bir lider yaklaşımı etrafında Erdoğan’ın üstlendiği işlev dikkat 



 364 

çekicidir. İstanbul Büyükşehir Belediye Başkanlığı döneminde elde ettiği popülarite 

ile ülke genelinde tanınan Erdoğan’ın geleneksel liderlikten uzaklaşma sürecinin 

izlerini verdiği mesajlarda görmek mümkündür. Önceleri Erbakan’ın mutlak 

liderliğine atıfla “hocamız ne görev verirse” söylemiyle kendi siyasal konumunu 

tanımlarken, FP içinde yenilikçi grubun başını çekmeye başladıktan sonra kamuoyuna 

verdiği mesajlarda “tabanımız bana ne görev verirse üstlenirim” söylemiyle 

teşkilatları merkeze aldığını ilan etmiştir. Yeni bir siyaset arayışı bağlamında 

yenilikçilerin liderliğini üstlenen Erdoğan’ın süreçte oynadığı rol bakımından 

görüşmecilerin dile getirdiği tespitler önemlidir;  

Görüşmeci B: “Burada tabii liderin etkisi büyük. Tayyip Bey özellikle de büyükşehir 

belediye başkanlığı dönemiyle beraber bütün Türkiye'de tanındı. Yani birçok yerlerde 

konferanslara gitti. Faaliyetleri ciddi anlamda tüm Türkiye'ye yansıdı.” 

Görüşmeci E: “Tayyip Erdoğan’ın halkla kurduğu diyalog, karizması, mazlum oluşu, 

İBB’de gösterdiği başarı önemli sebepler arasındadır.” 

Görüşmeci G: “Dağ taş herkes Tayyip Bey diyor. Dört buçuk ay gibi kısa bir zamanda 

efendim İstanbul'un su problemini çözmüş, bütün Türkiye'de göz bebeği gibi beğenilir 

olmuş, havasını solunur hale getirmiş, trafiğini rahatlatmış, adalara bile şebeke suyu ve 

doğalgaz götürmüş bir belediye başkanı; hem de muhalefete mensup bir belediye 

başkanı. Onun karizmasıyla, onun başkanlığında biz bir parti kuruluş hazırlığı 

yapalım…” 

Görüşmeci İ: “Gelenekselciler yenilikçileri bastırmak için ellerinden geleni yaptılar 

ama burada yani Tayyip Erdoğan gibi güçlü bir figür vardı.” 

MGH geleneği içinde sınırlı bir değişimden ziyade, siyasetin sıkıştığı dar alandan 

çıkarılmasına yönelik hedefleriyle Erdoğan ve çevresindeki yenilikçi grup, Erbakan ve 

diğer geleneksel yöneticiler tarafından doğru okunamamıştır. Görüşmecilerin 

yaptıkları tespitlerde açıkça ifade edildiği üzere, AK Parti'nin kurulmasıyla 

sonuçlanacak bu ayrışma sürecindeki değişim dinamiklerinin etkisi net bir şekilde 

anlaşılamamıştır.  

Bir partinin uygun davranış kalıplarını geliştirmesi ve beklentileri karşılama yetkinliği 

kurumsallaşmanın uyarlanabilirlik unsuruyla ilgilidir. Partilerin çevrelerine karşı 

duyarlı olması, çevresinden gelen baskıları yöneterek kendisine yönelen mesajlara 

uygun cevaplar üretmesi partinin kurumsal uyarlanabilirlik seviyesini gösterir.1033 Bu 

bağlamda partilerin farklı işlevleri bir arada yönetecek ve teşkilat mensuplarının 

 
1033 Şükür, a.g.e., s.693; Tanta ve Akıncı, a.g.e., s.129 



 365 

beklentilerine cevap verecek şekilde geniş bir işlevselliğe sahip olması gerekmektedir. 

Sınırlı işlevlere odaklanarak kendini geliştirmeyen partilerin hızlı bir şekilde destekçi 

kaybı yaşayacaktır.  

Siyasal uyarlanabilirlik bağlamında siyasal partiler, gerekli olduğunda politik 

tutumunu değiştirmesi, seçmen desteğini artırmak için geleneksel yaklaşımlardan 

vazgeçmesi ve karşılaşılan yeni durumlara uygun yeni siyasal öncelikler belirlenmesi 

gerekmektedir. Aksi halde ilk amaçlarını yerine getirdikten sonra çevresindeki 

değişim olgusuna ayak uyduramayan partiler, yeni hedefler geliştiremediği için ciddi 

bir krizle karşılaşacaktır. Bu krizin üstesinden gelmek için yeni işlevler ile hedeflerin 

geliştirilmesi zorunludur.1034 

Bu tespitlerle MGH’de yaşanan bu gelişmeleri değerlendirdiğimizde, parti yöneticileri 

ile yenilikçi grup arasındaki mesafe, geleneksel parti liderliğinin partinin işlevlerini 

çeşitlendirecek bir değişimi geliştirememesinden kaynaklanmıştır. Kendisine yönelen 

farklı beklentileri karşılayacak fonksiyonel çeşitliliği sağlayamayan parti liderliği 

yüksek seviyede sorgulanmıştır. Parti içi görüş ayrılıkları ile çözülme sürecinin 

değişim yönlü adımlarla parti yönetimi tarafından yönetilememesi, kurumsal yapıda 

bir ayrışmayı derinleştirmiştir. MGH geleneği düşük kurumsallaşma seviyesiyle, parti 

içinden ve dışından gelen beklentileri karşılayacak şekilde fonksiyonlarını 

güncelleyememiş, çevresindeki değişimlere kendisini adapta edememiş ve bunun 

sonucunda AK Parti’nin kurulmasıyla sonuçlanacak ayrışma süreciyle karşılaşmıştır. 

 

4.4.3. Merkeziyetçi Liderlik Anlayışı ve Geleneksel Liderliğin 

Sorgulanması 

Merkeziyetçi liderlik anlayışının bu kurumsal ayrışma sürecinde nasıl bir etkiye sahip 

olduğunu anlamak için mülakat sorularının üçüncü grubunda yer alan 3.C. alt kategori 

soruları kullanılmıştır. Örgütün sahip olduğu yönetim anlayışına bağlı olarak aşırı 

merkeziyetçi liderlik, etkin olmayan karar süreçleri ve kurumsal hedeflerin belirsizliği 

 
1034 Huntington, “Siyasal Gelişme ve Siyasal Bozulma”, s.68-70 



 366 

kurumsal değişim süreçlerini etkileyen unsurlar arasında yer almaktadır. Örgütlerde 

liderlik zafiyeti olarak tanımlanan bu faktörlere bağlı olarak parti yönetimin 

sorgulanmasıyla başlayan bir değişim talebi söz konusu olacaktır. Partilerin siyasal 

hedeflerini bir seviyede gerçekleştirmeleri parti içi paydaşlar tarafından beklenecektir. 

Parti yönetiminin ilan ettiği amaçlara ulaşacak siyasal açılımları gerçekleştiremediği 

durumlarda , örgüt içi zorlayıcı faktör olarak değişim süreçlerini gündeme gelecektir.  

Partilerin sonuç alma yeteneğinin sorgulanması, teşkilat üyelerinin alternatif çözüm 

arayışları bağlamında farklı görüş ve önerileri dile getirdikleri görülecektir. Bu görüş 

ve önerilerin bir kısmına aynı zamanda bazı değişim talepleri eşlik edecektir. Partilerin 

siyasal sonuç üretme yetkinliğini geliştirmeyi amaçlayan öneriler ile değişim 

taleplerinin parti liderliği tarafından değerlendirilmesi beklenecektir. Ancak 

merkeziyetçi bir liderlik anlayışının hakim olduğu yapılarda bu teklifler genellikle göz 

ardı edilmeyle karşılanabilecektir. Değişim taleplerinin karar mekanizmalarında 

değerlendirilmemesi önce teşkilatlarda memnuniyetsizlik üretecek, bunun devam 

etmesi teşkilat üyelerinin ilan edilen hedeflere olan inancını sarsacak ve örgüt 

liderliğinin sorgulandığı bir çözülme sürecine dönüşecektir.1035 

Rutin süreçlerin yanında yeni siyasal açılımlar geliştirmek için parti içinde oluşan yeni 

beklentilerin ve değişim taleplerinin görmezden gelinmesi, bunların siyasal karar 

süreçlerinde kullanılmaması, aşırı merkeziyetçi bir liderlik anlayışının işareti olarak 

kabul edilmektedir. Parti yönetiminin değişime kapalı olması hem alternatif siyasal 

yaklaşımların oluşturulmasını engelleyecek, hem de parti yönetiminin sorgulanacağı 

bir çözülme sürecini tetikleyecektir. Bu çözülme, kurumsal yapının bütünlüğünü 

korumakta zorlanacağı ikinci bir yol arayışının parti içinde güçlenmesine neden 

olacaktır.  

Bu genel çerçeve içinde MGH’nin tarihsel süreci incelendiğinde, FP yönetimine 

yönelen değişim taleplerinin karşılanmaması, hatta bu yöndeki taleplerin parti 

yönetimi tarafından dikkate alınmaması alternatif bir yol arayışlarını güçlendirmiştir. 

28 Şubat postmodern darbe sürecinde RP’nin kapatılmasının ardında FP, alternatif 

 
1035 Sargut-Özen, Örgüt Kuramları, s.29; Özen, a.g.e., s.302-303; Öztürk v.d., a.g.e., s.44 



 367 

siyasal açılımlar için bir fırsat olarak görülmüştür. Geleneksel siyasal tartışmalardan 

uzak yeni bir siyasal kimlik inşa etme beklentisi FP döneminde ön planda olmuştur. 

Bu bağlamda yeni siyasal açılımları hedefleyen değişim adımlarının atılması 

geleneksel liderlikten talep edilmiştir. Bu genel değişim beklentisinin yanında 1999 

genel seçimlerinde beklenen başarının elde edilememesi, parti içinde ciddi 

tartışmaların yaşanmasına neden olmuştur.  İkinci kuşak parti mensuplarını temsil 

eden ve Erdoğan’ın etrafında toplanan yenilikçilerin partinin önceliklerine yönelik dile 

getirdiği talepler teşkilatlarda geniş yer bulmuştur. Bu beklentilerin parti yönetminde 

karşılık bulmaması, tekliflerin eleştiriye dönüşmesine neden olmuştur. Partinin 

geleneksel yönetimine karşı dile getirilen eleştiriler “gelenekçiler/yenilikçiler” 

ayrışmasını gündeme getirmiştir. Parti içinde alternatif bir siyasal açılım geliştirmek 

için ortaya çıkan ikinci kuşak partililerin teklifleri karşısında parti liderliğinin takındığı 

tutum ayrışmayı derinleştirmiştir. Açılım teklifleri karşısında parti yönetiminin  

yaptığı tercihlerle bu ayrışmayı keskinleştirdiği hususu görüşmelerde açıkça ifade 

edilmiştir.  

Parti liderliğinin değişim taleplerini dikkate almaması, istişareye açık olmayan ve 

sınırlı katılımla yürütülen karar alma süreçlerinin parti liderliğinin sorgulandığı bir 

ayrışma sürecini tetiklediği hususu oniki görüşmeci tarafından teyit edilmiştir. Bir 

görüşmeci bu tespite kısmen katıldığını ifade ederken, bir görüşmeciden ise net bir 

yanıt alınamamıştır. Bu bağlamda merkeziyetçi liderlik anlayışının hakim olduğu 

MGH geleneğinde değişim taleplerine duyarsız kalınması ve örgütün karşılaştığı 

krizlerin çözümünde parti liderliğinin beklenen açılımları geliştirememesinin ayrışma 

sürecindeki etkisine yönelik görüşmeciler tarafından dile getirilen görüşlerin bir kısmı 

şu şekildedir; 

Görüşmeci A: “Refah kapatıldıktan Fazilet kurulduktan bir sene sonra biz Faziletin ne 

kadar yeni olduğunu göstermek için iki adaylı bir yarış teklif ettik. Buna hocam da karşı 

çıktı. Hocamla birlikte hareket edenler de. Dedik ki "biz demokrasi içerisinde bir siyasi 

yarışın olması gerektiğine inanıyoruz. En azından birilerinin gözünde bir meşruiyetimiz 

oldu. Yani emirle ve talimatla yapılan bir kongre değil delegelerin iradesiyle yapılmış 

bir kongre. Bunu da kabullenmediler. Bir sürü badire atlattık. Teşkilatları bize kapatıldı. 

Konuşma hakkımız engellendi. Bizi ahiretimizle tehdit ettiler, korkuttular. Özel 

nasihatçılar geldi, Milletvekili arkadaşlarımızın evlerinde sabahlara kadar... 



 368 

Kendi çevresiyle, "mükellefiyetlerim" dediği kişilerle ki, biz onun içerisinde değildik, 

onlarla görüşmeleri vardır. Ama hocanın sistemi şöyle gider; herkes düşüncesini açıklar, 

kararı Hoca verir. Yani Hocanın verdiği karar orada istişareden çıkan sonuç olmaz. Yani 

İslam'da istişare böyledir, dediğini ben çok kez biliyorum...Ama Hoca istişareyi 

mutlaka birileri ile yapardı. Onlar biz değildik. Dar bir ekip, çekirdek bir kadroyla her 

zaman bir arada olduğunu biliyorum ama onların da sorulan sorulara karşı "Hocam siz 

bizden daha iyi bilirsiniz" dediklerini de biliyorum…  

Yönetimin bu işleri iyi yürütmediği, dar bir ekiple bunlara karar verildiği ve bunların 

da teşkilatlar ve milletvekilleri grubu içerisinde tasvip edilmediği konusu büyük bir 

gerçektir. Bunların hepsi birikmiştir ve sonunda bence AK Parti'nin kuruluşunu ortaya 

çıkarmıştır… 

Şimdi toplumda işte bazen ışıkları yakıp kapatarak, bazen de yüksek sesle "temiz 

toplum, temiz siyaset" özlemi ortaya çıktı. Yani bu olay aydınlatılsın. Sorumluları 

kimse? Devletin içinde başka devlet mi var? Tabii hükümetin devamı açısından Hoca 

suskun kaldı; biz o zaman çıktık dedik ki "bunu aydınlatalım, millet bizden bunu 

bekliyor, sorumlulardan kendimizi temizleyelim". O zaman hükümet ortaklığı biter dedi 

Hoca; bitecekse bitsin dedik, zaten baştan beri söylüyoruz. DYP'yle hükümet kurmadan 

seçime gitmek mümkünse giderdik. Millet de eksiğimizi tamamlardı. O zaman ışık 

kapatma eylemlerini yapanlara "mum söndü" diyen Şevket Kazan Bey oldu. Bir 

başkaları başka şekilde karşılık verdi. Ha, bunların da onlardan farkı yokmuş gibi bir 

kanaat maalesef toplumda yerleşti…  

Yani liderliğin bu sorunları, krizleri yönetememesi başlı başına bir sorundur. Mesela 

biz o tarihte 28 Şubat sürecine girdiğimizde, Hoca "İsmail Hakkı Karadayı yarın beni 

ziyarete gelecek, ben de kendisini karşılayacağım" diyerek olağanüstü bir önem atfetti 

bu toplantıya. Biz daha grup toplantısı biter bitmez dedi ki, "Siz ne yapıyorsunuz Allah 

aşkına? Bu adamı karşılamak sizin haddinize mi? Siz yerinizde oturun, o adam 

yürüyerek gelsin." Merdivenlerden indi ve kendisini karşıladı ve kucakladı üstelik. 

Görüntü vermeye çalışıyordu Hoca. Biz de diyorduk ki, "bize öğretilen şey şudur, 

askerliğe emir verir, ya emir almasını bilir. Eğer siz ona emir verecek noktada 

olmazsanız, emir vermeyi o çok sever" demiştik…  

Ama hocam hep zamana oynuyordu. Yani biraz daha zaman geçse birbirimizi daha çok 

tanıyacağız diye kendisine de bize de birtakım şeyler söylüyordu. Mesela yönetememek 

de bir sebep olabilir. Şimdi 28 Şubat kararlarının içerisinde sekiz yıllık kesintisiz eğitim 

vardı. Bunu hükümet tasarısı olarak meclise sevk edilmesi gündeme geldi. Biz tekrar 

isyan ettik, bir grup toplantısı yaptık. Hatta Hocanın yanında olan imam hatip mezunu 

bazı arkadaşlarımız gözyaşlarıyla biz bu teklife imza atamayız hocam kusura bakmayın 

dediler. Hocam büyük bir üzüntü içindeydi. Hoca, biz gönderelim de siz mecliste bunu 

engelleyin diyordu. Hükümetten gelen bir şeyin engellenmesi mümkün değildi bu akıl 

karı değildi. Hocam bize bunu yaptırmayın. En azından bu tasarıda hiçbir Refah 

partilinin imzası olmamalı. Onu da kabul etmedi, maalesef gitti.” 

Görüşmeci B: “(O.Ö. Liderliğin meşruiyetinin zamanla kaybolduğunu söyleyebilir 

miyiz?) Doğru, özellikle Erbakan Hoca'nın zaman zaman yasaklı duruma düşmesi, 

uzaktan kumandayla yönetimin çok kolay olmadığını veya iyi yönetilmediği noktasında 

içeride daha çok tepkiler artmaya başladı. Hakikaten de böyle miydi, derseniz evet 

öyleydi… 



 369 

Çok ciddi dışarıdan baskılar vardı. Bunlarla da çok ciddi mücadele etti. Şu anda Tayyip 

Bey'in yaptığı gibi. Siz güzel şeyler yapmak isterseniz veya yaparsanız dışarıdaki belli 

güçlerin menfaatine dokunursa aleyhinize çok ciddi kampanyalar başlar. Hoca da böyle 

bir kampanyayla ciddi bir şekilde yıpratıldı. Bu yıpratma kampanyalarının da halk 

gözünde desteğinin azalmasına sebep olmuştur… 

Özellikle Tayyip beyin başını çektiği İstanbul grubu olarak ilk sinyalleri İstanbul 

Kongresi'nde çok net bir şekilde belli oldu. İstanbul Kongresi'nde çift liste çıktı. Bir 

liste tamamen Tayyip Bey'in hazırladığı listeydi. Tabii ki genel merkezin listesi 

kazandı.  O dönem insanlar  çok fazla ayrışma istemedikleri için çoğunluk Erbakan 

Hoca'nın listesini, Numan Bey'in listesi lehine oy kullandı. Ondan sonra Fazilet Partisi 

kapatma süreci başlayınca dediğiniz gibi tamamen iki ayrı grup oluşmuş oldu… 

İstişare başta oluyor ama gittikçe bu belli bir süre sonra liderin tamamen kendi 

inisiyatifine dönüyor… 

Bence çok fazla ciddiye almadılar; nasılsa geçmiş dönemde de yaşanan (muhalif sesler) 

olmuştu, insanlar tepki gösterir ama bizim insanımız bize bağlıdır; bu noktada fazla bir 

sıkıntı yaşanmaz, diye düşündüler bence. Çünkü (bu kadar etkili olabileceğini) tahmin 

etmediler.  Aslında bu ayrışmanın adresinin Tayyip Bey olduğu çok belleydi. Mesela 

İstanbul Büyükşehir Belediye adaylığında çok büyük sıkıntı yaşanmıştı. Genel Merkez 

Ali Coşkun üzerinde durdu ısrarla. Biz İstanbul grubu olarak ısrarla il başkanımız 

Tayyip Bey'in aday olmasını istedik. Genel merkezde o zaman çok ciddi tartışmalar 

oldu. Hoca'nın özellikle yanındaki ekip Tayyip Bey'i İstanbul Büyükşehir Belediye 

Başkanlığı'na aday koymak istemediler, bayağı geç açıklandı adayımız zaten. O uzun 

ve (stresli) en sonunda  Hoca ikna oldu ve bu süreç belki farklı bir yere gitmesin diye 

en sonunda Tayyip Bey'i koydular…” 

Görüşmeci C: “Genel meclis kongrelerine daha ciddi hazırlanınca beş yüz yirmi bir 

civarında bir oy alındı ki bunu genel merkezde olanlar görmedi, görmek istemedi. Böyle 

bir kitleyi görmek istemediler. Hatta salona girmekte bile büyük mücadeleler verilmişti 

o zaman..O zamanki Fazilet Partisi'nde elli civarındaki yenilikçi bu tarafta kalmıştı; 

altmış civarındaki vekil öbür tarafta. Yani karpuz gibi ikiye bölünmüştü Fazilet Partisi. 

Artık kongreden sonra bu ayan beyan ortaya çıkmıştı… 

Hareketin  kongrede bu kadar ciddi bir oy alacağını tahmin etmiyordu diye 

düşünüyorum. Böyle büyük bir kitlenin karşısına çıkacağını düşünmüyorlardı…Milli 

görüş hareketinde, Refah Partisi'nde muhalif bir liste çıkması zaten başlı başına bir 

olaydı ama bu olayı kimse görmedi, görmek istemedi. Sonra çıktıktan sonra tabii bir 
cesaret geldi. İllerde komple bir cesaret geldi. Daha sonra mesela illerde görev alan 

arkadaşlar, ben o zaman o toplantılara da katılmıştım, sonra genel merkez kongresine 

daha ciddi hazırlanıldı. Genel meclis kongrelerine daha ciddi hazırlanınca beş yüz yirmi 

bir civarında bir oy alındı ki bunu genel merkezde olanlar görmedi, görmek istemedi. 

Böyle bir kitleyi görmek istemediler. Hatta salona girmekte bile büyük mücadeleler 

verilmişti o zaman... 

Türkiye'deki siyaset biraz böyle. Merkez siyaset özellikle böyle. Rahmetli Demirel'in 

bir kadrosu vardı, işte Erbakan Hocamızın bir kadrosu vardı. Biraz sol siyaset burada 

ayrılıyor ama merkez sağ siyaset hep böyleydi. Rahmetli Erbakan Hoca'mızın birinci 

halkası hiç değişmedi. Yani hayatta kaldı sürece, siyasette kaldığı sürece o birinci 

halkasını korudu… 



 370 

Sadece bir siyasi parti değil, küskün milletvekilleri isimleri konularak yapılmıştı. 

Neredeyse seçimin iptaliyle ilgili bu imzayı da toplayacak sayıya ulaşılmıştı.  Ama o 

günkü şartlarda Fazilet Partisi de bu çalışmanın başı çekenlerin içindeydi. Ama yeni 

seçime girildi.  Yenilikçiler seçimin yapılmasından yanaydı.  Cumhurbaşkanlığı 

seçiminde de bir ayrışma vardı. Cumhurbaşkanlığı seçim tartışmalarında Demirel'in 

yeniden seçilmesine karşıydı; daha sonra kamuoyunda yenilikçi olarak adlandırıldı, 

bazı arkadaşlarımız parti yönetiminden farklı düşünüyordu. O zaman bu farklı 

düşünceler su yüzüne çıkmıştı… 

Görmek istemedi, doğru. Neticede şimdi o zaman  Abdullah Bey'in kongre 

konuşmasında cumhurbaşkanı adaylığından tutun küskünler hareketinde bunların 
hepsini o kongre konuşmasında dile getirmişti. Biz bunlara yüksek sesle itirazımız var 

diye söylemişti. Bunların hepsini söyledikten sonra delegelerden oy istemişti. Dediğim 
gibi, Milli Görüş hareketinde muhalif liste çıkması bile başlı başına bir olaydır. Bırakın 

yarısının oyunu almasını.” 

Görüşmeci D: “Milli görüşte sınırlı kesime yönelen siyasal lisan yerine daha geniş 

kitleleri hedefleyen bir dilden yana olanlar; “hayır böyle siyasi parti olmaz, siyasi parti 

daha geniş kitlelere hitap eder”, diyen bir anlayış hep vardı hareketin içinde…Bu 

kamuoyunu ilgilendiren bir yarışma değildi. Şöyle yarıştılar; aynen işte öteden beri hep 

var olduğunu söylediğimiz bu, daha sonra yenilikçi ismini alacak hareket, Refah 

kapatılıp yeni bir parti kurulması söz konusu olduğunda ısrarla yeni partinin liderinin 

Tayyip Erdoğan olmasını istedi…Yeni partinin lideri Tayyip Erdoğan olmalıdır, dediler 

ısrarla.  Belki de yenilikçi diye baş gösteren bu hareketin başlamasının arka planındaki 

sebep bu son reddediliştir… 

Bence "içine düştüğü krizi çözmemek" diyelim…Zaten gelecek sonuç buydu, diyerek 

bundan cesaret alarak yüksek sesle geleneksel liderliği sorgulamaya ve itiraz etmeye 

başladılar.”  

Görüşmeci E: “Bu talepler güçlü liderlikten ve istişarelere, kolektif akla fazla önem 

verilmemesinden dolayı kabul görmedi. Dışarıdan gelen değişim taleplerini karşılamak 

içinse biraz geç kalınmıştı diye düşünüyorum, zira parti üstüne parti kapatma davaları 

açıldı.” 

Görüşmeci F: “O kongre (FP Birinci Olağan Kongresi) çok çirkindir. Çok ağır 

cümlelerle eleştirilmiştir. Abdullah Bey, biz yetmiş yaşına mı gelince bir şey olacağız! 

Vay sen buradan hocayı kastettin, şeklinde yuhalanmalar oldu. Dendi ki, yani burada 

size ekmek yok. İlde yoksunuz, merkezde de yoksunuz. Merkezinde kapısından içeri 
giremezsiniz. Böyle yuhalarız seni. O zaman siz diyorsunuz ki, o zaman yani mecbur 

kalın. Peki kardeşim bu şekilde de idare edersek bu dava ilerlemiyor… 

Fazilet Partisi başkanı Recai Bey, Allah uzun ömür versin, çok güzel de bir insandır, 

Topkapı'da bir otelde bir toplantı var. Bizi çağırdılar gittik. Seçimi yapıyoruz diye karar 

aldık, dedi. Seçimle ilgili karara sevindik. Oh, alkışladık, çıktık geldik. Belediyede 

televizyon açtık. Bir başka ifade... Çünkü Recai Bey'in bu kararını Ankara'ya 

döndüğünde şöyle diyeceksin diye çevirdiler.  İkilem oldu, seçime gidelim mi 

gitmeyelim mi diye. Arkadaş dört saat içinde bu kadar olur mu? Böyle bir şey olur mu? 

Oldu. Herkes kınadı bu hareketi. Tabii Recai Bey'in orada böyle deyip de daha sonra da 

öyle demesi, kendi yeteneksizliğinden kaynaklanmıyor. Merkezdeki iradenin 

müdahalesi. Yani Erbakan Hoca ve yanındakilerin… 



 371 

Yani hocayı ikna etmeye uğraşırken, hoca sizi ikna eder…Yani siz ikna 

olursunuz.  Hocanın karizması ve bize üstümüze olan hakkından dolayı da yani ağzımızı 

açmamız söz konusu olmazdı.” 

Görüşmeci G: “Eskilikçi arkadaşlarımızın…kendi konumlarını korumak için, bu yeni 

bir akım devreye girerse bunların pek çoğu yerinde kalamaz. O yüzden bu eski 

arkadaşlarımız kendi konumlarını devam ettirmek için Erbakan Hoca'mızın etrafında 

kenetlendiler. Onun eteğinden tutundular. Ama bizim arkadaşlarımız, "yok bu hareket 

mutlaka çok daha iyi yerlere doğru yürümelidir, bunun da şartı toplumu bütünüyle 

kucaklayalım, düne yaslanarak ama bugüne basarak, geleceğe de bakarak yürüyen, 

yepyeni bir anlayışla bir merkez partisi", ama İslami bir parti değil, bir merkez partisi 

olarak...” 

Görüşmeci H: “Bu yenilikçi-gelenekçi harekette de hadise budur. Siyaset, parti bir 

hedef değildir, vasıtadır, görüşünde olanlarla, parti eşittir inancım, benim inancımı 

temsil ediyor, görüşünün karşı karşıya gelişidir…Tayyip Bey'in de bulunduğu kanaat, 

parti bir araç ve sadece vasıtadır. Ve partinin dediği her şey inanca uygun olması 

mümkün değildir. Mevzuat buna müsait değildir. Daha değişik bir strateji takip edilmesi 

gerekir.” 

Görüşmeci J: “Partiye daha bir dinamizm vermek isteyen genç bir kadronun olduğunu 

biliyoruz. Fakat genellikle bu tür siyasi anlayışta lider tahakkümü çok fazla olduğu için 

orayı etkileyip de bir dönüşüm veyahut bir başkalaşım sergilemek çok zor…28 Şubat 

işi bunu biraz daha hızlandırmıştır. Olmasaydı yine olurdu ama biraz daha zaman 

içerisinde belki daha yavaş bir seyir izlerdi… 

Bu geleneğin siyasi partisi kapatıldığı zaman tabii ki o parti mensupları içerisinde bir 

infiale, bir tepkiye yol açmıştır. Ama bir, iki, üç, beş sonra da insanlar da "yani canım 

siz de işinizi biraz daha derli toplu yapın da böyle sürekli aç kapa şeklinde olmasın" 

şeklinde olumsuz bir tavrın çıktığına, bu şekilde bir düşüncenin var olduğuna ben de 

şahit olmuşumdur.” 

Görüşmeci L: “Milli görüş çizgisi daha çok muhalefet anlayışında gelişmiş bir çizgiydi. 

İktidar olduğunuz zaman insanlara farklı bir gözle bakmamız lazım; yani muhalefette 

konuşmak kolaydır ama iktidar olunca o kadar kolay değildir.. yenilikçi kesim bu 

anlayışla iktidar olunabileceğini düşünmedikleri için yeni bir hareket başlattılar ve daha 

kucaklayıcı daha kapsayıcı bir çizgiye taşındılar… 

Yenilikçi dediğiniz grup şunu gördü; Biz eğer bu oyunu böyle oynamaya devam edersek 

bizim sittiin sene (hiçbir zaman) iktidar olma şansımız yok. Bunu gördü ve dediler ki, 

bir şey yapmamız lazım. Dolayısıyla olay oradan başlıyor.” 

Görüşmeci M: “Türkiye'nin Özal'la birlikte dış dünyaya açılması, Türkiye'nin hem 

ekonomik olarak hem de siyasal anlamda büyük bir mentalite değişikliği içinde olması 

genç kitleyi daha çok etkilemişti. Ve dolayısıyla Fazilet dönemindeki özellikle son 

genel başkanlık seçiminde o ayrışma daha belirgin bir hale geldi. Bir tarafta daha 

konservatif, bir tarafta daha fazla değişimi talep eden bir anlayış ortaya çıktı.” 

Görüşmeci N: “Şimdi araba yolcuya göre değil, yola göre sürülür. Şimdi bizim 

kardeşlerimiz o dönemde yola göre sürüşe karşı çıktılar. Dolayısıyla Tayyip Erdoğan 
kardeşlerine "hayır yola göre süreceğiz, tahriklere katılmayacağız". Aradaki itilaf 

buydu…Daha günün şartlarına göre arabayı sürmek gerektiğine inanarak yola çıktılar.” 



 372 

Parti liderliğinin merkeziyetçi bir yaklaşıma sahip olmasının ve değişim beklentilerini 

dikkate almamasının MGH’de yaşanan ayrışma sürecindeki etkilerine yönelik 

görüşmeci yorumlarında ön plana çıkan hususular şunlardır; 

• Parti yönetiminin demokratik teamüller kapsamında geleneksel liderliğin 

karşısında hiçbir muhalif yaklaşıma imkan vermediği, bu yöndeki oluşumları 

sert bir şekilde karşıladığı,  

• FP’ye açılan kapatma davasının parti içindeki ayrışmayı netleştirdiği,  

• Erbakan’ın doğal liderliği karşısında gelişmeyen muhalif yaklaşımların, onun 

yasaklı duruma düşmesi ve uzaktan kumanda bir yönetimin sürdürülebilir 

olmamasından dolayı geliştiği,  

• İki adayın yarıştığı FP kongresinin ayrışma sürecinde katalizör rolü oynadığı, 

• Kongre sürecinde muhaliflere gösterilen sert muamelenin ayrışmanın bir 

göstergesi olduğu,  

• RP’den sonra kurulan partinin liderinin Erdoğan olması yönündeki genç 

kuşaktan gelen talebin geleneksel yönetim tarafından ciddiye alınmadığı,  

• Yasaklı durumdaki Erbakan’ın FP’nin güncel siyasi süreçlerine kadar 

müdahaleci tutumunu bırakmaması, 

• Yeni bir siyasal anlayışla merkez partisi olmayı talep eden yenilikçilerin parti 

yönetiminde karşılık bulamaması,  

• Partiyi siyasal bir araç yerine inanç meselesi yapan yaklaşımın değişmeye 

direnç göstermesi,  

• Lider tahakkümünün keskinliğinden dolayı parti yönetiminin bir dönüşüme 

ikna edilmesinin mümkün olmadığı,  

• İktidar olmak için yeni bir yaklaşım geliştirilmesi gerektiğini teklif eden 

yenilikçilere fırsat verilmediği,  

• Geleneksel değerleri koruyarak ancak daha fazla dışa açık ve değişimden yana 

bir anlayışın parti liderliğinde karşılık bulmaması.  

Görüşmeci yorumlarından da açıkça anlışıldığı üzere, yeni siyasal açılımlar 

yapılmasına yönelik güçlü beklentilerin parti liderliği tarafından karşılanmaması, parti 

içi muhalefetin oluşum sürecini şekillendirmiştir. Bu bağlamda parti liderliğinin 



 373 

değişim taleplerine karşı sergilediği kapalı yönetim anlayışı, sınırlı katılımla yürütülen 

merkeziyetçi karar alma süreçleri parti içinde güçlü bir eleştiri kaynağı olmuştur.  

Merkeziyetçi liderliğin MGH’deki ayrışma üzerindeki etkisini artıran diğer bir unsur, 

bu geleneğin siyasal uyarlanabilirlik bakımından yetersiz bir kurumsallaşma 

seviyesine sahip olmasıdır. Örgütlerin çevrelerinden kendisine yönelen baskıları 

yönetebilmesi için siyasal kurumsallaşma seviyesinin yüksek olması beklenecektir. Bu 

seviyenin bir göstergesi olarak siyasal uyarlanabilirlik, krizler karşısında örgüt 

liderliğinin gösterileceği yetkinlik seviyesini belirleyecektir. Örgütlerin 

uyarlanabilirlik seviyesi arttıkça, çevrelerine karşı daha duyarlı hale gelmektedirler. 

Böylece çevrelerinden gelen baskılar karşısında dirençli bir süreç yönetimi 

sergilemekte ve bu baskılara cevap verebilecek siyasal bir performans 

göstermektedir.1036  

Örgütlerin uyarlanabilirlik seviyesinin temel göstergelerinden biri ne zamandır 

faaliyet gösterdiğini gösteren kronolojik yaşı, diğeri ise kaçıncı kuşak tarafından 

yönetildiğini ifade eden örgütün kuşak yaşıdır. Bir partinin kronolojik yaşı ne kadar 

yüksekse faaliyetlerini sürdürme ve hayatta kalma yeteneği o kadar yüksek olacaktır. 

Bunun yanında örgütün yönetici kuşak yaşı ne kadar düşükse, kurumsal çevreden 

gelecek talepleri karşılaşama becerisi o kadar sınırlı olacaktır. Çünkü ilk kurucu kuşak 

tarafından yönetiliyor olmak, henüz barışçı yoldan örgüt içinde bir iktidar değişiminin 

yaşanmadığı, bunun doğuracağı sarsıntılar ve problemlerle henüz yüzleşilmediği 

anlamına gelmektedir. Bu çerçevede bir partide yönetici kuşağın değişmiş olması, 

kendi içinde iktidarın barışçı yolda değiştiğini ve partinin iç dinamiklerinin kurumsal 

sorunlara çözüm üretecek gelişmiş bir düzeye sahip olduğunu ifade edecektir.1037 

Sürekli değişen doğasıyla siyasal çevrede karşılaşılan yeni taleplerin ve değişim 

arayışlarının çatışma yönetimi yaklaşımıyla partiler tarafından karşılanması 

beklenmektedir. Bu doğrultuda çatışma yönetim yaklaşımının yetkinliği, siyaset 

mekanizmasının karşılaştığı sorunların üstesinden gelme yetkinliği, parti liderliğinin 

siyasal krizler karşısındaki tutumuyla yakından ilgilidir. Bu bağlamda özellikle 

 
1036 Şükür, a.g.e., s.693; Tanta ve Akıncı, a.g.e., s.129; Özer a.g.e., s.586 
1037 Huntington, a.g.e., s.66-67 



 374 

liderlerin uyguladıkları yönetim tarzı, çevrelerinde ürettikleri güven ve diğer siyasal 

aktörlerin davranışlarını gerçekçi bir şekilde değerlendirme yetkinlikleri büyük öneme 

sahiptir.1038 

Görüşmecilerin yorumlarında görüldüğü üzere, FP’nin kuruluş sürecinde parti 

liderliğinin Erdoğan ismi etrafında şekillenmesi talebine geleneksel liderliğin duyarsız 

kalması, MGH geleneğinin barışçı yollarla lider değişimine hazır olmadığını 

göstermiştir. Kurumsallaşma düzeyi bakımından MGH’nin kronolojik yaşının olumlu 

bir seviyeyi göstermesine karşın, MGH’nin kuşak yaşının göstergesi olarak ilk kurucu 

kadro tarafından yönetiliyor olması, bu siyasi geleneğin kırılganlığını artırmıştır. Milli 

Görüş geleneğini kuran ilk kuşak kadronun temsilcisi Erbakan ile çevresindeki Kutan 

gibi isimlerin yönetimi yenilikçi ekibe bırakmak istememesi, olaylı kongre sürecinde 

ikinci kuşağın temsilcilerinin sert bir şekilde engellenmesi, parti içerisindeki 

ayrışmanın temellerini güçlendirmiştir.  

İkinci kuşağın temsilcisi olan yenilikçiler, 28 Şubat postmodern darbe sürecinde 

yoğunlaşan baskıları yönetmek için değişim arayışlarını gündeme getirmiştir. 

MGH’nin geleneksel liderliğinin kapalı yönetim anlayışı karşısında, yeni açılımlar 

yaparak farklı siyasal sonuçlar elde etmeyi hedefleyen değişim talepleri, Erdoğan’ın 

teşkilatlar üzerindeki etkisiyle birleşince güçlü bir etki üretmiştir. Parti içindeki bu 

oluşumlara Erbakan başta olmak üzere geleneksel parti yönetiminin duyarsız kalması, 

genç kuşağın partinin yönetiminde görev alma taleplerinin bastırılması ve 

yenilikçilerin yeterli tecrübeye sahip olmadığı söylemiyle tezvir edilmesi 

“gelenekçi/yenilikçi” ayrışmasını keskinleştirmiştir. Aynı zamanda bu muhalif 

atmosfer, barışçı yollarla parti liderliğinin değişmesini engelleyen geleneksel 

liderliğin güçlü bir şekilde sorgulanmasına neden olmuştur. İlk kuşak parti liderliğinin 

teşkilatlar nezdinde güçlü bir şekilde sorgulanmaya başlaması, MGH geleneğindeki 

ayrışma süreci daha sarsıcı bir hale getirmiştir. 

 

 
1038 Weiner ve LaPalombara, a.g.e., s.418-420 



 375 

4.5. KURUMSAL UYUMLANMA ARAYIŞI VE MUHAFAZAKAR 

DEMOKRASİ SÖYLEMİ  

Çalışmanın dördüncü grup soruları bağlamında kurumsal çevreye uyumlanma arayışı 

bağlamında “muhafazakar demokrasi” söyleminin üstlendiği fonksiyon analiz 

edilmiştir. Ayrışma sürecinde AK Parti’nin kendisini MGH geleneğinden ayrıştırmak 

için bu söyleme nasıl bir fonksiyon yüklediği, muhafazakar demokrasi söyleminin 

ayrışma sürecinde hususi bir etkisi olup olmadığı, MGH ile daralan siyaset alanını 

genişletmek ve meşru bir siyasal kimlik üretmek için bu söylemin stratejik bir 

yaklaşımla kullanılıp kullanılmadığı gibi hususlar görüşmecilere yöneltilen sorular 

üzerinden analiz edilmiştir.  

Kurumsalcı yaklaşım, kurumsal çevrede geçerli olan norm ve değerler sistemine uyum 

sağlama arayışını en önemli değişim unsuru belirtir.1039 Eşbiçimlilik kavramıyla 

tanımlanan uyumlanma süreci, örgütlerin içinde yer aldıkları sosyal, siyasal ve 

ekonomik değerler sistemine uygun olarak değişim geçirmelerine karşılık gelir. Bir 

örgüt olarak partilerin kendisini çevreleyen kurumsal yapıya uyumlu hale gelmesi ile 

varlığını koruması arasında doğrusal bir ilişki söz konusudur. Bu nedenle partiye 

yönelen taleplere uygun değişim süreçlerinin çalıştırılması beklenecektir. Aksi halde 

parti üzerinde bir baskı oluşacak ve baskının sürekli hale gelmesi kurumsal çözülmeyi 

tetikleyerek meşruiyet kaybı yaşamasına neden olacaktır.  

Kurumsal çevreye uyum sağlayamayan partilerin karşılaşacağı meşruiyet krizi, 

partinin mevcut haliyle varlığını sürdürülmesinin mümkün olmadığı anlamına 

gelmektedir. Bu durumun aşılması için parti yönetiminin etkin bir değişim yaklaşımı 

geliştirerek kurumsal çevreye uyum sağlaması gerekmektedir.1040 Diğer siyasal 

aktörlerle birlikte kurumsal çevrede kabul görmüş kurallar ile değerlere uygun değişim 

yaklaşımlarının geliştirilmesi, iç ve dış zorlayıcı aktörlerden gelecek baskıyı kontrol 

altına alacak ve muhtemel çözülmelerin önüne geçilmesini sağlayacaktır.1041 

 
1039 Gürlek, a.g.e., s.395 
1040 Öztürk v.d., a.g.e., s.44; Daft, a.g.e., s.164; Gürlek, a.g.e., s.397; Öztürk v.d., a.g.e., s.39 
1041 Sabuncuoğlu-Tüz, Örgütsel Psikoloji, s.266-269 



 376 

Kurumsal çevrede yerleşik siyasal değerlere ve normlara uyumlanma arayışı, 

kurumsal çevrenin aktörleri ile devlet kurumları tarafından partinin kabul görmesi 

anlamında meşruiyet zeminini güçlendirecektir. Partinin meşru bir siyasal aktör olarak 

kabul edilmesini sağlayacak formüllerin üretilmesi, öncelikle parti yönetiminin 

sorumluluğu altında olduğu kabul edilmektedir. Bu görev kapsamında parti 

liderliğinin gerekli siyasal açılımları hayata geçirmekte yetersiz kalması, parti 

yönetimine karşı güçlü bir değişim baskısının oluşmasına neden olacaktır.1042  

Kurumsal çevreye uyumlanma arayışı açısından MGH’den AK Parti’ye geçiş sürecine 

baktığımızda, “muhafazakar demokrasi” siyasal kimliğinin bu arayışa karşılık geldiği 

görülmektedir. Ancak bu arayış AK Parti ile başlamamış, daha önce FP döneminde 

siyasal sistemle uyumlu olmak için bazı adımlar atılmıştır. MGH geleneğinin diğer 

partilerinde daha önce yer verilmeyen AB üyeliği, batıyla karşılıklı ilişkileri 

geliştirmek, rekabete dayalı demokratik siyaset anlayışı, temel hak ve özgürlüklerin 

batılı değerlerle ilişkilendirilerek sahiplenilmesi gibi argümanlar FP’nin programda 

yer almıştır.1043 RP’de siyaset yapmış kadroların da yer aldığı FP’nin ilan ettiği 

programdaki batılı değerlerle uyumlu siyasal yaklaşımlar, kurumsal çevreyle uyumlu 

bir siyasal kimlik üreterek kabul görme arayışının bir ifadesi olarak kabul 

edilmektedir.1044 Ancak bu arayış, FP’nin Anayasa Mahkemesi tarafından 

kapatılmasıyla sonuçsuz kalmıştır.1045 FP’nin parti programında siyasal sistemle 

uyumlu değerlere ve kavramlara atıf yapılması, kurumsal çevreyle uyumlu bir siyasal 

kimlik arayışının ilk adımı olarak kabul edilebilir. 

FP’nin kapatılması üzerine MGH geleneğinden ayrışarak kurulan AK Parti ile birlikte 

yeni bir süreç başlamıştır. Bu bağlamda MGH geleneğinden ayrışmak için kullanılan 

“Milli Görüş gömleğini çıkarmak” meteforundan anlaşılacağı üzere, AK Parti’nin 

 
1042 Sargut-Özen, Örgüt Kuramları, s.29; Greenwood-Hinings, a.g.e., s.1025; Özen, a.g.e., s.301-

303; 
1043 FP döneminde temel argümanlar seviyesinde yaşanan keskin dönüşümü Görüşmeci F şu şekilde 

ifade etmiştir: “Fazilet Partisi'nde bize dediler ki, Avrupa Birliği bundan sonra öveceksin...Parti 

kapanmadan bir ay evvel Avrupa Birliği siyonist örgüt; parti açıldı (Fazilet Partisi kuruldu) Avrupa 

Birliği iyi. Şimdi bu olmadı. İşte bu ne demek?” 
1044 Şen, AKP Milli Görüşçü mü?, s.18; Toprak, “Islam and Democracy”, s.183; Bekaroğlu, 

Siyasetin Sonu, s.27, 86, 94 
1045 Ağırbaş, Milli Görüş Siyaseti, s.47,145-149; Güney-Başkan, a.g.e., s.269 



 377 

kurucuları her açıdan yeni ve meşru bir siyasal kimlik üretme çabasına girmiştir.1046 

AK Parti’nin kurucuları, MGH’nin “biz ve onlar” yaklaşımına sahip ayrıştırıcı 

nitelikteki siyasal yaklaşımından uzaklaşarak, daha kuşatıcı ve kapsayıcı bir siyasal 

söylem geliştirmeye özen göstermiştir.1047 Bu kapsamda, siyasal sistemin değerleriyle 

uyumlu yeni bir kurumsal kimliğin ifadesi olarak “muhafazakar demokrasi” siyasal 

söylemi geliştirilmiştir. Böylece ülkedeki tüm eğilimlere eşit mesafede duran, seçmen 

kitlesinin kendini konumlandırırken zorlanmayacağı, kuşatıcı, siyasal alanının 

geleneksel tartışmalarından ve ideolojik pozisyonlardan uzak bir yaklaşım, 

muhafazakar demokrasi siyasal kimliği ile hayata geçirilmeye çalışılmıştır. 

Dini argümanları kullanarak artık Türkiye’de siyaset yapılmasının mümkün 

olmadığını gören AK Parti yöneticileri, muhafazakar demokrasi söylemiyle hem 

kurumsal çevreyle hem de evrensel değerlerle uyumlu bir siyasal kimlik geliştirme 

iradesini ortaya koymuştur.1048 Bu siyasal söylem, MGH’de yaşanan kopuşun 

derinliğini ve bu gelenekten ayrışarak kurulan AK Parti’nin siyasal hedeflerin mevcut 

siyasal partilerden köklü bir şekilde farklı olduğunun göstergesi olmuştur. Bu 

çerçevede muhafazakar demokrasi siyasal kimliğiyle AK Parti, merkez siyasal elitleri 

karşısında meşru bir siyasal aktör olarak kabul görme arayışını kurumsal olarak 

temellendirmiştir.  

Yeni siyasal söylemin ikili çağrışımıyla, hem seçmen kitlesi nezdinde hem de 

kurumsal çevreye karşı meşru bir kimlik arayışı güçlendirilmeye çalışılmıştır. Tanımın 

ilk kavramıyla toplumun geleneksel değerlerine saygılı olunacağı, demokrat tanımıyla 

ise evrensel siyasal değerlerle uyumlu olmanın öncelendiği mesajı verilmektedir.1049 

Muhafazakar demokrasi söylemi, geniş bir seçmen kitlesine ulaşma hedefiyle, 

toplumun kültürel ve geleneksel hassasiyetlerini gözetmesiyle, mevcut kurumsal 

değerlere saygılı olduğu mesajıyla ve küresel değerlere uyum gösterileceğine yönelik 

çağrışımıyla, AK Parti için stratejik bir role sahip olmuştur. Partinin önemli isimlerinin 

MGH kökenli olmaları nedeniyle siyasal elitlerde oluşacak önyargıları yönetme ve 

 
1046 Çandar, “Turkey’s 2002 Elections”, s:252; Çınar, Siyasal Bir Sorun Olarak İslamcılık, s.114-

115; Akdoğan, AK Parti ve Muhafazakar Demokrasi, s.149 
1047 Çınar, “AKP ve İslami Hareketler”, s.311;  
1048 Akdoğan, a.g.e., s.125 
1049 Keyman, “AKP ve Muhafazakar Demokrasi”, s.3; Türk, “Üçüncü Yol Kurgu ve AKP”, s.36 



 378 

meşru bir siyasal aktör olarak kabul görme arayışı, bu stratejik rolün sınırlarını tayin 

etmiştir. Bu bağlamda bu siyasal söylemi, AK Parti’nin güncel ve makul bir siyasal 

alanı hedeflediğinin ilanı olarak özellikle ilk kuruluş döneminde stratejik bir seçim 

olmuştur.1050 

MGH geleneğinden ayrışmak ve siyasal alanda yeni ve müstakil bir siyasal kimlik 

üretmek için muhafazakar demokrasi söyleminin parti kurucuları tarafından 

kullanıldığı hususu tüm görüşmeciler tarafından teyit edilmiştir. MGH’nin geleneksel 

olarak kullandığı “biz ve onlar” söylemine karşı, AK Parti’nin merkez siyasal çevreye 

uyumlanma arayışında seçmenin tamamına temas etmek ve “kuşatıcı ve sahiplenici” 

bir siyasal kimlik inşa etmek için “muhafazakar demokrasi” söyleminin geliştirildiği 

görüşmeciler tarafından belirtilmiştir. Bu siyasal kimliğin üstlendiği rol ve partinin 

seçmenlere mesajlarını iletmek için bu söylemin nasıl işleve sahip olduğuna dair 

görüşmecilerin yaptığı tespitlerin bazıları şunlardır; 

Görüşmeci A: “AK Parti'nin isminin yanında  bizim kimliğimiz ne olacak? 

Muhafazakarlık bütün değerlere saygılı olmak, milli, manevi değerler veya toplumsal, 

insani değerler veya evrensel değerler yerine göre. İkincisi de demokrasi ortak 

paydamız bizim. Herkes için demokrasi ve demokrasinin olmazsa olmaz kuralları.” 

Görüşmeci C: “AK Partiyi kurarken biz mesajımızı yüzde yüze iletmekti bütün 

mücadelemiz. O zamanki seçilen sloganların tamamı da pozitiftir. Yani "her şey 

Türkiye için, aynı sazın teliyiz, aynı dağın yeliyiz" gibi "durmak yok yola devam". 

Görüşmeci D: “AK Parti'yi kuranlar  diyordu ki, bir siyasi parti toplumun tamamından 

oy istemelidir. Ancak o zaman bir parti olabilir, ancak o zaman iktidar şansı açılabilir. 

O zaman tüm seçmenden oy istenecekse gerek dili, gerekse davranışları tüm kitleye en 

azından ters gelmeyecek normlarda olmalıdır… 

AK Parti kesinlikle biz ve onlar demedi. Ama Milli Görüş'te bu karşıtlık söylemi netti. 

Erbakan'ın söyleminde dünyada iki tür insan vardır: Milli görüşler ve Milli görüşçü 

olacak olanlar.” 

Görüşmeci F: “Yeni bir yola çıkmışsınız. Bir ad vereceksiniz. İşte hem demokratik 

dünyaya, yabancı ülkelere ve içerideki belli bir kesime bir de dindarlara bir şey 

diyeceksiniz. İşte muhafazakar kavramıyla kendi seçmeninize; öbürüyle de (demokrasi) 

genele.” 

Görüşmeci G: “Merkez partisi demişiz; milletvekili adaylarında, belediye 

başkanlarında, partinin genel idare kurulunda, kabinede hepsinde bu merkez partisi 

olma konumunu sadece lafta kalmamış, göstermiştir… 

 
1050 Aras, “Türkiye’de Siyasal İslam Üzerine Dört Eleştirel Varsayım”, s.28; Keyman, a.g.e., 
25.01.2004; Heper-Toktaş, a.g.e., s.179; Dursun, “Türk Muhafazakarlığı”, Yeni Şafak, 13.01.2004 



 379 

Biz zaten "gömleği çıkarttık" demedi mi Cumhurbaşkanımız? Biz yepyeni bir gömlek 

giydik.” 

Görüşmeci İ: “Adalet ve Kalkınma Partisi mesela muhafazakar demokrasi diye bir 

söylem geliştirmişti. İşte bu muhafazakar demokrasinin bu muhafazakar tarafı bizim 

Fazilet Partisi geleneğinden geliyordu. Demokrasi tarafı da işte bu yeni açılımdı diyelim 

istiyorsanız… 

AK Parti, Fazilet Partisi'nden ayrıştığı zaman bir şey söylemesi lazım. Ne söyleyecek, 

niye ayrıştı? Yaptığı vurgu tamamen demokrasiydi ki biz aynı şekilde teşkilatlarda 

çalışırken hep aynı vurguyu yaptık kendi teşkilat mensuplarımıza.” 

Görüşmeci J: “Hatta söylem olarak yani milli görüş gömleğini çıkarmak söylemini de 

düşünürseniz bu siyaset tarzıyla biz devam edemeyeceğiz…milli görüşe karşı 

muhafazakar demokrasi kavramını koyarak biraz daha geniş tabana yayılmış 

oluyordu…Milli görüş dediğin zaman belli bir zihniyete mensup insanlara hitap eden 

bir siyasi parti gibi ama muhafazakar demokrat dediğiniz zaman Demokrat Parti 

geleneğinden beri gelen liberalleri, bir kısım farklı düşünce yapısında olan insanları da 

bünyesinde barındırabilecek bir açılıma dönüşmüştür… 

Milli görüş gömleğini çıkarmak söylemini de düşünürseniz bu siyaset tarzıyla biz 

devam edemeyeceğiz…muhafazakar demokrasi kavramını yani bunu milli görüşe karşı 

muhafazakar demokrasi kavramını koyarak biraz daha geniş tabana yayılmış 

oluyordu… 

AK Parti farklı bir siyaset tarzı dediğimiz gibi baştan beri toplumun geniş kesimlerine 

hitap eden bir üslup yakaladı. Doğrusunu yaptı. Dışarıya açıldı.” 

Görüşmeci K: “Milli Görüş hareketi çok net bir İslami harekettir. AK Parti de, bu 

hareketin özellikle Fazilet Partisi'nin kurulmasıyla karşı karşıya kaldığı 

ötekileştirilmeden ve kullandığı söylemden kurtularak muhafazakar demokrat kimliğine 

bürünmüştür…Milli Görüş içerisinde ilk defa açılım sağlayan bir hareket olarak AK 

Parti ortaya çıktı. Ve ilk gün söylemiyle güçlü duruşunu ortaya koydu. AK Parti 

muhafazakar demokrat söylemini kullanarak aslında 1994, 1995 seçimlerinde seçim 

kampanyasında kullandığı üslubu sürdü. Partinin merkezi haline getirdi. Nedir bu? 

Toplum içerisindeki bütün katmanlara, sınıflara hitap eden; aynı zamanda dünyayı 

okuyan, dünyayla olan ilişkilerini de gerekli şartları sağlayarak yerine getirebileceğini 

inanan, kavgayla bu işlerin yürütülemeyeceğini bilen ve demokrasiyi içselleştiren bir 

anlayışla yola çıktığı için başarılı oldu ve farkını ortaya koydu.”  

Görüşmeci N: “Çünkü Milli görüş tabanının AK Parti'ye getirdiği oy yüzde yirmidir, 

yirmi üç. Şimdi eğer siz aynı çizgi diye ilan etseydiniz oyu beş, altı arttırabilirdiniz ama 

Türkiye'nin birinci partisi olması için diğer görüşlerdeki seçmenleri de partinin 

şemsiyesi altında toplamanız gerekiyor. Bunun için de en büyük şemsiye oydu 

(Muhafazakar demokrasi).” 

Muhafazakar demokrasi söylemine ilişkin görüşmeciler tarafından dile getirilen 

görüşlerde ön plana çıkan unsurları şu şekilde özetleyebiliriz; 



 380 

• Milli, manevi ve toplumun geleneksel değerleri ile evrensel siyasal ilkelerle 

uyumlu olmanın güçlü bir ifadesi,  

• Toplumun tüm kesimlerine seslenen ve geniş bir tabandan oy almayı 

sağlayacak bir formül,  

• Biz ve onlar söyleminin yerine kuşatıcı ve birleştirici bir yaklaşımın ilanı,  

• Hem ülkedeki kurumsal çevrenin aktörlerine hem de uluslararası çevrelere bir 

arada mesaj veren bir yaklaşım,  

• Milli görüş gömleğini çıkarma meteforuyla ifade edildiği üzere MGH 

geleneğinden ayrışmanın açık bir ilanı,  

• MGH geleneğinin karşılaştığı ötekileştirmeyle karşılaşmayacak bir siyasal 

açılım ile meşru bir kimlik arayışı,  

• Toplum bütün katmanlarına ve sınıflara hitap eden bir söylem,  

• Dünyayı okuyan ve dünyayla olan ilişkileri geliştirecek şartları sağlayacağına 

yönelik beklentinin ifadesi. 

Görüşmecilerin yaptıkları tespitlerinde açıkça görüldüğü üzere muhafazakar 

demokrasi söylemi, Milli Görüş geleneğinden ayrışmanın net bir ifadesi olarak 

üretilmiştir. Böylece AK Parti kamuoyuna kendi farkını anlatırken eski siyaset 

anlayışının temsil ettiği ideolojik kimliklerden uzaklaşmış, güncel ve pragmatik bir 

seçim yaptığını göstermiştir. Dini içerikli siyasal söylemleri kullanan MGH 

geleneğinden ayrışan AK Parti, kendini konumlandırdığı siyasal farklılaşmanın temel 

göstergesi olarak bu söylemi kullanmıştır.   

Geniş seçmen kitlesine ulaşma imkanı, partinin farklılaşan hedeflerine uyumu, bu 

partiye ön yargıyla yaklaşma ihtimali olan kesimlere karşı yeni ve meşru bir kimlik 

üretme iradesine yaptığı vurgu, geleneksel değerlerin yanında evrensel siyasal ilkeleri 

sahiplenen içeriğiyle “muhafazakar demokrasi söyleminin AK Parti için stratejik bir 

seçim” olup olmadığına dair yöneltilen soruya görüşmecilerin 13’ü, bu söylemin 

stratejik bir seçim olduğunu teyit etmiştir. Bu bağlamda söylemin stratejik önemine 

dair bazı görüşmeciler şu yorumları dile getirmiştir; 

Görüşmeci A: “Bunların hiçbirisinin Refah'ta, Fazilet'te olması mümkün değildi…Biz 

farklıyız. Farklı olduğumuzu tüzüğümüze yazıyoruz, kurucu ekibimiz de bunu 

gösteriyor.” 



 381 

Görüşmeci D: “Evet, stratejik bir yaklaşımdır…Müslüman demokrat diyemediği için 

hem yasalar nezdinde hem de toplumsal tepkiden çekindiği için muhafazakar demokrasi 

diyor. Bir iddiası var ya, bütün herkes Türkiye'ye hitap edecek. Eğer Müslüman 

demokrat derse bu iddiasını gerçekleştiremeyeceğini gördüğü için yani bütün 

Türkiye'ye hitap edemeyeceği için bir şey izah etmesi lazımdı…Yani Müslüman'ım 

demektense muhafazakarım demiştir insanlar.  AK Parti daha önce söylediğimiz gibi 

iki unsurdan kuruluyor; milli görüş kökeninden gelen dava takipçileri, tanım onlar için 

problem değil; ikinci unsur olan rasyonel bir çıkarım sonucu AK Partili olanlar için de 

bu tanımın zorlayıcı bir tarafı olmaması lazımdır. Onun için tanımın muhafazakar 

demokrat olması gerekiyordu. Bu anlamda stratejik bir isimdir.” 

Görüşmeci E: “Seçimlerden sonra AK Parti’nin MGH’nin devamı olduğu ithamına 

karşı oluşturulan bir söylemdi. Yani, “MGH ile bir ilgimiz yok ama muhafazakarız ve 

demokratız” denmek istendi diye düşünüyorum…Kendi lehine değil ama ülkenin, 

milletin lehine olması için AK Parti “muhafazakar demokrasi” söylemini kullanmış, 

muhafazakarlığın ve demokrasinin bir arada olabileceğini güzel bir şekilde ortaya 

koymuştur.” 

Görüşmeci F: “AK Parti'de bir şey söylemesi lazımdı ve şunu ispatlaması lazımdır. 

Ben onların devamı değilim. Bunu derken ben Milli Görüşçü değilim, demiş olmuş 

oluyordu. Hatta Cumhurbaşkanı Tayyip Bey daha ileri giderek "Milli Görüş gömleğini 

çıkarttık" dedik.” 

Görüşmeci H: “Tayyip Erdoğan dedi ki, biz Milli Görüş gömleğini çıkardık. Evet 

eskimişti. Yine aynı marka gömleği ütülü, yıkanmış olarak giydik.” 

Görüşmeci K: “Milli Görüş Hareketi çok net bir İslami harekettir. AK Parti de, bu 

hareketin özellikle Fazilet Partisi'nin kurulmasıyla karşı karşıya kaldığı 

ötekileştirilmeden ve kullandığı söylemden kurtularak muhafazakar demokrat kimliğine 

bürünmüştür…  

Stratejik bir yaklaşımdır. Yani bir İslamcı bir dilli muhafazakar ve demokrasi 

söylemiyle değiştirmiştir. Muhafazakarlıkla kendi kitlesine hitap ederken demokratlıkla 

da batıya hitap ediyor; stratejiktir çok net olarak.” 

Görüşmecilerin cevaplarında ön plana çıktığı üzere;  

• Türkiye’deki siyasal alanda MGH partilerinin ürettiği tarihsel bakiyenin 

muhtemel olumsuz etkilerinden kurtulmak,  

• Muhafazakar demokrasi söylemiyle çok daha geniş toplumsal alana temas 

ederek seçmen desteği kazanmak,  

• MGH geleneğinin başından beri merkeze aldığı dini içerikli söylemlerin 

yerine, değişimden yana bir tutumla kültürel ve geleneksel değerlerin 

önemsendiğine dair net bir mesaj vermek,  

• MGH geleneği ile AK Parti arasında bir ilişkilendirme yapılmasına engel 

olmak,  



 382 

• Siyasal meşruiyet tartışmalarına konu olmaktan uzak durmak, 

• İktidar beklentisinin karşılanması ve kurumsal çevreye uyumlanma arayışında 

ihtiyaç duyulan siyasal manevra alanını vermesi bakımından bu siyasal söylem 

stratejik bir seçim olarak kullanılmıştır.  

Kurumsal çevreye uyum sağlamak ve buradan partiye yönelen değişim beklentilerini 

karşılamak siyasal partiler için temel meşruiyet kaynağıdır. Türkiye’de siyaset yapmak 

için yola çıkan ve partileri devletin kurumları tarafından sürekli kapatılan bir 

gelenekten ayrışan AK Parti’nin siyasal öncelikleri arasında “meşruiyet” sorununa yer 

vermesi beklenmelidir. Bu yaklaşımla görüşmecilere yeni bir siyasal kimlik olarak ilan 

edilen muhafazakar demokrasi tanımının, merkez iktidar elitleri nezdinde meşru bir 

siyasal aktör olma arayışında ne ifade ettiği özellikle sorulmuştur. 11 görüşmeci bu 

soruya açık bir şekilde “evet” cevabını verirken diğer üç kişi ise soruya “kısmen evet” 

cevabını vermiştir. Bu çerçevede bazı görüşmecilerin yorumları şu şekildedir; 

Görüşmeci A: “Zaten şu çabanın içindeydik; Fazilet Partisi gibi olduğumuzu düşünerek 

bizi kapatmasınlar; biz farklıyız. Farklı olduğumuzu tüzüğümüze yazıyoruz, kurucu 

ekibimiz de bunu gösteriyor; dolayısıyla bize bir kapatma davası açamazsınız demek 

istedik. 

Görüşmeci C: “Partinin kapatılması (karşısında) haklı olmanız bir şey ifade etmiyor; 

mazeret yok. Siz partinizi bir şekilde kapattırmayacaksınız. Ya da kapattırma 

sebeplerini ortadan kaldırmak için mücadele edeceksiniz.” 

Görüşmeci D: “(Muhafazakar demokrasi söylemi, laik Kemalist siyasal çevreye karşı 

AK Parti'nin meşruiyet arayışının bir yansıması olarak gündeme getirilmiştir, diye bilir 

miyiz?) Tabii, bir kalkandır, dalga kırandır. Bir ön savunma hattı gibidir.”  

Görüşmeci E: “Seçimlerden sonra Ak Parti’nin MGH’nin devamı olduğu ithamına 

karşı oluşturulan bir söylemdi. Yani, “MGH ile bir ilgimiz yok ama muhafazakarız ve 

demokratız” denmek istendi diye düşünüyorum.” 

Görüşmeci F: “AK Parti'de bir şey söylemesi lazımdı. ve şunu ispatlaması lazımdır. 

Ben onların devamı değilim. Bunu derken ben milli görüşçü değilim, demiş olmuş 

oluyordu. Hatta Cumhurbaşkanı Tayyip Bey daha ileri giderek "Milli Görüş gömleğini 

çıkarttık" dedik.” 

Görüşmeci K: “AK Parti de, bu hareketin özellikle Fazilet Partisi'nin kurulmasıyla 

karşı karşıya kaldığı ötekileştirilmeden ve kullandığı söylemden kurtularak 

muhafazakar demokrat kimliğine bürünmüştür… 



 383 

Siyasal çevreye karşı meşruiyet arayışının bir yansıması olarak stratejik 

olarak gündeme getirilmiş, partinin temel politikası haline getirilmiş sonrasında da 

ihtiyaç kalınmamış bir argümandır.” 

Görüşmeci M: “Bunun için de o günün şartlarında establishment’ın (devletin 

yönelimini/yapısını belirleyen gücün) yeni bir engellemesiyle karşılaşmamak için yeni 

bir tanımlama gerekliydi. Onun için hem merkez sağ yani muhafazakar olarak 

nitelendirilir merkez sağda bir yerde konumlanmak ve onun da yenilikçi bir imgesini, 

imajını vermek için bir demokrasi atfıyla muhafazakar demokrasi söylemi buradan 

doğmuştur.” 

Yukardaki görüşmeci yorumlarında ifade edildiği üzere, muhafazakar demokrasi 

söyleminin birbirini tamamlayan üç fonksiyonu ön plana çıkmaktadır:  

• MGH geleneğinden ayrışarak kurulan AK Parti’nin yeni ve farklı bir siyasal 

kimlik üretme iradesinin ifadesi,  

• Evrensel değerlere sahip bir çağrışımın yanında “muhafazakar” kavramıyla 

geleneksel ve kültürel değerleri önemsenmesi,  

• Siyasal çevreye hakim merkez iktidar elitleri ile siyasal alanın sınırlarını tayin 

eden devlet kurumları karşısında meşru bir siyasal aktör olma arayışı.  

Tarihsel olarak kurumsal çevre karşısında MGH partilerinin karşılaştıkları meşruiyet 

bunalımının aşılmaması, FP ile birlikte parti yönetimi üzerinde bir değişim baskısı 

üretmiştir. Siyasal çevreye uyumlanma beklentisinin ürettiği meşruiyet krizi MGH 

geleneği içinde çözülememiştir. Bu gelenekten net bir şekilde ayrışmaya odaklanan 

AK Parti kurucuları, bu krizi aşmak için muhafazakar demokrasi söylemini 

geliştirmiştir.  

Teorik çerçeve ve literatür verileri ile derinlemesine mülakatlarda ulaşılan görüşmeci 

yorumları ışığında, çalışmada ulaşılan bulgular sonuç bölümünde özetlenecektir. 

 

 

 

 



 384 

SONUÇ 

İslamcılık düşüncesi, savunduğu siyasal ve sosyal öncelikler, odaklandığı ilkeler ile 

MGH partileri üzerinden siyasal yaşamdaki etkisini günümüze kadar sürdürmüştür. 

Bu çalışmada İslamcılık siyaseti ile MGH geleneğinde kurulan partiler ve AK Parti 

arasındaki ilişki, tarihsel süreç, kurumsal değişim, süreklilik ve ayrışma ekseninde 

incelenmiştir. 

İslamcılık siyaset geleneği, Osmanlı’nın son döneminde gündeme gelen siyasal ve 

sosyal modernleşme projesine karşı, alternatif bir siyasal kurumsallaşma arayışının 

temsilcisi olmuştur. Bu doğrultuda bazen geleneksel kavramlar yeniden tevil edilerek, 

bazen Batının kültürel etkisiyle gündeme gelen modern kavramlar kullanılarak bu 

arayış bağlamında kurumlar yeniden yorumlanmaya çalışılmıştır.  

İslamcılığın ortaya çıktığı dönemden Cumhuriyet dönemine, İslamcılığın etkisiyle 

oluşan kurumsal yenilenme arayışının gelişimine baktığımızda üç boyut ön plana 

çıkmaktadır: 1-Osmanlının son döneminde siyasal sisteminde yaşanan meşruiyet 

bunalımını çözmek için İslami değerleri kullanarak kurumsal sistemi yeniden 

yorumlama çabası, 2-ilk çabanın tamamlayıcı unsuru olarak klasik kurumların 

restorasyonu üzerine inşa edilecek yeniden kurumsallaşma çabası, 3-Cumhuriyet 

rejimiyle birlikte yoğunlaşan kurumsal baskılardan kaynaklı gündeme gelen meşruiyet 

ve katılım krizini çözmek için yeni bir siyasal kurumsallaşma arayışı. 

Çok partili döneme kadar meşru bir alan üzerinden sisteme entegre olamayan 

İslamcılık siyaseti, DP iktidarıyla başlayan siyasal atmosferden istifade ederek katılım 

krizini çözmek için mevcut siyasi partilerde yer almaya çalışmıştır. Bu bağlamda dini 

değerleri önemseyen isimler tarafından AP’de siyasal temsil imkanları zorlanmış 

ancak buna uygun bir ortamın olmadığı anlaşıldığında farklı bir kurumsallaşma arayışı 

söz konusu olmuştur. Bu arayış bağlamında Milli Görüş Hareketi olarak tanımlanacak 

geleneğin ilk partisi MNP Erbakan’ın liderliğinde kurulmuştur.  

Cumhuriyet dönemindeki kurumsal baskının ürettiği katılma krizini çözmek için 

İslamcı siyaset geleneğinin yöneldiği alternatif kurumsallaşma arayışı bakımından 

MNP’nin kurulması önemli bir gelişmedir. İslamcılık ile MGH geleneği arasında 



 385 

arasındaki ilişki, benzer siyasal referanslara sahip olmaktan kaynaklanmaktadır. 

Organik bir ilişki ya da kurumsal bir devamlılıktan ziyade, MGH’nin kullandığı 

siyasal referanslar ile İslamcılık düşüncesi arasında temas noktaları mevcuttur. Bu 

bağlamda İslamcılık siyaseti ile MGH geleneği arasındaki ilişkiye baktığımıza;  

1- İttihad-ı İslam düşüncesi ile İslam kardeşliği söylemindeki benzerlik,  

2- İslamcılığın dini referanslarla kendisini konumlandırması ile MGH’nin milli 

görüş kavramı üzerinden dini içerikleri istikrarlı bir şekilde kullanması,  

3- İslamcılığın Osmanlı’nın kurumsal olarak başarılı olduğu dönemlerin gücünü 

yeniden inşa etme arayışı ile MGH’nin şanlı tarih vurgusuna siyasal 

söyleminin merkezinde yer vermesi ve şanlı tarihin yeniden canlandırılacağı 

vaadinde bulunması,  

4- İslamcılık siyasetinin dini değerleri korumak kaydıyla Batının tekniğini 

transfer ederek maddi kalkınmayı gerçekleştirme politikası ile MGH’nin milli 

ve manevi değerlere sahip çıkarak ağır sanayi hamlesi söylemi arasındaki 

benzerlikler bu iki yapı arasındaki benzerliklere işaret eden göstergelerdir. 

AK Parti ile İslamcılık siyaset geleneği arasındaki süreklilik ilişkisine baktığımızda 

ise dört özelliğin ön plana çıktığı görülmektedir;  

1- Devlete merkezi bir önem atfedilmesi,  

2- Kalkınmacı ekonomi ve sanayi politikasının hedeflenmesi,  

3- Dönemi içerisindeki mevcut siyasal eğilimlerden ayrışarak yeni ve farklı bir 

siyasal kimlik/düşünce üretme arayışı, 

4- İdeolojik bütünlükten uzak, güncel ihtiyaçlara göre şekillenen pragmatik ve 

eklektik bir siyasal söyleme sahip olunması.  

Gerek MGH ile İslamcılık arasındaki benzerlikler, gerekse AK Parti ile İslamcılık 

arasındaki süreklilik unsurları, çalışmanın tarihsel karşılaştırmalı araştırma yöntemiyle 

ulaşılan verileri olarak karşımıza çıkmaktadır. Bunun yanında görüşmecilerin 

İslamcılık siyasetine yönelik dile getirdikleri yorumlar da, siyasal tarihsel süreçte 

öncelikleri ve siyasi yaklaşımlarıyla İslamcı siyaset geleneği ile bu iki siyasi yapı 



 386 

arasında bir süreklilik ilişkisi olduğuna işaret etmektedir. Çalışmanın bu bulguları 

kapsamında “MGH partileri ile AK Parti, İslamcılık siyaset geleneğinin bir 

parçasıdır.”  

İslamcılık ile MGH ve AK Parti arasındaki ilişki analizinin yanında çalışmada 

tartışılan ikinci konu, MGH’de yaşanan ayrışma süreci dinamikleri ile AK Parti’nin 

kuruluşu arasındaki ilişkidir. Bu bağlamda ayrışmanın tarihsel arka planını anlamak 

için MGH partileri ile kurumsal çevrenin aktörleri arasındaki meşruiyet ilişkisinin 

geliştiği tarihsel süreç önem arz etmektedir.  

MGH geleneğinin kurumsallaşması, 1970’li yıllardan itibaren Erbakan liderliğindeki 

aktörlerin bağımsız kurumsal yapılarla siyasal sistemle bütünleşme çabasının zemini 

olmuştur. Anadolu merkezli tüccar ve girişimci sınıf ile kırsaldan şehre göç eden yeni 

sosyo-ekonomik kitle, MGH partileri içinde örgütlenmiştir. Bu bağlamda Türk siyasal 

yaşamında muhafazakar kitlenin katılım krizini aşmak için kurulan MNP, aynı 

zamanda İslamcı geleneğin son bir asırdır yaşadığı kurumsal meşruiyet arayışı 

bakımından da önemli bir merhale olmuştur. Bu açıdan MNP, bir taraftan dini 

grupların Türkiye’deki kurumsal siyasal sisteme entegre olmasını sağlarken, diğer 

taraftan bu partiyle oluşan sosyo-kültürel atmosfer Türkiye’de İslami grupların 

gelişimini önemli ölçüde etkilemiştir. 

Kurumsal çevre tarafından kabul gören bir siyasal aktör olma unsuru, Yeni 

kurumsalcılık bağlamında temel bir meşruiyet zeminidir. Bu doğrultuda siyasal 

meşruiyet arayışının iki temel hedefi vardır: Siyasal kurumsal yapıya hakim otorite 

tarafından kabul görmek ve seçim yarışında geniş bir halk desteği kazanmak. MSP’nin 

1977 genel seçimlerinde ülke barajını geçerek hükümet ortağı olacak kadar seçmen 

desteğini kazanması ikinci unsur bakımından; devamla CHP ile koalisyon 

hükümetinin ortağı olması ise ilk unsur bakımından MGH geleneğinin kurumsal çevre 

karşısındaki meşruiyet arayışının bir göstergesi olmuştur. 

Kurumsal çevrede hakim olan değerlere uyum sağlama yetkinliği, örgütlerin meşruiyet 

kazanmaları için zorunlu görünmektedir. Partiler hem kurumsal çevredeki norm ve 

değerlere uyum sağlayarak, hem de kabul görmüş diğer kurumsal aktörlere benzeşerek 



 387 

meşruiyet kazanacaktır. MSP ile üretilmeye çalışılan meşruiyet zemini 12 Eylül askeri 

darbesiyle kesintiye uğramıştır. Bu çerçevede darbenin etkisi altında şekillenen siyasal 

kurumsal çevrede yaşanan değişim, tüm siyasal atmosfer gibi MGH geleneğini 

etkilemiştir. Bu etki altında MGH geleneği, 80’lerin başında yeniden normalleşmeye 

başlayan siyasal kurumsal çevrede yer almak için RP’yi kurmuştur. 

Geçmişte verilen siyasi kararların güncel siyasal tercihler üzerinde belirleyici bir etkisi 

olduğunu görülmektedir. Patika bağımlılığı olarak kavramsallaştırılan bu yaklaşıma 

göre, tarihin herhangi bir döneminde siyasal aktörler tarafından alınan kararlar ya da 

uygulamalar, daha sonra gelecekler için takip edilecek bir rotaya dönüşecektir. Bu 

kapsamda MGH geleneği içerisinde MNP ve MSP’nin kapatılmasının ardından 

RP’nin kurulması, kurumsalcılığın bu yaklaşımı bağlamında bir patikaya karşılık 

gelmektedir.  

MGH geleneğinin bir parçası olarak RP, devlet organlarından gelen baskılar ile 

kurumsal çevredeki yerleşik kurallara uyumlanma üzerinden siyasi elitler karşısındaki 

meşruiyet krizini aşamamıştır. Bir entegrasyon krizi olarak ortaya çıkan bu durumu 

karşısında RP, Cumhuriyet rejiminin temel değerlerinin hakim olduğu kurumsal 

çevreyle uyumlu bir kimlik üreterek meşru bir aktör olma arayışına girmiştir. Bu 

bağlamda örgütlerin eylem ve uygulamalarıyla kurumsal çevredeki normlarla 

uyumlanamaması halinde derinleşen meşruiyet krizi, MGH partilerinin süreklilik 

kazanmasının önündeki en büyük engel olmuştur. Bu krizin yönetilmesi sorumluluğu 

öncelikle parti yönetiminden beklenmektedir. Bu bağlamda kurumsal çevredeki 

normlara uyumlanarak partinin meşruiyetlerini güçlendirmek, örgüt varlığının 

devamını sağlayacak politik açılımı gerçekleştirmek parti liderliğinden beklenecektir. 

MGH’nin geleneksel liderliği, bu uyumlanma sorumluluğu kapsamında parti 

kapatmaların önünü alacak siyasal açılımları gerçekleştiremediği için eleştirilmiştir. 

Bu çerçevede RP’nin koalisyon ortağı olarak iktidar döneminde karşılaştığı Susurluk 

kazası, Aczimendilerin kamuoyunu meşgul etmesi, Sincan olayları başta olmak üzere 

28 Şubat postmodern askeri darbe krizi parti liderliği tarafından yönetilememiştir.  

Ardı sıra yaşanan bu siyasi çalkantılar, dışarıdan gelen baskılar ve oluşan yeni 

beklentilerin karşılanamaması, MGH geleneğinde kurumsal bir çözülme başlatmıştır. 



 388 

Meşruiyet krizine dönüşen bu çözülme, partinin kurumsal çevreden dışlanmasına 

neden olmuştur. Merkez siyasal elitlerin RP’nin siyasal sisteme uyumlanmasını 

engellemesi ve buna mukabil parti liderliğinin de bu krizi aşacak alternatif siyasal 

açılımları üretememesi, 28 Şubat postmodern askeri darbesinin tetiklediği meşruiyet 

kriziyle birlikte varlık sorununa dönüşmüştür. MGH geleneği bu gergin süreçte yeni 

bir müdahaleye muhatap olmuş ve RP laiklik karşıtı eylemlerin odağı olmak iddiasıyla 

kapatılmıştır. 

MGH geleneği sürdürmek için kurulan FP, yaşanmakta olan meşruiyet krizini çözecek 

yeni bir açılım fırsatı olarak görülmüştür. Bu fırsatın önünün açılması için öncelikle 

parti liderliğinde bir değişimin olması beklentisi teşkilatlarda gündeme gelmiştir. 

Ancak değişimden yana yenilikçi grupların bu talebi geleneksel parti yönetimi 

tarafından karşılanmamıştır. Devlet kurumlarından gelen baskıların yanında, parti 

içinden gelen değişim talepleri kaynaklı baskılar da parti yönetimi tarafından doğru 

yorumlanmamıştır. Parti içinde barışçıl yollardan liderlik değişiminin önünün 

açılmaması, hem MGH’nin kurumsal çevreye uyumlanma yeteneğini kısıtlamış, hem 

de meşruiyet krizini güçlendirmiştir. 

Örgütleri kurumsal çevreye uyarlanabilirliği için önemli bir unsur olan kurucu 

liderliğin değişimine parti içinde izin verilmemesi bir yana, aynı zamanda Recai Kutan 

üzerinden emanetçi bir liderlik yaklaşımı uygulanmıştır. Partinin beklentileri 

karşılama yeteneğini geliştirecek bir husus olarak kurucu lider takımının değişimi 

yerine, geleneksel liderliğin güdümünde partinin yönetilmesi çabası teşkilatlardaki 

çözülme sürecini hızlandırmıştır. FP içinde “yenilikçi/gelenekçi” ayrışması şeklinde 

görünür olan bu çözülme, siyasal kurumsallaşmanın unsurlarından “tutarlılık ve birlik” 

bağlamında teşkilatları zayıf düşürmüştür.  

Bu çerçevede FP’de liderlik değişiminin yarışmaya açık olmaması, muhalif 

yaklaşımlara parti içinde olumlu yaklaşılmaması teşkilatlardaki birlik duygusunu 

zayıflatmıştır. Birlik duygusunun dağılması ve sorunlar karşısında farklılıkların ön 

plana çıkması örgüt içi tutarlılığı olumsuz etkilemiştir. MGH’de meselelere ilişkin 

farklı düşüncelerin artması, parti yönetiminin politikalarının sahiplenilmemesi, örgüt 

paydaşları arasındaki oydaşmanın zayıflaması MGH’deki ayrışma sürecini 



 389 

belirginleştirmiştir. Böylece partinin varlığını koruyabilmesi için ihtiyacı olan 

meşruiyet zemini, hem dış paydaşlar hem de iç paydaşlar nezdinde ciddi bir şekilde 

zemin kaybetmiştir.  

Bu ortamda çevreden partiye yönelen beklentiler ile değişim baskılarının parti liderliği 

tarafından çatışma çözüm yöntemiyle yönetilmesi beklenmektedir. Ancak ne siyasal 

sistemin aktörlerinden kaynaklanan ne de parti içi paydaşlar arasında gündeme gelen 

çatışmalar çözülebilmiştir. Erbakan başta olmak üzere partinin ilk kurucu kuşağının 

ortaya koyduğu performans iç ve dış paydaşlar tarafından yeterli görülmemiştir. 

Siyasal parti kurumsallaşmasının unsurlarından uyarlanabilirliğin temel şartlarından 

olan parti içinde barışçı yollarla lider değişimi olgusu ve partinin kaçıncı kuşak 

tarafından yönetildiği unsuru kapsamında MGH geleneğinde temel bir liderlik krizi 

gündeme gelmiştir.  

Erdoğan liderliğinde yenilikçi ekip tarafından kongre süreçlerini kullanarak yürütülen 

partinin liderliğini değiştirme çabası başarısız olmuştur. Barışçıl yollarla lider değişimi 

talebinin kongrede başarısız olması ve bundan sonra parti yönetiminin değişimden 

yana olan ekibe yönelik kullandığı dışlayıcı yaklaşım, yenilikçi grup için FP içinde 

köklü bir katılma krizine dönüşmüştür. Derinleşen bu katılım krizi, parti içindeki 

muhalif isimlerin yeni bir siyasal kimlik için yürüttükleri alternatif kurumsallaşma 

çalışmasını hızlandırmıştır. 

Siyasal partilerin ortaya çıkışını açıklayan bunalım yaklaşımının alt unsurları olarak 

meşruiyet ve katılma krizi, MGH’deki siyasal kırılmanın nedeni olmuştur. Bu 

bağlamda, MGH’nin kurumsal elitler karşısında meşru bir siyasal aktör olarak kabul 

görmemesi, geniş bir seçmen kitlesinin desteğini kazanacak kapsayıcı bir siyasal 

kimliğin üretilmemesi, teşkilatların motivasyonunu olumsuz etkileyen parti 

kapatmaların önlenememesi AK Parti’yi ortaya çıkaran krizlerin başında gelmektedir.  

Kurumsal değişim süreçleri, örgütlerin karşılaştıkları kritik kavşaklarda yaşanan 

krizlerin örgüt liderliği tarafından nasıl yönetildiğine bağlı olarak gelişmektedir. Bu 

bağlamda örgütlerin genel eğiliminin önceki siyasal kararların izini takip etmek 

yönünde olduğu görülmektedir. Bu kritik süreçlerde alınan kararların krizleri çözme 



 390 

yetkinliğinin zayıf kalması, liderliğe karşı güçlü bir itirazın oluşmasına neden 

olacaktır. İşte bu kritik anlar, kurumların ya da bireylerin siyasal kararlarını inşa 

ederken takip ettikleri patikayı sorgulamasına ve onu terk ederek farklı bir patikayı 

izlemeye başlamasına neden olacaktır. Kurumsalcılığın bu açıklama sistematiğiyle 

baktığımızda, MGH geleneğinin karşılaştığı kritik kavşaklardaki krizleri yönetmek 

için parti yönetiminin aldığı kararlar, teşkilatlar tarafından güçlü bir şekilde 

sorgulanmıştır. 

Uzun bir dönem bütünlüğünü korumayı başaran MGH’nin, önceleri kurumsal siyasal 

çevreden gelen, ardından parti içi paydaşların ürettiği beklentilerle artan değişim 

taleplerine uyumlanma noktasında gösterdiği zafiyete bağlı meşruiyet krizi, AK 

Parti’nin kurulduğu zemini ortaya çıkarmıştır. Bu bağlamda merkez siyasal elitlerin 

etkisi altında değişim talep ve beklentileri parti yönetimi tarafından anlaşılamamış, 

yeni açılımlarla bunlara karşılık vermek yerine merkeziyetçi liderlik yaklaşımıyla bu 

beklentiler ya görmezden gelinmeye ya da bastırılmaya çalışılmıştır. Bu ise MGH 

geleneğinde bir çözülme zemini üretmiş ve bu kritik kavşakta kurumsal bir kırılmaya 

neden olmuştur. 

Parti yönetiminin değişim taleplerine duyarsız kalması, hatta bunun ötesine geçerek 

bu talepleri bastırmaya çalışması, parti teşkilatlarında liderliğin sorgulanmasına neden 

olmuştur. Bu sorgulamaya eşlik eden çözülme süreci, parti içinde değişimden yana 

olan muhalif kitleyi konsolide etmiştir. Bu konsolidasyonun etkisiyle değişim 

beklentilerine cevap arayan kitle, Erdoğan’ın liderliği etrafında bir araya gelmiş ve 

yenilikçiler olarak adlandırılacak parti içi muhalefeti meydana getirmiştir. Yeni 

yönelim arayışının aktörü olarak ortaya çıkan yenilikçi grup, bu çözülme sürecini 

kullanarak alternatif bir siyasal kurumsallaşma üretmiştir.  

FP içerisinde yenilikçi grup ayrışması olarak görünür olan çözülme süreci, partide 

ikinci kuşak aktörleri temsil eden isimlerin daha geniş bir siyasal zemin üretme 

beklentisiyle güçlenmiştir. Belediyelerdeki hizmet anlayışının partinin destek tabanını 

genişlettiği tecrübe eden yenilikçiler, ideolojik tartışmalar yerine insanların gündelik 

sorunlarına çözüm üreten yeni bir siyasal yaklaşım geliştirilmesi için güçlü talepler 



 391 

dillendirmiştir. Bu talepler zemininde gelişen değişim söyleminin karşılık bulmaması, 

bu ayrışmayı kurumsal bir kırılmaya dönüştürmüştür. 

Tarihsel süreç analiziyle ulaşılan bu verilerin yanında, görüşmecilerle yapılan 

mülakatlarda ortaya çıkan yorumlarda da bu ayrışmanın izlerini görmek mümkündür. 

Bu kapsamda MGH ile AK Parti arasındaki çözülme sürecini yorumlayan 

görüşmeciler özetle şu unsurların çözülme sürecinde etkili olduğunu belirtmişlerdir:  

1- MGH liderliğinin “biz ve onlar” ayrımına dayalı keskin bir siyasal dil 

kullanması karşında, kuşatıcı bir siyasal söylem geliştirme isteği,  

2- Sınırlı bir seçmen kitlesini hedeflemek yerine, iktidara gelecek seçmen 

çoğunluğunu yakalayacak geniş bir siyasal meşruiyet kazanma arayışı,  

3- Eski siyasal tartışmaların parçası bir yönetim anlayışından uzaklaşarak, 

seçmen kitlesi nezdinde inandırıcı bir siyasal kimlik üretme arzusu,  

4- Parti liderliğinin mutlak hakimiyetine karşı, teşkilatlara açık katılımcı bir parti 

yönetimi kurma beklentisi,  

5- Dini çağrışımlara sahip bir siyasal dil yerine, kurumsal çevrede kabul görecek 

bir siyasal söylem geliştirme arayışı,  

6- Eski kalıplarla ilerlemek yerine, yeni beklentilere cevap verecek değişim 

düşüncesine açık olma gayreti,  

7- İdeolojik konumlamalardan uzak, pragmatik ve güncel ihtiyaçlara duyarlı bir 

siyasal yaklaşım geliştirme beklentisi,  

8- Milli görüş söylemindeki sınırlı vurguya karşın evrensel değerlerle uyumlu bir 

dil kullanma arayışı. 

Bu unsurlar bağlamında “MGH içerisindeki bir ayrışmanın sonucu olarak kurulan AK 

Parti, siyasal söylemi ve politik yönelimleriyle bu siyasal gelenekten net bir kopuşu” 

ifade etmektedir. 

AK Parti’nin ayrışma sürecinde diğer gelişmelerin yanında, özellikle meşruiyet krizini 

derinleştiren gelişmelerin etkisi büyük olmuştur. Çatışma yönetimi yaklaşımıyla siyasi 



 392 

partilerin kendisine yönelen talepleri cevaplaması ve karşılaştığı güncel sorunların 

üstesinden gelecek bir siyasal yetkinlik göstermesi beklenmektedir. Siyasi partilerin 

devamlılıklarını sağlayabilmek için teknik verimlilikten ziyade, siyasal sistemin temel 

aktörleri karşısında meşruiyete sahip olması elzemdir. Bunun için kurumsal çevredeki 

kabul gören kurumsal normlar ile kurallara uyumlanmaları gerekmektedir. Bu 

perspektiften bakıldığında, MGH partileri geleneksel olarak merkez siyasal elitler ile 

anayasal kurumlar karşısında sürekli bir baskı altında kalmıştır.  

Bu baskının en yüksek hissedildiği dönem 28 Şubat postmodern darbe süreci olmuştur. 

Bu sürecin bir parçası olarak 1997’de RP’nin kapatılması ve önde gelen parti 

yöneticilerinin siyasetten yasaklanması, bu geleneğin karşılaştığı en ciddi kriz 

olmuştur. MGH partileri daha önce de kapatılmayla karşılaşmıştır. Ancak, kurumsal 

olarak yaygınlaşmadan ve net bir siyasal kimliğe dönüşmeden daha birinci yılında 

kapatılan MNP ile 12 Eylül askeri darbesinin tüm siyasal aktörlere yönelen baskıyla 

MSP’nin kapatılması ile RP’nin kapatılması arasında ciddi bir fark söz konusudur. 

1995 genel seçimlerinde altı milyon seçmenin desteğini alarak hükümetin büyük ortağı 

olan ve iktidar ile kendi tabanında büyük beklentiler üreten bir partinin kapatılması, 

teşkilatlar nezdinde büyük bir sarsıntı üretmiştir. Bu krizin etkisi altında yaşanan bazı 

gelişmeler, parti liderliğinin yetkinliğinin ciddi şekilde sorgulanmasına neden 

olmuştur. Bu bağlamda Susurluk krizi, Aczmendiler ve Fadime Şahin olayı, Sincan 

olayları, Aydınlık için bir dakika karanlık protestoları, meşruyet krizini derinleştiren 

ve RP liderliği tarafından yönetilmekte zorlanan gelişmeler olarak ön plana çıkmıştır. 

Bu krizlerin peşi sıra gelmesi ve parti liderliğinin yeni bir siyasal açılım 

gerçekleştirerek bu bunalımları yönetme yetkinliği gösterememesi, hem partinin kendi 

seçmeni karşısında hem de kurumsal çevre aktörleri nezdinde ciddi bir meşruiyet krizi 

yaşamasına sebep olmuştur.  

Çalışmanın derinlemesine mülakat yöntemiyle görüşlerine başvurulan kişilerin 

yorumlarında da, RP özelinde MGH geleneğinin siyasal kurumsal çevre nezdinde 

ciddi bir meşruiyet krizi yaşadığı ve 28 Şubat ile bu bunalımın zirveye çıktığı tespit 

edilmiştir. Bu bağlamda görüşmeciler tarafından dile getirilen hususlar şu şekildedir;  



 393 

1- Kurumsal siyasal elitler nezdinde RP hiçbir zaman meşru bir siyasi aktör olarak 

kabul görmemiştir. 

2- RP parti yönetimi yaşanılan meşruiyet krizini çözecek bir liderlik açılımı 

gerçekleştirilememiştir.  

3- Parti liderliği bu açılımı gösterebilseydi bile merkez siyasal elitler, buna imkan 

verecek bir siyasal açılıma hiçbir zaman niyetli olmamıştır.  

4- Bu krizi derinleştirecek şekilde MGH partileri siyasal kurumsal çevre 

tarafından özellikle dışlanmıştır.  

5- 28 Şubat postmodern darbesinin yürütücüleri MGH geleneğini daima arızi bir 

aktör olarak görmüştür.  

6- Seçim başarısına rağmen devletin kurumsal iktidarını temsil eden aktörler, RP 

iktidarına geçit vermeye hiçbir zaman razı olmamışlardır. 

Tarihsel analiz ile üretilen sonuçlar ile görüşmeci yorumlarında ortaya çıkan 

yukarıdaki tespitler ışığında, MGH geleneğinin yaşadığı meşruiyet krizinin yeni bir 

olgu olmadığı; ancak 28 Şubat postmodern darbesi ile bu meşruiyet bunalımının siyasi 

geleneğin varlığına yönelen sert bir müdahaleye dönüştüğü anlaşılmaktadır. Bu 

doğrutuda iktidar elitlerinin geleneksel tutumu olarak var olan meşruiyet krizinin 

ortaya çıkmasından ziyade, 28 Şubat postmodern darbesi, var olan meşruiyet krizinin 

MGH’nin varlık sorununa dönüştüğü tarihsel bir kırılmayı ifade etmektedir. 

Dolayısıyla MGH geleneği 28 Şubat postmodern askeri mühahalesiyle birlikte hem 

siyasal kurumsal çevre bakımından meşru bir siyasal kimlik olmaktan çıkarmış, hem 

de bu kriz bu siyasal gelenek için varlık sorununa dönüşmüştür. 

Çalışmada aynı zamanda MGH’de yaşanan siyasal kırılmanın doğal bir seyirde gelişip 

gelişmediği; AK Parti’nin kuruluşuyla yaşanan kurumsal ayrışma ile MGH’nin siyasal 

kurumsal çevrede yaşadığı siyasal sıkışmışlık arasındaki ilişki sorgulanmıştır. 

MGH’nin 28 Şubat öncesi var olan ancak bu tarihten sonra derin bir kurumsal 

kırılmaya neden olan meşruiyet krizi ile AK Parti’nin kuruluş süreci arasında bir ilişki 

söz konusudur. Bu bağlamda AK Parti, MGH içerisinde doğal bir dönüşüm sürecinde 

yaşanan doğal bir ayrışmanın sonucunda değil; kurumsal siyasal çevreye 



 394 

uyumlanarak makul bir siyasal kimlik üretmek için gelenek içerisinde yaşanan bir 

ayrışmanın sonucunda kurulmuştur.  

Türk siyasal yaşamında 1960’ların sonundan başlayarak 2000’li yılların başına kadar 

birçok siyasal bunalımı atlatmayı başarmış bir siyasal geleneğin, bu denli köklü bir 

tecrübeye sahip olmasına rağmen, kendi içinde yaşanan bir ayrışmayı neden 

yönetemediği önemli bir sorudur. Kurumsalcılığın kritik kavşak olarak tanımladığı bu 

kırılma sürecini şekillendiren  siyasal zeminin unsurlarına bakıldığında;  

1- Kurumsal çevreden kendisine yönelen değişim taleplerine uyumlanma zafiyeti,  

2- Bu zafiyete bağlı gündeme gelen meşruiyet krizinin derinleşmesi,  

3- Devlet kurumlarından gelen baskıların şiddetlenmesi,  

4- Kurumsal çevrenin yanında parti içinden yükselen değişim taleplerinin 

yönetilememesi,  

5- RP’nin iktidar ortağı olmasıyla teşkilatlarda oluşan kariyer beklentilerini 

karşılayacak açılımların yapılamaması,  

6- Parti liderliğinin değişim talepleri ile yeni beklentileri doğru algılayamaması,  

7- Parti liderliğinin değişim ve beklenti yönetimi yapmak yerine merkeziyetçi 

yaklaşımla bunları bastırmaya çalışma girişimi ön plana çıkmaktadır. 

Tarihsel süreçte birçok bunalım karşısında siyasal konsalidasyonunu korumayı 

başarmış MGH’nin karşılaştığı çözülme sürecini Yeni kurumsalcı yaklaşımın 

argümanları bağlamında analiz ettiğimizde aşağıdaki unsurlar ön plana çıkmaktadır; 

1- Kurumsal çevreden partiye yönelen değişim talepleri ile oluşan yeni 

beklentilerin MGH liderliği tarafından karşılanmaması; buna bağlı olarak zaten 

etkisi hissedilen meşruiyet krizinin MGH özelinde derinleşmesiyle ortaya 

çıkan çözülme süreci; 

2- Devlet kurumlarının ürettiği baskı, bu baskıları yönetebilecek siyasal 

açılımların yapılamaması, devlet kurumlarının MGH’ni kabullenmeyen 

dışlayıcı tutumunun MGH’deki kurumsal çözülme sürecini netleştirmesi; 



 395 

3- Yenilikçi yaklaşımlarla gündeme getirilen değişim talepleri karşısında parti 

liderliğinin duyarsız kalması, genç kitlenin partinin yönetiminde görev alma 

beklentisinin bastırılması, siyasal kurumsallaşma bağlamında MGH içinde 

barışçı yollarla parti liderliğinin değişimine imkan verilmemesi, MGH içindeki 

çözülme sürecini “gelenekçi-yenilikçi” kimlikleri üzerinden keskinleştirerek 

muhalif grubun zamanla partiden uzaklaşmasına neden olunması; 

4- Milli Görüş teşkilatlarının iktidar beklentisinin parti yönetimi tarafından 

karşılanamaması, 28 Şubat postmodern darbe sürecinde olduğu gibi sınırlı 

iktidar döneminde dahi dışarıdan gelen baskıları yönetecek liderlik 

yetkinliğinin gösterilememesi bu tarihsel süreçte yaşanan ayrışmayı 

derinleştirmesi; 

5- MGH partileri içerisinde oluşan güçlü değişim taleplerine duyarsız kalınması, 

yarışmacı bir yapı içerisinde yenilikçi ekibin görüşlerini paylaşabileceği ve 

oydaşmaya dayalı bir siyasal zeminin kalmaması, teşkilat mensupları ile parti 

liderliği arasındaki birlik ve beraberliğin dağılması ile geleneksel liderlik ile 

yenilikçiler arasındaki görüş ayrılıklarının keskinleşmesi ciddi bir çözülme ve 

kırılma kaynağı olmuştur.  

Yukarda belirtilen argümanlar bağlamında yaşanan çözülme ve ayrışma süreci Milli 

Görüş liderliğinin sorgulanmasını gündeme getirmiş; bunun sonucunda ise AK 

Parti'nin kurulmasıyla sonuçlanacak olan kurumsal kırılma yaşanmıştır. Bu 

göstergeler ve görüşmeci yorumları birlikte analiz edildiğinde çalışmanın dördüncü 

hipotezi bağlamında, AK Parti’nin kuruluşu, MGH içerisinde doğal bir dönüşüm 

sürecinde meydana gelen siyasal gelişmeler ekseninde olmamıştır. Aksine AK Parti, 

MGH içerisinde kurumsal siyasal çevreye uyumlanarak meşru bir siyasal kimlik 

üretmek için bu gelenek içerisinde yaşanan bir mücadelenin sonucunda kurulmuştur. 

Son olarak çalışma, AK Parti’nin kuruluş döneminde siyasal kimliğin ana taşıyıcısı 

olarak ilan ettiği muhafazakar demokrasi söyleminin etkisi ile bu süreçte üstlendiği 

role odaklanmaktadır. Bu siyasal söylemin MGH içinde yaşanan çözülme ve kurumsal 



 396 

kırılma sürecinde oynadığı rol ve AK Parti’nin meşru bir siyasal kimlik üretmek için 

bu söyleme yüklediği fonksiyon incelenmiştir.  

Bir örgütün siyasal olarak meşru kabul edilmesi, kurumsal çevredeki kabul görmüş 

kurallar ile mevcut değerler sistemine uygun bir değişim yaklaşımını geliştirme 

yeteneğiyle yakından ilgilidir. Partilerin kabul görmüş siyasal aktörlere benzeme 

eğilimine (izomorfizm) sahip olması, bu doğrultuda kurumsal çevrenin düzenleyici 

kurumları tarafından kabul görmesi, partilerin meşruiyet zeminini güçlendirecektir. 

Teorinin örgütlerin kurumsal çevreye uyumlanma zorunluluğuyla ilişkilendirdiği 

meşruiyet arayışı üzerinden MGH’den AK Parti’ye geçiş sürecine baktığımızda, 

“muhafazakar demokrasi” söyleminin meşruiyet unsuru olarak kullanıldığı 

görülecektir.  

RP’nin kapatılma sürecinde kurumsal çevrenin siyasal elitleri tarafından öne sürülen 

eleştiriler karşısında evrensel demokratik değerleri kullanma fikri, AK Parti’den önce 

FP döneminde söz konusu olmuştur. MGH’nin daha önceki partilerinde görülmeyen 

AB üyeliğine olumlu yaklaşım, Batıyla yeni ilişkilerin geliştirilmesi, demokratik 

değerlerle uyumlu açık siyaset anlayışı, temel hak ve özgürlüklerin sınırlamalardan 

uzak olması gibi argümanlar, FP tarafından sahiplenilmiştir. Tüm bunlar iktidar 

elitlerinin belirlediği değerlerle barışık bir siyasal kimlik inşa ederek kabul görme 

arayışının bir ifadesi olarak görülmüştür. 

Ancak FP’nin Anayasa Mahkemesi tarafından kapatılması bu arayışları sonuçsuz 

bırakmıştır. Bu sarsıntılı süreçleri FP çatısı altında tecrübe eden AK Parti kurucuları, 

MGH geleneğinden net bir şekilde ayrışmak için, zaman zaman “Milli Görüş 

gömleğini çıkarmak” sembolizmiyle ifade edilen, her yönüyle yeni bir siyasal kimlik 

üretme çabasına girmiştir. Bu bağlamda AK Parti, merkezdeki siyasal kurumsal 

değerlerle uyumlu ve yeni bir siyasal kimlik inşa etmek için “muhafazakar demokrasi” 

söylemini geliştirmiştir. Partinin kurucuları, MGH’nin “biz ve onlar” yaklaşımından 

olabildiğince uzaklaşarak kapsayıcı bir siyasal söylem olarak bu tanımı kullanmıştır. 

Böylece Türkiye’deki geniş seçmen kitlesinin sahiplenirken zorlanmayacağı, kuşatıcı, 

tarihsel tartışmalara mesafeli ve kamplaştırıcı ideolojik çağrışımlardan uzak bir 



 397 

konumlamayla “muhafazakar demokrasi” söylemi partinin siyasal kimliği olarak 

kabul edilmiştir. 

Bu kimlik ile birlikte, dini argümanları kullanan siyasal yaklaşımların artık seçmen 

nezdinde bir karşılığının olmadığı, yerel vurgular yerine evrensel değerlerle entegre 

siyasal bir yaklaşım geliştirme beklentisine cevap üretilmeye çalışılmıştır. Aynı 

zamanda bu kimlik ilanı, AK Parti’nin kuruluşuyla MGH’de yaşanan kopuşun ne denli 

derin ve yeni partinin hedeflediği siyasal açılımla mevcut partilerden köklü bir şekilde 

farklılaşma çabası içinde olduğunun önemli bir göstergesi olmuştur. Türk siyasal 

yaşamında derin tartışmalara muhatap olan bir gelenekten koparak kurulan AK 

Parti’nin yeni söylemi, aynı zamanda meşru bir siyasal aktör olarak kurumsal çevrede 

kabul görme arayışının kurumsal temeli olmuştur. Bu söylemin muhafazakar kavramı, 

toplumun geleneksel değerlerine saygılı olunacağını ifade ederken; demokrat tanımı, 

partinin yerel değerlerin yanında evrensel siyasal değerleri de hedeflediğinin ilanı 

olmuştur. Yeni siyasal söylemin sahip olduğu bu düalist yapı, parti kurucularının 

meşru bir siyasal kimlik üretme arayışındaki iradenin bir yansıması olmuştur.  

Muhafazakar demokrasi söylemi, toplumun kültürel ve geleneksel hassasiyetlerini 

gözetirken aynı zamanda batılı evrensel değerleri de kapsayacağına ilişkin mesajıyla, 

AK Parti için stratejik bir role sahip olmuştur. Parti kurucularının MGH kökenleri 

nedeniyle kurumsal çevrede oluşabilecek önyargıları yöneterek siyasal elitler nezdinde 

meşruiyet kazanma arayışı, bu seçimin stratejik rolünü belirlemektedir. Bu çerçevede 

MGH’de yaşanan çözülme sürecine bakıldığında muhafazakar demokrasi söylemi 

aşağıdaki gerekçelerle AK Parti tarafından stratejik bir araç olarak kullanılmıştır:  

1- Muhafazakar demokrasi söyleminin ayrışma sürecinde herhangi bir rolü 

olmaması,  

2- AK Parti’nin kendisini içinden ayrıştırdığı siyasal gelenekten net bir şekilde 

farklılaştırdığı için bu söylemin stratejik bir rolü olması,  

3- MGH partileri özelinde daralan siyasal alanını genişletmek için bu söylemin 

stratejik bir işlev görmesi,  



 398 

4- Teşkilatların iktidar beklentilerini karşılayacak siyasal açılımı sağlayacak bir 

seçmen desteğini kazanma arayışı,  

5- Yeni kurulan partiye kurumsal çevreden gelebilecek değişim beklentileri ile 

farklı içerikli baskıları yönetme düşüncesi, 

6- Meşru bir siyasal kimlik üretmek.  

Tarihsel süreç analiziyle ulaşılan bu veriler, mülakatlarda dile getirilen görüşmeci 

yorumlarıyla da teyit edilmiştir. Görüşmecilerin muhafazakar demokrasi söylemi ile 

ilgili ifade ettikleri görüşlerde aşağıdaki unsurlar net bir biçimde tespit edilmiştir:  

1- Milli, manevi ve toplumsal değerler ile evrensel ilkelerle uyumlu olmanın 

güçlü bir ifadesi olduğu,  

2- AK Parti’nin toplumun tüm kesimlerinden oy almasını sağlayacak bir açılım 

formülü olarak kullanıldığı,  

3- Biz ve onlar söyleminin yerine birleştirici bir yaklaşımı inşa etmenin ilanı 

olduğu,  

4- Hem içeride seçmenlere hem de yurtdışındaki siyasal merkezlere ortak bir 

mesaj veren düalist yapısı olduğu,  

5- Milli görüş gömleği meteforuyla ifade edildiği üzere içinden çıkılan siyasal 

gelenekten net bir kopuşun ilanı olması,  

6- MGH geleneğinin siyasal sistemde karşılaştığı ötekileştirmeyle karşılaşmamak 

için yeni bir siyasal açılım arayışını ifade ettiği,  

7- Toplumun bütün katmanlarına hitap ettiği,  

8- AK Parti’nin dünyayı okuyan bir kadroya sahip olarak küresel ilişkileri 

geliştirecek açılımları sağlayabileceği,  

9- MGH geleneğinin dini içerikli ve sınırlı söylemlerinin yerine, değişimden yana 

ancak mevcut kültürel kodlar ile geleneksel değerlere sahip çıkılacağı vurgusu,  

10- MGH geleneği ile yeni partinin ilişkilendirilmesiyle gündeme gelebilecek 

siyasal meşruiyet tartışmalarından uzak durma arayışı,  



 399 

11- Türk siyasal yaşamında MGH partilerinin sahip olduğu tüm olumsuz tarihsel 

bakiyeden uzak durma arayışı. 

Tarihsel karşılaştırmalı araştırma analizine dayanan bulgular ile derinlemesine 

mülakatlarda ortaya çıkan yorumların ortak tespitiyle, “Muhafazakar demokrasi 

söylemi, kurumsal çevreyle uyumlu meşru bir siyasal kimlik üretme arayışıyla 

gündeme geldiğini, AK Parti’nin MGH’den kopuşunu simgeleyen stratejik bir söylem 

olarak kullanıldığını” ifade edebiliriz. 

Özetle, MGH partileri ile AK Parti, İslamcılık siyaset geleneğinin bir parçasıdır. MGH 

içerisindeki bir ayrışmanın sonucu olarak kurulan AK Parti, siyasal söylemi ve politik 

yönelimleriyle MGH’den net bir kopuşu ifade etmektedir. 28 Şubat postmodern askeri 

mühahalesi, siyasal kurumsal çevre bakımından MGH’yi meşru bir siyasal kimlik 

olmaktan çıkarmıştır. Aynı zamanda 28 Şubat, daha önce vaki olan meşruiyet krizini 

İslamcılık siyaset geleneğinin varlığına yönelen kat’i bir müdahaleye dönüştürmüştür. 

AK Parti, meşru bir siyasal açılım arayışı bağlamında, MGH geleneği içinde oluşan 

muhalif grubun ayrışmasıyla gündeme gelen yeni bir siyasal kurumsallaşmadır. 

Dolayısıyla AK Parti, MGH içerisinde doğal bir dönüşüm sürecinde yaşanan bir 

ayrışmanın sonucu değil; siyasal kurumsal çevreye uyumlanarak makul bir siyasal 

kimlik üretmek için gelenek içerisinde yaşanan bir mücadelenin sonucunda 

kurulmuştur. Muhafazakar demokrasi siyasal söylemi ise, kurumsal çevreyle uyumlu 

meşru bir siyasal kimlik üretme mücadelesinin sonucunda, stratejik bir yaklaşımla 

gündeme gelmiştir. İslamcılık siyaset geleneğinin kurumsallaşma arayışı, tarihsel 

süreçte farklı içerik ve görünümler almışsa da, günümüzde AK Parti kurumsal kimliği 

ile Türk Siyasal hayatında dönüşmüş olduğu yeni formuyla temsil edilmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 400 

KAYNAKÇA 

 

Açıkel, Fethi: “Kutsal Mazlumluğun Psikopatolojisi”, Toplum ve 

Bilim, İstanbul, Güz 1996, Sayı:70, s.153-198 

Ağırbaş, Ali Murat: Milli Görüş Siyaseti: Milli Nizam Partisi’nden 

Fazilet Partisi’ne, İstanbul, Kopernik Kitap, 2019  

Ahmad, Feroz:  “2011 seçimi farklı ve şaşırtıcı olacak!”, (Çevrimiçi) 

http://www.haberturk.com/polemik/haber/585303-

2011-secimi-farkli-ve-sasirtici-olacak-, 27.12.2020  

Ahmad, Feroz:  Bir Kimlik Peşinde Türkiye, İstanbul, İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, 2008 

AK Parti Programı: (Çevrimiçi) https://www.akparti.org.tr/parti/parti-

programi/, 27 Aralık 2020 

AK Parti Tüzüğü:  (Çevrimiçi) 

https://www.akparti.org.tr/media/279929/cep-boy.pdf, 

27 Aralık 2020 

Akçura, Yusuf,  Üç Tarz-ı Siyaset, İstanbul, Lotus Yayınevi, 2008 

Akdoğan, Yalçın: “Siyasal İslam’dan Muhafazakar Demokratlığa”, Bilgi 

ve Düşünce, S:3, Aralık 2002, s.17-23 

Akdoğan, Yalçın: AK Parti ve Muhafazakar Demokrasi, İstanbul, 

Alfa, 2. Basım, 2004 

Akdoğan, Yalçın: Siyasal İslam, İstanbul, Şehir Yayınları, 2000 

Akdoğan, Yalçın:  “Muhafazakar-Demokrat Siyasal Kimliğin Önemi ve 

Siyasal İslamcılıktan Farkı”, AK Parti: Toplumsal 

Değişimin Yeni Aktörleri, Haz. M.Hakan Yavuz, 

İstanbul, Kitap Yayınevi, 2010 

Akdoğan, Yalçın:  “Yeni Kavramlar Üretebilmek”, Yeni Şafak, 

12.01.2004 

Akdoğan, Yalçın:  “Yeni Siyaset Tarzı Arayışları”, Radikal, 08.10.2003 

Akdoğan, Yalçın:  Muhafazakar Demokrasi, Ankara, 2003 

Aktaş, Banu:  “Kendini Arayan Parti AKP; Yalçın Akdoğan 

Röportajı”, Sabah, 16.08.2003 

Aktaş, Cihan: Bir Hayat Tarzı Eleştirisi: İslamcılık, İstanbul, Kapı 

Yayınları, 2007 

http://www.haberturk.com/polemik/haber/585303-2011-secimi-farkli-ve-sasirtici-olacak-
http://www.haberturk.com/polemik/haber/585303-2011-secimi-farkli-ve-sasirtici-olacak-
https://www.akparti.org.tr/parti/parti-programi/
https://www.akparti.org.tr/parti/parti-programi/
https://www.akparti.org.tr/media/279929/cep-boy.pdf


 401 

Aktay, Yasin: “İkrar ile İnkar Arasında AK Parti’nin Kimliği”, 

Anlayış, S:31, Aralık 2005, s.51-54 

Aktay, Yasin: “Sunuş”, İslamcılık Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce, Haz. T.Bora, M.Gültekingil, C:6, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2005, s.13-25 

Algan, Bülent: “Dissolution of Political Parties By the Constitutional 

Court in Turkey: An Everlasting Conflict Between the 

Court and the Parliament”, Ankara University School 

of Law Journal, Vol.60(4), 2011, s. 809-836 

Alkan, Haluk: "Karar Alma Süreçlerine Katılım Sistemleri Açısından 

Türkiye Ekonomik ve Sosyal Konseyi,"  TODAİE 

Amme İdaresi Dergisi , 2000, Sayı:33/2, s.57-78 

Alkan, Haluk: "Türkiye'de İşadamı Örgütleri ve Devlet", Birikim, 

1998, Sayı:114, s.43-62, (Çevrimiçi) 

https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-

114-ekim-1998/2308/turkiye-de-isadami-orgutleri-ve-

devlet/5800, 24.12.2021 

Alkan, Haluk: “Siyaset Bilimine Giriş”, Ders Notları, İstanbul 

Üniversitesi Açık ve Uzaktan Eğitim Fakültesi, 

(Çevrimiçi)http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/kok/

siyaset_bilimine_giris_au285.pdf, 13 Ocak 2022 

Alkan, Haluk: “Türkiye'de Baskı Grupları: Siyaset ve İşadamı 

Örgütleri”, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1998, 

İstanbul 

Alkan, Haluk: Kurumsalcı Yaklaşım Işığında Yeni Siyasetin 

Analizi: Cumhurbaşkanlığı Sistemi, Liberte 

Yayınları, Ankara, 2018 

Alkan, Haluk, Paksoy, H. M.: “Türk İş Dünyasında İşadamı Örgütlerinin 

Karşılaştırmalı Yönetim ve Organizasyon Yapısı: 

Odalar Birliği, TÜSİAD ve MÜSİAD”, Yönetim ve 

Ekonomi: Celal Bayar Üniversitesi İktisadi ve İdari 

Bilimler Fakültesi Dergisi, 1999, Sayı:5/1, s.41-62  

Altun, F., Çağlar, İ.:  “Türkiye’de Medyanın Demokratikleşmesi”, AK 

Parti’nin 15 Yılı, Haz. İsmail Çağlar, Ali Aslan, 

İstanbul, Seta Yayınları, 2017, s.13-30 

Altun, Fahrettin: “AK Parti’nin Topuğu”, Anlayış, S:32, Ocak 2006, 

s:26-28 

https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-114-ekim-1998/2308/turkiye-de-isadami-orgutleri-ve-devlet/5800
https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-114-ekim-1998/2308/turkiye-de-isadami-orgutleri-ve-devlet/5800
https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-114-ekim-1998/2308/turkiye-de-isadami-orgutleri-ve-devlet/5800
http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/kok/siyaset_bilimine_giris_au285.pdf
http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/kok/siyaset_bilimine_giris_au285.pdf


 402 

Altun, Fahrettin:  “İslamcılığın Muhafazakar Demokrasiyle İmtihanı”, 

Anlayış, S:31, Aralık 2005, s.42-43 

Anayasa Mahkemesi Kararı: (Çevrimiçi) 

https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2008/10/2008

1022-15.htm, 16.04.2021 

Anayasa Mahkemesi Kararı:  (Çevrimiçi) 

http://kararlaryeni.anayasa.gov.tr/Karar/Content/0acac

7b9-4875-4c09-a89d-

16336ed73728?excludeGerekce=False&wordsOnly=

False, 04 Aralık 2020 

Apaydın, Fahri:  “Kurumsal Teori ve İşletmelerin Kurumsallaşması”, 

Cumhuriyet Üiversitesi İktisadi ve İdari Bilimler 

Dergisi, Cilt 10, Sayı 1, 2009, (Çevrimiçi) 

http://eskidergi.cumhuriyet.edu.tr/makale/1909.pdf, 

16 Nisan 2021, s.1-22 

Aras, Bülent:  “Türkiye’de Siyasal İslam Üzerine Dört Eleştirel 

Varsayım”, Bilgi ve Düşünce, S:3, Aralık 2002, s.27-

30 

Arslan, Ali: Türkiye’de Üniversite ve Siyaset, İstanbul, Paraf 

Yayınları, 2011 

Aslan, Ali: “Yerli ve Milli Siyaset”, AK Parti’nin 15 Yılı, Haz. 

İsmail Çağlar, Ali Aslan, İstanbul, Seta Yayınları, 

2017, s.77-104 

Ateş, Toktamış:  Üniversitelerimiz ve Demokrasi, İstanbul, İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2007 

Avcı, Özlem:  İstanbul’da Dindar Üniversite Gençliği İki Dünya 

Arasında, İstanbul, İletişim Yayınları, 2012 

Aytaç, Ömer: “Örgütler: Sosyolojik Bir Perspektif”, Fırat 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt:14, Sayı:1, 

s.189-217 

Bader, Veit: “Constitutionalizing Secularism, Alternative 

Secularisms or Liberal-Democratic Constitutionalism? 

A Critical Reading of Some Turkish, ECtHR and 

Indian Supreme Court Cases on Secularism”, Utrecht 

Law Review, Vol.6:3, 2010, s.8-35 

Bakacak, Çağıl: “Türkiye’de İslam’ın Siyasallaşma Serüveni: Milli 

Görüş ve Partileri”, Doğudan, Ocak-Şubat 2010, Sayı 

15, s.54-60 

https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2008/10/20081022-15.htm
https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2008/10/20081022-15.htm
http://kararlaryeni.anayasa.gov.tr/Karar/Content/0acac7b9-4875-4c09-a89d-16336ed73728?excludeGerekce=False&wordsOnly=False
http://kararlaryeni.anayasa.gov.tr/Karar/Content/0acac7b9-4875-4c09-a89d-16336ed73728?excludeGerekce=False&wordsOnly=False
http://kararlaryeni.anayasa.gov.tr/Karar/Content/0acac7b9-4875-4c09-a89d-16336ed73728?excludeGerekce=False&wordsOnly=False
http://kararlaryeni.anayasa.gov.tr/Karar/Content/0acac7b9-4875-4c09-a89d-16336ed73728?excludeGerekce=False&wordsOnly=False
http://eskidergi.cumhuriyet.edu.tr/makale/1909.pdf


 403 

Bakırezer, G., Demirer, Y.:  “AK Parti’nin Sosyal Siyaseti”, AKP Kitabı: Bir 

Dönüşümün Bilançosu, Haz. İ. Uzgel - B. Duru, 

Ankara, Phoenix Yayınevi, 2. Basım, 2010, s.153-178 

Bal, Hüseyin: Sosyolojide Yöntem ve Araştırma Teknikleri 

(Uygulamalı Örnekli), Ankara, Sentez Yayınları, 

1.bs., 2014 

Baransel, Atilla: Çağdaş Yönetim Düşüncesinin Evrimi (Klasik ve 

Neo-Klasik Yönetim ve Örgüt Teorileri), İstanbul 

Üniversitesi İşletme Fakültesi Yayınları İstanbul, 1979 

Barman, E., Maclndoe, H.:  “Institutional Pressures and Organizational Capacity: 

The Case of Outcome Measurement” Sociological 

Forum, Vol.27, No.1, March 2012, s.70-93 

Basedau, M., Stroh, A.: “Measuring Party Institutionalization in Developing 

Countries: A New Research Instrument Applied to 28 

African Political Parties”, GIGA German Institute of 

Global and Area Studies, (Çevrimiçi) 

https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=1

119203, GIGA Working Paper 69, 2008, 22 Ocak 

2022 

Bayram, Salih: “Where the AKP Stands: A Manifesto-Based 

Approach to Party Competition in Turkey”, New 

Middle Eastern Studies, Vol.5, 2015, s.1-19 

Bayramoğlu, Ali  28 Şubat Bir Müdahalenin Güncesi, İstanbul, Birey 

Yayıncılık, 2001 

Bayramoğlu, Ali: “Hem Muhafazakarlık Hem de Demokrat Olunur 

mu?”, Yeni Şafak, 13.01.2004 

Bedirhanoğlu, Pınar:  “Türkiye’de Neoliberal Otoriter Devletin AKP’li 

Yüzü”, AKP Kitabı Bir Dönüşümün Bilançosu, Haz. 

İ.Uzgel-B. Duru, Ankara, Phoenix Yayınevi, 2. Basım, 

2010, s:40-65 

Bekaroğlu, Mehmet: Siyasetin Sonu ‘Adil Düzen’den ‘Dünya 

Gerçekleri’ne, Elips Yayınların, Ankara, 2007 

Bekaroğlu, Mehmet:  “Devletin Sahibi Kim Olacak”, Radikal İki, 

20.05.2007 

Bekaroğlu, Mehmet:  “Sahici Siyaset Aranıyor”, Radikal, 10.07.2005 

Ben-Dor, Gabriel: “Institutionalization and Political Development: A 

Conceptual and Theoretical Analysis”, Comparative 

https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=1119203
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=1119203


 404 

Studies in Society and History, July 1975, Vol. 17, 

No. 3 s. 309-325  

Bengi, T., Avcu, A.:  “FP Vitrini İdeal Değil”, Milliyet, Recep Tayyip 

Erdoğan Röportajı, 07.07.1998 

Berger, P.L., Luckmann, T.:  The Social Construction of Reality, Newyork, 

Anchor Books, 1967 

Berkes, Niyazi: Türkiye’de Çağdaşlaşma, Çev.Ahmet Kuyaş, 

İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2008 

Beyme, Klaus Von: “Political Institutions - Old And New”, The Oxford 

Handbook of Political Institutions, Ed. by. R.A.W. 

Rhodes, Sarah A. Binder, Bert A. Rockman, Oxford, 

New York, Oxford University Press, 2006, s. 743-758 

Bilge, Muhittin: Dinî, Tarihî, İdeolojik Boyutlarıyla İslâmcılık, 

Ankara, A Kitap, 2015 

Birand, M.A., Yıldız, R.: Son Darbe: 28 Şubat, İstanbul, Doğan Kitap, 2012  

Birtek, F., Toprak, B.: “Türkiye’de Siyasal İslam’ın Yükselişi ile Neo Liberal 

Yeniden İnşanın Oluşturduğu Çatışmalı Gündem”, 

Mürekkep, Güz 1994, s.4-16 

Blondel, Jean (Ed.):  Comparative Government, Macmillan, United 

Kingdom, 1969 

Blondel, Jean: “About Institutions, Mainly, But Not Exclusively, 

Political”, The Oxford Handbook of Political 

Institutions, Ed. by. R.A.W. Rhodes, Sarah A. Binder, 

Bert A. Rockman, Oxford, New York, Oxford 

University Press, 2006, s. 716-730 

Bora, T., Gültekingil, M.:  Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Cilt 6, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2005 

Bora, Tanıl: “Evinde Oturan İnsanların Muhalefeti”, Birikim, Mart 

1997, S:95, s.11-13 

Bora, Tanıl:  “AK Parti, AK Parti’ye Karşı”, Radikal İKİ, 

17.08.2003 

Bulaç, Ali: “RP’nin Tecrübesi-AKP’nin Kaderi: Göçün ve Kentin 

İktidarı”, Bilgi ve Düşünce, S:3, Aralık 2002, Sayı:7, 

s.7-16 



 405 

Bulaç, Ali: Göçün ve Kentin İktidarı, Milli Görüş’ten 

Muhafazakar Demokrasi’ye AK Parti, İstanbul, 

Çıra, 2010 

Bulaç, Ali: Göçün ve Kentin Siyaseti, MNP’denSP’ye Milli 

Görüş Partileri, İstanbul, Çıra, 2009 

Bulaç, Ali:  “İslam’ın Üç Siyaset Tarzı veya İslamcıların Üç 

Nesli”, İslamcılık Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce, (Haz.) T.Bora, M.Gültekingil, C:6, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2005, s.48-67 

Bulaç, Ali:  “İslamcılığın Oluşumu, Gelişimi ve Bugünkü 

Durumu”, Gelenek ve Modernlik Arasında 

İslamcılık, (Haz. bilgisi yok), İstanbul, Umran Dergisi 

Yayını, 2013, s.23-40 

Bulaç, Ali:  “Toplumsal karşılığı yok”, Zaman-Turkuaz, 

11.01.2004 

Bulut, Yücel: “İslamcılık, Tercüme Faaliyetleri ve Yerlilik”, 

İslamcılık Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Haz. 

Tanıl Bora, Murat Gültekingil, C:6, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2005, s.903-926 

Canatan, Kadir: “Çağdaş Siyasal İslam Düşüncesinin Gelişim Seyri”, 

Bilgi ve Düşünce, S:3, Aralık 2002, s:31-38 

Canbolat, İbrahim S.: Avrupa Birliği ve Genişleme Sürecinde Türkiye ile 

İlişkiler, İstanbul, Alfa Yayınları, 3.bs., 2002 

Cantelmo, Maria Chiara: “The Fall of Kemalism and the New Face of Political 

Islam: 20 Crucial Years in Turkey’s History (1980-

2002)”, Athens Journal of History, Vol.4, S.1, s.37-

54  

Cemal, Hasan:  “Recep Tayyip Erdoğan Neyin Peşinde”, Milliyet, 

04.01.2001 

Cündioğlu, Dücane: Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’ten Din ve Siyaset, 

1.Basım, İstanbul, Kaknüs Yayınları, 2005 

Çağlar, İsmail, Aslan, Ali:  AK Parti’nin 15 Yılı, İstanbul, Seta Yayınları, 2017 

Çağlayan, Selin: Müslüman Kardeşler’den Yeni Osmanlılar’a 

İslamcılık, Ankara, İmge Kitabevi, 2011 

Çaha, Ömer: “Ana Temalarıyla 1980 Sonrası İslami Uyanış”, 

İslamcılık Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Cilt 

6, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, s.476-492 



 406 

Çaha, Ömer:  “28 Şubat yeni Türkiye’yi engellemek için yapıldı”, 

Star Gazetesi, Fadime Özkan Söyleşisi, 27.02.2012 

Çaha, Ömer:  Modern Dünyada Din ve Devlet, İstanbul, Timaş, 

2008 

Çakır, R, Can, K.:  “Refah Geleceğini Tartışıyor” Milliyet, 23 Ağustos 

1997 

Çakır, R., Çalmuk, F.:  Recep Tayyip Erdoğan: Bir Dönüşümün Öyküsü, 

İstanbul, Metis, 2001 

Çakır, Ruşen: “AKP Neydi Ne Oldu?”, Vatan, 28.09.2003, 

29.09.2003, 10.10.2003 

Çakır, Ruşen: “Türkiye, Bağımsız bir Politik İslamcı  Harekete Hiç 

Tanık Oldu mu?”, İslam ve Demokrasi, Haz. 

Y.Fincancı v.d., İstanbul, TÜSES Vakfı Yayınları, 

1994 

Çakır, Ruşen: Ne Şeriat Ne Demokrasi: Refah Partisini Anlamak, 

İstanbul, Metis, 1994 

Çakır, Ruşen:  “Hep Birlikte Enkazın Altında Kalmaya Doğru”, 

Birikim, İstanbul, Sayı:177, Ocak 2004, s.15-24 

Çakır, Ruşen:  “Kimi Demokrasiye Kimi Lümpenliğe”, Milliyet, 11 

Ağustos 2000 

Çakır, Ruşen:  “Milli Görüş Hareketi”, İslamcılık Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce, Haz. T.Bora, 

M.Gültekingil, C:6, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, 

s.544-549 

Çam, Esat: Siyaset Bilimine Giriş, İstanbul, Der Yayınları, 4.bs., 

1995 

Çandar, Cengiz:  “Turkey’s 2002 Elections: A Political Earthquake and 

Its Aftermath”, The United States and Turkey, Haz. 

M. Abramowitz, A Century Foundation Book, New 

York, 2001, s:251-256 

Çavdar, Tevfik: Türkiye’nin Demokrasi Tarihi (1839-1950), Ankara, 

İmge Kitabevi, 2008  

Çelik, Aziz:  “Muhafazakar Demokrasinin Grevle İmtihanı”, 

Radikal İki, 01.02.2004 

Çelik, Ömer: “Sol ve muhafazakar gelenek”, Sabah, 18.01.2004 



 407 

Çelik, Ömer: “Turkey and The Fate of Political Islam”, The United 

States and Turkey, Haz. M.Abramowitz, A Century 

Foundation Book, New York, 2001, s.61-84 

Çelik, Seydi: Osmanlı’dan Günümüze Devlet ve Asker, İstanbul, 

Salyangoz Yayınları, 2008 

Çetin, Bilal:  Türk Siyasetinde Bir Kasımpaşalı Tayyip Erdoğan, 

İstanbul, Gündem Yayınları, 2003 

Çınar, Menderes: “AKP ve İslami Hareketler: Defansif ve Dağıtıcı 

İktidar Kardeşliği”, AKP Kitabı: Bir Dönüşümün 

Bilançosu, Haz. İ. Uzgel - B. Duru, Ankara, Phoenix 

Yayınevi, 2. bs., 2010, s.307-315 

Çınar, Menderes: Siyasal Bir Sorun Olarak İslamcılık, 1.bs., Ankara, 

Dipnot Yayınları, 2005 

Çiğdem, Ahmet:  “İslamcılık ve Türkiye Üzerine Bazı Notlar”, 

İslamcılık Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Haz. 

T.Bora, M.Gültekingil, C:6, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2005, s.26-33 

Çongar, Yasemin:  “ABD ve AKP”, Milliyet, 08.12.2003 

Daalder, Hans: “Parties, Elites and Political Developments in Western 

Europe”, Political Parties and Political 

Development, Ed. Joseph LaPalombara ve M.Weiner, 

Princeton University Press, New Jersey, 1966, s:43-77 

Daft, Richard L.:  Örgüt Kuramları ve Tasarımını Anlamak, 

Çev.Ö.N.Timurcanday Özmen, Ankara, Nobel Kitap, 

2015 

Dağı, İhsan: “Adalet ve Kalkınma Partisi: Güvenlik ve Meşruiyet 

Arayışında Kimlik, Siyaset ve İnsan Hakları Söylemi”, 

AK Parti: Toplumsal Değişimin Yeni Aktörleri, 

Haz. M. Hakan Yavuz, İstanbul, Kitap Yayınevi, 2010, 

s.121-140 

Davison, Roderic H.: “19.Yüzyılda Hristiyan-Müslüman Eşitlğine İlişkin 

Türk Tavrı”, İslam Dünyası ve Batılılaşma, Değişim 

ve Sorunlar, Haz. A.Hourani v.d., İstanbul, Yöneliş 

Yayınları, 1997, s.57-86 

Dimaggio, P.J.: “Interest and Agency in Institutional Theory”, 

Institutional Patterns and Organizations: Culture 

and Environment, Haz. G.Z.Lynne, Cambrige, MA: 

Ballinger, 1988, s.3-21 



 408 

Doğan, Ali Ekber: “28 Şubat Dönemecinden AKP’li Yıllara İslamcı 

Sermaye”, Doğudan, Ocak-Şubat 2010, Sayı 15, s.42-

51 

Doğan, Ali Ekber: “İslamcı Sermayenin Gelişme Dinamikleri ve 28 Şubat 

Süreci”, AKP Kitabı: Bir Dönüşümün Bilançosu, 

Haz. İ.Uzgel, B. Duru, Ankara, Phoenix Yayınevi, 2. 

Basım, 2010, s.283-306 

Doğan, Sevinç: Mahalledeki AKP: Parti İşleyişi, Taban 

Mobilizasyonu ve Siyasal Yabancılaşma, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2016 

Dönmez, Adem:  MÜSİAD 25 Yılın Hikayesi, MÜSİAD Kültür 

Yayınları, İstanbul, 2015 

Duman, Doğan:  “İslamcı Gençliğin Serüveni”, Birikim, Mart 1997, 

Sayı:95, s.57-73 

Duran, Burhanettin: “Cumhuriyet Dönemi İslamcılığı”, İslamcılık 

Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Haz. T.Bora, 

M.Gültekingil, C:6, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, 

s.129-135 

Duran, Burhanettin: “Transformation of Islamist Political Thought In 

Turkey From The Empire To The Early Republic 

(1908-1960)”, (Basılmamış Doktora Tezi), Bilkent 

Üniversitesi, Ankara, 2001 

Duran, Burhanettin:  “AKP ve Dönüşümün Aracı Olarak Politika”, AK 

Parti: Toplumsal Değişimin Yeni Aktörleri, Haz. 

M.Hakan Yavuz, İstanbul, Kitap Yayınevi, 2010, 

s.333-358 

Dursun, Çiler: “Türkiye’de Askeri Darbelerin Simgesel Ekonomisi”, 

Doğu Batı, Ankara, 2002-03, Sayı:21, s.123-147 

Dursun, Davut: “Türk Muhafazakarlığı”, Yeni Şafak, 13.01.2004 

Dursun, Davut: Türkiye’nin Siyasal Hayatı, İstanbul, Beta Yayın, 

2018 

Dursun, Soner:  “Türk Siyasal Hayatında Milliyetçi Cephe 

Hükümetleri (1975-1977)”, 21. Yüzyılda Eğitim ve 

Toplum, C:7, Sayı 20, Yaz 2018, s.425-440 

Duverger, Maurice: Siyaset Sosyolojisi, (Çev.Şirin Tekeli), İstanbul, 

Varlık Yayınları, 7.bs., 2004 



 409 

Duverger, Maurice: Siyasi Partiler, Bilgi Yayınevi, Ankara, 1993 

Emre, Akif:  “Muhafazakarlık Bir Toplum Mühendisliği midir?”, 

Yeni Şafak, 13.01.2004 

Engelhardt, E.P.:  Tanzimat ve Türkiye, (Çev.Kamil Yeşil), Kaknüs 

Yayınları, İstanbul, 2.bs., 2017 

Erbakan, Necmettin:  Davam, Ankara, Milli Gazete Ankara Kitap Kulübü, 

bs.tarihi yok 

Erdoğan, Mustafa:  Anayasa ve Özgürlük, Ankara, Yetkin Yayınları, 

2002 

Erdoğan, Recep Tayyip:  Türkiye Cumhuriyeti 59.Hükümet Programı, 18 

Mart 2003 

Ergin,Yasemin:  “Meet the people behind Turkey's miracle”, 

(Çevrimiçi)http://www.globalpost.com/dispatch/news

/regions/europe/turkey/120411/meet-the-people-

behind-turkeys-economic-miracle, 16.04.2012 

Erkilet, Alev: Mazlum Doğu’nun Mağrur Çocukları-İslamcı 

Portreler ve Türkiye’de İslamcılığın Seyri, İstanbul, 

Büyüyenay Yayınları, 2015 

Erkoca, Yurdagül:  “FP’li Arınç Büyük Konuştu”, Radikal, Bülent Arınç 

Röportajı, 25.05.1998  

Eroğlu, Cem: “Çok Partili Düzenin Kuruluşu: 1945-1971”, Geçiş 

Sürecinde Türkiye, Haz. Irvın C.Schink, E.Ahmet 

Tonak, İstanbul, Belge Yayınları, 6.bs., 2013, s.173-

241 

Fazilet Partisi Programı: Fazilet Partisi Öncü Türkiye İçin Elele Kalkınma 

Programı, 

(Çevrimiçi)https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstr

eam/handle/11543/698/199801418.pdf?sequence=1&i

sAllowed=y, 19 Şubat 2022 

Fedayi, Cemal: “AKP’nin Siyasal Kimliği Üzerine: Kimlik Arkadan 

Gelsin”, Muhafazakar Düşünce, Ankara, Sayı:1, Yaz 

2004, s:149-163 

Gencer, Mustafa: “Geç Osmanlı İmparatorluğu’nun Modernleşmesi 

Çerçevesinde Kimlik Sorunsalı”, Kimlikler Lütfen, 

Haz. Gönül Pultar, Ankara, ODTÜ Yayıncılık, 2009, 

s.67-78  

Göka, Erol:  “Muhafazakarın Değeri, Demokratın Bireyi”, Radikal 

İKİ, 14.03.2004 

http://www.globalpost.com/dispatch/news/regions/europe/turkey/120411/meet-the-people-behind-turkeys-economic-miracle
http://www.globalpost.com/dispatch/news/regions/europe/turkey/120411/meet-the-people-behind-turkeys-economic-miracle
http://www.globalpost.com/dispatch/news/regions/europe/turkey/120411/meet-the-people-behind-turkeys-economic-miracle
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/698/199801418.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/698/199801418.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/698/199801418.pdf?sequence=1&isAllowed=y


 410 

Göle, Nilüfer:  “Cumhuriyet Kendi Çocuklarını Yiye Yiye Buraya 

Geldi”, Hürriyet, 29 Temmuz 2007 

Göle, Nilüfer:  “Otoriter Laiklik ve İslami Katılım”, İslam ve 

Demokrasi, Haz. Y.Fincancı v.d., İstanbul, TÜSES 

Vakfı Yayınları, 1994 

Gören, Zafer:  Anayasa Hukuku, Ankara, Seçkin Yayınları, 3.bs., 

2018 

Greenwood,R., Hinings,C.R.:  “Understanding Radical Organizational Change: 

Bringing together the Old and the New 

Institutionalism”, The Academy of Management 

Review, Vol.21, No.4, Oct., 1996, s.1022-1054 

Greenwood, R., Suddaby, R., Hinings, C.R.:   

“Theorizing Change: The Role of Professional 

Associations in the Transformation of Institutionalized 

Fields”, The Academy of Management Journal, 

Vol.45, No.1, Feb., 2002, s.58-80 

Greenwood, Royston, v.d.,  “Introduction”, The Sage Handbook of 

Organizational Institutionalism, Haz. Royston 

Greenwood v.d., 2008, s.1-46 

Groth, Alexander J.: “The Institutional Myth: Huntington's Order 

Revisited”, The Review of Politics , Apr., 1979, Vol. 

41, No. 2, s. 203-234  

Güler, E. Zeynep: “Muhafazakarlık: Kadim Geleneğin Savunmasından 

Faydacılığa”, Modern Siyasal İdeolojiler, Haz. 

H.Birsen Örs, 3.bs., İstanbul, İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, 2009,  

Gündem, Mehmet: “Recep Tayyip Erdoğan Röportajı”, Dünden Bugüne 

Tercüman, 11.08.2003 

Güney, A., Başkan, F.: “Party Dissolutions and Democratic Consolidation: 

The Turkish Case”, South European Society & 

Politics, Vol.13:3, 2008, s.263-281 

Gürlek, Mert: “Kurumsal Baskıların Çevresel Uygulamalar ve Firma 

Performansı Üzerindeki Etkileri: Bir Yeni Kurumsal 

Kuram Perspektifi”, Alanya Akademik Bakış 

Dergisi, Yıl:2021, C:5, S:1, s.393-418 

Gürsoy, Yaprak: "Democratization and Foreign Policy Reforms in 

Turkey: Europeanization of Turkish Politics?," 



 411 

International Journal of Legal Information, Vol. 38, 

C.2, Summer 2010, s.227-234 

Güven, Ö., Döndaş, İ.:  “Kendini Arayan Parti AKP”, Sabah, 20.08.2003 

Hall, P.A., Taylor, C.R.:  “Political Science and the Three New 

Institutionalisms”, MPIFG Discussion Paper, 

No:96/6, Haziran 1996, (Çevrimiçi) 

http://www.mpifg.de/pu/mpifg_dp/dp96-6.pdf, 16 

Ocak 2022 

Hay, Colin:  “Constructıvıst Institutionalism”, The Oxford 

Handbook of Political Institutions, Ed. by. R.A.W. 

Rhodes, Sarah A. Binder, Bert A. Rockman, Oxford ve 

New York, Oxford Univerity Press, 2006, s.56-74 

Heper, M., Toktaş, Ş.: “Islam, Modernity, and Democrasy in Contemporary 

Turkey: The Case of recep Tayyip Erdoğan”, The 

Muslim World, Vol.93, No:2, April 2003, s.157-185 

Heper, Metin: “Türkiye’de İslam, Siyasal Sistem ve Toplum: Orta 

Doğu’daki Bazı Ülkelerle Bir Karşılaştırma”, Türk 

Siyasal Hayatının Gelişimi, Haz. E.Kalaycıoğlu-

A.Y.Sarıbay, İstanbul, Beta, 1986, s.369-387 

Heyd, Uriel:  “III.Selim ve II.Mahmud Dönemlerinde Batılılaşma ve 

Osmanlı Uleması”, İslam Dünyası ve Batılılaşma, 

Değişim ve Sorunlar, Haz. A.Hourani v.d., İstanbul, 

Yöneliş Yayınları, 1997  

Heywood, Andrew: Siyaset, Ankara, Adres Yayınları, 2007 

Huntington,S.P., Dominguez,J.I.: Siyasal Gelişme, (Çev.Ergun Özbudun), Siyasi İlimler 

Derneği Yayınları, Ankara, 1975 

Huntington, Samuel P.: Üçüncü Dalga (Yirminci Yüzyıl Sonlarında 

Demokratlaşma), Çev. Ergun Özbudun, Yetkin 

Yayınları, Ankara, 1996 

Huntington, Samuel P.:  “Siyasal Gelişme ve Siyasal Bozulma”, (Çev. Ergun 

Özbudun), Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi 

Dergisi, Cilt 22, Sayı:1, 1966, s.55-107 

Huntington, Samuel P.:  Political Order in Changing Societies, Yale 

University Yayınları, 1968  

Ilıcak, Nazlı:  “Fazilet’ten AK Parti’ye”, Dünden Bugüne 

Tercüman, 14.10.2003 

http://www.mpifg.de/pu/mpifg_dp/dp96-6.pdf


 412 

Immergut, Ellen M.: “The Theoretical Core of the New Institutionalism”, 

Politics and Society, C. 26, No:1, Mart 1988, s.5-34 

Introvigne, Massimo: “Türkiye’de Dini Piyasalar”, AK Parti: Toplumsal 

Değişimin Yeni Aktörleri, Haz. Yavuz, M. Hakan, 

İstanbul, Kitap Yayınevi, 2010, s.31-58 

İnceoğlu, Efecan: “Türkiye’de Siyasal İslamcılığın Evrimi”, 

(Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Ankara, Ankara 

Üniversitesi, 2009 

İnsel, Ahmet:  “AKP’nin Piyasa Toplumu Hedefi”, Birikim, 

Sayı:184-185, Ağustos-Eylül 2004, s.19-28 

İnsel, Ahmet:  “Türkiye’de iki buçuk sağ”, Radikal İKİ, 25.05.2003 

İrem, Nazım: “Türk Muhafazakarlığı Üzerine Bazı Gözlemler”, 

Karizma, İstanbul, Sayı:17, Ocak-Şubat-Mart 2004, 

s.9-19 

Jenkins, Gareth: “Semboller ve Gölge Oyunu Orud-AKP İlişkileri, 

2002-2004”, AK Parti: Toplumsal Değişimin Yeni 

Aktörleri, Haz. M.Hakan Yavuz, İstanbul, Kitap 

Yayınevi, 2010, s.235-258 

Kahraman, Hasan Bülent:  “Türkiye’de Muhafazakarlığın Çelişkisi”, Radikal, 

20.10.2003 

Kalaycıoğlu, E., Sarıbay, A.Y.:  “Tanzimat: Modernleşme Arayışı ve Politik Değişme”, 

Türkiye’de Politik Değişim ve Modernleşme, Haz. 

E.Kalaycıoğlu-A.Y.Sarıbay, Bursa, Dora Yayınları, 

2009, s.9-38 

Kalberg, Stephen: Max Weber’in Karşılaştırmalı Tarihsel Sosyolojisi, 

Çev. Adem Bölükbaşı, Ankara, Phoenix Yayınevi, 

1.bs., 2017 

Kanadoğlu, Sabih:  Alaturka Demokrasi, Ankara, Arkadaş Yayınevi, 

2004  

Kapani, Munci: Politika Bilimine Giriş, Bilgi Yayınevi, Ankara, 21. 

bs., 2008 

Kaplan, Yusuf:  “Muhafazakar Demokrasi mi?”, Yeni Şafak, 

14.01.2004 

Kaplan, Yusuf:  “Muhafazakar Demokrasi-1”, Yeni Şafak, 12.01.2004 

Kara, İsmail: İslamcıların Siyasi Görüşleri: Hilafet ve 

Meşrutiyet, İstanbul, Dergah, 2001 



 413 

Kara, İsmail: Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi: Metinler/Kişiler, 

İstanbul, Kitabevi Yayınları, 1997 

Karabasan, Hasan:  “Milli Görüş bin yıl sürer mi?”, Star-Açık Görüş Eki, 

7 Mart 2011 

Karaman, Hayreddin: İslam ve Türkiye, Haz. Ö.Faruk Tuncer, İstanbul, 

Ufuk Kitap, 2003 

Karaman, Hayreddin:  İslami Hareket Öncüleri, İstanbul, İz Yayıncılık, 

2012 

Kardaş, Şaban: “Türkiye ve Irak Krizi: Kimlikle Çıkar Arasında 

AKP”, AK Parti: Toplumsal Değişimin Yeni 

Aktörleri, Haz. M. Hakan Yavuz, İstanbul, Kitap 

Yayınevi, 2010, s:359-389 

Karpat, Kemal H.: İslam’ın Siyasallaşması, İstanbul, İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, 2005 

Karpat, Kemal H.: Türk Demokrasi Tarihi, Ankara, İmge Kitabevi, 

2008 

Keskin,H., Akgün,A.E., Koçoğlu,İ.: Örgüt Teorisi, Nobel Kitap, Ankara, 1.bs., 2016 

Keyman, E.Fuat: “AKP ve Muhafazakar Demokrasi”, Radikal İki, 

25.01.2004 

Keyman, E.Fuat: “Modernity, Secularism ans Islam: The Case fo 

Turkey”,  Theory, Culture & Society, SAGE 

(London), Vol. 24(2), s.215-234 

Kırık, Hikmet:  Kamusal Alan ve Demokrasi: Örtünme Sorununu 

Yeniden Düşünmek, İstanbul, Salyangoz Yayınları, 

2005 

Kışlalı, Ahmet Taner:  Siyaset Bilimi, İmge Kitabevi, Ankara, 13.bs., 2008 

Konda Araştırma ve Danışmanlık: Gündelik Yaşamda Din, Laiklik ve Türban, Konda 

Araştırma ve Danışmanlık, (Çevrimiçi), 

https://konda.com.tr/wp-

content/uploads/2017/02/2007_09GündelikHayattaDi

nLaiklikTürban.pdf, 16.04.2021 

Kutay, Muhammet Tacettin:  “Kültürel İktidarın El Değiştirmesi ve Türklüğün 

Yeniden İnşası”, AK Parti’nin 15 Yılı, Haz. İsmail 

Çağlar, Ali Aslan, İstanbul, Seta Yayınları, 2017, s.49-

62 

https://konda.com.tr/wp-content/uploads/2017/02/2007_09GündelikHayattaDinLaiklikTürban.pdf
https://konda.com.tr/wp-content/uploads/2017/02/2007_09GündelikHayattaDinLaiklikTürban.pdf
https://konda.com.tr/wp-content/uploads/2017/02/2007_09GündelikHayattaDinLaiklikTürban.pdf


 414 

Laçiner, Ömer: “Büyük Ortadoğu Projesi ve AKP”, Birikim, Mart 

2004, Sayı:179 sf:3-7 

Laçiner, Ömer: “Laiklik/Anti-Laiklik: Dayatılan Bir Kutuplaşma”, 

Birikim, Mart 1997, Sayı:95, s.3-11 

Landau, Jakob M.: “Pan Türkizm: Dün, Bugün ve Yarın”, Kimlikler 

Lütfen, Haz. Gönül Pultar, (Çev.B.Sevingen-

G.Pultar), Ankara, ODTÜ Yayıncılık, 2009, s.80-86 

LaPalombara, J., Anderson, J.: “Political Parties”, Encyclopedia of Government And 

Politics, Ed. Mary Hawkesworth ve Maurice Kogan, 

Routledge, New York, Cilt:1, 2.Baskı, 2004, s.381-398 

LaPalombara, J., Weiner, M.:  “The Origin and Development of Political Parties”, 

Political Parties and Political Development, Ed. 

J.LaPalombara ve M.Weiner, Princeton University 

Press, New Jersey, 1966, s:3-42 

LaPalombara, Joseph:  “Political Parties and The Political Process”, Politics 

Within Nations, Ed. J. LaPalombara, New Jersey, 

1974, s.507-555 

Leblebici, Doğan Nadi:  “Örgüt Kuramının Temelleri”, Cumhuriyet 

Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi, Cilt 

9, Sayı 1, 2008, s.111-119 

Leblebici, H., v.d.: “Institutional Change and the Transformation of 

Interorganizational Fields: An Organizational History 

of the U.S. Radio Broadcasting Industry”, 

Administrative Science Quarterly, Vol.36, No.3, 

Sep., 1991, s.333-363 

Lütfi Bergen,  İslamcılık, Söylem ve Eylem-Bir Şiddet Eleştirisi, 

Ankara, MGV Yayınları, 2014  

M.G.Seo and W.E.D.Creed, “Institutional Contradictions, Praxis, and Institutional 

Change: A Dialectical Perspective”, The Academy of 

Management Review, Vol.27, No.2, Apr., 2002, 

s.222-247 

Mahçupyan, Etyen: “AKP’nin Muhafazakar Demokrasisi”, Zaman, 

03.02.2004 

Mahoney, James: “Path Dependence in Historical Sociology”, Theory 

and Society, C.29, No:4, Ağustos 2000, s.507-548 

March, J.G., Olsen, J.P.: “Elaborating the ‘New Institutionalism’”, The Oxford 

Handbook of Political Institutions, Ed. by. R.A.W. 



 415 

Rhodes, Sarah A. Binder, Bert A. Rockman, Oxford ve 

New York, Oxford Univerity Press, 2006, s.3-22 

March, J.G., Olsen, J.P.: “The New Institutionalism: Organizational Factors in 

Political Life”, The American Political Science 

Review, C.78, No:3, Eylül 1984, s.734-749 

March, J.G., Olsen, J.P.: Rediscovering Institutions (The Organizational 

Basis of Politics), The Free Press, New York, 1989 

Mardin, Şerif: “Turkish Islamic Exceptionalism Yesterday and 

Today:Continuity, Rupture and Reconstruction in 

Operational Codes”, Turkish Studies, Vol. 6, No:2, 

June 2005, s.145-165 

Mardin, Şerif: Türk Modernleşmesi Makaleler 4, Haz. M.Türköne, 

T.Önder, İstanbul, İletişim Yayınları, 2008  

Mert, Nuray: “Cami Gölgelerinden Gölge İnsanlara: Kültürel İslam 

Edebiyatı”, Tezkire, Ankara, Vadi Yayınları, Sayı:14-

15, Yaz-Güz 1998, s.43-53 

Mert, Nuray: “Merkez Sağın Yeni İsmi!”, Zaman-Turkuaz, 

11.01.2004 

Mert, Nuray: “Türkiye İslamcılığına Tarihsel Bir Bakış”, İslamcılık 

Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Haz. T.Bora, 

M.Gültekingil, C:6, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, 

s.411-419 

Mert, Nuray: Laiklik Tartışmasına Kavramsal Bir Bakış: 

Cumhuriyet Kurulurken Laik Düşünce, İstanbul, 

Bağlam, 1994 

Mert, Nuray: Merkez Sağın Kısa Tarihi, İstanbul, Selis, 2007 

Mert, Nuray:  İslam ve Demokrasi: Bir Kurt Masalı, İstanbul, İz, 

1998 

Meyer, J.W., Rowan, B.:  “Institutionalized Organizations: Formal Structure as 

Myth and Ceremony”, The American Journal of 

Sociology, C. 83, No:2, Eylül1977, s.340-363 

Milli Nizam Partisi Programı: Milli Nizam Partisi Program ve Tüzük, As Matbaası, 

(Çevrimiçi) 

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/handle/11543/80

1, 12 Şubat 2022 

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/handle/11543/801
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/handle/11543/801


 416 

Milli Selamet Partisi Beyannamesi: Milli Selamet Partisi 1977 Seçim 

Beyannamesi, (Çevrimiçi) 

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle

/11543/816/197600581_1977.pdf?sequence=1&isAllo

wed=y, 12 Şubat 2022 

Milli Selamet Partisi Programı: Milli Selamet Partisi Program ve Tüzük, Elif 

Matbaacılık, (Çevrimiçi) 

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle

/11543/741/199501762.pdf?sequence=1&isAllowed=

y, 12 Şubat 2022 

Milli Selamet Partisi Tüzüğü: Milli Selamet Partisi Tüzüğü, Elif Matbaacılık, 

(Çevrimiçi) 

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle

/11543/812/197600567.pdf?sequence=1&isAllowed=

y, 12 Şubat 2022 

Mouzelis, N.P.:  Örgüt ve Bürokrasi Modern Teorilerin Analizi, 

Çev.H.Bahadır Akın, Çizgi Kitabevi, Konya, 2001 

Neuman, W.L.:  Toplumsal Araştırma Yöntemleri: Nicel ve Nitel 

Yaklaşımlar I-II.Cilt, İstanbul, Yayın Odası 

Yayınları, 5.Basım, 2012 

Neumann, Sigmund:  “Toward a Comparative Study of Political Parties”, Ed. 

J.Blondel, Comparative Government, Macmillan, 

United Kingdom, 1969, s.69-76 

Ocak, Ahmet Yaşar: “İslami Bilimler ve Modernleşme Sorunu”, İslam ve 

Modernite, Haz. Gönül Pultar, İstanbul, Remzi 

Kitabevi, 2007, s.37-60 

Ocak, Ahmet Yaşar:  “II. Abdülhamid Dönemi İslamcılığının Tarihi Arka 

Planı”, Sultan II. Abdülhamid ve Devri Semineri 27-

29 Mayıs 1992, İ.Ü. Edebiyat Fakültesi, Tarih 

Araştırma Merkezi, İstanbul, Edebiyat Fakültesi 

Basımevi, 1994, s.107-123 

Oktay, Cemil: “Yargı Açısından Kuvvetler Ayrılığı ve Siyasal 

Kültür”, Türk Siyasal Hayatının Gelişimi, Haz. 

E.Kalaycıoğlu, A.Y.Sarıbay, İstanbul, Beta, 1986, 

s.404 

Oran, Baskın (Haz.):  Türk Dış Politikası (1980-2001), C:2, İstanbul, 

İletişim, C:II, 2006 

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/816/197600581_1977.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/816/197600581_1977.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/816/197600581_1977.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/741/199501762.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/741/199501762.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/741/199501762.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/812/197600567.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/812/197600567.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/bitstream/handle/11543/812/197600567.pdf?sequence=1&isAllowed=y


 417 

Oran, Baskın: “Türkiye Kabuk Değiştirirken AKP’nin Dış 

Politikası”, Birikim, Sayı:184-185, Ağustos-Eylül 

2004, s:54-60 

Öniş, Ziya:  “Adalet ve Kalkınma Partisi’nin Ekonomi-Politiği”, 

AK Parti: Toplumsal Değişimin Yeni Aktörleri, 

Haz. M. Hakan Yavuz, İstanbul, Kitap Yayınevi, 2010, 

s:259-286 

Örs, H.Birsen:  Modern Siyasal İdeolojiler, 3.bs., İstanbul, İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2009 

Öz, Asım:  “AK Parti, Neoliberalizm ve İslamcılık”, (Çevrimiçi) 

https://www.dunyabulteni.net/turkiye/ak-parti-

neoliberalizm-ve-islmcilik-h212394.html, 18.04.2021 

Özbudun, E., Kalaycıoğlu, E., Köker, L.: Türkiye’de Demokratik Siyasal Kültür, 

Türk Demokrasi Vakfı, Ankara, 1995 

Özbudun, E., Türkmen, F.:  “Impact of the ECtHR Rulings on Turkey's 

Democratization: An Evaluation”, Human Rights 

Quarterly, Vol.35, 2013, s.985-1008  

Özbudun, Ergun: “Party Prohibition Cases: Different Approaches by The 

Turkish Constitutional Court and The European Court 

of Human Rights”, Democratization, Vol.17:1, 2010, 

s.125-142  

Özbudun, Ergun:  “M. Duverger'in Siyasal Partileri ve Siyasal Partilerin 

İncelenmesinde Bazı Metodolojik Problemler”, 

Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi , 

Sayı:21 Cilt:1, 1964, s.23-51 

Özdalga, Elisabeth: Modern Türkiye’de Örtünme Sorunu Resmi 

Laiklik ve Popüler İslam, (Çev. Yavuz Alogan), 

İstanbul, Sarmal Yayınevi, 1.bs.1998 

Özdemir, Şennur:  MÜSİAD Anadolu Sermayesinin Dönüşümü, Vadi 

Yayınları, Ankara, 2006 

Özen, Şükrü: “Yeni Kurumsal Kuram: Örgütleri Çözümlemede Yeni 

Ufuklar ve Yeni Sorunlar”, Örgüt Kuramları, Haz. 

A.Selami Sargut-Şükrü Özen, İmge Kitabevi, Ankara, 

3.bs., 2015, s.237-330 

Özer, Burak:  “Sı̇yasal Partı̇lerı̇n Doğuş Teorı̇lerı̇, Partı̇ Tı̇polojı̇lerı̇ 

ve Kurumsallaşma Bağlamında Anavatan Partı̇sı̇nı̇n 

Değerlendı̇rı̇lmesı̇”, SOBİDER Sosyal Bilimler 

Dergisi, Yıl: 4, Sayı: 17, Aralık 2017, s. 579-590  

https://www.dunyabulteni.net/turkiye/ak-parti-neoliberalizm-ve-islmcilik-h212394.html
https://www.dunyabulteni.net/turkiye/ak-parti-neoliberalizm-ve-islmcilik-h212394.html


 418 

Özgürel, Avni: “Tekelci Lider Dönemi Bitti”, Radikal, 16 Mart 1998 

Özipek, Bekir Berat: Muhafazakarlık: Akıl, Toplum, Siyaset, Ankara, 

Kadim Yayınları, 2005 

Öztürk, A.O., Kara, S., Kara, H.T.:  “Belirsizliklerin Örgütlere Etkisi: Yeni Kurumsal 

Kuram Ekseninde Bir Değerlendirme”, Sayıştay 

Dergisi, Sayı 114, Temmuz-Eylül 2019, s.33-51 

Paker, Murat:  “Egemen Politik Kültürün Dayanılmaz Ağırlığı”, 

Birikim, Sayı:184-185, Ağustos-Eylül 2004, s.61-71 

Pamuk, Muhammed: Yasaklı Umut Recep Tayyip Erdoğan, İstanbul, 

Birey Yayıncılık, 2001 

Pehlivanoğlu, A.Öner:  Sevr, Lozan Antlaşmaları ve Avrupa Birliği, 

İstanbul, Kastaş Yayınevi, 2005 

Peters, B. Guy: “Institutional Theory: Problems and Prospects”, 

Political Science Series 69, Ed. Peter Biegelbauer, 

Institute for Advanced Studies (IHS), July 2000, 

(Çevrimçi) 

https://www.ihs.ac.at/publications/pol/pw_69.pdf, 26 

Kasım 2021 

Pfeffer, J., Salancik, G.R.:  The External Control of Organizations, New York, 

Standford University Press, 1978 

Pirimoğlu, Abbas:  “Kimlik İnşası Olarak İslamcılık”, Gelenek ve 

Modernlik Arasında İslamcılık, (Haz. bilgisi yok), 

İstanbul, Umran Dergisi Yayını, 2013, s.107-132 

Powell, W.W., Bromley, P.: “New Institutionalism in the Analysis of Complex 

Organizations” International Encyclopedia of the 

Social & Behavioral Sciences, Vol.:16, 2015, 764–

769  

Poyraz, Fahrettin: “Milli Nizam Partisi’nden AK Parti’ye”, İttihat ve 

Terakki’den Günümüze Siyasal Partiler, Haz. 

Turgay Uzun, Ankara, Orion Kitabevi, 2010, s.311-

338 

Pultar, Gönül (Haz.): İslam ve Modernite, İstanbul, Remzi Kitabevi, 2007 

Rakner, Lise:  “Rational Choice and the Problem of Institutions: A 

Discussion of Rational Choice Institutionalism and its 

Application by Robert Bates”, Working Paper 

WP1996:6 CHR, Michelsen Institute Development 

Studies and Human Rights, Eylül 1996, (Çevrimiçi) 

https://www.ihs.ac.at/publications/pol/pw_69.pdf


 419 

https://core.ac.uk/download/pdf/59168387.pdf, 26 

Kasım 2021 

Refah Partisi Partisi Programı: Refah Partisi Partisi Programı, Samsun, 1986, Eser 

Matbaası, (Çevrimiçi) 

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/bitstream/handle/1154

3/636/198602597.pdf?sequence=1&isAllowed=y, 13 

Şubat 2022 

Roy, Olivier:  “Laik Kesimin Kuşkuları Yersiz”, Yeni Şafak, 

25.01.2004 

Saadet Partisi Programı: Saadet Partisi Programı, Ankara, 2019, (Çevrimiçi) 

https://saadet.org.tr/upload/file/992649b84c8d390c3b

a07fdb6c403965.pdf, 17 Şubat 2022 

Sabuncuoğlu, Z., Tüz, M.: Örgütsel Psikoloji, Bursa, Furkan Ofset, 4.bs., 2003 

Said Halim Paşa:  Buhranlarımız, (Haz. Ertuğrul Düzdağ), İstanbul, İz 

Yayıncılık, 1993 

Sanders, Elizabeth: “Historical Institutionalism”, The Oxford Handbook 

of Political Institutions, Ed. by. R.A.W. Rhodes, 

Sarah A. Binder & Bert A. Rockman, Oxford, New 

York, Oxford University Press, 2006, s.39-55 

Sargut A.S., Özen, Ş.:  “Örgüt Kuramlarına Genel Bir Bakış: Karşılaştırmalı 

Bir Çözümleme” Örgüt Kuramları, Haz. A.Selami 

Sargut, Şükrü Ozen, Ankara, İmge Yayınevi, 2007, 

s.11-34 

Sargut, A.S., Özen, Ş.:  Örgüt Kuramları, Ankara, İmge Kitabevi, 3.bs., 2015 

Sarıbay, Ali Yaşar: “Milli Nizam Partisi’nin Kuruluşu ve Programının 

İçeriği”, İslamcılık Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce, Haz. T.Bora, M.Gültekingil, C:6, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2005, s.576-590 

Sarıbay, Ali Yaşar: Global Toplumda Din ve Türkiye, Everest Yayınları, 

İstanbul, 2004 

Sarıbay, Ali Yaşar: Postmodernite, Sivil Toplum ve İslam, İstanbul, 

Alfa, 3.bs., 2001 

Sarıbay, Ali Yaşar: Siyasal Sosyoloji, Bursa, Uludağ Üniversitesi 

Yayınları, 3.bs., 1996 

https://core.ac.uk/download/pdf/59168387.pdf
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/bitstream/handle/11543/636/198602597.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/bitstream/handle/11543/636/198602597.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://saadet.org.tr/upload/file/992649b84c8d390c3ba07fdb6c403965.pdf
https://saadet.org.tr/upload/file/992649b84c8d390c3ba07fdb6c403965.pdf


 420 

Sarıbay, Ali Yaşar: Türkiye’de Modernleşme, Din ve Parti Politikası: 

Milli Selamet Partisi Örneği, 1.bs., İstanbul, Alan 

Yayıncılık, 1985 

Savut, Emre:  “Merkez-Çevre Paradı̇gması Bağlamında Adalet ve 

Kalkınma Partı̇sı̇ İktı̇darının Yargı ve Yükseköğretı̇m 

Bürokrası̇sı̇ İle İlı̇şkı̇lerı̇”, Mehmet Akif Ersoy 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 

Cilt.10, Sayı.26, 2018, s.954-976 

Sayarı, S., Esmer, Y. (Haz.): Politics, Parties And Elections In Turkey, Colorado, 

Lynne Rienner, 2002 

Sayarı, Sabri: “İslam, Laiklik ve Demokrasi: Türkiye Örneğinde 

Perspektifler”, İslam ve Demokrasi, Haz. Y.Fincancı 

v.d., İstanbul, TÜSES Vakfı Yayınları, 1994, s.185-

204 

Sazak, Derya: “Laiklik Tayyip’i de Bağlar”, Milliyet, 27.08.2001 

Sazak, Derya: 28 Şubat’tan 15 Temmuz’a Darbeye, Diktaya, 

Medyaya İtirazım Var, İstanbul, İletişim Yayınları, 

2017 

Schink, I.C., Tonak, E.A.: Geçiş Sürecinde Türkiye, İstanbul, Belge Yayınları, 

6.bs., 2013 

Schmidt, Vivien A.: “Bringing Ideas and Discourse Back into the 

Explanation of Change in Varieties of Capitalism and 

Welfare States”, CGPE Working Paper, No 2, Center 

for Global Political Economy, University of Sussex, 

2008, (Çevrimiçi) 

https://www.sussex.ac.uk/webteam/gateway/file.php?

name=cgpe-wp02-vivien-a-schmidt.pdf&site=359, 26 

Kasım 2021 

Schmidt, Vivien A.:  “Discursive Institutionalism: The Explanatory Power 

of Ideas and Dicourse”, Annual Review of Political 

Science, No:11, 2008, (Çevrimiçi) 

https://www.annualreviews.org/doi/epdf/10.1146/ann

urev.polisci.11.060606.135342, 26 Kasım 2021 

Shambayati, Hootan:  “A Tale of Two Mayors: Courts and Politics in Iran and 

Turkey”, International Journal of Middle East 

Studies, Vol. 36, No. 2, May, 2004, s.253-275 

Shepsle, Kenneth A.: “Rational Choice Institutionalism”, The Oxford 

Handbook of Political Institutions, Ed. by. R.A.W. 

https://www.sussex.ac.uk/webteam/gateway/file.php?name=cgpe-wp02-vivien-a-schmidt.pdf&site=359
https://www.sussex.ac.uk/webteam/gateway/file.php?name=cgpe-wp02-vivien-a-schmidt.pdf&site=359
https://www.annualreviews.org/doi/epdf/10.1146/annurev.polisci.11.060606.135342
https://www.annualreviews.org/doi/epdf/10.1146/annurev.polisci.11.060606.135342


 421 

Rhodes, Sarah A. Binder, Bert A. Rockman, Oxford, 

New York, Oxford University Press, 2006, s.23-39 

Skocpol, Theda:  “Sosyolojinin Tarihsel İmgelemi”, Tarihsel Sosyoloji-

Bloch’tan Wallerstein’e Görüşler ve Yöntemler, 

Haz., Theda Skocpol, Çev. Ahmet Fethi, İstanbul, 

Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1999, s.396-435 

Sönmez, Mustafa:  “2000’ler Türkiye’sinde AKP, Hakim Sınıflar ve İç 

Çelişkileri”, AKP Kitabı Bir Dönüşümün Bilançosu, 

Haz. İ.Uzgel - B. Duru, Ankara, Phoenix Yayınevi, 2. 

Basım, 2010, s:179-191 

Sözen, Edibe: “AK Parti’nin Kadın Siyaseti ve AK Partili Kadın 

Kimlikleri”, AK Parti: Toplumsal Değişimin Yeni 

Aktörleri, Haz. M.Hakan Yavuz, İstanbul, Kitap 

Yayınevi, 2010, s.309-332 

Subaşı, Necdet: “Müslüman Modernleşmesi ve Türkiye Örneği”, İslam 

ve Modernite, Gönül Pultar, İstanbul, Remzi Kitabevi, 

2007, s.61-98 

Subaşı, Necdet:  “Türkiye’de İslamcılığın Seyr-ü Seferi”, Star Gazetesi 

(Açık Görüş), 22.07.2012 

Suddaby, Roy:  “Challenges for Institutional Theory”, Journal of 

Management Inquiry, Vol.19 (1), 2010, s.14-20 

Sus, Powel:  “The AKP in Turkey: Interior Politics and Foreign 

Issues”,  Polish Political Science, Vol.XLI, 2012, 

s.222-247 

Şen, Serdar: AKP Milli Görüşçü mü?, İstanbul, Nokta Yayınları, 

2004 

Şen, Serdar:  Refah Partisi’nin Teori ve Pratiği, İstanbul, Sarman 

Yayınevi, 1.bs., 1995 

Şentürk, Hulusi: “Yeni İslamcılık, Neo-muhafazakârlık Özentisinin 

Sonucu”,  Söyleşi Asım Öz, (Çevrimiçi) 

https://www.dunyabulteni.net/islamcilik-

konusmalari/yeni-islamcilik-neo-muhafazakrlik-

ozentisinin-sonucu-h161500.html, 17 Kasım 2020 

Şentürk, Hulusi: İslamcılık: Türkiye’de İslami Oluşumlar ve Siyaset, 

İstanbul, Çıra Yayınları, 2011 

Şentürk, Hulusi:  Türkiye’de İslami Oluşumlar Ansiklopedisi, 

İstanbul, Çıra Yayınları, 4.bs., 2019 

https://www.dunyabulteni.net/islamcilik-konusmalari/yeni-islamcilik-neo-muhafazakrlik-ozentisinin-sonucu-h161500.html
https://www.dunyabulteni.net/islamcilik-konusmalari/yeni-islamcilik-neo-muhafazakrlik-ozentisinin-sonucu-h161500.html
https://www.dunyabulteni.net/islamcilik-konusmalari/yeni-islamcilik-neo-muhafazakrlik-ozentisinin-sonucu-h161500.html


 422 

Şentürk, Recep:  “Millet”, Türkiye Diyanet Vakfı, Cilt 30, İstanbul, 

2001, s:64-66 

Şeyşane, Veysel: “Yenı̇ Kurumsalcılık Teorı̇lerı̇ Bağlamında Lı̇beral 

Barış İnşası ve Hakı̇kat Komı̇syonları”, (Ya-

yımlanmamış Doktora Tezi), İstanbul Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 2018 

Şükür, İsmail: “Adalet ve Kalkınma Partisi’nin Siyasi Partilerin 

Doğuş Teorileri, Tipolojileri ve Kurumsallaşmaları 

Açısından Değerlendirilmesi”, Uluslararası Yönetim 

Akademisi Dergisi, Yıl: 2020, Cilt: 3, Sayı: 3, s.686-

697 

Tanilli, Server: Devlet ve Demokrasi, Alkım Yayınevi, İstanbul, 4.bs., 

2007 

Tanta B., Akıncı, A.:  “Huntı̇ngton’un Uyarlanabı̇lı̇rlı̇k Ölçütü Bağlamında 

Türk Sı̇yası̇ Partı̇lerı̇nde Kurumsallaşma: CHP, MHP 

ve AKP”, Akademik Bakış Dergisi, Sayı:66, Mart-

Nisan 2018, s.122-133 

Taşkın: Yüksel:  “Türkiye’de Sınıfsal Yeniden Yapılanma, AKP ve 

Muhafazakar Popülizm”, Birikim, İstanbul, Sayı:204, 

Nisan 2006, s:16-25 

Tayşir, Eyüp Aygün: “Kurumsal Kuramın Kurumsallaşması: Türkiye 

Kaynaklı Kurumsal Kuram Çalışmalarına İlişkin Genel 

Bir Değerlendirme”, ODTÜ Geliştirme Dergisi, Yıl. 

2014, C:41, S:1, s.53-74 

TBMM Kütüphanesi:  (Çevrimiçi) 

https://www.tbmm.gov.tr/eyayin/GAZETELER/WEB

/MECLIS%20BULTENI/2469_2001_0000_0084_00

00/0015.pdf, 19.12.2020 

TBMM Kütüphanesi:  (Çevrimiçi) 

https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_K

ARARLAR/kanuntbmmc092/kanuntbmmc092/kanunt

bmmc09205735.pdf, 16.04.2021 

TC. Anayasası:  Türkiye Cumhuriyeti Anayasası, İstanbul, Der 

Yayınları, 2005 

Tekin, H.H., Tekin, H.:  “Nitel Araştırma Yönteminin Bir Veri Toplama 

Tekniği Olarak Derinlemesine Görüşme”, İstanbul 

Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, İstanbul, 2006, C:3, 

Sayı:13, s.101-116, (Çevrimiçi) 

https://www.tbmm.gov.tr/eyayin/GAZETELER/WEB/MECLIS%20BULTENI/2469_2001_0000_0084_0000/0015.pdf
https://www.tbmm.gov.tr/eyayin/GAZETELER/WEB/MECLIS%20BULTENI/2469_2001_0000_0084_0000/0015.pdf
https://www.tbmm.gov.tr/eyayin/GAZETELER/WEB/MECLIS%20BULTENI/2469_2001_0000_0084_0000/0015.pdf
https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_KARARLAR/kanuntbmmc092/kanuntbmmc092/kanuntbmmc09205735.pdf
https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_KARARLAR/kanuntbmmc092/kanuntbmmc092/kanuntbmmc09205735.pdf
https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_KARARLAR/kanuntbmmc092/kanuntbmmc092/kanuntbmmc09205735.pdf


 423 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/iusosyoloji/issue/521/47

77, 28 Mayıs 2020 

Tekin, Y., Akgün, B.:  “İslamcı Demokrasi İlişkisinin Tarihi Seyri”, 

İslamcılık Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Haz. 

Tanıl Bora, Murat Gültekingil, Cilt 6, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2005, s.652-663 

Tepe, Sultan: “İslami Eğilimli Bir Parti Olarak Adalet ve Kalkınma 

Partisi’nin Değişim Vaatleri, Çelişkileri ve Sınırları”, 

AK Parti: Toplumsal Değişimin Yeni Aktörleri, 

Haz. M. Hakan Yavuz, İstanbul, Kitap Yayınevi, 2010, 

s.141-182 

Thelen, K., Steinmo, S.:  “Historical Institutionalism in Comparative Politics”, 

Structuring Politics: Historical Institutionalism in 

Comparative Analysis, Ed.by. Sven Steinmo, 

Kathleen Thelen, Fransk Longstreth, Cambridge, 

Cambridge University Press, 1992, s.181-185 

Toprak, Binnaz: “Dinci sağ”, Geçiş Sürecinde Türkiye, Haz. Irvın 

C.Schink, E.Ahmet Tonak, İstanbul, Belge Yayınları, 

6.bs., 2013, s.359-388 

Toprak, Binnaz: “Islam and Democracy in Turkey”, Turkish Studies, 

New York, Routledge, Vol.6, No.2, June 2005, s.167-

186 

Toprak, Binnaz: “Türkiye’de Dinin Denetim İşlevi”, Türk Siyasal 

Hayatının Gelişimi, Haz. E.Kalaycıoğlu-

A.Y.Sarıbay, İstanbul, Beta, 1986, s.359-367 

Tuğal, Cihan: “AKP İktidarı: Sermayenin Pasif Devrimi”, Birikim, 

İstanbul, Sayı:204, Nisan 2006, s.26-30 

Tuğal, Cihan:  Pasif Devrim: İslami Muhalefetin Düzenle 

Bütünleşmesi, İstanbul, Koç Üniversitesi Yayınları, 

2010 

Tunaya, Tarık Zafer: Türkiye’nin Siyasi Hayatında Batılılaşma 

Hareketleri, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, 2016 

Tunaya, Tarık Zafer:  İslamcılık Cereyanı, İstanbul, Baha Matbaası, 1962 

Turan, Namık Sinan: Hilafetin Tarihsel Gelişimi ve Kaldırılması, Altın 

Kitaplar Yayınevi, İstanbul, 2004 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/iusosyoloji/issue/521/4777
https://dergipark.org.tr/tr/pub/iusosyoloji/issue/521/4777


 424 

Tutar, Hasan: Örgüt Teorileri ve Çağdaş Yaklaşımlar Açısından 

Örgütsel Davranış, Sakarya, Detay Yayıncılık, 2016 

Türk, Duygu: “Üçüncü Yol Kurgu ve AKP”, Birikim, İstanbul, 

Sayı:204, Nisan 2006, s.32-39 

Türk, H.B., Beriş, H.E.: “Yeni Sağ ve Muhafazakar Demokrasi Arasında 

AKP”, Birikim, Sayı:179, Mart 2004, s.100-104 

Türkiye Gündemi Araştırmaları:  Türkiye Gündemi 2001 Araştırmaları, Ankara 

Sosyal Araştırmalar Merkezi, Ankara, 2002 

Türköne, Mümtazer:  “İslamcılık”, Türkiye Diyanet Vakfı, C:23, İstanbul, 

2001, s:60-62 

Türköne, Mümtaz’er: Siyasi İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu, İstanbul, 

Etkileşim Yayınları, 2011 

Türköne, Mümtaz’er:  Doğum ve Ölüm Arasında İslamcılık, İstanbul, Kapı 

Yayınları, 2012 

Uğur, Fuat: “Zihniyet Değişikliğine Varım”, Türkiye, 09.10.1997 

Uran, Hasan Faruk: “Leadership Through Institutional Stretch: Recep 

Tayyip Erdoğan’s Presidency In Turkey”, Atatürk 

Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi, Cilt: 

32, Sayı: 4, 2018, s.1241-1263 

Uran, P, Pasquino, P.:  “The Guardian of the Turkish Constitution: A Special 

Court”, Journal of Politics and Law, Vol. 8, No. 2, 

2015, s.88-97 

Uran, Peri: “Turkey’s Hasty Constitutional Amendment Devoid of 

Rational Basis: From a Political Crisis to a 

Governmental System Change”, Journal of Politics 

and Law, Vol.3, No.1, March 2010, s.2-10 

Uzgel, İlhan:  “AKP: Neoliberal Dönüşümün Yeni Aktörü”, AKP 

Kitabı: Bir Dönüşümün Bilançosu, Haz. İ.Uzgel, 

B.Duru, Ankara, Phoenix Yayınevi, 2. bs., 2010, s.11-

39 

Uzun, A., Şahin, K.T.:  “Kurumsal Değı̇şı̇mde Toplumsal Hareketlerı̇n Rolü: 

Toplumsal Polı̇tı̇k Bağlam Çerçevesı̇nde Bı̇r Analı̇z”, 

Sosyal Bilimler Dergisi, Karadeniz Teknik 

Üniversitesi Yayınları, Güz 2013 S:6, s.69-87 

Ülger, Uğur:  “Siyasal İslam’ın AB’ye Bakış Açısı: Milli Görüş 

Hareketi Örneği, Süleyman Demirel Üniversitesi 



 425 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Yıl:2017/4, 

Sayı:29, s:619-632 

Ülken, Hilmi Ziya: Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, İstanbul, 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2013 

Ülsever, Cüneyt:  “Kılıçlar Çekildi”, Hürriyet, 11.01.2001 

Ünlü, Ferhat: “AK Parti Dönemecinde Türkiye”, Yeni Şafak, 

20.11.2002 

Üsdiken, B., Leblebici, H.:  “Organization Theory”, Handbook of Industrial, 

Work and Organizational Psychology, Haz. 

N.Anderson v.d., Vol.2, Londra, Sage, 2001, s.377-397 

Vergin, Nur: “Ordu Türkiye’yi İyi Tanıyor”, Milliyet, Naki Özkan 

Röportajı, 15 Nisan 1998 

Weiner, M., LaPalombara, J.:  “The Impact of Parties on Political Development”, 

Political Parties and Political Development, Ed. 

J.LaPalombara ve M.Weiner, Princeton University 

Press, New Jersey, 1966, s:399-438 

Wigley, Simon: “Parliamentary Immunity in Democratizing Countries: 

The Case of Turkey”, Human Rights Quarterly, 

Vol.31, S.3, Ağustos 2009, s.567-591  

Yanarışık, Oğuzhan:  “AK Parti Döneminde Dönüşen Ana Akım Medya 

Söylemi”, AK Parti’nin 15 Yılı, Haz. İsmail Çağlar, 

Ali Aslan, İstanbul, Seta Yayınları, 2017, s.31-48 

Yavuz, M.Hakan (Haz.):  AK Parti: Toplumsal Değişimin Yeni Aktörleri, 

İstanbul, Kitap Yayınevi, 2010 

Yavuz, M.Hakan: “Milli Görüş Hareketi: Muhalif ve Modernist 

Gelenek”, İslamcılık Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce, Haz. T.Bora, M.Gültekingil, C:6, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2005, s.591-603 

Yıldırım, A., Şimşek, H.: Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, 

Ankara, Seçkin Yayıncılık, 6. Baskı, 2008 

Yıldırım, Ahmet: “Örgütsel Değişimin Yönetilmesi Bağlamında ‘Çevre 

- Uyum İlişkisi’, Yeni Kurumsal Kuram İle Kaynak 

Bağımlılığı Kuramları Arasında Karşılaştırmalı Bir 

Değerlendirme”, SDÜ Fen-Edebı̇yat Fakültesı̇ 

Sosyal Bı̇lı̇mler Dergı̇sı̇, Ağustos 2018, S:44, s.89-102 



 426 

Yıldırım, Deniz:  “AKP ve Neoliberal Popülizm”, AKP Kitabı Bir 

Dönüşümün Bilançosu, Haz. İ.Uzgel-B.Duru, 

Ankara, Phoenix Yayınevi, 2. Basım, 2010, s:67-107 

Yıldırım, Hurşit: Parlamenter Sistem Krizleri ve Cumhurbaşkanlığı 

Hükümet Sistemi, İstanbul, Pozitif Yayınları, 2017  

Yıldız, Abdullah:  28 Şubat Belgeler, İstanbul, Pınar Yayınları, 2.bs., 

2000 

Yılmaz, Mehmet Y.:  “AKP’nin Muhafazakarlığı İslamcılık mı?”, Milliyet, 

26.12.2003 

Yılmaz, Murat: “Darbeler ve İslamcılık”, İslamcılık Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce, Haz. T.Bora, 

M.Gültekingil, C:6, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, 

s.632-639 

Yılmaz, Turan: Kasımpaşa’dan Siyasetin Ön Saflarına, Ankara, 

Ümit Yayıncılık, 2001 

Yorgancılar, Serkan: Cumhuriyet İslamcılığının Seyri, Ankara, Otorite 

Yayınları, 2012 

Yücekök, Ahmet N.:  Siyasetin Toplumsal Tabanı (Siyaset Sosyolojisi), 

A.Ü. Siyasal Bilgiler Fakültesi Yayınları, Ankara, 

1987 

Yücel, M.Serhan: Çankaya’dan Beştepe’ye Türkiye’de 

Cumhurbaşkanı Seçimleri, İstanbul, Ülke Siyaset, 

2016   

Zürcher, Eric Jan: Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 1996 

 

Gazete Haberleri 

“Genelkurmay Brifingi”, Radikal, 12 Haziran 1997 

“Demokrasiye 3 Ayar”, Milliyet, 27 Şubat 1998 

“Kılıçlar Çekildi”, Radikal, 05.01.2001 

“Bölünme Yemeği”, Hürriyet, 06.01.2001 

“Yenilikçiler Cezaya”, Milliyet, 06.01.2001 

“Demokrasi Yarası”, Radikal, 23.06.2001 

“Fazilet’i İki Kadın Yaktı”, Sabah, 23.06.2001  

“FP’yi de Yedi”, Hürriyet, 23.06.2001 



 427 

“Merve Yaktı”, Milliyet, 23.06.2001 

“Hoca Bitmiş”, Milliyet, 27.06.2001 

“Sensin Takiyeci”, Milliyet, 04.08.2001 

“Gece Yarısı Açıklaması”, Hürriyet, 28 Nisan 2007 

“Bu da Halkın Muhtırası”, Radikal, 23 Temmuz 2007 

“Tüm Partilerin Oyu AKP’ye Yetişemedi”, Milliyet, 23 Temmuz 2007 

“Başbakan’dan Türban Çıkışı”, Hürriyet, (Çevrimiçi) 

https://www.hurriyet.com.tr/gundem/basbakandan-

turban-cikisi-8024104, 16.04.2016 

“27 Nisan Muhtırası”, (Çevrimiçi) https://www.internethaber.com/27-nisan-

muhtirasi-81969h.htm, 28 Mart 2021 

“AK Parti Hakkında Kapatma Davası”, (Çevrimiçi) 

https://www.aa.com.tr/tr/arsiv/ak-parti-hakkinda-

kapatma-davasi/428262, 11.04.2021 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.hurriyet.com.tr/gundem/basbakandan-turban-cikisi-8024104
https://www.hurriyet.com.tr/gundem/basbakandan-turban-cikisi-8024104
https://www.internethaber.com/27-nisan-muhtirasi-81969h.htm
https://www.internethaber.com/27-nisan-muhtirasi-81969h.htm
https://www.aa.com.tr/tr/arsiv/ak-parti-hakkinda-kapatma-davasi/428262
https://www.aa.com.tr/tr/arsiv/ak-parti-hakkinda-kapatma-davasi/428262


428 

ÖZGEÇMİŞ 

Orta ve lise eğitimini Küçükköy İHL ile Gaziosmanpaşa İHL’de tamamladı. 

İstanbul Üniversitesi, Siyasal Bilgiler Fakültesi Uluslararası İlişkiler Bölümü’nden 

1999 yılında mezun oldu. Yüksek lisansı, Yıldız Teknik Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü’nde “Uluslararası İlişkiler Yönünden Türkiye Cumhuriyeti’nin 

Milletler Cemiyeti Üyeliğine Kabulü ve Önemi” başlıklı teziyle tamamladı.  

İş hayatına 1997 yılında Akajans Reklamcılık Hizmetleri bünyesinde başladı. 

Sırasıyla Simya Reklam ve İletişim Hizmetleri’nde, Kandilli Girişimci ve Yöneticiler 

Vakfı’nda Genel Sekreter, İstanbul Ticaret Üniversitesi’nde Strateji Geliştirme Daire 

Başkanı, Müstakil Sanayici ve İşadamları Derneği’nde (MÜSİAD) Genel Sekreter, 

Türk Kızılay Derneği’nde Genel Müdür Yardımcısı, Ortadoğu Holding’de Kurumsal 

İlişkiler ve İdari İşler Direktörlüğü, Müstakil Sanayici ve İşadamları Derneği’nde 2. 

dönem Genel Sekreter görevlerinde bulundu. 

24.06.2019 tarihinden itibaren İstanbul Ticaret Üniversitesi’nde Genel 

Sekreter olarak görev yapmaktadır. Evli ve 4 çocuk babasıdır.  


	DOKTORA TEZİ
	İstanbul - 2022
	1.5.2. Toplumsal ve Siyasal Meşruiyet Zemini Olarak İslamcılık…..……………98
	GİRİŞ

	Araştırmanın Amacı
	Araştırmanın Önemi VE KATKISI
	Araştırmanın Soruları
	Araştırmanın Yöntemi

	BİRİNCİ BÖLÜM
	YENİ KURUMSAL TEORİNİN KAVRAMSAL ÇERÇEVESİ: KURUMSALLAŞMA VE İSLAMCILIK SİYASETİNİN TARİHSEL DÖNÜŞÜMÜ
	1.1. YENİ KURUMSALCILIĞIN KAVRAMSAL ÇERÇEVESİ, GELİŞİM SÜRECİ VE KURUMSAL DEĞİŞİM YAKLAŞIMI
	1.1.1. Klasik Kurumsal Teorinin Gelişimi
	1.1.2. Yeni Kurumsal Teori
	1.1.2.1. Kurumsal Çevre, Eşbiçimlilik ve Meşruiyet Arayışı

	1.1.3. Yeni Kurumsal Teorinin Kurumsal Değişim Yaklaşımı
	1.1.3.1.  Kurumsal Değişimin Unsurları


	1.2. YENİ KURUMSALCI YAKLAŞIM IŞIĞINDA TEORİK KAVRAMLARIN ANALİZİ
	1.2.1. Siyasal Karar, Birey ve Rasyonel Tercih
	1.2.2. Kurumsal Çevre, Kültürel Roller ve Prosedürler
	1.2.3. Tarihsel Süreklilik, Patika Bağımlılığı ve Siyasal Kararlar
	1.2.4. Kurumsal Aktörler, Söylem ve İçerik

	1.3. ÖRGÜT, KURUM VE KURUMSALLAŞMA KAVRAMLARI
	1.3.1. Örgüt Kavramı
	1.3.2. Kurum ve Kurumsallaşma Kavramları
	1.3.3. Siyasal Kurumsallaşma Olgusu ve Unsurları
	1.3.3.1. Uyarlanabilirlik
	1.3.3.2. Karmaşıklık
	1.3.3.3. Özerklik
	1.3.3.4. Birlik ve Tutarlılık


	1.4. BİR KURUM OLARAK SİYASAL PARTİLER
	1.4.1. Siyasal Partilerin Ortaya Çıkışı
	1.4.1.1. Kurumsal Yaklaşım
	1.4.1.2. Bunalım / Kriz Yaklaşımı

	1.4.2. Siyasal Parti Tanımı
	1.4.3. Siyasal Partilerin Kurumsallaşması

	1.5. OSMANLI SİYASAL YAŞAMINDA İSLAMCILIK KAVRAMI
	1.5.1. İslamcılık Kavramının Çerçevesi
	1.5.2. Toplumsal ve Siyasal Meşruiyet Zemini Olarak İslamcılık
	1.5.2.1. Kurumsal Değişim Arayışı ve Meşruiyet Kaynağı

	1.5.3. İslamcılık ve Modernlik Tartışmaları
	1.5.4. İslamcılık Düşüncesinin Siyasal İçerik Kazanması
	1.5.5. İslamcı Siyasetin Toplumsal ve Siyasal Tabanı

	1.6. Cumhuriyetin İlanından Çok Partili Yaşama İslamcı Siyaset
	1.6.1. Çok Partili Yaşamla Birlikte Siyasal Kurumsallaşma Süreci

	1.7. Siyasal Kurumsallaşma Bağlamında İslamcılIĞIN Tarihsel Süreci
	2.2.2. Siyasal Bir Kimlik Tanımı Olarak ‘Milli Görüş’ Kavramı
	4.1. ARAŞTIRMANIN KATILIMCI PROFİLİ VE SORULARI



