
                                                                                                                                                                

 T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

KARŞILAŞTIRMALI EDEBİYAT ANA BİLİM DALI 

 

DOKTORA TEZİ 

 

DİSTOPYA EDEBİYATINDA ARKETİPLER VE 

KADIN KAHRAMANIN YOLCULUĞU: 

DAMIZLIK KIZIN ÖYKÜSÜ, AHİTLER VE              

O UYUMADAN ÖNCE 

 

Zeynep KOPAN  

2520160091 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Nejdet NEYDİM 

 

 

İSTANBUL – 2022 



ii 
 

ÖZ 

 

DİSTOPYA EDEBİYATINDA ARKETİPLER VE KADIN KAHRAMANIN 

YOLCULUĞU: DAMIZLIK KIZIN ÖYKÜSÜ, AHİTLER VE                               

O UYUMADAN ÖNCE 

 

Zeynep KOPAN 

 

Dünya edebiyatında arketip ve kahraman kavramları edebiyat eleştirmenlerinin 

her zaman odağında olmuştur. Geçmişten bugüne bu kavramlar yazarlar tarafından 

değişik coğrafyalarda, ayrı zamanlarda ve çeşitli edebi metinlerde hem benzer hem de 

farklı şekillerde yinelenmişlerdir. Günümüzün teknolojik, ekonomik ve politik 

sorunlarına işaret etmek için ortaya çıkan distopya edebiyatında da arketip ve 

kahraman kavramları kullanılmıştır. Bu nedenle, distopya edebiyatında var olan bu 

kavramların nasıl ele alındığı edebiyat tarihi çerçevesinde önem arz etmektedir. Bu 

bağlamda,  bu çalışmada distopya edebiyatının iki önemli temsilcisi olan olan 

Margaret Atwood ile Bina Shah’ın romanları konu edilmiştir. Atwood’un Damızlık 

Kızın Öyküsü ve Ahitler romanları ile Shah’ın O Uyumadan Önce romanı arketipçi 

eleştiri yöntemi bağlamında ve varyasyon kuramı kapsamında karşılaştırılmıştır. 

Çalışmanın birinci amacı, bu romanlardaki arketipsel durumları, simgeleri ve 

karakterleri, Carl Gustav Jung’un ortak bilinçdışı imgeleri olarak nitelendirdiği arketip 

kavramı açısından değerlendirmek ve distopya edebiyatında arketiplerin nasıl temsil 

edildiği konusunda karşılaştırmalı bir çözümleme yapmaktır. Çalışmanın ikinci amacı 

da, söz konusu yapıtlardaki kadın kahramanları, Maureen Murdock’un kadın 

kahramanın yolculuğu olarak adlandırdığı kadının bütünlük arayışı bağlamında 

inceleyerek kahraman kavramında ortaya çıkan benzerlikleri ve farklılıkları 

tartışmaktır.  

Bu amaçlar doğrultusunda, çalışma giriş bölümünü takiben dört ana bölümden 

oluşmaktadır. Çalışmanın birinci bölümü, distopya edebiyatının başlıca özelliklerini 



iii 
 

içeren kavramsal çerçeveyi içermektedir. İkinci bölüm, arketipçi eleştirinin temel 

ilkeleri doğrultusunda yöntemsel çerçeveyi oluşturmaktadır. Bu bilgiler 

doğrultusunda, arketipçi eleştiri yönteminde arketip kavramı ile kahraman kavramı 

tüm yönleriyle ele alınmıştır. Bu ilk iki bölümde, söz konusu romanların daha iyi 

çözümlenebilmesi için bazı tanım ve açıklamalara yer verilmiş ve çalışmanın arka plan 

bilgisi oluşturulmuştur. Çalışmanın üçüncü bölümü, varyasyon kuramının niteliklerini 

anlatan kuramsal çerçeveyi kapsamaktadır. Bu bölümde, karşılaştırmalı edebiyat 

biliminde kullanılan kuramların genel bir değerlendirmesi yapılarak, karşılaştırmalı 

edebiyat biliminde yeni ve farklı bir kuram olan varyasyon kuramını ortaya çıkaran 

faktörler tartışılmış, ayrıca bu kuramın temel argümanlarının neler olduğu 

sıralanmıştır. Bu kuramın bu çalışmada kullanılmasının temel gerekçesi, çalışmaya 

konu olan yazarların farklı toplumlara ait olmaları ve romanlarında arketip ve 

kahraman kavramı açısından hem benzer hem de farklı kullanımlara yer vermeleridir. 

Bu bakımdan, bu farklı iki yazarın romanlarının biçim ve içerik bakımından 

karşılaştırması yapılmıştır. Çalışmanın dördüncü ve son bölümünde ise, Margaret 

Atwood’un Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler romanları ile Bina Shah’ın O Uyumadan 

Önce romanının arketipçi eleştiri bağlamında çözümlemesi yapılmıştır. Her romanın 

içinde bulunan ortak arketiplerin neler olduğu ve bunların ne anlama geldiği 

sorgulanmıştır. Bununla birlikte, romanlardaki kadın kahramanların yolculuğu da 

detaylı olarak analiz edilmiştir. Ayrıca, varyasyon kuramı ışığında bu romanların bir 

karşılaştırması da sunulmuştur. Farklı yazarlara ait bu romanların karşılaştırılmasında, 

hem benzer hem de farklı unsurlar incelenmiş ve tartışılmıştır. Sonuç bölümünde ise, 

çalışmanın önceki bölümlerinde yapılan açıklamaların ve tartışmaların genel bir özeti 

verilerek kapsamlı bir değerlendirme yapılmıştır. Böylelikle, distopya edebiyatında 

Margaret Atwood’a ait Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler romanları ile Bina Shah’a ait 

O Uyumadan Önce romanı arasında arketip ve kadın kahramanın yolculuğu 

kavramları açısından hem benzer hem de farklı unsurların var olduğu ileri sürülebilir. 

 

Anahtar Kelimeler: Arketip, Kadın Kahramanın Yolculuğu, Kahramanın Yolculuğu, 

Distopya, Distopya Edebiyatı, Varyasyon Kuramı. 



iv 
 

ABSTRACT 

 

ARCHETYPES AND THE HEROINE'S JOURNEY IN DYSTOPIAN 

LITERATURE: THE HANDMAID'S TALE, THE TESTAMENTS AND 

BEFORE SHE SLEEPS 

 

Zeynep KOPAN 

 

The concepts of archetype and the hero archetype have always been in the focus 

of literary critics in the World Literature. From the past to the present, these concepts 

have similarly and differently been repeated by the authors in different geographies, at 

different times and in various literary texts. The concepts of archetype and the hero 

archetype have also been used in dystopian literature emerged to demonstrate today's 

technological, economic and political problems. Thus, within the framework of literary 

history, it is important how these concepts, which also have existed in dystopian 

literature, are represented. In this context, the novels of Margaret Atwood and Bina 

Shah, two distinguished representatives of dystopian literature, have been discussed in 

this study. Atwood's The Handmaid's Tale and The Testaments and Shah's Before She 

Sleeps have been compared and contrasted in the context of archetypal literary 

criticism and variation theory. The primary aim of the study is to evaluate the 

archetypal situations, symbols and characters in these novels in terms of the concept 

of archetype, which Carl Gustav Jung described as common unconscious images, and 

to make a comparative analysis on how these archetypes are represented in dystopian 

literature. Additionally, the secondary aim of the study is to discuss the similarities 

and differences in the concept of the hero archetype by examining the heroines in these 

novels in the context of the woman's quest for wholeness, which Maureen Murdock 

explains as the heroine’s journey.  

Bearing these purposes in mind, the study consists of four main sections 

following the introduction. The first section of the study includes the conceptual 



v 
 

framework that includes the main features of dystopian literature. The second section 

covers the methodological framework with the basic principles of archetypal criticism. 

Accordingly, the concept of archetype and the hero archetype are discussed in all 

aspects from the perspective of the archetypal literary criticism. The third section of 

the study contains the theoretical framework describing the characteristics of variation 

theory. In this section, some fundamental theories used in comparative literature are 

argued, the factors leading the variation theory, which is a new and different theory in 

the comparative literature are discussed, and also the main arguments of this theory 

are listed. The chief motive behing using this theory in this study is that the authors 

who are the subject of the study belong to different countries and include both similar 

and different uses in terms of the concept of archetype and the hero archetype in their 

novels. In this respect, the novels of these two different authors are compared and 

contrasted in terms of form and content. Therefore, in the conceptual, methodological 

and theoretical sections of the study, some definitions and explanations are 

demonstrated, and the background information of the study are presented in order to 

analyse the novels. In the fourth and last section of the study, Margaret Atwood's The 

Handmaid's Tale, Testaments and Bina Shah's Before She Sleeps are analyzed in the 

context of archetypal literary criticism. It is questioned what the common archetypes 

in each novel are and what they mean. Right along with this, the heroines’ journeys in 

the novels are also analyzed in detail. In addition, a comparison of these novels are 

presented under the light of variation theory. In the analysis of these novels by different 

authors, both similar and different elements have been observed and discussed. In the 

conclusion section, a comprehensive evaluation is made by allowing a general 

summary of the explanations, discussions and arguments in the previous sections of 

the study. All these considered, it might be argued that there are both similar and 

different elements in terms of  the concepts of archetype and the heroine’s journey in 

Margaret Atwood's The Handmaid's Tale and The Testaments and Bina Shah's Before 

She Sleeps in dystopian literature. 

 

Key Words: Archetype, The Heroine’s Journey, The Hero’s Journey, Dystopia, 

Dystopian Literature, Variation Theory. 



vi 
 

ÖNSÖZ 

 

“Distopya Edebiyatında Arketipler ve Kadın Kahramanın Yolculuğu: Damızlık 

Kızın Öyküsü, Ahitler ve O Uyumadan Önce” adlı bu çalışmada Carl Gustav Jung’un 

ortak bilinçdışı imgeleri olarak nitelendirdiği arketip kavramı ve Maureen Murdock’un 

kadının bütünlük arayışı olarak tanımladığı kadın kahramanın yolculuğu kavramı, 

Margaret Atwood’un Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler ile Bina Shah’ın O Uyumadan 

Önce romanları üzerinde karşılaştırmalı olarak incelenmiştir.  

Bu çalışmanın ortaya çıkmasındaki destek ve katkılarından dolayı değerli 

danışmanım Prof. Dr. Nejdet NEYDİM’e teşekkürlerimi sunarım. Kıymetli fikirleri, 

sahici önerileri, sonsuz sabrı ve nezaketli tavrı bu çalışmanın gerçekleşmesinde çok 

etkili olmuştur. Ayrıca, çalışmanın her aşamasında bilgi ve birikimlerini benimle 

paylaşan kıymetli hocam Prof. Dr. Ayşe Fitnat ECE’ye ve çalışma süresince doğru 

yönlendirmelerle her zaman yanımda olan değerli hocam Prof. Dr. Tatiana 

GOLBAN’a çok teşekkür ederim. 

Son olarak, tez çalışması boyunca, benden sevgisini esirgemeyen,  aldığım 

kararları saygıyla ve sabırla destekleyen, ilgisini daima hissettiren aileme ve 

arkadaşlarıma teşekkürü borç bilirim. Ayrıca, bu çalışmamı canım yeğenlerim Kağan 

KOPAN’a ve Gün TOSUN’a adarım.  

 

Zeynep KOPAN 

İstanbul, 2022 

 

 

 

 



vii 
 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖZ…………………………………………………………………………………....ii 

ABSTRACT………………………………………………………………………....iv 

ÖNSÖZ……………………………………………………………………………...vi 

İÇİNDEKİLER .……………………………………...………………....................vii 

ŞEKİLLER LİSTESİ………………………………………………………………xi 

GİRİŞ ………………………………………...……………………………………...1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE - DİSTOPYA EDEBİYATI 

1.1. Ütopya ve Distopya Kavramı ………….................................................................8 

1.2. Distopya Edebiyatının Özellikleri …………..........................................................9 

1.3. Distopya Edebiyatının Gelişimi ve Temsilcileri …..............................................11 

İKİNCİ BÖLÜM 

YÖNTEMSEL ÇERÇEVE - ARKETİPÇİ ELEŞTİRİ YÖNTEMİ 

2.1. Arketipçi Eleştiri Yönteminin Özellikleri ………….………...……....................15 

2.2. Arketipçi Eleştiri Yönteminin Temsilcileri …….…….........................................16 

2.3. Arketip Kavramı……...........................................................................................18 

2.4. Kahraman Kavramı …………………………………….....……….....................21 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KURAMSAL ÇERÇEVE - VARYASYON KURAMI 

3.1. Karşılaştırmalı Edebiyat Biliminde Ekoller ve Yöntemler….……......................45 

3.1.1. Fransız Ekolü…………………………..…………...…........................46 



viii 
 

3.1.2. Amerikan Ekolü………………………..………...………...................47 

3.2. Varyasyon Kuramının Ortaya Çıkmasındaki Etmenler………….…...................48 

3.3. Varyasyon Kuramının Tanımı ve Özellikleri ……….……………......................49 

3.4. Varyasyon Kuramının Türleri……………………………………......................50 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

DİSTOPYA EDEBİYATINDA ARKETİPLER VE KADIN KAHRAMANIN 

YOLCULUĞU 

4.1. Damızlık Kızın Öyküsü……………………….....…….……...……....................57 

4.1.1. Distopya Edebiyatı Bağlamında Damızlık Kızın Öyküsü......................57 

4.1.2. Damızlık Kızın Öyküsü Romanında Arketipler......................................63 

4.1.3. Damızlık Kızın Öyküsü Romanında Kadın Kahramanın 

Yolculuğu………………………………………………………....................71 

4.1.3.1. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Dişilden Ayrılma……………....72 

4.1.3.2. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Erille Özdeşleşme: Müttefiklerin 

Toplanması……..................................................................................73 

4.1.3.3. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Sınavlar Yolu: Devler ve 

Ejderhalarla Karşılaşma……………………………………………..76 

4.1.3.4. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Başarının Sahte Rahatlığına 

Erişme……………………………………………….…....................77 

4.1.3.5. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Ruhsal Kuraklık Hislerine 

Uyanma: Ölüm………........................................................................78 

4.1.3.6. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Erginlenme ve Tanrıça 

Mertebesine Ulaşma ...…………………………………....................78  

4.1.3.7. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Dişile Duyulan Kaçınılmaz 

Özlem………………………………………………...……...............79 



ix 
 

4.1.3.8. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Anne/Kız Ayrılıklarını 

İyileştirme………………………………………..……….................80 

4.1.3.9. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Yaralanmış Erilliği İyileştirme...81 

4.1.3.10. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Erille Dişilin Birleşmesi……...81 

4.2. Ahitler……......…..………...................................................................................84 

4.2.1. Distopya Edebiyatı Bağlamında Ahitler………….…..............................85 

4.2.2. Ahitler Romanında Arketipler............................................. ..................90 

4.2.3. Ahitler Romanında Kadın Kahramanın Yolculuğu…….......................96 

4.2.3.1. Ahitler’de Dişilden Ayrılma………………...……................98 

4.2.3.2. Ahitler’de Erille Özdeşleşme: Müttefiklerin Toplanması......99 

4.2.3.3. Ahitler’de Sınavlar Yolu: Devler ve Ejderhalarla Karşılaşma 

...…………………………..……...………….……………………..102 

4.2.3.4. Ahitler’de Başarının Sahte Rahatlığına Erişme………........103 

4.2.3.5. Ahitler’de Ruhsal Kuraklık Hislerine Uyanma: Ölüm……..103 

4.2.3.6. Ahitler’de Erginlenme ve Tanrıça Mertebesine Ulaşma.......104 

4.2.3.7. Ahitler’de Dişile Duyulan Kaçınılmaz Özlem…………......105 

4.2.3.8. Ahitler’de Anne/Kız Ayrılıklarını İyileştirme……………..105 

4.2.3.9. Ahitler’de Yaralanmış Erilliği İyileştirme………................106 

4.2.3.10. Ahitler’de Erille Dişilin Birleşmesi…………....................106 

4.3. O Uyumadan Önce...……………...……………………..…..……....................108 

4.3.1. Distopya Edebiyatı Bağlamında O Uyumadan Önce......... .................110 

4.3.2. O Uyumadan Önce Romanında Arketipler..........................................115 

4.3.3. O Uyumadan Önce Romanında Kadın Kahramanın 

Yolculuğu……………………………………………………......................121 



x 
 

4.3.3.1. O Uyumadan Önce’de Dişilden Ayrılma…………..............122 

4.3.3.2. O Uyumadan Önce’de Erille Özdeşleşme: Müttefiklerin 

Toplanması………………………………………………………....123 

4.3.3.3. O Uyumadan Önce’de Sınavlar Yolu: Devler ve Ejderhalarla 

Karşılaşma………………………………………………...…...…...123 

4.3.3.4. O Uyumadan Önce’de Başarının Sahte Rahatlığına Erişme.125 

4.3.3.5. O Uyumadan Önce’de Ruhsal Kuraklık Hislerine Uyanma: 

Ölüm…………………………………………………….................125 

4.3.3.6. O Uyumadan Önce’de Erginlenme ve Tanrıça Mertebesine 

Ulaşma…......................................................................................…126  

4.3.3.7. O Uyumadan Önce’de Dişile Duyulan Kaçınılmaz Özlem...127 

4.3.3.8. O Uyumadan Önce’de Anne/Kız Ayrılıklarını İyileştirme..127 

4.3.3.9. O Uyumadan Önce’de Yaralanmış Erilliği İyileştirme…….128 

4.3.3.10. O Uyumadan Önce’de Erille Dişilin Birleşmesi.................129 

4.4. Damızlık Kızın Öyküsü, Ahitler ve O Uyumadan Önce Romanlarının 

Karşılaştırılması……………………………………………………………………131 

SONUÇ……………………..…………………………..………………………....145 

KAYNAKÇA..…………..………………………………………...........................156 

ÖZGEÇMİŞ……………………………………………………………………....169 

 

 

 

 

 



xi 
 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Sayfa 

Şekil 2.1. : Kahramanın Sonsuz Yolculuğu…………………….………..…...……. 32 

Şekil 2.2. : Kadın Kahramanın Yolculuğu.…….………...…………………………36 

 

 

 

 



1 
 

GİRİŞ 

Edebiyat, içine doğduğu toplumun kültürünü yansıtan ve o kültürü oluşturan 

insanların diliyle aktarılan bir sanat dalıdır. Başka bir deyişle, bir toplumun 

insanlarının kullandığı dil o toplumun kültürünü oluşturur, o kültür de o toplumun 

edebiyatının şekillenmesine katkı sağlar. Dil, kültür ve edebiyat birbirini var eden, 

destekleyen ve geliştiren kavramlardır. Edebiyatın en yaygın bilinen tanımı, “Olay, 

düşünce, duygu ve hayallerin dil aracılığıyla sözlü veya yazılı olarak biçimlendirilmesi 

sanatı”1 şeklindedir. Olay, düşünce, duygu ve hayaller bir kültürün içinde doğar, 

değişir ve gelişir; bu olgular dil ile ifade edilir ve edebiyata dönüşür. Edebiyat, aynı 

zamanda sözle ya da yazıyla bir başka insana veya bir topluma yapılan bir çağrıdır ve 

farklı anlamlar oluşturmaya yönelik bir iletişim kurma yöntemidir. “Bir yapıt, farklı 

insanlara tek bir anlamı dayattığı için değil, aynı simgesel dili konuşan tek bir insana, 

farklı zamanlarda farklı anlamlar sunabildiği için “edebidir”: Yapıt önümüze teklifler 

sunar, takdir ise insana kalmıştır.”2 Dolayısıyla, edebiyatın insanlara sunduğu çoklu 

anlamlara çağrısı, bazen insanları geçmişe götürür, kimi zaman onların bugününe yön 

verir ve bazı zamanlarda da onların geleceğine seslenir. Edebiyat bu yönüyle bütüncül 

bir yapıya sahiptir ve tüm zamanları kapsar. Ayrıca, edebiyatın amacı da edebiyat 

yapıtlarından tek bir anlam çıkarmak değil, farklı anlamlar türetebilmektir. O yüzden 

bir edebiyat yapıtı, değişik zamandaki farklı kültürlerin ve insanların oluşturduğu 

farklı insanlara göre farklı anlamlar içeren ortak bir mirastır. Herkesindir, herkes 

içindir, herkese göre aynılaşabilir veya farklılaşabilir. Edebiyat, ayrı zamanlardaki 

insanların birbiriyle iletişim kurmasına hem de ayrı kültürlerin birbiriyle etkileşim 

kurmasını mümkün kılar. 

İnsanlar ve kültürler arası iletişimin edebiyat yoluyla edebi yapıtlar üzerinden 

sağlanması da karşılaştırmalı edebiyatı ortaya çıkarmıştır, çünkü karşılaştırmalı 

edebiyat bilimi değişik dillere, kültürlere ve edebiyatlara ait yapıtları inceleme alanına 

dâhil eder. Yapıtlar arasındaki benzerlikleri ve farklılıkları çözümleyerek kültürel 

değişimin varlığına katkıda bulunur, edebiyat tarihi içindeki dönüşümleri saptar ve 

metinselliğin ilkelerini yeniden yorumlar. Özetle, “Karşılaştırmalı edebiyat kültürler 

                                                           
1 https://sozluk.gov.tr/ 
2 Roland Barthes, Eleştiri ve Hakikat, İstanbul, İletişim Yayınları, 2017, s. 45.  

https://sozluk.gov.tr/


2 
 

arası etkileşimin edebi eserlere yansıyan yönlerini araştırarak edebiyat tarihi, sosyal 

tarih ve kültürel değişim tarihine ışık tutmayı hedefleyen bir alandır.”3 Bu alanda, bir 

edebiyat yapıtının incelenmesinde de hem pek çok eleştiri yöntemi hem de çok çeşitli 

edebiyat kuramları kullanılır. Bu yöntem ve kuramlar, farklı edebiyatlara ait edebi 

yapıtların anlamlarının çeşitlenmesini ve yeniden yorumlanmasını sağlayarak edebiyat 

tarihini zenginleştirir ve geliştirir.  

Edebiyat eleştirisi, “her şeyden evvel belli bir kuram (veya yöntem) 

doğrultusunda belli bir eser veya edebi olgu üzerine bir metin veya söylem oluşturma 

biçimidir.”4 Edebiyat tarihi içinde de pek çok edebi yöntem ve kuram bulunur. Bu 

yöntem ve kuramlar edebi yapıtların nasıl incelenmesini ve niçin çözümlenmesi 

gerektiğine dair çeşitli yanıtlar arar. Bu yanıtlar da edebiyat tarihi için yeni ve başka 

anlamlar oluşturur. Bu anlamlar da, edebiyatın geçmişindeki, bugünündeki ve 

geleceğindeki olay ve olgulara yeni sorunsallar yaratır. Bir başka deyişle, edebiyat 

eleştirisi geçmişten beslenir, bugünle gelişir ve geleceğe yol gösterir. Her edebi yapıt 

bir başka edebi yapıtla ilişkilidir. Terry Eagleton’ın da dediği gibi, “Her edebiyat eseri 

bilindışında bile olsa yüzünü diğer eserlere döner.”5 Bir edebiyat yapıtındaki kavram 

ve olgular farklı anlamlarda ya da kullanımda olsalar dahi diğer yapıtlarla ortak 

anlamlar içerebilirler.  

Edebiyat tarihinde, bu ortak kavram ve olgulardan biri de arketip ve kahraman 

kavramıdır. Arketip ve kahraman kavramı, geçmişte yazarlar tarafından değişik edebi 

türlerde ve yapıtlarda farklı şekillerde kullanılmış ve edebiyat eleştirmenleri tarafından 

değişik yorumlamaları yapılmıştır. Bu kavramlar, edebi yapıtlarda günümüzde de hala 

çok sık rastladığımız kavramlardır ve eleştirilmeye devam edilmektedir. Bu noktadan 

hareketle, bu çalışma da arketip ve kahraman kavramının farklı yapıtlardaki 

yansımalarına değinecektir. Bunu yaparken de farklı kültürlerde büyük bir yankı 

uyandırmış, iki distopya edebiyatı yazarının yapıtlarındaki arketipleri ve kahramanları 

karşılaştıracaktır. Edebiyat tarihi içinde, karşılaştırmalı edebiyat farklı kültürlerdeki 

farklı edebiyatları belirli yöntem ve kuramlar dahilinde inceleyen bir bilim dalı olduğu 

                                                           
3 Emel Kefeli, “Karşılaştırmalı Edebiyat: Tanım, Yöntem ve İncelemeler,” Türkiye Araştırmaları 

Literatür Dergisi, Cilt:4, Sayı:8, 2006, s. 332. 
4 Bilgin Güngör, Edebiyat Eleştirisi: Kuram ve Uygulama, İstanbul, Şule Yayınları, 2015, s. 12.  
5 Terry Eagleton, Edebiyat Nasıl Okunur, Çev. Elif Ersavcı, İstanbul, İletişim Yayınları, 2016, s.18.  



3 
 

için, günümüzde farklı kültürlerde yaygınlaşan distopya edebiyatının yapıtları ve o 

yapıtlardaki arketip ve kahraman kavramları da karşılaştırmalı edebiyatın araştırma 

alanındadır. 

Bu çalışmada Margaret Atwood’un Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler 

romanları ile Bina Shah’ın O Uyumadan Önce romanının arketipçi eleştiri yöntemi 

bağlamında ve varyasyon kuramı kapsamında bir karşılaştırması sunulacaktır. 

Çalışmanın amacı, Margaret Atwood’un Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler ile Bina 

Shah’ın O Uyumadan Önce yapıtlarındaki arketipsel durumları, simgeleri ve 

karakterleri, Carl Gustav Jung’un ortak bilinçaltı imgeleri olarak nitelendirdiği arketip 

kavramı açısından değerlendirmek ve distopya edebiyatında arketiplerin nasıl temsil 

edildiği konusunda karşılaştırmalı bir çözümleme yapmaktır. Ayrıca, söz konusu 

eserlerdeki kahramanları, Maureen Murdock’un kadın kahramanın yolculuğu olarak 

adlandırdığı kadının bütünlük arayışı bağlamında inceleyerek kahraman kavramında 

bir dönüşümün varlığına işaret etmektir.  

Eski çağlardan beri süregelen evrensel nitelikteki öğelerin distopya 

edebiyatının farklı ülkelere ait romanlarındaki yansımalarının nasıl olduğunu ortaya 

koymak ve nasıl bir dönüşüme uğradığını yorumlamak karşılaştırmalı edebiyat bilimi 

açısından da önem taşımaktadır. Ayrıca, “Her sanat eseri gibi roman da kendisine 

bilinçli yaklaşılması gereken bir edebi türdür… roman deşilmesi, kazılması, 

çözümlenmesi, keşfedilmesi gereken nice hazineler ve hissedilmesi gereken nice 

hazlar barındırır.”6 Bu nedenle, dünya edebiyatındaki distopik romanların 

incelenmesinde, farklı edebi türlerde tekrarlayan kişileri ve imgeleri inceleyen 

arketipçi eleştiri yöntemi esas alınacak ve distopik romanların karşılaştırılmasında 

hem benzerliklere hem de farklılıkları gösteren varyasyon kuramına yer verilecektir. 

Çalışmanın bir başka amacı da, günümüzde gelişimine devam eden ve yaygınlaşmasını 

sürdüren distopya edebiyatının bilinirliliğini akademik çevrelerde arttırmaktır. 

Bununla birlikte, karşılaştırmalı edebiyat alanında farklı medeniyetlerin metinleri 

karşılaştırıldığında sadece benzerliklerin değil farklılıkların da incelendiği bir çalışma 

sunmak da çalışmanın başka bir amacını oluşturacaktır. 

                                                           
6 Nurullah Çetin, Roman Çözümleme Yöntemi, İstanbul, Akçağ Yayınları, 2021, s. 13. 



4 
 

Margaret Atwood’un Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler ile Bina Shah’ın   O 

Uyumadan Önce romanları farklı ülkelere ait distopya edebiyatının önemli 

yapıtlarındandır. Romanların biçimleri bakımından gelenekteki roman anlayışından 

ayrı yapıları bulunur ve içerikleri yönünden de baskıcı bir sistem altında ezilen 

kadınlar üzerinden bir toplum eleştirisi sunarlar. Romanlarda, totaliter bir rejimde 

benlikleri baskılanmış olarak resmedilen kadınlar, kimliklerini arayan ve kişiliklerinin 

aşamalarını oluşturmaya çalışan kahraman rolündedirler. Atwood’un ve Shah’ın bu 

romanları hem biçimi hem de içeriği açısından pek çok eleştirmen tarafından 

tartışılmış ve birçok araştırmacı tarafından çalışma konusu yapılmıştır. Ancak bu 

eleştiri araştırmalarının ve çalışmalarının içinde, Damızlık Kızın Öyküsü, Ahitler ve O 

Uyumadan Önce romanlarına arketipçi eleştiri bağlamında bir inceleme sunan bir 

yaklaşım bulunmamaktadır. Bu çalışmada, arketipçi eleştiri yöntemine büyük katkılar 

sağlayan Carl Gustav Jung’un arketip kavramı ve yine bu yönteme farklı ve yeni 

katkılar sunan Maureen Murdock’un kadının arayışını temel alan kahraman kavramı 

benimsenerek, bu romanlardaki arketip ve kadın kahramanların yolculuğu hem biçim 

hem de içerik yönünden karşılaştırmalı olarak çözümlenecektir.  

Çalışmaya konu olan yapıtların yazarlarıyla ilgili kısa ve genel açıklamalar 

sunmak, romanların çözümlemesinin daha iyi anlaşılabilmesi açısından önemlidir, 

çünkü Atwood ve Shah’ın öz yaşam öyküleri de yarattıkları kadın kahramanların 

yaşamına çok benzemektedir. Her iki yazar da, tıpkı kendi kadın kahramanları gibi 

ataerkil bir toplumda kadın yazar olarak seslerini duyurmaya ve yaşam mücadelesi 

vermeye çalışmaktadır. İlk olarak, Kanadalı bir yazar olan Margaret Atwood, distopya 

edebiyatının tanınmasına ve gelişmesine büyük katkı sağlamış yazarlarından birisidir 

ve feminist bakış açısıyla tanınmıştır. Bu çalışmaya konu olan romanları Damızlık 

Kızın Öyküsü (The Handmaid's Tale) 1985’te ve Ahitler (The Testaments) 2019’da 

basılmıştır. Bunlarla birlikte, daha pek çok romanları, şiir kitapları, çocuk kitapları, 

öyküleri ve kurgusal olmayan kitapları da bulunmaktadır. Kitapları dünya çapında 

değişik dillere çevrilmiş, film ve dizilere uyarlanmıştır. Yazarın aynı zamanda pek çok 

dergide de hikâyeleri mevcuttur. Eserleri edebiyat otoriteleri tarafından çokça 

tartışılmış ve çeşitli edebiyat ödülleri kazanmıştır. Bunların yanı sıra, Atwood dünyaca 

bilinen bazı üniversitelerde dersler vermiştir. Kadın meselelerine duyarlı oluşu, 



5 
 

geleneğin kurallarını sorgulaması ve bilindik tabuları yıkması Atwood’un tüm 

dünyada saygınlığının daha da artmasına sebep olmuştur. Margaret Atwood, sadece 

Kanada edebiyatının değil dünya edebiyatının çağdaş kadın yazarlarındandır ve 

yapıtları pek çok insan tarafından merakla takip edilmekte ve incelenmektir. 

İkinci olarak, Pakistanlı bir yazar olan Bina Shah, distopya edebiyatının 

günümüzdeki çağdaş temsilcilerinden biridir ve kendini feminist olarak 

tanımlamaktadır. Bu tez çalışmasına konu olan son romanı, O Uyumadan Önce 

(Before She Sleeps) adlı feminist distopya, 2018'de Delphinium Books tarafından 

yayımlanmıştır. Bunun yanı sıra, Shah’ın dört romanı ve iki öykü kitabı daha vardır. 

Kitapları pek çok dile çevrilmiştir. Shah, kadın hakları ve kız çocuklarının eğitimi 

konularında kapsamlı yazılar yazmaktadır. Bununla birlikte, Pakistan kültürü ve 

toplumu ile ifade özgürlüğü üzerine de çalışmaktadır. Feminist ve kültürel yazılarını 

ve yorumlarını paylaştığı The Feministani adlı blogu Bina Shah’ı daha da tanınır hale 

getirmiştir. Yazarın aynı zamanda uluslararası gazetelerde ve edebiyat dergilerinde 

yazıları yayımlanmıştır. Bu yönleriyle Bina Shah, sadece Pakistan’da değil tüm 

dünyada tanınan, çağdaş kadın yazarlardan biridir ve yazdıkları geniş kitleler 

tarafından okunmaktadır.  

Bu çalışmada, hem arketip kavramı hem de kadın kahramanın yolculuğu 

anlayışı Margaret Atwood’un Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler romanları İle Bina 

Shah’ın O Uyumadan Önce romanları üzerinden tartışılacaktır. Çalışma, giriş 

bölümünü takiben dört ana bölümden oluşacaktır. Çalışmanın birinci bölümü, distopya 

edebiyatının başlıca özelliklerini içeren kavramsal çerçeveyi içerecektir. İkinci bölüm, 

arketipçi eleştirinin temel ilkeleri doğrultusunda yöntemsel çerçeveyi oluşturacaktır. 

Bu bilgiler doğrultusunda, arketipçi eleştiri yönteminde arketip kavramı ile kahraman 

kavramı tüm yönleriyle ele alınacaktır. Bu ilk iki bölümde, söz konusu romanların 

daha iyi çözümlenebilmesi için bazı tanım ve açıklamalara yer verilecek ve çalışmanın 

arka plan bilgisi oluşturulacaktır. Çalışmanın üçüncü bölümü, varyasyon kuramının 

niteliklerini anlatan kuramsal çerçeveyi içerecektir. Bu bölümde, karşılaştırmalı 

edebiyat biliminde kullanılan kuramların genel bir değerlendirmesi yapılarak, 

karşılaştırmalı edebiyat biliminde yeni ve farklı bir kuram olan varyasyon kuramının 

ortaya çıkaran faktörleri tartışılacak, ayrıca bu kuramın temel argümanlarının neler 



6 
 

olduğu sıralanacaktır. Bu kuramın bu çalışmada kullanılmasının temel gerekçesi, 

çalışmaya konu olan yazarların farklı toplumlara ait olmaları, ancak hem benzer hem 

de farklı kullanımlara yer vermesidir. Bu bakımdan, bu farklı iki yazarın romanlarının 

biçim ve içerik bakımından karşılaştırması yapılacaktır. Çalışmanın dördüncü 

bölümünde, Margaret Atwood’un Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler romanları ile Bina 

Shah’ın O Uyumadan Önce romanının arketipçi eleştiri bağlamında çözümlemesi 

yapılacaktır. Her romanın içinde bulunan ortak arketiplerin neler olduğu ve bunların 

ne anlama geldiği sorgulanacaktır. Bununla birlikte, romanlardaki kadın 

kahramanların yolculuğu da detaylı olarak analiz edilecektir. Ayrıca, varyasyon 

kuramı ışığında Margaret Atwood’un Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler romanları ile 

Bina Shah’ın O Uyumadan Önce romanının bir karşılaştırması sunulacaktır. Farklı 

toplumlara ait bu romanların karşılaştırılmasında, hem benzer hem de farklı unsurlar 

incelenecek ve tartışılacaktır. Sonuç bölümünde ise, çalışmanın önceki bölümlerinde 

yapılan açıklamaların ve tartışmaların genel bir özeti verilerek kapsamlı bir 

değerlendirme yapılacaktır. Böylelikle, romanların nasıl bir varyasyona işaret ettiği de 

ortaya çıkmış olacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE - DİSTOPYA EDEBİYATI 

Distopya edebiyatı, geçmişi çok eskiye dayanmayan yirminci yüzyılda 

yaygınlaşmaya başlayan güncel bir edebiyat türüdür. Tanımlamak gerekirse distopya 

edebiyatı, bugünden çok farklı distopik yerde ve uzak bir gelecek zamanda gerçekleşen 

olayları konu edinen bir edebiyattır. Distopya edebiyatı dünyasında, korkulu ve kötü 

bir gelecek gerçekliği kurgulanır, ütopik toplum anlayışına karşı olan bir tutum söz 

konusudur, baskıcı bir sistem altında bireyler ezilir ve ileri teknoloji bir manipülasyon 

aracı olarak kullanılır. Tülay Akkoyun’un da belirttiği gibi: 

“Distopik edebiyat genellikle ütopyacı düşünceleri eleştirir. Diğer anti-ütopik 

eserlerden farkı, sadece ütopyacı toplum modellerinin eksiklerini anlatmakla 

kalmayıp negatif toplumsal durumların çözümüne dair alternatif bakış açıları 

önermesidir. Zira distopik kurgular politik ve kültürel problemlerden yola 

çıkarak oluşturulur. O halde distopik kurgularda ütopyanın tersine problemler, 

endişeler, kaygılar yer alacaktır.”7  

 

Akkoyun’un distopya edebiyatın özeti niteliğinde açıklamasının yanı sıra, roman 

türünün bazı klasik temel unsurları, distopya edebiyatında da görülür, ancak bu yeni 

türde bazı unsurlar değişime ve dönüşüme uğramıştır. Özellikle romanın en önemli 

unsurlarından olan olay örgüsü ve karakterler, distopya edebiyatına ait yazarlar 

tarafından farklı ve daha önce görülmemiş bir şekilde kullanılır. Bu kullanım, romanın 

temel unsurlarına ilişkin klasik tanımlamada bir başkalaşmaya yol açmıştır. Başka bir 

değişle, roman sanatında geçmişten günümüze kadar gelen genelleşmiş olay örgüsü 

unsuru başkalaşmış ve herkesçe bilinen karakterlerin yolculuğu seyir değiştirmiştir. 

Bu açıdan bakıldığında bu yeni ve yaygın edebiyat türü, edebiyat geleneği içindeki 

kuralların yeniden yorumlamasını sağlamış ve edebiyat dünyasına önemli bir katkı 

sunmuştur.  

Çalışmanın bu birinci bölümünde, öncelikle ütopya ve distopya kavramları 

tartışılacaktır. Bunun ardından, distopya edebiyatının bazı temel özelliklerinin altı 

                                                           
7 Tülay, Akkoyun, Ütopya / Distopya: Batı ve Türk Romanlarından Örneklerle Bir Karşılaştırmalı 

Edebiyat Çalışması, Ankara, Kurgu Kültür Merkezi Yayınları, 2016, s. 30-31.  



8 
 

çizilerek, distopya edebiyatının tarihsel gelişimi ve bu türün temsilcileri sayılan 

kişilere yer verilecektir. 

1.1. Ütopya ve Distopya Kavramı  

Distopya Edebiyatının özelliklerine, tarihi gelişimine ve temsilcilerine 

geçmeden önce ütopya ve distopya kavramlarını açıklamak yerinde olacaktır. 

Distopya kavramının gelişmesine öncelikle ütopya kavramı katkı sunmuştur. Ütopya 

kavramı, İngiliz yazar Thomas More’un Ütopya (1516) adlı eserinde ortaya çıkmıştır. 

Gürdal Ülger, ütopya kavramının ortaya çıkmasında More’un bu yapıtıyla ilgili 

Platon’dan etkilenmesine dair önemli bir yorumu da mevcuttur: “Thomas More’un 

Ütopya’yı yazarken büyük ölçüde Platon’un Devlet’inin etkisinde kaldığı söylenebilir. 

More, Platon’dan kusursuz bir devlet tanımlamak fikrini almakla beraber pek çok 

noktada ondan ayrılır.”8 More bu kavramı yapıtlaştırırken Platon’dan etkilenmiştir. 

Ütopya anlam olarak, eşitlik, özgürlük ve adaletin adilce uygulandığı, 

ekonomik olarak zengin ve politik olarak istikrarlı bir devlet düzeni bulunan, hayali 

ve kurgusal olan toplum düzenine verilen bir isimdir. Ütopya kelimesi, Yunancada “u-

topos” olarak geçer ve “hiçbir yer”, “olmayan yer” anlamındadır. Ütopyada iyi ve 

güzel olan ideal düzen anlatılır. Ütopik düzenin anlatılmasındaki amaç, var olan 

sistemi karşıtıyla sorgulatmak, daha adil ve mükemmel bir yaşam hayalinin 

olabilirliliğini göstermek ve imkânsızın yaratılabilmesi için ilgili uygulamaları 

sunmaktır. “…Ütopya Edebiyatını incelediğimizde; toplumsal yapının sorgulandığı ve 

alternatif yaşam biçimleri arandığı söylenebilir. Bu gerçekte var olandan farklı olarak, 

toplumsal bir ideali oluşturmak için tasarlanan bir ülkedir.”9 Ütopya gelişip değişen 

tarihsel süreçle ve bu süreçte gerçekleşen teknolojik değişimlerle bilim-kurgu başlığı 

altında varlığını devam ettirmiştir. Tarihsel süreçte önceleri bilimsel yenilikler, 

toplumsal gelişme ve insanlığın iyiliği için kullanılırken, değişen koşullar ve yaşanan 

büyük dünya savaşlarıyla birlikte bu bilimsel yenilikler insanlığa zarar vermek ve 

onları manipüle etmek için kullanılmaya başlanmıştır. Dolayısıyla, ütopya kavramı 

                                                           
8 Gürdal Ülger, Distopya Hayal ile Gerçek Arasında: Distopik Yaşam Temsilleri, İstanbul, Aya 

Kitap, 2018, s. 11. 
9 A.e., s. 12. 



9 
 

karşı ütopya, kara ütopya, anti ütopya ya da kötü ütopya olarak adlandırılan distopya 

kavramına dönüşmüştür.  

Distopya kavramı, on dokuzuncu yüzyılda, 1868 yılında John Stuart Mill 

tarafından ortaya atılmıştır. Distopya, kapsamlı bir anlatımla şöyle açıklanabilir:  

“Distopya denince en kötü şekilde oluşturulmuş bir toplum düzeni söz 

konusudur. O toplumda yaşayan bireylerin erk sahipleri tarafından kölece 

kullanıldığı birey olmanın, özneliğin, özgür düşüncenin olmadığı; işkence, 

baskı, sansür gibi araçların sınırsızca kullanıldığı bir sistemden söz edilir. 

İlginç olan, bu sürecin, ütopya gerçekleştirmek üzere başlanmış olması; ama 

her şeyin ters gitmesiyle oluşmasıdır. Hayalin kabusa dönüşmesi söz 

konusudur.”10 

 

Burada görüldüğü gibi, distopya ütopyanın karşıtı olan toplum düzenini anlatır. 

Distopik toplum düzeninde, eşitlikçi, özgürlükçü ve adaletli bir sistem yoktur, bilim 

ve teknoloji iktidarın elindedir ve bireyleri kontrol altında tutmaya yarar, kaotik, 

bilinmez ve korkutucu bir gelecek söz konusudur. Distopik düzenin anlatılmasındaki 

amaç da, var olan adaletsiz sistemin daha kötüye evrilebileceğini göstermek,  baskıcı 

iktidarların toplum ve birey üzerindeki politikalarını eleştirmek ve insanlığın geleceği 

için sonuçlar çıkarmaktır. 

1.2. Distopya Edebiyatının Özellikleri  

Distopya Edebiyatı diğer edebiyat türlerinden içerdiği konular ve geçtiği 

dönem bakımından farklı bir konuma sahiptir. Distopya edebiyatı genellikle bilim-

kurgu edebiyatı kategorisi adı altında var olurken, temsilcilerinin artmasıyla ve 

amacının farklı olmasıyla birlikte artık ayrı bir kategori olarak anılmaya başlanmıştır.  

“Distopya edebiyatı ile bilimkurgu arasında büyük oranda bir örtüşme vardır. 

Birçok metin, hem bilimkurgu hem de distopya edebiyatına aittir. Distopyayı 

bilimkurgudan ayıran tek fark, kasıtlı olarak toplumsal ve siyasi eleştiri 

                                                           
10 Necdet Neydim, Ali Polatel, “Distopya Romanlarının Oluşumu ve Tarihsel gelişimi; Çevirilerinin 

İncelenmesinde Öne Çıkan Kuramsal Yaklaşımlar,” İstanbul Üniversitesi Çeviribilim Dergisi - 

Istanbul University Journal of Translation Studies, 12, 2020, s. 53-75, 

DOI:10.26650/iujts.2020.12.0004. 



10 
 

odaklanmasıdır. Belki de distopya neyin bilimkurgu olup olmadığını gösteren 

çizginin karmaşıklaştığı bir bölgedir.”11 

 

Distopya edebiyatı türündeki eserlerin en önemli özelliklerinden biri, anlatının 

merkezinde ve karakterlerin hayatlarında teknolojinin en üst düzeyde oluşu ve bilimin 

çok gelişmiş olmasıdır. Ancak, bilim ve teknoloji bireylerin kullanımında değildir ya 

da onların yararına düzenlenmemiştir, aksine mevcut iktidarın ya da belli bir sınıfın 

elindedir ve düzenin devamlılığı adına kötüye kullanılmaktadır.  

Distopya edebiyatında, toplum düzeninde yönetenler ve yönetilenler olarak iki 

sınıf söz konusudur. Bu, ezenler ve ezilenler ya da galip gelenler ve yenilenler olarak 

da isimlendirilebilir. Emrah Atasoy yönetenlerin uygulamada farklılıklar 

yapabileceğine vurgu yaparak, şunları belirtmiştir: 

“Kimi distopyalarda distopik hedeflere, hoşgörü, tatlı dillilik ve özgürlük 

yoluyla ulaşılmaktadır. Bazı distopyalarda ise baskı, şiddet, tek tipleşme ve 

yasaklı ve yasakçı zihniyet kullanılmaktadır. Böylesi yöntemlerin sonrasında, 

aktarılan kurgusal yönetim, totaliter, baskıcı, despotik, otoriter, otokrat, 

monolitik, ya da müstebit olarak algılanabilir. Bu uygulamalar, tasarlanan 

hayali toplum düzeninde yaşayan bazı bireylerde hayal kırıklığına yol 

açmaktadır.”12 

 

Yönetenlerin bu uygulamalarının ve özelliklerinin yanı sıra, toplum içindeki bireylerin 

söz hakları yoktur, mülkiyetleri yok edilmiştir, özgürlükleri kısıtlıdır ve iktidarın 

yönlendirdiği şekilde yaşarlar. Bireyin iktidara koşulsuz olarak itaat etmesi beklenir. 

İktidarın ekonomik, teknolojik ve kültürel olarak halktan üstündür. İktidar ekonomik 

yapıyı belirler, teknoloji kullanımını elinde tutar ve bireyin toplumun içinde yok 

olduğu, sadece sistem için var olduğu bir kültür yaratır. 

Distopya edebiyatındaki en temel özelliklerden biri de bireylerin 

manipülasyonudur. Bireylerin kendi bedenleri ve düşünceleri üzerinde hâkimiyetleri 

yoktur her zaman baskı altındadırlar. Onları zorba olan bir iktidar ya da ayrıcalıklı bir 

                                                           
11 Tülay Akkoyun, Ütopya / Distopya: Batı ve Türk Romanlarından Örneklerle Bir Karşılaştırmalı 

Edebiyat Çalışması, s. 32.  
12 Emrah Atasoy, “Ütopyacılık, Ütopya ve Distopya Üzerine Genel ve Eleştirel Bir Bakış,” Doğu Batı 

Düşünce Dergisi, Sayı:80, Ankara, Doğu Batı Yayınları, 2017, s. 62. 



11 
 

zümre yönetir. Bireylerin davranışları iktidarın çıkarları doğrultusunda değişebilir, 

düşünceleri ve eylemleri koşullanabilir ve bedenleri iktidarın istediği şekilde 

kullanılabilir.  

Distopya edebiyatı korkulu bir gelecekte olabilecekleri konu edinir. Güncel 

olayların ne tür kötü ve karanlık sonuçlara yol açabileceği sorgulanır. Bu tür, totaliter 

rejimlerin toplum üzerindeki uygulamaları, teknolojinin kötü insanların elinde nasıl 

bir silaha dönüştüğü, geleneksel ahlak kurallarını, bireyin toplum içinde yok oluşunu, 

mevcut ekonomik, siyasi ve sosyal sistemlerin eleştirilmesini içerir. Bunun yanı sıra, 

distopya edebiyatındaki anlatılarda zaman ve mekân anlatı içinde farklılaşabilir. 

Olayın geçtiği zaman aynı kurgu içinde geçmiş zamanda, şimdiki zamanda ve gelecek 

zamanda olabilir. Olayın gerçekleştiği mekân çok farklı yerlerde, somut ve soyut 

gerçeklikte olabilir. Ayrıca, distopya edebiyatındaki karakterler baskı altındadır. 

Bilinen karakter anlayışından uzaktadır. “İnsanlar aptal ve hilekârdır. Akıllı bir 

yönetici daima onları parmağında oynatabilecektir başka türlü düşünmek toplumu 

göreve veya özge çileye başvurarak, düzenlemeyi umut etmek, felakete davetiye 

çıkarmaktır.”13 Kahramanlık gösteren ve maceraya atılan  karakterlerden öte, anlatılar 

duyguları ve davranışları kontrol altında tutulan ve hareket yeri sınırlı kişilerden 

oluşur. Distopya edebiyatındaki anlatıların sonu açık uçlu olabilir. Mutlak bir son 

bulunmayabilir. Bu yönüyle bu yapıtlar, okur tarafından yapılacak yorumlara açıktır. 

1.3. Distopya Edebiyatının Gelişimi ve Temsilcileri  

Distopya edebiyatı, her edebiyat türü gibi zaman içinde gelişme ve değişme 

göstermektedir ve distopya türünde yapıtlar yazılmaya devam etmektedir. Distopya 

türünde verilen ilk eserlerden biri İngiliz yazar H. G. Wells’in Efendi Uyanıyor (1899) 

romanıdır. Rus yazar Yevgeny Zamyatin’in Biz (1924) adlı romanı da distopya 

edebiyatının önemli eserlerindendir. Aldous Huxley’nin Cesur Yeni Dünya (1932) 

romanı ile George Orwell’in 1984 (1948) romanı distopya edebiyatına en büyük 

katkıları sunmuş romanlardır. Ray Bradbury’nin Fahrenheit 451 (1953)  adlı romanı 

İkinci Dünya Savaşı’nın yarattığı korku iklimini yansıtması açısından hala güncelliğini 

                                                           
13 Krishan Kumar, Modern Zamanlarda Ütopya ve Karşıütopya, Çev. Ali Galip, İstanbul, Kalkedon 

Yayıncılık, 2006, s.175. 



12 
 

koruyan bir eserdir. Ursula K. Le Guin’in Mülksüzler (1974) ve Margaret Atwood’un 

Damızlık Kızın Öyküsü (1984) romanları da distopya edebiyatının en önde gelen 

eserlerindendir. Ayrıca, Suzanne Collins’in Açlık Oyunları (2008) ile Kazuo 

Ishiguro’nun Beni Asla Bırakma (2010) romanları son dönemin popüler distopya 

edebiyatı romanları içinde yer alır.   

Sözü edilen bu romanlar, farklı distopik korkuları ele alması açısından farklı 

dönemleri temsil etmektedir. 1930-1960 yılları arasında yazılan romanlar, dünya 

savaşlarının etkisi altında yazılmıştır ve gelecekte var olabilecek devlet 

uygulamalarından kaynaklanabilecek korkuları anlatmaktadır. 1970-1990 yılları 

arasında yazılan romanlar, soğuk savaş döneminin havasını yansıtır ve beden 

üzerindeki korkuları ele alır. 2000 ve sonraki dönemde yazılan romanlar ise, terör 

olaylarının gölgesinde yazılmıştır ve popüler kültürün yansımalarını barındırır. Funda 

Civelekoğlu distopya edebiyatının gidişatını şöyle özetlemektedir: 

“Yüzeyde dünya savaşlarını tetiklediği bir tür, bir motif olarak ortaya çıkan 

distopya, günümüzde yaşanan sosyal, politik olaylara, kişilerarası ilişkilere ve 

bireylerin kendilerini ifade etme biçimlerine, seçimlerine bakıldığında makro 

düzeyden mikro düzeye hemen her alanda, sinemadan, tiyatroya, edebiyattan, 

resme el sanatlarından, müziğe, animasyona bütün sanatsal eylemlerde kendini 

göstermektedir.”14 

 

Burada da görüldüğü gibi distopya fikri sadece edebi bir tür değil bir felfesi akım 

olarak diğer sanatsal türlerde ve sosyal bilimlerde de varlığını genişleterek devam 

ettirmektedir. 

Bu çalışmada distopya edebiyatına ait yapıtların incelemesine yer 

verileceğinden, bu birinci bölümde bazı kavramsal açıklamalara yer verilmiştir. 

Öncelikle ütopya ve distopya kavramları tartışılması, ardından distopya edebiyatının 

bazı temel özelliklerinin açıklanması ve daha sonra distopya edebiyatının tarihsel 

gelişimi ile bu türün temsilcileri hakkındaki genel bilgiler bundan sonraki bölümlere 

temel oluşturacaktır.  

                                                           
14 Funda Civelekoğlu, “Korkunçlaşan Dünyanın Teselli Noktası Olarak Distopya,” Doğu Batı Düşünce 

Dergisi, Sayı:80, Ankara, Doğu Batı Yayınları, 2017, s. 25-26. 



13 
 

Bu bölümde belirtilen kavramsal açıklamalarla birlikte, bu çalışmanın odak 

noktasındaki romanların neden seçildiğini de belirtmek yerinde olacaktır. Bu 

çalışmada, özellikle distopya edebiyatının önde gelen yazarlarından olan Margaret 

Atwood’un Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler romanları ile yine distopya edebiyatının 

çağdaş temsilcilerinden olan Bina Shah’ın O Uyumadan Önce romanı 

çözümlenecektir. Öncelikle, farklı iki topluma ait olan bu romanlar, distopya 

edebiyatının genel unsurları bakımından birbirine benzer romanlardır. Bu benzer 

distopik romanların farklı unsurları da bulunmaktadır. İkincil olarak, bu romanlar bazı 

arketipler ve kahramanın yolculuğu kavramı açısından da hem benzer hem farklı 

niteliklere sahiptir. Üçüncü olarak, bu benzer ve farklı unsurlar, karşılaştırmalı 

edebiyat bilimindeki varyasyon kuramı açısından da bir gerçekliği göstermektedir. İşte 

bu gerekçelerden dolayı, bu romanlar arketipçi eleştiri yöntemi bağlamında ve 

varyasyon kuramı doğrultusunda karşılaştırılacaklardır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

YÖNTEMSEL ÇERÇEVE - ARKETİPÇİ ELEŞTİRİ YÖNTEMİ 

Bir edebiyat yapıtı birçok unsurun bir arada bulunduğu bir bütündür. Yazılan 

her yapıtta, anlatıcının anlattıklarını vardır ve bu anlatılanlar biçimsel ve biçemsel bir 

amaç gözetilerek bir anlatıya dönüşür. Edebiyat biliminin içinde, yazınsal bir anlatı 

metnini oluşturan temel unsurların başında da olay örgüsü ve karakterler gelir. Bu 

unsurlar yapıtın içindeki diğer unsurlarla birlikte –anlatıcı, bakış açısı, zaman ve 

mekân gibi - bir edebiyat yapıtını oluşturur. Bir başka deyişle, bir edebi eserde 

olayların nasıl sunulduğu, olayların neler olduğu ve karakterlerin nasıl temsil edildiği 

o yapıtın oluşumuna büyük katkı sunar. Bu açıdan bakıldığında, bir edebiyat yapıtının 

olay örgüsünü çözümlemek ve karakterlerin özelliklerini analiz etmek metnin 

anlamsal değerini ortaya çıkarmakta büyük rol oynar. Bu nedenle,  edebiyat 

yapıtlarında olayların nasıl sıralandığıyla ve karakterlerin hangi özelliklere sahip 

olduğuyla ilgili edebiyat araştırmacıları tarafından sayısız kuram ortaya atılmıştır. 

Edebiyat eleştiri tarihinde geçmişten günümüze kadar gelişip, değişen bu kuramlardan 

arketipçi eleştiri yöntemi, bu çalışmanın araştırma sorularından biri olan, Edebiyat 

tarihindeki mitlerin ve kahramanların distopya edebiyatında yer alan olaylara ve 

karakterlere nasıl bir etkisi vardır? sorusunun yanıtlanmasına da yardımcı olacaktır, 

çünkü arketipçi eleştiri yöntemi hem edebi bir yapıtı meydana getiren unsurlarla 

ilgilenir hem de o yapıtın içindeki arketiplerin nasıl ortaya çıktığının, kahraman 

kavramının nasıl olduğunun ve neye evrildiğinin yanıtını arar.  

Çalışmanın bu ikinci bölümünde, edebi eleştiride arketip, kahraman, kültür ve 

gelenek gibi konuları araştıran, bu konuda sorular soran ve yanıtlar arayan, bir yapıtın 

edebi anlamını ortaya çıkarmak için mitolojik ve antropolojik açıklamalar yapan bir 

yöntem olan arketipçi eleştiri yönteminin de esaslarını, temsilcilerini ve bu eleştirideki 

güncel tartışmaları da sunmak gerekmektedir. Bu nedenle, ilk olarak arketipçi eleştiri 

yönteminin özelliklerine yer verilecektir. İkinci olarak, arketipçi eleştiri yöntemini 

savunan ve ilkelerini açıklayan temsilcileri anlatılacaktır. Son olarak, arketip 

kavramının ve kahraman kavramının ne olduğu ile ilgili birtakım genel açıklamalar 

yapılacaktır. Sonuç olarak, verilen bu bilgiler ışığında bu çalışmanın yöntemsel 



15 
 

çerçevesi genel hatlarıyla çizilmiş ve araştırma yönteminin esasları belirlenmiş 

olacaktır.   

2.1. Arketipçi Eleştiri Yönteminin Özellikleri  

Edebiyatın bir bilim olarak tartışılmasında, şüphesiz ki en büyük etmen 

edebiyat kuramlarının ve edebi eleştiri yöntemlerinin varlığıdır. Bir edebiyat yapıtının 

sistemli çözümlenmesinin ve nitelikli analizinin yapılabilmesi için kuramsal bir 

bilgiye ve eleştirel bir yönteme ihtiyaç vardır. Edebiyattaki eleştiri yöntemleri, 

topluma, yazara, yapıta ya da okura yönelik olabilir. Bazı kuramlar bir edebiyat 

yapıtının bir toplum gerçekliğinin yansıması olduğunu düşünür. Kimi kuramlar bir 

edebiyat yapıtının anlamının ve değerinin o yapıtın yazarı tarafından oluşturulduğunu 

ileri sürer. Daha başka kuramlar da, bir edebiyat yapıtının yapısal ve anlamsal anlamını 

yapıtın kendisinde ararlar ve amaç yapıtı sadece kendi içinde değerlendirmeye ve 

incelemeye yöneliktir.  Bir kısım kuramlarsa,  bir edebiyat yapıtının okurda bıraktığı 

etkiye odaklanır ve bir yapıtın anlamlanmasında okur ve eser arasındaki ilişkiyi 

merkezine alır. Bütün bu yöntemler içerisinde bu çalışmanın kullanacağı yöntem, 

arketipçi eleştiri yöntemidir, çünkü arketipçi yöntem metnin gerçek değerini ortaya 

çıkarmak için metnin içindeki durumları ve kişileri ile öteki yapıtlarla bulunan 

durumlarla ve kişilerle ortak bir bağın olduğunu ve tekrarlanan bu unsurların bir 

anlamı olduğunu vurgular. Bilgin Güngör’ün de belirttiği gibi, “Bu eleştiri yöntemi, 

edebi eserlerdeki imgelerin mitolojik ve psikolojik kökenlerine inerek onları “aşkın” 

bir boyutta ele alır ve aynı şekilde bir açıklamaya girişir.”15Ayrıca, arketipçi eleştiri 

yöntemi, “edebi metinde arketiplerin oynadığı rolün araştırılmasıyla sınırlandırılmış 

bir çözümleme yöntemidir.”16  

Arketipçi eleştiri yöntemini öteki edebiyat eleştiri türlerinden ayıran, kendine 

has bazı temel özellikleri vardır. Öncelikle, arketipçi eleştiri yöntemi edebiyat 

eleştirmenlerince kullanılan bir okuma-yorumlama yöntemidir ve amacı edebiyat 

tarihi içindeki edebi metinleri incelemek, metinlerin içerisindeki karakterlerin 

analizini yapmak için edebiyatın ilk örneklerine başvurmak, metnin mitos dilini 

                                                           
15 Bilgin Güngör, Edebiyat Eleştirisi: Kuram ve Uygulama, s. 63. 
16 Mümtaz Sarıçiçek, Modern Kahramanın Mitolojik Yolculuğu, İstanbul, Ötüken Neşriyat, 2020, s. 

33. 



16 
 

çözümlemek ve eski ile yeni olanın bir karşılaştırmasını yapmaktır. “Bu bakımdan 

arketipçi eleştiri okulunun açısından edebiyat, arketip olan kişilerin, durumların, 

simgelerin ifadesidir ve eleştirici, yazarın farkında olmadan kullandığı bu mitos dilini 

çözmek ve eseri daha anlaşılır bir tarzda açıklamakla görevlidir” 17  

Arketipçi Eleştiri yönteminin en önemli ayırt edici bir başka özelliği de, metnin 

içindeki arketipleri ortaya çıkarmak ve bunların anlamını yorumlamaktır, çünkü 

arketipçi yöntem, edebi bir yapıtın yapısal özelliklerini ve işlevlerini arketiplerin 

belirlediğine inanır. Bir metnin anlamını, metnin içine doğduğu kültür ve mitolojiler 

şekillendirir. Bu kültürel öğeler ve mitolojik figürler-olaylar tekrarlayan imge, sembol 

ve motif olarak edebi metinlerin içerinde yaşamaya devam eder. Bundan dolayı, bu 

kalıplaşmış imgeleri, sembolleri, motifleri ve arketipe dönüşmüş şekilleri 

derinlemesine incelenmesi için mitoslardan,  dini ve ilkel ayinlerin metinlerinden, 

folklorik öğelerden bile yararlanılabilir. Bu açıdan arketipçi eleştiri, psikoloji, 

sosyoloji, felsefe, antropoloji gibi birçok bilim dalıyla ilişkilidir. Arketip eleştirisi, 

edebi eserleri etkileyen geleneklerin, kültürün, doğuştan gelen imgelerin ve inançların 

döngüleri ve yinelenme biçimleriyle ilgilidir. Bu yöntemi kullanan edebiyat 

eleştirmenleri, edebiyat tarihi içindeki evrensel dili ortaya çıkarmak ve insanlığın 

simgeler yoluyla ortak bir bilinçdışına sahip olduğunu kanıtlamak için uğraşırlar.   

2.2. Arketipçi Eleştiri Yönteminin Temsilcileri  

Arketipçi eleştiri yöntemi, bir edebiyat yapıtının anlamını ortaya çıkarmak için 

esere dönük bir eleştiri sunan bir yöntemdir.  Arketipçi eleştiri yöntemi,  

“Biçimci eleştiri gibi metne eğilerek orada yer alan öğelerin anlamını araştırır, 

ama bunu, estetik yaşantıyı meydana getiren yapıyı ortaya çıkarmak için değil, 

çok eski çağlardan beri insanları etkileyen, onlara derinlerden seslenen 

birtakım ölümsüz arketipleri ortaya çıkarmak için yapar”18  

 

                                                           
17 Berna Moran, Edebiyat Kuramları ve Eleştiri, İstanbul, İletişim Yayınları, 2013, s. 220. 
18 A.e., s. 219. 



17 
 

Bu yöntemi geliştiren önemli temsilciler James G. Frazer ve Northrop Frye’dır. Bu 

eleştirmenler, bir eserin mitos dilini çözümlemek ve arketipik simgeleri, durumları ve 

karakterleri belirlemek için eserin anlamına yönelik çalışmalar gerçekleştirmişlerdir.  

Sir James George Frazer, arketipçi eleştiri yönteminin doğup, gelişmesindeki 

en büyük figürlerden birisidir. Altın Dal (The Golden Bough) adlı kitabı insan 

düşüncesinin kökenini araştırmış ve günümüz insanının davranışlarına yanıt aramıştır. 

Zamansal ve mekânsal anlamda birbirinden uzak gibi görünen olayları ve insanları 

çözümlemiş ve mitosların kökeninde farklılıklardan çok benzerlikleri saptamıştır.  

Northrop Frye, Kanadalı edebiyat eleştirmenidir ve arketipçi eleştiri yöntemine 

yeni bir bakış açısı getirmiştir. Frye eleştirisini kipler, semboller, mitler ve türleri 

tartıştığı dört denemesi üzerinden yapar ve bu savlarını da Eleştirinin Anatomisi 

(Anatomy of Criticism) adlı kitabında anlatır. Edebiyat eleştirisinin nesnel ve 

sistematik bir disiplin olduğunu iddia eder. Bununla birlikte, edebiyatı dilbilimsel 

açıdan eleştiren yapısal eleştirmenlerin aksine, Frye edebi türlerin bir arketip 

olduğunu, bu türlerin yılın dört mevsimiyle ilgili bir mitosu temsil ettiğini ve 

tekrarlandığını savunur. Komedya/güldürü türünü ilkbahar, romans türünü yaz, 

tragedya türünü sonbahar ve ironi/hiciv türünü kış ile özdeşleştirir ve her birinin 

özelliklerini, simgelerini ve karakterlerini saptar. Burada da belirtildiği gibi, Frye 

“imge ve motiflere ek olarak, arketiplerin mevsimsel döngünün aşamalarıyla 

eşleştirilen edebiyat türleri gibi daha karmaşık bileşimlerde de bulunabileceğini” 

belirtir.19 Bir edebiyat eserinin sadece içeriğine bakarak anlamının anlaşılamayacağını, 

metinler arası bir yöntemle anlamının ortaya çıkarılabileceğini de savunur.  

Northrop Frye, Büyük Şifre - Kitab-ı Mukaddes ve Batı Edebiyatı (The Great 

Code: The Bible and Literature) adlı yapıtıyla de arketipçi eleştiri yöntemine önemli 

bir katkı sunmuştur. Özellikle batı edebiyatında var olan arketiplerin ve sembollerin 

İncil’den geldiğini açıklamaktadır. Frye’a göre, İncil'in anlatımını insan yaşamındaki 

bir olaylar dizisi olarak takip edersek, bir dizi yükseliş ve düşüşlerden oluşur. Tanrı’nın 

halkı periyodik olarak esaret altında kalır ve bir lider tarafından kurtarılır. Değişik 

                                                           
19 Bu alıntının ve çalışma içerisindeki yabancı kaynaklardan alınan tüm alıntıların çevirileri bana aittir. 

Wilfred L. Guerin, A Handbook of Critical Approaches to Literature, New York, Oxford University 

Press, 1992, s. 155. 



18 
 

toplumlarda ortaya çıkan peygamberlerin hepsinin birbiriyle prototip olduğunu iddia 

eder. Batı edebiyatı içindeki olayların ve karakterlerin de bu anlamda bir ilk örnek 

oluşturduğunu söyler.  

Bu temsilcilerin yanı sıra, Carl Gustav Jung, Otto Rank, Joseph Campbell ve 

Maureen Murdock gibi yazar ve araştırmacılar arketipçi eleştiri yöntemine büyük 

katkılar sağlamışlardır. Bu düşünürlerin katkıları arketip ve kahraman kavramları 

tartışılırken sunulacaktır.  

2.3. Arketip Kavramı  

Arketipçi eleştiri yönteminin en önemli esaslarından biri arketip kavramıdır. 

Bu kavramın ne anlama geldiğinin ve değişik türlerinin neler olduğunun bilinmesi, 

edebi bir yapıtın arketipçi eleştiri bağlamında daha iyi değerlendirilmesini 

sağlayacaktır. Arketip sözcüğü, ilk örnek ya da kök model anlamına gelen Yunanca 

“arχétypon ἀρχέτυπον”  sözcüğünden gelmektedir. “Arketip insan türünün kolektif 

bilinçdışında yaşattığı en köklü ve ortak mirastır.”20Arketip kavramı genellikle 

psikoloji biliminde kullanılmakla birlikte, edebiyat, antropoloji, sosyoloji ve felsefe 

gibi alanlarda da sıklıkla adı geçmektedir. Arketip en genel anlamıyla, kişiliği ve 

davranışları genelleyen ve simgeleştiren ortak biçimlerdir.  

Arketipçi eleştiri yönteminin en büyük temsilcilerinden biri olan İsviçreli 

psikolog Carl Gustav Jung arketip kavramını inceleme konusu yapmıştır. Analitik 

psikolojinin kurucularından olan Jung, hem psikiyatri alanında hem de edebiyat, 

antropoloji ve felsefe gibi pek çok alanda da etkili olan düşünürlerdendir. Jung, aynı 

zamanda, mitoloji, dinler tarihi, arkaik semboller, eski ritüeller, ilkel insanların 

görenekleri ve inançları üzerine de çalışmıştır. Bu çalışmalarının sonucunda, insanın 

geçmişine bağlı olduğunu ve bir insanın geçmişteki insanlarla ortak, kolektif bir 

bilinçdışına sahip olduğunu ileri sürer. Bir başka deyişle, insan psikolojisi ve 

davranışı, sadece bireysel değil, aynı zamanda ortak ırksal nedenlerin de bir 

sonucudur. Gerçeklik olarak geçmiş ve potansiyel olarak gelecek, kişinin bugünkü 

davranışını yönlendirir. Jung’un insan psikolojisinin ve davranışının kökeninde daha 

                                                           
20 Berna Moran, Edebiyat Kuramları ve Eleştiri, s. 9. 



19 
 

kaderci bir bakış açısına sahip olması ve bireysel değil kolektif bir anlayışı 

kabullenmesi, Psikanaliz biliminin kurucusu olan Sigmund Freud’dan ayıran en temel 

özelliklerdir. Jung, bireyin kişiliği atalarının oluşturduğu ileri sürer, bu yüzden 

kişiliğin temelleri arkaik, ilkel, doğuştan, bilinçsiz ve dolayısıyla evrenseldir.  

Geliştirdiği kavramlar ve ortaya attığı kuramlar edebi eleştirinin ilerlemesine 

de katkı sağlamıştır. Jung, arketiplerin ortak bilinçdışının ürünleri olduğunu iddia eder. 

Ortak (Kolektif) bilinçdışı kavramı da yine Jung tarafından oluşturulan terimlerdendir 

ve ortak bilinçdışı bütün insanlık tecrübelerinin kişisel değil de kolektif olarak 

birikerek oluşan ve kuşaktan kuşağa aktarılan bir bütünsel sistemdir. Bir başka deyişle, 

insan davranışlarının kökeninde arketipler vardır ve bu arketiplerin oluşturduğu şeye 

de ortak bilinçdışı denir.  

Jung görüşlerini analitik psikoloji başlığı altında kuramsallaştırmıştır. Jung’un 

en temel kuramı üçlü kişilik kuramıdır. Buna göre, kişiliğin üç unsuru vardır ve 

bunların tümü psişe olarak adlandırılmıştır: bilinç (ego), bireysel bilinçdışı ve ortak 

(kolektif) bilinçdışı. Bireysel ve ortak bilinçdışı, bilincin düzenlenmesine ve 

oluşturulmasına hizmet eder. Bilinç, algılar, hatıralar, düşünceler ve duygulardan 

oluşan insanın bilinçli zihnidir. Bir başka deyişle, “Bilinç, ruh içeriğinin BEN ile 

ilişkisini sürdüren işlev, ya da eylemdir.”21 Bireysel bilinçdışı, bastırılmış, unutulmuş 

veya göz ardı edilmiş deneyimlerden oluşmuştur. “Kişisel bilinçdışımız bir hazne 

gibidir, içeriğine her zaman başvurulabilir, gerekince de bilinç yüzeyine çıkartılabilir; 

kişisel bilinçdışı, aynı zamanda bastırdığımız, içimize attığımız yaşantıları da 

kapsar”22 Ortak bilinçdışı ise, insanın atalarından ve geçmişinden miras kalan ortak 

deneyimlerden meydana gelmiştir. “Ortak bilinçdışının içeriğini, bireysel BEN'imizin 

kendinin edindiği şeyler oluşturmaz; kalıtımsal bir olgu, soydan gelen bir beyin yapısı 

sorumludur bu. Aslında, bütün insanların, belki de hayvanların bile paylaştıkları bir 

mirastır; bireysel ruhun temelidir.”23 Ortak bilinçdışında arketipler bulunur. Kişiliğin 

bu üç yapısı hem birbirinden bağımsızdır hem de birbirini kapsar. Jung’a göre benliğin 

oluşumu ve kişinin kendi varlığını gerçekleştirebilmesi için hem bilincin hem de 

                                                           
21 Ender Gürol, Analitik Psikoloji ve C. G. Jung, İstanbul, Cem Yayınevi, 1991. 
22 A.e., s. 31 
23 A.e., s. 31 



20 
 

bilinçdışının tanımlanması gerekir. Kişi ancak bu yolla hissettiklerini, düşündüklerini 

ve yaptıklarını anlamlandırabilir. Tüm bunlar dikkate alındığında, Jung’un kişinin 

kendini değiştirebileceğine ve geliştirebileceğine dair olumlu bir tavrı olduğu 

söylenebilir.  

Jung’un tartıştığı en önemli kavramın arketip olduğu açıktır. Bu arketipler 

insanın hissettiklerinin, düşündüklerinin ve davranışlarının nedenlerini gözler önüne 

serer. Her arketipin belirli özellikleri ve anlamları vardır. Bir başka deyişle, bu 

arketipler insanın ruhunu anlayabilmek için insanın atalarından kalan bilgi depolarıdır. 

Frieda Fordham’a göre: 

“Arketipler bilinçdışıdırlar ve bu nedenle yalnızca varsayım olarak kabul 

edilebilirler. Ancak biz onları ruhun içinde tekrar tekrar ortaya çıkan belirli 

tipik imgeler yoluyla fark ederiz. Jung bir defasında bunlardan "ilk imgeler" 

olarak söz etmiş, daha sonraları bilinç ve bilinçdışı yönlerinin her ikisini de 

kapsar biçimde geniş anlamda arketipler terimini kullanmıştır.”24 

 

Tüm insanlığın ortak kalıpları olan arketipler nesiller boyunca aktarılır ve kişinin 

çevresine bağlı olarak gelişir. Ayrıca, “Jung arketipleri doğuştan gelen fikirler, 

formlar, kolektif imajlar, içgüdüler, duygusal organizasyonlar, fanteziler, duygular, 

davranış kalıpları ve kutsal nitelikli yoğunluklar olarak adlandırmıştır”25 Bununla 

birlikte, “Jung, arketiplere kavramlar, hipotezler, buluşsal modeller ve metaforlar 

olarak da değinmiştir.”26 Jung, ortak bilinçdışında sayısız arketip olduğunu savunur ve 

bu arketiplerin en önemlilerini dört ana başlık altında toplamıştır: Persona, Gölge, 

Anima/Animus ve Kendilik. Persona arketipi, kişiliğin topluma gösterilen yüzüdür. 

Gölge arketipi, kişiliğin topluma gösterilmeyen, kişinin kendine gizli kalan, insanlar 

tarafından kabul görmeyen karanlık tarafıdır. Anima arketipi, erkeklerin dişil tarafı, 

Animus arketipi ise kadınların eril tarafıdır. Kendilik arketipi ise kişiliğin bilinciyle, 

bilinçdışının birleşiminden doğar. Arketipler insanlığın ortak mirasıdır ve edebiyatta 

da kendini gösterir. “Jung’un bizzat kendisi edebiyatın bu açıdan verimli bir okuma 

alanı olduğunun farkındadır ve bu sebepten, özellikle halk masallarındaki bazı 

                                                           
24 Frieda Fordham, Jung Psikolojisi, Çev. Aslan Yalçıner, İstanbul, Say Yayınları, 1996, s. 27-28. 
25 Jon Mills, “The Essence of Archetypes,” International Journal Of Jungian Studies, Vol. 10, No. 

3, 2018, s. 200, https://doi.org/10.1080/19409052.2018.1503808. 
26 A.e., s. 200. 



21 
 

arketipal yansımaların peşine düşer”27 Edebi yapıtlardaki simgelerin ve durumların 

incelenmesi, bu simgelerin ve durumların ilk örneğine yapılan bir yolculuktur. Bu 

nedenle, “Arketipler ruhta ve kültürde her yerde olsalar da, onların temel önemini 

gözden kaçırmamalıyız: onlar orijinal formun kopyalarıdır.”28 Bu nedenle de, edebiyat 

tarihinde oldukça öneme sahiptirler. 

Arketipçi eleştiride arketipler yaygın olarak iki gruba ayrılır: karakterler ve 

durumlar. En bilinen karakter arketipleri, Kahraman, kötü kahraman, anne, günah 

keçisi, kimsesiz karakter, kurtarıcı figür, tanrı / tanrıça, kral/soytarı ve kavuşamayan 

aşıklardır. Bunun yanı sıra, en bilinen durumsal arketipler, arayış, iyi, kötü, görev, 

araştırma, inisiyasyon ve masumiyetin yitirilmesidir.  

2.4. Kahraman Kavramı  

Kahraman kavramını tartışmadan önce karakterin ne olduğunu tanımlamak ve 

bu konudaki eleştirilere yer vermek önemlidir, çünkü kahraman da anlatıdaki bir 

karakterdir. Bir anlatıdaki kişiler anlatının anlamına anlam katan temel unsurlardır. 

Kahraman ve karakter birbirinin yerine kullanılabilmektedir. “Kahraman ya da kişi her 

şeyden önce anlatısal türlerin (masal, öykü, roman) olmazsa olmaz öğesidir.”29 

Karakter, en temel tanımıyla bir anlatıdaki olayları ve durumları hem duygusal hem 

de bedensel olarak tecrübe eden, başkalarından ayrışan belirli özellikleri bulunan, hem 

içsel hem de dışsal çatışmalar yaşayan (kurmaca ya da kurmaca da olmayabilir) kişiye 

ya da varlığa denir. Daha basit anlamıyla, karakter bir anlatıdaki kişiler ya da 

varlıklardır. Karakter kavramını tartışmak kahramanın yolculuğuna giden yola zemin 

oluşturacaktır, bu nedenle karakteri tanımlayan, türlerini açıklayan ve oluşumunu 

tartışan belirli görüşleri incelemek yerinde olacaktır.   

Olay örgüsünde önemli derecede rol oynayan karakterler olabileceği gibi, 

olayların akışında etkisi az olan karakterler de bulunabilir. Karakterlerin fiziki ve 

                                                           
27 Bilgin Güngör, Edebiyat Eleştirisi: Kuram ve Uygulama, s. 65. 
28 Jon Mills, “The Essence of Archetypes,” International Journal Of Jungian Studies, Vol. 10, No. 

3, 2018, s. 215, https://doi.org/10.1080/19409052.2018.1503808. 
29 Ayşe Kıran, Zeynel Kıran, Yazınsal Okuma Süreçleri, Dilbilim, Göstergebilim ve Yazınbilim 

Yöntemleriyle Çözümlemeler, Ankara, Seçkin Yayıncılık, 2011, s. 187. 

 



22 
 

ruhsal durumlarının sergilenmesi anlatıya anlam kazandırır. Karakter türleri 

konusunda edebiyat eleştirmenlerinin birbirinden çok farklı görüşleri bulunmaktadır, 

ancak en temel ve yaygın olarak bilinen karakter türleri aşağıdaki gibi sıralanıp, 

tanımlanabilir: Protagonist bir anlatıdaki olayların ortasında bulunan, olayların ve 

durumların gerçekleşmesine neden olan ve olaylardan en çok etkilenen ana karakteri 

tanımlamak için kullanılan bir karakter türüdür. Protagonist çoğu zaman iyi karakter 

özellikleri olan kahraman karakter türüyle karıştırılsa da kötü karakter özellikleri olan 

bir karakter de protagonist olabilir. Bununla birlikte en çok tanımlaması bulunan 

karakter türü de antagonisttir. Protagonist karakter türünün karşıtı olan antagonist, bir 

anlatıdaki ana karakterin karşıt özelliklerini sahip olan, onunla rekabet eden, ana 

karakterin isteklerine ve amaçlarına ulaşmasını engelleyeme çalışan karakter türüdür. 

Antagonist karakterler genellikle kötü karakter özellikleri olan bir karaktermiş gibi 

resmedilse de, eğer protagonist kötücül bir karakterse antagonist iyi bir karakter ya da 

bir kahraman olabilir. Bu karakter açıklamaları bilinen en yaygın karakter türüdür.  

 Bir diğer yaygın anlamda bilinen karakter türü kahramandır. Kahraman 

genellikle karakter kelimesinin yerine de geçer, ancak kahraman karakterden farklı bir 

anlama da gelmektedir. Kahramanın kendine has yetenekleri vardır, anlatıdaki diğer 

karakterlerden farklı özellikleri bulunur. Bununla birlikte, kahraman kabul edilmiş ve 

benimsenmiş kuralları çiğnemez, belirli toplumsal değerlerin koruculuğunu üstlenir, 

üstün başarılar elde eder ve olayların merkezinde yer alır. Yunan mitolojisinde ise 

kahraman, epik kahraman olarak anılır ve kahraman yarı-tanrı rolünde, ölümlü, 

adaletin ve onurun temsilcisi bir varlıktır. Klasik kahraman tanımlaması, daha çok 

Hristiyan ortaçağ kahramanı olarak bilinen kahramana aittir: Tipik kahraman 

tehlikelerle yüz yüze gelebilen, olaylar karşısında cesaretini sergileyebilen, yaşadığı 

toplum uğruna kendini feda edebilen, zayıfların koruyucusu, farklı kararlar alabilen, 

cinsiyeti genellikle erkek olan bir varlıktır. Ortaçağda kahramanlar, alt tabakada 

doğarlar, sahip oldukları erdem ve sergilemiş oldukları cesaretle soylu sınıfına 

yükselirler. Bu Lord Raglan’ın kahraman arketipidir.  

Bunların yanı sıra, pek çok temel kahraman türü de vardır. Örneğin, sıradan 

kahraman, süper kahraman ve trajik kahraman. Sıradan kahraman, okuyucunun 

kendiyle özdeşleştirebileceği, olağanüstü yetenekleri ve davranışları bulunmayan, ama 



23 
 

zor koşullar altında kendine olan güveni ve etik kararlarıyla ayakta kalmayı başaran 

kahraman türüdür. Süper kahraman ise, belirli bir olağanüstü gücü bulunan, sıradan 

insanların aksine insanüstü yetenekleri olan ve ihtiyaç halinde olan başka insanlara 

yardım eden kahramandır. Trajik kahraman tanımı Aristoteles’ten kalma bir tanımdır 

ve kahraman soylu bir aileden gelir, bilinçli ve akıllı davranmaya çalışır, trajik bir hata 

yapar, büyük bir dönüşüm geçirir ve sonuç olarak bu hatasının bedelini öder. 

Aristoteles kahramanın özelliklerini şöyle sıralar: 

“Karakterler konusunda dört şey amaçlanmalıdır. Bunlardan biri ve ilki, ne 

tarzda iyi oldukları. Daha önce de söylediğimiz gibi birisi söz ya da eylemi ile 

bir tercihini açığa vurursa o karakter sahibi olacaktır. Tercihi iyiyse karakter 

de iyidir. Bu her cinste vardır. Zira bir kadın ve bir köle bile iyi olabilir, yine 

de en azından belki öncekiler daha kötüdür, sonrakiler ise büsbütün bayağıdır. 

Ama amaçlanacak ikinci şey uygunluktur. Karakter yiğit olabilir ama bir 

kadına yiğit ya da zeki olmak uygun düşmez. Üçüncüsü benzerliktir. Ne de 

olsa bu, karakteri daha önce dediğimiz gibi iyi ve uygun yapmaktan farklı bir 

şeydir. Dördüncüsü tutarlılıktır. Taklit edilecek kişi tutarsızsa ve öyle bir 

karakter gösterilecekse karakterinin tutarsızlığında tutarlı olması gerekir.”30 

 

Aristoteles’e göre kahramanın olmazsa olmaz özellikleri iyilik, uygunluk, benzerlik 

ve tutarlılıktır. 

 Bir başka kahraman türü de anti-kahramandır. Anti-Kahraman, klasik 

kahraman tanımının özelliklerini taşımayan, herhangi ayırt edici bir niteliği ve 

yeteneği bulunmayan, hayatını sıradan yaşayan, gelenekselleşmiş toplum 

ideallerinden ve değerlerinden yoksun olan karakter türüdür. 

Yukarıda sayılan birincil karakterlerin yanı sıra bir anlatı içinde, olayların 

merkezinde bulunmayan ama anlatının şekillenmesinde rol oynayan ikincil dereceden 

yardımcı karakterler de bulunur ve pek çok türü vardır. Örneğin, Deuteragonist bir 

anlatıda temel iki karakterden sonra gelen en önemli üçüncü karakterdir. Tezat 

                                                           
30 Aristoteles, Poetika - Şiir Sanatı Üzerine -, Çev. Ari Çokona, Ömer Aygün, İstanbul, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, 2020, s. 41.  

 



24 
 

karakter, bir anlatıda ana karaktere karşıt olan özellikleri olan, antagonist kadar olmasa 

karşıtlıklar yoluyla ana karakterin özelliklerini ortaya çıkarmaya yarayan karakterdir. 

Karakterlere ait bu klasik tanımlamalarının dışında edebiyat eleştirmenleri 

tarafından karakter ve kahraman kavramı üzerine çokça düşünülmüştür ve çok sayıda 

tartışma söz konusudur. Edebiyat tarihi içindeki edebi yapıtlardaki karakterler ayrı ayrı 

sınıflandırılmış, birçok kategori içine alınarak incelenmiştir ve bu incelemeler 

sonucunda kuramsal sonuçlara varılmıştır. Edebi yapıtlar yazıldıkça, yeni karakter 

anlayışları da ortaya çıkacak ve dolaylısıyla bu araştırmalar ve incelemeler de devam 

edecektir. Bu araştırmalar ve incelemeler, bu çalışmasının konusunu oluşturacak olan 

kahramanın yolculuğu açısından önem arz etmektedir. Karakter ve kahraman 

konusunda klasik ve modern tartışmalar aşağıda sıralanmıştır. 

  En bilinen karakter incelemesi, E. M. Forster’ın Aspects of the Novel (1985) 

eserindeki, değişken ya da yuvarlak (round) & sabit ya da düz (flat) karakter 

sınıflandırmasıdır. Forster,  “Roman karakterlerini ‘düz’ ve ‘yuvarlak’ olmak üzere 

ikiye ayırabiliriz”31 diye ifade etmiştir. Düz karakter, anlatı boyunca pek değişim 

göstermeyen, tek bir fikrin savunucusu olan, ayırt edici özelliği çok olmayan karakter 

türüdür. Yuvarlak karakter ise, anlatı boyunca fikirleri sürekli değişen, birden fazla 

bakış açısına sahip olan, farklı nitelikleri bulunan ve bir dizi dönüşüme uğrayan 

karakter türüdür. 

 Jared Wenger, Character-Types of Scott, Balzac, Dickens, Zola (1947) adlı 

makalesinde Scott, Balzac, Dickens ve Zola’nın romanlarındaki karakter yaratımlarını 

üzerinden karakter kavramını açıklık getirmeye çalışmıştır ve mitolojinin bu anlattığı 

yazarların dört karakterleri yoluyla yeniden tanımlanabileceğini önermiştir. “Mit, bu 

dört durumda, genellikle başkahraman olarak değil, bir yazarın eserlerinin küçük ve 

büyük rollerde yaygın olduğu bir karakter olarak tanımlanabilir.”32 Wenger, edebiyat 

tarihindeki bu dört önemli yazarın karakterleriyle –“Scott's Dominie Sampson, 

Dickens' Mr. Micawber, even (with apologies!) Balzac's Baron Hulot and Zola's 

                                                           
31 Philip Stevick, Roman Teorisi, Çev. Sevim Kantarcıoplu, Ankara, Akçağ Basım Yayım, 2017, s.170. 
32 Jared Wenger, “Character-Types of Scott, Balzac, Dickens, Zola,” PMLA, Vol. 62, No. 1, 1947, s. 

231, JSTOR, www.jstor.org/stable/459201. 



25 
 

"Jesus-Christ”33 özdeşleştiğini ve bir karakter sınıflandırması oluşturduğunu iddia 

etmiştir. Aynı zamanda, bu yazarların yarattıkları karakterlerle birlikte karakter 

kavramının her tarafa yayılan, büyüyüp, gelişen ve bir mit haline dönüşen bir yapı 

olduğunu savunmaktadır. Ayrıca, şu sonuçlara varmıştır: Mitoloji insanla başlar. Bu 

romancılar erkekleri temsil ettiği kadar, kadınları temsil etmekte başarısız olmuştur. 

Tek başına duyguları betimlemek karakter yaratımını için yeterli değildir. Dolayısıyla, 

bu dört romancının romanın kişileri diye tanımladıkları karakterleri bile birbirinden 

farklıdır ve karakter mitinin ve mitolojinin yeniden tanımlanabileceği göstermesi 

açısından önemlidir. 

Audrey L. Laski, Myths of Character: An Aspect of the Novel (1960) adlı 

makalesinde, karakterle ilgili yapılan sınıflandırmaları mit olarak nitelendirmiş ve bu 

karakter mitlerini işlevine ve rolüne göre dört kategoride değerlendirmiştir. Laski 

makalesine E. M. Forster’ın değişken (round) & sabit (flat) karakter ayrımıyla 

başlamış ve iyi bir romancının bu tür ayrımları kendi karakterleri için bir iskelet olarak 

kullanmasını ve bunların dışında yeni karakterler yaratması gerektiğini vurgulamıştır. 

Kendisi de karakterler için dört karakter miti önermiştir: 1. Mitik Aristokrat, “Bu, katı 

ve değişmez olan, dayatılan cevapları veren diğer tüm erkeklerin kavramıdır.”34 2. 

Mitik Kahraman, “Kahraman, topluma borcunu kabul eden, diğer insanlardan sadece 

derece olarak farklı olan, sadece kendine cevap veren özgür insan kavramıdır.”35. 3. 

Mitik kasabalı, “Babbittry'nin ilahlaşması, kendi iradesi dışında olsa da soylu insan 

kavramıdır.”36 4. Mitik soytarı, “Bu, toplumla hiçbir ilişkisi olmayan, isteyerek ya da 

istemeyerek, arafta, bir seyirci olarak var olan dışarıdaki insan kavramıdır.”37 Bunlarla 

beraber, karakter mitlerinin öznel olduğunu ve mutlak bir kavram olmadığını iddia 

etmiştir. 

 Héléne Cixous ve Keith Cohen, The Character of Character (1974) adlı 

makalelerinde, karakterin aslında ne olduğunu sorarak, karakter kavramının bir tarihi 

olduğunu ve karakter kavramıyla ilgili değişen bakış açıları üzerine 

                                                           
33 A.e., s. 220. 
34 Audrey L.  Laski, “Myths of Character: An Aspect of the Novel,” Nineteenth-Century Fiction, Vol. 

14, No. 4, 1960, s. 335, JSTOR, www.jstor.org/stable/3044264. 
35 A.e., s. 335. 
36 A.e., s. 336. 
37 A.e., s. 337. 



26 
 

odaklanmaktadırlar. Cixous ve Cohen, karakter kavramının herhangi bir kişiliğin 

özelliklerini yansıtmaktan çok öte olduğunu, “Ben” ‘in tek, nesnel, homojen, sabit bir 

anlamının bulunmadığını, bunun aksine tekil bütün varlıkların bir toplamının “Ben” i 

oluşturduğunu iddia etmişlerdir. Dolayısıyla, karakter kavramının hakkında herkesin 

ortak bir tanımının olamayacağını, herkese göre değişen öznel bir kavram olduğunu 

ve her karakterin karakteri olduğundan klasik sınıflandırmaların ötesinde 

değerlendirilmesi gerektiğini belirtmişlerdir.38 

Nancy Armstrong, Character, Closure and Impressionist Fiction (1977) adlı 

makalesinde klasik karakter türleri ile yeni karakter türleri arasındaki farklılıklara 

değinmiştir. Armstrong, geleneksel okumaların karakterle özdeşleşmek için 

yapıldığını, bu yüzden karakterin türlere ayrılmasının ve karakter kavramı 

tanımlamalarının bundan dolayı yapıldığını belirtmiştir. “Bununla birlikte, anlamı 

geleneksel karakter tiplerinin tanımlanmasına bağlı olan geleneksel okuma, iki açıdan 

amacına ulaşamamıştır.”39 Buna karşıt olarak, yeni yorumlama şekillerinin de 

karakteri eleştirmek için yapıldığını ve o yüzden de sosyal ve edebi kodlarla birlikte, 

karakter kavramının da sorgulanabilirliğine dikkat çekmiştir. Postmodern gelenekte 

karakterin sınıflandırılmasında ve tanımlamalarında sınırların olmadığını ve 

yorumlama seçeneklerinin çokluğunu gözler önüne sermiştir. Arstrong’a göre, 

geleneksel hikâye anlatıcılığının yerini modern yorumlama şekilleri almıştır.  

Nina Baym, Novels, Readers and Reviewers (1984)  adlı kitabının karakterle 

ilgili bölümünde, kurgusal metinlerde karakterin özelliklerini ve edebiyat tarihindeki 

değişen karakter anlayışını tartışmıştır. Baym, bir kurgudaki olayların 

gerçekleşebilmesi için bir karaktere ihtiyaç olduğunu ve yakın geçmişe kadar bu 

karakterlerin sadece insan olabileceğini ve bu yüzden bu insanların yazarlar tarafından 

anlatımının kurgu için çok önemli olduğunu belirtmiştir. Ancak, zaman içinde 

karakterin kurgudaki yeri ve önemi değişmeye başladığını öne sürmüştür. Geçmişte 

karakterler hikâyenin konusuna göre farklı amaçlar için oluşturulan, bir gerçekliğin 

temsilinden çok, yapısal ve psikolojik sorunların kültürel çözümü için kullanılan bir 

                                                           
38 Hélène Cixous, Keith Cohen, “The Character of ‘Character,” New Literary History, Vol. 5, No. 2, 

1974, s. 402, JSTOR, www.jstor.org/stable/468401. 
39 Nancy Armstrong, “Character, Closure, and Impressionist Fiction,” Criticism, Vol. 19, No. 4, 1977, 

s. 333, JSTOR, www.jstor.org/stable/23102667. 



27 
 

unsur olmuştur. Karakterler ve olaylar tahmin edilebilir nitelikteydi. Buna karşılık,  

güncel hikâyelerin konuları geçmişte olduğundan daha farklı, konuları içermeye, daha 

karmaşık olay örgüleriyle donanmaya ve sonuçları daha şaşırtıcı bir hal almaya 

başlamıştır. Dolayısıyla, karakter kullanımları da yapısal bir değişikliğe uğramıştır: 

karakterler artık tahmin edilebilirliğin ve inanılabilirliğin ötesine geçti, her karakterin 

farklılığı vurgulandı, karakterin bütün iyi ya da kötü kişilik özelliklerinin bir toplamı 

olan “karma karakter” olduğu düşünülmüştür. “Karaktere ilişkin yeni kavrayış 

beklentileri, standart edebi eleştiri beklentilerine dönüşmüştür.”40 Burada da 

belirtildiği gibi, böyle bir karakter anlayışı da edebiyat geleneğindeki beklentileri 

değiştirmiştir. 

David Fishelov, Types of Character, Characteristics of Types (1990) adlı 

makalesinde, edebiyat bilimindeki temel karakter tipolojilerini açıklamış ve kendi 

önerdiği tipolojiye göre de bir karakterin bir tip mi yoksa bir kişi (karakter) mi 

olduğunu doğrulamaya çalışmıştır. Fishelov’a göre, karakter tipolojilerinde en bilinen 

teori, E. M. Forster’ın önerdiği sabit & değişken karakter sınıflandırmasıdır. Bununla 

birlikte, karakter tipolojisini dört grupta toplayan –ana karakter (protagonist), arka 

plandaki karakter (background), sabit (card), değişken (ficelle)-  Harvey’nin önerisi de 

önemlidir. Ayrıca, Hochman da, Forster’ın ve Harvey’nin sınıflandırmasını 

genişleterek, karakterleri sekiz kategoriye ayırmıştır: 

“Hochman, sınıflandırmasında sekiz kategori ve bunların karşıtlarını kullanır: 

Stilizasyona karşı Natüralizm; Tutarlılık ve Tutarsızlık; Bütünlük ve Parçalılık; 

Gerçeklik ve Sembolizm; Karmaşıklık ve Basitlik; Şeffaflık ve Opaklık; 

Dinamizm ve Statisizm; ve Kapalılık ve Açıklık.”41 

 

Fishelov, son olarak Aristoteles’e ait en eski karakter sınıflandırmasına da değinmiştir. 

Aristototeles karakterleri gerçeklikteki insanların statüsüne göre sınıflandırmıştır: 

bizden yukarıda olanlar, bizden aşağı olanlar ve bizim gibi olanlar. Bu kategorileri de 

kendi içinde “manevi ve dünyevi” ile “ilginç ve sıkıcı” olmak üzere ikiye ayırmıştır. 

                                                           
40 Nina Baym, “Character,” Novels, Readers, and Reviewers: Responses to Fiction in Antebellum 

America, Cornell University Press, London, 1984, s. 97, JSTOR, 

www.jstor.org/stable/10.7591/j.ctt2204nx9.8. 
41 David Fishelov, “Types of Character, Characteristics of Types,” Style, Vol. 24, No. 3, 1990, s. 424, 

JSTOR, www.jstor.org/stable/42945871. 



28 
 

Fishelov bütün bu tipolojileri göstererek, aslında bir romanda karakterin sabit 

olduğunu, karakter yaratımının romancılar tarafından değiştiği için karakter 

kategorilerinin değiştiğini iddia etmiştir.  

Julian Murphet,  Character and Event (2007) adlı makalesinde, Aristoteles’den 

beri karakterin hikâyenin konusuyla birlikte düşünüldüğünü ve karakterin olayla 

ilişkisinin olduğunu öne sürmüş ve aslında karakter kavramının birçok alanda bir 

düğüm noktası olduğunu belirtmiş ve bu düğümü çözmeye çalışmıştır. Murphet’e 

göre, karakter kavramının tarihsel bir geçmişi vardır, postmodern akımlarla birlikte 

anlamının değişmesi kaçılmazdır ve karakter kavramı edebiyat tarihindeki eski yapısal 

açıklamalara karşı bir çeşit bir başkaca bir direniş sergilemelidir. Murphet bu 

iddialarını, Strinberg, Benjamin, Barthes gibi postmodernizm akımından etkilenen 

yazarların kuramlarıyla açıklamaya çalışmış ve karakterin kendini yeniden yarattığını 

önermiştir. Sonuç olarak karakter kavramının anlamının değişik parçalara ayrıldığını 

ve bir yapı bozuma uğradığını söylemiştir.42 

Suzanne Keen, Readers’ Temperaments and Fictional Character (2011) adlı 

makalesinde, edebiyat eleştirmenlerinin –yapısalcılar ve post-yapısalcılar- karakteri 

tanımlarken kuramsal ve somut açıklamalar sunduklarını, bunun aksine okuyucuların 

ise karakteri tanımlarken, varsayımsal gerçeklerin ötesinde karakterin insani yönünü 

ortaya çıkardıklarını iddia etmektedir. Gerçek yaşamda, karakterin oluşumunda, bir 

insanın kalıtımsal özellikleri, bireysel kişiliklerinin gelişimi ve yaşadıkları tecrübeler 

insanın mizacını etkileyen ve farklılaştıran unsurlardır. 

“Bu mizaç farklılıkları kendilerini yalnızca insanların diğer insanlara (ihtiyatlı, 

utangaç, sıcak, savunmacı, açık, vb.) tepki verme biçimlerinde değil, aynı 

zamanda kurguda hayali insan benzeri kişileri inşa etme biçimlerinde de ifade 

eder.”43  

 

Burada görüldüğü gibi, bu mizaç farklılıkları, sadece gerçek yaşamdaki eylemlerimi 

ya da düşüncelerimizi değil, aynı zamanda kurgusal karakterlerin oluşturulmasını 

                                                           
42 Julian Murphet, “Character and Event,” SubStance, Vol. 36, No. 2, 2007, s. 125, JSTOR, 

www.jstor.org/stable/25195128. 
43 Suzanne Keen, “Readers' Temperaments and Fictional Character,” New Literary History, Vol. 42, 

No. 2, 2011, s. 296, JSTOR, www.jstor.org/stable/23012545. 



29 
 

etkiler. Ayrıca, yazarın karakter yaratımını, bir başka deyişle karakterizasyonunu 

okurun içsel özelliklerinin ve yapısal farklılıklarının şekillendirdiğini iddia etmiştir. 

Keen’e göre, kurgusal bir karakter bir anlatının tekniği değil, aksine onun ürünüdür. 

Karakterler ve karakterler sınıflandırmaları hakkındaki kuramsal tartışmaların 

ardından, yazarların klasik anlatılarda bir anlatı içindeki karakterizasyonu, modern 

anlatılardaki karakterizasyondan oldukça farklı olduğu söylenebilir. Klasik anlatılarda 

öncelikle karakterin kim olduğu anlatılır ancak modern anlatılarda karakteri anlatı 

boyunca tanırız. Klasik anlatılarda karakter açıklama yoluyla okuyucuya gösterilir ve 

okuyucu verilen topluca bilgilerle karakteri bir anda tanır. Bunun aksine, modern 

anlatılarda karakter dramatik yöntem ile okuyucuya tanıtılır, bilgiler kısmen ve parça 

parça verilerek karakterin yavaşça tanınması sağlanır. Klasik anlatılarda okuyucunun 

olaylarla kendini özdeşleşmesi karakterler yoluyla sağlanır ve sonuç olarak 

okuyucunun duygularını etkileme yoluna gidilmektedir. Modern anlatılarda ise 

okuyucunun olaylarla yabancılaşması karakterler yoluyla yapılır, dolayısıyla 

okuyucunun düşüncelerini eleştirel anlamda kullanılması için uğraşılmaktadır.  Bu 

bölümün sonucu olarak, karakter konusundaki anlayışın değişmiş olduğu ve farklı 

anlayışların çıkmasıyla da daha çok değişeceği söylenebilir, çünkü “Karakterler 

edebiyatın yaşamıdır: Merakımızın ve beğenimizin, şefkatimizin ve nefretimizin, 

hayranlığımızın ve kızgınlığımızın nesneleridir.”44 

Karakterle ilgili bu en bilinen tartışmalar, kahramanın yolculuğuna dair 

arketipsel bir çözümleme sunmaktan çok uzaktır. Bu tartışmalar karakterin bir döngü 

içinde olduğunu ve bir macera geçirdiğini öne sürmemektedir. Bu nedenle, bu karakter 

tartışmaları daha yüzeysel anlamda karakterin ne olduğunu ve edebi yapıtın içinde 

nasıl sunulduğunu anlatır. Arketipçi eleştiri yöntemine göre karakter daha çok 

kahraman adıyla anılır, döngüsel bir yolculuğu vardır, bir arayış halindedir, 

maceralardan geçer, bazı başarılar elde eder ve bu kazanımlarla başladığı yere geri 

döner. Arketipçi eleştiri yöntemine göre kahraman şöyle tanımlanmıştır, “Dünya 

kahramanı, engellerin üstesinden gelmek ve insanın yeteneklerinin sınırlarını 

                                                           
44 Andrew Bennet, Nicholas Royle, Edebiyat, Eleştiri ve Kurama Giriş, Çev. Deniz Tekin, İstanbul, 

Ayrıntı Yayınları, 2018, s. 87. 



30 
 

zorlamak için doğmuş özel bir insandır.”45 Bu tanımdan yola çıkılarak, denilebilir ki 

kahraman farklı özellikleri olan sıra dışı biridir ve kendine özgü görevleri vardır. 

“Kahraman, kendi kültürünün sınırlamalarının üstesinden gelir ve böylece türü için 

yeni bir çığır açar.”46 Sonuç olarak, bu özel insan yaşadığı toplumu elde ettikleriyle 

değiştirir. Kahramanlığın farklı bir başlangıcı, gelişimi ve sonucu vardır. Bir başka 

deyişle,  

“Kahramanın yaşamı, "monomit" denen bir örüntüyü izler. Yaşamı, mucizevi 

bir hamilelik ve alışılmadık bir doğumla başlar. Kahraman bazen, bir yetişkinin 

yetileri ile doğar. Kahraman çocukken bir şekilde tehdit altındadır ve 

çoğunlukla uzaklara saklanır ya da terk edilir. Sonra kahramanlık halini 

birtakım önemli eylemlerle kanıtlamalıdır. Sonunda sınavlar ve tecrübeler 

içeren bir çeşit arayışa girer. Kahraman, amacına ulaşır veya bazen ölür ama 

bir anlamda geri döner.”47 

 

Arketipçi eleştiri yöntemine göre, bütün kahramanlar bu ortak mitin özelliklerini taşır 

ve yolculuğu bu döngüye benzer şekilde tamamlanır. Kahramanın yolculuğu 

konusunda da pek çok tartışma söz konusudur ve arketipçi eleştiri yöntemi yoluyla 

kahraman kavramını tartışan düşünürler aşağıda sıralanmıştır. 

Otto Rank, arketipçi eleştiri yöntemine en büyük katkıları sunan 

psikanalistlerden birisidir. Ayrıca, kahraman arketipini açıklayan düşünürlerdendir. 

Özellikle, Kahramanın Doğuş Miti (The Myth of the Birth of the Hero: A 

Psychological Exploration of Myth) adlı kitabı edebiyat çevrelerinde de adının bir 

hayli yayılmasına neden olmuştur. Rank bu kitabında, arketipçi eleştiri yönteminin 

temel işlevinin ortaya çıkarılmasında, mitolojik hikâyelerdeki benzerliklerin nedenini 

bulmak olduğunu savunur. Bir başka deyişle, bu kitabında mitolojik hikâyelerin daha 

sonraki edebi metinlerde neden tekrarlandığının açıklamasını yapar. Otto Rank, aynı 

zamanda mitosların nasıl oluştuğunu ve edebiyat tarihinde bilinen pek çok kahramanın 

doğuş mitinin nasıl ortaya çıktığını da tartışmaktadır. Bununla birlikte, kahraman 

mitiyle bir kahramanın özelliklerini de sıralar:  

                                                           
45 David A. Leeming, A’dan Z’ye Dünya Mitolojisi: Dünya Halklarının Tüm Yaratılış, Tanrı ve 

Kahraman Mitleri, Çev. Nurdan Soysal, İstanbul, Say Yayınları, 2020, s. 330. 
46 A.e., s. 330.  
47 A.e., s. 330. 



31 
 

“Kahraman mitinin esaslarını özetlersek, soylu anne ve babadan gelmeyi, 

nehirde bir kutunun içinde terk edilişi ve alt sınıftan anne baba tarafından 

yetiştirilmeyi buluruz; hikâye gelişme kısmında kahramanın, onlara ceza 

vererek ya da vermeden, ilk anne babasına dönüşüyle devam eder.“48 

 

Bir başka deyişle, Rank’e göre, kahraman çok önemli veya seçkin bir anne-babanın 

çocuğudur. Kahramanın doğumu öncesinde çocuğun babasına karşı bir tehdit ya da 

tehlike olabileceğine dair birtakım kehanetler ortaya çıkar. Kehanetin olabileceğinden 

korkularak çocuk doğduktan sonra bir kutu içinde suya bırakılır. Çocuk hayvanlar ya 

da alt tabakadan insanlar tarafından bulunur ve büyütülür. Büyüdükten sonra gerçek 

ailesini bulur, babasından intikamını alır ve kehanet gerçekleşir.  Sonunda seçkin 

statüsüne yeniden kavuşur.  Çoğu hikâyenin temelinde, Otto Rank’in bu kahraman 

döngüsü yer almaktadır ya da bu döngü dayanak alınarak benzer hikâyeler 

oluşturulmuştur. 

Amerikalı profesör ve edebiyat araştırmacısı olan Joseph Campbell da 

arketipçi eleştiri yönteminin ilerlemesine olanak sunmuş ve kahramanın 

çözümlenmesine katkılar sağlamış kuramcılardandır.  Aynı zamanda, “Campbell, 

dünyanın çeşitli bölgelerinden aldığı mitolojik öykülerden örnekler vererek her 

ülkenin gerisinde yatan ortak bilinçaltı serüvenini arar.”49 Campbell, Kahramanın 

Sonsuz Yolculuğu (The Hero With A Thousand Faces) adlı yapıtında, tüm mitosların 

evrensel bir dili olduğunu ve her kahramanın macerasında ayrılma-sınav-dönüş gibi 

ortak evrelerin bulunduğunu savunmuştur. Campbell’a göre, “Dinler, felsefeler, 

sanatlar, ilkel ve tarihsel insanın sosyal biçimleri, bilim ve teknolojideki büyük 

buluşlar, uyhku kaçıran düşler, hep o temel ve büyülü mit çemberinden doğar.”50 Bu 

nedenle, Campbell, dünyanın her yerindeki ve tarihin bütün dönemlerindeki hikâyelere 

bakıldığında, tipik bir kahramanın –hem erkek hem de kadın olsun– bir döngüyü takip 

ettiğini ileri sürer. Joseph Campbell Kahramanın Sonsuz Yolculuğu kitabında bu 

döngüyü şu şekilde sıralanmıştır: Bölüm 1: Yola Çıkış, 1. Maceraya Çağrı, 2. Çağrının 

                                                           
48 Otto Rank, Kahramanın Doğuş Miti:  Mitolojinin Psikolojik Yorumu, Çev. Gökçe Yavaş, 

İstanbul, Pinhan Yayıncılık, 2016. 
49 Fatma Erkman-Akerson, Edebiyat ve Kuramları, İstanbul, İthaki Yayınları, 2019, s. 158. 
50 Joseph Campbell, Kahramanın Sonsuz Yolculuğu, Çev. Sabri Gürses, İstanbul, İthaki Yayınları, 

2017, s. 13. 



32 
 

Reddelişi, 3. Doğaüstü Yardım, 4. İlk Eşiğin Aşılması, 5. Balinanın Karnı; Bölüm 2: 

Erginlenme: 1.Sınavlar Yolu, 2. Tanrıçayla Karşılaşma, 3. Baştan Çıkarıcı Olarak 

Kadın, 4. Babanın Gönlünü Alma, 5. Tanrılaştırma, 6. Nihai Ödül, ; ve Bölüm 3: 1. 

Dönüşün Reddedilişi, 2. Büyülü Kaçış, 3. Dışarıdan Gelen Kurtuluş, 4. Dönüş Eşiğinin 

Aşılması, 5. İki Dünyanın Ustası, 6. Yaşama Özgürlüğü.  

 

Şekil 2.1.: Kahramanın Sonsuz Yolculuğu 

 

Joseph Campbell’ın bu modeli, kahramanın yurdundan ayrılmasıyla başlar, 

görevinde olgunlaşmasıyla devam eder ve yurduna geri dönmesiyle son bulur. 

Kahraman, bu yolculuk içinde sıradan dünya ile olağanüstü dünya arasında birtakım 

evrelerden geçer. Kahraman maceraya çağrılır, çağrıyı reddeder, daha sonra akıl 

Maceraya 
Çağrı

Çağrının 
Reddelişi

Doğaüstü 
Yardım

İlk Eşiğin 
Aşılması

Balinanın 
Karnı

Sınavlar Yolu

Tanrıçayla 
Karşılaşma

Baştan 
Çıkarıcı 
Olarak 
Kadın

Babanın 
Gönlünü 

Alma

Tanrılaştırma

Nihai Ödül

Dönüşün 
Reddedilişi

Büyülü 
Kaçış

Dışarıdan Gelen 
Kurtuluş

Dönüş Eşiğinin 
Aşılması

İki 
Dünyanın 

Ustası

Yaşama 
Özgürlüğü

YOLA ÇIKIŞ 

ERGİNLENME 

DÖNÜŞ 



33 
 

hocası ya da rehberiyle karşılaşır, ilk eşiği atlar. Bu olağanüstü dünyada birtakım 

sınavlardan geçer, müttefikler edinir, düşmanlar kazanır, mağaranın derinliklerine 

yaklaşır, çile çeker ve büyük değişim geçirir, ödülü elde eder. Dönüş yoluna koyulur, 

dirilişi gerçekleşir, iksiri bularak kendi sıradan dünyasına geri döner. Bu, tipik bir 

kahramanın bütün metinlerde geçerli olan yolculuğudur. Campbell’e göre kahramanın 

bu yolculuğu edebiyat tarihi içindeki tüm mitolojilerde, hikâyelerde ve filmlerde 

aslında aynı olan döngü farklı şekillerde yinelenir ve monomit olarak adlandırılır. Bir 

başka deyişle, dünya edebiyatında evrensel bir ana mit olan kahramanın döngüsel 

yolculuğu bütün edebi metinlerde ve bütün zamanlarda kendini gösterir. Her 

kahraman, yolculuğunda bu temel modeli kullanır, ama her kahramanın kendi 

yolculuk deneyimi birbirinden başkadır. Kahramanın yolculuğu ulaşma ve olgunlaşma 

yolculuğudur. Fatma Erkman-Akerson’a göre, 

“Büyüyen çocuk güvenli ev ortamından ayrılacak, kendini kanıtlamak üzere 

dünyaya atılacaktır. Dünyayla boğuşacak, korkularını yenecek, cinsellik 

aşamasından geçecek ve olgunlaşmış olarak geri dönecektir. Macera bireysel 

planda, sıradan birisinin başından geçiyorsa, başarı ve dönüş, kahramanın 

kendi kişisel başarısı ve dönüşü olacaktır. Ama bazen kahraman, tüm dünyaya 

ışık tutacak bir başarıyla da dönebilir.”51 

 

Yolculuğun pek çok amacı vardır: kahraman hem kendini hem de toplumunu bir 

sıkıntıdan kurtarır, sınırları aşarak merkezini genişletmeye çalışır ve var olan düzeni 

başka bir biçime dönüştürür. Kahraman kurtarıcıdır, koruyucudur, yol göstericidir, 

güçlüdür, erkektir, saldırgandır, girişkendir, mantıklıdır ve cesaretlidir. Kahramana 

atfedilen tüm bu özellikler erkek egemen toplumun erkeğe yüklediği özelliklerdir. 

Dolayısıyla, Campbell’ın bu monomiti eril bir bakış açısıyla oluşturulmuştur ve hem 

erkek hem de kadın kahramana da yukarıda sayılan eril özellikleri yükler. Bir başka 

deyişle, kahramanın sonsuz yolculuğu monomiti eril bir kahramanın yolculuğunun 

çözümlenmesine katkı sunarken, dişil bir kahramanın yolculuğunun çözümlemesi için 

yeterli değildir, çünkü kadının doğasında var olan dişil özellikler ve roller kahraman 

kavramına dâhil edilmemiştir.  

                                                           
51 Fatma Erkman-Akerson, Edebiyat ve Kuramları, s. 159. 



34 
 

Kahraman çözümlemesine yeni bir açıklama getiren bir başka araştırmacı da 

Maureen Murdock’tur. Murdock hem Carl Gustav Jung’un teorileri savunun bir 

psikoterapist, hem de Joseph Campbell’ın öğretilerini yeniden yorumlayan bir 

araştırmacıdır. Kahraman kavramını kadının bakış açısından ele almıştır, çünkü 

kahramanla ilgili üretilen bütün söylemler kahramanın erkek olması gerektiğini ileri 

sürmüş ya da kahramana eril özellikler yüklemiştir. Ayrıca bu söylemler, bir kadının 

kahraman olabilmek için dişil özelliklerinden sıyrılması ve geleneksel erkek egemen 

kurallara uygun eril özelliklere sahip olması gerektiğini savunmaktadır. Kadının 

doğasından gelen özelliklerini reddetmesi de kendi gerçekliğini oluşturmamasına 

neden olmaktadır ve bir birey olabilmesinin önünde en büyük engellerden biridir. 

Kahramana eril bir gözle bakan bu tür açıklamalar, bir kadının yolculuğunu 

çözümlemekten uzaktadır. Kahramanlık sadece erkeğin tekelinde olması gereken bir 

kavram değildir. Joseph Campbell’ın Kahramanın Yolculuğu arketipi bu eril bakış 

açısıyla oluşturulmuştur ve dişil değerleri yok sayar. Hatta, Murdock Kadın 

Kahramanın Yolculuğu: Kadının Bütünlük Arayışı (The Heroine’s Journey: Woman’s 

Quest for Wholeness) kitabında Campbell’la olan anısını şöyle aktarır. 

Kadının yolculuğunun, kahramanın yolculuğuyla nasıl bağlantılı olduğunu 

anlama arzum, ilk kez 1981'de Joseph Campbell ile konuşmamı sağladı… 

Campbell'ın görüşlerini duymak istedim. Kadınların bu yolculuğa çıkması 

gerekmediğini söylediğinde şaşırdım. 52 

 

Murdock, Campbell’ın bu yanıtına çok şaşırmış ve bu yanıtı tatmin edici bulmamıştır. 

Kadınların isteklerinin ve arzularının farklılaştığını dile getirmiştir. Murdock’a göre 

kadınlar artık, 

“Sabırla bekleyen, durmadan örgü ören ve örgü çözen Penelope’yi 

somutlaştırmak istemiyorlar. Tanrılara hizmet eden, erkek egemen kültürün 

hizmetçileri olmak istemiyorlar. Köktendinci vaizlerin tavsiyelerine uymak ve 

eve dönmek istemiyorlar. Bir kadının kim ve ne olduğunu anlayan yeni bir 

modele ihtiyaçları var.”53 

 

                                                           
52 Maureen Murdock, The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for Wholeness, Boulder, Shambhala 

Publications, 1990, s. 2. 
53 A.e., s. 2. 



35 
 

Bu noktadan hareketle, kadının gerçek kimliğini ve kendi dişil doğasını anladığı bir 

modele ihtiyaç duyulmuştur. Maureen Murdock da, bu nedenle, Kadın Kahramanın 

Yolculuğu fikrini oluşturmuştur.  

“Murdock'un Campbell'ın monomitine karşılık olarak oluşturduğu alternatifi, 

kadının gelişme deneyimine uyum sağlamaya çalışır. O da, Campbell gibi, 

gelişim aşamalarını arayış metaforu aracılığıyla gösterir, ancak onun yöntemi 

temel olarak, arayışa çıkan kahramanın topluluğuyla olan ruhani bağlantısı 

yoluyla başarılabilen büyüme ve iyileşme yolculuğuna odaklanır.”54 

 

Maureen Murdock’un modeli, bir kadının kahramanlık yolculuğunun hem içsel hem 

de dışsal macerasının çözümlemesidir, bir kimlik bulma muhasebesidir ve kendi özüne 

dönüş yoludur. 

Daha önce de belirtildiği gibi, Murdock kahramanın yolculuğu arketipinin eril 

bir bakış açısına sahip olduğunu ve bir kadın kahramanın yolculuğunu çözümleme 

yetersiz kaldığını ileri sürmüştür. Bu yüzden, bir kadın kahramanın yolculuğunun 

aşamalarını belirlemiştir ve bu aşamalara açıklamalar getirmiştir. Yine de, “Kadın 

kahramanın yolculuğu modeli, kısmen Campbell'ın kahramanın yolculuğu modelinden 

türetilmiştir. Ancak aşamaların dili kadınlara özgüdür ve modelin görüntüsü feminen 

bir şekildedir.”55 Murdock’a göre, bir kadın kahraman bir bütünlük arayışında 

kimliğini belirleyebilmek, özgürleşebilmek ve bireyleşebilmek için on aşamadan 

geçer. Bu on aşamayı, Kadın Kahramanın Yolculuğu: Kadının Bütünlük Arayışı 

kitabında şöyle sıralamıştır: 1. Dişilden Ayrılma, 2. Erille Özdeşleşme: Müttefiklerin 

Toplanması, 3. Sınavlar Yolu: Devler ve Ejderhalarla Karşılaşma, 4. Başarının Sahte 

Rahatlığına Erişme, 5. Ruhsal Kuraklık Hislerine Uyanma: Ölüm, 6. Erginlenme ve 

Tanrıça Mertebesine Ulaşma, 7. Dişile Duyulan Kaçınılmaz Özlem, 8. Anne/Kız 

Ayrılıklarını İyileştirme, 9. Yaralanmış Erilliği İyileştirme ve 10 Erille Dişilin 

Birleşmesi. Murdock, bu aşamaları tamamlayan bir kadının kendi içinde bölünmüş ve 

yaralanmış doğasını keşfederek kendini iyileştirdiğini savunur ve şöyle açıklar: 

“Kadının ruhsal gelişiminin odak noktasının, kadın ile kadınsı doğası arasındaki içsel 

                                                           
54 Tatiana Golban, Narin Fidan, “The Monomythic Journey Of A New Heroine In The Hunger Games,” 

Humanitas, 6:12, 2018, s. 98, DOI: 10.20304/humanitas.428042. 
55 Maureen Murdock, The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for Wholeness, s. 3. 



36 
 

bölünmeyi iyileştirmek olduğunu hissettim.”56 Kadın bu içsel bölünmeyi onardığı 

takdirde ruhsal gelişimini tamamlar ve kahraman haline dönüşür. 

Kadın kahramanın yolculuğunu oluşturan bu on aşama, kadının hem iç 

dünyasında geçirdiği başkalaşımı hem de dış dünyasında gerçekleştirdiği düzenlemeyi 

içerir. Kadın macerası boyunca ruhsal çatışmalarla boğuşur, bazı kararlar alır ve 

benliğinin ayrıklaşmış parçalarını bir bütün haline getirmeyi hedefler. Kadının 

geçirdiği bu yolculuk maddi ya da manevi bir yolculuk olabilir. Kadını yolculuğa iten 

güç benliğinin eril ve dişil taraflarını birleştirememesi ve onlarla bütünleşememesidir. 

Yolculuk sonunda bu amaç fiziken ya da ruhen gerçekleşir.   

 

 

Şekil 2.2.: Kadın Kahramanın Yolculuğu57 

 

Maureen Murdock’un bu modeli, bir kadın kahramanın hem fiziksel hem de 

psikolojik yolculuğunu anlatır. “Kadın kahramanın yolculuğunun odak noktası aslında 

kadının kendi içsel ihtiyaçlarını ve cevaplarını aradığı ve bunları eril niteliklerle 

                                                           
56 A.e., s. 2. 
57 Bu şekildeki ve açıklamalardaki başlıkların çevirisi bana aittir. A.e., s. 5. 

Dişilden 
Ayrılma

Erille Özdeşleşme: 
Müttefiklerin 
Toplanması

Sınavlar Yolu: Devler 
ve Ejderhalarla 

Karşılaşma

Başarının Sahte 
Rahatlığına Erişme

Ruhsal 
Kuraklık 
Hislerine 
Uyanma: 

Ölüm

Erginlenme 
ve Tanrıça 

Mertebesine 
Ulaşma

Dişile Duyulan 
Kaçınılmaz Özlem

Anne/Kız Ayrılıklarını 
İyileştirme

Yaralanmış Erilliği 
İyileştirme

Erille Dişilin 
Birleşmesi



37 
 

dengelediği bir süreçtir.”58 Murdock’un yolculuk modeli döngüseldir. Murdock’un da 

belirttiği gibi, bu model “…kahramanın yolculuğunun görüntüsü saat yönünde hareket 

eden dairesel bir yol.” 59 Campbell’ın kahramanın yolculuğu gibi, bu aşamalar 

gerektiğinde kaldırılabilir ve değiştirilebilir. Yolculuk, dişil özelliklerden ayrılma ve 

eril değerlere yönelme ile başlar. Sınavlarla devam eder ve başarının sahte rahatlığına 

erişilir. Sonra ruhsal ölüm deneyimi gelir ve dişil güce geri dönülerek yaralar 

iyileştirilir. Yolculuğun bitiş aşamaları, hem kadının içinde barındırdığı eril hem de 

dişil değerlerin birleşmesinden oluşur. 

Dişilden Ayrılma: Dişilden ayrılma, kadın kahramanın yolculuğunun ilk 

aşamasıdır ve yolculuğun başlangıcıdır. “Yolculuk, kahramanımızın kimlik arayışıyla 

başlar.”60 Bu aşamada, kadın kahraman dişil özelliklerini bırakır ve bazı dişil 

değerlerinden ayrılır. Bunun nedeni, erkek egemen toplumun kadına ve erkeğe farklı 

roller yüklemesidir: erkek bağımsız, aktif, güçlü, mantıklı, dışa dönük, buyuran, 

koruyan bir bireyken, kadın ise bağımlı, pasif, zayıf, duygusal, içe dönük, itaat eden, 

korunan bir bireydir. Murdock’a göre: 

“Toplumumuz erkek merkezlidir: dünyayı erkek bakış açısıyla görür. Erkekler, 

dünyadaki konum, itibar ve finansal kazanç yoluyla zekâları, dürtüleri ve 

güvenilirlikleri için ödüllendirilir. Kadınlar erkekler gibi oldukları ölçüde 

benzer şekilde ödüllendirilirler ancak eşit şekilde ödüllendirilmezler.”61  

 

Kadın ve erkek arasındaki bu eşitsizlikler yüzünden, “kadınlar kendilerini sahip 

olmadıkları eksiklikler ve başarısızlıklar açısından tanımlamaya başlarlar”62 Bu 

nedenle, kadın kahraman kendini gerçekleştirmek adına bulunduğu yerden ve dişil 

konumundan ayrılır. 

Erille Özdeşleşme: Müttefiklerin Toplanması: Yolculuğun ikinci aşaması, 

kadın kahramanın erille özdeşleşmesidir ve müttefiklerin toplanmasıdır. Dişil 

rollerinden ve değerlerinden ayrılan kadın, erkek egemen toplumda kabul gören eril 

                                                           
58 Tatiana Golban, Narin Fidan, “The Monomythic Journey Of A New Heroine In The Hunger Games,” 

Humanitas, s. 98. 
59 Maureen Murdock, The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for Wholeness, s. 3. 
60 A.e., s. 4. 
61 A. e. , s. 13-14. 
62 A. e. , s. 14. 



38 
 

rollere ve değerlerle kendini bütünleştirir. Bir kadının gördüğü,  örnek aldığı ve 

özdeşlik kurduğu ilk erkek model babasıdır, Murdock bunu “babasının kızı” terimiyle 

açıklar. Babanın yanı sıra, erkek egemen toplum içinde baba benzeri rol modellerle de 

özdeşim kurabilir.  

“Sorunları babaları ve erkek akrabaları ile tartışırlar. Rol model ve akıl hocası 

olarak, erkekleri ya da erkeklerle özdeşleşmiş kadınları seçerler. Bu kişiler, 

onların akıllarını, amaçlarını ve hırslarını doğrularlar ve bir güvenlik, yön ve 

başarı duygusu yaratırlar.”63  

 

Eril bakış açısını benimseyen kadın kahraman içinde yaşadığı toplum tarafından 

anlaşıldığını hisseder ve kabul göreceğini düşünür. Bu aşamada, geleneksel dişil 

özelliklerinden kopan kadın, geleneksel erkek rol modelleri örnek alarak erkek gibi 

davranır ya da erkek egemen toplumun ürettiği kalıpları benimser, bu eril özelliklerle 

kendi gerçekliğini yaratmaya çalışır ve müttefikleri bir araya getirme aşamasına girer.  

Sınavlar Yolu: Devler ve Ejderhalarla Karşılaşma: Bu aşamada, kadın 

kahraman iç dünyasından sıyrılarak dış dünyadaki çeşitli insanlarla karşılaşır ve bazı 

sınavlardan geçer. “Kadın kahramanımız zırhını kuşanır, kılıcını eline alır, en hızlı 

atını seçer ve savaşa girer.”64 Deneyimleyeceği zorluklar ve karşılaşacağı engeller ile 

hissedeceği kaygılar ve duyumsayacağı korkular onun gerçek gücünü bulmasına ve 

mutlak benliğine kavuşmasına imkân verecektir. Ayrıca, kendisinin dışındaki 

dünyanın bilgisine erişmesi, kendi iç dünyasını da algılamasını sağlayacaktır. 

Maceranın bu aşaması, kadın kahramanın hem bedeninin asıl potansiyelini 

keşfetmesine hem de ruhunun olumlu ve olumsuz tarafları görmesine yardımcı 

olacaktır. Bütün bunlarla hem fiziksel hem de psikolojik olarak kendini güçlendirmesi 

arayışını tamamlamasına ve benliğini bulmasına olanak tanıyacaktır.  

Başarının Sahte Rahatlığına Erişme: Başarının sahte rahatlığına erişme olarak 

adlanlandırılan bu aşamada, kadın kahraman, geçtiği sınavlardan bazı başarılar ve 

kazanımlarla döner. Ancak, elde ettiği tüm başarılara ve kazanımlara rağmen bir 

eksiklik, huzursuzluk ve yetersizlik duygusu içindedir. Ulaştığını sandığı hedefler, 

                                                           
63 A. e., s. 6. 
64 A.e., s. 6. 



39 
 

kazandığı başarılar, elde ettiği kazanımlar sahtedir ve yanıltıcıdır. Kadın kahraman 

artık, 

“Nasıl duracağını ya da hayır diyeceğini bilemez hale gelir ve ona ihtiyacı olan 

herkesi hayal kırıklığına uğratma fikriyle suçluluk duymaya başlar. Onun için 

başarmak bir bağımlılık haline gelmiştir, yeni kazandığı gücüyle ilişkili 

inanılmaz bir "yükselmişlik" duygusu vardır.”65 

 

Arayışını tamamlaması, birey olabilmesi ve kimliğini oluşturabilmesi için yapılması 

gereken çok şey vardır.  

Ruhsal Kuraklık Hislerine Uyanma - Ölüm: Ruhsal kuraklık hislerine uyanma: 

ölüm başlıklı bu aşama, kadın kahramanın kendini sorguladığı bölümdür. Kahraman 

bu aşamaya gelene kadar neler yaptığını değerlendirir. Murdock, bu duyguları şöyle 

açıklar: 

“Genellikle bu aşamada bir kadın kendisiyle uyumsuz hissetmeye başlar veya 

fiziksel bir hastalık veya kaza geçirebilir. Kendini sorgular, "Bütün bunlar ne 

için? Başarmak istediğim her şeyi başardım ve kendimi boşlukta hissediyorum. 

Neden bu içimi kemiren yalnızlık ve ıssızlık duygusuna sahibim? Neden bu 

ihanet duygusu? Neyi kaybettim?”66 

 

Sonuç olarak, bu sorularla içinde bir boşluk hisseder, çünkü dış dünyanın isteklerini 

yerine getirerek öz benliğinde dişil özelliklerinden kopmuştur ve erkek egemen 

sistemin normlarına göre hareket etmiştir. Yaşadığı bu değişimler onun birtakım 

duygularını yitirdiğinin bir göstergesidir. Ruhunda hissettiği bu tükenme, eksilme ve 

kuraklık hissi ölümü çağrıştırır, ölüm de onun ruhunun dişil olarak yeniden doğuşunu 

müjdeler. Bu aşama, kadın kahramanın yeni bir başlangıcının habercisidir ve 

kahramanın birey olma arayışının tamamlanacağını gösterir.  

Erginlenme ve Tanrıça Mertebesine Ulaşma: Murdock’un erginlenme ve 

tanrıça mertebesine ulaşma olarak tanımladığı bu aşama kadın kahramanın olgunlaşma 

aşaması olarak görülebilir. Murdock bu aşamayı şöyle tanımlar: 

                                                           
65 A.e., s. 6-7. 
66 A.e., s. 7. 



40 
 

“Yolculuğun bu bölümünde kadın inişe başlar. Kralların tahttan indirildiği, 

kendi kayıp parçalarını aradığı ve karanlık dişil tarafıyla buluştuğu, görünüşte 

bitmeyen bir dalgınlık, keder ve öfke dönemidir. Haftalar, aylar veya yıllar 

sürebilir ve birçokları için gönüllü bir izolasyon zamanını içerebilir – bu bir 

karanlık ve sessizlik zamanı ve bir kez daha derinden kendini dinleme sanatını 

öğrenme: yapmak yerine var olma dönemidir.”67 

 

Burada da çok açık bir şekilde görüldüğü gibi, kadın kahraman olgunlaşırken ruhunun 

karanlık tarafıyla yüzleşir, kendi içine kapanır ve inzivaya çekilir. Kahraman bir nevi 

bunalıma girer, hissettikleri için kendine öfkelenir, yaptıkları için kendini suçlar ve 

yalnızlaşır. Bu yüzleşme, içine kapanma ve inziva kadın kahramanın kendi ruhuyla 

birleşmesi ve bilgeleşmesi için gereklidir. Kadın kahraman adeta bir tanrıçaya 

dönüşür. Tanrıça mertebesine Ulaşma aşaması, kadın kahramanın daha önce terk ettiği 

dişil değerlerine ve rollerine olan arayışını ve yeniden onlarla bütünleşmesini 

sağlayacaktır.  

Dişile Duyulan Kaçınılmaz Özlem: Dişile duyulan kaçınılmaz özlem aşaması 

dönüşün başladığı bölümdür. Kadın kahraman bu aşamada, ilk aşamada ayrıldığı dişil 

rollerine yeniden kavuşmak ister. Kahraman bir önceki aşamada girdiği inzivadan 

yeniden doğarak çıkar. Aldığı kararlarla erginleşmiştir, kahraman artık önceden 

reddettiği dişil özellikleri yeniden benliğinin bir parçası olarak görmektedir. “İniş 

döneminden sonra kahramanımız, dişilden ayrılmasından dolayı oluşan anne/kız 

ayrılıkları yarasını yavaş yavaş iyileştirmeye başlar.”68 Kadın kahraman, kendi 

kendinin farkına varır, o aslında herkese ve her şeye hayat veren insandır.  Kadın hem 

kendi çocuklarını hem tüm toplumu doğuran, koruyan, kollayan, besleyen ve yetiştiren 

bir bireydir. Görmezden geldiği ve bastırdığı bu dişil özellikleriyle yeniden barışır ve 

hem kendini gerçekleştirmeye hem de toplumun içindeki yerini göstermeye 

başlamıştır.  

Anne/Kız Ayrılıklarını İyileştirme: Anne/Kız Ayrılıklarını İyileştirme olarak 

adlandırılan bu aşamada, kadın kahraman kendisinin doğasında var olan bu dişil 

özellikleri kabullenir ve onlarla uzlaşır. Bu kabullenme ve uzlaşı kadın kahramanın 

                                                           
67 A.e., s. 8. 
68 A.e., s. 9. 



41 
 

etrafındaki bir başka kadını kabullenmesi ve uzlaşması olarak da algılanabilir. Kadın 

kahramanın erille özdeşleşmesi yolculuğunu başlatan bir etken olsa da, onu yanlış ve 

geçici bir rahatlamaya yöneltmiştir ve içinde bir tamamlanmamışlık duygusu 

yaratmıştır. Karşılaştığı zorluklar ve engeller sonucunda kararlar almıştır. Bu kararlar 

da kadın kahramanın, kendi doğasını ve dişil özelliklerini kabul ederek kendi içinde 

var olan ayrılıkları düzeltip yaraları iyileştirmesidir. “Bununla birlikte, bedenini ve 

ruhunu beslemeye, duygularını, sezgilerini, cinselliğini, yaratıcılığını ve mizahını geri 

kazanmaya başladığında kadının kendi içinde bir iyileşme gerçekleşir.”69 Kahraman 

en derinindeki dişil özelliklerini canlandırarak bu yarasını iyileştirirse arayışını 

tamamlayabilir ve tam bir birey olabilir.   

Yaralanmış Erilliği İyileştirme: Yaralanmış erilliği iyileştirme denilen bu 

aşamada da, kadın kahraman benliğindeki dişil özelliklerle nasıl barıştıysa, eril 

özelliklerle de bütünleşir. Murdock’a göre, kadın kahraman, 

“Önce dişil benliğini kaybetmeye ve eril ile birleşmeye can atıyor ve bunu 

yaptıktan sonra bunun ne cevap ne de son olduğunu anlamaya başlıyor. Kadın 

kahraman, kahramanca macerası boyunca öğrendiklerini bir kenara atmamalı 

veya vazgeçmemeli, zor kazanılmış becerilerini ve başarılarını amaç olarak 

değil, tüm yolculuğun bir parçası olarak görmeyi öğrenmelidir.”70 

 

Bu nedenle, kadın kahramanın var olanı reddetmek yerine kabullenmesi, farklılıklarla 

birleşmesi ve sonuçta bir bütün oluşturması, kahramanın macerasını bir sona götürür. 

Erillik de dişilik gibi yaratıcı bir güçtür, her bireyin içinde ikisi de bulunur ve ikisinin 

de bireyin içinde eşit bir dengede olması gerekir. Bir başka deyişle, bu aşamada kadın 

kahraman içindeki eril tarafla barışır ve eril tarafın tıpkı dişil taraf gibi bütünün bir 

parçası olduğunu anlar.  

Erille Dişilin Birleşmesi: Erille dişilin birleşmesi olan bu son aşamada, kadın 

kahraman benliğinin hem dişil hem de eril tarafının olduğunu görür ve bunları içinde 

birleştirir ve bütünleştirir, çünkü “…kadını ya da erkeği betimleyen hiçbir sistem diğer 

cinse başvurmadan tamamlanmış olamaz.”71 Kadın kahramanın benliğinde 

                                                           
69 A.e., s. 9. 
70 A.e., s. 11. 
71 Cherry Gilchrist, Dokuzlar Çemberi, Çev. Şen Süer Kaya. İstanbul, Anahtar Kitaplar Yayınevi, 

1993, s. 17. 



42 
 

barındırdığı birbirine karşıt görünümlü bu iki kutup aslında onu bütünleyen, birey 

yapan ve kimliğine kavuşturan güçtür. Bununla birlikte, benliğin oluşumu için erille 

dişilin birleşmesi, basit anlamda iki farklı gücün bütünleşmesi değil de, bu iki özelliğin 

tek ve bütün haline dönüşmesidir. “Bu, dişil ve eril olanın kutsal evliliğidir –bir kadın 

gerçekten sadece başkalarının ihtiyaçlarına hizmet edebildiği zaman değil, aynı 

zamanda kendi ihtiyaçlarına da değer verebildiği ve bunlara cevap verebildiği zaman 

birey olur.”72 Böylelikle, kadın kahramanın macerası sonlanmış olur. Bununla birlikte, 

bu yolculuk yeniden başlayabilir ya da başka şekilde de devam edebilir. Kadın 

kahramanın yolculuğu, hem fiziksel hem de psikolojik olarak kadının kendini ve 

dünyayı keşfetmesidir, içinde ve doğasında bulunun zıtlıkların – eril/dişil, 

ölüm/doğum gibi – farkına varmasıdır ve bilincinde var olan ve bilinçdışında bastırdığı 

duygularla bütünleşmesidir. Son olarak, kadın kahramanın yolculuğu düz bir çizgide 

ilerlemez, bu yolculuk döngüsel olduğu için yeniden başlayabilir. Her yeni yolculuk 

kadın kahramanın kendini gerçekleştirme ve var oluşunu anlamlandırma çabasıdır. 

Kadın kahramanın çıktığı her yolculuk onu yeniden bir arayışa, başka türlü bir 

bireyleşmeye ve yeni bir kimlik edindirmeye yönlendirir.  

Maureen Murdock Kadın Kahramanın Yolculuğu şemasıyla kahraman 

kavramına bütünlüklü bir açıklama sunduğundan dolayı çok önemlidir. Murdock’tan 

önce kuramsallaşmış karakter incelemeleri ve kahraman çözümlemeleri eril bir bakış 

açısıyla yazıldığı için kahraman kadın olsa bile ona eril özellikler yükler, bu da kadın 

kahramanın gerçekliğini ve benliğini açıklamaya yeterli bir dayanak sunmaz. Oysa 

Murdock’un çözümlemesi kadın kahramanın da kendi doğasında ve kendi 

gerçekliğinde da kendini dönüştürme ve değiştirme imkânının olduğunu gözler önüne 

serer. Murdock bu yolculuğun amacını şöyle özetler, “Kadın kahramanın yolculuğu, 

sürekli bir gelişme, büyüme ve öğrenme döngüsüdür.“73 Murdock’un bu fikrine benzer 

şekilde, Frankel de şunları savunur, “Kadın Kahramanın yolculuğu, bir zekâ ve sezgi 

yoludur… Döngüsel mantığın, nezaketin, o kadar güçlü bir yaratıcılığın yoludur ki, 

dünya kendisini bir dilek olarak şekillendirir. Bu bir doğum ve sabır ya da sorumluluk 

                                                           
72 Maureen Murdock, The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for Wholeness, s. 11. 
73 A.e., s. 4.  



43 
 

yoludur, ama asla pasifliğin yolu değildir.” 74 Ayrıca, Murdock’un kişisel yaşam amacı 

da bu modele bir dayanak sunar, “Feminist olarak rolüm erkeklerle kendi dünyalarında 

rekabet etmek değil - bu çok kolay ve sonuçta verimsiz. Benim işim bir kadın olarak 

tamamen kendimi yaşamak, kendimin ve evrendeki yerimin tadını çıkarmak.”75 

Murdock’un bu kendi doğasını yaşama isteğinden yola çıkarak oluşturduğu kadın 

kahraman modeli, edebi yapıtlarda kendini gerçekleştirmek isteyen tüm kadın 

kahramanlara uyarlanabilir. Maureen Murdock’un bu çabası edebi çalışmalarda kadın 

sorunsalına dikkati de ayrıca çekmiştir ve bu alanın gelişmesine de katkıda 

bulunmuştur. Karşılaştırmalı edebiyat araştırmacısı Hans Bertens de edebiyatta dişil 

çalışmaların önemli olduğu görüşünü benimsemektedir.  

“Dişil edebi çalışmalar özellikle dişi temalara, türleri ve hatta üsluplara 

odaklandı, fakat bunların yanı sıra daha geniş dişil geleneklerin kökenlerine ve 

gelişimlerine eğildiler. Dişil bir edebi geleneğe yönelik bu araştırmanın dişil 

odağının genel olarak edebi çalışmalara bir hayli faydası dokundu.”76 

 

Bu ikinci bölümde, çalışmanın temelini oluşturan yöntemsel çerçeve hakkında 

kapsamlı bilgiler verilmiştir. Edebi eleştiride arketip, kahraman, kültür ve gelenek gibi 

konularını araştıran, bu konuda sorular soran ve yanıtlar arayan ve bir yapıtın edebi 

anlamını ortaya çıkarmak için mitolojik ve antropolojik açıklamalar yapan arketipçi 

eleştiri yönteminin esasları ve bu eleştirideki yaygın tartışmalar incelenmiştir.  Ayrıca, 

arketip ve kahraman açısından oluşturulan kavramsal ve kuramsal bilgiler de ortaya 

koyulmuştur. Bu bağlamda, bu bölümde arketipçi eleştiri yöntemi çalışmanın 

yöntemsel çerçevesini çizeceğinden ve bu konuda kimin, ne zaman, neyi ileri 

sürdüğünün ve hangi savları desteklediğinin bir özeti sunulmuştur.  Bu bölüm, söz 

konusu romanlardaki arketiplerin Carl Gustav Jung’un arketip kavramıyla ve Maureen 

Murdock’un kadın kahramanın yolculuğu kavramıyla çözümlenmesine ışık tutacaktır.  

Bu bölümde belirtilen yöntmsel açıklamalarla birlikte, bu çalışmaya dayanak 

oluşturacak arketipçi eleştiri yönteminin neden seçildiğini de belirtmek yerinde 

                                                           
74 Valerie Estelle Frankel, From Girl to Goddess: The Heroine's Journey Through Myth and 

Legends, North Carolina, McFarland&Company, Inc., 2010, s. 10. 
75 Maureen Murdock, The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for Wholeness A.e., s. 11. 
76 Hans Bertens, Edebi Teori, Çev. Abdurrahman Aydın, İstanbul, Sel Yayıncılık, 2020, s. 108. 



44 
 

olacaktır. Arketipçi eleştiri yöntemi edebiyat araştırmacıları tarafından çok tercih 

edilmese de hala güncelliğini koruyan bir yöntemdir. Özellikle, Margaret Atwood’un 

Damızlık Kızın Öyküsü’nde ve Ahitler romanlarında kullanılan İncil’le ilgili 

referanslar ve Bina Shah’ın O Uyumadan Önce romanında İncil’le ilgili referanslar 

kullanmasa da Atwood’un kullanımını benimsemesi bu yöntemin bu çalışmada 

kullanılmasını zorunlu kılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



45 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KURAMSAL ÇERÇEVE - VARYASYON KURAMI 

Varyasyon kuramı, son yıllarda karşılaştırmalı edebiyat alanında çalışan 

komparatistlerin odak noktası haline gelmiştir. Varyasyon kuramının tanımını, 

özelliklerini ve türlerini açıklamadan önce karşılaştırmalı edebiyat biliminde 

kullanılan yöntemler ve bu yöntemleri benimseyen ekoller hakkında bilgi vermek 

yerinde olacaktır, çünkü bu ekoller varyasyon kuramının ortaya atılmasına sebep 

olmuş ve dolayısıyla bu kuramın varlığı karşılaştırmalı edebiyat biliminin kuramsal 

açıdan da gelişmesine büyük katkı sağlamıştır.  

Çalışmanın bu üçüncü bölümünde, varyasyon kuramının karşılaştırmalı 

edebiyat bilimindeki yeri ve önemi, varyasyon kuramının tanımı ve başlıca özellikleri 

ile edebi metinlerin karşılaştırılmasında kullanılan varyasyon türleri tartışılacaktır. 

Sonuç olarak, bu kuram ışığı altında distopya edebiyatını temsil eden farklı romanlarda 

arketip ve kahraman kavramlarında bir değişimin dönüşümün ya da varyasyonun 

varlığına dair izler aranacağından varyasyon kuramının özellikleri önem taşımaktadır.  

3.1. Karşılaştırmalı Edebiyat Biliminde Ekoller ve Yöntemler  

Karşılaştırmalı edebiyat hem ulusal hem de uluslararası anlamda farklı dilde, 

farklı türde ve/veya farklı tarihi dönemde yazılmış edebi eserlerin incelendiği 

disiplinlerarası bir bilim ve sanat dalıdır. Karşılaştırmalı edebiyat geçmişten 

günümüze güncelliğini koruyan çok önemli bir kavramdır. Pek çok yazın ve düşün 

insanının üzerine kafa yorduğu bir alandır. Ancak,  karşılaştırmalı edebiyat 

bilimindeki kuramsal bilginin sınırlı ve yetersiz oluşu, edebiyat araştırmacılarının 

komparatistik incelemelerinde daha kapsamlı ve kuramsal zemin bir 

oluşturamamasına neden olmaktadır. Karşılaştırmalı edebiyat biliminde bilinen 

başlıca ilke, iki eser arasındaki benzerlikleri, ortaklıkları, aynılıkları ya da 

paralellikleri ortaya çıkarmaktır. Karşılaştırmalı edebiyat profesörü Gürsel Aytaç’ın 

da dediği gibi, “Komparatistik çalışmaları en yaygın şekliyle “ortak konu” ve “motif” 

ağırlıklı yapılır.”77 Karşılaştırmalı edebiyat biliminde, karşılaştırmaya konu olan 

                                                           
77 Gürsel Aytaç, Karşılaştırmalı Edebiyat Bilimi, İstanbul, Say Yayınları, 2013, s. 99. 



46 
 

eserlerdeki konu, tema, karakter, yer ve zaman gibi unsurların benzerliği ve ortaklığı 

ile bu eserlerdeki motif, sembol, imge ve durumların aynılığı ve paralelliği üzerinden 

mukayeseli bir inceleme söz konusudur. 

Karşılaştırmalı edebiyat biliminde kullanılan başlıca iki yöntem vardır: Etki 

araştırması ve analoji araştırması. Bu iki yöntem de iki ekol tarafından temsil edilir. 

Etki araştırmaları Fransız ekolünün, analoji araştırmaları da Amerikan ekolünün 

geliştirdiği yöntemlerdir. Karşılaştırmaya konu edilen eserlerde etkilenme yoluyla ya 

da analojiler yoluyla benzerliklerin araştırması yapılır. Hüseyin Arak’ın da belirttiği 

gibi,  

“Günümüzde Amerikan ekolü ve Fransız ekolü alanın iki önemli anlayışını 

temsil etmektedir.  Amerikan ekolü daha çok estetiğe öne çıkarırken Fransız 

ekolü toplum ve ulusal edebiyatı ele alır. Karşılaştırmalı edebiyatın başlıca 

amaçları arasında başka kültürleri incelemek, yakından tanımak ve karşılıklı 

toplumsal iletişimi sağlamak gelmektedir. Her ne kadar kültürler arasında 

farklılıklar olsa da pek çok ortak veya benzer yön bulunmaktadır.”78  

 

Burada da görüldüğü gibi karşılaştırmadaki genel eğilim ve ortak amaç benzerlikleri 

bulmak üzerinedir. 

3.1.1. Fransız Ekolü  

Fransız Ekolü, edebiyat tarihindeki etki ya da etkilenme yoluyla yapılan 

karşılaştırmaların araştırmasını yapar.  Bir eserin ya da yazarın başka bir esere ya da 

yazara olan etkisini konu edinir. Bir eserin mutlaka başka bir eserden etkilendiğini 

savunur, bir eseri öncülleri olduğu gibi ardılları da olacaktır. “Hakikaten, bir eser 

nadiren münferittir.  Bir tablo gibi bir heykel veya bir sonat gibi bir kitap da muharriri 

farkında olsun olmasın bir seriye dâhildir. Bu eserin, selefleri olduğu gibi halefleri de 

olacaktır.” 79 Bu ekoldeki araştırmacılar, edebi eserlerin karşılaştırılmasında pozitivist 

ve ampirik olmaya özen gösterirler, bu yüzden karşılaştırma daha bilimsel niteliktedir 

ve katı kuralları vardır. Farklı disiplinler de araştırmaya dâhil edildiği için edebilik 

                                                           
78 Hüseyin Arak, Karşılaştırmalı Edebiyat Bilimi: Komparatistin El Kitabı, Ankara, Hacettepe 

Yayıncılık & Kitapçılık, 2012, s. 67. 
79 Paul Van Tieghem, Mukayeseli Edebiyat: La Littérature Comparée, Çev. Yusuf Şerif Kılıçel, 

İstanbul, Büyüyenay Yayınları, 2017, s. 27. 



47 
 

ikinci plana itilmiştir. Bu ekole yapılan en büyük eleştirilerden biri de, karşılaşmaya 

konu olan eserlerde Fransız Edebiyatının üstünlüğünün vurgulanmasıdır, bu yüzden 

edebiyat eleştirmenleri bu ekolün milliyetçi bir görüşe sahip olduğunu savunur. 

Karşılaştırmalı edebiyat araştırmacısı Kâmil Aydın da bu görüştedir, “Fransız ekolü 

bağlamında 19. yüzyılda yapılan araştırmalar genellikle bir kültürün ve özellikle 

Fransız kültürünün bir diğer kültüre olan üstünlüğünün değerlendirilmesi biçiminde 

algılanmaktadır.” 80 Bunun yanı sıra, bu ekolde edebiyatta etki ve etkilenme yoluyla 

sadece benzeşmelerden bahsedilmiştir, farklılıklara yer verilmemektedir.  

3.1.2. Amerikan Ekolü  

Amerikan Ekolü ise, edebiyat tarihindeki analojiler yoluyla yapılan 

karşılaştırmaların araştırmasını yapar. Bir eserin ya da yazarın başka bir eserle ya da 

yazarla nasıl benzeştiğini araştırır. Fransız ekolüne karşı gelişmiştir. Edebi bir eserin, 

diğer bütün eserlerden ve disiplinlerden bağımsız bir ürün olduğunu ve başat bir sanat 

eseri olduğunu savunmuştur. Bu nedenle, edebîlik ilkesi önemlidir. Bu yöntemde 

araştırmacılar, edebi yapıtların karşılaştırılmasında etik ve entelektüel olmaya özen 

gösterirler. Bilimsellik ilkesi ikinci plana atılmıştır, daha sanatsal yorumlamalara ve 

estetik değerlendirmelere yer verilmiştir. Bu ekol de Fransız ekolü gibi eleştirilmiştir, 

yapılan karşılaştırmalı incelemelere batılı eserler konu edilir, bu yüzden bu durum 

karşılaştırmalı edebiyat biliminin evrensellik ilkesiyle çelişmektedir. Ayrıca, 

edebiyatta analojiler yoluyla bir ortaklık ya da aynılık üzerine yoğunlaşılır, 

farklılıklardan bahsedilmez.  Varyasyon kuramının Türkçede uygulayıcısı olarak 

bilinen karşılaştırmalı edebiyat araştırmacıları Veysel Lidar ve Hande Altar Lidar da 

Amerikan ekolünün özelliklerini şu şekilde özetlerler, 

Genel olarak karşılaştırmalı edebiyatın Amerikan ekolünün, Fransız ekolünün 

kanıtlanabilir etki araştırması kalıplarına bir eleştiri olarak ortaya çıktığı 

söylenebilir. Amerikan ekolünün Fransız ekolüne yönelik eleştirilerini, etki 

araştırmalarının alanı kısırlaştırdığı düşüncesi ve karşılaştırmalı edebiyatın 

bilimsellik adına amacından uzaklaştırılması olarak özetlemek mümkündür. 

Ayrıca Amerikan ekolüne göre karşılaştırmalı edebiyatın ilgi alanı edebiyatla 

sınırlandırılmalıdır. Bu doğrultuda Amerikan ekolü karşılaştırmalı edebiyat 

çalışmalarının odağında herhangi bir üstün ulusun yer almaması ve 

                                                           
80 Kȃmil Aydın, Karşılaştırmalı Edebiyat: Günümüz Postmodern Bağlamda Algılanışı, İstanbul, 

Birey Yayıncılık, 1999, s. 105-106. 



48 
 

çalışmaların bilimsellik olgusundan çok edebîlik üzerinden yapılmasını 

önceler.81  

 

Bu iki ekolün yanı sıra, karşılaştırmalı edebiyat biliminde karşılaştırmaya 

referans olabilecek üçüncü bir yöntem daha geliştirilmiştir. Bu yöntem, Çinli edebiyat 

araştırmacısı Shunqing Cao tarafından ortaya atılan varyasyon kuramıdır. Fransız 

ekolü Avrupa temalı bir yöntemdir, Amerikan ekolü sınırları biraz daha geliştirerek 

daha batı temalı bir yöntem oluşturmuştur. Cao, varyasyon kuramıyla karşılaştırmalı 

edebiyat biliminin yöntemini, sınırlarını daha da geliştirerek evrensel temalı bir 

yöntem haline getirmiştir.  

3.2. Varyasyon Kuramının Ortaya Çıkmasındaki Etmenler  

Varyasyon kuramının oluşumunda bazı nedenler söz konusudur. Bunlardan en 

önemlisi, Fransız ve Amerikan ekollerinin yöntemlerinin ve uygulamalarının yetersiz 

ve sınırlı oluşudur, çünkü bu ekollerin ilkeleri doğrultusunda karşılaştırmalı edebiyat 

araştırmaları bir benzeşme, aynılık ya da ortaklık tartışmasına dönüşmüş durumdadır 

ve edebi eserler arasındaki farklılıklar, ayrılıklar ve varyasyonlar göz ardı 

edilmektedir. Karşılaştırmada ortaklıkların benimsenip, farklılıklara değinilmemesine 

Jale Parla şöyle bir eleştiri getirmektedir, “Bu edebiyatların ortak noktalarını 

vurgularsanız farklılıkları bastıran indirgemeci, evrensel bir model uyguluyor olmakla,  

dünyadaki insanların aslında birbirine benzediğini savunan eski hümanist düşünceyi 

benimsemekle suçlanırsınız.” 82 Bu kuramın ortaya atılmasındaki bir başka nedense, 

postmodernizm ve yapısökümcülük gibi yeni gelişen felsefi ve edebi akımlar ile 

küreselleşme ve evrenselleşme gibi sosyal ve kültürel dinamiklerin ulusal ve 

uluslararası edebiyatta yarattığı etkileşimler ve değişimlerdir. Bu gelişmeleri, Barış 

Özkul şöyle yorumluyor: 

“Karşılaştırmalı edebiyatın yıldızının parladığı 20. yüzyılın ikinci yarısı ise bir 

yandan küreselleşmenin etkisiyle ulus devletlerin varlık nedeninin ortadan 

kalktığı öte yandan imparatorlukların geri çekilmesiyle yeni kolonyal ulusların 

ve kimliklerin meydana çıktığı oldukça karmaşık ve paradoksal bir süreçtir. 19. 

                                                           
81 Veysel Lidar, Hande Altar Lidar, “Karşılaştırmalı Edebiyat Biliminde Yeni Bir Yaklaşım: Varyasyon 

Kuramı,” Avrasya Uluslararası Araştırmalar Dergisi, Cilt: 8, Sayı: 21, 2020, s. 304. 
82 Jale Parla, “Kuruluşundan Bugüne Karşılaştırmalı Edebiyat,” Kitaplık: Aylık Edebiyat Dergisi, 

Sayı:115, 2008, s. 41. 



49 
 

yüzyılda karşılaştıracak edebiyat sayısı beş iken 20. yüzyılda beş yüze 

çıkmıştır.” 83 

 

Buradan hareketle denilebilir ki, 20. yüzyılda değişen eğilimlerle yeni edebiyatların 

ortaya çıkması, bu edebiyatların karşılaştırılmasında uygulanacak yöntemlerin 

yetersizliğini su yüzüne çıkarmıştır. Cao ve Song da son yıllarda akademik çevrelerde 

farklılığın incelendiğini ve bu eğilimin kaçınılmaz olarak karşılaştırmalı edebiyat 

biliminde de varyasyon kuramına denk geldiğini belirtmişlerdir: “Çağdaş akademik 

çevrelerin çığır açıcı özelliği haline gelen farklılıklara son yıllarda artan bir ilgi 

gösterildi. Dolayısıyla Karşılaştırmalı Edebiyatın Varyasyon Kuramı'nı edebiyat 

dünyasına tanıştırması dünyadaki bu akademik akımla örtüşmektedir.” 84  

3.3. Varyasyon Kuramının Tanımı ve Özellikleri  

Çinli edebiyat araştırmacısı Shunqing Cao tarafından ortaya atılan varyasyon 

kuramı, karşılaştırmalı edebiyat biliminde yeni uygulanmaya başlanan ve oldukça da 

ilgi çeken bir kuram haline gelmiştir. Varyasyon kuramının bundan önceki ekollere 

karşı bir tutumu yoktur, ancak sadece karşılaştırmalı edebiyat biliminde etki ve 

analojiler yoluyla edebiyat eserleri arasındaki benzeşmelerin ortaya çıkarılmasını 

yetersiz bulur, edebiyat eserleri arasındaki farklılıkların da incelenmesi gerektiğini 

savunur.  

“Edebi varyasyon, hem yerli edebiyatta hem de dünya edebiyatında uzun 

süredir var olmuştur, ancak varyasyon çalışmasını ilk kez sistemleştiren ve 

Karşılaştırmalı Edebiyat araştırmaları için bir rehbere dönüştüren Varyasyon 

Kuramıdır.”85  

 

Bu açıdan, varyasyon kuramı hem bir soruna işaret eder, hem de o sorunun çözümü 

noktasında bir öneride bulunur. Varyasyon kuramının esasını oluşturan temel ilke, 

edebiyat eserleri arasındaki benzeşmeler kadar farklılıkların da vurgulanmasıdır. Buna 

                                                           
83 Barış Özkul, “Karşılaştırırken: Farklar mı, Benzerlikler mi?,” Notos: İki Aylık Edebiyat Dergisi, 

Sayı:73, İstanbul, Notos Kitap Yayıncılık, 2018, s. 47. 
84 Shunqing Cao, Shi Song, “The Variation Theory of Comparative Literature and the Cross-Civilization 

Studies,” Comparative Literature: East & West, 14:1, 2011, s. 5, DOI:10.1080/25723618.2011.1201 

5564. 
85 Shunqing Cao, Peina Zhuang, “On Research and Application of Variation Theory of Comparative 

Literature in China,” Cross-Cultural Communication, Vol. 10, No. 4, 2014, s. 51, DOI:10.3968/4805. 



50 
 

gerekçe olarak da, yirminci yüzyılda gelişen postmodernizm, yapısöküm ve 

küreselleşme gibi akımların edebiyata da etki ettiğini düşünülür. Bunların yanı sıra, 

varyasyon kuramı ulusal değil uluslararası olmayı hedefler ve Avrupa ya da batı 

merkezli değil sınırlar ötesi olmayı benimser, dolayısıyla sadece batıda yazılan 

edebiyat eserlerin değil doğuda yazılan edebiyat eserlerinin de karşılaştırmaya konu 

edilmesi gerektiğini destekler. Varyasyon kuramı, sadece homojen yani tektürün, 

aynılığın varlığı üzerinden bir tartışma yürütmez, heterojen yani çoktürlülüğün, 

farklılığın da sözcülüğünü yapar.  

3.4. Varyasyon Kuramının Türleri 

Varyasyon kuramında, edebiyat eserleri arasındaki benzerlikler, ortaklıklar, 

aynılıklar inceleme konusudur, ama bu incelemelerde asıl kapsam edebiyat eserleri 

arasındaki varyasyonlar, farklılıklar ve ayrıksılıklardır. Bu kurama göre dört tür 

varyasyon olduğu düşünülebilir ve edebiyat eserleri bu dört temel varyasyon dâhilinde 

incelenebilir. Sandra Bermann’ın da bu varyasyon türlerine işaret eden bir açıklaması 

mevcuttur, “Karşılaştırmalı edebiyat ve dünya edebiyatıyla beraber edebiyatı metinler 

arası, diller arası, tarihler arası, disiplinler arası okumanın zorunlu olduğunu görmeye 

başladık.”86 . Varyasyon kuramında, dört farklı türde varyasyon olduğu iddia edilir: 

uluslararası varyasyon, diller arası varyasyon, kültürler arası varyasyon ve 

Medeniyetler arası varyasyon. 

Uluslararası varyasyon, ulusal edebiyat eserlerinin birbirleriyle olan 

etkileşimleri ve ilişkileri üzerine yoğunlaşır. Her edebiyat eseri yazıldığı yerin sosyal, 

ekonomik, kültürel ve iletişimsel unsurlarından etkilenir ve her eser biçim ve biçem 

açısından da belirli özelliklere ve geleneklere sahiptir. Ulusal bir edebiyatın, başka bir 

ulusal edebiyatla iletişime geçmesi varyasyonların oluşmasına neden olacaktır. Cao ve 

Han bu varyasyonu şu şekilde açıklamaktadır, “Bir edebiyat başka bir ulusa 

yayıldığında, alıcı ülkedeki edebiyatla kesinlikle iletişim kuracaktır ve değişim 

                                                           
86 Bermann, Sandra: “Karşılaştırmalı Edebiyat ve Dünya Edebiyatı,” Notos İki Aylık Edebiyat Dergisi, 

Sayı:73, İstanbul, Notos Kitap Yayıncılık, 2018, s. 27. 



51 
 

sürecinde birbirlerini etkileyebilirler.”87 Ulusların edebiyatları arasındaki iletişim 

farklılıklarının karşılaştırması uluslararası varyasyonun konusudur. 

Diller arası varyasyon, edebiyat eserlerinin çevirisinden dolayı ortaya çıkan 

dilbilimsel farklılıkları inceler. Her edebiyat eseri, bir bağlam dâhilinde belirli dilsel 

ve işlevsel kurallar gözetilerek, gönderici tarafından alıcıya sunulur. Çeviri, farklı 

dillerin ve kültürlerin birbiriyle iletişimidir. Çeviri, hem dilsel hem de kültürel bir 

aktarımdır. Bir edebiyat eserinin bir dilden başka bir dile aktarımı çevirmen sayesinde 

olur. Ancak, bir çevirmen tarafından gerçekleştirilen bir çeviri sürecinde, bir başka 

deyişle bir kaynak metnin bir hedef metne aktarımı sürecinde bazı varyasyonların 

oluşumu söz konusudur. “Çevirmen veya okuyucu, bilinçli veya bilinçsiz olarak hedef 

dilin normları ve hedef okuyucunun okuma alışkanlıkları tarafından sınırlandırılmalı 

ve bu da varyasyonlara yol açmaktadır.”88 Çeviri, kültürel ve dilsel farklılıklardan 

dolayı, işlevsel hatalara, yanlış anlamalara ve anlamsal sapmalarına sebebiyet 

verebilir. “Bu, dil aktarımında bilgi kaybı durumudur. Dilsel çeşitlilik genellikle 

kültürel çeşitlilikle ile iç içedir.”89 İşte çeviri sürecindeki bu sorunların incelenmesi 

diller arası varyasyonun varlığına işaret eder ve varyasyon kuramının konularından 

birini oluşturur.  

Kültürler arası varyasyon, farklı kültürlerde yazılmış edebiyat metinlerinin 

iletişiminden kaynaklanan varyasyonu inceler. “Kültürlerarası varyasyon, dilsel 

düzeyi aşar. Varyasyonun altında yatan nedenleri ve içsel işleyişi araştırır. Kültürel 

filtreleme ve kültürel yanlış okuma, ilgili iki ana faktördür.”90 Kültürel filtreleme, bazı 

kültürel unsurların başka bir kültürdeki seçilimi,  kullanımı, değişimini, dönüşümü, 

farklılaşması ve o kültüre nüfuz etmesi demektir. “Yerel bağlamda alıcılar, orijinal 

bilgiyi seçme, filtreleme ve dönüştürme eğilimindedir, bu da varyasyona yol açar.”91 

Kültürel yanlış okuma ise, kültürler arası iletişim ve aktarım sırasında mesajın ve 

işlevin anlaşılamamasıdır. “İki farklı kültür arasındaki edebi iletişimde kültürel 

filtrelemenin işe yaradığı ve kültürel filtreleme ve kültürel çeşitlilik yoluyla iki 

                                                           
87 Shunqing Cao, Zhoukun Han, “The Theoretical Basis and Framework of Variation Theory,” 

CLCWeb: Comparative Literature and Culture, 19.5, 2017, s.3. 
88 A.e., s. 4. 
89 A.e., s. 5. 
90 A.e., s. 5. 
91 A.e., s. 5. 



52 
 

kültürün karşılaştırılamaz bölümlerinin ve ayırt edici özelliklerinin vurgulandığı 

açıktır.”92 Kültürel filtreleme kültürler arası iletişimin olmazsa olmasıdır ve edebi 

metinlerin yanlış aktarımı ve yorumlanması farklı kültürler söz konusu olduğunda 

genel geçer bir olaydır. “Kültürlerarası iletişimde kültürel filtreleme vardır ve edebi 

yanlış okuma, farklı kültürler arasındaki edebi dolaşımda evrensel bir olgudur.”93 Bu 

da, varyasyon kuramında kültürler arası var olan bu varyasyonların incelenmesini 

gerekli kılmaktadır.  

Medeniyetler arası varyasyon, değişik medeniyetler tarafından temsil edilen 

edebiyat eserlerindeki farklılıkları inceler. Yirminci yüzyılda gelişen medeniyetler 

çatışması, çok kültürlülük ve küreselleşme gibi akımlar dünyadaki tüm toplumları 

farklı şekilde etkileyerek, kültürel kimlikleri yeni baştan tanımlamış ve kültürel 

gruplaşmaların sınırını yeniden belirlemiştir. Medeniyetler arasındaki bu köklü 

değişimler ve farklılıklar da edebiyat eserlerinde bir varyasyona işaret etmektedir. 

“Medeniyetler arasındaki fark o kadar büyüktür ki, diğer medeniyetlerde dil, imge, 

alımlama vb. hususlarda kesinlikle varyasyonlar olacaktır. Açıktır ki, pozitif 

çalışmalarda edebi dolaşımda varyasyon vardır. Ayrıca, teorinin edebi açıklamasında 

da vardır.”94 Medeniyetler arası varyasyon da bu farklılıklardan doğan varyasyonun 

özüne inerek, bunun nedenlerini araştırır. 

Karşılaştırmalı edebiyat tarihinde, edebiyat yapıtlarını karşılaştırmasında 

benimsenen etkiler ya da analojiler yoluyla yapılan ortaklık ve benzeşme çalışmaları, 

varyasyon kuramının varlığıyla yeni bir yola girmiştir. Bu kuram sayesinde, 

komparatistik çalışmalarda benzerlikler kadar farklılıkların da vurgulanması ve aynı 

zamanda bu farklılıkların nedeninin de gerekçelendirilmesi sağlanmıştır. Bu nedenle, 

Bu üçüncü bölümde, varyasyon kuramı başlığı altında, kuramın temel tanımına, 

başlıca özelliklerine ve türlerine yer verilmiştir. Bütün bu açıklamalar, Karşılaştırmalı 

Edebiyat Biliminin yeni kuramlarla gelişimini sürdürmeye devam ettiğini 

göstermektedir. Varyasyon kuramı da, eleştiri geleneğinin çeşitlenerek 

karşılaştırmanın daha sağlam bir kuramsal zemine oturmasına katkı sağlamıştır. Bu 

                                                           
92 A.e., s. 5. 
93 A.e., s. 6. 
94 A.e., s. 7. 



53 
 

nedenler, bu kuram ışığında, batı edebiyatının temsilcilerinden olan Margaret 

Atwood’un yazmış olduğu Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler romanları ile doğu 

edebiyatının bir temsilcisi olan Bina Shah’ın yazmış olduğu O Uyumadan Önce 

romanlarının arketip ve kahraman kavramı açısından benzerliklerin ve farklılıkların 

karşılaştırılmasına zemin hazırlanmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



54 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

DİSTOPYA EDEBİYATINDA ARKETİPLER VE KADIN 

KAHRAMANIN YOLCULUĞU 

Birinci, ikinci ve üçüncü bölümde, çalışmanın kavramsal, yöntemsel ve 

kuramsal çerçevesiyle ilgili kapsamlı bilgiler verilmiştir. Bu bağlamda, distopya 

edebiyatının genel özellikleri, arketipçi eleştiri yönteminin esasları ile varyasyon 

kuramının ilkeleri açıklanmıştır. Bu bölümler çalışmanın arka planını oluşturup, 

çalışmaya bir temel oluşturacaktır. Çalışmaya konu olan yapıtlar, –Margaret 

Atwood’un Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler romanları ile Bina Shah’ın O Uyumadan 

Önce romanı– bu kavram, yöntem ve kuram doğrultusunda çözümlenecektir. 

Çalışmanın bu dördüncü bölümünde, ilk olarak Damızlık Kızın Öyküsü, Ahitler ve O 

Uyumadan Önce romanlarının distopya edebiyatı bağlamında değerlendirilecek, 

arketipçi eleştiri yöntemiyle bu romanlardaki arketiplerin çözümlemesine yer 

verilecek ve bu romanlardaki Fredinki, Daisy ve Sabine karakterleri Maureen 

Murdock’un Kadın Kahramanın Yolculuğu şemasıyla analiz edilecektir. Bununla 

birlikte, bu romanların hem benzerliklerini hem de farklılıklarını içeren bir 

karşılaştırma da sunulacaktır. Bu analizlere ve karşılaştırmaya yer vermeden önce 

romanların içeriğiyle ilgili kısa ve genel açıklamalar sunmak yerinde olacaktır.  

İncelemeye konu olacak ilk yapıt olan Damızlık Kızın Öyküsü Margaret 

Atwood tarafından 1985 yılında yazılmıştır. Roman Fredinki karakteri etrafında döner 

ve olaylar Fredinki’nin ağzından anlatılır. Hikâye yakın bir gelecekte, bugünün 

Amerika Birleşik Devletleri’nin bulunduğu yerde muhafazakâr Gilead rejimi 

iktidarlığında geçer. Bu dünyada yaşam pratikleri günümüzden oldukça farklıdır: 

Devlet bireyleri, kadınları ve çocukları kendi istekleri doğrultusunda baskı altında 

tutmaktadır, insanların özgürlükleri ellerinden alınmıştır, kadınlar yönetici elit bir 

sınıfa hizmet etmesi için sömürülmektedir, dil bir güç unsuru yaratmak için 

kullanılmaktadır. Damızlık Kızın Öyküsü romanında Fredinki karakteri (Offred, 

Komutan Fred’e ait olduğu için bu adla anılıyor), Gilead Cumhuriyeti’nde Komutan 

Fred ve karısı Serena Joy için çocuk doğurması için köleleştirilmiş hem damızlık hem 

de hizmetçi bir kadındır. Bunun nedeni, Gilead dünyasında doğum oranı azalmıştır ve 



55 
 

pek çok etken yüzünden kısırlık ortaya çıkmıştır. Fredinki doğurganlığını yitirmemiş 

ve çocuk doğurması için kullanılan kadınlardan birisidir. Fredinki’den hizmet için 

sunulduğu evdeki komutanın ve eşinin tüm isteklerine itaat etmesi ve onların düzenli 

tecavüzüne boyun eğmesi beklenir. Bunun yanı sıra, romandaki tüm kadın karakterler 

–buna komutan eşleri de dâhil- erkek egemen düzenin kurallarına uymak zorundadır. 

Damızlık Kızın Öyküsü, Fredinki karakterinin böylesi bir dünya düzenindeki yaşamını 

betimler. 

İncelenecek ikinci yapıt, Ahitler romanı Margaret Atwood tarafından 2019 

yılında tamamlamıştır. Roman Daisy karakteri etrafında şekillenir ve romanın 

yardımcı karakterleri ise Lydia Teyze ve Agnes’tir. Ahitler, Damızlık Kızın 

Öyküsü’nün devam kitabıdır. Hikâye bugünün Amerika Birleşik Devletleri’nin 

bulunduğu yerdeki Gilead rejiminin yıkılışını ile karakterlerin kurtuluş yeri olan 

özgürlükler ülkesi Kanada’ya kaçışını konu edinir. Bu özgürlük mücadelesi de Daisy, 

Lydia Teyze ve Agnes karakterlerinin kaleminden çıkan elyazmaları aracılığıyla 

anlatılır. Bu romanda da, baskıcı ve muhafazakâr Gilead Cumhuriyeti’nin topluma ve 

kadına olan despot uygulamaları devam etmektedir. Lydia Teyze rejimin nasıl 

kurulduğuna ve nasıl çürüdüğüne dair tüm detayları anlatır, aynı zamanda rejime karşı 

başlatılan isyan hareketinin tüm kadın karakterlerle –teyzeler, damızlık kızlar, onların 

kızları- nasıl geliştiğini açıklar. Özgürlük mücadelesinde Lydia Teyze’yle birlikte 

diğer iki karakterin de etkisi büyüktür: Bunlardan biri Daisy’dir -Gilead rejiminden 

daha önce kaçırılan Daisy bebektir bu ve rejimden kurtuluşun bir simgesi haline 

dönüşmüştür-, diğeri ise Daisy’ün kız kardeşi olan ve Gilead rejiminde büyüyen kız 

kardeşi Agnes’dir. Bu iki kız kardeş de duvarı aşarak Gilead Cumhuriyeti’nin tarihin 

derinliklerine gömülmesini sağlarlar. Aslında Damızlık Kızın Öyküsü romanının 

sonunda Gilead Rejimi yıkılmıştır ama romanın sonu açık uçlu olarak bırakılmıştır. 

Fredinki karakterinin macerasının nasıl sonlandığı ve ona ne olduğunu okuyucu 

öğrenemez. Bu bakımdan Ahitler, Damızlık Kızın Öyküsü’nde yer alan boşlukları 

doldurmak ve okuyucunun aklında kalmış sorulara yanıtlar aramak için yazıldığı da 

düşünülebilir, çünkü Ahitler’de bu maceranın nasıl sonlandığı ve karakterlerin hangi 

aşamalardan geçtiği detaylıca anlatılmaktadır. 



56 
 

İncelenecek üçüncü ve son yapıt olan O Uyumadan Önce romanı Bina Shah 

tarafından 2018 yılında yazılmıştır. Roman Sabine karakteri etrafında şekillenir ve bu 

kahramanın yaşadıkları hem kendi ağzından hem de romanın diğer karakterleri olan 

değişik anlatıcılar yoluyla okura anlatılır. Hikâye Güney Batı Asya’nın başkenti olan 

Yeşil Şehir’de geçmektedir. Hükümet, halkı kontrol altında tutmak için terörü ve 

teknoloji kullanmaktadır, kadınların tüm yaşamsal haklarını zorla ellerinden alınmıştır 

ve insanlar üzerinde çok çeşitli baskı, şiddet ve cezalandırma tekniklerini 

uygulanmaktadır. Romandaki bu dünyanın oluşumunda üç olay etkili olmuştur: 

öncelikle, yirmi birinci yüzyılın ortalarında Güney Asya’da şiddetli bir iklim 

değişikliği yaşanmış ve bu iklim değişikliği hem doğuya hem de batıya yayılarak o 

bölgelerdeki insanların yaşamını ve doğayı büyük ölçüde etkilemiştir. Bunun 

ardından, yaşanan bu olaylar o bölgelerdeki tüm devletlerin ekonomik istikrarını 

bozmuş ve uluslararası ticaret durma noktasına gelmiştir. En son olarak yaşanan bu 

iklim değişikliği ve ekonomik buhran, sosyal bir karışıklığa yol açmış, ülkedeki genç 

erkekler vahşi suçlar –yıkım, saldırı, tecavüz– işleyerek kadınların ölmesine ve ülke 

çapında kadın nüfusunun azalmasına neden olmuşlardır. İnsan soyu bir tükenmeyle 

karşı karşıyadır. Bunun önüne geçmek için, hayatta kalan kadınlar çabucak ve çok 

sayıda çocuk sahibi olmak için birden fazla erkeğin eşi olmak zorundadır. Ancak, bu 

oluşturulan düzene ve yeni geleneğe karşı çıkan kadınlar da vardır. Sabine de bu 

dünyada hayatta kalmaya çalışan kadınlardan birisidir. 

Bu açıklamalar sonucunda, bu bölümde dört alt başlık ele alınacaktır ve sonuç 

olarak analizlerden sonra romanlar arasındaki benzerliklerin ve farklılıkların 

varyasyon kuramı bağlamında karşılaştırılmasının da temeli oluşturulmuş olacaktır. 

İlk olarak, Damızlık Kızın Öyküsü romanının distopya edebiyatı açısından incelemesi 

sunulacaktır. Ayrıca, Margaret Atwood’un bu romanında arketipleri nasıl kullandığı 

ele alınacak ve romanın kahramanı olan Fredinki’nin yolculuğu çözümlenecektir. 

İkinci olarak, Ahitler romanının distopya edebiyatındaki yeri ve önemi tartışılacaktır. 

Bunun yanı sıra, Margaret Atwood’un bu romanında kullandığı arketipler de analiz 

edilecek ve romanın kahramanı olan Daisy’nin yolculuğu incelenecektir. Üçüncü 

olarak da, Bina Shah’ın O Uyumadan Önce romanının da distopya edebiyatına olan 

katkısı vurgulanacaktır. Bununla birlikte, Atwood gibi Bina Shah’ın da bu romanında 



57 
 

arketipleri nasıl kullandığı sorgulanacak ve romanın başkahramanı olan Sabine’nin 

yolculuğu analiz edilecektir. Sonuç olarak, benzerlikler ve farklılıklar bağlamında bir 

tartışmayla, distopya edebiyatının temsilcisi olan bu romanlardaki arketip kavramı ve 

kahramanın yolculuğu anlayışında nasıl bir gelişim, değişim ya da dönüşüm olduğu 

ortaya çıkarılacaktır.  

4.1. Damızlık Kızın Öyküsü  

Margaret Atwood’un başyapıtı olarak kabul edilen Damızlık Kızın Öyküsü adlı 

roman korkulu bir geleceği tasvir ettiği gibi gündemdeki gerçekliklere karşı bir 

eleştiriyi de içinde barındırır. Bir başka deyişle, roman hem yapısı hem de içeriği 

açısından erkek egemen toplum geleneğinde ve baskıcı bir rejimde var olan 

uygulamalara dikkat çeker ve bunlara karşı uyarıda bulunur. Bu bakımdan Damızlık 

Kızın Öyküsü, edebiyat tarihi içindeki olağan arketipleri sorgulamış ve basmakalıp 

kahraman tanımlamalarını da bir yapı bozumuna uğratmıştır. Bu bağlamda, çalışmanın 

bu bölümü üç başlık altında toplanmıştır. Bu bölümün birinci bölümünde, Damızlık 

Kızın Öyküsü romanının distopya edebiyatının bir temsili olarak incelemesine yer 

verilecektir. İkinci bölümde, arketipçi eleştiri yöntemi kullanılarak Margaret 

Atwood’un arketipleri nasıl ele aldığı çözümlenecektir. Üçüncü bölüm ise Fredinki 

karakterinin bir kadın kahramanı olarak yolculuğunu tartışacaktır. 

4.1.1. Distopya Edebiyatı Bağlamında Damızlık Kızın Öyküsü  

Totaliter rejimlerin toplum ve birey üzerindeki uygulamaları ve yaptırımları, 

korkulu bir gelecek düşüncesini de beraberinde getirmiş, edebiyat tarihinde distopya 

kavramının doğmasına sebep olmuştur. Distopya kavramını konu edinen edebi yapıtlar 

da, yakın gelecekte yaşanması muhtemel kabusları, gerçekleşebilecek karamsar 

senaryoları, bütüncül devlet unsurlarını, teknolojinin bir manipülasyon aracı olarak 

işleyişini ve gücün kötüye kullanımını anlatır. Baskıcı yönetim şekillerinin varlığını 

artarak sürdürmesi ve tüm bunların edebiyatta sıklıkla anlatımı distopya edebiyatını 

bir edebi tür olarak ortaya çıkarmıştır. Damızlık Kızın Öyküsü de bu türde yazılmış ve 

bu sebepten yazılmış bir romandır, çünkü İkinci Dünya Savaşı sonrasında oluşan 

politik gerilimler, Soğuk Savaş ikliminin doğması, insanın bedeniyle ve kimliğiyle 

ilgili kaygıları ve korkuları tetiklemiştir ve bu romanın yazılmasına tarihsel bir zemin 



58 
 

hazırlamıştır. “Damızlık Kızın Öyküsü'nde, Atwood'un Batı tarihindeki en sinsi ve 

şiddetli iktidar tezahürlerine olan tanıklığı, başlangıç olarak tarih-sonrası, insan-

sonrası çağımızda birleşir ve daha zengin edebi, tarihsel ve İncil yorum katmanlarına 

dayanır.”95 Bu yüzden roman tüm bu yaşananlara bir eleştiri şeklidir. Tülay 

Akkoyun’un da belirttiği gibi: 

“Distopik edebiyat genellikle ütopyacı düşünceleri eleştirir. Diğer anti-ütopik 

eserlerden farkı, sadece ütopyacı toplum modellerinin eksiklerini anlatmakla 

kalmayıp negatif toplumsal durumların çözümüne dair alternatif bakış açıları 

önermesidir. Zira distopik kurgular politik ve kültürel problemlerden yola 

çıkarak oluşturulur. O halde distopik kurgularda ütopyanın tersine problemler, 

endişeler, kaygılar yer alacaktır.”96 

 

Damızlık Kızın Öyküsü de hem distopya edebiyatının en önemli eserlerinden biridir, 

hem de Margaret Atwood’un en ünlü romanlarından biri olarak kabul edilmektedir. 

Aynı zamanda, edebiyatta distopik roman olgusunun feminist bağlamda gelişmesine 

de katkıda bulunmuştur. Atwood 1985’te yazdığı bu romanıyla kadın bedeni üzerinden 

yürütülen politikalara dikkat çekmek istemiştir. Bunun yanı sıra, anlatım biçimiyle, 

dili kullanım şekliyle,  karakterleri ve olayları ele alışıyla, yer ve zaman öğelerini 

farklılaştırmasıyla edebiyat yapıtının genel özelliklerinde bir dönüşümün varlığını 

işaret etmiştir.   

Damızlık Kızın Öyküsü distopya edebiyatının en önemli simgelerinden biridir 

ve hala güncelliğini yitirmemiştir. Roman pek çok bakımdan distopya edebiyatının 

özelliklerini taşır. Romanda ütopyayla başlayan bir gelecek hayalinin nasıl anti-

ütopya, karşı-ütopya ya da kara-ütopyaya dönüştüğüne tanık olunur. “Gilead'in birçok 

özelliği distopik kurgu okuyucusunun aşina olduğu özelliklerdir: özgürlük eksikliği, 

sürekli gözetim, rutin yaşam, başarısız kaçış girişimi ve bir yeraltı hareketi.”97 

                                                           
95 Janet L. Larson, “Margaret Atwood and the Future of Prophecy,” Religion & Literature, Vol. 21, 

No. 1, 1989, s. 34, JSTOR, http://www.jstor.org/stable/40059401. 
96 Tülay, Akkoyun, Ütopya / Distopya: Batı ve Türk Romanlarından Örneklerle Bir 

Karşılaştırmalı Edebiyat Çalışması, s. 30-31. 
97 David Ketterer, “Margaret Atwood’s ‘The Handmaid’s Tale’: A Contextual Dystopia (‘La Servante 

Écarlate’ de Margaret Atwood: Une Dystopie Contextuelle),” Science Fiction Studies, Vol. 16, No. 2, 

1989, s.211. JSTOR, http://www.jstor.org/stable/4239936. 

 



59 
 

Romanda anlatılan dünya bir cennetten öte bir cehennemdir. Geleceğe dair tüm 

beklentiler kötülükle sonuçlanmıştır. Gilead Cumhuriyeti’nin amacı aslında azalan 

doğum oranının arttırılmasına yönelik bir düzenleme yapmak, bir toplumsal sorun 

haline gelen kısırlığa da bir çare bulmak ve dolasıyla geleceği insansızlıktan 

kurtarmaktır. Tüm bunların sorumlusu ve bir başka deyişle günah keçisi de aslında 

kadınlardır, çünkü kadınlar çok çeşitli doğum kontrol yöntemlerini uygulamaktadır, 

kürtaj yaygınlaşmıştır, eşcinsel evlilikler çoğalmıştır ve kadınlar erkeklerin 

güdümünde yaşamamaktadır. Bu yüzden, Gilead Cumhuriyeti bunların üstesinden 

gelmek için darbe yoluyla iktidara gelir ve despot, köktendinci, zorba düzenlemeler 

hayata geçirilir. Toplumun bütün özgürlüklerine el koyulur. Kadınların paraları, 

malları ele geçirilir, çalışmaları yasaklanır, söz ve davranışları kısıtlanır ve son olarak 

bedenleri üzerine de hâkimiyet kurulur.  Doğurgan kadınlar komutan ve eşlerine 

damızlık kız olarak seks kölesi yapılır. Doğurgan olmayan kadınlar komutanların 

evinde Martha ismiyle hizmetçi olarak çalışır. Sisteme isyan eden kadınlar ya ölümle 

cezalandırılır veya işkence edilir ya da fahişe olarak genelevlerde tutulur. Sistem 

yanlısı kadınlar da Teyze ismiyle devletin çıkarlarına yönelik düzenlemeleri gönüllü 

olarak yerine getirirler. Hiçbir iş yapamayacak durumda olan kadınlar ise ölmeleri için 

radyoaktif çalışmaların yapıldığı kolonilere gönderilirler. Bunun yanı sıra, komutan 

eşi olan kadınlardan da bu ataerkil ve dini sisteme itaat etmesi ve devlet tarafından 

oluşturulan bu düzenlemeleri kabul etmesi beklenir. Komutanlar her şeye gücü yeten, 

sonsuz rahmet sahibi ve her şeyi bilen Tanrı rolündedir.  Komutanlar dışındaki 

erkekler de -Gözler olarak adlandırılır- sistemin gerekliliklerini yürütmekle 

görevlendirilmiştir ve onlardan devlete sadakatle bağlanmaları istenir. Gilead 

Cumhuriyeti ataerkil bir işleyişe sahip olan ve dini referanslar kullanarak oluşturulmuş 

bir anayasası bulunan totaliter bir yapıya kavuşur ve sınırları çizilmiş olur.  

Damızlık Kızın Öyküsü‘nde devlet herkesin ve her şeyin sahibi konumundadır. 

İktidarda adaletsiz, diktatör ve muhafazakâr Gilead rejimi vardır. “Her totaliter rejimde 

olduğu gibi, Gilead'in de daha iyiye giden yolu gösteren İncil'deki yolun yozlaşmış bir 

versiyonu olan kendi ideolojisi vardır.”98 Bu ideolojiyle, insanlar devlete hizmet etmek 

                                                           
98 Dorota Filipczak, “IS THERE NO BALM IN GILEAD? — BIBLICAL INTERTEXT IN THE 

HANDMAID’S TALE,” Literature and Theology, vol. 7, no. 2, 1993, s.177, JSTOR, 

http://www.jstor.org/stable/23924862. 



60 
 

için yaşar. Davranışları ve düşünceleri devletin lehine ve çıkarlarına uymak 

zorundadır. Devlete karşı ayaklananlar ya işkenceye maruz bırakılırlar ya da başka 

ayaklanmaları engellemesi için idam edilerek teşhir edilirler. Bu düzende yaşayan 

herkes iktidara koşulsuz olarak itaat etmek zorundadır. Damızlık kızlar komutanların 

düzenli tecavüzüne razı olmalıdır. Komutan eşleri bu tecavüz seremonisinin damızlık 

kızın elinden tutarak komutana eşlik etmelidir. Marthalar evin işlerini sessizce 

düzenlemekle yükümlüdür ve tutumlu olmak zorundadır. Teyzeler damızlık kızları 

hem doğurma makinesine dönüştürmek için eğitmekle, hem de sistemin 

uygulamalarına direnenleri işkenceyle ehlileştirmekle görevlidir. Sistemin erkek 

askerleri devlete bağlı olmalı, onlardan istenenleri harfiyen yerine getirmelidir. Emrah 

Atasoy distopyada rejimin tavrını şöyle özetler,  

Kimi distopyalarda distopik hedeflere, hoşgörü, tatlı dillilik ve özgürlük 

yoluyla ulaşılmaktadır. Bazı distopyalarda ise baskı, şiddet, tek tipleşme ve 

yasaklı ve yasakçı zihniyet kullanılmaktadır. Böylesi yöntemlerin sonrasında, 

aktarılan kurgusal yönetim, totaliter, baskıcı, despotik, otoriter, otokrat, 

monolitik, ya da müstebit olarak algılanabilir. Bu uygulamalar, tasarlanan 

hayali toplum düzeninde yaşayan bazı bireylerde hayal kırıklığına yol 

açmaktadır. 99 

 

Damızlık Kızın Öyküsü‘nde toplum sınıflara bölünmüştür. Her sınıfın ve 

zümrenin uyması gereken belirli kuralları ve normları vardır. Aslında toplumda sadece 

iki sınıf vardır: yönetenler ve yönetilenler. Aslında bu ezenler ve ezilenler olarak da 

yorumlanabilir. Sistemi yönetenlerin en üst düzeyinde Komutanlar yer alır. Komuta 

altındaki erkekler ve teyzeler de sistemin işleyişinden sorumlu olarak sistemin 

yürütücüsü konumundadır. Sistemde yönetilenler ise baskı altında zorla tutulan, erkek 

egemen sistemin boyunduruğu altında yaşayan, iktidara itaat eden komutan eşleri, 

damızlık kızlar, Marthalar ve aslında tüm kadınlardır. Komutanlar bütün özgürlüklere 

sahiptir: koruyan, kollayan, karar veren, üstün, güç sahibi, aktif, baskın olan onlardır. 

Geleneksel erkek rollerinin kurumsallaşmış halini anımsatan komutanlar ve temsil 

ettikleri rejim, kadınlardan da kendilerine ve iktidara boyun eğmelerini, saygıyla itaat 

etmelerini, sadakatle görevlerini yerine getirmelerini,  devlete ve kendilerine bağlı 

                                                           
99 Emrah Atasoy, “Ütopyacılık, Ütopya ve Distopya Üzerine Genel ve Eleştirel Bir Bakış”, Doğu Batı 

Düşünce Dergisi, s. 62. 



61 
 

olmalarını, sadakatle davranmalarını ve benliklerini sisteme adamalarını 

beklemektedirler. Ayrıca bu sınıflara bölünmüşlük renklerle de belirtilmiştir: 

Komutanların ve sistem güçlerinin siyah ve beyaz kıyafetleri vardır. Komutan eşleri 

sadece mavi kıyafetler giyerler. Damızlık kızların giydikleri kıyafetler kırmızıdır ve 

başlarına etraflarını göremeyecekleri bir başlık takarlar. Marthaların kıyafetleri açık 

soluk yeşildir, küçük kız çocukları da pembe renkte kıyafetler giyerler. Teyzelerin 

kıyafetleri ise kahverengidir. Sistem bireylerin farklı rollerde olduğunu ve farklı 

kurallara sahip olduklarını renkleri kullanarak da belirlemiştir.   

Hem toplumsal hem de bireysel kontrol ve denetim Damızlık Kızın Öyküsü‘nde 

Gilead rejiminin en önemli özelliklerinden birisidir. Bu kontrol ve denetim hem insan 

hem de teknoloji kullanılarak yapılır. Toplumu ve bireyleri kontrol ve denetim gücüne 

komutanlar sahiptir: kimse onların kararlarına itiraz edemez gücünü sorgulayamaz. 

Sistem yanlısı erkekler ve teyzelerin tek ve ortak görevi komutanların söylediklerini 

uygulamaktır. Rejim aleyhtarı her hareket engellenir, her ayaklanma bastırılır ve her 

isyan durdurulur. Sisteme muhalif olanlara ya işkence edilir ya da öldürülür. Toplum, 

göz denilen silahlı erkekler tarafından bir denetim altındadır. Gözler rejimin 

askerleridir ve toplumun güvenliğinden sorumludurlar. Gözler sisteme aykırı bir 

durum tespit ettiklerinde kadınlara hakaret etme, onları ihbar etme, haklarında rapor 

tutma ve hatta onları sorgusuzca öldürme haklarına sahiptirler. Kontrol ve denetimden 

sorumlu bir başka grup da teyzelerdir. Teyzeler rejimde damızlık kızlardan sorumlu 

kişilerdir. Teyzeler, Kızıl Merkez denilen damızlık kız eğitim merkezinde, 

doğurganlığını yitirmemiş kadınları komutanlara uygun birer seks kölesi yapmak için 

uğraşırlar. Bu eğitim şöyle gerçekleşir: kadınların geçmişle hem zihnen hem de 

bedenen olan bağları zorbaca yöntemler uygulanarak –dayak, işkence, tecrit vb.- 

koparılır. Seremoni denilen aslında apaçık tecavüz olan olay kutsal bir görev olarak 

dini gerekçeler gösterilerek öğretilir. Damızlık kızlar, sisteme, komutanlara ve onların 

eşlerine saygılı ve iffetli olmalarını için koşullandırılır.   

Damızlık Kızın Öyküsü‘nde korku ve şiddet yoluyla bireylerin manipülasyonu 

söz konusudur. Korku rejimin atmosferini oluşturur, şiddet ise sıradan bir olgusudur. 

Gilead Cumhuriyeti iktidara darbe yoluyla gelmiştir, bu da şiddetin en büyük 

göstergelerinden biridir.  



62 
 

“Yeni rejim, kendi anlam sistemini meşrulaştırmaktadır ve ona koşulsuz bir 

bağlılık talep etmektedir. Anlamın tekil ve nihai olduğu yerde, anlamın 

belirsizliği ve deneyim çeşitliliği hariç tutulmaktadır. İnsanlara evrensel 

gerçekler, özdeyişler veya sloganlar aracılığıyla ifade edilen sözde geleneksel 

değerler aşılanmaktadır.”100 

 

Ayrıca, toplumun kısırlık yüzünden insansız bir geleceğe doğru evrildiği söylenerek 

bir korku iklimi yaratılır. Bunun sebebi bile toplumdaki kadınlardır, çünkü onların 

dinden ve ahlaktan yoksun anlayışları ve davranışları sayesinde dünya kâbus bir 

geleceğe gitmektedir. Bu paranoya yüzünden, zor kullanarak başa gelmiş hükümet 

vatandaşlarına da zor kullanmıştır: İnsanların özgürlüklerini ortadan kaldırmış, 

mülkiyetlerine el koymuş, yakınlarıyla olan bağını koparmış ve onları kendi hizmetine 

çalışan robotlara çevirmiştir. Komutanlar haricinde sistemdeki herkes istemedikleri bir 

dünyada, dilemedikleri şekilde, farklı alanlarda kullanılmak üzere yaşamaktadır. 

Sistem yanlısı gözler ve teyzeler bile anayasal zorunluluklar altında geçmişle olan 

bağlarını koparmak ve bu Gilead düzenine uyum sağlamak zorundadır. Komutan eşleri 

de devlet tarafından uygulanan manipülasyonun mağdurudur. Komutan eşleri 

komutanlara tahsis edilen evlerde ikamet ederek, belirli bölgelerin dışına çıkmayarak, 

sadece bahçeyle uğraşmak, örgü örmek gibi belirli işleri yaparak, seremoni sırasında 

eşlerine eşlik ederek yaşamaları gerekir. Bununla birlikte eşlerine sadık, olaylara 

sessiz, sisteme itaatkâr olmaları da beklenmektedir. Damızlık kızlar ise, şiddetin en 

büyük kurbanlarıdır. Damızlık kızlar şiddetin her türlüsüne boyun eğmek zorunda 

kalırlar: uğradıkları tecavüzle fiziksel şiddete, beyin yıkama yöntemiyle psikolojik 

şiddete, komutanların, gözlerin, teyzelerin ve komutan eşlerinin söz ve hakaretleriyle 

sözel şiddete maruz kalırlar. 

Damızlık Kızın Öyküsü‘nde teknoloji ve bilim yönetici sınıfın çıkarlarına göre 

kötüye kullanılmaktadır. Distopya edebiyatının da ortaya çıkmasında ve 

yaygınlaşmasında bilim ve teknoloji alanındaki güncel gelişmelerin etkisi çok 

büyüktür. Distopya edebiyatının temsilcisi olan yazarlar bu gelişmelerin etkisinde 

kalarak bilim ve teknoloji yoluyla gelecekte gerçekleşebilecek korkunç senaryoları 

                                                           
100 Hilde Staels, “Margaret Atwood's The Handmaid's Tale: Resistance through narrating,” English 

Studies, 76:5, 1995, s. 457, DOI: 10.1080/00138389508598988. 



63 
 

yapıtlarına aktarmışlardır.  Margaret Atwood da bu yazarlar birisidir. Onun esin 

kaynağı, dünya savaşlarının ardından ortaya çıkan soğuk savaş döneminde uygulanan 

politik, ekonomik, teknolojik ve çevresel stratejilerdir. O dönemde, dünyanın iki 

önemli gücü olan ABD ve Sovyetler birliği arasındaki çekişme bireylerin korku altında 

yaşamasına sebep olmuştur. Damızlık Kızın Öyküsü‘ndeki atmosferin de bu korkulu 

iklimden doğduğu düşünülebilir, çünkü Gilead Cumhuriyeti’nin vatandaşları bir korku 

hükümdarlığında baskı altında yaşar. Rejim dünyanın diğer ülkeleriyle de savaş 

halindedir. Rejimin ekonomik ve teknolojik kaynakları diğer ülkelerle mücadele için 

harcanmaktadır ve komutanlar tüm özgürlüklere sahipken, vatandaşları tutumlu olmak 

zorundadır. Dünyayla mücadele için, öncelikle tüm bireylerin mülkiyetlerine ve 

paralarına el konularak devlet için ekonomik ve dolayısıyla teknolojik kaynak 

yaratılmıştır. Daha sonra da devlet sınırları içindeki mücadele için, bireylerin 

bedenlerine de el konularak, devlet için bir ayaklanma ya da tehdit ihtimali ortadan 

kaldırılmıştır. Hükümdarlık altında ezilen bireylerin hepsi tüm ülkeye yerleştirilen 

kameralar ve sistemin askerleri yoluyla izlenmektedir, şüpheli davranışlar ve 

hareketler rapor edilmektedir ve cezalandırılmaktadır. Tüm bunlardan Gilead’ın dine 

dayalı sistemi sorumludur. “İnsanların düşüncesindeki Gilead, gerçekliği kâbusa 

çeviren bir dizi dini klişenin uygulaması olarak görülebilir.”101 Sonuç olarak Gilead 

dini otoritenin baskın olduğu bir korku toplumu yaratmıştır. 

4.1.2. Damızlık Kızın Öyküsü Romanında Arketipler  

Margaret Atwood’un Damızlık Kızın Öyküsü adlı romanı edebiyat tarihinde 

pek çok edebi eleştiri yöntemi kullanılarak incelenmiştir. Romanda kadın sorunsalına 

ve beden politikalarına değinilmesi feministlerin dikkatini çekmiştir. Ayrıca, romanın 

otoriter devlet yönetimlerini ve gelişen toplum düzenini tartışma konusu yapması 

politik eleştiri kuramcılarının gündemini oldukça meşgul etmiştir. Bununla birlikte, 

romanın dilsel özellikleri yapısal eleştirici kuramıyla ilgilenenlerin araştırma yeri 

olmuştur. Romanı incelemede kullanılan yöntemlerin çeşitliliği romanın farklı 

okumalara elverişli olduğunu göstermektedir. Bu nedenle, Damızlık Kızın Öyküsü’nün 

arketipçi eleştiri kuramı çerçevesinde incelenmesi de romanın farklı bir şekilde 

                                                           
101 Dorota Filipczak, “IS THERE NO BALM IN GILEAD? — BIBLICAL INTERTEXT IN THE 

HANDMAID’S TALE,” Literature and Theology, s. 181. 



64 
 

okunmasına katkı sağlayacaktır, çünkü romanda pek çok mit ve arketip farklı şekilde 

kullanılmıştır. “Mitoslar insanın yürüttüğü tüm sorumlu etkinlikler için geçerli 

paradigmaları, örnek modelleri korur ve aktarırlar. Mitsel zamanlarda insanlara 

vahyedilmiş bu paradigmatik modeller sayesinde Kozmos ve toplum periyodik olarak 

yeniden doğar.”102 Bu bağlamda, romanda geçen evrensel mitlerin ve arketiplerin 

yeniden yorumlanmasına yer verilecektir. Bu mitlerin ve arketiplerin distopya 

edebiyatı bağlamında ele alınış biçimi arketipçi eleştiri yöntemi açısından önemlidir, 

çünkü Jung’a göre: 

“Arketiplerin tümünü simgeleyen bilinçdışı, en koyu karanlıklar içinde saklı 

yatan ilk çağlardan bugüne dek insanların yasadıkları yaşantıların bir 

çökeltisidir. Ancak ölü bir çökelti, terkedilmiş bir yıkıntı alanı değildir; göze 

gözükmeyen, dolayısıyla o kadar daha büyük bir etkileyici güçle bireysel 

yasamı belirleyen canlı tepki ve alarm sistemleridir.”103 

 

Distopya edebiyatının önemli örneklerinden biri olan Damızlık Kızın Öyküsü 

birçok arketipi barındırır ve pek çok arketipsel karakteri de anlatır. “Ortak bilinçdışı 

nasıl gittikçe zenginleşerek yaşamaya devam ediyorsa arketipler de aynı yolu 

izlemekte; İlk çağlarda ve mitolojik metinlerde olduğu gibi modern hayatın içinde ve 

edebi metinlerinde sarsılmaz egemenliğini sürdürmektedir”104 Bu yönden, eserin 

içinde yer alan olay, durum, imge ve sembollerin çözümlemesi önem arz etmektedir. 

Bu arketipler, Carl Gustav Jung’un kuramları yoluyla ortaya çıkarılarak, evrensel 

mitlerin ve arketiplerin anlamının bir dönüşüme uğrayıp uğramadığı tartışılacaktır. 

Daha sonra, Maureen Murdock’un -aslında başka bir arketip olan- kahramanın 

bütünlük arayışı olarak tanımladığı kadın kahramanın yolculuğu aracılığıyla Fredinki 

karakterinin romandaki yolculuğunun bu kuramla örtüşüp örtüşmediği incelenecektir. 

Damızlık Kızın Öyküsü’ndeki arketipleri incelemeden önce arketipin tanımı ve  

bu arketiplerin kişiliğin nerede bulunduğunu ve nasıl açığa çıktığını sunmak gerekir. 

“Arketip, insan kültürü ve deneyiminde yeniden ortaya çıkan tanınabilir bir tema, 

                                                           
102 Mircea Eliade, Ebedi Dönüş Mitosu, Çev. Ümit Altuğ, Ankara, İmge Kitabevi, 1994, s. 12. 
103 Carl Gustav Jung, Analitik Psikolojinin Temel İlkeleri, Çev. Kâmuran Sipal, İstanbul, Cem 

Yayınevi, 1996, s. 244. 
104 Mümtaz Sarıçiçek, Modern Kahramanın Mitolojik Yolculuğu, s. 31. 



65 
 

örüntü, durum, görüntü ve motiftir.”105 Arketip, insanların atalarından miras olarak 

aldığı evrensel ve ortak yapılardır ve bu arketipler kolektif bilinçdışında bulunur. 

Jung’un analitik psikoloji diye kuramsallaştırdığı kişilik yapısına göre kişilik üç 

aşamadan oluşur ve bunların tümü psişe olarak adlandırılmıştır: bilinç (ego), bireysel 

bilinçdışı ve kolektif bilinçdışı. Ego, algılar, hatıralar, düşünceler ve duygulardan 

oluşan insanın bilinçli zihnidir. Bireysel bilinçdışı, bastırılmış, unutulmuş veya göz 

ardı edilmiş deneyimlerden oluşmuştur. Kolektif bilinçdışı ise, insanın atalarından ve 

geçmişinden miras kalan ortak deneyimlerden meydana gelmiştir. Ortak bilinçdışında 

arketipler bulunur. Kişiliğin bu üç yapısı hem birbirinden bağımsızdır hem de birbirini 

kapsar.  

Arketipçi eleştiri yönteminde, Damızlık Kızın Öyküsü’ndeki Fredinki 

karakterinin kişiliği Jung’un bu kuramına göre incelenebilir. Fredinki’nin kişiliğinin 

de üç yapısı vardır. Fredinki’nin egosu onun andaki duygularını düşüncelerini ve 

davranışlarını içerir. Fredinki’nin bireysel bilinçdışında kendi geçmişine dair tüm 

yaşadıkları, bastırdığı bütün kişisel duygu ve düşünceleri yer alır. Fredinki’nin ortak 

bilinçdışında ise bütün insanlıktan arda kalan ortak imgeler ve durumlar vardır. Bu 

ortak imgeler, durumlar ve modeller kişiliklerin oluşmasını da belirler.  

Kolektif bilinçdışı tüm insanların paylaştığı evrensel ve ortak bir ruhtur. 

Gallagher’e göre, “Evrensel bilinçdışı, tüm varlıklar için ortak olan kolektif 

bilinçaltının en derin aşkın katmanıdır. Ortak bilinçdışı, insan ruhunun öğelerinden 

oluşur. Psişenin öğeleri, ortak bilinçdışının arketipleriyle temsil edilir.”106 Fredinki de 

bu ortak ruhun izlerini taşır. Bu ortak ruhun izleri arketip olarak adlandırılmaktadır. 

Temelde dört önemli arketip bulunur: Persona, Gölge, Anima/Animus ve Kendilik. 

Persona, kişiliğin topluma gösterilen yüzüdür. Fredinki’nin personası Gilead rejimine 

karşı pasif direniş sergiler. Hiçbir şeyi sorgulamaksızın herkese ve her şeye itaat eder. 

Böylece karakterini de kaybetmiş olur. Karakteri ve bedeni onun sahip olduğu bir 

değer değil, yaşadığı Gilead toplumuna ve insanlarına adadığı bir nesnedir. Gölge, 

kişiliğin topluma gösterilmeyen, kişinin kendine gizli kalan, insanlar tarafından kabul 

                                                           
105 John Gallagher, Archetypes of the Collective Unconscious and Complexes, 

https://independent.academia.edu/GallagherJ, 2019, s. 1. 
106 A.e., s. 2.  



66 
 

görmeyen karanlık tarafıdır. Fredinki’nin gölgesi kendi odasına gittiği zamanlarda 

kendini gösterir. Yaşadığı toplumun kurallarına boyun eğse de, kendiyle kaldığında 

aslında bu itaatten rahatsızlık duyduğunu anlaşılır, ama bunu toplum içinde 

gösteremez. Ayrıca, Luke ile olan geçmişini düşünmesi onun gölgesini daha iyi 

anlaşılır kılar. Gilead öncesi dönemde kocası Luke ile ilişkisi Luke bir başkasıyla 

evliyken başlar. Luke eşinden boşanıp Fredinki’yle evlenir. Bu hissettiği duygulardan 

rahatsızlık duyar, Luke’un eski eşine haksızlık ettiğini düşünür ve şimdiki 

yaşadıklarının sebebini geçmişinde bu kendisinin bile kabul edemediği olaya bağlar. 

Bir başka arketip de, Anima ve Animustur. Anima, erkeklerin kadınsı tarafı, Animus 

ise kadınların erkeksi tarafıdır. Bir başka deyişle, her erkeğin içinde kadınlık, her 

kadının içinde de erkeklik vardır. Fredinki karakterinde de böyledir. Erkek egemen 

Gilead rejimi onun bir kadın olarak uyması gereken rolleri sürekli hatırlatır: itaat etmek 

zorundadır, sadık olmak durumundadır, iffetli davranması gerekmektedir, doğurmak 

asli görevidir. Gilead rejimi onun erkeksi tarafını silmeye çalışır. Kendilik arketipi ise 

kişiliğin bilinciyle, bilinçdışının birleşiminden doğar. Fredinki’nin kişiliği Gilead 

rejimi ve onun aktörleri tarafından sürekli baskılandığı için ortaya çıkamamıştır, çünkü 

Fredinki’nin hem bilinci hem de bilinçdışı Gilead tarafından yönetilmektedir ve 

bireyselleşememiştir.  

Bu dört temel arketipin yanı sıra pek çok arketip türü de bulunmaktadır. 

Margaret Atwood da Damızlık Kızın Öyküsü romanında Jung’un tasvir ettiği bu 

arketiplerin örnekleri bulunmaktadır. Bunlar dört grupta kategorize edilebilir: 

arketipsel renkler, arketipsel durumlar, arketipsel imgeler ve arketipsel karakterler. 

Atwood’un bu arketipleri yapıtlarında kullanma amacı gelenekselleşmiş ve 

evrenselleşmiş bu sembolleri eleştirmek ve bununlar birlikte bu sembollerin gerçekte 

pek görünmeyen anlamını keşfetmektir. 

Margaret Atwood’un bu romanında yer verdiği en önemli simgesel 

anlatımlardan biri renklerdir. Arketipçi yöntemde renkler ve semboller şu şekilde 

simgeleşmiştir ve Guerin onları şöyle bir araya getirmiştir, “güneş (yaratıcı enerji), 

doğan güneş(doğum), batan güneş (ölüm), kırmızı (kan), yeşil (büyüme, bereket), 

siyah (kötülük, ölüm), beyaz (saflık, masumiyet), çember (bütünlük, birlik), bahçe 



67 
 

(cennet, masumiyet), ağaç (büyüme, ölümsüzlük).” 107 Bu simgelerin örtük bir biçimde 

anlattığı anlamlar bunlardır ve temsil ettiği anlam arketipçi yöntemin konusudur. Jung 

şunu da belirtir:  

“Hiçbir arketip basit bir formüle indirgenemez. Asla boşaltamayacağımız ve 

asla dolduramayacağımız bir kaptır. Sadece potansiyel bir varlığı vardır ve 

maddede şekillendiğinde artık eskisi gibi değildir. Çağlar boyunca varlığını 

sürdürür ve yeniden yorumlanmayı gerektirir. Arketipler, bilinçdışının 

bozulmaz unsurlarıdır, ancak şekillerini sürekli olarak değiştirirler.”108                                              

 

Burada da belirtildiği gibi, arketiplerin şekli ve anlamı değiştiği için yeniden 

yorumlamaya ve anlamlandırmaya açıktır. Bu durum bu roman için de söz konusudur. 

Bu romanda, Fredinki ve diğer damızlık kızlar Gilead dünyasında uzun, bol ve kırmızı 

kıyafetler giyerler. Kırmızı rengi damızlık kızların doğurganlığını sembolize eder. 

Kırmızı aynı zamanda günahın, isyanın, kanın, tehlikenin, gücün ve cinselliğin de 

sembolüdür.  

“Giydikleri kırmızının birden çok anlamı vardır: kısır Eşler için çocuk 

doğururlar, bu yüzden doğurganlığı ifade eder ve demografik özellikleri felaket 

olan bir devletin can damarıdır. Kendi çocukları onlardan alınırken, bir 

Komutan tarafından hamile bırakılmak üzere bir “tören” olarak ayarlanan ve 

Karısının Damızlık Kızı kucağında tuttuğu, düzenli ve onaylı tecavüze maruz 

kalırlar.”109 

 

Ayrıca, kırmızı, “ "kızıl damga" anlamına gelir ve Damızlık Kızları oldukça görünür 

kılar.” 110 Damızlık kızlar hem damgalanan hem kurban olarak gösterilen kişilerdir. 

Komutan eşleri ise mavi renkli kıyafetler giyerler. Mavi rengi komutan eşlerinin 

masumiyetini, huzurunu ve asaletini sembolize eder. Mavi aynı zamanda bunalımın, 

hüznün rengidir ve Meryem Ana’yla ilişkilendirilir. Mavi “…hem saflığı hem de 

paradoksal olarak kraliyet ve itaati de çağrıştırır.”111 Ayrıca, Teyzeler kahverengi 

                                                           
107 Wilfred L. Guerin, A Handbook of Critical Approaches to Literature, s. 151-152. 
108 Carl Gustav Jung, The Archetypes and The Collective Unconscious, Princeton, Princeton 

University Press, 1969, s. 179. 
109 Julia Kuznetski, “Disempowerment and Bodily Agency in Margaret Atwood’s The Testaments and 

The Handmaid’s Tale TV Series,” The European Legacy, 26:3-4, 2021, s. 290, DOI: 

10.1080/10848770.2021.1898108. 
110 A.e., s. 291. 
111 A.e., s. 290. 



68 
 

renkte kıyafetler ve Marthalar da açık soluk renkli yeşil kıyafetler giyerler. Kahverengi 

ve Yeşil toprak ve doğayla özdeşleştirilse de, burada kahverengi otoriterliği ve 

militarizmi, açık soluk yeşil de solmaya ve çürümeye yüz tutmuş bitkiler gibi 

cansızlığı ve yok olmayı sembolize etmektedir. Atwood bu simgelere romanlarında 

yer vererek bu renklerin olumlu anlamının aksine olumsuz bir anlamı olduğunu 

göstermek ve aynı zamanda baskı altındaki Gilead Dünyasında renklerin bile işlevinin 

ve anlamının değiştiğini göstermeye çalışmıştır.  

Arketipsel karakterler de Jung’un ilgilendiği ve Atwood’un de bu romanında 

yer verdiği arketiplerdendir. Damızlık Kızın Öyküsü’nde en belirgin arketipsel karakter  

anne arketipidir. Anne arketipinin temsilci de Fredinki karakteridir.  Fredinki’nin ve 

annelik arketipinin pek çok özelliği vardır: 

“Anne arketipinin özellikleri ‘annelik’ ile ilgilidir: dişinin sihirli otoritesi; aklın 

çok ötesinde bir bilgelik ve ruhsal yücelik; iyi olan, bakıp büyüten, taşıyan, 

büyüme, bereket ve besin sağlayan; sihirli dönüşüm ve yeniden doğuş yeri; 

yararlı içgüdü ya da itki; gizli, saklı, karanlıkta olan, uçurum, ölüler dünyası, 

yutan, baştan çıkaran ve zehirleyen, korku uyandıran ve kaçınılmaz olan” 112  

 

Anne arketipinin hem olumlu hem de olumsuz tarafı vardır. Fredinki bu iki özelliği de 

sahiptir. Fredinki Gilead öncesi dönemde kızını koruyup, besleyen, büyüten iyi 

annedir. Fredinki Yunan mitolojisindeki Demeter ile de özdeşleştirilebilir. “Demeter 

anne arketipidir. Hamilelik yoluyla veya başkalarına fiziksel, psikolojik veya ruhsal 

beslenme sağlayarak yerine getirilen annelik içgüdüsünü temsil eder.”113 Fredinki’nin 

bu özellikleri vardır. Ancak, Gilead iktidarlığında kızı elinden zorla alındığında onu 

içerisine düştüğü tehlikeden koruyamayan, büyütemeyen,  besleyemeyen kötü anne 

konumuna gelmiştir. Fredinki, anneliğiyle bir başka arketipi de düşündürtür. “Fredinki 

bir zamanlar evrenin oluşumunda ana unsur olarak bir tanrıçayı düşünen ilkel anaerkil 

toplumların olduğunu hatırlar. Her ay, ay tanrıçası olarak veya yılda bir kez toprak 

tanrıçası olarak yenilenen Büyük Tanrıça, Bakire Anne'nin gücü, onu yaşamın 

                                                           
112 Carl Gustav Jung, Dört Arketip, Çev. Zehra Aksu Yılmazer, İstanbul, Metis Yayınları, 2017, s. 22. 
113 Jean Shinoda Bolen, Goddesses in Everywoman: Powerful Archetypes in Women's Lives, New 

York, Harper Collins Publishers Inc., 2004, s. 171. 



69 
 

yenilenmesi için umutla doldurur.”114 Gilead devletinde, Fredinki de tıpkı büyük 

tanrıça gibi hayat verendir.   

“Fredinki, atalarından kalma bir hafızayı, geleneksel bir kültür ve değer 

dünyasını uyandırır. Büyük Tanrıça, Atwood'un romanlarında tekrar eden bir 

metafordur. O, ancak ölümle ulaşılabilen yaşamın kökenidir. Ataların anası ya 

da Doğa Tanrıçası, romanlarda hem mezar hem de rahim olarak kendini 

gösterir. Tanrıça ile yeniden kurulan temas yoluyla, kahraman yeni bir yaşam 

alma ve verme iradesini geri kazanır.”115 

  

Anne arketipinin bir başka temsilcisi de komutan eşi olan Serena Joy’dur. Serena Joy 

da olumsuz anne arketipinin özelliklerini taşır. Serena Joy doğurganlığı olmayan,  ama 

güç sahibi olan bir kadındır. Eşine ve kendisine çocuk doğurması için  bir damızlık kız 

olan Fredinki’yi evlerinde barındırırlar ve onun çocuğuna sahip olmak isterler. Çocuk 

doğurmadan başkasının çocuğuna zorla sahip olarak kendini anne yapmaya çalışır. Bu 

yönleriyle, korku uyandıran, kaçınılmaz olan ve zalimlik yapan kötü anne arketipinin 

temsilcisidir. Margaret Atwood romanında hem olumlu hem de olumsuz anne 

arketipine yer vermiştir ve aynı zamanda doğurmayan bir kadının bile olumsuz anne 

arketipinin örneği olabileceğini göstermiştir.  

Arketipçi yöntemde birçok arketipsel durumlar ve imgeler de olabilir. Durum 

olarak arayış, düşüş, ölüm/yeniden doğuş olarak örneklendirilebilir. Fredinki’nin 

Gilead rejimindeki durumu düşüş arketipine bir örnektir, çünkü kahraman Gilead 

öncesi dönemde özgürken, Gilead’tan sonra tutsak şekilde yaşayan, daha önceki 

konumundan aşağıda bir yerdedir ve bir köleye dönüşmüştür. İmge olarak da, gözler, 

çiçekler ve bahçe örnek olarak gösterilebilir. Gözler olarak adlandırılan ve bütün 

romanın her yerinde geçen arketip aslında sistem muhafızlarıdır. Bu gözler gözetimin 

ve kontrolün sembolüdür. Bir başka arketip olan Bahçe, aslında cenneti, doğurganlığı 

ve bozulmamış güzelliği simgeler. Bu romanda bahçe ve çiçeklerle ilgilenen kişi de 

Serena Joy’dur. Dolayısıyla yine bahçe ve çiçekler burada verimsizliğin, cehennemin 

ve çürümüşlüğün sembolüdür ve arketipin olumsuz tarafını temsil eder. Damızlık Kızın 

                                                           
114 Hilde Staels, “Margaret Atwood's The Handmaid's Tale: Resistance through narrating,” English 

Studies, s. 462. 
115 A.e., s. 462. 



70 
 

Öyküsü’nde de bazı arketipsel durumlar ve imgeler söz konusudur. Margaret Atwood 

bu durum ve imgeleri roman boyunca tekrarlar, amacı olumlu durum ve imgelerin 

olumsuz yanlarını da göstermektir. Arketipçi yöntem de bir arketipin hem olumlu hem 

de olumsuz yanı olabileceğini savunur.  

Damızlık Kızın Öyküsü romanında pek çok arketipik isim de bulunur. Örneğin 

Gilead Cumhuriyeti’nde her şeyin sahibi konumunda olan Komutanlar (Commander), 

Rejimin muhafızları ve damızlık kızların eğitiminden sorumlu Teyzeler (Aunts), 

Kumandanların hizmetinde çalışan Marthalar ya da Damızlık Kızların isimleri Fred-

inki, Gleninki (Offred, Ofglen).  Bu isimler de romanın arketipçi tarafına vurguda 

bulunur. Chorlotte Templin’e göre,  

“Arketipik isimler Damızlık Kızın Öyküsü'nde uygundur, çünkü karakterlerin 

ve olayların algılanması romanın mitsel niteliğiyle yakından ilişkilidir. Roman, 

bize toplumumuzdaki temel kusurları gösteren ve yaratmakta olabileceğimiz 

gelecek hakkında bizi uyaran, zamanımız için bir fabldır. Bu fabl kısmen 

Atwood'un karakterlerinin isimleriyle okunabilir.”116 

 

Burada da açıkça görildüğü gibi, romandaki karakterlerin isimleri bile romanın 

arketipçi eleştiriye açık olduğunu gösterir. Atwood’un bu arkaik isimleri 

kullanmasının nedeni oldukça ironiktr. Atwood, görünenin ötesindeki anlamı 

okuyucusuna göstermek niyetindedir. Kutsal olanın, bilindik görünenin ve egemen 

kılınanın aslında korkunç sonuçlarının olabileceğini de göstermek istemiştir. Ayrıca, 

tüm bu arketipler, simgeler, durumlar ve semboller insanın hala hayal edebilen bir 

varlık olduğunu da gösterir. “Temel olarak, semboller hayal edilen şeylerdir; bu 

dünyaya ait şeyler ve onlarla özellikle duygusal ve insani yollar olmadan, hayal gücüne 

sahip olamayız.”117 Bu nedenle, distopya edebiyatında da insanlığın bu ortak mirası 

var olmaya farklı bağlamda devam edecektir. 

                                                           
116 Charlotte Templin, “Names and Naming Tell an Archetypal Story in Margaret Atwood's The 

Handmaid's Tale,” Names, 41:3, 1993, s. 145, DOI: 10.1179/nam.1993.41.3.143. 
117 Warren Colman, “Are Archetypes Essential?,” Journal of Analytical Psychology, 63:3, 2018, s. 

343, DOI: 10.1111/1468-5922.12414. 



71 
 

4.1.3. Damızlık Kızın Öyküsü Romanında Kadın Kahramanın 

Yolculuğu  

Margaret Atwood’un Damızlık Kızın Öyküsü romanı –romanının da başlığında 

da belirtildiği gibi– bir kadının damızlık yapılma hikâyesidir ve roman Fredinki 

(Offred)  karakterinin yaşadıkları etrafında döner. “Damızlık Kızın Öyküsü, çeşitli 

sebeplerin çoğu kadının kısır olmasına yol açtığı bir dünyada doğurganlığı nedeniyle 

haklarından mahrum bırakılan ve köleleştirilen sözde "günahkar" bir kadın olan 

damızlık kız olan Fredinki tarafından anlatılıyor.”118 Romanın başında, Fredinki kendi 

halinde eşi ve çocuğuyla yaşayan bir insanken, baskıcı rejimin zor kullanmasıyla tüm 

bedeni ve benliği ele geçirilir. Roman boyunca, Fredinki’nin arayışları ve 

sorgulamaları sürekli devam eder. Romanın sonunda ise, bir kadın kahramana evrilir. 

Damızlık Kızın Öyküsü, romanın başkahramanı olan Fredinki’nin yolculuğunu 

anlatır. Bu yolculuk Maureen Murdock’un Kadın Kahramanın Yolculuğu – Kadının 

Bütünlük Arayışı adlı kitabında, bir kadın kahramanın döngüsel yolculuğunu anlatan 

on aşamadan oluşan şemayla çözümlenebilir, Murdock’a göre,  

“Bizim kültürümüzde kadınların bu dönemde bir arayışı var. Bu, onların 

kadınsı doğasını tam anlamıyla kucaklama, kendilerine kadın olarak nasıl 

değer vereceklerini öğrenme ve kadınlığın derin yarasını iyileştirme arayışıdır. 

Tamamen bütünleşmiş, dengeli ve bütün bir insan olmaya doğru çok önemli 

bir içsel yolculuktur.”119 

 

Murdock’un bu yolculuk şeması, kadın kahramanın roman boyunca geçirdiği 

yolculuğu çözümlemeye katkı sunar. Bunun yanı sıra, başkahramanın geçirdiği bu 

macera, kadının kendi gerçekliğini yaratmasının, yaralanmış taraflarını 

iyileştirmesinin ve sonuç olarak kendinin değerine varmasının da anlatıldığı bir 

gelişim ve değişim yolculuğudur. Bu yolculuk aynı zamanda döngüsel bir yolculuktur. 

Geçirilen bazı aşamalardan sonra başkahraman yolculuğunu sonlandırır. Bir başka 

deyişle, kahraman kendine ait dünyasından ayrılarak, özel bir dünyaya girer, burada 

                                                           
118 Daný van Dam, Sara Polak, “Owning Gilead: franchising feminism through Margaret Atwood’s The 

Handmaid’s Tale and TheTestaments,” European Journal of English Studies, 25:2, 2021, s. 174, DOI: 

10.1080/13825577.2021.1950362. 
119 Maureen Murdock, The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for Wholeness, s. 3. 



72 
 

pek çok sınavdan geçer, olgunlaşır. Yolculuk sonlandığında ise başkahraman artık 

kadın kahramana dönüşmüştür. Fredinki karakterinin de böyle bir yolculuktan geçtiği 

söylenebilir. Maureen Murdock’un on aşamadan oluşan bu yolculuk şeması yoluyla 

Fredinki karakterinin yolculuğunun çözümlemesinin sonunda ne elde ettiği, ne gibi 

değişimlere uğradığı ve nasıl bir insana dönüştüğü de tartışılacaktır.  

4.1.3.1. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Dişilden Ayrılma 

Kadın kahramanın ilk yolculuk aşaması dişilden ayrılmadır ve yolculuk bu 

aşamayla başlar. Bu aşamada, kahramanın dişil özelliklerinden ayrılması ve bazı 

değerlerini bırakması söz konusudur.  Fredinki de yolculuğuna dişil özelliklerinden ve 

rollerinden ayrılarak başlar. Fredinki Gilead dünyasında, “Darbenin bir sonucu olarak 

tüm rollerini ve özelliklerini kaybetmiştir ve hem korkunç hem de korkutucu bir bağın 

içinde, güçlü ve baskıcı bir distopyada bir Damızlık Kıza dönüşmüştür.”120 Bu 

yolculuk kendisinin bilerek ve isteyerek başladığı bir yolculuk değildir. Romanda, 

Gilead Cumhuriyeti’nin darbe yoluyla başa gelmesiyle ve tüm toplumun, özellikle de 

kadınların özgürlüğü ele geçirilir. Gilead öncesi dönemde, kendi halinde bir eşi ve 

çocuğuyla birlikte yaşayan sıradan bir kadınken, kendini ve ailesini sıradışı bir 

durumun içinde bulur. Fredinki, bu baskıcı ve teokratik rejimin dayattığı yeni kurallara 

karşı çıkarak, eşi Luke ve kız çocuğu ile birlikte bu rejimden kaçmak ister, ancak kaçış 

yolunda yakalanırlar. Eşi rejim güçlerinden kaçmayı başarır, ama çocuğuna el konulur 

ve kendisi de yakalanarak bir dizi eğitimden geçeceği Kızıl Merkez’e götürülür. Bu 

olayla birlikte, Fredinki artık kocasının eşi ve çocuğunun annesi rollerinden feragat 

etmek zorunda kalır. Ayrıca, kendi dişil doğasını da bırakmak zorunda kalır, çünkü 

bütün benliği –hem ruhu hem de bedeni–  iktidar tarafından kullanılacaktır. Maureen 

Murdock da kadınların bu hapsedilişini şöyle dile getiriyor: “Gerçek şu ki, annelerimiz 

ve onların onlardan önceki anneleri, erkekler tarafından kendilerinin tasarladığı bir 

imge olarak Lut'un karısı121 gibi hapsedilmişlerdir. Manipüle edilmiş, kontrol altına 

alınmış ve bastırılmışlardır.” 122Aynı şekilde, Fredinki de artık kendi kararlarını kendi 

                                                           
120 Peter G. Stillman , S. Anne Johnson, “Identity, Complicity, and Resistance in The Handmaid’s Tale,” 

Utopian Studies, Vol. 5, No. 2, 1994, s. 71, JSTOR, http://www.jstor.org/stable/20719314.  
121 Eski Ahit’te Lut’un karısı. 
122 Maureen Murdock, The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for Wholeness, s.15.  



73 
 

verebilen, istediği gibi yaşayan ve kendi doğasının getirdiklerini uygulayabilen özgür 

bir kadın değildir. Eşinden, çocuğundan ve benliğinden ayrılması dişilden ayrılmanın 

çok açık göstergesidir. Fredinki’nin kendini tanımladığı kimliğinden kopartılması 

adeta onu yok hükmünde bir insana dönüşmüştür. “Bir Damızlık Kız olarak 

Fredinki’nin işlevi üremektir; onun hayattaki tanımı budur.”123 Onu da Gilead devleti 

tanımlamıştır. Bu nedenle, Fredinki hem fiziksel hem de ruhsal bir ayrılış yaşar. 

Evinden, eşinden ve çocuğundan ayrılmaya zorlanmıştır, hem de kadınsal hislerini 

bıraktırılır. “Offred'in anne, kız evlat, arkadaş, ve eş olarak kendini tanımladığı bu 

rolleri, artık aksayan ve giderek hüsrana uğrayan duygusallığının 

tamamlayıcılarıdır.”124 Bununla birlikte, karakterin bu duruma karşı koyamaması onun 

kişiliğinin bir özelliği değil, totaliter bir rejimin boyunduruğu altında yaşamasından 

kaynaklanmaktadır. Onun dişil değerlerinden ve rollerinden ayrılması kendisine 

dayatılan bir unsurdur.  

4.1.3.2. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Erille Özdeşleşme: 

Müttefiklerin Toplanması  

Kadın kahramanın erille özdeşleşmesi ve müttefiklerin toplanması, kadın 

kahramanın yolculuktaki ikinci aşamasıdır. Kadın kahraman eril değerleri benimser ve 

erkek egemen toplumun kurallarını içselleştirir. Maureen Murdock’a göre, “…baba 

dişilliği tanımlar ve bu onun cinselliğini, erkeklerle ilişki kurma yeteneğini ve bu 

dünyada başarıyı sürdürme yeteneğini etkiler.”125 Buradaki babanın kadın üzerindeki 

karar verici gücü, romandaki ataerkil sistemin kadınlar üzerindeki etkisiyle 

özdeşleştirilebilir. Baba dişilliğe nasıl etki ediyorsa, ataerkil sistem de kadını etkiler. 

Benzer şekilde Goldblatt’a göre de, “Görünüşe göre kadınlar, erkeklerin tekliflerini, 

ilerlemelerini kabul ederek erkeklerin arzularına göre şekillendirilmelidir. Toplumsal 

olarak belirlenmiş rollerine boyun eğmeliler ya da "şeytan" olarak görülmeliler.”126 

Gilead rejimi de Fredinki’nin dişilliğini yeniden tanımlar, onun cinselliğinin nasıl 

                                                           
123 Debrah Raschke, “Margaret Atwood's the Handmaid's tale: Falseborders and subtle subversions,” 

Lit: Literature Interpretation Theory, 6:3-4, 1995, s. 259,  DOI:10.1080/10436929508580161. 
124 Elisabeth Hansot, “Selves, Survival, and Resistance in The Handmaid’s Tale,” Utopian Studies, 

Vol. 5, No. 2, 1994, s. 60, JSTOR, http://www.jstor.org/stable/20719313. 
125 A.e., s. 29. 
126 Patricia F. Goldblatt, “Reconstructing Margaret Atwood’s Protagonists”, World Literature Today, 

Vol. 73, No. 2, 1999, s. 277, JSTOR, https://doi.org/10.2307/40154691. 



74 
 

olması gerektiğini düzenler ve nasıl yaşaması gerektiğini kontrol altına alır. Açık bir 

şekilde, Fredinki karakterinde bu aşama da gözlemlenebilir. Örneğin, Fredinki adı bile 

onun erille özdeşleştirildiğini gösterir. Fredinki (Offred), Gilead düzeninde ona verilen 

bir isimdir: anlamı Fred’in (of Fred) damızlık kızıdır. Gilead öncesi düzende 

kendisinin başka bir adı vardır, ama roman boyunca bu adı okuyucu öğrenemez. 

Fredinki, Fred denilen bir komutanın himayesine verilmiştir, artık onun sahibi bir 

erkektir ve yeni adındaki iyelik ekiyle bile nesneleşmiştir.  

“Onun artık bir adı bile yoktur; o, onu hamile bırakacak adamın "Fred'in" 

cariyesidir. Her adımı, ağzındaki her lokması, her hareketi, onun 

doğurabileceği çocuğun iyiliği için gözlenir, raporlanır, etrafı kuşatılır veya 

onaylanır. Tek değeri biyolojik işlevindedir. Onun hayalleri ve arzuları 

önemsizdir. Onun tek amacı hayatta kalmaktır.”127 

 

Dolayısıyla, erkek egemen düzenin bu kurallarını kabul etmek zorunda kalmıştır. Sesi 

kısılmıştır, okumasına izin verilmez ve tek yaşamsal fonksiyonu çocuk doğurmaktır. 

Frankel bunu şöyle açıklar, “Efsanelerde susturulan kadınlar, günümüz dünyasında 

okuma yazma bilmeyen, temizlik ve çocuk doğurmaya mahkûm kadınların 

tekrarıdır.”128 Fredinki de tıpkı efsanelerde susturulan kadınlar gibidir.  

Erille özdeşleşme ve müttefiklerin toplanması aşaması, Fredinki için zorlu bir 

aşamadır. Fredinki erkek egemen sistemin dayattığı bu zorbalıkları benimsemek 

istemez ama mecburen kabul etmek zorunda kalır. Korku ve dehşet içinde olanları 

anlamlandırmaya çalışır. Rejim zor kullanarak Fredinki’nin bütün bedenine ve ruhuna 

sahiptir. Sistem gönüllüsü ve çalışanı olan Teyzeler bile erkek egemen sistemin 

yarattığı bu kuralları uygularlar. Teyzeler hem Fredinki’yi hem de diğer damızlık 

kızları Kızıl Merkez denilen kontrol merkezinde eril düşünceye göre eğitmekle 

görevlidir. Bu teyzeler, Fredinki’ye bu dünyadaki yolculuğunda rejimin çıkarları 

doğrultusunda yardımcı olurla, tavsiyeler verirler, onu şekillendirir ve ehlileştirirler. 

Fredinki burada da pasif konumdadır, tek yaptığı olanlara boyun eğmektir. Bir başka 

                                                           
127 A.e., s. 278. 
128 Valerie Estelle Frankel, From Girl to Goddess: The Heroine's Journey Through Myth and 

Legends, s. 21. 

 



75 
 

şekilde yorumlanacak olursa, Fredinki bu itaatiyle dişil özelliklerini bastırır, 

başkalarına yani eril düzene göre hareket eder.  

Fredinki, kurallarına uymak zorunda kaldığı bu yabancı dünyada ona yardımcı 

olan bazı müttefikler de edinir. Şüphesiz ki, ona en yakın müttefik olanlar,  onunla 

aynı kaderi paylaşan diğer damızlık kızlardır. Gilead rejiminde damızlık kızların 

evlerinin dışına çıkması yalnızca alışveriş vesilesiyle olur ve bir damızlık kız ancak 

başka bir damızlık kızla dışarı çıkabilir. Damızlık kızlar çift halinde sokaklarda 

yürürler ve onlara verilen listedeki alışverişlerini yaparak geri dönerler. Bu kızlar 

birbirlerini de denetlemekle görevlidir. Fredinki’nin alışveriş arkadaşı da, bu damızlık 

kızlardan biri olan Gleninki’dir. Gleninki “Mayday” direniş örgütündendir. Romanın 

sonunda, Gleninki’nin kendini asarak öldürdüğü ve komplocularının isimlerini ortaya 

çıkardığı öğrenilir.  

Fredinki’ye aslında düşmanca hisleri ve davranışları olan Serena Joy da 

Fredinki’nin bir müttefiki sayılabilir. Serena Joy, Fredinki’nin kaldığı evdeki 

komutanın karısıdır ve komutanla birlikte Fredinki’yi hem fiziksel hem de psikolojik 

şiddete maruz bırakır. Serena Joy’un komutandan habersiz Fredinki’ye bir teklifte 

bulunur. Bu teklifin amacı bir an önce çocuk sahibi olmak istemesidir. Serena Joy 

komutanın çocuk yapma işini beceremediğini ileri sürerek, Fredinki’den evin 

koruması ve şoförü olan Nick ile birlikte olmasını ister. Serena Joy bu teklifi kabul 

ederse kızının fotoğrafını ona göstereceğini söyler. Fredinki bunu kabul eder ve 

zamanla Nick ile aralarında duygusal bir ilişki başlar. Fredinki ve Nick, bir bakımdan 

Serena Joy sayesinde müttefik olurlar. Serena Joy’un bu yaptıklarına bakıldağında 

kendisinin yardımsever biri değil de, zalim ve bencil bir kadın olduğu söylenebilir. 

Gilead düzeninde komutan eşi olsa bile bir kadın olarak o da birtakım zorbalıklara 

maruz kalmaktadır, ancak Serena Joy sadece kendi yaşadığı zorlukların farkındadır. 

Onu diğer damızlık kızlar ilgilendirmemektedir.  

Fredinki’nin romandaki bir diğer müttefiki, arkadaşlarından biri Moira’dır. 

Moira, Fredinki’nin üniversiteden beri arkadaşıdır ve kadın direnişinin simgelerinden 

biridir. Kendisi Gilead’ın uygulamalarına karşı çıkarak, bu rejimden kaçmayı 

başarabilir. Fredinki’nin Moira’yla karşılaşması bir tesadüf eseri gerçekleşir. Bir gece 



76 
 

komutanla birlikte dışarı çıkan Fredinki, ‘Jezebel’in Yeri’ denilen gece kulübüne 

gider. Fredinki burada Moira ile karşılaşır. 

Nick, Fredinki’nin romandaki asıl müttefikidir. Nick, Komutan ve Serena Joy 

çiftinin evinin korumasıdır. Serena Joy’un isteği üzerine Fredinki ve Nick cinsel bir 

birliktelik yaşarlar. Bunun sonucunda aralarında duygusal bir ilişki de başlar. Nick 

evde yaşayan sıradan bir koruyucu değildir. Romanda, Nick’in kim olduğu ya da 

Fredinki’ye kimin emrinde yardım ettiği dile getirilmez. Nick, Gilead’ın gizli bir polisi 

de olabilir ya da Mayday direniş örgütünün bir elemanı olduğu da düşünebilir. Nick 

Fredinki’nin komutanın evinden kaçışını düzenleyen ve Fredinki’ye yardım eden 

kişidir. Ancak, onu Gilead yetkililerine mi yoksa direnişçilerin eline mi teslim ettiği 

açık değildir. Nick’in gerçek kimliği belirsiz olsa da, Fredinki karakterine hem maddi 

hem de manevi olarak destek veren tek kişidir. Manevi olarak onu sevgi ve şefkat 

göstermiştir, maddi olarak da onu zulüm gördüğü bu evden kurtarmıştır.  

4.1.3.3. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Sınavlar Yolu: Devler ve 

Ejderhalarla Karşılaşma 

Sınavlar yolu: devler ve ejderhalarla karşılaşma olarak adlandırılan bu aşamada 

kadın kahraman iç dünyasındaki meselelerden kurtularak dış dünyasındaki bazı 

zorluklarla karşılaşır ve birtakım insanlarla rastlaşır. Murdock’ a göre, kadın kahraman 

devlerle karşılaşacak ve 

“Devler, kahramanın dayanıklılığını ve sınır koyma yeteneğini test etmek için 

yoluna çıkacak... Kadın kahramanın içsel yolculuğu boyunca, kendi kendinden 

şüphe duyma, kendinden nefret etme, kararsızlık, kaygı ve korku güçleriyle 

karşılaşacak. Dış dünya ona yapabileceğini şeyleri söyleyecek ama o 

yapamayacağı şeyleri söyleyen şeytanlarla savaşacak.”129 

 

Gilead da, Fredinki’ye yapması ve yapmaması gerekenleri söyleyenlerle dolu bir 

dünyadır. Bu dünyada, Murdock’un belirttiği bu zorlukları Fredinki de yaşadı. Bu 

yüzden, Fredinki’nin belki de en zorlu aşaması, bu üçüncü aşamadır. Fredinki tüm dişil 

doğasından ve özelliklerinden ayrılmış, tüm varlığını eril düşüncenin hükümdarlığına 

                                                           
129 Maureen Murdock, The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for Wholeness, s. 48. 



77 
 

bırakmıştır. Fredinki bu rejimden kaçmanın olanaksızlığını kavrar ve bu dünyanın 

kurallarını öğrenmesi gerektiğini düşünür. Doğurganlık özelliğini yitirmediği için 

komutanlara çocuk doğurması için damızlık kız olarak hayatına devam eder. Fredinki 

bu dünyanın dayattıklarıyla hem bedenen hem de ruhen değişip dönüşür. Fredinki’nin 

Karşılaştığı devler ve ejderhalar hem bu düzen hem de bu düzenin uygulayıcıları –

Teyzeler, Komutanlar, Gözler vb. – olarak yorumlanabilir. Fredinki, bütün bu 

yaşadıklarına önce pasif olarak daha sonra da aktif biçimde bir direniş gösterir.  

Fredinki’nin bu dünyadaki zorunlu sınavı, bu yeni düzenin kurallarını 

uygulamasıdır. Fredinki için bu düzendeki her şey yeni bir meydan okumadır. 

Damızlık kız olarak komutan ve eşinin evinde ikamet eder ve onların alışverişlerini 

yapar. Okumak, yazmak, başkalarıyla konuşmak yasaktır. Mülkiyet hakkı yoktur. 

Sahibinin yani evinde kaldığı komutanın seks kölesi olur ve onun düzenli tecavüzüne 

rıza gösterir. Onun ne hissedeceğine, ne şekilde davranacağına ve nasıl yaşayacağına 

erkek egemen bir sistem olan Gilead karar verir. Gilead düzeninde ve komutanın 

evinde yaşadığı bu zorluklar, özgürlüğünün önündeki engeller, rejim yanlısı zor 

kullanan kişiler ve geçirdiği korkunç deneyimler onun sınavıdır. Bu sınavlardan 

başarıyla çıkmak için, rejime ve rejim güçlerine düşman olan damızlık kız olarak 

görevlendirilen kendisi gibi diğer kadınlarla dost olup, işbirliği yapar. Aynı zamanda 

Nick ile olana ilişkisi de onun bu evden kurtuluşuna olan adımını atmasını sağlar.  

4.1.3.4. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Başarının Sahte Rahatlığına 

Erişme  

Başarının sahte rahatlığına erişme olarak devam eden bu bölümde, kadın 

kahraman bir önceki aşamada deneyimlediği sınavlarda birtakım başarılar edinir, 

ancak bu edinilen başarılara rağmen kahraman kendini mutsuz ve eksik hisseder, 

çünkü “Kadınlar bütünlüğe ulaşmadan önce özerklik bulmak zorundadır.”130 Bir başka 

deyişle, kadın kahramanın başarılı olabilmesi ve benliğini bulabilmesi için bağımsız, 

özgür olması gerekir ve kendi kararlarını kendi uygulayabilmelidir. Ancak, 

Fredinki’de böyle bir durum söz konusu değildir. Bu dördüncü aşama, Fredinki 

karakterinde de gözlemlenebilir. Gilead Cummhuriyeti’nin kuralları öğrenmek ve 

                                                           
130 A.e., s. 69.  



78 
 

uygulamak bir başarı gibi gözükse de, Fredinki kendini bir huzursuzluk ve mutsuzluk 

durumuna sürüklemiştir. Murdock’a göre, Fredinki gibi “Birçok kadın, başarı adına 

ruhunu ve canını çok fazla feda etti.”131 Bu zorunlu fedakârlıklardan dolayı, Fredinki 

de yaptığı hiçbir şeyden gerçek bir tatmin duymaz ya da hissettiği hiçbir şeyden ciddi 

bir haz almaz, çünkü kendi potansiyelini sınırlayan ve kontrol altında tutan bir sistemin 

içindedir. 

4.1.3.5. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Ruhsal Kuraklık Hislerine 

Uyanma: Ölüm  

Kadın kahraman, ruhsal kuraklık hislerine uyanma: ölüm aşamasında kendini 

sorguya çeker. Kahramanın yeniden doğuşunu müjdeleyen bir bölümdür, çünkü ölüm 

bir yok oluş değil, başka türlü bir var oluştur. Bu bölüm, yine Fredinki karakterine de 

uygulanabilir. Fredinki, Gilead denen bu korku hükümdarlığından, onun 

dayattıklarından ve yaşadıklarından çok yorulmuştur. Kendi hayatını sorgulamaya 

başlar ve bir arayışına girişir. “İnzivasının çoğu zamanlarında, gözden düşmüş 

geçmişiyle yeniden düşünerek bir süreklilik oluşturur, onun kuvvetini kesen şimdisine 

biraz genişlik sağlar ve kendi akıl sağlığı için benliklerini geliştirir.”132 Bu dünyada 

kadın olmak görünmez olmak demektir. Sahip olduğu her şeyi, evini, eşini, kızını 

kaybetmiştir. Fredinki ve “Bu kadınların ifade ettiği kayıp duygusu, dişil olana 

duyulan özlemdir, kendi bedenleri ve toplulukları içinde bir yuva duygusuna duyulan 

özlemdir.”133 Erkek egemen rejimin kurallarını uygulamak ona herhangi bir başarı 

getirmemiştir. Bu rejim Fredinki ve diğer bütün kadınların dişil değerlerini öldürüp, 

bedenlerini ve ruhlarını da ele geçirmiştir.  

4.1.3.6. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Erginlenme ve Tanrıça 

Mertebesine Ulaşma  

Erginlenme ve Tanrıça Mertebesine Ulaşma denilen bu aşamada, kadın 

kahraman olgunlaşır ve bilgeleşir. Erginlenme, yeraltına inişle tanrıça mertebesine 

                                                           
131 A.e., s. 69. 
132 Elisabeth Hansot, “Selves, Survival, and Resistance in The Handmaid’s Tale,” Utopian Studies, s. 

57.  
133 Maureen Murdock, The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for Wholeness, s. 73. 



79 
 

yükselmekle olur. “Yeraltı dünyasına İniş, karanlığa bir yolculuk olarak karakterize 

edilir. Ruhun gecesi, balinanın göbeği, karanlık tanrıçayla buluşma ya da sadece 

depresyon olarak.”134 Fredinki’nin Gilead dünyasında olması yeraltına iniş olarak 

yorumlanabilir, çünkü bu dünya da tıpkı yeraltı gibi karanlıktır ve Fredinki de bu 

dünyada bedeni ve ruhu kendinden alındığı için mutsuzdur. Bu aşama da, Fredinki’de 

görülür, çünkü Fredinki rejimin tüm kurallarını özemsemek ve denilenleri yapmak 

zorunda kalır. Bunların sonucunda da, hiçbir başarı elde etmemiştir. Bütün bu 

yaşadıkları onu olgunlaştırır ve yeni kararlar almasını sağlar. Örneğin, Fredinki Serena 

Joy’dan habersiz bir şekilde Komutanın isteklerini yapar. Komutan bir gün 

Fredinki’den odasına gelmesini ister ve ardından Scrabble oynarlar. Bu geceleri 

yinelerler. Bir gece de komutanla birlikte dışarı çıkarlar ve  ‘Jezebel’in Yeri’ denilen 

gece kulübüne giderler. Fredinki burada eskiden yakın arkadaşı olan Moira ile 

karşılaşır. Fredinki’nin aldığı bir başka karar da komutandan habersiz bir şekilde 

Serena Joy’un dediklerini de uygulaması ve Nick ile birlikte olmasıdır. Fredinki’nin 

hem komutanın hem de Serena Joy’un isteklerini istemese kabul etmesi, onun Gilead 

düzeninde hayatta kalmak için her türlü yolu denediğinin de göstergesidir. Fredinki, 

Gilead zorunlu olarak dünyasının bilgisine erişmiştir ve bu bilgilerin de onu tanrıça 

mertebesibe yükselttiği şeklinde yorumu yapılabilir. “Damızlık Kızın Öyküsü’nde 

Fredinki kendi dünyasını yeniden şekillendirmeye başlar. Düşüncelerinde daha iyi bir 

yer tasavvur eder, sözlerini teybe kaydeder. Onun bir umudu vardır. Bilinçli olarak, 

iyimser bir tablo yansıtmak için çaba sarf ettiğini bilerek mevcut gerçekliğini yeniden 

inşa eder.”135 Fredinki’nin yolculuğu pasif direnişten aktif direnişe geçişi olarak da 

düşünülebilir. 

4.1.3.7. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Dişile Duyulan Kaçınılmaz 

Özlem  

Bu aşamada kadın kahraman artık dönüş yoluna koyulur ve birinci aşamada 

bıraktığı dişil özelliklerine ve rollerine özlem duyar. Bu aşama, aslında Fredinki için 

tüm roman boyunca geçerli olabilir, çünkü Fredinki her ne kadar sistemdeki 

                                                           
134 A.e., s. 87. 
135 Patricia F. Goldblatt, “Reconstructing Margaret Atwood’s Protagonists,” World Literature Today, 

s. 281. 



80 
 

uygulamalara boyun eğmek zorunda kalsa da, sürekli geçmişini düşünür. “Fredinki 

kendi içine baktığında, benlik duygusunu hatırlamasını sağlayan bir dizi anı bulur. 

İşini, kocası Luke'a olan sevgisini, çocuğunu, arkadaşlarını, eğitimini, keyif aldığı 

şeyleri -günlük hayatının başarılarını ve başarısızlıklarını- hatırlamaktadır”136 Önceki 

yaşantısını gözden geçirir, yaptıklarını sorgular, eşini merak eder ve kızına özlem 

duyar. Şu andaki bedeni, ruhu, aklı, duyguları, yaşayışı eril düşüncenin tahakkümü 

altındadır, çünkü “Kadınların bedenleri, günümüzde de açıkça kanıtlandığı gibi, kamu 

malıdır… Bir kadının vücuduyla ne yapması ya da ne yapmaması gerektiği konusunda 

herkesin bir fikri vardır.”137 Fredinki’nin bedeni de Gilead’ın malıdır ve vücudunun 

kullanımı rejimin kontrolündedir. Bu yüzden Fredinki, kendini eksik, parçalanmış ve 

huzursuz hissederek, kendi olması gereken doğasını kaçınılmaz olarak özler.  Bunun 

yanı sıra, “Bir kadının vücudundaki duygulardan kopmasının en belirgin nedeni 

ensest, tecavüz veya fiziksel istismardır.”138 Fredinki’nin Gilead rejiminde kaldığı 

evdeki komutan tarafından düzenli tecavüzü de onun bu dişil duygularından 

ayrılmasına neden olmuştur. Daha sonra Nick ile olan ilişkisi yaralanan bu duygusunu 

onarmaya çalıştığını ve doğasının bu özelliğine duyduğu özlemin de göstergesidir.  

4.1.3.8. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Anne/Kız Ayrılıklarını 

İyileştirme  

Kadın kahraman bu aşamada, özlem duyduğu dişil özelliklerini yeniden kabul 

eder ve onlarla barışır. Bu aşama, Fredinki üzerinde de yorumlanabilir. Fredinki Gilead 

düzeninde, önceki hayatında yaşadığı gibi yaşayamaz. Benliğinden uzaktadır, kişiliği 

yok edilmiştir ve kendini gerçekleştirememektedir. Bir başka deyişle, onu bütün yapan 

dişil rollerinden ve özelliklerinden ayrılmıştır. Cinsel birliktelik bile Gilead’ın 

kuralları doğrultusunda sadece çocuk doğurmak maksadıyla yapılan bir tecavüz 

seremonisidir. Eşinden ayrılmıştır, kızı elinde alınmıştır. Maureen Murdock bu 

ayrılıkları şöyle gösterir: “Duygularımızdan ve ruhsal doğamızdan ayrıldık. Derin bir 

ilişki kurabilmek için yalnızız. Bu kültürde eksik olan dişilliğin olumlu, güçlü ve 

                                                           
136 Peter G. Stillman, S. Anne Johnson, “Identity, Complicity, and Resistance in The Handmaid’s Tale,” 

Utopian Studies, s. 73. 
137 Maureen Murdock, The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for Wholeness, s. 116. 
138 A.e., s. 117. 



81 
 

besleyici nitelikleri için birlik ve topluluğun özlemini çekiyoruz.”139 Fredinki de kendi 

duygularından ve ruhsal doğasından ayrılmıştır. Kendi gerçekliğini 

gerçekleştirebilmek için, bedenindeki ve ruhundaki eksik tarafının tamamlanması ve 

ruhundaki yaraların iyileştirilmesi gerekmektedir. Bu yüzden, Fredinki Nick’le hem 

cinsel hem de duygusal olarak bir birliktelik yaşar, bu da onun dişil özelliklerini 

yeniden hatırlaması ve kabul etmesi olarak yorumlanabilir.  

4.1.3.9. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Yaralanmış Erilliği 

İyileştirme  

Kadın kahraman bu aşamada, özlem duyduğu dişil özelliklerini yeniden kabul 

ettiği ve onlarla barıştığı gibi, eril özelliklerini de kabul eder ve onlarla barışır. Bu 

aşama da, Fredinki’ye dolaylı olarak uyarlanabilir. Fredinki’nin Gilead düzeninde 

zorunlu yaşaması ve edindiği dehşetli tecrübeler onun eril değerleri de kabul ettiğini 

ve sonuç olarak yaralanmış erilliğini iyileştirdiği gösterebilir. Bu da, Nick yoluyla 

gerçekleşir. Romanın sonunda, Nick ve Fredinkinin bir amaç doğrultusundaki cinsel 

birleşmesi bir kutsal evliliği sembolize eder. “Kadın, kutsal evlilik, hieros gamos,140 

tüm karşıtların birliği aracılığıyla, gerçek doğasını hatırlar. ... Kadın kahraman, kadınsı 

ve erkeksi doğasının dinamiklerini anlamaya başlar ve ikisini birlikte kabul eder.”141 

Frankel de, kutsal evliliğin dini bir ritüel olduğunu, yabancıya sunulan bedenin aşkla 

bir bağlantısının olmadığını ve tanrının erkek yönünü deneyimlenmeyi mümkün kılan 

bir eylem olduğunu savunur.142 Fredinki’nin deneyimi de buna benzer ama distopya 

bağlamına yerleştirilmiştir. 

4.1.3.10. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Erille Dişilin Birleşmesi  

Kadın kahraman geçirdiği tüm aşamaların ardından artık sona ulaşır ve bu 

aşamada doğasında var olan dişil ve eril tarafla birleşir ve bütünleşir. Roman 

Fredinki’nin Nick tarafından bir minibüse bindirilerek ve komutanın evinden 

                                                           
139 A.e., s. 131. 
140Mitlerde ve ritüellerde, verimliliği ve doğurganlığı arttırmak için, tanrı ve tanrıçanın bedenini bir 

yabancıya sunduğu ve bir amaç doğrultusunda gerçekleştirdiği kutsal evlilik ve ilişki.  
141 Maureen Murdock, The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for Wholeness, s. 160. 
142 Valerie Estelle Frankel, From Girl to Goddess: The Heroine's Journey Through Myth and 

Legends, s. 229-230. 



82 
 

alınmasıyla son bulur. Bu minibüse biniş, yeni bir yolculuğun başlamasının bir başarı 

mı yoksa başarısızlık mı olup olmadığı açık değildir. Fredinki’nin özgür dünyasına 

olan yolculuğu kendi ağzından aktarılmamaktır. Hikâyenin geri kalanı Damızlık Kızın 

Öyküsü üstüne olan tarihsel notlarla bitirilir. Bu notlarda, Gilead’ın yıkıldığı bilgisi 

mevcuttur ve Gilead’ın oluşumu ve gelenekleriyle ilgili nesnel açıklamalarda 

bulunulur. Fredinki’nin bu hikâyesine de kendi doldurduğu kaset kayıtları aracılığıyla 

ulaşılmıştır. Frenkel’e göre, “Bugün kadın, yazılar, gösteriler, konuşmalar, toplantılar 

yoluyla iradesini dünyaya yansıtabilmektedir.”143 Fredinki de bu kayıtlar sayesinde 

iradesini dünyaya yansıtmıştır. Aslında, Fredinki’nin sonunun gerçekte ne olduğu 

bilinmemektedir. Nick’in kaçması için Fredinki’ye yardım ettiği ve onun da 

Kanada’ya ya da İngiltere’ye kaçmış olabileceği ihtimali üzerinde durulmuştur.  

Özgürce yaşayıp yaşamadığı tam olarak bilinmese de, kaçarak özgürlüğüne kavuştuğu 

tahmin edilmektedir. Fredinki’nin sonunun muallak olması, onun yolculuğunun 

başarısız olduğunu göstermez. O da bir kadın kahramana dönüşmüştür. İlk olarak, hem 

Gilead öncesi hem de Gilead sonrasındaki dünyayı deneyimlemiş ve iki dünyanın da 

bilgeliğine erişmiştir. İkinci olarak, Gilead düzeninden kurtularak kendi hikâyesini 

başka insanlara aktarabilmeyi başarmışlardır. “Fredinki, sessizleştirilmiş içgörülerini 

ve feda edilmiş duygularını dile getirir ve eksik nesneleri ve anlamları çağrıştırır.”144 

Maureen Murdock da bunu şu cümleleriyle desteklemektedir: “Bu bilgeliği dünyayla 

paylaşmak için geri getirir. Ve dünyanın kadınları, erkekleri ve çocukları onun 

yolculuğuyla dönüşür.”145 Fredinki’nin hikâyesi kendinden sonraki insanların da 

dönüşmesine sağlamıştır, çünkü Gilead dünyasının nasıl bir dünya olduğunu kendi 

macerası yoluyla anlatmıştır. Sonuç olarak, Fredinki bir kadın kahramandır ve 

yolculuğu bütünseldir.  

Damızlık Kızın Öyküsü, romanın başkahramanı olan Fredinki’nin yolculuğunu 

anlatır. Bu bölümde Fredinki’nin bu yolculuğu, Maureen Murdock’un Kadın 

Kahramanın Yolculuğu: Kadının Bütünlük Arayışı kitabında, bir kadın kahramanın 

döngüsel yolculuğunu anlatan şemayla çözümlenmiştir. Buna göre, Fredinki’nin bu 

                                                           
143 A.e., 293. 
144 Hilde Staels, “Margaret Atwood's The Handmaid's Tale: Resistance through narrating,” English 

Studies, s. 459. 
145 Maureen Murdock, The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for Wholeness s. 168. 



83 
 

şemadaki on aşamayı da tamamladığı söylenebilir. Kahraman hikâyenin başında saf 

ve tecrübesizdir, çünkü bildiği dünyadan bilmediği bir dünyaya zorla alınmıştır. Bu 

süreçte de, önceki dünyasında edindiği tüm dişil rollerinden ve özelliklerinden 

koparılmıştır. Bu yeni dünyanın düzenine göre hayatta kalmaya çalışmıştır. Lydia 

Teyzenin öğrettiklerini yapması, Komutan Fred’in isteklerini yerine getirmesi, Serena 

Joy’un söylediklerine razı göstermesi ve son olarak Nick’in dediği şekilde hareket 

etmesi kahramanın kendi hayatı hakkında bir söz hakkı olmadığını gösterse de, bu 

gerçek değildir. Fredinki yaşadığı evden bir şekilde kurtularak yolculuğunu 

tamamlamıştır ve bu yolculuk onu bir kadın kahramana dönüştürmüştür. Kadın 

kahraman bir dizi olaya maruz kalması, seremonilere girmesi, daha önce bilmediği 

olağanüstü yaşam tecrübelerinin acısını çekmesi onu olgunlaştırır ve bilgeleştirir. 

Böylelikle, her ne kadar pasif bir kahraman gibi gözükse de, kendini kanıtlamıştır 

kendi gerçekliğini ispatlamak için bir mücadeleye girişmiştir. Distopya edebiyatının 

oldukça önemli ve simge karakterlerinden olan Fredinki’nin yolculuğu arketipsel 

olarak incelendiğinde kadın kahramanın yolculuğunun tüm özelliklerini taşıdığı 

söylenebilir. Onun bu yolculuğu hem psikolojik hem de fizksel bir yolculuktur. Sonuç 

olarak, Atwood’un “Hikayeleri, kadın karakterlerin masum ve deneyimsiz bir 

karakterlerden bilgili ve kavrayışlı kadınlara dönüşümünü ele alıyor.”146 Fredinki’nin 

deneyimi de böyle bir hikâyedir. 

Damızlık Kızın Öyküsü’ndeki Fredinki karakterinin bu yolculuğu kendi 

ağzından anlatmıştır. Okuyucu olayları hep onun bakış açısına bakarak anlar. Gilead 

düzenindeki dünyasında, Fredinki karakterinin kendi benliğini özgürce büyütüp 

geliştirdiğini ya da kendi kişiliğini istekleri doğrultusunda keşfettiğini söyleyemeyiz. 

Aksine, Fredinki’nin bu dünyada yaşadıkları onun benliğini silme ve kişiliği yok etme 

girişimidir. Bu aynı zamanda distopya edebiyatındaki tasvir edilen karakterlerin de 

ortak özelliğidir. Tüm bunlara rağmen, Fredinki yaşamak zorunda kaldığı bu dünyadan 

kaçmayı başarabilmiştir ve böylelikle kişiliği başka bir yönde gelişmiş ve hem 

psikolojik hem de fiziksel yolculuğu tamamlanmıştır. “Damızlık Kızın Öyküsü’ne dair 

birçok yorumcu, anlatıcıyı bir kahraman, gelişen bir bilinç veya ortaya çıkan bir kadın 

                                                           
146 Patricia F. Goldblatt, “Reconstructing Margaret Atwood’s Protagonists,” World Literature Today, 

s. 275. 



84 
 

olarak nitelendirmiştir.”147 Karakterin kurtuluşunun nasıl olduğunun belirsiz oluşu ve 

karakterin ağzından bu yolculuğun nasıl bittiğinin anlatılmaması, romanın çoklu 

yorumlamalara açık oluşu Margaret Atwood’un bilinçli yaptığı bir tercih de olabilir. 

Damızlık Kızın Öyküsü’nün “Vizyonu ürkütücüdür, ancak kahramanının sesi, 

insanlara dayatılan baskıcı tasarımların üstesinden gelmek için gerçekliği 

dönüştürmek adını dilin gücünü gösteren önemli bir kanıt sunmaktadır.” 148 Çünkü 

Fredinki Gilead düzenindeki bu yolculuğunu anlatarak yani dili aracılığla 

tamamlamıştır ve bu yüzden bir kadın kahramana dönüşmüştür. 

4.2. Ahitler 

Margaret Atwood’un Ahitler romanı, Damızlık Kızın Öyküsü romanının 

devamı kitabıdır. Damızlık Kızın Öyküsü yayımlandığı tarihten bu yana büyük 

tartışmalara yol açmış ve güncelliğini hiçbir zaman yitirmemiş bir yapıttır. Roman, 

1990 yılında Volker Schöndorff tarafından aynı isimle filme de uyarlanmıştır. 2017 

yılında ise, Bruce Miller’in yapımcılığını üstlendiği yine aynı isimle bir televizyon 

dizisine dönüştürülmüştür. Dünya çapında yarattığı bu çarpıcı etki neticesinde, 

Damızlık Kızın Öyküsü romanının devamı olan Ahitler romanı Eylül 2019’da 

yayımlanmıştır.  

Ahitler, Damızlık Kızın Öyküsü romanında gerçekleşen olayların 15 yıl 

sonrasını konu edinen distopik türde yazılmış bir romandır. Ahitler romanı da Damızlık 

Kızın Öyküsü romanında olduğu gibi geleceğe dair korkunç öngörülerde bulunarak 

şimdiyi sorgular. Ancak, Ahitler’de farklı olan erkek egemen toplum geleneğinden ve 

baskıcı rejimden kurtulmak için girişilen isyanın ve kadınlar tarafından girişilen 

direnişin anlatılmasıdır. Tüm bu anlatılanlar, aynı zamanda edebiyat eleştiri 

tarihindeki arketipleri sorgulamak ve kahraman tanımlamalarına karşı bir isyan olarak 

da yorumlanabilir. Bu bağlamda, bu bölümün ilk bölümünde, öncelikle Ahitler 

romanının distopya edebiyatının bir yapıtı olarak özelikleri incelenecektir. İkinci 

bölümde, arketipçi eleştiri yönteminden faydalanılarak Margaret Atwood’un bu 

                                                           
147 Peter G. Stillman, S. Anne Johnson, “Identity, Complicity, and Resistance in The Handmaid’s Tale,” 

Utopian Studies, s. 70. 
148 Jeanne Campbell Reesman, “Dark Knowledge in ‘The Handmaid’s Tale,’” CEA Critic, Vol. 53, 

No. 3, 1991, s. 6, JSTOR, http://www.jstor.org/stable/44377063. 



85 
 

romandaki arketipleri nasıl ele aldığı analiz edilecektir. Üçüncü bölüm ise Daisy’nin 

bir kadın kahraman olarak yolculuğunun aşamalarını tartışacaktır. 

4.2.1. Distopya Edebiyatı Bağlamında Ahitler  

Milenyum sonrasında, dünyanın küresel bir köye dönüşmesi, kapitalizmin 

yükselişi, teknolojinin hızla gelişmesi ve internetin yaygınlaşması gibi güncel olgular 

yine korkulu gelecek düşüncesini yine tetiklemiş ve edebiyatta distopya kavramının 

da farklı şekillerde ele alınmasına sebep olmuştur. Hatta geçmişte distopya diye 

nitelenen olayların ve edebiyata konu olmuş distopik kurguların şu anki gerçek 

dünyada yaşanıyor oluşu distopya edebiyatına olan ilgiyi arttırmıştır. Bu bakımdan, 

distopya edebiyatı geleceğe dair sezgileri güçlü olan bir edebiyat türüdür ve yapıtlarda 

yazarlar tarafından konu edilenler basit bir tahminden öte, mevcut sistemin nasıl 

evrimleşebileceğini gösteren bir belge niteliğindedir. Ahitler de bu türde yazılmış ve 

bu sebeplerden dolayı yazılmış bir romandır, çünkü geleneksel savaşların bitmesi 

gelecekle ilgili korkuları sonlandırmamıştır. Daha demokratikmiş gibi görünün devlet 

biçimlerinin ortaya çıkması bireyleri ve toplumları daha eşit ve adaletli yapmamıştır. 

Teknolojideki mucize gelişmeler insanları daha özgür ve bağımsız hale getirmemiştir. 

Aksine, mevcut sistemdeki toplumlar ve bireyler daha fazla ezilen, sömürülen, 

özgürlükleri ellerinden alınan, hakları çalınan, gözetlenen, bedenleri ve düşünceleri 

belli bir çıkar grubunun elinde olan ve itaat ettirilen metalar haline gelmiştir. “Benzer 

şekilde, günümüzün sınıf ve toplumsal cinsiyet ilişkilerinin tanıdık bir hiyerarşisi –

Aile Reisi, Eşler ve hizmetçiler, erkek ve kadın rolleri– ancak yirminci yüzyılın 

sonlarındaki değişikliklerle Ahitler’de de karşımıza çıkar.”149 Distopya edebiyatına 

olan ilginin artarak devam etmesi de bu yüzdendir.  

Ahitler romanı da Damızlık Kızın Öyküsü gibi hem distopya edebiyatının en 

önemli eserlerinden biri hem de Margaret Atwood’un en yeni romanıdır. Edebiyatta 

distopik roman olgusunun feminist bağlamda devam ettirilmesinde de katkıda 

bulunmuştur. Atwood, 2019’da yazdığı bu romanıyla da kadın bedeni üzerinden 

yürütülen politikaların tüm gelişmelere ve ilerlemişliğe rağmen hala devam ettiğini 

göstermek istemiştir. Yalnız bu romanda Atwood bir çıkış yolunun da olabileceğini ve 

                                                           
149 Janet L. Larson, “Margaret Atwood and the Future of Prophecy,” Religion & Literature, s. 38. 



86 
 

bir kurtuluşun mücadele yoluyla mümkün kılındığına dikkat çekmek istemiştir. Bunun 

yanı sıra, yazım tekniğiyle ve roman unsurlarını farklı ele alışıyla yine bir edebiyat 

yapıtının genel özelliklerinde bir dönüşümün varlığına da işaret etmiştir.  Ayrıca, 

Damızlık Kızın Öyküsü romanının 1990 yılında yönetmen Volker Schlöndorff 

tarafından filme ve 2017 yılında Bruce Miller yapımcılığında televizyon dizisine 

uyarlaması da roman olan ilgiyi arttırmış, okuyucular Gilead rejiminin detaylarını 

merak etmeye başlamışlardır. Margaret Atwood,  Ahitler romanını okurlarının istekleri 

doğrultusunda da oluşturduğu söylenebilir. 28 Kasım 2018’de, Twitter hesabından 

yaptığı açıklamanın altına eklediği bir kısa video bunun net göstergesidir: “Gilead ve 

iç işleyişi hakkında bana sorduğunuz her şey bu kitap için ilham kaynağıdır. Eh, 

neredeyse her şey!’ Diğer ilham kaynağı ise içinde yaşadığımız dünya.”150 Ahitler 

romanının yaratılmasında hem okurların Gilead hakkındaki meraklı soruları hem de 

günümüz dünyasının politik iklimi etkili olmuştur.  

Ahitler, sonu umutla biten, değişimin mümkün olduğunu gösteren ve kadın 

direnişinin simgesi olan romanlardan biridir. Damızlık Kızın Öyküsü romanının 

tamamlayıcısı niteliğinde olan bu roman da pek çok bakımdan distopya edebiyatının 

özelliklerini taşır. Ahitler’de de iyilikle başlayan ütopyacı hayaller yerini karanlık, 

korkunç, belirsiz ve kaotik bir kötü-ütopyaya bırakmıştır. Ancak, bir kötü-ütopya olan 

Gilead rejimi Ahitler’de tarihin tozlu raflarına kaldırılmıştır. Gilead rejimindeki 

kadınlar geleceğin karanlık ve ümitsiz olduğunu düşünmektedir, “ ‘Neyi ümit 

etmeliyiz ki?’ diye düşündüm. Ümit edecek ne kalmıştı. Önümde görebildiğim tek şey, 

kayıp ve karanlıktı.” 151 Gilead rejimi hem korkulan hem de insanların kaçıp 

kurtulması gereken ve aynı zamanda dünya üzerinden de yok edilmesi gereken bir 

yerdir. Lydia Teyze’nin de dediği gibi, “Onu bekleyen yıkımdan, Gilead’ı kurtarmak 

için artık çok geç.” 152 Gilead rejiminin yıkılması geleceğe dair tüm beklentileri de 

iyiye yöneltmiştir. Gilead rejiminin korkunçluğu ve yıkılışı üç karakter tarafından 

                                                           
150 Margaret Atwood, @MargaretAtwood. “Yes indeed to those who asked: I’m writing a sequel to 

The #HandmaidsTale. #TheTestaments is set 15 years after Offred’s final scene and is narrated by three 

female characters. It will be published in Sept 2019. More details: http://smarturl.it/TestamentsMA.” 

Twitter, Kasım 28, 2018, 16:52, https://twitter.com/margaretatwood/status/1067778206642683906?la 

ng=no 
151Margaret Atwood, Ahitler, Çev. Canan Sılay, İstanbul, Doğan Egmont Yayıncılık, 2020, s. 41. 
152 A.e., s. 484.  



87 
 

anlatılmaktadır. Önceki romanda sistem yanlısı kötü karakter olan Lydia Teyze, bu 

romanda sistem karşıtı bir bir karaktere dönüşür. Gilead öncesindeki yaşantısını, 

Gilead dönemindeki konumunu, nasıl teyze yapıldığını, sistemin riyakârlığını ve 

yıkılışına nasıl zemin hazırladığını anlatır. Bütün bu anlatımlar, Ahitler olarak bilinen 

Ardua Elyazmalarına dönüşür. Romanın ikinci karakteri Agnes, Gilead topraklarında 

büyüyen, bir komutan ailesi tarafından evlat edinilen, geçmişini bilmeyen bir 

karakterken, Kanada’ya Daisy ile birlikte kaçarak rejimin derinden yaralanmasına 

sebep olur. Romanın üçüncü ve baş karakteri ise, Nicole bebek olarak bilinen 

Daisy’dir. Daisy de Gilead’tan bebekken kaçırılan, Kanada’da büyüyen, Neil ve 

Melanie tarafından evlat edinilen, geçmişini bilmeyen bir karakterdir. Gilead’a karşı 

bir direniş örgütü olan Mayday tarafından gizlice Gilead’a kaçırılır, burada kardeşi 

Agnes’i de bularak, onunla birlikte tekrardan Kanada’ya döner. Lydia Teyze’nin 

yardımıyla bu iki kız kardeşin Gilead’tan kaçışı sistemin çöküşünü hızlandırmıştır.  

Ahitler’de de devlet herkesin ve her şeyin sahibi konumundadır çünkü 

“İnsanlar aptal ve hilekârdır. Akıllı bir yönetici daima onları parmağında 

oynatabilecektir başka türlü düşünmek toplumu göreve veya özge çileye başvurarak, 

düzenlemeyi umut etmek, felakete davetiye çıkarmaktır.” 153 Ancak bu devlet artık bu 

romanda güç kaybetmektedir. İktidarda adaletsiz bir sistemle yönetilen totaliter ve 

muhafazakâr Gilead rejimi vardır ve bu uygulamalar dünyanın başka yerlerindeki 

devletler tarafından endişeyle karşılanmaktadır.  

“Gilead, askeri fetih fikrine uygun bir ideoloji yayar. Devlet bir savaş kampına 

benzer. Merkezi, yani Kızıl Merkez ve seçkinlerin evleri, dikenli teller ve 

projektörlerle korunan silahlı askerler tarafından sürekli olarak korunmaktadır. 

Damızlık kızlar biyolojik hayatta kalmanın koruyucularıdır ve görevleri bu 

anlamda askerlerinkine benzer.”154 

 

Devletin üstünlüğünün her şeyden önemli olduğu Damızlık Kızın Öyküsü’nde de 

oldukça belirgindir, ancak Ahitler’de bu üstünlüğün nasıl oluşturulduğu ve aynı 

zamanda nasıl çöküşe geçtiği Lydia Teyze tarafından anlatılmaktadır. Gilead teokratik 

                                                           
153 Krishan Kumar, Modern Zamanlarda Ütopya ve Karşıütopya, s. 175. 
154 Dorota Filipczak, “IS THERE NO BALM IN GILEAD? — BIBLICAL INTERTEXT IN THE 

HANDMAID’S TALE.” Literature and Theology, s. 178. 



88 
 

uygulamaların işlediği bir rejimdir, dolayısıyla devlet tanrının otoritesinin 

yeryüzündeki temsilcisidir. Bütün baskı yöntemleri ve şiddet gösterimi İncil’e bağlı 

kalınarak din kisvesi altında Tanrı adına yapılır. Bu yüzden Tanrının eli olan devlete 

koşulsuz itaat ve sadakatle bağlılık şarttır, çünkü devlete itaat etmek ve bağlı olmak 

Tanrıya itaat etmek ve bağlı olmak demektir. Bunun akside devlete isyan ise, Tanrıya 

karşı gelmek demektir.  

Damızlık Kızın Öyküsü’nde Fredinki karakterinin devlete nasıl boyun 

eğdirildiği anlatılmıştı. Ahitler’de ise Lydia Teyze’nin nasıl sistemin askeri ve mimarı 

yapıldığı anlatılır ve Daisy’nin Agnes’le birlikte rejimi çökertmelerine odaklanılır. 

Önceden bir yargıç olan Lydia Teyze, Gilead’ın darbeyle iktidara gelmesiyle 

tutuklanır ve diğer kadınlarla birlikte bir stadyuma hapsedilir. Burada Komutan Judd 

ve Vidala Teyze tarafından çeşitli baskı teknikleri uygulanarak ve çok yönlü psikolojik 

işkence yöntemleri kullanılarak Teyze yapılır. Teyzeler Damızlık Kızları eğiten, diğer 

kadınlarla ve çocuklarla ilgilenen, sistemin menfaatleri doğrultusunda çalışan,  bazı 

ayrıcalıklara sahip olan, sadece teyzelere ait olan Ardua Binasında yaşayan 

kadınlardır. Teyzelerin bulunduğu binaya Komutanlar dahi giremez, ayrıca teyzeler 

bazı yasaklı metinleri de okuyabilirler. Ancak, Lydia teyze sisteme yanlısı gibi görünse 

de ya da bazı uygulamaları sistemi güçlendirmiş olsa da, bu sistemin içindeki Truva 

atıdır. Lydia teyze Gilead’dan gizliden gizliye nefret etmektedir, kendine atanan gücü 

sistemi çökertmek için kullanır, Mayday direniş örgütüyle işbirliği halindedir.   

Ahitler’de toplum sınıflara bölünmüştür. Her sınıfın ve zümrenin uyması 

gereken belirli kuralları ve normları vardır. Bu zaten Damızlık Kızın Öyküsü’nde de 

çok belirgindir, ama bu romanda bu bölünmüşlüğün detaylarına yer verilmiştir. Ancak 

bu kurallar ve normlar kadınların birliği sayesinde yerinden sarsılmıştır. Gilead’ın 

sosyal düzenlemesi erkek egemen bir karaktere sahiptir. Erkekler tanrısal güçlere 

sahipken, kadınlar kötücüldür. Erkekler güçlü, zeki, aktif, yöneten, kadınlar ise zayıf, 

aptal, pasif, yönetilen konumundadır. Bu yüzden kadınlar her açıdan –biyolojik, 

ekonomik, sosyal vb – açıdan erkeklerin eşiti değildir ve özgür olamazlar. Erkeklerin 

toplum içinde üstün rolleri ve görevleri vardır. Onlar komutan, doktor, bilim insanı ve 

asker vb. olabilirken, kadınlar erkeklerin güdümünde yaşamak zorundadır. Bu 

cinsiyete dayalı sınıfsal ayrım kadınlarının bütün yaşam pratiklerinin erkekler 



89 
 

tarafından düzenlenmesine sebep olmuştur. “ Kadınlar, eşlerin ve damızlık kızların 

cinsel rolleriyle kısıtlandırılmıştır. Erkeklere olan mali bağımlılıkları onların mülkiyet 

durumunu vurgular. Kadınlar erkekler tarafından tanımlanır.“155 Kadınlar da kendi 

içlerinde de sınıflara Komutan eşleri, Teyzeler, Marthalar ve Damızlık Kızlar olarak 

bölünmüştür. Bu genç kızlara ve erkeklere çocukluklarından itibaren öğretilir. 

Nitekim, Gilead’ta büyüyen Agnes ve Becka bunun en net göstergesidir.  

Hem toplumsal hem de bireysel kontrol ve denetim Ahitler’de Gilead rejiminin 

en önemli özelliklerinden birisidir, ama rejime karşı olan ayaklanmalar neticesinde bu 

kontrol ve denetim sekteye uğramış ve yıkım kolaylaşmıştır. Yine bu kontrol ve 

denetim konusu çeşitli şekillerde Damızlık Kızın Öyküsü’nde de söz konusudur. 

Kadınların kontrolünün ve denetiminin sağlanmasındaki amaç onların ayaklanmasını 

ortadan kaldırmaktır. Bu denetim önce kadınları kategorize edilerek yapılır, daha sonra 

korku ve şiddet yoluyla güçlendirilir.  Ahitler’deki bireyler üzerindeki kontrol çok 

çeşitlidir. Öncelikle devlet eliyle gerçekleştirilen politik bir denetim söz konusudur. 

Devlet bireyleri acımasız düzenlemeler yoluyla kontrol altında tutmaktadır. Örneğin, 

Gilead kadınların nasıl giyineceği, nasıl konuşacağı, nelerle ilgileneceği, nasıl 

davranacağı, nerede yaşayacağı, nereye gideceği anayasa ile belirlenmiştir. Örneğin, 

“Kadınların toplumsal işlevi, giymeye zorlandıkları giysilerin rengiyle de 

gösterilir.”156 Sistemin yöneticileri ve askerleri tarafından da politik olarak herkes 

baskı altındadır. Bunun yanı sıra, bireylerin hayatlarını üzerinde dini bir denetim de 

mevcuttur. Gilead toplumu, uygulamaları dinsel öğretilere dayandırır ve gücünü 

Tanrıdan alır. Bunun karşı yönünde davrananlar günahkâr ya da lanetlenmiş olarak 

etiketlenir. Bu romanda ayrıca, kurumsal bir denetim de söz konusudur. Kanada’ya 

İnci kızlar gönderilerek, Gilead toplumuna reklam ve propaganda yoluyla mürit 

toplanır.  

Ahitler’de korku ve şiddet yoluyla bireylerin kötüye kullanımı söz konusudur, 

ama cesaretli kişilerin varlığı bu kötüye kullanımı etkisiz hale getirmiştir.  Burada 

romanın anlatıcıları Lydia Teyze, Daisy ve Agnes bu korku iklimine karşı koymuş ve 

                                                           
155 A.e., s. 181. 
156 Julia Kuznetski, “Disempowerment and Bodily Agency in Margaret Atwood’s The Testaments and 

The Handmaid’s Tale TV Series,” The European Legacy, s. 290. 



90 
 

şiddete direniş göstermişlerdir. Gilead’da yetişen Agnes de geleceğinden endişelidir, 

okulunu bitirdikten sonra istemediği halde Komutan Judd ile evlendirilecektir,  ama 

buna karşı gelmiş Lydia Teyze’nin de yardımıyla teyze olmaya karar vermiştir.  

Ahitler’de teknoloji ve bilim yönetici sınıfın çıkarlarına göre kullanılmaktadır 

ve toplum kameralar yoluyla teknolojik olarak kontrol altında tutulmaktadır. Ancak bu 

da kadınlar tarafından başlatılan isyanın önüne geçememiştir. Önceleri Lydia Teyze 

de sistem yanlılarından birisi olduğu için, sistemin sahip olduğu üstünlükleri bilen bir 

kişiydi, isyan hareketinin başlatılmasında bu üstünlükleri rejimin aleyhinde 

kullanmasını da bilmiştir. Bu sahip olunan bilgiler neticesinde Lydia Teyze güç sahibi 

olmuştur. Bilgi gücü getirmiştir, güç de Gilead rejiminin adaletsizliğine ve 

eşitsizliğine darbeyi vurmuştur. Lydia Teyzenin bu isyanın en büyük simgelerinden 

biri olmasının pek çok nedeni de bulunmaktadır. Gilead rejimi yaptıklarına dini 

referans göstermesine rağmen, devletin ikiyüzlü uygulamaları –şiddet yanlı tutumlar, 

rüşvet suçları, devlet adamları tarafından işlenen sayısız cinayetler ve kadınlara olan 

her türlü saldırılar, uydurulan korku atmosferi vb.- Lydia Teyzenin dikkatini çekerek 

bu konuda her türlü bilgi toplamasına sebep olmuştur. Topladığı bilgiler neticesinde 

Gilead’ı yıkacak gücü elde eder, bu yüzden yapabildiği kadar çok kadının Gliead’tan 

kurtulmasına kendini adar. Agnes’i bir komutanla evlenecekken Teyze yapar daha 

sonra Daisy ile Kanada’ya kaçması için ona yardım eder. İki kardeşin tutsaklıktan 

kaçışı, Gilead’ın korkunç uygulamalarının tüm Dünya’ya servis edilmesi Gilead’ın da 

sonunu getirir. 

4.2.2. Ahitler Romanında Arketipler  

Margaret Atwood’un Ahitler romanı yeni yayımlanmış bir romandır ve bu 

nedenle bu roman hakkında yapılan eleştiriler hem çok yeni hem de çok kısıtlıdır. 

Ancak Damızlık Kızın Öyküsü adlı romanının devamı olduğu için, benzer türde yapılan 

incelemelere de konu olacağı açıktır. Bu roman da, feminist eleştiri, sosyolojik eleştiri 

ya da yapısal eleştiri bağlamında analiz edilebilir. Bu roman da farklı okumalara 

olanak vermektedir. Bu nedenle, ortak bilinçdışının ürünleri olan evrensel arketiplerin 

yeni yayımlanmış bir distopik eserdeki yansımalarının incelenmesi önemlidir ve buna 

dayandırılacak yöntem arketipçi eleştiri kuramıdır.  



91 
 

 Distopik bir edebiyat eseri olan Ahitler birçok arketipi ve arketipik karakteri 

barındırır. Bu açıdan, eserde yer alan olay, durum, imge ve sembollerin analizi 

önemlidir, çünkü  “Gizli bilgiler, mitolojik simgelere dönüşmüş şekli ile kuşaktan 

kuşağa aktarılmış, anlaşılması zor olan nesneler simgelerin dili ile açıklanmak 

istenmiştir”157 Bu arketipler önce, Carl Gustav Jung’un kuramları yoluyla ortaya 

çıkarılarak, evrensel mitlerin ve arketiplerin anlamında bir dönüşüme uğrayıp 

uğramadığı tartışılacaktır. Ardından, Maureen Murdock’un kadın kahramanın 

yolculuğu olarak adlandırdığı kuram aracılığıyla Daisy karakterinin yolculuğunun bu 

kuramı destekleyip desteklemediği incelenecektir. 

Jung, kişiliğin üç yapısından da bahseder: bilinç (ego), bireysel bilinçdışı ve 

kolektif bilinçdışı. Bu yapılar hem birbirinden bağımsızdır hem de birbirini tamamlar. 

John Gallagher da bunu savunur, “İnsan zihninin ikili bir doğası vardır. Hem özerk 

hem de birbirini tamamlayan bilinçli bir zihne ve bilinçsiz bir zihne sahiptir.”158 Bu 

yapılar hem Arketipçi eleştiri yönteminde, Ahitler’deki Lydia Teyze, Daisy ve Agnes 

karakterleri Jung’un bu kuramına göre incelenebilir. Lydia Teyze, Daisy ve Agnes’in 

kişiliğinin de üç yapısı vardır. Lydia Teyze, Daisy ve Agnes’in egosu onların andaki 

duygularını düşüncelerini ve davranışlarını içerir. Lydia Teyze, Daisy ve Agnes’in 

bireysel bilinçdışında kendi geçmişlerine dair tüm yaşadıkları, bastırdıkları bütün 

kişisel duygu ve düşünceleri yer alır. Lydia Teyze, Daisy ve Agnes’in kolektif 

bilinçdışında ise bütün insanlıktan arda kalan ortak imgeler ve durumlar vardır ve 

bunlara arketip denir. “İlksel imgeler insanlığa ait en eski ve en evrensel “düşünce 

formları”dır. Bunlar duygular olduğu kadar düşüncelerdir”159 Bu arketipleri Jung bu 

şekilde tanımlamıştır.  

Ortal bilinçdışı tüm insanların oluşturduğu evrensel ve ortak bir mirastır. Jung 

da bu ortak bilindışının tüm insanlarda olduğunu savunur: 

“Kolektif" terimini seçtim çünkü bilinçdışının bu kısmı bireysel değil 

evrenseldir; kişisel psişenin tersine, her yerde ve tüm bireylerde aşağı yukarı 

aynı olan içerik ve davranış biçimlerine sahiptir. Başka bir deyişle, tüm 

                                                           
157 Fuzuli Bayat, Mitolojiye Giriş, İstanbul, Ötüken Neşriyat, 2007, s. 12. 
158 John Gallagher, Archetypes of the Collective Unconscious and Complexes, s. 2.  
159 Carl Gustav Jung, Analitik Psikoloji Üzerine İki Deneme, Çev. İsmail Hakkı Yılmaz, İstanbul, 

Pinhan Yayıncılık, 2021, s. 83.  



92 
 

insanlarda aynıdır ve bu nedenle her birimizde mevcut olan insanüstü bir 

doğanın ortak bir psişik alt tabakasını oluşturur.”160 

 

Lydia Teyze, Daisy ve Agnes de bu ortak mirasın izlerini taşır. Bu ortak ruhun izleri 

arketip olarak adlandırılmaktadır. Temelde dört önemli arketip bulunur: Persona, 

Gölge, Anima/Animus ve Kendilik. Lydia Teyze’nin personası önce Gilead 

rejiminden yana bir tutum sergiler. Daha sonra rejime karşı tavır söz konusudur ama 

Lydia Teyze bu karşı çıkışı gizler. Daisy’ün personası ebeveynlerini kaybettikten 

sonra gerçek kimliğini bulmak üzerine şekillenmiştir. Kanada’da yaşarken özgür ve 

bağımsızken, Gilead’a geçtiğinde bağımlı bir hale gelmiştir, çünkü persona bir tür 

toplumun oluşturduğu kişiliktir. Hikâyenin sonunda da Lydia Teyze’nin yardımıyla 

Daisy özgür personasına yeniden kavuşmuştur. Agnes’in personası da önceden Gilead 

rejiminde yaşadığı için toplumun geleneklerinin bir yansıması olarak yaşamıştır. 

Evliliği reddetmesiyle ve Teyze olmak istemesiyle Gilead’ın kendisine atfedilen bu 

personasına da aslında karşı çıkmıştır. Daisy ile Kanada’ya kaçarak özgür personasına 

o da kavuşmuştur. 

Persona kişiliğin topluma gösterilen yanıysa, Gölge de kişiliğin topluma 

gösterilmeyen yanıdır. İnsanların günah diye nitelediği şeyler kişiliğin gölgesini 

oluşturur. Bu bakımdan Lydia Teyzenin kendini bir rejim yanlısı gibi göstermesi, 

Daisy’nin de Jade olarak bir casus kılığında Gilead’a girmesi ve Mayday direniş 

örgütünün bir parçası olması ile Agnes’in de kendisine yapılan tecavüzü saklaması ve 

Daisy’le özgürlüğü için Kanada’ya kaçmak istemesi onların gölgesinde 

barındırdıklarıdır.  

Anima erkeklerin kadınsı tarafı, Animus ise kadınların erkeksi tarafıdır. Bir 

başka deyişle, her erkeğin içinde kadınsı imgeler, her kadının içinde de erkeksi imgeler 

bulunur. Özellikle patriarkal bir yapısı olan Gilead kadınlara ve erkeklere uyması 

gereken katı cinsiyet rollerini aşılar. Gilead’a göre kadınların kadınlık görevlerini – 

erkeklerle cinsel birliktelik, çocuk doğurma vb.-, erkeklerin de erkeklik görevlerini –

kadınlarla cinsel birliktelik, güç sahibi ve otoriter olma vb.- yerine getirmemesi 

dünyadaki kısırlığın, verimsizliğin ve kaosun nedenidir. Bu yüzden, kadınlardaki 

                                                           
160 Carl Gustav Jung, The Archetypes and The Collective Unconscious, s. 3-4. 



93 
 

erkeksiliği ve erkeklerdeki kadınsılığı ortadan silmek ister. Gilead kadınlara erkeklere 

hizmet ve itaat edecekleri ve çocuk doğuracakları bir dünya, erkeklere de otoritelerini 

kanıtlayabilecekleri ve kadınları kendi çıkarları doğrultusunda kullanabilecekleri bir 

dünya sunar. Gilead dünyasında yaşayan Agnes bunun en tipik göstergesidir. Okul 

çağı geçtikten sonra babasının uygun gördüğü bir erkekle evlenmek ve eşine itaatle 

yükümlüdür. Lydia Teyze yine aynı şekilde Komutanların uygulamalarını yerine 

getirmek zorundadır.  

Kendilik arketipi ise kişiliğin bilinciyle, bilinçdışının bütünleştiği yerdir. Bir 

başka deyişle kişinin kendini keşfetmesi ve benliğini oluşturmasıdır. Ahitler 

romanındaki üç ana karakter de kendi bilinçlerinde ve bilinçdışılarında doğan 

çatışmaların sonucu olarak kendilerini gerçekleştirebilmişlerdir. Lydia Teyze, Daisy 

ve Agnes amaçlarına ulaşabilmişlerdir. Tüm bunlar –Persona, Gölge, Anima/Animus 

ve Kendilik- Jung’un öne sürdüğü dört temel arketiptir ama bunlara ek olarak sayısı 

azımsanmayacak kadar çok arketip türü bulunmaktadır.  

Margaret Atwood da Damızlık Kızın Öyküsü romanında Jung’un tasvir ettiği 

bu arketiplerin örneklerini bulundurduğu gibi son yazdığı Ahitler romanında da bu 

arketiplere yer vermiştir. Bunlar yine dört şekilde incelenebilir: arketipsel renkler, 

arketipsel durumlar, arketipsel imgeler ve arketipsel karakterler.  

Margaret Atwood’un bu romanında yer verdiği önemli simgesel anlatımlardan 

biri yine renklerdir. Arketipçi yöntem, bu renklerin simgelediği arketipsel anlamı 

ortaya çıkarır. “Jung için simge sadece bir kılık değildir. Simgeler aynı zamanda ilkel 

içgüdüsel güdülerin dönüşümleridir de.”161 Örneğin, Lydia Teyze ve diğer Teyzeler 

kahverengi renkte kıyafetler ve Marthalar da açık soluk renkli yeşil kıyafetler giyerler. 

Kahverengi ve Yeşil toprak ve doğayla özdeşleştirilmiştir. Damızlık Kızın Öyküsü’nde 

Teyzelerin kahverengi giysileri otoriterliği ve militarizmi sembolize etmektedir. 

Benzer şekilde, “Giydikleri renk -kahverengi- iki dünya savaşındaki askerlerin 

üniformalarını çağrıştırmaktadır.”162 Marthaların da açık soluk yeşil renkli kıyafetleri 

                                                           
161 Calvin S. Hall, Vernon J. Nordby, Jung Psikolojisinin Ana Çizgileri, Çev. Ender Gürol, İstanbul, 

Cem Yayınevi, 2016, s. 125. 
162 Julia Kuznetski, “Disempowerment and Bodily Agency in Margaret Atwood’s The Testaments and 

The Handmaid’s Tale TV Series,” The European Legacy, s. 290. 



94 
 

solmaya ve çürümeye yüz tutmuş bitkiler gibi cansızlığı ve yok olmayı sembolize eder. 

Marthalar, “ev işlerini yaparlar. Evli değillerdir, doğurganlıklarını kanıtlamamışlardır 

veya çocuk doğurma yaşını geçmiş daha düşük bir sosyal 

sınıftandırlar.”163Ahitler’deki teyzelerin ve Marthaların uyanışı ve isyanı başlatması 

toprağın ve yeşilin yeniden yaratma ve doğuşuyla doğrudan ilişkilidir. Burada 

kahverengi ve açık soluk yeşil yeni bir anlama kavuşmuştur. Bunun yanı sıra, Agnes 

ve genç kızlar pembe renkte kıyafetler giyerler. Pembe rengi şefkat, sevgi ve 

himayenin rengidir. Onlar, “…geleceğin eşleridir: Genç yaşta evlenecekler ve 

mümkün olduğunca çabuk çocuk doğurmaya başlayacaklar ve bu nedenle onlara asla 

okuma yazma öğretilmeyecektir. Bedenleri ve tarih hakkında hiçbir fikirleri yoktur”164 

İnci Kızlar da beyaz renkte kıyafetler giyerler. Beyaz saflığın ve yeniden doğuşun 

sembolüdür. Daisy ve Agnes de Gilead’tan kaçarken İnci Kız kıyafetleriyle 

kaçmışlardır ve dolayısıyla yeniden doğuşun sembolü olmuşlardır. Atwood bu 

simgelere bu romanında da yer vererek bu renklerin anlamlarının kişilerinin 

durumlarına ve yaptıkları işlere göre farklılaştığını göstermek ve aynı zamanda bu 

romanında da baskı altındaki Gilead Dünyasında renklerin bile işlevinin ve anlamının 

değiştiğini göstermeye çalışmıştır.  

Arketipsel karakterler de Jung’un ele aldığı ve Atwood’un de bu romanında 

yer verdiği arketiplerdendir. Ahitler’de kahraman arketipiyle karşılaşırız. Kahraman 

arketipiyle özdeşleşen karakter doğrudan Daisy karakteridir.  

“Bu arketipe göre, kahraman uzak bir ülkeye gitmek için yurdundan yola çıkar. 

Yol boyu ve o uzak ülkede birçok macera yaşar ve bir gün yurduna geri döner. 

Yurduna dönen kahraman yolculuk öncesinde yurdundan çıkan kahraman 

değil, onun büyük bir değişimden geçmiş hâlidir.”165  

 

Daisy de bir kahramanın yolculuğunun bütün aşamalarından geçerek ve sınavların 

üstesinden gelerek ana yurduna döner. Daisy aynı zamanda özel bir şekilde dünyaya 

gelmiştir, bir damızlık kız tarafından Gilead’ta doğmuştur ve bebekken Kanada’ya 

                                                           
163 A.e., s. 290. 
164 A.e., s. 290. 
165 Çiğdem  Yıldırım Mirol, Arketip Bir Yolculuk İçinde, Narsistik Bir Kitap Biçiminde: Beyaz 

Kale, Yüksek Lisans Tezi, Ankara, Bilkent Üniversitesi Ekonomi ve Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2011, 

s. 93. 



95 
 

kaçırılmıştır. Daisy de olağanüstü işler başararak kardeşi Agnes ile birlikte Gilead 

rejiminin sonunu getirenlerden biri olmuştur. Daisy’nin karakterine uygun bir başka 

arketip de Athena arketipidir. Bolen’e göre, “Bilgelik tanrıçası olarak Athena, 

kazanma stratejileri ve pratik çözümleri ile tanınırdı. Bir arketip olarak Athena, 

kalplerinden ziyade kafaları tarafından yönetilen mantıklı kadınların izlediği 

modeldir.”166 Daisy’nin yaşadığı konfor alanından çıkarak Gilead’a gizli bir görev için 

gitmesi Athena arketipinin somutlaştığının göstergesidir. Bolen şunu da ekler, “Athena 

dişil bir arketiptir: iyi düşünmenin, duygusal bir durumun sıcağında kafayı meşgul 

etmenin ve çatışmanın ortasında iyi taktikler geliştirmenin bazı kadınlar için doğal 

özellikler olduğunu gösterir.”167 Daisy de buna benzer özelliklere sahiptir. Gilead 

dünyasından kardeşi Agnes ile birlikte kaçışı ve rejimin sonunu getirmesi, mücadeleci 

bir ruha sahip olduğunu ve zekâsını ne kadar incelikli kullandığını kanıtlar. Margaret 

Atwood, Daisy karakteriyle hem kahraman arketipinin hem de Athena arketipinin 

distopya edebiyatında da var olabileceğini göstermiştir.  

Arketipçi yöntemde daha pek çok arketipsel durum ve  imge bulunabilir. 

Durum olarak arayış, düşüş, ölüm/yeniden doğuş olarak örneklendirilebilir. Lydia 

Teyzenin mücadelesi insanları kurtarma yolculuğu arketipi ve intikam arketipi olarak 

gösterilebilir. Daisy ve Agnes’in mücadeleleri de kimlik arayışı arketipinin yansıması 

olarak görülebilir. Berna Moran arayış arketipini şöyle tasvir eder,  

“Bir kralın oğlu degerli bir nesneyi veya kızı bulmak için yola çıkar, birçok 

engelle karsılasır; doğaüstü güçlere sahip insanlardan ya da hayvanlardan 

yardım görür ve sonunda istedigini elde ederek döner. Ana çizgilerini 

verdigimiz bu temel örnek bir‘arayıs’ arketipidir.” 168  

 

İmge olarak da, romandaki Gözler denilen muhafızlar her an gözetlemeyi ve kontrolü 

simgelemektedir. Daisy ve Agnes’in nehir’i geçerek kurtulmaları da yeniden doğuş 

arketipine örnektir. Jung yeniden doğuş arketipini dört farklı biçimde tanımlar. 

                                                           
166 Jean Shinoda Bolen, Goddesses in Everywoman: Powerful Archetypes in Women's Lives, s. 78. 
167 A.e., s. 78. 
168 Berna Moran, Edebiyat Kuramları ve Eleştiri, s. 219-220.  



96 
 

Bunlardan, yeniden doğus (renovatio) olarak adlandırdığı en sonuncu tanım bu duruma 

uymaktadır ve şu şekildedir: 

“Yeniden doğus(renovatio), Dördüncü biçim, sensu strictiori (tam anlamıyla) 

yeniden doğustur; yani bireysel yaşam süreci içinde yeniden 

doğmaktır…Yenilenen kişiligin özü değismemiş, bazı kısımları iyileşmis, 

güçlenmiş ve düzelmişse, yeniden doğus, varlığın değismedigi bir yenilenme 

de olabilir.”169  

 

Margaret Atwood da bu durum ve imgeleri bu devam romanında da yineler. Arketipçi 

yönteme göre bir arketipin hem olumlu hem de olumsuz yanı olabileceğini savunduğu 

için, Atwood’un amacı olumlu gibi görünen durum ve imgelerin olumsuz yanlarını da 

göstermektir. Mitler ve arketipler distopya edebiyatında kullanılmaya devam 

edecektir. Eliade’ın mitlerin yeniden kullanımına ilişkin şöyle bir fikri vardır: 

“Mitlerin yeniden tekrarlaması zamanı ortadan kaldırır ve insanı gerçekle buluşturur; 

dolayısıyla kutsal bir eylemdir. Ritüeller veya arketipsel eylemler, kişinin periyodik 

olarak tarihi ve değişimi inkâr etmesine izin verir.” 170 Eliade bir bakıma haklı olsa da 

arketip sadece bir kalıptır, zaman içinde değişen anlamları olacaktır ve dolayısıyla da 

arketip kavramında da değişim kaçınılmazdır. Atwood da bunu göstermek istemiştir.  

4.2.3. Ahitler Romanında Kadın Kahramanın Yolculuğu  

Damızlık Kızın Öyküsü romanının devam romanı olan, Margaret Atwood’un 

Ahitler romanı, totaliter bir rejim olan Gilead’den kurtuluş hikâyesidir ve roman Daisy, 

Agnes ve Lydia Teyze karakterlerinin anlatılarına odaklanır. İlk anlatıcı Lydia Teyze, 

hikâyesini “Ardua Salonu Holografı” olarak bilinen bir el yazmasında oluşturur. Diğer 

iki anlatıcı, Agnes ve Daisy, romanda şahit ifadesi belgelerine dayanan hikâyelerini 

anlatırlar.  

“Devam kitabı Ahitler, rejimin düşüşünden yıllar sonra bilim insanları 

tarafından da ortaya çıkarılan üç anlatı sesini içeriyor. Bunlardan ikisi, iki genç 

kadının anlattığı tanık ifadelerinin kopyalarıdır. Birincisi, Gilead'de büyümüş 

olan Agnes Jemima; Fredinki’nin rejim tarafından el konulan kızı olduğu ima 

ediliyor. İkincisi, kendisinin Kanadalı direniş aktivistleri Neil ve Melanie'nin 

kızı olduğuna inanan, ancak Gilead'den Kanada'ya kaçırılan ve Gilead'in 

                                                           
169 Carl Gustav Jung, Dört Arketip, s. 48. 
170 Mary Jo Meadow, “Archetypes and Patriarchy: Eliade and Jung,” Journal of Religion and Health, 

Vol. 31, No. 3, 1992, s. 188, JSTOR, http://www.jstor.org/stable/27510694. 



97 
 

umutsuzca denediği bir çocuk olan 'Bebek Nicole' olan, adı ve imajı hem rejim 

yanlısı hem de rejim karşıtı partiler tarafından protestolar için odak noktası 

olarak kullanılan, Gilead karşıtı Kanadalı Daisy. Üçüncü ses, Damızlık Kızın 

Öyküsü’nde de bir karakter olan Lydia Teyze'nin sesidir.”171 

 

Bu üç anlatıcı da Gilead Cumhuriyeti'nin baskıcı rejimini ortadan kaldırmak için 

giriştiği mücadeleye odaklanır. Ancak, romanın başkahramanı Daisy’dir, çünkü 

romanın başında, Daisy de ailesi sandığı insanlarla yaşayan kendi halinde biriyken, 

Gilead’a gizlice giren, sonradan tanıdığı kız kardeşini de baskıcı rejimin elinden 

kurtaran ve tüm insanlığın kurtulmasını sağlayan bir kahramandır. Roman başından 

sonuna kadar, Daisy’nin de arayışları ve sorgulamaları sürekli devam eder. Romanın 

sonunda ise, kendi gerçekliğini tamamlamış bir kadın kahramana dönüşür. 

Ahitler romanı, Agnes ve Lydia Teyze karakterleriyle birlikte romanın 

başkahramanı olan Daisy’nin yolculuğunu anlatır. Bu yolculuk da, Maureen 

Murdock’un Kadın Kahramanın Yolculuğu – Kadının Bütünlük Arayışı adlı kitabında, 

bir kadın kahramanın döngüsel yolculuğunu anlatan on aşamadan oluşan şemayla 

çözümlenebilir. Murdock şöyle belirtir: 

“Görevimiz, bize hayatın gerçeği hakkında bilgi veren duyguları, sezgileri ve 

rüya görüntülerini geçersiz kılmamızı söyleyen içsel bölünmeyi iyileştirmektir. 

Çelişkileri bırakmak için cesaretli, cevapları bilmemenin gerilimini taşımak 

için güçlü ve değişim için yalvaran içsel bilgeliğimizi ve gezegenin bilgeliğini 

dinlemek için istekli olmalıyız.”172 

 

Murdock’un bu yolculuk şeması, bir kadının bütünsellik arayışının çözümlenmesine 

olanak tanır. Aynı zamanda, başkahramanın geçirdiği bu arayış, kadının içsel 

yaralarını iyileştirmesinin, kadının doğasında var olan bazı zıtlıkların farkına 

varmasının ve sonuçta hem içsel hem de dışsal dünyanın bilgisine erişmesinin 

anlatıldığı ruhsal bir yolculuktur. Bu yolculuk sonunda, başkahraman değişir ve 

gelişir. Yolculuğun başlangıcı, gelişimi ve sonu olsa da, kahramanın yolculuğu 

döngüseldir. Kahraman yaşadığı ve alıştığı dünyadan ayrılarak, tanımadığı ve 

                                                           
171 Daný van Dam, Sara Polak: “Owning Gilead: franchising feminism through Margaret Atwood’s The 

Handmaid’s Tale and TheTestaments”, European Journal of English Studies, s. 174-175. 
172 Maureen Murdock, The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for Wholeness, s. 11. 



98 
 

bilmediği başka bir dünyaya girer, burada pek çok sınavdan geçer, olgunluğa erişir. 

Yolculuktan dönüldüğünde ise başkahraman artık bir kadın kahramana dönüşmüştür. 

Daisy karakterinin de böyle bir yolculuktan geçtiği söylenebilir. Maureen Murdock’un 

on aşamadan oluşan bu yolculuk şeması yoluyla tıpkı Fredinki gibi Daisy karakterinin 

yolculuğunun çözümlemesinin sonunda elde ettikleri, değişimi ve dönüşümü de 

tartışılacaktır. 

4.2.3.1. Ahitler’de Dişilden Ayrılma  

Kadın kahraman yolculuğuna dişilden ayrılarak başlar ve bu başlangıç 

bütünlük arayışının ilk aşamasıdır. Kahraman bu aşamada, kendi doğasında var olan 

dişil rollerinden ayrılır. Daisy de, kahraman yolculuğuna dişil rollerinden ayrılarak 

başlar. Daisy’nin yolculuğu başlamadan önce, geçmişini bilmeden evlatlık olarak 

Kanada’da yaşayan ve kendini Kanadalı sanan kendi halinde bir genç kızdır. Daha 

sonra ebeveyni olarak bildiği Neil ve Melanie öldürülür. Bu olay sonrasında, 

annesinden, evinden, kendi kimliğinden, yani kendini bildiği ve tanımladığı her şeyi 

bırakmak zorunda kalır. Aslında, Daiy’nin kahramanlık yolculuğu daha bebekken 

annesinden (Fredinki) ayrılmasıyla başlar diye de düşünülebilir. Daisy’nin hem 

biyolojik annesinden hem de Melanie’den ayrılışı dişilden ayrılışının göstergesidir ve 

bireyleşmesi yolunda attığı –kendi isteğiyle olmasa bile- ilk adımdır. Murdock’a göre:  

“Hem kadınlar hem de erkekler şu anda ataerkil dil ve düşüncenin yanı sıra 

ataerkil ekonomik, politik, sosyal, dini ve eğitimsel yapılara da meydan 

okumakta ve yeni biçimler yaratmaktadır. Ama kişisel düzeyde, eski düzen 

anneyi temsil etmektedir ve kadın kahramanın bireyleşmeye yönelik ilk görevi 

anneden ayrılmaktır.“173 

 

Daisy de Gilead’ın ataerkil dünyasına meydan okuyan ve yeni bir sistem yaratmaya 

giriştiği bir maceradır. Daisy’nin macerası, sıradan bir genç bir kızdan devrimci bir 

kadın kahramana dek süren bir dönüşüm yolculuğudur. Daisy’nin bu yolculuğu da 

kendi isteğiyle giriştiği bir yolculuk değildir, ama kendi gelişimi için bireyleşmesine 

yol açan bir yolculuktur. Onun bakımını üstlenen anne ve babasının öldürülüşünden 

sonra, Daisy, Mayday Direniş örgütünce gözetim altına alır ve direniş üyelerinden 

                                                           
173 A.e., s. 14. 



99 
 

Ada, Daisy’ye rehberlik eder. Daisy’e onun gerçek kişiliği hakkında bütün gerçekleri 

açıklar. Ada, Melanie ve Neil'in Daisy'nin gerçek ebeveynleri değildir. Daisy, kaçak 

bir damızlık kız olan olan annesi tarafından Gilead'den kaçırılmıştır. Ayrıca, Gilead 

rejimini devirmek için kendisinin en uygun kişi olduğunu ve devrim için gerekli bazı 

gizli belgeleri almak için Gilead’a casus olarak gitmesi gerektiğini söyler. Daisy, Ada 

tarafından İnci Kızlar – Gilead’ın Kanada’daki misyoner kızları – kullanılarak planlı 

olarak Gilead’a gizlice kaçırılır ve Ardua binasına getirilir. Konfor alanından ve 

bilindik yaşantısından ayrılan Daisy bilmediği bu dünyanın kurallarını anlamaya ve 

kendisinden isteneni yerine getirmeye çalışır. Ayrıca, kendi benliğinden ve doğasından 

da ayrılmıştır. Daisy, Jade adıyla Ardua binasına getirilir ve Gilead rejimiyle tanışır. 

Clarissa P. Estés, Daisy’nin bu durumunu şöyle açıklar: 

“Vahşi doğa ile bir ilişki geliştirmek, kadının bireyleşme sürecinin temel 

unsurlarından biridir. Bu ilişkiyi kurmak için kadın karanlığına dalmalı, ama 

aynı zamanda telafisi mümkün olmayan bir şekilde tuzağa düşüp 

yakalanmamalı, oraya giden yolda ya da dönüşte öldürülmemelidir.” 174 

 

Daisy de Gilead dünyasına girerek vahşi doğayla bir ilişki geliştirir. Gilead dünyası 

onun için bilinmezliklerle dolu bir karanlıktır ve vahşi doğadır. Bu mücadelenin 

sonunda da tuzağa düşmeden, yakalanmadan ve öldürülmeden bireyleşmesini 

tamamlayacaktır. 

4.2.3.2. Ahitler’de Erille Özdeşleşme: Müttefiklerin Toplanması  

Kadın kahraman erille özdeşleşerek ve müttefikleri toplayarak yolculuğuna 

devam eder. Bu aşamada kahraman patriarkal normları kabullenir ve onları 

uygulamaya geçer. Bu aşama da, Daisy’de gözlemlenebilir. Daisy dişil değerlerinden 

ayrıldıktan sonra, kendi yaşadığı ülkeyi terk ederek, Gilead Cumhuriyeti’ne gelir. 

Gilead’e gelir gelmez de, ataerkil baskının gücünü hemen ve yoğun bir şekilde 

hisseder. Burada kadınlar baskı altındadır, bireyler devletin kontrolündedir ve toplum 

iktidarın isteklerine göre hareket etmektedir. Politik ve patriarkal bir diktatörlük söz 

konusudur. Daisy bu düzeni tanıması ve böyle bir yolculuğa girişmesi onun erille yani 

                                                           
174 Clarissa Pinkola Estés, Kurtlarla Koşan Kadınlar: Vahşi Kadın Arketipine Dair Mit ve Öyküler, 

Çev. Hakan Atalay, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2018, s. 58. 



100 
 

erkek egemen sistemle özdeşleştiğinin göstergesidir. Daisy’nin erille özdeşleştiğini 

dolaylı olarak gösteren bir başka örnek de onun Lydia Teyze’le karşılaşması ve onun 

dediklerini yapmasıdır. Lydia Teyze, Gilead rejiminin en zalim ve tehlikeli 

uygulayıcılarından birisidir. Bu düzende yasa koyucu olarak çalışmıştır, damızlık 

kızları baskılamak için uğraşmıştır. Cinsiyeti kadın olsa da eril düzeni temsil 

etmektedir. İşte bu bakımdan, Daisy’nin onunla olan ilişkisi erille özdeşleşme olarak 

yorumlanabilir. Daisy bilmediği dünya olan Gilead’ı tanıyarak ve Lydia Teyze’nin 

düzeni yıkma komplosuna katılarak kendini sınavlar aşamasının içinde bulacaktır. 

Daisy’nin Ardua Salonu’na gelmesi ve Lydia Teyze’nin onu Agnes'in dairesine 

yerleştirmesi üç kadının hayatı birleştirir. “İtaatkar kadın idealini sürdüren bir 

toplumda dışa dönemeyen bu kadınlar, kalkan ya da hile olarak bedenlerine dönerler. 

Her biri, bir kadının yalnızca görünüşü için değer verilen bir meta olduğunu 

öğrenmiştir.”175 Daisy, Agnes ve Lydia Teyze de bunu öğrenmiştir. 

Daisy, bilmediği bu düzende ona yardımcı olan bazı müttefikler de edinir, 

çünkü, bu aşama, “…bir kadının egosunun gelişiminde önemli bir dönemdir. Kadın 

kahramanımız, ona yol boyunca atacağı adımları gösterebilecek rol modelleri arar. Bu 

erkek müttefikler bir baba, erkek arkadaş, öğretmen, yönetici veya koç şeklinde 

olabilir.. Müttefik ayrıca erkek gibi tanımlanmış bir kadın olabilir.”176. Daisy’nin 

müttefikleri de kadındır, ona yolculuğu boyunca rehberlik eden rol modellerdir. Onun 

bu yolculuktaki ilk müttefiki, macerasının başlamasına da yardımcı olan Mayday 

direniş örgütü ve o örgütün görevlisi olan Ada’dır. Ada, Daisy’in anne ve babasının 

ölümünün ardından onun koruyuculuğunu üstlenir. Ayrıca, Daisy’nin Gilead’e casus 

olarak girmesinde ve Gilead’ten gerekli belgeleri kaçırmasında İnci kızlarla işbirliği 

yapar.  

Lydia Teyze de, Daisy’nin müttefiklerinden biridir. Aynı zamanda, Daisy’le 

birlikte romanın anlatıcılarından ve rejimin yıkılmasında çok önemli bir payı olan bir 

karakterdir. Kadın kahramanın yolculuğunda yol gösterici önemli bir yere sahiptir. 

Daisy’nin en büyük yol göstericilerinden biri de şüphesiz Lydia Teyze’dir, çünkü “Yol 

                                                           
175 Patricia F. Goldblatt, “Reconstructing Margaret Atwood’s Protagonists,” World Literature Today, 

s. 278. 
176 Maureen Murdock, The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for Wholeness, s. 36.  



101 
 

gösterici, ebeveynlerden farklı bir bilgelik sunar, ancak bu bilgelik daha az değerli 

değildir. Yine de, en zor dersleri öğrenmek için kadın kahramanın çok daha acımasız 

bir öğretmenle yüzleşmesi gerekir.”177 Ahitler’de, o acımasız öğretmen Lydia 

Teyze’dir ve Daisy onunla yüzleşir. Aslında, Lydia Teyze hem Damızlık Kızın 

Öyküsü’nde Gilead düzeninde damızlık kızları eğitmek için rejim yanlısı bir kadındır 

ve sistemde çok önemli ve saygın bir görevi olan birisidir. Ancak, Ahitler’de Gilead 

öncesi düzende bir yargıç olduğunu ve Gilead sonrasında hayatta kalmak ve rejimi 

yıkmak amacıyla bir göreve geldiğini de açıklar. Her ne kadar Damızlık Kızın 

Öyküsü’nde zalimce uygulamaları varken, Ahitler’de rejimin içeriden yıkılışını 

hızlandırmak için çalıştığını ve Gilead düzenine karşı kanıt topladığını da belirtmiştir. 

Lydia Teyze’nin yargıçlıktan Teyze’ye, teyzelikten de rejim karşıtı bir güce 

dönüşmüştür. Aslında, Lydia Teyze’nin gerçek kimliği, görevi ve amacı Ahitler’de 

anlaşılmıştır,  çünkü Lydia Teyze Ardua elyazmalarıyla rejimin tüm detaylarını 

insanlıkla paylaşmıştır, Gilead yetkililerinin gizli belgelerinin kaçırılmasına yardım 

etmiştir, Daisy ve Agnes’in birbirlerini tanımalarına ve özgürlüklerine 

kavuşabilmelerine destek olmuştur.  

Daisy’nin bir başka müttefiki de, Agnes’dir. Agnes pek çok yönden kız kardeşi 

Daisy’e benzer. O da Daisy gibi, geçmişini bilmeden evlatlık olarak Gilead’te yaşayan 

ve kendini Gileadlı sanan kendi halinde bir genç kızdır. Gilead’ın düzenlemelerini ve 

kuralllarına anlam vermeye çalışmaktadır. Tıpkı Ada’nın Daisy’nin korumacılığını 

yaptığı ve onu Gilead rejimine karşı göreve çağırması gibi,  Agnes de Lydia Teyze’nin 

koruyuculuğu altında Gilead’ı yıkmak için kendisine katılmasını istemiştir. Agnes’in 

ve Daisy’nin farklı yollarla Ardua Binası’na gelmesi ve birbirleriyle karşılaşmaları da 

iki kız kardeşin kaderini birleştirir ve onların müttefikliği sayesinde zafere doğru bir 

yol alınmış olur. 

 

                                                           
177 Valerie Estelle Frankel, From Girl to Goddess: The Heroine's Journey Through Myth and 

Legends, s. 37. 



102 
 

4.2.3.3. Ahitler’de Sınavlar Yolu: Devler ve Ejderhalarla 

Karşılaşma  

Kadın kahraman, sınavlar yolu: devler ve ejderhalarla karşılaşma denilen bu 

üçüncü aşamada bazı insanlar ve yaşayacağı olaylar neticesinde bazı sınavlardan 

geçer. Maureen Murdock bu aşamayı detaylıca şu şekilde açıklar: 

“Kadın kahraman eşiği geçer, anne-babasının evinin güvenliğini terk eder ve 

kendini aramaya başlar. Tepeleri tırmanır, vadilerden iner, nehirlerde ve 

akarsularda yüzer, kuru çölleri ve karanlık ormanları geçer ve benliğinin 

merkezinde olanı bulmak için labirente girer. Yol boyunca, çıkmaz sokaklara 

düşmesi için onu kandıran devlerle, kurnazlığına ve kararlılığına meydan 

okuyan düşmanlarla ve kaçındığı, sınırladığı veya üstesinden geldiği engellerle 

tanışır. Bu yolculuğu yapabilmek için bir yol göstericiye, bir sürü ipucuna ve 

kendiyle ilgili fikirlerinin hepsine ihtiyacı vardır.”178 

 

Bu aşama da, Daisy üzerinde çözümlenebilir, çünkü Daisy de kendini bulmak için 

Murdock’un imgeleştirdiği tüm bu zorluklardan geçer. Daisy, artık Gilead 

dünyasındadır ve Mayday direniş örgütünün öğretileri doğrultusunda hareket etmeye 

başlar. Daisy buradaki zorlukları aşarken yalnız değildir. Lydia Teyze, Agnes ve 

Becka ile karşılaşır. Bu karakterlerin hepsi, Gilead düzenini yıkmak için birbirine 

yardım ve rehberlik ederler. Lydia Teyze, Gilead’deki yolsuzluk ve düzenlemeler 

hakkındaki bir belgeyi Daisy'nin koluna yerleştirir ve Daisy ile Agnes’in kardeş 

olduklarını da açıklar. Ancak, Vidala Teyze ve Komutan Judd gibi bazı engeller de 

vardır. Vidala Teyze, Lydia Teyze’nin bazı hareketlerinden şüphelenir, ancak onun 

Daisy ve Agnes hakkındaki planlarını öğrenemez. Komutan Judd başka bir engel 

olarak düşünülebilir. Ardua Salonu’na gelerek bir casus arayışına girer, ancak o da 

Daisy’nin Gilead’e giren kişi olduğunu ortaya çıkaramaz. Vidala Teyze ve Komutan 

Judd, dev ve ejderhayla özdeşebilir. Bu engeller ve Zorluklar ne kadar büyük olursa 

olsun,  Daisy ve Agnes birlikte Kanada’ya varmak için her türlü engeli aşarlar. Önce 

Vidala Teyze’yi atlatara,  daha sonra çeşitli kontrol noktalarından geçerek Gilead’ten 

kaçarlar. Onların bu kurtuluş yolunda Gilead rejiminden nefret eden başka insanlar da 

onlara yardım ederler. Daisy ve Agnes, Ada, Garth ve diğer Mayday direnişçilerince 

                                                           
178 Maureen Murdock, The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for Wholeness, s. 46. 



103 
 

kurtarılır. Daisy’nin mücadelesi kendi gücünü aramaya da yöneliktir, çünkü “kadın 

kahraman, kendi güç kaynağını arar.”179 

4.2.3.4. Ahitler’de Başarının Sahte Rahatlığına Erişme  

Bu dördüncü bölümde, kadın kahraman geçirdiği sınavlardan sonra başarının 

sahte rahatlığına erişir, ancak bu rahatlık ona olumsuz yönde etkiler. Bu aşama da, 

Daisy’de çok açık bir şekilde gözlemlenebilir. Başlangıçta isteksiz gibi görünese de 

Daisy Gilead’e girmeyi başarır ve Lydia Teyze’nin planına ortak olarak için Mayday 

örgütü tarafından istenen belgeyi de ele geçirir. Daisy, Agnes ile birlikte tüm görevleri 

başarıyla tamamlar ve elde ettikleri bu başarı da Gilead’ın sonunu getirecektir. Ayrıca, 

Daisy’nin bilmediği kız kardeşi ve annesiyle kavuşması da bu başarının sonucunda 

elde ettiği bir kazanımdır. Sonuç olarak, artık “Kadın kahramanımız kendini güçlü 

hissetmiş, kendi yeteneklerini tanımış ve arayışının hazinesini bulmuştur.”180 

4.2.3.5. Ahitler’de Ruhsal Kuraklık Hislerine Uyanma: Ölüm  

Ruhsal kuraklık hislerine uyanma: ölüm denilen bu aşamada, kadın kahraman, 

kendini sorgulamaya başlar ve kahramanın kendini sorgulaması onu ölüme götürse de, 

bu ölüm yeniden doğuşu işaret eder. Daisy’nin bu aşamayı da geçtiği romanda çıkça 

görülür. Daisy engelleri aşar, birtakım kazanımlar elde eder. Ancak, kendiyle ilgili her 

şeyin – adı, kökeni, annesi kardeşi vb. – ve geçmişiyle ilgili her türlü bilginin de yalan 

olduğunun da farkına varır. Daisy’nin bu farkındalığı ona kendini gerçekleştirme 

imkânı sunacaktır, Daisy yıllar sonra karşılaştığı kız kardeşiyle ve Lydia Teyze’yle 

adeta yeniden doğacaktır. Murdock, Daisy’nin de deneyimlediği bu aşamayı şöyle 

özetlemektedir:  

“Kendi hayatını, alakasız bir eril gücün kontrolüne bırakan bir kadın, erkek 

tarafından tanımlanan standartlara göre ölçü alma ve başarma ihtiyacı 

tarafından yönlendirilir. Bir noktada, hayatta kalmak ve sağlıklı, tatmin edici 

bir hayat yaşamak için bazı değişiklikler yapması gerektiğini anlayacaktır.”181 

 

                                                           
179 Valerie Estelle Frankel, From Girl to Goddess: The Heroine's Journey Through Myth and 

Legends, s. 22. 
180 Maureen Murdock, The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for Wholeness, s. 62.  
181 A.e., s. 74. 



104 
 

Daisy de bu aşamadan sonra, kendi hayatına yeniden yol verecek bir mertebeye 

gelecektir. Bu da, kız kardeşiyle girişeceği Gilead’dan kaçış yolculuğudur. 

4.2.3.6. Ahitler’de Erginlenme ve Tanrıça Mertebesine Ulaşma  

Bu aşamada, kadın kahraman erginleşir ve tanrıça mertebesine yükselir: 

Kahramanın erginleşmesi onun fiziksel ve ruhsal olarak büyümesini sembolize eder, 

tanrıça mertebesine Ulaşmasi de onun bilgiye eriştiğini gösterir. Daisy’nin Gilead 

dünyasına girmesi onun yeraltına olan yolculuğu sembolize ederek, tanrıça 

mertebesine ulaştığını gösterir. “Yeraltı dünyasına yapılan bu yolculuk, kafa karışıklığı 

ve keder, yabancılaşma ve hayal kırıklığı, öfke ve umutsuzlukla doludur.”182 Daisy de 

bu zorlukların hepsini yaşamıştır, ama Lydia Teyze’nin yardımıyla, Daisy’nin 

Agnes’le kaçış yolunda bütün engelleri aşması onları tanrılaştıran en büyük unsurdur. 

Giriştikleri bu mücadele Gilead rejiminin yıkılmasına zemin hazırlamıştır. Artık 

amaçlarına ulaşmışlardır: beraber Kanada’ya kaçarlar. Daisy, Agnes’le birlikte iki 

dünyanın da bilgisine kavuşmuştur. Daisy, romanın başlangcında olan benliğinden çok 

uzaktadır. Hem psikolojik hem de fiziksel olarak erginleşmiştir. Ayrıca, Daisy’nin 

diğer kadınlarla birlikte bir kurtuluşa ermesi, birbirleriyle olan dayanışmaları onların 

dişil gücünün de bir göstergesidir. Goldblatt bunu şöyle özetliyor, kadın 

kahramanların,  

“Hikayeleri, arkasında hasar görmüş ruhlarını çılgınca onardıkları dışa dönük 

maskelerdir. Her biri dünyasını dil aracılığıyla değiştirir. Her kadın, kendi 

kaderinin gidişatının tanrısı olan, kendileri tarafından yeniden inşa edilmiş bir 

dünyanın varlığından bahseder.”183 

 

Bu gücü ve bu yeniden inşayı, kadın kahramanlar birbirleri sayesinde elde ederler ve 

bu da bir olgunlaşma ve bilgeleşme göstergesidir. 

 

 

                                                           
182 A.e., s. 88.  
183 Patricia F. Goldblatt, “Reconstructing Margaret Atwood’s Protagonists,” World Literature Today, 

s. 281. 



105 
 

4.2.3.7. Ahitler’de Dişile Duyulan Kaçınılmaz Özlem  

Dişile duyulan kaçınılmaz özlem olarak adlandırılan bu aşamada kadın 

kahraman, kendi doğasında bulunan dişil değerlerini özler ve onlara geri döner. 

Murdock’a göre: 

“Kadın kahramanın yolculuğunun en büyük zorluklarından biri, bir kadının 

dişil değerlerinden ayrılmasıyla ilgili hissettiği derin üzüntüyü deneyimlemesi, 

bu kaybı kendisi için uygun olan şekilde adlandırıp yas tutmasına izin vermesi 

ve ardından onu salıvermesi ve devam etmesidir. Kadın kahraman, üzüntü ve 

umutsuzluk içinde olduğu zaman, kendini güvenli birşekilde kontrol altına 

almak için pozitif dişil bir karakterin, bir anne ya da kız kardeş figürü, erkek 

ya da kadının, desteğine ihtiyaç duyar.”184 

 

Daisy bu dişil ayrılıkların somutlaşmış bir öğesi gibidir, çünkü Daisy, annesinden 

bebekken ayrılan, daha sonra da onu evlat edinen annesinin ölümü nedeniyle ondan da 

ayrılan bir karakterdir. Ayrıca, hiç görmediği bir de kız kardeşi de vardır. Daisy 

fiziksel olarak hem bu kadınlara ihtiyaç duyar hem de kendi ruhundaki dişil bir 

eksiklik hisseder. Onun Gilead’e olan yolculuğu bu kadınları arayıp bulmasına da ve 

dişil değerleriyle kavuşmasına yol açar. Kahraman bu yolculuk boyunca kendisinden 

ayrı olan bu kadınlara özlem duyması ve ve onların arayışı içinde olması Daisy’nin 

kahramanlık yolunda bu aşamayı geçirdiğinin göstergesidir.  

4.2.3.8. Ahitler’de Anne/Kız Ayrılıklarını İyileştirme  

Anne/kız ayrılıklarını iyileştirme aşamasında, kadın kahraman özlediği dişil 

değerleri kabullenir. Maureen Murdock, kadın kahramanın bu iyileşme sürecini şöyle 

açıklar: 

“Bir kadın kendi içindeki dişinin yarasını tanırsa ve annesi hala hayatta ve 

müsaitse, bu ilk ilişkiyi yenileyerek ve dönüştürerek bu yarayı iyileştirmeye 

çalışabilir. Annesiz bir kız olmanın getirdiği parçalanmanın farkındadır ve 

onunla bağlantı kurmak için elini uzatır.” 185 

 

                                                           
184 Maureen Murdock, The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for Wholeness, s. 121. 
185 A.e., s. 137.  



106 
 

Daisy’nin belki geçirdiği en önemli aşama bu aşama olabilir. Romanın başlagıcında 

Daisy, hiç bilmediği kız kardeşi ve biyolojik annesiyle sonunda kavuşur. Kendinin 

eksik parçalarını bulmuştur. Daisy ve Agnes arasında hem psikolojik hem de fiziksel 

bir bağlantı vardır. Daisy ve Agnes’in anneleri aynı kişidir ve birbirlerine kan bağıyla 

bağlıdır. Ayrıca, Daisy ve Agnes’in amaçları da ortaktır ve gerçekleştirdikleri 

yolculukla da birbirlerine bağlıdır.  

4.2.3.9. Yaralanmış Erilliği İyileştirme  

Yaralanmış erilliği iyileştirme aşamasında, kadın kahraman özlediği dişil 

değerleri kabullendiği gibi eril değerleri de kabullenir. Daisy’nin bu aşamayı dolaylı 

olarak tecrübe ettiği söylenebilir. Daisy’nin Lydia Teyze’nin dediklerini uygulaması 

ve kendisinden Gilead’ın yıkımını hazırlayan belgeyi alması, onun yaralanmış erilliği 

iyileştirmesi olarak düşünülebilir, çünkü Daisy Lydia Teyze’yi dediklerini kabullenir. 

“Kadın kahramanın meydan okuması bir ele geçirme değil, bir kabullenmedir, 

kontrolsüz bıraktığı için zorba hale gelen isimsiz, sevilmeyen kısımlarını kabul 

etmektir.”186 Lydia Teyze de önce zorba hale gelmiş, sonra da bu zorbalığını 

düzeltmiştir. Lydia Teyze, Damızlık Kızın Öyküsü romanında, her ne kadar cinsiyeti 

kadın olsa da, ataerkilliği uygulayan bir düzen olan Gilead’ın en büyük temsilcisi 

durumundadır. Ahitler’de de, erillliğin en büyük temsilcisi konumundadır, çünkü onun 

damızlık kızlara olan muamelesi, kadın düşmanı açıklamaları, patriarkal düzende 

çıkardığı yasalar ataerkilliği temsil ettiği sonucunu ortaya çıkarır. Ancak, Ahitler’de 

Lydia Teyze Gilead’taki uygulamalarının gerekçesi olarak sistemi içeriden çökertmek 

gibi bir amacı bulunduğunu dile getirir ve tüm yaptıklarını Gilead’ı yıkmak için 

yaptığını söyler. Daisy’nin Lydia Teyze’yi onaylayarak dediklerini yapması onun bu 

aşamayı da tamamladığının göstergesidir. 

4.2.3.10. Ahitler’de Erille Dişilin Birleşmesi  

Erille dişilin birleşmesi kadın kahramanın yolculuğunun son aşamasıdır ve 

kadın kahraman artık bu son bölümde içindeki dişil ve eril tarafı birleştirir ve onlarla 

bütünleşir. Bu son aşama da, Daisy’de açıkça gözlemlenebilir. Daisy hem kız kardeşi 

                                                           
186 A.e., s. 158. 



107 
 

hem de annesiyle birleşir. Ayrıca, yaptıklarıyla ataerkilliği temsil eden Lydia 

Teyze’nin de söylediklerini de uygular. Sonuç olarak, Gilead’tan kaçmayı 

başarabilmiş, özgürlüğüne kavuşmuş ve rejimin yıkılışını başlatmıştır, daha sonra da 

kız kardeşi ve annesiyle birlikte tamamlanmıştır. Daisy’nin bu macerasını 

tamamlaması sembolik olarak eril ve dişille birleşmesini gösterir ve onu kadın bir 

kahramana dönüştürür. Daisy, hem Kanada’daki dünyayı hem de Gilead dünyasını 

deneyimleyerek iki dünyayı da tecrübe etmiş ve iki dünyanın da bilgisine erişmiştir. 

Maureen Murdock bunu şöyle dile getiriyor: “Kadın kahraman, İki Dünyanın da Sahibi 

olur, günlük yaşamın sularında gezinebilir ve derinliklerin öğretilerini dinleyebilir.” 

187 Daisy’de bütün bu özelliklerin somutlaştığı görülür.  

Ahitler, romanı Daisy önderliğinde Agnes ve Lydia Teyze’yle birlikte, üç 

karakterin yolculuğunu anlatır. Daisy’nin yolculuğu da, tıpkı Damızlık Kızın 

Öyküsü’nde olduğu gibi Maureen Murdock’un Kadın Kahramanın Yolculuğu: 

Kadının Bütünlük Arayışı kitabında belirtilen, bir kadın kahramanın döngüsel 

yolculuğunu anlatan şemayla analiz edilmiştir. Ahitler romanındaki Daisy de 

kendisine ait dünyasından ayrılarak, başka bir dünyaya geçiş yapmıştır, burada pek 

çok aşamadan geçmiştir ve macerası sonlanmıştır. Bu şemaya göre,  Daisy bu kadın 

kahramanın yolculuğunu anlatan bu on aşamayı da tamamlamıştır. Geçirdiği bu 

yolculuk, Daisy’yi büyütmüş, olgunlaştırmış ve gelişmiştir. Daisy, artık sıradan bir 

genç kız değildir, geçirdiği bu yolculukla elde ettiği değişim onu kahramana 

dönüşmüştür. Tıpkı Damızlık Kızın Öyküsü’ndeki Fredinki gibi, Daisy’nin bu 

yolculuğu da hem fiziksel hem psikolojik bir dönüşüm yolculuğudur. Daisy başladığı 

yerde değildir. Bu hem Agnes hem Lydia Teyze için de böyledir. Sonuç olarak, 

“Margaret Atwood romanlarında, toplumlarının kuralları ve eşitsizlikleri tarafından 

ezilen kadınların, hayatta kalabilmek için daha cesur, kendine güvenen kişileri yeniden 

inşa etmeleri gerektiğini keşfettikleri durumlar yaratır.”188 denilebilir.  

Daisy’yle birlikte Agnes ve Lydia Teyze de birer kahraman olarak 

nitelendirilebilir. Margaret Atwood’un Ahitler’deki Daisy, Agnes ve Lydia Teyze’nin 

                                                           
187 A.e., s. 168.  
188 Patricia F. Goldblatt, “Reconstructing Margaret Atwood’s Protagonists,” World Literature Today, 

s. 275. 



108 
 

tasviri ve onları sunuş biçimi, kahramanın yolculuğunun çoğu özelliğinin somut 

göstergesidir Agnes’in yolculuğunun büyük bir çoğunluğu Daisy’le beraberdir ve 

ortaklık taşır. Lydia Teyze’nin de eril düzenin temsilciğinden dişil hareketin başat 

aktörüne olan dönüşümü de bir yolculuktur. Bu üç kahraman da hikâyenin başında 

geleceklerinden habersizdir. Kahraman olarak bir yolculuğa çıkarlar ve bu yolculuktan 

ders çıkarıp, değişerek ve dönüşerek başka bir kahramana evrilirler. Lydia teyzenin 

önce rejim yanlısı daha sonra da rejim muhalifi olarak iki türlü değişimi ve hikâyenin 

sonunda kendini mücadelesi için feda etmesi, çeşitli testlerden geçerek manevi ve 

fiziksel olarak olgunlaşması kahramanın yolculuğunun özellikleridir. Yine hikâyenin 

başında Daisy ve Agnes’in kökenlerinin gizemli olması, gerçek ebeveynlerini 

bilmemesi ve başka insanlar tarafından yetiştirilmeleri de bu kahramanın 

yolculuğunun özelliklerindendir. Ayrıca, bu iki kahraman bir gemi yolculuğuyla suları 

aşarak özgürlüklerine kavuşurlar, Lydia Teyze onlara neler yapacaklarına dair 

rehberlik eder, onlara yardım eden başkaları da vardır. Bütün bunlar da kahramanın 

yolculuğunun özelliklerini taşıdıklarını gösterir. Bunun yanı sıra, Daisy’nin kılık 

değiştirip doğduğu topraklara gelmesi, Agnes’in evlenmeyi reddederek Ardua 

Binasına gelmesi, Daisy ve Agnes’in özel karakterler olması, birbirlerinin sadık yol 

arkadaşları olmaları, ruhsal ve fiziksel acılar çekmeleri, engelleri aşmaları, hem 

özgürlükleri ve hem de Gilead rejiminin yıkılması için mücadele etmeleri 

kahramanının yolculuğunun başka özellikleridir. Sonuç olarak, distopya edebiyatının 

önemli karakterlerinden olan Lydia Teyze, Daisy ve Agnes’in yolculukları arketipsel 

olarak incelendiğinde kadın kahramanın yolculuğu kavramının özelliklerini taşıdıkları 

söylenebilir.  Onlar ne kadar zorlu bir yolculuk geçirseler de, üçünün de yolculuğu 

kendini büyütme ve keşfetme yolculuğu olarak adlandırılabilir. Geçirdikleri bu 

yolculuk onların büyümesine, kendilerini keşfetmesine ve potansiyellerini 

görmelerine sebep olmuştur.  

4.3. O Uyumadan Önce 

Bina Shah’ın O Uyumadan Önce (Before She Sleeps)  romanı da distopya 

edebiyatının güncel yapıtlarından biridir. Roman konusu ve içeriği yönünden Margaret 

Atwood’un Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler romanlarına benzer. Roman Sabine 

karakteri etrafında şekillenir ve bu kahramanın yaşadıkları hem kendi ağzından hem 



109 
 

de romanın diğer karakterleri olan değişik anlatıcılar yoluyla okura anlatılır. Hikâye 

Güney Batı Asya’nın başkenti olan Yeşil Şehir’de geçmektedir. Hükümet, halkı 

kontrol altında tutmak için terörü ve teknoloji kullanmaktadır, kadınların tüm yaşamsal 

haklarını zorla ellerinden alınmıştır ve insanlar üzerinde çok çeşitli baskı, şiddet ve 

cezalandırma tekniklerini uygulanmaktadır. Romandaki bu dünyanın oluşumunda üç 

olay etkili olmuştur: öncelikle, yirmi birinci yüzyılın ortalarında Güney Asya’da 

şiddetli bir iklim değişikliği yaşanmış ve bu iklim değişikliği hem doğuya hem de 

batıya yayılarak o bölgelerdeki insanların yaşamını ve doğayı büyük ölçüde 

etkilemiştir. Bunun ardından, yaşanan bu olaylar o bölgelerdeki tüm devletlerin 

ekonomik istikrarını bozmuş ve uluslararası ticaret durma noktasına gelmiştir. En son 

olarak yaşanan bu iklim değişikliği ve ekonomik buhran, sosyal bir karışıklığa yol 

açmış, ülkedeki genç erkekler vahşi suçlar –yıkım, saldırı, tecavüz– işleyerek 

kadınların ölmesine ve ülke çapında kadın nüfusunun azalmasına neden olmuşlardır. 

İnsan soyu bir tükenmeyle karşı karşıyadır. Bunun önüne geçmek için, hayatta kalan 

kadınlar çabucak ve çok sayıda çocuk sahibi olmak için birden fazla erkeğin eşi olmak 

zorundadır. Ancak, bu oluşturulan düzene ve yeni geleneğe karşı çıkan kadınlar da 

vardır. 

Bina Shah’ın O Uyumadan Önce romanındaki distopik dünya Margaret 

Atwood’un Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler romanlarıyla bir paralellik taşır. Roman, 

totaliter bir rejimin hüküm sürdüğü bir ülkede kadınların hayatta kalma mücadelesini 

anlatan bir distopyadır. Burada bazı kadınlar rejimden kaçıp bir yeraltı düzeneğinde 

yaşamaya başlamış ve sistemin bir parçası olmayı reddetmişlerdir. Cinsiyet 

seçiliminden kurtulabilen ve kadınların bedenleri üzerindeki kontrole direnebilen 

kadınlar ataerkil düzene ve politik otoriteye başkaldırmışlardır. Bu kadınlar, iktidarın 

en yüksek mevkideki kişileri tarafından gizlice korunmuşlar, kendilerini Yeşil Şehir’in 

zengin ve seçkin erkeklerine sunmuşlar ve onlara seks içermeyen şefkat ve yakınlık 

göstermişlerdir. Hükümetin otoritesine ve yetkililerin yaptırımlarına rağmen, seçkin 

ve zengin erkekler bu kadınları keşfetmekten ve acımasız cezaların tehlikelerinden 

kendilerini koruyamamışlardır.  

Bina Shah’ın O Uyumadan Önce adlı feminist distopik romanı 2018 yılında 

yayımlandığında büyük yankı uyandırmıştır. Shah’ın en önemli eserlerinden biri 



110 
 

olarak kabul edilen roman, erkek egemen toplumun kadın bedeni üzerinde nasıl bir 

kontrol kurduğunu ve kadınların bu baskıya nasıl direndiğini anlatmaktadır. Roman bu 

yönüyle hem toplumsal hem de feminist okumalara imkân verir. Ayrıca roman, yazarın 

içinde yaşadığı toplumun normlarına bir eleştiri niteliği de taşır. Bina Shah Pakistan’ın 

en büyük şehirlerinden biri olan Karachi’de yaşamaktadır. Bu açıdan da romanın, 

Pakistan’da şu anda var olan dini otoritenin uygulamalarına ve bu uygulamaların 

gelecekte neye dönüşeceği konusunda bir öngörüde bulunduğu da söylenebilir, çünkü 

“Pakistan'ın son zamanlardaki sanat, edebiyat ve müzikteki gelişimi, artan şiddet ve 

aşırıcılık tarafından gölgelenmektedir.”189 Buna dikkat çekmek isteyen Shah,  

romanındaki kadınların direnişini doğu dünyasındaki –Güney Asya– bir totaliter 

rejime karşı konumlandırmıştır. Bu açıdan, batı dünyasında Margaret Atwood’un 

Damızlık Kızın Öyküsü ile Ahitler romanlarıyla başlattığı erkek egemen topluma karşı 

kadınların direnişinin doğu dünyasındaki tamamlayıcısıdır. Ancak, Shah’ın batılı bir 

anlatım tarzı vardır. Atwood’un batıda yaptığı gibi Shah da, kadın bedeni üzerindeki 

sorunsalı sadece doğu coğrafyasına yerleştirerek, edebiyat tarihi içindeki arketipleri de 

sorgulamış ve kahraman tanımlamalarını bir dönüşüme uğratmıştır. Bu bağlamda, 

çalışmanın bu bölümü üç başlık altında toplanmıştır. Bu bölümün birinci bölümünde, 

O Uyumadan Önce romanının distopya edebiyatının bir temsili olarak incelemesine 

yer verilecektir. İkinci bölümde, arketipçi eleştiri yöntemi kullanılarak Bina Shah’ın 

arketipleri nasıl ele aldığı çözümlenecektir. Üçüncü olarak da, romanın başkahramanı 

olan Sabine’in kadın kahraman olarak yolculuğu çözümlenecektir. Sonuç bölümünde 

ise, tartışılan argümanlar özetlenerek distopya edebiyatının bu romanlarında arketip ve 

kahraman kavramlarında bir değişimin, dönüşümün ya da yapı sökümün varlığına dair 

izler aranacaktır. 

4.3.1. Distopya Edebiyatı Bağlamında O Uyumadan Önce  

Baskıcı rejimlerin toplum ve birey üzerindeki kuralları ve cezaları, korkulu bir 

gelecek düşüncesini de beraberinde getirmiş, edebiyat tarihinde distopya kavramının 

doğmasına sebep olmuştur. Distopya kavramını konu edinen edebi eserler de, yakın 

gelecekte yaşanması muhtemel kâbusları, gerçekleşebilecek karamsar senaryoları, 

                                                           
189 Muneeza Shamsie, “Pakistan: Compiled and introduced by Muneeza Shamsie,” The Journal of 

Commonwealth Literature, Vol. 46(4), 2011, s. 699, DOI:10.1177/0021989411424836. 



111 
 

diktatör devlet unsurlarını, teknolojinin bir güdümleme aracı olarak işleyişini ve 

egemen gücün kötüye kullanımını anlatır. Günümüzdeki yönetim şekillerinin 

baskılayıcı normları ve dini otoritenin zorlayıcı kuralları edebiyatın bir konusu haline 

gelmiş ve bu tür unsurların insanlara neler yapabileceğine duyulan yoğun korku ve 

gelecek kaygısı distopya edebiyatını çok güncel ve güçlü bir edebi tür olarak ortaya 

çıkarmıştır. O Uyumadan Önce de bu türde yazılmış ve bu sebepten yazılmış bir 

romandır, çünkü Pakistanlı yazar Bina Shah’ın ülkesinde yaşadığı politik gerilimler, 

tecrübe ettiği toplumsal olaylar, dini otoritenin kadın bedeni ve kimliği üzerindeki 

söylemleri ve uygulamaları bu romanın yazılmasına tarihsel bir zemin hazırlamıştır.  

O Uyumadan Önce, “…birçok yönden zor bir okuma, güzel bir düzyazı şeklinde 

okuması kolaylaştırılmıştır, ancak aynı zamanda, kadınların hepimizin hak ettiği saygı 

ve eşitliğin sağlanmadığı bir toplumda neler olabileceğine dair dikkat çekici bir 

uyarıdır.”190 Bu yüzden roman tüm bu yaşananlara hem bir eleştiri şeklidir hem de 

gelecekte yaşanacaklara bir uyarı niteliğindedir.  Tülay Akkoyun’un da öne sürdüğü 

gibi: 

“Ütopik yazında olduğu distopik yazında da sıklıkla reçete verici/kural koyucu 

ya da öngörücü unsurlar yer almaktadır. Distopik kurgular çoğunlukla mevcut 

işleyişin aynen devam etmesi halinde neler olabileceğine dair uyarılarda 

bulunur. Birçok distopik eserde bu problemlerin farkına varıp uyanışa önderlik 

yapacak katalizör görevi üstlenen bir kişilik yer alır, bu da genellikle roman 

başkişisidir.”191  

 

Bina Shah’ın O Uyumadan Önce romanı da, Akkoyun’un distopik kurgu hakkındaki 

tanımlamalarıyla eşleşen, distopya edebiyatının son dönemde yazılmış güncel 

eserlerinden biridir. Aynı zamanda, edebiyatta distopik roman olgusunun feminist 

bağlamda doğuda da gelişmesine katkıda bulunmuştur. Shah 2018’de yazdığı bu 

romanıyla, yirmi birinci yüzyılda bile hala süregelen devletin ve toplumun kadın 

kimliği ve bedeni üzerinden dayattığı söylemlere ve pratiklere dikkat çekmek 

istemiştir. Shah’ın ülkesinde insanların, “…nerede yaşadıkları, ailelerinin kim olduğu, 

nerede okula gittikleri, hangi işleri veya meslekleri üstlendikleri, kiminle 

                                                           
190 Cris McCurley, “Fiction with a Warning on Subjugation,” Socialist Lawyer, No. 79, 2018, s. 47, 

JSTOR, https://doi.org/10.13169/socialistlawyer.79.0046a. 
191 Tülay Akkoyun, Ütopya / Distopya: Batı ve Türk Romanlarından Örneklerle Bir 

Karşılaştırmalı Edebiyat Çalışması, s. 31. 



112 
 

evlenecekleri, çocuklarını nasıl yetiştirecekleri ve nasıl ibadet edecekleri 

belirlendiğinden, günlük olarak kimlik sorularıyla karşı karşıya kalmaktadır.”192 İşte 

Pakistan’daki bu soru ve sorunlar Shah’ın yapıtının içeriğini belirlemiştir. Bunun yanı 

sıra, anlatım biçimiyle, dili kullanım şekliyle,  karakterleri ve olayları ele alışıyla, yer 

ve zaman öğelerini farklılaştırmasıyla edebiyat yapıtının genel özelliklerinde bir 

dönüşümün varlığını işaret etmiştir.  Bu yönüyle de Kanadalı bir yazar olan Margaret 

Atwood ile aynı çizgide olduğu söylenebilir. 

O Uyumadan Önce, distopya edebiyatının en güncel örneklerinden biridir ve 

doğu dünyasındaki kadınların direnişini ele alması açısından da önemli bir yere 

sahiptir. Roman her bakımdan distopya edebiyatına özgü nitelikler taşır. Roman, 

totaliter rejimlerin çeşitli krizlerle –iklim, savaş, hastalık, ekonomi vb.– nasıl bir 

karanlık geleceğinin olacağını düşündürür. Romanda geçen dünya bir cehennemi 

tasvir etmektedir. İyi gelecek hayali yerine karamsarlığa ve bilinmezliğe bırakmıştır. 

Güney Batı Asya’nın başkenti olan Yeşil Şehir’de yaşanan doğa olayları, ekonomik 

krizler, politik sorunların yol açtığı savaşlar, toplumsal şiddet olayları ve 

öngörülemeyen hastalıklar kadın nüfusunun azalmasına ve doğum oranlarının 

düşmesine neden olmuştur. Hükümet de insanlığın yok oluşunu engellemek adına 

kadınların birden fazla erkeğin eşi olmasını ve mümkün olduğunca çok çocuk sahibi 

olmalarını zorunlu kılmıştır. Tüm bu felaketler sonucu yine kadınların bedenleri 

üzerinden bir çözüm bulunmuştur. Kadınlar bu hikâyede de toplumun geleceği için 

feda edilen kurban konumundadır ve günah keçisi olarak görülmektedir. Bu toplumda 

erkekler yine avantajlı konumdadır: kadınlarla evlendirilen erkekler belirli bir yaştadır, 

erkeklerin cinsel hazlarını tatmin edebilmesi için robotlar icat edilmiştir, ne kadar çok 

çocuğa sahip olurlarsa o kadar para kazanabilmektedir ve statüleri de çocuklarının 

fazlalığı oranında yükseltilmektedir. Buna karşılık kadınların tüm bedenleri ve 

kimlikleri devletin koruması ve kontrolü altındadır: kadınlara doğurganlıklarını 

arttırmaya yönelik deneyler yapılmaktadır ve çok çeşitli ilaçlar verilmektedir, 

ergenliğe girdikten sonra kadınların görevleri damızlık olarak kullanılmak, çocuk 

doğurmak, anne olmak ve erkek egemen toplumun kurallarına itaat etmektir. Hükümet 

                                                           
192 Bina Shah, “Literature: The antidote to the Pakistani identity crisis,” The Journal of 

Commonwealth Literature, Vol. 49(1), 2014, s. 3, DOI: 10.1177/0021989413513984 



113 
 

bu işleyişi ve denetimi kurmak ve devam ettirmek için Sürdürüm Bürosu veya Kurum 

olarak adlandırılan otoriter bir organizasyon meydana getirmiştir. Bu Büro veya 

Kurum, hükümetin belirlediği kendilerini lider olarak adlandıran seçkin ve zengin 

erkekler tarafından yönetilmektedir ve bu liderler başkalarını suçlu ilan ederek kendi 

masumiyetlerini ilan etme ihtiyacındadır. Liderler en değerli kaynakların koruyucusu 

konumundadır ve her şeye gücü yeten, sonsuz rahmet sahibi ve her şeyi bilen Tanrı 

rolündedir. Hükümetin politikaları ve liderlerin talimatları doğrultusunda 

yaşamayanlar şiddetle cezalandırılmakta veya öldürülmektedir.  

O Uyumadan Önce’de hükümet Sürdürüm Bürosu ya da Kurum adı altında 

herkesin ve her şeyin sahibi konumundadır. İktidarda kanunsuz, baskıcı ve totaliter bir 

rejim vardır. İnsanlar hükümetin ve toplumun ihtiyaçlarına hizmet etmek için yaşar. 

Davranışları ve düşünceleri hükümetin çıkarlarına uymak zorundadır. Hükümete karşı 

ayaklananlar ya işkenceye maruz bırakılırlar ya da başka ayaklanmaları engellemesi 

için öldürülürler. Bu düzende yaşayan herkes iktidara koşulsuz olarak itaat etmek 

zorundadır. Kadınlar birden fazla erkeğin eşi olmalıdır ve bu kadınlar mümkün 

olduğunca çok çocuk doğurmalıdır. Kadınlar adeta bir kuluçka makinesi gibi 

çalışırken, erkeklere de itaat etmelidir. Shah bunu romanında çok net bir biçimde şöyle 

açıklamaktadır, “Bu büyük ihtimalle Yeşil Şehir’de büyümüş olmanın bir sonucu: Bize 

ne yapacağımız, nasıl davranacağımız, hatta be düşüneceğimiz bile söyleniyor, 

doğduğumuz günden itibaren.”193 Burada görüldüğü gibi, kadınların nasıl davranacağı 

ve nasıl düşüneceği hükümet tarafından belirlenmektedir.  

O Uyumadan Önce’de toplum, kadınlar ve erkekler olmak üzere iki sınıfa 

bölünmüştür. Erkekler yöneten, kadınlarsa yönetilen konumundadır. Erkekler şöyle de 

görülebilir: üstün, güçlü, aktif, otoriter, zorlayan, baskılayan, kural koyandır. Kadınlar 

ise,  zayıf, güçsüz, pasif, boyun eğen, itaat eden, kabul eden olarak nitelenebilir. 

Liderler yani erkekler, zaten mevcutta var olan gelenekselleşmiş erkek rollerinin 

kurumsallaşmış halinin somutlaşmışı olarak da düşünülebilir. Bu düzende, 

kadınlardan da kendilerine ve iktidara boyun eğmelerini, saygıyla itaat etmelerini, 

                                                           
193 Bina Shah, O Uyumadan Önce, Çev. Nihan İşler, İstanbul, Eksik Parça Yayınları, 2019, s. 22.  



114 
 

sadakatle görevlerini yerine getirmelerini ve tüm varlıklarını sisteme adamaları 

beklenmektedir.  

Yeşil Şehir’deki kadınlar üzerindeki baskı ve kontrol O Uyumadan Önce’de 

totaliter rejimin en belirgin özelliklerinden biridir.  Liderler tüm toplumu ve bireyleri 

kontrol ve denetim altında tutarlar. Ne kadınlar ne de çocuklar otoritenin gücünü 

sorgulayamaz. Liderlerden ve liderlerin egemenliği altında yaşayan herkesin rejime 

koşulsuz itaati sağlanır. Sisteme başkaldıranlar cezalandırılır veya öldürülür. Bu 

muhafaza ve denetim liderler tarafından terör ve teknoloji kullanılarak yapılır. 

Günümüzdeki bilim ve teknoloji alanındaki güncel gelişmelerin etkisi distopya 

edebiyatının da ortaya çıkmasına ve yaygınlaşmasına zemin hazırlamıştır, bu yüzden 

geleceğe dair teknolojik kötücül tahminler ve bilimin toplumun yararına denilerek 

zararını kullanımı bu romanların içinde bolca yer alır. Bina Shah da bu romanında bu 

öğelerden sık sık yararlanmıştır. Yeşil Şehir bir yapay zekâ tarafından düzenlenmiştir, 

Yeşil Şehir’de binalara girip çıkarken kimlik tespitinin otomatik olarak yapılır, 

Fiberglas yollar mevcuttur, binlerce radyo frekansı ve optik kablolar şehri kaplar, 

gökyüzünü görünmez kılan uçaklar vızıltılarıyla sürekli rahatsızlık verir ve otomatik 

sürücülü otomobiller bulunur. Bütün bu teknoloji sistemin varlığını sürdürmesi ve 

liderlerin gücünü devam ettirmesi için kullanılır. Sistem ve liderler bu yollarla 

kadınları baskılayarak rejimi sağlama alırlar.  

O Uyumadan Önce’de korku iklimi yaratılarak ve şiddet yoluyla kadınların 

kötüye kullanımı söz konusudur. Korku rejimin atmosferini oluşturur, şiddet ise 

sıradan bir olgusudur. Hükümet, toplumdaki kadınların sayısının azalmasını ve doğum 

oranının düşmesini bahane ederek bir korku iktidarlığı yaratmıştır. Bunun sebebi de o 

toplumun vatandaşlarıdır: iklim krizine neden olurlar, ekonomik krizleri patlatırlar, 

savaşları çıkarırlar, virüsün yayılmasını sağlarlar. Böylelikle geleceğe dair bir 

paranoya başlar ve hükümet tüm özgürlükleri vatandaşların ellerinden alır, 

mülkiyetlerini zapt eder, bedenlerini ve kimliklerini kendi çıkarları doğrultusunda 

kullanır.  Liderler kadınların kendileri için yaşamadıklarını, sistem için var olduklarını 

vurgular. Bu romanda Sabine tarafından açıkça dile getirilir, “Konuşmamızı, hayattaki 

rolümüzü sorgulamamızı ya da kendimiz için başka hayatlar düşünmemizi 



115 
 

istemediler” 194 Bu toplumda kadının adı, bedeni ve kimliği yok gibidir, “Yeşil Şehir’in 

bütün o kızlarının ve kadınlarının başına gelen şey de bu değil mi zaten? Kayıp kızlar, 

varlıkları silinenler, Virüs tarafından öldürülenler, istemedikleri evliliklere diri diri 

gömülenler.”195 Hükümet sisteme karşı gelenleri yok etmekle ve sisteme boyun 

eğenleri de baskı altında tutmakla görevlidir.  

 Distopya edebiyatının bir başka özelliği de, distopik romanlarda yaratılan bu 

totaliter rejime direnen muhaliflerin olmasıdır. O Uyumadan Önce’de de bu özellik 

vardır: kendilerine dayatılan bu kuralları ve baskıları kabullenmeyen bir grup kadın, 

Panah –Persçede sığınak anlamına gelen– adlı bir yeraltı şehrinde yaşamaya başlar. 

Böylelikle, Yeşil Şehir’de kurulan erkek egemen toplumdan ve oradaki liderlerin 

zorlayıcı uygulamalarından kurtulmuş olur. Kadınların yeniden var oluşunu ve 

dirilişini göstermesi açısından Panah çok önemlidir ve romanda şöyle dile getirilir: 

“Ama Panah son otuz yıldır varlığını sürdürüyor, yani belki müttefiklerimiz 

bize hiç ihanet etmediler ve belki de hiç etmeyecekler. Panah, ihtiyaç olduğu 

sürece var olmaya devam edecek, erkekler kadınlara ihtiyaç duyduğu sürece 

— yani sonsuza kadar. Gölgeler arasında bir yaşam olabilir ama en azından 

hiçbir Büro bize kiminle evleneceğimizi., bacaklarımızı kimin için açacağımızı 

söylemiyor. Kimse yumurtalıklarımız ve rahmimizle deneyler yapamıyor, 

doğurganlık haplarıyla bizi şişirmiyor ya da regl döngülerimizi ve üreme 

düzenimizi gözlemlemiyor. Bedenlerimiz "kadın nüfusunu uygun eviyelere 

gelinceye kadar artırmakla" yükümlü kuluçka makineleri değil. Yerin üstünde 

yalnızca kadınız ama burada, Panah'ta, insanız, yeniden.”196 

 

Yeşil Şehir’in kararlı ve cesur kadınları, Panah’ta bir yaşam kurarak hem kadın olarak 

hem de insan olarak kimliklerini yeniden kazanmışlardır. 

4.3.2. O Uyumadan Önce Romanında Arketipler  

Bina Shah’ın O Uyumadan Önce adlı distopik romanı çok çeşitli eleştiri 

yöntemi kullanılarak analiz edilebilir. Bina Shah’ın feminist olması ve romanın 

konusunun kadın hakları ve toplumsal cinsiyet rolleri etrafında dönmesi feminist 

okumaları mümkün kılar. Bununla birlikte roman, distopik bir toplumun tasvirini de 

                                                           
194 A.e., s. 25.  
195 A.e., s. 28.  
196 A.e., s. 70. 



116 
 

içerdiği, totaliter bir rejimin uygulamalarından bahsettiği ve bu toplumda yaşayan 

insanların hayatta kalma mücadelelerini vurguladığı için politik eleştiri yöntemiyle de 

incelenebilir. Ayrıca, romanın dilbilimsel özellikleri de yapısal eleştiri kuramıyla da 

ortaya çıkarılabilir. Roman birçok edebi kuram kullanılarak eleştirilebilir ve romanın 

bu kadar farklı okumalara olanak vermesi romanın da başarısını kanıtlar niteliktedir. 

Bu nedenle, O Uyumadan Önce romanının arketipçi eleştiri kuramı çerçevesinde 

incelenmesi de romanın daha farklı bir şekilde okunmasına katkı sağlayacaktır, çünkü 

romanda pek çok arketip farklı şekilde kullanılmıştır. Bu bağlamda, romanda geçen 

evrensel arketiplerin yeniden yorumlanmasına yer verilecektir. Bu arketiplerin 

distopya edebiyatı bağlamında ele alınış biçimi arketipçi eleştiri yöntemi açısından 

önemlidir. 

Distopya edebiyatının en güncel örneklerinden biri olan O Uyumadan Önce 

birçok arketipi barındırır ve pek çok arketipsel karakteri de anlatır. Bu yönden, eserin 

içinde yer alan olay, durum, imge ve sembollerin çözümlemesi önem arz etmektedir. 

Bu arketipler, Carl Gustav Jung’un kuramları yoluyla ortaya çıkarılarak, evrensel 

arketiplerin anlamının bir dönüşüme uğrayıp uğramadığı tartışılacaktır. Daha sonra, 

Maureen Murdock’un kadın kahramanın yolculuğu olarak tanımladığı kadının 

bütünlük arayışı kuramı aracılığıyla Sabine karakterinin romandaki yolculuğunun bu 

kuramla örtüşüp örtüşmediği incelenecektir. 

Arketipçi eleştiri yönteminde, O Uyumadan Önce’deki Sabine karakterinin 

kişiliği Jung’un bu kuramına göre incelenebilir. Sabine’nin kişiliğinin de üç yapısı 

vardır. Sabine’nin egosu onun andaki duygularını düşüncelerini ve davranışlarını 

içerir. Sabine’nin bireysel bilinçdışında kendi geçmişine dair tüm yaşadıkları, 

bastırdığı bütün kişisel duygu ve düşünceleri yer alır. Sabine’nin kolektif bilinçdışında 

ise bütün insanlıktan arda kalan ortak imgeler ve durumlar vardır. Bu ortak imgeler, 

durumlar ve modeller kişiliklerin oluşmasını da belirler.  

“Jung’un bilinç ve bilinçdışına ilişkin görüşleri ışığında bilinçdışının insan 

ruhuna ilişkin verilere daha derin ve daha kapsamlı şekilde ulaşabildiği ve 



117 
 

insanın iç dünyasını anlama noktasında bilinçten daha işlevsel yapıya sahip 

olduğu sonucuna varılmaktadır.”197 

 

Sabine’nin de bilindışı ve bilinçdışındaki arketipler onun bilincini anlamaya ve 

kişiliğini mantıklı şekilde anlamlandırmaya yardımcı olur.  

Ortak bilinçdışı Jung’un en önemli buluşlarından biridir ve bu teoriye göre 

insanların sergiledikleri davranışlar ve düşünceler ortak bir kökene sahiptir. “Jung’un 

arketip kavramı insan deneyiminin özüdür.”198 Sabine de bu ortak kökün bazı 

özelliklerine ve insan deneyiminin özüne ait niteliklere sahiptir. Jung’a göre dört temel 

arketip vardır: Persona, Gölge, Anima/Animus ve Kendilik. Persona benliğin 

toplumda açığa çıkan tarafıdır. Sabine’nin personası Yeşil Şehir’in baskıcı 

uygulamalarına karşı gelir ve direnişçi kadınların yanında bulunarak Panah denilen 

yeraltı şehrine sığınır. Gölge, kişiliğin topluma gösterilmeyen, kişinin kendine gizli 

kalan, insanlar tarafından kabul görmeyen karanlık tarafıdır. Sabine’nin gölgesi 

annesine ait anılarda canlanır. Annesinin başka bir erkeğin eşi olmamak için intihar 

etmesi onu derinden etkilemiştir. Gölgesine sakladığı bu travmadan dolayı da 

uykusuzluk sorunuyla boğuşmaktadır. Jung’un söz ettiği bir başka arketip de, Anima 

ve Animustur. Anima, erkeklerin kadınsı tarafı, Animus ise kadınların erkeksi 

tarafıdır. Yeşil Şehir’deki kurallar ve uygulamalar Sabine’in kadınsı tarafıyla 

ilgilenmektedir. Sistemin Sabine’den ve diğer kadınlardan istediği şey bedenlerini bir 

kuluçka makineleri gibi kullanmalarıdır. Sistem, kişiliğin erkeksi yanıyla 

ilgilenmemiştir. Son olarak, kendilik arketipi ise kişiliğin bilinciyle, bilinçdışının 

birleşiminden doğar. Sabine’in kişiliği Yeşil Şehir’de ve Panah’ta yaşarken gizli 

kalmış ve ortaya çıkamamıştır. Bir yandan, Yeşil Şehir’e isyan ederek Panah’a 

sığınması kişiliğini ortaya çıkarmıştır. Öte yandan, Panah’da da Lin denilen kadın 

liderlerinin emirlerine uymak zorunda kalmıştır. Sabine’in kendilik arketipi romanın 

sonunda ortaya çıkar: Sabine, Yeşil Şehir’i ve Panah’ı geride bırakır ve Julien ile –onu 

hastanede iyileştiren doktoru- Semitya’ya kaçar.  

                                                           
197 Sevgi Kavut, “Carl Gustav Jung: Kavramları, Kuramları ve Düşünce Yapısı Üzerine Bir İnceleme,” 

Uluslararası Kültürel ve Sosyal Araştırmalar Dergisi (UKSAD), 6(2), s. 684, 

DOI:10.46442/intjcss.620975. 
198 A.e., s. 686. 



118 
 

Bu dört arketiple birlikte Jung’un önerdiği birçok arketip türü de 

bulunmaktadır. Bina Shah da O Uyumadan Önce romanında Jung’un tasvir ettiği bu 

arketiplerin örnekleri bulunmaktadır. Bunlar dört grupta incelenebilir: arketipsel 

renkler, arketipsel durumlar, arketipsel imgeler ve arketipsel karakterler. Shah’ın bu 

arketipleri bu eserinde kullanma amacı gelenekselleşmiş ve evrenselleşmiş bu 

sembolleri eleştirmek ve bununlar birlikte bu sembollerin değişen anlamını 

göstermektir.  

Bina Shah’ın O Uyumadan Önce adlı romanında arketipsel renklerin simgesel 

anlamları vardır. Margaret Atwood’un romanlarında yer alan renklerin anlatımı kadar 

baskın olmasa da, Shah da renkleri bazı simgesel anlamlara dikkat çekmek için 

kullanır. Guerin renklerin ve simgelerin anlamlarını şöyle bir araya getirmiştir, “güneş 

(yaratıcı enerji), doğan güneş(doğum), batan güneş (ölüm), kırmızı (kan), yeşil 

(büyüme, bereket), siyah (kötülük, ölüm), beyaz (saflık, masumiyet), çember 

(bütünlük, birlik), bahçe (cennet, masumiyet), ağaç (büyüme, ölümsüzlük)”199 Bu 

romanda yaratılan dünyanın başkenti Yeşil Şehir’dir ve çölün ortasında kurulup 

yeşillendirildiği için bu ismi almıştır. Yeşil büyümenin, bereketin ve yeniden doğuşun 

sembolüdür. Kurulan bu yeni ülkenin bayrağının renkleri de siyah, kırmızı, çivit 

mavisi ve beyazdır. Siyah yaşanan Son Savaş’ı ve ölümleri, kırmızı kadınları, mavi 

erkekleri, beyaz da Yeşil Şehir’in bir cennet olduğunu sembolize eder. Shah, Sabine’in 

dilinden renkleri şu şekilde simgeleştirmektedir: 

“Geri kalan tüm vatandaşlar için ahlakın ne olduğunu Liderler belirliyorlar; 

şehirlerine Yeşil diyorlar ama o şehrin kadınları için seçtikleri tek renk beyaz, 

yalnızca kağıt üzerinde var olan bir saflık. Gerçekte, Yeşil Şehir'in kadınlarının 

rengi kırmızı: çeteleye bir çocuk daha yazma görevlerinde başarısız oldukları 

her akıttıkları kanın kırmızısı, dokuz ay boyunca beslenip bakılan o çok değerli 

fetüslerin kırmızısı, doğduklarında dökülen kanın kırmızısı.”200 

 

Bina Shah bu simgelere romanında yer vererek bu renklerin olumlu anlamının aksine 

olumsuz bir anlamı olduğunu göstermek ve aynı zamanda baskı altındaki Yeşil 

Şehir’de renklerin bile işlevinin ve anlamının değiştiğini göstermeye çalışmıştır. 

                                                           
199 Wilfred L. Guerin, A Handbook of Critical Approaches to Literature, s. 151-152. 
200 Bina Shah, O Uyumadan Önce, s. 61. 



119 
 

Çünkü, Jung’a göre “Simgeler arketiplerin dışa vuran belirtileridir. Arketipler 

kendilerini ancak simgelerle dile getirebilir, çünkü arketipler, derinlerde ortak 

bilinçdışındadır, birey onları bilmez bilemez. Buna karşın arketipler kişinin bilinçli 

davranışını sürekli etkiler ve yönetir.”201 

Arketipsel karakterler de Jung’un ilgilendiği ve Shah’ın de bu romanında yer 

verdiği arketiplerdendir. O Uyumadan Önce’de en belirgin arketipsel karakter bakire 

arketipidir. Sabine’nin hem Yeşil Şehir’de hem de Panah’taki uysal ve pasif olması 

onun bakire arketipini simgelediğinin göstergesidir.  Sabine, Yunan mitolojisindeki 

Persephone ile de özdeşleştirilebilir. Bolen’e göre,  

“Persephone'nin yeraltı dünyasıyla ilk deneyimi bir kaçırılma kurbanı olmasına 

rağmen, daha sonra orayı ziyaret edenlere rehberlik eden Yeraltı Dünyasının 

Kraliçesi haline gelir. Persephone arketipinin bu yönü, efsanede olduğu gibi, 

deneyim ve büyümenin bir sonucu olarak gelişir.”202  

 

Sabine de baskıcı bir rejim yüzünden yeraltına sığınmak zorunda kalmıştır, bir bakıma 

sistemin yeraltına ittiği bir kurbandır ve oradaki deneyiminden sonra bir kadın 

kahramana dönüşmüştür. Bakire arketipinin temsilcisi olan Sabine’nin yanı sıra 

romandaki tüm kadın karakterler bakire arketipine örnektir: Lin, Rupa, Diyah, Su-Yin, 

Mariya ve Aleyna. Bakire arketipi uysal, pasif, korunmaya muhtaç kadınları temsil 

eder. Romandaki tüm kadınlar yeraltı şehri Panah’ı bir sığınak olarak görmüş, kendi 

kendilerini koruma ve yaşatma içgüdüsüyle hareket etmişlerdir. Lin karakteri Panah’ta 

tüm kadınların lideridir, diğer tüm kadınlara liderlik ederek de onların bir anne gibi 

koruyuculuğunu üstlenmiştir ve romanın en sonunda kendi yaşamını onlar için feda 

ederek diğer kadınları kurtarmıştır. Ayrıca, Yeşil Şehir’den ve Panah’tan Julien’le 

kaçışı da aşık arketipine geçişini sembolize eder. Bu dişil arketiplerin yanı sıra, 

Shah’ın romanı eril arketipleri de barındırır. Yeşil Şehir’in erkekleri Kral arketipine 

örnek olarak gösterilebilir, çünkü bu erkekler tüm topluma ve insanlığa liderlik etme 

yetisine sahiptir. Toplumdaki kaosu ve düzensizliği engellemek adına kural koyar ve 

                                                           
201 Calvin S. Hall, Vernon J. Nordby, Jung Psikolojisinin Ana Çizgileri, s. 119. 
202 Jean Shinoda Bolen, Goddesses in Everywoman: Powerful Archetypes in Women's Lives, s. 202.  



120 
 

yaptırımlar uygular. Ayrıca, Julien’in Sabine’ye sağlığına kavuşması için yardım 

etmesi şifacı arketipine ve onunla kaçması da aşık arketipine örnek oluşturur.  

Arketipçi eleştiri yönteminde birçok arketipsel durum ve imge de olabilir. 

Bunlar karşıt güçler arasındaki hesaplaşma, yolculuk, arayış, düşüş, ölüm, yeniden 

doğuş olarak gösterilebilir. Kadınların Yeşil Şehir’de yaşadığı hayat düşüş arketipine 

örnek oluşturabilir, çünkü kadınlar Yeşil Şehir kurulmadan erkek egemen toplum 

tarafından kontrol altında tutulmayan insanlardı, çeşitli hak ve özgürlükleri vardı. 

Karşıt güçlerin hesaplaşması arketipine örnek olarak da, erkekler ve kadınlar arasında 

olan karşıtlık, Yeşil Şehir ve Panah arasında olan zıtlık ile Lin ve Reuben arasında olan 

mücadele verilebilir. Ayrıca, Dr. Bouthain’in Julien ve Sabine’yi bir ilaç vererek 

ölüme çok benzer bir uyku durumuna geçirmesi ölüm arketipine ve daha sonra ilacın 

etkisini yitirmesi sonucu Julien be Sabine’nin uyanması yeniden doğuş bir başka 

deyişle diriliş arketipine örnek olarak sunulabilir. Sonuç olarak, Bina Shah, Margaret 

Atwood gibi bu arketipleri roman boyunca kullanır. Shah bu renk, karakter, durum ve 

imgelerle ilgili arketiplerin hem batı toplumunu tasvir eden bir distopyada 

kullanılabileceğini hem de doğu toplumuna konumlanan bir distopik romanda da 

geçebileceğini göstermek istemiştir. Sonuç olarak, arketiplerin önemine dair sorular 

olabilir. Buna Merchant şöyle yanıt veriyor: Arketipler,  

“Temelde önemlidirler, çünkü arketipleri psikolojik yaşamı belirleyen 

doğuştan gelen ruhsal yapılar olarak a prioriymiş gibi düşünmeye, hareket 

etmeye ve klinik olarak uygulamaya devam edersek, durum böyle olmadığında 

o zaman daha geniş psikoterapötik topluluğa ilgisiz hale gelebiliriz.”203 

 

Merchant’ın bu açıklaması klinik olsa da edebiyata da uyarlanabilir. Edebiyat 

yapıtlarındaki arketipleri incelerken, arketiplerin sadece önceden gelen tek bir 

anlamına bakarsak, edebiyatta değişen gelenekleri, yeni oluşan durumları, süregelen 

simgelerin ve sembollerin de farklı anlamlarını gözden kaçırmış oluruz. Bu nedenle, 

arketipler bize eleştiri sağladıkları için güzel bir başlangış sunar denilebilir.  

                                                           
203 John: Merchant, “A reappraisal of classical archetype theory and its implications for theory and 

practice,” International Journal Of Jungian Studies, Vol. 54, No. 3, 2009, s. 355,  

https://doi.org/10.1111/j.1468-5922.2009.01 784.x. 



121 
 

4.3.3. O Uyumadan Önce Romanında Kadın Kahramanın 

Yolculuğu  

Bina Shah’ın O Uyumadan Önce romanı, kadınların erkek egemen, baskıcı ve 

dini bir toplumda yaşadıklarının ele alındığı distopik bir romandır ve olaylar Sabine 

karakteri etrafında şekillenir. Romanın başlangıcında, Sabine on altı yaşında anne-

babasıyla yaşayan olağan bir genç kızdır, halkını baskı altına alan bir hükümetten 

kaçar ve bir yeraltı direniş grubuna katılır. Romanın sonunda ise, sistemin bir parçası 

olmayı reddederek, kendinin kaderini değiştirir ve özgürlüğüne kavuşur.  Sonuç 

olarak, Sabine artık kadın kahraman haline gelmiştir.  

 O Uyumadan Önce romanı, romanın başkahramanı olan Sabine’nin 

yolculuğunu anlatır. Bu yolculuk da, Maureen Murdock’un Kadın Kahramanın 

Yolculuğu – Kadının Bütünlük Arayışı adlı kitabında, bir kadın kahramanın döngüsel 

yolculuğunu anlatan on aşamadan oluşan şemayla çözümlenebilir. Murdock bir kadın 

kahramanın nasıl olması gerektiğini şöyle anlatır: 

“Kahraman, manevi bir savaşçı olmalıdır. Bu onun hassas denge sanatını 

öğrenmesini ve kendisinin dişil ve eril yönlerinin yavaş, incelikli bütünleşmesi 

için sabra sahip olmasını gerektirir... Daha sonra becerilerini kendi bireysel 

kazancı için değil, insanları bir araya getirmeye yönelik daha büyük bir arayışa 

doğru çalışmak için kullanmaya başlayacaktır.”204 

 

Murdock’un bu yolculuk şeması, bir kadın kahramanın hem içsel hem de dışsal 

yolculuğunun çözümlenmesini mümkün kılar. Bununla birlikte, başkahramanın kadın 

kahraman olmak giriştiği bu yolculuk psikolojik de bir savaştır. Bu mücadelenin 

sonunda, başkahraman değişir ve dönüşür, kendi içindeki dişil ve eril değerlerin 

farkına varır, elde ettiği bu kazanımı hem kişisel hem de toplumsal yarar için kullanır. 

Yolculuk bittiğinde ise başkahraman artık bir kadın kahramandır. Sabine karakterinin 

de böyle bir yolculuktan geçtiği söylenebilir. Maureen Murdock’un on aşamadan 

oluşan bu yolculuk şeması yoluyla tıpkı Fredinki ve Daisy gibi Sabine karakterinin 

                                                           
204 Maureen Murdock, The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for Wholeness, s. 11. 



122 
 

yolculuğunun çözümlemesinin sonunda da elde ettiklerinin neler olduğu, değişiminin 

ve dönüşümünün de nasıl gerçekleştiği de tartışılacaktır. 

4.3.3.1. O Uyumadan Önce’de Dişilden Ayrılma  

Kadın kahraman yolculuğunu başlatmak için birincil olarak dişil 

özelliklerinden ve rollerinden ayrılarak yola çıkar. Sabine karakteri de, Fredinki ve 

Daisy gibi dişil doğasından ayrılarak yolculuğuna başlar. Maureen Murdock bu 

aşamayı şöyle açıklar:  

“Yolculuk, kahramanın hem fiziksel hem de psikolojik olarak kendi 

annesinden ve daha da büyük bir etkiye sahip olan anne arketipinden ayrılma 

mücadelesiyle başlar. Anne arketipine genellikle bilinçdışı denir, özellikle de 

beden ve ruhu içeren annelik yönü. Anne imgesi bilinçdışının yalnızca bir 

yönünü temsil etmez, aynı zamanda tüm karşıtların birliğini içeren tüm kolektif 

bilinçdışının bir simgesidir. “205 

 

Burada da belirtildiği gibi, Sabine de hem fiziksel hem de psikolojik olarak annesinden 

ayrılarak mücadeleye başlar. Sistem yüzünden annesi intihar eder. Annesinin ölümü 

de onun dişil değerlerden ayrıldığının ilk göstergesidir. Dolayısıyla bireyleşmesinin ve 

erginleşmesinin önünde ilk adımdır. Estés’e göre, “...erginlenme süreci, sevilen ve iyi 

anne ölürken başlar.” 206 Dişil değerlerden ayrılmasının başka bir göstergesi de, onun 

kendi öz benliğinden ve oluşturulan kimliğinden ayrılışıdır. “Kadın kahramanlar 

maceralarına sayısız yoldan başlarlar. Bazıları cesurca ormana girer, bazıları 

düşüncesizce sözler verir, bazıları ailelerinden kaçar.”207 Bu durum, diğer distopya 

yapıtlarında olduğu gibi, bu romanda da Sabine için söz konusudur ve Sabine de Yeşil 

Şehir’den yeraltı şehri Panah’a kaçarak macerasını başlatmış olur. Romanın 

başlangıcında, Güney Batı Asya devletinin Yeşil Şehir’i başkent yaparak egemen, 

baskıcı ve zalim bir güç haline gelir. Tüm güç erkeklerdedir. Sabine ve ülkedeki diğer 

tüm kadınları denetim altına alınır. Kadın bedeninin politik bir gücün hükümdarlığına 

girmesi ve haklarının kısıtlanması dişilden ayrılmanın an açık göstergesidir. Evlilikler 

                                                           
205 A.e., s. 17. 
206 Clarissa Pinkola Estés, Kurtlarla Koşan Kadınlar: Vahşi Kadın Arketipine Dair Mit ve Öyküler, 

s. 96. 
207 Valerie Estelle Frankel, From Girl to Goddess: The Heroine's Journey Through Myth and 

Legends, North Carolina, McFarland&Company, Inc., 2010, s. 19. 



123 
 

devletin kontrolü altında yapılır ve kadınların doğurganlığı takip edilir. Örneğin, bir 

kadının en fazla beş eşi olmak zorundadır ve kadınlar sadece çocuk doğurmak için 

hayatlarını sürdürmek zorundadır. Bu kuralları kabullenmeyenler için devletin 

yaptırımları vardır ve karşı koyanlar öldürülür. Sabine öncelikle bu durumu 

kabullenmek istemez ve dayatılan bu yeni kurallara karşı çıkar.  

4.3.3.2. O Uyumadan Önce’de Erille Özdeşleşme: Müttefiklerin 

Toplanması  

Kadın kahraman yolculuğunu devam ettirmek için ikinci olarak, erille 

özdeşleşir ve müttefikleri toplar. Bu aşamada, kadın kahraman erkek egemen toplum 

tarafından kabul görmek ve dışlanmamak ister. O Uyumadan Önce romanında bu 

aşamanın, Sabine’de de bu aşama dolaylı olarak gözlemlenebilir. Bu rejimin 

dayatmalarına karşı koymak için bir grup kadın yeraltı tünellerinde Panah şehrini 

kurarlar. Sabine de bu kadınlardandır. Hayatta kalmak ve geçimlerini sağlamak için 

rejimin erkeklerine gizlice kendilerini sunarlar ve onlarla birlikte uyurlar. Bir görev 

olarak yaptıkları bu işi cinsel ilişki içermeyen şefkatli yakınlık olarak tanımlarlar. 

Sabine ve Panah kadınları Yeşil Şehir’de devlet tarafından dayatılan bir kural olan pek 

çok erkeğin eşi olma fikrini reddederken, kendi kurdukları Panah Şehri’nde adına 

kendi koydukları kurallar dâhilinde olsa bile salt hayatta kalabilmek adına erkekleri 

kabul etmek zorunda kalırlar, çünkü, “Erkek normları bu kültürde liderlik, kişisel 

özerklik ve başarı için sosyal standart haline geldi ve bunun yanında kadınlar ise 

kendilerini yeterlilik, zekâ ve güçten yoksun olarak algılanıyor.”208 Bu yüzden, 

Sabine’nin ve diğer yeraltındaki kadınların da bu erkek egemenliğini kabulü onların 

erille özdeşleştiği anlamına gelir.  

4.3.3.3. O Uyumadan Önce’de Sınavlar Yolu: Devler ve 

Ejderhalarla Karşılaşma  

Bu üçüncü aşamada, kadın kahraman sınavlar yoluna girer ve dev ve ejderha 

olarak sembolize edilen insanlarla karşılaşır ve pek çok tecrübe edinir.  

                                                           
208 Maureen Murdock, The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for Wholeness, s. 30. 



124 
 

Murdock bu aşamayı şöyle açıklar: Kadın kahraman, 

 “…güçlü yanlarını ve yeteneklerini keşfetmek, zayıf yönlerinin üstesinden 

gelmek için sınavlar yolunda dolaşmaktadır. İşte evden ayrılmak ve yolculuğa 

çıkmak budur…Kadın kahramanın görevi gerçeğin kılıcını almak, kendi 

sesinin sesini bulmak ve kaderinin yolunu seçmektir. Böylece aradığı hazineyi 

bulacaktır.”209 

 

Sabine’nin kendi hazinesi bulması için de bu aşamadan geçmiştir, çünkü Panah’ta 

uygulanan kuraldan – cinsellik içermeyen şefkatli yakınlık – nefret eder ve 

müşterilerle buluşmak istemez. Erkekler tarafından kötüye kullanılacağını ve onların 

kendisine saldırıda bulunacağını düşünür. Bu nedenle uyku sorunları yaşar. Bir gün, 

bir müşteriden dönerken sokakta bayılır. Lin, – Panah’ın kurucusu ve yöneticisi – 

Reuben Faro’dan yardım ister. Reuben Faro, üst düzeyde bir yetkilidir ve Lin’in de 

sevgilisidir. Rueben Faro Sabine’yi bulur ve durumu çok kötü olduğu için onu bir 

hastanenin önüne bırakır. Sabine, Julien adında bir doktor tarafından tesadüfen bulunur 

ve gizlice tedavi edilir. Sabine, aslında bir müşterisinin tecavüzüne uğraşmıştır. 

Rupa’nın da – Panah’taki kadınlardan biri – ona alkolle birlikte ilaç içirmesi düşük 

yapmasına neden olmuştur. Daha sonra, Julien Bouthain denilen başka bir doktora 

durumu anlatır ve ondan yardım ister.  Dr. Bouthain de durumdan haberdar olduğunu 

ve onlara yardım edeceğini söyleyerek onları gizlice hastaneden çıkarır. 

Sabine’nin en büyük müttefiki Lin gibi görünse de aslında değildir. Lin Yeşil 

Şehir’deki uygulamaları reddeden kadınları Panah denilen yeraltı şehrinde korumaya 

almıştır. Ancak, Lin’in bu koruyuculuğu çok etkili değildir. Kadınlar burada da tehlike 

altındadır. Ayrıca, Panah’ta Rupa’nın Sabine’ye olan kıskançlığı onun neredeyse 

ölümüne sebebiyet verecek boyuta gelmiştir. Panah, kadınlara barınak olmasının 

ötesinde, hem kurallarıyla hem de içindeki kişilerle kadınlar için başka bir tehdit 

oluşturmuştur. Doktor Julien Asfour ve Doktor Bouthain Sabine’nin yolculuğunu sona 

erdirecek ve onun kurtuluşuna yardım edecek en önemli müttefiklerdendir. Sabine’nin 

Julien tarafından gizlice tedavi edilmesi ve Dr. Bouthain’in onları hem hastaneden hem 

                                                           
209 A.e., s. 46-47. 



125 
 

de Yeşil Şehir’den kaçmalarına destek vermesi bu müttfikliğin en büyük 

göstergelerindendir.   

4.3.3.4. O Uyumadan Önce’de Başarının Sahte Rahatlığına 

Erişme  

Başarının sahte rahatlığına erişme olarak adlandırılan bu bölümde, kadın 

kahraman bazı sınavların ardından daha önce elde ettiği başarılarla bir rahatlık hissetse 

de, kendini henüz tamamlanmamış ve gerçekleştirmemiş olarak görür. Bu aşama da, 

Sabine’de görülebilir, çünkü bir önceki aşamada başından geçen olaylar ona pek çok 

şey öğretmiştir. Sabine’nin her ne kadar Yeşil Şehir’deki uygulamalara karşı çıkması, 

Yeşil Şehir’den Panah’a kaçması ve kendini Panah’taki kadın direnişçilerle biraraya 

gelmesi bir başarı gibi görünse de, hayatta kalmak adına burada uygulanan kurallardan 

da memnun olmadığı çok nettir. Kendini güvende hissetmez ve huzursuzdur. 

Murdock, kadın kahramanın bu aşamasında yaşadığı bu duyguyu şöyle tanımlar:  

“Bilinçdışı eril güç kadına hakim olduğunda, kadın ne yaparsa yapsın ya da 

nasıl yaparsa yapsın, kadın bunun asla yeterli olmadığını hissedebilir. Kadın 

kahraman, bir görevi tamamlamaktan asla tatmin olmaz çünkü bu bilindışı olan 

eril güç her zaman onu başka bir görevin peşinden gitmeye zorlar.”210 

 

Sabine’de de bu durum böyledir. Onun da Yeşil Şehir’den kaçıp, Panah’a sığınması 

onu tatmin etmemiştir. İçindeki huzursuzluk onu başka bir şekilde hareket etmeye 

yönlendirir. 

4.3.3.5. O Uyumadan Önce’de Ruhsal Kuraklık Hislerine 

Uyanma: Ölüm  

Bu bölümde, kadın kahraman ruhunun tükendiğini hisseder ve kendini sorgular 

ve sonuç olarak bu aşamanın adı ruhsal kuraklık hislerine uyanmadır. Kahramanın 

sorgulamalar sonucu bazı değerlerini yitirişi ölümünün göstergesidir ve aynı zamanda 

başka yeni değerlerin yeniden kazanımı ve doğuşudur. Sabine’de bu aşama da 

gözlemlenebilir. Önceki aşamalarda, Sabine’nin hem Yeşil Şehir’de hem de Panah’ta 

                                                           
210 A.e., s. 68. 



126 
 

olan uygulamalardan rahatsız oluşu ve oradaki kadınların ona muamelesi onu mutsuz 

ve huzursuz etmiştir. Murdock kadın kahramanın bu travmasını şöyle tartışıyor: Kadın 

kahramana göre,  

“Dünya düşündüğü gibi bir yer değildir ve ihanete uğramıştır. Sevdiği dünya 

görüşünü kaybetmeye çok öfkelenir ve gönülsüzce kendi yoluna devam etmesi 

gerektiğini anlamıştır. Böylece kadın kahraman, kontrolü dışındaki güçlerin 

kurbanı olmayı değil, hayatını kendi eline almayı seçer.”211  

 

Sabine’nin hem beden hem de akıl sağlığı tehlikeye girmiştir. Ruhsal olarak yaşadığı 

çöküntü, onun bedensel olarak da yaşacağı çöküntünün göstergesidir, ama bütün bu 

çöküntü ve yıkımın ardından kurban olmayı bırakıp kendi hayatının sorumluluğunu 

alacaktır. 

4.3.3.6. O Uyumadan Önce’de Erginlenme ve Tanrıça 

Mertebesine Ulaşma 

Erginlenme ve tanrıça mertebesine ulaşma olarak adlandırılan bu aşamada, 

kadın kahraman sınavlar, başarılar ve sorgulamalar neticesinde olgunluk ve bilgelik 

seviyesine ulaşır. Her kadın kahraman gibi, Sabine de edindiği deneyimler ve 

öğrendiği şeylerle olgunluğa ulaşır ve bu olgunluk onu bilgeleştirir. Sabine’nin 

olgunlaşması ve bilgeleşmesi kendi isteği ve bilinciyle yaptığı bir şey değildir. Yeşil 

Şehir’de ve Panah’ta deneyimlediği olaylar neticesinde, kendisi ölümle yüzleşir ve 

hakkındaki gerçeklerle yüzleşir. Ancak, Julien’nin Sabine’yi hayata döndürmesi ve 

Dr. Bouthain’nin yardımları onu olgunlaştırır ve bilinçlendirir. Yeşil Şehir’den kaçıp, 

Panah yeraltı şehrine inmesi onu tanrılaştıran da bir unsurdur. Maureen Murdock bu 

inişi bir tanrıça mertebesine Ulaşma olarak yorumlamaktadır ve şöyle açıklamaktadır: 

“Kadınlar kendilerine dönüş yolunu erkekler gibi ışığa doğru hareket ederek değil, 

varlıklarının derinliklerine inerek bulurlar. Kendine dönüş yolunu bulmak için toprağı 

kazma metaforu, kadının erginlenme sürecini ifade eder.”212 Sabine’nin de, hem 

fiziksel olarak Panah yeraltı şehrine inmesi, hem de psikolojik olarak kendi iç 

dünyasının derinliklerinde dolaşması kendi benliğini bulmasına yol açmıştır. Bunu 

                                                           
211 A.e., s. 75. 
212 A.e., s. 89. 



127 
 

yaparken de mantıklı davranarak, düşünerek hareket etmiştir. Frankel’e göre, “Zeki 

kadın kahraman şiddete başvurmaz, sistemin akışını doğrudan yok etmek yerine 

içeriden yönlendirir. Böylece kadınlar, başkalarını değiştirmek için zekâ, aşk ve 

kelimelerin büyüsünü kullanarak incelikli ve nazik hareket ederler.”213 Sabine de 

böyledir. Kendi kurtuluşu için şiddeti kullanmamış, kendi öz kimliğine yönelik 

engellemelere aklıyla karşı çıkmıştır ve harekete geçmiştir. 

4.3.3.7. O Uyumadan Önce’de Dişile Duyulan Kaçınılmaz 

Özlem  

Kadın kahraman, artık olgunlaştıktan ve bilgeleştikten sonra, ilk aşamada 

ayrıldığı dişil değerlerini hatırlar ve onları kaçınılmaz olarak özler. Murdock bu 

aşamayı şöyle açıklar: 

“Bir kadın yeraltına iniş yaptığında ve ataerkilliğin manevi kızı olarak 

kimliğini ağır olarak yaraladığında, ister Tanrıça, ister Anne, isterse içindeki 

küçük kız olsun, dişil ile yeniden bağlantı kurmak için kaçınılmaz bir özlem 

duyar. Kahramanlık arayışındayken yeraltına inen parçalarını geliştirme arzusu 

vardır: bedeni, duyguları, ruhu ve yaratıcı bilgeliği.”214 

 

Bu aşama, kahramanın dönüş yolculuğunun başladığı bölümdür. Olgunluk, bırakılan 

ve unutulan değerlerin yeniden hatırlanmasına yol açar, bu yüzden de Sabine de ilk 

aşamada ayrıldığı dişil rollerini ve değerlerini özler. Julien’nin Sabine’yi ameliyat 

etmesi ve Dr. Bouthain’in bu çiftin kaçışına destek olması Sabine’nin hem bedenine 

hem de ruhuna yeniden kavuşmasını hem de özlediği dişilliğine yeniden kavuşmasını 

sağlayarak, bu aşamanın Sabine’de somutlaştığını gösterir.   

4.3.3.8. O Uyumadan Önce’de Anne/Kız Ayrılıklarını 

İyileştirme  

Bu aşama, bir kabullenme ve uzlaşma bölümüdür. Kadın kahraman, daha önce 

bıraktığı ve özlediği dişil değerlerini benimser. Bu aşama, Sabine’nin yaralarını 

iyileştirdiği aşamadır. Sabine’nin annesinin intihar etmesi, Panah’ta yaşadıkları ve 

                                                           
213 Valerie Estelle Frankel, From Girl to Goddess: The Heroine's Journey Through Myth and 

Legends, s. 107. 
214 Maureen Murdock, The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for Wholeness, s. 111.  



128 
 

tecavüze uğraması, onun dişil değerlerini göz ardı etmesine ve travma yaşamasına 

neden olabilecek büyük olaylardır. Ancak Sabine bu yaraları iyileştirebilmiştir. 

Sabine’nin Yeşil Şehir’deki ataerkil düzenden kaçması, Panah’taki bedeni üzerinde 

hâkimiyetten kurtulması, özgürlüğüne ve kendi dişil değerlerini yeniden özümsediğini 

gösterir. Ayrıca, “Anne/kız ayrılıklarını iyileştirmek, kadının kendi sesini duyması için 

aynı anda birlikte yaratılmış bir yolculuktur ve kadının kendi yönünü doğrulaması için 

de, bir kadının destekleyici bir topluluğa ihtiyacı vardır.”215 O Uyumadan Önce 

romanında ise, Sabine’nin hayatında bu yaraların iyileşmesinde Julien çok etkili 

olmuştur, çünkü Julien Sabine’ye onların sahip olması gereken dişil değerlerin 

gerekliliğini hatırlatmıştır. Ayrıca, Dr. Baouthain de Sabine’nin Julien’le birlikte kendi 

doğasına dönüşünü desteklemiştir. 

4.3.3.9. Yaralanmış Erilliği İyileştirme  

Bu aşama da, bir kabullenme ve uzlaşma bölümüdür. Kadın kahraman, daha 

önce bıraktığı ve özlediği dişil değerlerini benimsediği gibi, eril değerlerini de 

benimser. Bu aşama da, Sabine’de açıkça gözlemlenebilir. Sabine’nin Julien 

tarafından bulunup tedavi edilmesi ve Dr. Bouthain’nin de onlara Yeşil Şehir’den 

ayrılabilmesi için onlara yardım etmesi, Sabine’nin erkeklere güvenini arttırır ve 

yaralanmış erilliğini iyileştirir. Sabine iyileştikten sonra Julien’e ve Dr. Bouthain’e 

inanır ve onların dediklerini özümser. Maureen Murdock da bu aşamada şöyle bir 

açıklamada bulunuyor: “Erillik arketipsel bir güçtür, cinsiyet değildir. Dişil gibi, tüm 

kadınların ve erkeklerin içinde yaşayan yaratıcı bir güçtür.”216 Murdock’un bu 

açıklaması, erilliğin de dişillik gibi bedenin bir parçası olduğunu ortaya koymaktadır. 

Bununla birlikte, Murdock “…dişillik, bizim eril doğamızı iyileştirebilir”217  

iddiasında bulunuyor. Romanın sonunda, Sabine’nin erkeklerle işbirliği yaparak 

baskıcı rejimden kurtulması da bunu doğrulamaktadır. 

 

 

                                                           
215 A.e., s. 140. 
216 A.e., s. 156. 
217 A.e., s. 156. 



129 
 

4.3.3.10. O Uyumadan Önce’de Erille Dişilin Birleşmesi  

Kadın kahraman, kendi ruhundaki erille dişilin birleşmesiyle tüm aşamalardan 

geçerek, yolculuğunu sonlandırır. Kadın kahramanın yolculuğunun kaçınılmaz sonu 

Sabine’de de kendini gösterir. Bu yolculuğun son aşamasıdır ve Sabine bir kadın 

kahramana dönüşür. Sabine ve Julien, Dr. Bauthain’in yardımıyla sürücüsüz bir araç 

kullanılarak Yeşil Şehir’den kaçarlar. Yolda Reuben Faro’ya yakalansalar da Dr. 

Bauthain’in taktikleri işe yarar. Sabine ve Julien’in Dr. Bouthain’in keşfettiği ilacı 

içerek uykuya daldıktan sonra uyanırlar ve Yeşil Şehir’den çok uzakta yeniden 

doğmalar. Sabine ve Julien artık Semitya Sınır güvenliğine ulaşırlar. Sabine, hem Yeşil 

Şehir’deki hem Panah’taki yaşamı tecrübe eder, birtakım zorlukları aşar, kendi 

içindeki dişil ve eril güçlerle barışır ve Julien’le birlikte sınırı aşarak özgürlüğe 

kavuşur. Sonuç olarak, Sabine’nin hem Yeşil Şehir’den önceki ve sonraki dünyayı 

deneyimlemesi, Panah yeraltı şehrine kaçması hem de Semitya denilen yeni dünyaya 

ulaşması onu bu dünyaların ustası haline getirir. Maureen Murdock bunu şöyle dile 

getirmektedir: Kadın kahramana, “Cennetin, Dünyanın ve Yeraltı Dünyasının sahibesi 

haline gelir. Deneyimlerinden bilgelik kazanmıştır: artık diğerini suçlamasına gerek 

yoktur, o ötekidir.”218 Sabine artık sıradan bir kadın değildir. Geçirdiği bu maceraların 

ardından bir kadın kahramana dönüşmüştür. Frankel’in bu açıklaması Sabine için de 

geçerlidir, “Kadınlar gelecekten, öfkeli, korkmuş benlikten kaçamazlar. Bunun yerine 

onu aramalı, ondan öğrenmeli ve bütünlüğü bulmak için onu kendi kişiliklerine entegre 

etmelidirler.”219 Sabinen’nin yolculuğu boyunca tüm deneyimleri ona çok şey 

öğrenmiştir ve kendi benliğine bu öğrendiklerini aktarmıştır. 

Bina Shah’ın O Uyumadan Önce romanı başkahramanı olan Sabine’nin 

yolculuğunu anlatır. Bu yolculuk da, Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler’de olduğu gibi, 

Maureen Murdock’un Kadın Kahramanın Yolculuğu: Kadının Bütünlük Arayışı 

kitabında belirtilen, bir kadın kahramanın döngüsel yolculuğunu anlatan şemayla 

çözümlenmiştir. O Uyumadan Önce romanındaki Sabine de kendi alıştığı dünyasından 

ayrılarak, daha önceden hiç tanımadığı bir dünyaya gitmiştir, burada pekçok sınavdan 

                                                           
218 A.e., s. 168. 
219 Valerie Estelle Frankel, From Girl to Goddess: The Heroine's Journey Through Myth and 

Legends, s. 143. 



130 
 

ve maceradan sonra yine başka bir dünyaya gitmiştir. Bu yolculuk şemasına göre,  

Sabine on aşamayı da tamamlayarak bir kadın kahramanın yolculuğunu bitirmiştir. 

Başından geçen bu yolculuk da ona birçok şey öğretmiş, onu olgunlaşmıştır. Sabine, 

artık anne-babasıyla yaşayan sırandan bir kadın değildir. Türlü zorlukları aşmış, 

tanımadığı çeşitli insanlara meydan okumuş ve ona dost olan insanlarla da işbirliği 

yapmıştır. Frankel’in de belirttiği gibi, Sabine’nin bu yolculuğu, “Bu, büyük ana 

tanrıçanın, dağları yok eden, medeniyetler yaratan yoludur. Ve içgörüye, maceraya, 

anneliğe, bilgeliğe giden her kadın bu yolu izlemektedir.”220 Bütün bunlar da onu 

sıradışı bir insan ve kahraman yapmıştır. Diğer iki romanda olduğu gibi bu romanda 

da Sabine’nin yolculuğu hem fiziksel hem de psikoloik olarak gelişip büyüdüğü bir 

değişim yolculuğudur. Sabine de, hem ruhen hem de bedenen başladığı yerde değildir. 

Sonuç olarak, distopya edebiyatının karakterlerinden olan Sabine’nin yolculuğu 

arketipsel olarak incelendiğinde, kadın kahramanın yolculuğu kavramının özelliklerini 

taşıdığı söylenebilir. Sabine’nin bu zorlu macerası onun büyümesine, kendini 

keşfetmesine ve saklı özelliklerini görmesine sebep olmuştur. 

Bu bölümde, Margaret Atwood’un yazmış olduğu Damızlık Kızın Öyküsü ve 

Ahitler ile Bina Shah’ın yazmış olduğu O Uyumadan Önce romanlarındaki arketipler 

ve kadın kahramanın yolculuğu kavramı incelenmiştir. Bu bağlamda, üç ana başlık ele 

alınmış ve sonuç olarak çalışmanın bundan sonraki bölümünde bu üç romanın 

karşılaştırmak mümkün olmuştur. Birinci bölümde Damızlık Kızın Öyküsü romanının 

distopya edebiyatı açısından incelemesi sunulmuştur. Ayrıca, Margaret Atwood’un bu 

romanında arketipleri nasıl kullandığı ele alınmış ve romanın başkahramanı olan 

Fredinki’nin yolculuğu çözümlenmiştir. İkinci bölümde, Ahitler romanının distopya 

edebiyatındaki yeri ve önemi tartışılmıştır. Bunun yanı sıra, Margaret Atwood’un bu 

romanında kullandığı arketipler analiz edilmiş ve Daisy’nin yolculuğu incelenmiştir. 

Üçüncü bölümde ise, O Uyumadan Önce romanı bir distopik eser olarak ele alınmış, 

eserdeki arketiplerin açıklaması yapılmış, romanın ana kahramanı olan Sabine’nin 

yolculuğu analiz edilmiştir. Sonuç olarak, distopik dünyada olsalar da tüm kadınlar 

yolculuklarını tamamlayarak kadın kahramana dönüşmüşlerdir ve kendi ruhsal 

                                                           
220 A.e., s. 10. 



131 
 

büyümelerini, gelişimlerini tamamlanmışlardır. Bu analizin ardından, bir sonraki 

bölümde romanların karşılaştırması sunulacaktır. 

4.4. Damızlık Kızın Öyküsü, Ahitler ve O Uyumadan Önce 

Romanlarının Karşılaştırılması 

Margaret Atwood’un Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler romanları ile Bina 

Shah’ın O Uyumadan Önce romanının arketipçi eleştiri yöntemiyle arketiplerinin 

çözümlemesi ve bu romanlardaki Fredinki, Daisy ve Sabine karakterlerinin Maureen 

Murdock’un Kadın Kahramanın Yolculuğu şemasıyla analiz edilmesi, bu romanların 

varyasyon kuramı doğrultusunda karşılaştırılmasına da zemin hazırlamıştır. Bu 

romanlar arasında hem benzerlikler hem de farklılıklar bulunmaktadır. Bu bağlamda, 

hem distopya edebiyatının özellikleri hem arketipler ve hem de kadın kahramanın 

yolculuğu açısından bazı ortaklıklar söz konusudur, ancak pek çok farklılık da 

bulunmaktadır. Cris McCurley de yapıtlar arasındaki paralelliği şu şekilde dile 

getirmiştir: “O Uyumadan Önce alegoriktir ve Damızlık Kızın Öyküsü ile 

karşılaştırması kaçınılmazdır, ama bundan çok daha fazlasıdır.”221 Buna Shah’ın 

romanı O Uyumadan Önce de dahildir. Bu nedenle, çalışmanın bu bölümünde farklı 

yazarlar tarafından farklı toplumlara ait bu romanlar arasındaki benzerlikler ve 

farklılıklar tartışılacaktır.  

Atwood’un Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler romanları ile Shah’ın O 

Uyumadan Önce romanı öncelikle distopya edebiyatının özellikleri bakımından hem 

benzer hem de farklı öğeler taşımaktadır. Üç roman da distopya edebiyatının önemli 

eserlerindendir, çünkü üç romanda da karaütopya olarak adlandırılan korkulu bir 

gelecek tasviri içinde kadın sorunsalına yer verilmiştir. Damızlık Kızın Öyküsü’ndeki 

Fredinki, Ahitler’deki Daisy ile birlikte Lydia Teyze ve Agnes ile O Uyumadan 

Önce’deki Sabine, totaliter bir rejim altında ezilen, bedenleri iktidar tarafından 

kullanılan, korku ve şiddet iklimi yaratılarak sesleri kısılan, tüm yaşam pratikleri 

kontrol altında tutulan ve erkek egemen sistemin kuralları altında itaat etmeye zorlanan 

bireylerdir. Romanların üçü de, “kadın bedenlerinin nasıl kontrol edildiğine, manipüle 

                                                           
221 Cris McCurley, “Fiction with a Warning on Subjugation,” Socialist Lawyer, s. 46. 



132 
 

edildiğine ve mülksüzleştirildiğine dair transmodern bir araştırma”222 dır. Romanların 

distopya edebiyatının özellikleri bakımından birbirine benzer özelliklerinin yanı sıra, 

romanların birbirinden bazı noktalarda ayrıştığı da görülmüştür. Damızlık Kızın 

Öyküsü’ndeki korkulu dünya tasvirine,  Ahitler’de çok yer verilmemiştir. Ahitler bir 

devam romanı olduğundan okuyucunun bu dünyayı birinci romandan bildiği farz 

edilerek olayların çözülüşüne odaklanılmıştır. Ahitler, kadınların birlik olup 

yaşadıkları baskıcı sisteme karşı giriştiği isyanı ele alır ve bunu tüm detaylarıyla 

anlatır. O Uyumadan Önce’de ise distopik dünya Damızlık Kızın Öyküsü’nde olduğu 

gibi tüm detaylarıyla anlatılmıştır ve Ahitler’de olduğu gibi çözülüşün ve direnişin 

nasıl olduğuna da değinilmiştir. Baskıcı rejimin nasıl başa geldiği, elinde 

bulundurduğu gücü toplum üzerinde nasıl kullandığı ve bireylerin kontrolünü nasıl 

sağladığı karakterler yoluyla yansıtılmıştır. Bu yönüyle, O Uyumadan Önce hem 

Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler’le ayrı ayrı benzer özellikler taşırken, bütün olarak 

düşünüldüğünde iki romandan da farklı bir yapıya sahiptir. 

Romanlar arasında temasal açısından da benzerlikler ve farklılıklar 

bulunmaktadır. Üç roman da, erkek egemen toplumdaki cinsiyet rollerinin distopik 

gelecekteki durumuna odaklanır. Romanlardaki temaların, “Çağdaş toplumun bazı 

unsurlarıyla da açık paralellikleri vardır: zorla evlilik, kontrol aşırılıkları, kötü eğitim, 

üreme hakları üzerinde kontrol, geniş aileler, erkeklerin "toplum"da yaşarken 

kadınların evde bir hayat yaşaması.”223 Margaret Atwood bunu batı toplumunun 

merkezine yerleştirir: “Damızlık Kızın Öyküsü’nde ve Ahitler’de sunulan olaylar, 

önceden Amerika Birleşik Devletleri'nin bir parçası olan ve şimdi askeri bir darbenin 

sonucu olarak katı bir hiyerarşik düzene sahip ataerkil bir teokrasi olan hayali Gilead 

cumhuriyetinde geçmektedir.”224 Shah da bunun doğu toplumundaki bir yansımasını 

gösterir: “Yemyeşil, ultra kontrollü bir mikro iklim olan Yeşil Şehir’de yer alan 

medeniyet, bir dizi feci olaydan kurtulmak için mücadele ediyor. Savaş, nükleer kış ve 

ölümcül bir viral rahim ağzı kanseri türü, Cinsiyet Acil Durumuna ve hayatta kalan 

                                                           
222 Julia Kuznetski, “Disempowerment and Bodily Agency in Margaret Atwood’s The Testaments and 

The Handmaid’s Tale TV Series,” The European Legacy, s. 289. 
223 Cris McCurley, “Fiction with a Warning on Subjugation,” Socialist Lawyer, s. 47. 
224 Julia Kuznetski, “Disempowerment and Bodily Agency in Margaret Atwood’s The Testaments and 

The Handmaid’s Tale TV Series,” The European Legacy, s. 289. 



133 
 

kadınların küçük bir azınlığı dışında hepsinin silinmesine yol açtı.”225 Bunun sonucu 

olarak, üç romanda da ortak olarak kadın ve erkek arasındaki eşitsizlikler, haksızlıklar 

ve ayrımcılıklar söz konusudur. Erkeklere hâkimiyet, koruyuculuk, bağımsızlık ve 

yöneticilik nitelikleri yüklenirken, kadına itaatkârlık, teslimiyetçilik, bağımlılık ve 

doğurganlık vasıfları atanmıştıt. Ancak, Damızlık Kızın Öyküsü’nün odak noktasında 

Gilead rejiminin tüm kadınlar üzerindeki baskıcı yaptırımları bulunsa da, bu 

toplumdaki kadınlar kendi bedenleri üzerindeki devlet gücüne karşı koymazlar ve 

adeta sistemin destekleyicisi konumundadırlar. Eyleme geçmek yerine durumlarını 

kabul ederler, isyan yerine gönüllü bir razı oluş vardır. Serena Joy, evi içerisinde 

otorite sahibidir ve Fredinki’ye yapılanlara ortak olur. Lydia Teyze, rejimin istekli bir 

çalışanıdır ve damızlık kızlara yapılan zulümün baş aktörüdür. Hatta Fredinki bile, 

Nick ile ilişkisinden sonra olanlara durumuna ve yaşadıklarına daha katlanır hale gelir. 

Ahitler’de ise, bu baskıcı Gilead rejimine karşı bir isyan ve direniş söz konusudur. 

Romanın odak noktası, kadınların birlik olarak güçlerinin farkına varmasıdır. Daisy, 

Lydia Teyze ve Agnes, Gilead’ı yıkmak için mücadeleye girişirler. O Uyumadan 

Önce’de de Ahitler’e benzer bir karşı çıkış söz konusudur. Yeşil Şehir’deki totaliter 

uygulamalara karşı çıkan kadınlar, Panah denilen bir yeraltı şehrinde saklanıp, sisteme 

karşı gelirler. Amaçları, bedenlerini ve ruhlarını başka bir gücün hâkimiyetinden 

korumaktır.  

Damızlık Kızın Öyküsü, Ahitler ve O Uyumadan Önce romanları biçimsel 

açıdan da birbiriyle benzeştiği gibi, bazı noktalarda birbirinden ayrıştığı iddia 

edilebilir. Belki de romanlar arasındaki en göze çarpan ortaklıklardan biri, 

romanlardaki tüm başkahramanların kadın olmasıdır. Atwood ve Shah, bu kadın 

karakterlerle feminist geleneği de devam ettirmektedirler. Özellikle, “Atwood'un 

kadınları, çevrelerindeki besleyici eksikliklerin farkındadır. Yetiştirmeye ve başa 

çıkmaya çalışırlar.”226 Distopik bir gelecekte kadınlara bakışın nasıl olabileceğine dair 

öngörülerini kadın karakterler yoluyla okuyucuya aktarmışlardır. Bu yönüyle, bu 

romanlar toplumdaki kadın meselesinin neye doğru evrilebileceğini sorgulayan bir 

sistem eleştirisidir. Bununlar birlikte, Bu üç roman da kadın karakterlerin ağzından 

                                                           
225 Cris McCurley, “Fiction with a Warning on Subjugation,” Socialist Lawyer, s. 46. 
226 Patricia F. Goldblatt, “Reconstructing Margaret Atwood’s Protagonists,” World Literature Today, 

s. 276. 



134 
 

anlatılmaktadır. Karakterler kendilerini kendi bakış açılarına göre anlattıklarında, 

onların bu dünyayla ilgili duygu ve düşüncüleri aracısız bir şekilde aktarılmış olur. 

Atwood ve Shah, okuyucudan karakterlerin kendi seslerinden aktarılan hikâyelerine 

ortak olmasını istemektedir. Bu kadınlara yaşattırılan ve aslında dünyanın her 

yerindeki kadınların tecrübe etmek zorunda kaldığı fiziksel ve psikolojik şiddeti tüm 

açıklığıyla okuyucunun görmesine fırsat vermişlerdir. Romanlardaki tüm 

başkahramanlar kadın olmasına rağmen, Damızlık Kızın Öyküsü’ndeki Fredinki, 

Ahitler’deki Daisy ile O Uyumadan Önce’deki Sabine’yle karşılaştırıldığında pasif ve 

düz bir karakterdir: başına gelenleri kabullenen, itiraz etmeyen ve eylemde 

bulunmayan bir kadındır. Öte yandan, Lydia Teyze kadınların direnişe yardım eden, 

Daisy ve Agnes geçmişine dair izlerle geleceğini arayan, Sabine ise bulunduğu baskıcı 

dünyadan kurtulmaya çalışan değişken kahraman özellikleri gösteren kahramanlardır. 

Ayrıca, bu üç roman da hayali bir gelecekte baskıcı bir rejimin zamanında 

geçmektedir. Bu baskıcı rejim erkekler tarafından yönetilmektedir ve kadınlar hedef 

tahtasındadır. Kadınları ruhu ve bedeni devletin kontrolündedir. Bu ortak özelliklerin 

aksine bazı farklılıklar da bulunmaktadır. Örneğin, Damızlık Kızın Öyküsü’nde 

Fredinki hikâyesini bant kayıtları üzerinden aktarır. Fredinki, geçmişteki 

yaşantısından örnekler vererek Gilead’taki yaşantısını anlatır. Tekil bir anlatı vardır. 

Ahitler’de, Daisy, Agnes ve Lydia Teyze’nin hikayeleri kendi elyazmaları ve şahit 

ifadesi belgeleri yoluyla okuyucuya iletilir. Üçlü bir bakış açısıyla olaylar okuyucuya 

aktarılır. O Uyumadan Önce’de ise, hikâye Sabine ve diğer karakterlerin bakış açısıyla 

anlatılır. Sabine’nin yanı sıra diğer karakterlerin sesi de aynı romanda yer almaktadır. 

Bu çoklu bakış açısı, romanın inandırıcılığını artıran bir unsurdur.  

Romanların atmosferi de hem bir benzerlik hem de bir farklılık içerir. Üç 

romanda da, korkulu ve karanlık bir ortam vardır. Bu ortamda, kadınlar bulunduğu 

yerden memnun değildir ve geleceklerinden umutsuzdur. Karakterler, geçmişlerini 

düşünerek acılarından ve korkularından sıyrılmaya çabalar. Örneğin, Damızlık Kızın 

Öyküsü’ndeki Fredinki geçmişinde yaşadığı ortamı Gilead düzenindeki ortamla 

sürekli karşılaştırır. Distopik dünyanın kendisine yaptığını göstererek acısının 

kaynağını kanıtlamaya çalışır. Ahitler’de de Lydia Teyze kendi hikâyesinde bu 

distopik dünyaya nasıl girdiğini anlatırken, kendisinin geçmişte özgür ve kararlı bir 



135 
 

kadın olduğunu vurgulayarak o günlere özlem duyar. O Uyumadan Önce’deki Sabine 

de anne ve babasıyla geçirdiği günleri anımsayarak, sürekli kendini sorgular. Baskıcı 

bir sistemde kadınların hissettikleri bu duygular, romanın havasına da bunaltıcı, 

belirsiz, korkulu ve depresif bir yapı kazandırır. Romanların bu korkulu iklimi, 

romanların sonuna gelindiğinde umut vadeden bir tona dönüşür, çünkü Ahitler’de ve 

O Uyumadan Önce’de kadın kahramanların –Daisy ve Sabine– bu erkek egemen, 

baskıcı sistemlerden kurtuluşları söz konusudur. Ahitler romanı, kadın direnişinin nasıl 

olumlu anlamda sonlandığını, tüm detaylarıyla değişik bakış açıları yoluyla 

anlatmaktadır. Sabo ve Graybill de bu fikirdedir: “Damızlık Kızın Öyküsü'nün belirsiz 

sonundan farklı olarak, Nicole(Daisy) ve Agnes belgeleri Kanada'ya başarıyla 

taşıyarak Gilead'in düşüşünü harekete geçirirken, Ahitler hem kararlılık hem de 

iyimserlikle sona eriyor.” 227 Aynı şekilde, O Uyumadan Önce’deki Sabine’nin de 

kurtuluşu ve totaliter rejimden kaçışı kapsamlı şekilde okuyucuya sunulmuştur. Buna 

karşılık, Damızlık Kızın Öyküsü’nün sonunda baskıcı Gilead rejiminden Fredinki 

kurtulmuştur, rejimin yıkıldığı romanın sonunda anlaşılmıştır, devrimle yeni bir devlet 

kurulmuştur ama Fredinki’nin nasıl kurtulduğu ve yeni düzenin nasıl sağlandığı 

okurun hayal gücüne bırakılmıştır. Fredinki kurtuluşunun nasıl olduğu ve ona ne 

olduğunun belli olmaması, romanın sonunun belirsiz ve kötümser bir atmosferde 

bitmesine neden olmuştur. 

Romanların distopik, temasal, biçimsel ve atmosferik açıdan birbirine benzer 

olduğu ve yine bu romanların birbirinden farklı yönlerinin de bulunduğu açıktır. 

Atwood’un ve Shah’ın bu romanları, arketipçi eleştiri yöntemiyle çözümlendiğinde 

bazı noktaların ortak olduğu saptanmıştır. Carl Gustav Jung’un arketip kavramına göre 

bu romanlarda da, Persona, Gölge, Anima/Animus ve Kendilik arketipleri karakterler 

üzerinden açıklanabilmektedir. Bu romanların bazı unsurları farklı ele aldığı da 

söylenebilir, çünkü “Arketipçi eleştiri modern edebiyat okumalarında “yeni” bir şey 

söylemeye uygun olmasa da bize kadim ve modern edebiyat arasındaki farkları 

                                                           
227 Peter Sabo, Rhiannon Graybill, “Testifying Bodies: The Bible and Margaret Atwood’s The 

Testaments,” Journal of Feminist Studies in Religion, Vol. 38, No. 1, 2022, s. 134, Project MUSE 

muse.jhu.edu/article/856253. 



136 
 

gösterebildi.”228 Atwood ve Shah, bu üç romanda mitlerin ve arketiplerin kullanımına 

yer vermesine rağmen, bu kahramanlardaki mitlerin ve arketiplerin farklı anlamları 

vardır. Örneğin, Fredinki karakteri Demeter arketipinin, Lydia Teyze yaşlı bilge 

arketipinin, Daisy Athena arketipini, Sabine ise Persephone arketipinin 

somutlaşmasıdır. Bunun yanı sıra, Damızlık Kızın Öyküsü’ndeki Fredinki, Ahitler’deki 

Daisy ile O Uyumadan Önce’deki Sabine karakterleri kadın kahramanın yolculuğu 

arketipinin somutlaşmış halidir. Ancak, bu kahraman arketipi klasik kahraman 

arketipinden uzaklaşıp yeni bir şekle dönüşmüştür. Kadın kahramanın yolculuğu 

döngüseldir. Tüm kahramanlar her ne kadar fiziksel bir yolculuktan geçse de asıl 

yolculukları psikolojiktir. Kadın kahramanların geçirdiği bu yolculuk onların içsel de 

bir yolculuğudur. Maureen Murdock’un kadın kahramanın yolculuğu kuramına göre 

bu romanlardaki üç karakterin de yolculuk döngüsündeki aşamalardan geçtiği görülür. 

Kadın kahramanların geçirdiği bu yolculuk onları gerçek benliklerine kavuşturur. 

Kahramanlar hem eril hem de dişil taraflarıyla bütünleşirler, tüm yönleriyle barışırlar 

ve kendi gelişimlerini tamamlarlar.  Övünç Ege, kadın kahramanın yolculuğunu şöyle 

özetler: 

“Kadın kahramanlar toplumsal cinsiyet kodlarını yıkarak erkeğin dünyasına 

adım atmak, bu dünyada başarılı olarak kendi ayakları üzerinde 

durabildiklerini kanıtlamak isterler. Bu bakımdan örneklerdeki kadın 

kahramanların istediği şey aslında toplumdaki bireylerin de istediği bir şeydir. 

Ne var ki kadın kahraman yolculuğunun başında erkek kahramandan farklı 

olarak üzerine yüklenen negatif anlamlardan kurtulması gerektiğini düşünür. 

Bunu yaparken de aslında erkek ile ilişkilendirilmiş güçlü özelliklerini kadın 

ile ilişkilendirilmiş zayıf özelliklerine tercih eder. Yolculuğu boyunca aslında 

kavramları cinsiyet kalıplarına sokarak patriyarkanın eril kodlarını farkında 

olmadan yeniden üretir. İçindeki dişil yönü geri istemeye başladığında ise onu 

eril yön ile birleştirerek başarıya ulaşabilir. Bu noktada kadın kahraman cesur, 

koruyucu, güçlü bir karakter olmak için erkeğe ya da erkeğin adına ihtiyacı 

olmadığı, bu kavramların erkeğe değil insanların hepsine ait olduğunu farkına 

varır.”229 

 

                                                           
228 Gökdemir İhsan, Modern Kahramanın Düşüşü: Edebiyat Yazıları, İstanbul, İnsan Yayınları, 

2019, s. 2. 
229 Övünç Ege,“Hayali Evrenler: Kadın Kahramanın Fantastik Yolculuğu (Özel Sayı),” SineFilozofi 

Dergisi, 2020, s. 547. DOI: 10.31122/sinefilozofi.675586.  



137 
 

Fredinki, Daisy ve Sabine de tüm bu aşamalardan geçip, içsel bir deneyim elde ederler. 

Her kahramanın yolculuğu farklı olsa da, bütünsel olarak bakıldığında tüm romanlar 

kadınların iyileşme ve dönüşme sürecini anlatır.  

Üç romanın kadın kahramanları, Maureen Murdock’un Kadın Kahramanlığın 

Yolculuğu şeması yoluyla analiz edilebilir.  Ancak, bu kavram bağlamında romanların 

birbirine benzer özellikleri bulunsa da, kadın kahramanların geleneksel kahraman 

kavramından farklılaşan unsurları vardır. Bir başka deyişle, romanlardaki 

kahramanların geçirdiği yolculuk aşamaları birbirine benzese de, tüm bu yolculuklar 

klasik kahraman kavramıyla örtüşmez. Bu romanlardaki kadın kahramanların farklı 

şekillerdeki yolculuğu, kahramanın bir gelişim ve değişim yolculuğu haline 

dönüşmüştür. Kahramanların bu aşamalı macerası onların kendilerini 

gerçekleştirmesini sağlamıştır. Kahramanlar sisteme karşı gelerek birey olmuşlardır. 

Onların bu yolculuğu bir fiziksel bir yola çıkış, gelişme ve dönüşten öte, ruhsal bir 

olgunlaşma yolculuğudur. Jung bunu çok açık bir şekilde gözler önüne serer: 

“Bireyin sadece kolektif varlık, daha doğrusu kitlenin bileşeni olarak bir 

anlamı olduğu için, biyolojik bakış açısından bakıldığında birey olarak insan, 

varoluş hakkı tartışılabilecek şüpheli bir fenomendir. Ama kültürel bakış açısı 

insana, kitlelerden ayırıp geçen binyıllar içinde kahramanlık kültünün el ele 

kendini geliştirdiği kişilik oluşumuna götüren bir anlam verir.”230 

 

Bu nedenle, Atwood’un ve Shah’ın romanlarındaki kadın kahramanlar geleneksel 

kahraman anlayışından uzak olduğu net bir şekilde söylenebilir. Atwood’un ve 

Shah’ın kahramanları kadındır, ataerkil ve baskıcı bir sistem tarafından rehin 

alınmışlardır, kendi dişil özelliklerinden ayrılıp, eril değerleri benimsemek zorunda 

kalmışlardır, birtakım zorlukları aşıp bu tüm değerleri yeniden benimseyip birey haline 

dönüşmüşlerdir. Dolayısıyla, kadın kahramanların bu yolculuğu bireysel gelişimlerini 

destekler. Buna karşılık olarak, klasik kahraman anlayışı temelde fiziksel bir 

yolculuktur ve kahramanın kendini halkı için feda etmesi söz konusudur. Kahraman, 

sınavlardan geçip geri döndüğünde mutlaka bir şey edinmiş olmalıdır. Karen 

Armstrong da geleneksel kahraman anlayışını şöyle özetlemektedir:  

                                                           
230 Carl Gustav Jung, Dönüşüm Sembolleri: Bir Şizofreni Başlangıcının Analizi, Çev. Firuzan 

Gürbüz Gerhold, İstanbul, Alfa Basım Yayım Dağıtım, 2020, s. 235. 



138 
 

“Gelenek mitolojide kahraman toplumsal yaşamın güvencesini geride 

bırakırdı. Çoğu zaman toprağın derinliklerine inmek zorunda kalır, orada 

kendisinin bilinmeyen bir yönü ile karşılaşırdı. Yalnız ve yoksun kalma 

deneyimi psikolojik çöküntü ile sonuçlanabilir, bu da yepyeni bir içgörünün 

kapılarını açardı. Eğer başarılı olursa, Kahraman yeni ve değerli bir şey ve 

halkının arasına dönerdi.”231 

 

Burada da görüldüğü, kadın kahraman klasik kahramandan farklıdır. Kadın kahraman, 

içindeki eril ve dişil gücü birleştiren ve bunları dışındaki güçlere karşı dengede tutan 

manevi bir savaşçıdır. Buna karşılık, geleneksel kahraman kendini toplumu için 

kurban eden, konfor alanından uzaklaşıp mücadeleye girişen, yaşadıklarından öğrenip 

mükemmelleşen ve en sonunda toplumuna bir somut ödülle geri dönen bir varlıktır. 

Distopya edebiyatında anlatılan bu hikâyeler birbiriyle olduğu kadar diğer hem 

kültürel hem de edebi diğer hikâyelerle de benzerlik göstermektedir. Otto Rank’in de 

belirttiği gibi, “Bu fantastik özellikler, farklı uluslarda – birbirlerinden çok uzak ve 

tamamen bağımsız olsalar bile – şaşırtıcı bir benzerlik veya bazen tam bir örtüşme 

gösterirler” 232 Arketiplerin hem olumlu hem de olumsuz anlamları olduğu için çoklu 

yorumlamalara açıktırlar. Bu olumlu veya olumsuz arketip anlamlarının distopyada 

tekrar etmesinin amacı da Adolf Bastain’in “İnsanların Fikri” kuramına 

dayandırılabilir. “Bu teori temel fikirler olduğunu varsayar; buna göre mitlerdeki fikir 

birliği, insan aklının sıradan eğilimleri ve bunun dışavurum biçimi için gerekli bir 

devamıdır; ki bunlar da bazı sınırlar dâhilinde her zaman ve her yerde aynıdır.”233 

Örneğin, Margaret Atwood’un Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler romanlarındaki 

damızlık kızların çocuk doğurma konusu da Eski Ahit’teki bir örneğe, Yakup’un 

hikâyesine dayanmaktadır. “Damızlık Kızın Öyküsü’nde İncil açık bir şekilde kadın 

baskısının başlıca kaynağıdır. Bir adamın kutsal vizyonunu oluşturmak için kelimeler 

yozlaştırılır, saptırılır veya bağlam dışı sunulur.” 234 Hikaye şöyledir: Yakup’un Rahel 

ve Lea isimli iki karısı vardır. Rahel çocuk doğuramayınca hizmetçisinden kocasıyla 

                                                           
231 Karen Armstrong, Mitlerin Kısa Tarihi, Çev. Dilek Şendil, İstanbul, Alfa Basım Yayım Dağıtım, 

2018, s. 128. 
232 Otto Rank, Kahramanın Doğuş Miti, Mitolojinin Psikolojik Yorumu, Çev. Gökçe Yavaş, 

İstanbul, Pinhan Yayıncılık, 2016, s. 9. 
233 A.e., s. 9-10. 
234 Patricia F. Goldblatt, “Reconstructing Margaret Atwood’s Protagonists,” World Literature Today, 

s. 279. 



139 
 

yatmasını ve çocuk doğurmasını ister. Hizmetçiler çocuklarını isteyemezler. Margaret 

Atwood, bu hikâyeye romanın başlangıcında bir atıfta bulunur ve şu ayete yer verir, 

“Rahel Yakup'a çocuk doğuramayınca, ablasını kıskanmaya başladı. Yakup'a, “Bana 

çocuk ver, yoksa öleceğim” dedi. Yakup Rahel'e öfkelendi. “Çocuk sahibi olmanı 

Tanrı engelliyor. Ben Tanrı değilim ki!” diye karşılık verdi. Rahel, “İşte cariyem 

Bilha” dedi, “Onunla yat, benim için çocuk doğursun, ben de aile kurayım. Tekvin, 

30:1-3.”235 Gilead rejimindeki damızlık kızların da durumu aynı bu şekildedir. Gilead 

düzeninde, komutanların evlerindeki doğurgan kadınlar damızlık olarak olarak 

kullanılırlar, ama doğurdukları çocuklar kendilerinin değildir. Üstelik bu durumun 

uygulanması için Eski Ahit’teki bu dini hikâye rejimin zorunluluğuna gerekçe 

gösterilir ve her tecavüz seremonisi öncesi okunur. Yine aynı şekilde, Atwood’un 

Ahitler romanı da İncil’e göndermelerde bulunur. “Daha önceki romanda olduğu gibi, 

Ahitler aynı zamanda zengin bir şekilde İncil'le ilgilidir ve incelikli bir şekilde 

sorgulayıcıdır.”236 Romanın Ahitler olarak kullanılan başlığı bile İncil’in yeniden bir 

yazımı gibidir ve Lydia Teyze, Daisy ve Agnes’in şahitliklerinin romanıdır.237 

“Ahitler'in anlatıcıları böylece İncil'i yeniden yazar ve yeniden yorumlar; bunlar 

onların Ahitler üzerindeki şahitlikleridir.”238 Atwood dini otoritenin uygulamarıyla 

ilgili pekçok temayı da romanında kullanmıştır. “Elbette, Damızlık Kızın Öyküsü ve 

Ahitler’in kesinlikle doğruladığı gibi, İncil'i ataerkillik, kadın düşmanlığı ve istismarcı 

bir otorite aracı olarak temsil edilmesi vardır.”239 Atwood, romanlarıyla İncil’e açık 

bir şekilde bir eleştiri getirir ve İncil’deki hikâyelerin ne gibi sonuçlarının olabileceğini 

distopik bağlamda okuyucunun gözleri önüne sermektedir. 

“Damızlık Kızın Öyküsü’nde olduğu gibi Atwood, İncil hikâyelerinin ataerkil 

ve kadın düşmanı ideolojisini, bunların nasıl çağdaş etkilere sahip 

olabileceklerini göstererek ortaya koyuyor. Bunun aksine, Ahitler, İncil 

hikayelerinin şiddet ve gaddarlığına daha yakından bakarak kadın bedenlerini 

ve dini deneyimi ön plana çıkarmaktadır.”240 

                                                           
235 Margaret Atwood, Damızlık Kızın Öyküsü, s. 9.  
236 Peter Sabo, Rhiannon Graybill, “Testifying Bodies: The Bible and Margaret Atwood’s The 

Testaments,” Journal of Feminist Studies in Religion, s.132. 
237 A.e., s.134. 
238 A.e., s.141. 
239 A.e., s.132. 
240 A.e., s. 146. 



140 
 

 

Shah da, Atwood’un İncil üzerinden yaptığı bu eleştiri biçimini romanında devam 

ettirir. O Uyumadan Önce’de net bir biçimde İncil’e bir referans bulunmamaktadır. 

Ancak, Bina Shah Atwood’un kadın bedeninin otorite tarafından kullanılması temasını 

ve ataerkil toplumdaki kadının tüm kötülüklerin temeli olduğu düşüncesini olduğu gibi 

benimser ve romanında yansıtır. Böylelikle, Atwood ve Shah, bu romanlarıyla 

insanların sıradan eğilimlerini göstermek için dini bir hikâyeyi distopik bir hikâyeye 

dönüştürerek aynı şekilde ama farklı bir bağlamda şekilde devam ettirmiş olur. 

Atwood’un Eski Ahit’teki bir hikâyeye distopik bir bağlamda kendi romanında yer 

vermesi, bu eski hikâyeden oldukça etkilendiğini göstermektedir. Northrop Frye da, 

batı edebiyatında Kitab-ı Mukaddes’ten bu türden etkilenmelerin bir hayli fazla 

olduğunu şu şekilde ifade eder: “Fakat her ne kadar hiç kimse Kitab-ı Mukaddes’in bir 

eser olduğunu iddia edemese de, o İngiliz edebiyatı üzerinde Anglosakson yazarlardan 

benden daha genç şairlere kadar devamlı surette üretici bir etkiye sahip bir kitaptır.”241 

Kitab-ı Mukaddes batı edebiyatının her ne kadar etkili bir yapıtlarından biri olsa da, 

Atwood’un bu yapıtında böyle bir hikâyeye yer vermesi onun eleştirel ve sorgulayıcı 

ideolojisinden ileri gelmektedir. Atwood bu hikâyeyi kadınlara olan bakışı eleştirmek 

için kullanmıştır, dolayısıyla mit değişime uğramıştır, ama kullanılmaya da devam 

edilmiştir. Frye buna da şöyle bir açıklama getirmiştir, “Mitsel ya da öyküsel yapı, 

içinde herhangi bir “doğru” olsun ya da olmasın varlığını yine sürdürecektir.”242 Sonuç 

olarak denilebilir ki, geçmişteki mitler ve arketipler edebiyatta yine var olacaktır, bu 

unsurlar hayatına farklılıklarla, değişikliklerle ve varyasyonlarla varlığına devam 

edecektir. Shah ve “Atwood için asla tek bir Ahit olamaz - her zaman bölünme, 

parçalanma ve yeniden yorumlama olacaktır.”243 Bu görüşü destekleyen bir başka 

düşünür de, Claude Lévi-Strauss’dur. Lévi-Strauss mitik öyküleri bir hücreye 

benzeterek, değişimler yaşayabileceğini savunur:   

“O halde elimize açıklayıcı bir hücre var demektir. Hücrenin temel 3yapısı 

aynıdır, fakat içeriği aynı değildir ve çeşitlenebilir; yani, deyim yerindeyse, bir 

                                                           
241 Northrop Frye, Büyük Şifre: Kitab-ı Mukaddes ve Batı Edebiyatı, Çev. Selma Aygül Baş, 

İstanbul, İz Yayıncılık, 2006, s. 17.  
242 A.e., s. 72. 
243 Peter Sabo, Rhiannon Graybill, “Testifying Bodies: The Bible and Margaret Atwood’s The 

Testaments,” Journal of Feminist Studies in Religion, s.146. 



141 
 

tür mini-mittir; çünkü çok kısa ve çok yoğundur, fakat farklı dönüşümler 

halinde gözlemleyebildiğimiz bir metin özelliklerini taşır. Bir unsur 

dönüştüğünde, diğer unsurların da buna göre yeniden düzenlenmesi 

gerekir.”244 

 

Lévi-Strauss’un bu görüşü, distopya edebiyatında da uyarlanabilir. Atwood Kitab-ı 

Mukaddes’de geçen damızlık kız hikâyesini distopik bir bağlama oturtmuştur. Shah 

da bunu kendi romanında farklı bir şekilde yansıtmıştır. 

Atwood ve Shah, bu romanları yoluyla ve Fredinki, Daisy ve Sabine adındaki 

kahramanlarıyla Yunan Mitolojisinin önemli mitlerinden olan Demeter, Athena ve 

Persophone mitini de distopik olarak yeniden yazdığı da söylenebilir. Bu üç romanda 

da, Yunan mitolojisindeki Demeter, Athena Persephone arketiplerine benzer bir 

karakterler yer alır. Deborah Hooker’a göre, “Fredinki de Demeter olarak yeniden 

düzenlendi.”245 Benzer şekilde, “Fredinki, hem Demeter hem de Persephone’un 

modern bir örneğidir.”246 Daisy Athena’nın ve Sabine da Persephone’un modern bir 

örneğidir. Damızlık Kızın Öyküsü’nde Daisy ve Agnes Fredinki’den kaçırılmıştır. 

Ahitler’de, Daisy ve Agnes anneleri Fredinki’den ayrılmışlardır. O Uyumadan 

Önce’deki Sabine de annesinden ve ailesinden kaçırılmıştır. Bu üç romanda da, anne 

ve kız birbirinden ayrılmıştır. David A. Leeming mitolojide bu anne-kız ayrılılıklarını 

ve arayışların hep var olduğunu ifade eder. “Demeter’in Persephone’yi araması, 

İnanna’nın Tammuz’u, Afrodit’in Adonis’i, İsis’in Osiris’i aramasına benzerdir. 

Persophone’nin kaybı, bereketin sonudur. Yeni hayat, onun geri dönüşüne bağlıdır.” 

247 Onur Ağkaya da bu benzerliği bir hakikat arayışıyla özdeşleştirir ve ekler: 

“Distopya, bu bağlamda, klasik Yunan tragedyasının modern versiyonudur.”248 Sonuç 

                                                           
244 Claude Lévi-Strauss, Mit ve Anlam, Çev. Gökhan Yavuz Demir, İstanbul, İthaki Yayınları, 2013, s. 

58 
245 Deborah Hooker, “(Fl)Orality, Gender, and the Environmental Ethos of Atwood’s ‘The Handmaid’s 

Tale’,” Twentieth Century Literature, Vol. 52, No. 3, 2006, s. 282, JSTOR, http://www.jstor.org/ 

stable/20479773. 
246 A.e., s. 298. 
247 David Adams Leeming, Mitoloji: Kahramanın Yolculuğu, Çev. Ilgın Yıldız, İstanbul, Say 

Yayınları, 2020, s. 248. 
248 Onur Ağkaya, “Bir Reklam Arası: Distopya,” Bugünün Distopyası: Vatandaşlık Rejimi, 

Cinsellikler ve Beden Siyaseti, Cogito: Üç Aylık Düşünce Dergisi, Sayı: 90, İstanbul, Yapı Kredi 

Yayınları, 2018, s. 51. 



142 
 

olarak denilebilir ki, Fredinki’nin, Daisy’nin ve Sabine’nin yolculuğu da mitolojiden 

izler taşır, ancak distopik anlamda yeniden yorumlanmıştır. 

Damızlık Kızın Öyküsü, Ahitler ve O Uyumadan Önce romanları, edebiyat 

tarihinde çokça tartışılan günah keçisi kavramına da bir göndermede bulunur. 

Standard Dictionary of Folklore, Mythology and Legend kitabında günah keçisi 

kavramı şöyle tanımlanır: 

“Bir kişinin veya topluluğun şanssızlığının, felaketlerinin, hastalıklarının ve 

günahlarının sembolik olarak kendisine yüklendiği, salınıp taşlandığında, bir 

nehre veya denize atıldığında tüm bu olumsuzlukları beraberinde getireceğine 

inanılan her türlü nesne hayvan kuş veya insan.”249 

 

Atwood’un ve Shah’ın romanlarında tüm kadınlar günah keçisidir. Damızlık Kızın 

Öyküsü ve Ahitler romanlarında, Gilead dünyasındaki kısırlığın, kıtlığın ve 

verimsizliğin nedeni olarak kadınlar ve kadınların uygulamaları gösterilir. Yine aynı 

şekilde, O Uyumadan Önce romanında da savaşların, hastalıkların ve verimsizliğin 

kaynağı olarak kadınlar suçlanır. Sonuç olarak da, sistemin düzelebilmesi adına 

kadınlar feda edilir ve ataerkilliğin devamı için kadınlar cezalandırılır. Dolayısıyla, 

ataerkil düzene göre Fredinki, Daisy ve Sabine bir günah keçisidir, çünkü “Günah 

keçileri ya düzenli bir seromoninin bir parçası olarak ya da bir felaketin ardından 

kullanılmışlardır.”250. Tıpkı Yunan toplumu gibi distopik toplum da hala kadından 

korkmaya devam etmektedir ve kadınları kurban etmekten çekinmemektedir.  Charlie 

Campbell bunu şöyle dile getiriyor: “Mitolojinin de gösterdiği gibi, kadın korkusu 

Yunan toplumunda yaygındı.”251 Ancak, Atwood ve Shah kurban edilen bu kadınları 

ayaklandırarak, çeşitli maceralardan geçirerek, onları bireyleştirerek,  kadın 

kahramana dönüştürmüşlerdir. Atwood ve Shah’a göre asıl günah keçisi kadınlar 

değildir, aksine kadınların bedenlerini ve ruhlarını ele geçiren totaliter rejimin günah 

keçisi olduğunu romanlarında vurgulamışlardır. 

                                                           
249 Charlie Campbell, Günah Keçisi: Başkalarını Suçlamanın Tarihi, Çev. Gizem Kastamonulu, 

İstanbul, İthaki Yayınları, 2020, s.31. 
250 A.e., s. 32. 
251 A.e., s. 69 



143 
 

Distopya edebiyatında anlatılan bu hikâyeler ortak mitlerden ve arketiplerden 

ayrıştığı da söylenebilir. Bu romanlarda, batı dünyasında bilenen ve anlatılan dini bir 

hikâye bir değişime ve dönüşüme uğramıştır. Dini hikâyenin amacı ya da işlevi 

Tanrıyla olan bağı kuvvetlendirmek, itaati zorunlu kılmak ve inancı sabitlemekken, 

Margaret Atwood’un ve Bina Shah’ın yazmış olduğu romanlar insanların dikkatini var 

olan sistemlere çekerek geleceğe dair bir uyarı niteliği taşımaktadır. Ülger’in de iddia 

ettiği gibi, “Bu eserleri okurken mevcut yapının sorunlarına karşı birer ayna görevi 

üstlendikleri ve bu sorunları görünür kılmak amacıyla yazıldıkları unutulmamalıdır”252 

Bir başka deyişle, distopya güncel dünyada olanların bir eleştiri yöntemidir. Bu 

bağlamda, Atwood Damızlık Kızın Öyküsü’ndeki Fredinki karakterinin sonunu açık 

uçlu bırakmıştır. Okuyucuya Fredinki’ne gerçekte ne olduğunu sorgulatır. Ayrıca, 

Ahitler’deki Lydia Teyze kendi sonunu intiharla getirmiştir. Daisy ve Agnes 

özgürlüğüne kavuşmuştur. Atwood okuyucuya Lydia Teyze’nin bu kararını ve Daisy 

ile Agnes’in kurtuluşunu da sorgulatır. O Uyumadan Önce’deki Sabine’nin de 

macerası hem kadın sorunsalına dikkat çekmek, hem de totaliter rejimleri eleştirmek 

için yazılmıştır. Bütün bu özellikler ve Atwood’un ve Shah’ın bu mitleri ve arketipleri 

bilinenin çok dışında, başka bir şekilde ele aldığını gösterir. Sonuç olarak, bazı mitlerin 

ve arketiplerin distopya edebiyatının bu üç eserinde - Damızlık Kızın Öyküsü, Ahitler 

ve O Uyumadan Önce - tekrarlandığını ama bir dönüşüme uğradığı doğrulanmış olur. 

 Damızlık Kızn Öyküsü ve Ahitler ile O Uyumadan Önce’yi birleştiren bir başka 

ve belki en önemli özellikse bu romanların yaşadığımız topluma sert bir eleştiri 

sunmalarıdır. Hem Atwood hem de Shah bunu benzer şekilde modern toplumdaki 

politik, ekonomik, sosyal ve dini tutuculuklara dikkat çekerler. “Damızlık Kızın 

Öyküsü eleştirel bir ütopya gibidir: Atwood liberal Amerika'yı eleştirmektedir, ama 

aynı zamanda Gilead'in ütopyacılığının zorbalığını da ortaya koymaktadır.” 253 Ayrıca, 

“Damızlık Kızın Öyküsü, totaliter kontrol, askeri ve gizli polis kullanımı, medyanın 

organize kullanımı yoluyla manipülasyonu, tarihin yeniden yazılması, yeniden eğitim 

                                                           
252 Gürdal Ülger, Distopya Hayal ile Gerçek Arasında: Distopik Yaşam Temsilleri, s. 9. 
253 Fiona Tolan, “Feminist utopias and questions of liberty: Margaret Atwood's The Handmaid's Tale as 

critique of second wave feminism,” Women: A Cultural Review, 16:1, 2005, s. 20, 

DOI:10.1080/09574040500045763 



144 
 

ve eğitim gibi iyi bilinen temalarıyla açıkça Amerikan distopyaları geleneğindedir.”254 

Ahitler ise Gilead ütopyasının yıkılışına odaklanır. Böyle bir ütopyanın hayalinin 

korkunç sonuçlarının olabileceği ihtimaline yoğunlaşır. O Uyumadan Önce ise Yeşil 

Şehir ütopyası üzerinden hem modern ve küresel dünyanın getirilerine hem de 

Pakistan’ın kadın üzerindeki baskılarına çok açık bir uyarı niteliği taşır. Shah her ne 

kadar Doğu toplumunda yaşasa da batıdan bağını koparmamış bir yazardır. Bu 

nedenle, doğu toplumundaki belirli uygulamaları eleştirdiğini söyleyemeyiz. Shah, 

Atwood’un batılı distopya geleneğini devam ettirmektedir. Böylelikle, Shah ve 

Atwood bu modern dünyanın eleştirisini, hem değişen arketip anlamlarıyla hem de  

psikolojik bir mücadele içinde olan üç kadın kahramanla sunarlar. Edebiyat 

dünyasında, artık Fredinki, Daisy ve Agnes’le birlikte kahraman arketipinin anlamının 

da değişmiş olduğu görülebilir. Romanların bu kurgusal kadın kahramanları modern 

kadının da birer temsilcisi gibidir. Frankel’e göre, “Bugün kadınlar okuyup yazarken, 

yaratırken, ustalıkla işlerini yaparken ve şükrederken, erkeklerin kurtarıcıları ve 

koruyucuları, çocuklarının kurtarıcıları, ailelerinin ve dolayısıyla tüm ülkenin ve 

kozmosun koruyucusu olmak için kaybettikleri güçten yararlanmaya çalışırlar.”255 

Atwood ve Shah’ın kadın kahramanları da distopik dünyalarında kaybettiklerinden 

yeniden doğarak yaşamlarını sürdürmüşlerdir. 

 

 

 

 

 

 

                                                           
254 Mario Klarer, “Orality and Literacy as Gender-Supporting Structures in Margaret Atwood’s ‘The 

Handmaid’s Tale’,” Mosaic: A Journal for the Interdisciplinary Study of Literature, Vol. 28, No. 

4, 1995, s. 131, JSTOR, http://www.jstor.org/stable/24775781. 
255 Valerie Estelle Frankel, From Girl to Goddess: The Heroine's Journey Through Myth and 

Legends, s. 317. 



145 
 

SONUÇ 

Toplumlar çağdaşlaştıkça ve teknoloji ilerledikçe gelecek hakkındaki korkulu 

senaryolar ve dehşetli düşünceler artmaya devam edecektir. Modernleşmenin ve 

teknolojinin getirdiği bu kaygılar da distopya edebiyatında yeni yapıtları ortaya 

çıkaracaktır. Topluma ve bireylere bir uyarı ya da eleştiri niteliği taşıyan bu yapıtlar 

da edebiyat tarihi içinde okunmaya ve eleştirilmeye de devam edecektir. İnsanların 

maruz kaldıkları politik iklimler, yaşanılan ekonomik buhranlar, ortaya çıkan 

teknolojik gelişmeler ve insanlara uygulanan dini baskılar bu yapıtların yenilerinin 

yazılmasını tetikleyecektir, çünkü günümüzde politika, ekonomi, teknoloji ve din 

bireylerin mülkiyetlerine, bedenlerine, yaşayışlarına ve özgürlüklerine ambargo 

koymaktadır. Bu unsurlar, toplumu ve bireyi kontrol altına almayı amaçlayan ve kendi 

çıkarları için kullanan araçlar olarak kullanılmaktadır. Distopya edebiyatı da, bütün bu 

olguları en iyi şekilde gösteren, olası tehlikelere dikkat çeken ve gelecekle ilgili 

korkuları kurgusal bir bütünlükte temsil eden edebi türlerden biridir. Distopya, 

bugünden yarını anlama ve yorumlama sanatıdır. Bir başka deyişle,  distopya 

edebiyatı, şimdiden geleceğe yapılan gerçekçi bir özsezidir. Bu nedenle bu çalışmanın 

odak noktasını, distopya edebiyatının iki temsilcisi olan Margaret Atwood ve Bina 

Shah’ın yapıtları oluşturmuştur. Damızlık Kızın Öyküsü, Ahitler ve O Uyumadan Önce 

gelecekte yaşanabilecek olaylara ve uygulamalara dikkat çeken distopya edebiyatının 

önemli romanlarındandır. Atwood ve Shah, romanın merkezindeki kadınlar 

aracılığıyla, toplumdaki erkek egemen anlayışın ileride kadınlar üzerinde ne gibi 

sorunlara yol açacağını tartışmak istemiştir. Bununla birlikte, romanların biçimsel 

özellikleri de geleneksel anlatım biçimlerinden oldukça uzaktadır. Bu özellikler 

romanların farkını ortaya koymuş ve geniş bir okur kitlesi tarafından okunmalarını 

sağlamıştır. Örneğin, David Ketterer de Damızlık Kızın Öyküsü romanını başarılı 

bulan araştırmacılardandır: “Fredinki’nin anlatısının başarısı, büyük ölçüde 

Atwood'un dolaylı anlatım, ironi ve eksik anlatımı ustaca kullanmasına bağlıdır. 

Romandaki bilgi, genellikle doğal, hazırlıksız bir şekilde, yavaş yavaş okuyucuya 

sunulur”256 Atwood’un bu yazınsal ve biçimsel kullanımları Ahitler romanı için de 

                                                           
256 David Ketterer, “Margaret Atwood’s ‘The Handmaid’s Tale’: A Contextual Dystopia (‘La Servante 

Écarlate’ de Margaret Atwood: Une Dystopie Contextuelle),” Science Fiction Studies, s. 211. 



146 
 

geçerlidir. Aynı şekilde, Shah da Atwood’a benzer yazınsal ve biçimsel özellikleri 

romanında kullanmıştır. Sabine’nin distopik farklı hikayesiyle birlikte, roman dolaylı 

anlatım ve ironiyi barındırır. Bu da, O Uyumadan Önce romanını başarılı kılar. Bütün 

olarak bakıldığında, Atwood ve Shah’ın bu üç romanı hem edebiyat dünyasındaki 

distopik geleneğin yaygınlaşmasını sağlamış hem de edebi eleştiri dünyasındaki 

yorumların artmasına katkı sunmuştur.  

Margaret Atwood ve Bina Shah yazdıkları bu romanlarla okuyucuya bir mesaj 

verme kaygısı taşımaktadır. Romanların günümüzün sorunlarına dikkat çekmek gibi 

öğretici ve eğitici bir yanı vardır. Ayrıca, romanların okuyucuyu düşünmeye teşvik 

eden, eleştiriye yönlendiren, tepki vermek konusunda harekete geçiren ve birçok 

açıdan tetikleyen yanları vardır. Bu nedenle, Atwood ve Shah tarzındaki distopik 

romanlar kurgusal bir roman niteliğinde okunmamalıdır. Okuyucu konfor alanından 

çıkarak yaşadığı toplumu her yönden eleştirmeli ve topluma dayatılan tüm kuralları 

sorgulamalıdır. Aynı şekilde, Mary Adams da bu fikri destekler: 

“Damızlık Kızın Öyküsü’nü saf bir bilim kurgu olarak okumak yerine, romanı 

tekrar okuyalım. Yüzleri şapkayla kapatılan beyaz bir kadın olan Fredinki’yi 

hayalinizde canlandırmak yerine, burka tarafından gizlenmiş bir Ortadoğulu 

kadını hayal edelim. Fredinki gizli bir Scrabble oyunu oynarken, Afgan 

kızlarına ders vererek hayatlarını riske atan kadınları hatırlayalım. Gilead 

isyancılarını öldürdüğünde Afganistan ve ötesindeki anlamsız zulümleri 

hatırlayalım. Bu kitaptan korkmadıysak, “korkutmak için zayıf” kaldıysa, bu 

bizim hatamızdır. Rahat sınırlarımızın dışında düşünmeyi başaramadık 

demektir. Kendimize benzemeyen bir dünya hayal edemedik demektir. 

Rehavetin hegemonik gücünü fark edemedik demektir.”257 

 

Adams’ın bu haykırışı günümüz koşullarını irdelemeye haklı bir çağrıdır. Batılı bir 

kadın olarak Atwood ve Doğuda yaşayan bir kadın olarak Shah, okurlarından içinde 

yaşanılan dünyanın dehşetini anlamasını istemektedir. Okurun bu kavrayışına 

yardımcı olmak için de bu amaçlarını kurgusal bir içerikle anlatmaya çalışmaktadır. 

Okura düşen görev, sistem tarafından bireylere yüklenen kodları algılamak, olası 

                                                           
257 Mary Adams, “Rereading Atwood after the Taliban,” World Literature Today, Vol. 76, No. 3/4, 

2002, s. 75, JSTOR, https://doi.org/10.2307/40157596. 



147 
 

tehlikelerin farkında olmak ve her şekilde haksız dayatmalara eleştirel biçimde karşı 

çıkmaktır. 

Distopya edebiyatının sunduğu bu eleştirel bakış aslında bir toplum 

mühendisliğinin sonucudur. Distopya edebiyatının, geçmiş pratiklerden bugünün 

uygulamalarından yola çıkan ileriyi okuma özelliği, geçmişimizi, günümüzü, toplumu 

ve bireyleri çok iyi değerlendirmesinden de kaynaklanır, çünkü geleceğin olası 

korkuları hem geçmişimizde hem de günümüzde yaratılan kaygılarından doğar. Bu 

bakımdan, geçmiş, şimdi ve gelecek bütünsel bir bağlamda değerlendirilebilir. 

Distopya edebiyatı bu açıdan çok farklı edebi yöntem ve kuram tarafından yapılan 

değerlendirmelere de açıktır. Edebiyat tarihi içinde, geçmiş, şimdi ve geleceği en iyi 

değerlendiren eleştiri yöntemlerden biri de arketipçi eleştiridir. Arketipçi eleştiri 

yöntemi, bir yapıttaki arketipleri keşfederek o edebi yapıtın bambaşka bir yönden 

analizini mümkün kılar. Bu nedenle, bu çalışmanın yöntemi arketipçi eleştiri olarak 

belirlenmiştir.  Arketipçi eleştirinin bu özelliği, distopya edebiyatındaki söz konusu 

metinlerin anlamlarının yeniden yorumlanmasını sağlamıştır. Yöntem, çalışmanın 

amacının ortaya çıkmasını da belirlemiştir. Bu çalışmanın amacı, Margaret Atwood’un 

Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler romanları ile Bina Shah’ın O Uyumadan Önce 

romanındaki arketipleri Carl Gustav Jung’un ortak bilinçaltı imgeleri olarak 

nitelendirdiği arketip kavramı açısından değerlendirmek ve söz konusu yapıtlardaki 

başkahramanları, Maureen Murdock’un kadın kahramanın yolculuğu olarak 

adlandırdığı kadının bütünlük arayışı bağlamında karşılaştırmaktır, çünkü Jung’un 

teorileri yoluyla arketiplerin anlamları yeniden yorumlanabilir ve Murdock’un 

geliştirdiği şemayla kahraman arketipi kadının yolculuğu açısından daha bütüncül 

değerlendirilebilir. Ayrıca, bu karşılaştırmalı çalışma farklı iki distopya yazarının 

yapıtlarındaki benzer ve farklı unsurlara da yer verdiğinden çalışmanın kuramının da 

Shunqing Cao’nun ortaya attığı varyasyon kuramı etrafında şekillenmesini sağlamıştır. 

Dolayısıyla çalışmadaki nihai amaç, distopya edebiyatında farklı medeniyetlere ait 

yapıtlarında arketip ve kahraman arketipi kavramlarının nasıl temsil edildiği 

konusunda karşılaştırmalı bir çözümleme yapmaktır. Çalışmanın ikincil amacı da, bu 

çalışmayla birlikte günümüzde gelişimine devam eden ve yaygınlaşmasını sürdüren 

distopya edebiyatının bilinirliliğini akademik çevrelerde daha da arttırarak, 



148 
 

karşılaştırmalı edebiyat alanında farklı medeniyetlerin metinleri karşılaştırıldığında 

sadece benzerliklerin değil farklılıkların da incelemektir. Sonuç olarak, bu amaçların 

hepsinin bu çalışmayla gerçekleştiği söylenebilir. 

Çalışmanın bu sonuç bölümünde, çalışmanın önceki bölümlerinde yapılan 

açıklamaların ve tartışmaların genel bir özeti verilerek kapsamlı bir değerlendirme 

yapılacaktır. Çalışmanın bu birincil ve ikincil amaçları doğrultusunda, bu çalışma giriş 

bölümünü takiben dört ana bölümden oluşmuştur. Çalışmanın, birinci bölümünde 

distopya edebiyatı bağlamında bazı kavramsal açıklamalara, ikinci bölümde arketipçi 

eleştiri yöntemi konusunda birtakım çözümleme yöntemlerine ve üçüncü bölümde 

varyasyon kuramı açısından bazı tartışmalara yer verilmiştir. Bu kavramsal, yöntemsel 

ve kuramsal bilgilerin verilmesinin nedeni, çalışmaya kuramsal bir temel hazırlayarak 

distopya romanlarının çözümlenmesinde kapsamlı bir dayanak oluşturmaktır. 

Distopya, her ne kadar geleceğe dair bir tahminde bulunsa da bunu geçmişten 

yararlanarak yapar. Bu açıdan bakıldığında arketipçi eleştiri yöntemi geçmişe yapılan 

bir kazı gibidir ve geçmişten günümüze yinelenen mitleri ve arketipleri inceleyen 

önemli bir edebi eleştiridir. Yöntemin bu özelliğinden dolayı distopya edebiyatının 

eserleri bu yöntem kullanılarak çözümlenmiştir. Ataerkil sistem, kadın sorunsalı, 

kahraman kavramı gibi konular edebiyat tarihi içinde farklı bağlamlarda sürekli 

tartışılan konulardır ve edebiyat var oldukça tartışılmaya da devam edecektir. Bu 

nedenle bu çalışmada, bu kavramlar üzerinden söz konusu eserlerdeki ortak ve ayrı 

unsurlar ele alınmıştır.  

Margaret Atwood’un Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler ile Bina Shah’ın O 

Uyumadan Önce romanları distopya edebiyatının en önemli yapıtları arasındadır. Bu 

nedenle, çalışmanın birinci bölümünde distopya edebiyatının bazı kavram ve 

özelliklerine yer verilmiştir. Distopya’nın günümüzün teknolojik, ekonomik, politik 

ve dini pratiklerine kurgusal bir gerçeklikte yansıttığa vurgu yapılmıştır. Artık 

toplumun ve bireylerin kötüye kullanımı, korkulu bir gelecek hayali, iktidarların 

baskılarını, erkek egemen sistemin kadınlar üzerindeki söz hakkı günümüzün güncel 

sorunları haline gelmiştir. Distopya edebiyatının sorunları aslında bugünün 

dünyasında tüm bireylerin boğuştuğu ve üstesinden gelmeye çalıştığı sorunlardır. 

Distopik dünya ile günümüz dünyası arasındaki paralellikler romanların anlamını 



149 
 

ortaya çıkarmada kilit bir rol oynamaktadır. Distopya edebiyatı yazarları da bütün 

bunları göz önünde bulundurarak yapıtlarını oluşturdukları açıktır.  

Distopya edebiyatı yapıtları pek çok açıdan incelenebilir, ancak bu çalışmanın 

kapsamı arketip ve kadın kahramanın yolculuğu olduğundan çalışmanın yöntemi 

arketipçi eleştiri yöntemi olarak belirlenmiştir. Bu nedenle, ikinci bölüm arketipçi 

eleştiri yönteminin temel özelliklerini ele almıştır. Özellikle bu bölümde arketip ve 

kahraman anlayışındaki temel anlayışların bir özeti verilmiştir. Bununla birlikte, 

değişen arketip ve kahraman kavramına işaret edilmiştir. Bir edebiyat yapıtının 

içindeki arketiplerin anlamı ortaya çıkartılırken ya da kahramanın yolculuğu 

incelenirken yeni anlayışlara ve farklı şemalara ihtiyaç olduğu vurgulanmıştır. Bu yeni 

ve farklı açıklamaların detaylarına ver verilmiştir. Böylelikle çalışmanın sonraki 

bölümlerinde yapılacak analizin de altyapısı oluşturulmuştur. Açıkça söylenebilir ki, 

arketip kavramı ortak bilinçdışının, insan tecrübesinin, bireylerin davranışlarının öz 

bir açıklamasıdır, ancak distopya edebiyatının farklı yapıtlarında farklı anlamlar 

içerebilir. Kahraman da bir edebiyat yapıtının olmazsa olmaz unsurlarından biridir. 

Ancak, kahraman kavramının çözümlenmesinde kadın kahramanın deneyiminin nasıl 

olduğuna pek odaklanmamıştır. Kadın kahramanın yolculuğu şeması, bir kadının 

yolculuğuna bütünlüklü bir açıklama sunarken, kadının mücadelesinin bireysel ve 

içsel bir kendini bulma, gelişme ve değişme yolculuğu olduğunu savunur. 

Bu çalışma, distopya edebiyatının farklı iki kadın yazarının romanlarının 

karşılaştırıldığı bir incelemedir. Bu nedenle, çalışmanın üçüncü bölümü, 

karşılaştırmalı edebiyat biliminde farklı yapıtların hem benzerliklerini hem de 

farklılıklarına vurgu yapan Varyasyon Kuramının belli başlı özelliklerini tartışmıştır. 

Varyasyon kuramı son yıllarda komparatistlerin ilgi odağındadır, çünkü artık edebiyat 

karşılaştırmaları basit anlamda etkilenmeleri gösteren ya da temel açıdan paralelliklere 

işaret eden bir şekilde yapılmamaktadır. Aksine, benzerliklerin yanı sıra farklılıkları 

vurgulayan, dönüşümlere dikkat çeken ve değişimleri inceleyen karşılaştırmalar 

istenmektedir. Bunu da kuramlaştıran yöntem Varyasyon Kuramıdır. Bu kuram, 

özellikle yerel edebiyat yapıtlarının görünürlüğünü dünya edebiyatında da etkin 

kılacağından bir hayli önem taşımaktadır, çünkü bu kuramla birlikte dünyanın değişik 

yerlerindeki edebi yapıtların karşılaştırılmasında genellemeler yerine farklılıklar, 



150 
 

değişiklikler ve dönüşümler tartışılıcaktır. İşte bu nedenlerden dolayı bu çalışmada da 

kuram olarak Varyasyon kuramı seçilmiştir ve romanların karşılaştırılmasında 

kullanılmıştır.   

Çalışmanın dördüncü ve son bölümünde ise, Margaret Atwood’un Damızlık 

Kızın Öyküsü ve Ahitler romanları ile Bina Shah’ın O Uyumadan Önce romanının 

arketipler ve kadın kahramanın yolculuğu açısından bir analizi yapılmıştır. Bu üç 

roman ayrı ayrı, distopya edebiyatının özellikleri bakımında, romanların barındırdığı 

arketipler açısından, ana karakterleri yoluyla kadın kahramanın yolculuğu açısından 

çözümlenmiştir. Daha sonra, bu romanlar arasındaki hem benzerlikler hem de 

farklılıklar vurgulanmıştır. Bu romanlar distopya edebiyatının temel özelliklerini 

taşırlar. Özellikle, bu romanların konusu itibarıyla kadın sorunsalına değinmesi bu 

romanları diğer distopya romanlarından ayrıştırır. Baskıcı iktidarların kadın bedenine 

dair politikaları geleceğin korkulu dünyasında resmedilmiştir. Romanlardan kadın 

karakterlerin birer kadın kahramana dönüşümü söz konusudur. Atwood ve Shah 

anlatıları yoluyla kadın direnişini simgeleştirmişlerdir. Ayrıca, bu romanlar kolektif 

bilinçdışını oluşturan arketipler açısından da zengindir. Romanlarda pekçok arketip 

karakter, simge, durum ve imge vardır. Arketiplerin varlığı romanlar arasındaki 

benzeşme yerine bir farklılık sunar, çünkü romandaki karakterlerin ortak mit, motif ve 

sembollerle bağı olsa da hepsi karşıt anlamında ve distopik bağlamda gösterilmiştir. 

Bu nedenle, Atwood ve Shah’ın değişen arketip kavramına katkı sunduğu net bir 

şekilde söylenebilir. Bununla birlikte, bu romanlardaki ana karakterler kadındır ve bu 

kadın karakterler kahraman arketipine farklı bir açıklama sunar. Atwood ve Shah’ın 

kadın karakterleri kadın kahramanın yolculuğunun somutlaşmış halidir. Distopik bir 

evdende yaşasalar da, içsel yolculuklarını tamamlamış, kişiliklerindeki ayrışmalarla 

bütünleşmiş ve bireysel gelişmelerini tamamlanmışlardır. Atwood ve Shah kadınların 

da bir yolculuk ritüelinde  karanlık bir gelecek tasvirinde kahramanlaşabileceklerini 

açıkça göstermiştir. Bütün bu çözümlemelerin ardından, romanların varyasyon kuramı 

ışığında karşılaştırmasına da yer verilmiştir. Romanlar, distopya edebiyatının 

özellikleri, tema, biçim, atmosfer, arketip kavramı ve kadın kahramanın yolculuğu 

açısısından hem benzer hem de farklı unsurlar taşır. İlk olarak, Romanların tümü 

korkulu bir gelecek tasviri içerir, ancak Ahitler ve O Uyumadan Önce’de açık bir 



151 
 

direniş ve sistemin çöküşü söz konusudur. İkincisi, romanların üçü de, erkek egemen 

toplumdaki cinsiyet rolleri, eşitsizlikler ve bireylere yöneltilen haksızlıklar 

bakımından benzer temaları barındırır, ama Damızlık Kızın Öyküsü’nde Eylemsizlik 

ve İtaatkarlık baskınken, Ahitler ve O Uyumadan Önce’de Direniş ve İsyan vardır. 

Üçüncü olarak, romanlar biçimsel açıdan da birbirine benzer: Olaylar kadın 

karakterlerin ağzından okuyucuya aktarılır, fakat Damızlık Kızın Öyküsü’nde Fredinki 

pasif bir karakterdir ve romanda Fredinki’ye ait tekil bir bakış açısı vardır. Daisy ve 

Sabine daha aktif karakterlerdir ve romanlarda diğer karakterlerin de düşünceleri kendi 

ağızlarından anlatılmıştır, bu da çoklu bakış açısı sunar. Dördüncüsü, romanlardaki 

atmosfer de ortaktır: Korkulu ve karanlık bir gelecekte baskıcı bir devlet vardır ve 

romanların havası depresif yapıdadır. Buna karşın, Damızlık Kızın Öyküsü’ndeki 

Fredinki karakterinin belirsiz sonu romanı açık uçlu bırakmıştır. Karakterin bir 

kurtuluşu vardır ama nasıl olduğu okurun hayaline bırakılmıştır. Ahitler ve O 

Uyumadan Önce daha somut, kurtuluş ve umut vadeden bir sonla biter. Karakterlerin 

sistemi nasıl çökerttikleri detaylıca anlatılmıştır, bu da romanların atmosferini 

Damızlık kızın Öyküsü’nden farklılaştırmıştır. Beşinci olarak, romanlarda arketip 

Persona, Gölge, Anima, Animus arketipleri gibi ortak arketipler bulunsa da, Fredinki 

Demeter, Daisy Athena ve Sabine de Persephone arketipinin somutlaşmış halidir. 

Altıncı olarak, kadın kahramanın yolculuğu açısından da romanlarda bazı paralellikler 

vardır: Fredinki, Daisy ve Sabine yolculuğun tüm aşamalarını tamamlamışlardır ve bu 

yolculuklar birer gelişim, dönüşüm ve olgunlaşma yolculuğudur. Ancak, Damızlık 

Kızın Öyküsü’nde bireysel bir yolculuk varken, özellikle Ahitler’de Daisy’nin 

yolculuğu kardeşi Agnes ve Lydia Teyze’yle kolektif bir yolculuktur. Sonuç olarak, 

Kanadalı bir yazar olan Margaret Atwood ile Pakistanlı bir yazar olan Bina Shah’ın 

anlatıları benzer özellikleri içerir. Bu distopik romanların yazarları farklı 

coğrafyalarda yaşasalar da erkek egemen kültürün kadının kimliğine ve bedenine 

müdahalesini derinden hissetmişler ve bunu romanlarında yansıtmak istemişlerdir. Bu 

baskıcı sistemin izlerinin kadınlar üzerinde ne kadar derin bir etkiye sahip olduğunu 

gösterir. Dünyanın neresinde olursa olsun, distopik bir gelecekte bile kadınlar her 

zaman feda edilmektedir. Ancak, romanlardaki kadınların direnişi hala umudun 

bitmediğini göstermektedir.  



152 
 

Sonuç olarak, bu çalışma, Margaret Atwood’un Damızlık Kızın Öyküsü ve 

Ahitler romanları ile Bina Shah’ın O Uyumadan Önce romanlarının karşılaştırmasını 

sunar. Carl Gustav Jung’un arketip kavramı ile Maureen Murdock’un kahraman 

kavramı hakkındaki açıklamalar çalışmanın çözümleme bölümüne yön vermiştir. 

Bütün olarak bakıldığında, bu romanların medeniyetler arası varyasyona işaret ettiği 

söylenebilir. Margaret Atwood’un iki romanı da distopya edebiyatının en önde gelen 

eserleri arasında yer alır, Kanada Edebiyatı dâhilinde batı medeniyetinin temsilcisi 

konumundadır. Bina Shah’ın romanı ise Pakistan edebiyatı dâhilinde doğu 

medeniyetinin temsilcisi durumundadır, fakat yazım tarzı, edebi geleneği, romanda 

kullandığı unsurlar batılı bir bakış açısına sahiptir. Shah’ın Atwood’a öykündüğü çok 

açık bir şekilde yorumlanabilir. Bu distopik romanlar bağlı bulundukları medeniyeti 

destekleyen değil, tam aksine var oldukları medeniyeti sorgulamak, gelecekteki 

sosyal, kültürel ve teknolojik sorunların daha da büyüyebileceğine dikkat çekmek ve 

politik sistemin başat aktörler tarafından nasıl manipüle edilebileceğini işaret etmek 

ve geleceğin kötüye doğru gidişatını göstermek için yazılan eleştirel metinlerdir. 

Ayrıca eleştiri niteliğindeki bu metinlerin şu anda yaşadığımız gerçeklikte somutlaştığı 

da görülmektedir. “Atwood'un yirminci yüzyılın sonlarında distopya olarak gördüğü 

şeyin, Amerika Birleşik Devletleri ve Polonya'daki kürtaj yasakları ve Kuzey Amerika 

ve birkaç Avrupa ülkesinde alternatif sağın yükselişiyle, şimdi gerçeği haykırdığını 

söyleyebiliriz.”258 Benzer şekilde, Shah’ın romanı da distopik kurgunun gerçekliğini 

günümüzde var olduğunu işaret etmektedir. Cris McCurley de bunu şu şekilde dile 

getiriyor:  

“Burada kadın cinayeti ve erkek tercihi arasında doğrudan bir bağlantı var ve 

bu kitap, toplumsal cinsiyet ayrımı ve kadınların boyun eğdirilmesine meydan 

okunmadığı takdirde doğabilecek bir geleceğe dair bir uyarıyla da ilgilidir. 

Hindistan ve diğer Asya ülkelerinin son derece çarpık cinsiyet oranı raporları 

tüm dünyada alarm veriyor olmalı.”259 

 

Bu açıdan bakıldığında, bu romanların mevcut düzenin aksaklarını, eşitsizliklerini ve 

adaletsizlikleri konusunda okurlarını aydınlatmak ve bu düzenin nasıl daha da kötüye 

                                                           
258 Julia Kuznetski, “Disempowerment and Bodily Agency in Margaret Atwood’s The Testaments and 

The Handmaid’s Tale TV Series,” The European Legacy, s. 287. 
259 Cris McCurley, “Fiction with a Warning on Subjugation,” Socialist Lawyer, s. 47. 



153 
 

evrilebileceği mevzusunda insanları uyarmak gibi bir görevi vardır. Oysaki Yunan 

medeniyetindeki mitolojik öyküler insanın içinde yaşadığı bu dünyayı anlamlandırma 

çabasındadır. “Mitolojik hikâyeler nedensiz, anlamsız ve absürddür veya öyleymiş 

gibi görünür ama buna rağmen dünyanın her yerinde yeniden boy gösterir”260 Mitik 

kahramanlar yaratılışlarındaki bütünlüğün peşindedir ve mitler bitmek bitmeyen bir 

kimlik arayışı ve benlik inşasını anlatır.   

“Bu yüzden kimlik ve benlik inşasının en önemli aracı insanın dilde ürettiği 

mitik öykülerdir. İnsan nedir? sorusuna yanıt veren arkaik bilinçdışı öyküler 

mitlerdir. İnsanın kendini doğadan soyutlayıp anlamını kaybetmesinin 

ardından anlattığı ilk öykülerdir mitoslar ve kimlik referanslarını içermektedir.  

İnsanın dünyada ne olarak var olduğuna işaret eden simgesel anlatılardır.”261   

 

Distopik romanlar, konuları ve karakterleriyle bu dünya düzenine bir eleştiri getirir,  

geleceğe dair öngörülerde bulunur ve güçlü kanıtlarla var olabilecek olanı gösterir. 

Mitik öykülerse, mitleri ve kahramanlarıyla bu dünyayı anlamlandırmaya çalışır ve 

geçmişten bağını koparmaz ve var olanla ilgilenir. Distopya, bilinmeyen ama tahmin 

edilen geleceğin tasviridir, mitoloji ise bilinmeyen ama sırrı çözülemeyen geçmişin ve 

günün açıklamasıdır. Margaret Atwood’un Damızlık Kızın Öyküsü, Ahitler, O 

Uyumadan önce romanları ile mitik öyküler farklı medeniyetlere aittir. Bu yüzden, 

mitik öykülerdeki mitos ve kahraman kavramının distopya edebiyatındaki hikâye ve 

karakter kavramıyla aynı olmadığı görülür ve sonuç olarak bir varyasyona, değişime 

uğradığı söylenebilir. Bu olguyu Karen Armstrong şöyle açıklamaktadır: “Bir mitin 

kalıplaşmış tek bir biçimi yoktur. Koşullar değiştikçe, zamansız hakikati ortaya 

çıkarmak adına öykülerimizi başka türlü dile getirmemiz gerekir”262 Bu nedenle, 

Atwood ve Shah da, bu arketipleri ve kavramları distopya bağlamında aynı 

hikâyelerden yola çıkarak farklı coğrafyalarda biçimlendirmişlerdir.  

Damızlık Kızın Öyküsü ve Ahitler romanları ile O Uyumadan Önce romanı 

kahraman kavramı açısından da bir varyasyona işaret ettiği iddia edilebilir. Klasik 

kahraman arketipinin, dünyanın her yerinde ve bütün hikâyelerde aynı olduğu 

                                                           
260 Claude Lévi-Strauss, Mit ve Anlam, s. 31. 
261 İsmail Gezgin, Homo Narrans, İnsan Niçin Anlatır? Mit, Masal ve Hikayenin Arkeolojisi, 

İstanbul, Redingot Kitap, 2020, s. 57. 
262 Karen Armstrong, Mitlerin Kısa Tarihi, s. 15. 



154 
 

savunulur. “Kahraman mitleri ayrıntılarda birbirinden oldukça farklıdır, ancak onları 

ne kadar yakından incelersek birbirlerine yapısal olarak o kadar benzer olduklarını 

görürüz.”263 Bu görüş, distopya romanlarındaki kadın kahramanların yolculuğu 

düşünüldüğünde bir değişime uğramıştır, çünkü klasik kahraman anlayışında kadın 

kahramanın kahramana dönüşmesi için eril özelliklere sahip olması gerektiği 

düşünülen bir döngüyü tamamlaması gerekir. Buna karşın, Maureen Murdock yeni bir 

kahraman şeması çizmiştir. Bu şemaya göre, kadın kahramanın yolculuk aşamaları 

klasik kahramanın yolculuk aşamalarından farklıdır. Kadınların yolculuğu içsel bir 

yolculuktur. Maureen Murdock’ a göre bu yolculuk, dişil değerlerden ayrılıkla 

başlayan, kendini bulmayla devam eden, iyileşme süreci içeren ve sonuçta kahramanın 

benliğinde bir dönüşümü işaret eden bir maceradır. Shah’ın kahramanı ve “Atwood'un 

kahramanları, tahammül ettikten, kabul ettikten, kustuktan, inkâr ettikten ve memnun 

etmeye ve başa çıkmaya çalıştıktan sonra harekete geçmeye ve hayatlarını 

değiştirmeye başlarlar.”264 Bu da, her yerde aynılığı savunan ve kadını da kendi 

doğasından koparıp dönüştüren kahraman arketipinden uzak bir kavramdır. 

 Son olarak, edebi eleştiri yöntemleri arasında, arketipçi eleştiri çok tercih 

edilen bir yöntem olmasa da distopya edebiyatı yapıtlarının incelenmesinde kapsamlı 

bir bakış açısı sunnuştur. “Jung’un görüşleri bugünkü toplumsal sistemler ve 

psikolojik açıdan dikkate alındığında günümüzde insanı anlamanın ve problemlerini 

çözebilmenin temel yolunun ruhuna hitap edebilmek, ruhun yapısını anlayabilmekten 

geçtiği görülmüştür.”265 Romanlardaki kahramanların ruhsal yapısını anlayabilmek 

için de arketipçi eleştiri hala geçerli bir yöntemdir. Bunun yanı sıra, karşılaştırmalı 

edebiyat bilimi içerisinde varyasyon kuramı da uygulamaya başlanan yeni bir kuram 

olsa da yapıtlar arasındaki hem benzerliklerin hem de farklılıkların saptanmasında 

önemli bir katkı sunduğu için metinlerin bütünlüklü olarak karşılaştırılmasına imkan 

vermektedir. Bu nedenle, hem arketipçi eleştiri yöntemi hem de varyasyon kuramı bu 

çalışmada kullanılmıştır. Distopya edebiyatı kapsamındaki yapıtlar, sadece toplumsal  

                                                           
263 Joseph L. Handerson, “Kadim Mitler ve Modern İnsan”, İnsan ve Sembolleri, Ed. Carl G. Jung, 

Çev. Hatice Mukaddes İlgün, İstanbul, Kabalcı Yayıncılık, 2018, s. 106. 
264 Patricia F. Goldblatt, “Reconstructing Margaret Atwood’s Protagonists,” World Literature Today, 

s. 279. 
265 Sevgi Kavut, “Carl Gustav Jung: Kavramları, Kuramları ve Düşünce Yapısı Üzerine Bir İnceleme,” 

Uluslararası Kültürel ve Sosyal Araştırmalar Dergisi (UKSAD), s. 692. 



155 
 

eleştiri bağlamında değil, aynı zamanda arketip ve kahramanın yolculuğu temasını 

geliştirip, dönüştüren  arketipçi eleştiri açısından da tartışılmayı sürdürecektir. 

Romanlardaki distopik dünya anlayışı, arketiplerin karanlık dünya düzeninde 

yinelenmesi ve kahraman kavramı anlayışının kadın sorunsalına dikkat çekmesi 

konusunda hem ortak hem de farklı uygulamalar ve fikirler karşılaştırmalı edebiyat 

araştırmacılarının odak noktası olmaya devam edecektir. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



156 
 

KAYNAKÇA 

Adams, Mary: “Rereading Atwood after the Taliban,” World Literature 

Today, Vol. 76, No. 3/4, 2002, s. 74–75, JSTOR, 

https://doi.org/10.2307/40157596.  

 

Ağkaya, Onur: “Bir Reklam Arası: Distopya,” Bugünün Distopyası: 

Vatandaşlık Rejimi, Cinsellikler ve Beden Siyaseti, 

Cogito: Üç Aylık Düşünce Dergisi, Sayı:90, İstanbul, 

Yapı Kredi Yayınları, 2018, s. 49-62.  

 

Akkoyun, Tülay:  Ütopya / Distopya: Batı ve Türk Romanlarından 

Örneklerle Bir Karşılaştırmalı Edebiyat Çalışması, 

Ankara, Kurgu Kültür Merkezi Yayınları, 2016. 

 

Arak, Hüseyin:  Karşılaştırmalı Edebiyat Bilimi, Komparatistin El 

Kitabı, Ankara, Hacettepe Yayıncılık & Kitapçılık, 2012. 

 

Aristoteles: Poetika - Şiir Sanatı Üzerine -, Çev. Ari Çokona, Ömer 

Aygün, İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 

2020. 

 

Armstrong, Karen: Mitlerin Kısa Tarihi, Çev. Dilek Şendil, İstanbul, Alfa 

Basım Yayım Dağıtım, 2018. 

 

Armstrong, Nancy:  “Character, Closure, and Impressionist Fiction,” 

Criticism, Vol. 19, No. 4, 1977, s. 317–337, JSTOR, 

www.jstor.org/stable/23102667. 

 

Atasoy, Emrah: 

 

“Ütopyacılık, Ütopya ve Distopya Üzerine Genel ve 

Eleştirel Bir Bakış,” Doğu Batı Düşünce Dergisi, Sayı:80, 

Ankara, Doğu Batı Yayınları, 2017, s. 55-71.  



157 
 

Atwood, Margaret: Ahitler, Çev. Canan Sılay, İstanbul, Doğan Egmont 

Yayıncılık, 2020.   

 

………………….: Damızlık Kızın Öyküsü, Çev. Sevinç Altınçelik ve Özcan 

Kabakçıoğlu, İstanbul, Doğan Egmont Yayıncılık, 2018.   

 

………………….: @MargaretAtwood. “Yes indeed to those who asked: I’m 

writing a sequel to The #HandmaidsTale. #TheTestaments 

is set 15 years after Offred’s final scene and is narrated by 

three female characters. It will be published in Sept 2019. 

More details: http://smarturl.it/TestamentsMA.” Twitter, 

Kasım 28, 2018, 16:52. 

https://twitter.com/margaretatwood/status/106777820664

2683906?lang=no 

 

Aydın, Kȃmil: Karşılaştırmalı Edebiyat: Günümüz Postmodern 

Bağlamda Algılanışı, İstanbul,  Birey Yayıncılık, 1999. 

 

Aytaç, Gürsel: Karşılaştırmalı Edebiyat Bilimi, İstanbul, Say Yayınları, 

2013. 

 

Barthes, Roland: Eleştiri ve Hakikat, Çev. Elif Bildirici, Melike Işık 

Durmaz, İstanbul, İletişim Yayınları, 2017. 

 

Bayat, Fuzuli: Mitolojiye Giriş, İstanbul, Ötüken Neşriyat, 2007. 

 

Baym, Nina: “Character,” Novels, Readers, and Reviewers: 

Responses to Fiction in Antebellum America, Cornell 

University Press, ITHACA; LONDON, 1984, s. 82–107. 

JSTOR, www.jstor.org/stable/10.7591/j.ctt2204nx9.8. 



158 
 

Bennet, Andrew, 

Nicholas Royle: 

Edebiyat, Eleştiri ve Kurama Giriş, Çev. Deniz Tekin, 

İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2018. 

 

Bermann, Sandra: “Karşılaştırmalı Edebiyat ve Dünya Edebiyatı,” Notos İki 

Aylık Edebiyat Dergisi, Sayı:73, İstanbul, Notos Kitap 

Yayıncılık, 2018, s. 27-37. 

 

Bertens, Hans: Edebi Teori, Çev. Abdurrahman Aydın, İstanbul, Sel 

Yayıncılık, 2020. 

 

Bolen, Jean Shinoda: Goddesses in Everywoman: Powerful Archetypes in 

Women's Lives, New York, Harper Collins Publishers 

Inc., 2004. 

 

Civelekoğlu, Funda: “Korkunçlaşan Dünyanın Teselli Noktası Olarak 

Distopya,”, Doğu Batı Düşünce Dergisi, Sayı:80, Ankara, 

Doğu Batı Yayınları, 2017, s. 11-38. 

 

Cixous, Hélène, Keith 

Cohen: 

“The Character of ‘Character,” New Literary History, 

Vol. 5, No. 2, 1974, s. 383–402, 

JSTOR, www.jstor.org/stable/468401. 

 

Campbell, Charlie: Günah Keçisi: Başkalarını Suçlamanın Tarihi, Çev. 

Gizem Kastamonulu, İstanbul, İthaki Yayınları, 2020. 

 

Campbell, Joseph: Kahramanın Sonsuz Yolculuğu, Çev. Sabri Gürses, 

İstanbul, İthaki Yayınları, 2017. 

 

Cao, Shunqing: The Variation Theory of Comparative Literature, 

Berlin Heidelberg, Springer-Verlag, 2013. 



159 
 

Cao, Shunqing,  

Zhoukun Han: 

"The Theoretical Basis and Framework of Variation 

Theory," CLCWeb: Comparative Literature and 

Culture, 19.5, 2017. 

 

Cao, Shunqing, Shi 

Song: 

“The Variation Theory of Comparative Literature and the 

Cross-Civilization Studies,” Comparative Literature: 

East & West, 14:1, 5-26, 2011, 

DOI:10.1080/25723618.2011.12015564 

 

Cao, Shunqing, Peina 

Zhuang: 

“On Research and Application of Variation Theory of 

Comparative Literature in China,” Cross-Cultural 

Communication, Vol. 10, No. 4, 2014, s. 51-57, 

DOI:10.3968/4805. 

 

Colman, Warren: “Are Archetypes Essential?,” Journal of Analytical 

Psychology, 63:3, 2018, s. 336-346, DOI: 10.1111/1468-

5922.12414. 

 

Çetin, Nurullah: Roman Çözümleme Yöntemi, İstanbul, Akçağ Yayınları, 

2021. 

 

Dam, Daný van, Sara 

Polak: 

“Owning Gilead: franchising feminism through Margaret 

Atwood’s The Handmaid’s Tale and TheTestaments,” 

European Journal of English Studies, 25:2, 2021, s. 172-

189, DOI: 10.1080/13825577.2021.1950362. 

 

Eagleton, Terry: 

 

Edebiyat Nasıl Okunur, Çev. Elif Ersavcı, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2016. 

 



160 
 

Ege, Övünç: “Hayali Evrenler: Kadın Kahramanın Fantastik Yolculuğu 

(Özel Sayı),” SineFilozofi Dergisi, 2020, s. 532-549, DOI: 

10.31122/sinefilozofi.675586. 

 

Eliade, Mircea: Ebedi Dönüş Mitosu, Çev. Ümit Altuğ, Ankara, İmge 

Kitabevi, 1994. 

 

Erkman-Akerson, 

Fatma: 

 

Edebiyat ve Kuramları, İstanbul, İthaki Yayınları, 2019. 

Estés, Clarissa 

Pinkola: 

Kurtlarla Koşan Kadınlar: Vahşi Kadın Arketipine 

Dair Mit ve Öyküler, Çev. Hakan Atalay, İstanbul, 

Ayrıntı Yayınları, 2018. 

 

Filipczak, Dorota: “IS THERE NO BALM IN GILEAD? — BIBLICAL 

INTERTEXT IN THE HANDMAID’S TALE,” 

Literature and Theology, Vol. 7, No. 2, 1993, s. 171–85, 

JSTOR, http://www.jstor.org/stable/23924862. 

 

Fishelov, David:  “Types of Character, Characteristics of Types,” Style, 

Vol. 24, No. 3, 1990, s. 422–439,  

JSTOR, www.jstor.org/stable/42945871. 

 

Frankel, Valerie 

Estelle: 

From Girl to Goddess: The Heroine's Journey 

Through Myth and Legends, North Carolina, 

McFarland&Company, Inc., 2010. 

 

Frye, Northrop: Büyük Şifre: Kitab-ı Mukaddes ve Batı Edebiyatı, Çev. 

Selma Aygül Baş, İstanbul, İz Yayıncılık, 2006. 

 



161 
 

Fordham, Frieda: Jung Psikolojisi, Çev. Aslan Yalçıner, İstanbul, Say 

Yayınları, 1996. 

 

Gallagher, John: Archetypes of the Collective Unconscious and 

Complexes, 

https://independent.academia.edu/GallagherJ, 2019. 

 

Gezgin, İsmail:  Homo Narrans, İnsan Niçin Anlatır? Mit, Masal ve 

Hikayenin Arkeolojisi, İstanbul, Redingot Kitap, 2020. 

 

Gilchrist, Cherry: Dokuzlar Çemberi, Çev. Şen Süer Kaya, İstanbul, 

Anahtar Kitaplar Yayınevi, 1993. 

 

Golban, Tatiana, 

Narin Fidan: 

“The Monomythic Journey Of A New Heroine In The 

Hunger Games,” Humanitas, 6:12, 2018, s. 96-115, DOI: 

10.20304/humanitas.428042. 

 

Goldblatt, Patricia F.: “Reconstructing Margaret Atwood’s Protagonists,” World 

Literature Today, Vol. 73, No. 2, 1999, s. 275–282, 

JSTOR, https://doi.org/10.2307/40154691. 

 

Guerin, Wilfred L.:  A Handbook of Critical Approaches to Literature, New 

York, Oxford University Press, 1992. 

 

Güngör, Bilgin:  Edebiyat Eleştirisi: Kuram ve Uygulama, İstanbul, Şule 

Yayınları, 2015. 

 

Gürol, Ender:  Analitik Psikoloji ve C. G. Jung, İstanbul, Cem 

Yayınevi, 1991. 

 



162 
 

Hall, Calvin S., 

Vernon J. Nordby: 

Jung Psikolojisinin Ana Çizgileri, Çev. Ender Gürol, 

İstanbul, Cem Yayınevi, 2016. 

 

Handerson, Joseph L.:  “Kadim Mitler ve Modern İnsan,” İnsan ve Sembolleri, 

Ed. Carl G. Jung, Çev. Hatice Mukaddes İlgün, İstanbul, 

Kabalcı Yayıncılık, 2018, s. 100-153. 

 

Hansot, Elisabeth: “Selves, Survival, and Resistance in The Handmaid’s 

Tale,” Utopian Studies, Vol. 5, No. 2, 1994, s. 56–69, 

JSTOR, http://www.jstor.org/stable/20719313. 

 

Hooker, Deborah: “(Fl)Orality, Gender, and the Environmental Ethos of 

Atwood’s ‘The Handmaid’s Tale,’”, Twentieth Century 

Literature, Vol. 52, No. 3, 2006, s. 275–305, JSTOR, 

http://www.jstor.org/stable/20479773. 

 

İhsan, Gökdemir:  

 

Modern Kahramanın Düşüşü: Edebiyat Yazıları, 

İstanbul, İnsan Yayınları, 2019. 

 

Jung, Carl Gustav: Analitik Psikoloji Üzerine İki Deneme, Çev. İsmail 

Hakkı Yılmaz, İstanbul, Pinhan Yayıncılık, 2021. 

 

…………………..: Analitik Psikolojinin Temel İlkeleri, Çev. Kâmuran 

Sipal, İstanbul, Cem Yayınevi, 1996. 

 

……………….….: Dönüşüm Sembolleri: Bir Şizofreni Başlangıcının 

Analizi, Çev. Firuzan Gürbüz Gerhold, İstanbul, Alfa 

Basım Yayım Dağıtım, 2020. 

 

……………….….: Dört Arketip, Çev. Zehra Aksu Yılmazer, İstanbul, Metis 

Yayınları, 2017. 



163 
 

 

…………………..: 

 

İnsan ve Sembolleri, Çev. Hatice Mukaddes İlgün, 

İstanbul, Kabalcı Yayıncılık, 2018.  

 

………………….: 

 

The Archetypes and The Collective Unconscious, 

Princeton, Princeton University Press, 1969. 

 

Kavut, Sevgi:  “Carl Gustav Jung: Kavramları, Kuramları ve Düşünce 

Yapısı Üzerine Bir İnceleme,” Uluslararası Kültürel ve 

Sosyal Araştırmalar Dergisi (UKSAD), 6(2), s. 681-695, 

DOI:10.46442/intjcss.620975. 

 

Keen, Suzanne:  “Readers' Temperaments and Fictional Character,” New 

Literary History, Vol. 42, No. 2, 2011, s. 295–314, 

JSTOR, www.jstor.org/stable/23012545. 

 

Kefeli, Elif: “Karşılaştırmalı Edebiyat: Tanım, Yöntem ve 

İncelemeler,” Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, 

Cilt:4, Sayı:8, 2006, s. 332-350, 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/655079 

 

Ketterer, David: “Margaret Atwood’s ‘The Handmaid’s Tale’: A 

Contextual Dystopia (‘La Servante Écarlate’ de Margaret 

Atwood: Une Dystopie Contextuelle),” Science Fiction 

Studies, Vol. 16, No. 2, 1989, s. 209–217, JSTOR, 

http://www.jstor.org/stable/4239936. 

 

Kıran, Ayşe, Zeynel 

Kıran: 

Yazınsal Okuma Süreçleri, Dilbilim, Göstergebilim ve 

Yazınbilim Yöntemleriyle Çözümlemeler, Ankara, 

Seçkin Yayıncılık, 2011. 



164 
 

Klarer, Mario: “Orality and Literacy as Gender-Supporting Structures in 

Margaret Atwood’s ‘The Handmaid’s Tale,’” Mosaic: A 

Journal for the Interdisciplinary Study of Literature, 

Vol. 28, No. 4, 1995, s. 129–142, JSTOR, 

http://www.jstor.org/stable/24775781. 

 

Kumar, Krishan:  

 

Modern Zamanlarda Ütopya ve Karşıütopya, Çev. Ali 

Galip, İstanbul, Kalkedon Yayıncılık, 2006. 

 

Kuznetski, Julia: “Disempowerment and Bodily Agency in Margaret 

Atwood’s The Testaments and The Handmaid’s Tale TV 

Series,” The European Legacy, 26:3-4, 2021, s. 287-302, 

DOI: 10.1080/10848770.2021.1898108. 

  

Larson, Janet L.: “Margaret Atwood and the Future of Prophecy,” Religion 

& Literature, Vol. 21, No. 1, 1989, s. 27–61, JSTOR, 

http://www.jstor.org/stable/40059401.  

 

Laski, Audrey L.:  “Myths of Character: An Aspect of the Novel,” 

Nineteenth-Century Fiction, Vol. 14, No. 4, 1960, s. 

333–343, JSTOR, www.jstor.org/stable/3044264. 

 

Leeming, David 

Adams: 

A’dan Z’ye Dünya Mitolojisi: Dünya Halklarının Tüm 

Yaratılış, Tanrı ve Kahraman Mitleri, Çev. Nurdan 

Soysal, İstanbul, Say Yayınları, 2020. 

 

…………………..: Mitoloji: Kahramanın Yolculuğu, Çev. Ilgın Yıldız, 

İstanbul, Say Yayınları, 2020. 

 

Levi-Strauss, Claude: Mit ve Anlam, Çev. Gökhan Yavuz Demir, İstanbul, 

İthaki Yayınları, 2013. 

http://www.jstor.org/stable/24775781


165 
 

Lidar, Veysel, Hande 

Altar Lidar: 

“Karşılaştırmalı Edebiyat Biliminde Yeni Bir Yaklaşım: 

Varyasyon Kuramı,” Avrasya Uluslararası 

Araştırmalar Dergisi, Cilt:8, Sayı:21, 2020, s. 298-314.  

 

McCurley, Cris: “Fiction with a Warning on Subjugation,” Socialist 

Lawyer, No. 79, 2018, s. 46–47, JSTOR, 

https://doi.org/10.13169/socialistlawyer.79.0046a. 

 

Meadow, Mary Jo: “Archetypes and Patriarchy: Eliade and Jung,” Journal of 

Religion and Health, Vol. 31, No. 3, 1992, s. 187–195, 

JSTOR, http://www.jstor.org/stable/27510694. 

  

Merchant, John:  “A reappraisal of classical archetype theory and its 

implications for theory and practice,” International 

Journal Of Jungian Studies, Vol. 54, No. 3, 2009, s. 339-

358,  https://doi.org/10.1111/j.1468-5922.2009.01 784.x. 

 

Mills, Jon: “The Essence of Archetypes,” International Journal Of 

Jungian Studies, Vol. 10, No. 3, 2018, s. 199–220, 

https://doi.org/10.1080/19409052.2018.1503808. 

 

Moran, Berna: 

 

Edebiyat Kuramları ve Eleştiri, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2013. 

 

Murdock, Maureen: The Heroine’s Journey: Woman’s Quest for 

Wholeness, Boulder, Shambhala Publications, 1990. 

 

Murphet, Julian. 

 

“Character and Event,” SubStance, Vol. 36, No. 2, 2007, 

s. 106–125, JSTOR, www.jstor.org/stable/25195128. 

 

http://www.jstor.org/stable/25195128


166 
 

Neydim, Necdet, Ali 

Polatel: 

“Distopya Romanlarının Oluşumu ve Tarihsel gelişimi; 

Çevirilerinin İncelenmesinde Öne Çıkan Kuramsal 

Yaklaşımlar,” İstanbul Üniversitesi Çeviribilim Dergisi 

- Istanbul University Journal of Translation Studies, 

12, 2020, s. 53-75, DOI:10.26650/iujts.2020.12.0004 

 

Özkul, Barış:  “Karşılaştırırken: Farklar mı, Benzerlikler mi?,” Notos: 

İki Aylık Edebiyat Dergisi, Sayı:73, İstanbul, Notos 

Kitap Yayıncılık, 2018, s. 46-48. 

 

Parla, Jale: “Kuruluşundan Bugüne Karşılaştırmalı Edebiyat”, Kitap-

lık: Aylık Edebiyat Dergisi, Sayı:115,  2008. 

 

Rank, Otto: Kahramanın Doğuş Miti: Mitolojinin Psikolojik 

Yorumu, Çev. Gökçe Yavaş, İstanbul, Pinhan Yayıncılık, 

2016. 

 

Raschke, Debrah: “Margaret Atwood's the Handmaid's tale: False 

borders and subtle subversions,” Lit: Literature 

Interpretation Theory, 6:3-4, 1995, s. 257-268, DOI: 

10.1080/10436929508580161. 

 

Reesman, Jeanne 

Campbell: 

“Dark Knowledge in ‘The Handmaid’s Tale,’” CEA 

Critic, Vol. 53, No. 3, 1991, s. 6–22, JSTOR, 

http://www.jstor.org/stable/44377063.  

 

Sabo, Peter, Rhiannon 

Graybill: 

“Testifying Bodies: The Bible and Margaret Atwood’s The 

Testaments,” Journal of Feminist Studies in Religion, 

Vol. 38, No. 1, 2022, s. 131-147, Project MUSE, 

muse.jhu.edu/article/856253. 

 



167 
 

Sarıçiçek, Mümtaz: Modern Kahramanın Mitolojik Yolculuğu, İstanbul, 

Ötüken Neşriyat, 2020. 

 

Shah, Bina: “Literature: The antidote to the Pakistani identity crisis,” 

The Journal of Commonwealth Literature, Vol. 49(1), 

2014, s. 3–10, DOI: 10.1177/0021989413513984.  

 

…………: O Uyumadan Önce, Çev. Nihan İşler, İstanbul, Eksik 

Parça Yayınları, 2019.  

 

Shamsie, Muneeza: “Pakistan: Compiled and introduced by Muneeza 

Shamsie,” The Journal of Commonwealth Literature, 

Vol. 46(4), 2011, s. 691-710, 

DOI:10.1177/0021989411424836. 

 

Staels, Hilde: “Margaret Atwood's The Handmaid's Tale: Resistance 

through narrating,” English Studies, 76:5, 1995, s. 455-

467, DOI: 10.1080/00138389508598988. 

 

Stevick, Philip: Roman Teorisi, Çev. Sevim Kantarcıoğlu, Ankara, Akçağ 

Basım Yayım, 2017. 

 

Stillman, Peter G., S. 

Anne Johnson: 

“Identity, Complicity, and Resistance in The Handmaid’s 

Tale,” Utopian Studies, Vol. 5, No. 2, 1994, s. 70–86, 

JSTOR, http://www.jstor.org/stable/20719314.  

 

Templin, Charlotte: “Names and Naming Tell an Archetypal Story in Margaret 

Atwood's The Handmaid's Tale,”  Names, 41:3, 1993, s. 

143-157, DOI: 10.1179/nam.1993.41.3.143. 

 



168 
 

Tieghem, Paul Van:   Mukayeseli Edebiyat: La Littérature Comparée, Çev. 

Yusuf Şerif Kılıçel, İstanbul, Büyüyenay Yayınları, 2017. 

 

Tolan, Fiona: “Feminist utopias and questions of liberty: Margaret 

Atwood's The Handmaid's Tale as critique of second wave 

feminism,” Women: A Cultural Review, 16:1, 2005, s. 

18-32, DOI:10.1080/09574040500045763. 

 

Ülger, Gürdal: Distopya Hayal ile Gerçek Arasında: Distopik Yaşam 

Temsilleri, İstanbul, Aya Kitap, 2018. 

 

Wenger, Jared: “Character-Types of Scott, Balzac, Dickens, Zola,” 

PMLA, Vol. 62, No. 1, 1947, s. 213–232, JSTOR, 

www.jstor.org/stable/459201. 

 

Yıldırım Mirol, 

Çiğdem: 

Arketip Bir Yolculuk İçinde, Narsistik Bir Kitap 

Biçiminde: Beyaz Kale, Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 

Bilkent Üniversitesi Ekonomi ve Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 2011. 

 

 

 

 

 

 

 

 



169 
 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Zeynep Kopan, 2005 yılında Beykent Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi 

İngiliz Dili ve Edebiyatı bölümünden mezun oldu. 2010 yılında Fatih Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü İngiliz Dili ve Edebiyatı bölümünde “A Marxist criticism of 

the Brechtian drama in Bertolt Brecht's plays, Mother Courage and Her Children and 

the Good Woman of Setzuan” adlı teziyle yüksek lisans eğitimini tamamladı. 2016 

yılında İstanbul Üniversitesi Karşılaştırmalı Edebiyat Ana Bilim Dalında doktora 

eğitimine başladı.  

Lisans eğitiminin ardından 2005 yılında Beykent Üniversitesi Meslek 

Yüksekokulu’nda Öğretim Görevlisi olarak çalışmaya başladı. 2015-2020 yılları 

arasında Beykent Üniversitesi Meslek Yüksekokulu Yabancı Diller ve Kültürler 

bölümü Uygulamalı İngilizce Çevirmenlik programında Program Başkanı olarak 

görev yaptı. Halen Beykent Üniversitesi Meslek Yüksekokulu Uygulamalı İngilizce 

Çevirmenlik programında Öğretim Görevlisi olarak çalışmaktadır.  

Araştırma alanları, karşılaştırmalı edebiyat, kültür çalışmaları, arketipçi 

eleştiri, distopya edebiyatı, Marksist edebiyat kuramı, epik tiyatro ve çeviri 

çalışmalarıdır. 


