
T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

İBNÜ’L-MÜLAKKIN’IN (ö. 804/1401) “EL-İʿLÂM 

Bİ FEVÂİDİ UMDETİ’L-AHKÂM” ADLI 

ESERİNDEKİ ŞERH METODU 

 

 

Hüseyin ÇETİN 

2502080257 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Doç. Dr. Abdullah Hikmet ATAN 

 

 

 

İSTANBUL-2023 



iii 
 

ÖZ 

İBNÜ’L-MÜLAKKIN’IN (Ö. 804/1401) EL-İʿLÂM Bİ FEVÂİDİ 

UMDETİ’L-AHKÂM ADLI ESERİNDEKİ ŞERH METODU 

HÜSEYİN ÇETİN 

Hadis şerh literatürü tetkik edildiğinde daha çok Buhârî ve Müslim’in ya da 

bu iki kitabın birlikte merkeze alınması ile telif edilen eserlerin tercih edildiği 

görülür. Bu itibarla şârihler, Buhârî ve Müslim’in ittifak ettiği ahkâm hadislerini bir 

araya getiren ve ilim meclislerinde en çok itibar gören eserlerden biri olması 

sebebiyle Cemmâîlî’nin (ö. 600/1203) Umdetü’l-ahkâm’ına yönelik de her dönemde 

şerhler yazmışlardır. İbnü’l-Mülakkın da el-İʿlâm bi fevâidi Umdeti’l-ahkâm adlı 

eseriyle Umdetü’l-ahkâm’ı şerh edenler arasında yerini almıştır. Bu araştırmada, 

daha çok hadis ve fıkıh ilimlerinde öne çıkan İbnü'l-Mülakkın’ın söz konusu 

şerhinde takip ettiği yöntem incelenmiştir. Öncelikle müellifin yaşadığı dönem ve 

hayatı hakkında yeterli ölçüde bilgi verilmiş, ardından el-İʿlâm adlı eseri genel 

özellikleri açısından tanıtıldıktan sonra şerh metodu bakımından bütün yönleriyle 

tahlil edilerek hadis şerh literatüründeki yeri tesbit edilmeye çalışılmıştır. İbnü’l-

Mülakkın’ın özellikle hadis ve fıkıh ilimleri başta olmak üzere derin bir ilmî birikime 

sahip olmasının altında yatan sebeplerin başında ailesinin ilme olan iştiyakıyla küçük 

yaşlarda ona verdikleri eğitim ve dönemin pek çok meşhur hocasından ders alması 

zikredilebilir. Ayrıca içinde bulunduğu coğrafyada, idaredeki Memlüklerin de 

etkisiyle ilmî hareketlilik en yoğun biçimde yaşanmıştır. Bu devir, her mezhebin 

etkisini gösterdiği ve pek çok alanda üst düzey eserlerin ortaya konduğu dönem 

olmuştur. İbnü’l-Mülakkın’ın oldukça fazla sayıda eser telif etmesinde ve sahip 

olduğu ilmî birikiminde bu hususların da etkisinin bulunduğu ifade edilmelidir. Onun 

bu ilmî müktesebâtı el-İʿlâm adlı eserinde de kendini göstermiş, bu eseri hadis ve 

fıkıh alanındaki uzmanlığının en belirgin çalışmalarından biri olmuştur. Müellif bu 

eserinde, çoğunlukla kendi mezhebine bağlı olarak şerh faaliyeti yürütmekle birlikte 

mezheplerin düşünce sistemlerinden bağımsız hareket edebilmeyi ve münekkid bir 

tavırla değerlendirme yapmayı başarmış bir şârih olduğunu da göstermiştir. 

Anahtar kelimeler: İbnü’l-Mülakkın, Hadis, Ahkâm, Şerh, Metot. 

 



iv 
 

ABSTRACT 

IBN AL-MULAQQIN’S (D. 804/1401) METHOD OF 

COMMENTARY IN HIS WORK AL IʿLAM BI FAWAID UMDAT 

AL-AHKAM  

HÜSEYİN ÇETİN 

When the Hadith commentary literature is analyzed, it is seen that the books 

of Bukhari and Muslim or the works that were compiled by placing these two books 

together are preferred more. In this respect, sharihs have written commentaries on the 

work of Jammaili (d. 600/1203) called Umdat-al-Ahkam in every period because it is 

one of the most respected works in the scientific assemblies that brings together the 

ahkam hadiths allied by Bukhari and Muslim. Ibn al-Mulaqqin also took his place 

among those who wrote a commentary on the work called Umdat al-Ahkam with his 

work called al-Iʿlam bi Fawaid Umdat al-Ahkam. In this research, the method 

followed by Ibn al-Mulaqqin, who is more prominent in the hadith and fiqh sciences, 

in this commentary has been examined. Firstly, sufficient information was given 

about the period the author lived in, and his life, then his work al-Iʿlam is introduced 

in terms of its general characteristics and then its place in the hadith commentary 

literature was tried to be determined by analyzing all its aspects in terms of 

commentary method. At the very beginning of the reasons underlying the fact that 

Ibn al-Mulaqqin has a deep scientific background, especially in hadith and fiqh 

sciences, it can be mentioned that his parents gave him education at an early age and 

that he took lessons from many famous teachers of the period. In addition, with the 

influence of the Mamluks in the administration, scientific activities were experienced 

most intensely. This period has been the period when every sect showed its influence 

and high-level works were put forward in many fields. It should be stated that these 

issues also had an impact on Ibn al-Mulaqqin's compiling of considerably large 

number of works and his scientific accumulation. This scientific acquis of his also 

manifested itself in his work al-Iʿlam, which became one of the most prominent 

works of his expertise in the field of hadith and fiqh. In this work, the author has also 

shown that he is a commentator who has been able to act independently from the 

thought systems of the sects and make critical evaluations, although he mostly carries 

out commentary activities depending on his own sect. 

Keywords: Ibn al-Mulaqqin, Hadith, Ahkam, Commentary, Method. 



v 
 

ÖNSÖZ 

Hz. Peygamber’in hayatının her aşamasına dair zengin bir bilgi sunarak 

O’nun sünnetinin anlaşılması ve yaşanmasında en önemli kaynak olan hadisler, Asr-ı 

saâdet’ten günümüze Müslümanların ilgisine mazhar olmuştur. Bu sebeple 

Peygamber’in (s.a.v.) söz, fiil ve takrirlerini içeren rivayetler ilk başlarda şifâhî 

olarak nakledilmiş, gelişen süreçte kayıt altına alınıp muhafaza edilmesine ihtiyaç 

duyulmuştur. Bu durum, hadislerin tedvin ve tasnif sürecini başlatmış, rivayetlerin 

câmiʿ, musannef ve sünen türü eserlerde bir araya getirilmesi, onları anlama ve 

yorumlamaya yönelik faaliyetlerin de kapısını aralamıştır. Rivayetlerin anlaşılması 

için gösterilen çabalar, hadis musannefatına yönelik şerh çalışmalarının başlamasını 

sağlamıştır. 

Buhârî ve Müslim’in el-Câmiu’s-sahîh adlı eserleri başta olmak üzere temel 

hadis eserlerine yönelik pek çok şerh yazılmıştır. Önceleri sünenlerin içerisinde yer 

alıp daha sonra müstakil teliflerde bir araya getirilen ahkâm hadislerine yönelik de 

şerh çalışmaları yapılmıştır. Bu çalışmaları yapanlardan birisi de şerh literatürünün 

zirve isimlerinden olan İbn Hacer’in hocaları arasında bulunan İbnü’l-Mülakkın’dır. 

O, Cemmâîlî’nin Buhârî ve Müslim’in ittifak ettiği ahkâm hadislerini bir araya 

getirdiği Umdetü’l-ahkâm adlı eserine el-İʿlâm bi fevâidi Umdeti’l-ahkâm isimli bir 

şerh yazmıştır. 

İslâmî ilimlerin pek çok alanında önemli eserler telif etmiş olan İbnü'l-

Mülakkın, daha çok muhaddisliği ve fakîhliğiyle temâyüz etmiştir. Onun hadis ve 

fıkıh alanındaki ilmî birikimini en güzel şekilde ortaya koyan eserlerinden birisi de 

hiç şüphesiz el-İʿlâm’ı olmuştur. Şârihin bu eseri hem müttefekun aleyh sahîh 

hadislerden oluşması hem de onu şerh eden müellifin muhaddisliğinin yanı sıra fıkıh 

alanında da mütehassıs olması, söz konusu şerhe ayrı bir değer katmıştır. Bu 

münasebetle İbnü’l-Mülakkın’ı ve onun bir fıkhü’l-hadîs eseri olan el-İʿlâm’ında 

uyguladığı şerh metodunu çalışma konusu olarak belirledik.  

“İbnü’l-Mülakkın’ın el-İʿlâm bi Fevâidi Umdeti’l-Ahkâm Adlı Eserindeki 

Şerh Metodu” başlığıyla yaptığımız bu araştırma giriş ve üç bölümden oluşmaktadır. 

Giriş bölümü konu, yöntem, kaynaklar ve kavramlar başlığıyla ele alındı. 

Burada konunun amacı ve önemine değinildikten sonra araştırmada takip edilen 



vi 
 

yöntem genel hatlarıyla ortaya konularak, sıklıkla müracaat edilen kaynaklara işaret 

edildi. Ayrıca yapılan çalışmaya bir ön hazırlık olması bakımından araştırmanın kilit 

kavramları olan “ahkâm” ve “şerh” üzerinde duruldu. 

Birinci bölümde müellifin yaşadığı dönem, hayatı, kişiliği ve eserleri 

incelendi. Burada İbnü’l-Mülakkın’ın yaşadığı dönem siyâsî, sosyal, dinî ve ilmî 

açılardan ele alındı. Ulaşılabilen veriler ışığında İbnü’l-Mülakkın’ın söz konusu 

alanlarla irtibatı kurulmaya çalışıldı. Ardından müellifin hayatı ve kişiliği üzerinde 

durulup eserleri hakkında bilgi verildi. 

İkinci bölüm daha çok tanıtım ağırlıklı düşünüldü. Burada öncelikle 

Umdetü’l-ahkâm tanıtıldıktan sonra el-İʿlâm’a yönelik açıklamalara geçildi. 

Bölümde şerhin ismi, telif türü ve öneminden bahsedildikten sonra kaynaklarının 

değerlendirmesi yapıldı. Ardından şârihin kendisinden sonraki şerh literatürüne 

etkileri incelendi. Ayrıca şerh, genel özellikleri bakımından ele alındı. 

Üçüncü bölümde ise müellifin hadisleri şerh ederken uyguladığı yöntem 

üzerinde duruldu. Şârihin hadisleri usul ve muhteva açısından ele alış biçimi 

örneklerle ortaya konulup, takip ettiği metot hakkında değerlendirmeler yapıldı. 

Özellikle müellifin şârihlere yönelik tenkitleri ile mezhepler arasındaki ihtilaflı 

meselelere yaklaşımına dikkat çekildi. 

Çalışmamın her aşamasında yönlendirme ve tavsiyelerde bulunup titizlikle 

okuyarak kıymetli vakitlerini ayıran danışman hocam Doç. Dr. Abdullah Hikmet 

Atan’a ve tez izleme komitelerinde değerli görüş ve önerileriyle araştırmamızın 

olgunlaşmasına büyük katkılar sağlayan Prof. Dr. Zekeriya Güler ile Dr. Seyit Ali 

Güşen hocalarıma teşekkürlerimi arz ederim. Ayrıca çalışmam süresince hiçbir 

fedakârlıktan çekinmeyen kıymetli eşim ile zaman zaman ihmal ettiğim çocuklarıma 

ve üzerimde emeği bulunan herkese teşekkürü bir borç bilirim. 

 

Merzifon / 2022 

Hüseyin Çetin 

 

 

 

 



vii 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ ............................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ............................................................................................................... iv 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................ v 

KISALTMALAR LİSTESİ .................................................................................... xiii 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İBNÜ’L-MÜLAKKIN’IN HAYATI, KİŞİLİĞİ VE ESERLERİ 

I. YAŞADIĞI DÖNEM ............................................................................................ 17 

A. SİYÂSÎ DURUM .............................................................................................. 18 

B. SOSYAL DURUM ............................................................................................ 20 

C. DİNÎ DURUM ................................................................................................... 23 

D. İLMÎ DURUM ................................................................................................... 25 

II. HAYATI, KİŞİLİĞİ VE ESERLERİ ............................................................... 37 

A. HAYATI ............................................................................................................ 37 

1. İsmi ve Nesebi ................................................................................................ 37 

2. Doğumu ve Ailesi ........................................................................................... 37 

3. Tahsili ve Tedris Faaliyetleri .......................................................................... 38 

4. Vefatı .............................................................................................................. 43 

B. KİŞİLİĞİ ............................................................................................................ 43 

1. İlmî Kişiliği ..................................................................................................... 43 

2. Manevî Kişiliği ............................................................................................... 46 

C. ESERLERİ ......................................................................................................... 47 

1. Hadise Dair Eserleri ........................................................................................ 47 

2. Fıkha Dair Eserleri .......................................................................................... 57 

3. Tarih ve Tabakâta Dair Eserleri ...................................................................... 61 

4. Diğer Eserleri .................................................................................................. 63 

III. DEĞERLENDİRME ......................................................................................... 65 

 

 

 



viii 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

CEMMÂÎLÎ’NİN UMDETÜ’L-AHKÂM’ININ ŞERHİ OLARAK 

İBNÜ’L-MÜLAKKIN’IN EL-İʿLÂM’I 

I. UMDETÜ’L-AHKÂM ......................................................................................... 68 

A. ESERİN İSMİ VE TELİF TÜRÜ ...................................................................... 69 

B. ESERİN ÖZELLİKLERİ VE TELİFTE İZLENEN USUL .............................. 72 

C. ESER ÜZERİNE YAPILAN ÇALIŞMALAR .................................................. 74 

1. Şerhler ............................................................................................................. 74 

2. Taʿlîk ve Tekmileler ....................................................................................... 79 

3. Ricâli Üzerine Yapılan Çalışmalar ................................................................. 80 

4. Diğer Çalışmalar ............................................................................................. 81 

II. EL-İʿLÂM Bİ FEVÂİDİ UMDETİ’L-AHKÂM .............................................. 81 

A. İSMİ, TELİF TÜRÜ VE ÖNEMİ ..................................................................... 81 

1. İsmi ve Telif Türü ........................................................................................... 81 

2. Önemi.............................................................................................................. 83 

B. KAYNAKLARI VE ŞÂRİHLER ÜZERİNDEKİ ETKİSİ ............................... 85 

1. Kaynakları ....................................................................................................... 85 

a. Lügat ve Nahiv Kaynakları ......................................................................... 90 

b. Hadis İlmi ile İlgili Kaynakları ................................................................... 91 

(1) Temel Hadis Eserleri ............................................................................. 91 

(2) Şerhler .................................................................................................... 93 

i. Genel Şerhler ........................................................................................ 93 

ii. Umdetü’l-Ahkâm’ın Şerhleri ............................................................... 97 

(3) Hadis Usulü ve İlimleri .......................................................................... 99 

c. Tefsir ve Kur’ân İlimleri ile İlgili Kaynakları ........................................... 101 

d. Tarih-Siyer ve Tabakât-Terâcim Kaynakları ............................................ 102 

e. Fıkıh ve Fıkıh Usulü İle İlgili Kaynakları ................................................. 105 

f. Kendi Eserleri ............................................................................................ 108 

2. Şârihler Üzerindeki Etkisi ............................................................................. 109 

a. Genel Olarak Şerh Literatürüne Etkisi ...................................................... 109 

b. Bazı Şârihlere Etkisi .................................................................................. 113 



ix 
 

(1) İbnü’d-Demâmînî (ö. 827/1424) .......................................................... 113 

(2) İbn Reslân er-Remlî (ö. 844/1441) ...................................................... 116 

(3) İbn Hacer (ö. 852/1449) ....................................................................... 118 

(4) Aynî (ö. 855/1451) ............................................................................... 126 

(5) Kastallânî (ö. 923/1517) ...................................................................... 133 

(6) Sefîrî (ö. 956/1549) .............................................................................. 135 

C. GENEL ÖZELLİKLERİ ................................................................................. 139 

1. Şerh Tekniği ve Üslûbu ................................................................................ 139 

2. Eserin İç Disiplini ......................................................................................... 143 

a. Atıflar ........................................................................................................ 143 

b. Ziyade Açıklamalar ................................................................................... 146 

c. Ara Başlıklar.............................................................................................. 148 

3. Bab Başlıklarına Yönelik Tahlilleri .............................................................. 149 

4. Umdetü’l-Ahkâm’a Yönelik Atıfları, Tesbit, Tenkit ve Tekmileleri ........... 151 

5. Buhârî’nin Bab Başlıklarının Tahlili ............................................................ 155 

6. Şerhe Kaynaklık Eden Nasların Kullanımı ................................................... 156 

a. Âyetle Şerh ................................................................................................ 156 

b. Hadisle Şerh .............................................................................................. 157 

7. Hadisin Önemine Dair Yapılan Açıklamalar ................................................ 160 

8. Ricâl Bilgisi .................................................................................................. 161 

9. Hadislerdeki Edebî Yöne İşaret Etmesi ........................................................ 164 

10. Rivayetlerin Sebeb-i Vürûduna Değinmesi ................................................ 166 

11. Rivayetler Üzerinden Sünnetin Tesbiti ....................................................... 167 

III. DEĞERLENDİRME ....................................................................................... 168 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İBNÜ’L-MÜLAKKIN’IN EL-İʿLÂM’DAKİ ŞERH METODU 

I. USUL AÇISINDAN SENED VE METNE YÖNELİK TAHLİLLERİ ......... 171 

A. HADİS TENKİDİ ............................................................................................ 172 

1. Rivayetlerin Sıhhatine Yönelik Değerlendirmeleri ...................................... 178 

2. Cerh ve Taʿdîl Değerlendirmeleri ................................................................. 183 

3. Rivayet Şartları, Lafızları ve Çeşitleri ile İlgili Açıklamaları ...................... 185 



x 
 

a. Rivayet Şartları .......................................................................................... 185 

b. Rivayet Lafızları........................................................................................ 186 

c. Rivayet Çeşitleri ........................................................................................ 187 

4. Metni Lafız ve Şekil Bakımından İncelemesi............................................... 190 

B. HADİS TAHRÎCİ ............................................................................................ 193 

1. Rivayetlerin Temel Hadis Eserlerindeki Yerini Tesbiti ............................... 194 

2. Rivayetlerin Farklı Tariklerini Tesbiti .......................................................... 197 

a. Farklı Tarikleri Zikretme Şekli.................................................................. 197 

b. Farklı Tarikleri Zikretme Amacı ............................................................... 200 

II. METİNLERİN LAFIZ, MÂNA VE MUHTEVASINA YÖNELİK 

TAHLİLLERİ ........................................................................................................ 205 

A. KELİME TAHLİLLERİ VE GARÎB LAFIZLARIN AÇIKLANMASI ........ 206 

1. Kelimeleri Tahlil Usulü ................................................................................ 206 

2. Kavramsal Analizler ..................................................................................... 208 

3. Garîb Lafızların Açıklanması ....................................................................... 210 

4. Kelime Tahlillerinde Âyet, Hadis ve Şiirlere Başvurması ........................... 212 

5. Kısa Kelime İzahları ..................................................................................... 214 

B. DİL VE GRAMER TAHLİLLERİ .................................................................. 215 

1. Lafızları Zabtı, Etimolojisi ve Dil Ekollerine Teması .................................. 216 

2. Sarf ve Nahiv Tahlilleri ................................................................................ 218 

3. Dil Tahlillerinde İstişhâd .............................................................................. 220 

C. HADİS METİNLERİNE YAKLAŞIMINDA İSTİŞHÂD METODU ............ 222 

1. Âyetle İstişhâd .............................................................................................. 222 

a. Üslûpta Âyetle Benzerlik .......................................................................... 222 

b. Muhtevada Âyetle Benzerlik .................................................................... 224 

2. Hadislerle İstişhâd......................................................................................... 225 

a. Üslûpta Hadisle Benzerlik ......................................................................... 226 

b. Muhtevada Hadisle Benzerlik ................................................................... 226 

D. HADİS AHKÂMINI TAHLİLDE İZLEDİĞİ GENEL YÖNTEM ................ 228 

1. Genel Hükümlerin Tesbiti ve Rivayetlerden Elde Edilen Neticeler ............. 229 

2. Rivayetlerden Genel İlkeler Tesbit Etmesi ................................................... 231 

3. Hükmün Hikmet ve İlletine Dair Açıklamalar Yapması .............................. 232 



xi 
 

4. İsticvâb Yöntemini Kullanması .................................................................... 234 

5. Hadis Metni Üzerinden Farklı Çıkarımlarda Bulunması .............................. 236 

6. Hükümleri Naklettikten Sonra Kendi Kanaatini Belirtmesi ......................... 238 

7. Kendi Mezhebinin Görüşünü Öne Çıkarması ............................................... 239 

8. Hadisleri Anlamada Fıkıh Usulü Kavram ve Kaidelerinden Faydalanması . 244 

E. NAKİL YÖNTEMİ .......................................................................................... 248 

1. Nakille Yetinmesi ......................................................................................... 251 

2. Tercihleri ....................................................................................................... 255 

a. Tercih Lafızları ve Usulü .......................................................................... 256 

b. Tercihlerinden Örnekler ............................................................................ 257 

3. Tenkitleri ....................................................................................................... 259 

a. Tenkit Lafızları ve Usulü .......................................................................... 260 

b. Şârihlere Yönelik Tenkitleri ...................................................................... 265 

(1) Kâdî İyâz’a (ö. 544/1149) Yönelik Tenkitleri ..................................... 266 

(2) Kurtubî’ye (ö. 656/1258) Yönelik Tenkitleri ...................................... 268 

(3) Nevevî’ye (ö. 676/1277) Yönelik Tenkitleri ....................................... 269 

(4) İbn Dakîki’l-Îd’e (ö. 702/1302) Yönelik Tenkitleri ............................ 270 

(5) İbnü’l-Attâr’a (ö. 723/1324) Yönelik Tenkitleri ................................. 272 

(6) Fâkihânî’ye (ö. 734/1334) Yönelik Tenkitleri ..................................... 273 

c. Kaynak Belirtmeden Yaptığı Nakiller ve Bunlara Tenkitleri ................... 275 

F. İTTİFAK VE İHTİLÂFLARA YAKLAŞIMI ................................................. 277 

1. İttifaklar ........................................................................................................ 277 

2. İhtilâflar ........................................................................................................ 279 

a. İhtilâfları Tahlilde İzlediği Genel Yöntem ................................................ 280 

b. Mezhebî Farklılıklara İşaret Etmesi .......................................................... 288 

c. Mezhep İçi İhtilâflara Yaklaşımı ............................................................... 293 

d. Mezheplerin Birbirinden Ayrıldığı Hususlara İşaret Etmesi .................... 297 

(1) Hanefî Mezhebi ................................................................................... 298 

(2) Mâlikî Mezhebi .................................................................................... 300 

(3) Şâfiî Mezhebi ....................................................................................... 301 

(4) Hanbelî Mezhebi .................................................................................. 302 

e. Mezheplere Yönelik Tenkitleri ................................................................. 303 



xii 
 

(1) Hanefî Mezhebi ve İmam Ebû Hanîfe’ye Tenkitleri ........................... 303 

(2) Mâlikî Mezhebi ve İmam Mâlik’e Tenkitleri ...................................... 308 

(3) Şâfiî Mezhebi ve İmam Şâfiî’ye Tenkitleri ......................................... 309 

(4) Zâhiriyye Mezhebine Tenkitleri .......................................................... 311 

(5) Diğer Mezheplere Tenkitleri ................................................................ 313 

G. RİVÂYETLER ARASI TEÂRUZLARA YAKLAŞIMI ................................ 316 

1. Cemʿ ve Te’lîf ........................................................................................... 317 

2. Nesh .......................................................................................................... 321 

3. Tercîh ........................................................................................................ 323 

III. DEĞERLENDİRME ....................................................................................... 325 

SONUÇ .................................................................................................................... 329 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 335 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 371 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiii 
 

KISALTMALAR LİSTESİ 

a.g.e.   : Adı Geçen Eser 

a.g.m.   : Adı Geçen Makale 

a.g.md.  : Adı Geçen Madde 

a.mlf.   : Aynı Müellif 

a.y.   : Aynı Yer 

bkz.   : Bakınız 

C.   : Cilt 

Çev.   : Çeviren 

DİA:   : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

h.   : Hicrî 

Hz.   : Hazreti 

İFAV   : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları 

Krş.   : Karşılaştırınız 

Nşr.   : Neşreden 

Ö.   : Ölüm Yılı 

r.a.   : Radıyallahu Anh 

s.    : Sayfa 

s.a.v.   : Sallallâhu Aleyhi ve Sellem 

SBE    : Sosyal Bilimler Enstitüsü 

t.y.   : Baskı Tarihi Yok 

TDV   : Türkiye Diyanet Vakfı 

Thk.   : Tahkîk Eden 

Tsh.   : Tashîh Eden 

vd.   : Ve Devamı 

vdğr.   : Ve Diğerleri 

y.y.   : Baskı Yeri Yok 

Yay.   : Yayınları 



1 
 

GİRİŞ 

I. KONU 

Geçmiş dönem ilim mirasını ve ulemânın ilmî meselelere bakış açısını 

incelemek, ilim geleneğinin gelişerek devam etmesi için büyük önem arz etmektedir. 

Bu anlamda genel itibariyle ilmî şahsiyetleri ve eserlerini araştırma konusu yapmak, 

söz konusu birikimden haberdar olmanın yanı sıra, bu isimlerin eserlerinde ortaya 

koydukları ilmî metot ve yaklaşımlarının, araştırmacılara birçok meselede yeni 

ufuklar kazandıracağı da bir gerçektir. 

Bu sebeple her ilim dalında kendi sahasında öne çıkmış şahsiyetlerin ve 

eserlerinin bütün yönleriyle değerlendirilmesi önem arz etmektedir. Şahıs ve eser 

merkezli yapılan bu çalışmalar sayesinde, geçmişte yaşamış muhaddislerin hadis 

ilmine katkıları tesbit edilmekte ve karşılaştıkları problemlere getirdikleri çözüm 

önerileri, ilmî meselelerin anlaşılması ve yorumlanması hususunda rehberlik 

etmektedir. Bu anlamda hadis şârihlerinin de dinin iki ana kaynağından biri olan 

hadislerin anlaşılması ve yorumlanmasında geçmişteki ilmî birikimi aktarma ve 

döneminin şartlarını da dikkate alarak yeni çözümler ve açılımlar sağlama 

bakımından büyük etkileri olmuştur. 

Bu düşünceden hareketle tarih, tabakât, ricâl, tasavvuf, kelâm, usul gibi 

alanlardaki eserlerinin yanı sıra özellikle muhaddis ve fakîhliğiyle temâyüz etmiş ve 

h. VIII. yüzyılın Kahire’sinde zengin telifleri ve ilmî derinliğiyle öne çıkmış Şâfiî 

mezhebine mensup âlimlerden İbnü’l-Mülakkın’ı (ö. 804/1401) ve şerhçiliğini 

çalışmaya karar verdik. Onun hem hadis hem de fıkha bakan iki önemli özelliğini 

ortaya koyması bakımından yazıldığı andan itibaren bütün dönemlerde itibar görmüş 

olan Cemmâîlî’nin (ö. 600/1203) Buhârî ve Müslim’in ittifak ettiği ahkâm hadislerini 

bir araya getirdiği Umdetü’l-ahkâm’ı üzerine telif ettiği “el-İʿlâm bi fevâidi Umdeti’l-

ahkâm” adlı eserindeki şerhçiliğini konu olarak belirledik. Bu münasebetle 

araştırmamızın konu başlığını “İbnü’l-Mülakkın’ın el-İʿlâm bi Fevâidi Umdeti’l-

Ahkâm Adlı Eserindeki Şerh Metodu” şeklinde tesbit ettik. 

İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm’ı telif ettikten sonra Buhârî’nin Sahîh’ine yönelik 

et-Tavzîh li şerhi’l-Câmiʿi’s-sahîh adlı geniş çapta bir başka şerh daha yazmıştır. 

Ancak onun el-İʿlâm’ı müellifin hadis ve fıkıh alanındaki ilmî derinliğini belirgin bir 



2 
 

şekilde ortaya koyan önemli bir eser olması bakımından ayrı bir değeri 

bulunmaktadır. Zira araştırmamızın muhtelif bölümlerinde de değinileceği üzere 

şârih et-Tavzîh’in pek çok yerinde özellikle ahkâm hadislerinin şerhinde el-İʿlâm’ına 

atıfta bulunmaktadır. Bu da onun gözünde el-İʿlâm’ın ayrı bir yerinin olduğunu, fıkhî 

konuların ayrıntılarında bu şerhinin dikkate alınmasını arzu ettiğini göstermektedir. 

Nitekim müellifin dinî ilimler alanında çok yönlü bir âlim olmasının yanı sıra 

özellikle hadis ve fıkıhtaki derin ilmî birikiminin izlerini bu şerhinde görmek 

mümkündür. Bu sebeple İbnü’l-Mülakkın’ın ilmî kişiliğinin belirlenmesine esas 

teşkil eden hadis ve fıkıh sahasındaki uzmanlığını tetkik etmenin en iyi yolu bu iki 

ilme dair birikimini en güzel şekilde aktaran el-İʿlâm adlı şerhini okumak ve tahlil 

etmekten geçer. Araştırma konumuzu belirlememizde etkili olan sebeplerden biri de 

budur. 

Şârihin fıkhü’l-hadîs türünden bir eserini konu edinmemizdeki bir başka 

etken, müellifin yaşadığı dönemin ilmî hüviyeti ile ilgilidir. Zira müellif, 

Memlüklerin idarede olduğu Kahire’de ilmî hareketliliğin ve bütün mezheplerin 

etkili olduğu bir dönemde yaşamış, eserlerini böyle bir ortamda telif etmiştir. 

Dolayısıyla, mezheplerin birbirleriyle fikrî rekabet içerisine girdiği bir dönemde 

eserini telif eden şârihin, bu mezheplerin farklı görüşleri ve birbirlerine tenkitlerini 

de ele alarak bütün fıkhî birikimini ortaya koymanın yanı sıra dönemin tartışmalarına 

ve ilmî atmosferine ışık tutmak bakımından da büyük bir katkısı olduğunu belirtmek 

gerekir. Onun daha çok Hanefî ve Şâfiî mezheplerinin mensupları arasındaki gerilim 

sebebiyle, kendi mezhebinin düşüncelerini delillendirmek ve öne çıkarmak için 

bütün mezhepler tarafından itibar görmüş Umdetü’l-ahkâm üzerinden bir şerh 

faaliyeti yürütmesi de ayrıca dikkate değer bir noktadır. Bütün bu sebepler hesaba 

katıldığında araştırma konumuzun ayrı bir ehemmiyet arz ettiği görülmektedir. 

Belirlenen konu etrafında yapacağımız araştırmayla bir yandan İbn Hacer ve 

Aynî gibi meşhur şârihlere hocalık yapıp onların ilmî müktesebâtı üzerinde ciddi 

katkıları olan ancak bu iki şârih kadar gündeme gelmeyen İbnü’l-Mülakkın gibi 

velûd bir âlimi tanımak ve özellikle el-İʿlâm’da takip ettiği hadis şerh metodunu 

ortaya koymak, diğer taraftan da ahkâm hadislerine yönelik telif ettiği bir şerh olan 

bu eserini bütün yönleriyle ilim camiasına tanıtarak fıkhü’l hadis literatürüne ne türlü 

katkılar sunduğunu ve onu diğer şerhlerden farklı kılan özelliğini ortaya koymayı 



3 
 

amaç edindik. Dolayısıyla bu mütevâzı çalışmanın daha çok muhaddisliğiyle 

gündeme getirilen İbnü’l-Mülakkın’ın asıl ilmî derinliğinin fıkıh alanındaki 

uzmanlığından kaynaklandığını ispat edecek olan şerhindeki fıkhî açıklamalarını 

tahlil etmek sûretiyle ilmî literatüre bir katkı sunacağı düşüncesindeyiz. 

II. YÖNTEM 

Ana tema itibariyle İbnü’l-Mülakkın’ın el-İʿlâm adlı eseri üzerinden şerh 

metodunu incelemeyi gaye edinen bu araştırmamız, giriş ve üç bölümden 

oluşmaktadır. 

Müellifin hayatı, yetişme tarzı ve ilmî birikimini anlamadan çalışmaları 

hakkında değerlendirme yapmanın eksik kalacağı düşüncesinden hareketle öncelikle 

araştırmamızın birinci bölümü, İbnü’l-Mülakkın’ın hayatı, kişiliği ve eserlerine 

ayrılmıştır. Ayrıca bir müellifi doğru tanımak ve eseri hakkında sağlıklı 

değerlendirmeler yapabilmek için yaşadığı dönemin şartları hakkında da bilgi sahibi 

olmak gerekir. Bu sebeple İbnü’l-Mülakkın’ın yaşadığı dönemin siyâsî, sosyal, dinî 

ve ilmî açıdan durumu kısaca ele alınmıştır. 

el-İʿlâm, Umdetü’l-ahkâm’ın şerhi olması hasebiyle çalışmamızın ikinci 

bölümü bu iki eserin genel itibariyle tanıtımına ayrılmıştır. Bu bölümde öncelikle 

Umdetü’l-ahkâm’ın ismi, telif türü ve bazı özelliklerine değinilip üzerine yapılan 

çalışmalar tanıtıldıktan sonra el-İʿlâm hakkında bilgi verilmiştir. Burada şârihin şerh 

metodunun ayrıntılarına geçmeden önce el-İʿlâm adlı eseri genel özellikleri açısından 

değerlendirilmiş, hadislerin şerhinde kullandığı usulü belirlenmeye çalışılmış ve satır 

aralarından üslûbuna dair tesbitler yapılmaya gayret edilmişti. Müellifin eseri telif 

ederken hangi kaynaklardan faydalandığı tesbit edilip kendisinden sonraki şerh 

literatürüne etkileri örneklerle incelenmiştir.  

Üçüncü bölümde ise, müellifin el-İʿlâm’da hadisleri şerh etme metodu tahlil 

edilmiştir. Burada şârihin hadis şerh metodu iki aşamalı olarak ele alınmıştır. 

Öncelikle onun usul açısından sened ve metne ilişkin uygulamaları 

değerlendirilmiştir. Ardından hadis metinlerini lafız, mâna ve muhteva bakımından 

tahlil edişi üzerinde durulmuştur. Bu bölümde İbnü’l-Mülakkın’ın ahkâm hadislerini 

şerh metodu üzerinde durulmakla hem hadisçiliğinin hem de fakîhliğinin boyutları 

gösterilmeye çalışılmıştır. Zira bu kısımda onun hadisleri tenkit ve tahrîc 



4 
 

uygulamaları üzerinden hadisçilik yönü değerlendirilmiş, muhteva analizleri 

sayesinde fıkhî izahları üzerinden fakîhliği ortaya konmaya çalışılmıştır. 

Çalışmamızı yaparken takip ettiğimiz yöntem ile ilgili bazı hususları şu 

şekilde detaylandırabiliriz: 

1. Konunun belirlenme aşamasının hemen ardından öncelikle müellifin 

yaşadığı dönem, hayatı ve eserleri hakkında araştırma yapıldı ve peşinden şerhin 

okumasına geçildi. 

2. Şerh okunurken bir taraftan da daha önce hazırlanmış akademik düzeyde 

benzer çalışmalar, konuları ele alış biçimi bakımından genel itibariyle tarandı. 

Tezimizin temel başlıklarının oluşması açısından bu çalışmaların planından da 

istifade edildi. 

3. Eserin okunup değerlendirilmesinde Abdülazîz b. Ahmed b. Muhammed 

Müşeykıh tarafından tahkîki yapılan ve Riyad’da Dârü’l-Âsıme tarafından 1997 

yılında neşredilen 11 ciltlik baskısı esas alındı. Şerhin okunması esnasında müellifin 

şerh metodunun tesbitine dair ilgili her sayfanın ve paragrafın yanına küçük notlar 

alındı. Bu şekilde yapılan baştan sona okuma neticesinde parçalar halinde alınan bu 

notlar ile şârihin metodunun öne çıkan ve yoğunluk arzeden kısımları tesbit edildi. 

Bu bilgiler çerçevesinde çalışmamızın ana ve alt başlıkları belirlendi. Ana hatlarıyla 

başlıkları oluşturduktan ve notlar alındıktan sonra gözden kaçabilen yönleri tesbit ve 

müellifin şerh metodunu daha detaylı analiz edebilmek adına eser ikinci kez okundu. 

Bu okuma esnasında eksik kalan değerlendirmeler tamamlanmaya çalışıldı. 

4. Bu aşamadan sonra esere yönelik çalışmamızın temelde biri tanıtım diğeri 

tahlil olmak üzere iki aşamalı olarak ele alınmasına karar verildi. Şârihin metoduna 

dair değerlendirmelerin daha sağlıklı olacağı kanaatinden dolayı öncelikle eserin 

tanıtımın yapılıp genel bir görüntüsünün ortaya konulmasına gayret edildi. 

5. Okumalar esnasında özellikle müellifin kullandığı kaynakların yoğunluk 

tesbiti yapılmaya çalışıldı. İbnü’l-Mülakkın’ın eserini telif ederken başta şerhler 

olmak üzere çeşitli ilim dallarında yazılmış klasik pek çok kaynağa müracaat 

etmesinin eserin muhtevasının da derinlik kazanmasını sağladığı görüldü. Bu 

münasebetle kaynakların ilim dallarına göre tasnif edilip genel bir 

değerlendirmesinin yapılmasına önem verildi. 



5 
 

6. İbnü’l-Mülakkın’a atıfta bulunan şârihler özelinde bir tarama yapılıp çıkan 

tablo neticesinde onun şerh literatürüne etkilerinin boyutu ortaya konmaya çalışıldı. 

Bu sayede onun hadis şerh edebiyatına ne türlü ve hangi açılardan etkisi olduğu 

tesbit edilmeye gayret edildi. Kendisinden nakilde bulunup onu tenkit eden şârihlerin 

bu tenkitleri değerlendirildi. 

7. Araştırmamızdaki amaç, İbnü’l-Mülakkın’ın şerh yöntemini ortaya 

koymak olduğu için onun her konuda görüşlerinin ne olduğuyla ilgilenmekten ziyade 

hadis metinlerini yorumlama metodu üzerinde yoğunlaşıldı. Dolayısıyla çalışmanın 

planı ve mahiyeti belirlenirken, metotsal bir yaklaşımdan uzak olacağı için İbnü’l-

Mülakkın’ın belli fıkhî konulara dair görüşlerini müstakil başlıklar halinde 

serdedilmesi uygun görülmedi. Bu münasebetle, şârihin hadisleri yorumlarken hangi 

usul ve kriterlerle hareket ettiği ortaya konuldu. Bunu yaparken de verilen örnekler 

ışığında bazı fıkhî meselelere dair görüşleri zikredilmiş oldu. Dolayısıyla bir şerh 

metodu çalışmasında gereksiz bilgi yığını olmaması adına sadece şârihin nakiller ve 

mezheplerin görüşleri ışığında hadisleri değerlendirme yöntemleri üzerinde 

durulmuştur. Aksi takdirde zikredilen örneklerde delillerin hepsinin ortaya konulup 

karşılaştırmalı bir analiz yapılmasının hem araştırmamızın imkân sınırlarını 

zorlayacak hem de çalışmanın bir fürû kitabı görünümü kazanacak olmasından 

dolayı bu hususa ağırlık verilmemiştir. Ancak zaman zaman İbnü’l-Mülakkın’ın fıkhî 

bazı izahları ve metodu ile şârihlere yönelik tenkitlerinde kısa kısa değerlendirmeler 

yapılıp, isabetli davranıp davranmadığına dair tercihlerde bulunulmaya çalışılmıştır. 

8. İbnü’l-Mülakkın’ın hadisleri şerh metodunu incelerken önceliğimizi el-

İʿlâm’a vermekle birlikte zaman zaman onun şerhçiliğinin boyutlarını görmek ve söz 

konusu şerhini farklı kılan yönlerini tesbit etmek açısından et-Tavzîh adlı Buhârî 

şerhi ile mukayeseler yapıldı. 

9. Müellifin hadis metinlerini değerlendirirken kimi zaman onun tahlillerinde 

eksik gördüğümüz taraflara işaret etmeye çalıştık. Özellikle kendisinden önceki 

şârihlere yönelik tenkitleri söz konusu olduğunda çalışmamızın salt bir tespit 

çalışması görünümünü haiz olmaması için onun isabet ettiği tarafları belirtmenin 

yanı sıra haksız eleştiri kabilinden olan yaklaşımlarına da işaret etmeye çalıştık. Zira 

bir müellifin ilimlerdeki yetkinliğine dair üstünlüğünü itiraf ve ona olan saygı, 

araştırmacıyı kimi hususlarda onun yanlış tahlillerde bulunmuş olabileceğine dair 



6 
 

araştırma yapıp kanaat belirtmekten alıkoymamalıdır. Bu itibarla müellifin 

yorumlarını değerlendirirken bu yaklaşımı ihmal etmemeye özen gösterdik. Bunu 

yaparken nesnel davranma iddiasıyla hareket etmediğimizi de belirtmemiz gerekir. 

Zira her değerlendirme öznellikten uzak olma iddiası taşımamaktadır. 

10. Okumalar esnasında İbnü’l-Mülakkın’ın yaptığı nakillere dair önemli 

ölçüde tenkitlerinin olduğunu gözlemledik. Bu itibarla onun nakil yöntemini 

incelediğimiz kısımda yaptığı tenkitleri de değerlendirdik. Onun diğerlerine nazaran 

daha sık tenkit ettiği şârihleri belirleyerek bu tenkitlerinde ne derece haklı olup 

olmadığına işaret etmeye çalıştık. Müellifin diğer şârihlere yönelik tenkitlerini 

delilleriyle mukayese etmek sûretiyle mahiyetini araştırıp haklı olup olmadığına 

karar vermek müstakil bir çalışmayı gerekli kılacağından çoğunlukla şârihin usulüne 

dikkat çekilmeye çalışılmıştır. 

11. Şerhin asıl öne çıkan tarafı, hiç şüphesiz fıkhî açıklamaların 

yoğunluğudur. Bu itibarla çalışmamızda şârihin hadisleri fıkhî açıdan değerlendirme 

yöntemi, farklı ve ihtilaflı görüşlere yaklaşımında mezhebî etkinin olup olmadığı 

tesbit edilmeye çalışılmıştır. Bunun yanı sıra onun münekkid bir kişiliğe sahip 

olmasının etkileri mezheplerin görüşlerine olan tavrında da aranmaya çalışılmış, 

ayrıca mezheplere yönelik tenkitlerinde mensubu olduğu mezhebin etkisiyle hareket 

edip etmediği belirlenmeye gayret edilmiştir. 

12. Gerek el-İ’lâm’ın genel özellikleri ortaya konulurken gerekse İbnü’l-

Mülakkın’ın hadisleri tahlîl metodu tesbit edilirken çeşitli örnek rivayetler üzerinden 

hareket edilmiştir. Bu örnekler belirlenirken abdest, gusül, teyemmüm, namaz, oruç, 

zekât, hac, kurban, adak, dua, iʿtikâf, hadler, evlilik, alım-satım, giyim-kuşam, radâʿ, 

kısas, ferâiz, miras, liân, ganimetler, yeme-içme ve vasiyyet gibi pek çok konuda 

yüzden fazla hadisin seçilmesine özen gösterilmiş, farklı rivayetlere yapılan atıflarla 

bu sayı daha da artmıştır. 

13. İbnü’l-Mülakkın’ın şerh metodunu tahlilinde zikrettiğimiz örnek 

hadislerin tahrîcini yaparken öncelikle Buhârî ve Müslim’in Sahîh’leri olmak üzere 

Kütüb-i tisʿa kaynaklarına müracaat ettik. Bunlarda bulunmayan rivayetler için diğer 

kaynaklara baktık. 



7 
 

14. Çalışmamızda genel itibariyle Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

yazım kuralları dikkate alınmıştır. Müelliflerin vefât tarihleri ilk geçtiği yerde hicrî 

ve miladî yıllara göre verilmiş, ihtiyaç nisbetinde zaman zaman tekrar yazılmıştır. 

III. KAYNAKLAR 

Eser merkezli bir çalışmada hiç şüphesiz araştırmanın ana kaynağı, üzerinde 

çalışılan ilgili kitap olacaktır. Bu münasebetle asıl kaynağımız İbnü’l-Mülakkın’ın 

el-İʿlâm’ı olmakla birlikte müellifin yaşadığı dönemi, hayatını ve şerh metodunu ele 

alırken alana dair Arapça ve Türkçe muhtelif kaynaklardan da yararlanıldı. 

Öncelikle İbnü’l-Mülakkın’ın hayatı ve eserlerini konu edinen Arapça tez ve 

makaleler tarandı. Ancak müellif ve eserini konu alan bu çalışmaların hemen 

hepsinin şerhin bir bölümüne ayrılmış tasvîrî bir çalışmadan ibaret olduğu 

görülmüştür. Bununla birlikte ilgili çalışmalarda müellifin hayatı ve eserleri ile ilgili 

bilgilerin klasik tarih ve tabakât kitaplarından alındığı, dolayısıyla söz konusu 

çalışmaların muhtevası itibariyle araştırmamıza ciddi bir katkısı olmayacağı 

düşünüldüğünden tezin yazımında doğrudan dönemle ve müellifin hayatına dair 

bilgiler ihtiva eden ilgili tarih ve tabakât kitaplarına müracaat edildi. Bununla birlikte 

Abdüsselam İmran Şuayb tarafından yazılan Cühûdu İbni’l-Mülakkın fi’l-hadis ve’l-

fıkh isimli müstakil bir çalışma kayda değerli bilgiler ihtiva etmektedir. Lakin bu 

çalışmada da ne yazık ki İbnü’l-Mülakkın’ın eserlerini ele almada tasvîrî bir 

yaklaşımdan öteye gidilmemiş, araştırma şârihin şerh metoduna dair tahlillerden 

yoksun kalmıştır. 

Türkçe çalışmalar içerisinde İbnü’l-Mülakkın’ın el-İʿlâm’ına yönelik 

akademik düzeyde bir araştırmaya rastlamadık. Ancak İrfan Açık tarafından İbnü’l-

Mülakkın ve “et-Tavdîh li Şerhi’l- Câmiʿi’s-sahîh İsimli Eserinin Hadis Şerhçiliği 

Açısından Değeri” başlıklı İbnü’l-Mülakkın’ın şerhçiliğini Buhârî şerhi et-Tavzîh 

üzerinden inceleyen doktora çalışması yapıldığını da belirtmek gerekir. Bu çalışma 

bizim araştırmamızla eş zamanlı yapılmış, tezimizi sonuçlandıracağımız zaman 

dilimlerinde erişime açılmıştır. Yapılan bu çalışma ile bizim araştırmamız İbnü’l-

Mülakkın’ın yaşadığı dönem ve hayatı hakkındaki bilgiler bakımından tabiatı gereği 

benzerlik arz etse de ele alınan eserin farklılığı ve araştırmada kullanılan yöntem ve 

muhteva bakımından birbirinden ayrışmaktadır. Bu münasebetle araştırmamız 



8 
 

İbnü’l-Mülakkın’ın el-İʿlâm’ını detaylı yönleriyle ele alarak onun fıkhî hadisleri şerh 

metodunu ve fakîhliğini ortaya koyması bakımından da farklılık arz etmektedir.  

Araştırmamızda İbnü’l-Mülakkın’ın yaşadığı dönem hakkında bilgiler 

verilirken sıklıkla müracaat edilen kaynaklar İbn Tagriberdî’nin en-Nücûmü’z-zâhire, 

Makrîzî’nin Kitâbü’s-Sülûk ve el-Hıtat, Muhammed Süheyl Takkûş’un Târîhu’l-

Memâlik, Jonathan P. Berkey’in Ortaçağ Kahire’sinde Bilginin İntikali, Halit 

Özkan’ın Memlüklerin Son Asrında Hadis, Nagihan Emiroğlu’nun Türk (Bahrî) 

Memlükler Döneminde Hadis İlmi, Selim Demirci’nin Kriz Döneminde Hadis ve 

Yorum adlı eseriyle İsmail Yiğit’in Memlükler dönemine ait çalışmaları olurken; 

hayatı, kişiliği ve eserleri ile ilgili ise daha çok İbnü’l-Mülakkın’ın el-ʻİkdü’l-

müzheb, İbn Kâdî Şühbe’nin Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, İbn Hacer el-Askalânî’nin İnbâu’l-

ğumr ve ed-Dürerü’l-kâmine, İbn Fehd’in Lahzü’l-elhâz, Sehâvî’nin ed-Davʿü’l-

lâmiʿ, Süyûtî’nin Hüsnü’l-muhâdara, Kâtib Çelebi’nin Keşfü’z-zünûn, İbnü’l-

İmâd’ın Şezerâtü’z-zeheb, Şevkânî’nin el-Bedrü’t-tâliʿ, Bağdatlı İsmail Paşa’nın 

Hediyyetü’l-ʻârifîn, Hayreddin Ziriklî’nin el-Aʿlâm, Ömer Rıza Kehhâle’nin 

Muʿcemü'l-müellifîn ve Muhammed Kemaleddin İzzeddin’in İbnü’l-Mülakkın: 

Müerrihen adlı eserlerinden faydalanılmıştır. Bu kaynakların yanı sıra şârihin 

yaşadığı dönem ve hayatı ile ilgili, tez, makale ve ansiklopedi maddelerinden de 

ihtiyaç nisbetinde istifade edilmiştir. 

Umdetü’l-ahkâm’ın ve eİʿlâm’ın genel tanıtımına ayırdığımız ikinci bölümde 

ise yukarıda bahsi geçen Arapça tarih ve tabakât kitaplarının yanı sıra sıklıkla 

müracaat ettiğimiz kaynaklar, İbnü’l-Mülakkın’ın et-Tavzîh, İbnü’d-Demâmînî’nin 

Mesâbîhü’l-Câmiʿ, İbn Reslân’ın Şerhu Süneni Ebî Dâvûd, İbn Hacer’in Fethu’l-

bârî, Aynî’nin Umdetü’l-kârî, Kastallânî’nin İrşâdü’s-sârî, Sefîrî’nin Şerhu’l-

Buhârî, Mücteba Uğur’un Hadis İlimleri Edebiyatı, TDV İslâm Ansiklopedisi’nin 

Umdetü’l-ahkâm maddesi ve İsmail Lütfi Çakan’ın Hadis Edebiyatı adlı eserleri 

olmuştur.  

İbnü’l-Mülakkın’ın el-İʿlâm’daki şerh metodunun tahliline ayrılan üçüncü 

bölümde genellikle şârihin eserindeki izahları üzerinde bir değerlendirme yapıldığı 

için en başta el-İʿlâm kullanılmakla birlikte onun diğer şerhi et-Tavzîh’den de 

faydalanılmış, bölümün ilgili diğer kısımlarında ise İbnü’s-Salâh’ın Ulûmü’l-hadis, 

İbnü’l-Esîr’in en-Nihâye, İbn Manzûr’un Lisânü’l-Arab, Kâdî İyâz’ın İkmâlü’l-



9 
 

Muʿlim, Kurtubî’nin el-Müfhim, Nevevî’nin el-Minhâc, İbn Dakîki’l-Îd’in İhkâmü’l-

ahkâm, İbnü’l-Attâr’ın el-Udde fî şerhi’l-Umde, Fâkihânî’nin Riyâzü’l-efhâm, 

Kâsânî’nin Bedâiʿü’s-sanâîʿ, İbn Rüşd’ün Bidâyetü’l-müctehid, İbn Kudâme’nin el-

Muğnî, Nevevî’nin el-Mecmûʿ, Süyûtî’nin Tedrîbü’r-râvî, Talat Koçyiğit’in Hadis 

Usulü, İsmail Lütfi Çakan’ın Hadislerde Görülen İhtilâflar ve Çözüm Yolları ve 

Zişan Türcan’ın Hadis Şerh Geleneği eserlerinden ve yine yeri geldiğinde konu ile 

ilgili makale ve ansiklopedi maddelerinden istifade edilmiştir. 

IV. KAVRAMLAR 

Hadis şerh geleneğinde başta Buhârî ve Müslim’in Sahîh’leri olmak üzere 

derleme türü müstakil hadis eserleri üzerinden genel içerikli pek çok şerh yazılmıştır. 

Genel muhtevalı bu şerhlerin yanı sıra daha hususi içerikli şerhler de telif edilmiştir. 

Sadece ahkâm hadisleri üzerine yapılan şerh çalışmaları da bunlardan biri olup 

Cemmâîlî’nin (ö. 600/1203) Umdetü’l-ahkâm’ına yazılan şerhler de bu kapsamda ele 

alınmaktadır. 

Umdetü’l-ahkâm, bu sahada ilim meclislerinde en çok itibar gören eserlerden 

olması hasebiyle üzerine pek çok şerh yazılmıştır. İbnü’l-Mülakkın’ın şerhi el-İʿlâm 

da bu şerhler arasında önemli bir yere sahip hacimli bir eser olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Bu münasebetle Umdetü’l-ahkâm ve el-İʿlâm ile ilgili tanıtım ve tahlile 

geçmeden önce bu eserlerin hazırlanmasına zemin teşkil eden fıkhî içerikli hadisler 

ile ilgili kavramlar hakkında kısa bir bilgi vermek daha isabetli olacaktır. 

İbnü’l-Mülakkın’ın el-İʿlâm adlı eseri ahkâm hadisleri üzerinden yapılmış bir 

şerh çalışması olduğundan dolayı, burada öncelikle bir giriş mahiyetinde “ahkâm” 

kavramı üzerinden ahkâm hadisleri ve literatürdeki yerine dair bilgi verildikten sonra 

“şerh” kavramı ve ilgili literatür hakkında yapılacak izahlar ile el-İʿlâm’ın konumunu 

belirlemenin faydalı olacağını mülahaza ediyoruz. 

A. AHKÂM 

Hadis literatüründe fıkhî hükümlere kaynaklık eden rivayetler “ahkâm 

hadisleri” adıyla anılmaktadır. Bu rivayetler, ahkâm âyetleriyle birlikte İslâm 

fıkhının temelini oluşturmakta ve birçok hüküm bu hadislerden hareketle ele 

alınmaktadır.  



10 
 

Ahkâm hadisleri (ahâdîsü’l-ahkâm) tamlaması “ahkâm” ve “hadis” 

kelimelerinin birleşiminden meydana gelmektedir. Ahkâm, “hüküm” kelimesinin 

çoğuludur. Hüküm kelimesi ise masdar olarak kullanıldığında, “zulmü engellemek, 

ıslah etmek, iyileştirme amacıyla bir şeye mani olmak, düzeltmek, karar vermek”1 ve 

isim olarak kullanıldığında ise “ilim, fıkıh, adaletle hükmetme, karar ve yargı”2 

anlamlarına gelmektedir.3 

“Hüküm” kavramı, kelâm, fıkıh ve mantık ilimlerinde farklı şekillerde 

tanımlanmıştır. Mantıkta, iki düşünce arasında olumlu veya olumsuz bir bağlantı 

kurmakla birlikte bu bağlantıyı idrak etmeye denirken, kelâm ilminde İslâm dininin 

inanç, ibadet, muâmelât ve ahlak ile ilgili temel prensiplerini ifade etmekte, fıkıhta 

ise mükelleflerin fiilleriyle ilgili ilâhî hitaplar için kullanılmaktadır.4 

“Ahkâm” kavramı ise geniş mânasıyla belli bir konu hakkındaki kuralların 

bütününü ifade etmek için kullanılır. “Ahkâm hadisleri” ifadesi ile de amelî 

hükümlerde kaynak olan hadisler kastedilmektedir.5 

“Ahkâm hadisleri” ifadesinin klasik eserlerde tanımına rastlanmazken, daha 

çok güncel eserlerde hakkında açıklama yapıldığı görülmektedir. Günümüzde 

yapılan akademik çalışmalarda bu ifade incelenmiş ve üzerinde çeşitli tanımlama ve 

değerlendirmelerde bulunulmuştur. Bu kullanım ile ilgili “Ahkâm hadisleri, 

umumiyetle insanların Allah’a karşı olan kulluk görevleri ile kendi aralarında 

birbirlerine karşı olan insanlık görevlerini ve birbirleriyle münasebetlerini 

düzenleyen hükümleri muhtevî naslardır”6, “Genelde ibadet, taat ve muâmelât 

                                                           
1  Kâsım b. Sellâm el-Herevî el-Ezdî Ebû Ubeyd, Garîbü’l-hadîs, 4c., Haydarabad, Dâiretü’l-

Maârifi’l-Osmaniyye, 1384/1964, C: IV, s. 427; Ebû Nasr İsmail b. Hammâd el-Cevherî, es-Sıhâh 

tâcü’l-lüga ve sıhâhü’l-Arabiyye, 6c., thk. Ahmed Abdülgafur Attâr, Beyrut, Dârü’l-İlm li’l-

Melâyîn, 1407/1987; C: V, s. 1901; Ebü’l-Hüseyin Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ İbn Fâris, 

Muʿcemü mekâyîsi’l-lüga, 6c., thk. Abdüsselâm Muhammed Harun, Beyrut, Dârü’l-Fikr, 

1399/1979, C: II, s. 91. 
2  Ebû Mansur Muhammed b. Ahmed b. Ezher el-Ezherî el-Herevî, Tehzîbü’l-lüga, 8c, thk. 

Muhammed İvad Murʿib, Beyrut, Daru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 2001, C: IV, s. 69; Ebü’s-Seâdât 

Mecdüddîn Mübârek b. Muhammed İbnü’l-Esîr, en-Nihâye fî garîbi’l-hadîs ve’l-eser, 5c., thk. 

Tâhir Ahmed Zâvî, Mahmûd Muhammed et-Tanâhî, Beyrut, el-Mektebetü’l-İlmiyye, 1399/1979, 

C: I, s. 420; Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Ali b. Ahmed el-Ensârî İbn 

Manzûr,  Lisânu’l-Arab, 15c, Beyrut, Daru Sâdır, 1414, C: XII, s.141. 
3  “Hüküm” ve “Ahkâm” kavramları hakkında detaylı bilgi için bkz. İlyas Üzüm, “Hüküm”, DİA, 

İstanbul, TDV Yayınları, 1998, C: XVIII, s. 464; Ahmet Özel, “Ahkâm”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 1988, C: I, s. 550. 
4  Üzüm, a.g.md., s. 464. 
5  Özel, a.g.md., s. 550. 
6  Talat Koçyiğit, Hadis Usulü, Ankara, TDV Yayınları, 2004, s. 285. 



11 
 

konularında şerʿî hüküm taşıyan hadislere ahkâm hadisleri denmiştir.”7, “Tahâret 

(temizlik), ibadet, taat, muâmelât, ceza hukuku ve benzeri konulardaki fıkhî 

hükümlerin çıkarıldığı hadislerdir.”8, “Haram, helâl, mekrûh gibi şerʿî bir hüküm 

ihtivâ eden hadislerdir”9, “İnsanların, Allah, hem cinsleri, tabiat ve kendileriyle olan 

ilişkilerini konu edinen; hak ve mükellefiyetlerin dile getirildiği, ibâdet, muâmelât ve 

ukûbâta dâir hükümlerle fıkhın usul ve kâidelerini içeren rivayetlerdir.”10 ve “Doğru 

bir araştırmayla şerʿî-amelî hükme ulaşmamızı sağlayan sahîh ve hasen nebevî 

hadislerdir.”11 şeklinde tanımlamalar yapılmıştır. 

Burada, ahkâm hadislerini doğrudan ilgilendiren “fıkhü’l-hadîs” kavramından 

da bahsetmek gerekir. “Hadislerin mâna ve maksadına nüfuz etmek sûretiyle doğru 

olarak anlama (fehm) faaliyeti ve onlardan sıhhatli bir şekilde hüküm çıkarma 

(istinbat) tekniği”12 olarak tanımlanan fıkhü’l-hadîs, geniş ve dar anlamıyla iki farklı 

şekilde de ele alınmıştır. Bu sınıflandırmaya göre fıkıh kelimesinin bir şeyi bilmek ve 

anlamak mânasından hareketle, hadisleri genel itibariyle anlama ve kavrama çabası 

olarak geniş bir mâna ihtivâ eden fıkhü’l-hadîs, bu itibarla Hz. Peygamber’in gaye ve 

maksatlarını kavramayı konu edinen ilim dalının adı olmuştur. Dar anlamıyla 

kullanıldığında fıkhü’l-hadîs, hadislerden fıkhî hüküm çıkarmayı konu 

edinmektedir.13 

Bu itibarla ilk zamanlardan itibaren hadisleri anlamaya yönelik bütün şerh 

faaliyetlerini geniş anlamıyla bir fıkhü’l-hadîs gayretleri olarak değerlendirmek 

mümkünken, h. IV. asırdan itibaren fıkhü’l-hadîs ile ilgili biri ahkâm hadislerini 

ihtiva eden eserler ile diğeri el-Fetâva’l-Hadîsiyye14 olmak üzere iki farklı telif 

türünün oluştuğunu da belirtmek gerekir.15 Bu tanımlamalardan anlaşılacağı üzere 

                                                           
7  Mücteba Uğur, Hadis İlimleri Edebiyatı, Ankara, TDV Yayınları, 1996, s. 34. 
8  Uğur, Ansiklopedik Hadis Terimleri Sözlüğü, Ankara, TDV Yayınları, 1992, s. 18 
9  Abdullah Aydınlı, Hadis Istılahları Sözlüğü, İstanbul, Timaş Yayınları, 1987, s. 33. 
10  Mehmet Emin Özafşar, Hadisi Yeniden Düşünmek, Ankara, Ankara Okulu Yayınları, 2000, s. 

40. 
11  Yavuz Köktaş, Ana Hatlarıyla Ahkâm Hadisleri, İstanbul, Ensar Neşriyat, 2016, s. 16 
12  Zekeriya Güler, “Hadislerin Anlaşılmasında Rivayet-Dirâyet Bütünlüğü”, İLAM Araştırma 

Dergisi, 1996, Cilt: I, Sayı: 2, s. 119. 
13  Mehmet Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, 

Ankara, TDV Yayınları, 2000, s. 102-104. 
14  “el-Fetâva’l-Hadîsiyye”, hadis âlimlerinin çeşitli hadis meselelerine, özellikle de hükmü sorulan 

hadislere dair verdikleri fetvaları topladıkları eserlerin genel adıdır. Bkz. Uğur, Hadis İlimleri 

Edebiyatı, s. 96. 
15  Görmez, a.g.e., s. 108. 



12 
 

fıkhü’l-hadîs, genel anlamda hadisleri anlamaya yönelik bir kavram olarak karşımıza 

çıkarken, ahkâm hadisleri ise fıkhî içerikli rivayetleri ve bunlara dair yazılan eserleri 

ifade etmektedir. 

Sünenler başta olmak üzere ahkâm hadislerini ihtiva eden pek çok eser telif 

edilmiştir. Ancak, ahkâm hadisleri üzerine yazılan müstakil eserler Sünen tarzı 

eserlerin daraltılmış şekli olarak görülmüştür.16 

Her ne kadar sünen türü eserler ahkâma dair hadislerin derlenmesiyle 

oluşturulan kitaplar olarak ele alınsa da17, esasında bu eserlerin muhtevalarına 

bakıldığında akâidden âdâba, zühdden fezâile, fitenden kıyamet alametlerine kadar 

pek çok rivayeti ihtiva ettiği bir hakikattir. Ancak, sünenler içerisinde Ebû Dâvûd’un 

Sünen’i hakkında pek çok araştırmacı, eserin sadece ahkâm hadislerinden müteşekkil 

olduğu hususunda hemfikirdir.18 Diğer sünenler hakkında ortak bir kanaatin olmadığı 

görülür. Dolayısıyla sünen türü eserleri doğrudan müstakil olarak ahkâm hadisleri 

literatürüne dâhil etmek yerine içerisinde ahkâm hadislerini de barındıran daha 

kapsamlı, temelde fıkhî konular esas alınarak tertip edilmiş eserler olarak mütâlaa 

etmek isabetli olacaktır.19 

Sünen türü eserlere ilaveten, sadece ahkâm hadislerini ihtiva eden pek çok 

müstakil çalışma da yapılmıştır.20 İsimlendirmeleri farklı olmakla beraber sünen ve 

musannef türü eserlerle benzer özelliklere sahip olan ve sadece ahkâm hadislerini 

                                                           
16  Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, s. 108. 
17  Ebû Abdillâh Muhammed b. Ca‘fer b. İdrîs el-Hasenî el-Kettânî, Hadis Literatürü, Çev: Yûsuf 

Özbek, İstanbul, İz Yayıncılık, 1994, s. 24; Koçyiğit, Hadis Tarihi, Ankara, TDV Yayınları, 

2012, s. 242; a.mlf, Hadis Usulü, s.284; Ali Yardım, Hadis I-II, İstanbul, Damla Yayınları, 2000, 

s. 85; İsmail Lütfi Çakan, Hadis Edebiyatı, İstanbul, İFAV, 2003, s. 307; Ahmet Yücel, Hadis 

Tarihi, İstanbul, İFAV, 2012, s. 88; M. Yaşar Kandemir, “Sünen”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 

2010, C: XXXVIII, s.141. 
18  Bkz.  Ebü’l-Abbas Şehâbeddin Ahmed b. Ahmed b. Abdüllatîf ez-Zebîdî, Sahîh-i Buhârî 

Muhtasarı Tecrîd-i Sarîh Tercemesi, (Mütercimin Mukaddimesi), Çev: Ahmet Naim, Ankara, 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1979, C: I, s. 261; Subhi es-Sâlih, Hadis İlimleri ve Hadis 

Istılahları, Çev: M. Yaşar Kandemir, İstanbul, İFAV, 1997, s. 90; Koçyiğit, Hadis Tarihi, s.246; 

Uğur, Hadis İlimleri Edebiyatı, s. 278. Fuat Sezgin, Ebû Dâvûd’un, Sünen’i hakkında bizzat 

kendisinin yaptığı açıklamayı nakletmiştir: “Sünen’de sadece ahkâmı tasnif ettim, zühd kitaplarını, 

fadâilu aʿmâl ve sâir mevzûlarla ilgili kitapları tasnif etmedim. Buradaki hadislerin hepsi ahkâma 

dair olup, dört bin sekiz yüz kadardır.” Bkz. M. Fuat Sezgin, Buhârî’nin Kaynakları, Ankara, 

Kitabiyat Yayınları, 2000, s. 116. Ebû Dâvûd’un Sünen adlı eserinin telif maksadı ve metodu 

hakkında kendisi tarafından yazılan risâle ve ilgili açıklamaları için bkz. Abdülkerim Malkoç, 

“Abû Dâwûd’s Letter in which He Discussed His Method in as-Sunan: The Text and Translation 

with Notes”, İlahiyat Tetkikleri Dergisi, Erzurum, Aralık 2018/2, 50: 243-269. Ayrıca ilgili 

kısımların Türkçe tercümesi için bkz. Çakan, a.g.e., s. 109-113. 
19  Köktaş, Ana Hatlarıyla Ahkâm Hadisleri, s. 26-30. 
20  Uğur, a.g.e., s. 34-39. 



13 
 

ihtiva eden müstakil eserler telif edilmiş olup bu çalışmalar sünenlerden farklı olarak 

daha özel ve sadece fıkhî konulara dair bir muhtevaya sahiptirler. Bu eserlerde 

rivayetler fıkıh bablarına göre tertip edilmiştir.21  

Yapılan bir araştırmada ahkâm hadisleri kategorisinde ilk telif edilen eserin, 

Muhammed b. el-Hasen eş-Şeybânî el-Kûfî’nin (ö. 189/804) Kitabü’l-Âsâr’ı olduğu 

ifade edilmiştir.22 Bunun dışında günümüze kadar ahkâm hadisleri alanında ilk akla 

gelenler İbnü’l-Cârûd’un (ö. 307/919) el-Müntekâ’sı, Tahâvî’nin (ö. 321/933) Şerhu 

Meâni’l-âsâr’ı, İbnü’l-Harrât’ın (ö. 582/1186) el-Ahkâm’ı, İbn Dakîki’l-Îd’in (ö. 

702/1302) Şerhu Umdeti’l-ahkâm’ı ve İbn Hacer el-Askalânî’nin (ö. 852/1449) 

Bulûğu’l-merâm’ı olmakla birlikte bunların dışında pek çok eser daha telif edilmiş 

olup23, Cemmâîlî’nin Umdetü’l-ahkâm’ı ve İbnü’l-Mülakkın’ın bu esere yazmış 

olduğu el-İʿlâm isimli şerhi de ahkâm hadisleri literatüründe yapılmış önemli telifler 

olarak yerini almıştır. 

B. ŞERH 

Lügat mânası itibariyle “eti kesmek, açmak, genişletmek, beyan etmek, 

açıklamak, tefsir etmek”24 anlamlarına gelen “şerh” kelimesi, “bir metni küçük 

parçalara ayırarak derinlikli biçimde incelemeyi ve mânalarını açıklamayı”25 ifade 

eder. Taşköprüzâde (ö. 968/1561), bir hadis ıstılahı olarak şerh kavramını 

“Resûlullâh’ın (s.a.v.) muradını hadis-i şerifler üzerinden kavâid-i Arabiyye ve usûl-i 

şerʿiyye hasebince imkân nisbetinde açıklayan ilimdir”26 şeklinde tarif etmiştir. 

Dolayısıyla şerh ismiyle kastedilen eser türleri, herhangi bir hadis kitabını baştan 

sona kadar açıklayan kitaplardır.27 

                                                           
21  Köktaş, Ana Hatlarıyla Ahkâm Hadisleri, s. 32. 
22  Güler, İlk Yedi Asırda Hadis İlimleri Literatürü, Konya, Adal Ofset, 2002, s. 196. 
23  Ahkâm hadisleri literatürüne dair detaylı bilgi için bkz. Uğur, Hadis İlimleri Edebiyatı, s.34-39; 

Güler, a.g.e., s. 196-200. 
24  Ezherî, Tehzîbü’l-lüga, C: IV, s. 107; Cevherî, Tâcü’l-lüga, C: I, s. 378; İbn Fâris, Muʿcemü 

mekâyîsi’l-lüga, C: III, s. 269; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C: II, s.497; Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn 

Muhammed b. Yâʿkûb el-Fîruzâbâdî, Kâmûsü’l-muhît, thk. Muhammed Nuaym el-Arksûsî, 

Beyrut, Müessesetü’r-Risâle, 1426/2005, s. 226. 
25  Mustafa Macit Karagözoğlu, Halit Özkan, Muhammed Enes Topgül, Hadis Şerh Literatürü-I, 

Editör: Mustafa Macit Karagözoğlu, İstanbul, İFAV, 2020, s. 21. 
26  Ebü’l-Hayr İsâmüddin Ahmed Efendi Taşköprüzâde, Miftâhü’s-saʿâde ve misbâhü’s-siyâde fî 

mevzûʿâti’l-ulûm, 3c., Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1405/1985, C: II, s. 341. 
27  Karagözoğlu, a.g.e., s. 22. 



14 
 

Dinî metinler yapısı itibariyle diğerlerinden farklılık arz ettiğinden dolayı 

doğru anlaşılması için açıklanmaya ihtiyaç duymaktadır.28 Bu bakımdan dinî birer 

metin olan hadislerin de çeşitli yönleriyle izah edilmesi için çabalar gösterilmiştir. 

Kâtib Çelebi’ye (ö. 1067/1657) göre, bir müellifin ifadelerindeki incelik ve kapalılık 

sebebiyle yazdıklarını anlamakta güçlük çekenlerin bulunması, kitaplarda veciz bir 

şekilde anlatılan hususların anlaşılması için illetlerin ortaya konmak istenmesi ve 

musannifin kullandığı lafız ve ibarelerin farklı mânaları çağrıştırıp mecâzî anlamlar 

ihtivâ etmesi gibi sebepler yüzünden şerhe ihtiyaç hissedilmiştir.29 Zikredilen bu ve 

bunun gibi sebeplerle hadis şerh edebiyatını oluşturan eserler telif edilmiş, bunlar 

“müelliflerin lügat açısından garîb ve önemli lafızlar ile müşkil mânalar ihtivâ eden 

hadisleri açıklamak, irâbını, hükümleri ve bu hükümler ile ilgili fakîhlerin görüşlerini 

tesbit düşüncelerinin mahsulü olarak ifade edilmiştir. Bu sebeple şerh edebiyatı, 

hadislerdeki garîb ve nâdir kullanılan kelimelerin sözlük açıklamalarını ihtiva eden 

hadis lügatları (garîbü’l-hadis) ile h. III. yüzyılda başlamıştır. Daha sonraları, 

Hattâbî’nin (ö. 388/998) Meâlimü’s-Sünen ve Aʿlâmü’s-sünen isimli Ebû Dâvûd ve 

Buhârî üzerine yazdığı şerhler gibi, şerh kelimesi kullanılmadan kaleme alınmış 

kısmî şerhler ile gelişmesini sürdürmüş, bilâhare açıkça şerh adıyla ve muhtelif bakış 

açılarına göre yazılmış büyük hacimli eserlere kavuşmuştur. Bu edebiyat daha dar 

çerçevede yazılmış olan hâşiye ve taʿlîkler30 ile devam etmiştir.”31 

Günümüze ulaşan ilk hadis şerhi Hattabî’nin Meâlimü’s-Sünen’i olmakla 

birlikte, kitap esaslı ilk şerhin Hâkimü’l-Kebîr’in (ö.378/988) Şerhu’l-Câmiʿi’s-

sahîhi’l-Buhârî isimli eseri olduğu söylenmiştir.32 

Hattâbî’nin hadis şerhlerinden sonra telif edilmiş öne çıkan şerhleri 

kronolojik olarak İbn Battâl’ın (ö. 449/1057) Şerhu’l-Câmiʿi’s-sahîh li’l-Buhârî, İbn 

Abdilber’in (ö. 463/1071) et-Temhîd ve el-İstizkâr, Ebü’l-Velîd el-Bâcî’nin (ö. 

                                                           
28  Yardım, Hadis I-II, C: II, s. 118. 
29  Hacı Halîfe Mustafa b. Abdullah Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn an esâmi'l-kütüb ve’l-fünûn, 2c, 

Bağdat, Mektebetü’l-Müsennâ, 1941, C: I, s. 38; Çakan, Hadis Edebiyatı, s. 179. 
30  Hâşiye ve taʿlîkler hakkında detaylı bilgi için bkz. Sezai Engin, Hadis Şerh Geleneğinde Hâşiye 

ve Ta’likalar, İstanbul, Endülüs Yayınları, 2019. 
31  Çakan, a.g.e, s. 177; Hadis şerh literatürünün gelişim süreci hakkında bkz. Zişan Türcan, Hadis 

Şerh Geleneği Doğuşu Gelişimi ve Dönüşümü, Ankara, TDV Yayınları, 2011, s. 17 vd.; 

Karagözoğlu, Hadis Şerh Literatürü-I, s. 23 vd.; Mehmet Efendioğlu, “Şerh”, DİA, İstanbul, 

TDV Yayınları, 2010, C: XXXVIII, s. 559-560. 
32  Yücel, Hadis Tarihi, s. 122. 



15 
 

474/1081) el-Müntekâ, İbnü’l-Arabî’nin (ö. 543/1148) Ârizatü’l-ahvezî, Kâdî İyâz’ın 

(ö. 544/1149) İkmâlü’l-muʿlim, Nevevî’nin (ö. 676/1277) el-Minhâc, Moğultay b. 

Kılıç’ın (ö. 762/1361) et-Telvîh, Kirmânî’nin (ö. 786/1384) el-Kevâkibü’t-derârî, 

İbnü’l-Mülakkın’ın et-Tavzîh li şerhi’l-Câmiʿi’s-sahîh, İbn Reslân er-Remlî’nin (ö. 

844/1441) Şerhu Süneni Ebî Dâvûd, İbn Hacer el-Askalânî’nin (ö. 852/1449) 

Fethu’l-bârî, Aynî’nin (ö. 855/1451) Umdetü’l-kârî, Kastallânî’nin (ö. 923/1517) 

İrşâdü’s-sârî, Azîmâbâdî’nin (ö. 1911) Avnü’l-maʿbûd ve Mübârekpûrî’nin (ö. 1935) 

Tuhfetü’l-ahvezî adlı eserleri şeklinde sıralamak mümkündür.33 

Bu şerhleri ağırlık kazandığı muhtevaya göre sınıflandırmak da mümkündür. 

Şöyle ki, aynı eser üzerine yazılan bir şerh fıkhî ağırlıklı olurken, bir başka şerhte 

isnad ve ricâl değerlendirmesi ağırlık kazanabilmektedir. Bu itibarla yapılan bir 

araştırmada söz konusu şerhler fıkhî, tasavvufî, isnad ve ricâl değerlendirme ağırlıklı 

ve genel içerikli şerhler şeklinde tasnif edilmiştir.34 Bu şerhlere örnek vermek 

gerekirse; Hattabî’nin Meâlimü’s-Sünen’i, Bâcî’nin el-Müntekâ’sı, İbn Abdilber’in 

el-İstizkâr’ı ve İbnü’l-Arâbî’nin Ârizatü’l-ahvezî’si fıkhî şerhler35; İbn Abdilber’in 

et-Temhîd’i isnad ve ricâl değerlendirme ağırlıklı şerh36; İbn Ebî Cemre’nin (ö. 

699/1300) Behcetü’n-nüfûs’u tasavvufî şerh37; İbn Hacer’in Fethu’l-bârî’si, Aynî’nin 

Umdetü’l-kârî’si, Nevevî’nin el-Minhâc’ı, Kirmânî’nin el-Kevâkibü’d-derârî’si ve 

Kastallânî’nin İrşâdü’s-sârî’si ise zengin içerikli şerhler38 olarak karşımıza 

çıkmaktadır. 

Bu tasnif içerisinde İbnü’l-Mülakkın’ın el-İʿlâm bi fevâidi Umdeti’l-ahkâm 

adlı eseri Buhârî ve Müslim’in ittifak ettiği ahkâm hadislerini ihtiva eden Umdetü’l-

ahkâm’ın bir şerhi olması hasebiyle fıkhî içerikli şerhler sınıfına girmektedir. 

Muhtevası itibariyle, isnad ve ricâl değerlendirmelerine önemli ölçüde yer ayırmış 

olsa da, tabiatı gereği ahkâm hadislerine dair yazılmış bir eser olduğu için, 

rivayetlerin şerhinde fıkhî değerlendirmeler ana çatıyı oluşturmuştur.  

Zikri geçen şerhler ve bunların dışında muasır zamâna kadar telif edilenler 

dönemleri itibariyle değerlendirildiğinde en çok ve kapsamlı şerh faaliyetinin h. VII. 

                                                           
33  Karagözoğlu, Hadis Şerh Literatürü-I, s. 24-26. 
34  Türcan, Hadis Şerh Geleneği, s. 14 
35  Türcan, a.g.e., s. 61. 
36  Türcan, a.g.e., s. 143. 
37  Türcan, a.g.e., s. 161. 
38  Türcan, a.g.e., s. 198. 



16 
 

ve IX. yüzyıllar arasında gerçekleştiği görülür. Hadis şerh edebiyatında pek çok 

eserin telif edildiği bu döneme “şerh-haşiye” dönemi de denilmiştir.39 Bu dönemin 

âlimleri arasında yer alan İbnü’l-Mülakkın da başta en önemli şerhleri et-Tavzîh ve 

el-İʿlâm olmak üzere pek çok şerh çalışması yapmıştır. 

Daha öncesinden de hadislerin şerhine yönelik çalışmalar olmakla birlikte,40 

eldeki mevcut verilere göre günümüze ulaşan ilk eser olan Hattâbî’nin Meâlimü’s-

Sünen’i ile başlayan şerh edebiyatı,41 Nevevî ile sistematik bir hal almış, İbn Hacer 

ile zenginleşmiş ve zirveye ulaşmıştır.42 Bu münasebetle İbnü’l-Mülakkın’ın hem 

yaşadığı tarihler 723-804/1323-1401 hem de İbn Hacer’in hocası olması dikkate 

alındığında şerh faaliyetinin gelişim ve aktarımı hususunda Nevevî ile İbn Hacer 

arasında bir köprü vazifesi gördüğünü, mevcut şerh birikimini geliştirerek 

sonrakilere aktardığını söylemek mümkündür. 

                                                           
39  Selim Demirci, Kriz Döneminde Hadis ve Yorum: Haçlı ve Moğol Saldırıları Gölgesinde 

Hadis Âlimleri,, Ankara, İlem Yayınları, 2020, s. 125. 
40  Karagözoğlu, Hadis Şerh Literatürü-I, s. 23 vd. 
41  Yücel, Hadis Tarihi, s. 122. 
42  Demirci, a.g.e., s. 126-127. 



17 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İBNÜ’L-MÜLAKKIN’IN HAYATI, KİŞİLİĞİ VE 

ESERLERİ 

I. YAŞADIĞI DÖNEM 

İbnü’l-Mülakkın (ö. 804/1401), VIII/XIV. asırda Eyyûbî ordusundaki Türk 

asıllı âzatlı komutanlar tarafından bir Türk-İslâm devleti olarak kurulup 648-

923/1250-1517 yılları arasında hüküm süren Memlüklerin1 hâkimiyeti altındaki 

Mısır’da yaşamıştır.2 

Memlüklerin İslâm dünyasındaki yeri, kurdukları devlet düzeni ve siyâsî 

faaliyetleri gibi konular tarih ilminin kapsamına girmektedir. Bu itibarla mezkûr 

konuların detaylarını tarih kitaplarına havale ederken dönemin en velûd âlimlerinden 

olan İbnü’l-Mülakkın’ı ve ilim çevreleri arasındaki konumunu daha iyi anlayabilmek 

adına hayatını sürdürdüğü dönemin siyâsî, sosyal ve ilmî açıdan kısa bir görüntüsünü 

ortaya koymak da önem arzetmektedir. Zira insan yaşadığı ortamın şartlarından 

etkilenmekte, bir başka deyişle ortam insanı inşa etmektedir. Dolayısıyla bir âlimi iyi 

anlamak ve doğru tanımlayabilmek için de yetiştiği coğrafyayı çeşitli açılardan tahlil 

etmeye ve içerisinde bulunduğu ilmî ortam hakkında bilgi sahibi olmaya ihtiyaç 

vardır. 

                                                           
1  “Memlük, esir veya köleler arasından seçilip özel eğitimden geçirildikten sonra hükümdarın 

muhafız birliğine alınan ve zamanla aristokrat bir sınıf oluşturan ücretli askerlerdir. Memlükler, 

kışlalarda eğitim gördükten sonra devletin çeşitli kademelerinde görev alırlardı. Askerî bir yapıya 

sahip olan Memlük Devleti’nin üst yönetimini bu memlükler oluştururdu. Bundan dolayı devlette, 

idârî ve askerî mevkîler, asker olan memlük emirlerin elinde bulunuyordu. Memlük Devleti’nin 

başında “sultân” bulunur, sultandan sonra “vezir” gelirdi. Güçlü bir askerî sisteme malik olan 

Memlükler, bu sistemi en mükemmel şekilde işleten ve bu açıdan en başarılı orduya sahip diye 

örnek gösterilen devletlerden biri olmuştur.” Bkz. Samira Kortantamer, Bahrî Memlükler’de Üst 

Yönetim Mensupları ve Aralarındaki İlişkiler, Ege Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, 

İzmir, 1993, s. 9 vd; Memlükler döneminde devlet yönetimi ve idâri yapı hakkında ayrıntılı bilgi 

için bkz.; Fatih Yahya Ayaz, “Memlüklerin Devrinde Vezirlerin Görevleri”, Çukurova 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2006, C: 6, Sayı: 1, s. 142; İsmail Yiğit, “Memlükler”, 

DİA, Ankara, TDV Yayınları, C: XXIX, s. 90-97; Kortantamer, “Memlüklerde Devlet Yönetimi 

ve Bürokrasi”, Tarih İncelemeleri Dergisi, İzmir, 1984, Sayı: II, s. 29; Süleyman Kızıltoprak, 

“Memlük”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2004, C: XXIX, s. 87-90; a.mlf., “Memlük Çalışmaları 

İçin Yeni Bir Platform”, Bilge, Yaz 2002, Sayı: 33, s. 66; a.mlf, “Türk Askeri Tarihinde Memlük 

Sistemi ve Önemi”, Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Fen Edebiyat Dergisi, İstanbul, 

2004, Sayı: 4, s. 141. 
2  Muhammed Süheyl Takkuş, Târîhu’l-Memâlik fî Mısr ve bilâdi’ş-Şâm: 648-923 H / 1250-1517 

M, Beyrut, Dârü'n-Nefâis, 1997. 



18 
 

A. SİYÂSÎ DURUM 

Memlükler, Haçlı saldırıları ve Moğol istilasının baskın olduğu bir zaman 

diliminde siyâsî ve toplumsal krizlerin yaşandığı bir coğrafyada 658/1260 yılında 

Moğollar’a karşı Aynicâlût zaferini kazanarak siyâsî bir üstünlük elde etmiş, yaklaşık 

üç asır ayakta kalacak Kahire merkezli güçlü bir devletin temellerini atmışlardır. Bu 

krizlerden sıyrılarak kurmuş oldukları düzenin İslâm coğrafyasına siyâsî mânada 

olumlu katkılarının yanı sıra,3 tesis ettikleri bu müsbet ortam sayesinde ilim 

dünyasının büyük kazanımlar elde etmesine zemin hazırladıkları ve onları İslâm 

tarihinde kalıcı kılan asıl hususun bu olduğu yadsınamaz bir gerçeklik olarak 

karşımızda durmaktadır.4  

Memlük hükümdarlarından Sultan Baybars zamanında (658-676/1260-1277) 

Mısır’da Abbasî halifeliğinin yeniden tesisi ve Hicaz bölgesinin himayesinin 

üstlenilmesiyle merkez İslâm devleti haline gelen Memlükler, bu özelliklerini, 

Osmanlı Devleti’nin yükseliş dönemine kadar yaklaşık iki asır sürdürmüşlerdir.5 

İbnü’l-Mülakkın, Bahrî Memlükler (Türk Memlükleri) (648-784/1250–1382) 

ve Burcî Memlükler (Çerkez Memlükler) (784-923/1382–1517) olmak üzere iki 

dönem halinde ele alınan Memlüklerin6 her iki dönemine tekâbül eden yıllarda 

yaşamıştır. O, Bahrî Memlüklerin sultanlarından Melik en-Nâsır Nâsıruddin 

Muhammed b. Kalavun’un III. Saltanatı döneminde (709-741/1309-1341)7 723/1401 

                                                           
3  Yiğit, Siyâsî, Dinî, Kültürel, Sosyal İslâm Tarihi: Memlükler, 7c., İstanbul, Kayıhan Yayınları, 

1991, s. 39.  
4  Demirci, Kriz Döneminde Hadis ve Yorum, s. 27. 
5  Yiğit, “Memlükler Zamanında (1250-1517) Kadın”, Diyanet İlmî Dergi, 2004, C. 40, Sayı: 2, s. 

135. Yazar Memlüklerin iktidarda kalma sürelerini iki asırla ifade etse de, 1250-1517 yılları 

arasında 267 yıl hüküm sürdükleri için bu süre yaklaşık üç asra tekâbül etmektedir. 
6  Memlük Devleti’nin tarihi, genellikle, sultanların menşeine göre iki devreye ayrılarak 

incelenmiştir. Birinci devre, “Bahrî Memlükler” veya diğer adıyla “Türk Memlükleri” dönemidir. 

648-784/1250-1382 yılları arasında hüküm süren Memlük sultanlarının neredeyse tamamı Türk 

asıllıdır. Bu sebeple onlara “el-Memâlikü’t-Türkiyye: Türk Memlükler” denilmiştir. Ayrıca onlara, 

başlangıçta Nil nehri üzerindeki Ravza adasında oturdukları için “el-Memâlikü’l-Bahriyye: Bahrî 

Memlükler” adı da verilmiştir. İkinci devre ise, “Burcî Memlükler” veya diğer adıyla “Çerkez 

Memlükleri” dönemidir. 784-923/1382-1517 yılları arasındaki bu devrede, Kalʿatu’l-Cebel’deki 

burçlarda ikamet etmeleri sebebiyle “el-Memâlikü’l-Burciyye: Burcî Memlükler” lakabını alan 

memlük sultanlarının ikisi hariç tamamı Çerkez asıllıdır. Bu sebeple onlara “Çerkez Memlükler” 

de denilmektedir. Bkz. Yiğit, İslâm Tarihi: Memlükler, s. 23; Ayrıca bkz. Kürşat Solak, “Çerkez 

Memlûkler Çerkez mi?”, Ankara Üniversitesi Dil Tarih Coğrafya Fakültesi Tarih 

Araştırmaları Dergisi (TAD), Ankara, 2012, Sayı: 51, s. 201-208. 
7  Ebü’l-Mehâsin Cemaleddin Yûsuf b. Tagriberdî, en-Nücûmü’z-zâhire fî mülûki Mısr ve’l-

Kahire, 16c., Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1413/1992, C: IX, s. 3. 



19 
 

yılında doğmuş8, Burcî Memlüklerin sultanlarından Melik en-Nâsır Zeynuddin Ebû 

Saadet Ferec b. Berkuk’un saltanat yıllarında (801-807/1399-1405)9 804/1401’de 

vefat etmiştir.10 

İbnü’l-Mülakkın’ın doğduğu sene devletin başında olan Nâsır Muhammed b. 

Kalavun üç farklı saltanat döneminde Memlükler’i en uzun süreli (43 yıl) yöneten 

sultan olmuştur. O, sultanlığı dönemlerinde Moğollarla sürekli mücadele etmiş,11 

başarılı siyaseti sayesinde memleketinin ekonomik bakımdan ilerlemesini 

sağlamıştır. Onun zamanında yapılan cami, medrese, han, hamam, çeşme ve 

saraylardan çoğunun kalıntısı Mısır ve Suriye bölgesinde hâlâ ayakta durmaktadır.12 

Nasır Muhammed b. Kalavun’un ölümüyle “oğulları ve torunları dönemi” 

olarak da adlandırılabilecek istikrarsız bir dönem başlamıştır.13 Bu dönemden itibaren 

Bahrî Memlüklerin gücü giderek zayıflamış ve Kahire’de zamanla güçlenen Çerkez 

asıllı Melik Zâhir Seyfuddin Berkuk (I. Saltanatı: 784-791/1382-1389; II. Saltanatı: 

791-801/1389-1399) Bahrî Memlükler dönemine son verip Burcî Memlükler 

dönemini başlatmıştır.14 

İbnü’l-Mülakkın kırklı yaşlardayken, Sultan Berkuk zamanında bir mihne 

dönemi geçirmiştir. Berkuk, İbnü’l-Mülakkın’ı kâdı’l-kudât olarak atamak istemiştir. 

Ancak rakipleri bu durumdan haberdar olup Berkuk’un emirlerinden birine İbnü’l-

Mülakkın’ın dilinden düzmece bir mektup yazmışlardır. Bu mektupta onun kâdı’l-

                                                           
8  Ebü’s-Sıdk Takıyyüddîn Ebû Bekr b. Ahmed İbn Kâdî Şühbe, Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, 4c., thk. 

Hâfız Abdülhalîm Hân, Beyrut, Âlemü’l-Kütüb, 1407/1987, C: IV, s. 44. 
9  İbn Tagriberdî, en-Nücûmü’z-zâhire, C: XII, s. 259. 
10  Ebü’l-Hayr Şemsüddîn Muhammed b. Abdirrahmân b. Muhammed Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ li-

ehli’l-karni’t-tâsiʿ, 12c., Beyrut, Darü Mektebeti’l-Hayât, t.y., C: VI, s. 105; Ebü’l-Fazl 

Takıyyüddîn Muhammed b. Necm Muhammed b. Muhammed b. Fehd İbn Fehd, Lahzü’l-elhâz bi 

zeyli Tabakâti’l-huffâz, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998, s. 132; İbn Kâdî Şühbe, 

Tabakâtü’ş-Şâfiiyye C: IV, s. 46; Ebü’l-Fazl Celaleddin Abdurrahman b. Ebî Bekr Süyûtî, 

Hüsnü’l-muhâdara fî târîhi Mısr ve’l-Kahire, 2c., thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhim, Kahire, 

Dâru İhyai’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1387/1967, C: I, s. 438; a.mlf., Zeylü Tabakâti’l-huffâz li’z-

Zehebî, thk. Zekeriyya Umeyrât, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, t.y., s. 245; Ebû Abdillah 

Muhammed b. Ali b. Muhammed Havlânî eş-Şevkânî, el-Bedrü’t-tâliʿ bi-mehâsin men baʿde'l-

karni’s-sâbiʿ,2c., Beyrut, Dârü’l-Maʿrife, t.y., C:I, s. 511; Ömer Rıza Kehhâle, Muʿcemü'l-

müellifîn: terâcimu musannifi’l-kütübi’l-Arabiyye, 15c., Beyrut, Mektebetü’l-Müsennâ, t.y., C: 

VII, s. 298. 
11  İbn Tagriberdî, a.g.e., C: VIII, s. 144-151; Kadir Paksoy, “İbn Kesîr’in Hayatı, Eserleri ve Hadis 

İlmindeki Yeri”, (Doktora Tezi), Harran Üniversitesi SBE, Şanlıurfa, 1999, s. 20. 
12  Paksoy, “İbn Kesîr’in Hayatı, Eserleri ve Hadis İlmindeki Yeri”, s. 21. 
13  Söz konusu dönem ve sultanları hakkında geniş bilgi için bkz. İbn Tagriberdî, a.g.e., C: X, s. 19, 

41, 64, 95, 118, 148, 199, 235; C: XI, 8, 20, 118, 168. 
14  İbn Tagriberdî, a.g.e., C. XI, 181; C:  XII, 792. 



20 
 

kudât olmak için dört bin dinar vadettiği yazılmıştır. Bunun üzerine Sultan Berkuk, 

İbnü’l-Mülakkın’a ulemânın huzurunda mektuptaki yazının kendisine ait olup 

olmadığını sormuştur. İbnü’l-Mülakkın, mektubun kendisine ait olduğu iddiasını 

reddetmiş ancak Berkuk’un öfkesinden kurtulamamıştır. Bu olay sebebiyle Sultan 

Berkûk onun tutuklanmasına karar vermiştir. Ancak bazı âlimlerin aracılık 

yapmasıyla hapisten çıkan İbnü’l-Mülakkın,15 bu olaydan sonra insanlardan 

uzaklaşmış, zamanını tamamen telif ve tedrise ayırmıştır.16  

Sultan Berkuk devri, Memlük Devleti’nin en parlak dönemlerinden birisi 

olarak kayıtlara geçmiştir. O, dâhilî mücadeleler ile yıpranan Memlük Sultanlığı’nı 

merkeziyetçi bir devlet haline getirmiştir. Ancak onun zamanında sonraları meydana 

gelen Türk ve Çerkez rekabetinin doğurduğu ayrılık, devleti temelinden sarsmıştır.17 

Berkuk ile birlikte pek çok sultanın18 yönetiminde bir asırdan fazla ayakta 

kalan Burcî Memlükler devleti 923/1517’de Yavuz Sultan Selim’in Mısır’ı 

fethetmesiyle yıkılmıştır.19 

B. SOSYAL DURUM 

Devrin meşhur tarihçilerinden Makrîzî (ö. 845/1442), o dönem Mısır 

toplumunu yedi sınıfa ayırmaktadır. Bunlar; devlet erkânı, zengin tüccarlar, orta sınıf 

tüccarlar, çiftçiler, fakirler, sanat ve meslek erbâbı ile dilencilerdir.20 Makrîzî’nin 

yaptığı bu sınıflandırma o dönemin toplum yapısına dair bir fikir vermektedir. 

Makrîzî’nin yaptığı bu sınıflandırma dışında Memlüklerin, toplum yapısı 

itibariyle temelde iki farklı sınıftan müteşekkil olduğu ifade edilmiştir. Bunlardan 

birisi devlet idaresinde söz sahibi olan askerî sınıf, diğeri ise muhtelif tabakalara 

                                                           
15  Bu iftiradan kurtulmasında bilhassa Bulkûnî’nin etkisi büyüktür. Bulkûnî, bu iddiaların asılsız 

olduğunu Sultan Berkuk’a ifade etmiş ve bu sayede İbnü’l-Mülakkın serbest kalmıştır: Bkz. Ebü’l-

Abbas Takıyyüddîn Ahmed b. Ali el-Makrîzî, Kitâbü’s-sülûk li-maʿrifeti düveli’l-mülûk, 8c., 

thk. Muhammed Abdülkâdir Atâ,  Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1998, C: V, s. 49; 

Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 104. 
16  Sehâvî, a.g.e., s. 104; İbn Fehd, Lahzü’l-elhâz, s. 130; Şevkânî, el-Bedrü’t-tâliʿ, C: I, s. 510. 
17  Heyet, Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi, İstanbul, 1987, s. 177. 
18  Burcî Memlükler dönemi sultanları hakında bilgi için bkz. İbn Tagriberdî, en-Nücûmü’z-zâhire, 

C: XII, s. 259; C: XIII, s. 3, 110, 138, 260; C: XIV, s. 290; C: XV, s. 205; C: XVI, s. 137, 277; 

Takkûş, Târîhu’l-Memâlik, s. 476, 478. 
19  Takkûş, a.g.e., s. 504, Yiğit, İslâm Tarihi: Memlükler, s. 131. 
20  Makrîzî, İğâsetü’l-ümme bi-keşfi’l-ğumme, thk. Kerem Hilmi Ferhat, Mısır, Ayn li’d-Dirâse 

ve’l-Buhûsi’l-İnsâniyye ve’l-İctimâiyye, 1427/2007, s. 147. 



21 
 

ayrılan halk21 kesimidir.22 Askerî sınıf devlet idaresini tekelinde tutuyor, halkın 

yönetime müdahale etmesine izin vermiyordu. Dolayısıyla Memlük toplumunu 

oluşturan bu iki grup arasında büyük bir mesafe vardı.23 

Memlüklerin siyâsî ve toplumsal yapısı üzerinde en büyük etkiyi “Memlük” 

adı verilen sınıf oluşturmaktaydı. Efendisinin mülkiyeti altında bulunan köleyi ifade 

eden “Memlük” kelimesi, zamanla İslâm tarihinde özel bir anlam kazanarak terim 

halini almış, böylece herhangi bir şekilde, esâret, satın alma ve toplanma yoluyla elde 

edilen beyaz köle anlamında kullanılır olmuştur.24 

Kölelik, sistemin bir gereği olduğundan ve memlük satın almak hâkimiyeti 

elinde bulunduranların istikballeri için bir teminat gibi görüldüğünden, sultanlar ve 

ümerâ sürekli olarak memlük satın almaya ve bunları kendilerine bağlı birer asker 

olarak yetiştirmeye özen göstermişlerdir.25 Dolayısıyla bir anlamda memlük, 

hükümdara ve ona bağlı emirlerin muhafız birliklerinde görev yapan husûsî, içtimâî 

ve hukûkî statüye sahip askerdir. Buna göre Memlükler bir nevi profesyonel asker 

olarak İslâm toplumuna girmişler ve zamanla güçlenerek iktidârı ele geçiren 

oligarşik bir topluluk oluşturmuşlardır.26 

Memlükler döneminde “Memlük” ve “Türk/Etrâk” kelimelerinin aynı 

anlamda kullanıldığı, milliyeti ne olursa olsun Memlük sistemine dâhil olan kişilere 

“Türk” denildiği ve genellikle Türkçe isimler verildiği bilinmektedir. Yönetimde ve 

idârî kadrolarda, sosyal ve kültürel hayatta Türklerin hâkim olduğu XV. asır Memlük 

coğrafyasında, Türkçenin büyük önem kazandığı, müelliflerin Türk tarihine, Türkçe 

                                                           
21 Buradaki halk, Memlükler dışındaki yerleşik Mısır, Şâm ve diğer bölgelerin halkını ifade 

etmekteydi. Bkz. Adnan Kara, “Memlük Toplumu, Sosyal Yapı, Şehirler ve İktisâdi Faaliyetler 

Üzerine Bir Bakış”, Türk Tarihine Dair Yazılar-II, Ankara, Gece Kitaplığı, 2017, s. 637. 
22  Yiğit, İslâm Tarihi: Memlükler, s. 279.  
23  Ayaz, “Türk Memlükler Döneminde Mısır Halkının Siyâsî Olaylara Karşı Tutumu”, Çukurova 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2007, C:7, Sayı: 1, s. 45. 
24  Kızıltoprak, “Memlük Sistemi”, Türkler Ansiklopedisi, Ankara, Yeni Türkiye Yayınları, 2002, 

C: V, s. 320; Memlükler arasında birçok etnik gruba ve milliyete mensup köleler vardı. Bunlar 

arasında Kıpçaklar, Azerîler, Özbekler, Tatarlar, Avarlar, Moğollar, Çerkezler, Gürcüler, 

Yunanlılar, Sırplar, Macarlar ve Arnavutlar yer almaktaydı. Fakat bunların ezici bir çoğunluğu 

Türk ve Türklere bağlı etnik gruplardı. Bkz. Kızıltoprak, “Türk Askeri Tarihinde Memlük Sistemi 

ve Önemi”, s. 141. 
25  Abdullah Mesut Ağır, “Memlüklerde Asabiyye”, Muğla Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi (İLKE), 2008, Sayı:21, s. 10. 
26  Kızıltoprak, a.g.m., s. 320. 



22 
 

yazılmış eserlere vâkıf olmak, hatta Memlük sultanları nezdinde itibar kazanmak 

amacıyla Türkçe öğrendiklerine dâir bilgiler mevcuttur.27 

Memlük toplumunun sınıfsal tabakaları bir tarafa kadınların da sosyal hayatta 

ayrı bir statüsü bulunmaktaydı. O dönemde, askerî ve sivil bürokrasi içerisinde 

kadına büyük değer verildiği, toplumda da kadına bakışın genelde olumlu olduğu 

görülmektedir. Bilhassa hadis ilmi başta olmak üzere dinî ilimler alanında yüzlerce 

kadın âlim yetişmiştir. Bu dönemde kadınlar, batılı seyyahların dikkatini çekecek 

ölçüde sosyal hayata iştirâk etmiş, hatta devlet idaresinde söz sahibi olacak kadar 

özel bir konum elde etmişlerdir.28 

Kadınların Memlükler döneminde böyle bir konumu olması, tabakât ve 

terâcim kitaplarında da kendini göstermiştir. Bu kitaplarda pek çok meşhur kadın 

tanıtılmıştır. Sadece Sehâvî’nin (ö. 902/1497) h. IX. asrın meşhurlarını tanıttığı ed-

Davʿü’l-lâmîʿ adlı eserinde yer alan kadınların sayısı 1075’e ulaşmaktadır.29 

Sehâvî’nin tanıttığı bu kadınların büyük bir kısmı başta hadis ilmi olmak üzere ilmî 

hayatta, önemli bir bölümü de sultanların ve emirlerin hanımları olarak siyâsî hayatta 

etkin olan kadınlardır.30 

Kaynaklar, Memlükler döneminde toplumu önemli derecede etkileyen bir 

vebâ salgınından da bahsetmektedir. Bu hastalığın Moğolistan’da başlayıp, Mısır ve 

Suriye’ye kadar ulaştığı, bütün insanları, hatta denizdeki balıkları ve gökyüzündeki 

kuşları bile etkilediği söylenmektedir. Bu hastalık yüzünden her gün binlerce kişinin 

öldüğü rivayet edilmektedir. Bu nedenle adına Kara Veba denmiştir.31 

Sosyal hayat içerisinde önemli bir yer tutan ticârî faaliyetler de, devletin 

siyâsî ve dinî merkezi olan Kahire’yi aynı zamanda ticârî hayatın merkezi haline 

getirmiştir. Kahire’de sultanlar, tüccarların konaklamaları için hanlar, ticârî hayatın 

kalbinin attığı açık ve kapalı çarşılar inşa ettirmişlerdir. Memlük sultanlarının 

bölgede ticârî hayatın gelişimi için gösterdikleri gayretler sayesinde Mısır ve Şam 

                                                           
27  Erhan Göksu, “İbn Tagriberdî ve Tarihçiliği”, Nüsha Şarkiyat Araştırmaları Dergisi, Ankara, 

2008/I, Sayı: 26, s.70.  
28  Yiğit, “Memlükler Zamanında (1250-1517) Kadın”, s. 131. 
29  Bkz. Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: XII, s. 2-167; Sehâvî’nin hayat hikayelerine yer verdiği bu 

kadınlar özelinde döneme dair yapılan bir değerlendirme çalışması için bkz. Büşra Kaya, “XV. 

Yüzyıl Memlük Kahire’sinin Entelektüel Kadınları”, Divan Disiplinarası Çalışma Dergisi, 2019, 

C: 24, Sayı: 46, s. 93-120. 
30  Yiğit, a.g.m., s. 140.  
31  Heyet, Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi, s. 495. 



23 
 

bölgesindeki büyük şehirler bu dönemde önemli ticaret merkezlerine 

dönüşmüşlerdir.32 Memlüklerde ticârî hayatın canlı tutulmasında, bölgede fevkalâde 

önemli rol üstlenen Kârimî33 adı verilen tüccar sınıfının da büyük katkısı olmuştur.34  

İbnü’l-Mülakkın, toplumsal sınıfların çeşitlilik arzettiği, kadınların idârî ve 

ilmî alanlarında statü elde ettiği, sosyal hareketliliğin ve ticârî faaliyetlerin gelişme 

gösterdiği böyle bir çevrede doğup büyümüş ve özellikle ilmî gelişimi için bu 

ortamın sunduğu imkânlardan faydalanmıştır. 

C. DİNÎ DURUM 

Tarih araştırmacıları tarafından ortaya konan hususlardan birisi de, 

çoğunluğunu Ehl-i sünnetin teşkil ettiği Memlük toplumunun dinî inançlarına bağlı 

bir millet olduğudur. Memlüklerin, Moğollar, Haçlılar ve Şiî muhâliflere karşı 

sürdürdükleri savaşlar, daima dinî açıdan kutsal savaşlar olarak addedilmiştir.35 

Memlüklerin iktidara gelmesiyle (650/1252) siyasetin merkezi olan Kahire 

daha da genişlemiş ve yeni bir şekil kazanmıştır. Bağdat Moğol istilâsına mâruz 

kalınca Abbasîler’in hilâfet merkezi de Kahire’ye intikal etmiş ve burası o günden 

itibaren doğu İslâm âleminin dinî merkezi halini almıştır.36 

Memlükler, İslâm dininin hükümlerini yaşama ve yargısal anlamda uygulama 

noktasında Şâfiî mezhebini ayrıcalıklı bir konumda tutmakla birlikte, siyaseten dört 

Sünnî mezhebe de imkân tanımışlar ve bu mezheplerin hepsine resmî statü 

kazandırmışlardır.37 Bu düşünceden hareketle İslâm tarihinde ilk defa her mezhep 

                                                           
32  Halit Özkan, Memlüklerin Son Asrında Hadis, İstanbul, Klasik Yayınları, 2012, s. 25. 
33  Kaynaklarda Kârimî, Kârimiyye, Ekârim şeklinde geçen Kârimî tüccarları, genel anlamda baharat 

ticaretiyle uğraşan, Fâtımîler döneminde Mısır ve Aden’de ortaya çıkan, Eyyûbîler ve Memlükler 

devrinde de ülkeler arasında baharat ticareti yapan müslüman tüccarlardır. Bilgi için bkz. Cüneyt 

Kanat, “Kârimî”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2019, C: Ek-2, s. 26-28; Altan Çetin, “Memlükler 

Devrinde Kârimî Tüccarları”, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih Coğrafya Fakültesi Tarih 

Bölümü Tarih Araştırmaları Dergisi, C: XXII, Sayı: 35, s. 74. 
34  Kârimîler, iktisâdi yönden Asya ile Avrupa arası ticarette oynadıkları rol yanında ilmî ve kültürel 

sahalarda da önemli faaliyetlerde bulunmuşlardır. Asya ve Avrupa ile olan ticaret sayesinde Mısır, 

büyük bir aktivite merkezi olmuştur. Meselâ; Avrupalı tüccarlar baharat, ipek, inci, değerli taşlar 

gibi malları satın almak için Mısır’a gelmişlerdir. Bu devirde ticaret o kadar revaç bulmuştu ki, 

bazı fakihlerin bile ticarete başladığı söylenmektedir. Mısır, bu devirlerde siyâsî, coğrafi ve târihî 

mevkîi ve önemiyle her iki dünyanın pazarı olmuştu. Bkz. Çetin, a.g.m., s. 71-73. 
35  Donald P. Little, “Memlüklerde Din”, Çev: Efe Durmuş, History Studies (Prof. Dr. Enver 

Konukçu Armağanı Özel Sayısı), Samsun, 2012. 
36  Eymen Fuad Seyyid, “Kahire”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2001, C: XXIV, s. 174. 
37  Little, “Memlüklerde Din”, s. 476; Bilal Aybakan, “Şafii Mezhebi”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 2010, C: XXXVIII, s. 240; Shahin Khanjanov, “Hukuki Genişlik Bağlamında 



24 
 

için kâdı’l-kudât atamışlardır.38 Bu durum Memlüklerin hâkim olduğu Mısır 

bölgesinde Sünnî fıkıh mezheplerinin her birinin önemli sayıda müntesiplerinin 

olduğunu göstermekte39 ve bu vakıadan hareketle Memlüklerin toplumdaki 

ayrışmaların önüne geçebilmek için bütün mezhepler arasında dengeli bir siyâset 

gözettiğini ortaya koymaktadır. 

Memlükler döneminde dinî hayatın bir göstergesi olarak İslâm tasavvuf 

hareketinin etkileri de yoğun bir şekilde kendini göstermiştir. Çünkü bu dönemde 

tasavvufî düşüncenin siyâsî, sosyal ve ilmî bakımdan etkileri önceki asırlara nisbeten 

daha büyük olmuştur. Bunun başlıca sebebinin, Haçlı ve Moğol saldırılarından kaçan 

Müslümanların güvenli şehirlere sığınmaları ve yaşadıkları sıkıntılar karşısında 

mânevî desteğe ihtiyaç duymaları olduğu ifade edilmiştir. Zira bu süreçte toplumun 

yaşadığı mânevî sorunların çözümü için tasavvuf ve tarikatlara yönelim olmuştur.40 

Söz konusu ihtiyacın neticesinde kurulan hankâh,41 ribât,42 ve zâviyelerle43 tasavvuf 

ülkenin dört bir yanına yayılmıştır. Tabii ki bu gelişmede sultanların ve ümerânın 

kendi aralarında yarışırcasına hankâh, ribât ve zâviye yaptırmaları da büyük rol 

oynamıştır. Makrîzî’nin (ö. 845/1442) bildirdiğine göre Kahire’de 22 hankâh, 11 

ribât ve 25 zaviye bulunmaktadır.44 Bu müesseseler müridlerin barınağı olmanın 

yanında, tasavvuf ve diğer dinî ilimlerin tedris edildiği birer eğitim-öğretim 

mekânları olarak da kendini göstermiştir.  

Memlükler döneminde Mısır’da yaşayan Müslümanların büyük çoğunluğu 

genel olarak tasavvufî düşünceye yakın duruyorlardı.45 Dönemin tasavvufî anlayışı 

                                                                                                                                                                     
Memlükler Döneminde Tatbik Edilen Dört Mezhep Uygulaması”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 2021, Cilt: XXX, Sayı: 2, s. 443. 
38  Nagihan Emiroğlu, Fatmanur Alibekiroğlu Eren, “Mezhep Faktörünün Muhaddisler Üzerindeki 

Etkisi (Memlükler Dönemi-Hanefî-Şafiî Bağlamında)”, IBAD Sosyal Bilimler Dergisi, 2019, 

Sayı: 5, s. 444. 
39  Ali Bardakoğlu, “Hanefî Mezhebi”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1997, C: XVI, s. 6. 
40  Demirci, Kriz Döneminde Hadis ve Yorum, s. 71. 
41  Bilgi için bkz. Süleyman Uludağ, “Hankâh”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1997, C: XVI, s. 42-

43. 
42  Bilgi için bkz. Yiğit, “Ribât”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2008, C: XXXV, s. 76-79. 
43  Zâviye, farklı dönemlerde tekke ile aynı mânada kullanılmıştır. Bilgi için bkz. Mustafa Kara, 

“Tekke”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2011, C: XL, s. 368-370. 
44  Ayrıntılı bilgi için bkz. Makrîzî, el-Mevâiz ve’l-iʿtibâr bi-zikri’l-hıtat ve’l-âsâr = el-Hıtatü’l-

Makrîziyye, 4c., nşr. Halîl Mansûr, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1998, C: IV, s. 280-

316. 
45  Th. Emil Homerin, “Memlûkler Dönemi Mısırı’nda Sûfîler ve Tasavvuf Aleyhtarları”, Çev: Sâlih 

Çift, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2002, s. 243. 



25 
 

İbnü’l-Mülakkın üzerinde de tesir bırakmış, telifatına sûfîlere dair eserler eklemesine 

vesile olmuştur. Onun bu alanda yazmış olduğu Tabakâtü’l-evliyâ ve Hadâiku’l-

evliyâ adlı eserlerini dönemin sûfî anlayışına mutabık çalışmalar olarak kabul etmek 

mümkündür. 

Bu dönemde tasavvufî düşünce hâkim olmasına rağmen bazı sûfîlerin sıkça 

tenkîd edildiği de belirtilmiştir. Bunlar arasında özellikle İbn Arabî (ö. 638/1240) ve 

İbnü’l-Fârız (ö. 632/1234) gibi sûfiler, o dönemde yaşayan İbn Teymiyye (ö. 

728/1328), el-Bikâî (ö. 885/1480) ve İbn Haldun (ö. 808/1406) tarafından 

eleştirilmişlerdir. el-Bikâî, İbn Arabî ve İbnü’l-Fârız’ı zındıklıkla itham etmiş, ancak 

Celaleddin es-Süyûtî’nin (ö. 911/1505) de aralarında bulunduğu bazı meslektaşları 

el-Bikâî’yi tekzîb eden risâleler kaleme almışlardır.46  

Tarih araştırmacısı Donald P. Little, İbn Teymiyye’nin Memlüklerin dinî 

uygulamalarının neredeyse bütün yönlerine karşı çıktığını söyler. Onun tesbitine göre 

İbn Teymiyye, kutsal mekânları ziyaret, anıt mezar dikme, sûfîlerin ölçüsüz inanç ve 

uygulamaları, Müslümanların Hristiyan âyinlerini taklît etmeleri, Kıptîlere 

müsâmahakar davranma, Şiîliğe izin verilmesi, Kur’ân ve geleneksel İslâm’dan 

ayrılma gibi konularda yönetimin uygulamalarına karşı çıkmış ve görüşlerini halk 

arasında açıkça söylemekten çekinmemiştir.47 

Sûfîler ile tasavvuf aleyhtârları arasında uzun süren mücadeleler sonucunda 

İbn Teymiyye, el-Bikâî ve onun gibi düşünen ulemânın tasavvufî düşünce ve hayat 

tarzını kısıtlamaya yönelik radikal çabaları, ulemânın ekseriyetini, Memlük 

emirlerini, bizzat sultanın kendisini ve halkın büyük bir bölümünü karşılarına 

almakla başarısızlıkla sonuçlandığı ifade edilmektedir.48 

D. İLMÎ DURUM 

İbnü’l-Mülakkın’ın sahip olduğu ilmî birikim ile eserleri, verdiği dersler ve 

yetiştirdiği talebelerle ilim dünyasına sağladığı katkıları hakkında fikir yürütebilmek 

için yaşadığı coğrafyanın ilmî durumunu da ortaya koymak gerekmektedir. Zira bir 

âlimin ilmî yönünün oluşmasında içerisinde bulunduğu ilmî ortamın da etkisi 

büyüktür. 

                                                           
46  Homerin, “Memlûkler Dönemi Mısırı’nda Sûfîler ve Tasavvuf Aleyhtarları”, s. 243-264. 
47  Little, “Memlüklerde Din”, s. 482. 
48  Homerin, a.g.m., s. 243-264. 



26 
 

İbnü’l-Mülakkın’ın yaşadığı zaman dilimi, İslâmî ilimler tarihinin hicrî 

üçüncü asırdan sonra ikinci altın çağı olarak kabul edilmekte ve yaklaşık üç asır 

(648-923/1250-1517) hüküm süren Memlükler dönemine tekabül etmektedir.49 

Hulefâ-i Raşidîn döneminden itibaren İslâmî ilimlerin en önemli merkezleri 

arasına giren Kahire ve Dımaşk şehirleri, Memlükler zamanında, bütün İslâm 

dünyasının en büyük iki kültür merkezi idi. Moğol istilâsından kaçan diğer 

Müslüman devletlerdeki pek çok âlim Memlük topraklarında bir araya gelmiş, âdeta 

bölgeye bir âlim akışı olmuştur. Sadece doğu İslâm dünyasından değil, Endülüs ve 

Kuzey Afrika’dan da birçok âlim bu topraklara yerleşmiştir.50 İbnü’l-Mülakkın’ın 

ailesi de Endülüs’ten, Memlüklerin hâkim olduğu Kahire’ye göç etmiştir. İbnü’l-

Mülakkın, küçük yaştan itibaren eğitimini orada görmüş, Kahire’deki ilmî 

hareketlilikten faydalanmış, pek çok meşhur hocadan ders almış, eserlerini telif etmiş 

ve talebeler yetiştirmiştir. 

Birçok âlimin, Moğol istilâsı başta olmak üzere İslâm dünyasını tehdit eden 

kargaşa ve fitne ortamından kaçarak siyâsî açıdan daha güvenilir bir bölge olan 

Dımaşk ve Mısır’a göç etmesi, Memlükler döneminde, gerek toplumun gerekse 

sultan ve emîrlerin ilme ayrı bir önem göstermesi, toplum yapısı gereği idarî yapı ve 

halk arasında irtibâtı sağlayan âlimlerin bizâtihi sultan ve emîrler tarafından himâye 

edilerek yüksek mevkîlere getirilmesi, çok sayıda eğitim-öğretim mekânının 

kurulmasına uygun bir zemin hazırlamış,51 bu bölgeler İslâm coğrafyasının en önemli 

ilim merkezleri haline gelmiştir. Buralarda kurulan müesseseler pek çok ismi 

kendilerine çekmiş ve binlerce talebe buralarda eğitim görmüştür. Eğitim 

kurumlarının tesisi açısından en şanslı şehirlerden olan Kahire, Memlükler 

döneminde kaydedilen ilmî inkişâfın tezâhür ettiği başlıca merkezlerden birisi haline 

gelmiştir.52 Özellikle İbnü’l-Mülakkın’ın yaşadığı tarihlerde Kahire bölgesi dikkate 

alındığında bu eğitim öğretim kurumları içerisinde medreseler, camiler ve 

hankâhların aktif rol üstlendiği görülmektedir. Memlükler döneminde hadis alanında 

                                                           
49  Özellikle dönemin hadis literatürü ve âlimleri hakkında değerlendirmeler için bkz. Ferhat Gökçe, 

“Memlükler Dönemi Hadis Literatürü Üzerine Bazı Değerlendirmeler”, İslâm Tetkileri Dergisi, 

İstanbul, 2021, C: XI, Sayı: 2, s. 439-475. 
50  Yiğit, İslâm Tarihi: Memlükler, s. 243. 
51  Nagihan Emiroğlu, Türk (Bahrî) Memlükler Döneminde Hadis İlmi (Hicri VII-VIII. Asırlar), 

(Doktora Tezi), Çukurova Üniversitesi SBE, Adana, 2019, s. 9. 
52  Özkan, Memlüklerin Son Asrında Hadis, s. 26. 



27 
 

uzmanlaşmak isteyenler için kurulan ve yüksek öğretimin verildiği merkezler olan 

dârülhadisler ise daha çok Dımaşk bölgesinde faaliyet göstermiştir.53 Kahire’de 

sadece iki dârülhadisin54 bulunması, etkinliklerinin burada sınırlı kaldığını 

göstermektedir. Ancak bu ihtiyacın, medreselerin bünyelerinde kurulan hadis 

kürsüleriyle karşılandığı anlaşılmaktadır. 

İslâm tarihinde eğitim öğretim kurumlarının genel adı olan medreseler55 ilmî 

hayatın en önemli göstergesi olmuştur. Memlükler döneminde de medreselerin 

önemi giderek artmış, Memlük sultanları ile emirlerinin ve sultan hanımlarının, 

âlimlerin ve zengin tüccarların çok sayıda medrese inşâ etmeleri Kahire ve Dımaşk 

başta olmak üzere Memlüklerin hâkim oldukları coğrafyada medreselerin sayılarının 

hızla yükselmesine neden olmuştur.56 Kahire’de bulunan medreselerin çokluğuna 

işaret etmek için İbn Battuta (ö. 770/1368), “Mısır’da medreseler öyle çoktur ki 

sayısını kimse bilemez.” ifadesini kullanmış,57 Makrîzî ise Memlüklerin hâkim 

olduğu dönemlerde sadece Kahire’de faaliyette bulunmuş olan 74 medresenin 

varlığından bahsetmiştir.58 

Açılan bu medreseler sayesinde hadis eğitimi başta olmak üzere İslâmî 

ilimlerin tedris faaliyetlerinde büyük bir imkân oluşmuştur. Zira olumsuz bazı 

örneklere ve sorunlara rağmen ilmin canlanması için inşâ edilen kurumlarda bütün 

imkânlar seferber edilmiştir.59 Tesis edilen bu ortam, ilmî faaliyetleri oldukça 

yaygınlaştırmış, söz konusu medreselerde çeşitli dinî ve aklî ilimler bir arada 

                                                           
53  Dârülhadisler hakkında genel bilgi için bkz. Nebi Bozkurt, “Dârülhadis”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 1993, C: VIII, s. 527; Abdullah Hikmet Atan, Hadis Eğitim-Öğretimine Katkısı 

Bakımından Dâru’l-Hadislerin Ortaya Çıkışı ve İlk Dönem Dımaşk Dâru’l-Hadisleri (VI.-

VII. Hicrî Asırlar), Hüdayi Yayınları, İstanbul, 2012; Dımaşk’taki dârülhadisler hakkında bilgi 

için bkz. Ebü’l-Mefâhir Muhyiddin Abdülkâdir b. Muhammed b. Ömer Nuaymî, ed-Dâris fî 

târîhi'l-medâris, 2c., thk. İbrâhim Şemseddîn, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1410/1990, C: I, 

s. 36-85; Osmanlı dönemi dârülhadisleri hakkında bilgi için bkz. Ekrem Yücel, “Osmanlı Devri 

Dâru’l-Hadisleri ve Hadis Eğitimi”, (Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi, SBE, 2012. 
54  Süyûti’nin bildirdiğine göre Kahire’de Kâmiliyye ve Şeyhûniyye darülhadisinden başka darülhadis 

yoktur. Bkz. Süyûtî, Hüsnü’l-muhâdara, C: II, s. 262. 
55  Bozkurt, “Medrese”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2003, C: XXVIII, s. 338. 
56  Emiroğlu, Türk (Bahrî) Memlükler Döneminde Hadis İlmi, s. 16. 
57  Ebû Abdillah Şemsüddîn Muhammed b. Abdullah İbn Battûta, İbn Battûta Seyahatnamesi, 2c., 

Çev. A. Said Aykut, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2004, C: I, s. 48. 
58  Makrîzî, el-Hıtat, C: IV, s. 200-264.  
59  Demirci, Kriz Döneminde Hadis ve Yorum, s. 28-30. 



28 
 

okutulmuştur. Ayrıca dârü’l-Kur’ân ve dârülhadis gibi sırf ihtisas medreseleri de 

kurulmuştur.60 

Bu medreselerde İslâmî ilimlerin her dalında eğitim verilirken, bunların hadis 

eğitimi açısından önemi daha belirgin hale gelmiştir. Özellikle Sultan el-Melikü’z-

Zâhir Baybars (658-676/1260-1277) ile başlayan hadis ilmi için bu medreselerde 

kürsü tahsis edilmesi zamanla diğer eğitim müessisleri tarafından da devam 

ettirilmiş, bu sayede hadis eğitimi veren medreselerin sayıları giderek artmıştır. 

Bunlar içerisinde hadis müderrisliği ile ilgili kadrolar bulunduran Selâhiyye, 

Fâzıliyye, Sâlihiyye, Zâhiriyye, Mansûriyye, Mengütimuriyye, Karasunguriyye, 

Taybersiyye, Cemaliyye, Sargatmışiyye, Haseniyye, Bakariyye, Harrûbiyye, Yeni 

Zâhiriyye (Berkûkiyye), Mahmûdiyye, Nâsıriyye, Bulkîniyye, Üstâdariyye, Kanbay, 

Müeyyediyye, Ayniyye, Zeyniyye, Kayıtbay ve Gavriyye medreselerinin61 varlığı o 

dönemde hadis ilminin öğrenilmesine verilen önem açısından kayda değer bir örnek 

oluşturmaktadır.  

Memlükler döneminde medreselerin açılması ve faaliyetlerinin 

desteklenmesine yönelik gösterilen bütün bu gayretler, ilmî faaliyetlere önem 

verildiğinin bir işareti olup, bölgedeki ilmî ortamı resmetmesi açısından da 

mühimdir. Pek çok âlim bu vesileyle söz konusu medreselerde dersler vermiştir. 

İbnü’l-Mülakkın’ın da, Kâmiliyye,62 Kubbetü's-Sâlih,63 Sâbıkıyye,64 Bakariyye65 ve 

Hüsâmiyye66 medreselerinde ders verdiği zikredilmektedir.67 

Her ne kadar düzenli ve disiplinli bir eğitim merkezi olarak medreseler ön 

plana çıksa da medreselerin zuhurundan önce camiler İslâmî eğitimin yerine 

getirildiği ilk mekânlardı. Mekke’de Dârü’l-Erkâm’da başlayan eğitim öğretim 

faaliyetleri Hz. Peygamber’in Mescid-i Nebevî’de icra ettiği eğitim çalışmalarıyla 

birlikte artarak devam etmiştir. Mescidde eğitim gören Ashâb-ı Suffe bu tedris 

faaliyetlerinin en güzel örneklerindendir. Devam eden asırlarda ulemâ gayr-ı resmî 

                                                           
60  Yiğit, İslâm Tarihi: Memlükler, s. 247. 
61  Söz konusu medreseler hakkında bilgi için bkz. Özkan, Memlüklerin Son Asrında Hadis, s. 39-

52. 
62  Süyûtî, Hüsnü’l-muhâdara, C: II, s. 262. 
63  Makrîzî, el-Hıtat, C: IV, s. 218. 
64  Makrîzî, a.g.e., C: IV, s. 248. 
65  Makrîzî, a.g.e., C: IV, s. 244.  
66  Makrîzî, a.g.e., C: IV, s. 236.  
67  Süyûtî, a.g.e., C: I, s. 438.  



29 
 

olarak camilerde eğitim vermeye devam etmiş, böylece camilerin etkinliği daha da 

artırmıştır.68 

Camilerin bu konumu Mısır’ın başkenti Kahire’de medreselerin kurulmaya 

başladığı VI/XII. ve VII/XIII. yy.’lar boyunca da devam etmiştir.69 Bu yüzyıllardan 

itibaren bölgedeki siyâsî güç olan Memlükler döneminde de sultanlar ve emîrler 

bazen de âlim ve kâdılar pek çok cami ve mescit inşâ ettirmiş,70 bunlar birer eğitim 

ve öğretim kurumu olarak faaliyet göstermiş, bundan dolayı Memlükler dönemi 

medreselerin yanında camilerin inşâ ve gelişiminin altın çağı olarak 

nitelendirilmiştir.71 

Bu dönemde camiler, medreselerde İslâm hukuku, hadis, tefsir veya diğer 

dinî ilimlerin eğitimi için mekân sağlamakla kalmıyor, aynı zamanda bunları 

destekleyecek geliri de temin ediyordu.  Bu camiler içerisinde Kahire tarihinin erken 

dönemlerinde inşâ edilmiş olan Cuma camileri de vardı. Bunlar arasında en 

meşhurları şehrin merkezindeki Ezher72, Babü’l-fütûh yakınındaki Hâkim Camii73, 

şehrin güneyindeki İbn Tolon Camii74 ve Fustat’taki Amr b. Âs Camii75’dir.76 

Kahire’deki büyük camiler, sultanların ve emîrlerin kurdukları vakıflar 

sayesinde dönemin büyük âlimlerinin ilim meclisleri oluşturdukları mekânlar 

olmuştur. Meselâ; İbn Tolon Camii’nde İslâm fıkhında dört mezhep hükümlerine 

dair tedris faaliyetleri yürütülmekle birlikte77 tefsir, hadis, tıp, mîâd, kıraat ve nahiv 

                                                           
68  İslâm’da ilk tedris faaliyetleri hakkında bilgi için bkz. Muhammed Hamidullah, İslâm 

Peygamberi, Çev: Sâlih Tuğ, İstanbul, İrfan Yayımcılık, 1993, s. 765-778; Ahmet Önkal, Nebi 

Bozkurt, “Cami”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1993, s. 50. 
69  Jonathan P., Berkey, Ortaçağ Kahire’sinde Bilginin İntikali: İslâmî Eğitimin Sosyal Tarihi, 

Çev. İsmail Eriş, İstanbul, Klasik Yayınları, 2015, s. 70. 
70  Bölgedeki cami ve mescitlerin listesi ve haklarında ayrıntılı bilgi için bkz. Makrîzî, el-Hıtat, s. 36-

146 ve s. 272-280. 
71  Emiroğlu, Türk (Bahrî) Memlükler Döneminde Hadis İlmi, s. 35. 
72  Kahire’de, İslâm dünyasının halen yaşamakta olan en eski dinî eğitim kurumu durumundaki cami 

ve etrafındaki külliyedir. Hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Mustafa İsmet Uzun-Said Abdülfettâh 

Aşur, “Ezher”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1995, C: XII, s. 53-63. 
73  Kahire’de Fâtımî dönemine ait bir camidir. Hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Doris Behrens-

Abouseif, “Hâkim Camii”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1997, C: XV, s. 184-185. 
74  Abbasîler döneminde Mısır’a vali olarak tayin edilen, daha sonra Halîfenin eyaletler üzerindeki 

nüfuzu azalmaya başlayınca bağımsız bir Türk devleti kuran Ahmed b. Tolun tarafından Kahire’de 

inşa ettirilen camidir. Hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Abouseif, “İbn Tolun Camii”, DİA, 

İstanbul, TDV Yayınları, 1999, C: XX, s. 416-418. 
75  Kahire’de Amr b. As tarafından inşa ettirilen camidir. Hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Semavi 

Eyice, “Amr b. As Camii”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1991, C: III, s. 81-82. 
76  Berkey, Ortaçağ Kahiresinde Bilginin Nakli, s. 66-67. 
77  Abouseif, “İbn Tolun Camii”, s. 418. 



30 
 

dersleri de düzenlenmiş,78 Amr b. Âs Camii’nde ise fıkıh öğrencileri için sekiz ayrı 

derslikte eğitim verilmiştir.79 

Memlükler döneminde medrese ve camilerin yanı sıra hankâhlar da eğitim 

öğretim faaliyetlerinde rol almışlardır. Dervişlerin sohbet ve zikir için toplandıkları, 

bir süre ikamet ettikleri, bazen inzivaya çekildikleri mekânlar için kullanılan Hankâh 

terimi,80 Türkçe’de daha çok dergâh adıyla karşımıza çıkmaktadır.81 

On dördüncü asrın ilk çeyreğinden önce (h. VIII. asır) inşâ edilmiş ve 

vakıflarca desteklenmiş olan hankâhlar,82 önceleri hiçbir ders faaliyetine 

bünyelerinde yer vermemişlerken zamanla gittikçe artan oranda hem eğitim ve 

öğretimi hem de sûfî ibadetlerini destekleyen kurumlar haline dönüşmüş, Memlükler 

döneminde ise bu özelliklerini giderek artırmışlardır.83 Dolayısıyla hankâhlarda 

sadece tasavvufî eğitim ve terbiye verilmemiş, aynı zamanda başta tefsir, hadis, fıkıh, 

akaid ve Arapça olmak üzere çeşitli konularda dersler okutulmuş, kitaplar yazılmış 

ve yazılan eserler çoğaltılmıştır.84 Bu anlamda birçoğunun bünyesinde kütüphaneler 

kurulmuş, sadece mutasavvıflar değil, muhtelif ilim dallarından hocalar da buralarda 

ders vermişlerdir.85 

Moğol istilası ve Haçlı saldırıları neticesinde göç etmeye mecbur kalanlara 

Mısır ve Suriye bölgesinin bir sığınak olması neticesinde bu bölgeleri yaklaşık üç 

asır idaresi altında bulunduran Memlükler, başta siyâsî, ticârî ve askerî alanlarda 

ilerlemekle birlikte ilmî alanlarda da İslâm tarihinin en parlak dönemlerine ışık 

tutmuşlardır. Devlet idaresinin de teşvîki ve gayretleriyle açılan bu medrese, 

dârülhadis, cami ve hankâh gibi kurumların sağladığı ortam ve imkânlar sayesinde 

Kahire ve Dımaşk, 648-923/1250-1517 tarihleri arasında çeşitli ilim dallarında 

yetişen âlimlere ev sahipliği yapmıştır. 

                                                           
78  Mustafa Enes Midilli, “Memlükler Döneminde Bir İlim Kurumu: İbn Tolun Camii ve Ulemaya 

Sunduğu Mansıplar”, İslâm Araştırmaları Dergisi, İstanbul, 2020, sayı: 44, s. 37. 
79  Yiğit, İslâm Tarihi: Memlükler, s. 249.  
80  Makrîzî, el-Hıtat, C: IV, s. 280; Hankâhlar hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Uludağ, “Hankâh”, s. 

42. 
81  Özkan, Memlüklerin Son Asrında Hadis, s. 61. 
82  Kahire’de inşâ edilmiş hankâhlar hakkında bilgi için bkz. Eymen Fuad Seyyid, “Kahire”, DİA, 

İstanbul, TDV Yayınları, 2001, C: XXIV, s. 175. 
83  Berkey, Ortaçağ Kahiresinde Bilginin Nakli, s. 73. 
84  Uludağ, a.g.m, s. 43; Emiroğlu, Türk (Bahrî) Memlükler Döneminde Hadis İlmi, s. 41. 
85  Özkan, a.g.e., s. 61. 



31 
 

Memlükler dönemindeki ilmî hareketlilik ve canlılığın zirvede oluşu, döneme 

dair yapılan çalışmaların hemen hemen hepsinin ortak tesbiti olarak dikkati 

çekmektedir. Bu eserlerde Kahire ve civarında görülen ilmî inkişâfın temel 

sebeplerine dair benzer değerlendirmelerin yer aldığı görülmektedir. Memlüklerin 

Moğollar karşısında Aynicâlût savaşını kazanmalarıyla bölgedeki otoritelerini 

artırmaları, ulemânın toplum içindeki öneminin ve saygınlığının her zaman olduğu 

gibi bu dönemde de korunmuş olması, ilme ve âlime önem veren yöneticilerin ilmî 

hareketlilik için gerekli teşvik ve imkânları seferber etmeleri, idarecilerin 

bulundukları şehre dışarıdan gelen yabancılar olmaları sebebiyle kendilerinden 

sonraki nesillerin iktisâdî açıdan güvenliğini sağlamak amacıyla tesis ettikleri 

vakıflara bağlı kurumları ve kurulan pek çok eğitim öğretim merkezlerini yaygın hale 

getirerek âlimlerin ders verip talebe yetiştirmesine imkân sağlamaları, rihlelerin canlı 

biçimde devam etmesine bağlı olarak görülen hareketlilik, Moğolların ve Haçlıların 

istilâsı neticesinde Bağdat ve Maverâünnehir ile Endülüs bölgelerinde ortaya çıkan 

siyâsî karışıklıkların buradaki âlimlerin daha güvenli olan Kahire ve Dımaşk 

bölgelerine göçmelerine zemin hazırlaması, yaşanan bu göçler sebebiyle bölgedeki 

imkânların ve ortamın da daha uygun hale gelmesiyle âlimlerin yoğun ilmî 

faaliyetlerde bulunmaları gibi bazı unsurlar, bu ilmî inkişâfın sebepleri arasında 

zikredilmektedir.86 Ailesinin Endülüs’ten Kahire’ye göç etmesiyle başlayan süreçle 

birlikte bölgedeki bu ilmî ortamdan faydalanan İbnü’l-Mülakkın da, bölgeye göç 

eden meşhur âlimlerle tanışma ve onlardan ders alma imkânı elde etmiş ve 

nihâyetinde oldukça zengin çeşitliğe sahip teliflerini burada oluşturmuştur. 

Bütün bu zikredilen sebepler neticesinde Kahire, Moğollar tarafından tahrip 

edilen İslâm dünyasının en önemli ilim ve kültür merkezi Bağdat’ın yerini almış 

oldu. Yaklaşık üç asır süren Memlükler döneminde Kahire ile birlikte Dımaşk sadece 

bu devletin değil, bütün İslâm dünyasının en önemli iki ilim merkezi haline gelmiştir. 

Memlük idarecileri dönemin en geniş sınırlarına sahip olan İslâm devletini muhafaza 

ederken, Mısır ve Suriye merkez olmak üzere Memlük topraklarında yetişen âlimler 

                                                           
86  Özkan, Memlüklerin Son Asrında Hadis, s. 26; Emiroğlu, Türk (Bahrî) Memlükler 

Döneminde Hadis İlmi, s. 1 vd.; Demirci, Kriz Döneminde Hadis ve Yorum, s. 7-23; Gökçe, 

“Memlükler Dönemi Hadis Literatürü Üzerine Bazı Değerlendirmeler”, s. 442. 



32 
 

de İslâm mirâsını korumuş, gelecek nesillere intikalini sağlamış, bu mirası 

yorumlamış ve zenginleştirmişlerdir.87 

Memlükler döneminde Moğolların bölgede oluşturduğu tahribata rağmen 

yukarıda zikredilen sebeplerin de etkisiyle önemli oranda telif faaliyetleri 

yürütülmüştür. Bu dönemde herhangi bir âlimin itibar kazanmasının sadece okuma, 

okutma ve kitap ezberi ile mümkün olmadığı, ihtisâr, tezhip, şerh, taʿlîk gibi 

faaliyetlere de bağlı olduğu ifade edilmiştir.88 Bu itibarla Memlükler döneminde, 

günümüzde kullandığımız ansiklopedik tarzda geniş hacimli pek çok eser ile birlikte 

başta dinî sahada olmak üzere, tarih-tabakât ve diğer alanlarda yoğun bir telif 

faaliyeti yürütüldüğü dikkati çekmektedir. Medreselerin yaygınlaştığı bu dönemde 

tefsir, hadis, fıkıh, kelâm, nahiv, tasavvuf, tarih ve coğrafya ilimlerinde çok sayıda 

büyük âlim yetişmiştir. Dinî ilimlerin tamamı, lügat ilimleri, tarih ve tabakât 

alanlarında büyük bir gelişme görülmüştür. Yetişen âlimlerin sayısı diğer dönemlerle 

mukayese edilemeyecek kadar fazladır. İbnü’l-Mülakkın da dönemin özellikle fıkıh 

ve hadis alanında öne çıkan meşhur âlimleri arasında yerini almıştır. Onun bu denli 

bir şöhrete ulaşmasının sebeplerinin başında yaklaşık üç yüz kadar eseriyle89 zengin 

bir telif çeşitliliğine sahip olması zikredilebilir. 

Memlükler döneminin ilim algısında zengin teliflerin yanı sıra dikkat 

çekilmesi gereken bir başka husus da bazı kitapların ezberlenmesidir. İlk asırlarda 

hadislerin kaybolması endişesiyle ezber faaliyetleri yoğun olmakla birlikte bu 

tehlikenin ortadan kalkmasıyla hadis tedrisinde hıfz geleneğinin sürdürülmesi 

dönemin ilim anlayışı açısından dikkat çekicidir.90 İbnü’l-Mülakkın’ın da ilim tahsili 

yıllarında bazı kitapları ezberlemiş olmasının bu geleneğin oluşturduğu anlayıştan 

kaynaklandığını söylemek mümkündür. Özellikle onun, üzerine el-İʿlâm bi fevâidi 

                                                           
87  Gökçe, “Memlükler Dönemi Hadis Literatürü Üzerine Bazı Değerlendirmeler”, s. 442.  
88  Demirci, Kriz Döneminde Hadis ve Yorum, s. 105-106. 
89  Eserlerinin çokluğu ile ilgili verilen bu rakam ve farklı ilim dallarına dair telifâtının zenginliğine 

işaret eden açıklamalar için bkz. Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Ali b. Muhammed İbn Hacer el-

Askalânî, İnbâu’l-ğumr bi-enbâi’l-umr fi’t-târîh, 4c., thk. Hasan Habeşî, Kahire, Lecnetü 

İhyâi’t-Türâsi’l-İslâmî, 1389/1969, C: II, s. 217; Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 103; İbn 

Fehd, Lahzu’l-elhâz, s. 130; İbn Kâdî Şuhbe, Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, C: IV, s. 47; Şevkânî, el-

Bedrü’t-tâliʿ, C: I, s. 510; Hayreddin Ziriklî, el-Aʿlâm: Kamûsu terâcim li-eşheri’r-ricâl ve’n-

nisâ min’el-Arab ve’l-müstaʻrebîn ve’l-müsteşrikîn, 8c., Beyrut, Dârü’l-İlm li’l-Melâyîn, 

1431/1984, C: V, s. 57. 
90  Demirci, a.g.e., s. 102. 



33 
 

Umdeti’l-ahkâm adlı şerhini yazdığı Cemmâilî’nin (ö. 600/1203) Umdetü’l-ahkâm’ı 

da en çok ezberlenen kitaplar arasında yerini almıştır. 

İbnü’l-Mülakkın’ın yaşadığı asır ve sonrasında gelen yüzyıl da dâhil olmak 

üzere İslâmî ilimler tedrisâtının önceki üç yüzyıla nisbetle çok daha büyük oranda 

kurumlara taşınması, yedinci asrın ilk yarısındaki Moğol istilâsının yıkıcı etkileri 

sebebiyle başlıca şehirlerde görülen karışıklıklara bağlı olarak birçok ilim merkezinin 

ve kütüphanenin yağmalanması, bu süreçte kaybolan kitapların bazı âlimler 

tarafından oluşturulan eserlerde tekrar toplanmaya çalışılması, dönemle ilgili en 

önemli tarih ve tabakât eserlerinin yine bu dönemin mensupları tarafından yazılmış 

olması gibi hususlar bu asrın ilim tarihinin umumunu ilgilendiren başlıca özellikler 

arasında zikredilmektedir.91 

Memlükler zamanında İslâmî ilimlerin hemen her dalında yetişen âlimler 

alanlarına göre değerlendirildiğinde, bunların kıraatte en meşhuru olan İbnü’l-Cezerî 

(ö. 833/1424) dışında, İbn Mâlik et-Tâî (ö. 672/1274), Ahmed b. Abdullah b. Zübeyr 

el-Halebî (ö. 690/1291), Muhammed b. Eyyûb b. Abdülkâhir el-Halebî (ö. 

705/1305), Caʿberî (ö.732/1332) ve el-Kerekî’nin (ö. 853/1449) olduğu dikkati 

çekmektedir.92 Tefsir ilminde ise, Kurtubî (ö. 671/1273), İbnü’l-Müneyyir (ö. 

683/1284), Ebû Hayyân el-Endelûsî (ö. 745/1344), İbn Kesîr (ö. 774/1373), 

Celaleddin el-Mahallî (ö. 864/1459), Bikâî (ö. 885/1480) ve Süyûtî (ö. 911/1505) 

meşhur olan müfessirlerden bazılarıdır.93 

Memlükler devri İslâmî ilimlerin her dalında olduğu gibi hadis ilminde de 

yetişen âlimlerin çokluğu ve telif edilen eserler bakımından zengin bir dönem 

olmuştur. Bu dönem, hadis ilminin altın devirlerinden biri olarak kabul edilmektedir. 

Dönemin hadis literatürüne dair yapılan bir çalışmada bu âlimlerden hadis ilminde 

otorite olarak kabul edilen, eserleriyle sonrakileri etkileyen ve diğerlerine göre daha 

ön planda olanların Münzirî (ö. 656/1258), Nevevî (ö. 676/1277), İbn Dakîki’l-Îd (ö. 

702/1302), Dimyâtî (ö. 705/1306), İbn Cemâ‘a (ö. 733/1333), Mizzî (ö. 742/1342), 

                                                           
91  Özkan, Memlüklerin Son Asrında Hadis, s. 29. 
92  Ahmet Gökdemir, “Memlüklerde Kur’ân Tilaveti ve Kıraat İlmi”, FSM İlmi Araştırmalar İnsan 

ve Toplum Bilimleri Dergisi, 2021, Sayı: 17, s. 576. 
93  Yiğit, İslâm Tarihi: Memlükler, s. 257-271; Ayrıca dönemin müfessirleri ve eserleri hakkında 

yapılan bir değerlendirme çalışması için bkz. Mesut Kaya, “Memlûk Dönemi Tefsir Eğitimi ve 

Çalışmaları: Tarihsel Bir Değerlendirme”, Cumhûriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

2020, C: XXIV, Sayı: 3, s. 993-1015. 



34 
 

Zehebî (ö. 748/1347), İbn Kayyim el-Cevziyye (ö. 751/1350), Takıyyüddîn es-Sübkî 

(ö. 756/1355), Moğultay b. Kılıç (ö. 762/1361), Zeylaî (ö. 762/1360), Bedreddin ez-

Zerkeşî (ö. 794/1392), İbnü’l-Mülakkın (ö. 804/1401), Zeynüddîn el-Irâkî (ö. 

806/1404), Heysemî (ö. 807/1405), Bûsîrî (ö. 840/1436), İbn Hacer el-Askalânî (ö. 

852/1449), Bedreddin el-Aynî (ö. 855/1451), Kâsım b. Kutluboğa (ö. 879/1474), 

Sehâvî (ö. 902/1497), Süyûtî (ö. 911/1505), Kastallânî (ö. 923/1517) ve Münâvî (ö. 

1031/1622) olduğu zikredilmiştir.94 

Bu dönem aynı zamanda hadis literatürünün hemen hemen bütün alanlarında 

çalışmalar ortaya konan bereketli bir devir olmuştur. Medrese ve dârülhadislerdeki 

kurumsal hadis eğitiminin yaygınlaşması, muhaddis ailelerin devreye girmesi, 

umuma açık derslerin büyük rağbet görmesi ve hadis literatüründe yer alan şerh, 

câmiʻ, zevâid ve fetâvâ gibi türlerde eserlerin en önemli örneklerinin bu dönemde 

üretilmiş olması gibi hususlar hadis tarihi açısından bu asırların en fazla dikkat çeken 

unsurları olarak zikredilmektedir.95 Bu dönem, özellikle kapsamlı muhtelif hadis 

şerhleriyle öne çıkmıştır. İbn Hacer (ö. 852/1449), Aynî (ö. 855/1451) ve 

Kastallânî’nin (ö. 923/1517) Buhârî şerhleri ile Nevevî’nin (ö. 676/1277) Müslim 

şerhi bu dönemin en muteber şerhlerindendir. Özellikle araştırma konumuz itibariyle 

sık sık müracaat ettiğimiz, onların şerhleri kadar şöhret bulmasa da İbn Hacer ile 

Aynî’nin fazlaca istifade ettiği İbnü’l-Mülakkın’ın Buhârî şerhi et-Tavzîh li şerhi’l-

Câmi’s-sahîh adlı eseri ile çalışmamızın temel kaynağı olan ve Cemmâilî’nin (ö. 

600/1203) Umdetü’l-ahkâm’ına yaptığı bir şerh olarak ahkâm hadislerine dair şerh 

literatürü içerisinde temâyüz eden el-İʿlâm bi fevâidi Umdeti’l-ahkâm isimli telifi de 

o dönemdeki geniş hacimli muteber şerhler arasında yerini almıştır. 

Memlükler döneminde dikkat çeken bir husus da çok sayıda kadın âlimin 

yetişmesi ve ilmî hayatta etkin olmalarıdır. Kadınlar, özellikle hadis ilmiyle 

ilgilenmişlerdir. Hatta bazı kadınlar meşhur âlimlere hocalık yapacak kadar hadis 

ilminde temâyüz etmişlerdir. İbnü’l-Cezerî’nin hocası Sittularab (ö. 767/1366),96 İbn 

                                                           
94  Memlükler döneminde hadis telifinde bulunan âlimlerin tam listesi için bkz. Gökçe, “Memlükler 

Dönemi Hadis Literatürü Üzerine Bazı Değerlendirmeler”, s. 448-452. 
95  Özkan, Memlüklerin Son Asrında Hadis, s. 30. 
96  Hakkında bilgi için bkz. Güler, “Sittülarab”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2009, C: XXXVII, s. 

276. 



35 
 

Hacer el-Askalânî’nin hocası Âişe bint Muhammed (ö. 816/1413)97 ve Sehâvî’nin 

hocası Sâre bint İbnü’l-Cemâʻa (ö. 855/1451)98 bunlardan bir kaçıdır. Meşhur 

âlimlerden Zehebî’nin (ö. 748/1348) yüz üç, Tâceddin es-Sübkî’nin (ö. 771/1370) on 

dokuz, İbn Hacer’in (ö. 852/1449) elli üç ve Süyûtî’nin (ö. 911/1505) otuz üç kadın 

hadis hocasının olması,99 kadınların hadis ilmindeki etkinliğini ispat eder 

mahiyettedir. 

Memlükler döneminde önemli ölçüde fıkıh çalışmaları da yapılmıştır. Bu 

dönem, sayıları büyük rakamlara ulaşmış fıkıh medreselerinde yetişen fakîhlerin 

çokluğuyla temâyüz etmektedir. Bu âlimlerin meşhurları arasında, İzzeddin b. 

Abdisselam (ö. 660/1262), Karâfî (ö. 684/1285), İbn Dakîki’l-Îd (ö. 702/1302), İbn 

Teymiyye (ö. 728/1328), İbn Cemâʻa (ö. 733/1333), Kazvînî (ö. 739/1338), İbn 

Kudâme (ö. 744/1343), İbn Kayyım el-Cevziyye (ö. 751/1350), Takiyyüddîn es-

Sübkî (ö. 756/1355), Zeylaî (ö. 762/1360), Taceddin es-Sübkî (ö. 771/1370), İsnevî 

(ö. 772/1370), İbn Ferhûn (ö. 799/1397), Bulkînî (ö. 805/1403), İbn Hümâm (ö. 

861/1457) ve İbn Kutluboğa (ö. 879/1474) yer almaktadır.100 

Daha önce yapılan kelâm çalışmalarının yeterli bulunduğu anlayışının yaygın 

olduğu bu dönemde kelâm ilminin diğer dinî ilimler kadar alâka görmediği ifade 

edilmektedir. Bu sahada yetişen âlimlerin başında İbn Teymiyye ve talebesi İbn 

Kayyim el-Cevziyye gelmektedir. Bu dönemin âlimlerinden Hanefî fakîhleri İbnü’l-

Hümâm ve İbn Kutluboğa da Mâtürîdî kelâmı sahasında eser vermişlerdir.101 

Memlükler döneminde İslâm tasavvufunun da altın çağını yaşadığı 

söylenmiştir. Bu dönemde pek çok mutasavvıf yetişmiştir. Seyyid Ahmed el-Bedevî 

(ö. 675/1276), İbn Atâullah el-İskenderî (ö. 709/1309), eş-Şâzelî (ö. 765/1364) ve 

İbn Vefâ (ö. 807/1405) bunlardan bazılarıdır.102 

                                                           
97  Hakkında bilgi için bkz. Uğur, “Âişe bint Muhammed”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1989, C: 

II, s. 206. 
98  Hakkında bilgi için bkz. Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmîʿ, C: XII, s. 52. 
99  Berkey, Ortaçağ Kahiresinde Bilginin Nakli, s.203; Ayrıca Süyûtî’nin hadis ilmindeki kadın 

hocaları hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Recep Aslan, “Suyûtî’nin Hadis İlmindeki Kadın 

Hocaları”, Marife Dergisi, Sayı: Kış 2011, s. 127-143. 
100  Yiğit, İslâm Tarihi: Memlükler, s. 284 -301; Memlükler dönemi fıkıh eserleri hakkında bir 

değerlendirme çalışması ve ilgili eserler hakkında bkz. Tuncay Başoğlu, “Eyyûbîler ve Memlükler 

Dönemi Fıkıh Yazımı = Fiqh Literature at the Time of the Ayyubids and Mamluks”, İslâm 

Tetkikleri Dergisi = Journal of Islamic Review, 2020, C: X, Sayı: 1, s. 229-332. 
101  Yiğit, “Memlükler”, s. 95. 
102  Yiğit, İslâm Tarihi: Memlükler, s. 305-307. 



36 
 

Memlükler zamanı, nahiv ilminde de büyük gelişmelerin yaşandığı bir dönem 

olmuştur. Arap dilinin en geniş lügatı kabul edilen Lisânü’l-Arab, İbn Manzûr (ö. 

711/1311) tarafından bu dönemde telif edilmiştir. İbn Manzûr dışında bu dönemin 

meşhur nahivcilerinden bazılarını, İbnü’n-Nehhâs (ö. 698/1299), Ebû Hayyân el-

Endelûsî (ö. 745/1344), İbn Hişâm (ö. 761/1360), İbn Akîl (ö. 769/1367), İbnü’s-

Sâiğ (ö. 776/1374) ve İbn Ammâr (ö. 844/1441) şeklinde sıralamak mümkündür.103 

Memlükler döneminde tarih ilmi de en çok eser verilen ilim dalları arasında 

yer almaktadır. Bu dönemde çok sayıda tarih kitabı yazılmıştır. Bunun sebeplerinden 

biri sadedinde Memlüklerin geniş bir okuyucu kitlesine sahip olmaları 

zikredilmektedir. Arap tarihçiliğinde ilk defa dinî ilimlere dâir eğitim gören tarihçiler 

dışında, ilmiye sınıfından olmayan küçük memurlar ve ordu mensupları da bu 

dönemde tarih kitapları yazmaya başlamışlardır. Dil ve üslûptaki farklılıklar 

sebebiyle Memlük tarihçiliği klasik Arap tarihçiliğinden ayrılmıştır. Arap 

tarihçiliğinde kullanılan fasih Arapça’nın yerine birçok Memlük tarihçisi eserinde 

mahallî lehçe ve günlük konuşma diline giderek daha çok sahip olmuşlardır.104 

İslâm tarihindeki hiçbir zamanın, tarihî kaynakların zenginliği bakımından, 

Memlükler dönemiyle mukayese edilemeyeceği tarih araştırmacıları tarafından dile 

getirilmektedir. Nitekim Nüveyrî (ö. 733/1333), Zehebî (ö. 748/1347), Kalkaşandî (ö. 

821/1418), Aynî (ö. 855/1451), İbn Tagriberdî (ö. 874/1469) ve Sehâvî (ö. 

902/1497), en geniş tarihî eserleri bu dönemde yazmışlardır. Bu isimlerden başka 

Memlükler dönemi meşhur tarihçileri arasında, İbn Hallikân (ö. 681/1282), İbn 

Seyyidinnâs (ö. 734/1334), Safedî (ö. 764/1363), İbn Haldûn (ö. 808/1406), Makrîzî 

(ö. 845/1441) ve İbn Kâdî Şuhbe (ö. 851/1448) gibi âlimler de yer almaktadır.105 

 

 

 

                                                           
103  Yiğit, İslâm Tarihi: Memlükler, s. 308-313. 
104  Samira Kortantamer, “Memlük Tarihçiliğinde Bir Üslûp Sorunu el-Acaib ve’l-Garaib”, Tarih 

İncelemeleri Dergisi, İzmir, 1994, Sayı: IX, s. 69. 
105  Philip K. Hitti, İslâm Tarihi: Siyasi ve Kültürel, 4c., Çev. Sâlih Tuğ, İstanbul, İFAV, 1995, C: 

III, s. 1112; Yiğit, a.g.e., s. 326-353; Ayrıca dönemin tabakât eserleri hakkında bilgi için bkz. 

Fatih Yahya Ayaz, “Memlükler Döneminin (648-923/1250-1517) Öne Çıkan Vefeyât, Tabakât ve 

Terâcim Eserleri”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2016, C: XVI, Sayı: 2, s. 

1-38. 



37 
 

II. HAYATI, KİŞİLİĞİ VE ESERLERİ  

A. HAYATI 

1. İsmi ve Nesebi 

İbnü’l-Mülakkın’ın tam adı, künyesi ve nisbeleriyle birlikte kaynaklarda Ebû 

Hafs Sirâcüddîn Ömer b. Ali b. Ahmed el-Ensârî el-Endelûsî el-Vâdiâşî et-Tekrûrî 

el-Mısrî eş-Şâfiî olarak zikredilmektedir.106 Babası nahiv âlimi olduğundan dolayı107, 

ona nisbetle “İbnü’n-Nahvî” olarak da bilinmektedir.108 

“İbnü’l-Mülakkın” adıyla meşhur olan şârih, babasının arkadaşlarından olup 

da vefatından sonra annesiyle evlenen ve kendisine kurallarına uygun Kur’ân öğreten 

(telkîn eden) üvey babası Îsâ el-Mağribî’ye nisbetle bu lakâbı almıştır. Bundan sonra 

Sirâcüddin Ömer b. Ali, İbnü’l-Mülakkın adıyla anılır olmuştur.109 Ancak kendisinin 

bu adı kullanmayı sevmediği rivayet edilmektedir. Çünkü bu isim, kendi öz babasına 

nisbetle söylenmemişti. O yüzden bu lakabın kullanılmasına öfkelenir ve adını 

genellikle İbnü’n-Nahvî olarak yazardı. Özellikle Yemen bölgesinde bu lakapla 

meşhur olmuştur.110 

2. Doğumu ve Ailesi 

İbnü’l-Mülakkın, h. 723 yılında Rebiülevvel ayının 22’si Perşembe günü 

Kahire’de doğmuştur.111 İbn Hacer, onun doğumunu Rebiülevvel’in 24’ü Cumartesi 

günü olarak kaydetmiş112 ancak Sehâvî, İbnü’l-Mülakkın’ın bizzat kendi el 

                                                           
106  Bkz. İbn Hacer, İnbâu’l-ğumr, C: II, s. 216; Sehâvî, ed-Dav’ü’l-lâmiʻ, C: VI, s. 100; Süyûtî, 

Zeylü Tabakâti’l-huffâz, s. 244; Ebü’l-Felâh Abdülhay b. Ahmed b. Muhammed İbnü’l-İmâd, 

Şezerâtü'z-zeheb fî ahbâri men zeheb, 11c., thk. Abdülkâdir Arnaût, Mahmûd Arnaût, Beyrut, 

Dâru İbn Kesîr, 1406/1986, C: IX, s. 71; Şevkânî, el-Bedrü’t-tâliʿ, C: I, s. 50; Ziriklî, el-Aʿlâm, 

C: V, s. 57; Kehhâle, Muʿcemü'l-müellifîn, C: VII, s. 297; Bekr b. Abdullah Ebû Zeyd, 

Tabakâtü’n-nessâbîn, Riyad, Dârü’r-Reşîd, 1987, s. 149. 
107  İbn Hacer, a.g.e., C: II, s. 216.  
108  İbn Fehd, Lahzü’l-elhâz, s. 129; Şevkânî, a.g.e., C: I, s. 508. 
109  İbn Hacer, a.g.e., C: II, s. 216; İbn Fehd, a.g.e., s. 129; Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 100; İbn Kâdî 

Şühbe, Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, C: IV, s. 44; İbnü’l-İmâd, a.g.e., C: IX, s. 72; Şevkânî, a.g.e., C: I, s. 

508. 
110  İbn Hacer, a.g.e., C: II, s. 217; Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 100; İbnü’l-İmâd, a.g.e., C: IX, s. 72; 

Şevkânî, a.g.e., C: I, s. 508. 
111  İbn Kâdî Şühbe, a.g.e., C: IV, s. 44; Süyûtî, Hüsnü’l-muhâdara, C: I, s. 438; a.mlf., Tabakâtü’l-

huffâz, C: I, s. 542; Ziriklî, a.g.e., C: V, s. 57; Kehhâle, a.g.e., C: VII, s. 297. 
112  İbn Hacer, a.g.e., C: II, s. 216. 



38 
 

yazısından okuduğunu ve doğrusunun birinci tarih olduğunu ifade etmiştir.113 İbnü’l-

Mülakkın’ın Ali (ö. 807/1405) adında bir çocuğu bulunmaktadır.114 

İbnü’l-Mülakkın’ın nahiv âlimi olarak bilinen babası Nureddin, Endülüs’teki 

Vâdiâş’tan115 Batı Afrika’daki Tekrûr116 bölgesine göç etmiştir. Orada büyük bir 

servete sahip olan Nureddin, yaşadığı bölgenin halkına Kur’ân öğretmiştir. 

Sonrasında Kahire’ye göç edip yerleşerek Arapça öğretimiyle meşgul olmuştur. 

Kaynaklarda pek çok kişinin ona talebelik yaptığı ifade edilmektedir. Nureddin, 

İbnü’l-Mülakkın’ın doğumundan bir sene sonra vefât etmiştir.117 

3. Tahsili ve Tedris Faaliyetleri 

Babası, İbnü’l-Mülakkın’ı ölümünden önce arkadaşı Şerefüddîn Îsâ el-

Mağribî’nin himayesine bırakmıştı. İbnü’l-Mülakkın’ı büyüten ve aynı zamanda 

üvey babası ve hocası olan Îsâ el-Mağribî, İbn Tolon Camii’nde ona önce Kur’ân 

öğretmiş, ardından Cemmâîlî’nin (ö. 600/1203) Umdetü’l-ahkâm’ını okutmuştur.118 

Îsâ el-Mağribî, ona Kur’ân taliminin ardından Mâlikî fıkhını da öğretmiştir. 

İbnü’l-Mülakkın, babasının arkadaşı olan İzzeddin İbn Cemâʻa’nın (ö. 767/1366) 

teşvikiyle Şâfiî mezhebine yönelmiş ve Nevevî’nin (ö. 676/1277) Minhâcü’t-

tâlibîn119 adlı eserini okuyup ezberlemiştir.120 

                                                           
113  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 100. 
114  İbnü’l-Mülakkın’ın tek çocuğu ve aynı zamanda talebesi olan Ali b. Ömer’in hayatı hakkında bkz. 

Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 100; C: V, s. 267. 
115  O dönemde Endülüste (İspanya) bulunan ve Gırnâta’ya uzaklığı 40 fersah olan bir şehir. Bkz. 

Ebü’l-Feyz Murtazâ Muhammed b. Muhammed ez-Zebîdî, Tâcü’l-arûs min cevâhiri'l-Kâmûs, 

40c., thk. Komisyon, y.y., Dârü’l-Hidâye, t.y., C: XVII, s. 68. 
116  Mağrib’in güneyinde bulunan ve Sudan’da bir kabileye nisbet edilen şehirdir. Bkz. Ebû Abdillâh 

Şihâbüddîn Yâkût b. Abdillâh el-Hamevî, Muʻcemü’l-buldân, 7c., Beyrut, Dâru Sâdır, 1995, C: 

II, s. 38. 
117  İbn Hacer, İnbâu’l-ğumr, C: II, s. 216; İbn Fehd, Lahzü’l-elhâz, s. 129; Süyûtî, Buğyetü’l-vüʻât 

fî tabakâti’l-luğaviyyîn ve’n-nühât, 2c., thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhim, Sayda, el-

Mektebetü’l-Asriyye, t.y., C: II, s. 144; İbn Kâdî Şühbe, Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, C: IV, s. 44; 

İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, C: IX, s. 71; Şevkânî, el-Bedrü’t-tâliʿ, C: I, s. 508. 
118  İbn Hacer, a.g.e., C: II, s. 217; İbn Fehd, a.g.e., s. 129; Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 100; İbn Kâdî 

Şühbe, a.g.e., C: IV, s. 44; İbnü’l-İmâd, a.g.e., C: IX, s. 72; Şevkânî, a.g.e., C: I, s. 508. 
119  Şâfiî fakîhi Abdülkerîm er-Râfiî’nin (ö. 623/1226) el-Muḥarrer fî fürûʿi’ş-Şâfiʿiyye adlı kitabının 

muhtasarıdır. Eser hakkında bilgi için bkz. M. Kâmil Yaşaroğlu, “Minhâcü’t-Tâlibîn”, DİA, 

Ankara, TDV Yayınları, 2020, C: XXX, s. 111.  
120  İbn Fehd, a.g.e., s.129; Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 100; Süyûtî, Hüsnü’l-muhâdara, C: I, s. 438; 

İbnü’l-İmâd, a.g.e., C: IX, s. 72.  



39 
 

Küçük yaşta hadis ilmine yönelen İbnü’l-Mülakkın, pek çok hocadan hadis 

dinlemiştir. Farklı hocalardan 1000 hadis cüz’ü dinlediğine dair kendi ifadesinin 

bulunduğu zikredilmektedir.121 

Onun çocukluk yıllarında almış olduğu bu eğitim, özellikle fıkıh ve hadis 

alanında uzmanlaşmasına zemin hazırlamış ve daha başlangıçta bu ilimlere dair 

zengin bir birikim elde etmesine sebep olmuştur. 

Üvey babası kendisine önemli ölçüde bir servet bıraktığı için geçim sıkıntısı 

çekmeyen İbnü’l-Mülakkın, tamamen ilimle meşgul olarak fıkıh, hadis, tefsir, tarih, 

biyografi, kıraat ve Arap dili alanlarında kendini yetiştirmiştir. Sıbt İbnü’l-Acemî (ö. 

841/1438), onun pek çok ilim dalıyla meşgul olduğunu ve her mezhebin temel 

kitaplarını okuduğunu söylemektedir.122  

Ulemânın, özellikle de muhaddislerin önemli bir özelliği olan ilmî 

seyahatlerde bulunma geleneğine İbnü’l-Mülakkın da uymuş, pek çok beldeye 

seyahatler yapmıştır. Bu seyahatleri onun ilmî birikimine büyük katkı sağlamıştır. O, 

farklı zamanlarda gittiği İskenderiye,123 Kudüs, Dımaşk ve birkaç kez hac 

münasebetiyle ziyaret ettiği (h. 740, 744, 761 ve 771 yılları) Mekke ve Medine’de 

tahsilini sürdürerek birçok âlimden ders almış, onlarla bilgi alışverişinde 

bulunmuştur.124 770/1369 senesinde ise Dımaşk ve Hamâ’ya seyahat eden İbnü’l-

Mülakkın’ın bu şehirlerde ne kadar kaldığı ve ne zaman döndüğü bilinmemektedir.125 

Bir başka seyahatini Beyt-i Makdîs’e yapan İbnü’l-Mülakkın, orada Alâî’ye (ö. 

761/1359) kitabı Câmiu’t-tahsîl fî ahkâmi’l-merâsîl’i okumuştur.126  

İbnü’l-Mülakkın, yaşadığı coğrafyadaki ilmî hareketliliğin üst düzeyde 

olması ve maddi imkânının vermiş olduğu rahatlık ile bahsi geçen şehirlerin dışında 

pek çok yere seyahatler yapmış, o dönemde yaşamış büyük âlimlerin rahle-i 

                                                           
121  İbn Fehd, Lahzü’l-elhâz, s. 129-130; Süyûtî, Hüsnü’l-muhâdara, C: I, s. 438. 
122  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 100; Şevkânî, el-Bedrü’t-tâliʿ, C: I, s. 508. 
123  İbnü’l-Mülakkın, Tabakâtü’l-evliyâ, thk. Nureddin Şureybe, Beyrut, Dârü’l-Maʻrife, 1406/1986, 

s. 500. 
124  İbnü'l-Mülakkın, a.g.e., s. 559; a.mlf, el-ʻİkdü’l-müzheb fî tabakâti hamaleti’l-mezheb, thk. 

Eymen Nasr el-Ezherî, Seyyid Mühennâ, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1417/1997, s. 410; İbn 

Fehd, a.g.e., s. 129-130; Süyûtî, a.g.e., C: I, s. 438; Şevkânî, a.g.e., C: I, s. 508; Sehâvî, bu durumu 

teyid edecek şekilde, Mekke’de 760 yılı Zilhicce ayında İbnü’l-Mülakkın’ın yazmış olduğu bir 

icazete rastladığını bildirmiştir: bkz. Sehâvî, a.g.e., s. 101. 
125  Muhammed Kemaleddin İzzeddin, İbnü’l-Mülakkın: Müerrihen, Beyrut, Âlemü’l-Kütüb, 1990, 

s. 15.  
126  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., s. 430. 



40 
 

tedrisinden geçmiştir. Onun yetişmesi ve başarısındaki en büyük tesiri bu âlimler 

göstermiştir. Zira hocalarının çoğu sahip oldukları birikim bakımından bazı ilimlerde 

öne çıkmışlardır. O dönemde hocalarından Ebû Hayyân el-Endelûsî (ö. 745/1344) ve 

İbn Hişâm en-Nahvî (ö. 761/1360) Arap dilinde, Takiyyüddîn es-Sübkî (ö. 756/1355) 

ve İzzeddin İbn Cemâʻa ise Şâfiî fıkhında temâyüz etmiştir. Bir diğer hocası İbn 

Seyyidinnâs (ö. 734/1334) ise dönemin muhaddisi olarak ifade edilmektedir.127 

İbnü’l-Attâr (ö. 723/1324),128 Fethuddin İbn Seyyidinnâs (ö. 734/1334),129 

Kutbüddin el-Halebî (ö. 735/1335), 130 Muhammed b. Ğâlî b. Necm b. Abdülaziz ed-

Dimyâtî (ö. 741/1341),131 Halîl b. Keykeldî el-Alâî (ö. 761/1359)132 ve Moğultay b. 

Kılıç (ö. 762/1361),133 hadis; Takiyyüddîn es-Sübkî (ö. 756/1355),134 Cemâleddin el-

İsnevî (ö. 772/1370),135 İzzeddin İbn Cemâʻa (ö. 767/1366) ve Şemsüddîn İbn Adlân 

(ö. 749/1348) fıkıh ve usulü136; Burhan er-Reşîd (ö. 749/1348) kıraat137; Ebû Hayyân 

el-Endelûsî (ö. 745/1344)138 ile İbn Hişâm en-Nahvî (ö. 761/1360)139 ise Arapça 

öğrendiği âlimlerdir. O, Yûsuf b. Abdurrahmân el-Mizzî (ö. 742/1341)140 ve 

Zehebî’den (ö. 748/1348) de icazet almıştır.141 

Yukarıda zikrettiklerimiz dışında tespit edebildiğimiz kadarıyla İbnü’l-

Mülakkın’ın hocaları sırasıyla şunlardır: 

                                                           
127  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 100; İbnü’l-Mülakkın, hadis hocaları arasında kendisinden 

Cemmâilî’nin Umdetu’l-ahkâm’ını okuduğu Fethuddin İbn Seyyidinnâs ve Kutbeddin el-Halebî’yi 

özellikle zikreder. Bkz. Ebû Hafs Sirâceddin Ömer b. Ali b. Ahmed İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm bi 

fevâidi Umdeti’l-ahkâm, 11c., thk. Abdülazîz b. Ahmed b. Muhammed Müşeykıh, Riyad, Dârü’l-

Âsıme, 1417/1997, C: I, s. 77. 
128  Muhammed Kemaleddin İzzeddin, İbnü’l-Mülakkın: Müerrihen, s. 14. 
129  İbn Hacer, ed-Dürerü’l-kâminefî a'yâni’l-mieti’s-sâmine, 6c., Muhammed Abdulmuʻîd Dân, 

Saydarabad, Meclisü Dâireti’l-Maârifi’l-Osmaniyye, 1392/1972, C: IV, s. 208. 
130  İbn Hacer, İnbâu’l-ğumr, C: II, s. 217. 
131  İbn Hacer, ed-Dürerü’l-kâmine, C: IV, s. 143. 
132  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 101. 
133  Sehâvî, a.g.e., C. VI, s. 100. 
134  İbn Hacer, a.g.e., C: III, s. 63; Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 100. 
135  Yaşadığı zamanın Şafiî hocalarındandır. Bkz. Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 102. 
136  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 100. 
137  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 100. 
138  İbnü’l-Mülakkın, Ebû Hayyân’ın Bahrü’l-muhît isimli tefsirini kendisinden okumuş ve ondan 

Arapça dersleri almıştır. Bkz. İbn Hacer, a.g.e., C: IV, s. 302; Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 100. 
139  İbn Hacer, a.g.e., C: II, s. 308; Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 100. 
140  İbn Hacer, a.g.e., C: IV, s. 457; Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 101. 
141  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 100-101; Süyûtî, Hüsnü’l-muhâdara, C: I, s. 438; Şevkânî, el-Bedrü’t-

tâliʿ, C: I, s. 508. 



41 
 

1. Şerefüddîn Ebû Muhammed b. Abdullah b. Muhammed et-Tâî (ö. 

740/1340): Kendisinden usul okumuştur.142 

2. Ahmed b. Küştüğdî (ö. 744/1343).143 

3. Yusuf b. Muhammed b. Nasr el-Maʻdenî el-Hanbelî (ö. 745/1344).144 

4. Muhammed b. Muhammed b. Numeyr Sirâcüddîn el-Kâtib (ö. 

747/1346).145 

5. İmâdüddîn Muhammed b. İshak (ö. 749/1348): Kendisinden Arapça 

okumuştur.146 

6. Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed b. Kays (ö. 749/1348): Ondan fıkıh 

okumuştur.147 

7. Ahmed b. Ömer b. Ahmed el-Kemâl el-Neşâî (ö. 757/1356): Kendisinden 

fıkıh okumuştur.148 

8. İbrâhim b. İshak b. İbrâhim Şerefüddîn el-Münâvî (ö. 757/1356): İbnü’l-

Mülakkın ondan usul okumuştur.149 

9. Ahmed b. Muhammed b. Ömer Şihâbüddîn el-Ukaylî el-Halebî el-Hanefî 

(ö. 765/1364).150 

10. Ahmed b. Yahya b. İshak eş-Şeybânî ed-Dımaşkî (ö. 772/1371).151 

11. Şemsüddîn b. es-Sâiğ (ö. 776/1374): Kendisinden Arapça okumuştur.152 

12. Ahmed b. Muhammed b. Muhammed b. Kutbeddin Muhammed el-

Kastallânî (ö. 776/1374).153 

13. Ahmed b. Sâlim b. Yâkût el-Mekkî (ö. 778/1376).154 

14. Ömer b. Hamza b. Yunus el-Adevî el-İrbilî (ö. 782/1380).155 

                                                           
142  Muhammed Kemaleddin İzzeddin, İbnü’l-Mülakkın: Müerrihen, s. 13. 
143  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 100. 
144  İbn Hacer, ed-Dürerü’l-kâmine, C: IV, s. 476; Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 101.  
145  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 100. 
146  Muhammed Kemaleddin İzzeddin, a.g.e., s. 12. 
147  a.mlf., a.g.e., s. 12. 
148  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 101. 
149  İbn Hacer, a.g.e., C: I, s. 17. 
150  İbn Hacer, a.g.e., C: I, s. 289. 
151  İbn Hacer, a.g.e., C: I, s. 328. 
152  İbn Hacer, a.g.e., C: III, s. 499; Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 100. 
153  İbn Hacer, a.g.e., C: I, s. 299. 
154  İbn Hacer, a.g.e., C: I, s. 134. 
155  İbn Hacer, a.g.e., C: III, s. 161; Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 101. 



42 
 

15. Abdulvehhâb b. Muhammed b. Abdurrahmân el-Karavî Muhyiddîn el-

İskenderânî (ö. 787).156 

16. Abdurrahmân b. Ahmed b. Abdulhâdî Zeynüddîn es-Sâlihî (ö. 789): 

İbnü’l-Mülakkın, ondan başta Sahîhi Müslim olmak üzere diğer hadis kitaplarını 

dinlemiştir.157 

17. eş-Şems el-Askalânî el-Mukrî: İbnü’l-Mülakkın’a icazet vermiştir.158 

18. Ali b. Ahmed b. Kusver Alâeddin el-Hamevî.159 

19. Ahmed b. İbrâhim b. Yunus ed-Dımaşkî: İbnü’l-Mülakkın’a icazet ver-

miştir.160 

İbnü’l-Mülakkın, talebelerinin çokluğuyla da meşhur olmuş birisidir. Ders 

verirken ortaya koymuş olduğu mizâhî kişiliği, alçak gönüllü ve yumuşak huylu 

olması, cömertliği ve yanındaki insanlara karşı muhabbet ve ilgisinin, dersine iştirâk 

eden talebelerinin çok olmasını etkileyen sebepler olduğu ifade edilmektedir.161 Şam, 

Mekke, Medine ve daha birçok şehre seyahat etmesi de pek çok kişiye ders 

vermesinde etkili olmuştur.162 

Kaynaklarda iki yüze yakın talebesinin ismi zikredilmektedir. Burada her 

birinin ismini vermek yerine sadece meşhur olanlardan bazılarını zikredeceğiz.163 

Onun talebeleri arasında Ali b. Ömer b. Ali b. Ahmed Nureddin (ö. 

807/1405)164, Nasrullah b. Ahmed b. Muhammed et-Tüsterî (ö. 812/1409)165, 

Veliyyüddîn el-Irâkî (ö. 826/1423)166, Takiyyüddîn el-Fâsî (ö. 832/1429)167, Sıbt 

İbnü’l-Acemî (ö. 841/1438)168, Takiyyüddîn el-Makrîzî (ö. 845/1442)169, İbn Hacer 

                                                           
156  İbnü’l-Mülakkın ondan hadis okumuştur. Bkz. İbn Hacer, ed-Dürerü’l-kâmine, C: II, s. 430. 
157  Bkz. Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 100. 
158  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 100. 
159  İbnü’l-Mülakkın ondan hadis rivayet etmiştir. Bkz. İbn Hacer, a.g.e., C: III, s. 19. 
160  İbn Hacer, a.g.e., C: I, s. 97. 
161 İbnü’l-Mülakkın, el-Muʻîn alâ tefehhümi’l-erbaʻîn, (Neşredenin girişi), thk. Dağş b. Şebîb el-

Acemî, Kuveyt, Mektebetü Ehli’l-Eser, 1433/2012, s. 21. 
162  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 30. 
163  Erkek talebelerinin tam listesi için bkz. İbnü’l-Mülakkın, Tuhfetü’l-muhtâc ilâ edilleti’l-Minhâc, 

2c., (Neşredenin girişi), thk. Abdullah b. Saaf el-Lihyânî, Mekke, Dâru Hira, 1406/1986, C: I, s. 

21-52; Kadın talebelerinin tam listesi için bkz. a.mlf., a.g.e., C: I, s. 52-55.  
164  İbnü’l-Mülakkın’ın tek oğlu ve aynı zamanda talebesi olması nedeniyle burada ona da yer 

verilmiştir. Hayatı için bkz. Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 100; C: V, s. 267. 
165  Sehâvî, a.g.e., C: II, s. 233. 
166  Sehâvî, a.g.e., C: I, s. 338. 
167  Sehâvî, a.g.e., C: V, s. 18. 
168  Sehâvî, a.g.e., C: I, s. 139. 



43 
 

el-Askalânî (ö. 852/1449)170, Aynî (ö. 855/1451) ve Celaleddin el-Mahallî (ö. 

864/1459)171 gibi meşhur âlimler bulunmaktadır.172 

4. Vefatı 

Ömrünün sonlarında kütüphanesinin yanması İbnü’l-Mülakkın’ı derinden 

etkilemiş ve ilimle meşgul olmaya kendini yeteri kadar verememiştir. Bu olaydan 

sonra hastalanmış, ihtilâta173 maruz kalmış, hafızası ve idrak kabiliyeti giderek 

zayıflamış ve ardından vefat etmiştir.174 

İbnü’l-Mülakkın, çoğunluğun görüşüne göre 16 Rebîülevvel 804 (3 Kasım 

1401) tarihinde Cuma gecesi Kahire’de vefat etmiştir.175 Yaşadığı dönemde, eğitim-

öğretim faaliyetleri, verdiği dersler ve telif ettiği eserler sebebiyle ilmini ve değerini 

takdir eden insanların, onun ölümüyle derin bir hüzne kapıldıkları ifade 

edilmektedir.176 

B. KİŞİLİĞİ 

1. İlmî Kişiliği 

İbnü’l-Mülakkın, güçlü hafızası ve derin zekâsı sebebiyle yaşadığı dönemde 

temâyüz etmiş, bu özelliği onun ilmî donanımını daha verimli ve hızlı kullanmasını 

sağlamıştır.177 Genç yaşta eser telif etmeye başlayan İbnü’l-Mülakkın’ın, yaşadığı 

asırda en çok kitap telif eden kişi olduğu ifade edilmektedir.178  

                                                                                                                                                                     
169  Süyûtî, Hüsnü’l-muhâdara, C:I, s. 438. 
170  Süyûtî, a.g.e., C. I, s. 438. 
171  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VII, s. 39. 
172  Süyûtî, a.g.e., C: I, s. 438. 
173  İhtilât, hadis usulü terimi olarak, metâin-i aşereden sûu’l-hıfz (kötü ezberleme) ve kesretü’l-galat 

(çok hata yapmak) ile ilgilidir ve sikâ olarak bilinin hadis ravîlerinin aklî melekelerinin 

zayıflaması sonucu şuurunun karışmasıyla rivayet ettiği hadislerin farkında olmaması anlamına 

gelir. Bilhassa bu hastalığa yakalandıktan sonra rivayet edilen hadislerden kaçınılmıştır. Bkz. 

Koçyiğit, Hadis Istılahları, Ankara, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1980, s. 

161; Uğur, Ansiklopedik Hadis Terimleri Sözlüğü, s. 148. 
174  Ebü’l-Vefâ Burhâneddin İbrâhim b. Muhammed Sıbt İbnü’l-Acemi, el-İğtibat bimen rumiye bi’l-

ihtilât, thk. Alâeddin Ali Rızâ, Kahire, Dârü’l-Hadîs, 11408/1988, s. 272; İbn Hacer, İnbâu’l-

ğumr, C: II, s. 219; Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 105; İbn Fehd, Lahzü’l-elhâz, s. 132. 
175  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 105; İbn Fehd, a.g.e., s. 132; İbn Kâdî Şühbe, Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, C: IV, 

s. 46; Süyûtî, Hüsnü’l-muhâdara, C: I, s. 438; a.mlf.,Tabakâtü’l-huffâz, C: I, s. 542; Şevkânî, 

el-Bedrü’t-tâliʿ, C:I, s. 511; Kehhâle, Muʿcemü’l-müellifîn, C: VII, s. 298. 
176  İbnü’l-Mülakkın, el-Muʻîn alâ tefehhümi’l-erbaîn, (Neşredenin girişi), s. 24. 
177  İbn Kâdî Şühbe, a.g.e., C: IV, s. 45. 
178  Süyûtî, a.g.e., C: I, s. 438. 



44 
 

İbn Hacer, aynı dönemde yaşayan ve kaynaklarda doğum ve vefat tarihleri 

arasında birer sene olduğu bildirilen İbnü’l-Mülakkın (ö. 804/1401), Bulkînî (ö. 

805/1403) ve Zeynüddin el-Irâkî’nin (ö. 806/1404) üç hususta temâyüz ettiklerini 

ifade etmektedir. O, Irâkî’nin hadis ilimlerinde, Bulkînî’nin Şâfiî mezhebinin 

hükümleri hususunda ve İbnü’l-Mülakkın’ın ise eserlerinin çokluğu bakımından 

meşhur olduğunu vurgulamıştır.179 

İbnü’l-Mülakkın, ömrünü ders vermek ve pek çok ilim dalında kitap telif 

etmekle geçirmiş, özellikle hadis ilimlerinde ön plana çıkmıştır.180 Nitekim Süyûtî 

onun fıkıh ve hadis ilimlerinde çok mâhir olduğunu ifade etmektedir.181 O, hadis 

ilimlerinde meşhur pek çok kitaba şerh yazmıştır.182 Öyle ki, Sıbt İbnü’l-Acemî onu 

Mısır’da hadis eserleri en çok olan âlim diye övmüştür.183 İbnü’l-Mülakkın, eser 

telifinin yanı sıra medreselerde de dersler vermiştir. Kâmiliyye,184 Kubbetü’s-Sâlih,185 

Sâbıkıyye186 ve Hüsâmiyye187 medreseleri bunlardan bazılarıdır.188 

İbnü’l-Mülakkın’ın ilme ve kitaplara olan ilgisinin son derece kuvvetli 

olduğu ve elindeki servetin çoğunu kendine ait bir kütüphane oluşturmak için 

harcadığı bildirilmiştir. Kitaplara olan düşkünlüğüyle alakalı başından geçen bir 

olayı talebesi İbn Hacer bizzat kendi ağzından şöyle nakletmektedir: “Bir sene genel 

bir tâun hastalığı olmuştu. Muhaddislerden biri kitaplarını satılığa çıkarmış ancak 

kitapların sadece peşin parayla verilmesini vasiyet etmişti. Hemen eve gidip bir 

poşet dolusu dirhem alıp götürdüm. Dirhemleri kitapların satıldığı yerde poşetten 

boşalttım ve bütün parayla oradaki kitapların hepsini satın aldım. Kitaplar arasında 

otuz dirheme satın aldığım Ahmed b. Hanbel’in Müsned’i de vardı.”189 

                                                           
179  İbn Hacer, el-Mecmaʻü’l-müesses li’l-muʻcemi’l-müfehres, 4c., thk. Yûsuf Abdurrahman 

Marʻaşlî, Beyrut, Dârü’l-Maʿrife, 1413/1992, C: II, s. 318. 
180  İbn Kâdî Şühbe, Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, C: IV, s. 44. 
181  Süyûtî, Zeylü Tabakâti’l-huffâz, s. 244. 
182  İbn Kâdî Şühbe, a.g.e., C: IV, s. 45; Hadis ilimlerine dair yazmış olduğu eserler hakkında detaylı 

bilgi “Eserleri” başlığı altında verilmiştir. 
183  İbn Fehd, Lahzü’l-elhâz, s. 131. 
184  Süyûtî, Hüsnü’l-muhâdara, C: II, s. 262. 
185  Makrîzî, el-Hıtat, C: IV, s. 218. 
186  Makrîzî, a.g.e., C: IV, s. 248. 
187  Makrîzî, a.g.e., C: IV, s. 236. 
188  Süyûtî, a.g.e., C: I, s. 438. 
189  İbn Hacer, İnbâu’l-ğumr, C: II, s. 217. 



45 
 

İbnü’l-Mülakkın, kendi yazdıkları da dâhil olmak üzere, satın aldığı kitaplarla 

zengin bir kütüphane oluşturmuştur. İbn Hacer’in, “Kahire’de ondan daha çok kitabı 

olan kimseyi görmedim.”190 demesi bu durumu desteklemektedir. Yazdığı kitaplarda 

pek çok kaynaktan faydalanması da, kütüphanesinin zenginliğini teyit etmektedir. 

Eyyûbîlerden sonra Memlüklerin de bölgede Eşʻârîliği desteklemelerinin 

İbnü’1-Mülakkın’ın bu düşünce çizgisini benimsemesinde etkili olduğu, yine aynı 

dönemde yaygın olan tasavvufî hareketlerden de önemli ölçüde etkilendiği 

belirtilmektedir. Nitekim sûfilere dair eserinde verdiği bilgilerden hareketle, o sırada 

yaygın olan bidʻat ve hurafeler konusunda tenkidî bakış açısına sahip olmadığı ifade 

edilmektedir.191 

İbnü’l-Mülakkın, ölünceye kadar bıkmadan, usanmadan ilim tahsiliyle 

meşgul olmaya devam etmiştir. Nitekim talebelerinden Sıbt İbnü’l-Acemî (ö. 

841/1438), yaşlılık dönemlerinde hocasından her mezhebin kitabını okuduğunu ve 

fetva vermesi için kendisine izin verdiğini bildirmiştir. O ayrıca, İbnü’l-Mülakkın’ın 

eser tasnifi konusunda yaşadığı asrın ender kimseleri arasında yer aldığını, ifâde ve 

ibârelerinin ise kuvvetli olduğunu zikretmiştir.192 

Onun ilimdeki bu yüksek konumu önemli görevlere gelmesinde de etkili 

olmuştur. Bunlardan bazısı şark kadılığı görevi, Dâru’l-Hadîsi’l-Kâmiliyye 

başkanlığı193 ve Şâfiî kâdı’l-kudâtlığına seçilmesidir.194 

Bir süre kadı nâibliği de yapan İbnü’l-Mülakkın, 780/1378 yılında Sultan 

Berkuk tarafından kâdı’l-kudât olarak atanmasının akabinde daha önce bahsi geçtiği 

üzere rakipleri tarafından kendisine kurulan bir komplo neticesinde mihne dönemi 

geçirmiş, yaşamış olduğu bu hadiseden sonra siyâsîlerden uzak durması ve idârî 

işlerle ilgilenmemesi, ilmî çalışmalara daha çok zaman ayırmasına vesile olmuştur.195 

Bu durumu, onun hayli zengin bir telifata sahip olmasının altında yatan sebeplerden 

birisi olarak zikretmek mümkündür. 

                                                           
190  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, (Neşredenin girişi), C: I, s. 32. 
191  Ahmet Özel, “İbnü’l-Mülakkın”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2000, C: XXI, s. 150. 
192  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 104. 
193  Makrizî, es-Sülûk, C: V, s. 189. 
194  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 104. 
195  Makrîzî, a.g.e., C: V, s. 49; Sehâvî, a.g.e., s. 104; İbn Fehd, Lahzü’l-elhâz, s. 130; Süyûtî, 

Hüsnü’l-muhâdara, C: I, s. 438; Şevkânî, el-Bedrü’t-tâliʿ, C: I, s. 510. 



46 
 

İbnü’l-Mülakkın, yaşadığı dönemde pek çok âlim tarafından övgüye mazhar 

olmuştur. Bunlardan İbn Fehd, hakkında; “imâm, allâme, hâfız, şeyhü’l-İslâm, 

umdetü’l-muhaddisîn ve kudvetü’l-musannifîn” ifadelerini kullanmış196; Süyûtî onu, 

“imam, fakîh, hâfız” lafızlarıyla övmüş, Şâfiî hocalarından ve hadis imamlarından 

biri olduğunu belirtmiştir.197 Şevkânî ise onu tanıtırken “bütün ilimlerde imâm” 

ifadesini kullanmış ve Sıbt İbnü’l-Acemî’nin, İbnü’l-Mülakkın hakkında 

“Eserlerinin çokluğu ve kullandığı üslûbun mükemmelliği bakımından yaşadığı 

dönemin sayılı âlimlerindendir.” dediğini nakletmiştir.198 Sehâvî de onun hakkında 

“eş-şeyh el-imam”, “alemü’l-aʻlâm”, “fahru’l-enâm”, “ehadu meşâyihi’l-İslâm”, 

“allâmetü’l-asr”, “bakıyyetü’l-musannifîn”, “alemü’l-müderrisîn”, “seyfu’l-

münâzırîn” ve “müfti’l-müslimîn” şeklinde tanımlamalar yapıldığını zikretmiştir.199 

2. Manevî Kişiliği 

İbnü'l-Mülakkın’ın ilmî kişiliğine yönelik tavsiflerin yanı sıra manevî 

kişiliğine dair de övgü dolu sözler sarfedilmiştir. Onun talebelerinden olan İbn 

Hacer, İbnü’l-Mülakkın’ın yaratılış özellikleri ve mîzâcı hakkında şunları 

söylemiştir: “O, uzun boylu, güzel yüzlü, bütün ilmî meşguliyetlerine rağmen şakacı, 

sohbeti hoş, ahlakı güzel, son derece insaflı ve âdil, arkadaşlarına ve çevresindeki 

insanlara sahip çıkan ve hali vakti yerinde varlıktı bir kimseydi.”200 

Yine bir başka talebesi Sıbt İbnü’l-Acemî kendisiyle uzun müddet beraber 

bulunduğunu ifade ettikten sonra hakkında şu değerlendirmeleri yapmıştır: “O, ders 

ve istirahat zamanı dışında insanlarla bir araya gelmez, her sene iʿtikâfa girer, hayır 

ve fakr ehli kimseleri sever, onlara nasihat ederdi. Yaratılış bakımından mütevâzî ve 

ihsan ehli bir kimseydi. Onda hiçbir şekilde hakikatten sapma eğilimi görmedim.”201 

                                                           
196  İbn Fehd, Lahzü’l-elhâz, s. 129. 
197  Süyûtî, Tabakâtü’l-huffâz, C: I, s. 542; a.mlf., Zeylü Tabakâti’l-huffâz, s. 244. 
198  Şevkânî, el-Bedrü’t-tâliʿ, C. I, s. 510. 
199  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 100. 
200  İbn Hacer, İnbâu’l-ğumr, C: I, s. 218. 
201  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 104. 



47 
 

Makrîzî, Sehâvî ve İbn Kâdî Şühbe ise, onun güler yüzlü, iyilik ve tevâzu 

ehli, güzel ahlak sahibi, yaratılış bakımından güzel ve hoş sohbet bir kimse olduğunu 

söylemiştir.202 

İbnü’l-Mülakkın hakkında zikredilen bu değerlendirmeler, onun ilmî 

donanımının yanı sıra gerek inanç bakımından gerekse ahlâkî açıdan sağlam bir 

karaktere sahip olduğunu, yaşadığı dönemde olgun ve şahsiyetli bir Müslüman 

modeli ortaya koyduğunu göstermektedir. 

C. ESERLERİ 

Genç yaşta tahsile başlaması, geçim sıkıntısı çekmemesi, maddî imkânı 

sebebiyle iyi bir kütüphaneye sahip olması, idare ile yaşadığı sorunlardan dolayı 

resmî görevlerden uzak durması, ilme olan iştiyâkı, telife erken dönemde başlaması 

ve uzun bir ömre sahip olması gibi faktörler neticesinde hayatını kitap yazmakla 

geçiren İbnü’l-Mülakkın’ın, başta hadis ve fıkıh olmak üzere çeşitli ilimlerde 

yaklaşık 300 kitap telif ettiği ifade edilmektedir.203 

Ömrünün sonlarına doğru kütüphanesinin yanmasından dolayı eserlerinin 

büyük bir kısmının yok olduğu belirtilmiştir.204 Bununla birlikte bazı eserlerinin 

adları kaynaklarda yer almaktadır. Bunlardan tesbit edebildiklerimizi, ait oldukları 

ilim dallarına göre tasnif ederek sunmaya çalışacağız. Tesbit edilen eserlerden 

neşredilenlerin baskısı hakkında bilgi verilecek, baskısı henüz yapılmayan ancak 

yazma olarak arşivlerde nüshası bulunanlara ayrıca işaret edilecek, bunun dışında 

yazma nüshaları hakkında bilgi edinilemeyip adına sadece kaynaklarda rastlanılan 

eserleri ise geçtiği kaynaklara atıf yapılarak zikredilecektir. 

1. Hadise Dair Eserleri 

1) el-İʿlâm bi fevâidi Umdeti’l-ahkâm 

İbnü’l-Mülakkın’ın, Cemmâîlî’nin Buhârî ve Müslim’in ittifak ettiği ahkâm 

hadislerini derleyerek oluşturduğu Umdetü’l-ahkâm adlı eserine yazdığı şerhtir. O, 

                                                           
202  Makrîzî, Dürerü’l-ʻukûdi’l-ferîde fî terâcimi’l-aʿyâni’l-müfîde, 4c., thk. Mahmud el-Celîlî, 

Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1423/2022, C: II, s. 431; Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 105; İbn Kâdî 

Şühbe, Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, C: IV, s. 46. 
203  İbn Hacer, İnbâu’l-ğumr, C: II, s. 217; Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 103; İbn Fehd, 

Lahzu’l-elhâz, s. 130; İbn Kâdî Şuhbe, Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, C: IV, s. 47; Şevkânî, el-Bedrü’t-

tâliʿ, C: I, s. 510; Ziriklî, el-Aʿlâm, C: V, s. 57. 
204  İbn Kâdî Şühbe, a.g.e., C: IV, s. 45; İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, s. 72; Şevkânî, a.g.e., I, 510. 



48 
 

bu eserini telif ederken ana kaynakları hadis şerhleri olmakla birlikte muhtelif ilim 

dallarında yazılmış meşhur eserlerden de fazlaca istifade etmiştir. Kendisi bu eseri 

hakkında “Onun benzeri yoktur.” ifadesini kullanmıştır.205 Abdülazîz b. Ahmed b. 

Muhammed Müşeykıh’ın tahkîkiyle Riyad’da 1417/1997 yılında onbir cilt halinde 

neşredilmiştir. Araştırma konumuz olan eser hakkında ilerleyen bölümlerde ayrıntılı 

bilgi verilecektir.206 

2) et-Tavzîh li şerhi’l-Câmiʻi’s-Sahîh=Şevâhidü’t-tavzîh fî şerhi’l-Câmiʻi’s-

Sahîh 

Buhârî’nin es-Sahîh’ine yazdığı şerhtir.207 İbn Hacer, İbnü’l-Mülakkın’ın bu 

eserini, hocaları Kutbüddin el-Halebî (ö. 735/1335) ve Moğultay b. Kılıç’ın (ö. 

762/1361) Buhârî şerhlerini esas alıp bazı ilavelerde bulunarak telif ettiğini 

söylemiştir.208 Bizzat kendisinin yirmi cilt olduğunu belirttiği209 eser Devha’da 

(Doha) 1429/2008 yılında Hâlid er-Ribât ve Cumʿa Fethî’nin tahkîkiyle son üç cildi 

fihrist olmak üzere 36 cilt halinde neşredilmiştir. 

3) el-Muʻîn ʿalâ tefehhümi’l-Erbaʻîn 

Nevevî’nin el-Erbaʻîn adlı eserine yazdığı şerhtir.210 Ebû İslâm Abdülâl 

Müsʿad’ın tahkîkiyle Kahire’de 1426/2005 yılında; Dağş b. Şebîb el-Acemî’nin 

tahkîkiyle ise Kuveyt’te 1433/2012 yılında neşredilmiştir. 

4) Şerhu zevâidi Müslim ʿale’l-Buhârî 

İbnü’l-Mülakkın’ın, Müslim’in Sahîh’inin Buhârî’nin Sahîh’ine olan 

zevâidine yazdığı şerhtir. Sehâvî eserin dört cilt halinde telif edildiğini bildirmiştir.211 

Bağdat Mektebetü’l-Evkâfi’l-Âmme kütüphanesinde 3012 ve 3015 numaralı kayıtla 

yazma nüshası bulunmaktadır.212 

 

 

                                                           
205  İbnü'l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 39. 
206  Yazma nüshaları hakkında bkz. İbnü’l- Mülakkın, Tuhfetü’l-muhtâc, (Neşredenin girişi), C: I, s. 

70. 
207  İbn Hacer, İnbâu’l-ğumr, C: II, s. 217. 
208  İbn Hacer, el-Mecmaʻü’l-müesses, C: II, s. 315.  
209  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433. 
210  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., s. 433; Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 102. 
211  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 102; Ayrıca bkz. İbn Hacer, İnbâu’l-ğumr, C: II, s. 217; Yazma nüshaları 

hakkında bilgi için bkz. İbnü’l- Mülakkın, Tuhfetü’l-muhtâc, (Neşredenin girişi), C:I, s. 83. 
212  Özel, “İbnü'l-Mülakkın”, s. 151. 



49 
 

5) Şerhu zevâidi Süneni Ebî Dâvûd ʿale’s-Sahîhayn 

İbnü’l-Mülakkın’ın bu eseri Süneni Ebî Dâvûd’un Sahîhayn’a zevâidinin 

şerhidir. Sehâvî eserin iki cilt olduğunu beyan etmektedir.213 

6) Şerhu zevâidi Camiʻi’t-Tirmizî ʿale’s-selâse (İncâzü’l-vaʿdi’l-vefî fî şerhi 

Câmiʿi’t-Tirmizî) 

İbnü’l-Mülakkın’ın Camiʻü’t-Tirmizî’nin Sahîhayn ile Ebû Dâvûd’un 

Sünen’inin zevâidine yazmış olduğu şerhtir. Sehâvî bu şerhin tamamlanamadığını 

belirtmiştir.214 Eserin ilk bölümlerini ihtiva eden 153 varaklık müellif hattı nüshası 

Chester Beatty Library’de 5187 numara ile kayıtlıdır.215 

7) Şerhu zevâidi Süneni’n-Nesâî ʿale’l-Erbaʿa 

İbnü’l-Mülakkın’ın Süneni Nesâî’nin Sahîhayn, Ebû Dâvûd ve Tirmizî’nin 

Sünen’lerine olan zevâidine yazdığı şerhtir.216 Kaynaklarda eserin 

tamamlanmadığına dair bir bilgi de yer almaktadır.217 

8) Şerhu zevâidi İbn Mâce ʿale’l-kütübi’l-hamse (Ma temessü ileyhi’l-hâce 

ʿalâ Süneni İbni Mâce) 

İbn Mace’nin, Sahîhayn, Ebû Dâvûd, Tirmizî ve Nesâî’nin Sünen’lerine olan 

zevâidine İbnü’l-Mülakkın’ın yazmış olduğu şerhtir. Kaynaklarda üç cilt olarak telif 

edildiği ifade edilmiştir.218  

9) Şerhu zevâidi’l-kütübi’l-hamse ʿale’l-Buhârî 

İbnü’l-Mülakkın, bu eserinde Sahîhi Müslim ile Süneni Erbaʿa’nın Sahîh-i 

Buhârî’ye zevâidinî şerh etmiştir. O, bu kitabını el-ʿİkdü’l-müzheb adlı eserinde 

zikretmiştir.219 

 

                                                           
213  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 102. 
214  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 102; Ayrıca bkz. Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʻârifîn esmâü’l-

müellifîn ve âsârü’l-musannifîn, 2c, istinsah ve tsh. Kilisli Rifat Bilge, İbnülemîn Mahmûd 

Kemal İnal, Ankara, Milli Eğitim Bakanlığı, 1951, C: I, s. 791. 
215  Özel, “İbnü’l-Mülakkın”, s. 151. 
216  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: II, s. 1006. 
217  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 102; Kâtib Çelebi, Süllemü’l-vüsûl ilâ tabakâti’l-fuhûl, 6c., thk. 

Mahmud Abdülkâdir el-Arnaût, Tetkik: Sâlih Sadâvî Sâlih, iʿdâdü’l-fehâris Selahaddin Uygur, 

İstanbul, Maʿhedü’l-Buhûs ve’d-Dirâsâti’l-Arabiyye, İslâm Tarih, Sanat ve Kültür Araştırma 

Merkezi (IRCICA), 2010, C: II, s. 418; Muhammed b. Muhammed b. Ömer Mahlûf, Şeceretü’n-

nûri’z-zekiyye fi tabakâti’l-Mâlikiyye, 2c., thk. Abdülmecîd Hiyyâlî, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1424/2003, C: I, s. 696. 
218  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 102; Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: II, s. 1004; Bağdatlı İsmail Paşa, 

a.g.e., C: I, s. 791. 
219  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 434. 



50 
 

10) Şerhu ferâizi’l-Vasît 

İbnü’l-Mülakkın’ın, Gazzâlî’nin (ö. 505/1111) Şâfiî fıkhına dair yazdığı el-

Vasît220 isimli kitabının miras babında kullandığı Buhârî hadislerini şerh ettiği 

eseridir.221 O, et-Tavzîh adlı Buhârî şerhinin miras bahsinde “Bu konuyu Şerhu 

ferâizi’l-Vasît’de açıkladım.” diyerek eserine atıfta bulunmuştur.222 

11) Şerhu Müntekâ’l-ahbâr 

Mecdüddîn İbn Teymiyye’nin (ö. 652/1254) Münteka’l-ahbâr223 adlı eserinin 

şerhidir.224 Sehâvî eserden sadece bir parçanın mevcut olduğunu belirtmiştir.225 

12) el-Muknîʿ fî ʿUlûmi’l-hadîs 

İbnü’s-Salâh’ın ʿUlûmü’l-hadîs adlı eserinin ihtisârı olup, yeniden düzenlenip 

ilâveler yapılarak kaleme alınmıştır.226 Abdullah b. Yusuf Cüdey’in tahkîkiyle 

Riyad’da 1413/1992 yılında iki cilt, Ahmed Fethi Hicâzî’nin tahkîkiyle Beyrut’ta 

1433/2012 yılında ise tek cilt olarak basılmıştır. 

13) et-Tezkire fî ʿUlûmi’l-hadîs 

el-Muknîʿ fî ʿUlûmi’l-hadis adlı eserinin muhtasarıdır.227 Ali Hasan Ali Ab-

dülhamîd’in tahkîkiyle 1408/1988 yılında Amman’da basılmıştır. Sehâvî, bu kitaba 

et-Tavzîhü’l-ebher ʿalâ Tezkireti İbni’l-Mülakkın fî ʿilmi’l-eser228 adıyla bir şerh yaz-

mıştır. 

14) Şerhu’t-Tezkire fî ʿUlûmi’l-hadîs 

İbnü’l-Mülakkın’ın et-Tezkire fî ʿUlûmi’l-hadîs adlı eserine yazmış olduğu 

şerhidir.229 

                                                           
220  Eser hakkında bilgi için bkz. Aybakan, “el-Vasît”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2012, C: XLII, 

s. 551-552. 
221  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433. 
222  İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: XXX, s. 521. 
223  Mecdüddîn İbn Teymiyye’nin Kütüb-i Sitte ve Ahmed b. Hanbel’in el-Müsned’inden seçilip 

konularına göre sıralanmış ahkâm hadislerini ihtiva eden eseridir. Şevkânî (ö. 1250/1834), esere 

Neylü’l-evṭâr şerḥu Münteḳa’l-aḫbâr adıyla bir şerh yazmıştır. Bkz. Celal Kırca, “İbn Teymiyye, 

Mecdüddîn”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1999, C: XX, s. 391. 
224  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, (Neşreden girişi), C: I, s. 38; Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: II, s. 

1851. 
225  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 101. 
226  Özel, “İbnü’l-Mülakkın”, s. 151. Ayrıca bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433; Sehâvî, 

a.g.e., C: VI, s. 102. 
227  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., s. 433; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʻârifîn, C: I, s. 791. 
228  Hüseyin İsmâil el-Cemel’in tahkîkiyle Bilbîs’de 1409/1989 yılında ve Abdullah b. Muhammed 

Abdürrahîm b. Hüseyin el-Buhârî’nin tahkîkiyle Riyad’da 1418/1998 yılında neşredilmiştir. 
229  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., s. 433. 



51 
 

15) Ğâyetü’l-me’mûli’r-râğıb fî maʿrifeti ehâdîsi İbni’l-Hâcib (Tahrîcu 

ehâdîsi muhtasarı İbni’l-Hâcib)  

İbnü’l-Hâcib’in (ö. 646/1249) el-Muhtasar230 adlı eserindeki hadislerin 

tahrîcine dairdir.231 İbnü’l-Mülakkın, Tahrîcu ehâdîsi muhtasarı İbni’l-Hâcib adıyla 

eserine işaret etmiş,232 Sehâvî ise onu Tahrîcu ehâdîsi İbni’l-Hâcib adıyla 

zikretmiştir.233  

16) Tezkiretü’l-ahyâr bimâ fi’l-Vasît mine’l-ahbâr 

Hadis tahrîcine dairdir. İbnü’l-Mülakkın, bu kitabında Gazzâlî’nin el-Vasît 

adlı eserinde yer alan hadislerin tahrîcini yapmıştır. Eser tek cilt olarak telif 

edilmiştir.234 Kendisi de Tahrîcü ehâdîsi’l-Vasît adıyla eserine değinmiştir.235  

17) Hulâsatü’l-ibrîzi’n-nebîh hâfizu edilleti’t-Tenbîh 

Ebû İshak eş-Şîrâzî’nin (ö. 476/1083) Şâfiî fıkhına dair telif ettiği et-Tenbîh fî 

fürûi’l-fıkhi’ş-Şâfiî236 adlı eserindeki izahları hadislerle delillendirmek ve ilgili 

hadislerin tahrîcini yapmak için telif edilmiştir. Sehâvî’nin el-Hulâsa adıyla 

zikrettiği237 eserin yazma nüshaları mevcuttur.238 

 

 

 

 

                                                           
230  Fıkıh usulüne dairdir. Muhtasaru’l-usûl, el-Muhtasaru’l-usûlî, Muhtasaru İbni’l-Hâcib el-usûlî 

(el-aslî, fi’l-usûl), Muhtasaru’l-Müntehâ, el-Muhtasarü’l-kebîr ve Müntehe’l-vüsûl ve’l-emel fî 

ʿilmi’l-usûl ve’l-cedel gibi isimlerle anılan eser, müellifin Seyfeddin el-Âmidî’nin (ö. 631/1233) 

el-İhkâm’ı ile bunun üzerine yaptığı ihtisâr çalışmasının yine kendisi tarafından yapılmış özetidir. 

Bilgi için bkz. Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: II, s. 1853; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-

ʻârifîn, C: I, s. 655; Ferhat Koca, “el-Muhtasar”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2020, C: XXXI, s. 

67-70. 
231  Kettânî, er-Risâletü’l-müstatrafe li-beyâni meşhûri kütübi’s-sünneti’l-müşerrefe, thk. 

Muhammed Muntasır b. Muhammed ez-Zemzemî, Dârü’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 1421/2000, s. 188; 

Kâtib Çelebi, a.g.e., C: II, 1853. 
232  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433. 
233  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 101. 
234 Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 101; Şevkânî, el-Bedrü’t-tâliʿ, C: I, s. 508; Kâtib Çelebi, , a.g.e., C: II, s. 

2009. 
235  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., s. 433. 
236  et-Tenbîh, Şâfiî mezhebinin beş temel muhtasarından biri kabul edilir. Müzenî’nin (ö. 264/878) el-

Muhtasar’ından sonra mezhebin ikinci temel metni haline gelmiştir. Eser hakkında geniş bilgi için 

bkz. Aybakan, “et-Tenbîh”, DİA, İstanbul, TDV Yayıları, 2011, C: XL, s. 447-449. 
237  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 102. 
238  Abdüsselam ʻİmran Şuayb, Cühûdu İbni’l-Mülakkın fi’l-hadîs ve’l-fıkh, 3c., Beyrut, Dârü’l-

Beşâiri’l-İslâmiyye, 1434/2013, s. 83.  



52 
 

18) el-Muharreru’l-müzehheb fî tahrîci ehâdîsi’l-Mühezzeb 

Ebû İshak eş-Şîrâzî’nin Şâfiî fıkhı ile ilgili eseri el-Mühezzeb’de239 yer alan 

hadislerin tahrîcine dairdir. Sehâvî, eserin iki cilt olduğu bilgisini vermektedir.240 

Kâtib Çelebi de kitabı İbnü’l-Mülakkın’ın telifleri arasında zikretmiştir.241 

19) el-Bedrü’l-münîr fî tahrîci’l- ehâdîs ve’l-âsâri’l-vâkıʻa fî’ş-Şerhi’l-kebîr 

er-Râfiî’nin (ö. 623/1226) Gazzâlî’nin Şâfiî fıkhıyla ilgili el-Vecîz fî fıkhi 

mezhebi’l-İmâmi’ş-Şâfiʻî’242 adlı eserine yazdığı Fethu’l-azîz (eş-Şerhu’l-kebir)243 

isimli şerhindeki hadislerin tahrîcine dairdir.244 İbnü’l-Mülakkın’ın “Tâhrîcu 

ehâdîsi’r-Râfiʻî” adıyla zikrettiği eser,245 tahrîc alanındaki en önemli ve meşhur 

teliflerden kabul edilmektedir. Cemal Muhammed Seyyid tarafından yapılan tahkîki 

1414/1993 yılında ve ayrıca bir komisyonca yapılan tahkîki de 1425/2004’te 

Riyad’da neşredilmiştir. 

20) Hulâsatü’l-Bedri’l-münîr 

el-Bedrü’l-münîr’in ihtisârıdır. Kemal Yusuf el-Hût’un tahkîkiyle 1987 

yılında Beyrut’ta Muhtasaru Bedri’l-münîr adıyla; Hamdi Abdülmecid es-Selefî’nin 

tahkîkiyle 1989 yılında Riyad’da Hulâsatü’l-Bedri’l-münîr adıyla neşredilmiştir. 

Sehâvî esere el-Hulâsa adıyla yer vermiştir.246 

21) el-Müntekâ fî muhtasari’l-Hulâsa 

İbnü'l-Mülakkın, Hulâsatü’l-Bedri’l-münîr adlı eserini tekrar ihtisâr ederek 

el-Müntekâ fî muhtasari’l-Hulâsa ismiyle telif etmiştir.247 

22) Tahrîcu fürû ʻalâ usûl 

İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb adlı eserinin sonunda bu kitabının adını 

zikretmiştir.248 

                                                           
239  Eser hakkında bilgi için bkz. Aybakan, “el-Mühezzeb”, DİA, Ankara, 2020, C: XXXI, s. 517-519. 
240  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 101. 
241  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: II, s. 1913. 
242  Nevevî’ye kadar gelen klasik dönemde Şâfiî mezhebinin beş temel eserinin Müzenî’nin (ö. 

264/878) el-Muḫtasar’ı, Ebû İshâk eş-Şîrâzî’nin et-Tenbîh ve el-Mühezzeb’i ile Gazzâlî’nin el-

Vasît ve el-Vecîz’i olduğu ifade edilmiştir. Bkz. Aybakan, “el-Vecîz”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 2012, C: XLII, s.  587.  
243  Eser hakkında bilgi için bkz. Aybakan, “Râfiî, Abdülkerîm b. Muhammed”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 2004, C: XXXIV, s. 395. 
244  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 101; Kettânî, er-Risâletü’l-müstatrafe, s. 189. 
245  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433. 
246  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 101. 
247  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 101; Kâtib Çelebi, a.g.e., C: II, s. 1852.  
248  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., s. 433. 



53 
 

23) Tezkiretü’l-muhtâc ilâ ehâdîsi’l-minhâc 

Kâdî Beyzâvî’nin (ö. 685/1286) fıkıh usulüne dair eseri Minhâcü’l-vüsûl ilâ 

ilmi’l-Usûl’de yer alan hadislerin tahrîcine yöneliktir.249 İbnü’l-Mülakkın, Tahrîcu 

ehâdîsi’l-Minhâc adıyla eserinden bahsetmiştir.250 Hamdi Abdülmecid es-Selefî’nin 

tahkîkiyle Beyrut’ta 1415/1994 yılında neşredilmiştir. 

24) Tuhfetü’l-muhtâc ilâ edilleti’l-Minhâc 

İbnü’l-Mülakkın’ın, Nevevî’nin Minhâcu’t-talibîn’indeki fıkhî hükümlere 

mesned teşkil eden hadislere dair yazdığı eseridir.251 Abdullah b. Saaf el-Lihyânî’nin 

tahkîkiyle Mekke’de 1406/1986 yılında iki cilt halinde basılmıştır. 

25) el-Bulğa fî ehâdîsi’l-ahkâm mimme’t-tefeka ʻaleyhi’ş-Şeyhân 

İbnü’l-Mülakkın’ın, Tuhfetü’l-muhtâc içerisinden Buhârî ve Müslim’in ittifak 

ettiği hadisleri seçerek oluşturduğu eserde, mükerrerleriyle birlikte toplam 508 hadis 

yer almaktadır.252 Muhyiddin Necib’in tahkîkiyle 1422/2001 yılında Dımaşk’ta 

neşredilmiştir. 

26) Telhîsu Müsnedi’l-İmâm Ahmed 

Ahmed b. Hanbel’in Müsned’inin muhtasarıdır. Kâtib Çelebi, eserin adına 

Keşfü’z-zünûn’da yer vermiştir.253 İbnü’l-Mülakkın ise el-ʻİkdü’l-müzheb adlı 

eserinde kitabını zikretmiştir.254 

27) Telhîsu Kitâbi’l-Muğnî ʿani’l-hıfz ve’l-kitâb bi kavlihim lem yesihha 

şey’un fî hâze’l-bâb 

İbn Bedr el-Mevsılî’nin (ö. 622/1225) Kitâbü’l-Muğnî255 adlı eserinin 

ihtisârıdır.256 Kitabın adı muhtelif kaynaklarda geçmektedir.257 

 

                                                           
249  Ferhat Koca, “Minhâcü’l-vüsûl”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2020, C: XXX, s. 113. 
250  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, s. 433; a.mlf., a.g.e., C: II, s. 405. 
251  Eser hakkında daha ayrıntılı bilgi için bkz. İsmail Aldemir, “İbnü’l-Mülakkın’ın Hayatı ve 

Tuhfetu’l-Muhtâc Adlı Eserindeki Hadisçiliği”, (Yüksek Lisans Tezi), Necmettin Erbakan 

Üniversitesi SBE, Konya, 2019. 
252  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 102; İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433; a.mlf., 

İbnü’l-Mülakkın, el-Bulğa fî ehâdîsi’l-ahkâm mimme’t-tefeka aleyhi’ş-Şeyhân, thk. Muhyiddîn 

Necîb, Dımaşk, Dârü’l-Beşâir, 1422/2001, s. 15. 
253  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: II, s. 1680. 
254  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433. 
255  Eserde sahîh hadis bulunmayan konular ve Hz. Peygamber’den hangi hususlarda rivayet 

nakledilmediği üzerinde durulmaktadır. Eser hakkında bilgi için bkz. Kandemir, “Mevsılî, Ömer b. 

Bedr”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2004, C: XIX, s. 489.  
256  Abdüsselam İmran Şuayb, Cühûdu İbni’l-Mülakkın, C: I, s. 97. 
257  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 101; Kâtib Çelebi, a.g.e., C: II, s. 1750. 



54 
 

28) Telhîsu Kitâbi’t-Dimyâtî fi’s-salâti’l-vustâ bi ziyâdeti ʻaleyh 

Dimyâtî’nin (ö. 705/1306) “Salâtü’l-vustâ” ile ilgili ihtilafları cem ettiği 

Keşfü’l-muğatta fî tebyîni’s-salâti’l-vustâ adlı eserinin bazı ziyadelerle birlikte ihtisâr 

edilmiş halidir.258 

29) Telhîsu Sahîhi İbn Hibbân 

İbn Hibbân’ın Sahîh’inin muhtasarıdır.259 İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-

müzheb’de eserin adını zikretmiştir.260 

30) Muhtasaru Delâili’n-nübüvve li’l-Beyhakî 

Beyhakî’nin (ö. 458/1066) Hz. Peygamber’in nübüvvetini mûcizeleriyle ispat 

etmeyi amaç edinen eseri Delâilü’n-nübüvve’sinin261 muhtasarıdır.262 

31) Muhtasaru istidrâki’l-hâfız ez-Zehebî ʿalâ Müstedreki Ebî Abdullah 

Hâkim en-Nîsâbûrî 

Hâkim en-Nîsâbûrî’nin (ö. 405/1014) el-Müstedrek ʿale’s-Sahîhayn adlı 

eserini Zehebî (ö. 748/1348) Telhîsü’l-Müstedrek adıyla ihtisâr etmiş, bu çalışma ise 

İbnü’l-Mülakkın tarafından tekrar özetlenmiştir. en-Nüketü’l-litâf fî beyâni ehâdîsi’d-

diʿâf adıyla da anılmaktadır.263 İbnü’l-Mülakkın, el-Bedrü’l-münîr’de eserinden söz 

etmiştir.264 Saʿd b. Abdullah Âlü Humeyyid ve Abdullah b. Lühaydân’ın tahkîkiyle 

Riyâd’da 1411/1990 yılında neşredilmiştir. 

32) Esmâu ricâli’l-Kütübi’s-Sitte 

Eserin ismindeki Kütüb-i Sitte ile kastedilen, meşhur Kütüb-i Sitte eserleri 

değil, Ahmed İbn Hanbel’in Müsned’i, İbn Huzeyme ve İbn Hibbân’ın Sahîh’i, 

Hâkim’in Müstedrek’i, Dârekutnî’nin Sünen’i ve Taberânî’nin el-Mu‘cem’idir. 

İbnü’l-Mülakkın kitapta, bahsi geçen eserlerin ricâline dair bilgi vermektedir. Bu 

                                                           
258  Abdüsselam ʻİmran Şuayb, Cühûdu İbni’l-Mülakkın, C: I, s. 98. 
259  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: II, s. 1075. 
260  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433. 
261  Eser hakkında bilgi için bkz. Yûsuf Şevki Yavuz, “Delâilü’n-Nübüvve”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 1994, C: IX, s. 117-118. 
262  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., s. 433; Kâtib Çelebi, a.g.e., C: I, s. 760. 
263  Özel, “İbnü’l-Mülakkın”, s. 151. 
264  İbnü’l-Mülakkın, el-Bedrü’l-münîr fî tahrici’l-ehâdîs ve’l-âsâri’l-vâkıa fî’ş-Şerhi’l-kebîr, 9c., 

thk. Mustafa Ebü’l-Gayt Abdülhay, Ebû Muhammed Abdullah b. Süleyman, Ebû Ammâr Yâsir b. 

Kemâl, Riyad, Dârü’l-Hicre, 1425/2004, C: I, s. 316.  



55 
 

eserini yine kendisine ait olan el-ʻİkdü’l-müzheb ve el-Muʻîn ʻalâ tefehhümi’l-

Erbaʻîn’de zikretmiştir.265 

33) İkmâlu Tehzîbi’l-Kemâl li’l-Mizzî 

Mizzî’nin (ö.742/1341) Tehzîbü’l-Kemâl’ine Ahmed b. Hanbel’in el-

Müsned’i, İbn Huzeyme ve İbn Hibbân’ın Sahîh’leri, Dârekutnî ve Beyhakî’nin 

Sünen’leriyle Hâkim’in el-Müstedrek’indeki râvilerin ilâve edilmesiyle yapılan bir 

çalışmadır. Eserin farklı kütüphanelerde yazma nüshaları mevcuttur.266 İbnü’l-

Mülakkın, Mizzî’nin kitabında bazı düzenlemeler yapmak sûretiyle eseri telif ettiğini 

et-Tavzîh’inde de ifade etmiştir.267 Sehâvî ise eseri gördüğünü belirtmiştir.268 

34) Muhtasaru Tehzibi’l-Kemâl 

İbnü’l-Mülakkın’ın Mizzî’nin Tehzîbü’l-Kemâl’i üzerine yaptığı ihtisâr 

çalışmasıdır.269 

35) el-ʻUdde fî maʿrifeti ricâli’l-ʻUmde 

Cemmâilî’nin (ö. 600/1203) ʻUmdetü’l-ahkâm’ında yer alan hadislerin 

ricâline dairdir.270 İbnü’l-Mülakkın, eserin tek cilt olduğu bilgisini vermektedir.271 

Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye’de yazma nüshası bulunmaktadır.272 

36) et-Telvîh fî ricâli’l-Câmiʻi’s-Sahîh 

Eserin ismi Sehâvî’nin ed-Davʿü’l-lâmîʻ ve ez-Zeyl ʻala Refʿi'l-isr adlı 

kitaplarında geçmektedir.273 

37) el-İşrâf ʿalâ etrâfi’l-Kütübi’s-Sitte 

Etrâf, hadislerin baş tarafından bir kısmı zikredilmek sûretiyle sahâbe adına 

veya hadis metinlerine göre alfabetik olarak düzenlenen eserlerin ortak adıdır.274 

                                                           
265  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433; a.mlf., el-Muîn ʻalâ tefehhümi’l-Erbaʻîn, 

(Neşredenin girişi), s. 357. 
266  İbnü’l-Mülakkın, Tuhfetü’l-muhtâc, (Neşredenin girişi), C: I, s. 71; Özel, “İbnü’l-Mülakkın”, s. 

152;  
267  İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: XXXIII, s. 599. 
268  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 102. 
269  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 102. 
270  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 103; Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: II, s. 1129; Bağdatlı İsmail Paşa, 

Hediyyetü’l-ʻârifîn, C: I, s. 791. 
271  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433. 
272  İbnü’l-Mülakkın, Tuhfetü’l-muhtâc, (Neşredenin girişi), C: I, s. 86. 
273  Sehâvî, a.g.e., C: II, s. 235; a.mlf., ez-Zeyl ala Refʿi'l-isr=Buğyetü’l-ʻulemâ ve’r-ruvât, thk. 

Muhammed Mahmûd Subh, Cevdet Hilâl, Kahire, Dârü’t-Teʻâvün el-Cemʿiyyeti’t-Teʻâvüniyye, 

1966, s. 113. 
274  Kandemir, “Etrâf”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1995, C: XI, s. 498. 



56 
 

İbnü’l-Mülakkın bu eserini Kütüb-i Sitte rivayetleri üzerinden telif etmiş,275 ve ismini 

el-ʻİkdü’l-müzheb’inde zikretmiştir.276 

38) Hadâiku’l-hakâik (Hadâiku’l-evliyâ) 

Kâtib Çelebi ve Bağdatlı İsmail Paşa eseri hadis ile ilgili olduğuna vurgu 

yaparak zikretmişlerdir.277 İbnü’l-Mülakkın’ın ihlâs, tevbe, sıdk, sabır, murakabe, 

cömertlik, tevâzu, hayâ, zühd ve takvâ gibi güzel hasletler ve gıybet, nemime, yalan, 

yalancı şâhitlik, cimrilik, kibir, öfke v.b. birçok kötü hasletler ile birlikte ibadetlerin 

faziletleri ve insânî ilişkilere dair bazı konuları ele aldığı ahlâk kitabıdır.278 es-Seyyid 

Yusuf Ahmed’in tahkîkiyle 2009 yılında Beyrut’ta Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye 

tarafından neşredilmiştir. 

39) er-Râik min Hadâiki’l-hakâik 

Hadâiku’l-hakâik adlı eserin muhtasarıdır. Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye’de 

yazma nüshası mevcuttur.279 

40) el-Mu’telif ve’l-muhtelif 

Adından anlaşılacağı üzere eser, yazılış bakımından birbirinin aynısı ya da 

benzeri olan ancak okunuşları farklı olan râvi isimleri ile ilgilidir. İbnü’l-Mülakkın, 

el-ʿİkdü’l-müzheb’de ve Buhârî şerhi et-Tavzîh’de eseri zikretmiştir.280 

41) el-İʿtirâzât ʻale’l-Müstedrek 

Hâkim’in (ö. 405/1014) Müstedrek’i üzerine yapılan bir çalışmadır. İbnü’l-

Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb’de eserleri arasında bunu da zikretmiştir.281 

42. Menâkıbu’r-Râfiî 

İbnü’l-Mülakkın, el-Bedrü’l-münîr adlı eserinde bu kitabına atıf yapmıştır. O, 

er-Râfiî’nin rivayet ettiği kırk hadise Menâkıb isimli kitabında yer verdiğini 

söyleyerek söz konusu eserine işaret etmiştir.282 

                                                           
275  Kettânî, er-Risâletü’l-müstatrafe, s, 169; Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: I, s. 103. 
276  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433. 
277  Kâtib Çelebi, a.g.e., C: I, s. 633; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʻârifîn, C: I, s. 791. 
278  Bkz. İbnü'l-Mülakkın, Hadâiku’l-evliyâ, 2c., thk. es-Seyyid Yûsuf Ahmed, Beyrut, Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 2009, C: I, s. 9-14. 
279  İbnü’l-Mülakkın, Tabakâtü’l-evliyâ, (Neşredenin girişi), s. 57; Kâtib Çelebi, a.g.e., C: I, s. 633.  
280  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433; a.mlf., et-Tavzîh, C: II, s. 153. 
281  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433. 
282  İbnü’l-Mülakkın, el-Bedrü’l-münîr, C: I, s. 326. 



57 
 

2. Fıkha Dair Eserleri 

1) et-Tezkire fî fıkhı’ş-Şâfiʿiyye 

Şâfiî fürû fıkhına dairdir. Kâtib Çelebi eseri et-Tezkire fi’l-fürû adıyla 

zikretmiştir.283 Yasin b. Nasır Hatîb’in tahkîkiyle 1990 yılında Cidde’de; Muhammed 

Hasan İsmail’in tahkîkiyle Beyrut’ta 2006 yılında neşredilmiştir. 

2) el-Eşbâh ve’n-nezâir fî-kavâidi’l-fıkh 

Eser, Şâfiî fıkhının kaideleriyle ilgilidir. İbnü’l-Mülakkın’ın kendi eserleri 

arasında zikrettiği bu telifi,284 Muhammed Mahmûd el-Ezherî’nin tahkîkiyle 

1431/2010 yılında Riyad ve Kahire’de basılmıştır. 

3) el-İşârât ilâ mâ vekaʿa fi’l-Minhâc mine’l-esmâ ve’l-emâkin ve’l-lüğât 

İbnü’l-Mülakkın’ın, Nevevî’nin Minhâcü’t-tâlibîn adlı fıkıh kitabı üzerine 

yaptığı çalışmadır. Müellif, bu eserinde Minhâcü’t-tâlibîn’de yer alan isimler ve 

mekânlar hakkında bilgiler vermekle birlikte onu lügat bakımından da tahlil 

etmiştir.285 

4) ʿUmdetu’l-muhtâc ilâ Kitâbi’l-Minhâc 

İbnü’l-Mülakkın’ın, Nevevî’nin Minhâcü’t-tâlibîn’ine yazdığı şerhtir. Kendisi 

de el-ʿİkdü’l-müzheb’de bu eserine işaret etmiş ve onun altı cüz olduğunu 

belirtmiştir.286 Kâtib Çelebi ise eserin üç cilt olduğunu kaydetmiştir.287 Eserin yazma 

nüshaları bulunmaktadır.288 

5) ʿUcâletü’l-muhtâc ilâ tevcîhi’l-Minhâc 

Nevevî’nin Minhâcü’t-talibîn’i üzerine İbnü’l-Mülakkın’ın telif ettiği diğer 

bir şerhtir. Kendisi de eserlerinde bu şerhine işaret etmiştir.289 Eser hacim 

                                                           
283  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: I, s. 392. 
284  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433. 
285  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., s. 432; Kâtib Çelebi, a.g.e., C: II, s. 1873; Bağdatlı İsmail Paşa, 

Hediyyetü’l-ʻârifîn, C: I, s. 791; Yazma nüshaları: İskenderiye, Mektebetü’l-Belediyye, nr. 2294 

B; Chester Beatty Library, nr. 4547; Kahire, Ma‘hedü İhyâi’l-Mahtûtâti’l-Arabiyye, Tarih, nr. 

38’de bulunmaktadır. Yazmaları hakkında ayrıca bkz. İbnü’l- Mülakkın, Tuhfetü’l-muhtâc, 

(Neşredenin girişi), C: I, s. 68. 
286  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 432. 
287  Kâtib Çelebi, a.g.e., C: II, s. 1875. 
288  Yazma nüshaları hakkında bilgi için bkz. Özel, “İbnü’l-Mülakkın”, s. 151; Abdüsselam ʻİmran 

Şuayb, Cühûdu İbni’l-Mülakkın, C: I, s. 84. 
289  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 562; a.mlf., el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 432. 



58 
 

bakımından küçük olup orijinal hali tek cilttir.290 İzzeddin Hişam b. Abdülkerim el-

Bedrânî’nin tahkîkiyle İrbid’de 1421/2001 yılında dört cilt halinde neşredilmiştir.291 

6) Tashîhu’l-Minhâc li’n-Nevevî 

İsminden Nevevî’nin Minhâcü’t-talibîn’i üzerine yapılan bir çalışma olduğu 

anlaşılan eserin adını Kâtib Çelebi ve Bağdatlı İsmail Paşa zikretmiştir.292 

7) Cemʿul-cevâmiʿ 

Döneminin en kapsamlı fıkıh kitaplarından olduğu ifade edilen eser Şâfiî 

fıkhına dairdir.293 Adı muhtelif kaynaklarda geçmektedir.294 İbnü’l-Mülakkın da el-

Eşbâh ve’n-nezâir adlı kitabında bu eserine atıfta bulunmuştur.295 Kâtib Çelebi eserin 

bir yerde yüz cilt, bir başka yerde ise çoğunluğunun yandığını belirterek otuz cilt 

olduğunu kaydetmiştir.296 

8) Şerhu Muhtasarı’t-Tebrîzî 

Emînüddin Muzaffer b. İsmail er-Vârânî et-Tebrîzî’nin, Gazzâlî’nin Şâfiî 

fıkhına dair yazmış olduğu el-Vecîz adlı eserine yaptığı ihtisârı297 üzerine İbnü’l-

Mülakkın’ın yazdığı şerhtir.298 İbnü’l-Mülakkın, “Şerhu’t-Tebrîzî”diyerek eserinden 

söz etmiştir.299 Eser, Vâil Muhammed Bekr Zahrân’ın tahkîkiyle Mısır’da 1425/2004 

yılında neşredilmiştir. 

9) el-Bulga fî ehâdîsi’l-ahkâm 

Eserin adını Kâtib Çelebi zikretmiştir.300 Yazma nüshaları mevcuttur.301 

 

 

 

                                                           
290  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: II, s. 1874. 
291  Yaşaroğlu, “Minhâcu’t-talibîn”, s. 112. 
292  Kâtib Çelebi, a.g.e., C: II, s. 1874; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʻârifîn, C: I, s. 791. 
293  Şevkânî, el-Bedrü’t-tâlîʿ, C: I, s. 509. 
294  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 102; Kâtib Çelebi, a.g.e., C: II, s. 1875; Bağdatlı İsmail Paşa, 

a.g.e., C: I, s. 791. 
295  İbnü’l-Mülakkın, Kavâidu İbnü’l-Mülakkın = el-Eşbâh ve’n-nezâir fî kavâʿidi’l-fıkh, 2c., thk. 

Mustafa Mahmud el-Ezherî, Riyad, Daru İbni’l-Kayyim; Daru İbn Affân, Kahire, 1431/2010, C:II, 

s. 166. 
296  Kâtib Çelebi, a.g.e., C: I, s. 595; C: II, s. 1875.  
297  Aybakan, “el-Veciz”, s. 588. 
298  Kâtib Çelebi, a.g.e., C: II, s. 1626; Bağdatlı İsmail Paşa, a.g.e., C: I, s. 791. 
299  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433. 
300  Kâtib Çelebi, a.g.e., C: II, s. 1626. 
301  Yazma nüshaları hakkında bilgi için bkz. İbnü’l-Mülakkın, Tuhfetü’l-muhtâc, (Neşredenin 

girişi), C: I, s. 74. 



59 
 

10) İrşâdü’n-nebîh ilâ tashîhi’t-Tenbîh 

Şîrâzî’nin et-Tenbîh adlı eserinin muhtasarıdır.302 İbnü’l-Mülakkın, 

Tashîhu’t-Tenbîh ismiyle eserine işaret etmiştir.303 Kâtib Çelebi, et-Tenbîh’in tek 

ihtisârının bu eser olduğunu belirtmektedir.304 

11) Ümniyyetü’n-nebîh fîmâ yeridu ʿalâ Tashîhi’t-tenbîh 

Nevevî’nin Tashîhu’t-Tenbîh’i ile Şîrâzî’nin et-Tenbîh’i üzerine yapılan bir 

çalışmadır. Sehâvî, eserden bahsetmiş ve onu okuduğunu belirtmiştir.305 İbnü’l-

Mülakkın da el-ʿİkdü’l-müzheb’de kendi eserleri arasında zikretmiştir.306 

12) Zevâid ʿalâ Tahrîri’t-Tenbîh 

Nevevî’nin, Şîrâzî’nin et-Tenbîh’i üzerine yaptığı Tahrîrü’t-Tenbîh adlı 

çalışmasına İbnü’l-Mülakkın’ın yazdığı zevâiddir. İbnü’l-Mülakkın el-ʿİkdü’l-

müzheb’de bu eserinden söz etmiştir.307 

13) Ğunyetü’l-fakîh fî şerhi’t-Tenbîh 

Şîrâzî’nin et-Tenbîh adlı eseri üzerine İbnü’l-Mülakkın’ın yazmış olduğu 

şerhtir.308  

14) el-Kifâye fî şerhi’t-Tenbîh 

İbnü’l-Mülakkın’ın, Şîrâzî’nin et-Tenbîh’ine yazdığı diğer şerhtir. Kâtib 

Çelebi eserin adını zikrettikten sonra büyük olduğunu özellikle vurgulamıştır.309 

Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye, nr. 447 ve Dârü’l-Kütübi’z-Zâhiriyye, nr. 2121, 2134, ve 

2357’de kayıtlı yazma nüshaları mevcuttur.310 

15) Hâdi’n-nebîh ilâ şerhi’t-Tenbîh 

İbnü’l-Mülakkın’ın Şîrâzî’nin et-Tenbîh’ine yazdığı bir diğer şerhtir.311 O, bir 

başka kitabı el-ʿİkdü’l-müzheb’de bu eserine kendisi de işaret etmiştir.312 Sehâvî ise 

                                                           
302  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 102; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʻârifîn, C: I, s. 791. 
303  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 432. 
304  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: I, s. 489. 
305  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 102; Kâtib Çelebi, a.g.e., C: I, s. 489; Bağdatlı İsmail Paşa, a.g.e., C: I, s. 

791. 
306  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., s. 433. 
307  İbnü’l-Mülakkın, a.y. 
308  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 102; Kâtib Çelebi, a.g.e., C: I, s. 491. 
309  Kâtib Çelebi, a.g.e., C: I, s. 489. 
310  Aybakan, “et-Tenbîh”, s. 448. 
311  Kâtib Çelebi, a.g.e., C: I, s. 491. 
312  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., s. 432. 



60 
 

dört cilt olduğunu belirttiği eserin adını Hâdi’n-nebîh ilâ tedrîsi’t-Tenbîh şeklinde 

zikretmiştir.313 Eserin yazma nüshaları da mevcuttur.314 

16) Hulâsatü’l-fetâvî fî teshîli esrâri’l-Hâvî 

İbnü’l-Mülakkın’ın, Şâfiî fıkhının önemli eserlerinden olan Kazvînî’nin (ö. 

665/1267) el-Hâvî’s-sağîr’i315 üzerine yazdığı şerhtir.316 Bağdatlı İsmail Paşa eseri 

Şerhu’l-Hâvî’s-sağir li’l-Kazvinî adıyla kaydetmiştir.317 Eserin yazma nüshaları 

mevcuttur.318 

17) Tahrîrü’l-fetâvî el-vâkıʿa fi’l-Hâvî 

İbnü’l-Mülakkın’ın, Kazvînî’nin el-Hâvî’s-sağîr’ine yazdığı diğer şerhtir. Bu 

şerhte özellikle er-Râfiî’nin (ö. 623/1226) eş-Şerhu’s-sağîr’i ile Nevevî’nin Şerhu’l-

Mühezzeb’indeki görüşlerle çelişen fetvalar ele alınmıştır.319 

18) Tashîhü’l-Hâvî 

Kazvînî’nin el-Hâvî’s-sağîr’inin tashîhidir.320 Mısır ve İspanya 

kütüphanelerinde yazma nüshaları bulunmaktadır.321 

19) Zevâidü’l-Hâvi’s-sağir ʿalâ Minhâci’n-Nevevî 

Kazvînî’nin el-Hâvî’s-sağîr’inin Nevevî’nin Minhâc’ına zevâididir. İbnü’l-

Mülakkın, el-ʿİkdü’l-müzheb’de bu telifini tamamlayamadığını zikretmiştir.322 

20) Mensekü’l-hac 

İbnü’l-Mülakkın, el-ʿİkdü’l-müzheb’de eserlerini sıralarken “Mensekü’l-hac” 

adını kullanmış,323 ʿUcâletü’l-muhtâc’da324 ise hac ibadetiyle ilgili hükümleri 

kapsayıcı ve anlaşılır şekilde ortaya koyan bir telifte bulunduğunu belirterek bu 

eserine işaret etmiştir. 

                                                           
313  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 102. 
314  Yazmaları hakkında bkz. Abdüsselam ʻİmran Şuayb, Cühûdu İbni’l-Mülakkın, C: I, s. 86. 
315  Şâfiî fıkhının en çok rağbet gören metinlerinden olan eser hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Cengiz 

Kallek, “el-Hâvî’s-Sağîr”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1997, C: XVI, s. 535-536. 
316  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433; Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 102; Kâtib Çelebi, Keşfü’z-

zünûn, C: I, s. 625. 
317  Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʻârifîn, C: I, s. 791. 
318  Yazma nüshaları hakkında bilgi için bkz. İbnü’l-Mülakkın, Tuhfetü’l-muhtâc, (Neşredenin 

girişi), C: I, s. 81; Abdüselam ʻİmran Şuayb, Cühûdu İbni’l-Mülakkın, s. 84. 
319  Kallek, a.g.md., s. 536. 
320  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433; Sehâvî, a.g.e., C: VI, 102. 
321  Abdüsselam ʻİmran Şuayb, a.g.e., s. 83. 
322  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., s. 433. 
323  İbnü’l-Mülakkın, a.y. 
324  İbnü’l-Mülakkın, ʿUcâletü’l-muhtâc ilâ tevcîhi’l-Minhâc, 4c., thk. İzzeddin Hişâm b. 

Abdülkerîm el-Bedrânî, İrbid, Dârü’l-Kitâb, 1421/2001, C: II, s. 669. 



61 
 

21) el-Kelâm ʿalâ Süneni’l-cumʿa kablehâ ve baʿdehâ 

İbnü’l-Mülakkın’ın Cuma namazının öncesi ve sonrasında kılınan sünnetlerle 

ilgili telif ettiği bir risâledir. Eserinin adını el-ʿİkdü’l-müzheb’in sonunda 

zikretmiş,325 Buhârî şerhi et-Tavzîh’de ise “Bu konuda müstakil bir risâle kaleme 

aldım.” ifadesini kullanarak söz konusu eserine işaret etmiştir.326 

22) Şerhu Muhtasarı İbni’l-Hâcib 

İbnü’l-Mülakkın’ın, İbnü’l-Hâcib’in (ö. 646/1249) fıkıh usulüne dair el-

Muhtasar adlı eserine yazdığı şerhtir.327 

23) Şerhu Minhâci’l-vusûl li’l-Beyzâvî 

İbnü’l-Mülakkın’ın, Kâdî Beyzâvî’nin (ö. 685/1286) fıkıh usulü ile ilgili eseri 

Minhâcü’l-vusûl’e328 yazdığı şerhtir.329 Diğer eserlerinde de bu şerhine atıfta 

bulunmuştur.330 

3. Tarih ve Tabakâta Dair Eserleri 

1) el-ʿİkdü’l-müzheb fî tabakâti hameleti’l-mezheb 

İbnü’l-Mülakkın, mukaddimesinde eseri bu adla zikretmiştir.331 “Tabakâtü’l-

fukahâ”332 ve “Tabakâtü’ş-Şâfiiyye”333 ismiyle de esere işaret edilmiştir. 

Başlangıçtan müellifinin zamanına kadar 1200 kadar Şâfiî âliminin biyografisini 

ihtiva etmektedir.334 Eymen Nasr el-Ezherî ve Seyyid Mühennâ’nın tahkîkiyle 

Beyrut’ta 1417/1997 yılında neşredilmiştir. 

 

 

 

 

                                                           
325  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433. 
326  İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh li-şerhi’l-Câmiʿi’s-sahîh = Şevâhidü’t-tavzîh fî şerhi’l-Câmiʿi’s-

sahîh, 36c., thk. Heyet, Devha (Doha), Vüzâretü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1429/2008, C: 

VII, s. 634. 
327  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 103; Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: II, s. 1856. 
328  Eser hakkında bilgi için bkz. Koca, “Minhâcü’l-vüsûl”, s. 113. 
329  Kâtib Çelebi, a.g.e., C: I, s. 1879; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʻârifîn, C: I, s. 791. 
330  İbnü’l-Mülakkın, el-Eşbâh ve’n-nezâir, C: II, s. 497; İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 

433. 
331  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., s. 17. 
332  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., s. 433. 
333  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 102. 
334  Özel, “İbnü’l-Mülakkın”, s. 151. 



62 
 

2) Tabâkâtü’l-evliyâ 

Kaynaklarda Tabakâtü’s-sûfiyye olarak da zikredilmektedir.335 Otuz yedisi 

müellifin çağdaşlarına ait olmak üzere 230 biyografiyi ihtiva eden eser, dönemin 

tasavvuf hayatı ve anlayışı yanında İbnü’l-Mülakkın’ın tasavvufa bakışını da ortaya 

koyması bakımından önem arzetmektedir.336 Nureddin Şüreybe’nin tahkîkiyle 

Beyrut’ta 1406/1986 yılında neşredilmiştir. 

3) Tabakâtü’l-muhaddisîn 

Sahâbe döneminden kendi dönemine kadar olan müellifleri kapsamaktadır. 

Sehâvî ve Kâtib Çelebi kitaplarında eserin adına yer vermişlerdir.337 

4) Tabakâtü’l-kurrâ 

İbnü’l-Mülakkın, el-ʿİkdü’l-müzheb adlı kitabında bu eserinin adını 

anmıştır.338 Ayrıca Sehâvî ve Kâtib Çelebi, İbnü’l-Mülakkın’ın teliflerini sıralarken 

Tabakâtü’l-kurrâ’yı da zikretmişlerdir.339 

5) Nüzhetü’n-nüzzâr fî kudâti’l-emsâr 

Kadıların biyografisine dairdir.340 Kâtib Çelebi ve Bağdatlı İsmail Paşa kitabı 

Ahbâru kudâtı Mısr ismiyle İbnü’l-Mülakkın’ın eserleri arasında zikretmişlerdir.341 

Medîha Muhammed Şerkâvî’nin tahkîkiyle Kahire’de 1996 yılında neşredilmiştir. 

6) Dürerü’l-cevâhir fî menâkıbi’ş-Şeyh Abdülkâdir 

Abdülkâdir Geylânî’nin menkıbeleri hakkında küçük bir risâledir.342 Farklı 

kütüphanelerde yazma nüshaları bulunmaktadır.343 

7) Târihu mülûki Mısrı’t-Türk 

İbnü’l-Mülakkın, el-ʿİkdü’l-müzheb adlı eserinin sonunda bu kitabının adını 

zikretmiştir.344 Kâtib Çelebi, İbnü’l-Mülakkın’ın tarih kitaplarını sıralarken “Türk 

                                                           
335  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433; Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 103; a.mlf., el-

İʿlân bi’t-tevbîh li-men zemme ehle’t-târîh, thk. Sâlim b. Gatar Sâlim ez-Züfeyrî, Riyad, 

Dârü’s-Sumayî, 1438/2017, s. 341. 
336  Özel, “İbnü’l-Mülakkın”, s. 151. 
337  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 101; Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: II, s. 1106. 
338  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., s. 433. 
339  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 102; Kâtib Çelebi, a.g.e., C: II, s. 1106. 
340  Özel, “İbnü’l-Mülakkın”, s. 151. 
341  Kâtib Çelebi, a.g.e., C: I, s. 270; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʻârifîn, C: I, s. 791;  
342  Bağdatlı İsmail Paşa, a.g.e., C: I, s. 791.   
343  Yazma nüshaları hakkında bilgi için bkz. İbnü’l- Mülakkın, Tuhfetü’l-muhtâc, (Neşredenin 

girişi), C: I, s. 81; Özel, “İbnü’l-Mülakkın”, s. 151. 
344  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433. 



63 
 

devleti hakkında” diyerek esere işaret etmiş,345 Bağdatlı İsmail Paşa da onu, 

“Târîhu’t-devleti’t-Türkiyye” adıyla kaydetmiştir.346 

4. Diğer Eserleri 

1) Tefsîru garîbi’l-Kur’ân 

İbnü’l-Mülakkın, bu çalışmasını hocası Ebû Hayyân el-Endelüsî’nin (ö. 

745/1344) Tuhfetü’l-erîb adlı eserinden faydalanmak sûretiyle hazırlamış ancak eseri 

onun gibi alfabetik değil mushaf tertibine göre düzenlemiştir.347 Semîr Tâhâ el-

Meczûb tahkîkiyle Beyrut’ta 1408/1987 yılında neşredilmiştir. 

2) ʿUkûku’l-kimâm fî müteʿallikâti’l-hımâm 

Kâtib Çelebi ve Bağdatlı İsmail Paşa eseri İbnü’l-Mülakkın’a nisbet 

etmişlerdir.348 

3) Ğâyetü’s-sûl fî hasâisi’r-Resûl 

Hz. Peygamber’in özelliklerine dairdir. Beyhakî’nin Delâilü’n-nübüvve adlı 

eserinin muhtasarıdır. İbnü’l-Mülakkın, muhtelif kitaplarında eserinden 

bahsetmiştir.349 Sehâvî eserden “el-Hasâisü’n-Nebeviyye” adıyla söz etmiştir.350 

Eser, Abdullah Bahruddin Abdullah’ın tahkîkiyle Beyrut’ta 1414/1993 yılında 

neşredilmiştir. 

4) Kitabün fî selâseti fünûni’l-ğâz 

İbnü’l-Mülakkın, el-ʿİkdü’l-müzheb’de bu eserinden söz etmiştir.351 

5) Îzâhu’l-irtiyâb fî maʿrifeti ma yeştebihu ve yetesahhafu mine’l esmâ ve’l-

ensâb ve’l-elfâz ve’l-künâ fî elkâbi’l-vâkıʿa fî “Tuhfeti’l-muhtâc ilâ edilleti’l-

Minhâc” 

İbnü’l-Mülakkın’ın Tuhfetü’l-muhtâc adlı eserindeki isimlere ve lafızlara 

dairdir. Bağdatlı İsmail Paşa eserin adını zikretmiştir.352 Yaklaşık on varaklık bir 

çalışmadır. Muhtelif kütüphanelerde yazma nüshaları bulunmaktadır.353 

                                                           
345  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: I, s. 280. 
346  Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʻârifîn, C: I, s. 792. 
347  Özel, a.g.md., s. 151. 
348  Kâtib Çelebi, a.g.e., C: II, s. 1124; Bağdatlı İsmail Paşa, a.g.e., C: I, s. 791. 
349  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 595; a.mlf., el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433. 
350  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 102. 
351  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., s. 433. 
352  Bağdatlı İsmail Paşa, a.g.e., C: I, s. 791. 
353  Özel, “İbnü’l-Mülakkın”, s. 151. 



64 
 

6) Telhîsü’l-vukûf ʿale’l-mevkûf 

Sehâvî ve Kâtib Çelebi eseri İbnü’l-Mülakkın’a nisbet etmiştir.354 

7) Şerhu Elfiyyeti İbn Mâlik 

İbn Mâlik et-Tâî’nin (ö. 672/1274) Arap dili gramerine dair telif ettiği 

manzum eseri el-Elfiyye355 üzerine İbnü’l-Mülakkın’ın yazmış olduğu şerhtir.356 

İbnü’l-Mülakkın el-ʿİkdü’l-müzheb’de bu eserini “Şerhu’l-Elfiyye” adıyla 

zikretmiştir.357 

8) ʿAdedü’l-fırâk 

Sehâvî ve Bağdatlı İsmail Paşa eseri İbnü’l-Mülakkın’ın telifleri arasında 

zikretmişlerdir.358 

9) Şerhu fasîhi Sa‘leb 

İbnü’l-Mülakkın’ın meşhur dil âlimlerinden Saʿleb’in (ö. 291/904) en önemli 

eseri olan Kitabü’l-Fasîh359 üzerine yazdığı şerhtir. O, el-ʿİkdü’l-müzheb adlı 

eserinde bu şerhinden bahsetmiş ve tamamlayamadığını belirtmiştir.360 

10) Kısasu’l-enbiyâ ve menâkıbü’l-kabâil mine’t-Tavzîh li şerhi’l-Câmiʿi’s-

sahîh 

Peygamber kıssalarına dair olan eser, Ahmed Hac Muhammed Osman’ın 

tahkîkiyle Mekke’de 1418/1998 yılında neşredilmiştir. 

11) Nisâü’l-Kütübi’s-Sitte 

İbnü’l-Mülakkın, el-ʿİkdü’l-müzheb’de kitaplarının arasında bu eserini de 

saymıştır.361 

12) ʿUcâletü’t-tenbîh 

Kâtib Çelebi ve Bağdatlı İsmail Paşa İbnü’l-Mülakkın’ın eserleri arasında 

zikretmişlerdir.362 

                                                           
354  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 103; Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: I, s. 479. 
355  Eser hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Abdülbaki Turan, “el-Elfiyye”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 1995, C: XI, s. 28-29. 
356  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 103; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʻârifîn, C: I, s. 791. 
357  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 433. 
358  Sehâvî, a.g.e., C: VI, s. 103; Bağdatlı İsmail Paşa, a.g.e., C: I, s. 792. 
359  Sa‘leb’in şöhretini sağlayan en önemli eseri olup, III. (IX.) yüzyılda Bağdat ve civarında yaşayan 

halkın dilinde yanlış olarak kullanılan kelime ve ifadelerin doğru (fasih) şekillerini açıklamak için 

telif edilmiştir. Daha ayrıntılı bilgi için bkz. İsmail Durmuş, “Saʿleb”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 2009, C: XXXVI, s. 26. 
360  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., s. 433. 
361  İbnü’l-Mülakkın, a.y. 



65 
 

13) Muhtasaru Tefsîri’l-Kurtubî 

Kurtubî’nin (ö. 671/1273) el-Câmiʿ li ahkâmi’l-Kur’ân adlı tefsirinin 

muhtasarıdır.363 İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm bi fevâidi ʿUmdeti’l-ahkâm adlı eserinde 

“Bu konuyu Kurtubî Tefsîri’nin muhtasarında açıkladım.” diyerek kitabına atıfta 

bulunmuştur.364 

14) el-Müstedrek ʿalâ Tehzîbin’n-Nevevî li tabakâti’l-fukahâ li’bni’s-Salâh 

İbnü’l-Mülakkın, el-ʿİkdü’l-müzheb’in mukaddimesinde bu eserinin adına yer 

vermiştir.365 

15) en-Nâsik li ümmi’l-menâsik 

Sehâvî ve Kâtip Çelebî eserin adını zikretmiştir.366 

16) Tahrîcu furûʿ ʿale’l-Arabiyye 

İbnü’l-Mülakkın, bu kitabının adını el-ʿİkdü’l-müzheb adlı eserinin sonunda 

zikretmiştir.367 

17) Tezhîbu Tahrîri’n-Nevevî 

İbnü’l-Mülakkın bu çalışmasını Şîrâzî’nin et-Tenbîh’inin lafızları hakkında 

Nevevî’nin yazdığı Tahrîru elfâzı’t-Tenbîh isimli eseri üzerine bazı düzeltmelerde 

bulunmak amacıyla telif etmiştir.368 O, el-ʿİkdü’l-müzheb’de söz konusu eserini 

Zevâid ʿalâ tahrîri’t-Tenbîh adıyla zikretmiştir.369 

III. DEĞERLENDİRME 

İbnü’l-Mülakkın’ın el-İʻlâm bi fevâidi Umdeti’l-ahkâm adlı eserindeki şerh 

metodunu incelediğimiz bu araştırmada müellifin eserini sağlıklı değerlendirebilmek 

için yaşadığı dönemin şartları ve hayatına dair önemli bazı hususların bilinmesi önem 

arz etmektedir. Bu itibarla birinci bölümde, her insanın yaşadığı ortamın etkisine 

maruz kaldığı hesaba katılarak müellifin içinde bulunduğu şartların siyâsî, sosyal, 

dinî ve ilmî açıdan durumu incelendi.  

                                                                                                                                                                     
362  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: II, s. 1124; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʻârifîn, C: I, s. 

791. 
363  Kâtib Çelebi, a.g.e., C: I, s. 534. 
364  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 187. 
365  İbnü’l-Mülakkın, el-ʻİkdü’l-müzheb, s. 17. 
366  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 103; Kâtib Çelebi, a.g.e., C: II, s. 1921 
367  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., s. 433. 
368  Abdüsselam ʻİmran Şuayb, Cühûdu İbni’l-Mülakkın, s. 97. 
369  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., s. 433. 



66 
 

Hicrî VIII. yüzyılda Memlüklerin hâkimiyeti altında olan Mısır’da hayatını 

sürdüren İbnü’l-Mülakkın, kadı nâibliği gibi bazı idârî görevler almanın dışında 

yönetimle yoğun bir ilişkisi olmamıştır. Onun idâri görevlerden uzak durmasında 

kâdı’l-kudât atanması sırasında rakiplerinin kendisine yaşattığı sıkıntıların etkisi 

vardır. Bu olay ilmî çalışmalara daha çok zaman ayırmasına sebep olmuş ve buna 

maddî imkânlarının genişliğiyle oluşturduğu zengin kütüphanesinin katkısı da 

eklenince, çok sayıda önemli eser yazmaya muvaffak olmuştur. 

Kahire’de doğup büyüyen ve ilmî hayatını orada geçiren İbnü’l-Mülakkın’ın, 

elde ettiği bu ilmî birikimde yaşadığı ortamın ve küçük yaşta dönemin önemli 

hocalarından almış olduğu eğitimin büyük katkısı olmuştur. Zira onun yaşadığı 

dönemde yönetimde olan Memlükler ilme ve ulemâya çok değer vermiş, ilmî 

çalışmaları teşvik ederek her türlü imkânı seferber etmişlerdir. Bu vesileyle Moğol 

ve Haçlı saldırılarının etkisinden kurtulmak isteyen farklı beldelerde yaşayan pek çok 

meşhur âlim, güvenli bölge olan Memlüklerin hâkimiyeti altındaki şehirlere göç 

etmişlerdir. Bunun sonucunda bölgede ilmî bir hareketlilik oluşmuş, çok sayıda 

medrese açılmış ve talebe yetişmiştir. Hatta yapılan birçok araştırmada Memlüklerin 

hâkim olduğu yüzyıllar hicrî III. asırdan sonra İslâmî ilimler tarihinin ikinci altın çağı 

olarak kabul edilmiştir. 

İbnü'l-Mülakkın da bu ortamdan faydalanmış ve özellikle hadis ve fıkıh 

alanında o dönemin en meşhur hocalarından dersler almıştır. Onun yetiştiği bu ortam 

ve aldığı eğitim ilmî müktesebâtına önemli katkılar sağlamış, yazmış olduğu 

eserlerde bunun izleri görülmüştür. Ayrıca dönemin Kahire’sinde her mezhebin etkili 

olduğu çevre sebebiyle ulemâ arasında ilmî bir rekâbet ortamı oluşmuş, bu durum 

İbnü'l-Mülakkın’ın eserlerinin çeşitliliğine ve derinliğine de yansımıştır. Nitekim 

bölgede Şâfiîlerin ağırlıkta olmasına karşın yönetimin Hanefîliği desteklemesi 

sebebiyle, yapılan ilmî çalışmalarda mezhebî rekâbetin etkisi hissedilir olmuştur. 

Hanefîler’in hadisle ilgilenmeleri ve bu alanda önemli şerhler ve tahrîc çalışmaları 

yapmaları Şâfiîlerin de gayretlerini artırmıştır. Bu durum İbnü’l-Mülakkın’ın 

eserlerinde de görülmüştür. Zira o, başta Buhârî şerhi et-Tavzîh ve Umdetü’l-ahkâm 

şerhi el-İ’lâm olmak üzere temel hadis eserlerine şerhler yazmış, tahrîc alanında da 

en meşhur eseri el-Bedrü’l-münîr’in yanı sıra birçok esere yönelik muhtelif 

çalışmalar yapmıştır. Müellif bunların dışında tarih, tabakât, ricâl, kelâm, tasavvuf, 



67 
 

usul gibi pek çok alanda, kaynakların bildirdiğine göre üç yüzün üzerinde eser telif 

etmiştir. Hatta o, aynı dönemin âlimleri olan Bulkînî ve Zeynüddin el-Irâkî ile 

karşılaştırılmış, onların arasında eserlerinin çokluğuyla meşhur olduğu belirtilmiştir. 

 İlmî ve ahlâkî kişiliği hakkında ulemânın methiyeler sarfettiği İbnü’l-

Mülakkın, telif etmiş olduğu zengin eserlerinin yanı sıra Veliyyüddin el-Irâkî, Sıbt 

İbnü’l-Acemî, Takıyyüddin el-Makrîzî, İbn Hacer el-Askalânî ve Celaleddin el-

Mahallî gibi âlimlere dersler vererek yetişmelerinde etkili olmuştur. Arkasında 

büyük bir ilmî miras bırakan İbnü'l-Mülakkın, 804/1401 yılında Kahire’de vefat 

etmiştir. 



68 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

CEMMÂÎLÎ’NİN UMDETÜ’L-AHKÂM’ININ ŞERHİ OLARAK 

İBNÜ’L-MÜLAKKIN’IN EL-İʿLÂM’I 

Araştırma konumuz olan İbnü’l-Mülakkın’ın el-İʿlâm bi fevâidi Umdeti’l-

ahkâm isimli eseri Ebû Muhammed Takiyyüddîn Abdülğanî b. Abdilvâhid el-

Makdisî el-Cemmâîlî el-Hanbelî (ö. 600/1203) tarafından Buhârî ve Müslim’in el-

Câmiu’s-sahîh adlı kitaplarında ittifakla rivayet ettikleri fıkhî içerikli hadislerin 

derlenmesi sûretiyle telif ettiği Umdetü’l-ahkâm adlı kitabı üzerine yazılan bir 

şerhtir. Dolayısıyla bu bölümde öncelikle Umdetü’l-ahkâm’ın tanıtımı yapılacak 

ardından el-İʿlâm’a yönelik tanıtım, tesbit ve tahlillere yer verilecektir. 

I. UMDETÜ’L-AHKÂM 

Telif edildiği andan itibaren ilim çevrelerinde çok meşhur olan ve üzerine 

muhtelif çalışmalar yapılan Umdetü’l-ahkâm’ın tanıtımına geçmeden önce, eserin 

müellifi Cemmâîlî hakkında kısa bir bilgi vermekte fayda mülâhaza ediyoruz. 

Cemmâîlî, 541/1146 yılında Filistin’in Cemmâîl köyünde doğmuştur.1 

Onunla aynı yıl doğan teyzesinin oğlu Muvaffakuddîn İbn Kudâme (ö. 620/1223) ile 

çocukluk yıllarında iyi arkadaşlıkları olmuş ve birlikte seyahatler yapmışlardır.2 

Ailesiyle birlikte 551/1156 yılında Dımaşk’a göçen,3 daha sonra Bağdat, Kahire ve 

İskenderiye’ye seyahatler gerçekleştiren Cemmâîlî, oralarda Ebü’l-Mekârim İbn 

Hilâl, Ebü’l-Yümn el-Kindî, Abdülkâdir er-Ruhâvî gibi hocalardan dersler almış, 

akrânı olan Ebû Mûsâ el-Medînî’nin (ö. 581/1185) ilminden faydalanmış ve Ebû 

Tâhir es-Silefî’den 1000 cüz kadar hadis yazmıştır.4 Abdülkâdir Geylânî ile de 

mülaki olan Cemmâîlî, ondan hadis ve fıkıh dersleri almıştır.5 

                                                           
1  Ebû Abdillah Şemseddîn Muhammed b. Ahmed b. Osman Zehebî, Siyeru aʿlâmi’n-nübelâ, 25c., 

thk. Şuayb el-Arnaût, Beyrut, Müesssetü’r-Risâle, 1405/1985, C: XXI, s. 444; a,mlf., Zehebî, 

Tezkiretü’l-huffâz, 4c, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1419/1998, C: IV, s. 111; Ebü’l-Ferec 

Zeynüddîn Abdurrahmân b. Ahmed İbn Receb, ez-Zeyl ʿalâ Tabakâti’l-Hanâbile, 5c., thk. 

Abdurrahmân b. Süleyman b. Muhammed el-Useymin, Riyad, Mektebetü’l-Ubeykan, 1425/2005, 

C: III, s. 2; İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, C: VI, s. 561; Ziriklî, el-Aʿlâm, C: IV, s. 34. 
2  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, C: IV, s. 111. 
3  İbnü’l-İmâd, a.g.e., C: VI, s. 561; Ziriklî, a.g.e., C: IV, s. 34. 
4  Zehebî, a.g.e., C: IV, s. 112. 
5  İbn Receb el-Hanbelî, a.g.e., C: III, s. 4. 



69 
 

Cemmâîlî hakkında Zehebî, “imâm, âlim, fakîh, muhaddis, şeyhülislâm” 

ifadelerini kullanmış,6 Ebü’l-Yümn el-Kindî, Dârekutnî’den sonra onun gibi bir hadis 

hâfızının gelmediğini belirtmiştir.7 İbnü’n-Neccâr el-Bağdâdî (ö. 643/1245) ise, onun 

hakkında hadis ilimlerinde itkân sahibi diyerek hafızasının kuvvetine işaret etmiş, 

çokça hadis rivayet ettiğine vurgu yapmış, ibadet ve verâ ehli, sünnete bağlı bir 

kimse olduğunu belirtmiştir.8 

Cemmâîlî, Hanbelî mezhebine mensup olmasının da etkisiyle Allah’ın 

sıfatlarına dair görüşleri, Kur’ân’ın mahlûk olmadığını ifade etmesi ve o dönemde 

itibar gören meşhur bazı eserlere yönelik tenkitleri sebebiyle, dönemin siyâsî idaresi 

ve diğer âlimleri tarafından tepkiler almış, çeşitli sıkıntılara maruz bırakılmıştır.9 

Selefî görüşte olan Cemmâîlî’nin mezheplerin yaygın kanaatinin aksine görüşleri 

bulunduğu ileri sürülmüş, bununla birlikte kendisinden pek çok kişi ders almış ve 

tarafına yöneltilen tenkitlerin haklı tarafının bulunmadığını iddia etmişlerdir.10 

Umdetü’l-ahkâm ve el-Kemâl fî esmâʾi’r-ricâl gibi meşhur eserleri dışında 

kitap ve cüzlerden oluşan pek çok eser11 telif eden Cemmâîlî, 600/1203 yılında 

Mısır’da vefat etmiştir.12 

A. ESERİN İSMİ VE TELİF TÜRÜ 

“Ahkâm hadisleri” tabirini kullanan ilk hadisçinin Cemmâîlî olduğu ifade 

edilmektedir.13 Onun bu alanda telif ettiği Umdetü’l-ahkâm’ı, çağdaşı olan İbnü’l-

Harrât’ın (ö. 582/1186) el-Ahkâmü’l-kübrâ, el-Ahkâmü’l-vüstâ ve el-Ahkâmü’s-suğrâ 

adlı eserleri bir yana bırakılırsa, ahkâm hadislerini derleyen ilk müstakil eser olarak 

kabul edilebilir.14 

Umdetü’l-ahkâm, telifinden bu yana birçok kişiye örnek olmuş ve ahkâm 

hadisleri alanında pek çok eser yazılmasına öncülük etmiştir. Ondan sonra ahkâm 

                                                           
6  Zehebî, Siyer, C: XXI, s. 444. 
7  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, C: IV, s. 113; a.mlf., Siyer, C: XXI, s. 49; İbn Receb el-Hanbelî ez-

Zeyl ʿalâ Tabakâti’l-Hanâbile, C: III, s. 7. 
8  Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, C: IV, s. 112; İbn Receb el-Hanbelî, a.g.e., C: III, s. 10; İbnü’l-İmâd, 

Şezerâtü’z-zeheb, C: VI, s. 562. 
9  İbn Receb el-Hanbelî, a.g.e., C: III, s. 11. 
10  Kandemir, “Cemmâîlî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1993, C: VII, s.338. 
11  Eserlerinin adları için bkz. Zehebî, a.g.e., C: XXI, s. 445-447; a.mlf., Tezkiretü’l-huffâz, C: IV, s. 

112-113. 
12  Süyûtî, Hüsnü’l-muhâdara, C: I, s. 354; Ziriklî, el-Aʿlâm, C: IV, s. 34. 
13  Özafşar, Hadisi Yeniden Düşünmek, s. 37- 40. 
14  Mehmet Efendioğlu, “Umdetü’l-ahkâm”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2012, C: XLII, s. 147. 



70 
 

hadisleri alanında telif edilen ve itibar gören eserlerin başında Mecdüddin İbn 

Teymiyye’nin (ö. 652/1254) el-Müntekâ min ahbâri’l-Mustafâ, Sıbt İbnü’l-Cevzi’nin 

(ö. 654/1256) Îsârü’l-insâf fî âsâri’l-hilâf, Nevevî’nin (ö. 676/1277) el-Hulâsa fî 

ehâdîsi’l-ahkâm (Hulâsatü’l-ahkâm), İbn Dakîki’l-Îd’in (ö. 702/1302) el-İlmâm bi-

ehâdîsi’l-ahkâm, İbn Abdülhâdî’nin (ö. 744/1343) el-Muharrer fi’l-hadîs ve İbn 

Hacer el-Askalânî’nin (ö. 852/1449) Bulûğu’l-merâm’ı örnek olarak zikredilebilir.15 

Umdetu’l-ahkâm’ın, ahkâm hadislerini derleyen telifat arasında en meşhur ve 

muteber eserler arasında bulunduğunu söylemek mümkündür. Onun bu önemi, hiç 

şüphesiz en başta müttefekun aleyh olan en sahîh rivayetleri bir araya getirmesinden 

kaynaklanmaktadır. Telif edildiği andan itibaren Umdetu’l-ahkâm’ın en çok 

ezberlenen kitaplar arasında olması ve üzerine yazılan pek çok şerh ile hakkında 

muhtelif çalışmaların yapılması da onun ilim camiasında en muteber ve en çok 

rağbet gören kaynaklar arasında yer aldığını göstermektedir. Özellikle Umdetu’l-

ahkâm’ı istinsah ederek geçimini sağlayan kimselerin bulunması16 pek çok âlim 

tarafından ders olarak okutulması, okunması, ezberlenmesi, icazet verilmesi,17 eserin 

bütün dönemlerde meşhur olduğunu ve ilim meclislerinde çokca itibar gördüğünü 

ortaya koymaktadır. Eser, günümüzde de ders halkalarında okutulmaya devam 

etmektedir.18 

                                                           
15  Efendioğlu, “Umdetü’l-ahkâm”, s. 147. 
16  Rıza Kurtuluş, “İbn Aşir, Ebü’l-Abbas”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1999, C: XIX, s. 330. 
17  Sehâvî, et-Tuhfetü’l-latîfe fî târîhi'l-Medîneti’ş-şerîfe, 2c, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1414/1993, C: II, s. 281; C: II, s. 514; a.mlf., ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: II, s. 68; C: III, s. 142; C: IV, s. 

75; C: IV, s. 278; C: V, s. 246; C: VI; s. 309; Ebû Muhammed Afîfüddin Abdullah Tayyîb b. 

Abdullah b. Ahmed Bâ Mahreme, Kılâdetü’n-nahr fî vefeyâti aʿyâni’d-dehr, 6c, Dârü’l-Minhâc, 

Cidde, 1428/2008, C: VI, s. 382; Ebû Abdülkâdir b. Şeyh b. Abdullah Ayderûsî, Târîhü’n-nûri’s-

safîr an ahbâri’l-karni’l-âşir, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1985/1405, s. 51; Ebü’l-Mekârim 

Necmeddîn Muhammed b. Muhammed Âmirî Dımaşkî Gazzî, el-Kevâkibü’s-sâire bi-aʿyâni’l-

mieti’l-âşire, 3c, thk. Halîl Mansûr, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1997, C: I, s. 53, 227; 

Muhammed Mahfûz, Terâcimü’l-müellifîne’t-tûnisiyyîn, 5c, Beyrut, Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 

1994, C: III, s. 408; Sâmi es-Sakkâr, “İbn Fehd, Takıyyüddîn”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 

1999, C: XIX, s. 489; Cengiz Tomar, “Sehâvî, Şemseddin”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2009, 

C: XXXVI, s. 314; Özkan, “Süyûtî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2010, C: XXXVIII; s. 188; 

İbnü’l-İmâd, Sehâvî’nin, Süyûtî’nin ve Zekeriyyâ el-Ensârî’nin (ö. 962/1520) ezberlediği eserler 

arasında Umdetü’l-ahkâm’ı da zikretmektedir. Bkz. İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, C: X, s. 23; s. 

75; s. 186. 
18  Mustafa Dönmez, “Günümüz Medine Toplumunun Kültürel Yapısında Hadisin Yeri”, Hadis 

Tetkikleri Dergisi, Yıl: 2007, C:5, Sayı: 2, s. 112. 



71 
 

Ahkâm hadislerine dair telif edilen eserlerin büyük çoğunluğunun, 

Cemmâîlî’nin Umdetü’l-ahkâm’ı üzerine yazılan şerhlerden ibaret olması da19, esere 

gösterilen ilginin bir başka neticesi olarak telakki edilebilir. 

Cemmâîlî’nin bu eseri, kaynaklarda Umdetü’l-ahkâm an seyyidi’l-enâm,20 

Kitâbu Umdeti’l-ahkâm an seyyidi’l-enâm21, Umdetü’l-ahkâm fi’l-hadîs22, Umdetü’l-

ahkâm mimme’t-tefeka aleyhi İmâmü’l-Buhârî ve Müslim23, Umdetü’l-ahkâm min 

kelâmi ḫayri’l-enâm24, Umdetü’l-ahkâm fî meâlimi’l-helâl ve’l-harâm an hayri’l-

enâm25, Umdetü’l-ahkâm fî meâlimi’l-helâl ve’l-harâm an seyyidi’l-enâm26 ve 

Umdetü’l-ahkâm mine’l-enâm27 gibi adlarla anılmakta ve daha çok Umdetü’l-

ahkâm28 ismiyle bilinmektedir.  

Günümüzde pek çok nüshası bulunan eserin Umdetü’l-ahkâm min kelâmi 

hayri’l-enâm29, Umdetü’l-ahkâmu’l-kübrâ30, Metnü Umdeti’l-ahkâm min kelâmi 

                                                           
19  Mahmut Yeşil, “Hadis Bibliyografyası ve Gelişimi”, (Yüksek Lisans Tezi), Konya, Selçuk 

Üniversitesi SBE, 1989, s. 63-67; Uğur, Hadis İlimleri Edebiyatı, s. 34-39. 
20  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: II, s. 1164. 
21  Kettânî, er-Risâletü’l- müstatrafe, s. 180. 
22  Bağdatlı İsmail Paşa, Îzâhü’l-meknûn fî’z-zeyl-i ʿalâ Keşfi’z-zunûn an esâmi’l-kütüb ve’l-

fünûn, tsh. M. Şerefettin Yaltkaya, Kilisli Rifat Bilge, 4c., Beyrut, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arâbî, 

t.y, C: IV, s. 95; a.mlf., Hediyyetü’l-ʿârifîn, C: I, s. 123. 
23  Sezgin, Târîhü’t-türâsi’l-Arabî, Çev: Mahmûd Fevzi Hicâzî, Riyad, Câmiatü’l-İmâm 

Muhammed b. Suud el-İslâmiyye, 1411/1991, C: I, s. 256. 
24  Kâtib Çelebi, Süllemü’l-vüsûl, C: III, s. 464; Ziriklî, el-Aʿlâm, C: IV, s. 34; Sezgin, a.g.e., C: IV, 

s. 500. 
25  Ali Rıza Karabulut, Ahmet Turan Karabulut, Muʿcemü’t-târîhi’t-türâsi’l-İslâmî fi mektebeti’l-

alem: el-mahtûtât ve’l-matbûât = Dünya Kütüphanelerinde Mevcut İslâm Kültür Târîhi ile 

İlgili Eserler Ansiklopedisi, 6c, Kayseri, Mektebe Yayınları, 2001, C: III, s. 1799. 
26  Karabulut, Muʿcem, C: III, s. 1809. 
27  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmîʿ, C: IX, s. 270. 
28  Zehebî, el-Kâşif fî maʿrifeti men lehü rivâye fi’l-Kütübi’s-Sitte, thk. Muhammed Avvâme, 

Ahmed Muhammed Nemr el-Hatîb, Cidde Dârü’l-Kıble li’s-Sekâfeti’l-İslâmiyye, 1413/1992; C: I, 

s. 117; İbn Kâdî Şühbe, Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, C: IV, s. 79; İbn Hacer, el-İsâbe fî temyîzi’s-

sahâbe, thk. Âdil Ahmed Abdülmevcûd, Ali Muhammed Muavvaz, 8c., Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1415/1995, C: I, s. 95; a.mlf., el-Muʿcemü’l-müfehres = Tecrîdü esânîdü’l-kütübü’l-

meşhûre ve’l-eczâi’l-mensûre, thk. Muhammed Şekûr Meyâdînî, Beyrut, Müessesetü’r-Risâle, 

1418/1998, s. 397; Sehâvî, a.g.e., C: II, s. 68, 70, C: III, s. 143, 241, C: IV, 75, 256, 278, C: V, s. 

246, s. 322, C: VI, s. 309, C: VIII, s. 3; İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, C: I, s. 49; Şevkânî, el-

Bedrü’t-tâlî, C: I, s. 30. 
29  Nşr. Mahmud el-Arnaût-Abdülkâdir Arnaût, Kahire, Müessesetü Kurtuba, 1408/1987; thk. Ebû 

Amr Abdülkerîm b. Ahmed el-Hücvîrî, Sanʿa, Dârü’l-Âsâr, 1429/2008; thk. Said b. Ali b. Vahf el-

Kahtânî, y.y, t.y; thk. Ömer Abdülcebbâr, Mekke, t.y; Kahire, Daru Mısır li’t-Tabâa, t.y; Riyad, 

Vezâratü’l-Maârif, 1385; Riyad, Mektebetü’r-Riyadi’l-Hadisiyye, t.y; Riyad, Câmiatü’l-

Muhammed b. Yûsuf el-İslâmiyye, 1417/1996; Dimâm, Dâru İbn Cevzî, 1416/1996; Cidde, 

Mektebetü’s-Sevâdî, 1415/1994; Riyad, Dâru İbn Huzeyme, 1416/1996. 
30  Thk. Semîr b. Emîn ez-Züheyrî, Riyad, Mektebetü’l-Maârif li’n-Neşr ve’t-Tevzî’, 1430/2009. 



72 
 

hayri’l-enâm31, Umdetü’l-ahkâm fî meâlimi’l-helâl ve’l-harâm an hayri’l-enâm32 ve 

el-Umde fi’l-ahkâm fî meʿâlimi’l-helâl ve’l-harâm33 isimleriyle muhtelif baskıları 

yapılmıştır. 

Cemmâîlî, eserinin mukaddimesinde telif sebebi hakkında bizzat kendisi şu 

açıklamayı yapmıştır: “Kardeşlerimden bazıları bana Buhârî ve Müslim’in ittifak 

ettiği ahkâm hadisleri konusunda kapsayıcı ve muhtasar bir eser sordu. Ben de 

onlara, faydalı olacağını ümit ettiğim bu kitabı hazırlayarak cevap verdim.”34 

B. ESERİN ÖZELLİKLERİ VE TELİFTE İZLENEN USUL 

Umdetü’l-ahkâm, Sahîh-i Buhâri ile Sahîhi Müslim’de bulunan ahkâmla ilgili 

müttefekun aleyh olan hadislerin, fıkıh kitaplarındaki konu tertibine göre tasnif 

edilmesi sûretiyle telif edilmiştir.35 

Umdetu’l-ahkâm’ın muhtelif baskıları incelendiğinde, kitap ve bab 

başlıklarının tasnifinde farklılıklar olmakla birlikte fıkhın temel konuları olan taharet, 

namaz, cenazeler, zekât, oruç, hac, alışveriş, vesâyâ, ferâiz, nikâh, talâk, zıhâr, liân, 

süt kardeşliği, kısas, hadler, yemin ve adaklar, yiyecekler, içecekler, giyecekler, 

cihad ve köle azat etme şeklinde ana başlıklardan ve bu başlıkların her birinin 

altındaki “bâb” adı verilen muhtelif alt başlıklardan meydana geldiği görülmektedir. 

Kitap sayısının muhtelif baskılarda on dokuz, yirmi ve yirmi bir, bâb sayısının ise 

altmış üç, altmış dört, altmış sekiz gibi farklı rakamlarda olduğu göze çarpmaktadır. 

Bu farklılığın kimi baskılarda bazı bab başlıklarının kitap olarak ve bazı kitapların 

                                                           
31  Thk. Muhammed Hamid el-Fıkî, y.y, Mektebetü’l-Hâncî-Dârü’l-Fikr, t.y; Medine, el-Câmiatü’l-

İslâmiyye, 1395/1975; Cidde, Dârü’l-Matbûâti’l-Hadîsiyye, 1406/1985; Kahire, Matbaatü’s-

Sünneti’l-Muhammediyye, 1375/1956; thk. Kemâl Yûsuf el-Hût, Beyrut, Dârü’l-Kitâbi’l-Arâbî, 

1985. 
32  Thk. Ebû Kuteybe Nazar Muhammed el-Fâryâbî, Riyad, Dâru Taybe, 1423/2002. 
33  Thk. Ahmed Muhammed Şâkir, Kahire, Dârü’l-Maârif, 1373; Dârü’l-Kütübi’s-Selefiyye, 

1407/1986, Mektebetü’s-Sünne; Beyrut, Müessesetü’l-Kütübi’s-Sekâfiyye, 1407; thk. 

Muhibbüddîn el-Hatîb, y.y, 1376; thk. Mustafa Abdülkâdir Atâ, Beyrut, 1406/1986; Delhi, 1895; 

Kahire, 1342. 
34  Ebû Muhammed Takıyyüddîn Abdülğanî b. Abdülvâhid Cemmâîlî, Umdetü’l-ahkâm min kelâmi 

hayri’l-enâm, nşr. Mahmud el-Arnaût-Abdülkâdir Arnaût, Kahire, Müessesetü Kurtuba, 

1408/1988, s. 29. 
35  Koca, “Haram”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1997, C: XVI, s. 104; Yücel, Hadis Târihi, s. 

156; Efendioğlu, “Umdetü’l-ahkâm”, s. 147. 



73 
 

içerisindeki bab başlıklarının ise müstakil bir kitap olarak kaydedilmesinden 

kaynaklandığı müşahede edilmektedir.36 

Eserin baskıları muhtelif nüshalara dayandığı için hadis sayısı 407, 410, 420, 

427, 448, 459 ve 501 şeklinde farklılık göstermektedir. Sayı farklarının, 

Cemmâîlî’nin hadisin değişik lafızlarına işaret ettiği yerlerden kaynaklandığı ifade 

edilmektedir. Eseri tahkîk edenlerden Mahmûd Muhammed Şakir ise, eserin çeşitli 

baskılarındaki sayı farkının, daha sonra müstensihlerin ve kitabı şerh eden âlimlerin 

müttefekun aleyh oldukları halde Cemmâîlî’nin bablara dâhil etmediği kimi 

hadislerin eklenmesinden kaynaklandığını ileri sürmektedir.37 Bu tesbit daha isabetli 

gözükmektedir. Eseri on beş yazma nüshaya dayanarak yayına hazırlayan Mustafa 

Abdülkâdir Atâ’nın hadis sayısını 420 olarak tesbit etmesi, şârihlerin ilaveleri de göz 

önünde bulundurulduğunda doğruya en yakın belirleme olarak kabul edilebilir.38 

Eserde rivayetlere yer verilirken isnadlar hazfedilmiş, sadece sahâbî râvisi 

zikredilmiştir. Bazen bir faydaya binaen tâbiîn râvilerinin zikredildiği de olmuştur. 

Hadisler, Buhârî ve Müslim’in üzerinde ittifak ettikleri rivayetlerden derlenmiş olup 

büyük oranda bu ilkeye uyulmuştur. Ancak nadiren de olsa Buhârî ve Müslim’den 

herhangi birinin tek kaldığı rivayetlere de yer verilmiştir.39 

Eserdeki hadisler için Buhârî’nin metinleri esas alınmış, Müslim’in 

rivayetlerinde herhangi bir eksiklik veya fazlalık varsa bunlara işaret edilmiş, hadis 

farklı bir ifade ile nakledilmişse bu da gösterilmiştir. Metinlerden sonra zaman 

zaman kelime izahları yapılmış, lüzum olduğunda râviler hakkında bilgi verilmiştir.40 

                                                           
36  Farklı baskılarının özellikleri için bkz. Bkz. Cemmâîlî, Umdetü’l-ahkâm min kelâmi hayri’l-

enâm, nşr. Mahmud el-Arnaût-Abdülkâdir Arnaût, Kahire, Müessesetü Kurtuba, 1408; Umdetü’l-

ahkâm min kelâmi hayri’l-enâm, thk. Ebû Amr Abdülkerîm b. Ahmed el-Hücvîrî, Sanʿa, Dârü’l-

Âsâr, 1429/2008; Umdetü’l-ahkâmü’l-kübrâ, thk. Semîr b. Emîn ez-Züheyrî, Riyad, 

Mektebetü’l-Maârif li’n-Neşr ve’t-Tevzî’, 2009/1430; Umdetü’l-ahkâm min kelâmi hayri’l-

enâm, thk. Saîd b. Ali b. Vahf el-Kahtânî, y.y, t.y; Metnü Umdeti’l-ahkâm min kelâmi hayri’l-

enâm, thk. Muhammed Hamîd el-Fakî, y.y, Mektebetü’l-Hâncî-Dârü’l-Fikr, t.y; Umdetü’l-

ahkâm fî meâlimi’l-helâl ve’l-harâm an hayri’l-enâm, thk. Ebû Kuteybe Nazar Muhammed el-

Fâryâbî, Riyad, Dâru Taybe, 2002/1423. 
37  Uğur, Hadis İlimleri Edebiyatı, s. 35. 
38  Efendioğlu, “Umdetü’l-ahkâm”, s. 147. 
39  Cemmâîlî, Umdetü’l-ahkâm min kelâmi hayri’l-enâm (Neşredenin mukaddimesi), nşr. Mahmud 

el-Arnaût-Abdülkâdir Arnaût, s. 9; Umdetü’l-ahkâmi’l-kübrâ (Muhakkikin mukaddimesi), thk. 

Semîr b. Emîr ez-Züheyrî, s. 3. 
40  Efendioğlu, a.g.md., s. 147. 



74 
 

C. ESER ÜZERİNE YAPILAN ÇALIŞMALAR 

Umdetü’l-ahkâm, müellifinin vefatından çok kısa bir süre sonra ilim 

çevrelerinde şöhret kazanmış, kendisinden sonra pek çok kişiye ilham kaynağı olup 

öncülük etmiş ve şerhler başta olmak üzere üzerine muhtelif çalışmalar yapılmıştır. 

Burada, bu çalışmalardan tesbit edilebilenler konularına göre tasnif yapılarak 

zikredilecektir. 

1. Şerhler 

Hadis şerh literatürüne genel itibariyle bakıldığında Sahîhayn’a yönelik şerh 

faaliyetlerinin daha çok olduğu, özellikle İbnü’l-Mülakkın’ın da yaşadığı yılları içine 

alan Memlükler döneminde meşhur ve muteber hacimli şerhlerin bu iki hadis kitabı 

üzerine yazıldığı görülür.41 Bunda, dönemin ilmî anlayış ve birikimine göre bu 

eserlerin yeniden ele alınma ihtiyacı, her iki eserin de yapısında bulunan yeni tenkit 

ve açıklamalara zemin hazırlayan bazı hususlar, bu eserlerin hadis kaynakları 

arasında sahip olduğu konum ve eserler üzerine yapılmış olan çeşitli şerhlerde 

görülen yetersizliklerin etkisi olduğu ifade edilmiştir.42 

Buhârî ve Müslim’in ittifak ettiği hadislerin yorumlanmasına dair rağbet ve 

ihtiyacın da benzer saiklerle geliştiği dikkate alınırsa müttefekun aleyh olan hadislere 

yönelik şerh faaliyetine de özel bir önem verildiği görülür. Bu düşünceden hareketle 

Umdetü’l-ahkâm’a yönelik de pek çok çalışma yapılmış, bunların büyük 

çoğunluğunu şerhler oluşturmuştur. 

Eserin telif edildiği asırdan bu yana üzerine yazılan şerhler arasında muasır 

olanlar da bulunmaktadır. Bu şerhler hakkında kısa kısa bilgiler verilecek, haklarında 

herhangi bir bilgiye ulaşılamayanlar için ise adının geçtiği kaynaklara işaret etmekle 

yetinilecektir. Tesbit edebildiğimiz kadarıyla bugüne kadar Umdetü’l-ahkâm üzerine 

yazılmış şerhleri şu şekilde sıralayabiliriz:  

                                                           
41  İbnü’l-Mülakkın’ın et-Tavzîh li şerhi’l-Câmii’s-Sahîh isimli Buhârî şerhi ile İbn Hacer’in Fethü’l-

bârî ve Aynî’nin Umdetü’l-kârî’si bu meşhur hacimli şerhlerin başında gelmektedir. Söz konusu 

dönemde Sahîhayn üzerine yazılan şerhlerin isimleri ve haklarında daha ayrıntılı bilgi için bkz. 

Kemâl Sandıkçı, Sahîh-i Buhârî Üzerine Yapılan Çalışmalar, Ankara, Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 1991, s. 31-51; Kandemir, “el-Câmiu’s-Sahîh”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1993, C: 

VII, s. 118-121 ve s. 126-127; Karagözoğlu, Hadis Şerh Literatürü-I, s. 171-181 ve s. 317-327. 
42  Demirci, Kriz Döneminde Hadis, s. 151. 



75 
 

1) İhkâmü’l-ahkâm fî şerhi ehâdîsi seyyidi’l-enâm (Şerhu Umdeti’l-ahkâm an 

seyyidi’l-enâm): Eser İbnü’l-Esîr’e (ö. 699/1300) aittir.43 

2) İhkâmü’l-ahkâm şerhu Umdeti’l-ahkâm: İbn Dakîki’l-Îd (ö. 702/1302) 

tarafından telif edilen eser, Umdetü’l-ahkâm üzerine yazılan şerhler arasında ilk akla 

gelen ve en meşhur olanlarındandır.44 

Eser üzerine hâşiyeler de yazılmıştır. Bunlar arasında en meşhur olanı Emîr 

es-Sanʿânî’nin (ö. 1182/1768) el-Udde alâ İhkâmi’l-ahkâm’ıdır.45 Emîr es-Sanʿânî 

bunun dışında el-Udde hâşiye alâ İhkâmi’l-ihkâm adıyla ikinci bir hâşiye de kaleme 

almıştır.46 Sehâvî’nin (ö. 902/1497) de el-Kavlü’l müfîd fî îzâhi Şerhi’l-Umde li-İbn 

Dakîki’l-Îd adıyla bir hâşiyesi bulunmaktadır.47 

3) el-Udde fî şerhi’l-Umde fî ehâdîsi’l-ahkâm: İbnü’l-Attâr’a (ö. 723/1324) 

ait olan48 şerhin yazımında İbn Dakîki’l-Îd’in el-İhkâm’ının esas alındığı ve 

Nevevî’nin Müslim Şerhi’ne ilaveler yapılarak telif edildiği belirtilmektedir.49 

                                                           
43  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: II, s. 1164; Ziriklî, el-Aʿlâm, C: I, s. 309; Eserin Kral Suud 

Üniversitesi (King Saud University) kütüphanesinde yazma nüshası bulunmaktadır. Bkz. https://al-

mostafa.info/data/Arabîc/depot/gap.php?file=m015032.pdf. 03.06.2020. 
44  Eser hakkında bilgi için bkz. Zehebî, Tezkiretü’l-huffâz, C: IV, s. 182; Ebü’s-Safâ Salâhuddîn 

Halîl b. İzziddîn Aybeg b. Abdillâh es-Safedî, Aʿyânü’l-asr ve aʿvânü’n-nasr; 5c., thk. Ali Ebû 

Zeyd, Mahmûd Sâlim Muhammed, Nebil Ebû Amşe, Muhammed Mevʿûd, Dımaşk, Dârü’l-Fikr; 

Beyrut, Dârü’l-Fikri’l-Muâsır, 1418/1998, C: IV, s. 582; Salâhuddîn Muhammed b. Şâkir b. 

Ahmed ed-Dârânî Kütbî, Fevâtü’l-vefeyât, 5c., thk. İhsân Abbas, Beyrut, Dâru Sâdır, 1973, C: III, 

s. 443; Safedî, el-Vâfî bi’l-vefeyât, 29c., thk. Ahmed el-Arnaût, Türkî Mustafa, Beyrut, Dâru 

İhyâi’t-Türâsi’l-Arâbî, 1420/2000, C: IV, s. 138; Ebû Nasr Tâceddin İbnü’s-Sübkî Abdülvehhâb b. 

Ali b. Abdilkâfî es-Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-Kübrâ, 10c., thk. Mahmûd Muhammed et-

Tanâhî, Abdülfettâh Muhammed el-Hulv, Hicr li’t-Tabâa ve’n-Neşr ve’t-Tevzî’, Kahire, 1413, C: 

IX, 212; İbnü’l-Mülakkın, el-ʿİkdü’l-müzheb, s. 175; Makrîzî, Kitâbü’l-Mukaffa’l-Kebîr, 8c., 

thk. Muhammed Yaʿlâvî, Beyrut, Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1427/2006, C: VI, s. 197; Kâtib Çelebi, 

Keşfü’z-zünûn, C: II; s. 1164; Şevkânî, el-Bedrü’t-tâlî, C: II, s. 229; Bağdatlı İsmail Paşa, 

Hediyyetü’l-ʿârifîn, C: II, s. 140. 
45  Muhammed Abdülhay b. Abdilkebîr b. Muhammed el-Hasenî el-İdrîsî el-Kettânî, Fihrisü’l-

fehâris ve’l-esbât ve Muʿcemü’l-meʿâcim ve’l-meşîhât ve’l-müselselât, 2c., thk. İhsân Abbas, 

Beyrut, Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1402/1982, C: I, s. 364, 514; Mustafa Baktır, “Emir es-Sanʿânî”, 

DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1995, C: XI, s. 144; Tevfik Rüştü Topuzoğlu, “Haşiye”, DİA, 

İstanbul, TDV Yayınları, 1997, C: XVI, s. 421 vd. 
46  Efendioğlu, “Umdetü’l-ahkâm”, s. 147. 
47  Sehâvî, el-Cevâhir ve’d-dürer fî tercemeti Şeyhi’l-İslâm İbn Hacer, 3c., thk. İbrâhim Bacis 

Abdülmecîd, Beyrut, Daru İbn Hazm, 1419/1999, C: I, s. 27; Bağdatlı İsmail Paşa, Îzâhü’l-

meknûn, C: IV, s. 255. 
48  Ebü’l-Meâlî Şemseddîn Muhammed b. Abdurrahmân İbnü’l-Gazzî, Dîvânü’l-İslâm, 4c., thk. 

Seyyid Kesrevî Hasan, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1411/1990, C: III, s. 341; Ziriklî, el-

Aʿlâm, C: IV, s. 251; Kehhâle, Muʿcemü’l-müellifîn, C: VII, s. 5. 
49  İbn Kâdî Şühbe, Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, C: II, s. 271. 

https://al-mostafa.info/data/Arabîc/depot/gap.php?file=m015032.pdf
https://al-mostafa.info/data/Arabîc/depot/gap.php?file=m015032.pdf


76 
 

4) Riyâzü’l-efhâm fî şerhi Umdeti’l-ahkâm: Fâkihânî’ye (ö. 734/1334) ait 

olan50 bu şerhte kırk beş esere atıfta bulunulmuş, doğu ve batı İslâm âlimlerinin 

görüşleri derlenmiştir.51 

5) el-Udde fî şerhi’l-Umde: Eser İbn Abdülhak el-Bağdâdî’ye (ö. 739/1338) 

aittir.52 

6) Uddetü’l-efhâm fî şerhi Umdeti’l-ahkâm: Eser Ebü’l-Hasen Alâeddîn Ali 

b. Muhammed b. İbrâhim el-Hâzin el-Bağdâdî’ye (ö. 741/1341) aittir.53 

7) Şerhu’l-Umde: İbnü’n-Nakkâş (ö. 763/1362) tarafından kaleme alınan eser 

hakkında İbn Kâdî Şühbe, müellifin Umdetü’l-ahkâm üzerine sekiz ciltlik bir şerh 

yazdığını belirterek esere işaret etmektedir.54 

8) Keşfü’l-ibhâm bi-şerhi’l-ahkâm (Şerhu’l-Umde fi’l-ahkâm): Bedreddin eş-

Şiblî’ye (ö. 769/1367) ait olan eserin 25 Receb 738 tarihli müellif hattı nüshasının 

dördüncü bölümü Chester Beatty Library’de kayıtlıdır.55 

9) Teysîrü’l-merâm fî şerhi Umdeti’l-ahkâm: İbn Merzûk el-Hatîb’in (ö. 

781/1379) şerhidir.56 İbn Hacer el-Askalânî, eserin İbn Dakîki’l-Îd, İbnü’l-Attâr, 

Fâkihânî ve kendisindeki önceki diğer Umdetü’l-ahkâm şerhlerinin bir araya 

                                                           
50  Ebü’l-Vefâ Burhaneddîn İbrâhim b. Ali b. Muhammed İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb fî 

maʿrifeti aʿyâni ulemâi’l-mezheb, 2c., taʿlîk: Muhammed el-Ahmedî Ebü’n-Nur, Kahire, Dârü’t-

Türâs, 1972, C: II, s. 81; İbnü’l-Mülakkın, Tabakâtü’l-evliyâ, s. 566; Ebü’t-Tayyîb Takıyyüddîn 

Muhammed b. Ahmed b. Ali el-Fâsî, Zeylü’t-takyîd fî ruvâti’s-sünen ve’l-mesânîd, thk. Kemâl 

Yûsuf el-Hût, 2c, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1410/1990, C: II, s. 248; İbn Hacer, ed-

Dürerü’l-kâmine, C: IV, s. 209; Süyûtî, Buğyetü’l-vüât, C: II, s. 221; Ziriklî, el-Aʿlâm, C: V, s. 

56; Bağdatlı İsmail Paşa, Îzâhü’l-meknûn, C: III, s. 599; a.mlf., Hediyyetü’l-ʿârifîn, C: I, s. 789; 

Karabulut, Muʿcem, C: III, s. 2282. 
51  Murat Şimşek, “Fâkihânî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2016, C: Ek-1, s. 440. 
52  İbn Hacer, a.g.e., C: III, s. 224; İbnü’l-Gazzî, Dîvânü’l-İslâm, C: I, s. 302; Bağdatlı İsmail Paşa, 

a.g.e., C: I, s. 631; Hüseyin Gazi Topdemir, “İbn Abdülhak el-Bağdâdî”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 1999, C: XIX, s. 275. 
53  Ebü’l-Meâlî Muhammed b. Râfiʿ es-Selâmî, el-Vefeyât, 2c., thk. Sâlih Mehdî Abbas, Beşşâr 

Avvâd Maʿrûf, Beyrut, Müessesetü’r-Risâle, 1982, C: I, s. 371; İbn Kâdî Şühbe, Tabakâtü’ş-

Şâfiiyye, C: III, s. 42; Şemseddîn Muhammed b. Ali b. Ahmed Dâvûdî, Tabakâtü’l-müfessirîn, 

2c., Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, t.y, C: I, s. 427; İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, C: VIII, s. 

224; Ziriklî, Aʿlâm, C: V, s. 5; Kehhâle, Muʿcemü’l-müellifîn, C: VII, s. 177. 
54  İbn Kâdî Şühbe, a.g.e., C: III, s. 132; Ayrıca bkz. Şevkânî, el-Bedrü’t-tâli’, C: II, s. 211; Bağdatlı 

İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʿârifîn, C: II, s. 162; Ziriklî, a.g.e., C: VI, s. 286; Kehhâle, a.g.e., C: XI, 

s. 26. 
55  İlyas Çelebi, “Şiblî, Bedreddîn”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2010, C: XXXIX, s. 125. 
56  İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, C: II, s. 296; Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: II, s. 1164; 

Ziriklî, a.g.e., C: V, s. 328; Kehhâle, a.g.e., C: IX, s. 16; Bağdatlı İsmail Paşa, a.g.e., C: II, s. 170; 

Mahlûf, Şeceretü’n-nuri’z-zekiyye, C: I, s. 341; Velîd b. Ahmed Hüseyin ez-Zübeyrî, vdğr., el-

Mevsûatü’l-müyessere fî terâcimi eimmeti’t-tefsîr ve’l-ikrâ’ ve’n-nahv ve’l-lüga, 3c., Medine, 

Mecelletü’l-Hikme, 1424/2003, C: II, s. 1952.  



77 
 

getirilmesi sûretiyle telif edildiğini belirtmektedir.57 Kâtib Çelebi’nin, 6 cilt olduğunu 

belirttiği eserin58 yazma nüshaları Rabat, Kahire ve İstanbul kütüphanelerinde 

mevcuttur.59 

10) el-İʿlâm bi-fevâidi Umdeti’l-ahkâm: Çalışma konumuz olan eser İbnü’l-

Mülakkın (ö. 804/1401) tarafından yazılmıştır. İbn Hacer el-Askalânî, en-Nüket alâ 

şerhi’l-Umde ismiyle, İbnü’l-Mülakkın’ın kaleme aldığı şerh üzerine bazı notlar 

ihtiva eden çalışma yapmış, ancak tamamlayamamıştır.60 

11) Şerhu Umdeti’l-ahkâm: Eser Abdurrahmân b. Ali el-Fâriskûrî’ye (ö. 

808/1405) aittir.61 

12) Uddetü’l-hukkâm fî şerhi Umdeti’l-ahkâm: Eser Fîrûzâbâdî’ye (ö. 

817/1415) aittir.62 

13) Gâyetü’l-ihkâm şerhu Umdeti’l-ahkâm: Eser Ebü’l-Abbas Şihâbüddîn 

Ahmed b. Ali el-Kalkaşendî’ye (ö. 821/1418) aittir.63 

14) Şerhu Umdeti’l-ahkâm an seyyidi’l-enâm: Eser Ahmed el-Gazzî’ye (ö. 

822/1419) aittir.64 

15) Cemʿu’l-udde fî fehmi’l-Umde: Eser, Ebû Abdillâh Şemsüddîn 

Muhammed b. Abdüddâim b. Mûsâ el-Birmâvî’ye (ö. 831/1428) aittir.65 

                                                           
57  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: II, s. 1164. 
58  Kâtib Çelebi, Süllemü’l-vüsûl, C: III, s. 89. 
59  Saffet Köse, “İbn Merzûk el-Hatîb”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1999, C: XX, s. 187. 
60  Efendioğlu, “Umdetü’l-ahkâm”, s. 147. 
61  Uğur, Hadis İlimleri Edebiyatı, s. 36. 
62  Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Yâʿkûb b. Muhammed el-Fîruzâbâdî, Sifrü’s-saâde  

(Muhakkikin girişi) , thk. Ahmed Abdurrahim es-Sâyih, Ömer Yûsuf Hamza, Kahire, Merkezü’l-

Kitâb li’n-Neşr, 1471/1997, s. 9; Makrîzî, Kitâbü’l-Mukaffa’l-Kebîr, C: VII, s. 261; Sehâvî, ed-

Davʿü’l-lâmîʿ, C: X, s. 82; Süyûtî, Buğyetü’l-vüât, C: I, s. 274; Dâvûdî, Tabakâtü’l-müfessirîn, 

C: II, s. 278; Şevkânî, el-Bedrü’t-tâlî, C: II, s. 282; Abdülhay el-Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, C: II, 

s. 908; Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: II, s. 1164; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʿârifîn, C: 

II, s. 181. 
63  Muhammed b. Ali b. Muhammed Allân el-Bekrî es-Sıddîkî İbn Allân, Delîlü'l-fâlihîn li turuki 

Riyâzi’s-sâlihîn, 8c., nşr. Halîl b. Me’mûn Şeyhâ, Beyrut, Dârü’l-Maʿrife, 1425/2004, C: VI, s. 

527. 
64  Ebü’l-Berekât Radıyyüddîn Muhammed b. Ahmed b. Abdullah el-Âmirî el-Gazzî, Kitâbu 

Behceti’n-nâzırîn ilâ terâcimi’l-müteahhirîn mine’ş-Şâfiiyyeti’l-bâriʿîn, nşr. Ebû Yahyâ 

Abdullah Kundurî, Beyrut, Dâru İbn Hazm, 1421/2000, s. 124; Bağdatlı İsmail Paşa, Îzâhü’l-

meknûn, C: IV, s. 120; a.mlf., Hediyyetü’l-ʿârifîn, C: I, s. 123; Kehhâle, Muʿcemü’l-müellifîn, 

C: I, s. 285. 
65  İbnü’l-Abbas Şehâbeddîn Ahmed b. Muhammed Kastallânî, İrşâdü’s-sârî li-şerhi Sahîhi’l-

Buhârî, 10c., Mısır, Matbaatü’l-Kübrâ el-Emîriyye, 1323, C: II, s. 24; Kâtib Çelebi, a.g.e., C: II, s. 

958; Bağdatlı İsmail Paşa a.g.e., C: II, s. 186. 



78 
 

16) Gâyetü’l-ilhâm fî şerhi Umdeti’l-ahkâm: Eser, Şemsüddîn Muhammed b. 

Ammâr’a (ö. 844/1441) aittir.66 

17) Şerhu Umdeti’l-ahkâm an seyyidi’l-enâm: Eser, Ebü’l-Vefâ Abdulvehhâb 

b. Muhammed b. Hüseyin’e (ö. 875/1470) aittir.67 

18) Şerhu Umdeti’l-ahkâm: Eser, Ahmed b. Yusuf el-Fâsî’ye (ö. 1021/1612) 

aittir.68 

19) Keşfü’l-lisâm şerhu Umdeti’l-ahkâm: Eser, Şemsüddîn es-Seffârînî’ye (ö. 

1188/1774) aittir.69 

20) Mevâridü’l-efhâm min selsebîli Umdeti’l-aḥkâm: Eser, Abdülkâdir 

Bedrân’a (ö. 1346/1927) aittir.70 

21) Teysîrü’l-allâm şerhu Umdeti’l-ahkâm: Eser, Abdullah b. Abdurrahmân 

b. Sâlih Âlü Bessâm’a (ö. 1373/1953) aittir. Müellifin Hulâsatü’l-kelâm alâ 

Umdeti’l-ahkâm adlı ikinci bir eseri daha bulunmaktadır.71 

22) Şerhu Umdeti’l-ahkâm: Eser, Ebû Abdillâh Abdurrahmân b. Nâsır b. 

Abdillâh b. Nâsır es-Sa’dî’ye (ö. 1375/1956) aittir.72 

23) Hulâsatü’l-kelâm şerh alâ Umdeti’l-ahkâm: Eser, Faysal b. Abdülazîz 

Âlü Mübârek’e (ö. 1376/1957) aittir.73 

24) el-İlmâm bi-şerhi Umdeti’l-ahkâm: Eser, İsmail b. Muhammed el-

Ensârî’ye (ö. 1417/1996) aittir.74 

25) el-İfhâm fî şerhi Umdeti’l-ahkâm: Eser, Abdülaziz b. Bâz’a (ö. 

1420/1999) aittir.  Saʻîd b. Ali b. Vahf el-Kahtânî tarafından tahkîk edilerek 

basılmıştır. Baskı yeri ve tarihi hakkında bilgi bulunmamaktadır. 
                                                           
66  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmîʿ, C: VIII, s. 233; İbnü’l-Gazzî, Dîvânü’l-İslâm, C: III, s. 354; Şevkânî, 

el-Bedrü’t-tâlî, C: II, s. 232; Ziriklî, el-Aʿlâm, C: VI, s. 311; Kehhâle, Muʿcemü’l-müellifîn, C: 

XI, s. 74; Bağdatlı İsmail Paşa, İzâhü’l-meknûn, C: IV, s. 137; a.mlf, Hediyyetü’l-ʿârifîn, C: II, 

s. 194. 
67  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: II, s. 1164; a.mlf, Süllemü'l-vüsûl, C: II, s. 318; Bağdatlı İsmail 

Paşa, a.g.e.; C: I, s. 639; Kehhâle, a.g.e., C: VI, s. 228. 
68  Kehhâle, a.g.e., C: II, s. 214. 
69  Ebü’l-Fazl Muhammed Halîl b. Ali b. Muhammed el-Murâdî, Silkü’d-dürer fî aʿyâni’s-sânî 

aşer, 4c., Beyrut, Dâru İbn Hazm, 1408/1988, C: IV, s. 31; Abdülhay el-Kettânî, a.g.e., C: II, s. 

1003; Ziriklî, a.g.e., C: VI, s. 14; Bağdatlı İsmail Paşa, a.g.e., C: II, s. 340. 
70  Ziriklî, a.g.e., C: IV, s. 37 
71  Efendioğlu, “Umdetü’l-ahkâm”, s. 147. 
72  Özel, “Saʿdî, Abdurrahmân b. Nasr”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2016, C:EK-2, s. 444. 
73  Ziriklî, a.g.e., C: V, s. 168; Faysal b. Abdülazîz, Makâmü’r-reşâd beyne’t-taklîd ve’l-içtihâd 

(Muhakkikin girişi), thk. Ebü’l-Âliye Muhammed b. Yûsuf el-Cûrânî, y.y, t.y, s. 10. 
74  Dımaşk, Dârü’l-Fikr, 1381/1972 (2 cilt); Özel, “Ensari, İsmail b. Muhammed”, DİA, İstanbul, 

TDV Yayınları, 2006, C: Ek-1, s. 407. 



79 
 

26) Tenbîhü’l-efhâm şerhu Umdeti’l-ahkâm: Muhammed b. Sâlih b. 

Useymîn’e (ö. 1422/2001) ait olan eser,75 Mektebetü’s-Sahâbe tarafından 1426/2005 

yılında basılmıştır. 

27) Neylü’l-merâm şerḥu Umdeti’l-ahkâm: Hasan Süleyman en-Nûrî ve Alevî 

b. Abbas el-Mâlikî’nin (ö. 1425/2004) birlikte telif ettiği bir şerhtir.76 

28) Te’sîsü’l-ahkâm alâ mâ sahha an hayri’l-enâm bi-şerhi ehâdîsi Umdeti’l-

ahkâm: Ahmed b. Yahyâ en-Necmî’ye (ö. 1429/2008) ait olan eser,77 Dâru Ulemâi’s- 

Selef tarafından yayımlanmıştır. Baskı yeri ve tarihi hakkında bilgi 

bulunmamaktadır. 

29) Zübdetü’l-efhâm bi fevâidi Umdeti’l-ahkâm: Eser, Ebû Üsâme Süleym b. 

Îd el-Hilâlî’ye aittir.78 

30) Şerhu Umdeti’l-ahkâm: Eser, Ahmed b. Abdurrahmân et-Tâdelî el-

Fâsî’ye aittir.79 

31) Mevridü’l-efhâm fi şerhi Umdeti’l-ahkâm: Abdullah b. Salih el-Fevzân’a 

ait olan eser Demmâm’da, Dâru İbni’l-Cevzî tarafından 2019 yılında dört cilt halinde 

basılmıştır. 

32) Şerhu Umdeti’l-ahkâm: Sâʿd b. Nâsır b. Abdülaziz eş-Şeserî’ye ait olan 

eser Riyad’da Künûzü İşbîliye tarafından 1429/2008 yılında basılmıştır. 

33) Fethü’s-selâm şerhu Umdeti’l-ahkâm min Fethi’l-Buhârî: Abdüsselâm b. 

Muhammed el-Âmir tarafından telif edilen eser, Umdetü’l-ahkâm esas alınarak 

yazılmış müstakil bir şerh değildir. İbn Hacer el-Askalânî’nin Fethu’l-Bârî isimli 

şerhindeki Umdetu’l-ahkâm hadisleri tesbit edilerek, o hadisleri İbn Hacer’in nasıl 

şerh ettiği ortaya konmak sûretiyle derleme mahiyetinde yapılan bir çalışmadır. Eser, 

matbu olmayıp 7 cilt halinde fotokopi nüsha olarak çoğaltılmıştır. 

2. Taʿlîk ve Tekmileler 

Umdetü’l-ahkâm üzerine yazılan çok sayıda şerh dışında az da olsa esere 

taʿlîk ve tekmile türünden çalışmalar yapılmıştır. Bunlardan tesbit edebildiklerimiz 

şunlardır: 

                                                           
75  Efendioğlu, “Umdetü’l-ahkâm”, s. 147. 
76  Efendioğlu, a.y. 
77  Efendioğlu, a.y. 
78  Efendioğlu, a.y. 
79  İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, C: I, s. 255; Kehhâle, Muʿcemü’l-müellifîn, C: I, s. 165. 



80 
 

1) İhkâmü’l-ahkâmi’s-sâdire beyne şefeteyyi seyyidi’l-enâm: İbnü’n-Nakkâş 

(ö. 763/1362) tarafından kaleme alından eser, Umdetü’l-ahkâm’ın tekmilesi olup, 

Ahmed b. Hanbel (ö. 241/855), Şâfiî (ö. 204/820), Dârekutnî (ö. 385/995), İbn Ebî 

Şeybe (ö. 235/849), Esrem (ö. 261/874), İbn Hibbân (ö. 354/965) ve Humeydî’nin (ö. 

488/1095) hadis eserlerinden istifade edilerek hazırlanmıştır.80 

2) en-Nüket ale’l-Umde fi’l-ahkâm: Kaynaklarda et-Tâʿlîk alâ Umdeti’l-

ahkâm81, Tashîhu Umdeti’l-ahkâm ve Şerhu’l-Umde isimleriyle de zikredilen eser, 

Bedreddin ez-Zerkeşî (ö. 794/1392) tarafından Umdetü’l-ahkâm’da yer alan 

hadislerin nisbetlerinin doğruluğunu belirtmek ve dil açısından tahlillerini yapmak 

üzere kaleme alınmıştır.82 

3) Tekmiletü Kitâbi’l-ahkâm: Eser, Ebû Abdillah Muhammed b. Abdurrahim 

İbnü’l-Kemâl’e (ö. 688/1289) aittir. 

3. Ricâli Üzerine Yapılan Çalışmalar 

Umdetü’l-ahkâm’da yer alan hadislerin râvileri hakkında da bazı çalışmalar 

yapılmıştır. Bu konuda Kuraşî (ö. 775/1373) el-İlmâm bi ricâli Umdeti'l-Ahkâm,83 

Ebû İshak İbrâhim b. Mûsâ el-Ebnâsî (ö. 802/1400) el-Udde alâ ricâli’l-Umde (el-

Udde fî ricâli’l-Umde)84, İbnü’l-Mülakkın el-Udde fî maʿrifeti ricâli’l-Umde85, 

Cemâleddin Abdullah ez-Zevlî Ricâlü’l-Umde, Muhammed b. Abdüddâim el-

Birmâvî (ö. 831/1428) Esmâü ricâli’l-Umde86, İbn Hacer el-Askalânî, Tesmiyetü men 

urife mimmen übhime fi’l-Umde,87 Abdülkâdir b. Muhammed es-Saʿbî Ricâlü 

Umdeti’l-aḥkâm88 ve Alevî b. Abbas el-Mâlikî İthâfü’t-tullâb li-terâcimi men zükire 

fi’l-Umde mine’r-ruvâti ve’l-ashâb ismiyle birer eser telif etmişlerdir.89 

                                                           
80  Özel, “İbnü’n-Nakkâş”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2000, C: XXI, s. 167.  
81  Ebû Abdillah Bedreddîn Muhammed b. Bahadır b. Abdullah ez-Zerkeşî, Selâsilü’z-zeheb, 

(Muhakkikin girişi), thk. Muhammed el-Muhtâr b. Şinkitî, Medine, 1423/2002, s. 41. 
82  Menderes Gürkan, “Zerkeşî, Bedreddîn”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2013, C: XLIV, s. 290. 
83  Yûsuf Acar, “Abdülkâdir Kuraşî (775/1373)’nin Hadis İlmindeki Yeri ve el-İnâye Bi Maʿrifeti 

Ehâdîsi’l-Hidâye Adlı Eseri”, (Doktora Tezi), Selçuk Üniversitesi SBE, Konya, 2011, s. 42. 
84  Ziriklî, Aʿlâm, C: I, s. 75. Kehhâle, Muʿcemü’l-müellifîn, C: VI, s. 137. 
85  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: II, s. 1129; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʿârifîn, C: I, s. 

791. 
86  İbn Kâdî Şuhbe, Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, C: IV, s. 103. 
87  Kandemir, “İbn Hacer el-Askalânî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1999, C: XIX, s. 524. 
88  Ebû Hafs Tâcüddîn Ömer b. Ali b. Sâlim el-Fâkihânî, Riyâzü’l-efhâm fi şerhi Umdeti’l-ahkâm, 

(Muhakkikin girişi), 5c., thk. Nureddin Talib, Beyrut, Dârü’n-Nevâdir, 1431/2010, C: I, s. 17. 
89  Geniş bilgi için bkz. Efendioğlu, “Umdetü’l- ahkâm”, s. 148. 



81 
 

4. Diğer Çalışmalar 

Yukarıda zikredilen eserler dışında Umdetü’l-ahkâm’da yer alan hadislerin 

irabı, dil ve iştikâk tahlillerini yapan el-Udde fî iʿrâbi’l-Umde isimli eser Bedreddin 

Ebû Muhammed Abdullah b. Muhammed el-Yaʿmerî İbn Ferhûn (ö. 769/1367) 

tarafından telif edilmiştir.90 Burhaneddin İbn Ferhûn’un (ö. 799/1397) ifadesiyle 

onun bu eseri daha farklı ve kapsamlı olması bakımından diğer eserlerinden 

ayrılmaktadır.91 

Bunun dışında Umdetü’l-ahkâm hadislerindeki garîb lafızları açıklamak 

amacıyla Ebû Yâsir Muhammed b. Ammâr el-Mâlikî’ye ait el-İhkâm fî şerhi garîbi 

Umdeti’l-ahkâm92 adında bir eser de bulunmaktadır. 

II. EL-İʿLÂM Bİ FEVÂİDİ UMDETİ’L-AHKÂM 

Bu bölümde el-İʿlâm’ın ismi ile ilgili, kaynaklarda zikri geçen ifadeler, telif 

türü, şârihin kullandığı kaynaklar ve kendisinden sonraki şârihler üzerindeki etkisi 

ele alındıktan sonra eser, teknik, üslûb ve genel özellikleri bakımından 

incelenecektir. 

A. İSMİ, TELİF TÜRÜ VE ÖNEMİ 

1. İsmi ve Telif Türü 

İbnü’l-Mülakkın’a ait telifatın zikredildiği kaynaklarda, el-İʿlâm bi fevâidi 

Umdeti’l-ahkâm adlı eserinin kimi kaynaklarda tam adına yer verilmiş, kimilerinde 

ise sadece “Şerhu’l-Umde” ve “el-İʿlâm” gibi kısa ifadelerle kitaba işaret edilmiştir. 

Ayrıca İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm’a yazmış olduğu mukaddimede, bu eserinin 

Cemmâîlî’nin “Umdetu’l-ahkâm” adlı kitabı üzerine yazılmış bir şerh olduğunu 

bizzat kendisi de ifade etmiştir.93 

İbnü’l-Mülakkın’ın muasırı olması hasebiyle müellif nüshasını görme 

ihtimali yüksek olan İbn Kâdî Şühbe (ö. 851/1447), Tabakâtü’ş-Şâfiiyye’sinde 

İbnü’l-Mülakkın’ın eserlerinin adlarını sıralarken, “el-Umde’nin şerhi” diyerek 

kitaba işaret ettikten sonra, onu “el-İʿlâm bi fevâidi Umdeti’l-ahkâm” adıyla 

                                                           
90  Ziriklî, el-Aʿlâm, C: IV, s. 126; Bağdatlı İsmail Paşa, Îzâhü’l-meknûn, C: IV, s. 95. 
91  İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, C: I, s. 457; Mehmet Ali Sönmez, “İbn Ferhun, Bedreddîn”, 

DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1999, C: XIX, s. 492. 
92  Ziriklî, a.g.e., C: VI, s. 311. 
93  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 71. 



82 
 

kaydetmiş,94 Ziriklî de aynı adla esere değinmiştir.95 Yine İbn Fehd (ö. 885/1480), 

eseri İbnü’l-Mülakkın’a nisbet ederek ona “Şerhu Umdeti’l-ahkâm” adıyla işaret 

etmiş96; Süyûtî (ö. 911/1505), “Şerhu’l-Umde” ifadesiyle musannefâtı arasında esere 

yer vermiş97; Şevkânî (ö. 1250/1834)98 ve Sehâvî (ö. 902/1497)99 ise “el-İʿlâm olarak 

isimlendirilen el-Umde şerhi” diyerek eseri müellife nisbet etmiştir. 

İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm’ın mukaddimesinde söz konusu kitabı hakkında 

“Onu el-İʿlâm bi fevâidi Umdeti’l-ahkâm diye isimlendirdim.” ifadesini 

kullanmıştır.100 Ayrıca “el-Bedrü’l-münîr” adlı bir başka kitabında, “Daha ayrıntılı 

açıklamaları orada zikrettim.” diyerek, “el-İʿlâm bi fevâidi Umdeti’l-ahkâm” adıyla 

eserine atıfta bulunmuştur.101 Bunların dışında, tarih ve ricâl kitaplarında İbnü’l-

Mülakkın’ın eserlerinin zikredildiği bölümlerde, “el-İʿlâm bi fevâidi Umdeti’l-

ahkâm” adıyla söz konusu eserine işaret edildiği görülmektedir.102 

Eserin muhakkiki, “el-İʿlâm bi fevâidi Umdeti’l-ahkâm” başlığını tercih 

etmesini, müellifin eserine yazdığı mukaddimesinde aynı başlığı kullanmış olmasına 

bağlamıştır.103 

Bütün bu tesbitler, eserin orjinal adının muhakkikin de tercih ettiği gibi “el-

İʿlâm bi fevâidi Umdeti’l-ahkâm” şeklinde olduğunu ortaya koymaktadır. 

el-İʿlâm, telif türü itibariyle bir hadis şerh çalışmasıdır. Şerhlerin fıkhî, 

tasavvufî, isnad ve ricâl değerlendirme ağırlıklı ve genel içerikli şerhler şeklinde 

tasnif edilebildiği104 dikkate alındığında İbnü’l-Mülakkın’ın el-İʿlâm bi fevâidi 

Umdeti’l-ahkâm adlı eserinin, Cemmâîlî’nin Buhârî ve Müslim’in ittifak ettiği 

ahkâm hadislerini bir araya getirerek oluşturduğu Umdetü’l-ahkâm’ı üzerine telif 

edilmiş olması hasebiyle, mezkûr şerh türleri arasında fıkhî içerikli şerh sınıfına 

girdiğini ifade etmek gerekir. Muhtevası itibariyle, isnad ve ricâl değerlendirmelerine 

yer ayırmış olsa da, tabiatı gereği ahkâm hadislerine dair yazılmış bir eser olduğu 

                                                           
94  İbn Kâdı Şuhbe, Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, C: IV, s. 46. 
95  Ziriklî, el-Aʿlâm, C: V, s. 57. 
96  İbn Fehd, Lahzu’l-elhâz, s. 130. 
97  Süyûtî, Hüsnü’l-muhâdâra, C: I, s. 438; a.mlf., Tabakâtü’l-huffâz, s. 542. 
98  Şevkânî, el-Bedru’t-tâlî’, C: I, s. 508. 
99  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmîʿ, C: VI, s. 101. 
100  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 73. 
101  İbnü’l-Mülakkın, el-Bedrü’l-münîr, C: I, s. 666; C: II, s. 417; C: VII, s. 521.  
102  Bkz. Ziriklî, a.g.e., C: V, s. 57. 
103  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 73. 
104  Türcan, Hadis Şerh Geleneği, s. 14. 



83 
 

için, rivayetlerin şerhinde fıkhî değerlendirmeler ana çatıyı oluşturmuştur. Ancak el-

İʿlâm’ın, hadislerin fıkhî yönüne ağırlık veren bir eser olmasının yanı sıra, onun 

yoğun kelime ve dil tahlilleri yapması, rivayetlerin sened ve metinlerini usul 

bakımından değerlendirmesi, farklı tarikler üzerinden açıklamalara yer vermesi ve 

hadislerin ahkâmı dışında ilgili olduğu diğer konular üzerinde de ayrıntılara temas 

etmesi gibi özellikleri sebebiyle zengin içerikli hadis şerhi görünümü kazandığını da 

belirtmekte fayda vardır. 

2. Önemi 

İbnü’l-Mülakkın’ın el-İʿlâm’ı, hadis şerh literatürü içerisinde yer alan meşhur 

bazı şerhler kadar gündeme gelmese de hiç şüphesiz onu önemli kılan bir takım 

hususiyetlerinin olduğunu da belirtmek gerekir. 

Öncelikle ifade etmek gerekir ki, onun önemi şerhini yaptığı kitaptan 

kaynaklanmaktadır. Zira, Umdetü’l-ahkâm daha önce de belirtildiği gibi, yazıldığı 

andan itibaren ilim çevrelerinde alanında en muteber ve meşhur kaynaklar arasına 

girmiş, okunma, ezberlenme, üzerine taʿlîk, tekmile, ricâl ve şerh türünden eserlerin 

telif edilmesi bakımından önemli bir yere sahip olmuştur. Dolayısıyla el-İʿlâm’ın 

önemi daha başta en sahîh hadis kitapları olan Buhârî ve Müslim’in Sahîh’lerinin 

ittifak ettiği fıkhî içerikli rivayetleri tasnif eden bir eserin şerhi olmasından 

kaynaklanmaktadır. Zira İbnü’l-Mülakkın da onu telif etme amacını, Umdetü’l-

ahkâm’ın bütün mezheplerin itibar ettiği bir kitap olmasına bağlamakta, bunun yanı 

sıra eserin okunması esnasında talebelerin zihnine takılan soruları cevaplandırmak 

için şerh yazma gereği duyduğunu belirtmektedir.105 Bununla birlikte onun ahkâm 

hadislerine dair şerh yazma isteğini, yaşadığı dönemde etkin olan mezheplerin 

tutumuyla da bağlantılı düşünmek uygun olabilir. Zira o dönemde Kahire’de 

Hanefîlerin hadis ilmiyle daha fazla ilgilenmeye başladıkları, fıkhî istinbatlarda 

rivayetleri kullanmaya özen gösterdikleri bilinmektedir.106 Bu ortamın Şâfiî bir âlim 

olan İbnü’l-Mülakkın’ın ahkâm hadislerine dair müstakil bir şerh yazmasında etkili 

olduğu da hesaba katılmalıdır.  

                                                           
105  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C:  I, s. 71. 
106  Demirci, Kriz Döneminde Hadis ve Yorum, s. 62-64 



84 
 

el-İʿlâm’ı değerli kılan bir başka husus ise, İbnü’l-Mülakkın gibi hakkında 

“imâm, fakîh, âlim, hafız”107 vb. ifadelerle ilmine yönelik övgüler serdedilen, 

özellikle hadis ve fıkıh alanında dönemin âlimleri tarafından takdire mazhar olmuş, 

yetkin ve donanımlı bir âlim tarafından telif edilmiş olmasıdır. 

el-İʿlâm’ın, kendisinden önce İbn Dakîki’l-Îd, Fâkihânî ve İbnü’l-Attâr gibi 

âlimlerin Umdetü’l-ahkâm’a yönelik telif etmiş oldukları şerhlerinden süzülen 

bilgileri cem edip, bu eserlerin ötesine geçerek daha detaylı fıkhî tahlillere ve 

tartışmalara yer vermesi sebebiyle de ayrı bir öneme sahip olduğu söylenebilir. 

Bununla birlikte el-İʿlâm, zikri geçen Umdetü’l-ahkâm şerhleri başta olmak üzere 

ahkâm hadislerine dair yazılmış diğer şerhlerden kapsam, derinlik ve analiz 

bakımından da ayrılmaktadır. Zira onu, Umdetü’l-ahkâm’ın diğer şerhlerinden farklı 

kılan ayırıcı vasfı, özellikle hem teknik ve usul bakımından oldukça sistematik bir 

şekilde kitabın başından sonuna kadar süreklilik arzeden tutarlı bir üslûp ve yöntem 

ile telif edilmiş olması hem de diğer şerhlere nazaran hadislerin ahkâmına dair daha 

yoğun tahlillere ve fıkhî görüş ayrılıklarına yer vermesi olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Esas itibariyle şerhin fıkhî muhtevasının zenginliği en önemli yönü 

olmakla birlikte, içerisinde hadis, fıkıh, usul, lügat, nahiv, terâcim ve bunun dışındaki 

pek çok ilmin alanına giren konulara dair muhtelif izahlar barındırması, onun ayırıcı 

özelliği olarak nitelenebilir. Eserin bu özelliğe sahip olmasında İbnü’l-Mülakkın’ın 

yaşadığı dönemin şerh geleneğinin de etkisinin olduğu göz ardı edilmemelidir. 

Nitekim h. VII ve VIII. yüzyıllar ve devam eden dönemde ansiklopedik eser 

görünümüne sahip kapsamlı hadis şerhlerinin telif edildiği bilinmektedir. Özellikle 

İbn Hacer ve Aynî’nin geniş hacimli şerhleri bu dönemin en bariz örneği olarak 

karşımızda dururken, onların eserlerini telif ederken hocaları İbnü’l-Mülakkın’ın şerh 

usulünden fazlaca etkilendiklerini ve onun derin müktesebâtından faydalandıklarını 

da dikkate almak gerekir. 

el-İʿlâm’ı değerli kılan bir başka özelliği, eserin zengin bir kaynak 

çeşitliğinden faydalanılarak telif edilmesidir. Zira onun bu özelliği sayesinde ilgili 

rivayetlerin fıkhî muhtevası üzerinde geçmişte söylenmiş pek çok şey ortaya 

                                                           
107  Süyûtî, Tabakâtü’l-huffâz, s. 542; Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 104. 



85 
 

konulmaya çalışılmış, mezheplerin görüş farklılıklarına dair geniş ve bütüncül bir 

kazanım elde edilmesine imkân sağlanmıştır. 

Eseri önemli kılan bir diğer yön, kendisinden sonra pek çok şârihin, hadis 

şerhlerinde özellikle fıkhî izahlar söz konusu olduğunda ondan faydalanmış 

olmalarıdır. Zira ondan, daha sonra örneklerle ortaya konulacağı üzere başta meşhur 

şârihlerden İbn Hacer ve Aynî olmak üzere pek çok âlim istifade etmiştir. 

Bütün bunların ötesinde İbnü’l-Mülakkın’ın bir hayli geniş ve kapsamlı bir 

başka eseri olan Buhârî şerhi et-Tavzîh’inin pek çok yerinde özellikle ahkâma 

müteallık konuların detayları için el-İʿlâm’a yönlendirmesi108 ve bizzat kendisinin 

onu çok değerli ve üstün bir kitap olarak tavsif etmesi,109 söz konusu eserinin fıkhü’l-

hadîs alanındaki önemini vurgulamak isteyişiyle izah edilebilir. Ayrıca İbn Kâdî 

Şühbe’nin el-İʿlâm’ı İbnü’l-Mülakkın’ın en iyi eserleri arasında olduğunu belirterek 

müellife nisbet etmesi110 ve Sehâvî’nin eser hakkında “Onun benzeri yoktur.” 

ifadesini kullanması,111 bu kitabın ulemâ arasında da itibar gördüğünü ortaya 

koymaktadır. 

B. KAYNAKLARI VE ŞÂRİHLER ÜZERİNDEKİ ETKİSİ 

1. Kaynakları 

Dönemin şerhlerinin çoğunluğunda olduğu gibi İbnü’l-Mülakkın da, eserini 

yazarken dil-belâgat, hadis, tefsir, kıraat, fıkıh, usul, siyer, tarih, tabakât gibi pek çok 

alanda ve oldukça geniş bir yelpazede kendisinden önce telif edilmiş kaynaklardan 

istifade etmiştir. Burada öncelikle müellifin kaynaklara atıf yapma şekilleri üzerinde 

durulacak, ardından bu kaynakların kullanım sıklığının tesbiti yapılarak hangi 

kaynaklardan ya da müelliflerden daha yoğun istifade ettiği ortaya konularak genel 

bir değerlendirme yapıldıktan sonra bu eserler ait olduğu ilim dallarına göre tasnif 

edilecektir. 

Kaynak kullanımı itibariyle büyük bir çeşitliliğe sahip şerhin geneline 

bakıldığında, İbnü’l-Mülakkın’ın yaptığı alıntılarda eser ismi belirtmeden çoğunlukla 

                                                           
108  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: II, s. 179; C: III, s. 66, 153, 195; C: IV, s. 27, 44, 92, 128, 

197, 344, C: V, s. 347, 462; C: VI, s. 427; C: VII, s. 23; C: IX, s. 547; C: X, s. 481; C: XII, s. 390; 

C: XIV, s. 246; C: XVI, s. 500; C: XVII, s. 424; C: XIX, s. 24; C: XXI, s. 371. 
109  İbnü’l-Mülakkın, el-Bedrü’l-münîr, C: I, s. 666. 
110  İbn Kâdî Şühbe, Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, C: IV, s. 46. 
111  Sehâvî, ed-Davʿü’l-lâmiʿ, C: VI, s. 101. 



86 
 

müellif adı zikrederek aktarımda bulunduğu görülmektedir. Bu durum genellikle bir 

müellifin en çok istifade ettiği eserinden alıntı yaptığında göze çarpmakta ve ilgili 

eserini belirtmeksizin sadece müellifin adını zikretmekle yetindiği anlaşılmaktadır. 

Meselâ; onun ilgili atıfları tetkik edildiğinde, ""قال الشيخ تقي الدين  dediğinde İbn 

Dakîkî’l-Îd’in (ö. 702/1302) İhkâmü’l-ahkâm isimli Umde şerhi, "البغوي" قال  ifadesini 

kullandığında Beğavî’nin Şerhu’s-sünne’si ve "قال القاضي عياض"  tabiriyle de Kâdî 

İyâz’ın İkmâlü’l-Muʿlim isimli eserine işaret ettiği ortaya çıkmaktadır. Eserin 

tamamında buna benzer pek çok örneğe rastlamak mümkündür.112 Ancak kimi zaman 

da eser tesbiti yapma imkânı bulunmamaktadır. Çünkü şârih, aynı alanda birden çok 

kitabı bulunan bir müelliften istifade ederken kaynağa işaret etmeden sadece 

müellifin adını anmaktadır. Bu durum her ne kadar alıntı yapılan muhteva gereği söz 

konusu müellifin hangi eserini kullandığı hususunda bir fikir verse de çoğu zaman 

kesin bir sonuca ulaşmayı zorlaştırmakta, ilgili atfın kaynağının tesbit edilebilmesi 

için mezkûr alıntıların müellifin bütün eserlerinde tetkik edilmesini gerekli 

kılmaktadır. Örneğin; ""قال الرافعي  (Rafiî dedi ki) ifadesiyle yaptığı alıntılarda Ebü’l-

Kâsım Abdilkerîm b. Muhammed er-Râfiî el-Kazvînî’nin (ö. 623/1226) fıkıh ile ilgili 

birden çok eseri bulunduğundan hangisine işaret ettiğini tesbit etmek daha detaylı 

araştırma yapmayı zorunlu kılmaktadır.113 

Bunun yanı sıra bir müellife ait sık kullandığı kaynak dışında onun başka bir 

eserinden alıntı yaptığı takdirde ilgili eserine özellikle işaret ettiği görülmektedir. 

Örneğin; Nevevî’den (ö. 676/1277) en yoğun kullandığı kaynağı el-Minhâc dışında 

bir eserinden faydalandığı zaman "قال النووي في كتابه بستان العارفين"  diyerek Bostanü’l-

ârifîn isimli eserinden istifade ettiğini bilhassa belirtmektedir.114 Yine Kurtubî’den 

(ö. 671/1273) faydalanırken en çok kullandığı el-Müfhim adlı şerh dışında " ذكره القرطبي

                                                           
112  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 338, 411, 455, 528, 543, 619; C: II, s. 29, 93; 

C: III, s. 68, 104, 152; C: IV, s. 56, 209, 312.  
113  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 81, 191; C: II, s. 39, 104; C: III, s. 61, 105; C: IV, s. 28, 299; 

C: V, s. 46, 205; C: VI, s. 18, 166; C: VII, s. 32, 164; C: VIII, s. 40, 255; C: IX, s. 58, 171; C: X, s. 

15, 181.  
114  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 173.  



87 
 

 demek sûretiyle el-Câmîʻ li ahkâmi’l-Kur’ân isimli tefsirine özellikle işaret في تفسيره"

etmiştir.115 

İbnü’l-Mülakkın’ın, eser adı vererek bir müellifin sadece tek bir kitabından 

istifade ettiği durumlarda, ilk alıntı yaptığı yerden sonraki kullanımlarının tetkiki 

neticesinde, sadece ismini belirterek atıf yaptığı yerlerde, söz konusu eserine işaret 

ettiği anlaşılmaktadır.116 Ancak kimi zaman bu kurala uymadığı da görülmektedir. 

Yani ilk başta eser adını zikretmeksizin sadece müellifin adını anarak alıntı 

yapmakta, ilerleyen kısımlardaki kullanımlarından herhangi birinde müellif ile 

birlikte ilgili eserine işaret etmektedir.117 

Şârih, kimi zaman nakil yaparken bir müellifin eserini zikretme ihtiyacı 

hissetmemiştir. Bunun, alıntı yaptığı konunun mahiyetiyle ilgili bir durum olduğu 

göze çarpmaktadır. Çünkü söz konusu atfın muhtevası onun, yararlandığı müellifin 

hangi kitabına müracaat ettiğini belirgin hale getirmektedir. Örneğin; hadis 

metinlerinde geçen kelimelerin mânaları hakkında nakiller yaparken eserini 

belirtmeden Ebû Ubeyd Kasım b. Sellâm’a (ö. 224/838) atıfta bulunması,118 onun 

Garîbü’l-hadîs isimli eserine işaret ettiği; sahâbe biyografisi ile ilgili bilgileri 

aktarırken ise İbn Abdilber’in (ö. 463/1071) adını zikretmesi bizi, el-İstîʻâb isimli 

eserinden faydalandığı sonucuna götürmekte, hadis metinlerini şerh ederken yaptığı 

referanslarda da müellifin el-İstizkâr ve et-Temhîd isimli şerhlerine müracaat ettiğini 

göstermektedir.119 Benzer bir durumu Hattâbî’den (ö. 388/998) ve Kâdî İyâz’dan (ö. 

544/1149) yaptığı nakillerde de görmek mümkündür.120 Bu alıntılarda da aynı şekilde 

zikri geçen şârihlerin şerhlerinden faydalandığı belli olsa da, kimi zaman eser adıyla 

kimi zaman da kitabın adını belirtmeden aktarımda bulunması, onun kaynak 

kullanımında belirgin ve tutarlı bir yöntem izlemediğini ortaya koymaktadır. 

İbnü’l-Mülakkın’ın kaynak kullanımında dikkat çeken bir başka husus, naklin 

nakli şeklinde ifade edebileceğimiz alıntılarda, aktardığı görüşü bizzat kendi 

faydalandığı eseri zikretmeksizin, doğrudan birinci kaynaktan alıyormuş gibi 

                                                           
115  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 414. 
116  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 462, C: VII, s. 36, 382; C: VI, s. 183, 175, 197 
117  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 674, C: II, s. 360, C: VI, s. 108; C: II, s. 77, C: 

III, s. 245, C: IV, s. 224, C: V, s. 268. 
118  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VIII, s. 269. 
119  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 230, 570; C: II, s. 118, 188; C: III, s. 87, 146; C: VIII, s. 251.  
120  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VIII, s. 253, 260.  



88 
 

vermesidir. Meselâ bir yerde “Nemîme” kavramını açıklarken yaptığı nakli “Gazzâlî 

şöyle dedi.” ifadesiyle aktarır.121 Ancak bu nakil tetkik edildiğinde yapılan alıntıların 

“Gazzâlî şöyle dedi.” ifadesi de dâhil olmak üzere Nevevî’nin Müslim şerhinden 

alındığı görülmektedir.122 Şârih bu nakilde Nevevî’yi işaret etmeden doğrudan onun 

alıntı yaptığı kaynağı zikretmekle yetinmiştir. Onun bu yaklaşımı, yaptığı nakilleri 

hangi kaynaklardan aldığına dair zaman zaman belirsizlik oluşturmaktadır. Bu 

durum, şârihin atıfsız alıntılar yaptığını da göstermektedir.123 

Müellifin, hiçbir kaynak göstermeden alıntı yaptığı da görülür. Onun yaptığı 

izahlar, kendisinden istifade ettiği şârihlerin eserleri özelinde tarandığında zaman 

zaman onlardan alıntılar yaptığı halde hiçbir şekilde söz konusu şârihlere atıfta 

bulunmadığı tesbit edilmiştir.124 Onun bu tutumu, yapılan açıklamaların kendisine ait 

olduğu düşüncesine sebep olmakta ve kendi görüşleriyle, yaptığı nakillerin arasını 

ayırmayı zorlaştırmaktadır. Şerhin tamamında atıfta bulunmadığı alıntıları, onun sık 

kullandığı kaynaklar üzerinde daha detaylı araştırıldığında bunun gibi pek çok 

benzerliğin bulunduğu ve müellifin, kullandığı kaynağa işaret etmeden nakil yaptığı 

                                                           
121  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 532.  
122  Bkz. Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî Nevevî, el-Minhâc şerhu Sahîhi Müslim b. Haccâc, 

18c., Beyrut, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1392/1972, C: II, s. 112. 
123  Benzer örnekler için bkz. Nevevî, a.g.e., C: II, s. 231; C: VIII, s. 322. 
124  Meselâ onun, namazın her rekâtında Fatihâ sûresini okumanın hükmünü tartıştığı bir yerde, 

konuyla ilgili delillendirmeyi ve meselenin çeşitli yönleriyle izahını, atıfta bulunmadığı halde 

doğrudan İbn Dakîki’-Îd’den aldığı bariz bir şekilde görülebilmektedir. Zira onun cümleleriyle İbn 

Dakîki’-Îd’in ifadeleri karşılaştırıldığında birbirinin aynısı olduğu belirgin bir haldedir. Her iki 

müellifin metinleri şu şekildedir: 

İbn Dakîki’l-Îd’in cümleleri:  

الفاتحة في كلّ ركعة، بناء على أنّ كلّ ركعة تسمّى صلاةً. وقد يستدلّ به من يرى قراءة وجوب قد يستدلّ به من يرى  "
قراءة الفاحة في ركعة وجوبها في ركعة واحدة، بناء على أنهّ يقتضي حصول اسم "الصّلاة" عند قراءة الفاتحة. فإذا حصل مسمّى 

فوجب أن تحصل الصّلاة. وَالمسمّى يحصل بقراءة الفاتحة مرّة واحدة، فوجب القول بحصول مسمّى الصّلاة. ويدلّ على أنّ الأمر كما 
  ."يدّعيه؛ أنّ إطلاق اسم الكلّ على الجزء مجاز

Bkz. İbn Dakîki’l-Îd, İhkâmü’l-ahkâm, C: I, s. 264. 

İbnü’l-Mülakkın’ın cümleleri: 

 .عدمه بينَّا وقد صلاة، تسمى ركعة كل  أن على بناءًا ركعة، كل  في الفاتحة قراءة وجوب يرى من بالحديث يستدل قد"
 حصل فإذا الفاتحة، قراءة عند الصلاة اسم حصول يقتضي أنه على بناءًا واحدة ركعة في وجوبها يرى من به يستدل قد الخامس،

 إطلاق أن بدليل الصلاة، مسمى بحصول القول فوجب واحدة، مرة بقراءتها يحصل والمسمى الصلاة، تحصل أن وجب قراءتها مسمى
 ." الحقيقة لا المجاز بطريق لكن الجزء، على يطلق الكل اسم

Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 188. 

Benzer örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 623, 629; C: II, s. 36, 115, 292. 



89 
 

ortaya çıkacaktır. Bu durumu bir kusur olarak değil, dönemin şerh anlayışının bir 

yansıması şeklinde değerlendirmek de mümkündür. 

Şerhin bütün kaynakları gözönünde bulundurulduğunda şârihin, belli eserler 

özelinde aynı yoğunlukta olmasa da bazı müelliflerden özellikle daha fazla istifade 

ettiği müşahede edilmektedir. Bunlar arasında bilhassa İbn Cerîr et-Taberî’nin (ö. 

310/923) Tehzîbü’l-âsâr, Hattâbî’nin (ö. 388/998) Garîbü’l-hadîs, Meâlimü’s-Sünen 

ve Aʿlâmü’s-sünen; İbn Abdilber’in (ö. 463/1071) el-İstîʻâb, el-İstizkâr ve et-Temhîd; 

Rûyânî’nin (ö. 502/1108) Bahrü’l-mezheb fî fürûʿı mezhebi’l-İmâm eş-Şâfiî, et-Telhîs 

ve Hilyetü’l-mü’min fi’l-fürû; Gazzâlî’nin (ö. 505/1111) el-Bidâye, el-Basît, el-

Fetâvâ, el-Mustasfâ, el-Menhûl, el-Vecîz, Vesâilü’l-hâcât, el-Vasît, İhyâu ulûmi’d-

dîn ve el-Hulâsâ; İbnü’l-Cevzî’nin (ö. 597/1201) İʿlâmü ehli’l-ilm bi tahkîki nâsihi’l-

ḥadîs ve mensûhih, Telkîhu fühûmi ehli’l-eser, et-Tahkîk fî ehâdisi’t-taʿlîk, Tenvîrü’l-

ğabeş fî fazli’s-Sûdân ve’l-Habeş, Câmiʻu’l-mesânîd ve’l-elkâb, el-ʿİlelü’l-

mütenâhiye, Gârîbü’l-hadîs, Keşfü müşkili’s-Sahîhayn ve Nevevî’nin (ö. 676/1277) 

et-Tahkîk, Tehzîbü’l esmâ ve’l-lügât, Ravzatü’t-tâlibîn ve umdetü’l-müttakîn, Tahrîru 

elfâzi’t-Tenbîh, Tashîhu’t-Tenbîh, el-Minhâc, el-Mecmûʻ şerhu’l-Mühezzeb ve el-

İşârât ilâ beyâni’l-esmâi’l-mübhemât adlı eserleri öne çıkmaktadır. 

Şârihin referans gösterdiği müellifler şerhteki atıf yoğunluğu itibariyle 

değerlendirildiğinde, en çok müracaat ettiği ilk beş isim sırasıyla İbn Dakîki’l-Îd, 

Nevevî, Kâdî İyâz, Kurtubî ve Fâkihânî olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu şârihler 

dışında sık sık müracaat ettiği isimler ise en çok atıf yaptıklarından en az atıf 

yaptıklarına doğru azalan yoğunluk sırasına göre, İbnü’l-Cevzî (ö. 597/1201), İbn 

Hibbân (ö. 354/965), İbn Hazm (ö. 456/1064), İbn Abdilber (ö. 463/1071), İbnü’l-

Arabî (ö. 543/1148), İbnü’l-Attâr (ö. 723/1324), İbnü’l-Kâsım (ö. 191/806), İbnü’l-

Münzîr (ö. 318/930), Ebû Dâvûd (ö. 275/889), Ahmed b. Hanbel (ö. 241/855), el-

Ezherî (ö. 370/980), Bâcî (ö. 474/1081), Buhârî (ö. 256/870), Beğavî (ö. 516/1122), 

Beyhakî (ö. 458/1066), Tirmizî (ö. 279/892), Cevherî (ö. 400/1009), Hattâbî (ö. 

388/998), Hatîb el-Bağdâdî (ö. 463/1071), Dârekutnî (ö. 385/995), Şâfiî (ö. 204/820), 

el-Muhibbü’t-Taberî (ö. 694/1295), Gazzâlî (ö. 505/1111), Mazerî (ö. 536/1141), 

Mâlik b. Enes (ö. 179/795), Maverdî (ö. 450/1058), Müslim (ö. 261/875) ve Nesâî (ö. 

303/915) olarak göze çarpmaktadır. 



90 
 

Eser temelli analiz bakımından tetkik edildiğinde en çok kullandığı ve 

neredeyse eserin tamamına hâkim olan ilk beş eser ise sırasıyla Kâdî İyâz’ın 

İkmâlü’l-mu’lim, Nevevî’nin el-Minhâc, İbn Dakîki’l-Îd’in İhkâmü’l-ahkâm fî şerhi 

Umdeti’l-ahkâm, Kurtubî’nin el-Müfhim ve Fâkihânî’nin Riyâzü’l-efhâm fî şerhi 

Umdeti’l-ahkâm’ıdır.  

a. Lügat ve Nahiv Kaynakları 

Geçmişten bu yana bütün şârihlerin, şerh usulünde en başta dikkat ettikleri 

husus, hadis metinlerinde yer alan kelimelerin ve garîp lafızların anlaşılmasına 

yönelik yaptıkları açıklamalardır. Bu izahlarda çoğunlukla ilgili alanda telif edilmiş 

olan en meşhur ve muteber eserlere müracaat etmişlerdir. İbnü’l-Mülakkın da benzer 

şekilde, her hadisin şerhinde önemli ölçüde dil ile ilgili tahlillere yer vermiş, bu 

açıklamalarını ekseriyetle Arap dilinde yazılmış lügatlardan nakletmiştir. Onun en 

çok faydalandığı dil kaynakları kronolojik olarak şöyledir: 

1. Ebû Zekeriyyâ Yahya b. Ziyâd b. Abdillâh el-Absî el-Ferrâ (ö. 207/822): 

Meâni’l-Kur’ân 

İbnü’l-Mülakkın, hadiste geçen kelimeleri izah ederken "قال الفراء" diyerek 

esere atıfta bulunmuştur.125 Ferrâ’nın Tefsîru müşkili iʻrâbi’l-Kur’ân olarak 

isimlendirdiği bu kitabı onun en meşhur eserlerinden biridir. Kendisinden sonra telif 

edilen lügatların kaynağı olan Meâni’l-Kur’ân’da âyetler üzerinden dil kaideleri 

tesbit edilmiştir.126  

2. Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. Ezher el-Ezherî el-Herevî (ö. 

370/980): Tehzibü’l-lüga 

İbnü’l-Mülakkın’ın "قال الأزهري" diyerek nakilde bulunduğu127 eserin müellifi 

hayatının son zamanlarında telif ettiği bu kitabında harflerin telaffuzunu dikkate 

alarak Halîl b. Ahmed’in (ö. 170/786) Kitâbü’l-Ayn adlı eserinde belirlediği yönteme 

göre eserini yazmıştır.128 

                                                           
125  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 246; C: III, s. 415; C: IV, s. 115; C: VI, s. 127; C: VII, s. 179; 

C: VIII, s. 191; C: IX, s. 137; C: X, s. 76. 
126  Zülfikâr Tüccar, “Ferra, Yahya b. Ziyâd”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1995, C: XII, s. 407. 
127  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 177; C: II, s. 23; C: III, s. 242; C: IV, s. 146; C: V, s. 65. 
128  Selahattin Kıyıcı, “Ezheri, Muhammed b. Ahmed”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1995, C: XII, s. 

65. 



91 
 

3. Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd el-Cevherî (ö. 400/1009): Tâcu’l-lüga 

İbnü’l-Mülakkın’ın, bilinen diğer ismi es-Sıhâh adıyla atıfta bulunduğu129 

eser, lügat kaynakları arasında tertip açısından farklılığını ortaya koymuş, sadece 

fasih kelimelere yer vermesi bakımından da ona ayrı bir değer atfedilmiştir. Telif 

edildiği andan itibaren eser üzerinde ihtisâr, zeyil, tekmile, tenkit, tercüme ve şerh 

türünden çalışmalar yapılmıştır.130 

4. Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-Nevevî (ö.676/1277): Tehzîbü’l-

esmâ ve’l-lügât 

İbnü’l-Mülakkın’ın, "قال النووي في تهذيبه" diyerek atıfta bulunduğu131 eser, bazı 

ıstılahları ve fıkhî terimler ile nadir kullanıma sahip kelimeleri açıklamak için telif 

edilmiştir. Tehzîbü’l-esmâ’da isimler alfabetik olarak sıralanmış, Muhammed adlı 

kişilerin bilgileri eserin başında verilmiştir. Eserin I. cildi Wüstenfeld tarafından 

1826, 1832, 1842-1848 yıllarında Göttingen’de, daha sonra tamamı iki cilt halinde 

1927’de Kahire’de neşredilmiştir.132 

b. Hadis İlmi ile İlgili Kaynakları 

İbnü’l-Mülakkın’ın muhaddis kimliğinin ön planda bulunması ve el-İʿlâm’ın 

da bir hadis şerh kitabı olması sebebiyle o, öncelikle en yoğun şekilde hadis ilmi ile 

ilgili kaynakları kullanmıştır. Bu kaynakların başında temel hadis kitapları ve şerhleri 

ile hadis usulü ve ilimlerine dair eserler gelmektedir. Burada söz konusu kaynakların 

hadis ilimleri içerisinde ait oldukları alana göre tasnifi yapılacak ve müellifin en çok 

müracaat ettikleri zikredilecektir. 

(1) Temel Hadis Eserleri 

İbnü’l-Mülakkın’ın hadislerin tahrîcinde kullandığı rivayet kaynaklarını 

müelliflerin vefat tarihlerine göre Mâlik b. Enes’in (ö. 179/795) el-Muvatta’ı,133 

                                                           
129  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 80, 445; C: II, s. 53, 202; C: III, s. 18; C: IV, s. 236; C: V, s. 33; 

C: VI, s. 16; C: VII, s. 103; C: VIII, s. 237; C: IX, s. 178, 190; C: IX, s. 85, 181. 
130  Hulusi Kılıç, “Cevherî, İsmail b. Hammâd”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1993, C: VII, s. 459. 
131  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C.II, s. 62; C: III, s. 70; C: IV, s. 164; C: V, s. 443; C: VII, s. 226; C: VIII, 

s. 164,354, 470. 
132  Kandemir, “Nevevi”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2007, C: XXXIII, s. 48. 
133  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 147; C: II, s. 178; C: III, s. 79; C: IV, s. 8; C: V, s. 38; C: VI, s. 19; 

C: VII, s. 180; C: VIII; s. 237; C: IX, s. 53; C: X, s. 163. 



92 
 

Ahmed b. Hanbel’in (ö. 241/855) el-Müsned’i,134 Buhârî’nin (ö. 256/870) el-

Câmiu’s-sahîh’i,135 Müslim’in (ö. 261/875) el-Câmiu’s-sahîh’i,136 İbn Mace’nin (ö. 

273/887) Sünen’i,137 Ebû Dâvûd’un (ö. 275/889) Sünen’i,138 Tirmizî’nin (ö. 279/892) 

el-Câmiu’s-sahîh’i,139 Nesâî’nin (ö. 303/915) Sünen’i,140 Ebû Avâne’nin (ö. 316/928) 

Sahîh’i,141 İbn Hibbân’ın (ö. 354/965) Sahîh’i (et-Tekâsim ve’l-envâ),142 

Taberânî’nin (ö. 360/971) el-Muʿcemü’l-kebîr’i,143 Dârekutnî’nin (ö. 385/995) 

Sünen’i,144 Hâkim’in (ö. 405/1014) Müstedrek’i,145 Beyhakî’nin (ö. 458/1066) 

Sünen’i,146 Humeydî’nin (ö. 488/1095) el-Cemʿ beyne’s-Sahîhayn’ı,147 ve İbnü’l-

Esîr’in (ö. 606/1210) Câmiu’l-usûl’u148 şeklinde sıralamak mümkündür. 

Bunların dışında İbn Mende’nin (ö. 395/1005) el-Müstahrec ale’s-

Sahîhayn149 adlı eseriyle, İbnü’l-Cevzî’nin (ö. 597/1201), et-Tahkîk fî ehâdîsi’t-

Taʿlîk 150 adlı eseri de el-İʿlâm’ın kaynakları arasında151 yerini almıştır. 

                                                           
134  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 376, 452; C: II, s. 6, 159; C: III, s. 174; C: IV, s. 324, 417; C: 

VI, s. 37, 176; C: VII, s. 347, 360; C: VIII, s. 36; C: IX, s. 32, 135. 
135  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 164, 210; C: II, s. 82; C: III, s. 46, 206; C: IV, s. 140, 338; C: V, s. 

87, 435; C: VI, s. 25, 381; C: VII, s. 151, 359; C: VIII, s. 15, 283; C: IX, s. 147, 254; C: X, s. 53, 

190, 364. 
136  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 127, 177; C: II, s. 35, 51; C: III, s. 8, 49; C: IV, s. 13, 97; C: V, s. 

25, 57; C: VI, s. 55, 70; C: VII, s. 27, 131; C: VIII, s. 66, 97; C: IX, s. 18, 139; C: X, s. 95, 152. 
137  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 79, 147, 268, 381; C: II, s. 6, 49, 441; C: III, s. 523, 417; C: V, s. 

123; C: VII, s. 387; C: VIII, s. 494; C: IX, s. 131; C: X, 169. 
138  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 276; C: II, s. 31; C: III, s. 66, 169; C: IV, s. 185, 417; C: V, s. 52; 

C: VI, s. 158, 404; C: VII, s. 20, 259; C: VIII, s. 287, 403; C: IX, s. 56, 193, 319; C: X, s. 90, 166. 
139  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 414; C: II, s. 11; C: III, s. 31, 44; C: IV, s. 406; C: VII, s. 16, 286; 

C: VIII, s. 208, 259; C: IX, s. 24, 226; C: X, s. 169. 
140  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 28, 31; C: III, s. 523; C: IV, s. 476; C: V, s. 123; C: VI, s. 158; C: 

VII, s. 102; C: VII, s. 286; C: VIII, s. 66; C: IX, s. 145. 
141  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 122; C: III, s. 443; C: IV, s. 238; C: V, s. 313. 
142  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 414, 663; C: II, s. 241; C: III, s. 161, C: IV, s. 86; C: V, s. 39; C: 

VI, s. 95; C: VII, s. 169; C: VIII, s. 94; C: IX, s. 24; C: X, s. 313. 
143  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 215; C: III, s. 152, 207; C: IV, s. 186; C: VIII, s. 151; C: X, s. 

112. 
144  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 276; C: II, s. 122; C: III, s. 443; C: V, s. 203; C: VI, s. 37; C: VII, 

s. 435. 
145  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 663; C: II, s. 17, 56; C: III, s. 459; C: IV, s. 104, 178; C: V, s. 39, 

123; C: VI, s. 192; C: VIII, s. 75, 94; C: IX, s. 139, 183; C: X, s. 184. 
146  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 644; C: II, s. 92; C: III, s. 444; C: VI, s. 159; C: VIII, s. 369; C: X, 

s. 20. 
147  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 349; C: II, s. 542; C: IV, s. 141; C: VI, s. 341; C: VII, s. 122, 123, 

152; C: VIII, s. 20; C: IX, s. 30, 98, 122. 
148  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VII, s. 103; C: IX, s. 34, 257. 
149  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 151, 152, 244, 412; C: II, s. 173, 545; C: IV, s. 26; C: V, s. 189; C: 

VII, s. 454; C: VIII, s. 108, 190. 
150  İbnü’l-Cevzî, bu eserinde Ebû Yaʿlâ el-Ferrâ’nın et-Taʿlîku’l-kebîr fi’l-mesâili’l-hilâfiyye beyne’l-

eimme adlı kitabını esas alıp 2072 rivayeti Hanbelî fıkhını dikkate almak sûretiyle konularına göre 

tasnif edip sıhhat derecelerine göre tertip ettikten sonra mezhebî görüşleri nakletmiş, rivayetler 



93 
 

(2) Şerhler 

Şârihlerin birbirlerinden nakiller yaparak istifade etmeleri, telif ettikleri 

şerhlerin en temel özelliğidir. Her şârih kendisinden önce yazılan şerhlerdeki 

birikimden faydalanarak yeni eserler ortaya koymuştur. Mezkûr şerh geleneğinin bir 

gereği olarak İbnü’l-Mülakkın da, hadislerin sened, metin ve muhtevasına yönelik 

tahlillerinde pek çok şerhten istifade etmiştir. Bunlar arasında câmîʻ, sünen ve 

muvattâ türü eserlere yapılan zengin içerikli şerhler olduğu gibi sadece Umdetü’l-

ahkâm’a yönelik yazılan şerhler de bulunmaktadır. Onun, bazı şerhlerden oldukça az 

faydalandığı, bazılarından ise yoğun bir şekilde istifade ettiği görülmektedir. Burada 

şârihin en çok istifade ettiği şerhler dikkate alınarak iki başlık halinde kısaca 

tanıtılacaktır.  

i. Genel Şerhler 

İbnü’l-Mülakkın’ın sık sık müracaat ettiği şârihler Hattabî, Kurtubî, İbn 

Abdilber, Bâcî, Beğavî, Mazerî, İbnü’l-Arabî, Kâdî İyâz, Kurtubî ve Nevevî olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bu şârihlerin eserleri dışında çok yoğun olmamakla birlikte 

müellifin faydalandığı başka şerhler de bulunmaktadır. Ancak diğerlerine nazaran 

daha az faydalandığı bu şerhleri zikretmek ve haklarında bilgi vermek konuyu 

uzatacağından çalışmamızın yöntemine uygun düşmemektedir. Bu münasebetle 

burada müellifin sık kullandığı şerhler hakkında bilgi verilecektir. 

1. Hattâbî (ö. 388/998): Meâlimü’s-Sünen ve Aʿlâmü’l-hadîs 

Meâlimü’s-Sünen, Ebû Dâvûd’un es-Sünen’ine yazılan ve ilk hadis şerhi 

olarak kabul edilen eserdir.152 Ondan sonra telif edilen şerhlerin hemen hepsinde 

Hattâbî’nin bu eserine atıflar yapılmıştır.153 İbnü’l-Mülakkın’ın "قال الخطابي" ifadesiyle 

alıntı yaptığı yerlerde Meâlimü’s-Sünen’den faydalandığı görülmektedir. Bazen de 

                                                                                                                                                                     
üzerinden ortaya konan ihtilâfları zikrettikten sonra fıkhî bakımdan neticelerini izah etmiştir. Bkz. 

Yûsuf Şevki Yavuz, Casim Avcı “İbnü’l-Cevzi, Ebü’l-Ferec”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 

1990, C: XX, s. 547. 
151  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 315; C: V, s. 24; C: VI, s. 40, 47, 244; C: VII, s. 412, 420; C: 

VIII, s. 290. 
152  Karagözoğlu, Hadis Şerh Literatürü-I, s. 172. 
153  Çakan, Hadis Edebiyatı, s. 186-188. 



94 
 

doğrudan eserinin adını zikrederek "ذكره الخطابي في معالمه" ifadesiyle atıfta 

bulunmuştur.154  
Müellif bazı yerlerde Meâlimü’s-Sünen kadar yoğun olmasa da Hattâbî’nin 

Aʿlâmü’l-hadîs fî şerhi Sahîhi’l-Buhârî adlı şerhinden de faydalanmıştır. Hattâbî, 

Buhârî’nin Sahîh’ine yazmış olduğu bu şerhini Meâlimü’s-Sünen’den sonra telif 

etmekle birlikte bu iki şerhini âdeta birbiriyle bütünleştirmiştir. Zira her iki kitapta 

bulunan hadisleri tekrar açıklamamış, zaman zaman kısa izahlar yapsa da çoğunlukla 

daha önce şerhi geçen yere atıfta bulunmuştur Bu sebeple Aʿlâmü’l-hadîs’te el-

Câmiu’s-sahîh’teki rivayetlerin sadece 1238 tanesinin şerhi bulunmaktadır.155 İbnü’l-

Mülakkın’ın esere atfı "قال الخطابي في كتاب الأعلام" ve "قال الخطابي في أعلامه" şeklindedir.156 

Yine eser adı zikretmeksizin sadece "قال الخطابي" ifadesini kullandığı yerlerin bazısında 

da Aʿlâmü’l-hadîs’den faydalandığı görülmektedir.157   

2. İbn Abdilber en-Nemerî (ö. 463/1071): et-Temhîd ve el-İstizkâr 

et-Temhîd, İbn Abdilber’in, İmâm Mâlik’in el-Muvatta’ına yazmış olduğu 

şerhidir. Eserde hadisler açıklanırken Yahyâ b. Yahyâ el-Leysî nüshasında doğrudan 

Hz. Peygamber’e nisbet edilen 853 merfû rivayet esas alınmıştır. Ancak mezkûr 

nüshada olmayıp da farklı yerlerde bulunan mütâbi‘ ve şâhid niteliğindeki rivayetleri 

de eserine dâhil etmiştir. Hadisleri muttasıl, munkatı ve mürsel olarak sıraya koymuş, 

râviler hakkında bilgiler vermiş, rivayetlerin muhtevasına yönelik pek çok âlimden 

nakiller yaparak faydalanmış ve fıkhî çıkarımlarda bulunmuştur.158 

İbn Abdilber, et-Temhîd adlı eserinden sonra İmam Mâlik’in el-Muvatta’ına 

yönelik el-İstizkâr isimli bir başka şerh daha yazmış, bu çalışmasında el-Muvatta’da 

yer alan merfû rivayetlerle birlikte mevkûf ve maktû olanları, ayrıca farklı 

mezheplere mensup olup değişik bölgelerde yaşayan kimselerin sözlerini de 

                                                           
154  Örnek atıflar için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 237, 543; C: II, s. 142, 230, 424, 427, 

512; C: III, s. 154, 244, 457; C: IV, s. 84, 129, 155, 299; 418; C: V, s. 21, 261; C: VI, s. 12, 40, 90, 

93, 113, 274; C: VII, s. 54, 368, 531; C: VIII, s. 39, 191, 293, 468; C: IX, s. 157, 246; C: X, s. 85, 

180, 218, 277. 
155  Sâlih Karacabey, “Hattâbî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1997, C: XVI, s. 491. 
156  Bazı örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 107, 150; C: III, s. 431. 
157  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 196, 207, 248; C: II, s. 85, 86, 141; C: VIII, s. 503. 
158  Leys Suûd Câsim, “İbn Abdülber en-Nemerî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1992, C: XIX, s. 

269; Karagözoğlu, Hadis Şerh Literatürü-I, s. 75. 



95 
 

şerhetmiştir.159 İbnü’l-Mülakkın, İbn Abdilber’in el-İstizkâr ve et-Temhîd eserlerine 

çoğunlukla "قال ابن عبد البر" ifadesiyle bazen de "قال ابن عبد البر في تمهيده" şeklinde eserin 

adını zikrederek atıfta bulunmuştur. Eserine işaret etmediği yerlerde çoğunlukla el-

İstizkâr’dan istifade ettiği görülmüştür.160 

3. Ebü’l-Velîd el-Bâcî (ö. 474/1081): el-Müntekâ 

İmam Mâlik’in el-Muvatta adlı eserinin şerhi olup Bâcî’nin daha önce telif 

ettiği el-İstîfâʿ adlı şerhinin ihtisârıdır. Şârih eserde rivayetlerin senedlerini 

nakletmemiş, fıkhî meselelerin detaylarına girmemiş, hadislerin ana konusu dışında 

diğer ayrıntılara yer vermemiş ve muhaliflerin görüşlerini zikretmemiştir.161 İbnü’l-

Mülakkın, el-Müntekâ’ya çoğunlukla "قال الباجي" ve "حكاه الباجي" diyerek162 bazen de 

 şeklinde eserine işaret ederek atıfta bulunmuştur.163 "قال الباجي في المنتقى"

4. Beğavî (ö. 516/1122): Şerhu’s-sünne 

Eserde, hadis kitaplarından seçilen rivayetler konularına göre tasnif edildikten 

sonra nadir kullanılan kelimeler izah edilmiş ve fıkhî ihtilâflar ortaya konulmak 

sûretiyle rivayetlerden elde edilen neticeler zikredilerek bir şerh faaliyeti 

yürütülmüştür. Şerhu’s-sünne Beğavî’nin “Muhyissünne” lakabını kazanmasına 

sebep olan eseridir.164 İbnü’l-Mülakkın, "قال البغوي" diyerek esere atıfta bulunmuş, 

zaman zaman "قال البغوي في شرح السنَّة" ifadesini kullanmıştır.165 

5. Mâzerî (ö. 536/1141): el-Muʿlim bi fevâidi Müslim 

Eser, fıkhü’l-hadîs çalışmalarının en güzel örneklerinden olup, Müslim’in ilk 

şerhi olarak bilinmektedir. el-Muʿlim, Mâzerî’nin Müslim’in Sahîh’ini okuturken 

talebelerinin aldığı notlardan oluşmuştur. Eserin eksik kalan yönlerini tamamlamak 

                                                           
159  Câsim, “İbn Abdülber en-Nemerî”, s. 270. 
160  Muhtelif atıflar için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 230, 293, 520, 615; C: II, s. 355, 357; 

C: III, s. 235; C: IV, s. 126, 188; C: V, s. 41; C: VII, s. 226; C: VIII, s. 249, 316; C: IX, 84; C: X, 

s. 358. 
161  Çakan, Hadis Edebiyatı, s. 204. 
162  Muhtelif atıflar için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 173, 486; C: II, s. 29; C: III, s. 74; C: IV, 

s. 29; C: V, s. 360; C: VI, s. 46; C: VII, s. 160; C: VIII, s. 188; C: IX, s. 16; C: X, s. 329. 
163  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 235; C: III, s. 206 
164  Mevlüt Güngör, “Begavî, Ferrâ”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1992, C: V, s. 340. 
165  Örnek atıf yerleri için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 235, 408; C: II, s. 239; C: III, s. 68; C: 

V, s. 179, 215, 246; C: VI, s. 158; C: VII; s. 138; C: VIII; s. 19; 138, 163, 193, 271, 375; C: X, s. 

261. 



96 
 

için üzerine muhtelif çalışmalar yapılmıştır.166 İbnü’l-Mülakkın "قال المازري" diyerek 

esere atıfta bulunmuş, bazen de şârihin mezhebine işaret ederek "قال المازري المالكي " 

ifadesini kullanmıştır.167 

6. İbnü’l-Arabî (ö. 543/1148): Ârizatü’l-ahvezî fî şerhi’t-Tirmizî 

Tirmizî’nin el-Câmiu’s-sahîh’inin tamamını kapsayan ilk şerhidir.168 İbnü’l-

Mülakkın, genellikle "قال ابن العربي " diyerek, kimi yerde de  ي"العربي في شرح الترمذابن "أطلق , 

 gibi ifadelerle esere atıfta "قال ابن العربي في الأحوذي" ," بالغ ابن العربي في شرح الترمذي"

bulunmuştur.169 

7. Kâdî İyâz (ö. 544/1149): İkmâlü’l-muʿlim bi fevâidi Müslim 

İbnü’l-Mülakkın’ın, kendisinden nakilde bulunurken "قال القاضي عياض" 

ifadesiyle işaret ettiği170 Kâdî İyâz’a ait olan eser, Mâzerî’nin el-Muʿlim adlı eserinde 

eksik bırakılan konuların tamamlanması ve hatalı olan kısımlarının düzeltilmesi 

amaç edinerek yazılmıştır. Kâdî İyâz’ın eksik bıraktığı kısımları Übbî (ö. 828/1425) 

tamamlayarak çalışmasına İkmâlü İkmâli’l-Muʿlim bi fevâidi Müslim adını vermiş, 

Muhammed b. Yûsuf es-Senûsî (ö. 895/1490) bu eserde gördüğü eksikleri 

Mükemmilü İkmâli’l-İkmâl adlı eseriyle tamamlamış, Senûsî’nin çalışması İkmâlü 

İkmâli’l-Muʿlim’in hâmişinde yayımlanmıştır. Kâdî İyâz’ın bu eserinin 

mukaddimesini, Hüseyin b. Muhammed Şevvât Mukaddimetü İkmâli’l-Muʿlim bi 

fevâidi Müslim adıyla neşretmiştir.171  

 

 

 

                                                           
166  Eyyüp Said Kaya, “Mâzerî”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2003, C: XVIII, s. 194; Eser hakkında 

daha ayrıntılı bilgi için bkz. Karagözoğlu, Hadis Şerh Literatürü-I, s. 327-334. 
167  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 308; C: II, s. 30, 42; C: III, s. 32; C: IV, s. 63; C: V; s. 141; C: 

VI, s. 52; C: VIII, s. 115; C: X, s. 17. 
168  Ahmet Baltacı, “İbnü’l-Arabî, Ebû Bekir,” DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1999, C: XX, s. 490. 
169  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 79, 81, 87, 89; C: III, s. 464; C: IV, s. 104, 188; C: VIII, s. 331; 

C: IX, s. 17. 
170  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 407, 409, 416, 432, 433; C: II, s. 27, 29, 42, 43, 85, 184, 201, 570; 

C: III, s. 93, 353; C: VI, s. 18; C: VIII, s. 146, 158. 
171  Kandemir, “Kâdî İyâz”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2001, C: XXIV, s. 117; Eser hakkında 

daha ayrıntılı bilgi için bkz. Karagözoğlu, a.g.e., s. 327-334.337-345. 



97 
 

8. Kurtubî (ö. 656/1258): el-Müfhim şerhu Sahîhi Müslim 

İbnü’l-Mülakkın’ın, "لمسلم شرحه في القرطبي نقله" ,"قال القرطبي" القرطبي في شرحه""لّخصه  ,  

gibi ifadelerle atıfta bulunduğu eser,172 Kurtubî’nin Sahîhi Müslim’deki hadislerin 

isnadlarını ve mükerrer rivayetleri zikretmeden Telhîsu Sahîhi Müslim ismiyle telif 

ettiği ihtisâr çalışması üzerine yazdığı şerhtir.173 

9. Nevevî (ö. 676/1277): el-Minhâc fî şerhi Sahîhi Müslim b. el-Haccâc 

Sahîhi Müslim şerhleri içerisinde en meşhur ve muteber olarak kabul edilen 

el-Minhâc’da Nevevî, Kâdî İyâz’ın şerhinden bir hayli faydalanmış, ancak fıkhî 

konuların tahlilinde kendi mezhebinin görüşleri doğrultusunda hareket etmiştir.174 

Nevevî’nin hayatının son iki yılında kaleme aldığı bu muhtasar çalışmanın dikkate 

değer yanlarından biri Müslim’in el-Câmiu’s-sahîh’ine bab başlıkları konmuş 

olmasıdır.175 İbnü’l-Mülakkın, "قال النووي في شرح مسلم" diyerek esere atıfta 

bulunmuştur.176 

ii. Umdetü’l-Ahkâm’ın Şerhleri 

Umdetü’l-ahkâm üzerine İbnü’l-Mülakkın’ın şerhi dışında da pek çok şerh 

yazılmıştır. Şârih, genel nitelikli şerhler dışında Umdetü’l-ahkâm’a yazılan bazı 

şerhlerden de yararlanmıştır. Bu şerhlerden üç tanesi müellifin ana kaynakları 

arasında yer almaktadır.  

1. İbn Dakîki’l-Îd (ö. 702/1032): İhkâmü’l-ahkâm şerhi Umdeti’l-ahkâm 

İhkâmü’l-ahkâm, Umdetü’l-ahkâm’ın şerhleri arasında en meşhur olanıdır. 

Zira yazıldığı andan itibaren fıkhî hadislerin yorumunda kendisinden hayli istifade 

                                                           
172  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 272, 274, 432, 456; C: II, s. 18, 19, 31, 42, 44, 79, 87; C: III, s. 

34, 132, 295, 345, 446; C: IV, s. 41, 160, 259, 326, 476; C: V, s. 78, 204, 261, 419; C: VI, s. 99, 

158, 215, 288, 381; C: VII, s. 111, 299, 325, 488; C: VIII, s. 56, 167, 269, 410; C: IX, s. 100, 218; 

C: X, s. 17, 78. 
173  Nuri Topaloğlu, “Kurtubî, Ahmed b. Ömer,” DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2002, C: XXVI, s. 

454. 
174  Çakan, Hadis Edebiyatı, s. 191. 
175  Kandemir, “Nevevî”, s. 46; el-Minhâc hakkında daha ayrıntılı bilgi için bkz. Semih Acet, “İmam 

Nevevî ve Minhâc İsimli Eserinin Hadis Şerhçiliği Açısından Değerlendirilmesi”, (Doktora Tezi), 

Dicle Üniversitesi SBE, Diyarbakır, 2018. 
176  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 116, 216, 408; C: II, s. 31, 35, 72, 106, 139; C: III, s. 6, 295; C: 

IV, s. 92, 306; C: V, s. 87, 233; C: VI, s. 99, 181; C: VII, s. 152, 318; C: VIII, s. 40, 250; C: IX, s. 

44, 100; C: X, s. 105, 164.  



98 
 

edilen ve ulemânın en çok kaynak gösterdiği şerhlerden biri olmuştur.177 İbnü’l-

Mülakkın, İbn Dakîki’l-Îd’e genellikle  "الشيخ تقي الدين " diyerek işaret etmiş, yaptığı 

yüzlerce atıf sebebiyle İhkâmü’l-ahkâm onun en çok faydalandığı şerhler arasında 

yerini almıştır.178  

Müellifin, hemen her hadisin şerhinde İbn Dakîki’l-Îd’e atıf yaptığı ve zaman 

zaman ondan uzun nakillerde bulunduğu görülür. Bu durum ilk bakışta şârihin 

eserini İbn Dakîki’l-Îd’in el-İhkâm’ı üzerine bina ettiğini düşündürse de, daha önce 

kaynakları arasında zikri geçen diğer şerhlerden de en az bunun kadar faydalanmış 

olması bu düşüncenin makul kabul edilemeyeceğini göstermektedir. Ancak, İbnü’l-

Mülakkın’ın ondan fasılasız uzun nakiller yapması,179 İbn Dakîki’l-Îd’in 

değerlendirmelerine ayrı bir ihtimam gösterdiği ve bazı meseleleri sadece onun 

görüşleriyle izah etmekle yetindiğini düşündürmektedir.  

Şârihin, genellikle İbn Dakîki’l-Îd’in adını belirterek şerhinden 

faydalanmakla birlikte kimi yerde onun adını zikretmeksizin bazı küçük ibare 

değişiklikleriyle bire bir alıntı yaptığı da görülür. Aynı hadisin şerhinde el-İhkâm ile 

el-İʿlâm arasında metin karşılaştırması yapıldığında açıkça görülen bu durum,180 

paragrafların genel akışı içerisinde ismini zikretmeksizin İbn Dakîki’l-Îd’den almış 

olduğu metinlerin kendisine ait olduğu izlenimini vermektedir. Her ne kadar o, genel 

itibariyle kaynaklarını belirtme konusunda titiz davranan bir şârih olsa da, bazen 

nakillerinin kaynağını vermeden alıntılar yapması, atıflarını zikretme hususunda 

gereken hassasiyeti zaman zaman ihmal ettiğini ortaya koymakta, naklettiği 

cümlelerin kimlere ait olduğu hususuna gölge düşürerek kaynak tesbitini zor hale 

getirmektedir. 

 

 

                                                           
177  İbn Dakîki’l-Îd ve şerhleri hakkında daha ayrıntılı bilgi için bkz. Selahattin Yıldırım, “İbn 

Dakîki’l-Îd ve Ahkâm Hadislerini Şerh Etmedeki Metodu”, (Doktora Tezi), İnönü Üniversitesi 

SBE, Malatya, 2016.  
178  Örnek atıflar için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 170, 205, 210; C: II, s. 25, 37, 41; C: III, 

s. 14, 105; C: IV, s. 10, 140; C: V; s. 15, 75; C: VI, s. 21, 115; C: VII, s. 15, 101; C: VIII; s. 41, 

223; C: IX, s. 15, 125; C: X, s. 40, 223.  
179  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 383; C: II, s. 137; C: V, s. 249; C: IX, s. 224. 
180  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, 337; krş. Ebü’l-Feth Takıyyüddîn Muhammed b. Ali İbn Dakîki’l-Îd, 

İhkâmü’l-ahkâm şerhu Umdeti’l-ahkâm, 2c., y.y., Matbaatü’s-Sünneti’l-Muhammediyye, t.y., 

C: I, s. 83. 



99 
 

2. İbnü’l-Attâr (ö.723/1324): el-Udde fî şerhi’l-Umde 

Nevevî’nin en has ve ona en yakın talebelerinden olan, aynı zamanda 

hocasının hayatına dair bir kitap yazan181 İbnü’l-Attâr,182 İbnü’l-Mülakkın’ın da 

hocalarındandır. Onun, bu eserini İbn Dakîki’l-Îd’in şerhini esas alarak ve 

Nevevî’nin Müslim şerhi’nden de bazı ilavelerde bulunarak telif ettiği ifade 

edilmiştir.183 

İbnü’l-Mülakkın, “İbnü’l-Attâr şerhinde şöyle dedi.”, “İbnü’l-Attâr’ın 

şerhinde şöyle yer aldı.” gibi ifadelerle esere atıfta bulunmuştur.184 

3. Fâkihânî (ö.731/1331): Riyâzü’l-efhâm fî şerhi Umdeti’l-ahkâm 

İbn Dakîki’l-Îd ve Bedreddin İbn Cemâʿa gibi âlimlerin talebesi olup Mâlikî 

fakîhi ve muhaddis kimliğiyle öne çıkan Fâkihânî185 Riyâzü’l-efhâm fî şerhi 

Umdeti’l-ahkâm isimli şerhiyle İbnü’l-Mülakkın’ın da kaynakları arasında yer 

almıştır. İbnü’l-Mülakkın ondan Fâkihî diyerek bahsetmiş ve çok sayıda nakilde 

bulunmuştur.186 

(3) Hadis Usulü ve İlimleri 

Hadis şârihleri şerh ettikleri hadisin sadece muhtevasıyla meşgul olmamışlar, 

aynı zamanda rivayetlerin sened ve metnini ilgili kaynaklara müracaat ederek hadis 

usulü ve ilimleri ışığında tahlil etmişlerdir. İbnü’l-Mülakkın da isnad ve metin 

çözümlemeleri yaparken hadis usulü ve ilimlerine dair eserlerden istifade etmiştir. 

Bu kaynaklardan en çok atıf yaptıkları şunlardır: 

1. Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm (ö. 224/838): Garîbü’l-hadîs 

Hadislerde geçen anlaşılması zor (garîb) kelimelerin tahlillerinde İbnü’l-

Mülakkın’ın en çok müracaat ettiği eser,187 nadir kelime ve tabirlerin izahına dair 

                                                           
181  Ebü’l-Hasan Alâeddin Ali b. İbrâhim b. Dâvûd İbnü’l-Attâr, Tuhfetü’t-tâlibîn fî tercemeti’l-

İmâm en-Nevevî, thk. Ebû Ubeyde Meşhûr b. Hasan Âl Selmân,  Amman, Dârü’l-Eseriyye, 

1428/2007.  
182  İbnü’l-Mülakkın, el-ʿİkdü’l-müzheb, s. 428; İbn Kâdî Şühbe, Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, C: II, s. 156. 
183  İbnü’l-Attâr, a.g.e., (Nâşirin Mukaddimesi), s. 31). 
184  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 413, 429; C: II, s. 45, 128; C: III, s. 151; C: IV, s. 44; C: V, s. 

47; C: VI, s. 338; C: VII, s. 45; C: VIII, s. 32; C: IX, s. 8; C: X, s. 96.  
185  Şimşek, “Fâkihânî”, s. 439. 
186  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 314; C: II, s. 156; C: III, s. 135; C: IV, s. 10; C: VI, s. 18; C: VII, 

s. 30. 
187  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 432; C: II, 205; C: III, s. 49; C: IV, s. 337; C: V, s. 35, C: VI, s. 

129; C: VII, s. 75; C: VIII, s. 112; C: IX, s. 109; C: X, s. 30.  



100 
 

önemli bir kaynaktır. Eserin garîbü’l-hadis alanında yapılan ilk çalışmalardan olduğu 

ve Şerhu garîbi’l-hadîs ismiyle de bilindiği zikredilmektedir.188 

2. Tirmizî (ö. 320/932): Kitâbü’l-İlel 

İbnü’l-Mülakkın’ın kaynakları arasında yer alan Kitâbü’l-İlel,189 Tirmizî’nin 

hadislerde ve râvilerde görülen kusurlara dair yazdığı eseridir. Tirmizî el-İlelü’s-

sagîr ve el-İlelü’l-kebîr olmak üzere iki Kitâbü’l-İlel kaleme almıştır. Tirmizî’nin el-

İlel’i şeklinde genel bir ifade kullanıldığında onun el-İlelü’l-kebîr’inin kastedildiği 

belirtilmektedir.190 

3. Ebû Caʿfer et-Tahâvî (ö. 321/933): Müşkilü’l-âsâr 

İbnü’l-Mülakkın’ın hadis metinlerinin çözümlenmesinde zaman zaman atıflar 

yaptığı191 eser, zâhiren birbirine zıt görünen rivayetler arası ihtilâfı gidermeye 

yönelik bir çalışmadır. Alanında en geniş ve muteber eserlerden kabul edilir.192 

4. Hatîb el-Bağdâdî (ö. 463/1071): el-Kifâye 

Tam adı el-Kifâye fî (maʿrifeti usûli) ilmi’r-rivâye olup Hatîb’in hadis usulü 

kitabıdır. Mütekaddimûn dönemi usul eserlerinden Râmhürmüzî’nin (ö. 360/971) el-

Muhaddisü’l-fâsıl’ı ve Hâkim en-Nîsâbûrî’nin (ö. 405/1014) Maʿrifetü ulûmi’l-

hadîs’inden sonra telif edilmiş olup mezkûr iki esere göre daha sistematik ve 

kapsamlıdır.193 Yazıldığı günden bu yana alanında kendisinden sonrakilere en çok 

tesir bırakan eser olmuştur.194 İbnü’l-Mülakkın, "قال الخطيب" diyerek esere işaret 

etmiştir.195 

5. İbnü’l-Cevzî (ö. 597/1201): Keşfü müşkili’s-Sahîhayn 

İbnü’l-Cevzî, hadislerin doğru anlaşılması hususunda zorlananlara önerdiği 

bu kitabında, Sahîhayn’da anlaşılması müşkil olan bazı konulara ve hadislerden 

                                                           
188  Kandemir, “Garîbü’l-hadis”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1996, C: XIII, s. 378. 
189  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 337, 492, 563; C: II, s. 7, 40. 
190  Ali Osman Koçkuzu, “Kitabü’l-İlel”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2002, C: XXVI, s. 109. 
191  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 299; C: II, s. 238; C: IV, s. 143; C: VI, s. 230; C: VIII; s. 307; C: 

IX, s. 324. 
192 Çakan, Hadislerde Görülen İhtilaflar ve Çözüm Yolları, İstanbul, İFAV, 2000, s. 43. 
193  Kamil Çakın, “el-Kifâye”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2022, C: XXV, s. 564. 
194  Ahmet Yücel, Hadis Usulü, İstanbul, İFAV, 2012, s. 60. 
195  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 167; C: II, s. 578; C: VIII, s. 159; C: IX, s. 108. 



101 
 

çıkarılabilecek hükümlere değinmiştir.196 İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm’ın muhtelif 

yerlerinde esere atıfta bulunmuştur.197 

7. İbnü’l-Esîr (ö. 606/1210): en-Nihâye fî garîbi’l-hadîs 

Hadislerde nadir kullanılan kelimeleri izah eden eser garîbü’l-hadîs sahasının 

önemli kaynaklarından biridir. Bu alanda daha önce yazılmış olan eserlerin 

muhtevasına da sahip olduğu için İbnü’l-Esîr’in en-Nihâye şeklinde isimlendirdiği198 

kitabı İbnü’l-Mülakkın’ın da kaynakları arasında yer almıştır.199 

8. İbnü’s-Salâh eş-Şehrezûrî (ö. 643/1245): Ulûmü’l-hadîs 

İbnü’l-Mülakkın’ın kaynakları arasında bulunan Ulûmü’l-hadîs,200 İbnü’s-

Salâh’ın hadis usulüne dair meşhur eseridir. Mukaddimetü İbni’s-Salâh olarak da 

bilinen eser, başta Râmhürmüzî’nin el-Muhaddisü’l-fâsıl’ı, Hâkim en-Nîsâbûrî’nin 

Maʿrifetü ulûmi’l-hadîs’i ve Hatîb el-Bağdâdî’nin el-Kifâye adlı kitapları olmak 

üzere diğer usul çalışmalarına dayanarak telif edilmiştir. Hadis usulünün bütün 

konularını ihtivâ eden eser, kendisinden önce yazılan usul eserlerinin özeti 

mahiyetinde olmakla birlikte eksik konuları tamamlamış, alana dair sonraki 

çalışmaların en önemli kaynaklarından biri olmuştur.201 

c. Tefsir ve Kur’ân İlimleri ile İlgili Kaynakları 

Bütün şerhlerde, hadisler açıklanırken Kur’ân âyetlerinden deliller getirilmiş, 

konuyla ilgili âyetlerin tefsirine ihtiyaç duyularak meşhur tefsir kitaplarına müracaat 

edilmiştir. Bunun yanı sıra tefsir haricindeki Kur’ân ilimlerine dair yazılan eserlerden 

de faydalanılmıştır. İbnü’l-Mülakkın da, şerhler ve hadis ilimlerine ait kaynaklar 

kadar yoğun olmasa da tefsir ve Kur’ân ilimlerine yönelik telif edilen eserlerden 

yararlanmıştır. Bunlardan en çok atıf yaptıkları şunlardır:  

                                                           
196  Yavuz-Avcı “İbnü’l-Cevzi, Ebü’l-Ferec”, s. 547. 
197  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 52; C: III, s. 510; C: V, s. 111, 376; C: IX, s. 125; C: X, s. 168. 
198  İbrâhim Hatiboğlu, “en-Nihaye”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2007, C: XXXIII, s. 100; Eser 

hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Mehmet Şemsi Balat, “İbnü’l-Esîr ve en-Nihâye fî Garîbi’l-Hadîs 

Adlı Eseri Çerçevesinde Hadis Yorumculuğu ve Şerhçiliği”, (Yüksek Lisans Tezi), Recep Tayyip 

Erdoğan Üniversitesi SBE, Rize, 2019. 
199  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 436; C: II, s. 62; C: III; s. 352; C: IV, s. 416; C: VII, s. 419: C: IX, 

s. 313. 
200  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 167, 177; C: II, s. 71, 586; C: III, s. 357; C: V, s. 13; C: VII, s. 21; 

C: VIII, s. 62; C: X, s. 44, 132. 
201  Kandemir, “Mukaddimetü İbni’s-Salah”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2020, C: XXXI, s. 121; 

Çakan, Hadis Edebiyatı, s. 221; Yücel, Hadis Usulü, s. 61. 



102 
 

1. İbn Atıyye el-Endelûsî (ö. 541/1147): el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-

Kitâbi’l-azîz 

İbn Atıyye’nin hacimli bir tefsiridir. Eserin adı bazı kaynaklarda ve yazma 

nüshalarda el-Vecîz veya el-Câmiu’l-muharrerü’s-sahîhu’l-vecîz fî tefsîri’l-Kitâbi’l-

azîz şeklinde de geçmektedir.202 İbnü’l-Mülakkın, "قال ابن عطية" diyerek esere atıfta 

bulunmuştur.203 

2. Kurtubî (ö. 671/1273): el-Câmiʿ li ahkâmi’l-Kur’ân 

Kurtubî’nin en önemli eseri olup geniş hacmine rağmen ilim çevrelerinde 

büyük ilgi görmüştür.204 İbnü’l-Mülakkın, “Kurtubî tefsirinde şöyle dedi.” ifadesiyle 

onun el-Câmiʿ li ahkâmi’l-Kur’ân adlı tefsirine atıf yapmıştır.205 

d. Tarih-Siyer ve Tabakât-Terâcim Kaynakları 

Hiç şüphesiz hadisleri Hz. Peygamber’in hayatından ve dolayısıyla siyer ve 

tarih bilgisinden uzak kalarak anlamak mümkün değildir. Bunun yanında hadislerin 

sahâbî râvileri hakkında yapılan açıklamalarda başvurulacak kaynaklar arasında 

tabakât ve terâcim alanında yazılan eserler de vazgeçilmez yerini korumaktadır. 

İbnü’l-Mülakkın da bu kaynakları ihtiyaç nisbetinde kullanmıştır. Bunlardan en çok 

faydalandıklarını şu şekilde sıralamak mümkündür: 

1. İbn İshak (ö. 151/768): Sîret (Kitâbü’l-Megâzî) 

İbnü’l-Mülakkın "قال ابن اسحاق" diyerek atıfta bulunduğu206 eser, daha İbn 

İshak hayatta iken meşhur olmuş, pek çok râvi tarafından rivayet edilmesine ve 

                                                           
202  Abdülhamid Birışık, “İbn Atıyye el-Endelûsî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1999, C: XIX, s. 

339; Eser hakkına ayrıntılı bilgi için bkz. Mustafa Şentürk, “İbn Atıyye el-Endelüsi ile Tabresi'nin 

Kur’ân’a yaklaşımları (mukayeseli bir çalışma)”, (Doktora Tezi), Dokuz Eylül Üniversitesi SBE, 

2008, s. 53-70. 
203  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 170, 331; C: II, s. 65, 127, 150; C: III, s. 117; C: IV, s. 37, C: 

VI, s. 60; C: VII, s. 500; C: VIII, s. 167; C: X, s. 315. 
204  Tayyar Altıkulaç, “Kurtubî, Muhammed b. Ahmed”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2002, C: 

XXVI, s. 455; Tefsir hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Mehmet Demirci, “Kurtubî’nin el-Câmiʿ li 

Ahkâmi’l-Kur’ân Adlı Eserinin Tefsir Usulü Açısından Değerlendirilmesi”, (Doktora Tezi), 

Erciyes Üniversitesi SBE, Kayseri, 2009, s. 6-10.  
205  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 67; C: III, s. 414, 492; C: IV, s. 117, 183, 510; C: VII, s. 306. 
206  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 210, 490; C: II, s. 193; C: IV, s. 279, 382; C: V, s. 90; C: VI, s. 

155; C: VII, s. 138; C: VIII, s. 14; C: IX, 60; C: X, s. 372. 



103 
 

kendisinden sonraki dönemlerde eserin muhtelif nüshalarına sahip âlimlerin varlığı 

bilinmesine rağmen tamamı günümüze ulaşmamıştır.207 

2. Vâkıdî (ö. 207/823): Kitâbü’t-Târîhi’l-kebîr 

İbnü’l-Mülakkın, herhangi bir eserine işaret etmeksizin "قال الواقدي" diyerek 

Vâkıdî’den nakilde bulunmuştur.208 Her ne kadar eser ismi zikretmeden nakilde 

bulunsa da râvilerin hayatının anlatıldığı bölümlerde yer alan tarihî bilgilerde 

kendisinden faydalandığı için, bu eserin Kitâbü’t-Târîhi’l-kebîr olma ihtimali ağırlık 

kazanmaktadır.209 

3. İbn Saʿd (ö. 230/845): Kitabü’t-Tabakâti’l-kebîr (et-Tabakâtü’l-kübrâ) 

Tabakât kitaplarının günümüze ulaşan en eskisi ve ilki olma özelliğini 

barındıran eser, tabakâtın yanı sıra siyer ve megâzî bölümlerini de ihtivâ 

etmektedir.210 et-Tabakâtü’l-kübrâ, İbnü’l-Mülakkın’ın da kaynakları arasında yer 

almış, şârih "قال ابن سعد" ,"في الطبقات" gibi ifadelerle esere atıfta bulunmuştur.211 

4. İbn Hibbân (ö. 354/965): Kitâbü’s-Sikât (Târîhu’s-Sikât, es-Sikât mine’s-

sahâbe ve’t-tâbiîn ve etbâi’t-tâbiîn) 

İbn Hibbân’ın alfabetik olarak tertip ettiği eserde sika râviler tanıtılmıştır. 

Resûlullah’ın (s.a.v.) hayatı ve gazveleri hakkında kısa bilgilerin aktarıldığı giriş 

bölümünde, h. 335 senesine kadar hüküm sürmüş idarecilerin tarihine dair mâlûmat 

verilmiştir.212 İbnü’l-Mülakkın, "قال ابن حبان في ثقاته" ya da "قال ابن حبان" diyerek esere 

işaret etmiştir.213 

 

 

                                                           
207  Mustafa Fayda, “İbn İshâk”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1999, C: XX, s. 95. 
208  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 216, 231, C: II, s. 95; C: IV, s. 269, 362; C: VI, s. 99, 163; C: 

VII, s. 436; C: VIII, s. 254; C: X, s. 84. 
209  Eser hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Fayda, “Vâkıdî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2012, C: 

XLII, s. 474. 
210  Fayda, “İbn Saʿd”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1999, C: XX; s. 295. 
211  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 628; C: II, s. 56; C: IV, s. 249; C: VI, s. 98; C: VII, s. 446; C: VIII, 

s. 68; C: IX, s. 136; C: X, s. 131. 
212  Mehmet Ali Sönmez, “İbn Hibbân”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1999, C: XX, s. 63. Ayrıca 

eser hakkında daha detaylı bilgi için bkz. a.mlf, “es-Sikât”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2009, 

C: XXXVII, s. 176-177. 
213  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 209, 216; C: II, s. 103, 134, 270, 328; C: III, s. 140; C: IV, s. 268, 

332, 362; C: V, s. 98, 257; C: VI, s. 86, 411; C: VII, s. 21; C: VIII, s. 234, 370; C: IX, s. 138, 323; 

C: X, s. 23, 131. 



104 
 

5. Ebû Nuaym el-İsfahânî (ö. 430/1038): Hilyetü’l-evliyâ ve tabakâtü’l-asfiyâ 

İbnü’l-Mülakkın "قال أبو نعيم" diyerek atıfta bulunduğu214 eserde, kronolojik bir 

tertip ile sekiz yüz civarında zâhid ve sûfînin hayatları hakkında bilgi verilmiştir. 

Kitapta anlatılan zâhidler, sahâbeden aşere-i mübeşşere ile başlayıp müellifin 

zamanına kadar yaşayanları kapsamaktadır.215 

6. Beyhakî (ö. 458/1066): Delâilü’n-nübüvve 

İbnü’l-Mülakkın’ın şerhinin muhtelif yerlerinde atıfta bulunduğu eser,216 

müellifin sahîh rivayetler üzerinden Hz. Peygamber’i diğer insanlardan farklı kılan 

nübüvvetine yönelik özellikleri ile mucizelerine dair bilgileri naklettiği 

çalışmasıdır.217 

7. İbn Abdilber en-Nemerî (ö. 463/1071): el-İstîʿâb fî maʿrifeti’l-ashâb 

Resûlullah’ın (s.a.v.) ashâbının hayatına dair günümüze ulaşan ilk 

kaynaklardandır. İbn Abdilber eserinin mukaddimesinde sahâbe kavramı ve ilgili 

olduğu mevzular üzerine açıklamalar yapmış, kadın ve erkek sahâbîler hakkında ayrı 

ayrı bölümlerde bilgiler vermiştir.218 İbnü’l-Mülakkın, ekseriyetle "قال ابن عبد البر" 

demek sûretiyle,219 bazen de "قال ابن عبد البر في الإستيعاب" ifadesiyle bizzat eserin adını 

zikredererek ona atıfta bulunmuştur.220  

8. Semʿânî (ö. 562/1166): el-Ensâb 

İbnü’l-Mülakkın’ın kaynakları arasında yer alan el-Ensâb,221 Semʿânî’nin en 

meşhur eseridir. Nesebe dair eserin 550/1155 senesinde telif edilmesinde, kabileler 

esas alınmakla birlikte meslek, mezhep, ülke, şehir ve belde gibi unsurlara aidiyet de 

dikkate alınmıştır.222 

                                                           
214  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 214; C: II, s. 95; C: III, s. 95; C: IV, s. 269; C: VI, s. 159; C: 

VIII, s. 22, 138; C: IX, s. 136; C: X, s. 86. 
215  Osman Türer, “Hilyetü’l-Evliyâ”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1998, C: XVIII, s. 51-52. 
216  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 74; C: IV, s. 338; C: VI, s. 204; C: VIII, s. 163. 
217  Kandemir, “Beyhakî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1992, C: VI, s. 59.  
218  Ali Yardım, “el-İstîâb”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2001, C: XXIII, s. 314. 
219  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 230, 520; C: II, s. 61, 214; C: III, s. 35; C: IV, s. 126; C: V, s. 41; 

C: VI, s. 44; C: VII, s. 131; C: VIII, s. 10; C: IX, s. 30; C: X, s. 86. 
220  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 209; C: II, s. 214; C: IX, s. 15, 109. 
221  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 451; C: II, s. 61; C: III, s. 122; C: VI, s. 17; C: VII, s. 516; C: X, s. 

34. 
222  Efendioğlu, “Semʿânî, Abdülkerîm b. Muhammed”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2009, C: 

XXXVI, s. 461. 



105 
 

e. Fıkıh ve Fıkıh Usulü İle İlgili Kaynakları 

el-İʿlâm, ahkâm hadislerine dair bir şerh olması itibariyle İbnü’l-Mülakkın, 

hadislerin ahkâmını tahlilde diğer şerhlerden faydalanmanın yanı sıra fıkıh ve fıkıh 

usulü alanındaki eserlere de haliyle sık sık müracaat etmiştir. İlgili rivayetler 

üzerinden kendi görüşünü dile getirmekle birlikte zaman zaman diğer mezheplerin 

görüşleri ve farklılıklarını ortaya koyarak bunları tartışmak için söz konusu 

eserlerden faydalanmıştır. Bu alanda en yoğun kullandığı kaynaklar şunlardır: 

1. eş-Şâfiî (ö. 204/820): el-Üm 

İbnü’l-Mülakkın’ın sıklıkla atıf yaptığı kaynaklardan biri olan223 el-Üm, adını 

mezhebin ana metni oluşundan alır ve Şâfiî’nin hayatının son beş yılını geçirdiği 

Mısır’da “kavl-i cedîd / mezheb-i cedîd” adıyla ortaya koyduğu fıkhî birikimini 

içerir.224 

2. Mâverdî (ö. 450/1058): el-Hâvi’l-kebîr 

Mâverdî’nin Şâfiî fıkhına dair eseri olup, kitapta klasik şerh usulünün biraz 

dışına çıkılarak yeni konular eşliğinde eser zengin bir görünüm kazanmıştır. Bir ilm-i 

hilâf eseri gibi farklı fıkhî görüşler delilleri ile birlikte zikredilmiştir.225 İbnü’l-

Mülakkın, çoğunlukla eser adı zikretmeden “Mâverdî şöyle dedi.” ifadesiyle ona 

atıfta bulunmuştur.226 

3. İbn Hazm (ö. 456/1064): el-Muhallâ 

Tam adı el-Muhallâ bi’l-âsâr fî şerhi’l-Mücellâ bi’l-ihtisâr olup, İbn Hazm’ın 

telif ettiği Zâhirî fıkhı ile ilgili en mühim eseridir.227 İbn Hazm bu kitabında kendi 

görüşlerini ortaya koyduktan sonra farklı düşünen kimselerin kanaatlerini de 

delillerini belirterek nakletmiştir. Onların delillerini tartışmaya açmış, kendi 

                                                           
223  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 696; C: II, s. 139, 272; C: III, s. 378, 402; C: IV, s. 460; C: V, s. 

179, 311, 217; C: VI, s. 26, 109; C: VII, s. 141; C: VIII, s. 81, 194, 255. 
224  Aybakan, “el-Üm”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2012, C: XLII, s. 298.  
225  Kallek, “Mâverdî”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2003, C: XXVIII, s. 284. 
226  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 131, 178, 254, 329, 337, 340; II,29, 69, 72, 140, 248, 430; C: III, s. 

310; C: IV, s. 12; C: V, s. 68; C: VI, s. 44; C: VIII, s. 85; C: IX, s. 119. 
227  H. Yunus Apaydın, “İbn Hazm”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1999, C: XX, s. 49. 



106 
 

delillerinin doğruluğunu ispat etmeye çalışmıştır.228 İbnü’l-Mülakkın, eserinin 

muhtelif yerlerinde İbn Hazm’a atıfta bulunmuştur.229 

4. Rûyânî (ö. 502/1108): Bahru’l-mezheb fi furûʿi mezhebi’l-İmâm eş-Şâfiî 

İbnü’l-Mülakkın’ın pek çok yerde referans gösterdiği eser,230 Şâfiî mezhebine 

ait en geniş kitaplar arasında yer almaktadır. Eser, Mâverdî’nin el-Hâvî’si ile 

karşılaştırılmış, sistematik olarak el-Hâvî’den daha üstün taraflarının bulunduğu 

ifade edilmiştir. Ancak Bahru’l-mezheb’in daha ayrıntılı bilgiler ihtiva etmesi 

bakımından el-Hâvî’den olumlu mânada ayrıldığı da zikredilmiştir. Eserde sadece 

Şâfiî mezhebinin görüşleri nakledilmemiş, diğer mezheplerde ortaya konan 

hükümlere de değinilmiştir. Bu haliyle eser mezheplerin birbirinden farklı görüşlerini 

ortaya koyması açısından ayrı bir değer kazanmıştır. Eserin derinliğine dikkat 

çekmek için, “Bahr’dan ne kadar nakilde bulunursan bulun sakıncası yoktur.” 

sözünün meşhur olduğu belirtilmiştir.231 

5. İzzeddin b. Abdüsselam (ö. 660/1262): Kavâidü’l-ahkâm fî mesâlihi’l-

enâm (el-Kavâidü’l-kübrâ) 

İslâm fıkıh kaidelerine dair yazılmış ilk eserlerden biridir. Ancak eserde İslâm 

fıkhının bütün kaidelerini zikretmek yerine, celb-i mesâlih olarak ifade edilen 

insanların fayda temin etmeleri ile defʿ-i mefâsid diye anılan insanların başına 

gelebilecek zararları ortadan kaldırmaya yönelik ilkeler üzerinde kaideler ortaya 

konmuştur.232 İbnü’l-Mülakkın, "قال الشيخ عز الدين في قواعده" ifadesiyle esere atıfta 

bulunmuştur.233 

 

 

 

                                                           
228  Eser hakkında bilgi için bkz. Güler, Zâhirî Muhaddisler ile Hanefî Fakihleri Arasındaki 

Münakaşalar ve İhtilâf Sebepleri, Ankara, TDV Yayınları, 1997, s. 13; a.mlf, “Endülüs’te Bir 

Hadis ve Fıkıh Âlimi: İbn Hazm”, İstem, 2009, Yıl:7, Sayı: 14, s. 167. 
229  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 141; C: II, s. 19, 147; C: VI, s. 112; C: VII, s. 378; C: VIII, s. 

73; C: IX, s. 322; C: X, s. 87. 
230  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 191; C: II, s. 360; C: III, s. 22, 37; C: V, s. 72, 180, 336, 349; C: 

VI, s. 251; C: VII, s. 113, 369, 373; C: X, s. 156, 159. 
231  Ali Bakkal, “Rûyânî, Abdülvahid b. İsmail”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2008, C: XXXV, s. 

275. 
232  Apaydın, “İbn Abdüsselam, İzzeddin”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1999, C: XIX, s. 286. 
233  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 189, 190, 197; C: II, s. 106; C: III, s. 126, 138, 369; C: X, s. 45, 

167 



107 
 

6. Nevevî (ö. 676/1277): 

a. Ravzatü’t-tâlibîn ve umdetü’l-müttakîn 

er-Râfiî’nin eş-Şerhu’l-kebîr’inin muhtasarı olan eser, Şâfiî fıkhını en iyi 

şekilde tasnif edip ortaya koyma bakımından öne çıkmaktadır. Eser üzerine tashîh, 

ihtisâr, taʿlîk, şerh ve hâşiye türünden çalışmalar yapılmıştır.234 İbnü’l-Mülakkın, 

 gibi ifadelerle esere işaret etmiştir.235 "قال النووي في الروضة" ,"وجزم به النووي في الروضة"

b. el-Mecmûʿ şerhu’l-Mühezzeb li’ş-Şîrâzî 

İbnü’l-Mülakkın’ın önemli ölçüde istifade ettiği eser,236 Ebû İshak eş-

Şîrâzî’nin el-Mühezzeb adlı kitabında ahkâma medar olmaları bakımından ortaya 

koyduğu hadisleri tetkik etmek ve Şâfiî mezhebi dışındaki görüşleri de zikretmek 

üzere telif edilmiştir. Bu usulle eseri yazmaya başlayan Nevevî vefatı sebebiyle 

kitabı tamamlayamamıştır. Kendisinden sonra Takiyyüddîn es-Sübkî eseri yazmaya 

devam etmiş; ancak onun da vefat etmesi sebebiyle yarım kalan kitap başka Şâfiî 

âlimler tarafından tamamlanmıştır.237 

7. Karâfî (ö. 684/1285): İbnü’l-Mülakkın, çoğu kere "قال القرافي" şeklinde eser 

adı zikretmeksizin Karâfî’nin Mâlikî fıkhıyla ilgili ez-Zehîra isimli eserinden ve 

usul-i fıkha dair el-Furûk adlı kitabından nakillerde bulunmuştur.238 

a. ez-Zehîra 

Mâlikî mezhebinin en önemli kaynakları arasında yer alan kitap, Karâfî’nin 

en geniş eseridir. Eserine iki mukaddime ile başlayan Karâfî, burada ilmin önemi ve 

âdâbıyla ilgili bilgiler verdikten sonra usul konularına temas etmiştir.239 

b. el-Furûk 

Asıl adı Envârü’l-burûk fî envâi’l-furûk (el-Kavâidü’s-seniyye fi’l-esrâri’l-

fıkhiyye) olan eser Karâfî’nin en önemli kitaplarındandır. Karâfî farklı bir bakış 

açısıyla usulü, bilinen şekliyle fıkıh usulü ve kavâid-i fıkhiyye (küllî kurallar) olmak 

                                                           
234  Kandemir, “Nevevî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2007, C: XXXIII; s. 47. 
235  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 77, 317, 378, 393, 483; C: III, s. 71, 104, 529; C: IV, s. 226, 

534; C: V, s. 442; C: VI, s. 65, 154, 357; C: VII, s. 229, 470; C: VIII, s. 40, 276; C: X, s. 185. 
236  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 558, 675; C: II, s. 110, 515; C: III, s. 70, 130; C: IV, s. 252, 463; 

C: V, s. 149, 370; C: VI, s. 56, 250; C: VII, s. 185, 217; C: X; s. 106, 184. 
237  Kandemir, a.g.md., s. 47. 
238  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 217, 305; C: II, s. 15, 72, 85, 91, 108, 128, 225; C: III, s. 371; C: 

IV, s. 11; C: VII, s. 162. 
239  Apaydın, “Karâfî, Şehâbeddin”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2001, C: XIV, s. 400. 



108 
 

üzere iki kısımda değerlendirmiş, fıkıh usulünde yer almayıp dağınık bir şekilde fıkıh 

eserleri içinde bulunan genel kuralları özellikle ez-Zehîra’yi yazdıktan sonra 

müstakil bir kitapta toplamıştır.240 

8. Mühibbüddin et-Taberî (ö. 694/1295): Gâyetü’l-ihkâm fî ehâdîsi’l-ahkâm 

Eserde fıkhî meseleler ortaya konulurken sahîh ve hasen hadislerin yanı sıra 

zayıf hadisler de zikredilmiştir. Ancak eserde zayıf rivayetlere dair herhangi bir 

açıklama yapılmadığı için tenkit edilmiştir.241 İbnü’l-Mülakkın çoğu yerde  قال المحب

 şeklinde eserin adına işaret ederek atıfta bulunmuştur.242 "الطبري في أحكامه"

f. Kendi Eserleri 

Yukarıda ilim dallarına göre tasnif edilen kaynaklar dışında İbnü’l-Mülakkın, 

şerhin tamamında sık sık kendi eserlerine de atıfta bulunmuştur. Bu atıflar söz 

konusu eserlerin müellife aidiyetini ispat etmekle beraber, okuyucuyu ilgili konuda 

diğer eserlerine yönlendirerek şerhin hacminin daha büyük olmasının önüne 

geçmiştir. Şârih, kimi zaman meseleyi özetle ifade ettikten sonra, konunun daha 

detaylı açıklamaları için diğer eserlerine işaret etmiş, bazen de herhangi bir açıklama 

yapmadan doğrudan ilgili eserlerine yönlendirmiştir.  

İbnü’l-Mülakkın’ın şerhinde atıf yaptığı kendi eserleri el-Bedrü’l-münîr,243 

el-Eşbâh ve’n-nezâir fi’l-fıkh,244 el-Udde fî maʿrifeti ricâli’l-Umde,245 Şerhu’l-

Minhâc,246 Muhtasaru Tefsîri’l-Kurtubî,247 el-Muknîʿ fî Ulûmi’l-Hadis,248 el-İşârât 

ilâ ma yetealleku bi’l-Minhâc mine’l-esmâ ve’l-meânî ve’l-lügât,249 Îzâhu 

                                                           
240  Apaydın, “Karâfî, Şehâbeddin”, s. 400. 
241  İbrâhim Hatipoğlu, “Muhibbüddin et-Taberî”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2020, C: XXXI, s. 

38. 
242  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 150, 194; C: II, s 225, 444, 587, 588; C: III, s. 50, 139, 315, 

500; C: IV, s. 26, 70, 164, 451; C: V, s. 420; C: VI, s. 19, 276, 352; C: VII, s. 102, 299, 476; C: 

VIII, s. 36, 163, 270, 329; C: X, s. 203.   
243  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 174; C: II, s. 420, 441; C: III, s. 19, 44, 68, 239, 522; C: IV, s. 364, 

422; C: VII, s. 395; C: X, s. 419. 
244  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 198. 
245  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 233; C: II, s. 37; C: III, s. 95; C: IV, s. 16; C: V, s. 192; C: VIII, s. 

233. 
246  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 44, 46, 83; C: III, s. 73, 344; C: IV, s. 148, 402; C: V, s. 28, 198, 

274; C: VI, s. 373; C: VII, 229, 499; C: VIII, s. 62; C: IX, s. 223; C: X, s. 147.  
247  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 187; C: IV, s. 183. 
248  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 114; C: II, s. 207; C: III, s. 213; VII, 21 
249  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 115; C: II, s. 15, 445, 480; C: IV, s. 178; C: V, s. 437; C: VI, s. 12; 

C: IX, s. 44, 223. 



109 
 

müştebihi’l-esmâ ve’l-ensâb,250 Tuhfetü’l-muhtâc ilâ edilleti’l-Minhâc,251 Tezkiretü’l-

ahyâr bimâ fi’l-vasît mine’l-ahbâr,252 et-Tezhîb ale’t-Tahrîr,253 et-Tenbîh,254 el-

Hâvî,255 Ğâyetü’s-sûl fî hasâisi’r-Resûl,256 el-Muharrerü’l-Müzehheb fî tahrîci 

ehâdîsi’l Müzehheb,257 Tahrîcu ehâdîsi Minhâci’l-Beyzâvî,258 ve Şerhu’l-

Mühezzeb259 olarak karşımıza çıkmaktadır. 

İbnü’l-Mülakkın’ın şerhinde kullandığı kaynakların tamamı başta da izah 

ettiğimiz üzere sadece bunlardan ibaret değildir. O, şerhini burada zikredilen eserler 

dışında daha pek çok kaynağa müracaat ederek telif etmiştir. Bahsi geçen eserler dahi 

onun son derece zengin bir literatür kullanarak kitabını yazdığını ve geçmişten 

tevarüs ettiği ilmi birikimini mahirce kullanıp mezcettiğini ortaya koymaktadır. 

2. Şârihler Üzerindeki Etkisi 

a. Genel Olarak Şerh Literatürüne Etkisi 

İbnü’l-Mülakkın, çalışma konumuz olan eseri el-İʿlâm dışında Buhârî ve 

Müslim’in Sahîh’lerine de şerhler yazmıştır. Ondan önce de gerek temel hadis 

eserlerine gerekse el-İʿlâm’a yönelik şerhler telif edilmiştir. Şârih, eserinde daha 

önce yapılan şerhlerden bir hayli istifade etmekle birlikte kendisinden sonrakilere de 

kaynak olması itibariyle tesir etmiştir. Her ne kadar şerh edebiyatında İbn Hacer’in 

Fethu’l-bârî’si ve Aynî’nin Umdetü’l-kârî’si kadar meşhur ve etkili olamasa da, 

onun yazmış olduğu şerhlerden pek çok şârihin faydalandığını görmek mümkündür. 

Ayrıca İbn Hacer ve Aynî’nin bu alanda meşhur olmasında hocaları İbnü’l-

Mülakkın’ın büyük bir katkısının bulunduğu da göz ardı edilmemelidir. Daha sonra 

örneklerle ortaya konacağı üzere onların şerhlerinde İbnü’l-Mülakkın’a sık sık 

atıfların yer alması da bu durumu teyit etmektedir. 

                                                           
250  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 216, 362. 
251  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 559; C: II, s. 208, 375; C: III, s. 411. 
252  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 62, 420, 422, 497, 587. 
253  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 352. 
254  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 46, 83, 317; C: IV, s. 79, 156; C: VI, s. 277; C: VII, s. 32, 332; C: 

VIII, s. 86, 110, 439. 
255  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 83; C: IV, s. 79. 
256  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 168, 172. 
257  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 188, 299; C: V, s. C: V, s. 168. 
258  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 405; C: III, s. 411. 
259  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 22, 142, 370. 



110 
 

İbnü’l-Mülakkın’ın bir hayli hacimli olan Buhârî şerhinin yanı sıra, özellikle 

ahkâm hadisleri hususunda oldukça sistematik ve kapsamlı bir mahiyet arzeden el-

İʿlâm’ının da kendisinden sonraki şârihlere etkisinden söz edebiliriz. Ancak görünen 

odur ki, tarihsel olarak bakıldığında şârihin vefatını izleyen ilk asırlarda telif edilen 

şerhlerde daha çok onun Buhârî şerhine atıflar yapılmış, el-İʿlâm’a atıflar ise 

ekseriyetle son asırlarda telif edilen şerhlerde yer almıştır. Özellikle İbn Hacer ve 

Aynî’nin el-İʿlâm yerine daha ziyade et-Tavzîh’e atıfta bulundukları görülmektedir. 

Dolayısıyla İbnü’l-Mülakkın’ın etkisini Umdetü’l-ahkâm’a yapılan şerhlerden ziyade 

özellikle Buhârî üzerine yazılan şerhlerde görmek mümkündür. Az da olsa el-İʿlâm’a 

yönelik atıfların bilhassa fıkhî değerlendirmelerde olduğu dikkati çekmektedir. 

İbnü’l-Mülakkın’ın adına yaşadığımız asra kadar yazılan şerhlerde rastlamak 

mümkündür. Ancak bu eserlerden bazılarında birkaç yerde onun adı yer alırken bir 

kısmında ise yoğun atıflar görülmektedir. Burada onun şerh literatürüne etkisi 

incelenirken adının çok sık geçtiği bazı meşhur şerhler dikkate alınacaktır. 

Umdetü’l-ahkâm’a yazılan şerhler tetkik edilirse, onlarda daha çok İbn 

Dakîki’l-Îd’in (ö. 702/1302) şerhine atıflar yapıldığı görülür. Bu anlamda Umdetü’l-

ahkâm şârihlerinin İbnü’l-Mülakkın’ın şerhinden faydalanma oranı İbn Dakîki’l-Îd 

ile mukayese edildiğinde biraz daha düşük kalmaktadır. et-Tavzîh’in el-İʿlâm’dan 

daha sonra telif edilmesi ve iki eserde de hadislerin şerhinde benzer açıklamaların 

yer almasından dolayı şârihlerin atıflarında et-Tavzîh’i tercih etmeleri bu durumun 

başlıca sebebi olarak zikredilebilir. Dolayısıyla İbnü’l-Mülakkın’ın Buhârî’nin 

Sahîh’ine yazmış olduğu bu kapsamlı şerhin, onun el-İʿlâm’ını diğer şârihlere kaynak 

olması bakımından gölgede bıraktığını söylemek mümkündür. Ancak bu durum el-

İʿlâm’ın değerinden bir şey kaybettiği anlamına gelmemektedir. Zira o, Umdetü’l-

ahkâm şerhleri arasında sistematik ve kapsamlı olması bakımından önemini hala 

korumaktadır. Bu itibarla diğer şârihlerin özellikle fıkhî konuların izahında daha 

farklı ya da ayrıntılı malûmat gerektiğinde el-İʿlâm’a müracaat ettikleri müşahede 

edilmektedir.  

İbnü’l-Mülakkın’ı kaynak olarak kullanan şârihler onun tesbit ve yorumlarını 

doğrudan naklederken, kimi zaman takdir etmişler, bazen de onun görüşlerine 

yönelik tenkitlerde bulunmuşlardır. Şârihlerin bu yaklaşımı ile ilgili muhtelif 

örnekler daha sonra zikredilecektir. 



111 
 

Muasır dönem şerhlere kadar pek çok kaynakta adına rastladığımız İbnü’l-

Mülakkın’a yapılan atıflar incelendiğinde, diğer şârihlere nazaran bazı müelliflerin 

ondan daha çok istifade ettiği görülmektedir. Ona eserlerinde sık sık atıfta bulunanlar 

arasında İbnü’d-Demâmînî (ö. 827/1424), İbn Reslân er-Remlî (ö. 844/1441), İbn 

Hacer (ö. 852/1449), Aynî (ö. 855/1451), Kastallânî (ö. 923/1517) ve Sefîrî (ö. 

956/1549) sayılabilir. 

Bunların dışında meşhur olmakla birlikte çok az atfın yer aldığı şerhler de 

mevcuttur. Meselâ Ali el-Kârî’nin (ö. 1014/1605) Mirkâtü’l-mefâtîh,260 Münâvî’nin 

(ö. 1031/1622) Feyzü’l-kadîr,261 Emîr es-Sanʻânî’nin (ö. 1182/1768) et-Tenvîr 

şerhu’l-Câmiʻi’s-sağir,262 Şevkânî’nin (ö. 1250/1834) Neylü’l-evtâr,263 

Sehârenpûrî’nin (ö. 1346/1927-28) Bezlü’l-mechûd264 ve Mübarekpûrî’nin (ö. 

1353/1935) Mir’âtü’l-mefâtîh265 adlı eserlerinin her birinde İbnü’l-Mülakkın’a 

yapılan atıfların toplamı yaklaşık on civarındadır. 

Yukarıda zikri geçen eserler bir tarafa Umdetü’l-ahkâm şerhlerinde de İbnü’l-

Mülakkın’ın adına pek az rastlanmaktadır. Zira Umdetü’l-ahkâm’ı şerh eden 

şârihlerin ekseriyetinin kendisinden önceki şerhler arasında en çok İbn Dakîki’l-Îd’in 

el-İhkâm şerhu Umdeti’l-ahkâm adlı eserinden faydalandıkları görülür. Dolayısıyla 

her ne kadar daha kapsamlı ve sistematik bir şerh olsa da İbnü’l-Mülakkın’ın el-

İʿlâm’ına atıflar azdır. Belki de bunun sebeplerinden birisi İbnü’l-Mülakkın’ın 

şerhinin de ana kaynaklarından birinin İbn Dakîki’l-Îd olmasıdır. Bu itibarla 

Umdetü’l-ahkâm şârihlerinin ahkâm hadislerinin şerhinde İbnü’l-Mülakkın’ın el-

                                                           
260 Ebü’l-Hasan Nureddin Ali b. Sultan Muhammed el-Herevî el-Kârî, Mirkâtü’l-mefâtîh şerhu 

Mişkâti’l-Mesâbîh, 9c., Beyrut, Dârü’l-Fikr, 1422/2002, C: II, 700, 701, 702, 704, 727; C: III, s. 

840, 1187; C: IV, s. 1294, 1408. 
261 Zeynüddîn Muhammed Abdürraûf b. Tâcilârifîn b. Ali Münâvî, Feyzü’l-Kâdîr şerhi’l-Câmiʿi’s-

sağîr, 6c., Mısır, Mektebetü’t-Ticâriyyeti’l-Kübrâ, 1356, C: II, s. 535; C: III, s. 376, 449; C: IV, s. 

293, 300; C: V, s. 28, 115, 302, 467; C: VI, s. 232, 397. 
262 Ebû İbrâhim İzzeddîn Muhammed b. İsmail Emîr es-Sanʿânî, et-Tenvîr şerhu’l-Câmiʿi’s-sağîr, 

11c.,, thk. Muhammed İshâk Muhammed İbrâhim, Riyad, 1432/2011, C: IV, s. 127; C: V, s. 334; 

C: VII, s. 184; C: VIII, s. 192, 360; C: IX, s. 122; C: X, s. 413; C: XI, s. 101.  
263 Şevkânî, Neylü’l-evtâr şerhu Münteka’l-ahbâr, 8c., thk. İsâmüddin Sabâbitî, Mısır, Dârü’l-

Hadîs, 1431/1993, C: I, s. 28, 31, 299, 320, 327; C: III, s. 288; C: IV, s. 178, 323; C: V, s. 10; C: 

VII, s. 247; C: VIII, s. 114. 
264 Halîl Ahmed es-Sehârenfûrî, Bezlü’l-mechûd fi halli Süneni Ebî Dâvûd, 14c., thk. Takıyyüddîn 

en-Nedvî, Hindistan, Merkezü’ş-Şeyh Ebü’l-Hasen en-Nedvî li’l-buhûs ve’d-dirâsâti’l-İslâmiyye, 

1427/2006, C: IV, s. 250, 251; C: V, s. 20; C: VI, s. 24, 455, 532; C: VII, s. 175, 633. 
265 Ebü’l-Hasan Ubeydullah b. Muhammed Abdüsselâm el-Mübârekpûrî, Mir’âtü’l-mefâtih şerhu 

Mişkâti’l-mesâbîh, 9c., Hindistan, İdâretü’l-buhûsü’l-ilmiyye ve’d-daʿve ve’l-iftâ, 1404/1984, C: 

II, s. 177; C: III, s. 163; C: V, s. 352; C: VI, s. 167, 286; C: VII, s. 33; C: VIII, s. 469.  



112 
 

İʿlâm’ı yerine İbn Dakîki’l-Îd’i tercih etmeleri, bununla birlikte zaman zaman İbnü’l-

Mülakkın’dan Buhârî şerhi olan et-Tavzîh üzerinden faydalanmaları anlaşılabilir 

görünmektedir. 

Hangi şârihlerin ne ölçüde İbnü’l-Mülakkın’dan faydalandıkları bir tarafa 

daha çok hangi konularda kendisinden istifade ettikleri de üzerinde durulması 

gereken bir başka husustur. Daha önce de ifade edildiği gibi şârihler İbnü’l-

Mülakkın’ın hem el-İʿlâm hem de et-Tavzîh adlı şerhlerinden istifade etmişlerdir. 

Ancak yukarıda bahsi geçen şârihlerin eserlerinde tarama yapıldığında ekseriyetle 

onun Buhârî şerhi olan et-Tavzîh’inden faydalandıkları görülür. Bu husus dikkate 

alındığında Buhârî’nin Sahîh’inin câmiʿ türü bir eser olmasının da etkisiyle İbnü’l-

Mülakkın’ın ona yazmış olduğu şerhinden şârihlerin pek çok konuda görüşlerinden 

faydalandıkları, ondan istifade edip nakilde bulundukları müşahede edilmektedir. 

Ahkâm hadislerinin şerhi ile ilgili olarak da zaman zaman el-İʿlâm’a müracaat 

ettikleri görülmektedir.266 

Şârihlerin İbnü’l-Mülakkın’a yaptıkları atıflar incelendiğinde, ondan daha çok 

hadisten çıkarılabilecek fıkhî hükümler ve mezheplerin görüşleri, hadis metninde yer 

alan kelime ve cümle kalıplarının anlamları, lafızların zabtı, râvi bilgisi, dil ve 

gramer kaideleri, Buhârî’nin bab başlığı ve fıkhı ile ilgili izahlar, hadislerin farklı 

tarikleri, hadisten elde edilen pratik sonuçlar, hadislerin tahrîci ve hadis metninde 

geçen müphem şahıslar hakkındaki bilgiler hususunda faydalandıkları ortaya 

çıkmaktadır. Bu atıflarda İbnü’l-Mülakkın’ın kendi tesbit, çıkarım ve 

değerlendirmelerine işaret edilirken onun başkalarından yaptığı nakillere de yer 

verilmiştir. Şârihlerin İbnü’l-Mülakkın’a atıf yaparken çoğunlukla onun 

nakillerinden ve görüşlerinden faydalanmakla birlikte zaman zaman tesbitlerini ve 

yorumlarını tenkit edip hatalarına işaret ettikleri de görülmektedir. Bütün bu 

hususlarla ile ilgili muhtelif örnekler, atıf yoğunluğuna göre belirlenen şârihlerin 

nakilleri üzerinden aşağıda zikredilecektir. 

                                                           
266  Muhtelif örnekler için bkz. Ebü’l-Abbas Şihâbüddîn Ahmed b. Huseyn b. Ali el-Makdisî er-Remlî 

İbn Reslân, Şerhu Süneni Ebî Dâvûd, 20c., thk. Hâlid er-Ribât-Yâsir Kemâl-Ahmed Süleyman, 

el-Feyyûm, Dârü’l-Felâh, 1437/2016, C: IV, s. 458; İbn Hacer, Fethu’l-bârî bi-şerhi Sahîhi'l-

Buhârî, 13c., thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî, Muhibbüddîn el-Hatîb, Beyrut, Dârü’l-Maʿrife, 

1379, C: II, s. 300; C: III, s. 143; C: IV, s. 263; Kastallânî, İrşâdü’s-sârî, C: III, s. 430. 



113 
 

b. Bazı Şârihlere Etkisi 

İbnü’l-Mülakkın, kendisinden önceki şârihlerden faydalandığı gibi, kendisi de 

pek çok şârihi etkilemiş, muasır döneme kadar ondan çok sayıda müellif istifade 

etmiştir. Kimisi eserlerinin birkaç yerinde ona atıfta bulunurken, kimisi de ana 

kaynaklarından birisi olacak şekilde kendisinden faydalanmış, pek çok yerde adını 

zikretmiştir. Dolayısıyla burada İbnü’l-Mülakkın’dan sonra telif edilen şerhler bu 

gözle taranıp ortaya çıkan tablo neticesinde ona en çok atıf yapan şârihler özelinde 

konu incelenecek, onların müelliften istifade oranı, şekli ve mahiyeti ortaya konmaya 

çalışılacaktır. 

(1) İbnü’d-Demâmînî (ö. 827/1424) 

Daha çok Arap dili ve edebiyatı alanındaki eserleriyle tanınan İbnü’d-

Demâmînî,267 aynı zamanda İbnü’l-Mülakkın’ın da talebelerindendir. O, Buhârî’nin 

el-Câmiu’s-sahîh’ine yazmış olduğu Mesâbîhü’l-Câmîʿ adlı şerhinde İbnü’l-

Mülakkın’dan faydalanmıştır. Onun nakilleri incelendiğinde genellikle şu lafızları 

kullanarak İbnü’l-Mülakkın’a atıf yaptığı görülmektedir: 

 İbnü’l-Mülakkın) "حكى ابن الملقن" 268,(.İbnü’l-Mülakkın dedi ki) "قال ابن الملقن"

anlattı.),269 "ذكرهما ابن الملقن" (İbnü’l-Mülakkın onları zikretti.),270 "نقله ابنُ الملقن" (Onu 

İbnü’l-Mülakkın nakletti.),271 "ساقَ  ابنُ الملقن هذا الكلامَ  بمعناه" (İbnü’l-Mülakkın bu sözü şu 

mâna ile aktardı.),272 "تبعه ابن الملقن" (İbnü’l-Mülakkın ona tabi oldu.),273 "زاد ابن الملقن"

(İbnü’l-Mülakkın şunu ilave etti.).274 

Her ne kadar kendisi İbnü’l-Mülakkın’ın bir eserine işaret etmeden alıntı 

yapsa da, onun müellife atıf yaptığı yerlerde kullandığı nakil cümleleri ve muhtelif 

                                                           
267 Hayatı ve eserleri hakkında bilgi için bkz. Mehmet Reşit Özbalıkçı, “İbnü’d-Demâmînî”, DİA, 

İstanbul, TDV Yayınları, 2000, C: XXI, s. 10-11. 
268 Ebû Abdillah Bedrüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Ömer Mahzûmî İskenderî Demâmînî, 

Mesâbîhü’l-Câmiʿ, 10c., thk. Nureddin Tâlib, Suriye, Dârü’n-Nevâdir, 1430/2009, C: I, s. 19, 60, 

104; C: II, s. 121, 124, 280; C: III, s. 385; C: V, s. 137, 267, 347; C: VI, s. 23, 112, 404; C: VIII, s. 

131; C: IX, s. 229, 278; C: X, s. 85 
269 İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: I, s. 69. 
270 İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: II, 159. 
271 İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: IV, s. 291. 
272 İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: IV, s. 443. 
273 İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: V, s. 36, 130, 149. 
274 İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: VIII, s. 96. 



114 
 

açıklamaları tetkik edildiğinde İbnü’l-Mülakkın’ın et-Tavzîh adlı şerhinden istifade 

ettiği ortaya çıkmaktadır. Ayrıca onun el-İʿlâm’dan hiçbir şekilde faydalanmadığı da 

göze çarpmaktadır. 

İbnü’d-Demâmînî, doğrudan İbnü’l-Mülakkın’ın değerlendirmelerini naklet-

mekle kalmamış,275 onun başka kaynaklardan yaptığı nakillerin peşine düşerek 

kimlerden alıntıda bulunduğuna da işaret etmiştir. Meselâ o, İbnü’l-Mülakkın’ın 

Kâdî İyâz’dan yaptığı nakli vurgulayarak " عليه يزد ولم كلامه،  الملقنابن  "حكى  (İbnü’l-

Mülakkın onun sözünü hiçbir ilavede bulunmadan aktardı.) ifadesiyle 

nakletmektedir.276 Bir başka yerde o, Moğultay b. Kılıç’tan (ö. 762/1361) nakil 

yaptıktan sonra الملقنابنُ  "تابعه"  (İbnü’l-Mülakkın da ona tabi oldu.) ifadesiyle İbnü’l-

Mülakkın’ın Moğultay b. Kılıç’tan yaptığı nakle işaret etmektedir.277 

İbnü’d-Demâmînî’nin nakillerine bakıldığında onun hadiste geçen lafızların 

zabtı, dil tahlilleri, fıkhî değerlendirmeler, hadisten çıkarılabilecek neticeler gibi pek 

çok konuda İbnü’l-Mülakkın’dan istifade ettiği anlaşılmaktadır. 

Onun, hadis metinlerinde geçen lafızların zabtında İbnü’l-Mülakkın’dan 

istifade ettiğine dair "279,"مخنث" 278,"الجريد ve "280"حرق kelimelerinde yaptığı atıflar örnek 

olarak zikredilebilir. 

O, dil tahlillerinde de İbnü’l-Mülakkın’a atıfta bulunmuştur. Meselâ; bir hadis 

metninde geçen زْمةعَ  "وإنها"  ifadesindeki zamirin nereye râci olduğu ile ilgili izahları 

İbnü’l-Mülakkın’a atıfla yapmış,281 bir başka hadiste yer alan "مثل" kelimesinin 

irabını ise yine İbnü’l-Mülakkın’dan nakletmiştir.282 

İbnü’l-Mülakkın’ın yaptığı yorumların da İbnü’d-Demâmînî üzerinde etkili 

olduğu görülmektedir. Meselâ o, Buhârî’nin kitabına niyet hadisi ile başlamasının 

                                                           
275 İbnü’d-Demâmînî, Mesâbîh, C: I, s. 19, 60; C: II, s. 124, 159, 280; C: III, s. 385; C: V, s. 137; C: 

VI, s. 112; C: VIII, s. 96; C: X, s. 85. 
276 İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: I, s. 69. 
277 İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: V, s. 130. 
278 İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: VI, s. 112; krş. İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: XVII, s. 14. 
279 İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: VIII, s. 96; krş. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: XXI, s. 479.  
280 İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: X, s. 85; krş. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: XXXII, s. 318. 
281 İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: II, s. 280; krş. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VI, s. 350. 
282 İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: V, s. 267; krş. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: XV, s. 355 



115 
 

sebepleri ile ilgili izahları İbnü’l-Mülakkın’dan nakletmiştir.283 Benzer şekilde, Hz. 

Peygamber’in namazda iken kendisine bir cinin musallat olduğunu bildirdiği 

rivayette, o cine müdahale edeceği anda Hz. Süleyman’ı hatırlayarak onun bu 

konudaki üstünlüğüne saygısından dolayı cini serbest bırakması hususunu izah 

ederken de İbnü’l-Mülakkın’ın yorumlarından faydalanmıştır.284 

İbnü’d-Demâmînî’nin, İbnü’l-Mülakkın’ın bazı yorumlarını naklederek 

kendisinden istifade etmekle birlikte onu tenkit ettiği de olmuştur.285 Bir yerde o, 

birbirine muarız gibi görünen iki hadisin arasını telif etmek için İbnü’l-Mülakkın’ın 

ortaya koyduğu çözüme itiraz etmektedir. Meselâ; had cezasının kefâret olacağına 

dair Ubâde b. Sâmit’den (ö. 34/654) gelen bir hadisin286 şerhinde, Ebû Hüreyre’den 

(ö. 58/678) nakledilen bir başka rivayette287 Hz. Peygamber’in “Had cezasının 

kefâret olmayacağını söylediği” bilgisinin yer aldığından bahseder. İbnü’l-

Mülakkın’ın bu iki rivayetteki ihtilâfı çözmeye çalışırken Ebû Hüreyre hadisinin 

tarih bakımından önce olduğunu belirtmesine müellif itiraz eder ve onun bu telif 

yöntemini doğru bulmaz. O, aksine had cezasının kefâret olacağını bildiren Ubâde b. 

Sâmit hadisinin hicretten önce buyurulduğunu hatırlatmış, Ebû Hüreyre’nin ise 

hicretten sonra İslâm’a girdiğine dikkat çekerek onun rivayetinin tarih bakımından 

diğerinden daha sonra olduğunu belirtmiştir.288 

Benzer şekilde o, " شاه أبو "فقام  ifadesindeki شاه""  kelimesinin irabı ile ilgili ola-

rak İbnü’l-Mülakkın’ın yaptığı açıklamalara itiraz ederek kendi izahlarını ortaya 

koyar.289 Yine o, İbnü’l-Mülakkın’ı muhtemel bir soru ortaya atıp cevaplarını aradığı 

yaklaşımı üzerinden de eleştirmektedir. İbnü’l-Mülakkın’ın gündeme getirdiği bir 

sorunun cevabının hadis metni üzerinden kolaylıkla anlaşılabileceğini belirten şârih, 

böyle bir soruyu zâid olarak addetmekte ve onun bu yaklaşımına anlam verememek-

tedir.290 

                                                           
283 İbnü’d-Demâmînî, Mesâbîh, C: I, s. 19; krş. İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: II, s. 127. 
284 İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: II, s. 59;krş. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 591. 
285 Örnekler için bkz. İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: I, s. 109; C: V, s. 36, 344; C: VI, s. 23-24; C: IX, s. 

395. 
286 Buhârî, “Îmân”, 11. 
287 Ebû Abdillah İbnü’l-Beyyiʿ Muhammed Hâkim en-Nisabûrî, el-Müstedrek ale’s-Sahîhayn, 4c., 

thk. Mustafa Abdülkâdir Atâ, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1411/1990, C: I, s. 92. 
288 İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: I, s. 104-105; krş. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 251. 
289 İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: V, s. 344; krş. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: XV, s. 542. 
290 İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: IX, s. 395; krş. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: XIX, s. 188. 



116 
 

İbnü’d-Demâmînî, ismini zikretmeksizin Moğultay b. Kılıç’tan yaptığı alıntı-

lar sebebiyle de İbnü’l-Mülakkın’ı tenkit etmektedir.291 Ancak kendisinin de kimi 

nakillerde İbnü’l-Mülakkın’ın adını anmadan ya olduğu gibi ya da küçük 

değişikliklerle onun cümlelerini aktardığı görülmektedir. Dolayısıyla tenkit ettiği 

yaklaşıma kendisi de düşmüştür.292 

Öte yandan İbnü’d-Demâmînî’nin, İbnü’l-Mülakkın’ı eleştirmekle birlikte, 

onun başka şârihlere yaptığı tenkitlerinden faydalandığı da görülmektedir.293 Bunun 

yanı sıra onun, İbnü’l-Mülakkın’ın şârihlere yaptığı tenkitlerine itiraz edip aksini 

ispatlamaya çalıştığına dair örneklere rastlamak da mümkündür.294 Onun bu tutumu, 

İslâm ilim geleneğinde ulemânın sahip olduğu ilmî yaklaşım gereği birbirlerini 

doğrudan taklit ve tekrar etmek yerine eleştirel bir tavır sergilediklerini, bununla 

birlikte farklı görüş ve değerlendirmelerden istifade etmekten de geri durmadıklarını 

ortaya koymaktadır.  

(2) İbn Reslân er-Remlî (ö. 844/1441) 

Asıl adı Ebü’l-Abbas Şihâbüddîn Ahmed b. Hüseyn b. Hasen er-Remlî el-

Makdisî olan şârih,295 Reslân şehrine nisbetle İbn Reslân olarak da bilinir. İbn Reslân 

er-Remlî, Süneni Ebû Dâvûd üzerine şerh yazmıştır. Bu şerhinde özellikle İbn 

Hacer’den faydalanmakla birlikte,296 İbnü’l-Mülakkın da onun kaynakları arasında 

yer almıştır. Ancak onun ana kaynakları içerisinde İbnü’l-Mülakkın’ın şerhlerinin 

yer almadığını da belirtmeliyiz. 

                                                           
291 İbnü’d-Demâmînî, Mesâbîh, C: VII, s. 36. 
292 Örnek bir karşılaştırma için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VIII, s. 257; İbnü’d-Demâmînî, 

a.g.e., C: III, s. 62. 

İbnü’l-Mülakkın’ın metni:  

 ."أسباط هو ابن محمد بن عبد الرحمن القاصر، ضعفه الكوفيون، مات أول سنة مائتين"
İbnü’d-Demâmînî’nin metni:  

 ."أن أسباط هو ابن محمَّد بن عبد الرحمن القاضي، ضعفه الكوفيون، ومات في سنة مئتين"
İbnü’d-Demâmînî’nin yaptığı benzer alıntılar için bkz. İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: I, s. 20, 67, 69, 

75, 78, 91, 92, 103, 132, 134, 144, 150, 156, 158, 173, 192, 194, 208, 270, 288, 300, 321, 331, 

365, 369; C: II, s. 69, 75, 79, 123, 156, 208, 462; C: III, s. 62, 95; C: IV, s. 133, 194, 235, 261, 

294, 375, 395, 
293 İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: III, s. 385; krş. İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: X, s. 356. 
294 İbnü’d-Demâmînî, a.g.e., C: VI, s. 23-24; krş. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: XVI, s. 433. 
295  İbn Tagriberdî, el-Menhelü’s-sâfî ve’l-mustevfî baʿde’l-vâfî, 7c., thk. Muhammed Muhammed 

Emin. Kahire, el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-Âmme li’l-Kitâb, 1984; C: I, s. 287; Sehâvî, ed-Davʿü’l-

lâmîʿ, C: I, s. 282; Dâvûdî, Tabakâtü’l-müfessirîn, C: I, s. 38; Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: 

II, s. 1079; İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, C: IX, s. 362; Şevkânî, el-Bedrü’t-tâlîʿ, C: I, s. 49. 
296 Özel, “Remlî, Ahmed b. Hüseyin”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2007, C: XXXIV, s. 561. 



117 
 

İbn Reslân’ın nakilleri incelendiğinde birkaç yerde el-İʿlâm’a atıp yaptığı, 

çoğunlukla et-Tavzîh’den faydalandığı görülmektedir. O, İbnü’l-Mülakkın’dan nakil 

yaparken genellikle  الملقن"قال ابن"  ifadesiyle herhangi bir eserine işaret etmeksizin, 

bazen de " الملقن في توضيح البخاريقال ابن " , قال ابن , "الصحيح الملقن في التوضيح في شرح الجامعقال ابن "

"الملقن في شرح البخاري  ve " الملقن في شرح المنهاجقاله ابن" , gibi ifadelerle hangi eserinden 

faydalandığını açıkça belirterek alıntı yapmıştır. 

Şârihin İbnü’l-Mülakkın’a atıf yaptığı yerler tetkik edildiğinde pek çok defa 

sadece nakilde bulunarak ondan faydalandığı, bazen nakillerindeki hataya dikkat 

çektiği, kimi zaman da onu tenkit ettiği görülür.  

İbn Reslân’ın İbnü’l-Mülakkın’dan ekseriyetle fıkhî değerlendirmelerde 

faydalandığı, birkaç yerde de hadis metnindeki ibarelere mâna verme, Buhârî’nin bab 

başlıkları ve hadis metinlerinde geçen müphem kişilerin kimliği ile ilgili hususlarda 

ona müracaat ettiği göze çarpmaktadır.297 

Meselâ o, namazda iftitâh tekbiri dışında ellerin kaldırılacağı yerler ve 

hükümleri,298 namazda selamın veriliş şekliyle ilgili farklılıklar,299 namazda 

dördüncü rekâtta oturmayı unutup beşinci rekâta kalkan kişinin durumu,300 seferîliğin 

kaç gün devam ettiği,301 binek üzerinde namaz kılmanın hükmü302 ve sabah 

namazının sünnetinden sonra yatmanın hükmü hakkındaki ihtilâflar303 gibi konuları 

gerek İbnü’l-Mülakkın’ın kendi görüşleri üzerinden gerekse nakillerinden 

faydalanarak şerh etmiştir. 

Onun bazı yerlerde İbnü’l-Mülakkın’ı diğer şârihlerden yaptığı nakillerle 

tenkit ettiğini görmek de mümkündür. Meselâ o, bir rivayette İbn Cemil adıyla 

zikredilen kişiyi İbnü’l-Mülakkın’ın İbn Bezîze’den nakille “Humeyd” olarak 

bildirmesini tenkit etmektedir. O, İbn Hacer’in “Ben İbn Bezîze’nin kitabında böyle 

bilgiye rastlamadım.” dediğini naklederek hadiste geçen müphem bir şahsın kimliği 

                                                           
297 İbn Reslân, Şerhu Süneni Ebû Dâvûd, C: IV, s. 296; C: IV, s. 458; C: V, s. 362, 395; C: VI, s. 

173, 193, 264, 485, 500, 538; C: VII, s. 309, 623. 
298 İbn Reslân, a.g.e., C: IV, s. 296; krş. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 66. 
299 İbn Reslân, a.g.e., C: IV, s. 458; krş. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 61. 
300 İbn Reslân, a.g.e., C: V, s. 362; krş. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IX, s. 347. 
301 İbn Reslân, a.g.e., C: VI, s. 193; krş. İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: VIII, s. 431. 
302 İbn Reslân, a.g.e., C: VI, s. 264; krş. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VIII, s. 39. 
303 İbn Reslân, a.g.e., C: VII, s. 309; krş. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IX, s. 149. 



118 
 

ile ilgili İbnü’l-Mülakkın’ın verdiği bilginin yanlış olduğunu İbn Hacer’in 

ifadeleriyle ortaya koymuştur. 304 

(3) İbn Hacer (ö. 852/1449) 

İbnü’l-Mülakkın’ın talebeleri arasında yer alan İbn Hacer el Askalânî’nin305 

en meşhur eserlerinden biri de Sahîh-i Buhârî’ye yazmış olduğu Fethu’l-bârî isimli 

şerhtir. O, Fethu’l-bârî’sinde İbnü’l-Mülakkın’ın hem el-İʿlâm hem de et-Tavzîh adlı 

şerhinden istifade etmiştir. Şâyet İbnü’l-Mülakkın’dan naklettiği bilgi el-İʿlâm’da yer 

alıyorsa “İbnü’l-Mülakkın Umde şerhinde nakletti.” veya “Onun Umde şerhinde 

şöyle yer aldı.” gibi ifadelerle özellikle eserine işarette bulunur. Bunun dışında 

“İbnü’l-Mülakkın şöyle dedi.” ya da “İbnü’l-Mülakkın şerhinde nakletti.” gibi 

herhangi bir eserine işaret etmediği ifadelerinin kaynağı araştırıldığında, kullandığı 

bu bilginin et-Tavzîh’de geçtiği görülür. Onun nadiren de olsa et-Tavzîh’e özellikle 

vurgu yaparak atıfta bulunduğu yerler de mevcuttur. 

Şârih, çoğu zaman İbnü’l-Mülakkın’ın doğrudan eserlerinden alıntı yaparak 

nakilde bulunurken, kimi zaman da onun söz konusu bilgiyi hangi kaynaktan 

aldığına işaretle “İbnü’l-Mülakkın, Moğultay b. Kılıç’a tabi olarak şöyle dedi.”, 

“İbnü’l-Mülakkın, İbnü’t-Tîn’den306 nakletti.” gibi cümlelerle, kullandığı kaynağı 

belirterek nakil yaptığı da görülür. Bu gibi yerlerde verilen mâlûmat ile ilgili olarak 

İbnü’l-Mülakkın’ın şerhlerinde de kendi kaynağına açıkça işaret ettiği dikkati çeker. 

Ancak kimi zaman İbnü’l-Mülakkın bilginin kaynağını belirtmeden nakilde 

bulunmaktadır. Böyle durumlarda İbn Hacer, söz konusu bilginin kaynağını 

söyleyerek İbnü’l-Mülakkın’dan faydalanmaktadır. Örneğin Moğultay b. Kılıç’a tabi 

olduğunu belirttiği pek çok bilgi hakkında söz konusu naklin et-Tavzîh’deki yerine 

baktığımızda İbnü’l-Mülakkın’ın bu bilgiyi verirken Moğultay’ın adını zikretmediği 

görülür. İbn Hacer, ilgili naklin kaynağını tesbit edip İbnü’l-Mülakkın’ın Moğultay’a 

                                                           
304 İbn Reslân, Şerhu Süneni Ebû Dâvûd, C: VII, s. 623. 
305 Hayatı ve eserleri hakkında bilgi için bkz. Kandemir, “İbn Hacer”, s. 531-534. 
306  Ebû Muhammed Abdulvâhid b. Ömer İbnü’t-Tîn es-Safâkusî (ö. 611/1214), Mâlikî mezhebine 

mensup Mağrib’li bir şârih olup İbnü’t-Tîn diye şöhret bulmuştur. Buhârî’nin es-Sahîh’inin de 

şârihlerinden olup, şerhinin adı el-Muhbiru’l-fasîh fî şerhi’l-Buhâriyyi’s-Sahîh’tir. Bkz. Ramazan 

Özmen, “el-Buhârî’nin Haber-i Vâhid Savunusunda Kullandığı Âyetler Üzerine Bir İnceleme”, 

Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 2009, C: IX, Sayı:1, s. 240. 



119 
 

tabi olarak bunu naklettiğini özellikle belirtir.307 İbn Hacer’in bu yaklaşımı onun ne 

denli titiz ve müdekkik bir âlim olduğunun en güzel delilidir. 

İbn Hacer’in atıfları tetkik edildiğinde, onun İbnü’l-Mülakkın’dan 

faydalanırken şu ifadeleri kullandığı dikkati çekmektedir. 

"الْمُلَقِّنِ بْنِ  الدِّينِ  سِراَجِ  للِشَّيْخِ  الْعُمْدَةِ  شَرحِْ  فِي  وَقَعَ "  (Şeyh Sirâcüddin İbnü’l-Mülakkın’ın 

Umde şerhinde yer aldı.),308 " ِنَ قَلَهُ  شَيخنَا ابن الْمُلَقِّنِ  في  شَرحِْ  الْعُمْدَة" (Hocamız İbnü’l-

Mülakkın onu Umde şerhinde nakletti.),309 " ِتبَعهُ  شَيخنَا ابن الْمُلَقِّن" (Hocamız İbnü’l-

Mülakkın ona tabi oldu.),310 " َُشَيْخُنَا سِراَجُ  الدِّينِ  بْنُ الْمُلَقِّنِ  في  شَرْحِهِ  عَلَى الْبُ خَاريِِّ  ذكََره" (Hocamız 

Sirâcüddin İbnü’l-Mülakkın Buhârî şerhinde onu zikretti.),311 ُنَ قَلَهُ  شيْخُنَا سِراَجُ  الدِّينِ  بْن"

 Hocamız Sirâcüddin İbnü’l-Mülakkın onu Buhârî şerhinde) الْمُلَقِّنِ  فِي  شَرحِْ  الْبُخَاريِِّ "

nakletti.),312 "ْقاَلَ  شَيْخُنَا ابن الْمُلَقِّنِ  تَ بَ عًا لِشَيْخِهِ  مُغَلْطاَي" (Hocamız İbnü’l-Mülakkın, hocası 

Moğultay’a tabi olarak dedi.),313 " ِوَقَعَ  فِي  شَرحِْ  الشَّيْخِ  سِراَجِ  الدِّينِ  بْنِ الْمُلَقِّن" (Şeyh Sirâcüddin 

İbnü’l-Mülakkın’ın şerhinde yer aldı.),314 ذكََرَ  شَيْخُنَا سِراَجُ  الدِّينِ  بْنُ الْمُلَقِّنِ  فِي  شَ رْحِهِ  تَ بَ عًا"

 Hocamız Sirâcüddin İbnü’l-Mülakkın şerhinde, Moğultay’a tabi olarak) لِمُغَلْطاَيْ " 

zikretti.),315 " ِقاَلَ  شَيخنَا ابن الْمُلَقِّن" (Hocamız İbnü’l-Mülakkın dedi.),316  ُحَكَاهُ  شَيْخُنَا سِراَج"

بْنُ  ِ الدِّين  الْعُمْدَةِ" شَرحِْ  فِي  الْمُلَقِّنِ   (Hocamız Sirâcüddin İbnü’l-Mülakkın onu Umde şerhinde 

                                                           
307 Bkz. İbn Hacer, Fethu’l-bârî, C: XII, s. 101; krş. İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: XXXI, s. 66.  
308 İbn Hacer, a.g.e., C: I, s. 451. 
309 İbn Hacer, a.g.e., C: II, s. 300; C: III, s. 143. 
310 İbn Hacer, a.g.e., C: II, s. 305. 
311 İbn Hacer, a.g.e., C: II, s. 417. 
312 İbn Hacer, a.g.e., C: II, s. 418. 
313 İbn Hacer, a.g.e., C: II, s. 568; C: XI, s. 300. 
314 İbn Hacer, a.g.e., C: III, s. 36, 117, 333, 394; C: VII, s. 167, 190; C: X, s. 441, 589. 
315 İbn Hacer, a.g.e., C: III, s. 370. 
316 İbn Hacer, a.g.e., C: III, s. 503; C: V, s. 379; C: VII, s. 406; C: VIII, s. 623; C: IX, s. 525, 576; C: 

X, s. 335; C: XIII, s. 308. 



120 
 

anlattı.),317 "ِحكى شَيخنَا ابن الْمُلَقِّن" (Hocamız İbnü’l-Mülakkın anlattı.),318 قال شَيخنَا بن"

 319.(.Hocamız İbnü’l-Mülakkın şerhinde şöyle dedi) الْمُلَقِّنِ  فِي  شَرْحِهِ "

Görüldüğü gibi İbn Hacer, İbnü’l-Mülakkın’dan nakiller yaparken çok çeşitli 

ifadeler kullanmış, kimi yerde hocası olduğuna işaret etmiş, bazen de eserlerini 

zikrederek atıfta bulunmuştur. Onun İbnü’l-Mülakkın’a yaptığı atıfların taranması 

neticesinde altmış yerde adının geçtiği tesbit edilmiştir. Fethu’l-bârî’de kullandığı 

diğer kaynaklarla mukayese edildiğinde, et-Tavzîh’in kapsamlı bir şerh olması da göz 

önüne alınırsa, İbnü’l-Mülakkın’ın talebesi olmasına rağmen kanaatimizce İbn 

Hacer’in ondan beklenen oranda faydalanmadığı sonucu ortaya çıkmaktadır. 

Ancak her ne kadar İbn Hacer’in, hocası İbnü’l-Mülakkın’ın adını andığı 

yerler az olsa da, bütün izahları ve kullandığı cümleler tetkik edildiğinde benzer ifade 

ve açıklamalara yer vermesi onun İbnü’l-Mülakkın’dan etkilendiğini ve ismini 

zikretmemekle birlikte ondan faydalandığını düşündürmektedir.320 

Genel olarak Fethu’l-bârî’ye bakıldığında, İbn Hacer’in İbnü’l-Mülakkın’dan 

pek çok konuda istifade ettiği görülmektedir. O, daha önceki şârihlerde olduğu gibi 

hadislerde geçen kelimelerin mânaları ve zabtı, dil tahlilleri, fıkhî hüküm ve değer-

lendirmeler, râvi bilgisi, hadis metninde yer alan müphem şahısların kimliği, hadisin 

farklı tarikleri ve Buhârî’nin bab başlığı ile hadis arasında kurduğu münasebet gibi 

konularda İbnü’l-Mülakkın’dan doğrudan faydalanmış,321 zaman zaman onun tesbit 

ve yorumlarına takdir, teyit ve tashihte bulunmakla birlikte onu tenkit ettiği hususlar 

da olmuştur.322 Aşağıda onun İbnü’l-Mülakkın’dan faydalandığı konulara dair 

örnekler verilecektir. 

İbn Hacer, hadis metinlerinde yer alan müphem şahıslar hakkında bilgi 

verirken İbnü’l-Mülakkın’dan nakiller yapar. Meselâ; bir hadis metninde “Ebû 

                                                           
317 İbn Hacer, Fethu’l-bârî, C: IV, s. 263. 
318 İbn Hacer, a.g.e., C: VI, s. 17. 
319 İbn Hacer, a.g.e., C: VI, s. 439; C: VII, s. 86; C: XI, s. 314; C: XIII, s. 523. 
320  Bazı benzerlikler için krş. İbnü'l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: III, s. 658 – İbn Hacer, Fethu’l-bârî, C: 

I, s. 226; İbnü'l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 657 – İbn Hacer, a.g.e., C: I, s. 321. 
321 İbn Hacer, a.g.e., C: II, s. 41, 418, 568; C: III, s. 370, 503; C: IV, s. 263; C: VII, s. 86; C: VIII, s. 

323; C: IX, s. 524, 576; C: X, s. 454; C: XI, s. 128, 491, 503; C: XII, s. 101, 104; C: XIII, s. 259, 

308. 
322 İbn Hacer, a.g.e., C: III, s. 36, 143, 333, 394; C: IV, s. 79, 98; C: V, s. 51, 320; C: VI, s. 17; C. 

VII, s. 167, 253, 290; C: VIII, s. 56, 632; C: IX, s. 373, 525, 644; C: X, s. 335, 339, 441, 507, 589; 

C: XI, s. 300, 314; C: XII, s. 332-333. 



121 
 

Cehil’in kızı” şeklinde geçen ifadede kastedilen şahsın kim olduğu ile ilgili muhtelif 

görüşlerin varlığından haberdar ederken İbnü’l-Mülakkın’dan da onun isminin 

Cemile olduğuna dair bir görüş naklettiği görülür.323 Benzer şekilde o, bir başka 

hadis metninde geçen müphem şahıs hakkında farklı tartışmaların bulunduğunu; 

ancak İbnü’l-Mülakkın’ın söz konusu görüşlere temas etmeksizin bu şahsın 

“Mahreme” isimli bir kişi olduğunu bildirmekle yetindiğini nakletmektedir.324 

Yine onun, "الْكَبَاث" kelimesinin mânasını,325 hadis metninde geçen bir kişinin 

Hz. Ömer’e " ِيَ  بن الخَْطَّاب" şeklindeki hitabının tehdit mânası içerdiğini326 ve bazı 

hadislerin anlam zenginliği ile fıkhî hükümlere etkilerini belirlemek açısından farklı 

tarikleri hakkındaki bilgileri327 İbnü’l-Mülakkın’a yaptığı atıfla ortaya koyduğu 

görülmektedir. 

İbn Hacer, İbnü’l-Mülakkın’ın fıkhî konulardaki açıklamalarından da 

faydalanmıştır. O, cuma günü duaların kabul edileceği zaman dilimi ile ilgili konuyu 

yorumlarken,328 kadının tek başına bir gün ve gecelik mesafede yolculuğa çıkması ile 

ilgili hükümleri izah ederken329 ve Kadir gecesinin tayini gibi konuları izah 

ederken330 İbnü’l-Mülakkın’a atıfta bulunmuştur. 

İbn Hacer’in, bazı durumlarda İbnü’l-Mülakkın’dan yaptığı nakillerden sonra 

konunun doğru anlaşılması ya da eksik taraflarının giderilmesi amacıyla ilave bilgi 

aktardığı da görülmektedir. Meselâ bir yerde İbnü’l-Mülakkın, Kirmânî’nin adını 

zikrederek nakilde bulunmakta, İbn Hacer ise yanlış anlaşılmasın diye onun Buhârî 

şârihi Kirmânî olmadığını özellikle vurgulamaktadır.331 Onun bu yaklaşımı, 

nakillerini titiz bir şekilde tahkîk ettiğini ve bilginin doğru aktarımına gösterdiği 

özeni ortaya koymaktadır. 

Benzer şekilde, bir kimsenin ömrü boyunca cennet ehlinin amelini işleyip de 

ömrünün sonunda cehennemlik bir amel yapıp cehenneme gireceğini bildiren hadisin 

                                                           
323 İbn Hacer, Fethu’l-bârî, C: VII, s. 86. 
324 İbn Hacer, a.g.e., C: X, s. 454. 
325 İbn Hacer, a.g.e., C: IX, s. 576. 
326 İbn Hacer, a.g.e., C: XIII, s. 259. 
327 İbn Hacer, a.g.e., C: III, s. 370; C: XI, s. 128, 503; C: XII, s. 101, 104. 
328 İbn Hacer, a.g.e., C: II, s. 417. 
329 İbn Hacer, a.g.e., C: II, s. 568. 
330 İbn Hacer, a.g.e., C: IV, s. 263. 
331 İbn Hacer, a.g.e., C: III, s. 503. 



122 
 

şerhinde İbn Hacer’in naklettiğine göre İbnü’t-Tîn, Ömer b. Abdülaziz’e isnad ettiği 

bir sözde, onun bu hadis hakkında “Bir kimse ömrü boyunca itaat eder de sonunda 

nasıl olur da cennete giremez.”332 diyerek bu rivayeti inkâr ettiğini söyler. İbnü’l-

Mülakkın’ın da bu bilgiye şerhinde yer verdiğini belirten İbn Hacer, onun Ömer b. 

Abdülaziz’e isnad edilen bu söz hakkında tevakkuf ettiğini vurguladıktan sonra bu 

haberi yorumlamaya çalışır. İbn Hacer sözlerine şöyle devam eder: “Şâyet Ömer b. 

Abdülaziz’in bu sözü sabit ise, ona bu hadisi rivayet eden kişi ya hadisin sonunda yer 

alan فَ يَدْخُلُهَا النَّارِ  أهَْلِ  بِعَمَلِ  فَ يَ عْمَلُ  الْكِتَابُ  عَلَيْهِ  "فَ يَسْبِق"  (Kitap onun önüne geçer. Cehennem 

ehlinin amelini işler ve oraya girer.) bölümünü söylememiştir ya da râvi hadisin 

tamamını söylemiştir; ancak Ömer b. Abdülaziz bunun gerçekleşme ihtimalini uzak 

görmüştür.”333 İbn Hacer’in, İbnü’l-Mülakkın’ın Ömer b. Abdülaziz’e ait olduğu 

söylenen böyle önemli bir haberi naklettikten sonra sıhhati konusunda açıklama 

yapmadan tevakkuf etmesine özellikle dikkat çektiği ve bu rivayeti yorumlamaya 

çalıştığı görülmektedir. O bu tavrıyla bir yandan İbnü’l-Mülakkın’ın, yorumlanması 

gereken bazı meselelerde sessiz kaldığını vurgulamış, diğer yandan Ömer b. 

Abdülaziz gibi bir şahsiyete isnad edilen böyle bir rivayeti tahkîk ederek nakillerin 

doğruluğunu tetkik hususunda titiz davrandığını ortaya koymuştur.  

Benzer şekilde o, İbnü’l-Mülakkın’ın Moğultay b. Kılıç’dan aldığı bilgiyi 

eksik naklettiğine işaret ederek, muhtemel karışıklığın önüne geçmek için gerekli 

tashihleri de yapmaktadır. Söz konusu yerde o, İbnü’l-Mülakkın’ın Kasım b. Ebî 

Şeybe’nin sözünü naklederken “Ebû Şeybe” diye kısaltarak aktarmasını hata olarak 

telakki etmiştir.334 

İbn Hacer, İbnü’l-Mülakkın’ın nakillerinden muhtelif konularda faydalanıp 

gerekli yerlerde tashih ve ilave açıklamalarda bulunmakla birlikte, onun nakilleri ve 

yorumlarına karşı takdir, teyit ve tenkitler de ortaya koymuştur. 

Meselâ o, Hz. Peygamber’in savaşta ölüp tekrar dirilmeyi sonra tekrar ölüp 

tekrar dirilmeyi istediğini belirtmesini nakillerle tartışmaktadır. Bunun cihada teşvik 

için söylendiği üzerinde duran İbn Hacer, Hz. Peygamberin böyle bir istekte buluna-

                                                           
332  Yapılan araştırma neticesinde Ömer b. Abdülazîz’e isnad edilen böyle bir rivayete ulaşılamamıştır. 
333 İbn Hacer, Fethu’l-bârî, C: XI, s. 491; krş. İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: XXXIII, s. 369. 
334 İbn Hacer, a.g.e., C: IV, s. 98. 



123 
 

mayacağını iddia edenlerin hadis metninde geçen " ُلَوَدِدْت"  (isterdim) lafzının hadisin 

râvisi Ebû Hüreyre’ye ait olduğuna dair iddialarına İbnü’l-Mülakkın’ın yorumları 

doğrultusunda itiraz etmektedir.335 Dolayısıyla o, meseleyi İbnü’l-Mülakkın’ın 

değerlendirmesiyle izah etmek sûretiyle onun görüşüne katıldığını da ortaya koymuş 

olmaktadır. 

Bir başka yerde o, ilgili hadis ile Buhârî’nin bab başlığı arasındaki uyuma 

dikkat çekmekte, Moğultay b. Kılıç ve ona tabi olanların bu münasebeti kaçırdığını, 

İbnü’l-Mülakkın’ın ise onlardan farklı olarak söz konusu münasebete işaret ettiğini 

belirterek takdirini dile getirmektedir.336 

İbn Hacer’in, bazı durumlarda diğer görüşler karşısında bir tercihte bulunup 

İbnü’l-Mülakkın’ın tesbit ve yorumlarına katıldığı da görülmektedir. Kendisi ve 

ailesi aç iken ensardan birini misâfir eden sahâbîyi anlatan rivayet üzerinden misâfir 

şahsın kim olduğu ile ilgili tartışmada, İbn Asker el-Gassânî’nin (ö. 636/1239) bu 

kişiyi İbnü’l-Mütevekkil adıyla zikretmesi karşısında İbnü’l-Mülakkın, söz konusu 

şahsın tâbiînden olduğunu belirtmekte ve İbn Asker’in burada hata ettiğini 

söylemektedir. İbn Hacer de İbnü’l-Mülakkın’ın bu tesbitini aktararak onun 

görüşünün doğru olduğunu teyit etmiştir.337 

İbn Hacer, kendi izahlarını teyit amacıyla da İbnü’l-Mülakkın’dan 

faydalanmıştır. İbnü’l-Mülakkın, korkudan dolayı ağzından itikâdî açıdan yanlış 

şeyler dökülen kimseye dair rivayette, bahsi geçen kişinin durumunu başka bir 

rivayette yer alan ve cennetlik olduğunu öğrenip sevincinden dolayı " َكَ ربَ   وَأنََ  يعَبْدِ  أنَْت"  

(Sen benim kulumsun, ben de senin Rabb’inim.) diyen adamın durumuna 

benzetmektedir. İbn Hacer burada, İbnü’l-Mülakkın’ın naklettiği bu rivayete dikkat 

çekmek sûretiyle kendi izahlarını teyit amaçlı kullanmıştır.338 

İbn Hacer’in takdir ve teyitlerinin yanı sıra İbnü’l-Mülakkın’ı tenkit ettiği 

durumlar da vardır.339 Ancak onun tenkitlerinin pek çoğunun hadisten çıkarılacak 

                                                           
335 İbn Hacer, Fethu’l-bârî, C: VI, s. 17. 
336 İbn Hacer, a.g.e., C: IX, s. 373. 
337 İbn Hacer, a.g.e., C: VIII, s. 632. 
338 İbn Hacer, a.g.e., C: XI, s. 314. 
339 İbn Hacer, a.g.e., C: II, s. 300; C: III, s. 36, 143, 333, 370, 394; C: IV, s. 79; C: V, s. 51, 320; C: 

VII, s. 167, 290; C: VIII, s. 56; C: IX, s. 525, 644; C: X, s. 335, 339, 441, 507, 589; C: XI, s. 300; 

C: XII, s. 332-333. 



124 
 

hükümler ya da hadislerin anlaşılmasına yönelik değerlendirmelerden ziyade râvi 

bilgisi, hadis metninde adı geçen bazı kişilerin kimliği, hadisin isnadı, İbnü’l-

Mülakkın’ın nakillerindeki hatalar ya da eksikler gibi konularda olduğu 

görülmektedir. 

Meselâ o, Huneyn’de ganimet taksimi yapılırken bir adamın itiraz ettiğini 

anlatan rivayette adı geçen kişinin Hurkus b. Züheyr olduğunu naklen bildiren 

İbnü’l-Mülakkın’a, daha sonra bahsi gelecek olan Hurkus kıssası ile bu olayın 

birbirinden farklı olduğunu söyleyerek itiraz eder ve bu bilginin yanlışlığını ortaya 

koyar.340 

Yine o, İbnü’l-Mülakkın’ın aynı hadisin farklı tariklerini verirken ilgili 

hadisin Muhammed b. Mahbûb – Ebû Avâne – Katâde – Enes tarikiyle gelen 

rivayetini zikreder. Bu rivayetteki Muhammed b. Mahbûb’un, Muhammed b. Hasan 

olduğunu ve “Hasan” lakabıyla anıldığını bildirir.341 Fakat İbn Hacer, bu ismin 

tesbitinde İbnü’l-Mülakkın’ın hata ettiğini belirtir. Ona göre İbnü’l-Mülakkın, 

Muhammed b. Mahbûb ve Muhammed b. Hüseyin ismindeki iki ayrı râviyi 

karıştırmış, aynı kişi oldukları vehmine kapılmıştır. O, “Mahbûb” lakabının 

“Hasan”a değil Muhammed’e ait olduğunu ifade eder. Çünkü Buhârî’nin hocasının 

adı Muhammed ve onun babasının adı ise Mahbûb’dur. İbn Hacer, İbnü’l-

Mülakkın’ın Buhârî’deki farklı hadislerin isnadlarında “Muhammed b. Hasen 

Mahbub” adıyla zikredilen râvi sebebiyle bu hataya düştüğünü ve “Mahbûb”un 

“Hasan”ın lakabı olduğunu zannetmesi ihtimalini de ilave eder.342 

Bir başka yerde, hadisin isnadında yer alan “Abdullah” adlı sahâbînin kim 

olduğuna dair yaptığı izahta Abdullah b. Mesʿûd üzerinde duran İbnü’l-Mülakkın, 

Davûdî’nin onun Abdullah b. Amr olduğuna dair açıklamasını nakletmektedir. İbn 

Hacer, bu bilgiyi Davûdî’ye isnad eden başka bir kimseyi görmediğini belirterek 

İbnü’l-Mülakkın’ın kaynak kullanımındaki hatasına işaret etmektedir.343 

İbnü’l-Mülakkın bir hadisin yer aldığı bölüme " راًبدَْ  شَهِدَ  مَنْ  فَضْلِ  بَابُ "  başlığını 

ilave eder. Bu bab başlığının daha sonraki bölümlerde zaten mevcut olduğunu 

                                                           
340 İbn Hacer, Fethu’l-bârî, C: VIII, s. 56. 
341 Bkz. İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzih, C: XXVIII, s. 452. 
342 İbn Hacer, a.g.e., C: X, s. 507. 
343 İbn Hacer, a.g.e., C: VII, s. 167. 



125 
 

söyleyen İbn Hacer, bazı nüshalardan yola çıkarak İbnü’l-Mülakkın’ın mezkûr 

başlığı önceden tekrar kullanmasının anlamsız olduğunu belirtmekte ve söz konusu 

babın daha sonra geleceğine işaret ederek İbnü’l-Mülakkın’a bir başka eleştiri daha 

yöneltmektedir.344 

İbn Hacer, İbnü’l-Mülakkın’ın belli kaynaklara işaret ederek naklettiği 

bilgileri, adı geçen kaynaklarda bulamadığını belirterek de onu eleştirmiştir. Meselâ; 

bir hadisin Beyhakî’de yer alan rivayetinde ziyade bulunduğunu söyleyen İbnü’l-

Mülakkın’ın nakline karşı İbn Hacer, Beyhakî’nin eserlerinde böyle bir ziyadeye 

rastlamadığını bildirmektedir.345 Yine o, bir başka hadiste geçen müphem şahsın kim 

olduğuna dair İbnü’l-Mülakkın’ın Hatîb el-Bağdâdî’den nakilde bulunduğunu; ancak 

Hatîb’in kitaplarında böyle bir bilgiye rastlamadığını belirtir.346 Benzer şekilde o, 

hadis metninde İbn Cemil olarak zikredilen müphem bir şahsın tesbitine dair İbnü’l-

Mülakkın’ın İbn Bezîze’den yaptığı nakle itiraz ederek, İbn Bezîze’nin kitabında 

böyle bir bilgi bulunmadığını ifade etmekte, İbnü’l-Mülakkın’ın nakildeki hatasına 

dikkat çekmektedir. Öte yandan o, bu şahsın kim olduğuna dair hadis kitaplarında 

herhangi bir bilgiye rastlamadığını da belirtmektedir.347 

İbn Hacer’in İbnü’l-Mülakkın’ı kaynak kullanımı konusunda mütesâhil 

davrandığını düşünerek bazen tenkit ettiği görülmektedir. Meselâ; bir hadiste348 

geçen "ًزا "خُب ْ  (ekmek) kelimesi ile kastedilen ekmeğin ne olduğuna dair İbnü’l-

Mülakkın, İsmâilî’nin (ö. 371/982) Sahîh-i Buhârî üzerine telif ettiği Müstahrec’inde 

yer alan rivayetteki " شَعِيرر  خُب ْزَ "  ifadesinden hareketle hadiste mutlak bir ifadeyle 

belirtilen ekmeğin arpa ekmeği olduğunu söyler. İbn Hacer ise İbnü’l-Mülakkın’ın 

bu yaklaşımını isabetsiz görmektedir. Zira o, Buhârî’nin bir başka rivayetinde " َخُب ْز 

"شَعِيرر   ifadesinin bizzat geçtiğini belirtmiş, İbnü’l-Mülakkın’ın İsmâilî’nin eseri yerine 

Buhârî’deki bu rivayete işaret etmesinin daha doğru olacağını vurgulamıştır.349 

İbnü’l-Mülakkın’ın Buhârî’deki bu rivayetten habersiz olduğunu düşünmek zordur. 

                                                           
344 İbn Hacer, Fethu’l-bârî, C: VII, s. 290. 
345 İbn Hacer, a.g.e., C: III, s. 370. 
346 İbn Hacer, a.g.e., C: IV, s. 79. 
347 İbn Hacer, a.g.e., C: III, s. 333. 
348 Buhârî, “Büyûʿ”, 30. 
349 İbn Hacer, a.g.e., C: IX, s. 525. 



126 
 

Ancak İbn Hacer’in bu yaklaşımı, bilginin kaynağını tetkik ve asıl kaynağa müracaat 

etme gibi ilmî davranmak hususunda ne kadar titiz hareket ettiğini ortaya koyması 

bakımından dikkat çekicidir. 

(4) Aynî (ö. 855/1451) 

Türk asıllı Hanefî fakîhi, tarihçi, hadis ve dil âlimi olan Bedreddin el-Aynî350 

Sahîh-i Buhârî’nin meşhur şerhlerinden Umdetü’l-kârî’nin de müellifidir. Aynî’nin 

şerhinde kullandığı ana kaynaklardan birisi de İbnü’l-Mülakkın’ın et-Tavzîh’idir. O 

Umdetü’l-kârî’de altı yüzün üzerinde sayfada İbnü’l-Mülakkın’a atıfta bulunmuştur. 

Onun bütün nakilleri tetkik edildiğinde tamamıyla İbnü’l-Mülakkın’ın et-

Tavzîh’inden faydalandığı, el-İʿlâm adlı şerhine ise müracaat etmediği görülür.  

Aynî, Hanefî mezhebine mensup olmasına rağmen İbnü’l-Mülakkın gibi Şâfiî 

bir âlimden bir hayli istifade etmiştir. Her ne kadar her ikisinin farklı mezheplere 

aidiyetlerinin vermiş olduğu tesir sebebiyle zaman zaman tenkitlerde bulunsa da, 

Aynî’nin İbnü’l-Mülakkın’ı fıkhî değerlendirmeler bakımından dikkate alması onu 

bu alanda bir otorite kabul ettiğini göstermektedir.  

Aynî, şerhinde İbnü’l-Mülakkın’a farklı şekillerde atıflarda bulunmuştur. O, 

İbnü’l-Mülakkın’dan doğrudan yaptığı nakiller söz konusu olduğunda صَاحب  قاَلَ "

 Onu Tavzîh’te) "ذكره في الت َّوْضِيح" 351,(.Tavzîh sahibi şöyle dedi) الت َّوْضِيح"

zikretti.),352 "وَقع في الت َّوْضِيح" / "فِي الت َّوْضِيح" (Tavzîh’te vardır.),353 ve صَاحب الت َّوْضِيح الشَّيْخ سراج"

 Tavzîh sahibi Şeyh Sirâcüddin İbnü’l-Mülakkın’ın sözü) الدّين بن الملقن وَقَوله"

şöyledir.)354 gibi ifadeler kullanmış; İbnü’l-Mülakkın’ın kaynaklarını belirterek ya da 

                                                           
350 Hayatı ve eserleri hakkında bilgi için bkz. Koçkuzu, “Aynî, Bedreddîn”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 1991, C: IV, s. 271-272; Talat Sakallı, Bedrüddîn Aynî, Ankara, TDV Yayınları, 1995; 

Recep Tuzcu (Editör), Uluslararası Bedrüddîn el-Aynî Sempozyumu, Ankara, TDV Yayınları, 

2016. 
351 Ebû Muhammed Bedreddîn Mahmûd b. Ahmed b. Musa el-Hanefî Aynî, Umdetü’l-kârî şerhu 

Sahîhi’l-Buhârî, 25c., Beyrut, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, t.y, C: I, s. 118; C: III, s. 261, 271; C: 

IV, s. 55; C: V, s. 225; C: VI, s. 208; C: X, s. 278; C: XII, s. 254. 
352 Aynî, a.g.e., C: IV, s. 33; C: X, s. 64. 
353 Aynî, a.g.e., C: I, s. 118; C: III, s. 283; C: IV, s. 43; C: V, s. 125; C: VI, s. 106; C: VII, s. 206; C: 

X, s. 124; C: XII, s. 125. 
354 Aynî, a.g.e., C: XVI, s. 101. 



127 
 

bilgiyi başkalarından naklettiğine işaret etmek sûretiyle355 "تبَعهُ  صَاحب الت َّوْضِيح" (Tavzîh 

sahibi ona tabi oldu.),356 "وَ  قاَلَ  صَاحب الت َّوْضِيح تَابعا لصَاحب الت َّلْوِيح" (Tavzîh sahibi Telvîh 

sahibine tabi olarak şöyle dedi.),357 "وَ  قد تبع في  ذَلِك صَاحب الت َّلْوِيح (O, bu konuda Telvîh 

sahibine tabi oldu.)358 ve "وَ  نقَله صَاحب الت َّوْضِيح" (Onu Tavzîh sahibi nakletti.)359 gibi 

ifadelere yer vermiştir. 

Genel itibariyle Aynî, Umdetü’l-kârî’de kelimelerin mânası,360 lafızların 

zabtı,361 ricâl bilgisi,362 Buhârî’nin bab başlıklarına dair izahlar,363 farklı tarikler364 ve 

hadis metninde adı geçen müphem kişilerin beyanı365 gibi pek çok konuda İbnü’l-

Mülakkın’dan istifade etmiştir. 

Meselâ o, "370"نثل" 369,"الأغاليق" 368,"ثنية" 367,"ثبات" 366,"الهبة ve "371"الموؤدة 

kelimelerinin mânası ile "375"خَاتم" 374,"القس" 373,"ذروان" 372,"خشفة ve "376"مجن lafızlarının 

zabtını İbnü’l-Mülakkın’a yaptığı atıflarla ortaya koymuştur. 

                                                           
355 Muhtelif örnekler için bkz. Aynî, Umdetü’l-kârî, C: V, s. 227; C: XII, s. 139, 245; C: XIII, s. 153; 

C: XV, s. 177; C: XXII, s. 184; C: XXIV, s. 85, 92; C: XXV, s. 105, 185. 
356 Aynî, a.g.e., C: III, s. 260, 275; C: VII, s. 129; C: VIII, s. 165; C: X, s. 271; C: XII, s. 215; C: XV, 

s. 264; C: XIX, s. 105; C: XXI, s. 231; XXIII, s. 156, 279. 
357 Aynî, a.g.e. C: XVI, s. 132. 
358 Aynî, a.g.e., C: XVII, s. 144. 
359 Aynî, a.g.e., C: VI, s. 243; C: VII, s. 217 
360 Aynî, a.g.e., C: V, s. 99; C: VI, s. 278; C: XI, s. 85, 246; C: XIII, s. 125; C: XIV, s. 121; C: XV, s. 

14; C: XV, s. 182, 241; C: XVI, s. 127; C: XVII, s. 46; C: XVII, s. 137; C: XVII, s. 148; C: XXV, 

s. 178. 
361 Aynî, a.g.e., C: V, s. 242; C: VIII, s. 136;C: XII, s. 125, 294; C: XIII, s. 80; C: XIV, s. 190; C: 

XV, s. 189; C: XVI, s. 26; C: XVI, s. 193; C: XIX, s. 20; C: XXI, s. 281; C: XXII, s. 15; C: XXIII, 

s. 81; C: XXIII, s. 280; C: XXV, s. 72. 
362 Aynî, a.g.e., C: III, s. 285; C: VI, s. 310; C: VII, s. 46; C: XII, s. 85; C: XII, s. 289; C: XIV, s. 163; 

C: XVI, s. 222; C: XVII, s. 275; C: XVIII, s. 215; C: XXII, s. 185. 
363 Aynî, a.g.e., C: IV, s. 231, 295; C: V, s. 83; C: VI, s. 101; C: XIV, s. 267; C: XXIV, s. 101, 208, 

247. 
364 Aynî, a.g.e., C: IV, s. 255; C: V, s. 165; C: VI, s. 183; C: VIII, s. 123; C: XI, s. 42; C: XXII, s. 34. 
365 Aynî, a.g.e., C: III, s. 286, 298; C: XI, s. 182; C: XV, s. 279; C: XX, s. 129. 
366 Aynî, a.g.e., C: XIII, s. 125. 
367 Aynî, a.g.e., C: XIV, s. 121. 
368 Aynî, a.g.e., C: XV, s. 14. 
369 Aynî, a.g.e., C: XVII, s. 137. 
370 Aynî, a.g.e., C: XVII, s. 148. 
371 Aynî, a.g.e., C: XXV, s. 178. 
372 Aynî, a.g.e., C: XVI, s. 193. 
373 Aynî, a.g.e., C: XXI, s. 281. 



128 
 

Aynî, bazı râviler hakkında verdiği bilgiler hususunda da İbnü’l-

Mülakkın’dan faydalanmıştır. Meselâ onun, Abdullah b. Ebî Müleyke,377 Hz. 

Fatıma,378 Amr b. Amir379 ve Enceşe’nin380 hayatı ile ilgili bilgilerde İbnü’l-

Mülakkın’a atıf yaptığı görülmektedir. 

Aynî’nin İbnü’l-Mülakkın’a atıf yaptığı yerler tetkik edildiğinde, daha çok 

hadislerin muhtevasında yer alan konularda ondan faydalandığı görülecektir. 

Özellikle onun, hadislerden fıkhî hüküm çıkarma, hadisin ahkâmına dair yorumlar ve 

mezheplerin görüşleri gibi konularda İbnü’l-Mülakkın’a sık sık müracaat ettiği, farklı 

hükümleri ve ihtilâfları zikrederken şârihin muhtelif görüşleri tasnif ederek özetleme 

usulünü örnek aldığı dikkati çekmektedir. Ayrıca onun, bütün mezheplerin görüşleri 

hususunda İbnü’l-Mülakkın’dan faydalanmakla birlikte daha çok Şâfiî mezhebinin 

hükümleri söz konusu olduğunda ondan nakilde bulunduğu görülür. 

Meselâ o, “Kadınların bayram namazına gitmelerinin hükmü”381 

“İhramlıyken yasak olan şeyler”,382 “Setr-i avretin ölçüleri”,383 “Namazı serinliğe 

bırakma hususunda ihtilâflar”,384 “Akşam namazından önce uyumanın hükmü”,385 

“Namazda iken Kur’ân’a bakarak okumanın hükmü hakkında mezhepler arasındaki 

farklar”,386 “Namazda besmeleyi cehrî olarak okumanın hükmü”,387 “Seferîlikte 

namaz”,388 “Öldürülmesi câiz olan ve olmayan hayvanlar”,389 “Selem satışının câiz 

olduğu ve olmadığı hususlar”,390 “Şufʻa hakkının kullanımı ile ilgili hususlar”,391 

“Efendinin kölesini yedirme ve içirme konusunda kendisi gibi faydalandırmasının 

                                                                                                                                                                     
374 Aynî, Umdetü’l-kârî, C: XXII, s. 15. 
375 Aynî, a.g.e., C: XXIII, s. 81. 
376 Aynî, a.g.e., C: XXIII, s. 280. 
377 Aynî, a.g.e., C: XII, s. 85. 
378 Aynî, a.g.e., C: XVI, s. 222. 
379 Aynî, a.g.e., C: XVIII, s. 215. 
380 Aynî, a.g.e., C: XXII, s. 185. 
381 Aynî, a.g.e., C: III, s. 272. 
382 Aynî, a.g.e., C: III, s. 283. 
383 Aynî, a.g.e., C: IV, s. 72. 
384 Aynî, a.g.e., C: V, s. 21. 
385 Aynî, a.g.e., C: V, s. 66. 
386 Aynî, a.g.e., C: V, s. 225. 
387 Aynî, a.g.e., C: V, s. 284. 
388 Aynî, a.g.e., C: VII, s. 132. 
389 Aynî, a.g.e., C: X, s. 186.  
390 Aynî, a.g.e., C: XII, s. 65. 
391 Aynî, a.g.e., C: XII, s. 73. 



129 
 

hükmü”,392 “İslâm’da ilk mükâteb kölenin kim olduğu ile ilgili ihtilâflar”,393 “Yemin 

kefâretinin icrası ile alakalı hükümler”394 ve bunun dışında pek çok konunun 

izahında İbnü’l-Mülakkın’dan istifade etmiştir.395 

Aynî’nin, İbnü’l-Mülakkın’ın tesbit, yorum ve nakillerinden faydalanmakla 

birlikte onu tenkit ettiği durumlar da çoktur. Öyle ki, onun İbnü’l-Mülakkın’a 

tenkitleri müstakil bir çalışma konusu olabilecek mahiyettedir. Aynî’nin tenkitlerinin 

büyük bir kısmı İbnü’l-Mülakkın’ın Ebû Hanîfe’ye ve Hanefî mezhebinin 

görüşlerine dair iddiaları ve eleştirileri üzerinden olmakla birlikte zaman zaman 

bunun dışındaki muhtelif konularda da İbnü’l-Mülakkın’a yönelik eleştirilerine 

rastlanmaktadır. 

O, İbnü’l-Mülakkın’ın Buhârî’nin bab başlığına ilave yaparak yeni bir başlık 

oluşturması, hadis tahrîci, bazı lafızların zabtı, kelime mânaları, ricâl bilgisi, dil 

tahlili, hadis metinlerine mâna verme gibi pek çok konuda yaptığı izahlara yönelik 

tenkitlerde bulunmuştur.396 

Aynî’nin, İbnü’l-Mülakkın’ı tenkit ederken kullandığı ifadeler tetkik 

edildiğinde bir kısmının kabul edilebilir olduğu, bazısının ise ağır ifadeler içerdiği 

görülmektedir. O, tenkitlerinde  هَذَا عَجِيب! كَيفَ يَ قُول هَذَا""! (Bu acaip bir şey! Bunu nasıl 

söyler!),397 "فَكيف يَ قُول صَاحب الت َّوْضِيح" (et-Tavzîh sahibi bunu nasıl söyler!)398 gibi 

makul ifadeler kullanmakla birlikte ""لَو أدْرك مَا ذكَرْنَهُ آنفِا لما اجترأ بإبراز هَذَا الْكَلَام  (Şâyet o, az 

önce zikrettiğimiz şeyi idrak edebilseydi bunu söylemeye cür’et edemezdi.),399 هَذَا كُله"

" تشنيع على أبي حنيفَة أوَ على الْحنََفِيَّة  (Bütün bunlar Ebû Hanîfe’ye veya Hanefî mezhebine 

                                                           
392 Aynî, Umdetü’l-kârî, C: XIII, s. 108. 
393 Aynî, a.g.e., C: XIII, s. 116. 
394 Aynî, a.g.e., C: XIII, s. 286. 
395 Farklı örnekler için bkz. Aynî, a.g.e., C: IV, s. 72, 143; C: V, s. 21, 125, 197; C: VI, s. 106, 122, 

146; C: VII, s. 132; C: VIII, s. 7, 11, 70; C: XI, s. 43, 140; C: XIII, s. 193, 292; C: XVI, s. 167, 

298; C: XX, s. 95, 149, 162, 260; C: XXI, s. 101, 158, 199, 308; C: XXII, s. 70, 159, 240; C: 

XXIII, s. 170, 210, 269; C: XXIV, s. 149, 244; C: XXV, s. 122. 
396 Örnekler için bkz. Aynî, a.g.e., C: I, s. 118; C: IV, s. 4, 29; C: VI, s. 275, 290; C: VII, s. 129, 206, 

208; C: XI, s. 184; C: XII, s. 96, 215; C: XIII, s. 140, 204, 253; C: XIV, s. 280; 290, 299; C: XV, 

s. 203;C: XVII, s. 81, 179; C: XX, s. 305; C: XXI, s. 170; C: XXII, s. 77. 
397 Aynî, a.g.e., C: XIII, s. 253. 
398 Aynî, a.g.e., C: VI, s. 290 
399 Aynî, a.g.e., C: XII, s. 254. 



130 
 

karşı bir karalamadır.),400 "هَذَا افتراء فَلَا يجوز نسبته إِلََ أبي حنيفَة" (Bu bir iftiradır. Ebû 

Hanîfe’ye nisbet edilmesi câiz değildir.),401 "سُبْحَانَ الله مَا هَذَا الْفَهم" (Sübhanallah! Bu 

nasıl bir anlayış!),402 "هَذَا الَّذِي قاَلَه  كَلَام من غير إِدْراَك وَلَا فهم" (Onun bu sözü idrak ve 

anlayıştan yoksundur.)403 ve "هَذَا كَلَام سَاقِط سمج" (Bu, düşük / seviyesiz ve çirkin bir 

kelâmdır.),404 gibi ifadeler kullanıp tenkitlerini hayli sert bir üslûp ile de 

yapmaktadır. 

Aynî’nin, İbnü’l-Mülakkın’ı tenkit ettiği hususlardan birisi, onun 

nakillerindeki hatalarına ve tahkîkteki kusurlarına yöneliktir. Meselâ o, hadis 

metninde İbn Cemil olarak zikredilen müphem bir şahsın tesbitine dair İbnü’l-

Mülakkın’ın, İbn Bezîze’nin kitabına atfederek naklettiği bilginin onun kitabında 

bulunmadığını ifade etmekte, İbnü’l-Mülakkın’ın bu nakildeki hatasına dikkat 

çekmektedir.405 Bu hataya benzer şekilde İbn Hacer de değinmişti. Dolayısıyla her ne 

kadar Aynî bu bilgiyi aktarırken İbn Hacer’e atıfta bulunmasa da, iki şârihin 

cümlelerindeki benzerlikten dolayı406 onun bu mâlûmatı İbn Hacer’den almış 

olabileceğini hatıra getirmektedir. Zira Aynî’nin, İbn Hacer’in Buhârî şerhi Fethu’l-

bâri’den fazlaca istifade etmesi ve atıfta bulunmadan pek çok bilgiyi ondan almış 

olması407 da bu durumu desteklemektedir. 

Bir başka yerde الدَّجَاجَة""  kelimesinin hem erkek hem de dişi için 

kullanıldığına dair Dâvûdî’den bir bilgi nakleden İbnü’l-Mülakkın, aynı zamanda 

onun bu bilgiyi nereden aldığını bilmediğini de ilave etmektedir.408 Aynî ise bu 

bilgiyi dilcilerin söylediğini ifade ederek İbnü’l-Mülakkın’ı kaynak tahkîki 

konusunda eleştirmektedir.409 

                                                           
400 Aynî, Umdetü’l-kârî, C: XIV, s. 41. 
401 Aynî, a.g.e., C: XXI, s. 83. 
402 Aynî, a.g.e., C: XXIII, s. 14. 
403 Aynî, a.g.e., C: XXIV, s. 124. 
404 Aynî, a.g.e., C: XXIV, s. 251. 
405 Aynî, a.g.e., C: IX, s. 46. 
406  Krş. İbn Hacer, Fethü’l-bârî, C: III, s. 333. 
407  Bkz. Kandemir, “İbn Hacer el-Askalânî”, s. 516. 
408 İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: XVIII, s. 493. 
409 Aynî, a.g.e., C: XV, s. 58. 



131 
 

Yine o, İbnü’l-Mülakkın’ın, " "الطّهُور  ile  "الطَّاهِر" kelimesinin aynı mânaya 

geldiğine dair Ebû Hanîfe’ye atfettiği bir bilgiyi ona isnad etmesinin yanlış olduğunu 

beyan ederek bilginin kaynağı konusunda gereken tahkîki göstermediğini 

söylemektedir.410 

Aynî’nin, İbnü’l-Mülakkın’ın Ebû Hanîfe ve Hanefî mezhebine yönelik 

beyanlarını ise iki farklı açıdan değerlendirmek mümkündür. Birincisi, İbnü’l-

Mülakkın’ın Ebû Hanîfe’ye nisbet ederek naklettiği görüşlerin ona aidiyeti 

hususundaki itirazları, ikincisi ise Ebû Hanîfe’yi tenkit ettiği meselelerde kendi 

mezhebinin doğruluğunu ortaya koyarak İbnü’l-Mülakkın’ın tenkidine, karşı tenkitte 

bulunmasıdır. 

Meselâ bir yerde İbnü’l-Mülakkın, cemaatle kılınan namazda imamın iki 

kişiye namaz kıldırması durumunda onların ortalarında durması gerektiğine dair bir 

görüşü Ebû Hanîfe’ye nisbet etmiştir. Aynî ise Ebû Hanîfe’nin görüşünün böyle 

olmadığını belirterek İbnü’l-Mülakkın’ın bu iddiasına itiraz eder ve konuyu Hanefî 

mezhebinin görüşü çerçevesinde ele alır.411 

Yine o, cenazeye “kâfur” isimli bir kokunun sürülmesini Ebû Hanîfe’nin 

müstehap kabul etmediğini söyleyen İbnü’l-Mülakkın’a itiraz etmekte, Ebû 

Hanîfe’nin asla bunu söylemediğini bilakis Hanefî mezhebinde bunun müstehap 

kabul edildiğini belirtmektedir.412 

Bir başka yerde Aynî, bir kimse hac vazifesini yapmadan ölürse, vasiyeti 

olmasa bile varislerinin onun yerine hac yapma zorunluluğunun olduğuna dair 

hükmü Ebû Hanîfe’ye isnad eden İbnü’l-Mülakkın’a itiraz eder. O, Ebû Hanîfe’nin 

böyle bir kanaatte olmadığını, aksine ona göre kişinin vasiyetinin bulunup 

bulunmadığına bakılmaksızın varislerinin onun yerine haccetme zorunluluklarının 

olmadığını söyler.413 

Benzer şekilde o, İbnü’l-Mülakkın’ın nar ve hurmanın meyveden 

sayılmayacağına dair “Bazıları şöyle dedi.” diyerek yaptığı nakilden sonra bunu 

söyleyenin Ebû Hanîfe olduğunu belirtmesine itiraz etmektedir. O, bu izahı yapanın 

                                                           
410 Aynî, Umdetü’l-kârî, C: XVI, s. 149. 
411 Aynî, a.g.e., C: IV, s. 112. 
412 Aynî, a.g.e., C: VIII, s. 40. 
413 Aynî, a.g.e., C: X, s. 213. 



132 
 

Ferrâ olduğunu söyleyerek “bazıları” ifadesinden sadece Ebû Hanîfe’yi kasteden 

İbnü’l-Mülakkın’ı tenkit etmektedir.414 

Aynî’nin diğer fakîhlerin görüşlerini bilme hususunda oldukça iyi bir 

müktesebâtının olduğu bilinmektedir.415 Onun kendi mezhebinin görüşü söz konusu 

olduğunda fıkhî hükümlere daha çok vakıf olacağı da hesaba katıldığında, İbnü’l-

Mülakkın’ın Ebû Hanîfe’ye nisbet ettiği görüşlerini tashîh etmesi, onun bu 

tenkitlerinde haklı olduğunu düşündürmektedir. 

Aynî, İbnü’l-Mülakkın’ın Ebû Hanîfe’ye nisbetle tenkit ettiği görüşlerine de 

işaret etmiş, bu tenkitlerin her birine karşı kendi eleştirilerini ortaya koymuştur. 

Meselâ; Aynî’nin naklettiğine göre İbnü’l-Mülakkın, Ebû Hanîfe’nin, savaşa çıkan 

ve zengin olan bir kimsenin zekâttan pay alabilmesi için o kişinin muhtaç olmasını 

şart koştuğunu ifade etmiştir. Devamında İbnü’l-Mülakkın’ın, Ebû Hanîfe’nin 

görüşünün Kitap ve Sünnet’e aykırı olduğuna dair beyanına değinen Aynî, meseleyi 

Hanefî mezhebinin delilleri ışığında ele alarak İbnü’l-Mülakkın’ın bu iddiasına cevap 

vermiştir.416 

Bir başka yerde, Hz. Peygamber’in ihramlıyken ölen bir kimsenin su ve sidr 

ile yıkanmasını emrettiği rivayet üzerinden İbnü’l-Mülakkın, muhrimin sidr ile 

yıkanmasının câiz olduğu hükmünü çıkarmış, Ebû Hanîfe’nin ise bunu câiz 

görmediğini belirtmiştir. Aynî ise muhrimin sidr ile yıkanmasının câiz olmadığı 

hükmünü vermiştir. Ancak bir kimse ihramlıyken ölmesi durumunda ihramdan 

çıkmış olacağı için Hz. Peygamber’in buna cevaz verdiğini dile getiren Aynî, İbnü’l-

Mülakkın’ın Ebû Hanîfe’ye yönelik bu tenkidinde haksız olduğunu ortaya koymaya 

çalışmıştır.417 

Bunların dışında Aynî, İbnü’l-Mülakkın’ın " في الحدَِيث رد على قَول أبي حنيفَة"  (Bu 

hadiste Ebû Hanîfe’nin görüşüne reddiye vardır.), "هَذَا الحدَِيث حجَّة على أبي حنيفَة"  (Bu ha-

dis Ebû Hanîfe’nin aleyhine delildir.), " حنيفَة مُخاَلف للْحَدِيثقَول أبي"  (Ebû Hanîfe’nin 

görüşü hadise muhaliftir.) gibi sözlerle Ebû Hanîfe’ye yönelik yapmış olduğu 

                                                           
414 Aynî, Umdetü’l-kârî, C: XIX, s. 214. 
415  Bekir Karadağ, “Bedrüddin Aynî’nin Fıkıhçılığı”, (Doktora Tezi), Dicle Üniversitesi SBE, 

Diyarbakır, 2016, s. 124. 
416 Aynî, a.g.e., C: IX, s. 44. 
417 Aynî, a.g.e., C: VIII, s. 52. 



133 
 

tenkitleri dile getirmiş ve bu tenkitlere cevap vererek söz konusu meseleleri Hanefî 

mezhebinin görüşleri doğrultusunda ele almıştır.418 

Zikredilen örneklerde Aynî’nin, her ne kadar pek çok yerde İbnü’l-

Mülakkın’ın tesbit ve değerlendirmelerinden faydalansa da, onun nakillerindeki 

hataları, bazı görüşleri Ebû Hanîfe’ye nisbet etmesinin yanlışlığı ve Hanefî 

mezhebinin hükümlerine yönelik itirazlarını tenkit etme hususunda kimi zaman sert 

bir üslûp kullanmış olsa da pek çoğunda makul gerekçelerle hareket ettiği 

görülmüştür.  

(5) Kastallânî (ö. 923/1517) 

Hadis hâfızı, kelâm ve kıraat âlimi olan Kastallânî, alanının önemli 

eserlerinden biri olarak kabul edilen Sahîh-i Buhârî üzeri yazmış olduğu İrşâdü’s-

sârî isimli eseri ile tanınmaktadır.419 Kastallânî İrşâdü’s-sârî’de diğer şârihler gibi 

İbnü’l-Mülakkın’dan faydalanmıştır. O, İbnü’l-Mülakkın’ın çoğunlukla et-Tavzîh 

isimli Buhârî şerhinden yararlanmış, sadece bir yerde el-İʿlâm’a atıfta bulunmuş,420 

bir başka yerde de Ucâletü’l-muhtâc adlı eserine421 işaret etmiştir. 

Kastallânî, İbnü’l-Mülakkın’ın bizzat kendi tesbit ve yorumlarından 

faydalanırken " الملقنابن  "زاد  (İbnü’l-Mülakkın şunu ilave etti.), "الملقنابن  لقا"  (İbnü’l-

Mülakkın şöyle dedi.), "الملقنابن  ذكر"  (İbnü’l-Mülakkın şunu zikretti.),  الملقنابن  كاه"ح "

(Onu İbnü’l-Mülakkın anlattı.) ve " الملقنبن الدين  سراج مشايخنا شيخ قال"  (Hocalarımızın 

hocası Sirâcüddin İbnü’l-Mülakkın şöyle dedi.) ifadeleriyle çoğunlukla herhangi bir 

eserine işaret etmeden; nadiren de olsa "التوضيح في الملقنابن  قال"  (İbnü’l-Mülakkın et-

Tavzîh’de şöyle dedi.), "العمدة شرح في الملقنابن  حكاه" (İbnü’l-Mülakkın onu Umde 

şerhi’nde anlattı.) ve "عجالته في الملقنابن  قال"  (İbnü’l-Mülakkın Ucâle adlı eserinde şöyle 

                                                           
418 Örnekler için bkz. Aynî, Umdetü’l-kârî, C: VII, s. 303; C: X, s. 59; C: XII, s. 134; C: XIII, s. 164; 

C: XVIII, s. 3; C: XX, s. 288; C: XXI, s. 83, 264; C: XXIII, s. 14, 17, 201; C: XXIV, s. 13, 112, 

256. 
419 Hayatı ve eserleri hakkında bilgi için bkz. Abdülkâdir Şenel, “Kastallânî, Ahmed b. Muhammed”, 

DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2001, C: XXIV, s. 583-584. 
420  Kastallânî, İrşâdü’s-sârî, C: III, s. 430. 
421  Kastallânî, a.g.e., C: VIII, s. 36. 



134 
 

dedi.) ifadelerinde olduğu gibi ilgili eserlerini zikrederek atıflar yapmıştır. Onun 

atıfları tetkik edildiğinde herhangi bir eserine işaret etmeden yaptığı alıntıların 

hepsinde et-Tavzîh’ten faydalandığı görülecektir. O, İbnü’l-Mülakkın’ın 

kaynaklarına işaret ederek yaptığı nakillerde ise " الملقنابن  تبعه"  (İbnü’l-Mülakkın ona 

tabi oldu.) ve "نقل ابن الملقن" (İbnü’l-Mülakkın nakletti.) gibi ifadeler kullanmıştır.422 

Kastallânî, İbnü’l-Mülakkın’dan kelimelerin zabtı ve irabı, hadis tahrîci ve 

fıkhî konuların izahı gibi hususlarda faydalanmıştır. Ancak bu atıfların çoğu İbnü’l-

Mülakkın’ın kendi yorumları değil, onun başka kaynaklardan yaptığı nakiller olarak 

karşımıza çıkmaktadır. 

Meselâ o, İbnü’l-Mülakkın’ın “شاه” kelimesinin zabtını İbn Dıhye’den (ö. 

633/1235) nakille yaptığına işaret etmiştir.423 Yine o, “Cennet Hurileri ve Sıfatı” 

babında hurilerin yaratılış özellikleri ile ilgili mâlûmatı İbnü’l-Mülakkın’ın İbn 

Abbas’a atfen naklettiği rivayet üzerinden vermiştir.424 Kadir gecesinin fazileti ile 

ilgili bir babta ise, Kadir gecesinin Ramazan ayının hangi gününde olduğu ile alakalı 

ihtilâflar zikredilirken, o gecenin Ramazan’ın yarısında yer aldığına dair görüşü 

İbnü’l-Mülakkın’ın naklinden faydalanarak zikretmiştir.425 

Benzer şekilde o, İbnü’l-Mülakkın’ın İbnü’l-Cevzî’den naklettiği şu bilgiye 

işaretle ondan istifade etmiştir. Bir hadis metninde geçen  " َرر جَعْفَ  لِابْنِ  الز بَيْرِ  ابْنُ  قاَل "

ifadesinde İbnü’z-Zübeyr’in İbn Caʿfer’e hitap ettiği görülmektedir. Kastallânî, 

onların birbirlerine hitaplarında tersi bir durum bulunduğunu, metnin yanlış 

verildiğini ve İbn Caʿfer’in İbnü’z-Zübeyr’e hitabının doğru olduğuna dair bilgiyi 

İbnü’l-Cevzî’den nakletmektedir.426 

Kastallânî’nin nakil yaparken bilginin İbnü’l-Mülakkın’ın kendisine aitmiş 

gibi düşünülmesine sebep olacak şekilde onun kaynağını zikretmeden alıntıladığı da 

görülür. O, bir hadiste geçen   ْلبََحْراً وَجَدْنَهُ  "وَإِن" ibaresinin irabını dil ekollerindeki 

                                                           
422 Kastallânî, İrşâdü’s-sârî, C: I, s. 115, 425, 450; C: III, s. 430; C: IV, s. 202, 248; C: V, s. 40, 53, 

57, 68, 76, 186, 189; C: VI, s. 456; C: VIII, s. 36, 144; C: X, s. 276. 
423 Kastallânî, a.g.e., C: IV, s. 248. 
424 Kastallânî, a.g.e., C: V, s. 40. 
425 Kastallânî, a.g.e., C: III, s. 430. 
426 Kastallânî, a.g.e., C: V, s. 186. 



135 
 

farklılıklara işaretle tahlil eden İbnü’l-Mülakkın’dan nakil yaparken “ الملقنابن  قاله ” 

(Onu İbnü’l-Mülakkın söyledi.) ifadesini kullanmaktadır. Hâlbuki aynı malûmat için 

İbnü’l-Mülakkın’ın et-Tavzîh’ine bakıldığında onun bu bilgiyi İbnü’t-Tîn’den aldığı 

görülür.427 Dolayısıyla Kastallânî’nin İbnü’l-Mülakkın’dan kaynağını belirtmeden 

doğrudan ona ait olduğu zannına sebep olacak ifadelerle nakil yapması bilginin 

kaynağı hususunda okuyucuyu yanıltabilmektedir. 

Kastallânî’nin bazı hadislerin tahrîcini de İbnü’l-Mülakkın’a atıfla yaptığı 

görülür. O, Buhârî’nin ilgili rivayeti hangi bablarda kaç yerde zikrettiğine İbnü’l-

Mülakkın’dan nakille değinmiş, bu nakli esnasında “Hocalarımızın hocası 

Sirâcüddin İbnü’l-Mülakkın şöyle dedi.” ifadesini kullanmak sûretiyle İbnü’l-

Mülakkın’ın uzmanlık alanlarından birisinin de hadis tahrîci olduğunu vurgulamaya 

çalışmıştır.428 

Kastallânî, İbnü’l-Mülakkın’ın yorumlarından da faydalanmıştır. Meselâ o, 

Hz. Peygamber’in mescide gelen ganimet mallarından isteyene verdiği rivayetten 

hareketle İbnü’l-Mülakkın’ın “Muhtaç olan bir kimsenin mescitte ortalığa asılan bir 

maldan alabileceği” hükmünün çıkarabileceğine dair yorumunu nakletmektedir.429 

Kastallânî’nin, İbnü’l-Mülakkın’ın görüşlerinden ve nakillerinden 

faydalanmakla birlikte onu tenkit ettiği de olmuştur. Bir yerde o, Buhârî’de geçen bir 

bab başlığındaki ilave cümlelerin sadece ona ait olduğu ve hadisi nakleden diğer 

müelliflerin bab başlıklarında buna yer vermedikleri ile ilgili İbnü’l-Mülakkın’ın 

tesbitine, diğer hadis kitaplarının bab başlıklarında da aynı ifadelerin yer aldığını 

göstererek itiraz etmiştir.430 Onun bu itirazında haklı olduğu görülmektedir. 

(6) Sefîrî (ö. 956/1549) 

Kaynaklarda hakkında yeteri kadar mâlûmat bulunmayan ve Süyûtî’nin (ö. 

911/1505) de talebesi olan Şemsüddîn Muhammed b. Ömer b. Ahmed es-Sefîrî el-

Halebî eş-Şâfiî’nin Sahîh-i Buhârî üzerine telif etmiş olduğu el-Mecâlisü’l-va‘ziyye fî 

şerhi ehâdîsi hayri’l-beriyye min Sahîhi’l-İmâmi’l-Buhârî isimli bir şerhi 

bulunmaktadır. Sefîrî’nin bu şerhinde diğer şerhler gibi hadislerin sened ve 

                                                           
427 Kastallânî, İrşâdü’s-sârî, C: V, s. 76; krş. İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: XVI, s. 432.  
428 Kastallânî, a.g.e., C: V, s. 53. 
429 Kastallânî, a.g.e., C: I, s. 425. 
430 Kastallânî, a.g.e., C: II, s. 226. 



136 
 

metinlerine yönelik tahliller yer alsa da genel itibariyle vaaz ve irşad eseri 

görünümünde bir telif olduğu ifade edilmektedir.431 

Sefîrî’nin kaynaklarından birisi de İbnü’l-Mülakkın’dır. Onun İbnü’l-

Mülakkın’dan yapmış olduğu bütün nakilleri birkaç yer dışında tamamıyla et-

Tavzîh’e dayanmaktadır. O, İbnü’l-Mülakkın’dan nakilde bulunurken çoğunlukla قال" 

"الملقنابن   (İbnü’l-Mülakkın şöyle dedi.),  الملقنابن  "حكى" (İbnü’l-Mülakkın anlattı.) 

ve " الملقن ابن "أفاد  (İbnü’l-Mülakkın ifade etti.) gibi genel ifadelerle herhangi bir eserine 

işaret etmeden atıflar yapmış,432 bazen de "ذكر ابن الملقن في شرحه على البخاري" (İbnü’l-

Mülakkın Buhârî şerhinde zikretti.),433 "ذكرها ابن الملقن في شرح هذا الصحيح" (İbnü’l-

Mülakkın onu bu Sahîh’in şerhinde zikretti.),434 ve  حكى الشيخ الإمام سراج الدين ابن الملقن في"

 Şeyh İmam Sirâcüddin İbnü’l-Mülakkın Tabakâtü’l-evliyâ’da) طبقات الأولياء"

anlattı.)435 şeklinde belli bir eserine vurguda bulunmuştur. Onun İbnü’l-Mülakkın’ın 

herhangi bir eserine işaret etmeden alıntı yaptığı yerler tetkik edildiğinde bunların 

tamamını et-Tavzîh’den aldığı görülecektir. 

Sefîrî, çoğunlukla İbnü’l-Mülakkın’dan doğrudan nakilde bulunurken, zaman 

zaman İbnü’l-Mülakkın’ın kaynaklarına işaret ederek de ondan alıntı yapmaktadır. 

Onun “İbnü’l-Mülakkın, Nakkâş’tan naklen zikretti.”,436 “İbnü’l-Mülakkın, İbn 

Sa’d’ın Tabakât’ından naklen şöyle dedi.”437 ve “İbnü’l-Mülakkın, Kirmânî’nin 

şöyle dediğini zikretti.”438 gibi ifadeleri bu yaklaşımına örnek olarak verilebilir. 

                                                           
431 Hayatı ve eserleri hakkında bilgi için bkz. Necmeddîn el-Gazzî, el-Kevâkibü’s-sâire, C: II, s. 54-

55; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʿârifîn, C: II, s. 334; Ziriklî, el-Aʿlâm, C: VI, s. 317; 

Kehhâle, Muʿcemü’l-müellifîn, C: XI, s. 75; Hızır Yağcı, “Sefîrî ve Buhârî Şerhi”, Diyanet İlmi 

Dergi, 2018, C: LIV, Sayı: 3, s. 39-58.  
432 Şemsüddîn Muhammed b. Ömer b. Ahmed es-Sefîrî, el-Mecâlisü’l-va‘ziyye fî şerhi ehâdîsi 

hayri’l beriyye min Sahîhi’l-İmâmi’l-Buhârî, thk. Ahmed Fütûhî Abdurrahmân, Beyrut, Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1425/2004, C: I, s. 73, 79, 142, 197, 207, 221, 255, 328; C: II, s. 72, 160, 196, 

268, 278, 287, 295, 310, 324, 330, 340, 347, 379, 382. 
433 Sefîrî, Şerhu’l-Buhârî, C: I, s. 67.  
434 Sefîrî, a.g.e., C: I, s. 100; C: II, 271 
435 Sefîrî, a.g.e., C: II, s. 191. 
436 Sefîrî, a.g.e., C: I, s. 67. 
437 Sefîrî, a.g.e., C: II, s. 142. 
438 Sefîrî, a.g.e., C: II, s. 324. 



137 
 

Sefîrî, İbnü’l-Mülakkın’dan hadis râvileri, metinde adı geçen isimler, dil 

tahlilleri, hadisin farklı tarikleri ve hadis tahrîci gibi hususlarda nakilde bulunurken, 

onun hadis metinlerini anlama ve yorumlamaya yönelik izahlarından ve fıkhî 

çıkarımlarından da istifade etmiştir.439 

Meselâ o, Ebû Hüreyre (ö. 58/678)440, Abdullah b. Ömer (ö. 73/693)441 ve İbn 

Şihâb ez-Zührî’nin (ö. 124/742)442 hayatı hakkında serdettiği nakillerde ve hadis 

metinlerinde geçen isimler ile müphem şahısların kimliği üzerine yapılan 

açıklamalarda443 İbnü’l-Mülakkın’dan faydalanmıştır. 

Sefîrî’nin, dil ile ilgili izahlarda da İbnü’l-Mülakkın’dan istifade ettiği 

görülmektedir. Meselâ o, “İbrâhim” kelimesinin etimolojik tahlilini444 ve "الزن" (Zina) 

kelimesinin yazılışına dair dil ekolleri arasındaki farklılıkları445 İbnü’l-Mülakkın’a 

yaptığı atıflarla ortaya koymuştur. 

Yine o, hadislerin muhtevasında yer alan bazı konuların izahında da İbnü’l-

Mülakkın’dan yararlanmıştır. Şârih, besmelenin fazileti,446 Resûlullah’ın (s.a.v.) 

peygamberlikten önce Hîra mağarasında nasıl ibadet ettiği,447 cenazeyi kabre kadar 

takip etmenin sevabı,448 ruhun mahiyeti449 ve Hz. Peygamber’in def-i hacetten önce 

okuduğu duanın hikmeti450 gibi konuların izahında İbnü’l-Mülakkın’ın nakillerinden 

ve yorumlarından faydalanmıştır. 

Sefîrî, İbnü’l-Mülakkın’dan nakil yaparken pek çok yerde gereken titizliği 

göstermemiş, nakilleri eksik ya da hatalı yapmıştır.451 Meselâ o, Buhârî’nin kitabına 

başlarken neden hamdeleyi zikretmediği ile ilgili bir soruya dair İbnü’l-Mülakkın’ın 

verdiği cevapları nakletmiş; ancak “İbnü’l-Mülakkın bu soruya yedi madde halinde 

                                                           
439 Örnekler için bkz. Sefîrî, Şerhu’l-Buhârî, C: I, s. 67, 187, 197, 221, 226, 269, 274, 321, 331, 355, 

388; C: II, s. 72, 138, 153, 167, 186, 196, 198, 215, 271, 278, 288, 295, 310, 330, 340, 347, 370, 

379.  
440 Sefîrî, a.g.e., C: I, s. 355. 
441 Sefîrî, a.g.e., C: I, s. 331. 
442 Sefîrî, a.g.e., C: I, s. 187. 
443 Sefîrî, a.g.e., C: I, s. 269; C: II, s. 379. 
444 Sefîrî, a.g.e., C: I, s. 321;  
445 Sefîrî, a.g.e., C: I, s. 321; C: II, s. 153. 
446 Sefîrî, a.g.e., C: I, s. 67. 
447 Sefîrî, a.g.e., C: I, s. 197. 
448 Sefîrî, a.g.e., C: II, s. 72. 
449 Sefîrî, a.g.e., C: II, s. 215. 
450 Sefîrî, a.g.e., C: II, s. 310. 
451 Örnekler için bkz. Sefîrî, a.g.e., C: I, s. 68, 73, 100, 142, 207, 328; C: II, s. 196, 268. 



138 
 

cevap vermiştir.” dedikten sonra onun cevaplarının sadece üç tanesini alıp geri 

kalanlarını zikretmeyerek eksik nakilde bulunmuştur.452 Bir başka yerde o, 

rivayetlerde “Resûl” ile “Nebi” kavramlarının yer değiştirerek birbirleri yerine 

kullanılmasının câiz olup olmaması ile ilgili açıklamalar hakkında İbnü’l-

Mülakkın’dan da nakil yapmaktadır. Burada o, kâfir birinin şehâdet esnasında Hz. 

Peygamber’e imanını ikrar ederken “Nebi” yerine “Resûl” ifadesini kullandığında 

imanının sahîh olmayacağını söyleyenlerin bulunduğuna dair İbnü’l-Mülakkın’ın 

zikrettiği bir görüşü nakleder. İbnü’l-Mülakkın bu iddiada bulunanlara karşı izahlar 

yaparken, Sefîrî sadece İbnü’l-Mülakkın’ın “Bu garip bir iddiadır” sözünü 

nakletmekle yetinmektedir. Dolayısıyla burada da o, nakli eksik yaparak meselenin 

kapalı kalmasına yol açmıştır.453 

Sefîrî’nin, İbnü’l-Mülakkın’dan nakil yaparken atıf yerleri konusunda da 

gereken dikkati göstermediği müşahede edilmektedir. Yaptığı nakil cümleleri daha 

geriden başladığı halde İbnü’l-Mülakkın’ın adını ilgili naklin ortalarında zikreden 

Sefîrî’nin bu tavrı, işaret ettiği yerden önceki cümlelerin kendisine ait olduğu ya da 

birincil kaynağı kendisinin kullandığı algısına neden olmaktadır. Dolayısıyla onun bu 

yaklaşımı, İbnü’l-Mülakkın’a atıf yaptığı yerler konusunda titiz davranmadığını ve 

nakillerine itina etmediğini göstermektedir. Meselâ o, Hz. Peygamber’in hicret 

esnasında kaldığı Sevr mağarasından ayrılma zamanı ile ilgili ihtilâfta İbnü’l-

Mülakkın’dan da nakil yapmıştır. Ancak o, burada İbnü’l-Mülakkın’dan 

faydalanarak pek çok görüşü nakletmiş, bu nakillerin sadece birinde İbnü’l-

Mülakkın’a atıfta bulunmuştur. Yapılan karşılaştırma neticesinde İbnü’l-

Mülakkın’dan naklettiği açıkça görünen önceki görüşlerin hiçbirinde onun adını 

anmadığı müşahede edilmiştir.454 

Benzer şekilde onun İbnü’l-Mülakkın’ın Taberî’den naklettiği bilgiyi 

Taberî’yi zikretmeden doğrudan İbnü’l-Mülakkın’a atfederek vermesi,455 bir râvinin 

yaşı hakkında İbnü’l-Mülakkın’dan nakilde bulunurken yanlış rakam belirtmesi456 ve 

bir hadisin tahrîcini yaparken hadisi rivayet eden başka sahâbîlerin isimlerini İbn 

                                                           
452 Sefîrî, Şerhu’l-Buhârî, C: I, s. 68; krş. İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: II, s. 124. 
453 Sefîrî, a.g.e., C: I, s. 73; krş. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 169. 
454 Sefîrî, a.g.e., C: I, s. 142; krş. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 465.  
455 Sefîrî, a.g.e., C: I, s. 328. 
456 Sefîrî, a.g.e., C: II, s. 196. 



139 
 

Mende’nin Müstahrec’inden alarak zikreden İbnü’l-Mülakkın’dan nakli esnasında 

İbn Mende’ye işaret etmemesi457 gibi örnekler onun kimi zaman yanlış bilgi aktarıp, 

kimi zaman da kaynak bilgisine riâyet etmemekle nakillerde gereken hassasiyeti 

göstermediğini ortaya koymaktadır. 

C. GENEL ÖZELLİKLERİ 

İbnü’l-Mülakkın’ın hadis metinlerini sened, metin ve muhteva açısından 

tahlil metodunun detaylarına geçmeden önce onun kitabının belli başlı özellikleri 

hakkında bilgi vermek şerhin genel görüntüsünün ortaya konulması açısından önem 

arzetmektedir. Bu münasebetle burada İbnü’l-Mülakkın’ın hadislerin şerhinde nasıl 

bir usul takip ettiği tespit edilmeye çalışılacak, eserini hangi sistematik üzerine 

kurduğu belirlenip, hadisin fıkhî muhtevası dışında neleri öne çıkardığı üzerinde 

durulacaktır. 

1. Şerh Tekniği ve Üslûbu 

Herşeyden önce İbnü’l-Mülakkın’ın eserine yazmış olduğu mukaddimede, 

şerh metodu ile ilgili bizzat kendisinin açıklama yaptığını ve onun metodunun 

detaylarına girmeden önce kendi kaleminden bu izahları vermenin takip ettiği usule 

dair genel bir kanaat oluşturacağını belirtmek gerekir. Buna göre İbnü’l-Mülakkın, 

şerhteki metodunu beş temel kısma ayırır. O, hadisleri şerh ederken öncelikle 

râvilerin hayatı ve hadis rivayetindeki durumları458 hakkında bilgi verdiğini ifade 

etmektedir. Ardından Umdetu’l-ahkâm’da yer alan hadislerde Cemmâîlî’nin kitabı 

telif ediş maksadına aykırı olduğu halde Sahîhayn’dan sadece birinde yer alan 

rivayetlere işaret ettiğini, hadislerde geçen mübhem lafızları açıkladığını, lafız ve 

irab tahlilleri yapıp garîb kelimeler üzerinde durduğunu belirtmekte, son olarak da 

hadislerden çıkarılabilecek fıkhî hükümleri bildirdiğini ve muhtelifü’l-hadîs, nâsih-

mensûh, âmm-hâss, mübeyyen-mücmel kavramları etrafında rivayetleri 

değerlendirdiğini söylemektedir.459 

Buna göre onun şerhte çoğu zaman şu ana başlıklara riâyet ettiği sonucu 

çıkmaktadır: 

                                                           
457 Sefîrî, Şerhu’l-Buhârî, C: II, s. 268. 
458 İbnü’l-Mülakkın, Umdetu’l-ahkâm’da yer alan hadislerin ravileri hakkında el-Udde fî maʿrifeti 

ricâli’l-Umde adlı müstakil bir kitap yazmıştır. Eser hakkında daha önce bilgi verilmişti. 
459 İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 72. 



140 
 

1. Râvi bilgisi 

2. Tahrîc, lafız ve metin farklılıkları 

3. Kelime ve ibare mânaları üzerinde yapılan nakil ve tahliller 

4. Ahkâma yönelik nakiller, tartışmalar, tahlil ve değerlendirmeler. 

5. Hadisten elde edilen genel sonuçlar ve farklı çıkarımlar. 

Yukarıdaki tasnifte de ifade edildiği üzere İbnü’l-Mülakkın, hadisleri 

şerhetmede ekseriyetle belirli bir sistem ve üslûp ile hareket etmektedir. Bu 

sistematiği hemen hemen bütün hadislerde uyguladığı görülmektedir. Buna göre 

hadisin metnini verdikten sonra rivayeti sened ve metin bakımından kaç başlık 

altında tahlil edecekse onunla alakalı bir rakam verir ya da genel ifadeler kullanır. 

Bunu yaparken de ya "الكلام عليه من وجوه" şeklinde herhangi bir sayı vermeksizin başlık 

atar460 ya da "الكلام عليه من ثلاثة عشر وجها" gibi ibarelerle hadisi kaç başlık altında şerh 

edeceğine dair bilgi verir.461 

Muhtevası itibariyle ya fıkhî hüküm ve tartışmalara konu teşkil etmeyecek 

durumda olan ya da doğrudan ahkâma müteallik olmayan hadisler üzerinde ayrıntılı 

tahlil ve çıkarımlarda bulunmayan şârih, mânayı anlamaya yönelik kısa bir şerh 

yöntemini tercih eder. Öte yandan o, söz konusu rivayetlerin ilgili babda müellif 

tarafından neden zikredildiği üzerinde de durmaktadır. Meselâ; “Sahur yapın, çünkü 

sahur yemeğinde bereket vardır”462 rivayetinde bu yaklaşım görülmektedir. Şârih, 

içerdiği mâna itibariyle fıkhî hüküm ve açıklamaların yapılmadığı bu rivayet 

üzerinde bereketin mahiyeti ile ilgili temel bazı tesbitlerle yetinmiştir.463 

İbnü’l-Mülakkın’ın rivayetleri şerh ederken dikkat çeken bir başka usulü, 

açıklama yapacağı konularla ilgili müstakil ve muhtelif başlıklandırma yapmasıdır. 

Meselâ; hadisin sened ve metninde yer alan isimler tanıtılırken, “Hadiste geçen 

isimler hakkında” ve “Râvi bilgisi hakkında”diyerek464; metnin lafız ve ibarelerinin 

parçalar halinde mânasının açıklandığı, dil ve gramer tahlillerinin yapıldığı kısımda 

ise “Lafızları hakkında”, “Lafızları ve mânaları hakkında”, “Lafız ve mânaların 

                                                           
460 İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 135; C: II, s. 75, 229; C: III, s. 396; C: VII, s. 19; C: X, s. 60. 
461 Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e, C: I, s. 209, 227; C: II, s. 24. 
462  Buhârî, “Savm”, 20; Müslim, “Savm”, 45. 
463 Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e, C: V, s. 186; C: X, s. 9. 
464 Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e, C: I, s. 94, 209, 228; C: II, 35, 55, 114; C: III, 133, 184, 424; C: IV, 

176, 247; C: VIII, s. 355, 481; C: IX, s. 63, 186; C: X, s. 33, 289. 



141 
 

beyanı hakkında”, “Lafız ve mânalarının zabtı hakkında” ve buna benzer 

başlıklarla465; hadisin ahkâmı ile ilgili açıklamalar yapılacağı zaman ise “hadisin 

fıkhı hakkında”, “hadisin faydaları hakkında” ve “hadisin ahkâmı ve faydaları 

hakkında”466 diyerek tahliller yapmaktadır. 

Hadis metinlerinin ahkâma doğrudan müteallik olmayan ibarelerini parça 

parça anlama ve yorumlama tarzını467 benimseyen şârih, ahkâma işaret eden 

kısımlarını da “Hadisten şu hükümler çıkar” ya da “Hadisin ahkâmı hakkında” 

diyerek farklı lafızlarla başlıklandırma yapmak suretiyle doğrudan çıkarılabilecek 

hükümlere işaret etmenin yanı sıra468 hadisi muhteva bakımından incelemeden önce 

 şeklinde bir başlık (bu hadisten çıkarılacak birtakım faydalar hakkında) ”في فوائده“

atar. O, bazı hadislerde gerekli kelime tahlilleri üzerinde durduktan sonra da "في فوائده"  

diyerek hadisin muhtevası ile ilgili yaptığı tesbitlere yer verir.469 

İbnü’l-Mülakkın, bazı hadislerin sened ve metin tahliline geçmeden önce, 

ilgili rivayetin özel önemi varsa ve ahkâma dair mühim hususlar içeriyorsa, “Bu 

hadis kavâid, fevâid ve ferâid bakımından pek çok hüküm ihtiva eden önemli bir 

hadistir”, “Bu hadis, pek çok faydalı şeyi kapsayan büyük bir hadistir”, “Bu hadis 

aslî hükümler içeren mühim bir hadistir”, “Bu hadis, isimler, neseb, lügat, 

mübhemât ve ahkâm hususunda enfes konular ihtiva eden büyük bir hadistir”, “Bu 

hadis, ahkâm-ı şer‘iyye kaidelerinden büyük bir kaidedir” ve “Bu hadis pek çok 

konuyu ve faydalı şeyi bir arada sunmaktadır” diyerek farklı cümlelerle önemine 

işaret etmektedir.470 

                                                           
465 Bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 670, 701; C: II, s. 6, 21, 348; C: IV, s. 178; C: VI, s. 33, 

293; C: VII, s. 305, 332; C: VIII, s. 68, 109, 312; C: IX, s. 91, 177; C: X, s. 22. 
466 Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 682; C: II, s. 105; C: IV, s. 179; C: VI, s. 36, 

303, 389; C: VII, s. 166, 311; C: VIII, s. 61, 236, 319; C: IX, s. 23, 197. 
467 Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e, C: I, s. 643; C: II, s. 67; C: III, s. 424; C: IV, s. 45, 115, 178; C: V, s. 

283; C: VI, s. 122; C: VII, s. 447; C: VIII, s. 68, 390; C: IX, 124, 317. 
468 Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e, C: IV, s. 179; C: VI, s. 131; C: VII, s. 329, 336; C: VIII, s. 70, 127, 

262, 290, 336; C: IX, s. 100, 141, 179, 197, 294; C: X, s. 15, 26, 76, 122. 
469 Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 215, 349; C: VI, s. 36; C: VIII, s. 392, 505; C: IX, s. 30. 
470 Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VII, s. 225, 267; C: VIII, s. 219; C: IX, s. 132; C: X, s. 52, 60, 

221 



142 
 

Hadis metinlerini anlamaya yönelik ulemânın görüşlerini verdikten sonra 

 diyerek kendi kanaatini izhar eden İbnü’l-Mülakkın,471 bazen de (ben derim ki) "قلت"

bütün görüşleri zikretmekle birlikte kendi re’yini açıktan söylemez. Ancak aktarmış 

olduğu görüşlerin ekseriyeti ışığında kullandığı ifadeler hangi görüşü kabul ettiğine 

dair bir kanaat hissi uyandırır.472 Hadisten çıkarılan hükümlerle ilgili ihtilâfları 

sıralayan İbnü’l-Mülakkın’ın, zikrettiği görüşler içinden tercihini beyan ettiği 

durumlar da vâkidir.473  

İbnü’l-Mülakkın, rivayetlerin muhteva tahliline geçmeden önce, metinde 

bulunan ve anlam-yorum bakımından izah edilmesini gerekli gördüğü kelimeleri 

kavramsal açıdan ele alıp uzun açıklamalar yapmaktadır.474 

Yine o ى"هذا الحديث محمول عل"...  (Bu hadis şu konulara hamledilir), هذا الحديث نص"

"يستدل بهذا الحديث"  ,(Bu hadis şu konularda delildir) في..." (Bu hadisten şu sonuçlar 

çıkarılır) ifadeleriyle ilgili hadisin hangi konularda delil olarak kullanıldığını ve 

ondan ne türlü sonuçlar çıkarılabileceğini ortaya koymaktadır.475 

Hadis şârihlerinin çoğunluğunun takip ettiği metinleri parçalar halinde tahlil 

etme usulünü, İbnü’l-Mülakkın’da da görmekteyiz. Söz konusu usulün bir gereği 

olarak şârih, hadis metninde yer alan ibareleri, gerek hadisin ana hükmü üzerinden 

gerekse bu hüküm dışında ele alarak ilgili ibareler üzerindeki her türlü anlam 

farklılıkları ve çıkarımlarını, hem kendi görüşü hem de diğer ulemâdan yapılan 

nakillerle ortaya koymaktadır. Bu duruma gerek kelime anlamları üzerindeki 

tahlillerde gerekse tâli bir hükme işaret eden ibareler üzerinde ortaya konan 

tartışmalarda da şahit olmaktayız. 

Ümmü Seleme’den (r.anhâ) rivayet edilen bir hadisi bu konuda örnek 

gösterebiliriz: “Ebû Talhâ’nın hanımı Ümmü Süleym, Hz. Peygamber’e gelerek, «Ey 

Allah’ın Resûlü! Allah haktan hayâ etmez. Kadın ihtilâm olduğunda yıkanması 

gerekir mi?» diye sordu. Hz. Peygamber de, «Evet, su görünce gerekir.» dedi.”476 

                                                           
471 Bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 168, 211, 544. 
472 Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 168. 
473 Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e, C: I, s 225. 
474 Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 174, 175, 613. 
475 Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 221, 222, 226. 
476 Buhârî, “Edeb”, 79; Müslim, “Hayz”, 32. 



143 
 

Bu rivayette ana mesele gusül ve guslü gerektiren haller olduğu halde, hadisin 

tahlilinde ibarelerin teker teker ele alındığını görmekteyiz. Örneğin; metinde geçen 

“Allah’ın haktan hayâ etmeyeceği” ifadesinin ne anlama geldiği üzerinde ulemânın 

ihtilâf ettiği belirtilir ve bunun üzerinden yapılan anlama gayretleri ortaya konmaya 

çalışılır.477 

İbnü’l-Mülakkın’ın, hadisin muhtevasındaki konuları tartışırken çoğunlukla 

ihtiyatlı ve itidalli bir dil kullandığı, tenkit ettiği görüşleri uygun bir üslûpla dile 

getirmekle birlikte zaman zaman sert ifadelere yer verdiği de görülür. Meselâ o, Hz. 

Peygamber’in iki kabre uğradığı ve her ikisinin de azap gördüğünü bildirdiği bir 

rivayetin478 kabir azabına delil olduğunu ve ümmetin bunu mütevatir olarak 

naklettiğini bildirdikten sonra kabir azabını inkâr edenin kâfir olacağını, zira bunun 

Allah ve Resûlünü yalanlama anlamına geleceğini söylerek sert bir üslûp 

kullanmaktadır.479 Bununla birlikte onun hiçbir âlimi, itibarına zarar verecek bir 

şekilde tenkit ettiği herhangi bir örneğe rastlamadığımızı da belirtmek isteriz. 

2. Eserin İç Disiplini 

İbnü’l-Mülakkın’ın, rivayetleri şerh ederken takip ettiği usul açısından eser 

içi disiplin olarak ifade edebileceğimiz atıflar, ara başlıklandırmalar ve ziyade 

açıklamalar gibi uygulamaları, onun şerhinin bir başka özelliği olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Burada, bahsi geçen üç başlık etrafında şârihin eser içi uygulamaları 

değerlendirilecektir. 

a. Atıflar 

İbnü’l-Mülakkın’ın hadislerin sened ve metinlerini tahlilde takip ettiği 

metodlardan birisi de atıflar yaparak gereksiz tekrarlardan kaçınmasıdır. Bu durumu 

bazen “Daha önce şu babda geçti.”, “Onun açıklaması falanca yerde geçti.”480 

ifadeleriyle ortaya koyar, bazen de konuyla alakalı daha geniş mâlûmat edinmek 

isteyen okuyucuyu diğer eserlerine ve muhtelif kaynaklara yönlendirir. 

                                                           
477 İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 67; benzer birkaç örnek için bkz. a.mlf., a.g.e., C: I, s. 358; C: 

III, s. 219.  
478  Buhârî, “Vudû’”, 56; Müslim, “Tahâret”, 111. 
479  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e, C: I, s. 516.  
480 İbnü’l-Mülakkın, a.g.e, C: I, s. 263; C: II, s. 38; C: III, s. 231, 293, 331; C: IV, s. 20, 310; C: V, s. 

32, 96, 312; C: VI, s. 14, 23, 309; C: VIII, s. 110; C: IX, s. 92, 230. 



144 
 

Atıflarda bazen “Daha önce geçti.” diyerek genel ifadeler kullanır,481 bazen 

de konunun geçtiği bâba işaret ederek “Falan babda geçti.” ya da eserdeki hadisin 

numarasına işaret etmek sûretiyle “Şu hadiste geçti.” diyerek ilgili mâlûmata 

müracaatı kolaylaştıracak daha belirgin atıflarda bulunur. Atıflarda kullanmış olduğu 

şu ifadeler482 bu duruma örnek olarak verilebilir: 

“Bu konu ikinci hadiste geçti.”;483 “Onun bilgisi istitâbe (temizlik) bâbında 

geçti.”,484 “Onun hakkındaki bilgi, imâmet bâbının yedinci hadisinde geçti.”.485 

Müellifin, eser içi geriye yapılan atıflarının dışında ilgili konunun ayrıntıları 

için okuyucuyu sık sık kendi kitaplarına yönlendirmesi şerhin daha hacimli 

olmasının önüne geçmiş, aynı zamanda konuya kaynak zenginliği kazandırmıştır. 

Meselâ o: “Bu konuyu ‘el-Udde fî maʿrifeti ricâli’l-Umde’ diye isimlendirdiğim 

kitabımda açıkladım.”486, “Bunu ‘Şerhu’l-Minhâc ve’t-tenbîh’de zikrettim.”487; “Biz 

onu fürû kitaplarında zikrettik / ayrıntılı olarak açıkladık.”488, “Hamr kavramını 

‘Lügatü’l-Minhâc’da ayrıntılı açıkladım, oraya müracaat et!”489; “Onu ‘Tahrîcu 

ehâdîsi’r-Râfiî’ adlı kitabımda açıkladım, oraya bak1”490, “Bu konuyu ‘el-Eşbâh 

ve’n-nezâir’ kitabımda açıkladım, oraya müracaat et!”491, “Bu kadar izah burada 

yeterlidir, konunun ayrıntılarına bu kitabın ricâline dair yazdığım eserde yer 

verdim.”492, “Bu konuyu el-İşârât ilâ mâ vakaa fi’l-Minhâc mine’1-esmâ ve’1-meânî 

ve’l-lügât adlı kitabımda ayrıntıları bir şekilde zikrettim.”493, “Bunu el-Muknîʿ fi 

ulûmi’l-hadis’de zikrettim.”494 diyerek ilgili kitaplarına işaret eder. Bu durum, 

                                                           
481 İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 76; C: X, s. 99. 
482 Muhtelif atıf örnekleri için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 328, 331; C: II, s. 41, 154; C: III, 

s. 316; C: IV, 16, 25, 310; C: V, s. 32, 104, 312; C: VI, s. 309; C: VII, s. 331, 344; C: VIII, s. 67, 

108, 336, 388; C: IX, s. 34, 36, 43, 59, 92, 265; C: X, s. 22, 38, 216, 305. 
483 İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 244  
484 İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 148. 
485 İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VII, s. 107. 
486 İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 37; bu eserine yaptığı farklı atıflar için bkz. a.mlf., a.g.e., C: I, s. 

233, 370; C: III, s. 499; C: IV, s. 16, 115. 
487 İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 46; bu eserine yaptığı farklı atıflar için bkz. a.mlf., a.g.e., C: I, s. 

226, 284, 311; C: II, s. 430; C: III, s. 527, 537; C: IV, s. 148; C: VII, s. 499. 
488 İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 219; C: II, s. 426; C: VII, s. 222; C: X, s. 309. 
489 İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 243; C: IX, s. 223. 
490 İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 345, 370; C: III, s. 19, 522. 
491 İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 198. 
492 İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 216; C: III, s. 375; C: VII, s. 22; C: IX, s. 294. 
493  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s.  316; C: IV, s. 178; C: IX, s. 223. 
494  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 207; C: VII, s. 21. 



145 
 

müellifin benzer konularda okuyucuya gerektiği kadar bilgi verip, şerhin maksadının 

dışına çıkmamasına dikkat ettiğini göstermektedir. 

Öte yandan, özellikle deliller ışığında tahlil ve değerlendirmelerin yapılması 

gereken bazı fıkhî meselelerde sadece kendi eserlerine işaret edip konuyu tartışmaya 

açmadan bitirmesi, mevzunun kapalı kalmasına neden olmaktadır. Oysaki o, birçok 

fıkhî meselede muhtelif iddiaları gündeme getirip gerekli bütün değerlendirmeleri 

yaptıktan sonra ayrıntılı bilgi için kendi eserlerine işaret etmektedir. Nadiren de olsa 

bu yaklaşımın aksine bazı meselelerde konuyu tahlil etmediği görülmektedir. 

Meselâ; bazı kimselerin, hayızlı kadının oruç tutmasının haram olduğuna dair 

sünnette bir delilin olmadığı yönündeki iddiaları gündeme getirdikten sonra, bu 

iddianın üzerinde durmamış, “Bu meselenin ayrıntılarını ‘Tuhfetü’l-muhtâc ilâ 

edilleti’l-Minhâc’ adlı eserimde zikrettim.”495 diyerek konuyu sonlandırmıştır.496 

Şârihin bu iddia için sadece kaynağa işaret etmekle yetinmesi, söz konusu hadiste 

hayızlı kadının oruç tutmasının yasak oluşuna dair açık ve net ifadelerin bulunmasına 

bağladığını hatıra getirmektedir. 

İbnü’l-Mülakkın, kendi eserleri dışında konunun ayrıntıları ya da görüşünün 

teyidi için başka kaynaklara da yönlendirme yapmaktadır. Örneğin; meselenin fıkhî 

yönünün detayları için “Bu konuda ayrıntılı bilgi fürû kitaplarında mevcuttur.” 

diyerek okuyucuyu fürû kitaplarına497; kendi kanaatini ya da tercihini desteklemek 

maksadıyla da “usul kitaplarında geçtiği üzere”498 diyerek genel fıkıh usulü 

eserlerine yönlendirmektedir.499 Farklı kaynaklara sevkederken genel itibariyle  فتنبه"

"له "فراجعه" ,   (bu kitaba dikkat et/bak, oraya müracaat et) gibi ifadeler kullandığı 

görülmektedir.500 

İbnü’l-Mülakkın’ın, geriye yaptığı atıflardan sonra, birkaç cümleyle de olsa 

tartışmalara girmeden ilgili konunun özetini aktardığı durumlara da rastlanmaktadır. 

                                                           
495 Bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 208.  
496 İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 208; bu yaklaşımın benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: II, 

s. 606; C: IV, s. 80. 
497  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 331; C: II, s. 185, 483, 604; C: IV, s. 79; C: V, s. 228, 431; C: VI, 

s. 124; C: VII, s. 375; C: VIII, s. 391; C: IX, s. 11. 
498 İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 220. 
499 İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 198. 
500 İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 215. 



146 
 

Meselâ; “الرسول” kelimesine yapılan atıfta bunun örneğini görmekteyiz. Müellif, bu 

kavramla ilgili tartışmalar için kitabın mukaddime bölümüne atıf yaptıktan sonra 

“resûl” ve “nebî” kavramları ile ilgili muhaddisler arasındaki ihtilâfa bir cümleyle 

dikkat çekip konuyu özetlemektedir.501 

Umumiyetle geriye atıf yapmakla birlikte, zaman zaman ileriye de atıflarda 

bulunan şârih, bu atıflarında genellikle meselenin daha geniş bir şekilde sonraki 

bölümlerde ele alınacağına işaret edip, okuyucuyu ilgili kısımlara yönlendirmek 

sûretiyle gereksiz tekrarlardan kaçınmakta ve eserden daha kolay faydalanmanın 

önünü açmaktadır.502 

Şârih, eser içi disiplinin bir örneği olarak aynı konudaki muhteva benzerliğine 

sahip hadisleri ayrı ayrı şerh etmeyip, kimi zaman konuyla ilgili ilk rivayetleri 

sonrakilerle birlikte ele alarak, bazen de ilk rivayette ayrıntılı değerlendirmeler yapıp 

daha sonra gelenlerin şerhinde “Bu konuyu falanca numaralı hadiste açıkladık.” 

diyerek tekrarlardan uzak durmaya çalışmıştır. 

Yukarıda zikredilen atıf cümleleri ve örneklendirmelerde de görüleceği üzere 

müellifin, eserden istifadeyi kolaylaştırmak için, daha önce geçen bilginin bulunduğu 

yere net ve belirli bir şekilde işaret etmesi, eser içi bütünlüğü bozmaksızın atıflar 

yapması ve konuların ayrıntıları için gerek kendi eserlerine gerekse farklı kaynaklara 

okuyucuyu yönlendirmesi, şerhin gereksiz tekrarlardan arındırılarak daha büyük 

hacimli olmasının önüne geçmiştir. Ancak konuyu gereğinden fazla uzatmayıp ilgili 

kaynaklara atıf yapma usulünü eserin tamamında tutarlı bir şekilde uyguladığı da 

söylenemez. Kimi yerde de bu yaklaşımının aksine bazı konularda uzun izahlar 

yaptığı görülür. Meselenin bu yönüne aşağıda değinilecektir. 

b. Ziyade Açıklamalar 

İbnü’l-Mülakkın, çok yoğunluklu olmasa da zaman zaman dikkat çekecek 

şekilde, zahiren bakıldığında hadisi anlama ve hüküm çıkarmaya doğrudan katkısı 

olmayacak tarzda ilave bilgiler vermekte, uzun açıklamalar yapmaktadır. Hadislerin 

muhtevası ile ilgili doğrudan bağlantılı olmayan konularla alakalı yaptığı bu tarz 

                                                           
501 İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 168. 
502  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 648; C: II, s. 326-327, 605; C: III, s. 178, 447; C: IV, s. 255; 

C: V, s. 358; C: VII, s. 81, 98. 



147 
 

uzun izahlar, yukarıda bahsi geçen ve şerhi tekrardan arındırmasına yönelik faydaları 

olan atıfların aksine, eserin kapsamının genişlemesine de sebep olmuştur. Zira bahse 

konu olan izahlar için esasında, eserin genelinde mahirce kullanılan atıf usulü takip 

edilerek ilgili kaynaklara yönlendirilmiş olsaydı, kısmen de olsa şerhin hacminin 

büyümesinin önüne geçilecek, bununla birlikte istenilen neticeye varılmış olacaktı. 

Fakat müellif, şerhin tamamına teşmil edilmese de kendince ihtiyaç duyduğu 

hususlarda uzun açıklamalar yapmayı tercih etmiştir.503 

Müellifin bu yaklaşımını, “Niyet hadisi”nde geçen “إنما” edatının mânaları ile 

ilgili dil tahlillerinde bulunduktan sonra, bu lafzın anlamlarından birinin de “hasr” 

olduğunu bildirmesi ve ardından “hasr” mânasını ihtiva eden başka lafızların da 

bulunduğunu söyleyerek yeni bir bahis açmasında504 görmekteyiz. Bu ilave izahlar 

gerek hadisin anlamlandırılması gerekse ahkâmını izahta herhangi bir katkı 

sağlamayacak açıklamalar olarak göze çarpmaktadır. Müellifin bu detaylar için ilgili 

dil kitaplarına atıf yaparak geçmek yerine meseleyi ayrıntılı olarak vermesi şerhin 

amacının dışına çıkmasına, konu bütünlüğünün kaybolmasına ve gereksiz uzamalara 

neden olmuştur. 

Benzer bir duruma hadislerin râvileri hakkında bilgi verirken şahit 

olmaktayız. İbnü’l-Mülakkın, kimi zaman bir tarih ve tabakât kitabı kadar râvi hayatı 

hakkında uzun bilgiler aktarmaktadır. Bu bilgiler bazen on sayfaya kadar 

uzamaktadır. Meselâ eserde geçen bir hadisin râvisi olan Ümmü Seleme’den (r.anhâ) 

bahsederken, onun ismi, nesebi, ailesi, Hz. Peygamber ile evlilikleri, hicreti, hadis 

rivayet sayıları, hayatından bazı anekdotlar ve vefatı gibi konularda uzun 

açıklamalara yer vermektedir.505 Esasında bu durum İbnü’l-Mülakkın’ın telif ettiği 

diğer eserler gözönünde bulundurulduğunda tarih ve tabakât alanındaki uzmanlığının 

da bir göstergesi olmakla birlikte, şerhte hadislerin anlaşılması noktasında pratik bir 

fayda taşımayan ziyade açıklamalar olarak görünmektedir. Şârihin, daha önce bahsi 

geçen atıfları gibi burada da râvi hakkında özet bilgiler verdikten sonra detaylar için 

tarih-tabakât ve ricâl alanındaki gerek kendi telif ettiği gerekse diğer âlimlerin 

                                                           
503 Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 582, 595; C: III, s. 219, 258, 321, 431; C: IV, 

s. 103; C: V, s. 393 431; C: VIII, s. 486.  
504 İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 172; benzer bir örnek için bkz. a.mlf., a.g.e., C: I, s. 244. 
505 İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 55-64; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: I, s. 633-641; C: 

II, s. 55-64; C: VII, s. 307.  



148 
 

kaleme aldığı eserlere işaret etmek yerine ayrıntı bilgilere başvurması kısmen de olsa 

şerhin hacminin genişlemesine yol açmıştır. 

c. Ara Başlıklar 

İbnü’l-Mülakkın, şerhin genel akışı içerisinde zaman zaman belirli ara 

başlıklar kullanmaktadır. Bunların içerisinde en çok “Tenbîhât” , “Fâide”, “Ferʿ” ve 

“Hâtime” başlıkları dikkati çekmektedir.  

Fâide, Tenbîhât ve Ferʿ başlığı altında ele aldığı konular incelendiğinde, 

burada şerhin muhtevasıyla alakalı ilave bilgi içerikli ya da parantez arası 

diyebileceğimiz açıklayıcı mâlûmat verdiği görülür. Bu açıklamalardaki gayesinin, 

konuyu bir takım benzetme ve örneklendirmeler ya da kıssalarla aktararak daha iyi 

anlaşılmasını sağlamak ya da önemini vurgulamak olduğu göze çarpmaktadır. 

Meselâ bir yerde, amellerde niyetin ne kadar önemli olduğuna dair İmam Mâlik’in 

başından geçen bir hadiseyi aktarır: “İmam Mâlik, el-Muvatta’ı telif etmeyi murat 

ettiğinde, kendisine şehirde el-Muvatta tasnif eden başka âlimler olduğu ve bununla 

meşgul olmaması gerektiği söylenmiş, o da “Kişi, ancak Allah için yaptığı şeyler 

sebebiyle dereceye nail olur” demiştir.506 Görüldüğü gibi şârih burada İmam 

Mâlik’in hayatından bir örnek vermek sûretiyle bahsi geçen konunun önemini ortaya 

koymaya çalışmıştır.  

Yine o, son cümleler ya da açıklamalar anlamında kullandığı “Hâtime” ya da 

“Tetimmât” başlığı altında genellikle hadis ile ilgili bütün tahlil, değerlendirme ve 

tartışmalar bittikten sonra ilave bir takım kısa konulara temas etmekte ya da hadisin 

ahkâmını özetlemektedir.507 Meselâ bunlardan birinde onun Hz. Peygamber’in 

Hayber günü mutʿa nikâhını ve ehlî eşeklerin etini yemeyi yasakladığı rivayetin508 

şerhinde, mutʿa nikâhının ne olduğu, ne zaman yasaklandığı, ehlî eşeklerin etine 

yönelik getirilen yasağın mahiyeti ve zamanı ile ilgili hususları açıkladıktan sonra 

hükmün özetini aktardığı görülür. Burada mutʿa nikâhının hükmü ile ilgili 

                                                           
506  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 164. 
507  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 11, 138, 315; C: V, s. 405; C: VI, s. 69, 352, 

409; C: VII, s. 131, 222, 315, 319, 470; C: VIII; s. 12, 183, 208, 253, 257; C: IX, s. 81, 194. 
508  Buhârî, “Meğâzî”, 40; Müslim, “Nikâh”, 29. 



149 
 

tartışmalara değinen şârih, bunun ulemânın icmâıyla haram olduğunu belirterek 

konuyu sonuca bağlamıştır.509 

Genel itibariyle, kullandığı bu ara başlıklar altında ele aldığı konular 

değerlendirildiğinde, kavramların farklı kullanım alanları ve mânaları, hadis usulü, 

dil kaideleri, genel fıkhî hükümler ve konu ile ilgili farklı görüş ve fetvalara dair 

açıklamalara varıncaya kadar çok geniş bir yelpazede tesbitlere yer verildiği 

görülecektir.510 

3. Bab Başlıklarına Yönelik Tahlilleri 

Şerhlerde hadis metinlerinin muhtevasına dair tahlillerin yanı sıra, şerhi 

yapılan eserin bab başlıklarına yönelik değerlendirmelerin de olduğu görülür. İbnü’l-

Mülakkın da şerhini yaptığı Umdetü’l-ahkâm’ın musannifinin belirlediği bab 

başlıklarını dil, kavram ve muhteva gibi çeşitli açılardan analiz etmekte, ilgili başlık 

ile içerisindeki rivayetler arasındaki münasebete dikkat çekmektedir. 

Umdetü’l-ahkâm, ahkâm hadislerini ihtiva eden bir içeriğe sahip olduğu için, 

kitap ve bab başlıkları da bununla doğrudan irtibatlı olarak tesbit edilmiştir. İbnü’l-

Mülakkın’ın bu irtibata zaman zaman değindiği ve rivayet ile kitap/bab arasındaki 

ilişkiye dair bir takım izahlarda bulunduğu görülmektedir. 

İbnü’l-Mülakkın, hadislerin şerhinden önce ilgili bâba dair genel bir mâlûmat 

vermekte, muhtelif bazı konulara temas etmektedir. Burada, bab başlığında yer alan 

kelimelerin lügat ve ıstılah mânalarına değinip dil ve gramer kaideleri ışığında 

zabtını yapmakta, babda bulunan rivayetlerin genel muhtevası, ilgili olduğu fıkhî 

hükümlerin özeti ve kaç tane hadisin yer aldığı gibi konulara temas ettikten sonra 

rivayetleri sırasıyla şerh etmektedir.511 

Müellif, hadislerin şerhine geçmeden önce rivayetlerin hemen hemen 

tamamında görülen kelime tahlillerine, musannefât türü hadis eserlerinin genel 

karakteristiği olan “kitâb” ve “bab başlıkları” ile alakalı kelimelerin açıklamalarıyla 

başlamaktadır. Bu izahların, ilgili konuların ileride gelecek rivayetler ışığında daha 

                                                           
509  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VIII, s. 208. 
510  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 151, 172, 180, 197, 200, 203; C: II, s. 215, 224, 

359; C: III, s. 180, 220, 429; C: IV, s. 19, 38, 117, 206; C: V, s. 22, 67, 131, 256; C: VI, s. 42, 183, 

219, 356; C: VII, s. 84, 185; C: VIII, s. 118; C: IX, s. 210, 327. 
511  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 420, 549, 631; C: II, s. 109, 211; C: III, s. 161; 

C: IV, s. 5, 85, 101, 192-194, 349; C: V, s. 7, 118, 153, 427; C: VI, s. 269; C: VIII, s. 274, 376, 

419; C: IX, s. 7, 41, 239; C: X, s. 129, 267. 



150 
 

iyi anlaşılacağına matuf bir husus olduğu göze çarpmaktadır. Çünkü müellifin 

burada, şerhin devam eden sayfalarında ele alınacak meselelere ve tartışmalara bir 

zemin hazırlamakta olduğu, konunun çerçevesini çizerek özetlemeye çalıştığı 

görülmektedir. Meselâ; “Kitabu’t-Tahâre” başlığındaki “kitâb” lafzına dair 

açıklamalar yapmış, ardından “Bâbu’t-Tahâre” ifadesinde yer alan “tahâret” 

kelimesinin mânaları üzerinde durmuştur. Bunu yaparken, kelimenin lügat mânasını 

verdikten sonra ıstılâhî ve şerʿî anlamlarına dair yaptığı açıklamalara âyetlerden 

deliller getirmiştir.512 

Şârihin bab başlıklarında yer alan ve tahlilini yaptığı lafızlardan bazıları 

şunlardır: 

Tahâret, istitâbe, teyemmüm, hayz, mevâkît, ezân, teşehhüd, cumʿa, küsûf, 

istiskâ, cenâiz, zekât, sadaka, fıtr, sıyâm, iʿtikâf, hac, fidye, hedy, büyûʿ, selem, ribâ, 

sarf, vesâyâ, ferâiz, hudûd, eymân, nüzûr, kadâyâ, sayd.513 

Burada örnekleri verilen lafızlar arasında anlaşılması zor, açıklanmaya 

muhtaç kelimeler olduğu gibi, herhangi bir izaha gerek duymayacak kadar dinî 

terminolojide sık kullanılan lafızlar da bulunmaktadır. Şârihin garîb kelimeleri 

izahının yanı sıra, sıradan lafızlar üzerinde de ayrıntılı bir biçimde durması, gereksiz 

açıklamalara girdiği izlenimi verse de, aslında okuyucunun zihnini söz konusu bâba 

ve orada yer alan rivayetler üzerinden tartışılan meselelere hazırlamayı amaç 

edindiği düşünülmelidir. 

Bab başlıkları hakkında genellikle birkaç paragrafı geçmeyecek şekilde kısa 

bilgiler veren İbnü’l-Mülakkın’ın, bazı bablarda uzun tahlillere başvurduğu da 

görülmektedir. “Teyemmüm” bâbının başında “teyemmüm” kavramını ele alış biçimi 

bu duruma örnek olarak gösterilebilir. Burada ilgili hadislere geçmeden önce söz 

konusu kavramın lügat ve terim mânaları, mahiyeti, uygulanış biçimi, hükmü ve 

delilleri ile alakalı genişçe bilgilendirme yapmaktadır.514 

“Yolculukta Namazları Kısaltma” babında yer alan ilk rivayeti şerh etmeden 

önce de, “kasr-ı salât”ın hangi anlama geldiğini ve hangi şartlarda ne gibi hükümlerin 

                                                           
512  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 135. 
513  Sırasıyla bkz. İbnü'l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 135, 419; C: II, s. 109, 211, 419; C: III, s. 421; C: 

IV, s. 192, 264, 317, 379; C: V, s. 7, 118, 153, 427; C: VI, s. 7, 85, 269; C: VII, s. 7, 217, 303; C: 

VIII, s. 7, 53; C: IX, s. 131, 239; C: X, s. 7, 129.  
514  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 109. 



151 
 

ortaya çıktığını ilgili âyet ve hadisler ışığında, muhtelif görüşleri ve mezhebî 

farklılıkları da zikrederek bir konu bütünlüğü içinde ortaya koyar.515 Bu husustaki 

yaklaşımına “Zekât” bölümünde yaptığı açıklamaları da örnek olarak göstermek 

mümkündür. Şârih burada önce “zekât” kelimesinin lügat mânaları üzerinde durur ve 

âyetlerdeki kullanım şekillerine örnekler verir. Naslarda “zekât” mânasına gelen 

farklı lafızların516 kullanımlarına işaret ettikten sonra zekâtın ıstılah mânasını açıklar 

ve zekât ile ilgili fıkhî hükümlerin bir özetini sunar.517 

4. Umdetü’l-Ahkâm’a Yönelik Atıfları, Tesbit, Tenkit ve 

Tekmileleri 

İbnü’l-Mülakkın, şerhin pek çok yerinde Cemmâîlî’ye atıfta bulunmakta, bir 

taraftan onun Umdetü’l-ahkâm’ı tasnif yöntemi ile ilgili tesbitler yaparken diğer 

taraftan bazı hususlarda onu tenkit ve tekmile mahiyetinde açıklamalara 

başvurmaktadır.518 

Bazen onun, Cemmâîlî’nin hadislerden sonra yaptığı kısa izahlarından 

faydalandığı görülür.519 Meselâ; "الغلس" lafzını, “Musannif’in açıkladığı gibi gecenin 

karanlığı ile fecrin aydınlığının birbirine karışmasıdır.” şeklinde Cemmâîlî’nin 

tanımlamasına atıfla izah etmiştir.520 Bir başka yerde "العجماء" kelimesini, 

“Musannif’in söylediği gibi” diyerek "البهيمة" lafzıyla açıklamıştır.521 

Şârih, Umdetu’l-ahkâm’daki rivayetleri incelerken, Cemmâîlî’nin eserini telif 

etme amacıyla uyuşmayan bir hususa dair tesbitte bulunmaktadır. Cemmâîlî eserini, 

Buhârî ve Müslim’in ittifak ettiği ahkâm hadislerinden derlediğini belirtmiş, buna 

rağmen o, bazen bu kurala uymamış, Buhârî ya da Müslim’in tek başına rivayette 

                                                           
515  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 85. 
516  Bu lafızlardan bazıları şunlardır: "عفوا" ,"صدقة","حق","نفقة". 
517  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e.,, C: V, s. 7-11; farklı örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: II, s. 419; C: V, s. 

427. 
518  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e.,, C: I, s. 295; 385, 386; C: II, s. 388; C: V, s. 380; C: VII, s. 150; C: IX, s. 

254; C: VII, s. 305. 
519  Örnekler için bzk. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 232, 372, 573; C: II, s. 232; C: VII, s. 215, 487; 

C: VIII, s. 400. 
520  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 233. 
521  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 60. 



152 
 

bulunduğu hadislere de yer vermiştir. İbnü’l-Mülakkın da bu duruma dikkat 

çekmekte ve musannifin burada hata yaptığını bildirmektedir.522 

İbnü’l-Mülakkın, Cemmâîlî’nin zikrettiği rivayet metninin Buhârî ve 

Müslim’den hangisine ait olduğuna dair tesbitlerde bulunduktan sonra söz konusu 

rivayetin diğer metnine de işaret ederek lafız farklılıklarını ortaya koyar. Bazen de 

lafız farklılıklarına değinmeden sadece rivayet metninin kime ait olduğuna işaret 

etmekle yetinir.523 “Vitir” bâbında geçen şu hadisi bu konuya örnek olarak 

verebiliriz: 

Hz. Âişe’den rivayet edildiğine göre, o şöyle demiştir: 

Müslim’in metni: 

هِ، فاَنْ تَ هَى وِتْ رهُُ إِلََ مِنْ كُلِّ اللَّيْلِ قَدْ أوَْتَ رَ رَسُولُ اِلله صَلَّى اُلله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ أوََّلِ اللَّيْلِ، وَأوَْسَطِهِ، وَآخِرِ "

 ."السَّحَرِ 

“Hz. Peygamber, gecenin başında, ortasında ve sonunda olmak üzere, 

bütün gece vitir kılardı. Son zamanlarda ise vitrini seherde kılardı.”524 

Buhârî’nin metni: 

 ."كُلَّ اللَّيْلِ أوَْتَ رَ رَسُولُ اللََِّّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَانْ تَ هَى وِتْ رهُُ إِلََ السَّحَرِ "

“Hz. Peygamber bütün gece vitir kılardı. Son zamanlarda ise vitrini seherde 

kılardı.”525 

Görüldüğü gibi İbnü’l-Mülakkın, Cemmâîlî’nin verdiği Müslim metninden 

sonra Buhârî metnini de zikretmiş, musannifin hadis metinlerini zikrederken 

hangisini tercih ettiğini ortaya koymaya çalışmıştır.  

İbnü’l-Mülakkın, Cemmâîlî’ye hadislerin serdediliş sırasındaki uyumla ilgili 

de bir eleştiri yöneltir. Meselâ o, “İstikbâl-i Kıble” bâbında musannifin üçüncü sırada 

zikrettiği rivayetin esasında mâna bakımından yakınlıkları sebebiyle birinci 

rivayetten sonra verilmesinin daha münasip olacağını söylemiştir.526 Bu da bir şârih 

olarak ondaki sistematik yaklaşımı göstermektedir.  

                                                           
522  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 227; C: III, s. 19, 122; C: IV, s. 71, 328; C: V, s. 53; C: 

VII, s. 122; C: IX, s. 27. 
523  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 533; C: IV, s. 71, 90; C: VI, s. 55, 341. 
524  Müslim, “Salâtü’l-müsâfirîn”, 137. 
525  Buhârî, “Vitir”, 2. 
526  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 505. 



153 
 

Umdetü’l-ahkâm’daki bazı bab başlıklarının ait olduğu rivayetlerle 

uyumsuzluk arzettiğine de dikkat çeken İbnü’l-Mülakkın’ın bu tesbitlerinin 

bazılarında haklılık payı bulunmasına rağmen, bazılarında ise isabet etmediği 

görülmektedir. Musannifin “Namazın Ardından Zikir” babında yer verdiği 

“Peygamber (s.a.v.), üzerinde desenler bulunan bir elbiseyle namaz kıldı. 

Namazda, elbisedeki desenlere bir göz attı. Namazdan dönünce: «Bu elbiseyi Ebû 

Cehm’e götürün. Bana, Ebû Cehm’in sert, kalın elbisesini getirin. Çünkü bu, beni 

namazdan alıkoydu» buyurdu.”527 hadisinin ilgili bab başlığıyla uyumsuzluğuna 

dikkat çeken şârihin,528 tesbitinde haklı olduğu göze çarpmaktadır. Ne var ki, 

“Besmeleyi Açıktan Söylemenin Terki” bâbında yer verilen ve Enes b. Mâlik’in 

rivayet ettiği “Resûlullah (s.a.v), Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer namaza 

«Elhamdülillahirabbilalemîn» ile başlarlardı.”529 hadisi ile bab başlığı arasında bir 

uyumsuzluk olduğunu söylemesi530 ise isabetli gözükmemektedir. Tam aksine bab 

başlığı ile metin arasında bir uyum olduğu açıkça görülmektedir. Zira, Peygamber 

(s.a.v.), Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in namaza “Elhamdülillâhirabbilâlemîn” ile 

başlamaları, besmeleyi açıktan okumadıklarının bir delilidir. 

İbnü’l-Mülakkın, kimi yerde Cemmâîlî’nin hatasına işaret ettikten sonra o 

hatayı tekmil mahiyetinde önerilerde de bulunur. Musannifin namaz ile ilgili 

muhtelif rivayetleri bir araya getirerek oluşturduğu “Bâbün Câmiʿ” başlıklı bölümde 

zikrettiği “Sıcak şiddetlendiği zaman namazı serinliğe bırakın. Çünkü sıcağın 

şiddetlenmesi, cehennemin kaynamasındandır.”531 hadisi için bir öneride bulunur 

ve bu rivayetin “Mevâkît” bâbında verilmesinin daha uygun olacağını belirtir.532 

Şârih, musannifin hadis tahrîcinde yanıldığı hususlara işaret ettikten sonra, 

söz konusu hatalarını tashih eden izahlar da yapmaktadır. Ebû Saîd el-Hudrî’den 

rivayet edilen şu hadis bu duruma örnek olarak zikredilebilir: “Resûlullâh (s.a.v.) 

kurban ve ramazan bayramlarının ilk günlerinde oruç tutmaktan, elbiseyi, bütün 

vücudu sıkıca sarıp bürünmekten, tek elbiseye sarılmaktan, sabah ve ikindi 
                                                           
527  Buhârî, “Salât”, 14; Müslim, “Mesâcid”, 61. 
528  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, .s 63; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: VI, s. 308; C: 

VII, s. 293. 
529  Buhârî, “Ezân”, 89. 
530  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 231; benzer bir örnek için bkz. a.mlf., a.g.e., C: V, s. 96. 
531  Buhârî, “Mevâkît”, 9; Müslim, “Mesâcid”, 180. 
532  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 351; benzer bir örnek için bkz. a.mlf., a.g.e., C: IV, s. 114; C: VI, 

s. 73, 135 



154 
 

namazlarından sonra namaz kılmaktan nehyetti.”533 İbnü’l-Mülakkın, musannifin 

“Hadisi bu metinle Müslim nakletmiş, Buhârî ise sadece rivayetin oruç kısmına yer 

vermiştir.” tesbitinin hatalı olduğunu belirttikten sonra şu açıklamaları yapmıştır: 

“Musannifin, «Buhârî hadisin sadece oruç kısmını tahrîc etmiştir.» sözü gariptir. 

Çünkü Buhârî hadisi bu şekilde ‘Ramazan Bayramında Oruç Tutma’ başlığı altında 

zikrederken, aynı hadisi ‘elbiseye bürünme’ ifadesi hariç ‘Kurban Bayramında Oruç 

Tutma’ başlığı altında Oruç bölümünde vermektedir. Yine o, Namaz bölümünde 

‘Setrü’l-avret’ başlığıyla hadisi oruç kısmını hazfederek tahrîc etmiştir.534 

Eserde yer alan hadis metnindeki bir lafzın sadece Buhârî ya da Müslim’den 

birine ait olmasına rağmen, musannifin bu duruma dikkat çekmeden hadisi 

nakletmesine değinen İbnü’l-Mülakkın, ilgili hadis metnindeki bütün ifadelerin 

Buhârî ve Müslim’in ortak lafızları olduğu kanaatini uyandırmasından dolayı tenkit 

etmektedir. Abdullah b. Zeyd b. Âsım’dan (ö. 63/683) rivayet edilen bir hadis 

metnine yaklaşımını bu duruma örnek olarak zikretmek mümkündür. İlgili hadis 

metni şu şekildedir: 

يستسقي فتوجه إلَ القبلة وحول رداءه، ثم صلَّى ركعتين جهر فيهما  -صلَّى الله عليه وسلم  -بي خرج الن"

 ."بالقراءة

“Peygamber (s.a.v.) yağmur duasına çıktı. Kıbleye yüzünü dönerek dua etti 

ve elbisesini ters çevirdi. Sonra kıraatini açıktan yaparak iki rekât namaz kıldı.”535 

Bu metindeki "جهر فيهما بالقراءة" ifadesinin sadece Buhârî rivayetinde yer 

aldığına değinen İbnü’l-Mülakkın, Cemmâîlî’nin bu duruma dikkat çekmemesini 

eleştirmektedir.536 

Netice itibariyle bütüncül bir şekilde değerlendirildiğinde İbnü’l-Mülakkın’ın 

Umdetü’l-ahkâm’ın tasnifine ve Cemmâîlî’nin metoduna dair bazı önemli tenkitleri 

olsa da, şerhin tamamı dikkate alındığında bunların büyük bir yekün oluşturmadığı, 

genel itibariyle Cemmâîlî’nin uygulamalarını takdir ettiği görülmüştür.  

                                                           
533  Buhârî, “Savm”, 65; Müslim, “Sıyâm”, 141. 
534  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: V, s. 380. 
535  Buhârî, “İstiskâ”, 1, 3, 14, 15, 16, 17, 18, 19; “Daavât”, 24; Müslim, “Salâtü’l-istiskâ”, 1. 
536  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 328; benzer bir başka örnek için bkz. a.mlf., a.g.e., C: I, s. 385; 

C: V, s. 53.  



155 
 

5. Buhârî’nin Bab Başlıklarının Tahlili 

Buhârî’nin fıkhının bab başlıklarında gizli olduğu meselesi muhaddislerin 

çoğunluğu tarafından kabul edilen bir görüştür.537 Bu nedenle İbnü’l-Mülakkın, bazı 

hadislerde Buhârî’nin hadisi hangi bab başlığı altında zikrettiğine değinmek sûretiyle 

hadisten çıkardığı hükme iştirak ederken, zaman zaman onun verdiği bazı hükümleri 

eleştirdiği de görülmektedir.538 

Müellifin çoğunlukla Buhârî’nin bab başlıklarına dair tahlillerinde onun 

çıkarımlarını onayladığı dikkati çekmektedir. Meselâ bunlardan birinde o, Buhârî’nin 

bab başlığında kullandığı lafızların, söz konusu rivayetin muhtevasına uygun 

düştüğünü ortaya koyarak mânalandırır. Buhârî’nin bab başlığı olarak belirlediği İsrâ 

sûresinin 84. âyetinde geçen "علي شاكلته" ifadesine "علي نيته" (niyetine göre) diye mâna 

vermektedir.539 

Bir başka yerde, Hz Âişe’den (ö. 58/678) nakledilen “Resûlullah’ın (s.a.v) 

elbisesindeki cünüplük izini yıkardım. Elbisesinde, suyun izi olduğu halde namaza 

çıkardı.”540 rivayetine göre, kişinin elbisesindeki necâseti giderdikten sonra üzerinde 

kalan iz ve rengin namaza zarar vermeyeceğini belirten İbnü’l-Mülakkın, bu tesbitini 

desteklemek maksadıyla Buhârî’nin bab başlığına işaret etmektedir. O, 

açıklamalarına şöyle devam eder: “Buhârî de bu anlayıştan hareketle söz konusu 

hadise «باب إذا غسل الجنابة أو غيرها فلم يذهب أثره» (Elbisedeki Cünüplük veya Onun 

Dışındaki Bir Şeyin İzini Yıkayıp da Gitmemesi) şeklinde bir başlık belirlemiştir. 

Dolayısıyla bu hadisten, toprak, çamur gibi necis olmayan bir şey isabet etse bile, 

ıslak elbise ile namazın câiz olduğu sonucuna varılır.”541 

İbnü’l-Mülakkın’ın, Buhârî’nin fıkhına onayladığı durumlar olmakla beraber, 

bazı tesbitlerini kabul etmediği de görülmektedir. Meselâ o, Hz. Peygamber’in, 

abdest alırken ayaklarını tam yıkamayan kimseleri görünce buyurduğu  ويل للأعقاب من"

                                                           
537  İbn Hacer, Fethü’l-bârî, C: I, s. 243; Sâlim Öğüt, “Buhârî, Muhammed b. İsmâil”, DİA, İstanbul, 

TDV Yayınları,1992, C: VI, s. 375. 
538  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 362, 481, 547, 627, 665; C: II, s. 

262, 502; C: IV, s. 23; C: V, s. 79, 241, 254; C: VI, s. 211, 351, 409; C: VII, s. 9, 85, 149, 345, 

356, 363, 364; C: VIII, s. 223, 277, 283, 300, 303, 455, 479; C: IX, s. 82, 251, 274, 283. 
539  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 164. 
540  Buhârî, “Vudû’”, 67. 
541  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 82. 



156 
 

"غسل الرجلين  vay o topukların ateşten haline”542 sözünü naklederken, Buhârî’nin“ النّار"

 şeklinde bab başlığı (Meshetmeksizin İki Ayağı Yıkama) ولا يمسح على القدمين"

belirlemesinden dolayı, bu hadisi “ayakların meshedilmemesi, aksine yıkanması 

gerektiği” şeklinde anlamış olabileceğini, bu anlayışın ise yanlış olduğunu 

belirtmektedir. Burada İbn Dakîki’l-Îd’in (ö. 702/1302) açıklamalarından faydalanan 

İbnü’l-Mülakkın, bu hadisteki asıl tehdidin, suyu topuklarına kadar ulaştırmayanlarla 

ilgili olduğunu ifade etmekle,543 Buhârî’nin belirlediği bab başlığının hadisin mâna 

ve muhtevasıyla uyuşmadığını düşünmüş, söz konusu hadisin meshetme ile bir 

ilgisinin bulunmadığını söylemeye çalışarak Buhârî’nin fıkhına katılmadığını ima 

etmiştir. İbnü’l-Mülakkın’ın bu yaklaşımı, toptan bir kabul anlayışından öte, 

Buhârî’nin fıkhına karşı onun itibarına zarar vermeden makul ölçülerde eleştirel 

yaklaşabildiğini de göstermektedir. 

6. Şerhe Kaynaklık Eden Nasların Kullanımı 

Şârihlerin rivayetleri anlama ve yorumlamada yoğun bir şekilde kullandıkları 

iki ana kaynağın âyetler ve hadisler olduğu bilinen bir hakikattir. Nitekim ilk şerh 

faaliyetlerinden bu yana âyet ve hadislere benzer sıklıkla müracaat edilmiştir. İbnü’l-

Mülakkın da hadisleri şerh ederken, mâna ve muhteva incelemesinde diğer 

rivayetleri ve konu ile ilgili âyetleri kullanmıştır. O, hadisleri bazen âyetlerle bazen 

de diğer rivayetlerle irtibat kurmak sûretiyle anlama ve yorumlama yöntemini takip 

etmiştir. Burada onun, bu kaynaklar çerçevesinde yaptığı şerh usulüne işaret 

edilecektir. 

a. Âyetle Şerh 

İbnü’l-Mülakkın hadisteki hükmü tahlil ederken ilgili âyetlerle bağlantı 

kurmak sûretiyle, o âyet ve hadis etrafında tartışılan meseleleri ele almaktadır.544 

                                                           
542  Buhârî, “Vudû’”, 27. 
543  Ayrıca İbnü’l-Mülakkın, Buhârî’nin “İbn Sîrîn, abdest alırken yüzük yerini yıkardı.” sözünü 

söylereyerek bu hadisi zikretmesinden yola çıkarak, topuklara suyun ulaştırılması ile yüzüğün 

çıkarılması arasında bağlantı kurmak sûretiyle istidlal yapmasını “garip bir istidlal” olarak 

nitelemiş ve Buhârî’nin fıkhına itiraz etmiştir. Bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 240. 
544  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 238, 399, 533; C: IV, s. 39, 497; C: V, 

s. 297; C: VI, s. 232, 255; C: VII, s. 510; C.VIII, s. 414, 476; C: IX, s. 10, 145, 154; C: X, s. 190, 

375. 



157 
 

Şârihin, hadisi âyetle şerhetmesine şu rivayetteki yaklaşımını örnek olarak 

verebiliriz: “Resûlullah (s.a.v.) Hz. Hamza’nın (ö. 3/625) kızı hakkında şöyle 

buyurmuştur: «O, bana helâl değildir. Nesepten dolayı haram olan süt emmeden 

dolayı da haram olur. O, benim süt kardeşimin kızıdır».”545 İbnü’l-Mülakkın, bu 

rivayeti, “Analarınız, kızlarınız, kızkardeşleriniz, halalarınız, teyzeleriniz, 

kardeş kızları, kızkardeş kızları, sizi emziren analarınız, süt bacılarınız, 

eşlerinizin anaları, kendileriyle birleştiğiniz eşlerinizden olup evlerinizde 

bulunan üvey kızlarınız size haram kılındı...”546 âyetiyle şerh etmektedir. O, bu 

şekilde hadisteki hükmün aynısının Kur’ân’da da yer aldığına, ilgili âyet ile hadis 

arasındaki bağlantıyla işaret etmiş, süt kardeşle evlenmenin haram olduğunu ortaya 

koymuştur.547 

Benzer bir yöntem hadler ile ilgili, Resûlullah’ın (s.a.v.) çobanını öldürüp, 

sürüyü çalan kimselere, ayaklarının ve ellerinin kesilmesini, gözlerinin oyulmasını 

emrettiği rivayetin548 şerhinde görülmektedir. Şârih, hadiste ifade edilen cezaya 

çarptırılan kimseleri Resûlullah’a (s.a.v.) harp açanlar olarak değerlendirmekte, bu 

cezanın “Allah'a ve Resûlüne savaş açanların ve yeryüzünde bozgunculuk 

çıkarmaya çalışanların cezası, ancak öldürülmeleri yahut asılmaları veya 

ellerinin ve ayaklarının çaprazlama kesilmesi yahut o yerden sürülmeleridir. Bu 

cezalar onlar için dünyadaki bir rezilliktir. Ahirette de onlara büyük bir azap 

vardır.”549 âyetine muvâfık olduğunu belirterek ilgili âyet ile hadis arasında 

münasebet kurmaktadır.550 

b. Hadisle Şerh 

İbnü’l-Mülakkın, hadislerin mânasının doğru anlaşılması ve yorumlanması 

için âyetlere müracaat ettiği gibi, konuyla bağlantılı diğer rivayetlere de 

                                                           
545  Buhârî, “Şehâdât”, 7; Müslim, “Rada’”, 11. 
546  Nisâ, 4/23. 
547  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IX, s. 9. 
548  Buhârî, “Vudû’”, 68; Müslim, “Kasâme”, 9. 
549  Maide, 5/33. 
550  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IX, s. 145. 



158 
 

başvurmaktadır. Hadislerin birbirini tefsir ettiği fikrinden hareketle farklı rivayetleri, 

açıklayıcı olarak kullandığı durumlar çoktur.551 

O, Hz. Âişe’den nakledilen, “Yemek hazır olup da namaza kamet getirilirse, 

önce yemeği yiyin.”552 hadisinde ifade edilen namazın, akşam mı yoksa yatsı namazı 

mı olduğunun belirlenmesi için açıklayıcı diğer rivayetlere başvurmuştur. Bu 

rivayetlerden birisi “Yemek hazır olduğunda sizden birisi oruçlu ise, namaz 

kılmadan önce yemek yesin.”553 şeklindedir. Diğeri ise, “Akşam namazını kılmadan 

önce yemeği yiyin.”554 hadisidir.555 Görüldüğü gibi şârih burada, ilgili hadisin 

mânasındaki kapalı olan kısımları anlaşılır kılmak için, açıklayıcı diğer rivayetleri 

zikrederek şerhetme yoluna gitmiştir. 

Bir başka rivayeti Saîd b. Zeyd (ö. 51/671 [?]) şöyle nakleder: “Enes b. 

Mâlik’e, «Resûlullah (s.a.v.) ayakkabıyla namaz kılar mıydı?» diye sordum. O da 

«Evet» dedi.”556 İbnü’l-Mülakkın, bu rivayeti şerhederken hadisteki hükmü 

açıklayıcı mahiyette Şeddâd b. Evs’den (ö. 58/678) rivayet edilen “Yahudilere 

muhalefet edin. Çünkü onlar ayakkabılarıyla namaz kılmazlar.”557 hadisini 

kullanmıştır.558 

Müellifin, konuyla alakalı farklı hadisleri, mânayı teyid amaçlı kullandığı 

durumlar da vardır. Şu rivayeti buna örnek olarak verebiliriz: “Hamza b. Amr el-

Eslemî (ö. 61/680), Resûlullah’a (s.a.v.), «Yolculukta oruç tutayım mı?» diye 

sordu. Resûlullah (s.a.v.) ise, «İstersen tutarsın, istersen tutmazsın» diye cevap 

verdi.”559 Şârih, yolculukta oruç tutup tutmama hususunda ruhsat veren bu rivayetin 

şerhinde teyit amaçlı olarak “…Bu, Allah tarafından verilmiş bir ruhsattır. Kim 

                                                           
551  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 392; C: II, s. 49, 51, 229, 295, 302, 

434, 511; C: III, s. 100, 143; C: V, s. 165, 258; C: VI, s. 191, 391; C: VII, s. 23, 24; C: VIII, s. 

493, 505, 508; C: IX, s. 22, 128; C: X, s. 49, 125, 208. 
552  Buhârî, “Ezân”, 42; Müslim, “Mesâcid”, 64. 
553  Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed et-Temîmî İbn Hibbân, Sahîhu İbn Hibbân, 18c, 

thk. Şuayb Arnaût, Beyrut, Müessesetü’r-Risâle, 1408/1988, C: V, s. 422. 
554  Buhârî, “Ezân”, 42; Müslim, “Mesâcid”, 64. 
555  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 295. 
556  Buhârî, “Salât”, 24; Müslim, “Mesâcid”, 60. 
557  Ebû Dâvûd, “Salât”, 89. 
558  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 143. 
559  Buhârî, “Savm”, 33; Müslim, “Sıyâm”, 103. 



159 
 

onunla amel ederse güzel bir şey yapmış olur, kim de oruç tutmak isterse, ona bir 

günah yoktur.”560 hadisini zikretmiştir.561 

Bir hadisin ilgili olduğu ana konuya dair kaynaklardaki diğer rivayetler 

üzerinden yapılan te’vil ve tartışmaları da zikreden İbnü’l-Mülakkın, söz konusu 

rivayetleri sıhhat ve mâna açısından değerlendirerek ortaya konan iddialara da cevap 

vermektedir. 

Bu duruma örnek bir yaklaşım, “Şüphesiz benim ümmetim kıyamet gününde 

abdest izlerinden dolayı yüzleri nurlu, elleri ve ayakları parlak olarak 

çağrılacaktır. Yüzünün nurunu artırmaya gücü yeten bunu yapsın.”562 hadisinin 

şerhinde görülmektedir. Şârih, bu hadisteki müjdenin sadece ümmet-i Muhammed’e 

ait olduğu genel kanaatinin dışında, “Bu, benim ve benden önceki peygamberlerin 

abdestidir.”563 şeklinde nakledilen başka bir rivayetten hareketle, diğer ümmetlerin 

de bu müjdeye nail olacağına dair görüş bildirenlerin bulunduğunu dile getirmiştir. 

Ardından bu rivayetin zayıf olduğuna dair tesbitleri aktarmak sûretiyle söz konusu 

yoruma katılmadığını ortaya koymuştur.564 

Şârihin hadisin muhtevasını ilgilendiren ana konu hakkında varid olan başka 

rivayetleri, meseleyi detaylandırmak ve konunun farklı yönüne dikkat çekmek için 

kullandığı da görülmektedir. Hz. Peygamber’in “Ümmetime zor geleceğinden endişe 

etmeseydim, her namazdan önce misvak kullanmalarını emrederdim.” hadisinin 

şerhinde bu yaklaşımı görülmektedir. Müellifin burada genel itibariyle misvak 

kullanmanın fazileti hakkında bilgi veren bir bahis açarak gerek Resûlullah’ın (s.a.v.) 

misvak kullanmanın önemine işaret eden tavsiyelerini, gerekse onun farklı 

zamanlarda misvak kullandığına dair bilgiler içeren bazı rivayetleri aktardığı 

görülür.565 

İbnü’l-Mülakkın, hadisleri izah ederken gerek âyetleri gerekse diğer 

rivayetleri kullanmakla, dinin iki ana kaynağı olan âyet ve hadislerin birbirinden 

                                                           
560  Müslim, “Sıyâm”, 107. 
561  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: V, s. 258; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: I, s. 522, 663, 

702; C: II, s. 17; C: V, s. 16; C: VI, s. 204; C: VII, s. 94; C: VIII, s. 493; C: IX, s. 22, 145, 243. 
562  Buhârî, “Vudû’”, 3; Müslim, “Tahâret”, 35. 
563  İbn Mâce, “Tahâret”, 47; Dârekutnî, “Tahâret”, 27. 
564  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s, 413. 
565  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 562-564. 



160 
 

bağımsız düşünülemeyeceğini bir kez daha vurgulamış, aynı zamanda Kur’ân’a ve 

hadislere olan vukûfiyetini de ortaya koymuş olmaktadır. 

7. Hadisin Önemine Dair Yapılan Açıklamalar 

İbnü’l-Mülakkın, rivayetin isnad ve metnine yönelik tahlillerinin yanı sıra, 

zaman zaman bazı hadislerde, o hadisin dindeki yeri ve önemi üzerine de açıklamalar 

yapmıştır. Bu tür açıklamalarını daha çok meşhur rivayetlerde yaptığı görülmektedir. 

Hadisin önemine dair izahlarını kimi zaman kendi görüşü olarak,566 kimi zaman da 

kaynaklardan nakiller yapmak sûretiyle verir.567 

Şârihin, bir hadisin önemini dile getirirken şu ifadeleri kullandığı görülür: 

“Bu hadis, medâru’l-İslâm olarak kabul edilen hadislerden biridir.”568, “Bu hadisin 

mevkii büyük, faydası çok olup, usulü’d-dinin asıllarındandır.”569, “Bu hadis ilmin 

üçte biridir.”570, “Hz. Peygamber’in hadisleri arasında bu hadis kadar faydası çok, 

daha zengin içerikli ve daha câmi başka bir hadis yoktur.”571, “Bu hadis fıkıh ka-

idelerinden birini içerir.”572, “Bu hadis içerisinde lügat, tarih, usul ve fürû ile ilgili 

pek çok hususu bir araya getirir.”573, “Bu hadis pek çok aslî faydalar ihtiva 

etmektedir.”574, “İbnü’l-Arabî bu hadisin faydalarını yüz elliye kadar çıkarır.”575, 

“Bu hadis Hz. Peygamber’in nübüvvetinin alametlerindendir.”576, “Bu hadis Hz. 

Peygamber’e tâbi olmakla ilgili önemli kaideler barındırır.”577, “Bu hadis, 

içerisinde pek çok ahkâm bulundurduğundan dolayı medâru’l-İslâm olarak kabul 

edilen, dinin yarısı veya üçte biri denilen hadislerden biridir.”578, “Bu hadis ahkâm-ı 

                                                           
566  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 153; C: IV, s. 331; C: V, s. 12; C: VI, s. 309; C: VIII, s. 219, 

227; C: IX, s. 58. 
567  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 162, C: III, s. 292; C: VIII, s. 57. 
568  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 153. 
569  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 157. 
570  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 158. 
571  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 159. 
572  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 666. 
573  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 487.  
574  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 253. 
575  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 292. 
576  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 115. 
577  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VI, s. 190. 
578  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: X, s. 10. 



161 
 

şerʿiyye kaidelerinden birini ihtiva eden büyük bir hadistir.”579, “Bu hadis, Hz. 

Peygamber’in cevâmiü’l-kelim özelliğine sahip hadislerindendir.”580 

İbnü’l-Mülakkın’ın bazı meşhur hadislerin önemine dair daha baştan bu 

ifadeleri kullanması, ilgili rivayetlerin muhtevasında yer alan meselelerin önemini ve 

ciddiyetini ortaya koymak, bu rivayetlerin dini anlama ve yaşama noktasında 

ehemmiyetini vurgulayıp okuyucuyu yapacağı izahlara hazırlamak istediğini hatıra 

getirmektedir. 

8. Ricâl Bilgisi 

İbnü’l-Mülakkın’ın yaşadığı dönemde bir âlime muhaddis tanımlaması 

yapılabilmesi için onun isnad bilgisinin ne kadar üst düzeyde olduğuna bakılırdı.581 

İbnü’l-Mülakkın’ın da hem bu dönemin şartları gereği hem de tarih ve tabakât 

alanındaki uzmanlığının bir yansıması olarak, hadis râvileri hakkındaki bilgilere pek 

çok yerde temas ettiği görülmektedir. Bu bilgileri, muhtasar bir şekilde zikrettiğini 

ifade eden şârih, bunun sebebini, Umdetü’l-ahkâm’ın ricâline dair telif etmiş olduğu 

el-Udde fî maʿrifeti ricâli’l-Umde adlı eserinin varlığına bağlamış, ayrıntılı 

açıklamaları orada aktardığını belirtmiştir.582 Şerhin ilgili kısımlarında râvi 

açıklamalarında nasıl bir yöntem belirlediğini ortaya koymak, bu husustaki 

değerlendirme şeklini tesbit için önem arzetmektedir. 

İbnü’l-Mülakkın, her rivayetin senedine yönelik tahlil ve 

değerlendirmelerinde, öncelikle hadisin sahâbî râvisi hakkında bilgi vermiş, aynı 

râvinin eserdeki diğer rivayetlerini şerh ederken tekrar râvi bilgisine değinmeyerek 

ilk geçtiği yere atıfta bulunmakla yetinmiştir.583 Bazen de senedde adı geçen bazı 

râvilerin bilgisini daha sonraki bablarda vereceğini belirterek ileriye atıfta 

bulunmuştur.584 

Onun, kendi beyanının aksine râvilerin hayatı ile ilgili ayrıntılı açıklamalar 

yaptığı da görülmektedir. Bu husus, daha önce de ifade edildiği üzere şârihin aynı 

zamanda tarih, tabakât ve ricâl âlimi olduğunun tabii bir sonucudur. Nitekim bu ilim 

                                                           
579  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: X, s. 52. 
580  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: X, s. 200. 
581  Demirci, Kriz Döneminde Hadis ve Yorum, s. 153. 
582  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 72. 
583  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 289; C: II, s. 21, 48, 76; C: IV, s. 16, 310; C: V, 

s. 32, 96, 312; C: VI, s. 375; C: VII, s. 134, 344; C: VIII; s. 134; C: IX, s. 96, 174. 
584  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 326; C: IV, s. 486; C. V, s. 452; C. X, s. 99. 



162 
 

dallarında telif etmiş olduğu eserler bunun bir göstergesidir. Dolayısıyla o, bu 

konudaki ilmî birikimini şerhinde de açıkça ortaya koymuştur.  

Şârihin, râvi hakkında kendinden önce telif edilmiş ricâl ve tabakât 

kitaplarına müracaat ettiğini gösteren atıflara rastladığımız gibi,585 kaynak 

belirtmeden sahâbe ve tâbiînden nakiller yaptığını da görmekteyiz.586 

İbnü’l-Mülakkın, sahâbî râvilerden bahsederken genel itibariyle, râvinin la-

kabı,587 künyesi,588 doğumu,589 ailesi,590 ahlâkı,591 Müslüman oluşu,592 

menkıbeleri,593 kerâmetleri,594 ilmi,595 hadis rivayetindeki durumu ile rivayet ettiği 

hadis sayısı,596 kendisinden hadis rivayet edenler597 ve vefatı598 hakkında bilgiler 

vermektedir. 

Sahâbî râvinin hayatına dair söylenenleri nakletmenin yanı sıra, Hz. 

Peygamber’in söz konusu sahâbî hakkında övgü dolu ifadelerini de zikreden şârihin, 

Resûlullah’ın (s.a.v.) torunları Hz. Hasan (ö. 49/669) ve Hz. Hüseyin’e (ö. 61/680) 

yönelik; “Allah’ım ben onları seviyorum sen de onları sev.”, 599 “Hüseyin 

bendendir, ben de Hüseyindenim.”,600 “Hasan ve Hüseyin cennet gençlerinin 

efendisidir.”601 gibi onları metheden sözlerini aktarması, bu duruma örnek olarak 

verilebilir.602 

İbnü’l-Mülakkın ayrıca, bir sahâbîyi tanıtırken o sahâbî hakkında Hz. 

Peygamber’in hadisleri dışında, sahâbe ve tâbiîn neslinden başkalarının olumlu 

kanaat ve düşünceleri ile övgü ifade eden açıklamalarına da yer vermektedir. 

Bunlardan birinde tâbiînin orta tabakasına mensup İbn Sîrîn’in (ö. 110/729), İmran b. 

                                                           
585  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 56, 59; C: IV, s. 248 
586  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s.  58. 
587  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 209. 
588  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 209, 228, 229, 422. 
589  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 231. 
590  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 228, 422. 
591  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 228. 
592  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 210, 228. 
593  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e.,, C: I, s. 228, 231,422. 
594  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s, 143. 
595  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 230. 
596  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e.,, C: I, s. 142, 213, 229, 232, 423; C: II, 61, 214. 
597  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, 441. 
598  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 142, 229, 233, 423. 
599  Buhârî, “Ashâbü’n-nebî”, 23.  
600  Tirmizî, “Menâkıb”, 99; İbn Mâce, “Mukaddime”, 11. 
601  Tirmizî, “Menâkıb”, 99; İbn Mâce, “Mukaddime”, 11. 
602  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 103; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: II, s. 133. 



163 
 

Husayn’ı (ö. 52/672) “Basra’ya İmran’dan daha faziletli bir kimse gelmemiştir.” 

diyerek methettiğini aktarmaktadır.603 

Çoğu kere râvinin ismi, lakabı ve künyesi hakkında uzun uzadıya 

açıklamalara yer veren İbnü’l-Mülakkın’ın, tarih ve ricâl kaynaklarını kullanmanın 

yanı sıra, bu bilgileri ensâb kitaplarına dayandırdığına da şahit olmaktayız.604 

Şârihin, sahâbî râvisi dışında rivayette adı geçen bir takım şahıslar ya da ismi 

geçmese bile ilâveten râvinin ailesi hakkında da mâlûmat verdiği görülür. O, bu 

isimlerin tesbiti ve hangi şahıslar olduğuna dair bazı kaynaklarda yer alan bilgilerin 

hatalı verildiğini ortaya koyarak doğrusunu zikreder. Meselâ; Ömer b. Hattâb’ın 

(r.a.) annesinin adı ile ilgili verdiği bilgilerde onun اشمبنت هَ  ةحنتم  (Hanteme bint. 

Hâşim) olduğunu; ancak yanlışlıkla  ,diyenlerin (Hanteme bint. Hişâm)  شامبنت هِ  ةحنتم

bu ifadeyle asıl şahsın Ebû Cehil b. Hişâm’ın kızı ile karıştırılmasına sebep oldukları 

için hata ettiklerini bildirmekte ve bu hataya İbn Kuteybe (ö. 276/889) ve İbn 

Mende’nin de (ö. 470/1078) düştüğünü belirtmektedir.605 

İbnü’l-Mülakkın, sahâbî râvinin aynı isme sahip diğer kişiler ile 

karıştırılmaması için bu şahısların künye, nisbe ve lakablarını zikredip kimlerden 

hadis rivayet ettiklerini de belirtir.606 

Müellifin, iki sahâbî râvi hakkında yapılan mukayeselere yer verdiği de 

görülmektedir. Bunlardan birine Ebû Hüreyre’nin (ö. 57/677) hadis rivayet sayısı 

hakkında yaptığı açıklamalarda şahit olmaktayız. Ebû Hüreyre’nin “Abdullah b. Amr 

b. el-Âs (ö. 65/684) dışında benden daha çok hadis bilen kimse yoktur.”607 sözünü 

nakleden İbnü’l-Mülakkın, onun, rivayetlerin ve ilmin yayılması konusunda, 

Abdullah b. Amr’dan daha büyük etkiye ve şöhrete sahip olduğunu vurgulamakta, 

Abdullah b. Amr’ın Ebû Hüreyre’nin aksine, Medine’de çok fazla kalmayıp farklı 

beldelere seyahatler yaptığı, bu durumun da onun rivayetlerinin çok olmasına engel 

teşkil ettiğini belirtmektedir.608 

                                                           
603  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 115. 
604  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, 61; C:III, s. 123. 
605  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 140. 
606  Örnek için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 145, C: II, s. 96, 329; C: X, 132. 
607  Buhârî, “İlim”, 39; Tirmizi, “İlim”, 12; Dârimî, “Mukaddime”, 43. 
608  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 213; Abdullah b. Amr b. el-Âs’ın hadis rivayetindeki durumu ve 

çok hadis bilmesine rağmen rivayetlerinin kaynaklara Ebû Hureyre’nin hadislerinden daha az 



164 
 

İbnü’l-Mülakkın, karşılıklı konuşma ve olaya dayalı rivayetlerde, sadece 

hadisi rivayet eden sahâbî hakkında değil, orada adı geçen diğer sahâbe veya tâbiîn 

hakkında da ayrı ayrı bilgiler nakletmektedir. Bu duruma Amr b. Yahyâ el-

Mâzinî’nin babasından, “Amr b. Ebî Hasen’in Abdullah b. Zeyd’e (ö. 32/653) 

Peygamber’in (s.a.v.) abdesti hakkında soru sorarken işittim.” diyerek aktardığı 

rivayet609 örnek gösterilebilir. Şârih burada, hem hadisi rivayet eden Amr b. 

Yahyâ’nın hem de babası Yahya b. Ammâre ile hadiste geçen diğer isimler Amr b. 

Ebî Hasen ve Abdullah b. Zeyd’in hayatı hakkında açıklama yapmaktadır.610 O, 

tâbiînden olan râvilerden söz ederken, onların cerh taʿdîl durumları ile alakalı 

nakillerde de bulunur. Meselâ; Nuaym b. Abdullah el-Mücemmir’in tâbiînden 

olduğunu ifade ettikten sonra hadis rivayetindeki durumu hakkında “sika” hükmü 

verildiğini belirtmektedir.611 

İbnü’l-Mülakkın’ın, hadis metninde geçen mübhem isimlerin tesbitine 

yönelik açıklamalar yaptığı da görülmektedir. Meselâ; rivayette zikredilen bir olay 

anlatılırken, metindeki “Bir adam mescide girdi ve namaz kıldı.”612 ifadesinde 

mübhem olan “racül” (bir adam) kelimesiyle kastedilen kişinin “Hallâd” isimli bir 

şahıs olduğunu bildirmektedir.613 Ayrıca tesbit edemediği mübhem şahısların 

bilgisine ulaşamadığını da ifade etmektedir.614 

9. Hadislerdeki Edebî Yöne İşaret Etmesi 

İbnü’l-Mülakkın, hadis metinlerinin daha iyi anlaşılması için rivayetlerdeki 

edebî kullanımlara ve sanatlara işaret etmiş, istiare, teşbih, kinâye, mecaz gibi 

hadislerin belâgat yönünün tesbitine dair açıklamalar yapmıştır. 

                                                                                                                                                                     
intikal etmiş olmasının sebepleri ve detaylar hakkında bkz. Veysel Özdemir, “Abdullah b. Amr b. 

el-Âs (65/684)’ın Rivayetlerinin Hadis Kaynaklarına Az Sayıda İntikâlinin Sebepleri”, Fırat 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2007, C: 12/2, s. 203-213. 
609  Buhârî, “Vudû’”, 38; Müslim, “Tahâret”, 18. 
610  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s.  363-367, benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: I, s. 401; C: 

II, s.  97, 100, 103; C: III, s. 123; C: IV, s. 331; C: V, s. 73, 255, 274; C: VI, s. 298; C: VII, s. 344, 

459; C: VIII, s. 67, 134, 311, 459; C: IX, s. 3, 35; C: X, s. 12. 
611  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 401; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C. I, s. 640, 660; C: II, 

s.  104, 254, 388; C: III, s. 95, 110. 
612  Rivayetin tamamı için bkz. Buhârî, “Ezân”, 94; Müslim, “Salât”, 45. 
613  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 164; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: II, s. 523-524, 

598; C: III, s. 164, 210, 244; C: IV, s. 132; C: V, s. 210, 450; C: VI, s. 55; C: VII, s. 211, 347, 354, 

C: VIII, s. 161, 233, 285, 389, 409, 425, 452; C: IX, s. 107, 187, 214; C: X, s. 103;. 
614  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 689; C: II, s. 518; C: III, s. 522; C: IV, s. 232; C: V, s. 277; C: VI, 

s. 33, 343; C: IX, s. 83, 222; C: X, s. 337. 



165 
 

Meselâ şârih, Ebû Hüreyre’den nakledilen “Allah’ım, hatalarımı kar, su ve 

doluyla yıka.”615 hadisinde, günahlardan temizlenme hususunda mübalağaya işaret 

etmek için istiare yapıldığını belirtmiştir.616 

Hadiste teşbih sanatının kullanıldığına dair ise şu rivayet örnek olarak 

zikredilebilir: “Secdede iken itidalli olun. Köpeğin kollarını yayması gibi kollarınızı 

yere yaymayın.”617 İbnü’l-Mülakkın, bu hadisteki hükmün, dikkat çekmek için 

köpeğin fiiline benzetilerek zikredildiğini belirtmek sûretiyle buradaki teşbih 

sanatına işaret etmektedir. Çünkü kolları namazda olduğundan fazla yaymak, 

gevşekliği ve özen göstermeme durumunu hissettirir. Şârih, ayrıca teşbih sanatına 

Resûlullah’ın (s.a.v.) “Bağışından dönen, kusmuğuna dönen köpek gibidir.”618 

hadisindeki kullanımı da örnek vermektedir.619 

İbnü’l-Mülakkın, kinâye sanatının varlığına ise şu rivayetle işaret etmektedir: 

“Hz. Peygamber visal orucunu yasakladı. Ashabı O’na «Sen tutuyorsun.» 

dediklerinde O, «Ben sizin gibi değilim, bana yedirilir ve içirilir.» buyurmuştur.”620 

Şârih, bu hadisteki Resûlullah’a (s.a.v.) yedirilme ve içirilme hususunun, kendisine 

ihsan edilen güç ve kuvvetten kinâye olduğunu ifade ederek, buradaki edebî 

kullanımı vurgulamıştır.621 

İbnü’l-Mülakkın’ın, hadislerdeki mecaz kullanımının varlığına işaret için إذا"

 622(…Büyük abdest için geldiğinizde kıbleye yönelmeyin) أتيتم الغائط فلا تستتقبل القبلة..."

rivayetinde yaptığı açıklamayı bu hususta örnek olarak zikredebiliriz:  

O, "إذا أتيتم الغائط" ibaresinin, ne şekilde olursa olsun ihtiyaç giderme mânasına 

geldiğini ve burada kastedilen şeyin bütün ihtiyaçlar olduğunu belirterek söz konusu 

ifadenin mecaz olarak kullanıldığını ifade etmektedir.623  

                                                           
615  Buhârî, “Ezân”, 89;  
616  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 9; benzer bir örnek için bkz. a.mlf., a.g.e., C: V, s. 113. 
617  Buhârî, “Ezân”, 139; Müslim, “Salât”, 233 
618  Buhârî, “Zekât”, 59; Müslim, “Hibât”, 5. 
619  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 159; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: V, s. 113; C: VII, 

s. 452; C: VIII, s. 239; C: X, s. 66. 
620  Buhârî, “Savm”, 47; Müslim, “Sıyâm”, 55. 
621  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 321; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: I, s. 257, 458; C. 

II, s. 601; C: IV, s. 133; C: V, s. 217; C: VII, s. 299; C: IX, s. 264. 
622  Buhârî, “Vudû’”, 11; Müslim, “Tahâret”, 59. 



166 
 

10. Rivayetlerin Sebeb-i Vürûduna Değinmesi 

Şerhlerde hadislerin sebeb-i vürûduna dair verilen bilgiler hiç şüphesiz hadisi 

anlamaya yardımcı bir unsur olarak kullanılmaktadır. İbnü’l-Mülakkın da bu çabanın 

bir ürünü olarak bazı hadislerin sebeb-i vürûdu hakkında bilgiler vermektedir. Bu 

konuda bir bilgi nakledeceği zaman,“Bu hadis bir sebep üzerine vârid olmuştur, o da 

şudur” diyerek hadisin sebeb-i vürûdunu açıklar.624 

Meselâ şârih, “Niyet hadisi”nin sebeb-i vürûdu hakkında şunları söyler: 

“Mekke’den Medine’ye hicret emri gelince, oraya ihlâs ile hicret edenler olmakla 

birlikte güç yetiremediği için gidemeyenler de vardı. Ancak içlerinden birisi 

muhacirlerden Ümmü Kays adında bir kadınla Medine’de evlenmek niyetiyle hicret 

etmişti. Onun hicreti, faziletinden dolayı değil, evlilik maksadıylaydı. Hz. Peygamber 

bu durumu bildirdi ve ameller ile niyetlerin mertebelerini açıkladı. O, dünyevî 

maksatlar içerisinde sadece kadını zikretti ve diğer niyetlerden bahsetmedi. Çünkü 

kadın, erkek için dünyada en büyük imtihan vesilesi (fitne)ydi.”625 

Yine o, Hz. Ömer’den gelen “Altının gümüş karşılığı satışı, peşin olmadıkça 

faizdir. Buğdayın buğday karşılığı satışı, peşin olmadıkça faizdir. Arpanın arpa 

karşılığı satışı, peşin olmadıkça faizdir.”626 hadisinin sebeb-i vürûduna dair ise şu 

olayı nakleder: “Mâlik b. Evs b. el-Hadsân (ö. 92/710), «Şu dirhemleri kim 

çevirecek?» dedi. Talha b. Ubeydullah (ö. 36/656) da, Ömer b. Hattâb’ın yanında 

iken, «Altınlarını bize göster, sonra ver, hizmetçin geldiği zaman gümüşlerini sana 

verir.» dedi. Ömer b. Hattâb ise şöyle dedi: «Asla olmaz. Vallâhi, ya ona gümüşleri 

vereceksin ya da altınları geri vereceksin.» Ömer b. Hattâb bundan sonra, «Çünkü 

Resûlullah (s.a.v.) şöyle dedi» diyerek yukarıdaki hadisi nakletti.”627 

Bir başka hadiste Ebû Katâde (ö. 54/674) şöyle demiştir: Resûlullah (s.a.v.) 

ile beraber Huneyn gazvesine çıktık. Hz Peygamber bir kıssa anlattı, sonra şöyle 

buyurdu: «Kim kendisiyle savaşan bir kimseyi öldürür de, öldürdüğüne bir de delil 

                                                                                                                                                                     
623  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 445; benzer örnekler içn bkz. a.mlf., a.g.e., C: I, s. 398; C: II, s. 

160, 292; C: III, s. 8; 451; C: VII, s. 114. 
624  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 236; C: VII, s. 318; C: IX, s. 9, 249; C: 

X, s. 307. 
625  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 204. 
626  Buhârî, “Buyûʿ”, 76; Müslim, “Müsâkât”, 79. 
627  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VII, s. 318. 



167 
 

getirirse, ondan kalan ganimet onundur.».”628 İbnü’l-Mülakkın bu hadisin sebeb-i 

vürûduna dair şu olayı nakleder: “Ebû Katâde bir adamı öldürdü. Onun ganimetini 

bir başkası aldı. Resûlullah da (s.a.v.) bunun üzerine bu sözü söyledi.”629 

Örneklerde de görüldüğü gibi zikredilen vürûd sebepleri, hadislerden 

çıkarılacak mânanın daha kolay ve tartışmaya konu bırakmayacak şekilde 

anlaşılmasına katkı sağlayacak nitelikte olduğundan dolayı İbnü’l-Mülakkın da bu 

meyanda hadislerin izahında sebeb-i vürûddan faydalanmıştır. 

11. Rivayetler Üzerinden Sünnetin Tesbiti 

İbnü’l-Mülakkın, zaman zaman rivayetler üzerinden bazı çıkarımlarda 

bulunmaktadır. Bu çıkarımlardan birisi de ilgili hadislerin muhtevasından hareketle 

bir sünnetin tesbitine yöneliktir. O, bazen bizzat hadiste zikri geçen konunun sünnet 

olduğunu belirtir, kimi zaman da metnin muhtevasından hareketle bir sünnete işaret 

eder.630 

Örneğin o, “Resûlullah (s.a.v.), Ebû Bekir ve Ömer (r.a.) bayram 

namazlarını hutbeden önce kılarlardı.”631 hadisinden hareketle, hutbeden önce 

bayram namazını kılmanın sabit bir sünnet olduğunu belirtir ve Hz. Peygamber, Hz. 

Ebû Bekir ve Ömer’in fiillerinin bu konuda delil olduğunu ifade eder.632 

Yine İbnü’l-Mülakkın, Resûlullah’ın (s.a.v.) Muâz b. Cebel’i (ö. 17/638) 

Yemen’e gönderirken verdiği tavsiyelerde yer alan “Ehli kitapla karşılaştığında 

onları kelime-i şehâdete davet et.”633 sözünden yola çıkarak, “kâfirlerin savaştan 

önce tevhide davet edilmesinin” bir sünnet olduğunu belirtmektedir.634 

Son olarak şârih, “Sizden birisi yemek yediği zaman parmağını yalamadıkça 

silmesin.”635 hadisinde, parmaklara işaret olmak üzere mutlak biçimde “el” 

kelimesinin kullanılmasından yola çıkarak, bütün parmaklarla yemek yemenin câiz 

                                                           
628  Buhârî, “Farzu’l-humus”, 17; Müslim, “Cihâd”, 41. 
629  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: X, s. 307. 
630  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 397; C: IV, s. 319; C: V, s. 29; C: VI, s. 190, 

207 
631  Buhârî, “Îdeyn”, 8; Müslim, “Îdeyn”, 8. 
632  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 196. 
633  Buhârî, Zekat, 1; Müslim, İman, 29.. 
634  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 29; benzer bir örnek için bkz. a.mlf., a.g.e., C: II, s. 140, 141. 
635  Buhârî, “Etʿıme”, 51; Müslim, “Eşribe”, 129. 



168 
 

olduğunu belirtmekle beraber, üç parmakla yemenin sünnet kapsamına girdiğini 

söyleyip bir başka sünnete daha işaret etmektedir.636 

III. DEĞERLENDİRME 

el-İʿlâm’ın kaynakları, şârihlere etkisi ve genel özelliklerine dair yazmış 

olduğumuz bu bölüm üzerinde yaptığımız araştırma neticesinde genel bir 

değerlendirme yapacak olursak, öne çıkan şu hususların zikredilmesi şerhi daha 

bütüncül bir bakışla tanıma ve tanımlamaya katkı sağlayacaktır. 

Buraya kadar, Umdetü’l-ahkâm’ın tanıtımının yanı sıra İbnü’l-Mülakkın’ın 

şerhinin kaynakları, şârihlere etkisi ve genel özellikleri üzerinde durulmuş, belirlenen 

alt başlıklarla onun hadisleri şerh ederken teknik ve usul bakımından takip ettiği 

yöntemin yanı sıra hadisin muhtevasında yer alan fıkhî konuların izahı ve 

tartışmaların aktarımı dışında genel itibariyle hangi hususlara riâyet ederek bir şerh 

faaliyeti yürüttüğü tesbit edilmeye çalışılmıştır.  

İbnü’l-Mülakkın’ın yaşadığı dönemin genel telif anlayışı gereği yazılan 

şerhlerde pek çok kaynaktan nakiller yapılmıştır. Onun şerhinde de bu durum bariz 

bir şekilde görülmüştür. Zira o, sahip olduğu zengin kütüphanesinden dolayı birçok 

klasik kaynağı elinin altında bulundurmasının ve maddî refahının sağlamış olduğu 

imkân ile kendisini ilme daha çok verebilmesi gibi sebeplerle, hayli zengin kaynaklar 

kullanarak bir şerh telif etmiştir. Ayrıca o, bu kaynakları rivayetlerin muhtevasına en 

uygun yerlerde kullanarak nakiller yapmış, kimi zaman da tenkitler yönelterek 

mukayese imkânı sunmuş ve bir kaynak analizinin önünü açmıştır. 

İbnü’l-Mülakkın, önceki pek çok ulemânın eserlerinden faydalanarak kitabını 

telif etmekle birlikte, ondan sonra şerh yazanlar da kendisinden fazlasıyla istifade 

etmişlerdir. Ancak yaptığımız araştırma neticesinde şârihlerin ondan daha çok et-

Tavzîh adlı Buhârî şerhi üzerinden faydalandıkları görülmüştür. Bununla birlikte 

ahkâm hadislerine yönelik husûsî bir şerh olması hasebiyle onun el-İʿlâm’ından ise 

özellikle fıkhî meselelerin izahında faydalandıkları sonucuna varılmıştır. Kendisine 

en çok atıf yapan şârihler özelinde İbnü’l-Mülakkın’ın etkisi incelenmiş, bu vesileyle 

pek çok müellifi etkilediği örneklerle ortaya konulmuştur. İbnü’l-Mülakkın’dan 

birçok konuda faydalanan şârihlerin zaman zaman ona bir takım tenkitler yönelttiği 

                                                           
636  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: X, s. 127. 



169 
 

de müşahede edilmiştir. Ancak etkilediği şârihlerin kendisinden faydalanma oranıyla 

mukayese edildiğinde ona yöneltilen tenkitlerin büyük bir yekün oluşturmadığı da 

görülecektir. Kaldı ki tenkitlerin ekseriyetinin hadislerden çıkarılan fıkhî hükümler 

dışında sened ve metne ilişkin muhtelif konularda yapıldığı belirgin bir haldedir. Bu 

durum esasında, özellikle Şâfiî ulemâ arasında onun fıkhî izahlarının itibar 

gördüğünü göstermektedir. Sadece Aynî’nin mezhebsel faktörün de etkisiyle İbnü’l-

Mülakkın’a Hanefî mezhebine dair görüşleri üzerinden itirazlarda bulunduğunu 

belirtmek gerekir. Ayrıca şârihlerin İbnü’l-Mülakkın’a yönelik tenkitlerinde bazen 

haklı oldukları kimi zaman da ona yeteri kadar tahkîk içermeyen tenkitler 

yönelttikleri sonucuna varılmıştır.  

İbnü’l-Mülakkın’ın şerhinin genel özellikleri üzerinde de durulan bölümde 

onun, her hadisi eserinin mukaddimesinde bizzat kendisinin belirttiği kriterlere 

uygun olarak şerh ettiği görülmüştür. Bu onun aynı zamanda belirli bir disiplin 

içerisinde tutarlı bir şerh faaliyeti yürüttüğünü de göstermiştir. Elbette kendisinden 

önceki şerhlerde de belli bir şerh düzeninin olduğunu belirtmek gerekir. Ancak 

İbnü’l-Mülakkın’ın kitabının başında kendisinin de beyan ettiği bu disipline son 

derece dikkat ettiğini özellikle vurgulamakta fayda vardır. Zira onun hadisleri şerh 

ederken bab başlıklarının analiziyle işe başlayıp ardından sened ve metnin 

muhtevasına yönelik izahlarını aynı düzen ve tertip içerisinde ara başlıklarla vermesi 

neredeyse bütün rivayetlerin şerhinde kararlılıkla uyguladığı bir yöntem olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bu durum şerhi karmaşık bir yapıda olmaktan çıkarmış, 

ondan istifade etme oranını artırmıştır. 

Bununla birlikte onun, Kur’ân ve sünnete dair müktesebâtının derinliğini her 

hadisin şerhinde görmek mümkündür. Zira o, rivayetleri âyet ve hadisler 

çerçevesinde değerlendirmeye oldukça dikkat etmiştir. Onun âyet ve hadislere bu 

denli vukufiyeti, hadisleri bütüncül bir yaklaşımla şerh etmesine imkân sağlamıştır. 

İbnü’l-Mülakkın’ın, hadisleri, şerh ettiği kitabın özelliğinden ve musannifinin 

eseri telif şeklinden bağımsız bir şekilde ele almadığı, bilakis musannifin tercihlerini, 

belirlediği bab başlıklarını ve rivayetlerin sırasını dikkate alarak bir şerh faaliyeti 

yürüttüğü görülmüştür. Bununla birlikte onun şerh ettiği kitapla sıkı sıkıya bir bağ 

kurmaktan öte zaman zaman musannifin hatalarına ve kitabın eksik taraflarına işaret 

etmesi tenkidî bir yaklaşımla esere yaklaştığını da ortaya koymuştur. 



170 
 

Şârihin şerhin tamamında dikkat ettiği bir başka husus ise yaşadığı dönemde 

muhaddis kimliğine sahip ulemâya karşı oluşan bir beklenti gereği hadis ricâline dair 

bilgilere gereken ihtimâmı göstermesi olmuştur. O tarih ve tabakât alanındaki 

uzmanlığını burada da hissettirmiş, detaylı ricâl bilgisini ilgili eserlerine havale 

etmekle birlikte ihtiyaç nisbetinde de okuyucuyu bu bilgilerden mahrum etmemiştir. 

Onun şerhinde mahirce kulllandığı bir yöntem de atıflara çok fazla yer vermiş 

olmasıdır. Zira rivayetlerin şerhinde onun sık sık geriye ya da ileriye atıflarda 

bulunması, ilgili konunun detayları ve farklı yönlerine dair izahları kitabın 

tamamında görme imkânı sağlamış, hadislerin muhteviyatını bütüncül bir bakışla 

okuyabilmenin önünü açmıştır. 



171 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İBNÜ’L-MÜLAKKIN’IN EL-İʿLÂM’DAKİ ŞERH METODU 

İkinci bölümde araştırmamıza konu olan Umdetü’l-ahkâm ve onun şerhi el-

İʿlâm tanıtılmış, özellikle İbnü’l-Mülakkın’ın el-İʿlâm’da kullandığı kaynakların 

analizi yapılmış, şârihin kendisinden sonraki şerh literatürüne etkisinin mahiyeti 

örneklerle ortaya konulmuştu. Bunun yanı sıra müellifin şerh metodunun 

ayrıntılarına girmeksizin kullandığı teknik ve üslûbun öne çıkan tarafları tespit 

edilmeye çalışılmış ve genel özellikleri itibariyle eserin tanıtımına yer verilmişti. 

Bu bölümde ise, belirlenen örnekler üzerinden İbnü’l-Mülakkın’ın el-

İʿlâm’daki şerh metodunun ayrıntılı tahlili yapılacaktır. Öncelikle onun usul 

açısından sened ve metne yönelik değerlendirmeleri ele alınacak, ardından hadis 

metinlerini lafız, mâna ve muhteva bakımından tahlilleri incelenecektir. Eserin bir 

fıkhü’l-hadîs telifi olmasından ötürü özellikle şârihin hadislerin ahkâmını tahlilde 

ortaya koyduğu metodu analiz edilecek, fıkhî ittifak ve ihtilâflara bakışı 

değerlendirilecek ve nakilde bulunduğı şârihlere yönelik tenkitleri üzerinde 

durulacaktır. 

I. USUL AÇISINDAN SENED VE METNE YÖNELİK 

TAHLİLLERİ 

İbnü’l-Mülakkın, usul alanındaki eserleriyle de meşhur bir şârihtir. Onun 

hadis usulüne dair yazmış olduğu eserlerin yanı sıra ulûmu’l-hadis ile ilgili yazılan 

kitaplara yönelik ihtisâr, tahrîc ve şerh türünden telifleri bu alandaki yetkinliğini 

göstermektedir. Şârihin bu sahadaki uzmanlığını el-İʿlâm’da da görmekteyiz. Zira 

hadis metinlerinin muhteva tahliline geçmeden önce rivayetlerin sened ve metnini 

usul bakımından değerlendirmesi ve pek çok açıdan tahliller yapması bu durumu 

teyit etmektedir. 

Umdetü’l-ahkâm müttefekun aleyh rivayetlerden oluşmasına rağmen İbnü’l-

Mülakkın’ın hadisleri neden isnad açısından değerlendirdiği sorusu da önem 

arzetmektedir. Şârihin hadislerin muhteva analizinden önce senedlerine yönelik 

değerlendirmelere yer vermesi yaşadığı dönemin ilim algısıyla bağlantılı 

düşünülmelidir. Zira o dönemde bir kimseye muhaddis tanımlaması yapılabilmesi 



172 
 

için, o kişinin isnad bilgisine ne kadar sahip olduğuna bakılırdı.1 İbnü’l-Mülakkın’ın 

usule dair telif ettiği müstakil eserler bulunmasına rağmen şerhte de zaman zaman 

isnad ve metni, belirli kriterler üzerinden ele alıp değerlendirmeye ihtiyaç 

duymasında dönemin bu kanaatinin payı büyüktür.  

Ayrıca onun şerhinde bu hususa dikkat etmesinde, yaşadığı dönemin 

Kahire’sinde Hanefî-Şâfiî arasında oluşan ilmî rekâbetin etkili olduğu da göz ardı 

edilmemelidir. Nitekim hadis ilmiyle yakından ilgilenen ve bu alanda büyük eserler 

telif eden Şâfiî âlimlerin bulunması sebebiyle Hanefîler de konuya ilgisiz 

kalamamışlar ve hadis birikimlerini ispat edecek eserler ortaya koymaya 

başlamışlardır. O dönemde hadis ilminin şerh, ricâl, usul, tahrîc gibi alanlarına dair 

çalışmalar yapan meşhur Hanefî âlimler bulunmaktadır. Meselâ Moğultay b. Kılıç’ın 

(ö. 762/1361) İkmâlü Tehzibi’l-Kemâl, et-Telvîh fî şerhi’l Câmiʿi’s-sahîh ve Tertîbü 

Sahîh-i İbn Hibbân gibi eserleri bu duruma en güzel örnektir. Yine Zeylaî’nin (ö. 

762/1360) Nasbu’r-râye isimli tahrîc çalışması Hanefî âlimlerin bu alana ilgisinin bir 

göstergesidir.2 Hanefîlerin hadis ilmiyle bu derece yakından ilgilenerek hadis ilminin 

çeşitli alanlarında eserler telif etmeleri, Şâfiî âlimlerin de bu konulara daha çok 

ihtimâm göstermelerine yol açmış, bu ortam İbnü’l-Mülakkın’ın eserlerinin 

muhtevasına da tesir etmiştir. Onun hadis ilimlerine dair diğer eserleri dışında 

şerhinde de bu konulara değinmesi, özellikle üzerinde ittifâk edilen hadisleri şerh 

ettiği el-İʿlâm gibi bir eserinde isnada yönelik izahlara girişmesi, ancak mezkûr 

ortam ve sebepler ile izah edilebilir. 

Bu münasebetle el-İʿlâm’ın pek çok yerinde hadislerin sened ve metinlerinin 

usul açısından ele alındığı durumlarla karşılaşılabilmektedir. Bu husus şerhin 

tamamında görülebilen bir özellik olduğu için, aşağıda belirlenen başlıklar altında 

konuya değinilecek, İbnü’l-Mülakkın’ın ilgili meseleleri ele alış biçimi örneklerle 

ortaya konulacaktır. 

A. HADİS TENKİDİ 

Hadis şârihlerinin hemen hepsinin kısmî ya da yoğunluklu olarak rivayetlerin 

sened ve metinlerini usul açısından değerlendirdikleri malumdur. Şerhinde aynı 

                                                           
1  Demirci, Kriz Döneminde Hadis ve Yorum, s. 153. 
2  Demirci, a.g.e., s. 62-64. 



173 
 

hususa önem veren İbnü’l-Mülakkın da hadis tenkidi olarak ifade edebileceğimiz3 

şekilde rivayetlerin sıhhati ve ravilerin cerh-taʻdîl durumları ile isnad ve metne 

yönelik bazı değerlendirmelerden uzak kalamamıştır. Ancak şerh ettiği eser Buhârî 

ve Müslim’in ittifak ettiği rivayetlerden müteşekkil olduğu için onun isnad ve metne 

yönelik değerlendirmelerinin hadisleri tenkit amaçlı olmaktan ziyade, sıhhatini teyide 

yönelik bir çabadan ibaret olduğu görülür. Onun bu yaklaşımı esasında klasik ilim 

geleneğinin Şâfiî hadisçiliği yolunu izlediğini göstermektedir. Zira onun bu tavrıyla 

özellikle müttefekun aleyh rivayetler söz konusu olduğunda, İbnü’s-Salâh’ın, 

hadislerin sıhhatini belirlemede geçmişte herşeyin söylendiği ve bundan sonra 

geleceklerin yeni bir şey söyleyemeceğine dair4 yaklaşımı doğrultusunda hareket 

ettiğini söylemek mümkündür. İbnü’l-Mülakkın’ın bu tutumunda İmam Şâfiî’nin 

hadislerin sıhhatini tesbitteki düşüncelerinin etkili olduğu da söylenebilir. Nitekim 

İmam Şâfiî, hadislerin sıhhatini belirlemenin râvilerin doğru veya yalancı olmalarını 

tesbit ile mümkün olacağını belirterek5 rivayetlerin doğruluğunu tayin etmede tek 

kriterin sened tenkidi olduğuna dikkat çekmiştir. Dolayısıyla İbnü’l-Mülakkın, hadis 

tenkidi olarak tavsif ettiğimiz bu tür izahlarında ihtiyaç nisbetinde hareket etmekte, 

genellikle daha önce bu konularda söz söylemiş, alanın otorite âlimlerine 

dayanmaktadır. Bununla birlikte şârihin, bazen klasik Şâfîî çizgisinden ayrı kaldığı 

ve hadislerin muhtevasına yönelik değerlendirmelerinde konu ile ilgili başkaları 

tarafından zikredilen farklı rivayetler hakkında metin tenkidi kabilinden izahlarının 

olduğu da görülebilmektedir. 

                                                           
3  Hadis tenkidinin tanımı ve mahiyeti hakkında bkz. Sâlih Karacabey, Hadis Tenkidi, Bursa, Emin 

Yayınları, 2013, s. 18-20; Ayrıca hadis tenkidi hakkında detaylı bilgi için bkz. Salahattin Polat, 

Metin Tenkidi, İstanbul, İFAV, 2020. 
4  Ebû Amr Osmân b. Abdurrahmân eş-Şehrezûrî İbnü’s-Salâh, Ulûmü’l-hadîs, thk. Nurettin Itr, 

Dımaşk, Dârü’l-Fikr, 1998, s. 28-29; Yapılan bir araştırmada İbnü’s-Salâh’ın bu düşüncesine 

değinilmiş, bir hadisin sıhhati hakkında geçmişte bir ittifâk söz konusu ise yeni bir tenkide ihtiyaç 

duyulmayacağı; ancak râvi ya da seneddeki farklı unsurlar sebebiyle birbirinden ayrı sıhhat 

değerlendirmeleri varsa, bu durumda ilgili rivayetler hakkında yeniden düşünmenin gerekeceği 

ifade edilmiştir. Bkz. Yavuz Ünal, Hadisin Doğuş ve Gelişim Tarihine Yeniden Bakış, Samsun, 

Etüt Yayınları, 2001, s. 320. 
5  Muhammed b. İdris eş-Şâfîî, er-Risâle, Çev: Abdülkâdir Şener, İbrâhim Çalışkan, Ankara, TDV 

Yayınları, 2003, s. 219. 



174 
 

İbnü’l-Mülakkın’ın bazı hadislerin sened ve metnine yönelik tesbit ve 

değerlendirmeleri incelendiğinde onun belirli gerekçelerle hareket ettiğini söylemek 

mümkündür.6   

Meselâ o, “Yolculukta Namazın Kısaltılması” babında Abdullah b. Ömer’in 

(r.a.) sözü olarak nakledilen “Resûlullah (s.a.v) ile birlikte bulundum. O 

yolculuktayken namazları iki rekâttan fazla kılmıyordu. Ebû Bekir, Ömer ve 

Osman (r.anhüm) da böyle yapardı.” hadisinin şerhinde konu ile ilgili iki farklı 

rivayet aktarmaktadır. Burada birinci olarak o, Mücahid’e (ö. 103/721) nisbet edilen 

“Evden çıkılan gün içerisinde gece oluncaya kadar namazlar kısaltılmaz.” sözünü; 

ikinci olarak da İmam Malik’e (ö. 179/795) nisbet edilen “Üç mili aşmadığı 

müddetçe namaz kısaltılmaz.” rivayetini nakleder. Şârih bu rivayetlerin her ikisini de 

ayrıntılı bir sened ve metin tenkidine tabi tutmaksızın sünnete, selefin ve halefin 

icmâına aykırı olduğu gerekçesiyle tenkit etmektedir.7 

Müellif, hadis tenkidi gerekçesini nakillerle de ortaya koymaktadır. “İmam 

hutbe okurken (yanıbaşında konuşan) arkadaşına «Sus!» dersen boş laf etmiş 

olursun.”8 hadisini şerh ederken Abdullah b. Abbas’dan (r.a.) merfû olarak 

nakledilen “Kim imam hutbe okurken konuşursa, o kişi kitap yüklü merkep gibidir. 

Böyle bir kimseye «Sus!» diyenin ise cuması yoktur.”9 rivayeti ile ilgili tenkidi 

Cûzekânî’den (ö. 543/1148) naklen yapar. Cûzekânî, söz konusu rivayetin münker 

olduğuna, asıl metinde yer alan "فقد لغوت" (boş laf etmiş olursun) ifadesi yerine " فلا

 şeklinde bir ibarenin bulunmasını gerekçe olarak (onun cuması yoktur) "جمعة له

göstermektedir.10 Bu örnekte de görüleceği üzere İbnü’l-Mülakkın, hükmü 

etkileyecek ifadeler içeren bir rivayeti Cûzekânî’den yaptığı nakilden faydalanarak 

tenkit etmiştir. 

Şârihin, hadislerin sıhhati, dereceleri ve çeşitleri ile ilgili bilgi verirken kendi 

değerlendirmelerini aktarmakla birlikte yoğunluk açısından analiz edildiğinde 

                                                           
6  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 81; C: VII, s. 387; C. VII, s. 111. 
7  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 99. 
8  Buhârî, “Cumʿa”, 36; Müslim, “Cumʿa”, 11. 
9  Ebû Bekr Abdullah b. Muhammed b. İbrâhim İbn Ebî Şeybe, el-Musannef, 26c., thk., Muhammed 

Avvâme, Cidde, Dârü’l-Kıble li’s-Sekâfeti’l-İslâmiyye, 1427/2006, C: IV, s. 105; Ahmed b. 

Hanbel, Müsned, C: III, s. 475. 
10  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 150. 



175 
 

çoğunlukla ilgili kaynaklardan nakille sıhhat değerlendirmesi yaptığı görülür. Bir 

hadisin sıhhati hakkında tek bir âlimin hükmünü vermesi, onun da aynı kanaatte 

olduğunu düşündürmektedir. Ancak birden çok farklı nakiller aktarıyor ve tercihte de 

bulunmuyorsa, bu durum onun hadisin sıhhati hakkında tevakkuf ettiği ya da takdiri 

okuyucuya bırakmış olabileceği şeklinde değerlendirilebilir. 

Meselâ o, “Sizden kim Kadir gecesini arayacaksa son yedi günde arasın.”11 

hadisinin şerhinde Kadir gecesinin alametleri bahsini ele alırken İbn Abdilber’den (ö. 

463/1071) naklen şu rivayeti zikreder: “Kadir gecesinin alâmetleri şunlardır: Gece 

saf, berraktır. Bu gecede sanki ay ortaya çıkmış parlak bir haldedir. Hava sakin ve 

hareketsiz, ne soğuk ne de sıcaktır. Bu gecede hiçbir yıldızın düşmesi helâl 

değildir. Bu gecenin alâmetlerinden biri sabahleyin güneşin, ayın on dördü gibi 

şuasız olarak doğmasıdır. O gün şeytanın güneş ile beraber çıkması helâl 

olmaz.”12 İbnü’l-Mülakkın, bu hadisi naklettikten sonra sadece Ebû Ömer’in (ö. 

320/932) “Bu hadis hasen gariptir.”13 değerlendirmesini zikretme dışında herhangi 

bir yorum yapmaz. Onun bu yaklaşımı, hadisin sıhhati hususunda kendisin de aynı 

kanaate sahip olduğunu hatıra getirmektedir. 

Şârihin, hadislerin sıhhatini belirlerken tek bir nakille yetindiği örneklere sık 

sık rastlamak mümkündür. Bununla birlikte, zaman zaman birden çok nakilde 

bulunduğu da görülür. O, “Allah kullarına beş vakit namazı farz kılmıştır. Her kim 

bu namazları hafife almayarak hakkına riâyet eder ve bunlardan bir şeyi zayi 

etmezse, Allah onu cennetine sokacağına dair söz vermiştir. Her kim namazları 

gerektiği gibi eda etmezse Allah katında onun için bir söz yoktur. İster azap eder, 

ister cennetine sokar.”14 rivayetinin sıhhati ile ilgili olarak İbn Hibbân (ö. 354/965), 

İbnü’s-Seken (ö. 353/964) ve İbn Abdilber’den (ö. 463/1071) yapmış olduğu 

nakillerde, onların her birinin hadisi sahîh kabul ettiklerini belirtir.15 Müellifin birden 

çok âlimin hadis hakkında aynı görüşe sahip olduğunu bildirmesi, hadisin sıhhatini 

teyit etmeyi amaçlamış olabileceğini düşündürmektedir. 
                                                           
11  Buhârî, “Teheccüd”, 20; “Leyletü’l-kadr”, 2; “Taʿbîr, 91; Müslim, “Salât”ü’l-müsâfirîn, 205. 
12  Ebû Ömer Cemâleddîn Yûsuf b. Abdullah b. Muhammed Kurtubî İbn Abdilber en-Nemerî, et-

Temhîd limâ fi’l-Muvatta’ mine’l-meânî ve’l-esânîd, 24c., thk. Mustafa b. Ahmed el-Alevî, 

Muhammed Abdülkebîr el-Bekrî, Titvan, Vüzâretü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1387/1981, C: 

XXIV, s. 373; Hadis için bkz. Ahmed b. Hanbel, Müsned, C: XXXVII, s. 425. 
13  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: V, s. 407. 
14  Ebû Dâvûd, “Salât”, 335; Nesâî, “Salât”, 6; “İkâmetü’s-Salât”, 101. 
15  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IX, s. 53; benzer bir örnek için bkz. a.mlf., a.g.e., C: V, s. 309. 



176 
 

Bir rivayetin sıhhati hakkında birbirinden farklı hükümleri hâvi nakiller de 

aktaran müellifin, hadisin hükmüne dair bu nakiller arasında bazen herhangi bir 

tercihte bulunmaksızın net bir hüküm vermekten geri durduğu da görülmektedir. 

Nitekim o, Hz. Peygamber’in istiskâ namazını kıldırması ile ilgili hadisin16 şerhinde 

konuyu detaylandırmak için şu farklı tarikine işaret eder: “Talha b. Yahya dedi ki: 

“Mervan beni Hz. Peygamber’in istiskâ namazını nasıl kıldığını öğrenmem için 

Abdullah b. Abbas’a (r.a.) gönderdi. O da: «Sünnete uygun istiskâ namazı bayram 

namazları gibidir. Farklı olarak Resûlullah (s.a.v.) onda ridasını ters çevirdi. İki 

rekât olarak kıldığı namazın birinci rekâtında yedi tekbir getirip Aʻlâ sûresini 

okudu. İkinci rekâtında ise Gâşiye sûresini okuyup beş tekbir getirdi.» dedi.”17 

İbnü’l-Mülakkın, bu rivayeti naklettikten sonra sıhhati ile ilgili şu bilgileri 

verir: “Dârekutnî de (ö. 385/995) bu hadisi nakletmiştir. Ancak Abdülhak el-

İşbîlî’nin (ö. 582/1186) dediğine göre onun rivayet ettiği hadisin isnadında bulunan 

Muhammed b. Abdülaziz b. Ömer b. Avf zayıf bir râvidir. İbnü’l-Kattân da (ö. 

628/1231) bu râvinin babasının meçhul olduğunu söyledi. Hâkim de bu hadise 

Müstedrek’inde yer verdi. Ancak isnadda Muhammed b. Abdülaziz b. Ömer b. Avf’ın 

yerine Muhammed b. Abdülaziz b. Abdülmelik’i zikredip, isnadı sahîhtir, dedi.” 

Şârih, hadisin sıhhati ile ilgili bu bilgileri naklettikten sonra “En iyisini Allah bilir.” 

diyerek herhangi bir tercihte bulunmamış ve sıhhatine dair net bir fikir ortaya 

koymamıştır.18 

İbnü’l-Mülakkın’ın, herhangi bir rivayetin sıhhatini nakille belirttikten sonra, 

o hükmü teyit ettiği durumlar da bulunmaktadır. O, “Hz. Ömer, Mescid-i haram’da 

bir gece itikâfa girmeyi adadı. Hz. Peygamber’e bu durumu sordu. Onun, «Adağını 

yerine getir.» diye karşılık vermesi üzerine Hz. Ömer bir gece itikâf yaptı.” hadisini 

Dârekutnî’nin de rivayet edip hakkında “İsnâdı sabittir.” dediğini naklettikten sonra, 

Buhârî’nin Sahîh’inde bu rivayete yer verdiğini bildirerek hadisin hükmünü teyit 

etmeye çalışmıştır.19 

Şerhin tamamı göz önünde bulundurulduğunda, şârihin hadislerin tahlilinde 

kullandığı farklı rivayetleri gerektiğinde özenle tenkide tabi tuttuğu görülür. Ancak 

                                                           
16  Buhârî, “İstiskâ”, 4; “Daavât”, 24; Müslim, “İstiskâ”, 1. 
17  Hâkim en-Nisabûrî, el-Müstedrek ale’s-Sahîhayn, C: I, s. 473.  
18  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 327; benzer bir örnek için bkz. a.mlf., a.g.e., C: VII, s. 416. 
19  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V. s. 433. 



177 
 

kimi zaman zikrettiği bazı rivayetlerin sıhhati konusunda hiçbir açıklama 

yapmaması, zayıf bir rivayeti kullanmasına rağmen bunu belirtmemesi, isnadında 

problem olan rivayetleri kullanmasına karşın gerekli izahı orada yapmayıp bilgi için 

kendisine ait farklı eserlere atıfta bulunması ve mevzûât kitaplarında hakkında 

hüküm verilen bazı rivayetlere sıhhat derecesini bildirmeden yer vermesi, onun 

nâdiren de olsa bu gibi durumlarda hadis tenkidine yeteri kadar dikkat etmediğini 

düşündürmektedir. 

O, cuma namazının fazileti ile ilgili hadisleri naklederken “Cuma, fakirlerin 

haccı ve yoksulların bayramıdır.” rivayetine yer verir.20 Ancak rivayetin sıhhatine 

dair herhangi bir açıklama yapmaz. Oysaki bu rivayetin mevzûât kitaplarında yer 

alması ve hakkında uydurma hükmünün verilmesi21 göz önünde bulundurulduğunda, 

şârihin özellikle hadis ahkâmını doğrudan ilgilendirmeyen konularda kullandığı 

rivayetlerin tenkidine ihtimâm göstermediğini hatıra getirmektedir.22 

Yine o, “Beş şey fıtrattandır: Sünnet olmak, kasıkları tıraş etmek, tırnakları 

kesmek, koltuk altını temizlemek, bıyıkları kırpmak.”23 hadisinin şerhinde 

tırnakların kesilmesi ile ilgili bilgi verirken Hz. Âişe’den nakledildiği bildirilen şu 

rivayeti zikreder: “Resûlullah (s.a.v.) bana: «Ey Âişe! Tırnaklarını kestiğin zaman 

orta parmağından başla. Sonra sırasıyla serçe parmağın, başparmağın, yüzük 

parmağın ve şehâdet parmağınla devam et. Tırnakları böyle kesmek zenginlik 

verir.» dedi.”24 İbnü’l-Mülakkın, bu rivayetin kaynağı ve sıhhati ile ilgili hiçbir bilgi 

vermez. Araştırdığımız kadarıyla böyle bir rivayet muteber hadis kaynaklarında yer 

almamaktadır. Bu da gösteriyor ki şârih, kimi rivayetleri bazen hadis ilmi açısından 

tenkide tabi tutma ihtiyacı hissetmeden kullanabilmektedir. 

Ayrıca İbnü’l-Mülakkın, Hz. Âişe’nin, Resûlullah’ın (s.a.v.) namaz kılış 

şeklini anlattığı hadisinin25 Umdetü’l-ahkâm’ın telif ediliş amacına aykırı bir şekilde 

sadece Müslim’in Sahîh’inde yer aldığını belirttikten sonra, rivayetin isnadında bir 

                                                           
20  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 104. 
21  Ebü’l-Fezail Radıyyüddin Hasan b. Muhammed b. Hasan es-Sâğânî, el-Mevzûât, thk. Necm 

Abdurrahmân Hâle, Dımaşk, Dârü’l-Me’mûn li’t-Türâs, 1405/1985, s. 50; Süyûtî, ez-Ziyâdât 

ale’l-Mevzûât, (Zeylü’l-Leâli’l-masnûa), 2c., thk. Râmiz Hâlid Hâc Hasan, Mektebetü’l-Meʿârif, 

Riyad, 1431/2010, C: I, s. 443. 
22  Benzer bir örnek için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 136. 
23  Buhârî, “Libâs”, 64; Müslim, “Tahâret”, 49.  
24  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 714. 
25  Müslim, “Salât”, 240; Ebû Dâvûd, “Salât”, 124; İbn Mâce, İkâmetü’s-Salât, 16. 



178 
 

illet bulunduğunu söylemiştir. O, bu durumla ilgili herhangi bir açıklama yapmamış, 

sadece Tahrîcu ehâdîsi’r-Râfiî isimli eserine atıfla yetinmiştir.26 Onun bu yaklaşımı, 

her ne kadar ilk bakışta isnadında illet bulunduğunu söylediği hadisin tenkidini ihmal 

ettiği şeklinde anlaşılmaya müsaitse de, esasında bunu gerek rivayetin Müslim hadisi 

olmasından gerekse konunun uzaması endişesinden dolayı yapmış olabileceğini 

düşündürmektedir.27 

İlâveten İbnü’l-Mülakkın’ın, Umdetü’l-ahkâm’da yer alan hadisleri şerh 

ederken muhtevaya uygun olarak kullandığı ya da ihtilâf ve tartışmalar söz konusu 

olduğunda muhtelif âlimlerin zikrettiği veya mezheplerin delil olarak ortaya koyduğu 

bazı rivayetleri sened bakımından tahlil ettiği görülmektedir. Rivayetleri gerek 

senedin sıhhat şartları gerekse râvilerin cerh-taʿdîl durumları bakımından incelediği 

anlaşılmaktadır. Bu nedenle aşağıda, şârihin rivayetlerin sıhhatine yönelik 

değerlendirmeleri, cerh-taʿdîl açıklamaları ile rivayet şartları, lafızları ve çeşitleri ile 

ilgili tahliline değinilecek, ayrıca hadis metinlerini şekil ve lafız bakımından 

incelemesine de temas edilecektir. 

1. Rivayetlerin Sıhhatine Yönelik Değerlendirmeleri 

Hicri VII. ve VIII. asırlar hadislerin sıhhatini belirlemede artık otorite 

kazanmış kaynaklara müracaat etme anlayışının hâkim olduğu bir dönem olmuştur. 

Zira bu anlayış, esasında İbnü’s-Salâh’ın sahîh hadisleri belirlemede eski dönem 

hadis eserlerinin esas alınması gerektiğini zikretmesiyle yaygınlaşmaya başlamıştır.28 

İbnü’l-Mülakkın da bu anlayış gereği bir taraftan Hanefî âlimlerin hadisle 

ilgilenmelerinin tesiri ile eserini bu bilgilerden müstağni bırakmak istememiş, bir 

taraftan da hadislerin sıhhati konusunda yeni bir şey söylemenin mümkün 

olmayacağı kanaatinden hareketle olsa gerek ekseriyetle önceki dönem âlimlerin 

hadisin sıhhatiyle ilgili yaptıkları değerlendirmeleri nakletmekle yetinirken zaman 

zaman kendi tahlillerine de yer vermiştir. 

Fıkhî şerhlerde hadislere yönelik sıhhat incelemesinin temelinde, ilgili 

rivayetin hüküm açısından delil olma değerini tesbit amacı vardır. Bu şerhlerde söz 

konusu değerlendirmeler çoğunlukla, ele alınan metinden fıkhî hüküm istinbatı ya da 

                                                           
26  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 19.  
27  Benzer bir örnek için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C:V, s. 296. 
28  Demirci, Kriz Döneminde Hadis ve Yorum, s. 95. 



179 
 

muhaliflerin çıkardığı hükümleri reddetme durumu ortaya çıktığında yapılmakta, 

hadise dair sıhhat incelemesi ancak böyle bir ihtiyaç hasıl olduğunda gündeme 

gelmektedir.29 

el-İʿlâm’da da benzer bir durumla karşılaşılmakta, İbnü’l-Mülakkın’ın sıhhat 

değerlendirmesini eserde yer alan Buhârî ve Müslim rivayetlerinden ziyade, daha çok 

hadisin farklı tarikleri üzerinde ve muhteva tahlili sırasında kullanılan diğer 

rivayetler hakkında yaptığı görülmektedir.30 

İbnü’l-Mülakkın’ın, rivayetlerin sıhhatine dair yaptığı değerlendirmelerinde 

çoğunlukla kendisinden önceki şârihlere ve cerh ve taʿdîl âlimlerine dayandığı 

görülmektedir. “Bizimle münafık, müşrik ve kâfirler arasındaki fark namazdır. 

Kim onu terk ederse kâfir olur.”31 rivayetini Tirmizî’nin ve İbn Hibbân’ın sahîh 

kabul ettiğini, Hâkim’in ise “İsnâdı sahîhtir ve illeti yoktur.” dediğini 

nakletmektedir.32 “Mü’minin niyeti amelinden hayırlıdır.”33 rivayeti için de İbn 

Dıhye’nin (ö. 633/1235) zayıf hükmü verdiğini aktarmaktadır.34 

Şârihin, rivayetler hakkında önceden yapılmış değerlendirmeleri nakletmekle 

birlikte, bizzat kendisinin de rivayetin sıhhatini belirleyici açıklamalar yaptığı ve 

hadisin, mütevatir, meşhur, âhad türlerinden hangisine girdiğini belirtmekle 

kalmayıp, sıhhat derecesiyle alakalı tesbitte bulunduğu da görülmektedir. Meselâ o; 

Ömer b. Hattâb’dan (r.a.) nakledilen niyet hadisinin rivayetlerinin sıhhati ile ilgili 

olumlu ve olumsuz kanaatleri belirttikten sonra, hadisin ferd olmakla birlikte meşhur 

olduğunu; ancak bazılarının kabul ettiği gibi mütevâtir olmadığını belirtir. Çünkü ona 

                                                           
29  Türcan, Hadis Şerh Geleneği, s. 108. 
30  Sahîhayn hadislerinin sıhhati hususunda bir icmanın olduğu bilinmekle birlikte, geçmişte bu iki 

esere yönelik tenkidler de yapılmıştır. Bu tenkidlerden birinin h. IV. yüzyıldan itibaren sadece 

hakikati belirlemek için iyi niyetle yapıldığı, diğerinin ise sonraki yüzyıllarda oryantalistler 

tarafından hadis ve sünnete yönelik bir art niyetle gündeme getirildiği ifade edilmektedir. Konu 

hakkında ayrıntılı değerlendirmeler için bkz. Kandemir, “Sahîhayn’a Yöneltilen Tenkidlerin 

Değeri”, Sünnetin Dindeki Yeri, İstanbul, Ensar Neşriyat, 1998, s. 367-408. 
31  Müslim, “Îmân”, 35, Tirmizî, “Îmân”, 9; İbn Mâce, “İkâmetü’s-Salât”, 77. 
32  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IX, s. 52-53; ulemadan nakille yapılan sıhhat tesbitine dair benzer 

bir örnek için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IX, s. 304. 
33  Ebû Abdillâh Muhammed b. Selâme b. Ca‘fer el-Kudâî, Müsnedü’ş-Şihâb, 2c., thk. Hamdi 

Abdülmecîd es-Selefî, Beyrut, Müessesetü’r-Risâle, 1407/1986, C: I, s. 119; Beyhakî de rivayeti 

nakletmiş ve zayıf hükmünü vermiştir. Bkz. Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali Beyhakî, 

Şuabü’l-iman, 14c., thk. Abdülali Abdülhamîd Hamîd, Mektebetü’r-Rüşd li’n-Neşr ve’t-Tevzîʿ, 

Riyad, 1423/2003, C: IX, s. 175. 
34  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 194. 



180 
 

göre bu hadisi, şöhretinin kuvvetinden ve tevâtür şartlarını bilmemekten kaynaklanan 

nedenlerden dolayı mütevâtir addedenler olmuştur.35 

O, hadisleri sıhhat bakımından değerlendirirken zaman zaman iki farklı 

rivayet arasında karşılaştırma da yapmaktadır. Meselâ; cemaatle namaz kılmanın 

fazileti ile ilgili bir babda zikrettiği “Misvak kullanarak kılınan namaz, misvak 

kullanmadan kılınan namazdan yetmiş kat daha fazla faziletlidir.” 36 hadisinde 

bildirilen faziletin cemaatle kılınan namazdan daha fazla olduğu şeklinde yanlış bir 

anlamaya sebep olmaması için, bu rivayet ile cemaatle kılınan namazın tek başına 

kılınan namazdan yirmi yedi derece daha faziletli olduğunu bildiren rivayet arasında 

sıhhat açısından bir değerlendirme yaparak şu açıklamaları aktarır: “Söz konusu 

rivayetten ilk anlaşılan şey misvak kullanarak kılınan namazın cemaatle kılınan 

namazdan fazilet bakımından daha üstün olduğudur. Ancak Karâfî’nin (ö. 684/1285) 

de dediği gibi cemaatle namaz kılmak misvak kullanmaktan daha faziletlidir. O 

yüzden çelişki gibi görünen bu durum izaha ihtiyaç duyar. Ben derim ki; misvak 

kullanarak kılınan namaz ile ilgili hadis, cemaatle kılınan namazın faziletini anlatan 

hadise sıhhat bakımından mukâvemet gösteremeyecek seviyededir.”37 Görüldüğü 

gibi şârih, ilgili babın dışında konuyla alakalı ve mâna itibariyle yanlış anlamalara 

sebebiyet verebilecek farklı bir rivayeti zikretmiş ve hadisin sıhhat bakımından 

benzer rivayetler karşısındaki derecesini ortaya koymaya çalışmıştır. 

İbnü’l-Mülakkın, bir hadisten çıkarılan hükümlerle ilgili farklı görüşleri 

zikrederken, görüş sahiplerinin kendi hükümlerini destekleyen ve delil olarak 

sundukları rivayetlerin sıhhatiyle alakalı da açıklama yapmaktadır. Meselâ; abdest 

aldıktan sonra elde kalan suyu silkmenin ve kurulanmanın mekrûh ya da müstehab 

oluşuyla ilgili farklı görüşleri zikrettikten sonra, mekrûh diyenlerin delil olarak öne 

sürdükleri ve Muâz b. Cebel’den (r.a.) “Hz. Peygamber elbisesinin bir tarafıyla 

yüzünü silerdi.”38 şeklinde gelen rivayetin zayıf olduğunu ifade etmektedir.39 

İbnü’l-Mülakkın, hadisten çıkarılan hükümlere mesnet teşkil etmesi 

bakımından zikredilen farklı rivayetlerin sıhhatiyle alakalı tesbitleri de 

                                                           
35  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 150. 
36  Ahmed b. Hanbel, Müsned, C: VI, s. 272. 
37  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 375. 
38  Tirmizî, “Tahâret”, 40. 
39  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s.  45. 



181 
 

nakletmektedir. Meselâ; teyemmümün de abdest yerine geçtiği ve abdestin 

isimlerinden biri olduğuna dair hükmü “Temiz toprak, on sene su bulamasa dahi 

Müslümanın abdestidir.”40 rivayetiyle desteklemekte ve bu rivayeti İbnü’l-Kattân’ın 

(ö. 628/1231) Ebû Hüreyre (r.a.) tarikiyle sahîh gördüğünü; Tirmizî ve İbn Hibbân’ın 

ise Ebû Zer (r.a.) tarikiyle sahîh kabul ettiğini ifade ederek, rivayetin sıhhatiyle 

alakalı tesbitleri aktarmaktadır.41 

Yine şârih, hadisten çıkarılan hükme aykırı bir rivayet varsa, o rivayetin 

sıhhati üzerinde de açıklama yapma ihtiyacı hissetmektedir. Meselâ; Ezan bâbının 

ikinci hadisinden hareketle kırmızı elbise giymenin câiz olduğuna dair hükmü 

açıkladıktan sonra, “Kırmızı giymekten sakının, çünkü o şeytana zinetlerin en 

sevimli gelenidir.”42 şeklinde aktarılan bir rivayeti zikreder ve bunun mevzû 

olduğunu şu cümleyle ortaya koyar: “Bu rivayet bâtıldır, isnadı muzdarip ve 

munkatıdır.”.43 Bir başka yerde, “cuma günü imam hutbedeyken konuşmaktan 

sakındıran”44 rivayete dair yapılan değerlendirmelerde şahit olmaktayız. Burada, 

“Kim cuma günü imam hutbedeyken konuşursa kitap yüklü merkep gibidir…” 

şeklinde ilgili hadisten yanlış hüküm çıkarılmasına sebep olabilecek benzer bir 

rivayeti zikretmekte ve bu rivayetin münker olduğunu belirtmektedir.45 Yine o, 

“Sizden birinizin kabından bir köpek içtiğinde, o kabı yedi defa yıkasın.”46 

hadisinin zahirinden hareketle cumhûrun, kabın yedi defa yıkanması gerektiğine dair 

görüşünü aktardıktan sonra konuyla ilgili Dârekutnî’nin Sünen’inde geçen “Köpeğin 

içtiği bir kap üç, beş veya yedi defa yıkanır.”47 rivayetini delil göstererek üç defa 

yıkamayı da yeterli görenlere, bu hadisin zayıf olduğuna dair açıklamalarla itiraz 

eder. Şârih, bu rivayetin huffâzın ittifakıyla zayıf olduğunu belirttikten sonra, 

                                                           
40  Ebû Dâvûd, “Tahâret”, 124; Tirmizî, “Tahâret”, 92. 
41  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 221; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: I, s. 628; C: VII, 

s. 392. 
42  Cûzekânî, bu rivayetin batıl, isnadının muzdarip olduğunu söyler. Bkz. Ebû Abdillah Hüseyin b. 

İbrâhim Cûzekânî, el-Ebâtîl ve’l-menâkîr ve’s-sıhâh ve’l-meşâhîr, 2c., thk. Abdurrahmân b. 

Abdülcebbâr el-Feryuvâî, Riyad, 1422/2022, C: II, s. 302.  
43  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 447. 
44  Buhârî, “Cumʿa”, 34; Müslim, “Cumʿa”, 10. 
45  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 150. 
46  Buhârî, “Vudû’”, 33. 
47  Dârekutnî, Sünen, ”Tahâret”, 22. 



182 
 

Beyhakî’nin de Sünen ve Hilâfiyyât’ında48 onun zayıflığını açıkça beyan ettiğini 

bildirir. Ayrıca metinde zikredilen rakamlar arasında "ْفأو" (veya) lafzının 

kullanılmasının râvinin şüphesiyle (şekkü’r-râvî) izah edilebileceğini ve bu rivayetle 

amel hususunda tevakkuf edilmesi gerektiğini dile getirir.49 

Hadisin ihtiva ettiği konuyla yakından alakalı farklı rivayetleri de nakleden 

İbnü’l-Mülakkın, bu rivayetlerin isnadı hakkında da açıklama yapmaktadır. Meselâ 

o, İhlas sûresini okumayı sevdiğini söyleyen bir kişiye Hz. Peygamber’in, “Ona 

söyleyin Allah da onu seviyor.”50 diye cevap verdiği hadisten hareketle en faziletli 

sûre hangisidir sorusu etrafında nakledilen görüşleri zikrederken, Fâtiha sûresinin 

Kur’ân’ın üçte birine denk olduğuna dair bir rivayeti aktarmış ve bu rivayetin 

isnadının zayıf olduğunu belirtmiştir.51 

Ayrıca şârih, hadislerin sıhhat değerlendirmesini bazen gerek sened ile ilgili 

teknik hususlar sebebiyle gerekse râvilerin durumu bakımından analiz ederek 

gerekçeleriyle ortaya koymakla birlikte, çoğunlukla ayrıntılı sened tenkidine 

başvurmadan kısa ifadelerle hadisin sıhhatini belirtmekle yetinir. Hadislerin sıhhatine 

dair hüküm bildirirken o, “İsnâdı zayıftır.”52, “İsnâdında meçhul bir râvi vardır. / O 

(râvi) meçhuldür.”53, “İsnâdında ızdırap vardır.”54, “Bu hadis zayıftır.”55, “Hadis 

zayıf bir isnadla rivayet edilmiştir.”56, “Bu hadisin isnadı sahîhtir. / sahîh 

değildir.”57, “Bu münker bir hadistir.”58 ve “Bu rivayet merduddur.”59 gibi kısa ve 

net ifadeler kullanmak sûretiyle hadisleri sened bakımından değerlendirmektedir. 

                                                           
48  Hilâf ilmi, bazı dinî ilimlere, özellikle fıkıh konularına uyarlanmış cedel tekniği ve fıkıh 

mezhepleri arasındaki ihtilâfları konu edinen ilim dalıdır. Bu alanlarda telif edilen eserlere 

Hilâfiyyât adı verilmiştir. Beyhakî’nin Hilâfiyyât’ı da bunlardandır. Hilâf ilmi ve bu alanda yazılan 

eserler hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Şükrü Özen, “Hilâf”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1998, 

C: XVII, s. 527-538.  
49  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 302 
50  Buhârî, “Tevhid”, 1; Müslim, “Salâtü’l-müsafirîn”, 263. 
51  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 222; benzer bir örnek için bkz. a.mlf., a.g.e., C: VII, s. 426. 
52  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 139; C: II, s. 375; C: III, s. 233; C: V, s. 259; C: IX, s. 325. 
53  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 336; C: IV, s. 327; C: V, s. 396; C: VII, s. 395; C: IX, s. 325. 
54  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IX, s. 231; C: X, s. 92. 
55  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 194; C: III, s. 156; C: IV, s. 144; C: V, s. 51; C: IX, s. 207; C: X, s. 

86. 
56  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 376; C: IV, s. 465, 524; C: IX, s. 144. 
57  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 97, 173; C: VII, s. 71; C: IX, s. 110. 
58  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VII, s. 420. 
59  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 256; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: III, s. 338; C: V, 

s. 52; C: VII, s. 419; C: IX, s. 198. 



183 
 

Onun detaylara ve farklı görüşlere girmeden bu ifadelerle rivayetlerin durumunu 

belirtmesi, hadislerin sıhhatine dair geçmişte verilen hükümleri olduğu gibi aktarma 

düşüncesini benimsediğini göstermektedir. 

Öte yandan Kur’ân-ı Kerim dışında hiçbir kitabın hatâdan berî olmadığı 

hakikatinden hareketle İbnü’l-Mülakkın’ın rivayetlerin sıhhatine yönelik 

değerlendirmeleri, onun Buhârî ve Müslim hadislerine bütünüyle savunmacı bir 

tavırla yaklaşmadığını, sahîh kabul edilen bazı rivayetler hakkında da farklı 

değerlendirmeleri gündeme getirerek, hadislerin bütün veriler ışığında ele alınması 

gerektiğini ortaya koymuş, sıhhatine zarar vermese dahi bazı rivayetlerdeki ufak 

hatalara işaret etmiştir. Onun bu tutumu ulemânın sıhhatine hükmettiği rivayetler bile 

olsa mutedil olmaya dikkat etmek sûretiyle tenkidî bir yaklaşımı elden bırakmadığını 

da göstermektedir. 

2. Cerh ve Taʿdîl Değerlendirmeleri 

Hadislerin sıhhatini belirleme noktasında cerh-taʿdîl ilmi ayrı bir öneme 

sahiptir. Çünkü dinin iki ana kaynağından biri olan sünnetin yazılı belgeleri 

hadislerin doğru nakledildiğinin belirlenmesi ve sıhhatini tesbit için râvilerin 

güvenilirliğinin ortaya konması gerekmektedir. Zira râvilerden birinin ya da bir 

kaçının güvenilirlik bakımından kusurlu olması hadisin sıhhati önünde bir engeldir. 

Bu itibarla râvilerin hallerinin araştırılmasını konu edinen cerh-taʿdîl ilmine özel bir 

önem verilmiştir.60 Bu ilim ile ilgili müstakil eserler telif edilmekle birlikte şerhlerde 

de, hadislerin sıhhatinde belirleyici rol oynayan râvilerin durumuna dair açıklamalar 

yapıldığı görülmektedir. İbnü’l-Mülakkın da dönem itibariyle cerh-taʿdîl kültürünün 

sistematik hale geldiği bir zaman diliminde yazdığı şerhinde bu konulara ilgi 

göstermiştir. Zira o, cerh-taʿdîl alanında sistematik anlamda çalışmalar yapan Zehebî 

ile bu sahada daha zengin kitaplar telif eden İbn Hacer gibi iki âlimin ortasında 

durmaktadır. Bu itibarla o, zaman zaman hadislerin râvileri hakkında 

değerlendirmelerde bulunmuştur.  

Şerhe konu olan eser, Sahîhayn’ın ittifak ettiği ve senedin tamamı 

zikredilmeksizin sadece sahâbî râvisi ile aktarılan hadis metinlerinden oluştuğu için 

şârihin bu rivayetlerin isnadlarının tamamında geçen râviler hakkında genellikle 

                                                           
60  Koçyiğit, Hadis Usulü, s. 182. 



184 
 

tevsîk ya da tazʿîfe yönelik herhangi bir değerlendirmeye yönelmediği 

görülmektedir. Ancak zaman zaman hadisin senedinde adı zikredilen tâbiînden bir 

râvi varsa, o râvi hakkında yapılan cerh ve taʿdîl değerlendirmelerini aktardığı 

müşahede edilmektedir. Bunun yanı sıra hadis metinlerinin konu bakımından tahlili 

esnasında kullanılan farklı hadislerin râvileri de cerh ve taʿdîl bakımından 

değerlendirmeye tabi tutulmuştur.  

İbnü’l-Mülakkın, râvilerin cerh ve taʿdîl durumları ile ilgili bilgi verirken 

birkaç farklı usulle hareket etmiştir. Bunlardan birisi, râviyle ilgili değerlendirmeyi 

cerh ve taʿdîl alanında uzmanlaşmış bir âlime ya da herhangi bir terâcim-tabakât 

kitabına atıfta bulunmadan doğrudan nakilsiz bildirmesidir. 

O, tevsîk ettiği bazı râviler hakkında kısa değerlendirmeler yapar. Meselâ; 

Ebû Kılâbe hakkında: “O, tâbiîn imamlarından biridir. Sika, hadis rivayeti çok olan 

âbid ve zâhid bir kimsedir.”61 der; Ebü’n-Nadr’ın “Tâbiî ve sika”62 olduğunu 

belirtir; Abdurrahmân b. Ebî Leyla için “Ensardan seçkin, sika bir tabiîdir.”63 

ifadesini kullanır ve Abdullah b. Maʿkıl’i ise “O, tâbiînin en hayırlılarından, Kûfeli, 

sika birisidir.”64 şeklinde tanıtır. Onun, güvenilir olduğunu bildirdiği râvilerin yanı 

sıra bazı râviler hakkında “O zayıftır.” ifadesini kullanarak bilgi verdiği de 

görülmektedir.65 

Rivayetlerin isnadının zayıflık ve sahîhlik bakımından hükmünün ne 

olduğunu, “İsnadı zayıftır ya da isnadı sahîhtir.” şeklinde kısa hükümlerle ifade 

etmenin yanı sıra, bazı rivayetlerde râvilerin cerh ve taʿdîl durumu hakkında ayrıntılı 

nakillerde bulunduğu da görülmektedir. Râvi Ubeydullah b. Zehr’e dair naklettiği şu 

ifadeler örnek olarak zikredilebilir: “Ben derim ki; Ubeydullah’ın durumu hakkında 

ihtilâf vardır. Ahmed b. Hanbel onu zayıf kabul etti. Ona yönelik İbnü’l-Medînî 

«münkerü’l-hadîs»; Dârekutnî, «leyse bi kavî» dedi.”66 

Bazen şârih, râvilerin cerh ve taʿdîl durumu hakkında doğrudan bir kaynaktan 

ya müellif ya da eser ismi vererek alıntı yapmaktadır. Bu tarz değerlendirmelerine, 

kullandığı şu ifadeleri örnek göstermek mümkündür: “İbn Sa’d, «Sika ve hadis 

                                                           
61  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 122. 
62  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 300. 
63  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 449. 
64  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VI, s. 86. 
65  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 447; C: II, s. 506; C: VI, s. 180; C: VIII, s. 318. 
66  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IX, s. 322; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: VII, s. 397, 420.  



185 
 

rivayeti çoktur.» dedi.”67; “Beyhakî, Hilâfiyyât’ında «Hadisin râvileri sikadır.» 

dedi.”68; “İbn Hibbân onu Sikât’ında zikretti.”69 

Ayrıca İbnü’l-Mülakkın’ın, herhangi bir kaynağa atıfta bulunmaksızın 

râvilerin durumuna dair cerh ve taʿdîl alanında uzmanlaşan âlimlerin 

değerlendirmelerini naklettiği de görülmektedir. O, “Yahya b. Maîn (ö. 233/847) 

«Ondan sika biri rivayet ettiğinde rivayetinde bir beis yoktur.» derken, Nesâi «Leyse 

bi kaviyy» dedi.”70; “Ahmed b. Hanbel, Yahya b. Maîn ve Nesâî onu tevsîk ederken, 

Ebû Hâtim (ö. 277/890) ise «Hadisi yazılır» ifadesini kullandı.”71 ve “Tirmizî, «Sika 

ve me’mûn» dedi.”72 gibi ifadelerle râviler hakkında bilgiler aktarmaktadır. 

3. Rivayet Şartları, Lafızları ve Çeşitleri ile İlgili Açıklamaları  

İbnü’l-Mülakkın, zaman zaman hadislerin sened tahlili kapsamında muhtelif 

gerekçelerle rivayet şartları, lafızları ve çeşitleri ile ilgili açıklamalar yapmaktadır. 

Çok yoğun olmamakla birlikte eserinde bu tür izahlara rastlamak mümkündür. 

Umdetü'l-ahkâm’da yer alan hadislerin Buhârî ve Müslim’in ittifak ettiği 

sahîh hadisler olması ve bu hadislerin sıhhatine yönelik cumhûrun genel kabulü 

bulunmasına rağmen, şârihin hadis usulü bilgisi çerçevesinde 

değerlendirebileceğimiz bu tarz konulara dair izahlar yapması, söz konusu rivayetleri 

tek tek ele alıp genel kabül dışında ayrıca değerlendirmeye tabi tutmak istediğinin bir 

göstergesidir. Onun bu konulara değinmekle, fıkhî deliller içeren rivayetler 

üzerindeki muhtemel itirazları ortadan kaldırmayı ve ilgili rivayetlerin sıhhatini teyid 

etmeyi amaç edindiği düşünülebilir. Bu kapsamda burada müellifin, rivayet şartları, 

lafızları ve çeşitleri ile ilgili konularda yaptığı açıklamalar ortaya konmaya 

çalışılacaktır. 

a. Rivayet Şartları 

el-İʿlâm, Cemmâîlî’nin Buhârî ve Müslim’in ittifâk ettiği hadislerden 

oluşturduğu Umdetu’l-ahkâm adlı eserinin şerhi olması hasebiyle İbnü’l-Mülakkın, 

                                                           
67  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 332. 
68  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VIII, s. 223. 
69  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VIII, s. 370. 
70  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 332. 
71  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IX, s. 62. 
72  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VII, s. 420. 



186 
 

zaman zaman Buhârî ve Müslim’in şartları ile ilgili ileri sürülen bazı görüşlerden 

dolayı açıklama yapma gereği duymuştur.73 

Bu görüşlerden birine göre “Buhârî ve Müslim’in bir hadisi kitaplarında 

zikretmelerinin şartı, o hadisi meşhur iki veya daha çok sahâbînin rivayet etmiş 

olması, o sahâbînin de kendisinden rivayet eden iki veya daha çok sika râvisinin 

bulunması, tâbiûn neslinden hadisi rivayet eden iki veya daha fazla meşhur sika 

birinin olması ve ardından tebe-i tâbiîn neslinden de bu şartları taşıyan hâfız, mutkin 

ve meşhur kişilerin hadisi rivayet etmeleri gerekir.” İbnü’l-Mülakkın bu görüşe, 

niyet hadisinin ferd olmakla birlikte sahîh olduğunu ve Buhârî’nin Sahîh’ine bu 

hadisle başladığını delil göstererek itiraz etmektedir.74 

Yine bir başka örnek de hadis rivayeti esnasında râviler arasındaki likâ 

şartıyla ilgilidir. İbnü’l-Mülakkın, muanʿan hadisin muttasıl olma şartlarından 

bahsederken zikrettiği görüşler arasında Buhârî ve Müslim’in şartlarına da değinerek, 

Müslim’in likâyı şart koşmadığını, Buhârî’nin ise likânın sübutunu şart koştuğunu 

belirtir.75 

b. Rivayet Lafızları 

İbnü’l-Mülakkın, rivayetleri sened bakımından tahlil ederken, rivayet lafızları 

üzerinden hadislerin sıhhatine karşı oluşturulan olumsuz kanaatlerin önüne geçmek 

için bu lafızların bazıları hakkında bilgiler vererek aralarında mukayese yapmış, olası 

şüpheleri izâle etmeye çalışmıştır. 

Şârih, bir yerde rivayet lafızları ile ilgili ihtilâflara işaret ettikten sonra kendi 

kanaatini “Sahîh olan şudur” diyerek aktarır. Örneğin o, "عن" lafzına ilişkin hususları 

dile getirirken; sahâbîden önce kullanılan "عن" lafzının, senedin muttasıl olması 

bakımından "أنّ " ,"سمعت" ve "قال" lafızlarından bir farkının bulunmadığı konusunda 

ittifak edildiğini bildirmekle beraber, asıl ihtilâfın, sahâbî dışında bir kimseden عن "

"فلان  şeklinde yapılan rivayetlerde olduğunu söyler. Bu şekildeki bir rivayetin başka 

                                                           
73  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 151. 
74  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 152. 
75  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 167. 



187 
 

tariklerle muttasıl olduğu ortaya çıkıncaya kadar mürsel ve munkatı olacağına dair 

bir görüşü aktardıktan sonra, sahîh olduğunu belirttiği ve kendisinin de tercih ettiği 

görüşü şöyle ifade eder: “Böyle bir rivayet müdellis bir râvi tarafından aktarılan 

muanʿan hadis olmadığı takdirde ve râvilerin birbirleriyle görüşme imkânının 

bulunması koşuluyla muttasıl kabilindendir.” İbnü’l-Mülakkın, bu açıklamanın 

ardından likânın sübûtunun şartları ile alakalı görüşleri de zikretmektedir.76 

Hadis tahammül yollarından en üstününün semâ olduğuna dair cumhûrun 

görüşünü zikreden müellif, İbnü’s-Salâh’ın (ö. 643/1245) "سمعت" yerine "حدثنا" ve 

 lafızlarını daha kuvvetli kabul ettiğini bildirir.77 Kendisi de İbnü’s-Salâh’ın bu "أخبرن"

görüşüne benzer bir şekilde, "حدثنا" sîgasının takrîr ve te’kîd mânasının bulunduğunu, 

hadis tahammül ve edâ sîgalarının en üstünü olduğunu ifade eder.78 

c. Rivayet Çeşitleri 

İbnü’l-Mülakkın’ın şerhte zaman zaman hadis rivayet çeşitlerine işaret ettiği, 

gerektiğinde bu rivayet çeşitlerinin tanımı ve özelliklerine dair hadis usulü 

eserlerinde yer alan bilgilere benzer ilave açıklamalar yaptığı, hadislerin kuvvet 

derecesini ortaya koymak ve sahîh olduğunu ispat etmek için gerekçeler ileri sürdüğü 

görülmektedir. 

Meselâ; Abdullah b. Ömer’in (ö. 73/693) kız kardeşi Hafsa’dan (ö. 45/665 

[?]) rivayet ettiği bir hadis79 bağlamında, ister erkek isterse kadın olsun, kardeşin 

kardeşten hadis rivayet edebileceğini80 belirterek, hadis rivayet şekillerinden birine 

işaret etmektedir.81 

İbnü’l-Mülakkın, merfû hadisin ıstılah mânası ile ilgili ayrı bir başlık açıp 

usul bilgisi vermektedir. Hadisin tahlili esnasında arada böyle bir parantez arası 

diyebileceğimiz bilgi aktarması, ilgili rivayeti tashîh etme ve şüpheleri izâle etme 

hassasiyetinde olduğunu göstermektedir. O, burada merfû hadisin tarifini şöyle 

                                                           
76  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 167. 
77  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 167-168. 
78  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 227. 
79  Buhârî, “Teheccüd”, 28. 
80  Süyûtî, Tedrîbü’r-râvî fî şerhi Takrîbi’n-Nevevî, thk. Ahmed Ömer Hâşim, Beyrut, Dârü’l-

Kitâbi’l-Arabî, 1419/1999, s. 219.  
81  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 411. 



188 
 

yapmaktadır:“Merfû, ister muttasıl, ister munkatı, isterse mürsel olsun Resûlullah’a 

(s.a.v.) izâfe edilen hadistir.”82 

Müellif, ayrıca hükmen merfû olan rivayetlere de dikkat çekmekte, Ebû Saîd 

el-Hudrî’den (r.a.) nakledilen “Biz, Resûlullah (s.a.v.) zamanında fıtır sadakasını 

taamdan bir saʿ, hurmadan bir saʿ, arpadan bir saʿ, süzme yoğurttan bir saʿ ve 

kuru üzümden bir saʿ olarak verirdik…”83 rivayetinden yola çıkarak, usulcülere 

göre bu hadisin müsnede mülhak olduğunu, çünkü burada zikredilen türden bir 

meselenin Resûlullah’ın (s.a.v.) emri dışında ya da onun haberi olmadan 

yapılamayacağını ve sahâbînin ispatı zor olan bir hususu kendi görüşüyle 

aktarmasının mümkün olamayacağını ifade ederek hem bir şekilde hükmen merfûyu 

tanımlamış hem de söz konusu rivayeti hükmen merfû kapsamında 

değerlendirmiştir.84 Bir başka yerde hükmen merfû hadisin tanımlamasını daha açık 

bir şekilde yaptığı görülür. O, sahâbeden Ümmü Atıyye’nin (ö. 70/689-90 [?]) sözü 

olarak nakledilen “Biz cenazeleri takip etmekten nehyolunduk fakat bu bize haram 

kılınmadı.”85 rivayetinden yola çıkarak bu hadisin “hükmen merfû” olduğunu 

belirtmekte ve bunu, mutlak olarak bir nehyin Resûlullah’dan (s.a.v.) başka birine 

izâfe edilmesinin câiz olmaması ile gerekçelendirdikten sonra şu açıklamaları 

yapmaktadır: “Bir sahâbî, «Şununla emrolunduk», «Şundan nehyedildik» veya «Şu 

sünnettir» gibi ifadeler kullanmışsa, sahîh olan görüşe göre bu merfû olarak kabul 

edilir.”86 diyerek hükmen merfû olan hadise işaret etmiştir.87 

Şârihin bazı rivayetleri özellikle merfû ya da hükmen merfû vurgusuyla 

nakletmesi, kendi görüşünü ya da tercih ettiği bir görüşü temellendirirken kullandığı 

rivayetin kuvvetine işaret etmek ve bu hadislerle delil getirilebileceğini ortaya 

koymak için yapmış olabileceğini düşündürmektedir. Zira onun, pek çok yerde merfû 

ya da hükmen merfû ifadelerini belirtmeden geçmediği görülmektedir.88 O, hadisin 

                                                           
82  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VIII, s. 251; merfû hadis hakkında bkz. İbnü’s-Salâh, Ulûmü’l-

hadis, s. 45;  
83  Buhârî, “Zekât”, 73; Müslim, “Zekât”, 17. 
84  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 145. 
85  Buhârî, “Cenâiz”, 31; Müslim, “Cenâiz”, 34. 
86  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, 460; benzer açıklamalar için bkz. a.mlf., a.g.e., C: VIII, s. 249, 

250, 251. 
87  Hükmen merfû hakkında bilgi için bkz. Koçyiğit, Hadis Usulü, s. 161.  
88  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 145, 272, 281; C: VIII, s. 249 



189 
 

merfû olduğuna “Bu olay, merfû bir hadisle vârid olmuştur.”89, “Bu konu hakkında 

merfû bir hadis vardır.”90, “Bu hadis hiç şüphesiz merfûdur.”91, “İhtilafsız bu hadis 

hükmen merfûdur.”92, “Hadis bu lafızlarla hükmen merfûdur.”93, “Enes b. Malik’in 

(r.a.) sözü sünnetten sayılır ve merfû kabul edilir.”94 gibi ifadelerle işaret etmektedir. 

Müellif, Abdullah b. Abbas’tan (ö. 68/687-88) rivayet edilen ve Resûlullah’ın 

(s.a.v.) Muâz b. Cebel’i (r.a.) Yemen’e gönderirken verdiği tavsiyelerinin anlatıldığı 

hadise dair yaptığı açıklamalarda ise mürsel hadise temas etmektedir. O burada, 

Abdullah b. Abbas’ın (r.a.) söz konusu hadisi bir keresinde “Resûlullah (s.a.v.) şöyle 

dedi” ifadesiyle, başka bir defasında ise Resûlullah’ı (s.a.v.) zikretmeden rivayet 

ettiğini, dolayısıyla hadisi bir kez muttasıl olarak, diğerinde de mürsel (sahabe 

mürseli)95 olarak naklettiğini bildirmektedir. Meşhur olan görüşe göre onun 

mürsellerinin delil olduğunu belirten şârih, Abdullah b. Abbas’ın (r.a.) bu olayı Muâz 

b. Cebel’den (r.a.) işittiğini; ancak bir defasında ondan, bir başka kez ise vasıtasız 

doğrudan naklettiğini ifade etmektedir.96 Bu örnekte de görüleceği üzere şârih, 

rivayetin sıhhatine ve delil oluşuna dair yanlış algı ve anlamaların önüne geçmek için 

böyle bir izaha ihtiyaç duymuştur. 

İbnü’l-Mülakkın’ın, Zeyd b. Erkam’dan (ö. 68/688) nakledilen “Biz 

(önceleri) namazda iken konuşurduk. Öyle ki bizden bir adam yanı başında namaz 

kılan arkadaşıyla konuşurdu. Bu hal, «Huşu içinde Allah’ın huzurunda durun»97 

âyeti ininceye kadar devam etti. Bu âyet inince susmakla emrolunduk, 

konuşmaktan nehyedildik.”98 rivayeti bağlamında merfû-mevkûf ayrımına da temas 

ettiği görülür. O, sahâbînin âyetlerin tefsirine dair söylediklerinin merfû değil 

mevkûf olarak değerlendirilmesi gerektiğini; ancak onun kelâmı bir âyetin nüzul 

                                                           
89  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 406. 
90  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 63, 154. 
91  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 272. 
92  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 390. 
93  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 7. 
94  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VIII, s. 250. 
95  Ayrıntılı bilgi için bkz. Koçyiğit, Hadis Usulü, s. 74; Selahattin Polat, “Mürsel”, DİA, İstanbul, 

TDV Yayınları, 2006, C: XXXII, s. 52.  
96  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 14. 
97  Bakara, 2/238. 
98  Buhârî, “Amel fi’s-Sâlât”, 2; “Tefsir”, 45; Müslim, “Mesâcid”, 35. 



190 
 

sebebi ve buna benzer hususlarla ilgiliyse merfû kabilinden olabileceğini de 

belirtmektedir.99 

Yine eserde yer alan bir rivayette bulunması hasebiyle “ziyâdetü’s-sikât” 

konusuna değinen şârih, sika bir râvinin ziyadesinin benzer durumdaki râvilerin 

rivayetine muhalif olmadığı müddetçe makbul olduğunu, ulemânın herhangi bir 

ihtilâf olmaksızın onunla amel ettiğini100 ifade etmektedir.101  

Bütün bunların dışında İbnü’l-Mülakkın’ın, rivayet çeşitleri bakımından 

“müsned”, “muzdarip” ve “muallel” hadis türleri ile “haber-i vâhid” hakkında teknik 

anlamda değerlendirmeler yapması102 onun hadis usulü ve ilimlerine dair telif etmiş 

olduğu el-Muknîʿ fî ʿUlûmi’l-hadîs ve Şerhu’t-Tezkire fî ʿUlûmi’l-hadîs gibi eserleri 

de dikkate alındığında aynı zamanda usul ilminde de mahir olduğunu göstermektedir. 

4. Metni Lafız ve Şekil Bakımından İncelemesi 

Hadis metinlerinin lafız ve şekil bakımından incelenmeye tabi tutulması, 

hadis tenkidinin bir parçası olarak kabul edilir. Zira hadisin doğru anlaşılması bir 

bakıma metnin bu açıdan tetkik edilmesine de bağlıdır. Nitekim gerek râvi şüphesi ve 

tasarrufları gerekse rivayetlerin farklı tariklerle ulaşmasının tesiriyle metinlerde bir 

takım lafız farklılıkları ortaya çıkmakta, bu durum bazen metnin Hz. Peygamber’a ait 

olan kısmını belirlemeye dair tetkikleri de zorunlu kılmaktadır. Bir hadisin muhtelif 

rivayetlerindeki metin farklarını ortaya koymak, hiç şüphesiz hadise daha bütüncül 

bakabilmeyi ve Hz. Peygamber’in maksadının doğru anlaşılmasını temin etmektedir. 

Bu itibarla İbnü’l-Mülakkın da, hadis metinlerinin muhtevasını tahlil etmeden önce 

metni lafız ve şekil bakımından incelemektedir. Burada, Buhârî ve Müslim 

rivayetindeki lafız farklılıklarına değinmekte, hadisin merfû ve mevkûf olan kısmına 

işaret edip, metne yönelik muhtelif tenkit ve değerlendirmelere başvurmaktadır. 

Bu tesbitlerden birini, Resûlullah’ın (s.a.v.) kıraatıyla ilgili bir rivayette yer 

alan "فما سمعت أحدا أحسن صوتا أو قراءة منه" ibaresindeki "أو" lafzının kullanılmasına ilişkin 

açıklamalarında görmekteyiz. Şârih, bu lafzın kullanılmasında iki ihtimalin 

                                                           
99  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 348. 
100  Konuyla ilgili bkz. İbnü’s-Salâh, Ulûmü’l-hadis, s. 72. 
101  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 719. 
102  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 258, 656; C: II, s. 411; C: V, s. 145; C: VII, s. 

279. 



191 
 

bulunduğunu, birinci ihtimalin "و" (ve) mânasında olduğunu ve bu şekliyle metnin 

mânasının “Resûlullah (s.a.v.), ses ve kıraat bakımından insanların en güzeliydi.” 

olacağını bildirmekte, ikinci ihtimalin ise bir râvi şüphesi olduğunu söylemektedir.103 

Şârih, eserde yer alan hadis metninin bazen lafız itibariyle Buhârî ya da 

Müslim’den hangisine ait olduğunu belirterek nakleder, bazen de bunu 

zikretmeksizin Buhârî’nin bab başlıklarına işaret ederek hangi babda hangi metin 

farklılığıyla hadisi rivayet ettiğini bildirir, ardından Müslim’in rivayetleri arasındaki 

lafız farklılıkları üzerinde durur.104 

Örneğin o, “Rehin” babında 

 ".يدر "أن رَسُولُ اِلله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اشْتَرىَ طَعَامًا مِنْ يَ هُودِيرّ إِلََ أَجَلر وَرَهَنَهُ دِرْعًا مِنْ حَدِ 

metniyle yer alan hadisin Buhârî ve Müslim’deki lafız farklılıklarıyla ilgili şu notları 

düşmüştür: 

“Bu hadisi Buhârî, “Selemdeki Kefil” babı altında يئة "اشْتَرىَ طعََامًا مِنْ يَ هُودِيرّ بنس

لر  أَجَ طَعَامًا مِنْ يَ هُودِيرّ إِلََ  اشْتَرىَ ,lafız farkıyla; “Selemdeki Rehin” babında وَرَهَنَهُ دِرْعًا مِنْ حَدِيدر"

وَارتهنه منه دِرْعًا مِنْ حَدِيدر" معلوم  lafız farkıyla; “Zırhının Rehni” babında, َعَامًا مِنْ يَ هُودِيرّ طَ  "اشْتَرى

 "اشْتَرىَ ,lafız farkıyla; “Yahudi ve Başkalarına Rehin Verme” babında إِلََ أَجَلر وَرَهَنَهُ دِرْعه"

ه"وَرَهَنَهُ دِرْع مِنْ يَ هُودِيرّ   lafız farkıyla ve Kitabü’l-Büyûʿun “Yiyeceğin Belli Bir Süreyle 

Satışı” babında  ََأَجَلر وَرَهَنَهُ دِرْعه" "اشْتَرىَ طعََامًا مِنْ يَ هُودِيرّ إِل  lafız farkıyla rivayet etmiştir. O, 

Müslim’in rivayetleri arasındaki lafız farklarına işaretle sırasıyla şu şekilde nakleder: 

1.   دِرْعًا له رهنا" "اشْتَرىَ طَعَامًا مِنْ يَ هُودِيرّ بنسيئة فأعطاه

مِنْ يَ هُودِيرّ طعََامًا وَرَهَنَهُ دِرْعًا مِنْ حَدِيدر" "اشْتَرىَ .2  

مِنْ يَ هُودِيرّ طعََامًا إِلََ أَجَلر وَرَهَنَهُ دِرْعًا له مِنْ حَدِيدر " "اشْتَرىَ .3  

                                                           
103  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 209. 
104  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 567; C: IV, s. 530; C: VI, s. 134, 173; 

C: VII, s. 19, 85, 346, 358, 365, 383, 411; C: VIII, s. 247, 350, 356, 377, 423, 499; C: IX, s. 22, 

97, 123, 221, 254; C: X, 300. 



192 
 

Bir başka rivayette de "من حديد" lafzının düşmesiyle yer almıştır.105 

Şârih, sadece Buhârî ve Müslim’in lafız farklılıklarına değil, hadisin muhtelif 

kaynaklarda yer alan metinlerindeki farklılıklara da işaret etmiştir.106 

İbnü’l-Mülakkın, hadis metinlerini şekil bakımından incelerken metnin 

Resûlullah’a (s.a.v.) ait olan ve olmayan kısımlarına da işaret etmektedir. Bunun 

örneğini,  

غَارُ أنَْ يُ زَوّجَِ الرَّجُلُ ابْ نَ تَهُ  غَارِ وَالشِّ وّجَِهُ ابْ نَ تَهُ، زَ عَلَى أنَْ ي ُ "أنََّ رَسُولَ اللََِّّ صَلَّى اُلله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَهىَ عَنِ الشِّ

نَ هُمَا صَدَاق  وَ   ".ليَْسَ بَ ي ْ

rivayetinde görmekteyiz. O, “Şiğar”ın107 açıklandığı kısmın Resûlullah’a (s.a.v.) ait 

olmadığını ve râvinin bu kısmı merfû metne birleştirdiğini belirtir. Bu tesbiti teyit 

amacıyla hadisin Ubeydullah b. Amr – Nâfiʻ – Abdullah b. Ömer tarikiyle gelen 

rivayetine işaret eder. Bu rivayete göre; “Resûlullah (s.a.v.), şiğar’ı yasakladı. 

Sonra Ubeydullah şöyle dedi: Nâfiʻ’e dedim ki: «Şiğar nedir?». O da Şiğarın ne 

olduğunu bana açıkladı.”108 

Şârihin hadis metnindeki râvi şüphesinden kaynaklanan lafız farkını, muhtelif 

görüşlere dayanak olması bakımından ele aldığı da görülmektedir. 

Meselâ o; “Hz. Peygamber, beş vesk - veya daha aşağı - miktar için arâyâ 

satışına ruhsat verdi.”109 rivayetinde yer alan râvi şüphesinden kaynaklanan lafız 

farkı sebebiyle arâyâda110 izin verilen miktar ile ilgili farklı hükümlerin ortaya 

konulduğunu ifade eder. O, râvi şüphesinden kaynaklanan bu lafız farkı sebebiyle 

beş veskin câiz olup olmamasında iki farklı görüşün bulunduğunu, bunlardan birinci 

görüşü râvinin şüphesinden dolayı haramlığı ortadan kaldırmak için beş veskin câiz 

                                                           
105  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VII, s. 356-358. 
106  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VIII, s. 465. 
107  Şiğar: Aralarında mehir olmaksızın, bir adamın, başka bir adama, onun kızıyla nikâhlanmak 

şartıyla kendi kızını nikâhlamasıdır. Bilgi için bkz. Hasan Güleç, “Şigar”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 2010, C: XXXIX, s. 142-143. 
108  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VIII, s. 186. 
109  Buhârî, “Büyûʿ”, 83; Müslim, “Büyûʿ”, 71. 
110  Arâyâ: İslâm hukukunda, belli bir miktar kuru hurmanın tahminen aynı miktardaki taze hurmayla 

değiştirilmesini ifade eden terimdir. Bilgi için bkz. Halit Ünal, “Arâyâ”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 1991, C: III, s. 337. 



193 
 

olmadığı; ikinci görüşü ise râvinin şüphesi sebebiyle haramlık miktarının ölçüsünün 

beş veski de kapsayarak câiz olduğu şeklinde nakleder.111 

B. HADİS TAHRÎCİ 

İbnü’l-Mülakkın, hadis tahrîci alanında da uzmanlığı olan bir âlimdir. Onun 

bu sahada telif etmiş olduğu eserler112 bunun en bariz göstergesidir. Şârih, bu yönünü 

el-İʿlâm’da da göstermiş, Umdetu’l-ahkâm’da yer alan hadislerin tahrîcine ayrı bir 

önem vermiş, rivayetlerin farklı tariklerini ortaya koyarak metin analizleri yapmaya 

çalışmıştır. Umdetu’l-ahkâm’da yer alan rivayetler Buhârî ve Müslim’in ittifak ettiği 

hadisler olmasına rağmen onun, hadislerin tahrîcîne bu denli önem vermesinin 

altında bir takım sebeplerin olduğu da hesaba katılmalıdır. Şârihin müttefekun aleyh 

hadislere dair böyle bir şerh çalışmasında tahrîc bilgisine ihtimam göstermesi yine 

dönemin ilim algısıyla izah edilebilir bir durumdur. Zira, onun usul bilgilerine 

fazlaca yer vermesinin sebepleri ile ilgili daha önce belirttiğimiz hususların burada 

da geçerli olduğunu söylemek mümkündür. Nitekim, İbnü’l-Mülakkın’ın yaşadığı 

Memlükler döneminde ulemâ arasında bir kimsenin hadis alanındaki uzmanlığı aynı 

zamanda tahrîc bilgisine ne derece sahip olduğuyla ilişkiliydi.  

Öte yandan o dönemde Alâuddin İbnü’t-Türkmânî (ö. 750/1349), Zeylaî (ö. 

762/1360) ve Abdulkâdir el-Kureşî (ö. 775/1373) gibi Hanefî âlimlerin hadis 

tahrîcine yönelip bu alanda önemli eserler yazdıkları bilinmektedir.113 Mezhebî 

rekâbetin oluşturduğu etkenler sebebiyle Şâfiî bir âlim olan İbnü’l-Mülakkın’ın da bu 

alanda en çok müstakil eser telif eden âlimler arasında olmasının yanı sıra 

şerhlerinde de tahrîc bilgisine yer vermesinde, zikredilen sebeplerin etkili olduğu 

belirtilmelidir. Bu münasebetle tahrîc türü eserler telif etmede en velûd âlimlerden 

olan İbn Hacer’in,114 bu alanda öne çıkmasında İbnü’l-Mülakkın’ın talebesi 

                                                           
111  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VII, s. 145. 
112  Onun hadis tahrîci ile ilgili en önemli eseri el-Bedrü’l-münîr fî tahrîci’l-ehâdîs ve’l-âsâri’l-vâkıʻa 

fî’ş-Şerhi’l-kebîr’in yanı sıra Tahrîcu ehâdîsi muhtasarı İbni’l-Hâcib, Tezkiretü’l-ahyâr bimâ fi’l-

Vasît mine’l-ahbâr, Hulâsatü’l-ibrîzi’n-nebîh hâfizu edilleti’t-Tenbîh, el-Muharreru’l-müzehheb fî 

tahrîci ehâdîsi’l-Mühezzeb ve Tezkiretü’l-muhtâc ilâ ehâdîsi’l-minhâc gibi eserleri bu sahadaki 

teliflerinden bazılarıdır. 
113  Dönemin tahrîc literatürü hakkında bilgi için bkz. Uğur, Hadis İlimleri Edebiyatı, s. 310-314; 

Görmez, “Tahrîc”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2010, C: XXXIX, s. 419; Gökçe, “Türkiye’de 

Memlükler Dönemi Hadis Çalışmaları”, Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, 2013, Cilt: 

XI, Sayı: 21, s. 61. 
114  İbn Hacer’in tahrîc çalışmaları için bkz. Kandemir, “İbn Hacer el-Askalânî”, s. 521. 



194 
 

olmasının büyük payı vardır. Onun bu alanda takip ettiği usul şu başlıklar altında 

incelenebilir. 

1. Rivayetlerin Temel Hadis Eserlerindeki Yerini Tesbiti 

İbnü’l-Mülakkın, hadislerin öncelikle Buhârî ve Müslim’deki yerlerine işaret 

ettikten sonra, ilgili hadisin diğer temel hadis eserlerindeki rivayetlerinin tahrîcini de 

yapmıştır. Hadis tahrîcinde daha çok Buhârî ve Müslim’in Sahîh’lerini kullanmış, 

Kütüb-i Sitte kaynaklarına müracaat etmiş, ihtiyaç halinde ise diğer rivayet 

kitaplarındaki yerlerini göstermiştir.115 Şârihin hadislerin tahrîcinde takip ettiği bu 

usul, onun rivayetlerin farklı kaynaklardaki yerini belirleme bakımından geniş bir 

yelpazede hareket ettiğini göstermektedir. Bu da esasında onun tahrîc alanında ne 

kadar mahir olduğunu bir kez daha ortaya koymaktadır. Bu münasebetle burada 

İbnü’l-Mülakkın’ın hadisleri tahrîcine dair örnekler verilecek, onun şerhini yaptığı 

ana hadisin yanı sıra muhteva tahlilinde kullandığı başka rivayetleri ne şekilde ve 

hangi amaçla tahrîc ettiği de tetkik edilmeye çalışılacaktır. 

Müellif, şerhini yaptığı hadisin sadece Buhârî ve Müslim’deki yerlerine işaret 

etmekle kalmamış, başka hangi eserlerde bulunduğunu belirtmeye de özen 

göstermiştir. 

Meselâ o, Ebû Said el-Hudrî’nin (ö. 74/693-94) naklettiği “Sabah 

namazından sonra güneş yükselinceye kadar, ikindi namazından sonra da güneş 

batıncaya kadar namaz yoktur.”116 hadisinin Buhârî ve Müslim dışındaki eserlerdeki 

tahrîcini şöyle yapmıştır: 

“Bu hadisi Tirmizî, Yaʿlâ b. Ümeyye ve Muâviye’den; Beyhakî, Saʿd b. Ebî 

Vakkâs, Ebû Âmir, Ebû Zer el-Gifârî ve Ebû’d-Derdâ’dan; Ebû Dâvûd ise Ebû 

Katâde’den rivayet etmiştir.”117 

İbnü’l-Mülakkın bazen, hadisin geçtiği kaynaklara bizzat işaret etmeden İbn 

Mende’nin Müstahrec’ini kaynak göstermekle yetinmiş, sadece hadisi rivayet eden 

farklı sahâbîleri zikretmiştir. Meselâ o, eserinde Abdullah b. Mesʿûd’un (ö. 32/652-

53) rivayeti olarak yer alan “Ey gençler topluluğu! Sizden evlenmeye güç yetiren 

                                                           
115  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 146, 148, 683; C: II, s. 138, 184, 333; C: IV, 

s. 26; C: V, s. 349; C: VI, s. 95; C: VII, s. 218, 473; C: VIII, s. 189, 469; C: X, 33, s. 283. 
116  Buhârî, “Mevâkıt”, 31; Müslim, “Salâtü’l-müsâfirîn, 288. 
117  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 333. 



195 
 

evlensin…”118 hadisini Hz. Âişe, Câbir b. Abdullah ve Enes b. Mâlik’in de rivayet 

ettiğini bildirmektedir.119 Onun tahrîcde bazen doğrudan İbn Mende’nin 

Müstahrec’inden faydalanması, zaman zaman pratik bir yöntemle hareket etmek 

istediğini göstermektedir. 

Şârihin rivayetlerin temel hadis kaynaklarındaki yerlerine işaret ederken, 

hangi rivayetleri ne şekilde tahrîc ettiği de ayrıca üzerinde durulması gereken bir 

mevzûdur. 

Bunlardan birinde müellifin, sadece ana hadis metnine ya da hadis ahkâmını 

tahlilde kullandığı farklı rivayetlerine yönelik değil, metin dışı bilgileri naklederken 

de tahrîc yaptığı görülür. Meselâ; herhangi bir râvinin hayatı ve hadis rivayetindeki 

durumunu incelerken, o râvi hakkında bilgi veren ya da metheden bir rivayet varsa 

onun da tahrîcini yapar.120 

O, kimi zaman hadisin sadece hangi kaynaklarda yer aldığını belirtmekle 

yetinmemiş, özellikle Buhârî’de hangi lafız farklılıklarıyla ve hangi bölümlerde 

geçtiğini de ortaya koymuştur.121 Hadisin Buhârî’deki lafız farklılıklarını belirttikten 

sonra düştüğü şu not örnek olarak zikredilebilir: “Buhârî bu hadisi; Cenâiz, 

Mülâzeme, Libâs, Tıb, Edeb, Nüzûr, Nikâh, Eşribe ve İsti’zân bölümlerinde 

nakletmiştir.”122 Onun bu usulü, ilgili hadisin muhtevasının başka hangi konularla 

ilişkili olduğunu da ortaya koymaktadır. Zira şârihin hadisin yer aldığı muhtelif 

babları zikretmesi, Buhârî’nin fıkhına işaret etme amacını güttüğünü de hatıra 

getirmektedir. 

İbnü’l-Mülakkın’ın hadislerin tahrîcini yine belli amaçlar doğrultusunda 

yaptığını söylemek mümkündür. O, hadisin muhtevasına yönelik yaptığı tahlillerde, 

ilgili hadisi mâna bakımından destekleyen başka rivayetlere de yer vermiş, bu 

rivayetlerin temel hadis eserlerindeki yerlerine işaret etmiştir.123 Bu tür tahrîclerde 

daha çok hadisten anladığı ve çıkardığı hükmü teyit etmek amacıyla, destekleyici 

rivayetlerin muteber hadis eserlerinde yer aldığına dikkat çekmeye çalışmıştır. Onun, 
                                                           
118  Buhârî,” Savm”, 10; Müslim, “Nikâh”, 1. 
119  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VIII, s. 108; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: II, s. 294; C: 

V, s. 425; C: VIII, s. 126. 
120  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e, C: II, s. 134. 
121  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VII, s. 85, 356, 363, 383, 411; C: VIII, s. 63, 258, 283, 501; C: IX, s. 

83.  
122  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: X, s. 222 
123  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 683; C: II, s. 31, 89, 122; C: VII, s. 422. 



196 
 

zaman zaman ilgili hadisin ahkâmına yönelik ortaya konulan farklı fıkhî görüşlerde 

delil olarak kullanılan rivayetlerin tahrîcini yaptığı da görülmektedir.124 

Kimi zaman o, hadisin önemine vurgu yaparak sahâbî râvi sayısının 

çokluğuna işaret etmek sûretiyle de tahrîc yapmaktadır. Meselâ; “Cuma namazına 

gelen kimse gusletsin.”125 rivayeti hakkında “Bu büyük bir hadistir.” dedikten sonra, 

İbn Mende’nin Müstahrec’ine atıfla, bu hadisi yirmi dört ayrı sahâbînin rivayet 

ettiğini bildirmesi, hadisin tevâtür derecesine işaret etmek isteyişi olarak 

değerlendirilebilir.126 

Onun, hadisin önemi ve sıhhatine vurgu yapıp o hadisi rivayet eden meşhur 

râvilerin adını zikrettikten sonra muteber pek çok eserde yer aldığını belirterek 

eserlerin adlarına ve hangi bablarda geçtiğine işaretle aktarmasına şu çarpıcı 

açıklamalarını örnek olarak verebiliriz: “Bu hadis İslâm’ın rükünlerinden ve imanın 

kaidelerindendir. Sıhhati üzerinde ittifak edilmiş önemli bir hadistir. Bu hadisi 

tâbiînden meşhur hadis âlimi Yahya b. Saîd b. el-Ensârî de rivayet etmiştir. Ondan 

da Mâlik b. Enes, Şuʿbe b. Haccâc, Hammâd b. Zeyd, Hammâd b. Seleme, Süfyân es-

Sevrî, Süfyan b. Uyeyne, Leys b. Sa’d, Yahya b. Saîd el-Kattân, Abdullah b. Mübarek 

ve daha birçokları rivayet etmiştir. İbn Mende Müstahrec’inde Yahya b. Saîd’den bu 

hadisi rivayet edenlerin sayısını üç yüzün üzerine çıkarmıştır. Hâfız Ebû Mûsâ el-

İsbehânî şöyle demiştir: «Hâfız Ebû Mesʿûd Abdülcelil b. Ahmed’i bir müzakere 

esnasında şöyle derken işittim: İmam Abdullah b. el-Ensârî şöyle dedi: Bu hadisi 

Yahya b. Said’in ashabından yedi yüz kişiden yazdım.» Bu hadisi, Ahmed b. Hanbel 

Müsned’inde, Buhârî Sahîh’inin yedi farklı yerinde, Müslim sekiz farklı tarikle Cihad 

bölümünde, Ebû Dâvûd Talak bölümünde, Tirmizî Hudûd bölümünde, Nesâî Eymân, 

Tahâret, Rikâk ve Talâk bölümlerinde ve İbn Mâce Zühd bölümünde zikretmiştir. Bu 

hadisi, İmam Mâlik dışında muteber hadis eserlerinin müelliflerinden rivayet 

etmeyen neredeyse yoktur. O el-Muvatta’da hadisi zikretmedi. Fakat başka bir yerde 

nakletti.”127 Bu örnekte de görüleceği üzere İbnü’l-Mülakkın’ın, muhtevası ve 

sıhhati itibariyle gerek kendisinin gerekse bütün hadis ulemâsının son derece önemli 

                                                           
124  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 66; C: IX, s. 53. 
125  Buhârî, “Cumʿa”, 25; Müslim, “Cumʿa”, 2. 
126  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 123. 
127  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 146. 



197 
 

gördüğü bir rivayetin tahrîcini bütün ayrıntılarıyla ortaya koyması, onun bu hususa 

ne kadar ehemmiyet verdiğini ispat etmektedir.   

2. Rivayetlerin Farklı Tariklerini Tesbiti 

Bütün şerhlerde olduğu gibi fıkhî şerhlerde de hadisin değişik varyantlarına 

zaman zaman işaret edilmektedir. Ancak fıkhî şerhlerde farklı tarikleri vermedeki 

yoğunluk diğer şerhlere nazaran değişiklik arz etmektedir. Bu tür şerhler zengin 

içerikli şerhlerle mukayese edildiğinde rivayetlerin farklı tariklerini daha az 

zikrettikleri görülür.128 İbnü’l-Mülakkın da şerhinde daha çok hadislerin muhtevasına 

odaklanmakla birlikte rivayetlerin farklı tariklerini ortaya koymaktan müstağni 

kalamamıştır. Zira hadislerin genellikle mâna ile rivayet edilmiş olması,129 rivayetleri 

farklı tarikleriyle birlikte değerlendirmeyi gerekli kılmış, bu sayede eksik ya da 

yanlış anlamaların önüne geçilmiştir.130 Özellikle hükümlerin daha doğru 

belirlenebilmesi için ahkâm hadislerine yönelik yazılan bir şerhte farklı tarikleri 

dikkate almanın önemli olduğu da belirtilmelidir. Dolayısıyla İbnü’l-Mülakkın’ın da 

bu hususa dikkati sayesinde rivayetler arasındaki kelime ve cümle farklılıkları ortaya 

konulmakta, hadislerin daha bütüncül değerlendirilip, ahkâmın daha iyi anlaşılması 

sağlanmaktadır. Bu itibarla burada şârihin hadislerin farklı tariklerine yönelik 

yaklaşımına değinilecek, bu tarikleri zikretme şekli ve amacı üzerinde durulacaktır. 

a. Farklı Tarikleri Zikretme Şekli 

İbnü’l-Mülakkın, hadisin farklı tariklerini zikrederken teknik olarak birkaç 

değişik usul takip etmiştir. Bunlardan birinde, metin farklılığına işaret etmeden ve 

rivayetin yer aldığı kaynağı belirtmeden, sadece ilgili hadisin sahâbî râvisi dışında 

başka hangi sahâbîler tarafından nakledildiğini ortaya koymak sûretiyle hadisin 

muhtelif varyantlarına işaret ettiği görülmektedir. Meselâ; Ebû Saîd el-Hudrî’den (ö. 

74/693-94) rivayet edilen bir hadisin, aynı zamanda Ali b. Ebû Tâlib (ö. 40/661), 

                                                           
128  Türcan, Hadis Şerh Geleneği, s. 53. 
129  Mâna ile hadis rivayet hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Abdullah Hikmet Atan, “Mâna ile Hadis 

Rivayeti”, (Doktora Tezi), Marmara Üniversitesi SBE, İstanbul, 1999; Ünal, Hadisin Doğuş ve 

Gelişim Tarihine Yeniden Bakış, 83-85. 
130  Hadislerin farklı tariklerle gelmesinin sebepleri, mahiyeti ve rivayetlerin anlaşılmasına etkisi ile 

ilgili bkz. Mustafa Karataş, Rivayet Tekniği Açısından Hadislerin Artması ve Sayısı, İstanbul, 

İşaret Yayınları, 2006, s. 58-122; ayrıca konu hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Süleyman Doğanay, 

Hadis Rivayetinde Râvi Tasarrufları ve Doğurduğu Problemler, İstanbul, İsam Yayınları, 

2020. 



198 
 

Abdullah b. Mesʿûd (ö. 32/652-53), Abdullah b. Ömer (ö. 73/693), Abdullah b. Amr 

b. el-Âs (ö. 65/684-85), Ebû Hüreyre (ö. 58/678), Semüre b. Cündeb (ö. 60/680), 

Seleme b. Ekvaʿ (ö. 74/693), Zeyd b. Sâbit (ö. 45/665 [?]), Muâz b. Cebel (ö. 

17/638), Muâz b. Afrâ (ö. 37/657 [?]), Kâʿb b. Mürre (ö. 59/679[?]), Ebû Ümâme el-

Bâhilî (ö. 86/705), Amr b. Abese131 ve Âişe bint. Ebû Bekir’den (ö. 58/678) de 

nakledildiğini belirtmektedir.132 

İbnü’l-Mülakkın bazen de hadisin farklı senedlerle intikâlini, muhtelif 

tabakalardaki râvilerini zikrederek ortaya koymaktadır. Bu usulüne, Hz. Ömer’den 

nakledilen bir rivayetin ferd hadis olması hasebiyle sıhhati ile alâkalı olumsuz 

kanaatlerin önüne geçmek için hadisin farklı tarîkleri ile ilgili yaptığı şu açıklamaları 

örnek olarak zikredebiliriz: “Hadisi, Ömer b. Hattâb’dan Alkame dışında oğlu 

Abdullah b. Ömer, Câbir, Ebû Cühayfe, Abdullah b. Âmir b. Rebîa, Atâ b. Yesâr; 

İbrâhim et-Teymî dışında da Alkame’den Saîd b. el-Müseyyeb ve Nâfîʿ rivayet 

etmiştir.”133 

Hadisin farklı bir metinle gelen rivayetine de işaret eden şârih, söz konusu 

rivayeti aktaran sahâbîleri de isim isim zikretmektedir. Meselâ; “Şüphesiz benim 

ümmetim kıyamet gününde abdest izlerinden dolayı yüzleri nurlu, elleri ve 

ayakları parlak olarak çağrılacaktır. Yüzünün nurunu artırmaya gücü yeten bunu 

yapsın.”134 hadisinin “Ümmetim abdest izlerinden dolayı yüzleri nurlu elleri ve 

ayakları parlaktır.”135 şeklinde gelen farklı bir rivayetinin Ebû Hüreyre dışında, 

Abdullah b. Mesʿûd, Câbir b. Abdullah (ö. 78/697), Ebû Saîd el-Hudrî, Ebû Ümâme 

el-Bâhilî, Ebû Zer el-Gıfârî (ö. 32/653), Abdullah b. Büsr el-Mâzinî (ö. 94/713 [?]) 

ve Huzeyfe b. Yemân’dan (ö. 36/656) nakledildiğini bildirmiştir.136 Kimi zaman da 

hadisin sahâbî râvisi hakkında bilgi vermeksizin, farklı metinlerle gelen açıklayıcı 

                                                           
131  Vefât tarihi hakkında net bilgi olmamakla birlikte kaynaklarda Humus’ta Hz. Osman’ın hilâfetinin 

son zamanlarında vefât ettiğine dair bilgiler yer almaktadır. Bkz. İbn Hacer, el-İsâbe, C: IV, s. 

547. 
132  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 321; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: II, s. 382, 545; 

C: IV, s. 26, 405; C: V, s. 189; C: IX, s. 173. 
133  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 151; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: II, s. 388. 
134  Buhârî, “Vudû’”, 3; Müslim, “Tahâret”, 35. 
135  İbn Mâce, “Tahâret”, 6; Ahmed b. Hanbel, Müsned, C: VI, s. 371. 
136  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s.  412; C: VIII, s. 137. 



199 
 

rivayeti, temel hadis kaynaklarındaki yerine işaret ederek zikretmekle yetindiği 

görülür.137 

İbnü’l-Mülakkın’ın, senedleri hakkında bilgi vermeksizin, rivayetlerin 

kaynağı olarak zikrettiği bir kitabın ismini ya da müellifinin adını söylemek sûretiyle 

de hadisin farklı tariklerine dikkat çekme yöntemini uyguladığı görülür. Meselâ; اَ"  إِنمَّ

اَ لِكُلّ  امْرئِر  مَانَ وَى"  .metniyle eserde yer alan hadisin,138 Kudâî’nin (ö الَأعْمَالُ  بِالنِّيَّاتِ، وَإِنمَّ

454/1062) Kitâbu’ş-Şihâb’ında "َا  "الَأعْمَالُ  بِالنِّيَّاتِ " lafzının hazfedilmesiyle "إِنمَّ

şeklinde139 gelen bir başka rivayetine işaret etmektedir. Bundan başka İbnü’l-

Cârûd’un (ö. 307/919-20) el-Müntekâ’da "إِ نّ  الأَ عْمَال بِالنِّيَّاتِ  و إِ نَّ  لِكُلّ  امْرئِر  مَانَ وَى" olarak140; 

Buhârî’nin ise "العَ مَ لُ  بِالنِّيَّ ة" ve " ِاَ الَأعْمَالُ بِالنِّيَّة  ifadeleriyle141 yer verdiği "يَ أيَ  هَا النَّاسُ، إِنمَّ

metin farklılıklarına değinmektedir.142 

Şârihin rivayetin tamamını143 zikretmek yerine metnin sadece farklı olan 

kısmını naklederek değişik tariklerine işaret ettiği de görülmektedir. Meselâ; Yemin 

babında geçen bir hadisin sadece  ت الذي هو خير"أيمينك و "فكفر عن  kısmının ت الذي هو أ"ف

فكفر عن يمينك" خير  ile "فكفر عن يمينك ثم ائت الذي هو خير" şeklinde farklı varyantlarına işaret 

etmiştir.144 

                                                           
137  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s.  43, 49, 51. 
138  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 137. 
139  Kudâî, Müsnedü’ş-Şihâb, C: I, s.35. 
140  Ebû Muhammed Abdullah b. Ali İbnü’l-Cârûd, el-Müntekâ mine’s-süneni’l-müsnede an 

Resûlillâh, thk. Abdullah Ömer Bârûdî, Beyrut, Müessesetü’l-Kitâbü’s-Sekafiyye, 1408/1988, s. 

27. 
141  Buhârî, “Hıyel”, 1. 
142  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 174; Örnekler için bkz. a.g.e, C: II, s. 369; C: IV, s. 529; C: VI, s. 

404. 
143  Hadis metninin tamamı şöyledir: 

سَاُراةا، لَا تاسْأالِ الِإمااراةا، نا بْ الرَّحْْانِ عابْدا يَا "عن عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ سَمرَُةَ، قاَلَ: قاَلَ لَِ رسُولُ اِلله صَلَّى اُلله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: 
ت اهاا عانْ غايِْْ ماسْأالاةٍ أُعِنْتا عالاي ْهاا إِنْ أُعْطِي ْ يٍن ف اراأايْتا غايْْاهاا خايْْاً فاإِنَّكا إِنْ أعْطِيت اهاا عانْ ماسْأالاةٍ وكُِلْتا إِلايْ هاا، وا ، واإِذاا حالافْتا عالاى يَاِ

يِِ  هاا فاكافِ رْ عانْ يَا ، واائْتِ الَّذِى هُوا خايْْر مِن ْ  ".نِكا
“Ey Abdurrahmân b. Semure! Emirlik isteme. Eğer sen istemeden sana emirlik verilirse, bu işte 

yardım edilirsin. Eğer senin talebin üzerine sana emirlik verilirse, istediğin şeyin sorumluluğu 

sana yüklenir.” (Buhârî, “Eymân”, 1; Müslim, “Eymân”, 19) 
144  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IX, s. 248; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: III, s. 136; C: IV, 

s. 529;  



200 
 

Aynı mânaya gelen ve hadisin diğer rivayetlerinde farklı lafızlarla yer alan 

kelimelere de temas eden İbnü’l-Mülakkın, bu kelimeleri de ayrı ayrı tahlil yoluna 

gitmektedir. Meselâ; hadis metninde bulunan145 " ُاِ نَْ نَ سْ ت" kelimesinin hadisin farklı 

tariklerinde  ْ تُ سْ جَ بَ "ان" "تُ سْ خَ بَ ن ْ "اِ  , "تُ سْ جَ تَ ن ْ ا" , "تُ سْ نَ ت َ "اخْ  , "تُ شْ خَ بَ "ان ْ  , "تُ شْ جَ تَ "ان ْ  , , ve  ْتُ سْ بَ ت َ "اح"  

şeklinde yer aldığını belirterek, söz konusu kelimelerin mânaları arasındaki 

inceliklere de değinmektedir.146 

b. Farklı Tarikleri Zikretme Amacı 

İbnü’l-Mülakkın’ın hadisleri şerh ederken farklı tarikleri kullanım usulü 

tetkik edildiğinde, onun bu tarikleri belli bir amaç doğrultusunda zikrettiği de 

görülecektir. O, şerh ettiği hadisin muhtelif tariklerini, genellikle kabul edilen fıkhî 

yaklaşımı ya da hükmü destekler mahiyette kullanmaktadır. Hadisin değişik 

varyantlarını, daha çok fıkhî meselelerde ortaya konan hükümlerin delilleri olmaları 

açısından zikrettiği görülür. 

Şârihin, rivayetten anlaşılan mânayı ya da hükmü teyit veya tefsir etme 

amacıyla farklı tariklere müracaat ettiği de dikkati çekmektedir.147 Burada, Ebû 

Hüreyre’nin rivayet ettiği, “Kim oruçlu olduğunu unutarak yer içerse, orucunu 

tamamlasın. Çünkü onu Allah yedirmiş ve içirmiştir.”148 hadisinden çıkarılan 

hükme ilişkin yaptığı açıklamayı örnek olarak zikredebiliriz. İbnü’l-Mülakkın, 

hadisin zâhirinin unutarak yeme-içmenin kazayı gerektirmediğine delil olduğunu 

belirttikten sonra, İbn Hibbân’ın Sahîh’i ile Dârekutnî’nin Sünen’inde sahîh isnadla, 

ilgili hadisin farklı bir tariki olan, “Oruçlu bir kimse unutarak yer içerse bilsin ki o, 

Allah’ın kendisine ihsan ettiği bir rızıktır, bu orucun kazası yoktur.”149 rivayetini 

söz konusu hadisin mâna ve hükmünü teyit amaçlı kullanmıştır. İbnü’l-Mülakkın’ın 

hadislerin farklı tariklerini zikrederken sadece Buhârî ve Müslim ile yetinmediği, 

diğer musanneflerde geçen metinlere de işaret ettiği görülmektedir. Bu da onun farklı 

                                                           
145  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 5. 
146  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 9-12. 
147  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 271, 536, 615; C: II, s. 49, 159, 297; C: III, s. 

410, 417, 508, 519; C: III, s. 216, 247; C: IV, s. 19, 66, 207; C: V, s. 203; C: VI, s. 217; C: IX, s. 

111. 
148  Buhârî, “Savm”, 26; Müslim, “Sıyâm”, 171. 
149  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 203. 



201 
 

tarikleri tesbit ve kullanma bakımından rivayetin yer aldığı bütün eserleri tetkik edip 

farklılıkları dikkate alarak yorumladığını ortaya koymaktadır. 

Yine o, “Vay o topukların ateşten haline!”150 hadisindeki ifadede, konunun 

abdest ile alakasına dair açık bir ifade bulunmadığı halde, bu rivayetten hareketle 

topukların, ayakların bir parçası olduğunu belirterek, abdestin tam olması için 

ayakların yıkanması gerektiğine hükmetmiştir. Buna gerekçe olarak da, hadisin farklı 

tariklerinde Ebû Hüreyre’ye (r.a.) ait mevkûf hadisle birlikte “Abdesti tam alın, vay 

o topukların ateşten haline!”151 şeklinde nakledilen rivayete işaret etmiş, onu söz 

konusu hükmü teyid etmek amacıyla zikretmiştir.152 

Hadiste geçen bir ifadenin mânasını tefsir etme maksadıyla farklı tarikleri 

kullanmasına ise, Resûlullah’ın (s.a.v.) mescitte namaz kılan bir kişinin namazının 

eksik olduğunu görmesi üzerine, o kişiye üç defa yeniden namaz kıldırmasıyla ilgili 

rivayetin153 şerhinde şahit olmaktayız. Şârih, Hz. Peygamber’in bu kişiye namazı 

tarif ederken kullandığı, “Kur’ân’dan sana kolay geleni oku.” ifadesinde kastedilen 

mânanın, bazı iddiaların aksine Fâtiha sûresi değil, onun peşinden okunan âyetler 

olduğunu şu tariklerle ortaya koymaktadır: “…Sonra Fâtiha’yı ve Kur’ân’dan sana 

kolay geleni oku”; “Resûlullah (s.a.v.) bize namazlarda Fâtiha’yı ve Kur’ân’dan 

kolay olanı okumamızı emretti.”154 Bu tariklerde şârihin kanaatini destekleyecek 

şekilde hadisteki ifadeden kastedilen mânanın Fâtiha sûresinden sonraki kıraat 

olduğu anlaşılmaktadır. 

İbnü’l-Mülakkın, hadiste zikredilen hususların daha iyi anlaşılması ve kapalı 

kalan kısımların izahı için de değişik tariklere başvurmaktadır. Adak bahsinde geçen, 

“Hz. Peygamber bizlere, «O, hiçbir hayır getirmez. Onunla sadece cimri kimsenin 

elinden mal çıkar» buyurarak adak adamayı yasakladı”155 rivayetinin şerhinde 

farklı tarikleri söz konusu amaç doğrultusunda kullandığı görülmektedir. Şârih, adak 

ile ilgili yanlış inançlara, bu rivayetin farklı tariklerinden hareketle işaret etmekte ve 

bu konuda doğru düşüncenin nasıl olması gerektiğini şu şekilde ortaya koymaktadır: 

                                                           
150  Buhârî, “Vudû’”, 27. 
151  Müslim, “Tahâret”, 29. 
152  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 237; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: II, s. 367, 434, 

440; C: V, s. 309; C: IX, s. 198. 
153  Buhârî, “Ezân”, 94; Müslim, “Salât”, 45. 
154  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 173. 
155  Buhârî, “Kader”, 6; Müslim, “Nezr”, 2. 



202 
 

“Bazı cahil kimseler adağın kaderi geri çevireceğini, kader ile takdir edilen bir 

takım şeylerin engelleneceğini zannederler. Halbuki şu rivayetler bunun tam tersini 

ifade etmektedir: «Adak, hiçbir şeyi geri çevirmez, onunla sadece cimrinin elinden 

mal çıkar.»156, «Adak, hiçbir şeyi ne öne alır ne geciktirir, onunla sadece cimrinin 

elinden mal çıkar.»157, «Adak adamayın, çünkü o kaderi değiştiremez, onunla 

sadece cimrinin elinden mal çıkar.»158.”159 

Yine o, "إذا شرب الكلب في إنء أحدكم فليغسله سبعًا" (Sizden birinizin kabından bir 

köpek içtiğinde, o kabı yedi defa yıkasın.)160 hadisinin şerhinde  طهور إنء أحدكم إذا ولغ"

 metniyle gelen farklı bir tarikini zikreder.161 فيه الكلب أن يغسله سبع مرات أولاهن بالتراب"

Şârihin açıklamasına göre bu metnin başında geçen "طهور إنء أحدكم"  

ifadesinden ötürü suyun temiz olmasının şartı kabın temiz olmasına bağlıdır. Bu 

örnekte de şârih, hükmün daha açık ortaya konulabilmesi için hadisin farklı tarikini 

kullanmış ve metindeki ziyade ifadelerden faydalanarak bir sonuca varmıştır. 

Müellifin farklı tarikleri kullanma amaçlarından birisi de, rivayetin sıhhatine 

dair şüphe oluşturabilecek durumlara işaret ederek bu şüphelerin izalesi için hadisin 

sahîh olduğunu ortaya koymaktır. Meselâ; Abdullah b. Abbas’tan mevkûf olarak 

rivayet edilen “İnsanlara (delilsiz her) iddia ettikleri şey verilseydi, onlar 

birbirlerinin kanlarını ve mallarını talep ederlerdi. Lâkin yemin (etmek) davalıya 

aittir.”162 hadisinin mevkûf olmasının sıhhatine zarar vermeyeceğini, söz konusu 

rivayetin Sahîhayn ve Sünen-i Erbaʿa’da farklı tariklerle merfû olarak yer aldığını ve 

Tirmizî’nin o hadis hakkında “hasen-sahîh” dediğinden hareketle hadisin sıhhati 

hususunda akıllara gelebilecek şüpheleri ortadan kaldırmayı amaç edinmektedir.163 

                                                           
156  Müslim, “Nezr”, 2. 
157  Buhârî, “Eymân”, 26; Müslim, “Nezr”, 5. 
158  Buhârî, “Kader”, 6; Müslim, “Nezr”, 5. 
159  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IX, s. 316; Örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: II, s. 369, 372; C: V, 

s. 86, 172, 358, 389; C: VI, s. 341; C: VII, s. 446; C: VIII, s. 237; C: IX, s. 42, 111, 283, 319, 335. 
160  Buhârî, “Vudû’”, 33. 
161  Müslim, “Tahâret”, 91. 
162  Buhârî, “Tefsir”, 60; Müslim, “Akziye”, 1. 
163  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: X, s. 52; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: VII, s. 146; C: VIII, 

s. 248. 



203 
 

Bazı durumlarda farklı tarikleri, muayyen konularda lafız farklılıklarına 

takılmadan muhtevaya odaklanmanın daha doğru olacağını ortaya koymak için 

zikrettiği görülmektedir. O, Hz. Peygamber’in “Beş şey fıtrattandır…” hadisinin 

bazı varyantlarında “On şey fıtrattandır…” ifadesinin geçtiğini; ancak bunun bir 

önemi olmadığını, çünkü fıtrattan olan şeylerin on ile de sınırlı tutulamayacağını, zira 

rivayetlerde bunların hepsinin değil bir kısmının zikredildiğini, dolayısıyla bu 

rivayette anılan örneklerden asıl kastedilenin bedenin temizlik ve bakımına dikkat 

edilmesi olduğunu belirtmektedir.164 Bu da bir şârih olarak onun, lafızlara 

körükörüne bağlanmayıp hadislerdeki maksadı araştırmak sûretiyle fıkhü’l-hadîse 

ağırlık verdiğini göstermesi bakımından önemlidir. 

Yine müellif, hadisten çıkardığı hükme aykırı bir takım ilave ibareler 

barındıran farklı bir tariki zikreder ve bu tarikteki ifadelerle amel edilemeyeceğini 

ispat etmek için hadisin zayıf olduğunu ortaya koyar. Meselâ o, Hz. Peygamber’in 

oruçlu iken hanımıyla ilişkiye giren bir sahâbîye kefâret seçeneklerini sunduğu 

rivayeti165 zikreder. Bu rivayette zikredilen en son seçenekte o sahâbînin hatasının 

kefâreti için fakirlere hurma tasadduk etmesinin emredilmesi üzerine, kendisinin 

daha fakir olduğunu ifade etmesinden sonra Resûlullah (s.a.v.), “Öyleyse bu 

hurmaları ailene yedir.” demiştir. İbnü’l-Mülakkın burada, Dârekutnî’nin 

Sünen’inde geçen farklı bir tarikte “Allah senden kefâreti kaldırmıştır.”166 ilavesinin 

bulunduğuna vurgu yaptıktan sonra bu rivayetin isnadında yer alan bir râvinin zayıf 

olduğunu özellikle belirtir. Çünkü ona göre böyle durumda olan bir kişinin üzerinden 

kefâret kalkmaz. Bir kolaylık bulduğu zaman onu ödemesi gerekir.167  

Ayrıca İbnü’l-Mülakkın, farklı tarikleri kendi mezhebinin hükmünü teyit 

eden ilave bir takım destekleyici ifadeler barındırdığı için de zikretmektedir. O, 

Muâz b. Cebel’in (r.a.) Hz. Peygamber ile birlikte yatsı namazını kılıp, daha sonra bu 

namazı tekrar kendi kavmine kıldırdığı ile ilgili rivayetten168 yola çıkarak, farz 

namazı eda eden kimsenin nafile namaz kılan kimsenin arkasında kıldığı 

(imametinde) namazın sahîh olduğunu belirtir. Çünkü Muâz b. Cebel, Resûlullah 

                                                           
164  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 706. 
165  Buhârî, “Savm”, 30; Müslim, “Sıyâm”, 81. 
166  Dârekutnî, Sünen, “Sıyâm”, 8. 
167  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 241. 
168  Buhârî, “Ezân”, 60, 61, 65; Müslim, “Salât”, 178. 



204 
 

(s.a.v.) ile birlikte farz namazı kılınca bu farz onun üzerinden düşer. O, kavmine 

tekrar namaz kıldırınca kendi namazı nafile, kavminin namazı ise farz olur. Şârih, 

Şâfiî mezhebinin kabul ettiği bu görüşü destekleyen ifadelerin İmam Şâfiî’nin 

(Müsnedü’ş-Şâfiî) ve Beyhakî’nin rivayetinde169 açıkca geçtiğini zikrederek kendi 

mezhebinin hükmünü teyit etmeye çalışmıştır.170 

Şârihin, bir hükme dayanak teşkil etmesi itibariyle farklı tarikleri kullandığı 

da görülür. O, Resûlullah’ın (s.a.v.) Muâz b. Cebel’e (r.a.) “Namazı keşke Aʿlâ, 

Şems, Duha ve Leyl sûreleriyle kıldırmasaydın. Çünkü arkanda yaşlı, zayıf ve 

ihtiyaç sahibi kimseler namaz kılıyor.”171 diye uyarıda bulunduğu olayın hangi 

namaz hakkında olduğunu ortaya koymak için değişik tariklerden faydalanır ve bu 

hadisenin yatsı namazında gerçekleştiğinin Sahîhayn’da geçen rivayetlerde 

zikredildiğini dile getirir. İbnü’l-Mülakkın, bu bilgiden hareketle bir kimsenin yatsı 

namazında imamlık yaptığında bu rivayette adı geçen sûreleri veya onlar kadar 

uzunlukta bir sûreyi okumasının müstehap olduğuna da hükmeder.172 

Onun, herhangi bir görüşü tenkit etmek amacıyla hadisin farklı tarikini 

gündeme getirdiği zamanlar da olmaktadır. Mesela o, Hz. Peygamber’in namazdan 

sonra okunacak bir duadan bahsettiği hadisinin173 şerhinde insanlardan bazılarının bu 

duaya "ولا راد لما قضيت" şeklinde bir ilave yaptığını belirterek bu lafzı inkâr edenlerin 

olduğunu da hayretle karşıladığını belirtir. O, bu inkârın ne kadar yanlış olduğunu 

ispat etmek ve bu görüşü tenkit etmek için Humeydî’nin Müsned’inde geçtiğini 

söylediği şu rivayeti nakleder:  

“Muâviye, Muğire’ye Resûlullah’ın (s.a.v.) bir hadisini kendisine yazması 

için mektup gönderdi. O da Hz. Peygamber’den “Ana-baba hakkını ihlal etmekten, 

kız çocuklarını diri diri gömmekten, verilmesi gerekeni vermemekten Allah’a 

                                                           
169  Bu rivayetlerde geçen açıklayıcı ifade şudur: "هي له تطوع ولهم فريضة". 
170  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 378; benzer bir başka örnek için bkz. a.mlf., a.g.e., C: VI, s. 

404. 
171  Buhârî, “Ezân”, 63; Müslim, “Salât”, 178. 
172  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 225. 
173  Hadisin metni şu şekildedir: 

صلى  -في كتاب إلَ معاوية: أن النبي  -رضي الله عنه  -عن وَرَّاد مولَ المغيرة بن شعبة قال: أملى عليَّ المغيرة ابن شعبة 
"لَ إله إلَ الله وحده لَ شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء دبر كل صلاة مكتوبة: كان يقول   -الله عليه وسلم 

 ."قدير، اللهم لَ مانع لما أعطيت ولَ معطي لما منعت، ولَ ينفع ذا الجد منك الجد



205 
 

sığındığını”; “Dedikodu yapmayı, malı heder etmeyi ve çok soru sormayı 

yasakladığını” duyduğunu belirtti. Sonra o, Resûlullah’tan (s.a.v.) şöyle dua ettiğini 

işittiğini söyledi: “Allah’ım! Senin verdiğini engelleyecek, hükmettiğin şeyi geri 

çevirecek kimse yoktur. Senin lütfun olmadan hiçbir zengine serveti fayda 

vermez.”174 

Rivayetlerin farklı tariklerini zikretme şekli ve amacı şârihlerin uzmanlık 

alanıyla da yakından ilgilidir. Yukarıda zikredilen örnekler de bize gösteriyor ki, 

İbnü’l-Mülakkın’ın hadislerin tahrîcine ağırlık vermesi ve rivayetlerin farklı 

varyantlarını daha çok fıkhî sonuçlara ulaşma gayesiyle ortaya koyması, hadis ve 

fıkıh sahasındaki iki yönlü ilmî birikiminin bir sonucudur. Nitekim hadis tahrîci ile 

ilgili ve fıkıh sahasında telif etmiş olduğu eserler175 onun bu alanlardaki 

uzmanlığının da bir göstergesidir. Onun şerh ettiği hadisin metniyle yetinmeyip, 

bütün tariklerindeki lafız farklılıklarına işaret ederek metinler arası karşılaştırmalar 

yapması, rivayetleri bütüncül bakış açısıyla değerlendirdiğini bize göstermektedir. 

Öte yandan metni anlama ve yorumlamaya katkısı olacak bu tarz farklılıklara dikkat 

çekmesi, eserinden istifade edilme oranını da artırmaktadır. 

II. METİNLERİN LAFIZ, MÂNA VE MUHTEVASINA 

YÖNELİK TAHLİLLERİ 

İbnü’l-Mülakkın, hadislerin sened ve metnini hadis usulü çerçevesinde 

inceledikten sonra, rivayet metinlerinde geçen lafızların tahlili ile birlikte, hadisin 

farklı tarikleri ışığında metnin mânaları ve muhtevası ile ilgili bilgi, yorum ve 

tartışmaları kaynaklardan yaptığı nakillere dayanarak ele alıp değerlendirmektedir. 

Bu ana başlık altında şârihin hadis metinlerini muhtevası bakımından yorumlama 

usulü ortaya konacak, söz konusu ahkâm hadislerini tahlil yöntemi ele alınacaktır. 

Şârihin metinlerde bulunan kelime ve kavramları dil ve gramer kaideleri ışığında ele 

alış biçimi üzerinde durulduktan sonra metni anlama ve tahlil etme gayretleri ortaya 

konmaya çalışılacaktır. Ayrıca nakil yöntemi belirlenip tercihleri ve tenkitlerine 

değinilecek, fıkhî ittifak ve ihtilaflara yaklaşımının çerçevesi çizilerek rivayetler 

arası tearuz konusuna nasıl baktığı incelenecektir. 

                                                           
174  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 19; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: I, s. 426; C: IV, 

s. 19; C: V, s. 257; C: VI, s. 311. 
175  Çalışmamızın birinci bölümünde İbnü’l-Mülakkın’ın ilgili eserleri hakkında bilgi verilmişti. 



206 
 

A. KELİME TAHLİLLERİ VE GARÎB LAFIZLARIN 

AÇIKLANMASI 

1. Kelimeleri Tahlil Usulü 

Hadislerin doğru anlaşılması için, hadis metninde yer alan kelimelerin 

izahının da doğru yapılması gerekmektedir. Hadis şârihlerinin ekseriyeti bu hususa 

gereken önemi göstermiş, kelime tahlilleri üzerinde detaylı açıklamalara 

başvurmuşlardır. 

İbnü’l-Mülakkın da eserinde bu hususa önemli ölçüde riâyet etmiş, hadis 

metnine yönelik değerlendirmelerine, metinde geçen ve muhtevayı doğru anlamayı 

kolaylaştıracak bazı kelime ve kavramların izahı ile başlamıştır.  

Şârih, usul olarak bazen hadiste yer alan kelimelerin lügat ve terim 

anlamlarını vermekle yetinmekte, bazen uzun kavramsal analizlere girmekte, kimi 

zaman da garîb lafızlar üzerinde ayrıntılı izahlar yapmaktadır. Öte yandan, kelimeleri 

ilk geçtiği yerde bütün yönleriyle ele alıp açıklarken, aynı lafızların daha sonraki 

hadislerde de bulunması durumunda önceki açıklamalarına işaret etmekle 

yetinmektedir.176 

O, kelime ve kavram tahlillerini kimi zaman kaynaklardan nakil yapmaksızın 

bizzat kendi görüşü olarak zikretmekte,177 kimi yerde de verdiği bilgileri dil ve 

garîbü’l-hadis sahasında uzmanlaşmış âlimlerin açıklamalarına dayandırmaktadır. 

İbnü’l-Mülakkın’ın, kendi görüşünü beyan etmeksizin dil âlimlerinin ya da 

şârihlerin açıklamalarına dayanarak kelime tahlilinde bulunurken bazen söz konusu 

beyanları kimlerden naklettiğini ismen zikrettiği,178 bazen de sadece “Dilciler şöyle 

dedi”179 diyerek genel bir ifade kullandığı görülür. 

Şârih, kelimelerin açıklanmasında çoğu zaman birkaç kaynaktan nakil 

yapmakla yetinirken, bazen yoğun bir şekilde kaynak kullandığı da müşahede 

edilmektedir. Öyle ki, kısa bir paragrafta izah ettiği kelime mânasına dair bazen en az 

on kaynaktan nakil yaptığına rastlanmaktadır.180 

                                                           
176  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 371; C: II, s. 37, C: III, s. 7; C: V, s. 427; C: VI, s. 383. 
177  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 110, 272, 411, 420; C: VI, s. 205; C: VII, s. 7, 459. 
178  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 162; C: IV, s. 235; C: VII, s. 42, 367; C:IX, 137. 
179  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 235; C: V, s. 105; C: VI, s. 396; C: VII; s. 298. 
180  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 372; C: III, s. 345; C: V, s. 313, 417; C: VI, s. 127. 



207 
 

Onun, bir kelimenin izahı için lügatlerden faydalanmak yerine doğrudan 

başka bir şerhten alıntı yaptığı da vâkidir.181 Bu durum, bazı kelime tahlillerinde, 

belki de kelimenin mâna itibariyle anlaşılır ve basit olmasından dolayı ilgili şerhten 

nakilde bulunmayı yeterli gördüğünü göstermektedir. 

Müellifin, hadisteki muhtevanın doğru anlaşılmasını sağlamak amacıyla 

izahını gerekli gördüğü bütün kelimeleri, lügat ve ıstılah mânaları bakımından dil 

âlimlerine dayandırmaksızın kendi görüşü olarak ortaya koymasına “hicret” 

kelimesine dair yaptığı tahlili misâl olarak verebiliriz. O, “hicret” lafzını lügat ve 

ıstılah mânasına bir de hakikat anlamını ekleyerek şöyle açıklar: “Hicret; lügat 

mânası itibariyle «terk etmek» anlamına gelir. Bundan maksat, vatanı terketmek ve 

başka bir yere göçmektir. Şerʿî mânası, fitne korkusundan dolayı ve dini yaşamak 

maksadıyla küfür yurdundan İslâm yurduna ayrılmaktır. Hakîkatte ise, Allah’ın 

sevmediği şeyleri terketmektir.”182 

Kimi zaman o, hadiste geçen kelimeleri bir meseledeki hükme dayanak 

olması bağlamında zikretmektedir. Meselâ; Hz. Peygamber’in gusül abdesti 

almasıyla ilgili hadiste183 geçen "قد أروى بشرته" (derisi suya doydu) ibaresindeki "إرواء" 

lafzının, “suyun cildin tamamına ulaşması” mânasına geldiğini söylemesinden,184 

kelimenin bu anlamından hareketle gusül abdesti alan kişinin vücudunun tamamının 

ıslanması gerektiği sonucuna vardığı anlaşılmaktadır. 

O, kelime izahlarında zaman zaman doğru anlamayı kolaylaştırmak için 

lafzın cümle içerisindeki kullanım örneklerini vererek açıklama yöntemine de 

başvurmaktadır. Buna, münâfıklara en ağır gelen iki namazın sabah ve yatsı 

namazları olduğunu bildiren bir hadiste185 geçen “ağırlık” anlamındaki " ُالثِّ قَ ل" 

                                                           
181  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 235;  C: III, s. 345. 
182  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 198; Farklı örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: III, s. 314, 316; C: 

VII, s. 103, 367; C: VIII, s. 139, 390; C: X, s. 380. 
183  Buhârî, “Gusül”, 15; Müslim, “Hayz”, 36. 
184  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s.  22. 
185  Hadisin metni şöyledir: 

أثقل الصلاة على المنافقين: صلاة :"-صلى الله عليه وسلم  -قال: قال رسول الله  -رضي الله عنه  -عن أبي هريرة 
مر رجلًا فيصلي بالناس ثم انطلق االعشاء وصلاة الفجر، ولو يعلمون ما فيهما لأتوهما ولو حبوا ولقد هممت أن آمر بالصلاة فتقام ثم 

 ".معي برجال معهم حزم من حطب إلَ قوم لا يشهدون الصلاة فأحرق عليهم بيوتهم بالنار
Ebû Hureyre’den nakledildiğine göre Resûlullah (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: “Münâfıklara 

namazların en ağır gelenleri yatsı ve sabah namazıdır. Eğer iki namazdaki sevabı bilselerdi, 



208 
 

kelimesine dair yaptığı tahlildeki şu açıklamayı örnek olarak zikredebiliriz: “«Sikal», 

yolcunun yanında bulundurduğu mal anlamındadır. Ayrıca "وجدت ثقلا في جسدي" 

(bedenimde bir ağırlık var) denilir. Karnındaki yük ağırlaştığı zaman kadın hakkında 

da, "أثقلت المرأة" ifadesi kullanılır.”186 

Şârihin kelimeleri tahlil usulüne dair yukarıda zikredilenlerin yanı sıra onun 

ayrıca, mâna hakkındaki bütün görüşleri naklettikten sonra birkaç başlık altında 

hepsini özetlediği,187 kelimelerin lügat farklılıklarından kaynaklanan mâna 

ihtilâflarına dair bütün görüşleri ortaya koyduktan sonra kendi tercihini sunduğu,188 

ilgili kelimelerin anlamları üzerindeki ihtilâfları herhangi bir tercih ya da netice 

bildirmeden sadece nakletmekle yetindiği189 ve kelimenin mânası üzerinde farklı 

görüşler olduğunu belirtip bu farklılıklara değinmeden konuyu doğrudan 

“Hilâfiyyât” kitaplarına havale ettiği de görülmektedir.190 

2. Kavramsal Analizler 

İbnü’l-Mülakkın, pek çok kelimenin lafzî ve ıstılâhî mânalarına değinmenin 

yanı sıra fıkhî birer kavram haline gelmiş lafızların anlamları üzerinde ise daha 

detaylı tahlillere yer vermektedir.191  Onun, bu kavramları, hadis metinlerinde geçen 

herhangi bir kelimenin mânasını kısa bir şekilde vermekten öteye geçerek daha 

detaylı analiz ettiği görülür. Öyle ki bunlar, üzerinde pek çok fıkhî meselenin 

tartışıldığı, hatta fürû kitaplarının ana başlıklarını oluşturacak kadar önem arz ettiği 

temel kavramlar olarak karşımıza çıkmaktadır. 

                                                                                                                                                                     
sürünerek de olsa gelirlerdi. Vallâhi, namazın kılınmasını buyurup da, kamet getirilince, birine 

insanlara namaz kıldırmasını emredip, sonra yanımda iple odun taşıyan birkaç adamla 

namazgâhta hazır bulunmayan topluluğa varmaya ve evlerini üzerlerine yakmaya 

niyetlenmiştim.” (Buhârî, “Ezân”, 34; Müslim, “Mesâcid”, 252) 
186  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 376. 
187  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 235. 
188  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VIII, s. 110. 
189  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VIII, s. 221. 
190  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VII, s. 367. 
191  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s.  177, 421; C: II, s. 154; C: VII, s. 179, 

358, 413; C: VIII, s. 196; C: IX, 279, 297; C: X, s. 267. 



209 
 

Örneğin o, "لا يقبل الله صلاة أحدكم اذا أحدث حتى يتوضأ" (Biriniz abdesti bozulunca 

abdest almadıkça Allah namazını kabul etmez.)192 hadisindeki "لا يقبل" ifadesinden 

hareketle "القبول" (kabul) kavramının şerʿî mânaları üzerinde durmakta, ibadetlerdeki 

kabul-sıhhat ilişkisi bağlamında ayrıntılı tahlillere girmektedir. İbnü’l-Mülakkın, 

konu ile ilgili açıklamalarına şöyle devam eder: “«Kabûl» denilince, «sevabın elde 

edilmesi» anlaşılmaktadır. Ancak sıhhat, sevabın farklılık arzetmesine neden olur. 

Kaçak bir köle gibi (isteksiz) namaz kılanla, bilerek ve arzu ederek namaz kılanın 

sevabı aynı olmaz.” Bu örneğin ardından o, “Bir ibadetin kabul olması, sıhhatinin 

sabitliğini, sıhhatinin sabit olması da kabul olduğunu ortaya koyar”193 ifadesiyle 

sıhhat ile kabul arasındaki irtibata açıklık getirmektedir. Aynı hadis çerçevesinde  
“hades” (الحدث) kavramı üzerinde duran İbnü’l-Mülakkın, söz konusu ıstılahın lügat 

ve terim mânalarını açıkladıktan sonra, “hades-i ekber” ve “hades-i asğar” 

kavramlarına da değinmektedir.194 

Şârih, bazı kavramları tahlil ederken, âyet ve hadislerdeki açıklama ve 

kullanım örneklerinden de faydalanmaktadır. Meselâ o, "العصر" (asr) kavramından 

hangi namazın anlaşılması gerektiğine dair şu rivayeti zikreder: “Hz. Peygamber, 

«İki asrı muhafaza edin» buyurmuştur. İki asr nedir? diye sorulduğunda O, «Güneş 

doğmadan ve batmadan önceki namazdır» diye cevap vermiştir.”195 

Müellifin yaptığı tahlillerde, bir kavramın mânasının önemini ortaya koymak 

amacıyla da âyet ve hadislerdeki kullanım örneklerinden faydalandığı görülür. Bu 

yaklaşımına, “ihlâs” kavramına dair yaptığı açıklamalarında şahit olmaktayız. O, 

ihlâsın methedilip, riyânın kötülendiği şu âyetleri zikreder: “Onlara, dini sadece 

Allah’a has kılarak kulluk etmeleri emredildi”,196 “O, bizim ihlâslı 

kullarımızdandı”,197 “Ey iman edenler! Allah'a ve ahiret gününe inanmadığı 

                                                           
192  Buhârî, “Hiyel”, 2; Müslim, “Tahâret”, 2;Tirmizî, “Tahâret”, 56; Ebû Dâvûd, “Tahâret”, 31. 
193  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 216. 
194  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 219. 
195  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 257. 
196  Beyyine, 98/5. 
197  Yûsuf, 12/24. 



210 
 

halde insanlara gösteriş olsun diye malını harcayan kimse gibi sadakalarınızı 

başa kakmak ve gönül kırmak sûretiyle boşa çıkarmayın…”198 

Şârihin, aynı kavram özelinde yaptığı değerlendirmelerinde ihlâs ve niyetin 

önemine işaret için de şu hadisleri örnek verdiği görülür: “Allah, sizin sûretlerinize 

değil, kalplerinize bakar”,199 “Fetihten sonra hicret yoktur; ancak cihat ve niyet 

vardır.”200 

İbnü’l-Mülakkın, yukarıdaki örnekler dışında, şerh ettiği hadislerin konusu 

gereği pek çok fıkhî kavramı çeşitli yönleriyle tahlil etmektedir. Üzerinde durduğu 

fıkhî kavramlardan bazıları şunlardır: “Ezân”, “tahiyyât”, “selâm”, “kasr-ı salât”, 

“cumʻa”, “zekât”, “savm”, “itikâf”, “hac”, “hedy”, “vasiyyet”, “ferâiz”, “nikâh”, 

“sadâk”, “talâk”, “iddet”, “liân”, “kısas”, “had-hudûd”, “kazâ” ve “ıtk”.201 

3. Garîb Lafızların Açıklanması 

Garîb lafızlar, çok nadir kullanıldığı için mânası kapalı olan ve sözlüklere 

başvurmadan bilinmesi zor kelimelerdir. Hadislerin doğru anlaşılması için de 

metinlerde geçen bu kelimelerin manalarındaki inceliklerin kavranması 

gerekmektedir. Bunun için garîp lafızları izah sadedinde müstakil eser teliflerine 

ihtiyaç duyulmuştur.202 Bu itibarla sistematik hadis şerh edebiyatından önce 

hadislerin doğru anlaşılması için bu kelimeleri açıklamak amacıyla “garîbü’l-hadis” 

adı verilen hadis lügatlerinin telif edildiği bilinmektedir.203 Şerhlerde de garîp 

lafızlara yönelik izahlar yapılmış, zaman zaman bu lügatlerden faydalanılmıştır. 

İbnü’l-Mülakkın da hadislerin şerhinde metinlere doğru mâna verilebilmesi adına 

garîb lafızların izahı üzerinde durmaktadır. O, bu lafızlara dair açıklamalarını kimi 

zaman kendi izahlarıyla vermekte ya da isim zikretmeksizin "قيل" (denildi ki) 

                                                           
198  Bakara, 2/264. 
199  Müslim, “Birr”, 34. 
200  Buhârî, “Cihâd”, 1. 
201  Sırasıyla bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 632; C: III, s. 424, 427; C: IV, s. 85, 101; C: V, 

s.7, 153, 427; C: VI, s. 7, 269; C: VIII, s. 7, 53, 107, 274,  335, 376, 419; C: IX, s. 41, 131; C: X, s. 

7, 387. 
202  Zebîdî, Sahîh-i Buhârî Muhtasarı Tecrîd-i Sarîh Tercemesi, (Mütercimin Mukaddimesi), C: I, 

s. 476. 
203  Çakan, Hadis Edebiyatı, s. 207. 



211 
 

ifadesiyle aktarmakta, bazen de ilgili lafızların mânalarını dil ve garîbü’l-hadis 

sahasında şöhret bulmuş âlimlere ve kitaplarına dayandırmaktadır.204 

Onun, garîb lafızları kendi görüşü olarak ortaya koymasını “Şüphesiz benim 

ümmetim kıyamet gününde abdest izlerinden dolayı yüzleri nurlu, elleri ve 

ayakları parlak olarak çağrılacaktır. Yüzünün nurunu artırmaya gücü yeten bunu 

yapsın.”205 hadisinde geçen "الغُ رَّ ة" ve "التحجيل" kavramlarını açıklamasında 

görmekteyiz. Şârih, "الغرة" kelimesini, “atın alnındaki beyazlık”; "التحجيل" kelimesini 

ise “kıyamet gününde abdest yerlerinde oluşan ve nur olarak isimlendirilen, eller ve 

ayaklardaki beyazlık” şeklinde izah etmektedir.206 

Müellifin, garîb lafızları dil âlimlerine ve diğer şârihlere dayandırarak 

açıklamasına ise "الخبث" kelimesi207 hakkında söylenenleri nakletmesinde şahit 

olmaktayız. O, bu lafzın mânası ile ilgili ortaya konan tesbitleri şöyle sıralar: 

“Hubs”;  

“Şer” demektir. Bu, Ebû Ubeyd’in (ö. 224/838) sözüdür. 

“Küfür” demektir. Bunu, İbnü’l-Enbârî (ö. 328/940) söylemiştir. 

“Şeytan” demektir. “Habâis” şeklinde çoğul olarak kullanıldığında “meâsî” 

(günahlar) anlamına gelir. Bunu, Dâvûdî söylemiştir. 

İbnü’l-Aʿrâbî (ö. 231/846) ise şöyle demiştir: “Arap kelâmında «hubs», 

«mekrûh» demektir. Eğer «söz» için kullanılmışsa, «kötü söz»; «yemek» için 

kullanılmışsa «haram»; «batıl dinler» için kullanılmışsa «küfür»; «içecekler» için 

kullanılmışsa, «zararlı» mânasına gelir.”208 

                                                           
204  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 372, 421; C: III, s. 268, 352; C: IV, 

s. 381-386, 448, 484, 485, C: V, s. 45; C: VII, s. 117, 273; C: VIII, s. 112; C: IX, s. 188, 313; C: 

X, s. 14. 
205  Buhârî, “Vudû’”, 3; Müslim, “Tahâret”, 35. 
206  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 405. 
207 İbnü’l-Mülakkın, "الخبث" kelimesinin zabtı ile ilgili olarak Cemmâîlî’nin tercihini kabul etmekte ve 

“ha” ve “ba” harflerini ötreli okumaktadır. Hattâbî’nin, Islâhû galati’l-muhaddisîn adlı eserinde bazı 

muhaddislerin “ba” harfini sakin olarak okuduklarına dair ifadelerine de yer veren şârih, kelimenin bu 

şekilde telaffuz edilmesini galat olarak addeden Hattabî’nin yaklaşımını doğru bulmaz ve mezkûr 

kelimeyi sakin olarak okunmanın da caiz olduğunu belirten nakillerde bulunur. Bkz. İbnü’l-Mülakkın, 

a.g.e., C: I, s. 431; Hattâbî’nin izahları için bkz. Hattâbî, Islâhu galati’l-muhaddisîn, thk. Hâtim 

Sâlih ed-Dâmin, Beyrut, Müessesetü’r-Risâle, 1405/1985, s. 21. 
208  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s.  433. 



212 
 

4. Kelime Tahlillerinde Âyet, Hadis ve Şiirlere Başvurması 

İbnü’l-Mülakkın, hadis metninde yer alan kelimelere verdiği mânayı 

destekleyen, kullanım ve anlam bakımından benzerlik arz eden ya da bu kelimelerin 

tahlilinde yaptığı açıklamaları teyit eden âyet, hadis ve şiirlerden hem üslûp hem de 

muhteva açısından faydalanmaktadır.209 

Meselâ; İmran b. Husayn’dan (ö. 52/672) rivayet edilen, “Hz. Peygamber 

cemaatle namaz kılmayıp kenarda oturan bir adam gördü ve şöyle dedi: «Ey Filan! 

Cemaatle namaz kılmâna engel olan nedir?» Adam: «Cünüb oldum, su da yok!» 

deyince Resûlullah (s.a.v.) şöyle buyurdu: «İşte sana temiz toprak, o sana 

yeter.»”210 hadisinde geçen "لم يصل في القوم" ibaresindeki "القوم" kelimesinin kadınlar 

dışında sadece erkekleri ifade ettiğine dair, Hucurât sûresinin 10. âyetinde yer alan  لا"

م من قوم"يسخر قو   ve  لا نساء من نساء""و  ifadelerindeki kullanım örneklerini delil olarak 

ortaya koymaktadır.211 Bununla birlikte, "القوم" kelimesinin hadiste yer alan şekli 

dışında genel kullanımının, müzekker ve müennes sîgada bir fiille birlikte yer 

almasından yola çıkarak, bu kelimenin hem müzekker hem de müennes mâna ihtiva 

ettiğine değinmektedir. Bu duruma ise Enʿam sûresinin 66. âyetinde geçen  كذب به"

 ibarelerini örnek olarak "كذبت قوم نوح" ile Şuʿarâ sûresinin 105. âyetindeki قومك"

zikretmektedir.212 

Bir başka örnekte, "الجناب    ة" kelimesinin “uzak olma” anlamına 

geldiğini belirtmekte ve bu anlamı teyid etmek için Nisâ sûresi 36. âyette 

geçen "ِوَالْجَ     ارِ الْجنُُ     ب" (uzak komşu) ibaresindeki kullanım örneğinden 

faydalanmaktadır.213 

                                                           
209  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 119, 154, 230, 255, 388, 389; C: III, s. 114, 

327, 345, 352, 353, 427; C: IV, s. 85, 145; C: V, s. 76, 107, 173, 411, 427; C: VII, s. 115, 154, 

334, 369, 478; C: VIII, s. 69, 146, 160, 209, 237, 336, 413, 484, 523; C: IX, s. 66; C: X, s. 64, 67, 

229, 233. 
210  Buhârî, “Teyemmüm”, 5; Müslim, “Mesâcid”, 312. 
211  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 119. 
212  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 120. 
213  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 6; benzer bir örnek için bkz. a.mlf., a.g.e., C: II, s. 10. 



213 
 

Yine o, kullanım şekilleri itibariyle "أمة" (ümmet) lafzının “cemaat” mânasına 

geldiğine dair Kasas sûresinin 23. âyetinde yer alan "أمة من الناس يسقون" ibaresini;214 

“hayrı kendisinde toplayan ve kendisine tâbi olunan kimse” anlamını barındırdığına 

dair Nahl sûresinin 120. âyetinde geçen "ان ابراهيم كان أمة" cümlesini;215 “din ve millet” 

anlamı taşıdığına ilişkin Zuhruf sûresinin 22. âyetinde yer alan " َّمَّةأُ  ا عَلَى  آبَاءَنَ  وَجَدنَ  إِن"  
ifadesini216 ve “zaman” anlamını ihtivâ ettiğine dair ise Hud sûresi 8. âyetteki  الَ أمة"
 lafzını217 referans göstermektedir.218 معدودة"

Şârih, hadis metninde yer alan kelimelerin mânasını ortaya koymak için farklı 

rivayetlerdeki kullanımlardan da faydalanmaktadır. Meselâ o, “İmam hutbe okurken 

(yanıbaşında konuşan) arkadaşına “Sus!” dersen boş laf etmiş olursun.”219 

hadisindeki "أنصت" kelimesinin "اسكت"  (susmak) mânasına geldiğine dair,  

من توضأ فأحسن الوضوء ثم أتى الجمعة فاستمع وأنصت غفر له ما بينه وبين الجمعة، وزيدة ثلاثة أيم، "

 ".ومن مس الحصا فقد لغا

rivayetinde220  geçen "فاستمع وأنصت" (dinler ve susar) lafızlarını örnek olarak 

zikrederek ilgili hadisteki kullanımdan istifade etmektedir.221 

İbnü’l-Mülakkın, kelime tahlillerinde âyet ve hadislerin yanı sıra şiirlerden de 

faydalanmıştır.222 Mânayı destekleyen bir beyti naklederken bazen şairin adını 

verdiği, bazen de isim belirtmeksizin ilgili beyti aktardığı görülür.223 

                                                           
214  Kasas, 28/23. 
215  Nahl, 16/120. 
216  Zuhruf, 43/22. 
217  Hûd, 11/8. 
218  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 403. 
219  Buhârî, “Cumʿa”, 36; Müslim, “Cumʿa”, 11. 
220  Müslim, “Cumʿa”, 27. 
221  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 145. 
222  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 234; C: III, s. 326, 427, 487; C: IV, s. 484; C: 

VI, s. 7; C: VII, s. 154, 434; C: VIII, s. 274, 436; C: IX, s. 139, 190, 217.  
223  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 265; C: IX, 217. 



214 
 

Şair adını belirterek alıntı yaptığı bir örnekte o, ""ِاَ الَأعْمَالُ بِالنِّيَّات إِنمَّ  hadisindeki 

اَ"  lafzının cümleye “hasr” anlamı kattığını söylemekte ve bu durumu teyit etmek "إِنمَّ

için şair Ferezdak’ın (ö. 114/732) şu beytindeki kullanımını misâl vermektedir: 

 224نما           يدافع عن أحسابهم أن أو مثليإِ ن الذائد الحامي الذمار و أ

Bir başka örneği "أيم الله" ifadesine dair yaptığı açıklamada görmekteyiz. O, bu 

kelimenin hemzenin kesresi ve fethasıyla "أيم الله"; hemzenin kesresi, fethası ve sonuna 

“nun” ilave edilerek  ِالله" نُ يمَ "إ ; hemzenin kesresi, “ya” ve “nun”un hazfedilmesi ile  إم"

الله" "م hemze, “ya” ve “nun”un hazfedilmesi ve “mim”in üç farklı harekesiyle ;الله"  ve 

hemzenin ötresi, “vav”ın sükunu, “mim” ve “nun”un ötresi ile  ُالله" نُ ومُ "أ  şeklinde farklı 

kullanımlarının bulunduğunu söylemekte ve İbn Mâlik’e (ö. 672/1274) ait şu beyti225 

bu duruma örnek olarak zikretmektedir: 

 أو قل م أو من بالتثليث قد شكلا  همز أيم و أيمن فافتح وإكسر أو أم قل

 أضيف إليه في قسم تبلغ به الأملا   وأيمن اختم به الله كلا

Şairini zikretmeden sadece beyti ifade etmek sûretiyle şiirlerden alıntı 

yaptığına dair ise "سبحان" lafzının kullanımındaki şu örneği zikredebiliriz: 

 226مدو قبلنا سبح الجودي والج   سبحانه ثم سبحان أسبحه

5. Kısa Kelime İzahları 

İbnü’l-Mülakkın’ın, çoğu zaman rivayetlerde yer alan kelime ve kavramların 

etimolojisi ve anlamları üzerinde ilgili dil kaynaklarından istifade edip, zaman zaman 

da âyet ve hadislerdeki kullanımlara değinmek sûretiyle uzun tahliller yapmanın yanı 

                                                           
224  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 169; Beyit şu manaya gelir: “Ben hâmî-i hakikat ve müdâfi-i 

naks ve mezemmet bir merdüm; kavmimin şereflerini ancak ben ve benim gibiler müdâfaa 

edebilir.” 
225  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IX, s. 217. 
226  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 14 



215 
 

sıra, lafızları bir ya da birkaç kelime ile izah ettiği de görülmektedir.227 Onun, bu 

şekildeki kısa kelime izahlarına örnek olması açısından şunları zikredebiliriz: 

 وعظاً المتضمِّن لَّفالمؤ  الكلام: الخاء بضم الخطبة" ،229"الجناح ماتحت: الِإبط" ،228"البدن: الجسد"

 وهو صنم جمع: الأصنام" ،232"الأنف على الخمار شد: النقاب" ،231"لهم لامال الذين الفقراء: العالة" ،230"وإبلاغًا

 235".الوفاء ترك اللغة في: الغدر" 234"سواد و بياض فيها اليمن من ثياب: العصب" ،233"الوثن

Yukarıda verdiğimiz örneklere bakılırsa, şârihin izahını kısa tuttuğu bu 

kelimelerin, yaygın kullanımı ya da mânasının açıklığı sebebiyle kolay 

anlaşılabilecek veya herhangi bir fıkhî meseleye konu olmayan ya da 

kavramlaşmayan basit lafızlar olduğu görülür. Müellif, bu tarz kelimelerin 

anlamlarını malumun ilâmı kabilinden düşünmüş olmalı ki, çok kısa izahlarla 

yetinmiştir. 

İbnü’l-Mülakkın’ın bütün bu kelime tahlilleri ve garîb lafızların mânaları 

üzerinde yoğun bir şekilde durması, onun hadis metinlerine dair anlama gayretinin 

ilk aşamalarından birinin kelime ve kavram tahlilleri olduğunu ortaya koymaktadır. 

Hemen hemen bütün hadislerin şerhinde bu durum görülür. Şârihin lafız, kelime ve 

ibarelerin anlamları üzerinde bu kadar çok durması, hadislerin anlaşılması ve 

onlardan çıkarılacak hükümlerin sıhhati için, kelime mânalarının doğru tesbit 

edilmesine verdiği önemi göstermektedir. 

B. DİL VE GRAMER TAHLİLLERİ 

Hadisleri anlamanın bir yolu da metinlerde geçen kelime ve cümlelerin dil ve 

gramer kaideleri ışığında incelenmesidir. Bu anlamda şârihlerin, rivayet metinlerini 

tahlil ederken lafızların zabtı ve etimolojisi üzerinde durup zaman zaman dil ekolleri 

arasındaki farklara değinerek, kelime ve cümleleri sarf ve nahiv açısından 

                                                           
227  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, , el-İʿlâm, C: VII, s. 96, 525; C: VIII, s. 111, 383, 

409; C: IX, s. 197. 
228  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 25. 
229  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 135. 
230  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 141. 
231  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 109. 
232  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VI, s. 36. 
233  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VII, s. 182. 
234  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VIII, s. 400. 
235  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: X, s. 333. 



216 
 

değerlendirdikleri görülür. Hatta denilebilir ki, metinleri bu açıdan ele alma durumu 

şerhlerde önemli oranda bir yoğunluğa sahiptir.236 Şârihlerin ekseriyetinin kullandığı 

bu yönteme İbnü’l-Mülakkın’ın da uyduğu ve hemen hemen bütün rivayetleri şerh 

ederken metni dil ve gramer kaideleri doğrultusunda anlama gayretinde olduğu 

müşahede edilmektedir.237 

İbnü’l-Mülakkın, bu tahlillerini çoğu zaman fıkhî bir hükme dayanak teşkil 

etmesi bakımından yaparken,238 kimi zaman da mânaya ve ahkâma yönelik herhangi 

bir katkısı olmayacak şekilde tahlillerde bulunduğu görülür. Müellif dil tahlillerinde 

sık sık gramer kaynaklarından nakiller yaptığı gibi, kaynak belirtmeksizin kendi 

görüşü olarak gramer inceliklerine değindiği de vakidir. 

İbnü’l-Mülakkın’ın dil ve gramer tahlillerini şu başlıklar altında 

inceleyebiliriz. 

1. Lafızları Zabtı, Etimolojisi ve Dil Ekollerine Teması 

Hadislerin doğru anlaşılması, farklı rivayetlerle gelen metinlerdeki lafızların 

zabtının doğru tesbit edilmesini gerekli kılmaktadır. Zira zabtındaki hatalar nedeniyle 

kelimelerin mânasında değişiklik olabilmekte bu da metinden anlaşılan mânayı 

etkileyebilmektedir. Bu hususa riâyet etmek ahkâm hadislerinde ayrı bir önem 

arzetmektedir. Çünkü hadislerden çıkarılacak hükümler için lafızların zabtının ve bu 

vesileyle anlamın doğru bir şekilde ortaya konması gerekmektedir. İbnü’l-Mülakkın 

da, hatalı okunma ihtimalini dikkate alarak yanlış mâna verilmemesi için bazı 

kelimelerin zabtını yapmaya özen göstermiştir. Onun bu kelimelerin zabtını kimi 

zaman kendi tesbiti olarak, bazen de dilcilere dayandırarak yerine getirdiği 

görülmektedir.  

Şârihin, lafızların zabtını yaparken, bir kelimenin farklı şekillerde okunması 

durumunda metnin mânasında oluşabilecek anlam değişikliklerine kaynaklardan 

aktardığı nakillerle değindiği görülür. Meselâ o, "الورق" kelimesinin zabtını şöyle 

yapar: 

                                                           
236  Şerhlerde dil ve gramer tahlillerinin yoğunluk seviyesinin tesbiti için bkz. Türcan, Hadis Şerh 

Geleneği, s. 203. 
237  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 255, 339; C: III, s. 11, 202, 229, 301, 508; C: IV, s. 146; 

C: V, s. 26, 171; C: VII, s. 79, 154, 203, 246, 307; C: VIII, s. 57, 287, 288, 356, 410; C: IX, s. 45, 

154, 217; C: X, s. 167, 292. 
238  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 410; C: IV, s. 208; C: VII, s. 203, 219; C: IX, s. 154. 



217 
 

“O, vavın fethası ve ranın kesresi ile okunur. Vavın fethası ve kesresi ile 

birlikte ranın sakin okunması da câizdir. Bunu Ferrâ (ö. 207/822) ve diğerleri 

nakletmiştir. Sâğânî (ö. 650/1252) ise eş-Şevârid fi’l-lüga adlı kitabında, vav ve 

ranın her ikisinin de fethasıyla okunabileceğini aktarmıştır. Dilcilerin çoğunluğuna 

göre bu kelime, basılmış dirhemlere mahsus kullanılır. Onlardan bazısı, basılmış 

olmasa bile bütün gümüşler için kullanılır demiştir. Kurtubî ise, Fatiha sûresinin 

tefsirini yaparken, bu kelimenin ranın kesresiyle okunduğunda ‘dirhem’, fethasıyla 

okunduğunda ise ‘mal’ mânasına geldiğini söylemiştir.”239 

Şârihin zaman zaman bazı kelime, ifade ve kalıpları etimolojik olarak tahlil 

ettiği de görülür.240 Bu tahlillerini daha çok nadir kullanılan kelimelerde 

yapmaktadır. Meselâ; 

أن تتلقى الركبان، وأن يبيع حاضر لبادر"، قال: فقلت لابن  -صلى الله عليه وسلم  -نهى رسول الله "

 ".ً عباس: ما قوله "حاضر لباد؟، قال: لا يكون له سمسارا

hadisinde geçen "سمسارا" kelimesinin "دَلاَّل" (tellâl, rehber, kılavuz) mânasına gelip, 

aslen “bir işi üstlenmek” anlamında bulunduğunu, daha sonraları “alışverişi üstlenen 

ve başkası için alışveriş yapan kimse” hakkında kullanıldığını ve yabancı dilden 

gelip Arapçalaşmış olduğunu belirterek kelimenin kökeni ve mâna değişimleri 

hakkında bilgi vermektedir.241 

İbnü’l-Mülakkın’ın kelime tahlillerinde, okunuş bakımından lügat 

farklılıklarına temas ettiğini de görmekteyiz. Meselâ; "ن الله لا يستحي من الحقإ..."  

hadisinde geçen "يستحي" fiilinin sonunu hem iki “ye” harfi (يستحيي olarak) hem de tek 

“ye” harfiyle (يستحي şeklinde) okumanın sahîh olduğunu, bu okuyuşlardan 

birincisinin Ehl-i Hicâz’ın lügatında, ikincisinin ise Temim lügatında yer aldığını 

                                                           
239  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VII, 306; Farklı örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: I, s. 291, 378, 

431, 647, 681; C: III, s. 185, 244, 354; C: IV, s. 77, 476, 479; C: V, s. 76, 418; C: VI, s. 14, 34, 61, 

79, 129, 140, 166, 223, 228, 335, 412; C: VII, s. 75, 295, 323; C: VIII, s. 93, 179, 191, 235, 390; 

C: IX, s. 7, 43, 90, 133, 188; C: X, s. 23, 33, 75, 120, 213. 
240  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VI, s. 300; C: VII, s. 366; C: VIII, s. 313; 

C: IX, s. 217. 
241  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VII, s. 95. 



218 
 

ifade etmekte ve ardından iʿlâl kaideleri gereği kelimede meydana gelen dönüşümleri 

izah etmektedir.242 

Hadis metninde yer alan bazı kelimelerin meşhur okunuşlarının dışında, farklı 

telaffuz şekilleriyle ilgili ihtilâflara da değinen müellif,  اللهم اني أعوذ بك من الخبث"

 ”hadisinde geçen ve Umdetü’l-ahkâm musannifi Cemmâîlî’nin “ha” ve “ba والخبائث"

harfinin ötresiyle "الخبُُث" (el-hubus)243 olarak tashih ettiği kelime hakkında şu 

açıklamalara yer verir: “Hattâbî, ba harfini sükûn ile okumayı muhaddislerin galatı 

olarak zikretti. Şeyh Takiyyüddîn (İbn Dakîki’l-Îd) ise, «Bunun galat addedilmesi 

gerekmez. Çünkü fâal ve aynel harfi dammeli gelen bir fiilin aynel harfi kıyâsî olarak 

muhaffef (sakin) kılınır» demiştir. Ebû Ubeyd Kasım b. Sellâm, Kurtubî (ö. 

656/1258) ve Kâdî İyâz da sükûn üzere okunabileceğini söylemişlerdir.”244 

2. Sarf ve Nahiv Tahlilleri 

Hadis metinlerinin sıhhatli olarak anlaşılabilmesi kelime mânaları ve 

lafızların zabtı ne kadar önemli ise anlamın doğru tesbiti ve ahkâma etkisi 

bakımından dil kurallarından faydalanmak da o kadar önem arzeder. Bu itibarla 

İbnü’l-Mülakkın’ın, şerhinde yoğun bir şekilde sarf ve nahiv ilminin kaideleriyle 

tahliller yaptığı da görülmektedir.245 Meselâ o, "فان هم أطاعوا لك بذلك فايك وكرائم اموالهم" 

ibaresindeki "ايك" lafzının gizli bir fiil ile mansub olduğunu ve izhârının câiz 

olmadığını belirterek takdirini "باعد واتق وكرائم اموالهم" şeklinde yapmaktadır.246 

Şârihin, metnin hükme kaynaklık etmesi yönüyle de dil tahlilleri yaptığı 

görülür. Meselâ o, Resûlullah’ın (s.a.v.), ölü hayvanların yağları hakkında soranlara 

karşı "لا هو حرام" (Hayır, o haramdır.) dedikten sonra, yahudilere ölü hayvanların 

                                                           
242  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s.  64; farklı örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: II, s. 271; C: VII, 

s. 217; C: VIII; s. 110, 402. 
243  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 421. 
244  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 431. 
245  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 374, 404, 431, 525, 556; C: II, s. 270; C: III, s. 119, 515; C: V, s. 

26, 96, 202, 313, 331; C: VI, s. 158, 414;  C: VII, s. 91, 139, 502; C: VIII, s. 57, 287, 391, 505; C: 

IX, s. 224. 
246  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 26; farklı bir örnek için bkz. a.mlf., a.g.e., C: VIII, s. 287. 



219 
 

yağlarının haram kılındığını, çünkü onların bu yağları güzelleşmek için 

kullandıklarını, sattıklarını ve parasını yediklerine dair açıklama yaptığı rivayetteki247 

 "البيع" zamiri, metinde248 geçen "هو" zamiri ile ilgili şu izahta bulunur: “Hadisteki "هو"

(onu satmak) kelimesine râciʿ olup, bu zamir ile işaret edilen haram, hayvan 

yağlarını, gemileri ve derileri yağlamak ile aydınlanmak için kullanmayı 

kapsamamaktadır.”249 

Yine o,  

تلفعات يصلي الفجر، فيشهد معه نساء من المؤمنات م -صلى الله عليه وسلم  -كان رسول الله "

 ".بمروطهن، ثم يرجعن إلَ بيوتهن، ما يعرفهن أحد من الغلس

“Hz. Peygamber, sabah namazını kıldırırdı. Onunla beraber, elbiselerine 

bürünmüş kadınlar da hazır bulunurdu. Sonra o kadınlar evlerine dönerlerdi de, 

gecenin karanlığından dolayı hiç kimse onları tanımazdı.”250 hadisinde geçen "كان" 

lafzının cümleye mülâzemet ve devamlılık mânası kazandırdığını, buradan hareketle 

Resûlullah’ın (s.a.v.) sabah namazlarını genellikle metinde belirtilen vakitte kıldığı 

sonucunun çıktığını belirterek dil tahlilini bir hükme kaynak olması bakımından 

yaptığı görülmektedir.251 

İbnü’l-Mülakkın, hadis metinlerinde yer alan bazı kelime ve cümleleri nahiv 

ilminin kaideleri doğrultusunda açıklama yoluna da başvurmaktadır.252 O, söz 

konusu tahlillerin bazısında ilgili meseleyle alakalı dilcilerin ihtilâflarına değinir ve 

ardından kendi kanaatini ve tercihini beyan eder. Meselâ; "سمعت رسول الله يقول" 

                                                           
247  Buhârî, “Büyûʿ”, 112, Müslim, “Müsâkât”, 71. 
248  Hadisin metni şöyledir: 

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: عام الفتح: "إن الله ورسوله حرم بيع 
لى بها السفن، وتدهن بها الجلود، ويستصبح بها الخمر، والميتة، والخنزير، والأصنام، فقيل: ي رسول الله، أرأيت شحوم الميتة، فإنه يط

الناس؟ فقال: "لا هو حرام." ثم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، عند ذلك: "قاتل الله اليهود إن الله تعالَ لما حرم عليهم 
 شحومها، جملوه، ثم باعوه، فأكلوا ثمنه."

249  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VII, s. 203. 
250  Buhârî, “Salât”, 13; Müslim, “Mesâcid”, 230. 
251  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 229; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: II, s. 22; C: III, s. 

222. 
252  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 201, C: II, s. 271, 291, 439; C: III, s. 222; C: IV, s. 471, 512; C: V, 

s. 158; C: VIII, s. 504. 



220 
 

ibaresindeki "سمعت" fiilinin kaç mef’ûle geçişli/müteaddî olduğuyla alakalı 

nahivcilerin ihtilâf ettiğini belirtirken, bu ihtilâfta fiilin iki mef’ûle müteaddî 

olduğunu kabul edenlerin görüşünü aktarmakla beraber kendisi bunu reddeder ve söz 

konusu fiilin bir mef’ûle geçişli olduğunu söyler. Buna göre o, mef’ûlden (رسول) 

sonra gelen fiilin (يقول) hâl konumunda olduğunu ve ikinci mef’ûl olarak kabul 

edilemeyeceğini dile getirir.253 

Şârih, nahiv bilgisini kimi zaman hadis metnindeki kelime ve cümlelerde 

kastedilen mânanın doğru anlaşılması için ortaya koymaktadır. Meselâ o, Hendek 

savaşında ikindi namazının kazaya kalmasıyla ilgili rivayette geçen  شغلون عن الصلاة..."

 orta) "الصلاة الوسطي" ,nın(ikindi namazı) "صلاة العصر" ibaresindeki الوسطي صلاة العصر..."

namaz)dan bedel olduğunu ve bunun bedel çeşitlerinden “bedelü’l-kül mine’l-kül” 

kısmına girdiğini belirtmektedir.254 Böylece müellif, hadisteki ifadelerden iki farklı 

namazın anlaşılmaması gerektiğini, orta namaz ile kastedilenin ikindi namazı 

olduğunu nahiv kaideleri doğrultusunda ortaya koymuştur. 

3. Dil Tahlillerinde İstişhâd 

İbnü’l-Mülakkın, zaman zaman dil tahlillerinde metnin mânasını ya da metin 

üzerinden ortaya konan hükmü teyid etmek amacıyla âyetlerdeki benzer kullanım 

şekillerini örnek olarak zikretmektedir.255 Meselâ o; "...إذ رأيتموه فصوموا" hadisindeki256 

 ,zamirini, sonrasında gelen sözün açıkladığını ve “Hilali gördüğünüz zaman "هو"

oruç tutun.” şeklinde takdir edilmesi gerektiğini ifade etmektedir. Bu kullanıma ise 

                                                           
253  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 165. 
254  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 271; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: I, s. 201; C: V, s. 

339. 
255  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 270, 525, 551, 587; C: II, s. 202, 230, 245, 309, 545, 601; C: IV, s. 

146; C: V, s. 76, 171; C: VI, s. 20, 279, 302, 415; C: VII, s. 90, 162, 163. 
256  Buhârî, “Savm”, 5; Müslim, “Savm”, 3. 



221 
 

 âyetlerindeki kullanımı örnek "فأثرن به نقعا"ve 258 "إن أنزلناه في ليلة القدر"257

göstermektedir.259 

Hadiste geçen kelimelerin türevleri ile ilgili de âyet ve hadislerdeki 

kullanımlara değinen şârih, " نما لكل امرئ ما نويإو"  hadisinde yer alan "مرئ"إ  kelimesinin 

 "...وَاعْلَمُوا أنََّ اللَََّّ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ  وَقَ لْبِهِ ..." ,şeklinde de kullanılabileceğine dair "مرء" ve "إمرؤ"

âyetiyle260 istişhâd etmektedir.261 

Yine o, "اعتدلوا في السجود ولا يبسط أحدكم ذراعيه انبساط الكلب" hadisinde262 yer alan 

ساط"ب"ان  mastarının kendi sülâsî fiiline aykırı bir şekilde humâsî olarak geldiğini, bu 

kullanımın ise câiz olduğunu bildirmektedir. Bunun örneğinin Kur’ân’da da yer 

aldığını ifade eden şârih, "263"فتقبلها ربها بقبول ve "264"والله أنبتكم من الأرض نباتا âyetlerini bu 

duruma şahit olarak zikretmektedir.265 

Müellifin, hadis metinlerindeki nahiv tahlillerinde de âyetlerdeki kullanımı 

örnek olarak zikrettiği durumlar bulunmaktadır. “Yahudi ve Hristiyanların, 

peygamberlerinin kabirlerini mescid edinmeleri sebebiyle lanete uğramalarını” 

anlatan rivayetin266 metninde yer alan "...اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد..." ibaresindeki "اتخذ" 

fiilinin bazen bir mef’ûle müteaddî olduğunu bazen de hadisteki gibi iki mef’ûle 

müteaddî olarak geldiğini belirtmekte, bunun örneğinin ise "267"واتخذ الله إبراهيم خليلا 

âyetinde bulunduğunu söyleyerek ilgili dil kaidesine âyeti şahit tutmaktadır.268 

                                                           
257  Kadîr, 97/1. 
258  Âdiyât, 100/4. 
259  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: V, s. 171. 
260  Enfâl, 8/24. 
261  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 195. 
262  Buhârî, “Ezân”, 139; Müslim, “Salât”, 233. 
263  Âli İmran, 3/37. 
264  Nûh, 71/17. 
265  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 160. 
266  Buhârî, “Salât”, 54; Müslim, “Mesâcid”, 19. 
267  Nisâ, 4/125. 
268  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 512. 



222 
 

C. HADİS METİNLERİNE YAKLAŞIMINDA İSTİŞHÂD 

METODU 

Hadislerin doğru anlaşılması için âyetlerle ve diğer rivayetlerle birlikte ele 

alınması ve aralarındaki bağın ortaya konması gerekmektedir. Şârihlerin, hadislere 

bütüncül yaklaşım olarak ifade edilen bu hususa riâyet ederek, rivayetleri tahlilde, bir 

hadis metninin diğer naslarla bağlantısını kurmak sûretiyle ortaya koydukları istişhâd 

yöntemini sık sık kullandıkları görülür. İbnü’l-Mülakkın da bu usule uyarak hadis 

metinlerinin tahlilinde, temelde rivayetlerin ilgili âyet ve hadislerle benzer üslûp ve 

muhtevaya sahip olduğu fikrinden hareketle söz konusu benzerliklerden faydalanarak 

izahlar yapmaktadır. Burada şârihin bu metodu nasıl kullandığı örneklerle ortaya 

konmaya çalışılacaktır. 

1. Âyetle İstişhâd 

İbnü’l-Mülakkın, hadis metinlerini tahlil ederken âyetle istişhâda çok fazla 

yer ayırmakta, bu yöntem doğrultusunda ilgili hadise üslûp ve muhteva bakımından 

benzerlik arzeden âyetleri zikrederek söz konusu rivayet üzerinden yaptığı tesbitlere 

ilgili âyetleri şahit tutmaktadır. 

a. Üslûpta Âyetle Benzerlik 

İbnü’l-Mülakkın, hadis metinlerini değerlendirirken şerh ettiği bir rivayet ile 

arasında üslûp benzerliği olduğunu düşündüğü bazı âyetler zikretmektedir.269 

Meselâ; cümle kuruluşundaki benzerlik açısından şârihin, “Hz. Peygamber 

tuvalete girdiği zaman (إذا دخل الخلاء) şöyle dua ederdi…”270 rivayetini ele alırken, 

""فإذا قرأت القرأن فاستعذ بالله şart edatının kullanımına dair "اذا"  (Kur’ân okuyacağın 

zaman Allah’a sığın.)271 âyetindeki üslûp birlikteliğinden istifade etmesini örnek 

vermek mümkündür.272 

                                                           
269  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 265, 573, 670; C: II, s. 223, 236, 

337, 364, 369, 478, 542; C: III, s. 113, 332, 435, 508; C: IV, s. 314; C: V, s. 158, 389; C: VI, s. 36, 

83, 124; C: VII, s. 178, 210, 248; C: VIII, s. 69, 469; C: X, s. 294. 
270  Buhârî, “Vudû’”, 9; “Daavât”, 14; Müslim, “Hayz”, 122. 
271  Nahl, 16/98. 
272  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s.  426; benzer örnek için bkz. a.mlf., a.g.e., C: II, s. 22. 



223 
 

Yine onun, َإن أمتي يأتون يوم القيامة غُرًّا مُحجَّلين مِن أثر الوضوء، فمَن استطاع منكم أن يطُيل غرَّته"

 rivayetine273 ilişkin yaklaşımı bir başka örnek olarak zikredilebilir. Bu metnin فليفعَل"

son kısmında "التحجيل" kelimesi zikredilmemiş, "الغرة" kelimesinin tekrarıyla 

yetinilmiştir. Ona göre bu durum, aynen Nahl sûresi 81. âyetinde geçen  سرابيل تقيكم"

 274 ifadesindeki kullanım gibidir. Çünkü bu(sizi sıcaktan koruyacak elbiseler) الحر"

âyette de, sıcağın yanı sıra soğuğa karşı da elbisenin faydasının dokunacağı bilgisi 

malum olduğu için "البرد" (soğuk) zikredilmemiştir.275 

İbnü’l-Mülakkın’ın âyetle istişhâdda üslûp benzerliğini, hadis metninde yer 

alan bir cümle yapısına delil olarak kullandığı durumlar da görülür. Bu hususa bir 

rivayetteki276 "حتي إذا ظن أنه قد أروى بشرته" metni ile Tevbe sûresinin 54. âyetindeki  فظنوا"

 ibaresi arasındaki benzerliğe dikkat çeken şârih, hem hadiste hem de أنهم مواقعوها"

âyetteki kullanımda "الظن" (zan) ile kastedilen şeyin kesin bilgi olduğunu, dolayısıyla 

rivayetin mânasının “derisinin suya doyduğunu bilinceye kadar”; âyetin mânasının 

ise “ateşin içine düşeceklerini iyice anladılar” şeklinde olması gerektiğini belirtir.277 

Yine bir başka rivayetin şerhinde onun, hadisin mânasını ortaya koyarken 

âyetin üslûbundan faydalandığı görülmektedir. Alışverişteki şartlar ile ilgili bir 

hadisin,  

"...ما بال رجال يشترطون شروطا ليست في كتاب الله ما كان من شرط ليس في كتاب الله فهو باطل وإن  

 278كان مائة شرط..."

kısmıyla ilgili şu açıklamaları yapar:  

                                                           
273  Buhârî, “Vudû’”, 3; Müslim, “Tahâret”, 35. 
274  Âyetin metni şöyledir: 

ُ جَعَلَ لَكُمْ مَِّا خَلَقَ ظِلَالًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْجبَِالِ اكَْنَانً وَجَعَلَ لَكُمْ سَراَبيلَ تقَيكُمُ  لِكَ وَاللَّّ  الْحرََّ وَسَراَبيلَ تقَيكُمْ بََْسَكُمْ كَذ 
 يتُِم  نعِْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْلِمُونَ 

275  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 410. 
276  Buhârî, “Vudû’”, 15; Müslim, “Hayz”, 35. 
277  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 28. 
278  Buhârî, “Mükâteb”, 2; Müslim, “Itk”, 6. 



224 
 

“Metindeki «Allah’ın kitabında olmayan şart, yüz şart olsa bile batıldır.» 

cümlesinde, Allah’ın kitabında olmayan bütün şartların batıl oluşunun yüz sayısının 

kullanılarak bildirilmesi hususu tıpkı şu âyetteki gibi bir mübalağa ifadesidir:  إن"

 279”.(…Onlar için yüz defa bağışlanma dilesen de farketmez) تستغفر لهم سبعين مرة"

Görüldüğü gibi şârih burada, hadisin mânasını açıklarken kullanım benzerliğinden 

hareketle âyetin üslûbundan faydalanmıştır. 

b. Muhtevada Âyetle Benzerlik 

İbnü’l-Mülakkın’ın, üslûp benzerliğinin yanı sıra muhteva benzerliğinden 

hareketle de âyetleri kullandığı görülmektedir. Bu durum genellikle ilgili hadisin 

muhtevasına dair yapmış olduğu yorumları desteklemek için âyetlerle istişhâd etme 

şeklinde karşımıza çıkmaktadır.280 

Meselâ; “Münafıklara en ağır gelen namazlar, yatsı ve sabah 

namazlarıdır…”281 hadisinin şerhinde bu yaklaşım görülmektedir. Şârihe göre, hadis 

metninde münafıklara en ağır gelen iki namazın "أثقل المنافقين" şeklinde ism-i tafdîl 

sîgası kullanılarak zikredilmesi, haddi zatında bütün namazların da onlara ağır 

geldiğini ortaya koymaktadır. Bu tesbitini, “Onlar namaza ancak üşene üşene 

gelirler.”282 ve “Onlar namaza kalktıkları zaman tembel tembel kalkarlar.”283 

âyetleriyle desteklemektedir.284 Burada da şârihin, hadisten yaptığı çıkarıma âyetleri 

şahit tuttuğu (istişhâd) görülmektedir. 

Bir başka örnek vermek gerekirse o, niyet hadisini şerh ederken amel-niyet 

ilişkisi bağlamında yapmış olduğu açıklamalarında, amelin değerinin niyetteki 

samimiyet ve ihlas ile ölçülebileceğini ifade etmiş, bu yorumuna “Onlar dini 

Allah’a hâs kılarak ibadet etmekle emrolundular.”285 âyetini delil olarak 

                                                           
279  Tevbe, 9/80; İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VII, s. 248. 
280  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 399, 530; C: II, s. 226, 377, 437; C: III, 

s. 9, 322, 367, 508; C: IV, s. 17, 32, 38, 163, 282; C: V, s. 136, 454, 456; C: VI, s. 62, 122, 231; C: 

VII, s. 374, 437; C: VIII, s. 261, 303, 486; C: IX, s. 99, 220, 225, 268, 298; C: X, s. 242. 
281  Buhârî, “Ezân”, 34; Müslim, “Mesâcid”, 252. 
282  Tevbe, 9/54. 
283  Nisâ, 4/142. 
284  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 377. 
285  Beyyine, 98/5. 



225 
 

zikretmiştir.286 Şârih, aynı hadis bağlamında amellerde ihlâsın gerekliliğiyle ilgili 

olarak birçok âyetin ihlâsı övüp riyayı zemmettiğini bildirmiş ve buna da, “Kim 

rabbine kavuşmayı arzu ederse, salih amel işlesin.”287 ve “…İnanmadığı hâlde 

insanlara gösteriş olsun diye malını harcayan kimse gibi sadakalarınızı başa 

kakmak ve gönül kırmak sûretiyle boşa çıkarmayın…”288 âyetlerini delil 

getirmiştir.289 

İbnü’l-Mülakkın’ın bu yaklaşımının bir başka misâlini teyemmüm babında 

yer alan bir hadisin şerhinde görmek mümkündür. Ammar b. Yâsir’in (r.a.), başından 

geçen bir olayı anlattığı rivayet şu şekildedir: “Hz. Peygamber beni bir işe 

göndermişti. Cünüb oldum ve su bulamadım. Hayvanın toprakta yuvarlandığı gibi 

yuvarlandım. Sonra Resûlullah’ın (s.a.v.) yanına gelerek bunları ona anlattım. O da, 

«Elini şöyle yapman sana yeterdi» diyerek ellerini toprağa bir defa vurup sol eliyle 

sağını meshetti. Avuçlarının üstünü ve yüzünü de meshetti.”290 İbnü’l-Mülakkın, bu 

hadisin ahkâmına dair yaptığı tesbitlerden birinde, teyemmümün cünüb bir kimse 

için de meşrû olduğunu belirtmekte, bu meşrûiyeti ise ilgi kurduğu âyetler ışığında 

şöyle açıklamaktadır: “Allah Teâlâ’nın "فتيمموا صعيدا" sözü hem abdestsizlik hem de 

cünüplük halini kapsar. Çünkü âyette bu lafızdan önce "وان كنتم جنبا فاطهروا" (Eğer 

cünüb iseniz temizlenin.)291 ifadesi geçmektedir.292 Bu açıklamalara göre şârihin, 

cünüb olan bir kimsenin teyemmüm alabileceğine dair hadisten çıkardığı hükmü, 

ilgili âyetler arasında muhteva benzerliği kurarak teyit ettiği görülmektedir. 

2. Hadislerle İstişhâd 

İbnü’l-Mülakkın, âyetle istişhâdda olduğu gibi, hadis rivayetlerini de kendi 

içerisinde istişhâd metodunu kullanarak şerh etmektedir. Hadislerle istişhâd 

meselesini de, üslûp ve muhteva benzerliği şeklinde iki başlık altında ele almak 

mümkündür. 

                                                           
286  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 162. 
287  Kehf, 18/110. 
288  Bakara, 2/264. 
289  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 163. 
290  Buhârî, “Teyemmüm”, 7; Müslim, “Hayz”, 110. 
291  Maide, 5/6. 
292  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 137. 



226 
 

a. Üslûpta Hadisle Benzerlik 

İbnü’l-Mülakkın, şerh ettiği hadis metni ile diğer rivayetler arasındaki üslûp 

benzerliğine dikkat çekmektedir.293 

Meselâ onun, Hz. Âişe’den nakledilen; 

 "...ضوءه للصّلاةَكان رسول اللََّّ صلّى الله عَلَيْه وسلّم إذا اغتسل من الجنابة، غسل يديه، وتوضّأ و "

“Resûlullah (s.a.v.) cünüplükten dolayı gusledeceği zaman, ellerini yıkar, 

namaz abdesti gibi abdest alırdı…”294 rivayetinin şerhinde, metindeki "كان" lafzının 

cümleye mülâzemet ve tekrar mânası kazandırdığına dair Abdullah b. Abbas’ın (r.a.) 

 Resûlullah hayırda insanların en) "كان رسول الله صلى الله عليه وسلّم أجود الناّس بالخير"

cömerdiydi.)295 hadisini zikretmesi, rivayetler arasında üslûp benzerliğini 

kullanmasına güzel bir örnek teşkil etmektedir.296 

Benzer bir yaklaşım, تي لأمرتهم بهذه الصلاة في هذه الساعة""لو لا ان أشق علي أم  (Eğer 

ümmetime zor gelmeseydi bu namazı (yatsı namazı) bu saatte (geç vakitte) 

kılmalarını emrederdim.)297 hadisinde görülmektedir. Şârih, hadisteki "لولا" lafzının 

kullanım tarzına benzerliğinden dolayı ي أمتي لأمرتهم بالسواك عند كل صلاة""لو لا ان أشق عل  

rivayetini298 örnek vermektedir.299 O, bu iki rivayetteki üslûp birlikteliğine dikkat 

çekmek sûretiyle şerhinde, üslûp bakımından hadisle istişhâd metodunu kullanmıştır. 

b. Muhtevada Hadisle Benzerlik 

İbnü’l-Mülakkın’ın rivayetlerin mânası üzerinden yaptığı çıkarımlara ve 

vardığı hükümlere delil teşkil etmesi sebebiyle farklı hadislerin muhtevasından 

faydalanarak istişhâdda bulunduğu da görülür.300 

                                                           
293  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 217, 524, 706; C: II, s. 293, 363, 

603; C:II, s. 10; C: V, s. 159; C: VI, s. 365. 
294  Buhârî, “Gusül”, 15; Müslim, “Hayz”, 35. 
295  Buhârî, “Bed’ül-vahy”, 5; “Savm”, 7; “Fezâilü’l-Kur’ân”, 7; Müslim, “Fezâil”, 50. 
296  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 21. 
297  Buhârî, “Mevakît”, 24; Müslim, “Mesâcid”, 225. 
298  Buhârî, “Cumʿa”, 7; Müslim, “Tahâret”, 42; İbn Mâce, “Tahâret”, 7; el-Muvatta, “Tahâret”, 114. 
299  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 293. 
300  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 221, 358, 392, 530; C: II, s. 49, 51, 

138, 222, 264, 306, 360, 582; C: III, s. 173, 213, 216, 221, 417, 502; C: IV, s. 14, 30, 240, 489; C: 



227 
 

Onun, teyemmümün cünüb bir kimse için meşrû olduğuna dair hükmü ispat 

etmek için Ebû Zer’den (r.a.) gelen “Temiz toprak, on sene su bulamasa dahi 

Müslümanın abdestidir.”301 rivayetinin muhtevasından faydalanması bu yaklaşımına 

örnek olarak zikredilebilir.302 

Şârihin, hadisin ana konusu dışında, muhtevasında yer alan bir başka mesele 

ile ilgili tesbit ve tahlillerini farklı rivayetlerle desteklediği de görülmektedir. Meselâ; 

bir hadiste geçen " ِّإِنَّ اللَََّّ لَا يَسْتَحِي مِنَ الَحق" (Allah haktan hayâ etmez.)303 ifadesinden 

yola çıkarak yaptığı değerlendirmelerde, hayânın hepsinin hayır olduğunu; ancak bir 

meseleyi öğrenmek için soru sormada hayâ etmenin hayır getirmeyeceğini, bilakis 

bunun şer olarak değerlendirilebileceğini beyan ederek bu görüşünü Hz. Âişe’nin 

“Ensarın kadınları ne iyidir! Hayâları, onların dinlerini öğrenmelerine mâni 

olmadı”304 sözüyle desteklemektedir.305 

İbnü’l-Mülakkın, gerek kelime gerekse muhteva ile ilgili tahlillerinde farklı 

hadislerle istişhâd ederken, onları açıklayıcı olarak da kullanmaktadır. Meselâ; 

 lafzının “Allah’ın celâline "سبحان اللَّّ " hadisinde306 geçen "...سبحان الّلَّ إنَ المؤمن لا ينجس"

ve kemâline yakışmayan bütün noksanlıklardan berî ve münezzeh olması” anlamına 

geldiğini ifade eden şârih, bu yorumunu desteklemek için şu rivayeti nakleder: Talha 

b. Ubeydullah (r.a.), “Resûlullah’a (s.a.v.) Sübhânallâhın mânasını sordum. O da, 

«Allah’ı tenzih etmektir» dedi.”307 

Şârihin, hadis tahlillerinde muhteva benzerliğini kullandığına dair Enes b. 

Mâlik’ten nakledilen şu rivayetteki değerlendirmesini örnek olarak zikredebiliriz: 

“Resûlullah’a (s.a.v.) içki içen bir adam getirildi. Ona kırk sopa vurdu. Ebû Bekir de 

(r.a.) aynısını uyguladı. Hz. Ömer ise insanlarla istişare etti. Abdurrahmân b. Avf’ın 

(r.a.), hadlerin en hafifinin seksen sopa olduğunu söylemesi üzerine, Hz. Ömer bu 

                                                                                                                                                                     
V, s. 29, 129, 150, 182, 192, 263, 280; C: VI, s. 402; C: VIII, s. 9, 437; C: VII, s. 419; C: VIII, s. 

9, 117, 341; C: IX, s. 193, 225, 259, 336; C: X, s. 112. 
301  Ebû Dâvûd, “Tahâret”, 124; Tirmizî, “Tahâret”, 92. 
302  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 138 
303  Buhârî, “Edeb”, 68; Müslim, “Hayz”, 32. 
304  Buhârî, “İlim”, 50; Müslim, “Hayz”, 13. 
305  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 66 
306  Buhârî, “Gusül”, 24; Müslim, “Hayz”, 115. 
307  Ebû Saîd Heysem b. Küleyb b. Süreyc eş-Şâşî, el-Müsned, 2c., thk. Mahfuzurrahmân Zeynullâh, 

Medine, Mektebetü’l-Ulûm ve’l-Hikem, 1410/1990, C: I, s. 71; Hâkim en-Nisabûrî, el-

Müstedrek, C: I, s. 680; İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 14. 



228 
 

cezanın uygulanmasını emretti.”308 İbnü’l-Mülakkın bu hadisin şerhini şöyle 

yapmıştır: “Ömer (r.a.), insanlarla istişare etmiştir. Çünkü onun zamanında Şam ve 

Irak’ın fethedilmesiyle insanlar geniş yaşam alanlarında ikamet etmiş, üzümler ve 

meyveler çoğalmıştır. Bunun neticesinde içki tüketimi artınca Hz. Ömer, böyle bir 

tehlikeli durumdan dolayı içki cezasını yükseltmiştir. Onun bu uygulaması da aynı 

şekilde sünnettir.” Müellif, sünnet dediği bu hüküm ile ilgili olarak, “Siz, benim 

sünnetime ve doğru yola iletilmiş râşid halifelerin sünnetine azı dişlerinizle 

ısırırcasına sımsıkı sarılın”309 ve “Benden sonra Ebû Bekir (r.a.) ve Ömer’e (r.a.) 

uyun.”310 hadislerinin muhtevasından faydalanarak ilgili rivayet üzerinden yaptığı 

sünnet tesbitini, zikrettiği diğer hadislerle desteklemektedir.311 

İbnü’l-Mülakkın’ın hadis metinlerini çözümlerken uygulamış olduğu bu 

istişhâd metodu, onun gerek lafız gerekse mâna bakımından âyet ve hadislere dair 

vukufiyetin yüksek olduğu ve rivayetleri yorumlamada metinleri ilgili diğer naslar 

ışığında bütüncül bir gözle değerlendirdiğini ortaya koymaktadır.  

D. HADİS AHKÂMINI TAHLİLDE İZLEDİĞİ GENEL 

YÖNTEM 

İbnü’l-Mülakkın’ın, telif etmiş olduğu eserler göz önünde bulundurulduğunda 

muhaddisliğinin yanı sıra, fıkıh alanında da önemli ölçüde ilmî birikime sahip olduğu 

ortaya çıkmaktadır. Onun bu yönü hadislerin şerhinde de kendini açıkça 

göstermektedir. Özellikle ahkâm hadislerini şerhederken tamamen bir fakîh gibi 

hareket ettiği gözlemlenmektedir. Bu nedenle fıkhî içerikli bir şerh olan el-İʿlâm adlı 

eserinde bu yaklaşımı daha net bir şekilde görülebilmektedir. Eserde hadislerin sened 

ve metninin şekil ve üslûp bakımından tahliline büyük bir yer ayırmış olmakla 

birlikte, şerhin ana çatısını oluşturan fıkhî hükümleri ve ahkâma dair pek çok 

meseleyi ele almakta, âyetler ve ilgili rivayetler ışığında hükümleri tartışmaya açıp 

detaylı analizler yapmaktadır. Burada şârihin hadislerin ahkâmını tahlil ederken 

hangi hususlara dikkat ettiği ve rivayetleri fıkhî açıdan ele alış biçimi ortaya 

konmaya çalışılacaktır. 

                                                           
308  Müslim, “Hudûd”, 35. 
309  İbn Mâce, “Mukaddime”, 6; Dârimî, “Mukaddime”, 16; Ahmed b. Hanbel, Müsned, C: XXVIII; 

s. 373. 
310  Tirmizî, “Menâkıb”, 34; İbn Mâce, “Mukaddime”, 12. 
311  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IX, s. 225. 



229 
 

Müellif hadis ahkâmını tahlil ederken yoğun bir şekilde nakiller yapmakta, 

mezheplerin ayrı ayrı görüşlerine değinmekte, ilgili konu hakkında farklı fetvaları 

aktarmakta, zaman zaman muhtelif görüşler arasında tercihlerde ve tenkitlerde 

bulunmakta, hadisten çıkabilecek genel hükümleri ve genel ilkeleri tesbit etmeye 

çalışmakta ve hadisin ana konusu dışında ilgili olabileceği mevzulara dair farklı 

çıkarımlar yapmaya gayret etmektedir. Şimdi hadis ahkâmını tahlilde takip ettiği 

usulü başlıklar halinde inceleyelim. 

1. Genel Hükümlerin Tesbiti ve Rivayetlerden Elde Edilen 

Neticeler 

İbnü’l-Mülakkın, bazı hadislerin muhtevasında yer alan fıkhî konuları 

tartışmaya açmadan, genel kabul gören hükümlere ve hadisten elde edilen neticelere 

dair tesbitlerini sıralamaktadır. Hadisten çıkarılan hükümlere "فيه" (Hadiste şu hüküm 

vardır), "يأخذ من الحديث"  (Hadisten şu hüküm çıkarılır), "يستدل بهذا الحديث علي" (Bu 

hadisle şu konuda istidlâl edilir),  علي"في الحديث دليل"  (Bu hadis şu konuda delildir),  في"

أحكام"الحديث   (Hadiste şu hükümler vardır) gibi ifadeler kullanmak sûretiyle işaret 

ettiği görülür.312 

Şârih, yukarıdaki ifadelerle başlayan cümlelerinin devamında, hadisle ilgili 

bütün meseleleri, rivayetler üzerinden yapılan tartışma ve muhtelif ihtilâfları tüm 

ayrıntılarıyla ortaya koyduktan sonra ilgili hadisten çıkarılabilecek ana hükümleri ve 

metnin ihtiva ettiği diğer ahkâmı da sırasıyla zikredip özetlemektedir. 

Örneğin; “Kişinin cemaatle kıldığı namaz, evinde veya mahallesinde kıldığı 

namazdan yirmi beş kat daha faziletlidir. Çünkü, bu adam abdestini güzelce alır, 

sonra evinden mescide, sadece namaz için çıkıp giderse, attığı her adımda bir 

derece yükseltilir, bir hatası da silinir. Namaz kılıp da kıldığı yerde bulunduğu 

müddetçe, melekler onun için, “Allah’ım ona rahmet et, onu affet, ona merhamet 

                                                           
312  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 221, 222, 358; C: II, s. 16, 30, 40, 

42, 47, 240, 303, 349, 414, 540; C: III, s. 152, 394, 502; C: IV, s. 344, 389, 520; C: V, s. 30, 116, 

141, 265, 428; C: VI, s. 131, 180, 376; C: VII, s. 24, 159, 360; C: VIII, s. 99, 128, 323, 505; C: IX, 

s. 18, 127, 226, 303; C: X, s. 16, 68, 323. 



230 
 

et” diye dua ederler. O kişi, namazı bekledikçe hala namazda sayılır.”313 

hadisinden şu genel hükümlerin çıkarılabileceğini belirtir: 

1. Namazı mescidlerde kılmanın daha faziletli oluşu, 

2. Fazla ya da eksik yapmaksızın, emredildiği şekliyle güzelce abdest almanın 

fazileti, 

3. Cemaat için uzak mescidin yakın mescidden daha faziletli olması, 

4. Hadiste belirtilen hususlara dikkat edildiğinde günahların affedilmesi, 

derecelerin yükseltilmesi ve mescitte namazı bekleyen kimseye meleklerin yapacağı 

duanın müjdelenmesi.314 

İbnü’l-Mülakkın, Cabir b. Abdullah’dan (r.a.) rivayet edilen, «Resûlullah 

(s.a.v.) cuma günü insanlara hutbe irâd ederken bir adam geldi. Hz. Peygamber ona, 

“Namaz kıldın mı?” diye sordu. Adam da “Hayır” dedi. Bunun üzerine Resûlullah 

(s.a.v.), “Kalk ve iki rekât namaz kıl” dedi»315 rivayetiyle ilgili de şu tesbitlerde 

bulunur: 

1. Mescide girip oturduktan sonra tekrar kalkıp tahiyyetü’l-mescid namazı 

kılınabilir. 

2. İmam hutbedeyken cuma namazına gelen kişinin gecikmesinde bir mahzur 

yoktur. 

3. Öğretim ve buna benzer ihtiyaçlardan dolayı hatibin hutbedeyken 

konuşması câizdir. 

4. Dinleyen kişinin hatibe cevap vermesi câizdir. 

5. Emr-i bi’l maʿrûf ve her durumda irşad etmek gereklidir. 

6. Tahiyyetü’l-mescid namazı ile gündüz kılınan nafile namazlar iki rekât 

olarak kılınabilir.316 

Yine İbnü’l-Mülakkın, hadis metnindeki bir ifadeden yola çıkarak, hadisin 

delalet ettiğini düşündüğü genel bir hükme işaret etmekte, net ifadelerle kendi 

kanaatini belirtmektedir. Ancak daha sonrasında bu hususta farklı hükümler ortaya 

koyanları da teker teker zikrettiği görülür. Esasında onun bu yaklaşımı, hadisten 

genel bir hüküm çıkarmasına karşın kendisinden farklı düşünen kimseleri ve 

                                                           
313  Buhârî, “Ezân”, 30: Müslim, “Mesâcid”, 246. 
314  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 372. 
315  Buhârî, “Cumʿa”, 30; Müslim, “Cumʿa”, 54. 
316  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 137. 



231 
 

görüşleri de bütün netliğiyle ortaya koymak ve tercihi okuyucuya bırakmak istediği 

şeklinde değerlendirilebilir. Meselâ o, bir kimsenin uykudan uyandığında abdest 

suyuna elini değdirmeden önce ellerini üç defa yıkaması gerektiğini bildiren 

rivayetde317 "فإن أحدكم لا يدري أين باتت يده" (Çünkü sizden birisi elinin nerede 

gecelediğini bilemez) ibaresi bulunmasına rağmen, bu hadisin elleri yıkamanın 

gerekliliği ile abdest suyuna elleri daldırmanın kerâhetini gösterdiğini ve bunun 

sadece gece uykusuna mahsus olmadığına delalet ettiğini bildirmektedir. Ona göre bu 

anlamda gece uykusu ile gündüz uykusu arasında bir fark yoktur. Zira, Hz. 

Peygamber herhangi bir takyidde bulunmaksızın uykuya işaret etmiştir. Şârihin, 

kendi kanaatini belirttikten sonra Ahmed b. Hanbel’in yukarıdaki ibareyi sadece gece 

uykusu olarak anladığını da ayrıca söylemekten ve farklı görüşlerin varlığından 

okuyucuyu haberdar etmekten de geri durmadığı görülmektedir.318 

İbnü’l-Mülakkın’ın, metinleri bütün yönleriyle tahlil ettikten sonra bu şekilde 

hadisten çıkarılabilecek hükümleri özetlemesi ve bunu hemen hemen bütün 

hadislerin şerhinde uygulaması, sistematik bir usulle hareket ettiğinin bir göstergesi 

olmasının yanı sıra, okuyucunun onun şerhinden istifade etmesini de 

kolaylaştırmaktadır. 

2. Rivayetlerden Genel İlkeler Tesbit Etmesi 

İbnü’l-Mülakkın, hadis metinlerinden zaman zaman genel ilkelerle ilgili bir 

takım çıkarımlarda bulunmaktadır. Rivayetler üzerinden tesbit ettiği bu ilkeler bazen 

hadis usulüyle ile alakalı olmakta, kimi zaman da fıkıh usulü kaidelerini 

ilgilendirmektedir.319 

Meselâ o, Hz. Âişe’den rivayet edilen “Resûlullah (s.a.v.), üzerinde desenler 

bulunan bir elbiseyle namaz kıldı. Namazdayken o elbisedeki desenlere bir göz attı. 

Namazdan dönünce; «Bu elbiseyi Ebû Cehm’e götürün. Bana Ebû Cehm’in sert, 

kalın elbisesini getirin. Çünkü bu, beni namazdan alıkoydu» buyurdu.”320 hadisiyle 

                                                           
317  Buhârî, “Vudû’”, 26; Müslim, “Tahâret”, 23. 
318  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 249. 
319  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 393; C: V, s. 30, 284; C: VI, s. 402; C: VII, s. 

114, 338, 381; C: VIII, s. 455; C: IX, s. 58, 162; C: X, s. 24, 135. 
320  Buhârî, “Salât”, 14; Müslim, “Mesâcid”, 62. 



232 
 

ilgili olarak, “Bu hadiste, fıkıh usulü kaidelerinden sedd-i zerâiʿ vardır.” demek 

sûretiyle genel bir ilkeye işaret etmektedir.321 

İbnü’l-Mülakkın’ın hadis metinlerden genel ilkeler çıkarma yaklaşımının bir 

örneğini de Hz. Âişe’nin, azadlı cariyesi olan Berîre’nin (ö. 60/680 [?]) başından 

geçenleri aktardığı bir rivayetine322 yönelik yaptığı açıklamalarında görmekteyiz. 

Burada adı geçen Berîre’nin sadece bir rivayetinin bulunduğu bilgisinden hareketle 

şârih, onun rivayeti üzerinden “Eğer söyleyen doğru sözlü ise, rivayeti haber-i vâhid 

kabul edilir.” tesbitini yapmaktadır. O, hadisten hem bu ilkeyi çıkarmakta hem de 

Resûlullah (s.a.v.) ve Hz. Âişe’nin, Berîre’nin ailesi hakkındaki haberini kabul edip, 

bunun üzerine hüküm bina ettiklerini söyleyerek çıkardığı bu ilkenin doğruluğunu 

teyid etmektedir.323 

Şârihin, Ebû Hüreyre’den nakledilen bir hadisin tahlilinde de benzer bir 

yaklaşım sergilediği görülmektedir. Ebû Hüreyre’nin bildirdiğine göre; “Benî 

Fezâre’den bir adam Resûlullah’a (s.a.v.), «Karım siyah bir çocuk doğurdu» dedi. 

Hz. Peygamber de, «Senin deven var mı?» diye sordu. Adam, «Evet» dedi. Resûl-i 

Ekrem, «Onlar ne renktir?» diye sorunca adam, «Kırmızıdır» dedi. Resûlullah 

(s.a.v.), «İçlerinde boz renkli olanlar var mı?» buyurunca adam, «Onlar içinde boz 

renkli olanlar vardı» dedi. Hz. Peygamber, «Peki öyleyse bu onlara nereden geldi?» 

diye sordu. Adam, «Belki damar çekmiştir» deyince Resûlullah (s.a.v.), «Bunu da 

damar çekmiştir» buyurdu.”324 İbnü’l-Mülakkın, Hz. Peygamber’in çocuk ile develer 

arasında benzerlik kurarak cevap vermesinden hareketle “Bu hadiste, hüküm 

vermede kıyas kaidesi ve benzer hükümleri itibara alma durumu vardır.” diyerek 

genel bir ilkenin tesbitini yapmaktadır.325 

3. Hükmün Hikmet ve İlletine Dair Açıklamalar Yapması 

İbnü’l-Mülakkın’ın, Hz. Peygamber’in hadislerinde yer alan ahkâma yönelik 

bir takım ifadelerini, hikmet ve gayeleri bakımından sorguladığı,326 O’nun (s.a.v.) 

söz ve uygulamalarının sebepleri üzerinde bazı tesbitler yaptığı görülür.327 

                                                           
321  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 68. 
322  Buhârî, “Mükâtebe”, 2; Müslim, “Itk”, 6. 
323  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VII, s. 266. 
324  Buhârî, “Talâk”, 25; Müslim, “Talâk”, 18. 
325  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VIII, s. 455. 
326  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VIII, s. 421; C: IX, s. 164 



233 
 

Meselâ; Resûlullah’ın (s.a.v.) namazın birinci rekâtında ikinci rekâttan daha 

uzun sûre okuduğuyla ilgili rivayete328 ilişkin açıklamalarında Hz. Peygamber’in 

birinci rekâtta daha uzun okumasının hikmetini, cemaatle namaz kılacak kişinin, 

daha faziletli olduğundan namazın başına yetişebilmesi şeklinde açıklamaktadır.329 

Yine o, Kadir gecesinin ramazan ayının son yedi gününde aranması ile ilgili 

rivayetten330 hareketle, Kadir gecesinin gizli tutulmasının hikmetini, insanların o 

geceye isabet etmek ümidiyle gayretli olmaya teşvik edilmesi olarak izah 

etmektedir.331 

Rivayet metinlerinde yer alan emir, nehiy ya da tavsiyelerin illetleri üzerinde 

de tesbit ve değerlendirmelerde bulunan İbnü’l-Mülakkın, bunu bazen kendi görüşü 

olarak ortaya koyarken, bazen de âlimlerden nakletmek sûretiyle yapmaktadır.  

Örneğin o, cuma günü oruç tutmanın yasaklanması ile ilgili rivayetteki332 

nehyin hikmetleri üzerinde âlimlerin ihtilâf ettiklerini belirttikten sonra bu yasağın 

sebepleri hakkındaki görüşleri şöyle açıklamaktadır: “Bu nehyin sebeplerinden birisi, 

cuma gününün bayram günü olmasıdır. Çünkü «Cuma günü bayram günüdür, 

bayram gününü oruç gününüz yapmayın. Ancak cuma gününden önce ya da 

sonra oruç tutabilirsiniz.»333 hadisi vardır. İkinci sebep, cuma gününün dua, zikir ve 

ibadet günü olmasıdır. Kişinin bu ibadetleri bıkmadan usanmadan, gayret ve şevkle 

yerine getirebilmesi ve beden gücüne sahip olması için oruç tutmaması müstehaptır. 

Bu durum, hacılar için arefe günü orucuna benzemektedir. Çünkü sünnet olan o 

günde oruç tutmamaktır. Neyhin üçüncü illeti ise, cuma gününe tazim ve hürmet 

etmede aşırıya gitme korkusudur. Nitekim, İsrailoğulları da cumartesi günüyle 

imtihan olunmuşlardır. Dördüncü sebep de, yahudi ve Hristiyanların cumartesi ve 

pazar günlerine tazim ettikleri gibi, Müslümanların da oruç ile cuma gününe tazim 

                                                                                                                                                                     
327  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 434; C: II, s. 301, 429; C: III, s. 188, 

193; C: IV, s. 436; C: V, s. 27, 319, 371, 383, 407; C: VI, s. 73, 167, 206, 211; C: VIII, s. 61, 178, 

337, 397; C: IX, s. 192, 254. 
328  Buhârî, “Ezân”, 96; Müslim, “Salât”, 154. 
329  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 194. 
330  Buhârî, Teheccüd, 20; Müslim, “Sıyâm”, 205. 
331  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 407. 
332  Buhârî, “Savm”, 62; Müslim, “Sıyâm”, 146. 
333  Hâkim, el-Müstedrek, C: I, s. 603. 



234 
 

etme korkusudur. Çünkü cuma gününe tazim, Kitap ve sünnet ile sabittir. Ona tazim 

oruçla olmaz.”334 

Şârih, yukarıdaki örneklerde de görüldüğü gibi genellikle herhangi bir 

hükmün hikmet ve illeti ile ilgili bir değerlendirme yaptığında, konuya ilişkin 

tesbitlerini açıkça ortaya koymaktadır. Ancak bazen muhtemeldir ki, ya hadiste 

geçen ilgili emir veya yasağın hikmetinin anlaşılabilir olduğunu düşündüğü için ya 

da hadisteki ifadelerden yola çıkarak kendisinin ve mezhebinin vardığı neticenin aksi 

yönündeki iddiaları tartışmaya açmak istemediğinden dolayı “Bu hadisteki hikmet ve 

illetin ne olduğu, açıklanmaya ihtiyaç duyulmayacak kadar nettir.” gibi bir ifade 

kullanarak herhangi bir izah yapmaktan geri durduğu da görülmektedir.335 

4. İsticvâb Yöntemini Kullanması 

İbnü’l-Mülakkın, hadis ahkâmını tahlil ederken naklettiği bazı görüşleri tenkit 

etmektedir. Bu tenkitlerini çoğu kez görüş sahiplerini zikrederek yaparken, bazen de 

muhtemel itirazlar belirleyip bunlara cevap vermek suretiyle gerçekleştirir. O, bu tarz 

nakillerde ل""فان قي  (şöyle denirse) ifadesini kullanarak tenkit ettiği hükmü 

ilgilendiren yargılara yer verir ve bunun akabinde de "فالجواب" (cevap şudur) ya da 

قلت""  (ben derim ki) diyerek itirazını dile getirir. Bunun dışında muhtemel itirazlara 

 ifadesiyle değinir ve bu itirazlara cevap verir.336 (şöyle dersen) "فان قلت"

Şârihin bu yaklaşımının bir örneği Ebû Hüreyre’den rivayet edilen şu hadisin 

şerhinde görülmektedir: “Resûlullah (s.a.v.), «Namaz kılınıncaya kadar cenazede 

bulunana bir kırat, gömülünceye kadar cenazede bulunana da iki kırat vardır.» 

buyurdu. «İki kırat nedir?» diye sorulunca, «İki büyük dağdır.» dedi.”337 İbnü’l-

Mülakkın, muhtemel itirazlara cevap verme yöntemini uyguladığı bu rivayetin 

şerhinde şu açıklamayı yapmıştır:  

                                                           
334  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: V, s. 360; benzer tesbitler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: VII, s. 77; C:X, 

s. 125. 
335  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 208. 
336  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 184, 188, 203, 456; C: II, s. 66, 237, 

374, 558; C: III, s. 141, 409, 431, 471; C: IV, s. 160, 531; C: V, s. 288, 367; C: VI, s. 397; C: VIII, 

s. 56, 412; C: IX, s. 164, 257, C: X, s. 275. 
337  Buhârî, “Îmân”, 34; Müslim, “Cenâiz”, 52. 



235 
 

“Eğer, Resûlullah’ın (s.a.v.) «Gömülünceye kadar cenazede bulunana iki 

kırat vardır.» sözünün zahiri, namaz kılana bir kırat, cenazenin peşinden gidene ve 

defnedene iki kırat sevap olmak üzere toplam üç kırat sevabını gerektirir denirse, 

buna şöyle cevap verilir: Bu görüş, daha önce geçen Buhârî rivayetinden dolayı 

reddedilir. Çünkü rivayet, cenaze namazını kılma, cenazeyi takip etme ve 

defnetmenin hepsinin sevabının toplam iki kırat olduğu konusunda açıktır. Bu tıpkı, 

«Kim yatsı namazını cemaatle kılarsa gecenin yarısını ibadetle geçirmiş sayılır, 

kim de sabah namazını cemaatle kılarsa bütün geceyi ibadetle geçirmiş sayılır.»338 

rivayetindeki durum gibidir.”339 

Şârihin, Enes b. Malik’ten rivayet edilen “Biz Resûlullah (s.a.v.) ile birlikte 

seferdeydik, oruçlular oruç tutmayanları, oruç tutmayanlar da oruç tutanları 

kınamadı.”340 hadisinin şerhinde yaptığı açıklamalarında da söz konusu yaklaşımına 

benzer bir örnek görülmektedir. O, hadisin şerhinde yine bu yöntemi uygulayarak şu 

açıklamaları yapmaktadır: “Eğer, «Hadisin zahiri, Enes b. Malik’in  َّا""كُن  sözünden 

dolayı bu olayın ramazan ayı dışında olduğunu gösterir. Çünkü rivayette geçen "كان" 

lafzı devamlılık halini gerektirir. Resûlullah’ın (s.a.v.) seferleri ise çoğunlukla 

ramazan ayında olmamıştır.» dersen, buna şöyle cevap verilir: "كان" lafzı her zaman 

devamlılık ifade etmez. Olayın bir kez gerçekleşmesi durumunda da kullanılır. 

Nitekim Hz. Âişe, "كان" lafzını “bir kez” anlamında kullanmıştır. O şöyle demiştir: 

«Resûlullah’a (s.a.v.), ihrama gireceği zaman ve Kâbe’yi tavaf etmeden önce 

ihramdan çıkması için güzel koku sürerdim.»341 Malumdur ki Hz. Âişe, Resûlullah 

(s.a.v.) ile sadece veda haccı yapmıştır. Bu olay umrede olmuştur da denilemez. 

Çünkü umrede, tavaftan önce koku sürünmek câiz değildir.”342 

İbnü’l-Mülakkın, muhtemel itirazlara verdiği cevaplarda nasları da delil 

olarak sunmaktadır. Abdestin ibadet olmadığı yönünde bir itirazî soru karşısında, bu 

                                                           
338  Müslim, “Mesâcid”, 260. 
339  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 531. 
340  Buhârî, “Savm”, 37; Müslim, “Sıyâm”, 98. 
341  İbn Ebî Şeybe, el-Musannef, C: VIII, s. 222. 
342  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C:  V, s. 271.  



236 
 

kanaatin hatalı olduğunu “Temizlik imanın yarısıdır.”343 hadisini zikrederek cevap 

verir. O açıklamasına şöyle devam eder: “İbadet, itaat demektir ve Allah’a 

yakınlaşma vesilesidir. Bu durum abdestte de vardır. İman, batınî ve zahirî 

temizliktir. Abdestin fazileti ve abdest ile kusurların silineceğine dair pek çok hadisin 

varlığı onun ibadet olduğunu ortaya koyar.”344 

5. Hadis Metni Üzerinden Farklı Çıkarımlarda Bulunması 

İbnü’l-Mülakkın, rivayetleri çoğunlukla ilgili olduğu ana konuya bağlı 

kalarak şerh etmekle birlikte zaman zaman hadis metinlerinin ana muhtevasındaki 

hükümle doğrudan irtibatlı olmayan tesbitler de yapmakta, muhtevayı değil de 

özellikle metnin kendisini esas alarak gerçekleştirdiği bu okumada söz konusu 

hadisten yola çıkarak bir takım farklı çıkarımlarda bulunmaktadır. Bu tesbitlerini 

genellikle فيه دلالة"" , "يؤخذ من الحديث" , "في الحديث" "الحديث دلالة على في" , , يستدل"  "به  gibi 

ifadelerin ardından aktarmaktadır.345 Bu çıkarımların bazıları anlaşılabilir olsa da, bir 

kısmında anlaşılması zor ya da alakasız gibi görünen tesbitlerde bulunduğu da göze 

çarpmaktadır. Bu tarz çıkarımlarını çoğunlukla ilgili hadisin şerhine dair yaptığı 

açıklamaların sonunda verirken bazen de şerhin başında zikrettiği görülür. 

Şârih, Resûlullah’ın (s.a.v.) Hendek günü ikindi namazını vaktinde kılamayıp 

akşam namazından sonraya bırakmasıyla ilgili rivayete346 dayanarak Hz. 

Peygamber’in bir şeyi unutması veya kendisine unutturulmasının el-Muvatta’da yer 

alan “Ben muhakkak ki unutur veya unutturulurum, tâ ki sünnet koyayım.”347 

rivayetini zikrederek usul açısından bir sünnetin belirlenme şekline işaret 

etmektedir.348   

Bir başka rivayette, Muğire b. Şuʿbe’nin (ö. 50/670) azadlısı Verrâd’dan 

nakledildiğine göre o şöyle demiştir: “Hz. Ali, Muâviye’ye göndereceği mektupta 

Muğire b. Şuʿbe’ye şunu yazdırdı: Resûlullah (s.a.v.) her namazın sonunda; 

                                                           
343  Müslim, “Tahâret”, 1; Ahmed b. Hanbel, Müsned, C: XXXVII, s. 536. 
344  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 186. 
345  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 317, 388, 418, 458, 594; C: II, s. 20, 

73, 107, 108, 148, 227, 268, 293, 300, 393, 461; C: III, s. 56, 178-181, 217, 317, 445; C: IV, s. 

137, 238, 395; C: V, s. 26, 29, 93, 108, 268, 311, 330; C: VI, s. 235; C: VII, s. 211, 301, 359; C: 

VIII, s. 11, 374; C: IX, s. 38, 94; C: X, s. 35, 326. 
346  Buhârî, “Mevâkit”, 36; Müslim, “Mesâcid”, 209. 
347  el-Muvatta, “Salât”, 970. 
348  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 339. 



237 
 

، اللَّهُمَّ لَا مَانعَِ لِمَا لْكُ، وَلَهُ الحمَْدُ، وَ شَريِكَ لَهُ، لهَُ الم "لَا إلِهََ إِلاَّ اللََُّّ وَحْدَهُ لاَ  هُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءر قَدِير 

فَعُ ذَا الجدَِّ مِنْكَ الجدَ "  أعَْطيَْتَ، وَلاَ مُعْطِيَ لِمَا مَنَ عْتَ، وَلَا يَ ن ْ

derdi. Ali’den sonra Muâviye’ye geldim. Bunu insanlara emrederken işittim.”349 

İbnü’l-Mülakkın, “Namazdan Sonra Okunacak Zikirler” babında yer alan bu 

rivayetten hareketle, ana muhtevanın dışında şu çıkarımlarda bulunmuştur: 

1. Bu rivayete göre hadisleri yazmakla amel etmek câizdir. 

2. Kâtibin yazısına güveniliyorsa yazıyla amel etmek câizdir. 

3. Bu rivayet, haber-i vâhidin kabulüne dair bir delildir.350 

Şârih, Resûlullah’ın (s.a.v.) içlerinde oruç tutanların ve tutmayanların olduğu 

bir grup sahâbeyle sıcak bir günde sefere çıktığı, sahâbenin elbiseleri ve elleriyle 

güneşten sakınmaya çalıştığı, oruç tutanların yorgun düştüğü ve tutmayanların 

çadırları kurup hayvanları sulaması neticesinde “Bugün ecri oruç tutmayanlar 

aldı.” buyurmasıyla ilgili rivayetten351 hareketle, gölgelenmek ve benzeri durumlar 

için çadır kullanmanın, güneşten ve sıcağından gözü, bedeni ve elleri korumanın câiz 

olduğu hükmünü çıkarmaktadır.352 

İbnü’l-Mülakkın, bir hadisi şerh ederken, o hadisin metni üzerindeki genel 

açıklama, değerlendirme ve hükümlere yer verdikten sonra, rivayetin ilgili olduğu ya 

da olabileceği diğer bazı konuları da zikretmektedir. Bir başka deyişle o, söz konusu 

rivayetin ibadet ve muamelâtın farklı konularında delil olarak kullanıldığı hususlar 

üzerinde de tesbitler yapmaktadır. 

Meselâ o, Hz. Peygamber’in ayaklarını mesheden kimseleri gördüğünde, 

“Vay o topukların ateşten haline!” diye uyardığı rivayetin353 cahil kimsenin 

eğitilmesinin vücûbuna, emri bil ma’rûf nehyi ani’l münkere ve kabir azabına delil 

teşkil ettiğini ifade etmek sûretiyle hadisin ana muhtevası dışında tesbitler 

yapmıştır.354 

Bir başka yerde İbnü’l-Mülakkın, “Şüphesiz benim ümmetim kıyamet 

gününde abdest izlerinden dolayı yüzleri nurlu, elleri ve ayakları parlak olarak 

                                                           
349  Buhârî, “Ezân”, 154; Müslim, “Mesâcid”, 137. 
350  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 17. 
351  Buhârî, “Cihâd”, 70; Müslim, “Sıyâm”, 100. 
352  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 284. 
353  Buhârî, “Vudû’”, 27; Müslim, “Tahâret”, 26. 
354  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 240-241. 



238 
 

çağrılacaktır. Yüzünün nurunu artırmaya gücü yeten bunu yapsın.”355 rivayetine 

dayanarak Allah Teâlâ’nın, Hz. Peygamber’i ahirete yönelik bir takım gaybî 

hususlarla muttalî kıldığı ve bu özelliğin diğer peygamberlerde bulunmadığı 

hükmünü çıkarmaktadır.356 

Yine o, “Gusül abdestinde bana bir saʿ su yetmez.” diyen birine Câbir b. 

Abdullah’ın (ö. 78/697), “Saçları senden daha gür olana veya senden daha hayırlı 

olana yetiyordu.” diye cevap verdiği rivayetten357 hareketle, sahâbenin karşısına 

çıkan bir olayı sonuca bağlamada Hz. Peygamber’in sözlerine, fiillerine ve haline 

işaret ettiği neticesine varmaktadır.358 

Tüm bunlar, İbnü’l-Mülakkın’ın şerhçiliğinin boyutlarını görmemiz açısından 

önemlidir. O, hadisleri şerh ederken sadece konuyla ilgisini kurmakla yetinmemiş, 

hadisi tüm yönleriyle ele alıp çıkarılabilecek farklı sonuçları da zikretmek sûretiyle 

ne kadar kapsamlı düşündüğünü ortaya koymuştur. 

6. Hükümleri Naklettikten Sonra Kendi Kanaatini Belirtmesi 

İbnü’l-Mülakkın, bazen ilgili rivayetlerin metinlerinden hareketle zikredilen 

farklı fıkhî görüşleri naklettikten sonra, والصحيح أنه""  (doğru olan şu ki), "عندن" (bize 

göre) ve "قلت" (ben derim ki) gibi ifadeler kullanarak gerek kendi mezhebinin 

görüşüne işaret etmeksizin gerekse diğer görüşlerden bağımsız olarak kendi tercihini 

ortaya koymaktadır.359 

Meselâ o, Abdullah b. Ömer’in (r.a.) “Hz. Peygamber ayakta iki hutbe okur 

ve ikisinin arasını oturmayla ayırırdı.”360 rivayeti ile ilgili olarak, cuma namazının 

sıhhati için iki hutbenin de gerekli olup olmaması konusunda Şâfiî mezhebi ve 

âlimlerin çoğunluğunun iki hutbeyi de şart koştuğunu, Ebû Hanîfe’nin tek hutbeyi 

yeterli gördüğünü, Hasan-ı Basrî ve Zâhirîler’in ise cuma namazını hutbesiz de sahîh 

kabul ettiklerini naklettikten sonra kendi kanaatini şöyle açıklar: “Ben derim ki, Hz. 

                                                           
355  Buhârî, “Vudû’”, 3; Müslim, “Tahâret”, 35. 
356  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 418. 
357  Buhârî, “Gusül”, 3; Müslim, “Hayz”, 11. 
358  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 107; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: I, s. 190; C: III, s. 

253; C: VII, s. 183. 
359  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 211, 247; C: III, s. 172, 261; C: V, s. 

59; C: VIII, s. 488, 495. 
360  Buhârî, “Cumʿa”, 25, 28; Müslim, “Cumʿa”, 33. 



239 
 

Peygamber’in cuma namazını hutbesiz kıldığına dair herhangi bir rivayetin 

nakledilmemesi, hutbenin şart olduğu konusunda yeterli bir delil teşkil 

etmektedir.”361 

Yine o, Hz. Peygamber’in gusül abdesti alışını anlatan rivayette362, abdest 

aldıktan sonra ellerini kurulamasından hareketle, abdestten sonra havlu ve benzeri 

şeylerle elde kalan suyu silmeyi mekrûh görenlerin olduğunu zikreder; ancak kendisi 

bunda bir mahzurun bulunmayıp mübah olduğunu belirterek bu konudaki kanaatini 

ortaya koyar.363 

Şârih, kimi zaman farklı fıkhî görüşleri naklettikten sonra kendi kanaatini 

belirtmekle yetinmez, bu düşüncesini bir takım delillerle de destekler. Hz. 

Peygamber’in köpekten elde edilen kazancı yasaklaması ile ilgili rivayeti364 izahında 

bu yaklaşımı görülmektedir. O, köpekten elde edilen geliri mübah kabul edenlerin 

yanı sıra câiz görmeyenlerin de bulunduğunu naklettikten sonra kendisi de ikinci 

görüşü tercih ederek bunun helâl olmadığını belirtir. Verdiği bu hükme delil olarak, 

“Resûlullah (s.a.v.), köpeğin ücretini yasakladı.”365, “Kim köpeğin ücretini talep 

ederse, Allah onun elindekileri de alır ve onu boşa çıkarır.”366 ve “Köpeğin ücreti, 

kâhine verilen ücret ve fâhişenin mehri helâl değildir.”367 rivayetlerini zikreder.368 

İbnü’l-Mülakkın’ın bunun gibi kendi kanaatini ortaya koyduğu hükümlerde, 

zahiren mensubu olduğu mezhebin görüşüne açıkça işaret etmese de, esasında pek 

çok konuyu mezhebinin genel yaklaşımı doğrultusunda ele aldığı da özellikle 

belirtilmelidir. 

7. Kendi Mezhebinin Görüşünü Öne Çıkarması 

Hicrî VII. ve VIII. yüzyılda mezhebî bakış açısı hadis çalışmalarını ve 

şerhçiliğini de etkilemiştir. İbnü’l-Mülakkın’ın yaşadığı Kahire’de de benzer bir 

durum bulunmaktadır. Dört sünni fıkıh mezhebinin de etkili olduğu bir coğrafyada 

Memlükler, her birine kâdı’l-kudât atamış, böylece her mezhebin etkisi görünür hale 

                                                           
361  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 142. 
362  Buhârî, “Gusül”, 7; Müslim, “Hayz”, 37. 
363  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 46. 
364  Buhârî, “Büyûʿ”, 113; Müslim, “Müsâkât”, 39. 
365  Buhârî, “Büyûʿ”, 113; Müslim, “Müsâkât”, 39. 
366  Ebû Dâvûd, “İcâre”, 29. 
367  Ebû Dâvûd, “İcâre”, 29; Nesâî, “Sayd”, 15. 
368  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VII, s. 109. 



240 
 

gelmiştir. Diğer taraftan bu ekoller birbirinden tamamen bağımsız hareket edememiş 

ve hadis ilmiyle daha yakından ilgilenme hususunda da birbirlerini etkilemişlerdir. 

Öyle ki, bu dönemdeki hadis çalışmalarının ekseriyeti mezhebî tavrı öne çıkan kişiler 

tarafında yapılmıştır. Meselâ; Mâlikî bir âlim olan Kurtubî’nin Müslim şerhinde 

mezhebinin etkisi bariz bir şekilde görülebilmektedir.369 Binaenaleyh şârihlerin 

ekseriyetinde de zaman zaman aykırı duruşlar olmakla birlikte genel itibariyle fıkhî 

konuların izahında mensubu oldukları mezhebin görüşüne uygun bir yaklaşım 

sergiledikleri ve kendi mezheplerinin görüşünü öne çıkardıkları bilinmektedir. 

İbnü’l-Mülakkın’da da bir mezhebe mensubiyetin vermiş olduğu benzer etkileri 

gözlemlemek mümkündür. Zira onun zaman zaman ayrı düştüğü durumlar olsa da 

şerhini genel itibariyle mensubu olduğu Şafîî mezhebinin yaklaşımları doğrultusunda 

telif ettiği görülür. Dolayısıyla o, şerh faaliyeti yürütürken ekseriyetle dönemin Şâfîî 

çizgisinden bağımsız hareket etmemektedir. 

İbnü’l-Mülakkın, hadis metinlerinin muhtevasıyla ilgili mezheplerin farklı 

görüşlerini nakletmekte birlikte, çoğunlukla mensubu olduğu Şâfiî mezhebinin 

görüşlerini öne çıkarmaktadır. Bunu kendisi bizzat belirtmese de hükümleri 

nakletmedeki usulünden ve mezhebinin görüşü söz konusu olduğunda deliller ortaya 

koymasından onun bir mezhebe mensup olma tavrıyla hareket ettiği anlaşılır. 

Hz. Peygamber’in, üzerinde kırmızı bir elbise bulunduğu halde namaz 

kıldırmasıyla ilgili rivayetin370 şerhindeki yaklaşımı bu duruma örnek olarak 

zikredilebilir. Şârih, bu hadisten hareketle kırmızı elbise giymenin câiz olup 

olmadığını tartışmaya açıp câiz kabul eden ve etmeyenlerden nakiller yapar. Ancak 

hem bu hükmü tartışmaya açarken “Kırmızı Giyinmenin Cevâzı” şeklinde hüküm 

ifade eden böyle bir başlık koyması hem de mensubu olduğu mezhebin görüşünü en 

son zikrederek konuyu tamamlaması, kendi mezhebinin hükmünü tercih edip öne 

çıkardığını göstermektedir.371 

Müellifin bir hükümdeki ihtilâfları sıralarken de kendi mezhebinin görüşüne 

öncelik verdiği görülür. Onun bu tavrını Resûlullah’ın (s.a.v.) abdest alışının 

                                                           
369  Demirci, Kriz Döneminde Hadis ve Yorum, s. 55. 
370  Buhârî, “Salât”, 17; Müslim, “Salât”, 249. 
371  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 451. 



241 
 

anlatıldığı bir rivayette372 geçen, "ويديه إلَ المرفقين" ifadesinden hareketle elleri yıkama 

emrine dirseklerin dâhil olup olmadığıyla ilgili ihtilâfın "َإل" lafzının mânalarındaki 

farklı görüşlerden kaynaklandığını belirttiği açıklamasında şahit olmaktayız. Şârih 

burada beş farklı görüşün bulunduğunu bildirdikten sonra ilk görüş olarak, "َإل" 

lafzından sonra gelen kelimenin öncesine bağlı olduğunu, dolayısıyla dirseklerin de 

yıkanması gerektiğini, “Bu Şâfiî mezhebinin görüşüdür.” ifadesiyle aktarır. Diğer 

görüşleri ise kimlere ait olduklarına değinmeden zikreder.373 Onun, Şâfiî mezhebinin 

içtihadını ilk sırada zikretmesi ve diğer görüşleri, sahiplerini belirtmeden nakletmesi, 

bir mezhebe mensup olma tavrıyla hareket edip kendi mezhebini öne çıkarmak 

istediği şeklinde değerlendirilebilir. 

Bu yaklaşımının bir başka örneği “Fâtiha sûresini okumayan kimsenin 

namazı olmaz.”374 hadisinin şerhinde görülmektedir. Şârih, bu hadisin ahkâmıyla 

ilgili tartışmalarda, imama uyan kimsenin namazın her rekâtında Fâtiha okuyup-

okumaması meselesini ele alırken, diğer mezheplerin görüşlerine değinmeksizin 

sadece mensubu olduğu mezhebin görüşünü deliliyle nakleder. O, Fâtiha’nın 

okunmasının umûm ifade ettiğini, dolayısıyla imama uyan kimsenin de bu sûreyi 

okuması gerektiğini söyler. Ardından mezhebin bu görüşüne delil olarak şu rivayeti 

nakleder: “Bir sabah namazında kıraat Resûlullah’a (s.a.v.) ağır gelmişti. Namazı 

bitirince, «Siz imamın arkasındayken okuyor musunuz?» diye sordu. Biz de «Evet» 

dedik. Bunun üzerine o, «Sadece Fâtiha’yı okuyun. Çünkü onu okumayan 

kimsenin namazı olmaz» buyurdu.”375 Görüldüğü gibi şârih bu meselede de, 

mensubu olduğu mezhebin görüşünü temellendirmeye çalışmaktadır.376 

İbnü’l-Mülakkın, fıkhî bir mesele hakkında diğer görüşleri delillerine yer 

vermediği halde kendi mezhep imamının görüşüne konunun bitiminde tekrar değinip 

deliliyle zikretmektedir. Onun aynı konunun tahlilinde kendi mezhebinin görüşünü 

ikinci defa delilleriyle ortaya koyması mezhebî bakış açısının bir tezahürü olarak 

değerlendirilebilir. Müellifin, “Kim bir yiyecek satın alırsa, onu tamamen teslim 

                                                           
372  Buhârî, “Vudû’”, 24; Müslim, “Tahâret”, 3. 
373  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 336. 
374  Buhârî, “Ezân”, 94; Müslim, “Salât”, 34. 
375  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 189. 
376  Benzer bir örnek için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VIII, s. 293.  



242 
 

almadan satmasın.”377 hadisinin şerhinde bu yaklaşımını görmekteyiz. O, satın 

alınan bir şeyin satılmasının ne zaman ve hangi şartlarda câiz olup olmadığıyla 

alakalı olarak; hiçbir sûrette câiz olmadığını, gayr-i menkul mallar dışında kalan 

şeylerin câiz olduğunu, yiyeceklerde câiz olup diğer şeylerde câiz olmadığını ve 

ölçü-tartı ile satılan şeyler dışında câiz olmadığını bildirenlerin bulunduğunu 

naklettikten sonra, Şafîî mezhebine göre ister yiyecek olsun, ister menkul ya da gayr-

ı menkul, isterse nakit ya da bunun dışında bir şey olsun, hiçbir şekilde teslim 

almadan satmanın sahîh olmadığını belirtmektedir. İbnü’l-Mülakkın, bütün bu 

görüşlerden sonra Şâfiî mezhebinin görüşüne delil olan sahîh hadisler bulunduğunu, 

hadisin Abdullah b. Abbas rivayetinde geçen “Bu yasağın her şeyde olduğunu 

zannediyorum.” ifadesinden hareketle ve “Ele geçmedikçe herhangi bir ürünün 

satımının yasaklanmasını.”378 bildiren bir başka sahîh rivayetten dolayı satışın 

yasak oluşunun bütün mallarda geçerliliğinin bulunduğunu zikretmektedir. Ona göre 

hadisteki “taâm / yiyecek” ifadesinin kullanımı, genel ihtiyaç malzemesi olması ve 

satışının çokluğu sebebiyledir.379  

Şârih kimi yerde ihtilâfları sıralarken kendi mezhebinin ictihadını en sonda 

mezhebe vurgu yaparak aktarmakta ve konuyu Şâfiî mezhebinin görüşüyle 

sonlandırmaktadır. Meselâ o, Kadir gecesinin yerinin seneden seneye değişip 

değişmemesi ile ilgili ihtilâflara değinirken, bu konuda iki farklı görüşün 

bulunduğunu belirtir. Bunlardan birinci görüşe göre Kadir gecesinin yeri her sene 

değişmekte, ikinci görüşe göre ise bütün senelerde değişmeden sabit kalmaktadır.380 

Müellifin, birinci görüşü savunanlara isim ve mezhep belirtmeden genel 

ifadelerle işaret ederken, ikinci görüşün Şâfiî mezhebinin meşhur görüşü olduğuna 

özellikle vurgu yaparak ihtilâfı sonuca bağlaması fıkhî görüş ayrlılıklarında mezhebî 

bakış açısına öncelik verdiğini göstermektedir. 

Onun, kendi mezhebinin görüşünü öne çıkarması olarak değerlendirilebilecek 

bir başka yaklaşımında şu husus dikkati çekmektedir: O, farklı mezheplerin 

hükümlerini, sebebini ve delillerini bildirmeden sadece nakletmekle yetinmekte, 

                                                           
377  Buhârî, “Büyûʿ”, 51; Müslim, “Büyûʿ”, 32. 
378  Ebû Dâvûd, “Büyûʿ”, 70. 
379  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VII, s. 167-169; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: I, s. 160; 

C: II, s. 142, 249, 265, 405, 451, 557; C: III, s. 10, 232; C: VII, s. 169; C.VIII, s. 226, 293, 365, 

403, 404, 474; C: IX, s. 208, 332; C: X, s. 54, 137. 
380  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 397. 



243 
 

Şafîî mezhebinin görüşü söz konusu olduğunda, bunu ispat etmek için sunduğu 

delilleri özellikle “Tenbîh” başlığıyla aktarmaktadır. Bu da mezhebî bakış açısının en 

bariz yansımalarından biri olarak kabul edilebilir. Örnek vermek gerekirse o, Hz. 

Peygamber’in yolculuk halindeyken öğle ve ikindi namazı ile akşam ve yatsı 

namazının cemʿ edileceğini bildiren hadisinin381 şerhinde, Hanefî mezhebinin cemʿ 

için nüsûk şartını koşarak sadece Arafat ve Müzdelife’de bunun mümkün 

olabileceğine dair görüşünü ilave bir gerekçe ve delil bildirmeden naklederken, Şâfiî 

mezhebinin cemʿ yapabilmenin illetini yolculuk olarak belirlemesini özellikle 

“Tenbîh” başlığı altında delilleriyle zikretmektedir.382 

Onun, sahâbe ve tâbiînden yapılan nakiller ve farklı rivayetlerle kendi 

mezhebinin görüşünün daha kabul edilebilir olduğunu ispat etme gayreti içinde 

bulunduğu da müşahede edilmektedir. Meselâ; Huzeyfe’den (r.a.) rivayet edilen 

“Yeryüzü bize temiz, su bulamadığımız zaman da toprağı temizleyici kılındı.”383 

hadisinden yola çıkarak Abdullah b. Abbas’ın (r.a.) sadece temiz toprakla hükmettiği 

bilgisini nakletmek sûretiyle, teyemmümün sadece temiz toprakla yapılması 

gerektiğine dair Şâfiî mezhebinin hükmünü sahâbînin görüşüyle desteklediği 

görülmektedir.384 

İbnü’l-Mülakkın, hadis metinlerinden çıkardığı fıkhî hükümlerde genellikle 

kendi mezhebine bağlı kalmaktadır. Ancak nadiren de, mensubu olduğu mezhebin 

dışında başka bir görüşü benimsediğine yönelik örneklere rastlamak mümkündür. 

Meselâ o, Enes b. Malik’ten (r.a) nakledilen, “Bilâl’e ezan lafızlarını çift, kamet 

lafızlarını ise teker teker okuması emredildi.”385 hadisinin şerhinde, kamete dair beş 

görüşün bulunduğunu, bunların en sahîhinin de, kamet kelimelerini on bir tane kabul 

eden Ahmed b. Hanbel’in görüşü olduğunu belirtmektedir.386 

Bütün bu yukarıda zikredilen örnekler dışında hadis ahkâmını tahlilde onun, 

“Cumhûr” ifadesinin kapsamında Şâfiî mezhebi de bulunmasına rağmen özellikle 

“Şâfiî ve cumhûr” ve “Şâfiî ve çoğunluk” gibi ifadelerle hükmü aktarması387, 

                                                           
381  Buhârî, “Taksîrü’s-Salât”, 13; Müslim, “Salâtü’l-müsâfirîn”, 49. 
382  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 76-77. 
383  Müslim, “Mesâcid”, 4. 
384  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 122. 
385  Buhârî, “Ezân”, 2; Müslim, “Salât”, 2. 
386  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 426. 
387  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 80. 



244 
 

cumhûrun görüşünün de aynı olduğunu belirttiği halde sadece Şâfiî mezhebinin 

delillerini ortaya koyması388, Şâfiî mezhebinin delillerini detaylı bir şekilde nakledip 

diğer mezheplerin delillerine bir cümle ile değinmesi389, kendi mezhebinin görüşünü 

teyit için naklettiği farklı tarîkin sahîh olduğunu özellikle vurgulama ve ispat etme 

gayretinde olması390 ve hadisin ahkâmı ile ilgili söze başlarken bir konuda sanki 

farklı bir görüş ortaya konmamış gibi ya da aynı görüşte olsa bile diğer mezhepleri 

hiçbir şekilde anmadan sadece kendi mezhebinin hükmünü belirtip meseleyi izah 

etmesi391 gibi tutumlar gözlemlenmektedir. Bu da ondaki mezhebî bakış açısının bir 

tezahürü olup, kendi mezhebine özellikle vurgu yapıp öne çıkarma gayreti olarak 

değerlendirilebilir. Ancak onun bu tutumunun mezhebî taassuba yol açabilecek bir 

mahiyet arzetmediğini de belirtmek gerekir. Bu durum, fukahânın genel itibariyle bir 

mezhebe mensub olma tavrını yansıtmalarıyla izah edilebilir. Bu da fıkhî konuların 

tahlilinde kabul edilebilir bir yaklaşımdır. 

8. Hadisleri Anlamada Fıkıh Usulü Kavram ve Kaidelerinden 

Faydalanması 

İbnü’l-Mülakkın’ın, fıkıh usulünün nasları anlamaya dair kavramlarını hadis 

metinlerini izah ederken kullandığı ve tercih ettiği hükmün doğruluğunu ispat etmek 

için bazı kaidelerden faydalandığı görülmektedir.392 Onun hükümleri usul kaideleri 

ışığında ele alıp desteklemesi yine mezhebî tavrın bir yansıması olarak kabul 

edilebilir. Zira hükümlerin ele alınışında usule dair kavram ve kaideleri gündeme 

getirmesi ve bu minvalde açıklamalar yapması, onun mezhebi düşünceyle hadislere 

yaklaştığını ve hadislerin muhtevasını kendi mezhebinin ortaya koyduğu kaideler 

doğrultusunda yorumladığını göstermektedir. 

İbnü’l-Mülakkın, zaman zaman hadis metinlerini âmm-hâss kavramları 

çerçevesinde değerlendirmektedir.393 Bir yerde “zikrü’l-hâss baʿde’l-âmm” (umûmî 

olandan sonra husûsî olan zikretme) kaidesine örnek vermektedir. Niyet hadisinde 

                                                           
388  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 389; C: V, s. 326. 
389  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 433. 
390  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VI, s. 405. 
391  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IX, s. 211. 
392  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 274; C: IV, s. 129. 
393  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 236, 397; C: II, s. 313, 389, 471; C: III, 

s. 333, 430; C: VIII, s. 385. 



245 
 

kişinin dünyalık bir şey ve ardından evlilik için yaptığı hicrete değinilmesini, 

meleklerden sonra Cebrail ve Mikail’in anılması, namazları muhafaza etmek 

gerektiği emredildikten sonra özellikle orta namaza dikkat çekilmesi, peygamberlerin 

zikrinden sonra Hz. Muhammed, Hz. Nuh, Hz. İbrâhim ve Hz. Mûsâ’nın ayrıca 

belirtilmesi örneklerinden hareketle umûm ihtiva eden ifadelerden sonra husûsî bir 

konunun ya da kavramın zikredilmesi kaidesiyle açıklamaktadır.394 

O, Hz. Peygamber’in ayakkabı giymede, saçını-sakalını taramada, abdest 

almada ve bütün işlerinde sağdan başlamayı sevdiğini bildiren hadisini395 de yine bu 

kavramlar etrafında tahlil etmektedir. Şârih, rivayette geçen "وفي شأنه كله" (bütün 

işlerinde) ibaresinden hareketle Hz. Peygamber’in sağdan başlamasının umûm ifade 

ettiğini belirtmekte; ancak tuvalete girerken, mescitten çıkarken ve ihtiyaç 

giderdikten sonra temizlenirken sol taraf ile hareket edilmesini destekleyici farklı 

rivayetlerin de bulunmasından dolayı umûmun tahsîsi olarak dikkate alınması 

gerektiğini bildirmektedir.396 

Şârih bazen konuyu ilgili hadis metninin dışına çıkarak da detaylandırır. 

“Zikrü’l-hâss baʿde’l-âmm” kaidesine dair örnekler verdikten sonra, Kur’ân’da bu 

kaidenin aksi yönde misallerin bulunduğunu belirterek “Zikrü’l-âmm baʿde’l-hâss” 

kuralını hatırlatır. Bununla ilgili o: “Rabbim! Hesap gününde beni, ana-babamı ve 

bütün mü’minleri bağışla!”397 âyetinde husûsî bir ifadeden sonra umûmî 

kullanımlar bulunduğuna işaret etmektedir.398 

İbnü’l-Mülakkın, fıkıh usulünde bir hükmün varlığı kendi varlığına bağlı 

olmakla birlikte kendisinin varlığı onun varlığını zarûrî kılmayan ve onun yapısından 

bir parça teşkil etmeyen durumu anlatan “şart”399 kavramının kısımlarından olan 

“taʿlîkî şart” kaidesini kullanmaktadır. “Taʿlîkî şart”, bir hukukî işlemin 

hükümlerinin işlemeye başlamasının veya işlemekte olan hükümlerine son 

verilmesinin gelecekte gerçekleşmesi muhtemel bir olaya bağlanmasını ifade eder.400 

                                                           
394  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s.205. 
395  Buhârî, “Vudû’”, 21; “Libâs”, 38; Ebû Dâvûd, “Libâs”, 42; Tirmizî, “Sefer”, 38; Nesâî, “Tahâret”, 

92.  
396  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 397. 
397  İbrâhim, 14/41. 
398  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I. s.205. 
399  Mehmet Boynukalın, “Şart”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2010, C: XXXVIII, s. 264. 
400  Osman Kaşıkçı, “Şart”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2010, C: XXXVIII, s. 265. 



246 
 

Şârih bu kaideyi, Abdullah b. Ömer’in “Bizden birisi cünüp iken uyuyabilir 

mi?” sorusu üzerine Hz. Peygamber’in “Abdest aldığı zaman uyuyabilir” şeklinde 

cevap verdiği rivayet401 üzerinden “taʿlîk” başlığı altında ele almaktadır. Bir başka 

deyişle, ilgili rivayeti “taʿlîk” kaidesi etrafında anlamaya çalışmaktadır. İbnü’l-

Mülakkın, “Bu hadiste ‘taʿlîk’ kaidesi vardır.” dedikten sonra taʿlîkin kısımlarından 

bahsederek ilgili rivayetten bu kaide ışığında sonuç çıkarılması gerektiğine işaret 

etmektedir. Şârih taʿlîk kaidesini dört kısımda ele alır: 

1. Taʿlîku vâcib alâ vâcib (Vacibin başka bir vacible ilişkisi): 

“Namaza kalktığınız zaman yüzünüzü yıkayın…”402 âyetinde olduğu gibi. 

2. Taʿlîku müstehab alâ müstehab (Müstehabın başka bir müstehabla ilişkisi): 

“Kur’ân okuduğun zaman kovulmuş şeytandan Allah’a sığın.”403 

âyetinde olduğu gibi. 

3. Taʿlîku vâcib alâ gayr-i vâcib (Vâcibin vâcib olmayanla ilişkisi): 

“Eğer kadınlara mehir tesbit eder de kendilerine el sürmeden 

boşarsanız, tesbit ettiğiniz mehrin yarısı onlarındır…”404 âyetinde olduğu gibi. 

4. Taʿlîku gayr-i vâcib alâ vâcib (Vâcib olmayanın vâcible ilişkisi): 

“Namaz kılınınca artık yeryüzüne dağılın.”405 âyetinde olduğu gibi.406 

Görüldüğü gibi İbnü’l-Mülakkın burada, bir fıkhî kâide olan taʿlîkin 

kısımlarını âyetlerdeki kullanım örnekleriyle açıklamak sûretiyle okuyucuyu ilgili 

rivayeti bu kaide ışığında anlamaya yönlendirmektedir. 

Mutlak ve mukayyed kavramları ışığında da hükümleri ele alan İbnü’l-

Mülakkın, cünüp olup da su bulamadığı için namaz kılmayan bir adama Hz. 

Peygamber’in "عليك بالصعيد؛ فإنه يكفيك" (Temiz toprak sana yeter.)407 ifadesinden 

hareketle teyemmümün sadece bu ve buna benzer durumlarda geçerli olabileceğini, 

bu ifadeden mutlak mânada bir cevâz çıkmayacağını ve teyemmümdeki şart ve 

rükünler gereği bunun mukayyet olarak alınması gerektiğini belirtmektedir.408 

                                                           
401  Buhârî, “Gusül”, 26; Müslim, “Hayz”, 23. 
402  Mâide, 5/6. 
403  Nahl, 16/98. 
404  Bakara, 2/237. 
405  Cuma, 62/10. 
406  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s.54. 
407  Buhârî, “Teyemmüm”, 7; Nesâî, “Tahâret”, 207; İbn Mâce, “Tahâret”, 68. 
408  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 129. 



247 
 

Yine şârih, bir hadisin muhtevasından hareketle sedd-i zerâiʿ kaidesine de 

işaret etmektedir. Şöyle ki: “Bir adam Resûlullah’a (s.a.v.) gelip, «Ben falancadan 

ötürü (namazı) uzattığı için sabah namazlarından geri kalıyorum» dedi. Râvi diyor 

ki: Hz. Peygamber’in hiçbir vaazında bu kadar öfkelendiğini görmemiştim. Şöyle 

buyurdu: «Ey İnsanlar! Sizin içinizde cemaati nefret ettirenler vardır. Herhangi 

biriniz insanlara imamlık ederse kısa kıldırsın. Çünkü cemaat arasında zayıf, yaşlı 

ve ihtiyaç sahibi kimseler vardır.»”409 Bu rivayette sedd-i zerâiʿ bulunduğunu 

belirten İbnü’l-Mülakkın, Hz. Peygamber’in öfkesinin sadece bu adamın namazdan 

geri kalmasından dolayı değil, genel itibariyle insanlarda cemaati ihmal etmeye 

varıncaya kadar bir nefret oluşmasının önüne geçmek isteyişiyle ilgili olduğunu dile 

getirmektedir.410 

Ayrıca o, Hz. Peygamber’in “«Kim bir namazı unutacak olursa, 

hatırlayınca derhal kılsın. Unutulan namazın bundan başka kefâreti yoktur.» 

buyurduğunu belirttikten sonra râvinin Resûlullah’ın (s.a.v.) «Beni hatırında 

tutmak için namaz kıl»411 âyetini okuduğunu nakletti”412 hadisinin tahlilinde şerʿu 

men kablenâ kaidesine işaretle şunları aktarır: “Resûlullah’ın (s.a.v.) «Beni 

hatırında tutmak için namaz kıl» âyetiyle delil getirmesi bizim şeriatımıza muhâlif 

olmadığı sürece bizden önceki şeriatlerle de delil getirilebileceğini göstermektedir. 

Çünkü bu âyetteki hitap Hz. Mûsâ’ya yöneliktir.”413 

İbnü’l-Mülakkın, bir başka yerde de istıshâb deliline işaret etmektedir. O, Hz. 

Peygamber’in, namazda iken kendisinde bir şey (hades) vukû bulmuş gibi hisseden 

kimseden bahsedildiğinde “Bir ses veya koku duymadıkça (namazdan) 

çıkmasın.”414 dediği rivayeti istıshab kaidesiyle ilişkilendirerek, “Tersine bir delili 

bulunmadıkça hükmün aynı şekilde devam edeceğini” söylemekte ve şerʿî deliller 

hakkında bilgiler nakletmektedir.415 

Ayrıca o, usule dair hadisten çıkarılabilecek bazı genel ilkelerin tesbitini de 

yapmaktadır. Mesela “Ümmetime ağır geleceğinden endişe etmeseydim, her 

                                                           
409  Buhârî, “İlim”, 28; Müslim, “Salât”, 182. 
410  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 606; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: IV, s. 69; VII, 

s. 338. 
411  Tâhâ, 20/14. 
412  Buhârî, “Mevâkît”, 37; Müslim, “Mesâcid”, 314. 
413  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 370. 
414  Buhârî, “Vudû’”, 4; Müslim, “Hayz”, 98. 
415  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 672. 



248 
 

namazdan önce misvak kullanmalarını emrederdim.”416 hadisini şerhederken, 

ulemânın bu hadisten beş farklı usul kaidesi çıkardığına işaret etmektedir: 

“Bunlardan birisi «emrin vücûb ifade etmesi»; ikincisi «kişinin mendûb olan bir 

şeyle me’mur kılınmaması»; üçüncüsü «Hz. Peygamber’in bir âyetin olmadığı 

konularda içtihad etmesinin câiz oluşu»; dördüncüsü «mutlak bir emrin her zaman 

tekrar ifade etmemesi» ve beşincisi ise «bir hükmün uygulanamayışının bir engelle 

gerekçelendirilmesi»dir.”417 

E. NAKİL YÖNTEMİ 

İbnü’l-Mülakkın’ın, eserini zengin bir kaynak çeşitliliği kullanarak telif ettiği, 

söz konusu kaynakların isimleri ve yoğunluğu, ilgili ilim dalları dikkate alınarak 

daha önce zikredilmişti. Burada ise müellifin gerek daha önce adı geçen 

kaynaklardaki gerekse bunun dışındaki bütün nakillerinde benimsediği üslûbu, 

nakillere karşı ilmî tavrı ve bunları değerlendirme yöntemleri üzerinde durulmaya 

çalışılacaktır. 

Şerhte klasik kaynaklardan yapılan iktibaslar yoğun bir şekilde kullanılmakla 

birlikte, tamamıyla bu kaynakların etkisi altında kalmış bir eser görünümüne sahip 

olduğu söylenemez. Şârih, kendisinden önceki kaynaklardan elde ettiği bilgileri daha 

önce şerh tekniğinde ifade edildiği gibi belirli bir sistem ve disiplin içerisinde analiz 

etmektedir. Kullandığı kaynakları, başlıklar halinde işlediği konularda belli bir düzen 

içerisinde ele aldığı ve gereken yerlerde de bu kaynaklardan yaptığı nakilleri tartıştığı 

görülmektedir. 

Çoğunlukla, görüşünden istifade ettiği bir âlimin kitabını kaynak gösterme 

yöntemiyle hareket eden İbnü’l-Mülakkın’ın, zaman zaman herhangi bir kitabına 

işaret etmeden bir müellifin konuyla ilgili açıklamalarını kullandığı, nakillerinde 

genellikle bir kelime, cümle ya da kısa birkaç paragrafla yetinirken, bazen de 

sayfalarca uzun alıntılar yaptığı görülmektedir.418 

Şârih, nakillerinde, ekseriyetle isim zikrederek “Falanca şöyle dedi”, “Bunu 

filanca söyledi”, “Falanca şuna dikkat çekti” gibi ifadeler kullanarak naklettiği 

kaynağı açıkça belirtmekte, bazen de kişi adı veya eser ismini zikretmeden, belki de 

                                                           
416  Buhârî, “Cumʿa”, 7; “Tahâret”, 42. 
417  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 552-556. 
418  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 404; C: II, s. 404. 



249 
 

bilginin yaygınlığı ya da kullandığı kaynakların şöhreti sebebiyle “Cumhûr şöyle 

dedi”,419 “Âlimler şöyle dedi”, “Nahivcilere göre…”, “Usulcülerden bir kısmına 

göre…”, “Fukahâ şöyle dedi”, “Bazı şârihler şöyle dedi”, “Şârihlerden bir grup 

şöyle dedi”, “Şârihlerden bir kısmı şöyle delil getirdi”, “Bir grup şöyle dedi”, 

“Fakîhlerden bir grup şöyle dedi”, “İmamlardan bazısı şöyle dedi”, 

“Muhaddislerden bir kısmı şunu dedi”, “Nahivcilere göre…”, “Usulcülerden bir 

kısmına göre…”, “Mesâbîh şârihlerinden bazısı şunu zikretti”, “Dilciler şöyle 

söyledi”, “Bir grup şunu dedi”, “Iraklılar şöyle dedi” ve “Kûfeliler şunu dedi” gibi 

genel nakil ifadeleri kullanmaktadır.420 

Müellifin alıntılarında göze çarpan bir başka özellik, nakilde bulunduğu kişi 

ya da kişiler kendi mezhebine mensup ise “Ashabımız şöyle dedi”, “Ashabımızdan 

falanca kişi şöyle söyledi”, “Ashabımızdan bir grup dedi ki” ve “Ashabımız ihtilâf 

etti” gibi ifadelerle421 mezhebine aidiyetini belirterek aktarımda bulunmasıdır.  

Şârihin zaman zaman müellifini zikretmeden sadece eser adıyla nakilde 

bulunduğu da görülmektedir. Bu nakillerine “Sâhibü’l-İstilhâk”,422 “Sâhibü’l-

Beyân”,423 “et-Taʿrîf ve’l-iʿlâm”,424 “el-Câmiʿ”,425 ve “el-Cevâhir”426 adlarıyla zik-

rettiği eserler örnek olarak verilebilir. 

                                                           
419  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 202; C: V, s. 59, 137; cumhûra atıf yaptığı yerlerde genellikle 

“cumhûru’l-ulemâ”, “cumhûru’l-fukahâ”, “cumhûru’l-halef ve’s-selef”, “cumhûr-u ehli’l-lüga”, 

“cumhûru’ş-şâfiiyye”, “cumhûr-u ehli’l-ilm”, “cumhûru’l-usûliyyûn” gibi terkipleri kullanmak-

tadır. 
420  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 95, 177, 183, 250, 271, 356, 481; C: II, s. 87, 

222, 250, 297, 401, 493; C: III, s. 77, 176, 190, 250, 349; C: IV, s. 105, 224, 237, 274; C: V, s. 15, 

86, 105,232, 270; C: VI, s. 27, 126, 129, 189,285, 358; C: VII, s. 32, 298, 323; C: VIII, s. 109, 

128, 192, 391; C: IX, s. 44. 
421  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 408, 482; C: II, s. 278; C: III, s. 69, 251, 310, 398, 478; C: IV, s. 

96, 225, 312; C. V, s. 47, 206; C: VI, s. 311; C: VII, s. 82, 373; C: VIII, s. 116; C: IX, s. 166. 
422  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 180; İbnü’l-Mülakkın’ın müellifini belirtmediği eser Ebû Bekr 

Muhammed b. Halef b. Süleymân el-Endelüsî İbn Fethûn’un (ö. 519/1125) el-İstilhâk ale’l-İstîâb 

fî maʿrifeti’l-ashâb li İbn Abdilber adlı kitabıdır. Bkz. Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 

C: II, s. 84; Kettânî, er-Risâletü’l- müstatrafe, s. 203. 
423  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 622; C: IV, s. 68; C: VI, s. 67, 346; C: VII, s. 103; el-Beyân isimli 

bu eser, Ebü’l-Hüseyn Yahya b. Ebi’l-Hayr b. Sâlim b. Esʿad el-İmrânî el-Yemânî’ye (ö. 

558/1163) aittir. Bkz. Taceddîn es-Subkî, Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-Kübra, C: VII, s. 336; İbn 

Kâdî Şühbe, Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, C: I, s. 328; Kehhâle, Muʿcemü’l-müellifîn, C: XIII, s. 196; 

Eser, el-Beyân fî mezhebi’l-İmâm eş-Şâfiî ismiyle 2000 yılında Beyrut’ta basılmıştır. 
424  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VIII, s. 432; Tam adı et-Taʿrîf ve’l-iʿlâm fîma übhime mine’l-esmâ 

ve’l-aʿlâm fi’l-Kur’âni’l-Kerîm olan eser Ebü’l-Kâsım Abdurrahmân b. Abdillâh es-Süheylî’ye (ö. 

581/1185) aittir. Bkz. Ebü’l-Abbas Şemseddîn Ahmed b. Muhammed İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-

aʿyân ve enbâu ebnâi’z-zamân, 7c., thk. İhsân Abbas, Beyrut, Dâru Sâdır, 1994, C: III, s. 143; 

Safedî, el-Vâfî bi’l-vefeyât, C: XVIII, s. 101; Süyûtî, Bugyetü’l-vüât fî tabakâti’l-lügaviyyîn 

ve’n-nühât, 2c., Sayda, el-Mektebetü’l-Asriyye, t.y., C: II, s. 81; Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: 



250 
 

Temrîz sigası kullanıp söyleyeni belli olmayan bir üslûpla "قد قيل"  (Şöyle 

denildi) ifadesiyle de sık sık nakiller yapan İbnü’l-Mülakkın’ın,427 hiçbir kaynağa 

atıfta bulunmadan “Falancadan nakledildi” diyerek bir takım nakillere de 

başvurduğu görülmektedir.428 

Yukarıdaki örneklerde belirtildiği üzere onun kimden alıntı yaptığına dair 

ifadeleri naklin başında zikretmesinin yanı sıra, onun sonunda ilgili kaynağa işaret 

ettiği durumlar da vardır. Yaptığı alıntının sonunu, “Bunu falanca dedi”, “Falanca 

buna dikkat çekti” ve “Buna falanca hükmetti” gibi ifadeler kullanarak bitirmesi, 

nakillerinde üslûp çeşitliliğine dikkat ettiğini göstermektedir.429 

Şârihin kaynaklardan nakil yaptığı yerlerin başı çoğunlukla belirgin halde 

iken, alıntının bittiği yerlerde nâdiren “intehâ” (burada bitti) ifadesini kullandığı 

görülür.430 Ancak yaptığı nakillerin sonunda bu ifadeyi yeterli ölçüde kullanmaması 

ya da alıntının bittiği yere herhangi bir şekilde işaret etmemesi çoğu zaman kendi 

cümleleriyle, naklettiği orijinal ifadelerin birbirinden ayırt edilmesini de 

zorlaştırmaktadır.431 

İbnü’l-Mülakkın’ın, nakillerinde bazen konuyla ilgili birincil kaynakları 

kullanmak yerine, ikincil ya da üçüncül diyebileceğiz kaynaklardan istifade ettiği 

dikkati çekmektedir. Meselâ; “veyl” kelimesinin anlamları üzerinde nakil yaparken 

dil kitaplarına müracaat etmek yerine Kâdî İyâz’ın Sahîhayn ile Mâlik’in el-

                                                                                                                                                                     
I, s. 421; a.mlf., Süllemü’l-vüsûl, C: II, s. 254; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʿârifîn, C: I, s. 

520; Kehhâle, Muʿcemü’l-müellifîn, C: V, s. 147; Eser Abdülemir Mühennâ’nın tahkîkiyle 1987 

yılında Beyrut’ta basılmıştır. 
425  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 510, 530; C: VIII, s. 109; C: X, s. 228; İbnü’l-Mülakkın’ın “el-

Câmiʿ” ismiyle işaret ettiği bu kitap Beyhakî’nin (ö. 458/1066) el-Câmiʿ li Şuabi’l-iman adlı eseri 

olup, Abdülali Abdülhamîd Hamîd’in tahkîkiyle 1986 yılında Bombay’da basılmıştır. Ayrıca bkz. 

Kâtib Çelebi, a.g.e., C: I, s. 524; Bağdatlı İsmail Paşa, a.g.e., C: I, s. 78; Ziriklî, el-Aʿlâm, s. 116. 
426  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 584; C: III, s. 42; C: IV, s. 479; C: X, s. 210; Ebu Muhammed 

Celâleddîn Abdullah b. Muhammed b. Necm İbn Şâs’ın (ö. 616/1219) İkdü’l-cevâhiri’s-semîne fî 

mezhebi âlimi’l-Medîne adlı eseridir. Beyrut’ta 1995 ve 2003 yıllarında, Kahire’de ise 2011 

yılında basılmıştır. Bkz. İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, C: III, s. 61; Zehebî, Siyer, C: XXII, s. 

98; Safedî, el-Vâfî bi’l-vefeyât, C: XVII, s. 348; Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, C: I, s. 613; 

Bağdatlı İsmail Paşa, a.g.e., C: I, s. 459; Ziriklî, el-Aʿlâm, s. 142. 
427  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 715; C: II, s. 559; C: III, s. 346, 504; C: IV, s. 164, 417; C: V, s. 

36, 98; C: VI, s. 24, 220, 299; C: VIII, s. 255; C: IX, s. 215. 
428  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 38-39, 57. 
429  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 445; C: III, s. 296; C: V, s. 111, 206; C: IX, s. 26.  
430  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 456; C: II, s.190; C: III, s. 234; C: IV, s. 164; C: V, s. 455; C: VII, 

s. 92. 
431  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 25. 



251 
 

Muvattaʾında geçen garîb kelimeleri açıklamak ve hatalı yazılan kelimeleri 

düzeltmek amacıyla telif ettiği Meşâriku’l-envâr432 isimli eserinden alıntı yaptığı 

görülür.433 

Kimi zaman nakillerini hangi kaynaklardan yaptığına dair herhangi bir ifade 

kullanmayan şârihin, söz konusu alıntıların kaynağının konuyla ilgili eserler özelinde 

yapılacak bir araştırmayla elde edilebilecek mahiyette olduğu görülür. Meselâ o, 

sahâbî râvisi İmrân b. Husayn (ö. 52/672) hakkında bilgi verirken İbn Sîrîn’in (ö. 

110/729) “Basra’ya İmrân’dan daha faziletli biri gelmemiştir.” sözünü herhangi bir 

kaynağa atıf yapmadan aktarmaktadır. Bu bilgi Zehebî’nin (ö. 748/1348) Tarihü’l-

İslâm ve Siyeru aʿlâmi’n-nübelâ adlı eserlerinde geçmektedir.434 

İbnü’l-Mülakkın’ın nakillere karşı tavrını birkaç başlık altında incelemek 

mümkündür. O herhangi bir konunun izahı için başvurduğu nakillerde bazen yorum 

veya tercih yapmadan sadece nakletmekle yetinmekte, bazen yaptığı alıntılar 

arasından tercihini belirtmekte, kimi zaman da naklettiği görüşleri tenkit etmektedir. 

Aşağıda şârihin eserindeki bu alıntılara karşı yaklaşımının örnekleri verilmeye 

çalışılacaktır. 

1. Nakille Yetinmesi 

İbnü’l-Mülakkın’ın, hadislerin şerhinde istifade ettiği kaynaklardan nakil 

yaparken, zaman zaman tercihleri ve tenkitleri olsa da yoğunluk bakımından 

değerlendirildiğinde, ilgili naklin başında ya da sonunda herhangi bir yorum, teyit ya 

da tenkitte bulunmadan sadece nakille yetindiği örneklerin çok daha fazla olduğu 

görülecektir. Eserin tamamı göz önünde bulundurulduğunda bu tarz nakilleri hemen 

hemen her hadisin şerhinde görmek mümkündür.435 

Onun, “Resûlullah’ın (s.a.v.) Hamza’nın (r.a.) kızı hakkında «O, bana helâl 

değildir. Nesepten dolayı haram olan, süt emmeden dolayı da haram olur. O, 

benim süt kardeşimin kızıdır» dedi.”436 rivayetinin şerhinde bu yaklaşımına bir 

                                                           
432  Kandemir, “Kâdî İyâz”, s. 116. 
433  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 235. 
434  Bkz. Zehebî, Târîhü’l-İslâm ve vefeyâtü’l-meşâhîr ve’l-aʿlâm, 52c., thk. Ömer Abdüsselâm 

Tedmürî, Beyrut, Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, 1413/1993, C: IV, s. 275; a.mlf., Siyer, C: II, s. 509. 
435  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 131, 265, 446, 520, 575; C: II, s. 298, 531, 551; 

C: III, s. 412, s. 457; C: IV, s. 107, 206; C: V, s. 279, 336, 349, 399; C: VI, s. 30, 65; C: VII, s. 

186, 508; C: VIII, s. 245, 360, 412. 
436  Buhârî, “Şehâdât”, 7; Müslim, “Radâʿ”, 12. 



252 
 

örnek görülmektedir. Şârih, hadiste adı geçen Hz. Hamza’nın kızının ismi ile ilgili 

açtığı bahiste şu açıklamalarda bulunmuştur: 

“Hz. Hamza’nın kızının ismi hakkındaki görüşler şöyledir:  

Birincisi: Ümâme. 

İkincisi: Emetüllâh. 

Üçüncüsü: Selmâ. 

Dördüncüsü: Ümmü’l-Fadl. Bu isim değil künyedir. Bu dört maddeyi Hâfız 

Cemâleddin el-Mizzî (ö. 742/1341) Etrâf437 adlı eserinde bildirmiştir. 

Beşincisi: Ammâre. Bunu İbn Beşküvâl (ö. 578/1183)438 söylemiş ve bu 

ismin künye olduğunu belirtmiştir. 

Altıncısı: Fâtıma. Bunu Ebû Nuaym (ö. 430/1038)439ve İbn Tâhir 

(ö.507/1113)440 söylemiştir.”441 

Görüldüğü gibi İbnü’l-Mülakkın burada Hz. Hamza’nın kızının ismiyle ilgili 

söylenenleri sadece sırayla nakletmiş, bunlar arasında herhangi bir tercihte 

bulunmamıştır. 

Bir başka örnek Kadir gecesi ile ilgili rivayette görülmektedir. Şârih, Kadir 

gecesinin ramazan ayının son yedi gününde aranması gerektiğini bildiren rivayetin442 

şerhinde, onun zamanına dair şu görüşleri nakletmektedir: 

“1) Kadir gecesi senenin tamamındadır. Abdullah b. Mesʻûd (r.a.), Ebû 

Hanîfe ve ashabı bunu söyleyenlerdendir. Şaban ayının yarısı diyenler de vardır. 

Bunu Kurtubî aktarmıştır. 

2) Ramazan ayının tamamındadır. Bu, Abdullah b. Ömer (r.a.) ve sahâbeden 

bir grubun sözüdür.  

3) Ramazanın orta on ve son on günündedir. 

                                                           
437  Ebü’l-Haccâc Cemaleddin Yûsuf b. Abdurrahmân b. Yûsuf el-Mizzî, Tuhfetü’l-eşrâf bi-

maʿrifeti’l-etrâf, 13c., thk. Abdüssamed Şerâfeddin, y.y., Dârü’l-Kayyime, 1403/1983, C: XIII, s. 

116. 
438  Ebü’l-Kâsım Halef b. Abdülmelik b. Mesʿûd İbn Beşküvâl, Gavâmizü’l-esmâi’l-mübheme, 2c., 

thk. Muhammed Kemâleddin İzzeddin, Beyrut, Âlemü'l-Kütüb, 1407/1987, C: I, s. 428. 
439  Ebû Nuaym Ahmed b. Abdullah b. İshâk İsfahânî, Maʿrifetü’s-sahâbe, 7c., thk. Âdil b. Yûsuf el-

Azzazî, Riyad, 1419/1998, C: VI, s. 354.  
440  Ebü’l-Fazl Muhammed b. Tâhir İbnü'l-Kayserânî, Îzâhü’l-işkâl, thk. Bâsim Cevâbire, Kuveyt, 

Mektebetü’l-Mualla, 1988/1408, s. 142. 
441  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IX, s. 8. 
442  Buhârî, “Teheccüd”, 20; “Leyletü’l-kadr”, 2; “Taʿbîr”, 91; Müslim, “Salâtü’l-müsâfirîn”, 205. 



253 
 

4) Ramazanın son on günündedir. Mâverdî (ö. 450/1058), bu hususta ittifak 

olduğunu iddia etmiştir. 

5) Ramazanın tek gecelerindedir. 

6. Ramazanın çift gecelerindedir. 

7) Ramazanın yirmi üç ya da yirmi yedinci gecesidir. Bu Abdullah b. 

Abbas’ın (r.a.) sözüdür.  

8) Ramazanın on yedi, yirmi bir ya da yirmi üçüncü gecesidir. Bu Hz. Ali ve 

Abdullah b. Abbas’tan (r.a.) nakledilmiştir. 

9) Ramazanın yirmi üçüncü gecesidir. Bu, sahâbeden pek çoğunun sözüdür. 

10) Ramazanın yirmi dördüncü gecesidir. Bu görüş, Bilal (r.a.), Abdullah b. 

Abbas (r.a.), Hasan ve Katâde’den nakledilmiştir.  

11) Ramazanın yirmi yedinci gecesidir. Bu, sahâbeden bir grubun sözüdür.  

12) Ramazanın on yedinci gecesidir. Bu, Zeyd b. Erkam (r.a.) ve Abdullah b. 

Mesʿûd’dan (r.a.) nakledilmiştir. 

13) Ramazanın on dokuzuncu gecesidir. Bu, Abdullah b. Mesʿûd (r.a.) ve Hz. 

Ali’den nakledilmiştir. 

14) Ramazanın son gecesidir. 

15) Ramazanın on beşinci gecesidir. 

16) Kadir gecesinin vakti Allah nazarında belirli, kullar açısından belirsizdir. 

Son iki görüşü Kurtubî nakletmiştir.”443 

Burada da görüldüğü gibi İbnü’l-Mülakkın, Kadir gecesinin zamanı ile ilgili 

söylenen görüşleri sadece nakletmekle yetinmiş, herhangi bir tercihte bulunmayarak 

konuyu okuyucunun takdirine bırakmıştır. Şârihin bu tavrı onun et-Tavzîh isimli 

Buhârî şerhinde de görülmektedir. Orada da aynı görüşleri zikretmiş ve aralarında 

herhangi bir tercihte bulunmamıştır.444 Ancak iki şerh arasında bir karşılaştırma 

yapıldığında Kadir gecesinin zamanı hakkındaki nakilleri aktarırken el-İʿlâm’da daha 

sistematik ve özet bilgi verdiği müşahede edilmektedir. 

                                                           
443  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: V, s. 399. 
444  İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: XIII, s. 590. 



254 
 

İbnü’l-Mülakkın’ın rivayetlerden çıkardığı hükme dair sahâbe ve tâbiînin 

görüşlerini şahit getirmesinin yanı sıra, bazı durumlarda istişhâd amacı gütmeden 

farklı görüşleri vermek maksadıyla sadece nakille yetindiği de görülmektedir.445 

Meselâ o, cünüp bir kimse için teyemmümün meşrû olduğuna dair sahâbe ve 

tâbiînin hemen hepsinin ittifak ettiğini; ancak Hz. Ömer, Abdullah b. Mesʿûd (r.a.) 

ve İbrâhim en-Nehaî’nin câiz görmediğini nakletmektedir. Ancak peşinden Ömer b. 

Hattâb ve Abdullah b. Mesʿûd’un daha sonraları bu görüşlerinden döndüğüne dair bir 

bilgi naklettiği de görülür.446 

Şârihin birbirine zıt iki görüşü peş peşe nakledip herhangi bir tercih ya da 

yorumda bulunmayarak okuyucuyu farklı görüşlerden haberdar etmekle yetindiği 

durumlar da vardır. Ebû Hüreyre’den (r.a.) nakledilen “Üzerine güneş doğan en 

hayırlı gün cuma günüdür. Âdem (a.s.) o günde yaratıldı. O günde cennete girdi. 

O gün cennetten çıkarıldı. Kıyamet de cuma gününde kopacaktır.”447 rivayetinin 

şerhinde bu yaklaşım görülmektedir. Müellif, bu rivayet bağlamında cuma gününün 

fazileti ile ilgili olarak Kâdî İyâz (ö. 544/1149) ve İbnü’l-Arabî’nin (ö. 543/1148) 

açıklamalarını şu şekilde nakleder: 

“Kâdî İyâz dedi ki: «Hadiste bildirilen olaylar cuma gününün faziletiyle 

ilişkilendirilemez. Çünkü Âdem’in (a.s.) cennetten çıkarılması ve kıyametin kopması 

fazilet olarak addedilemez. Bu sadece o günde büyük bazı olayların gerçekleştiğinin 

ya da gerçekleşeceğinin ve kulun sâlih amellerle Allah’ın rahmetini kazanacağının 

beyânıdır.» İbnü’l-Arabî de Ârızatü’l-ahvezî adlı eserinde şöyle demiştir: «Faziletli 

işler cuma gününde bir araya gelmiştir. Âdem’in (a.s.) cennetten çıkarılması, büyük 

bir nesil olan zürriyeti ile peygamberlerin ve sâlih kimselerin varlığının bir 

sebebidir. O, cennetten kovularak değil, bir amacın gerçekleşmesi için çıkarılmıştır. 

Sonra oraya dönecektir. Kıyametin kopmasına gelince o, peygamberlerin, sıddîk ve 

velî kullar ile diğer insanların hayırlı işlerine karşılık verilmesi, onların değer ve 

şereflerinin ortaya çıkarılması için bir sebeptir.»”448 

                                                           
445  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 437; C: II, s.  31, 44, 137; C: IV, s. 

91, 147, 465. 
446  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 137. 
447  Buhârî, “Cumʿa”, 463; Müslim, “Cumʿa”, 18. 
448  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 104. 



255 
 

Görüldüğü gibi şârih burada farklı yorumlardan haberdar etmek adına, iki 

farklı görüşü aktarmış, bunlar üzerinde herhangi bir tercih, tenkit ve ilave açıklamada 

bulunmamıştır. 

İbnü’l-Mülakkın’ın fıkhî hükümlere dair ihtilâflar söz konusu olduğunda da 

herhangi bir tartışmaya girmeden ve tercihte bulunmadan sadece nakille yetindiği 

görülmektedir. O, kurban ibadeti ile bir rivayetin449 şerhinde hayvanların kurban 

edilmeleri için son vaktin ne olduğu ile ilgili ihtilâflara değinir. Şârih, konu ile 

alakalı şu görüşleri nakleder: 

“1) Son teşrik günü, gün batımına kadardır. Bu, Hasan, Atâ, eş-Şâfiî ve 

Evzâî’nin sözüdür. 

2) İkinci teşrik günü, gün batımına kadardır. Bu, İmam Mâlik, Ebû Hanîfe, 

Sevrî ve Ahmed b. Hanbel’in görüşüdür. 

3) Sadece kurban bayramının ilk günü câizdir. 

4) Şehirlerde yaşayanlara sadece ilk gün câizdir. Kırsal bölgelerde yaşayanlar 

ise teşrik günlerinde kurban kesebilir. 

5) Kâdî İyâz’ın naklettiğine göre zilhicce ayının tamamında câizdir. 

6) Birinci gün ve ondan sonraki altı gün kurban edilebilir. Bunu Katâde 

söylemiştir.”450 

Görüldüğü gibi müellif kurbanlıkların en son kesilme zamanına dair herhangi 

bir tercihte bulunmadan farklı görüşleri nakletmekle yetinmiştir. 

Şârihin fıkhî hükümlerin izahında daha çok hadis metninde yer alan 

kelimelerin mânasını açıklarken ve dil tahlilleri yaparken kaynaklardan nakille 

yetindiği görülür. Onun bu tavrı, belirli alanlarda meseleyi konunun uzmanlarının 

dilinden aktarmayı daha uygun görmesiyle izah edilebilir.  

2. Tercihleri 

İbnü’l-Mülakkın’ın, hadisleri yorumlarken iktibas ettiği görüşleri sadece 

nakille bırakmayıp, bu görüşler arasında tercihte bulunduğu durumlar da hayli 

fazladır. Onun tercihleri incelendiğinde tutarlı bir usul ve üslûp ile hareket ettiği ve 

bu tercihlerini belli bazı lafızlarla ortaya koyduğu görülür. Burada şârihin, tercih 

                                                           
449  Buhârî, “Îdeyn”, 5; Müslim, “Edâhî”, 4. 
450  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 206. 



256 
 

usulü ortaya konmaya çalışılacak ve söz konusu tercihlerinden bazı örnekler 

sunulacaktır. 

a. Tercih Lafızları ve Usulü 

İbnü’l-Mülakkın’ın, naklettiği görüşler arasında tercihte bulunurken gerek 

tercihin ortaya konulma tarzı gerekse bu tercihler yapılırken kullandığı lafızlar 

bakımından belli bir usul ve üslûp çerçevesinde hareket ettiği görülmektedir. 

O, tercihlerini ortaya koyarken genellikle buna delalet eden belli başlı lafızlar 

kullanmıştır. Onun tercih lafızlarından sık kullandıkları şunlardır:  

 Bize göre tercihe en uygun olan) "هو أرجحها عندن" ,451(Doğrusu şudur) "فالصواب"

odur)452, "والمختار ما قاله الجمهور" (Tercih edilen görüş cumhûrun dediğidir)453, 

 "الأصح عندن" ,454(Sahîh olan şudur) "الصحيح أنها" / (En sahîh olan şudur) "أصحها/الأصح"

(Bize göre en sahîh olan şudur) / "والصحيح الأول" (Sahîh olan ilk görüştür)455, هذا أقرب" 

 En uygun olanı) "أظهر ها" ,456(Hadisin anlamına en yakın olan budur) إلَ الحديث"

budur).457 

Şârih, yaptığı nakiller içerisinden tercihte bulunurken birkaç farklı usul takip 

etmiştir. Bunlardan birisi, herhangi bir konuda kaç farklı görüşün olduğunu belirtip 

sırayla naklederken “En sahîh olanı şudur.” ifadesini kullanarak nakillerin başında 

ya da sonunda bir tercihte bulunmasıdır.458 

                                                           
451  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 246, 450; C. II, s. 364; C: IV, s. 178; C: V, s. 132; C: VI, s. 254; 

C: VII, s. 87; C: X, s. 61, 164. 
452  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 225. 
453  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 99, 223, 555; C: II, s. 31, 44, 249; C: III, s. 172, 539; C: VI, s. 260; 

C: VII, s. 178; C: IX, s. 79; C: X, s. 245. 
454  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 37, 42, 271, 442; C: III, s. 546; C: IV, s. 34; C: V, s. 47, 121, 131, 

321, 392; C: VI, s. 229; C: VII, s. 114, 464; C: VIII, s. 184, 223,395, C: IX, s. 58, 182. 
455  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 307, 658; C: II, 83; C: III, s. 186, 357; C. IV, s. 107; C: V, s. 59, 

242, 392; C: VII, s. 211; C: VIII, s. 255; C: IX, s. 104, 327; C: X, s. 29. 
456  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 128, 399; C: III, s. 366; C: IV, s. 165; C: VII, s. 493; VIII, s. 276, 

343. 
457  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 37, 587; C: III, s. 469; C: VIII, s. 79; 358; C: IX, s. 75; İbnü’l-

Mülakkın’ın benzer tercih lafızlarını et-Tavzîh adlı şerhinde de kullandığı görülür. Bkz. İbnü’l-

Mülakkın, et-Tavzîh, C: II, s. 418, 574; C: III, s. 573; C: VI, s. 447; C: IX, s. 527; C: XIII, s. 268; 

C: XIV, s. 471; C: XVIII, s. 609; C: XXVI, s. 15; C: XXIX, s. 23; C: XXXII, s. 504. 
458  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 442; C: V, s. 47, 321, 375; C: VII, s. 114, 433, 464; VIII, s. 

111, 184, 395; C: IX, s. 182. 



257 
 

Yine o, bir konuda ihtilâf farklılıklarını zikredip sıraladıktan sonra, en son 

görüşü aktarıp “Bize göre tercihe en uygun olan budur.” diyerek de kendi tercihini 

ortaya koymaktadır.459 

Ayrıca o, nakilleri verdikten sonra yukarıda belirtilen tercih ifadelerini 

kullanmaksızın "قلت"  (Ben derim ki) ifadesinin ardından yaptığı izahlarla kendi 

tercihini ortaya koyduğunu da göstermektedir.460 

Onun, tercihte bulunduğu bir görüşü naslarla da desteklediği görülmektedir. 

Meselâ; hadis metninde geçen bir kelimenin anlamları hakkında zikredilen farklı 

görüşleri sıraladıktan sonra tercih ettiği görüşe sahip olanların tanımlamasının doğru 

olduğunu özellikle vurgulayarak bu tercihini desteklemek için naslardan çeşitli 

deliller kullanmaktadır.461 

b. Tercihlerinden Örnekler 

İbnü’l-Mülakkın’ın tercihlerde bulunurken kullandığı lafızlar ve tercih usulü 

ortaya konduktan sonra, bu usulü nasıl uyguladığı örnekler üzerinden daha iyi 

anlaşılacaktır. Bu itibarla burada, şârihin naklettiği görüşler arasından yaptığı 

tercihlerden bazı örnekler sunulacaktır. 

Meselâ İbnü’l-Mülakkın, vitir namazının en fazla kaç rekât kılınabileceği ile 

ilgili bir konuda ortaya konan görüşler arasından kendisi de tercihini beyân 

etmektedir. O, kendi mezhebi içerisinde bu hususta ihtilâf olduğunu belirttikten sonra 

diğer görüşlere hiç temas etmeksizin vitir namazının en fazla on bir rekât 

kılınabileceğine dair görüşün en sahîh görüş olduğunu söyleyerek bir tercihte 

bulunmuştur.462 Bununla birlikte onun, et-Tavzîh’de vitir namazı ile ilgili hadisleri 

şerhi esnasında bu namazın kılınış şekli, zamanı ve rekât sayısı ile ilgili farklı 

görüşleri naklederken ne kendi mezhebi içerisinde bir ihtilaftan bahsettiği ne de bir 

tercih yaptığı görülür.463 

Yine o, bir hadis metninde yer alan lafızların mânalarını tahlil ederken 

rivayette geçen "الظل" (gölge) kelimesinin anlamı hakkında İbn Kuteybe’den (ö. 

                                                           
459  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 225; C: V, s. 391; C: VIII, s. 488. 
460  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 395; C: II, s. 296; C: III, s. 291; C: VIII, s. 380; C: IX, s. 15. 
461  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 246; C: III, s. 172. 
462  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 546. 
463  İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: VIII, s. 159 vd. 



258 
 

276/889) bir nakil yapar. İbn Kuteybe, kelimenin aslının "الستر" (gizlemek) olduğunu, 

""ظل الجنة  (cennetin gölgesi) ve "ظل شجرها" (ağacın gölgesi) ifadelerinin yanı sıra her 

şeyi gizlediği için gece hakkında "ظل الليلة" şeklinde kullanımların bulunduğunu 

bildirir. "الظل" kelimesinin "الفيء" kelimesi ile karıştırıldığını belirten İbn Kuteybe, 

“fey” kelimesinin ancak zevâlden sonra oluşan gölge için kullanılabileceğini, hâlbuki 

günün her saatinde meydana gelen gölgenin ise ancak "الظل" kelimesi ile ifade 

edilebileceğini bildirerek, her iki kelimenin de aynı mânaya geldiği iddiasında 

bulunanların hata ettiğini söylemektedir.464 İbnü’l-Mülakkın, bu hususta farklı 

görüşlerin de bulunduğunu belirterek doğrusunun İbn Kuteybe’nin açıkladığı gibi 

olduğunu ifade etmiş ve tercihini ortaya koymuştur.465 

Bir başka yerde şârih, hadis metninde geçen "الصلاة الوسطى" (orta namaz) ile 

kastedilen namaza dair farklı görüşlerin bulunduğunu belirttikten sonra en sahîhinin 

ikindi namazı olduğunu zikrederek kendi tercihini ortaya koymaktadır.466 

İbnü’l-Mülakkın’ın tercihlerine dair bir başka örneğe Kadir gecesinin 

isimlendirilmesi ile ilgili konuda rastlamaktayız. O, Kadir gecesine neden bu ismin 

verildiğine dair iki farklı görüşün bulunduğunu bildirmektedir. Bu görüşlerden 

birincisine göre bu isim, Kur’ân’ın dünya semasına topluca indirilişinin şerefi ve 

kıymetinin büyüklüğünden dolayı verilmiş; ikincisine göre ise, meleklerin bir senelik 

kaderleri, rızıkları ve ecelleri kayıt altına aldığı gece olduğu için bu isimlendirme 

yapılmıştır. “Her hikmetli iş o gecede ayırt edilir.”467 âyeti de buna işaret 

etmektedir. Şârih, ikinci görüşte belirtilen gecenin şaban ayının on beşinci gecesi 

olduğunu iddia edenlerin bulunduğuna değindikten sonra, sahîh olan görüşün âyette 

bildiriren geceyi Kadir gecesi olarak yorumlayanların görüşü olduğunu dile getirerek 

                                                           
464  Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî İbn Kuteybe, Edebü’l-kâtib, thk. 

Muhammed ed-Dâlî, Beyrut, Müessesetü’r-Risâle, 1405/1985, s. 26 vd.; a.mlf., Te’vilu müşkili’l-

Kur’ân, thk. İbrâhim Şemseddîn, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, t.y., s. 235; a.mlf., el-Meâni'l-

kebîr fî ebyâti’l-meânî, thk. Abdurrahmân b. Yahyâ el-Yemânî, Beyrut, Dârü'l-Kütübi'l-İlmiyye, 

1405/1984, s. 556. 
465  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 178. 
466  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 271. 
467  Duhân, 44/4. 



259 
 

tercihini ortaya koymuştur.468 Onun, el-İʿlâm’daki bu açıklamalarının aksine, Buhârî 

şerhi et-Tavzîh’inde ise Kadir gecesinin isimlendirilme sebebine, Allah’ın bu gecede 

bütün işleri takdir etmesine, değerinin yüceliğine ve mükâfatının yüksek oluşuna 

bağlı olduğunu belirten kısa bir cümleyle değindiği, bu konuda farklı görüşlerin 

verilerek tercihlerin ortaya konduğu, ayrıntılı izahlara yer vermeden daha muhtasar 

bir açıklamayla yetindiği görülmektedir.469 

Yine “Sıcaklık şiddetlendiği zaman namazı serinliğe bırakın. Çünkü 

sıcaklığın şiddeti cehennemin kaynamasındandır.”470 rivayetinin şerhinde namazı 

serinliğe bırakmanın vâcip mi yoksa sünnet mi olduğu hususunda farklı görüşler 

bulunduğunu nakleden şârih, namazı serinliğe bırakmanın sünnet olduğu fikrini 

benimsediğini, bunun hadisteki emrin illetine daha uygun düştüğünü belirtmektedir. 

O, hadiste illet olarak sıcağın şiddetine vurgu yapılmasından dolayı namazı serinliğe 

tehir etmenin daha münasip olacağını, bununla birlikte mutlak mânada namaz 

kılarken acele etmenin öneminden bahseden rivayetlerin de bulunması sebebiyle 

sıcak zamanlarda onu erken vakitlerde kılmanın meşakkatinden ötürü daha faziletli 

olacağını ifade etmiş, namazı serinliğe bırakma emrini ruhsat kapsamında 

değerlendirerek sünnet hükmünü vermiştir.471 İbnü’l-Mülakkın’ın, aynı rivayeti et-

Tavzîh isimli eserinde bu açıklamalarının ötesinde herhangi bir ilave bilgi, farklı 

görüş ya da mezhebî ihtilâflara değinmeden küçük cümle farklarıyla ve bu cümleleri 

sadece takdim tehirlerle yeniden oluşturarak şerh ettiği görülmektedir.472 Onun 

Buhârî’deki fıkhî hadisleri şerh ederken genel itibariyle bu tavrı benimsediği ve 

çoğunlukla el-İʿlâm’daki açıklamalarına bağlı kaldığı da dikkati çekmektedir. 

3. Tenkitleri  

İbnü’l-Mülakkın’ın, bazen sadece nakille yetinmesi bazen de nakilden sonra 

tercihte bulunmasının yanı sıra yaptığı alıntıların ardından tenkitlere başvurması da 

ayrıca incelenmesi gereken bir durumdur. Onun şerhinde dikkat çeken önemli bir 

husus da yaptığı bu tenkitlerdir. Burada şârihin söz konusu eleştiriler esnasında 

                                                           
468  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: V, s. 391. 
469  İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: XIII, s. 572. 
470  Buhârî, “Mevâkît”, 9; Müslim, “Mesâcid”, 180. 
471  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 357. 
472  Krş. İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: VI, s. 149 vd. 



260 
 

kullandığı tenkit lafızları, üslûbu ve usulü tesbit edilerek daha çok kimlere ve hangi 

hususlarda tenkitler yönelttiği örneklerle ortaya konmaya çalışılacaktır. 

a. Tenkit Lafızları ve Usulü 

İbnü’l-Mülakkın’ın, yaptığı nakillerden sonra gerek söz konusu nakil için 

gerekse nakledene karşı itirazlarında belirli tenkit lafızlarını kullandığı, bu ifadeleri 

bazen nakilden önce bazen de bilgiyi naklettikten sonra aktardığı görülmektedir. 

Kullandığı tenkit lafızlarından bazıları şunlardır: 

 / Bu garip / acaip / enteresan) "هذا نقل غريب" / "هو غريب" / "من الغريب"

tuhaftır),473 "هو غلط صريح" (Bu açık bir hatadır),474 "هو باطل" (Bu batıldır),475 "هذا بعيد" 

(Bu uzak bir anlamdır),476  "هو عجيب غريب" (Bu acayip ve gariptir),477  "لا عبرة بهم" (Bu 

görüşlere itibar edilmez),478 "هو وهم" (Bu bir vehimdir),479 "هو عجيب" (Bu acayiptir),480 

 482 Onun bu tenkit lafızlarını aynı.(Bu iyi değildir) "ليس بجيد" 481,(Bu hatadır) "هو خطأ"

kalıplarda ya da küçük farklarla et-Tavzîh’de de kullandığı görülür.483 

Şârihin, naklettiği görüşlere tenkitlerde bulunurken belirgin bir usul 

çerçevesinde hareket ettiğini söylemek zor olsa da onun bu tenkitleri yaparken bazı 

gerekçeler öne sürdüğü, eleştirilerinde naslardan deliller ortaya koyduğu, kendi 

yorumlarıyla tenkit etmenin yanı sıra başkalarından yaptığı nakiller vasıtasıyla da 

eleştirilerde bulunduğu görülmektedir.  

                                                           
473  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 303, 414; C: II, s. 18; C: V, s. 268; C: VII, s. 406; C: IX, s. 21, 

120. 
474  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 123; C: VI, s. 341. 
475  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 225. 
476  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 381; C: IV, s. 137; C: V, s. 445; C: VIII, s. 449. 
477  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 117; C: VIII, s. 478. 
478  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 106. 
479  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 140, 147; C: II, s. 598; C: III, s. 387; C: V, s. 258; C: VI, s. 201; C: 

VII, s. 113, 420; C: VIII, s. 177; C: IX, s. 16, 101. 
480  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 147; C: III, s. 338, 382, 397, 482; C: IV, s. 19, 172, 288; C: V, s. 

320; C: VII, s. 21, 297; C: IX, s. 120. 
481  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VIII, s. 402. 
482  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VII, s. 87. 
483  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: I, s. 107; C: II, s. 456; C: III, s. 442; C: IV, s. 

434; C: V, s. 197; C: VII, s. 74; C: VIII, s. 187; C: XII, s. 91; C: XIII, s. 267; C: XV, s. 72; C: 

XVIII, s. 156; C: XX, s. 231; C: XXII, s. 206; C: XXIV, s. 195; C: XXV, s. 462; C: XXVII, s. 

112; C: XXIX, s. 35; C: XXX, s. 86; C: XXXI, s. 477; C: XXXIII, s. 324. 



261 
 

İbnü’l-Mülakkın’ın, tenkitlerini zikretme şekillerinden birisi, nakillere 

başvurmasıdır. O, zikrettiği bir görüşü tenkit ederken bunu başka bir âlimin yaptığı 

eleştiriyle de teyit etmektedir. Müellif, kadınların sabah namazını kıldıktan sonra 

evlerine dönerken alacakaranlıktan dolayı kimsenin onları tanımadığını bildiren ve 

tağlîs (التغليس) hadisi diye de bilinen rivayetin484 şerhinde, Tahâvî’nin isfâr485 

hadisinin486 tağlîs487 hadisini neshettiği iddiasına488 yönelik nakille tenkitte 

bulunur.489 Burada o, meşhur hadis hâfızı ve fakîh Hâzimî’nin490 (ö. 584/1188) 

ifadelerine de yer vererek şu açıklamaları yapar: 

“Hâzimî dedi ki: «Tahâvî burada yanılmıştır. Bu hadis sabittir ve Hz. 

Peygamber bu dünyadan ayrılıncaya kadar alacakaranlıkta namaz kılmaya devam 

etmiştir.» Bu hadis, râvileri sika olup Sahîhâyn’da yer almaktadır. İbn Hibbân ve 

Hattâbî de hadisin isnadının sahîh olduğunu belirterek rivayeti tashîh 

etmişlerdir.”491 

                                                           
484  İlgili hadisin metin ve anlamı şu şekildedir: 

يصلي الفجر، فيشهد معه نساء من المؤمنات متلفعات بمروطهن، ثم يرجعن إلَ  -مصلى الله عليه وسل-كان رسول الله "
 "بيوتهن، ما يعرفهن أحد من الغلس.

“Hz. Peygamber, sabah namazını kıldırırdı. Onunla beraber, elbiselerine bürünmüş kadınlar da 

hazır bulunurdu. Sonra o kadınlar evlerine dönerlerdi de, gecenin karanlığından dolayı hiç 

kimse onları tanımazdı.” Bkz. Buhârî, “Salât”, 13; “Mevâkît”, 27; “Ezân”, 60; Müslim, 

“Mesâcid”, 230. 
485  “İsfâr” kavramı sabah namazının, ortalığın iyice aydınlandığı bir sırada kılınmasını ifade etmek 

için kullanılmaktadır. Bkz. İbnü’l-Esîr, en-Nihâye, C: II, s. 372. 
486  “Sabah namazını ortalık ağarınca kılın. Çünkü böyle yapmanın ecri daha büyüktür.” Bkz. 

Ahmed b. Hanbel, Müsned, C: XXVIII, s. 518; Tirmizî, “Salât”, 3; Nesâî, “Mevâkît”, 25. Konu 

ile ilgili bütün rivayetler ve değerlendirmeler için bkz. Muhsin Demirel, “Dört Mezhebe Göre 

Sabah Namazını Kılmanın Efdal Vakti”, JASSS: The Journal of Academic Social Science 

Studies, 67. Sayı, 2018, s. 279 vd. 
487  “Tağlîs” sabah namazını vaktin evvelinde henüz hava karanlık iken kılmaktır. Bkz. İbnü’l-Esîr, 

a.g.e., C: III, s. 377; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, C: VI, s. 156.  
488  Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Selâme el-Ezdî Tahâvî, Şerhu meâni’l-âsâr, 5c., thk. 

Muhammed Seyyid Câdelhak, Muhammed Zührî en-Neccâr, Riyad, Dârü Alemi’l-Kütüb, 

1414/1994, C: I, s. 183. 
489  İsfâr hadisi ile Tağlîs hadisi arasında ihtilâf olduğuna dair görüşler, nesh iddiaları ve bu iki 

rivayetin telifi hakkında bkz. Şâfiî, İhtilâfü’l-hadîs (el-Ümm kitabının içinde), Beyrut, 1410/1990, 

C: VIII, s. 633; Ebû Süleyman Hamd b. Muhammed b. İbrâhim el-Hattâbî, Meâlimü’s-Sünen, 

Haleb, Matbaatü’l-İlmiyye, 1351/1932, C: I, s. 133; Ebü’l-Hasen Ali b. Halef b. Abdilmelik b. 

Battâl el-Bekrî el-Kurtubî, Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, 10c., Riyâd, Mektebetü’r-Rüşd, 1423/2003, C: 

II, s. 200 vd; İbn Abdilber, et-Temhîd, C: IV, s. 339 vd. 
490  Hayatı için bkz. Selman Başaran, “Hâzimî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1998, C: XVII, s. 124-

125. 
491  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 238; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: III, s. 384; C: 

VIII, s. 435. 



262 
 

Bu açıklamalara göre şârih, Tahâvî’nin rivayetin neshedildiğine dair iddiasına 

Hâzîmî’nin el-İʿtibâr fî beyâni’n-nâsih ve’l-mensûh mine’l-âsâr isimli eserinden 

nakille492 itiraz etmiş, ardından rivayetin sıhhatine vurgu yapmak sûretiyle söz 

konusu iddiayı tenkit etmiştir. O, Buhârî şerhi et-Tavzîh’de de Tahâvî’nin iddiasına 

değinmiş; ancak el-İʿlâm’daki detaylı açıklamalarının aksine “Tahâvî yanılmıştır” 

demekle yetinmiştir.493 

İbnü’l-Mülakkın, Ümmü Kays’tan494 rivayet edilen bir hadisin495 şerhinde 

râvi ile ilgili bilgiler naklederken, İbnü’l-Attâr’ın söz konusu râvinin isminin 

olmadığı, sadece künyesiyle bilindiğine dair cümlesini zikrettikten sonra bu bilgiye 

nakille itiraz eder. O, râvi hakkında böyle bir bilgiyi yadırgar ve Süheylî’nin (ö. 

581/1185) Ravzü’l-ünüf isimli eserinde râvinin ismini “Âmine”496; İbn Abdilber’in 

ise “Hüzâme”497 olarak bildirdiğini nakleder.498 Görüldüğü gibi şârih burada da 

nakiller yapmak sûretiyle tenkitte bulunmuş ve naklettiği bilgiyi tashîh etmiştir. 

Ancak o, et-Tavzîh’de hiçbir şekilde İbnü’l-Attâr’dan bahsetmez ve doğrudan râvinin 

ismi hakkında iki farklı nakilde bulunmakla yetinir.499 Bu ve buna benzer nakiller 

üzerinden İbnü’l-Mülakkın’ın Buhârî şerhi olan et-Tavzîh’de kullandığı kaynaklar 

incelendiğinde Umdetü’l-ahkâm’a yazılan şerhlerden pek az faydalandığı ya da 

bazılarından hiç faydalanmadığı görülmektedir. Bu durum onun et-Tavzîh’in aksine 

el-İʿlâm’ı telif ederken kaynak kullanımında diğer şerhlerin yanı sıra bilhassa 

Umdetü’l-ahkâm şerhlerini dikkate aldığını göstermektedir. Müellifin el-İʿlâm’da 

Umdetü’l-ahkâm şerhlerinden yaptığı bu nakillere, daha sonraları telif ettiği Buhârî 

şerhi et-Tavzîh’de daha az ya da hiç değinmemesi, tekrardan kaçınarak özellikle fıkhî 

                                                           
492  Ebû Bekr Zeynüddîn Muhammed b. Musa b. Osman el-Hâzimî, el-İʿtibâr fî beyâni’n-nâsih ve’l-

mensûh mine’l-âsâr, Haydarabad, Dâiretü’l-Maârifi’l-Osmaniyye, 1359/1940, s. 101. 
493  İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: V, s. 342. 
494  Ümmü Kays, Ukkâşe b. Mihsân’ın (ö. 11/632) kız kardeşidir. Vefat tarihi hakkında kaynaklarda 

herhangi bir bilgi bulunamamıştır. Hayatı hakkında bkz. İbn Saʿd, Tabakât, C: VIII, s. 192; İbn 

Abdilber, el-İstîâb fî maʿrifeti’l-ashâb, 4c., thk. Ali Muhammed el-Bicâvî, Beyrut, Dârü’l-Cîl, 

1412/1992, C: IV, s. 1951; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, 6c., Beyrut, Dârü’l-Fikr, 1409/1989, C: VII, 

s. 368; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, 12c., Haydarabad, Matbaatu Meclisi Daireti’l-Maârifi’n-

Nizâmiyye el-Kâine, 1326, C: XI, s. 213. 
495  Buhârî, “Vudû’”, 61; Müslim, “Tahâret”, 103. 
496  Ebü’l-Kâsım Abdurrahmân b. Abdullah b. Ahmed es-Süheylî, er-Ravzü’l-ünüf fî şerhi’s-

Sîreti’n-nebeviyye li-İbn Hişâm, 7c., thk. Ömer Abdüsselâm es-Selâmî, Beyrut, Dârü İhyâi’t-

Türâsi’l-Arabî, 1421/2000, C: IV, s. 53. 
497  İbn Abdilber, et-Temhîd, C: IX, s. 108.  
498  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 678. 
499  İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: IV, s. 410. 



263 
 

hadislerin şerhinde daha fazla tahlil ve değerlendirme isteyen kimseyi el-İʿlâm’a 

yönlendirme arzusunda olduğunu düşündürmektedir. 

İbnü’l-Mülakkın, nakille tenkidi istişhâd yoluyla da yapmaktadır. O, hac 

menâsikinde şeytan taşlama, kurban kesme ve tıraş olmanın hangi sırayla 

yapılacağına dair rivayetin500 râvisi ile ilgili olarak şu açıklamalarda bulunmuştur: 

“Bu hadis Abdullah b Amr b. el-Âs (ö. 65/684-85) tarikiyle Sahîhayn’da yer 

almaktadır. Lafız ise Buhârî’ye aittir. İbn Dakiki’l-Îd şerhinde bu hadisi Abdullah b. 

Ömer tarikiyle zikretti. İbnü’l-Attâr ve Fâkihî de bu konuda ona tâbi oldu. Bu bir 

hatadır. Doğrusu bizim zikrettiğimiz gibidir. Kaldı ki, Humeydî (ö. 488/1095) ve 

İbnü’l-Harrât (ö. 582/1186) da el-Cemʿ beyne’s-Sahîhayn adlı eserlerinde hadisi 

Abdullah b. Ömer vechiyle zikretmemiştir.”501 

Görüldüğü gibi burada da şârih, hadisin râvisi hakkında itiraz ettiği 

müelliflere Humeydî ve İbnü’l-Harrât’ın eserlerini şahit göstererek tenkitte 

bulunmuştur.502 O, daha önce belirtilen usulü gereği et-Tavzîh’de, Umdetü’l-ahkâm 

şârihleri ve hatalarına hiç değinmeden hadisin Buhârî ve Müslim’deki tariklerine 

işaret etmekle yetinmiş, hadisle ilgili fıkhî hükümlerin ayrıntılarını merak edenleri el-

İʿlâm’daki açıklamalarına yönlendirmiştir.503 

İbnü’l-Mülakkın, tenkitlerinde âyet ve hadisleri de kullanmakta, yaptığı 

tenkide doğrudan nasları delil göstermektedir.504 Meselâ o, Hz. Âişe’den rivayet 

edilen “Hamza b. Amr el-Eslemî, Resûlullah’a (s.a.v.): «Seferde oruç tutayım mı?» 

diye sorunca O da, «Dilersen tut, dilersen tutma.» diye cevap verdi”505 hadisinden 

hareketle Zâhirîler’in seferdeyken oruç tutma konusunda Allah’ın ruhsat verdiğine, 

                                                           
500  Buhârî, “İlim”, 24, 46; “Hac”, 133; Müslim, “Hac”, 327. 
501  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VI, s. 341; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: I, s. 429; C: 

III, s. 384; C: IV, s. 299; C: V, s. 321-322. 
502  Bkz. Ebû Abdillah Muhammed b. Fütûh b. Abdullah Mayurkî Ezdî el-Humeydî, el-Cemʿ beyne’s-

Sahîhayn: el-Buhârî ve Müslim, 4c., thk. Ali Hüseyin Bevvâb, Beyrut, Dâru İbn Hazm, 

1423/2002, C: II, s. 28; Ebû Muhammed Abdülhak b. Abdurrahmân b. Abdullah el-İşbîlî İbnü’l-

Harrât, el-Cemʿ beyne’s-Sahîhayn, 4c., thk. Hamd b. Muhammed Gammâs, Riyad, Dârü’l-

Muhakkık, 1419/1999, C: II, s. 299. 
503  İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: III, s. 421 vd. 
504  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 426; C: II, s. 167; C: III, s. 13; C: IV, s. 19; 

C: V, s, 258, 310, 322. 
505  Buhârî, “Savm”, 33; Müslim, “Sıyâm”, 103. 



264 
 

dolayısıyla oruç tutmamayı tercih etmek gerektiğine dair görüşlerini tenkit ederek şu 

açıklamaları yapar:506 

“Oruç tutmama ruhsatı, bir zarardan korkan ya da zorluk çeken kimse için 

geçerlidir. Çünkü bu durum Ebû Saîd el-Hudrî’den (r.a.) rivayet edilen şu hadisle de 

sabittir: «Biz Resûlullah (s.a.v.) ile ramazan ayında gazvedeydik. Aramızda oruç 

tutanlar da vardı tutmayanlar da. Oruç tutanlar tutmayanları, oruç tutmayanlar da 

tutanları ayıplamazdı.»”507 

Burada da şârih, Zâhirîler’in görüşüne dair tenkidini konuyla ilgili bir başka 

rivayeti nakletmek sûretiyle yapmıştır. 

Bunların dışında İbnü’l-Mülakkın’ın, tenkitlerinde icmâa aykırı oluşu ve 

sunulan delilin yetersizliği gibi gerekçeler öne sürdüğü, eleştirilerini çoğunlukla isim 

zikrederek yapmakla birlikte isim belirtmeden ortaya koyduğu durumların da 

bulunduğu göze çarpmaktadır.508 

İbnü’l-Mülakkın’ın yukarıdaki örneklerde zikredilen tenkit usul ve 

gerekçeleri dışında yaptığı bazı tenkitlerinde itirazını temellendirmeden bırakması, 

eleştiriden sonra delil olarak sunduğu rivayetleri tashîh etmeden ya da herhangi bir 

izahta bulunmadan aktarması, onun münekkit tavrını kimi zaman ihmal ettiğini 

düşündürmekte ve tenkide konu olan bazı meselelerin kapalı kalmasına neden 

olmaktadır. Meselâ o, Hz. Peygamber’in hutbe irad ediş şekliyle ilgili bir hadisin509 

şerhinde İmam Ebû Hanîfe, İmam Ebû Yusuf ve İmam Mâlik’in hutbede tesbîh, 

tahmîd ve tehlîli yeterli gördüğünü bildirdikten sonra bu görüşün zayıf olduğunu, 

bunun hutbe olarak isimlendirilemeyeceğini ve bu şekilde irad edilen bir hutbenin 

maksadına ulaşmayacağını belirterek itiraz etmektedir.510 Fakat o, bu itirazına dair 

bir delil ortaya koymamış ya da görüşünü destekleyen herhangi bir nakilde 

bulunmamıştır. Bu yaklaşımı ise tenkitte zayıf kalmasına neden olmuştur. Onun, 

                                                           
506  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: V, s. 262. 
507  Buhârî,” Savm”, 36; Müslim, “Sıyâm”, 96. 
508  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 407, 411, 552; C: II, s. 187; C: IV, s. 313; C: 

VIII, s. 57, 397. 
509  “Hz. Peygamber (s.a.v.) ayakta iki hutbe okur, hutbelerin arasını oturarak ayırırdı.” Bkz. 

Buhârî, “Cumʿa”, 25; Müslim, “Cumʿa”, 33. 
510  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 144. 



265 
 

Buhârî şerhi et-Tavzîh’de ise ilgili rivayetleri şerh ederken bu hususa hiç temas 

etmediği de görülmektedir.511 

Bir başka yerde o, sahâbî râvisi İmran b. Husayn’ın biyografisini işlerken, 

onun müslüman oluşu ile ilgili bilgiler aktardıktan sonra Mizzî’nin Tehzîbü’l-

Kemâl’inde İmran b. Husayn’ın müşrik olarak öldüğüne dair yaptığı nakle değinerek 

bunun şaşılacak garip bir bilgi olduğunu söylemektedir.512 Ancak bu ifadelerin 

ardından onun söz konusu bilginin doğruluğu ya da yanlışlığını ortaya koyan 

herhangi bir açıklama yapmaması ya da böyle bir iddia ile alakalı okuyucuyu ilgili 

eserlere yönlendirmemesi yine tenkide ihtiyaç duyulan bir meselede sessiz kaldığını 

göstermektedir. Kaldı ki onun Mizzî’nin Tehzibü’l-Kemâl’ine dayandırdığı bu 

bilgiye söz konusu eserde rastlanmamıştır.513 

b. Şârihlere Yönelik Tenkitleri 

İbnü’l-Mülakkın’ın tenkitleri incelendiğinde, bunların oldukça geniş bir 

yelpazede ele alınmasına rağmen çoğunluğunun yine gerek Umdetü’l-ahkâm’ın 

gerekse diğer hadis eserlerinin şârihlerine yönelik yapıldığı görülecektir. el-İʿlâm’ın 

şerh türü bir eser olması ve müellifin kaynaklarının daha çok şerhlerden oluşması 

sebebiyle bu durumun böyle olması da tabiîdir. İbnü’l-Mülakkın’ın söz konusu 

şârihlere yaptığı tenkitlerin yanı sıra onun nadiren de olsa İbnü’l-Mâcişûn (ö. 

212/827),514 Buhârî (ö. 256/870),515 Tirmizî (ö. 279/892),516 Muhammed b. Cerîr et-

Taberî (ö. 310/923),517 Tahâvî (ö. 321/933),518 Hattâbî (ö. 388/998),519 İbn Mende (ö. 

395/1005),520 İbn Battâl (ö. 449/1057),521 İbn Hazm (ö. 456/1064),522 Beyhakî (ö. 

458/1066),523 Bâcî (ö. 474/1081),524 İbn Atıyye el-Endelüsî (ö. 541/1147),525 İbnü’l-

                                                           
511  İlgili rivayetlerin şerhi için bkz. İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: VII, s. 536, 563. 
512  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 116. 
513  Mizzî’nin râvi hakkındaki açıklamaları için bkz. Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl fî esmâi’r-ricâl, 35c., 

thk. Beşşâr Avvâd Maʿrûf, Beyrut, Müessetü’r-Risâle, 1400/1980, C: XXII, s. 319. 
514  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 298. 
515  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 370; C: V, s. 252. 
516  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 81. 
517  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s.148, 237; C: VII, s. 297.  
518  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 142 
519  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 544. 
520  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 306. 
521  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 407, 409, 485; C: III, s. 388. 
522  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 147. 
523  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 314; C: III, s. 314. 
524  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 371; C: IX, s. 16. 



266 
 

Arâbî (ö. 543/1148),526 Mecdüddin İbnü’l-Esîr (ö. 606/1210),527 İbn Dıhye (ö. 

633/1235),528 Karâfî (ö. 684/1285),529 Mizzî (ö. 742/1341)530 ve İbnü’t-Tilimsânî (ö. 

771/1370)’ye531 yönelik tenkitlerde bulunduğu da görülmektedir.  

Burada müellifin bazı şârihlere dair tenkitlerinden örnekler sunulacaktır. Bu 

örnekler şerhteki genel yoğunluk dikkate alınarak ve müellifin kendilerinden yaptığı 

nakillerin çokluğuna bağlı olarak en fazla tenkit ettiği şârihler üzerinden verilecektir. 

(1) Kâdî İyâz’a (ö. 544/1149) Yönelik Tenkitleri 

İbnü’l-Mülakkın’ın en çok istifade ettiği şârihlerden biri Kâdî İyâz’dır. Onun 

Sahîhi Müslim şerhi olan İkmâlü’l-Muʿlim bi-fevâidi Müslim adlı eserinden pek çok 

nakilde bulunan İbnü’l-Mülakkın, zaman zaman Kâdî İyâz’ın hatalarına da işaret 

etmiştir.532 

Abdullah b. Abbas’tan (r.a.) rivayet edilen “Resûlullah (s.a.v.) ve ashabı 

Mekke’ye girdiklerinde, müşriklerin «Size Yesrib’in hummasının zayıf düşürdüğü bir 

topluluk gelmiştir.» dedikleri duyulunca Hz. Peygamber ashabına, üç dönüşü remel 

yapmalarını ve iki rükûn arasında koşmalarını emretti. Bütün dönüşleri remel 

yapmalarını Allah Resûlü’nün (s.a.v.) onlara acımasından başka bir şey 

engellememişti.”533 hadisinde geçen Mekke’ye gelme zamanına dair Kâdî İyâz’ın 

hicrî 6. yılda yapılan Hudeybiye Antlaşması’na işaret ettiğini534 belirten İbnü’l-

Mülakkın, bu tesbitin yanlış olduğunu söyledikten sonra gerekçe olarak da, 

Hudeybiye Antlaşması yılında (6/628) Mekke’ye girişe izin verilmediğini göstermiş, 

bu umrenin hicretten sonra 7. (629) yılda kaza umresi olarak gerçekleştiğini ifade 

etmiştir. 535 Hudeybiye Antlaşmasının yapıldığı sene ile kaza umresinin yapıldığı 

yılın farklı olması dikkate alındığında İbnü’l-Mülakkın’ın Kâdî İyâz’ın tesbitinde 

                                                                                                                                                                     
525  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 104, 331. 
526  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 381-382. 
527  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 681. 
528  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s.147. 
529  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 312. 
530  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 117. 
531  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 398. 
532  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 387, 407; C: VI, s. 201; C: VIII, s. 260, 402. 
533  Buhârî, “Meğâzî”, 45; Müslim, “Hac”, 240. 
534  Ebü’l-Fazl İyâz b. Musa b. İyâz el-Yahsubî Kâdî İyâz, Şerhu Sahîhi Müslim li-Kâdî İyâz: 

İkmâlü’l-Muʿlim bi-fevâidi Müslim, 8c., thk. Yahyâ İsmail Mansûre, Dârü’l-Vefâ, 1419/ 1998, 

C: IV, s. 341. 
535  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VI, s. 201. 



267 
 

yanıldığını belirtmesi isabetli görünmektedir. Onun aynı rivayeti et-Tavzîh’de şerh 

ederken Kâdî İyâz’ın konuyla ilgili açıklamalarına temas etmediği, söz konusu 

umrenin hicrî 7. yılda yapılan kaza umresi olduğunu bildiren kısa bir açıklamayla 

yetindiği görülmektedir.536 

İbnü’l-Mülakkın’ın, “Şüphesiz benim ümmetim kıyamet gününde abdest 

izlerinden dolayı yüzleri nurlu, elleri ve ayakları parlak olarak çağrılacaktır. 

Yüzünün nurunu artırmaya gücü yeten bunu yapsın.”537 hadisinin şerhinde 

bildirdiğine göre Kâdî İyâz, abdest alırken suyu dirseklerin ve ayak ökçelerinin 

üzerine çıkarmanın müstehap olmadığına dair âlimlerin ittifak halinde olduğunu 

iddia etmektedir. Şârih, bu iddianın batıl olduğunu söyleyerek Hz. Peygamber’in ve 

Ebû Hüreyre’nin uygulaması, âlimlerin ameli ve fetvasıyla abdestteki bu ziyadenin 

sabit olduğunu belirtmektedir. Kâdî İyâz’ın delil olarak sunduğu “Kim bu abdeste 

ziyade yapar ya da eksiltirse günaha girmiş ve zulmetmiş olur.”538 rivayetinin sahîh 

olmadığını ifade eden İbnü’l-Mülakkın, buradaki ziyade ve noksanla abdest âzâlarını 

yıkama sayısını artırma ya da vâcip olandan daha azını yapmanın anlaşılması 

gerektiğini vurgular. Ona göre bu rivayette yasaklanan ziyade ile suyun abdest 

âzâlarının belirlenen sınırından daha fazlasına ulaştırılması kastedilmez.539 İbnü’l-

Mülakkın’ın herhangi bir ilave ya da noksanlık olmadan aynı açıklamaları et-

Tavzîh’de de yaptığı görülmektedir.540 Ancak her ne kadar bu tenkit, kaynak 

belirtmediğinden dolayı İbnü’l-Mülakkın’ın kendisine aitmiş gibi görünse de, birebir 

İbnü’l-Attâr’ın el-Udde fî şerhi’l-Umde adlı eserinden aldığı, yapılan mukayese 

sonucunda ortaya çıkmaktadır.541 Ayrıca İbnü’l-Attâr’ın ifadelerindeki benzerlik, 

onun da bu tenkidi Nevevî’den iktibas ettiğini düşündürmektedir.542 Her iki müellifin 

ifadelerindeki benzerlik İbnü’l-Attâr’ın Nevevî’nin en yakın talebelerinden olması 

hasebiyle tabîi bir durumdur. Kaldı ki, İbnü’l-Attâr’ın Nevevî’nin hayatına dair telif 

etmiş olduğu Tuhfetü’t-tâlibîn fî tercemeti'l-İmâm en-Nevevî adlı eseri de bu hususu 

                                                           
536  İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: XI, s. 367. 
537  Buhârî, “Vudû’”, 3; Müslim, “Tahâret”, 35. 
538  Ebû Dâvûd, “Tahâret”, 51; Nesâî, “Tahâret”, 108.  
539  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 407. 
540  İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: IV, s. 30. 
541  Bkz. İbnü’l-Attâr, el-Udde fî şerhi’l-Umde, 3c., thk. Nizâm Muhammed Sâlih el-Yaʿkûbî, Beyrut, 

Dârü’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 1427/2006, C: I, s. 107. 
542  Bkz. Nevevî, el-Minhâc, C: III, s. 134. 



268 
 

teyit eder mahiyettedir. Bu örnek, İbnü’l-Mülakkın’ın bazı tenkitlerini kaynak 

belirtmeksizin bir takım nakillerle yaptığını da göstermektedir. 

(2) Kurtubî’ye (ö. 656/1258) Yönelik Tenkitleri 

İbnü’l-Mülakkın’ın şerhte en yoğun kullandığı kaynaklardan birisi de 

Kurtubî’nin el-Müfhim şerhu Sahîhi Müslim adlı eseridir. Şârih, Kurtubî’den pek çok 

yerde istifade etmesine rağmen zaman zaman ona tenkitlerde de bulunmuştur.543 

“Mü’min, necis olamaz.”544 hadisinin şerhinde bazı Zâhirîler’in “Muhakkak 

ki, müşrikler necistir.”545 âyetini delil göstererek müşriklerin hayatta iken necis 

olduğuna dair görüşleri aktardıktan sonra, Kurtubî’nin bu görüşü İmam Şâfiî’ye 

atfettiğini546 belirterek tenkit etmekte, bunun vehimden ibaret garip bir nisbet 

olduğunu söylemektedir.547 

İbnü’l-Mülakkın, “Kim oruçlu halde yer içerse orucunu tamamlasın. Çünkü 

onu Allah yedirmiş ve içirmiştir.”548 rivayetinin şerhinde de Kurtubî’ye bir başka 

tenkit yöneltir. O, konuyla ilgili Kurtubî’nin Darekutnî’den naklettiği bir hadis 

üzerinden şu açıklamaları yapmaktadır: 

“Kurtubî, Dârekutnî’den «Oruçlu bir kimse unutarak yer veya içerse bilsin 

ki, onu Allah rızıklandırmıştır. Onun kazası yoktur.»549 hadisini nakletmiş ve 

isnadının sahîh, ricâlinin hepsinin ise sika olduğunu zikretmiştir. O ayrıca, «Kim 

ramazan ayında unutarak orucunu bozarsa, onun için kaza da kefâret de 

yoktur.»550 rivayetini de nakletmiş ve sahîh olduğunu söylemiştir. Kurtubî’nin daha 

sonradan bu iki rivayetin sıhhatinde problem olduğunu söylemesi gariptir. Çünkü 

nasıl olur da, bu iki rivayet hakkında başta sahîh deyip daha sonra sıhhatinde 

problem var diyebilir.”551 

                                                           
543  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 565; C: II, s. 18; C: III, s. 382; C: V, s. 205, 

321; C: VIII, s. 402; C: IX, s. 120. 
544  Buhârî, “Gusül”, 23; Müslim, “Hayz”, 371. 
545  Tevbe, 9/28. 
546  Ebü’l-Abbas Ziyâeddin Ahmed b. Ömer b. İbrâhim Kurtubî, el-Müfhim limâ eşkele min telhîsi 

Kitâbi Müslim, 7c., thk. Muhyiddin Dîb Mistû, Yûsuf Ali Büdeyvî, Ahmed Muhammed es-

Seyyid, Mahmud İbrâhim Nezzâm, Beyrut, Dâru İbn Kesîr, 1417/1996, C: II, s. 630. 
547  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 18; benzer açıklamalar için ayrıca bkz. İbnü’l-Mülakkın, et-

Tavzîh, C: IV, 646. 
548  Buhârî, “Savm”, 26; Müslim, “Sıyâm”, 171. 
549  Dârekutnî, Sünen, “Sıyâm”, 3. 
550  Dârekutnî, a.y. 
551  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 205. 



269 
 

İbnü’l-Mülakkın’ın bu tenkitinde haklı olduğu, Kurtubî’nin el-Mufhîm’indeki 

ilgili açıklamaları incelendiğinde ortaya çıkmaktadır. Hakikaten onun, rivayetlerin 

sıhhati hakkında çelişkili ifadeler kullandığı görülmektedir.552 Dolayısıyla İbnü’l-

Mülakkın, Kurtubî’nin rivayetler ile ilgili net bir kanaat ortaya koymayan sözlerini 

haklı gerekçeyle tenkit etmiştir. O, et-Tavzîh’de ise aynı rivayeti şerh ederken 

Kurtubî’nin açıklamalarına hiç temas etmeden sadece ilgili hadisin isnadının sahîh, 

râvilerinin ise sika olduğuna dair Dârekutnî’nin beyânını nakletmekle yetinmiştir.553 

(3) Nevevî’ye (ö. 676/1277) Yönelik Tenkitleri 

İbnü’l-Mülakkın’ın, İbn Dakîki’l-Îd’den sonra en çok faydalandığı müellif 

Nevevî’dir. Yaptığı nakillerin tamamı göz önünde bulundurulduğunda onun 

Nevevî’nin yorumlarından doğrudan istifade ettiği, bazen uzun nakiller yaptığı ve 

pek çok yerde de kendi görüşlerini teyit amaçlı kullandığı durumlara sık sık 

rastlamak mümkündür. Bununla birlikte onun nadiren de olsa Nevevî’ye yönelttiği 

ve daha çok tashîh amaçlı itirazları da bulunmaktadır.554 

Meselâ o, Hz. Âişe’den nakledilen, “Ramazan ayından üzerimde oruç kalırdı 

da, onu şaban ayından başka bir ayda kaza edemezdim.”555 rivayetinin şerhinde bir 

kadının nafile oruç tutmasının, eşinin iznini almadığı müddetçe helâl olmayacağı 

hususunda âlimlerin ittifak ettiğini bildiren Nevevî’ye556 itiraz etmektedir. İbnü’l-

Mülakkın, Nevevî’nin böyle bir ittifaktan bahsetmesine rağmen el-Mecmûʿ şerhu’l-

Mühezzeb adlı eserinde kendi mezhebi içerisinden bunu kerâhetle câiz görenlerin 

olduğunu bildirmesinin557 bir çelişki olduğuna dikkat çekmektedir.558 Dolayısıyla o, 

hükümde farklı görüşlerin varlığı söz konusuyken ittifaktan bahsedilemeyeceğine 

vurgu yaparak Nevevî’nin bu tutumunu yanlış bulduğunu ortaya koymaya 

çalışmıştır. 

İbnü’l-Mülakkın’ın, yukarıdaki örnekte olduğu gibi yine Nevevî’nin farklı 

kitaplarındaki beyânları arasındaki tutarsızlığa dikkat çekmesine bir başka rivayetin 

                                                           
552  Kurtubî, el-Müfhim, C: III, s. 221. 
553  İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: XIII, s. 220. 
554  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 558, 666; C: II, s. 460; C: III, s. 130, 295; C: 

V, s. 289; C: IX, s. 134; C: X, s. 203. 
555  Buhârî,” Savm”, 39; Müslim, “Sıyâm”, 151. 
556  Nevevî, el-Minhâc, C: VIII, s. 22. 
557  Nevevî, el-Mecmûʿ şerhu’l-Mühezzeb, 20c., Beyrut, Dârü’l-Fikr, t.y., C: VI, s. 392. 
558  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 289. 



270 
 

şerhinde şahit olmaktayız. O, “Bilâl, geceleyin ezân okur. Siz İbn Ümmü 

Mektûm’un ezânını duyuncaya kadar yiyin, için.”559 rivayetini şerhederken Bilâl-i 

Habeşî’nin (r.a.) ezan okuma zamanı ile ilgili tartışmalarda, Nevevî’nin el-Ezkâr 

isimli eserinde gecenin üçte birinden sonraki zamâna işaret etmesini560 

yadırgamaktadır. Çünkü İbnü’l-Mülakkın’ın tesbitine göre Nevevî, diğer eserlerinde 

Bilâl’in ezan okuma vaktini, muhtâr olan görüşe göre yatsı namazı vaktinden sonra, 

bir görüşe göre gecenin üçte biri, diğer görüşe göre de gecenin yarısı olarak561 

zikretmektedir.562 

(4) İbn Dakîki’l-Îd’e (ö. 702/1302) Yönelik Tenkitleri 

İbnü’l-Mülakkın’ın el-İʿlâm’da en çok atıf yaptığı şârih İbn Dakîki’l-Îd’dir. 

Bu atıflar içerisinde sadece nakilde bulundukları büyük bir orana sahip iken, belli 

sayıda teyit amaçlı kullandıkları ve nakledip tenkit ettikleri de vardır.563 Onun Buhârî 

şerhi et-Tavzîh’i incelendiğinde, bu şerhinde İbn Dakîki’l-Îd’e yaptığı atıfların çok az 

olduğu, hatta birkaç yerde adını zikrettiği görülecektir. Dolayısıyla en başta İbn 

Dakîki’l-Îd’in İhkâmü’l-ahkâm fî şerhi Umdeti’l-ahkâm adlı eserinin et-Tavzîh’den 

ziyade el-İʿlâm’ın kaynaklarından olduğunu belirtmek yerinde olacaktır. Bu 

münasebetle burada İbn Dakîki’l-Îd’i kaynak olarak kullanma bakımından el-İʿlâm 

ile et-Tavzîh arasında mukayese yapacak bir imkân bulunmadığından, İbnü’l-

Mülakkın’ın sadece el-İʿlâm’ında İbn Dakîki’l-Îd’e yönelik tenkitlerden örnekler 

sunulacaktır. 

İbn Dakîki’l-Îd’in, hakkında herhangi bir rivayet bulunmadığını belirterek 

Hz. Peygamber’in mescitte bayram namazı kılmadığını iddia etmesinin564 garip 

olduğunu söyleyen İbnü’l-Mülakkın, bu iddianın aksine Süneni Ebû Dâvûd ve Süneni 

İbn Mâce’de yer alan “Hz. Peygamber, yağmur yüzünden bayram namazını mescitte 

kıldırdı.”565 hadisinin varlığından bahsettikten sonra ilgili rivayetin isnadının sahîh 

                                                           
559  Buhârî, “Ezân”, 12; “Savm”, 17; “Şehâdât”, 11; “Ahbârü’l-âhâd”, 1; Müslim, “Sıyâm”, 36. 
560  Bkz. Nevevî, el-Ezkâr, thk. Abdülkâdir el-Arnaût, Beyrut, Dârü’l-Fikr, 1414/1994, s. 36. 
561  Bkz. Nevevî, el-Mecmûʿ, C: III, s. 88. 
562  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 460. 
563  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 409, 426; C: II, s. 277, 474; C: III, s. 337, 474; C: IV, s. 140, 187, 

298; C: V, s. 205, 206, 257, 291, 381; C: VI, s. 29, 341; C: VII, s.  87, 101, 143, 374; C: IX, s. 15, 

62, 125; C: X, s. 146. 
564  İbn Dakîki’l-Îd, İhkâmü’l-ahkâm, C: I, s. 290. 
565  Ebû Dâvûd, “Cumʿa”, 51; İbn Mâce, “İkâmetü’s-Salât”, 167. 



271 
 

olduğunu beyân etmektedir.566 Onun, İbn Dakîki’l-Îd’in Resûlullah’ın (s.a.v.) 

mescitte bayram namazı kılmadığına dair iddiasının aksine konuyla ilgili sahîh bir 

rivayetin varlığını ortaya koyarak tenkit etmesi dikkat çekicidir. 

Şârih, doğrudan bir tenkit olarak kabul edilmese de İbn Dakîki’l-Îd’in eksik 

bıraktığı durumlara da işaret etmektedir. Meselâ o, “Radâʿ” bölümünde geçen bir 

hadis567 hakkında İbn Dakîki’l-Îd’in hiçbir şerh faaliyeti yürütmeden, rivayeti sadece 

nakletmekle yetinmesini568 yadırgamaktadır.569 

Yine o, “Kısas” bölümünde rivayet edilen bir hadisi zikrederek İbn Dakîki’l-

Îd’in açıklamalarına yer verir. Hasan b. Ebi’l-Hasan el-Basrî’den rivayet edilen hadis 

şöyledir: “Cündeb (ö. 60/680) bize, bu mescitte unutmadığımız ve kendisinin de 

Allah Resûlü’ne (s.a.v.) yalan isnad etmesinden korkmadığımız bir hadisi haber 

vererek şöyle dedi: Resûlullah (s.a.v.) şöyle buyurdu: «Sizden öncekilerden yarası 

olan bir adam vardı. Acısına dayanamayıp bir bıçak aldı ve onunla elini kesti. 

Sürekli akan kandan sonra öldü. Bunun üzerine Allah (c.c.) şöyle buyurdu: 

Kulum nefsini bana ortak koştu. Cenneti ona haram kıldım.»”570 

İbnü’l-Mülakkın, bu hadiste te’vil edilmesi gereken iki temel problem 

olduğunu söyleyen İbn Dakîki’l-Îd’in sözlerini şu şekilde nakleder: “Şeyh 

Takiyyüddîn (İbn Dakîki’l-Îd) hadisteki iki temel probleme dikkat çekti. Bunlardan 

biri, Allah’ın (c.c.)  ِبنَِ فْسِهِ" "بَادَرَن  (Nefsini bana ortak koştu / Benim takdirimin önüne 

geçmeye çalıştı) sözüdür. Bu, ecel ile ilgili bir meseledir ve her şeyin eceli onun 

zamanıdır. Herkes, hangi sebep olursa olsun sadece eceliyle ölür. Allah, kişinin 

mezkûr sebep ile öleceğini bilir ve O’nun bildiği şey değişmez. Buna göre, Allah’ın 

                                                           
566  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 337. 
567  Hz. Âişe’den rivayet edildiğine göre o şöyle demiştir: “Hicâb âyeti indikten sonra Ebû Kuays’ın 

kardeşi Eflâh, yanıma girmek için izin istedi. Ben, «Vallâhi ben ona, Allah Resûlü (s.a.v.) izin 

vermedikçe izin vermem. Beni emziren, Ebû Kuays’ın kardeşi değil hanımıdır.» dedim. Resûlullah 

(s.a.v) gelince, «Ey Allah’ın Resûlü! Beni emziren o adam değildir. Beni onun karısı emzirdi.» 

dedim. Bunun üzeri Hz. Peygamber: «Sağ eli toprak olasıca! Ona izin ver. Çünkü o, senin 

amcandır.» buyurdu.” Bkz. Buhârî, “Nikâh”, 116; Müslim, “Radâʿ”, 3. 
568  İbn Dakîki’l-Îd, İhkâmü’l-ahkâm, C: II, s. 214. 
569  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IX, s. 15. 
570  Buhârî, “Cenâiz”, 82; Müslim, “Îmân”, 180. 



272 
 

 sözü te’vile ihtiyaç duymaktadır. Çünkü bu ifade, ecelin "بَادَرَني بنَِ فْسِهِ"

geciktirilebileceğini ya da öne alınabileceğini de akıllara getirmektedir.”571 

Şârih, İbn Dakîki’l-Îd’in te’vil edilmesi gerekir dediği bu açıklamalarını 

aktardıktan sonra meseleyi hiçbir şekilde izah etmeden bırakmasına dikkat çekmekte 

ve onun ihmal ettiğini düşündüğü bu hususu muhtelif âlimlerden de nakiller yapmak 

sûretiyle değerlendirmektedir.572 

(5) İbnü’l-Attâr’a (ö. 723/1324) Yönelik Tenkitleri 

Umdetü’l-ahkâm şârihlerinden ve Nevevî’nin de talebesi olan İbnü’l-Attâr, 

aynı zamanda İbnü’l-Mülakkın’ın kaynaklarından birisidir. Çok sık olmasa da onun 

İbnü’l-Attâr’a itiraz ettiği ve tesbitlerindeki hatalara değindiği durumlar vâkidir.573 

Ancak, her ne kadar İbnü’l-Attâr’ın el-Udde fî şerhi’l-Umde adlı eseri el-İʿlâm’ın 

kaynakları arasında yer alsa da, İbnü’l-Mülakkın’ın, et-Tavzîh isimli Buhârî şerhinde 

ondan hiçbir şekilde faydalanmadığı tesbit edilmiştir. 

İbnü’l-Attâr’ın teşehhüd bölümünde Hz. Peygamber’e salâtüselam getirme ile 

ilgili rivayeti574 şerhederken hadisin önemine dair söylediği “Bir kimsenin duasına 

«Esselâmü aleynâ ve alâ ibâdillâhi’s-sâlihîn» diye başlaması müstehaptır.”575 

sözünü yadırgayan İbnü’l-Mülakkın’a göre bu cümlenin Umdetü’l-ahkâm’daki bir 

önceki hadisin şerhinde kurulması gerekirdi. Çünkü “Esselâmü aleynâ ve alâ 

ibâdillâhi’s-sâlihîn” ifadesi adı geçen hadis metninde576 bildirilen tahiyyat duasında 

geçmektedir. Bu tesbitinden hareketle İbnü’l-Mülakkın, İbnü’l-Attâr’ı hadisi 

şerhederken muhtevasına uygun hareket etmediği konusunda eleştirmektedir.577 

                                                           
571  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IX, s. 125; Ayrıca bkz. İbn Dakîki’l-Îd, İhkâmü’l-ahkâm, C: II, s. 

234. 
572  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IX, s. 125-126. 
573  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 568, 666, 678; C: II, s. 45, 128; C: III, s. 212, 

295; C: IV, s. 140; C: V, s. 125, 258, 320; C: VI, s. 341; C: VII, s.  87, 143, 151-152, 323; C: VIII, 

s. 164; C: IX, s. 8, 134.  
574  Abdurrahmân b. Ebî Leylâ’dan rivayet olunduğuna göre, o şöyle demiştir: “Kaʿb b. Ücra ile 

karşılaştım. Bana, «Size bir hediye vereyim mi?» dedi. Resûlullah (s.a.v.) yanımıza geldi. Biz, «Ey 

Allah’ın Resûlü! Sana nasıl selam vereceğimizi öğrettin. Sana nasıl salât edelim» diye sorduk. O 

da «Allâhümme salli alâ…Allahümme bârik alâ… deyin» buyurdu.” Bkz. Buhârî, “Enbiyâ”, 11; 

Müslim, “Salât”, 66. 
575  İbnü’l-Attâr, el-Udde fî şerhi’l-Umde, C: II, s. 613. 
576  Abdullah b Mesud’dan (r.a.) bildirildiğine göre, o şöyle demiştir: “Allah Resûlü (s.a.v.) avuçlarım 

avuçlarında olduğu halde Kur’ân’dan bir sûre öğretir gibi teşehhüdü öğretti: «Et-tehiyyâtü lillâhi 

ve’s-salavâtü ve’t-Tayyîbât…»” Bkz. Buhârî, “Ezân”, 46; Müslim, “Salât”, 55. 
577  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 482. 



273 
 

Yine, Hz. Âişe’den nakledilen bir hadiste geçen müphem şahsın hicret 

esnasında Hz. Peygamber’i Kubâ’da misâfir eden sahâbî Külsüm b. Hidm (ö. 

2/624)578 olduğunu belirten İbnü’l-Mülakkın, bu şahsın İbn Beşküvâl’ın (ö. 

578/1183) Mübhemât’ında Katâde b. Nuʿmân ez-Zaferî (ö. 23/643) olarak 

zikredildiğini579 naklettikten sonra, İbnü’l-Attâr’ın “Bu kişinin ismine dair mübhemât 

eserlerinde bir şey göremedim.”580 demesini eleştirmekte ve okuyucuya kendi 

naklettikleri doğrultusunda bilgi sahibi olmasını tavsiye etmektedir.581 Dolayısıyla o, 

İbnü’l-Attâr’ın müphem şahıs hakkında kaynaklarda bilgiler olmasına karşın 

herhangi bir esere işaret etmemesini garip bir yaklaşım olarak görmüştür. 

İbnü’l-Mülakkın’ın, İbnü’l-Attâr’a yönelik tenkitlerinin tamamı 

değerlendirildiğinde genellikle onun tahkîkteki eksikliğine işaret ettiği 

görülmektedir. İbnü’l-Attâr’ın yaptığı analizlerin hadislerin muhtevasına zaman 

zaman uygun düşmediği, bağlantısız yorumlar yaptığı ve tesbitlerinin isabetli 

olmadığı gibi hususlarda itirazlarını dile getirdiğini söylemek mümkündür. 

(6) Fâkihânî’ye (ö. 734/1334) Yönelik Tenkitleri 

Umdetü’l-ahkâm şârihlerinden olan Fâkihânî, Fâkihî nisbesiyle de bilinmekte 

olup,582 İbnü’l-Mülakkın da şerhinde onu bu isimle anmaktadır. O, Fâkihânî’den çok 

sayıda nakilde bulunmuştur. Bu nakiller içerisinde kendisinden istifade ettiği 

durumlar hayli fazla olmasına rağmen, onun bazı tesbit, nakil ve değerlendirmeleri 

üzerinden itirazlarda bulunduğu ya da hatalarına işaret ettiği de görülmektedir.583 

Burada onun Fâkihânî’ye yönelik tenkitlerine dair örnekler sunulurken, müellife 

işaret ettiği Fâkihî nisbesi kullanılacaktır.  

İstiskâ (yağmur) namazı ile ilgili bir hadisin584 şerhinde, imamın ve diğer 

insanların namazgâha çıktıklarında bayram namazlarına kıyasla tekbir getirip 

                                                           
578  Bilgi için bkz. Osman Çetin, “Külsüm b. Hidm”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2019, C: Ek-2, s. 

103-104. 
579  İbn Beşküvâl, Gavâmizü’l-esmâi’l-mübheme, C: I, s. 84. 
580  İbnü’l-Attâr, el-Udde fî şerhi’l-Umde, C: I, s. 516. 
581  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 210. 
582  Şimşek, “Fâkihânî”, s. 439. 
583  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 678; C: II, s. 598; C: III, s. 227, 387; C: IV, s. 

288, 313, 328; C: V, s. 205; C: VI, s. 29, 341; C: VII, s. 323; C: VIII, s. 93; IX, s. 62. 
584  Buhârî, “İstiskâ”, 1, 4, 14; Müslim, “İstiskâ”, 1. 



274 
 

getirmemeleri hususunda Malikî mezhebi içerisinde ihtilâf bulunduğunu belirten 

İbnü’l-Mülakkın, açıklamalarına şu şekilde devam eder: 

“Fâkihî dedi ki: «Meşhur olan görüş, istiskâ namazına çıkıldığında tekbir 

getirilmesidir. Bunu İbnü’l-Müseyyib, Ömer b. Abddülaziz, Mekhûl, eş-Şâfiî ve 

Taberî demiştir.»585 Ben de derim ki: Bu görüşün İmam Şâfiî’ye isnad edilmesi 

gariptir. Çünkü ne onun ne de ashabının kitaplarında böyle bir bilgi görmedim. 

Onun mezhebinden bunu söyleyen bir kimseyi de bilmiyorum. Belki de Fâkihî bunu 

namazın başındaki tekbir ile karıştırdı.”586 

Bu örnekte görüleceği üzere şârih, naklettiği bilgiyi nisbet ettiği kimseler 

hususundaki tesbitine dair Fâkihî’ye itiraz etmekte ve böyle bir iddianın kaynaklarda 

bulunmayışından hareketle hatalı olduğunu belirtmektedir. O, daha önce de işaret 

edildiği üzere Umdetü’l-ahkâm şerhlerini el-İʿlâm’da tabiî olarak daha yoğun şekilde 

kullanmış, Buhârî şerhi et-Tavzîh’de ise bu kaynaklarından bazısını hiç kullanmamış, 

diğer bazılarına da birkaç yerde atıfta bulunmakla yetinmiştir. Şârih, et-Tavzîh’de 

ilgili rivayeti şerh ederken de aynı yaklaşımı gereği benzer açıklamaları yapmaktan 

uzak durmuş, el-İʿlâm’daki ilgili açıklamalarını et-Tavzîh’de zikretmeyerek 

tekrardan kaçınmıştır.587 

Fâkihî, Kadir gecesinin ramazanın son yedi gününde aranması ile ilgili 

hadisin588 şerhinde de Kadir gecesinin kıyamete kadar varlığını devam ettireceğine 

dair âlimlerin icmâının bulunduğunu fakat bir grup kimsenin bu gecenin Hz. 

Peygamber’in dönemine mahsus olup sonradan kaldırıldığını iddia ettiğini belirterek 

icmâa aykırı bu görüşü İmâm Ebû Hanîfe’ye nisbet etmektedir.589 İbnü’l-Mülakkın, 

bu görüşün İmâm Ebû Hanîfe’ye nisbet edilemeyeceğini ve bunun Râfizîlerin görüşü 

olduğunu ifade ederek Fâkihî’nin hatasına işaret etmektedir.590 Onun, Fâkihî’nin bu 

iddiasına ve buna yönelik tenkidine et-Tavzîh’de yer vermeyip, sadece bu görüşün 

Râfizîlere ait şâz bir görüş olduğunu belirtmekle yetinmesi,591 Umdetü’l-ahkâm 

                                                           
585  Fâkihânî, Riyâzü’l-efhâm, C: III, s. 120. 
586  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 328. 
587  et-Tavzîh’deki ilgili rivayetlerin şerhi için bkz. İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: VIII, s. 259 vd. 
588  Buhârî, “Teheccüd”, 20; “Fazlu Leyti’l-Kadr”, 2; “Taʿbîr”, 8; Müslim, “Sıyâm”, 205. 
589  Fâkihânî, a.g.e., C: III, s. 499. 
590  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: V, s. 397. 
591  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: XIII, s. 590. 



275 
 

şârihlerini kaynak olarak el-İʿlâm dışındaki eserlerinde kullanmama tavrını devam 

ettirdiğini göstermektedir. 

İbnü’l-Mülakkın’ın Fâkihî’ye yönelik tenkitlerinde isabetli olduğu vâki ise 

de, kimi zaman yanıldığı da görülmektedir. Meselâ o, Fâkihî’yi Umdetü’l-

ahkâm’daki bir hadisin şerhine yer vermediği gerekçesiyle tenkit etmiştir. Ancak, 

eserde Ferâiz bölümünün üçüncü hadisi olarak yer alan rivayeti Fâkihî’nin şerhinden 

düşürdüğünü, bu rivayetin eserin nüshalarının her ikisinde de olmadığını söyleyen 

İbnü’l-Mülakkın’ın592 bu tesbitinde yanıldığı görülmektedir. Zira, Nureddin Tâlib 

tarafından tahkîki yapılan şerhte ilgili hadis yer almaktadır. 593 

c. Kaynak Belirtmeden Yaptığı Nakiller ve Bunlara Tenkitleri 

İbnü’l-Mülakkın şerhte zaman zaman konunun dışına çıkarak muhtelif 

iddiaları zikretmekte ve bu iddialara olan itirazlarını dile getirmektedir. “Falanca 

şöyle iddia etti.”, “Bazı şârihler şöyle iddia etti.” ya da “Şöyle diyen kişiye bu 

hadiste bir red vardır.” gibi ifadelerle ilgili iddiaları aktarır ve buna delilleriyle itiraz 

eder.  

Meselâ o, namazda süslenme ve güzel giyinme ile ilgili özel bir nas 

bulunmadığını, bunun ancak “Allah, kendisi için süslenilmeye en layık olandır.”594 

ve “Allah güzeldir ve güzel olanı sever.”595 rivayetlerinden çıkarılabileceğini iddia 

eden bazı şârihleri, bu konudaki hadisin baş kısmını dikkate almadıkları için 

eleştirmektedir. O, Beyhakî’nin naklettiği ve namazda süslenmeye dair açık bir nas 

olduğunu söylediği “Sizden birisi namaz kılacağı zaman iki elbise giyinsin. Çünkü 

                                                           
592  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VIII, s. 93. 
593  Fâkihânî, Riyâzü’l-efhâm, C: IV, s. 552. 
594  Ebû Bekr Abdürrezzâk b. Hemmâm es-Sanʿânî, el-Musannef, 11c., thk. Habîburrahmân el-

Aʿzamî, Beyrut, el-Meclisü’l-İlmî, 1403/1983, C: I, s. 358; Ebû Bekr Ahmed b. Amr b. Abdülhâlik 

el-Basrî el-Bezzâr, el-Bahrü’z-zehhâr=Müsnedü’l-Bezzar, 18c., thk. Mahfuzurrahmân 

Zeynullâh, Âdil b. Saʿd, Medine, Mektebetü’l-Ulûm ve’l-Hikem, 1425/2004, C: XII, s. 211; Ebü’l-

Kâsım Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb et-Taberânî, el-Muʿcemü’l-evsat, 10c., thk. Târık b. 

İvedullâh, Abdülmuhsin b. İbrâhim, Kahire, Dârü’l-Harameyn, 1415/1995, C: IX, s. 144. 
595  Ahmed b. Hanbel, Müsned, C: VI, s. 338; Müslim, “Îmân”, 147; Ebû Yaʿlâ Ahmed b. Ali b. el-

Müsennâ el-Mevsılî, Müsnedu Ebî Yaʿlâ el-Mevsılî, 13c., thk. Hüseyin Selim Esed, Dımaşk, 

Dârü’l-Me’mûn li’t-Türâs, 1404/1984, C: II, s. 320. 



276 
 

Allah, kendisi için süslenilmeye en layık olandır.”596 rivayetini göz önünde 

bulundurmadıkları gerekçesiyle şârihleri tenkit etmektedir.597 

Yine o, Hz. Peygamber’in farz namazların akabinde okuduğu bir dua ile ilgili 

hadisin598 son kısmında ".  َفَعُ  ذَا الْجدَِّ  مِنْكَ  الْجد  " اللَّهُمَّ  لا مَانعَِ  لِمَا أعَْطيَْتَ، وَلا مُعْطِيَ  لِمَا مَنَ عْتَ، وَلا يَ ن ْ

ibaresiyle yer alan rivayet metnine bazı insanlar tarafından yapılan " قَضَيْتَ  لِمَا راَدَّ  وَلَا  " 

ilavesini kabul etmeyen kimselerin tavrını acayip bulmaktadır. Şârihin, Humeydî’nin 

Müsned’inde hadisin " فَعُ  وَلا قَضَيْتَ، لِمَا راَدَّ  وَلَا  أعَْطيَْتَ، لِمَا مَانعَِ  لا اللَّهُمَّ " .الْجدَّ  مِنْكَ  الْجدَِّ  ذَا يَ ن ْ  

metniyle gelen farklı bir rivayetine599 işaret ederek bu düşüncede olanları tenkit ettiği 

görülür.600  

Yukarıdaki örnekler dışında İbnü’l-Mülakkın’ın herhangi bir kaynak ya da 

isim belirtmeksizin söyleyeni belli olmayan ifadeler kullanarak pek çok iddiayı dile 

getirip itiraz ettiği örneklere sık sık rastlamak mümkündür.601 

                                                           
596  Bezzâr, Müsned, C: XII, s. 211; Beyhakî, es-Sünenü’l-kübra, 10c., thk. Muhammed Abdülkâdir 

Atâ, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424/2003, C: II, s. 333. 
597  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 141. 
598  İlgili hadis metni şöyledir: 

صلى  -في كتاب إلَ معاوية: أن النبي  -رضي الله عنه  -عن وَرَّاد مولَ المغيرة بن شعبة قال: أملى عليَّ المغيرة ابن شعبة 
"لَ إله إلَ الله وحده لَ شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء دبر كل صلاة مكتوبة: كان يقول   -الله عليه وسلم 

، ثم وفدت بعد على معاوية فسمعته يأمر قدير، اللهم لَ مانع لما أعطيت ولَ معطي لما منعت، ولَ ينفع ذا الجد منك الجد"
ل، وكثرة السؤال. وكان ينهى عن عقوق الأمهات، ووأد "كان ينهى عن قيل وقال، وإضاعة الماوفي لفظ:  .الناس بذلك

 ."البنات، ومنع وهات
Muğire b. Şuʿbe’nin azadlısı Verrâd’dan rivayet olunduğuna göre, o şöyle demiştir: Hz. Ali, 

Muğire b. Şuʿbe’ye Muâviye’ye göndereceği mektupta şunu yazdırdı: Allah Resûlü (s.a.v.) her 

farz namazın bitiminde, “Lâ ilâhe illallâhu vahdehû lâ şerîke lek. Lehü’l-mülkü ve lehü’l-

hamdü ve hüve ʿalâ külli şey’in kadîr. Allâhümme lâ mânia limâ eʿtayte ve lâ mûʿtiye limâ 

menaʿte ve lâ yenfeʿu ze’l-ceddi minke’l-cedd.” derdi. Ali’den Muâviye’ye geldim. Bunu 

insanlara emrederken işittim. Bir başka tarikte: “Allah Resûlü (s.a.v.), dedikodudan, malı zayi 

etmekten, çok soru sormaktan nehyediyordu. Ana-babaya itaatsizlikten, kızları diri diri 

gömmekten de nehyederdi.” Bkz. Buhârî, “Ezân”, 153; Müslim, “Mesâcid”, 137. 
599  Ebû Muhammed Abd b. Humeyd b. Nasr el-Kissî, el-Müntehab min Müsnedi Abd b. Humeyd, 

thk. Subhi es-Samerrâî, Mahmud Muhammed Halîl es-Saîdî, Kahire, Mektebetü’s-Sünne, 

1408/1988, s. 150; Ayrıca bkz. Abdürrezzâk es-Sanʿânî, el-Musannef, C: X, s. 440; İbn Ebî 

Şeybe, el-Musannef, C: III, s. 69; C: VI, s. 32; Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXVIII, s. 100; C: 

XXX, s. 70, 92, 120, 169; Taberânî, el-Muʿcemü’l-kebîr, 25c., thk. Hamdi Abdülmecîd es-Selefî, 

Kahire, t.y., C: XXII, s. 173; Beyhakî, Şuabü’l-iman, 14., thk. Abdülali Abdülhamîd Hamîd, 

Bombay, ed-Dârü’s-Selefiyye, 1423/2003, C: VII, s. 49. 
600  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 19. 
601  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 152, 411; C: II, s. 187, 188, 238; C: III, s. 141, 

290, 335, 350, 385; C: IV, s. 19, 172; C: V, s. 193, 275, 445. 



277 
 

F. İTTİFAK VE İHTİLÂFLARA YAKLAŞIMI 

İbnü’l-Mülakkın, hadislerin ahkâmına dair tesbit, hüküm çıkarma ve 

değerlendirmelerini bizzat kendi re’yi olarak ortaya koymakla birlikte, bütün 

şerhlerin ortak bir özelliği olarak karşımıza çıkan nakillere de yoğun bir şekilde yer 

verdiği görülmektedir. Nakillerini mûtad olduğu üzere hadis şerhleri başta olmak 

üzere muhtelif kaynaklara müracaat ederek ve mezheplerin görüşlerini ortaya 

koyarak gerçekleştirmektedir. İbnü’l-Mülakkın’ın hadislerden çıkarılan fıkhî 

hükümleri ele alış biçimi, “ittifaklar” başlığı altında hakkında icmâ olduğunu 

belirttikleri ve “ihtilâflar” başlığıyla üzerinde ihtilâf bulunan hükümlere yaklaşımı 

şeklinde iki kategoride ele alınacak, onun ittifaklara ve ihtilâflara değinirken şekil ve 

muhteva bakımından takip ettiği usulü ortaya konmaya çalışılacaktır.  

Şerhin tamamı göz önünde bulundurulduğunda, şârihin mezhebî görüşleri 

aktarırken yoğunluk itibariyle İmâm Mâlik’e ve Mâlikî mezhebinin görüşlerine daha 

çok temas ettiği görülür. Bu duruma, İbnü’l-Mülakkın’ın talebelik yıllarında Malikî 

fıkhına dair aldığı eğitimin ve ailesinin Mısır’a göç etmeden önce Endülüs’te Mâlikî 

mezhebinin hâkim olduğu bir coğrafyada yaşamış olmasının sebebiyet verdiği 

düşünülebilir. Şerhte İmam Mâlik’i atıf bakımından sırasıyla İmam Şâfiî, Ebû Hanîfe 

ve Ahmed b. Hanbel takip etmektedir. 

1. İttifaklar 

İbnü’l-Mülakkın’ın, rivayetlerin muhtevasından hareketle ele aldığı fıkhî 

meselelerin tahlilinde ilgili rivayetlerden ittifakla çıkarılan hükümlere işaret ederken, 

genellikle bu hükümler üzerinde icmâ olduğunu belirten ifadeler kullandığı görülür.  

Onun, “Bu icmâdır”, “Şunun üzerine icmâ edilmiştir”, “İcmâ şu konudadır”, 

“Ümmet bunun üzerinde icmâ etmiştir”, “Âlimler bunun üzerinde icmâ etmişlerdir”, 

“Âlimler şu konuda ittifak etmişlerdir”, “Bu âlimlerin çoğunluğunun görüşüdür” ve 

“Bu konuda ihtilâf yoktur” gibi genel ifadelerle de üzerinde ittifak edilen hükümlere 

işaret ettiği görülmektedir.602 Örneğin o, “Resûlullah (s.a.v.) vefat edinceye kadar 

ramazan ayının son on gününde itikâfa girmişti. Kendisinden sonra da eşleri aynı 

                                                           
602  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 74, 222, 379, 615, 650; C: II, s. 30, 196, 310; 

C: III, s. 175, 190, 294, 308, 456; C: IV, s. 37, 75, 99, 168, 295, 328; C: V, s. 26, 33, 49, 137, 195, 

289; C: VI, s. 93, 209, 372; C: VII, s.  98, 182, 217, 414; C: VIII, s. 73, 336, 364, 446; C: IX, 102; 

C: X, 15, 337, 338. 



278 
 

şekilde itikâfa girmişlerdir.”603 rivayetini tahlil ederken, itikâfın müstehap olduğuna 

dair icmâın bulunduğunu belirtmekte, Hz. Peygamber’in vefat edinceye kadar 

ramazan ayının son on gününde bu ibadete devam etmesinden hareketle de bunun 

müekked bir sünnet olduğunu kaydetmektedir.604 

Şârih, zaman zaman, “icmâ” lafzını kullanmaksızın, umûm bildiren ifadelerle 

de üzerinde ittifak edilen hükümlere değinmektedir. “Bir kadının teyzesi veya 

halasıyla beraber nikâhlanamayacağını”605 bildiren rivayetin şerhinde bu üslûbunun 

örneği görülmektedir. O, bu hadisin “âlimlerin tamamına” göre kadının teyzesi ve 

halasıyla birlikte nikâhlanmasının haram olduğuna delalet ettiğini bildirmektedir. 

Şârih burada "للعلماء كافة" ifadesini kullanarak icmâa işaret etmiştir.606 

Onun söz konusu hükmün önemi ve bu konudaki icmâın ehemmiyetine vurgu 

yapmak için icmâa işaret eden “Bu, selef ve halef bütün âlimlerin görüşüdür” gibi 

teyit edici bir ifade kullandığı da görülür.607 

Şârih, hakkında icmâ olan hükümleri naklederken, bu icmâın dışında kalan 

münferid isimleri de zaman zaman zikretmektedir. Meselâ; Resûlullah’ın (s.a.v.), 

kılamadığı ikindi namazını daha sonra cemaatle kıldığını bildiren rivayetin608 

şerhinde, kaza namazlarının cemaatle kılındığına dair icmâ olduğunu; ancak Leys b. 

Saʿd’ın (ö. 175/791) bu hükme itiraz ettiğini belirtmektedir.609 

Onun, bir konuda icmâ olduğunu söyledikten sonra, bu icmâın dışında kalan 

görüşlere de değindiği görülür. Bir yerde o, icmâa aykırı olan görüşü naklederken 

onun bâtıl olduğunu belirtir. “Birinizin abdesti bozulunca abdest almadıkça Allah 

namazını kabul etmez.”610 hadisinin şerhinde ister farz ya da nafile namaz isterse 

tilavet veya şükür secdesi olsun namazın abdestsiz kılınmasının haram olduğuna dair 

icmâa işaret eden şârih, Şâʿbî (ö. 104/722) ve İbn Cerîr et-Taberî’nin (ö. 310/923) 

cenaze namazlarında abdest şartının aranmayacağına dair bir görüşü bulunduğunu 

                                                           
603  Buhârî, “İʿtikâf”, 1; Müslim, “İʿtikâf”, 5. 
604  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: V, s. 428. 
605  Buhârî, “Nikâh”, 28; Müslim, “Nikâh”, 33. 
606  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VIII, s. 177; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: II, s. 310; C: III, 

s. 480; C: VIII, s. 446. 
607  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 54. 
608  Buhârî, “Mevâkît”, 36; “Ezân”, 26; “Salâtü’l-havf”, 3; Müslim, “Mesâcid”, 209. 
609  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 340; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: II, s. 341; C: X, s. 

117 
610  Buhârî, “Hiyel”, 2; Müslim, “Tahâret”, 2; Tirmizî, “Tahâret”, 56; Ebû Dâvûd, “Tahâret”, 31. 



279 
 

naklederek bu görüşü, hadisin umûmu gereği ve hakkında bulunan icmâdan ötürü 

bâtıl olarak değerlendirmiştir.611 

Şârihin, icmâa aykırı bazı görüşleri zikrettikten sonra onların bâtıl olduğunu 

belirtirken zaman zaman sert bir üslûp kullandığı da görülmektedir. Meselâ o, abdest 

alırken ayakları tam yıkamayı bildiren rivayetten612 hareketle, ayakları çıplak olarak 

mesh etmenin câiz olmadığına dair icmâa işaret ettikten sonra, bu hükme aykırı olan 

bâtıl görüşlerin de bulunduğunu belirterek Şîa, Zâhiriyye ve Mutezile’ye mensup 

kimselerin görüşlerini sırayla zikreder.613 Burada İbn Cerîr et-Taberî’nin ayakları 

yıkamak ile meshetmek arasında kişinin muhayyer olabileceğine dair görüşünü de 

aktaran İbnü’l-Mülakkın, Taberî’nin bu kanaatini de batıl görüşler içerisinde 

zikretmesi düşündürücüdür.614 Zira, abdest âyetindeki615 farklı kıraatlar sebebiyle atıf 

yerindeki ihtilâflardan kaynaklanan fikir ayrılıklarının da bulunduğu düşünüldüğünde 

o, Taberî’nin bu beyânını bâtıl görüş olarak addetmek yerine daha mutedil bir üslûp 

ile böyle bir görüşün varlığına işaret etmekle yetinebilirdi. 

Onun kimi yerde üzerinde ittifak edilen hükümlere değinirken, icmâa işaret 

eden ifadelerin yanı sıra mezheplerin ya da mezhep imamlarının isimlerini bizzat 

zikrettiği de görülmektedir. Meselâ o, Resûlullah’ın (s.a.v.) namaz kılarken tekbir ile 

Fâtiha sûresi arasında “Allah’ım, doğu ile batının arasını açtığın gibi benimle 

günahlarımın arasını aç! Beyaz elbisenin kirden temizlenmesi gibi beni de 

günahlarımdan temizle! Günahlarımı karla, suyla, doluyla yıka!”616 diye dua 

ettiğini bildiren rivayetten hareketle bu duanın, Şâfiî, Ebû Hanîfe, Ahmed b. Hanbel 

ve cumhûra göre müstehap olduğunu söylemektedir.617 

2. İhtilâflar 

İbnü’l-Mülakkın’ın, hadislerden çıkarılan hükümlerde üzerinde ittifak 

edilenlere işaret etmekle birlikte, gerek şahıslar gerekse mezhepler bazında ortaya 

                                                           
611  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 224; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: I, 340; C: II, s. 

19, 183, 185. 
612  Buhârî, “Vudû’”, 29; Müslim, “Tahâret”, 26. 
613  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 237. 
614  Şârihin, Taberî’nin bu görüşüne dair benzer ifadeleri Buhârî şerhi et-Tavzîh’de de kullandığı 

görülmekte, bu görüşe itibar edilmemesi gerektiğini vurgulamaktadır. Bkz. İbnü’l-Mülakkın, et-

Tavzîh, C: III, s. 262. 
615  Mâide, 5/6. 
616  Buhârî, “Ezân”, 90; Müslim, “Mesâcid”, 147. 
617  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 12. 



280 
 

konan ihtilâfları da yoğun bir şekilde konu edindiği görülmektedir. Aşağıda onun, 

hadislerin muhtevasında yer alan hükümlerde özellikle mezhepler arasındaki fıkhî 

ihtilâflar söz konusu olduğunda kullandığı üslûbu ve genel yöntemi, mezhebî 

farklılıklara işaret etme tavrı, mezhep içi ihtilâflara yaklaşımı, bir mezhebin 

diğerlerinden ayrı düştüğü durumlara değinmesi ve mezheplerin görüşlerine yönelik 

yaptığı tenkitler ele alınacaktır. 

a. İhtilâfları Tahlilde İzlediği Genel Yöntem 

Şerhlerde fıkhî meseleler söz konusu olduğunda, çok sayıda farklı görüşün 

nakledildiği görülmektedir. İbnü’l-Mülakkın da şerhinde aynı tavrı göstermekte, 

rivayetlerin ahkâmından neş’et eden farklı fıkhî görüşlere değinmektedir. Bunlar 

ekseriyetle mezhep imamlarının görüşleri olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu görüşleri 

zikrederken de, şerhin tamamında belirgin bir üslûp ve yöntem takip ettiğini 

söylemek mümkündür. 

O, hadisin muhtevasında yer alan fıkhî bir mesele ile ilgili fakîhlerin, 

âlimlerin ya da insanların ihtilâf ettiğine işaret eden veya meçhul bir sigayla ihtilâf 

edildiğini bildiren genel bir ifade618 kullandıktan sonra bazen herhangi bir isim ya da 

mezhep belirtmeden bazen de ilgili görüşlerin kimlere ait olduğunu zikrederek söz 

konusu ihtilâfları sırayla nakleder. Kimi yerde nakillerin en sonunda kimi yerde de 

nakillere henüz değinmeden en başta kendi tercihini ya da bu görüşlerin hepsinden 

bağımsız bir şekilde kendi kanaatini bildirmektedir.619 

Meselâ o, zina itirafında bulunan bir kimseye Hz. Peygamber’in uyguladığı 

cezayı anlatan rivayeti620 şerhederken, recmedilecek kimse621 için kazılan kuyunun 

                                                           
618  Şârih, genel itibariyle “Âlimler ihtilaf etti”, “Bu konuda ihtilâf edildi”, “Bu konuda şu görüşler 

vardır”, “Üç görüş nakledildi”, “Bu hususta farklı görüşler vardır”, “Âlimlerin bu konuda iki 

görüşü vardır”, “Selef ihtilaf etti” ve “Dört farklı ihtilaf vardır” gibi ifadeler kullanarak 

ihtilâflara işaret etmektedir. Onun eserini telif ederken bunun gibi ifadeleri çok fazla kullanması 

ihtilâf temelli bir şerh faaliyeti yürüttüğünü göstermektedir. 
619  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 180, 384; C: II, s. 29, 52, 76-77, 150, 271, 

276, 407, 446; C: III, s. 323, 356, 456, 469; C: IV, s. 141, 206, 243; C: V, s. 40, 121, 124, 140, 

159, 239, 246, 261, 321, 349, 398; C: VI, s. 65, 229, 407; C: VII, s. 144, 232; C: VIII, s. 340, 357, 

394, 495; C: IX, s. 31, 182, 179, 201, 206, 236; C: X, s. 30.  
620  Ebû Hüreyre’den rivayet olunduğuna göre o şöyle demiştir: “Allah Resûlü mescitte iken 

müslümanlardan bir adam geldi ve ona seslenerek: «Ey Allah’ın Resûlü! Ben zina ettim» dedi. Hz. 

Peygamber ondan yüz çevirdi. Adam, Resûlullah’ın (s.a.v.) yüzüne karşı yönelerek: «Ey Allah’ın 

Resûlü! Ben zina ettim» dedi. Hz. Peygamber yüzünü yine çevirdi. Nihâyet bu adam zina itirafını 

dört kere tekrarladı. Adam kendi aleyhine dört kere şahitlik edince Hz. Peygamber ona dönerek: 

«Sende delilik var mı?» diye sordu. O kişi «Hayır» deyince Hz. Peygamber: «Muhsan mısın?» 



281 
 

mahiyeti ile ilgili yapılan tartışmada söz konusu kişinin kadın olması durumunda üç 

farklı görüşün dile getirildiğini belirtir. Birinci görüşe göre kadının tesettürü için 

göğsüne kadar kuyu kazılması müstehaptır. İkinci görüşe göre müstehap ya da 

mekrûh denilmez; ancak imamın kararına bırakılır. İbnü’l-Mülakkın’ın “en sahîh” 

diyerek tercihte bulunduğu üçüncü görüşe göre ise, eğer deliller ışığında zina ettiği 

tesbit edilmişse müstehap; zina edenin bizzat kendisinin ikrarıyla tesbit edilmişse, 

recmedildiğinde kaçmasına imkân tanımak için kuyu kazmak mekrûh görülmüştür. 

Bu örnekte görüleceği üzere şârih, ihtilâfa konu olan meselede kaç farklı görüşün 

bulunduğunu sırayla zikretmiş, kimlere ait olduğunu belirtmediği bu görüşlerin 

sonunda “En sahîhi şudur” ifadesini kullanmak sûretiyle kendi tercihini ortaya 

koymuştur.622 

Onun bu yaklaşımına bir başka örnek Abdullah b. Ömer’den rivayet edilen 

“Peygamber (s.a.v.) fıtır sadakasını – veya Ramazan dedi– erkek, kadın, hür ve 

köle üzerine, hurmadan veya arpadan bir saʿ623 olmak üzere farz kıldı.”624 

hadisinin şerhinde görülmektedir. Şârih, bu hadis metninden hareketle “Ramazan” 

kelimesinin aya izâfe edilmeden yalnız başına kullanılmasının kerâheti hususunda 

selefin ihtilâf ettiğini belirttikten sonra, ister karîne olsun isterse olmasın bu 

kullanımda bir kerâhetin olmayacağı yönündeki görüşü, “En sahîh olanı budur” 

ifadesiyle nakletmektedir. Ardından o, bu konuda farklı bir hadisin bulunduğu 

gerekçesiyle söz konusu kullanımın mekrûh olduğunu iddia edenlerin delil olarak 

                                                                                                                                                                     
diye sordu. O kişi: «Evet» dedi. Bunun üzerine Allah Resûlü oradakilere: «Bunu götürünüz ve 

recmediniz» emrini verdi.” Bkz. Buhârî, “Hudûd”, 23; Müslim, “Hudûd”, 16. 
621  İslâm hukukunda zinanın hükümleri ve recm cezası hakkında geniş mâlûmat için bkz. Ebû Bekr 

Alâeddin b. Mes’ûd b. Ahmed el-Kâsânî, Bedâiʿü’s-sanâiʿ fî tertîbi’ş-şerâiʿ, 7c., Beyrut, Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1406/1986, C: VII, s. 33-34; Ebü’l-Velîd Muhammed b. Ahmed b. Muhammed 

Kurtubî İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid ve nihâyetü’l-muktesıd, 4c., Kahire, Dârü’l-Hadîs, 

1425/2004, C: XII, s. 307 vd; Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullah b. Ahmed İbn Kudâme, 

el-Muğnî, 15c., thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, Abdülfettâh Muhammed el-Hulv, Riyad, 

Dâru Âlemi’l-Kütüb, 1417/1997, C: XII, s. 307 vd.; Nevevî, el-Mecmûʿ, C: XX, s. 3 vd.; Heyet, 

el-Mevsûʿâtü’l-fıkhiyye, 45c., Kuveyt, Vüzâretü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1992, C: XXII, 

s. 124-126; Boynukalın, İslâm Hukukunda Zina Suçu ve Cezası, (Yüksek Lisans Tezi), 

Marmara Üniversitesi SBE, 1995;Yûsuf Ziya Keskin, Recm Cezası: Ayet ve Hadis Tahlilleri, 

İstanbul, Beyan Yayınları, 2001; Hüseyin Esen, “Zina”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2013, C: 

XLIV, s. 440-444. 
622  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IX, s. 182. 
623  Toprak ürünlerinin zekât nisabı, fitre, gusül, çeşitli kefâretler, ihram yasaklarını ihlâl fidyesi ve 

zevcenin nafakası gibi konularla ilgili hadislerde bir ölçü birimi olarak zikredilen “saʿ” hakkında 

geniş bilgi için bkz. Kallek, “Saʿ”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2008, C: XXXV, s. 317-319. 
624  Buhârî, “Zekât”, 77; Müslim, “Zekât”, 12. 



282 
 

sundukları rivayetin625 ise zayıf olduğunu belirtir. Bu konuda, aya delâlet eden bir 

karînenin olması durumunda bu kullanımın mekrûh olmayacağı, ancak karîne yoksa 

mekrûh olacağına dair üçüncü bir görüşün bulunduğunu da ifade eden İbnü’l-

Mülakkın’ın, ihtilâflı meselelere yaklaşımında en başta kendi tercihini ortaya 

koyduktan sonra diğer görüşleri de zikrederken, o görüş sahiplerinin kullandıkları 

deliller hakkında kanaat belirttiği de görülmektedir.626  

Namazı serinliğe bırakma627  ile ilgili hadisin628 şerhinde ise fakîhlerin ihtilâf 

ettiğini bildiren İbnü’l-Mülakkın, kiminin bunu azimet olarak kabul ettiğini kiminin 

de ruhsat kapsamında değerlendirdiğini belirttikten sonra, azimet kabul edenlerin 

sünnet mi yoksa vâcip mi olduğu hususunda ihtilâfını da dile getirmektedir. Bu 

görüşleri naklettikten sonra kendi kanaatini belirten şârihin, “Bize göre sahîh olan, 

namazı serinliğe bırakmanın sünnet olmasıdır.” diyerek ihtilâfa dair herhangi bir 

isim zikretmeksizin sadece birbirinden farklı olan ilgili görüşlerden haberdar ettikten 

sonra kendi kanaatini ortaya koyduğu görülmektedir.629 

O, bir konuda hükmün ne olduğuyla ilgili serdedilen görüşlerin sayısını 

belirttikten sonra her birinin, kimler tarafından ve hangi delillerle zikredildiğine 

temas etmeden en meşhuruna işaret etmekle de yetinir. Bu aynı zamanda hem 

müellifin aynı kanaate sahip bulunduğunu hem de ekser ulemânın ve kendi 

mezhebinin görüşünün de bu yönde olduğuna dair bir yaklaşımı şeklinde 

değerlendirilebilir. Meselâ onun, Hz. Peygamber’in abdest alışını anlatan bir 

rivayette630 geçen, "ويديه إلَ المرفقين" ifadesinden hareketle pazuların başının 

                                                           
625  İlgili rivayet şu şekildedir: “«Ramazan» demeyin. Çünkü «Ramazan» Allah’ın adıdır. Ancak 

«Ramazan ayı» deyin.” Bu rivayetin mevzû olduğu ve aslının bulunmadığı ifade edilmektedir. 

Bkz. Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Ali İbnü’l-Cevzî, Kitâbü’l-Mevzûât, 3c., thk. 

Abdurrahmân Muhammed Osman, Medine, Mektebetü’s-Selefiyye, 1386/1966, C: II, s. 187; 

Süyûtî, el-Leâli’l-masnûa fi’l-ehâdîsi’l-mevzûa, 2c., thk. Ebû Abdirrahmân Salâh b. Muhammed 

b. Uveyza, Beyrut, Dârü'l-Kütübi'l-İlmiyye, 1417/1996, C: II, s. 82. 
626  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: V, s. 140. 
627  Sıcak günlerde öğle namazının serinliğe bırakılması ile ilgili mezheplerin hükümleri için bkz. 

Kâsânî, Bedâiʿü’s-sanâiʿ, C: I, s. 125; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, C: I, s. 101; İbn Kudâme, 

el-Muğnî, C: II, s. 35-39; Nevevî, el-Mecmûʿ, C: III, 59-60. 
628  Buhârî, “Mevâkît”, 9; Müslim, “Mesâcid”, 180. 
629  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 356; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: II, s. 465; C: III, 

s. 474 
630  Buhârî, “Vudû’”, 24; Müslim, “Tahâret”, 3. 



283 
 

yıkanmasının hükmünü incelerken, bu konuda iki görüşün bulunduğunu ve en 

meşhurunun ise vâcip olduğunu bildirmesi, bu usulüne bir örnek teşkil etmektedir.631 

Onun ihtilâfa konu olan bir meselede ortaya konan görüşleri herhangi bir 

mezhep ya da isim belirtmeden ve bir tercihte bulunmadan sırayla zikretmekle 

yetindiği örneklere de rastlanmaktadır. Meselâ o, Hz. Peygamber’in namaz kılış 

şeklinin anlatıldığı rivayette632 yer alan, “O, başını rükûdan kaldırdığında, tam 

doğrulmadıkça secdeye gitmezdi.” kısmından hareketle rükûdan kalkmanın 

hükmünün tartışıldığını ve rükûdan tamamen doğrulmanın hükmü konusunda 

fakîhlerin üç farklı görüşe sahip olduklarını bildirerek söz konusu görüşleri şu 

şekilde sıralar: “Birinci görüş, vâcip; ikinci görüş müstehap; üçüncü görüş ise, 

kıyam haline yakın olmasının vâcip, bundan daha fazla doğrulmanın ise müstehap 

olduğu şeklindedir.”633 

İbnü’l-Mülakkın’ın ihtilâflara değinme usulünden birisi de, söz konusu 

ihtilâfları daha düzenli ve sistematik şekilde maddeler halinde tasnif ederek 

zikretmesidir. Onun, bu tasnifi yaparken ilgili görüşün akabinde, bazen kime ait 

olduğunu belirtmekle yetinip herhangi bir tercihte bulunmadığı, bazen de tercihini 

ortaya koyduğu müşahede edilir. Kimi zaman da kaç farklı görüş bulunduğunu 

belirttikten sonra bu görüşlerin kimlere ait olduğunu bildirmeden ve tercihte 

bulunmaksızın sadece söz konusu görüşleri aktarır.634 

Meselâ o, “Hamza b. Amr el-Eslemî, Resûlullah’a (s.a.v.): «Seferde oruç 

tutayım mı?» diye sorunca O da, «Dilersen tut, dilersen tutma.» diye cevap 

verdi.”635 mânasıyla rivayet edilen hadisin şerhinde yolculukta oruç tutma ile 

                                                           
631  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 333; Şârihin et-Tavzîh’te de aynı hadisin şerhinde benzer 

üslûbu kullanarak birebir aynı ifadelere yer verdiği ve diğer görüşlere temas etmediği 

görülmektedir. Bkz. İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: IV, s. 181. 
632  Müslim, “Salât”, 240; Ebû Dâvûd, “Salât”, 124; İbn Mâce, “İkâmetü’s-Salât”, 22. 
633  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 40; İlgili hadis bağlamında namazda taʿdîl-i erkânın 

hükmünün incelendiği konunun ayrıntıları için bkz. Heyet, el-Mevsûʿâtü’l-fıkhiyye, C: XXVII, s. 

77-78. 
634  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 180; C: II, s. 587; C: III, s. 386; C: V, s. 159, 

261; C: VI, s. 229; C: VII, s. 82, 232; C: VIII, s. 226, 411, 427; C: IX, s. 145. 
635  Buhârî, “Savm”, 33; Müslim, “Sıyâm”, 103. 



284 
 

tutmama arasında en faziletlisinin hangisi olduğuna dair ulemâ arasında ihtilâf 

bulunduğunu636 belirttikten sonra söz konusu görüşleri şu şekilde tasnif eder: 

“Birinci görüşe göre; zâhiren bir meşakkat veya zarar görme tehlikesi yoksa 

gücü yetenin oruç tutması, zarar görecekse de tutmaması daha faziletlidir. Bunu 

Enes b. Mâlik, Ömer b. Abdülaziz, Katâde, Mücâhid ve Ebû Hanîfe demiştir. İkinci 

görüşe göre; oruç tutmamak daha faziletlidir. Abdullah b. Abbas, Abdullah b. Ömer, 

Said b. Müseyyeb, Evzâî ve diğer bazı kimseler bu görüştedir. Üçüncü görüşe göre; 

oruç tutmak da tutmamak da fazilet bakımından eşittir. Bunu Kurtubî söylemiş ve 

ehli mezhebin pek çoğunun bu görüşte olduğunu belirtmiştir. Dördüncü görüşe göre 

ise, mukim iken oruç tutma gücü olan fakat oruçlu iken hac ve savaş yolcuğuna 

çıktığında zayıf düşeceğinden korkan bir kimsenin oruç tutmaması daha faziletlidir. 

Bunu Râfiî demiştir.”637 Bu örnekte görüldüğü gibi şârih ihtilâfa konu olan görüşleri 

maddeler halinde nakletmiş, kimlere ait olduğunu belirtmiş fakat bunlar hakkında 

herhangi bir yorum ve tercihte bulunmamıştır. 

Yine o, Berîre (ö. 60/680 [?])638 hadisinin639 şerhinde mükâteb kölenin640 

satışının câiz olup olmaması konusunda ihtilâf bulunduğunu ifade etmiş, bu 

görüşlerin kimlere ait olduğunu da belirterek üç başlık altında şöyle özetlemiştir: 

“Birinci görüşe göre; mükâteb kölenin satışı câizdir. Bu Atâ, Nehaî, Ahmed ve 

Mâlik’in görüşüdür. Bu görüşte olanlar Berîre hadisiyle delil getirdiler. Çünkü 

                                                           
636  Seferde oruç tutma ile ilgili tartışmalar ve konunun detayları için bkz. Ayşe Nur Yamanus, 

“Hadislerde Görülen İhtilâfın Muhtelifü’l-Hadîs İlmi Çerçevesinde Giderilmesi: Seferde Oruç 

Meselesi Örneği”, Hadis Tetkikleri Dergisi, 2016, C: XIV, Sayı: 1, s. 149-163. 
637  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: V, s. 261. 
638  Berîre, Hz. Âişe’nin azadlı câriyesi olup "إنما الولاء لمن أعتق" (Velâ ancak azad edenindir) hadisinin 

vüruduna sebep olmuştur. Hakkında geniş bilgi için bkz. Emin Aşıkkutlu, “Berîre”, DİA, İstanbul 

TDV Yayınları, 1992, C: V, s. 503-504. 
639  Hz. Âişe’den rivayet olunduğuna göre o şöyle demiştir: “Berîre bana geldi ve «Sahiplerimle her 

sene için bir ukiyye vermek üzere dokuz ukiyye karşılığında azad olmam için anlaştım. Bana 

yardım et.» dedi. Ben, «Eğer sahiplerine vereceğini benim vermemi ve velânın da bana ait 

olmasını isterlerse bunu yaparım.» dedim. Berîre sahiplerine gidip durumu anlattı fakat kabul 

etmediler. Allah Resûlü (s.a.v.) otururken Berîre bize gelerek şöyle dedi: «Onlara durumu arzettim 

fakat velânın kendilerine ait olmasını istediler. Hz. Âişe durumu Peygamber’e (s.a.v.) bildirince o 

şöyle Buyurdu: «Velâyı şart koşarak onu al. Çünkü velâ ancak azad edenindir.» Hz. Âişe de öyle 

yaptı. Sonra Allah Resûlü (s.a.v.) insanlar arasında ayağa kalkıp, Allah’a hamd ve sena ederek: 

«Bazı adamlara ne oluyor! Allah’ın kitabında olmayan bir şart, yüz kere dahi şart koşulsa 

bâtıldır. Allah’ın hükmü haktır ve Allah’ın şartı en doğrudur. Velâ, ancak azad edenindir.» 

buyurdu.” Bkz. Buhârî, “Mükâtebe”, 2; Müslim, “Itk”, 6. 
640  Kölenin hürriyete kavuşmak için efendisiyle anlaşma yapması anlamındaki fıkıh terimidir. 

Ayrıntılı bilgi için bkz. Fahrettin Atar, “Mükâtebe”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2020, C: 

XXXI, s. 530-532. 



285 
 

onlara göre Berîre mükâteb bir köleydi ve sahibi onu sattı. Hz. Âişe de velâ şartıyla 

satın aldı. İkinci görüşe göre; böyle bir kölenin satışı câiz değildir. Bu Abdullah b. 

Mesʿûd’un sözüdür. Onun bu görüşüne Ebû Hanîfe, Şâfiî ve bazı Mâlikîler de tabi 

oldu. Bu görüşte olanlara göre Berîre azad olmak için vaat ettiği ücreti ödeme 

konusunda sıkıntı yaşadı. Onun aczi sebebiyle anlaşmayı feshettiler. Efendi ve köle 

ne zaman birlikte rıza gösterirse o zaman câiz olur. Onlar ayrıca hadisi, Hz. Âişe’nin 

Berîre’nin köleliğini satın aldığı, azad etmediği şeklinde yorumlayarak, onun sadece 

köleliğinin satışının câiz olduğunu belirtmişlerdir. Üçüncü görüşe göre; mükâteb 

kölenin satışı ancak hizmetkâr olarak kullanmaksızın sadece hürriyetine kavuşturma 

amacı olduğunda câizdir.”641 Görüldüğü gibi burada da şârih, mükâteb kölenin 

satışının cevâzı hususunda mevcut olan ihtilâfı üç maddede; kimlere ait olduğunu ve 

gerekçelerini de belirterek nakletmiş, bunların üzerine herhangi bir tenkit, tercih ve 

değerlendirmede bulunmamıştır. 

Onun bu usule riâyet ederken tercihte bulunduğuna dair ise Hz. Peygamber’e 

salavât getirme ile ilgili bir rivayetin642 şerhindeki açıklamaları örnek olarak 

zikredilebilir. O, hadis metninde yer alan كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم""  ifadesinden 

hareketle Resûlullah’ın (s.a.v) kendisi ve ailesi için dua ederken Hz. İbrâhim’in adını 

anmasının sebep ve hikmetleri üzerindeki farklı yorumlara değinir. O, bu hususta pek 

çok görüşün bulunduğunu ifade ettikten sonra, Hz. Peygamber’in bunu, Allah’ın Hz. 

İbrâhim’e ve ailesine nimetini tamamladığı gibi kendisi ve ehli beyti üzerine de 

nimetinin tamamlanması ve bereket arzusuyla söylemiş olabileceğine dair Kâdî Iyâz 

ile Kurtubî’ye dayandırdığı görüşü nakletmiş, kendisi de tercihe en uygun olanın bu 

olduğunu belirtmiştir. Müellif, bunun ardından Hz. Peygamber’in duasında söz 

konusu ifadeleri kullanmasının sebepleri hakkında sırasıyla şu görüşleri zikretmiştir: 

“İkinci görüşe göre; Hz. Peygamber bunu ümmeti için talep etmiştir. Üçüncü 

görüşe göre; Hz. Peygamber tıpkı Hz. İbrâhim’e Allah’ın lütfu gibi kendisinin adının 

da kıyamete kadar dillerde baki kalmasını istemiştir. Dördüncü görüşe göre; bunu 

                                                           
641  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VII, s. 232. 
642  Abdurrahmân b. Ebî Leylâ’dan (ö. 83/702) rivayet olunduğuna göre, o şöyle demiştir: “Kaʿb b. 

Ucre (ö. 52/672) ile karşılaştım. Bana, «Size bir hediye vereyim mi?» dedi. Resûlullah (s.a.v.) 

yanımıza geldi. Biz, «Ey Allah’ın Resûlü! Sana nasıl selam vereceğimizi öğrettin. Sana nasıl salât 

edelim» diye sorduk. O da «Allâhümme salli alâ…Allahümme bârik alâ… deyin» buyurdu.” 

Bkz. Buhârî, “Enbiyâ”, 11; Müslim, “Salât”, 66. 



286 
 

kendisi ve ümmeti için dilemiştir. Beşinci görüşe göre; hadisteki bu ifade Hz. 

Peygamber’in yaratılanların en faziletlisi olup yüce bir konumda bulunduğunun 

bilinmesi için kullanılmıştır. Altıncı görüşe göre; Hz. Peygamber, Allah’ın Hz. 

İbrâhim’i dost edinmesi gibi kendisini de dost edinmesini istemiştir.”643 Bu örnekte 

de görüleceği üzere şârih, söz konusu ihtilâfa maddeler halinde işaret etmiş, bunlar 

arasından uygun gördüğü görüşü belirterek en başta tercihini ortaya koymaktan geri 

durmamıştır. 

İbnü’l-Mülakkın’ın, zaman zaman hadisin delalet ettiği hükme ilişkin 

herhangi bir mezhebe aidiyetini belirtmeksizin ya da isim zikretmeksizin ihtilâf 

edilen görüşlere maddeler halinde yer vermesinin örneğine ise teyemmüm ile ilgili 

bir hadisin644 şerhinde rastlamaktayız. Meselâ o, teyemmümün icrâ ediliş şekliyle 

alakalı toprağa bir veya iki defa vurma ile ilgili ihtilâfta, hem yüz hem de eller için 

bir defa vurmayı yeterli görenler bulunmakla beraber, her biri için ayrı ayrı iki defa 

vurmanın gerekliliğini ifade edenlerin de var olduğunu zikretmektedir.645 

Şârihin ihtilâflar ve farklı fıkhî hükümler söz konusu olduğunda kullandığı 

yöntemlerden birisi de, hadisin muhtevasını ilgilendiren bir konuda farklı görüşleri 

tesbit edip aktardıktan sonra, ilgili görüşlerin dayanaklarını ortaya koymak için, 

görüş sahiplerinin delil olarak kullandıkları âyet ve hadisleri sırasıyla 

zikretmesidir.646 Onun buradaki tutumu, farklı görüşleri delilleriyle aktaran fıkıh 

kitaplarının metoduyla benzerlik arz etmektedir. 

Örneğin o, Hz. Peygamber’in, cünüp olup da su bulamayan bir kişiye “İşte 

temiz toprak, o sana yeter.” dediği rivayetten647 hareketle teyemmümün ne ile 

yapılacağı konusundaki farklı görüşleri delilleriyle beraber şöyle açıklar: “Evzâî ve 

Sevrî, kar ve toprağın üstündeki her şey ile teyemmümün câiz olduğunu söyler ve bu 

görüşlerine " ُفَ تَ يَمَّمُوا صَعيدًا طيَِّبًا فاَمْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَايَْديكُمْ مِنْه"  / “Temiz toprakla teyemmüm 

edin ve onunla ellerinizi ve yüzlerini meshedin.”648 âyetini delil gösterirler. 

                                                           
643  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 469. 
644  Buhârî, “Teyemmüm”, 7; Müslim, “Hayz”, 110. 
645  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 139. 
646  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 183, 186; C: III, s. 84; C: IV, s. 69; C: VIII, s. 

361; C: IX, s. 52.C: I, s. 183; C: IX, s. 52. 
647  Buhârî, “Teyemmüm”, 5; Müslim, “Mesâcid”, 312. 
648  Maide, 5/6. 



287 
 

Onlara göre, söz konusu âyet ve hadisteki "الصعيد" kelimesinden, yerin üstündeki her 

şey anlaşılmaktadır. Çoğunluk ise, “Yüzlerinizi ve ellerinizi temiz toprakla 

meshedin.” âyetiyle, "د الماءنجلنا مسجدا وتربتها طهورا إن لم  جعلت الأرض كلّها"  / “Yeryüzü bize 

mescid, su bulamadığımızda da toprağı temiz kılındı.”649 hadisini delil göstererek, 

tozu olan toprak ve benzeri bir şey ile teyemmüm yapılması gerektiğini 

söylemişlerdir.”650 

Bu usulüne bir başka örnek, Abdullah b. Ömer’den rivayet edilen, 

“Resûlullah (s.a.v.) ile birlikte öğle namazından önce ve sonra iki rekât, cuma 

namazından sonra iki rekât, akşam namazından sonra iki rekât ve yatsı namazından 

sonra iki rekât namaz kıldım.”651 hadisinin şerhinde görülmektedir. İbnü’l-Mülakkın, 

bu rivayet bağlamında farzların önünden ve arkasından kılınan sünnet namazların 

evde mi yoksa mescitte mi kılınacağına dair farklı görüşlerin bulunduğunu 

söylemekte ve bunları şöyle açıklamaktadır: “Birinci görüş –ki Şâfiî mezhebi de 

bunu kabul eder– İbrâhim en-Nehaî ve diğerlerinin görüşüdür. Bu görüşe göre 

«Farz namazlar dışında kadının en faziletli namazı, evinde kıldığı namazdır.”652 

hadisi, sünnetleri evde kılmanın daha faziletli olduğunu ispat etmektedir. İkinci 

görüşe göre, gece ile gündüz arasında fark vardır. Gündüz mescitte kılmak, gece 

evde kılmak daha faziletlidir. Bu, İmam Mâlik ve Sevrî’nin görüşüdür. İmam Mâlik 

bu görüşüne, «Resûlullah (s.a.v.), akşam, yatsı ve cumanın sünnetlerini evinde 

kılmıştır»653 rivayetini delil olarak göstermektedir.”654 

Müellifin, herhangi bir mezhebin adını zikretmemekle beraber, sahâbe, tâbiîn 

ve daha sonraki nesillerden bazı isimleri sayarak ihtilâflara işaret etmesi de bir başka 

usulü olarak karşımıza çıkmaktadır. Örneğin; miras ile ilgili bir rivayetin şerhinde, 

sahâbe, tâbiîn ve âlimlerin çoğunun, Müslümanın kâfire varis olamayacağını kabul 

ettiğine değindikten sonra bunlardan bazısının ise mirasa hak tanıdıklarını belirterek 

bu isimlerin, Muâz b. Cebel (ö. 17/638), Muâviye (ö. 60/680), İbnü’l-Müseyyeb (ö. 

                                                           
649  Dârekûtnî, “Tahâret”, 59. 
650  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 121. 
651  Buhârî, “Cumʿa”, 37; “Teheccüd”, 33; Müslim, “Salâtü’l-Müsâfirîn”, 104. 
652  Buhârî, “Ezân”, 81; Müslim, “Salâtü’l-müsâfirîn”, 213. 
653  Buhârî, “Teheccüd”, 28; Müslim, “Salâtü’l-müsâfirîn”, 104. 
654  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e.,, C: II, s. 407. 



288 
 

94/713), Mesrûk (ö. 63/683 [?]), Ebû’d-Derdâ (ö. 32/652 [?]), Şaʿbî (ö. 104/722) ve 

Zührî (ö. 124/742) olduğunu belirtir.655 

b. Mezhebî Farklılıklara İşaret Etmesi 

İbnü’l-Mülakkın, şerh ettiği hadisin ilgili olduğu konularla alakalı genel kabul 

gören hükümler dışında çeşitli ihtilâflara temas ederken fıkhî görüş farklılıklarını 

mezhepler üzerinden de ele almaktadır.656 O, genellikle Hanefî, Şâfiî, Mâlikî ve 

Hanbelî mezhepleri arasındaki görüş ayrılıklarını nakletmektedir. Ancak zaman 

zaman konuyla ilgili bu dört mezhebin hepsinin hüküm belirtmediği durumlarda o, 

bu mezheplerden hangisi görüş ortaya koymuşsa onlara işaret etmeden de geçmez. 

Yani bazen sadece Hanefî ve Şâfiî mezhebinin görüşünü aktarır, bazen Hanefî, Şâfiî 

ve Mâlikî mezhebinin görüşünü, bazen de hepsini birden ifade eder. Ancak şerhin 

tamamı göz önünde bulundurulduğunda, Hanbelî mezhebinin görüşlerine oldukça az 

değindiği görülmektedir. Hüküm farklılıkları genel itibariyle Hanefî, Şâfiî ve Mâlikî 

mezheplerine göre ortaya konulmaktadır. 

Meselâ; Hz. Peygamber’in bir adama teyemmüm ile ilgili olarak “İşte sana 

temiz toprak, o sana yeter.” dediği rivayetten657 hareketle teyemmümün ne ile 

yapılacağı ihtilâf konusu olmuştur.658 Bu konuda mezheplerin hüküm farklılıklarına 

değinen İbnü’l-Mülakkın, Şâfiî mezhebinin sahîh ve meşhur olan görüşüne göre 

teyemmümün sadece toprakla olacağını bildirdikten sonra, İmam Ebû Hanîfe ve 

İmam Mâlik’e göre yerin her türlü parçasıyla, Mâlikî mezhebinden bazılarına göre 

ise yeryüzünde bulunan ağaç, odun vb. şeylerle de teyemmümün câiz olduğunu 

zikretmektedir.659 

                                                           
655  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VIII, s. 73; benzer örnekler için bkz. a.mlf., a.g.e., C: V, s. 40, 399; 

C: VII, s. 186; C: IX, s. 31. 
656  Fıkhî hükümlerin tesbitinde mezhepler arasındaki farklılıklara dair muhtelif örnekler için bkz. 

İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 186, 340, 350; C: II, s. 43, 121, 249, 310; C: III, s. 33, 58, 253, 

400, 439; C: IV, s. 133-134, 142-143, 194, 500; C: V, s. 79, 124; C: VI, s. 389; C: VII, s. 313; C: 

VIII, s. 182, 378; C: IX, s. 72, 104, 290; C: X, s. 15, 136, 240, 309. 186. 
657  Buhârî, “Teyemmüm”, 5; Müslim, “Mesâcid”, 312. 
658  Teyemmümün ne ile yapılacağı hususunda mezheplerin görüş farklılıkları için bkz. Kâsânî, 

Bedâiʿü’s-sanâiʿ, C: I, s. 53-54; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, C: I, s. 77; İbn Kudâme, el-

Muğnî, C: I, s. 324; Nevevî, el-Mecmûʿ, C: II, s. 213. 
659  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 121; benzer bir örnek için bkz. a.mlf., a.g.e., C: IX, s. 273. 



289 
 

Yine o, Hz. Peygamber’in namazı nasıl kıldığını tasvir eden rivayetteki “O, 

sol ayağını yayar, sağ ayağını dikerdi.”660 ifadesinden hareketle, Resûlullah’ın 

(s.a.v.) oturuş şekliyle ilgili, bahsi geçen dört mezhebin de görüş farklılıklarını661 

sırasıyla şu şekilde zikreder: “Ebû Hanîfe’nin ashabına göre bu hadis, erkeklerin 

oturuşunun rivayette anlatılan şekliyle olacağına bir delildir. İmam Mâlik, 

teverrük662 oturuşunu tercih etmiştir. Ahmed b. Hanbel, dört rekâtlı namazların 

sonunda teverrük yapacağını söylemiş, İmam Şâfiî ise ilk oturuş ile son oturuşu 

birbirinden ayırmıştır. Ona göre, ilk oturuşta iki secde arasında oturduğu gibi 

ayaklarını yayar, son oturuşta ise teverrük yapar.”663 

Şârihin fıkhî bir meselede söz konusu dört mezhebin görüşlerine her 

defasında temas etmediği, kimi zaman bu mezhepler arasında herhangi ikisinin ya da 

ikişerli gruplar halinde mezheplerin görüş farklılıklarını ele aldığı görülmektedir. O, 

Şâfiî-Mâlikî, Mâlikî-Hanefî, Şâfiî-Hanbelî ve Şâfiî-Hanefî şeklinde sadece iki 

mezhep arasındaki görüş ayrılıklarına da değinmektedir.664 

Meselâ o, oruçlu iken hanımıyla cinsî münasebette bulunan bir kimseyle Hz. 

Peygamber arasında geçen konuşmalardan hareketle, hadiste665 belirtilen kefâret 

konusu üzerinden, kefârette sıralamanın gözetilip gözetilmemesi ile ilgili bir bahiste 

Şâfiî mezhebi ile Mâlikî mezhebi arasındaki ihtilâfa değinir. Şârih, hadiste belirtilen 

köle azat etme, iki ay peşpeşe oruç tutma ve altmış fakiri doyurma kefâretlerinde 

Şâfiî mezhebine göre tertibe riâyet etmek gerektiğini,666 Mâlikî mezhebine göre ise 

                                                           
660  Müslim, “Salât”, 240. 
661  Namazda oturuş şekliyle ilgili görüş ayrılıkları için bkz. Kâsânî, Bedâiʿü’s-sanâiʿ, C: I, s. 211; İbn 

Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, C: I, s. 144; İbn Kudâme, el-Muğnî, C: II, s. 225; Nevevî, el-

Mecmûʿ, C: III, 437. 
662  Teverrük, namazın son oturuşunda ayakları sağ tarafa doğru yere yayıp iki kalçayı da yere 

yapıştırarak oturmaktır. Bkz. Ebû Ubeyd, Garîbü’l-hadîs, C: IV, s. 423; Kâsânî, a.g.e. C: I, s. 

211; Nevevî, a.g.e., C: III, s. 450; İbnü’l-Esîr, en-Nihâye, C: V, s. 576; Muhammed Amîm el-

İhsân el-Müceddidî el-Bereketî, Kavâidü’l-fıkh, Karaçi, Sadf Bibilşerz, 1986, s. 240. Bunun 

dışında teverrük oturuşu, sağ ayağın dikilip sol ayağın sağ bacağın altına yayılarak sol kalçanın 

yere yapıştırılması şeklinde de tanımlanmıştır. Bkz. Ebü’l-Hasan Ali b. Muhammed b. Habîb 

Mâverdî, el-Hâvi’l-kebîr Şerhu Muhtasari’l-Müzenî, 19c., thk. Ali Muhammed Muavvaz, Âdil 

Ahmed Abdülmevcûd, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1999, C: II, s. 132. 
663  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 46. 
664  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 360, 482; C: III, s. 385; C: V, s. 37; C: VI, s. 

263. 
665  Buhârî, “Savm”, 30; Müslim, “Sıyâm”, 81. 
666  Nevevî, a.g.e., C: VI, s. 345. 



290 
 

tertibi dikkate almaksızın mükellefin bu üç seçenekten birini tercih edebileceğini667 

belirtir.668 

Bir başka yerde o, Muâz b. Cebel’in (r.a.) yatsı namazını Hz. Peygamber ile 

eda ettikten sonra başka bir topluluğa imamlık yaptığını bildiren rivayet669 üzerinden 

farz namaz kılan kimsenin nafile namaz kılan kimseye uymasının Hanbelî ve Şâfiî 

mezhebine göre sahîh olduğu670; ancak Mâlikî ve Hanefî mezhebine göre ise câiz ol-

madığı671 hükmünü nakletmektedir.672 

Yine o, zekât almak kendisine haram olan zengin kimseler hakkında ihtilâf 

edildiğini belirttikten sonra mevcut görüşleri şu şekilde aktarır: “Ebû Hanîfe ve 

Mâlikî mezhebinden bir kısmına göre nisâb miktarı mala sahip olursa zengin sayılır. 

Ahmed b. Hanbel’e göre, elli dirhem malı olana zekât verilmez. Şâfiî mezhebine göre 

ise nisâba itibar edilmez.”673 Bu ve bundan önceki örneklerde görüleceği üzere şârih, 

çoğu fıkhî meselede mezheplerin görüş farklılıklarından haberdar etmek için söz 

konusu hükümleri nakletmekle yetinmektedir. Bu yaklaşımında ilgili görüşler 

arasından herhangi birini tercih ettiğine dair bir ifade ya da değerlendirmeye 

rastlamamaktayız. Onun tercihini açıkça belirtmediği bu gibi durumlarda mensubu 

olduğu Şâfiî mezhebinin görüşünü benimsediği sonucuna varılabilir. Zira, daha sonra 

örneklerle ortaya konacağı üzere o, kendi mezhebinin görüşünü kabul etmediği 

durumlarda tenkidini açıkça belirtip tercihde bulunmaktadır. 

Onun fıkhî konuların izahında takip ettiği bir usul olarak, mezhebî 

farklılıklara dair bir tercihte bulunmaksızın söz konusu görüşlerden haberdar etmekle 

yetinmesinin yanı sıra, kimi yerde mezheplerin birbirinden farklı görüşleri arasında 

tercihte bulunduğuna dair ya açık bir ifade kullandığı ya da kendi kanaatini belli 

edecek bir yaklaşım sergilediği de görülmektedir. Meselâ o, Enes b. Mâlik’ten 

                                                           
667  İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, C: II, s. 67. 
668  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: V, s. 225; İbnü’l-Mülakkın, bu meselede her ne kadar sadece Şafiî 

ve Malikî mezheplerini karşılaştırsa da, söz konusu hükümde Malikî dışındaki diğer mezhepler ve 

fakîhlerin çoğu da tertibe riâyet edilmesi gerektiğini belirtmektedirler. Bkz. Rahmi Yaran, 

“Kefâret”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2002, C: XXV, s. 181. 
669  Buhârî, “Ezân”, 60, 61, 65; Müslim, “Salât”, 178. 
670  Bkz. İbn Kudâme, el-Muğnî, C: III, s. 68; Nevevî, el-Mecmûʿ, C: IV, s. 273; 
671  Bkz. İbn Rüşd, a.g.e., C: I, s. 128; Kâsânî, Bedâiʿü’s-sanâiʿ, C: I, s. 143. 
672  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 385. 
673  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 24; İlgili mezheplerin görüşleri için ayrıca bkz. Kâsânî, a.g.e., C: 

II, s. 48; İbn Rüşd, a.g.e., C: II, s. 38; İbn Kudâme, a.g.e., C: IV, s. 117; Nevevî, a.g.e., C: VI, s. 

139. 



291 
 

rivayet edilen “Resûlullah (s.a.v.), Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer namaza 

«Elhamdülillahi Rabbi’l-âlemîn» ile başlarlardı.”674 hadisi ile yine ondan rivayet 

edilen “Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer ile birlikte namaz kıldım. Hiçbirinin namaza 

besmele ile başladıklarını işitmedim.”675 hadisinin şerhinde namazın başında 

besmelenin okunması ile ilgili mezhebî farklılıklara değinmektedir. O, Ebû Hanîfe ve 

Ahmed b. Hanbel’in besmeleyi Fâtiha sûresinden kabul ettiklerini; ancak gizli 

okunmasına hükmettiklerine işaret edip, İmâm Mâlik’in açık ya da gizli fark 

etmeksizin besmelenin terk edilmesi gerektiğine dair kanaatini nakleder. O daha 

sonra İmam Şâfiî’nin görüşüne şu şekilde temas etmektedir: “İmam Şâfiî’ye göre 

besmeleyi açıktan okumak gerekir. Bu, sahâbe, tâbiîn ve onlardan sonraki fukahâ ve 

kurrâdan oluşan âlimlerin çoğunun görüşüdür.”676 Şârihin, bu meselede 

mezheplerin görüş farklılıklarını ortaya koyarken kendi tercihini açıkça belirtecek bir 

ifade kullanmadığı dikkati çekmektedir. Ancak diğer mezheplerin görüşlerine dair 

herhangi bir delil zikretmeksizin sadece Şâfiî mezhebinin görüşü söz konusu 

olduğunda sahâbe, tâbiîn ve diğer âlimlerin çoğunluğunun da aynı kanaati 

taşıdıklarını belirtmiş olması, onun hem mezhebî bakış açısıyla hareket ettiğini hem 

de kendi tercihini bir şekilde ortaya koyduğunu göstermektedir.  

İbnü’l-Mülakkın, Hz. Peygamber’in cuma namazında iki hutbeyi de ayakta 

okuduğu ve bu hutbeler arasında oturduğunu bildiren rivayetin677 şerhinde, hutbeyi 

ayakta irad etmenin hükmü hakkında mezheplerin görüşlerine değinir. Onun 

naklettiği bilgiye göre İmam Ebû Hanîfe ayakta hutbe irad etmenin vâcip olmadığını, 

oturarak da sahîh olacağını söylemekte;678 İmam Mâlik, ayakta hutbe iradının vâcip, 

terk etmenin kötü olduğunu, bununla birlikte cumanın sahîh olacağını belirtmekte679 

ve İmam Şâfiî ise ayakta hutbe iradını vâcip görmektedir.680 Şârih, mezhepler 

arasındaki bu farklara temas ederken kendi mezhebinin görüşünü tercih ettiğine dair 

açık bir ifade kullanmadığı halde bu meseleyi “İki Hutbede de Ayakta Durmanın Şart 

Oluşu ve Oturmanın Sahîh Olmaması” başlığını atarak tartışması ve hemen ardından 

                                                           
674  Buhârî, “Ezân”, 89; Tirmizî, “Salât”, 70; Nesaî, “İftitâh”, 20. 
675  Müslim, “Salat”, 50; Nesaî, “İftitâh”, 22. 
676  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 231. 
677  Buhârî, “Cumʿa”, 25; Müslim, “Cumʿa”, 33. 
678  Hanefî mezhebinin görüşü için bkz. Kâsânî, Bedâiʿü’s-sanâiʿ, C: I, s. 263 
679  Mâlikî mezhebinin görüşü için bkz. İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, C: I, s. 171. 
680  Şâfiî mezhebinin görüşü için bkz. Nevevî, el-Mecmûʿ, C: IV, s. 514. 



292 
 

gücü yetenlerin hutbeyi mutlaka ayakta irad etmeleri hususunda ulemânın icmâ 

ettiğine dair İbn Abdilber’den nakilde bulunması, onun tercihini daha baştan ortaya 

koyduğunu göstermektedir.681 

Müellif, bazen mezhebî farklılıklara değinirken, ilgili mezheplerin hükmüne 

işaret etmenin yanı sıra ortaya koydukları görüşlerin delillerini de zikretme ihtiyacı 

duyar. Câbir b. Abdullah’tan (ö. 78/697) rivayet edilen “Resûlullah (s.a.v.) cuma 

günü hutbe okurken bir adam geldi. Ona, «Namaz kıldın mı?» dedi. O da, “Hayır” 

deyince Hz. Peygamber, «Kalk, iki rekât kıl»” dedi.”682 hadisinin şerhinde bu 

yaklaşımının örneği görülmektedir. Şârih burada, imam hutbedeyken sünnet bir 

namazın kılınıp kılanamayacağına dair mezheplerin farklı hükümlerine temas 

etmektedir. O, Şâfiî ve Hanbelî mezhebine göre imam hutbedeyken tahiyyetü’l-

mescid namazı kılmanın câiz olduğunu belirttikten sonra bu mezheplerin kendi 

görüşlerinin açık bir delili olarak ortaya koydukları şu rivayete dikkat çeker: “Cuma 

günü Resûlullah (s.a.v.) hutbe okurken Gatafan kabilesinden Süleyk çıkageldi ve 

hemen oturdu. Resûlullah (s.a.v.) şöyle buyurdu: «Süleyk! Kalk, iki rekât namaz kıl. 

Câiz olacak kadar (kısa) olsun.» Hz. Peygamber sonra şöyle devam etti: «Sizden 

biri cuma günü imam hutbe okurken içeri girerse iki rekât namaz kılsın ve onu 

câiz olacak kadar (kısa) kılsın.»”683 Hanefî ve Mâlikî mezheplerinin böyle bir 

durumda sünnet namaz kılmayı câiz görmediklerini dile getiren şârih, onların “Cuma 

günü imam hutbe okurken arkadaşına «sus» dersen lağv (faydasız bir iş) yapmış 

olursun.”684 hadisini delil olarak sunduklarını belirtir. O, bu mezheplerin, yanındaki 

kişiye iyiliği emretmek kötülüğü nehyetmek maksadıyla bile olsa “sus” diyecek 

kadar kısa bir kelâmın kötü bir davranış olarak kabul edilmesine kıyasla, bundan 

daha uzun sürecek iki rekât namaz kılmanın hiçbir şekilde câiz olmayacağına 

hükmettiklerini ifade etmektedir.685 Bu örnekte görüleceği üzere şârih, ilgili 

mezheplerin görüşlerini sadece zikretmekle yetinmemiş, onların delil olarak 

sundukları rivayetleri de nakletmiştir.686 

                                                           
681  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 142. 
682  Buhârî, “Cumʿa”, 31; Müslim, “Cumʿa”, 54-58. 
683  Müslim, “Cumʿa”, 58, 59. 
684  Buhârî, “Cumʿa”, 34; Müslim, “Cumʿa”, 11-12. 
685  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 133-134. 
686  Bu meseleyle ilgili mezheplerin hükümlerine dair ayrıntılı değerlendirme için bkz. Erdinç Ahatlı, 

Merve Coşkun, “Aynî’nin Umdetü’l-Kârî’de Hanefîlerin Amel Etmediği Hadisleri Yorumlama 



293 
 

İbnü’l-Mülakkın’ın mezheplerin görüşlerini delilleriyle ayrıntılı bir şekilde 

nakletmesine dair bu tür örnekler, onun fıkhî yönünün sadece mensubu olduğu Şâfiî 

mezhebinin hükümleriyle sınırlı kalmadığını, bilakis bütün mezheplerin fıkıh 

müdevvenâtına ve hükmî farklılıklarına hâkim olduğunu da ortaya koymaktadır. 

c. Mezhep İçi İhtilâflara Yaklaşımı 

İbnü’l-Mülakkın, mezhepler arası hüküm farklılıklarına işaret etmenin yanı 

sıra, bir mezhep içerisindeki ihtilâflara da dikkat çekmektedir. Onun mezhep içi 

ihtilâflardaki tavrı daha önce bahsi geçen nakillerdeki yaklaşımıyla benzerlik 

arzetmektedir. Kimi zaman onun, mezhep içi ihtilâfları sırasıyla nakletmeyi yeterli 

gördüğü,687 bazen bu ihtilâflı konularda tercihini bir görüşten yana kullandığı,688 

kimi zaman mezhep içerisindeki muteber/meşhur görüşü689 zikrettiği ya da mezhep 

içerisindeki bir görüşü tenkit ettiği690 görülmektedir. Ancak daha çok Şâfiî mezhebi 

içerisindeki ihtilâflarda bir değerlendirme ve tercihe başvururken, diğer mezheplerin 

kendi içindeki ihtilâfları söz konusu olduğunda onları nakletmenin ötesine geçmediği 

dikkati çeker. 

Ebû Hüreyre’den rivayet edilen “Allah’a ve ahiret gününe inanan hiçbir 

kadına, yanında mahremi bulunmaksızın bir gün ve gece yolculuğa çıkması helâl 

olmaz.”691 hadisinden hareketle kadının yanında velisi olmadan hac ve umre 

yolculuğu yapıp yapamayacağı692 hususunda Mâlikî mezhebinin görüşlerine de 

temas eden İbnü’l-Mülakkın, mezhep içerisinde üç farklı görüşün olduğunu dile 

                                                                                                                                                                     
Yöntemi (Kitâbü’s-Salât Örneği)”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017, C: 

XIX, Sayı: 35, s. 58-63. 
687  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 50, 139, 177, 250, 531, 562; C: III, s. 172, 

464; C: IV, s. 302; C: V, s. 37, 259; C: VI, s. 81, 311; C: VII, s 170, 465; C: VIII, s. 340; C: IX, s. 

294; C: X, s. 339. 
688  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 225; C: II, s. 428, 442, 459; C: III, s. 357, 409, 

478, 546; C: IV, s. 34, 253; C: V, s. 205; C: VII, s. 114, 142, 157, 433, 464; C: VIII, s. 223, 275, 

439; C: IX, s. 51, 57. 
689  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 225; C: II, s. 568; C: IV, s. 327; C: IX, s. 71. 
690  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 177; C: IX, s. 229. 
691  Buhârî, “Taksîr”, 4; Müslim, “Hac”, 419. 
692  İslâm hukuku açısından kadının yolculuğu ve konuyla ilgili rivayetlerin değerlendirilmesi için bkz. 

Ekrem Keleş, “Fıkhî Açıdan Kadının Yolculuğu”, Din ve Hayat: İstanbul Müftülüğü Dergisi, 

2009, Sayı: 2, s. 46-49; Üveys Ateş, “Kadının Mahremsiz Yolculuğunun Fıkhî Yönden 

Değerlendirilmesi”, Kocaeli Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2020, C: IV, Sayı: 1, s. 197-

234; Rahile Kızılkaya Yılmaz, “İhtilâfü’l-Hadîs İlmi Açısından Kadının Mahremsiz Yolculuğu”, 

Diyanet İlmî Dergi, 2022, C: LXVIII, Sayı: 1, s. 263-300. 



294 
 

getirir.693 Birinci görüşe göre kadın, güvenilir bir arkadaşıyla birlikte hac farîzasını 

yerine getirmek için gidebilir. İkinci görüşe göre, hiçbir şekilde velisi olmadan 

gidemez. Üçüncü görüşe göre ise, farzı eda etmek için gidebilir; ancak nafile hac ya 

da umre için gidemez. Şârihin konuyu farklı boyutlarıyla ele aldığı bu bölümde 

Mâlikî mezhebinin konuya bakışını naklederken sadece mezhep içerisindeki bu 

ihtilâfa işaret etmekle yetindiği, diğer mezheplerin görüşleriyle herhangi bir 

mukayese ya da değerlendirme yoluna başvurmadığı görülmektedir.694 Bu gibi 

durumlarda onun bir tercih ortaya koymaması, genellikle mezhebî yaklaşımla hareket 

etmesi sebebiyle, bahsi geçen mezheb içerisinde serdedilen görüşler arasında 

mensubu olduğu Şâfiî mezhebinin söylediği bir seçeneğin olmamasıyla izah 

edilebilir. 

Nitekim bu durumun aksine İbnü’l-Mülakkın’ın mezhep içi ihtilâflara 

değinirken sadece nakille yetinmenin ötesinde pek çok yerde tercihini bir görüşten 

yana kullandığı da görülmektedir. Onun daha çok kendi mezhebi içerisindeki 

ihtilâflarda böyle bir yaklaşıma sahip olduğu, bazen ihtilâfa konu olan husustaki 

farklı görüşleri sırayla aktarırken bazen de söz konusu ihtilâfa işaret ettikten sonra 

sadece en sahîh olanı beyân etmek sûretiyle kendi tercih ettiği hükmü belirtmekle 

yetindiği müşâhede edilmektedir. 

Meselâ o, Ebû Hüreyre’den nakledilen “«Dul kadın emri alınmadan, bekâr 

kız ise izni sorulmadan evlendirilemez.» Ey Allah'ın Resûlü! Bekâr kızın izni 

nasıldır? diye sorulunca Resûlullah (s.a.v.), «Onun izni, susmasıdır.» diye cevap 

verdi.”695 hadisinin, evlendirilme hususunda696 bekâr kızın susmasının onun iznine 

delalet ettiğini belirtirken, yetim kıza dair hükmün de aynı kapsamda olup olmaması 

konusunda Şâfiî mezhebi içerisinde ihtilâf bulunduğunu ifade etmektedir. O burada, 

                                                           
693  Konuyla ilgili mezhebin görüşleri için bkz. İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, C: II, s. 86-88. 
694  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VI, s. 81. 
695  Buhârî, “Nikâh”, 42; Müslim, “Nikâh”, 64-68. 
696  Fıkhî açıdan kadının evliliği ve evlilikte velâyet konusunda bilgi için bkz. Hasan Ali Görgülü, 

“Kur’ân’ın Kadının Evlenmesine Bakışı ve İslâm Hukukçularının Konu Hakkındaki Görüşleri”, 

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2010, Sayı: 30, s. 37-73; Sâlih Karacabey-Mutlu 

Gül, “Fıkhî Hadislerin Özellikleri Bağlamında «Velisiz Nikâh Olmaz» Hadisinin Tahrîc ve 

Tenkîdi”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2012, C: XXI, Sayı: 1, s. 33-48; Mutlu 

Gül, “Hadislerin Rivayet Özelliklerinin Fıkha Etkisi Bağlamında Velisiz Kıyılan Nikâhın Bâtıl 

Olduğunu İfade Eden Rivayetlerin Tahric ve Tenkidi”, İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi, 

2013, Sayı: 22, s. 361-376; Abdulaziz Bayındır, “Fıkha Göre Nikâh Sözleşmesinde Velinin Yeri”, 

İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2001, Sayı: 4, s. 45-67; H. Yunus Apaydın, 

“Velâyet”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2013, C: XLIII, s. 15-19. 



295 
 

yetim kızın susmasının da onun izni olarak kabul edilmesi gerektiğini belirten görüşe 

işaret etmekle yetinmektedir. Dolayısıyla o, üzerinde ihtilâf edildiğini belirttiği bir 

konuda diğer görüşlere, isimlere ve gerekçelerine değinmeksizin sadece sahîh olarak 

kabul ettiği görüşü vererek kendi tercihini ortaya koymuş olmaktadır.697 

Yine o, “Resûlullah (s.a.v.) dedikodudan, malı zayi etmekten, çok soru sor-

maktan, ana babaya itaatsizlikten ve kızları diri diri gömmekten nehyediyordu.”698 

hadisinin şerhinde, rivayette geçen “çok soru sorma yasağı”699 bağlamında kişinin 

bilgi elde etmeye güç yetirebildiği bir meselede soru sormasının hükmü konusunda 

Şâfiî mezhebi içerisinde içerisinde ihtilâfa delalet eden iki görüşün bulunduğunu700 

zikreder. Bu görüşlerden birisi, hadisin zahirine göre çok soru sormanın haram 

olduğu yönündedir. Kendisi de sahîh olanın bu görüş olduğunu söyleyerek tercihte 

bulunur. İkinci görüşe göre de, belirli şartlar doğrultusunda kerahetle beraber helâl 

olduğunu belirterek bu şartların neler olduğunu açıklar.701 

İbnü’l-Mülakkın’ın mezhep içi ihtilâflarda doğrudan bir tercih beyânında 

bulunmaksızın ilgili mezhepteki meşhur/muteber olan görüşe işaret ettiği de vâkidir. 

Meselâ; Resûlullah’ın (s.a.v) bir hastalık anında oturarak namaz kıldırdığı ve 

arkasındakilere de oturmalarını emrettiğine dair bir rivayetin702 şerhinde ayakta 

durmaktan aciz olup oturarak namaz kılan bir kimsenin kendisi gibi olanlara imamlık 

                                                           
697  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VIII, s. 223; İbnü’l-Mülakkın, aynı rivayet bağlamında yetim kızın 

evlendirilmesi meselesini et-Tavzîh’te de değerlendirmiş, el-İʿlâm’daki kısa açıklamalarının aksine 

konuyu orada etraflıca ele almış, farklı görüşleri delilleriyle birlikte ortaya koymuştur. Bkz. 

İbnü’l-Mülakkın, et-Tavzîh, C: XXIX, s. 419 vd.; Ayrıca konu hakkında Şafiî mezhebinin 

görüşlerine dair ayrıntılı bilgi için bkz. Nevevî, el-Mecmûʿ, C: XVI, s. 166 vd. 
698  Buhârî, “Ezân”, 154; Müslim, “Mesâcid”, 137. 
699  Hz. Peygamber’e çok soru sorma meselesi hakkında bilgi için bkz. Şuayip Seven, “Hz. 

Peygamber’e Soru Sorma Yasağı-Tarihi Gerçekliği, Mahiyet ve Hikmeti”, Cumhûriyet 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2020, C: XXIV, Sayı: 1, s. 565-586. 
700  Mezhep içerisinde ortaya konan görüşler için bkz. Nevevî, a.g.e., C: VI, 239-240. 
701  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 34; benzer bir örnek için bkz. a.mlf., a.g.e., C: VII, s. 114. 
702  İlgili hadisin metin ve anlamı şu şekildedir: 

، فصلى جالسًا،  -صلى الله عليه وسلم  -، قالت: صلى رسول الله -رضي الله عنها  -عائشة عن  في بيته، وهو شاكر
"إنما جعل الِإمام ليؤتم به، فإذا ركع فاركعوا، وإذا رفع وصلى وراءه قوم قيامًا، فأشار إليهم: أن اجلسوا، فلما انصرف قال: 

 "فقولوا: ربنا ولك الحمد، وإذا صلى جالسًا فصلوا جلوسًا أجمعون.فارفعوا، وإذا قال: سَع الله لمن حْده، 
Hz. Âişe’den rivayet edildiğine göre, o şöyle demiştir: “Allah Resûlü (s.a.v.) hasta iken evinde 

oturarak namaz kıldı. Onun arkasındaki topluluk ayakta namaza durdular. Resûlullah (s.a.v.) 

onlara oturmalarını işaret etti. Namazı bitirince şöyle buyurdu: «İmam, ancak kendisine uyulsun 

diye imamdır. Rükû ettiğinde rükûa gidin. Kalkınca kalkın. ‘Semiʿallâhü limen hamideh’ 

deyince, ‘Rabbenâ leke’l-hamd’ deyin. Oturarak namaz kılınca, siz de hepiniz oturarak kılın.»” 

Bkz. Buhârî, “Taksîr”, 17; Müslim, “Salât”, 77. 



296 
 

yapmasının cevâzı hususunda Mâlikî mezhebi içerisinde ihtilâf bulunduğunu bildiren 

şârih, mezhepteki meşhur görüşe göre bu durumun câiz olduğunu belirttikten sonra, 

buna cevâz vermeyenlerin de bulunduğunu ve imama uyanların namazlarını iade 

etmeleri gerektiğini ifade eden bir başka görüşün varlığına da işaret etmektedir.703 

İbnü’l-Mülakkın’ın mezhep içi ihtilâflarda en sahîh olan görüşe işaret etmekle 

birlikte, aykırı görüşlere değinip tenkit ettiğine de rastlanmaktadır. O, içki içen bir 

adamın Hz. Peygamber’e getirilmesi üzerine ona kırk sopa vurdurduğuna yönelik 

rivayetin704 şerhinde, bu cezanın kırbaç ile de uygulanmasının cevâzı hakkında Şâfiî 

mezhebi içerisinde iki farklı görüşün bulunduğunu belirtir.705 Mezhepteki en sahîh 

görüşe göre bu cezayı kırbaçla uygulamanın câiz olduğunu ifade ederek kendi 

tercihini de ortaya koyan şârih, mezhep içerisinde sadece kırbaçla cezalandırmanın 

gerektiğini ve zaptetme zorluğundan dolayı ayakkabı ve elbise ile vurmanın ise câiz 

olmadığını söyleyenleri de tenkit etmektedir. Ona göre bu görüş, sahîh hadislere 

aykırı olduğundan dolayı hatalıdır ve kabul edilemez.706 

Başta da belirtildiği üzere İbnü’l-Mülakkın, mezhep içi ihtilâflar söz konusu 

olduğunda genellikle Şâfiî mezhebindeki ihtilafları gündeme getirmiştir. Şerhte diğer 

mezheplerin kendi içindeki ihtilâflarına dair örneklere daha az rastlanmaktadır. Şârih, 

kendi mezhebi içerisindeki ihtilâflara yönelik değerlendirmelerde bulunmuş, diğer 

mezheplerin ihtilaflarında ise herhangi bir izaha başvurmamıştır. Onun bu yaklaşımı, 

eserini bir mezhebe mensup olma düşüncesiyle te’lîf ettiğini hatıra getirmektedir. 

Zira onun, mezhep içerisindeki ihtilâflara dair ya bir te’vil yoluna giderek çözüm 

sunmaya çalışması ya da farklı görüşler içerisinde özellikle muteber ya da en sahîh 

olan görüşü zikretmesi, kendi mezhebinin görüşlerini temellendirme anlayışında 

olduğunu ve bir mezhebe mensup olma duygusuyla hareket ettiğini 

                                                           
703  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 568. Mâlikî mezhebi içerisindeki görüşler için ayrıca bkz. İbn 

Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, C: I, s. 161-162.  
704  Buhârî, “Hudûd”, 3; Müslim, “Hudûd”, 35. 
705  İçki içene uygulanacak ceza hakkında mezhebin görüşleri için bkz. Nevevî, el-Mecmûʿ, C: XX, s. 

112 vd. 
706  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IX, s. 229; İslâm hukukuna göre içki içene uygulanan had cezası 

hakkında geniş mâlûmat için bkz. Heyet, el-Mevsûʿâtü’l-fıkhiyye, C: V, s. 23 vd.; Ayzada 

Taştanova, İslâm Ceza Hukukunda İçki İçme ve Sarhoşluk Haddi (Haddü’ş-şürb ve 

Haddü’s-sükr) Ayırımı ve Hukukî Sonuçları, (Yüksek Lisans Tezi), Ankara Üniversitesi SBE, 

2012; Ali Kumaş - Ali Haydar Bölükbaş, “İslâm Ceza Hukukunda Sarhoşluk Veren İçeceklerin 

İçilmesi: Cezanın Kapsamı Bağlamında Bir Tahlil”, Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 

2016, C: XVI, Sayı: 1, s. 47-77. 



297 
 

düşündürmektedir. Bununla birlikte onun tamamıyla mezhebî bir taassuba sahip 

olduğunu söylemek de doğru olmaz. Çünkü daha sonra örnekleri verileceği üzere 

zaman zaman kendi mezhebine dair tenkitlerine de rastlanmaktadır.  

d. Mezheplerin Birbirinden Ayrıldığı Hususlara İşaret Etmesi 

İbnü’l-Mülakkın, rivayet metinlerindeki ahkâma dair konuların şerhinde, 

ilgili mezheplerin hükümlerini ve herhangi bir mezhebe işaret etmeksizin zikrettiği 

farklı görüşleri muhtelif yöntemlerle nakletmenin yanı sıra, bir mezhebin 

diğerlerinden hükümde ayrıldığı noktaya da işaret etmekte, söz konusu hükümde 

mezhebin infirad ettiğini bildirmektedir. Bu usulü genellikle Hanefî, Şâfiî ve Mâlikî 

mezheplerinin görüşleri altında uygulamakta, Hanbelî mezhebinin farklılığına birkaç 

örnek dışında değindiği görülmemektedir. 

Çoğunlukla o, ihtilâflı bir meseledeki muhtelif görüşleri zikrettikten sonra 

dört mezhep içerisinde farklı düşüneni vurgulayan özel bir ifade kullanmaksızın 

sadece ortaya konan hükme işaret etmekle yetinirken, bazen ilgili mezhebin ya da 

mezhep imamının bir konuda infirad ettiğine özellikle " مالكانفرد  " (İmam Mâlik bu 

hükümde yalnız kaldı) ve " حنفيةانفرد  " (Hanefî mezhebi bu hükümde yalnız kaldı) gibi 

ifadelerle mezhebe vurgu yaparak söz konusu hükmü açıklamakta,707 bazen de  خلافا"

"لأبي حنيفة  (İmam Ebû Hanîfe’ye muhalif olarak) ve خلافا لمالك""  (İmam Mâlik’e muhalif 

olarak) ifadelerini kullanarak cumhûr ile ayrı düşen diğer mezhep arasındaki görüş 

farklılığına dikkat çekmektedir.708 

Burada şârihin hadislerin ahkâmına dair mezheplere nisbet ederek ortaya 

koyduğu hükümlerin incelenmesi neticesinde, mezheplerin ilgili hükümde münferid 

kaldığı hususlar tesbit edilerek örnekler sunulacak, bu örneklerle şârihin, ilgili 

mezhebin görüşünü herhangi bir ayrıştırıcı veya tenkit edici ifade kullanmadan ya da 

hakkında herhangi bir yorum faaliyetine başvurmadan sadece nakletmesinden yola 

çıkarak söz konusu mezhebin diğer mezheplerden farklı düşündüğü meselelere 

                                                           
707  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 14, 54; C: IV, s. 351, 374, 433; C: V, s. 180; C: VI, s. 191, 

220; C: VII, s. 185, 186; C: X, s. 395. 
708  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 333, 696, 697, 707; C: III, s. 97, 132, 290, 337; C: IV, s. 438; C: 

V, s. 128, 287, 439; C: VI, s. 273; C: VII, s. 221, 222, 223; C: VIII, s. 81; C: IX, s. 262, 281, 296, 

327; C: X, s. 420. 



298 
 

dikkat çekilecektir. Onun mezheplere yönelik tenkitleri ise ayrı bir başlık altında 

değerlendirilecektir. 

(1) Hanefî Mezhebi  

Şerhteki yoğunluk bakımından mukayese edildiğinde, Hanefî mezhebinin 

hadislerden çıkarılan hükümler hususunda diğer mezheplerden farklı bir sonuca 

vardığı durumlara, Mâlikî, Şâfiî ve Hanbelî mezhebinin ayrı düştüğü konulardan 

daha çok değinildiği görülmektedir.709 Esasında onun Hanefî mezhebinin hükümleri 

söz konusu olduğunda bu yaklaşımı, daha önce de ifade edildiği üzere dönemin 

Memlük Kahire’sinde Hanefî-Şâfiî arasındaki gerilim ile irtibatlandırılabilir. Nitekim 

Memlük sultan ve emirlerinin de bu ortamın oluşmasında payının büyük olduğu 

belirtilmektedir. Zira onlar Hanefîliğe ayrı bir önem vermiş bölgede yaygınlaşması 

için gayret etmişlerdir.710 Ayrıca şârihin bu yaklaşımında ehl-i re’y olan Hanefî 

mezhebi ile ehl-i hadis ekolündeki Şâfiî mezhebi arasındaki fikrî farklılıkların etkisi 

de hesaba katılmalıdır.  

İbnü’l-Mülakkın, Hz. Peygamber’in namazda teşehhüd esnasında okunan 

“Ettehiyyatü” duasını öğretmesini anlatan rivayetin711 şerhinde İmâm Ebû Hanîfe’nin 

hükümde diğerlerinden ayrıldığı bir hususa dikkat çekmektedir. Kendi mezhebine ve 

cumhûrun görüşüne göre hadisin, günah bir şey olmadığı müddetçe kişinin duasında 

dünya ve ahirete dair herhangi bir istekte bulunabileceğine delalet ettiğini söyleyen 

şârih, İmâm Ebû Hanîfe’nin ise Kur’ân ve Sünnet’te yer alanlar dışında herhangi bir 

dua cümlesinin câiz olmadığına hükmettiğini belirtirken, onun bu görüşüne delil 

olarak sunduğu “İçerisinde insanoğlunun kelâmından bir şey bulunan namaz 

sahîh olmaz. Çünkü namaz tesbih, tekbir ve Kur’ân kıraatinden ibarettir.”712 

hadisini de nakletmektedir.713 

                                                           
709  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 225, 696, 697; C: II, s. 256, 484; C: 

III, s. 26, 51, 170-172, 290, 437; C: IV, s. 72, 374, 433, 537; C: V, s. 125, 180, 376; C: VI, s. 38, 

228, 295, 403; C: VII, s. 81, 192; C: VIII, s. 445; C: IX, s. 262; C: X, s. 158. 
710  Fatih Yahya Ayaz, Fatmanur Alibekiroğlu Eren, “Memlük Devletinde Sultan ve Emîrlerin 

Hanefiliğe İlgisi”, IBAD Sosyal Bilimler Dergisi, 2019, Sayı: 5, s. 286. 
711  Buhârî, “Ezân”, 146; “Amel fi’s-Salât”, 4; Müslim, “Salât”, 55. 
712  Müslim, “Mesâcid”, 33; Ebû Dâvûd, “Salât”, 120; Nesâi, “Sehv”, 20. 
713  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 437. Namazdaki dua şekilleri ve konuyla ilgili mezheplerin 

görüşleri için bkz. Abdulvehhab Gözün, “Namazdaki Dua Yerleriyle Şekillerin Hadîslerle Tespiti 

ve Değerlendirilmesi”, Amasya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2019, Sayı: 13, s. 223-

257. 



299 
 

Yine o, “Allah Resûlü (s.a.v.) «Namaz kılıncaya kadar cenazede bulunana 

bir kırat, defnedilinceye kadar bulunana da iki kırat sevap vardır.» buyurdu. «İki 

kırat nedir?» diye sorulunca o, «İki büyük dağdır.» buyurdu.”714 hadisinin 

tahlilinde, cenazenin yanında mezara kadar giderken önünden mi yoksa arkasından 

mı yürümenin daha faziletli olduğu konusunda iki farklı görüşün bulunduğunu dile 

getirmektedir. Şârih, İmâm Mâlik, Ahmed b. Hanbel ve Şâfiî’ye göre cenazenin 

önünde yürümenin daha faziletli olduğunu715 bildirirken, Ebû Hanîfe’nin ise 

cenazenin arkasında yürümeyi daha faziletli kabul ettiğini716 belirtmiş, onun diğer 

mezhep imamlarından farklı olarak vardığı hükme dikkat çekmiştir.717 

İlaveten o, Hz. Peygamber’in deveyi ayakta kurban ettiğine işaret eden bir 

rivayetten718 hareketle, üç mezhep imamının da sünnet gereği devenin ayakta 

boğazlanmasına hükmettiklerini, İmâm Ebû Hanîfe’nin ise ister ayakta olsun isterse 

yere çökertilerek kurban edilsin her iki uygulamanın da fazilet bakımından eşit 

olduğu hükmünü verdiğini nakletmektedir. Onun, İmâm Ebû Hanîfe’nin bu hususta 

diğer üç mezhepten ayrı düşündüğüne işaret etmekle yetindiği ve herhangi bir 

yorumda bulunmadığı görülmektedir.719 

Benzer şekilde o, bir adamın, kendi hanımını ahlaksızlık yaparken 

bulduğunda ne yapması gerektiğine dair soru sorması karşısında Hz. Peygamber’in 

bir müddet susması neticesinde liân âyetlerinin inmesi ile birlikte âyette belirtilen 

lanetleşme uygulamasını yaptırdıktan sonra her ikisinin arasını ayırmakla 

hükmettiğini anlatan rivayetin720 şerhinde de İmam Ebû Hanîfe’nin diğer üç 

mezhepten farklı düşündüğünü vurgulamaktadır. Şârih, karı kocanın ayrılması için 

lanetleşmelerinin yeterli olmadığını, ayrıca hâkimin onların ayrılmalarına 

hükmetmesi gerektiğine dair Ebû Hanîfe’ye ait görüşü721 naklederken, diğer 

                                                           
714  Buhârî, “Îmân”, 34; “Cenâiz”, 56, 57; Müslim, “Cenâiz”, 52. 
715  Konuyla ilgili mezheplerin görüşleri için bkz. İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, C: I, s. 246-247; 

İbn Kudâme, el-Muğnî, C: III, s. 397; Nevevî, el-Mecmûʿ, C: V, s. 278-279.  
716  Bkz. Kâsânî, Bedâiʿü’s-sanâiʿ, C: I, s. 309. 
717  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 537. 
718  Buhârî, “Hac”, 19; Müslim, “Hac”, 358. 
719  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VI, s. 295; Devenin boğazlanma şekliyle ilgili görüşler için bkz. Heyet, 

el-Mevsûʿâtü’l-fıkhiyye, C: XXI, s. 199. 
720  Buhârî, “Talak”, 32; Müslim, “Liân”, 4. 
721  Bkz. Kâsânî, a.g.e., C: III, s. 244. 



300 
 

mezheplerin, eşlerin ayrılmaları için lanetleşmeyi yeterli gördüklerini722 de ifade 

etmektedir.723 Görüldüğü gibi burada da o, İmâm Ebû Hanîfe’nin hükümde 

diğerlerinden farklı düşündüğü bir hususa daha dikkat çekmektedir.  

(2) Mâlikî Mezhebi 

Şerhte, hadislerden çıkarılan hükümlerde İmam Mâlik’in diğer mezhep 

imamlarından ya da mezheplerden farklı düşündüğü hususlara da temas edilmiştir.724 

Bu durumun bir örneği, namazda iftitah tekbiri ile Fâtiha sûresi arasında dua 

etmenin hükmüne dair söylenenlerde görülmektedir. İbnü’l-Mülakkın, İmam Ebû 

Hanîfe, Şâfiî, Ahmed b. Hanbel ve cumhûra göre tekbirden sonra dua etmenin 

müstehap olduğunu725 zikretmekte, Mâlik’in ise, tekbirden sonra Fâtiha’dan başka 

bir şeyin okunmayacağına hükmettiğini726 belirterek, diğer mezheplerden hükümde 

ayrıldığına işaret etmektedir. Şârih, Mâlik’in bu hükme varmasının, konuyla ilgili 

hadislerin kendisine ulaşmamış olabileceği ihtimalinden kaynaklanabileceğini de 

söylemektedir.727 

Bir başka örnek, “Hz. Peygamber, muhâbere728, muhâkale729 ve müzâbene730 

satımını, arâyâ satımı hariç meyvenin olgunlaşıncaya kadar dinar ve dirhemle de 

                                                           
722  Bkz. İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, C: III, s. 139; İbn Kudâme, el-Muğnî, C: XI, s. 146; 

Nevevî, el-Mecmûʿ, C: XVII, s. 452 vd. 
723  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VIII, s. 445. 
724  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 333, 707; C: II, s. 316, 465; C: III, s. 

14, 54, 132, 337; C: VI, s. 273, 356; C: VII, s. 105, 186, 221; C: IX, s. 120. 
725  Bkz. Kâsânî, Bedâiʿü’s-sanâiʿ, C: I, s. 112; İbn Kudâme, a.g.e., C: II, s. 141 vd.; Nevevî, a.g.e., 

C: III, s. 319 vd. 
726  Bkz. İbn Rüşd, a.g.e., C: I, s. 131.  
727  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 14. 
728  Muhâbere, müzâraa ile eş anlamlı olarak kullanılmakta olup, bir arazinin kendisinden çıkan 

mahsulün bir kısmına karşılık kiralanmasını ifade eder. Bkz. İmâmü'l-Haremeyn Ebü’l-Meâlî 

Rüknüddîn Abdülmelik b. Abdullah b. Yûsuf el-Cüveynî, Nihâyetü’l-matlab fî dirâyeti’l-

mezheb, 20c., thk. Abdülazîm Mahmud ed-Dîb, Beyrut, Dârü’l-Minhâc, 1428/2007, C: VIII, s. 

217; Ebû Bekr Şemsüleimme Muhammed b. Ahmed b. Sehl es-Serahsî, el-Mebsût, 30c., Beyrut, 

Dârü’l-Maʿrife, 1414/1993, C: XXIII, s. 2; Ebû Muhammed Muhyissünne Hüseyin b. Mesʿûd 

Begavî, et-Tehzîb fî fıkhi’l-İmâm eş-Şâfiî, 8c., thk. Ali Muhammed Muavvaz, Âdil Ahmed 

Abdülmevcûd, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1997, C: IV, s. 476; Ebü’l-Hasan 

Burhâneddîn Ali b. Ebî Bekr el-Merginânî, el-Hidâye şerhu bidâyeti’l-mübtedî, 4c., thk. Talâl 

Yûsuf, Beyrut, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, ty., C: IX, s. 337; İbn Rüşd, a.g.e., C: IX, s. 29; İbn 

Kudâme, a.g.e., C: VII, s. 556. 
729  Muhâkalenin terim anlamı için şu farklı açıklamalar yapılmıştır: 1. Ekinin henüz başağı 

kurumadan satılması, 2. Tarladaki taze ekinin kendi cinsinden belli ölçüdeki kurusu karşılığında 

götürü usulle satılması, 3. Tarlanın, üzerinde yetişecek ekinin belli bir oranı karşılığında 

ortakçılığa veya kiraya verilmesi, 4. Tarlanın belli miktarda kuru ekin karşılığında kiralanması, 5. 

Tarlanın, muayyen kısmında yetişecek ürün karşılığında kiralanması. Ayrıntılı açıklamalar için 

bkz. Kallek, “Muhâkale”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2020, C: XXX, s. 394-395. 



301 
 

satımlarını yasaklamıştır.”731 hadisinin şerhinde görülmektedir. Şârih, arazinin altın, 

gümüş, yiyecek, nebâtât ve ister ekilen şeyin cinsinden olsun isterse olmasın 

herhangi bir şey karşılığında kiralanmasını mezheplerin câiz gördüğünü belirtirken, 

İmam Mâlik’in yiyeceği bundan hariç tuttuğuna işaret ederek onun diğerlerinden ayrı 

düşündüğünü ortaya koymaktadır.732 

(3) Şâfiî Mezhebi 

İbnü’l-Mülakkın, Şâfiî mezhebinin hükümde münferid kaldığı hususlara da 

işaret etmektedir.733 

Ebû Kilâbe’den (ö. 104/722), Hz. Peygamber’in namaz kılış şekliyle alakalı 

rivayet edilen bir hadiste734, “Resûlullah’ın (s.a.v.) başını secdeden kaldırınca, 

ayağa kalkmadan önce bir müddet oturduğu” ifade edilmiştir. Şârih, İmam Şâfiî’ye 

göre bu hadisin zâhirinin, birinci ve üçüncü rekâtın bitiminde istirahat oturuşunun 

ispatına delil olduğunu735 belirtmekte, İmam Mâlik, Ahmed b. Hanbel, Ebû Hanîfe 

ve pek çok fakîhin ise bunu müstehap kabul etmediğini736 nakletmektedir.737 

Yine o, Hz. Peygamber’in iki hutbe arasında oturduğunu bildiren rivayetle738 

ilgili şu açıklamayı yapmaktadır: “Bu rivayete göre, hutbenin farzlarından biri de, 

iki hutbe arasında oturmaktır. Ancak Tahâvî, «Bunu İmam Şâfiî’den başkası 

söylemedi» demiştir. İmam Ebû Hanîfe ve cumhûr ise iki hutbe arasında oturmayı 

sünnet kabul etmiştir.”739 Bu açıklamada da görüldüğü gibi İbnü’l-Mülakkın, Şâfiî 

mezhebinin diğerlerinden farklı olarak vardığı hükme işaret etmiştir. 

Ebû Hüreyre’den rivayet edilen bir başka hadiste bildirildiğine göre, 

“Resûlullah (s.a.v.), Necâşî’nin öldüğü gün, onun öldüğünü duyurdu. Ashabıyla 

                                                                                                                                                                     
730  Müzâbene, ağaçtaki taze hurmanın kuru hurma karşılığında satılmasıdır. Bkz. Maverdî, el-Hâvi’l-

kebîr, C: V, s. 212; Kâsânî, Bedâiʿü’s-sanâiʿ, C: V, s. 194; İbn Kudâme, el-Muğnî, C: VI, s. 68; 

Nevevî, el-Mecmûʿ, C: IX, s. 394. 
731  Buhârî, “Zekât”, 58; Müslim, “Büyûʿ”, 53-59.  
732  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VII, s. 105. 
733  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 707; C: III, s. 125, 391; C: IV, s. 143, 

389; C: V, s. 444; C: VII, s. 220. 
734  Buhârî, “Ezân”, 40; Ebû Dâvûd, “Salât”, 143; Nesâî, “Tatbîk”, 90. 
735  Ayrıca bkz. Nevevî, a.g.e., C: III, s. 441 vd. 
736  İstirahat oturuşu ile ilgili muhtelif görüşler için bkz. Heyet, el-Mevsûʿâtü’l-fıkhiyye, C: XV, s. 

266 vd. 
737  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 125. 
738  Buhârî, “Cumʿa”, 25, 28; Müslim, “Cumʿa”, 33. 
739  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 143; İki hutbe arasında oturmayı sünnet kabul eden mezhepler 

hakkında bilgi için bkz. Heyet, a.g.e., C: XV, s. 269. 



302 
 

namazgâha çıktı. Onlara saf tutturdu ve dört tekbir aldı.”740 Şârih, bu hadisten 

hareketle, Şâfiî mezhebine göre, ölen bir kimseye gıyabî cenaze namazı kılınmasının 

meşrû olduğuna değinmekte ve cumhûrun bu hükmü kabul etmediğini 

belirtmektedir.741 

(4) Hanbelî Mezhebi 

İbnü’l-Mülakkın’ın Hanbelî mezhebinin görüşlerine oldukça az değindiği 

görülmektedir. Bu durum Kahire’de Hanbelî mezhebine mensup olanların sayısının 

diğerlerine nazaran daha az olması ve etkinliklerinin sınırlı kalmasıyla 

açıklanabilir.742 Bununla birlikte şârihin Hanbelî mezhebinin görüşleri içerisinde az 

sayıda da olsa hükümde diğer mezheplerden ayrı düştüğü hususlara dikkat çektiği 

örnekler bulunmaktadır.743 

Meselâ o, “Ezân” bölümünde ilgili rivayetlerin şerhine geçmeden önce bab 

başlığının altında yaptığı açıklamalarda ezan ile kametin hükmü ile ilgili görüşlere 

değinir. Burada ezan ve kametin Mâlikî744, Şâfiî745 ve Hanefî746 mezheplerince 

sünnet olarak değerlendirildiğini belirten şârih, Ahmed b. Hanbel’in bunu farz-ı 

kifâye olarak kabul ettiğine747 dair bir bilgi naklederek onun diğer mezheplerden 

farklı düşündüğünü ortaya koyar.748 

Hz. Peygamber’in namaz kılış şeklini anlatan bir rivayetin749 şerhinde intikal 

tekbirlerinin hükmünü ele alan şârih, âlimlerin tamamına göre bunun sünnet 

olduğunu ifade etmekte, Ahmed b. Hanbel’den nakledilen bir görüşe göre ise onun 

                                                           
740  Buhârî, “Cenâiz”, 4; Müslim, “Cenâiz”, 62. 
741  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 389.  
742  Nagihan Emiroğlu, - Fatmanur Alibekiroğlu Eren, “Mezhep Faktörünün Muhaddisler Üzerindeki 

Etkisi (Memlükler Dönemi-Hanefî-Şafiî Bağlamında)”, s. 446. 
743  Muhtelif örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 197, 420; C: III, s. 58, 77, 400; C: IV, 

s. 179, 324; C: V, s. 24; C: VII, s. 94. 
744  Şârih, İmam Mâlik’in görüşünü sünnet olarak belirtse de, ezan ve kametin hükmüne dair ondan 

farklı görüşler nakledilmiştir. Bu görüşlerden birine göre cemaatle kılınan namazlarda ezan 

okumak farz, diğerine göre sünnettir. Bir başka görüşe göre, tek başına kılınan namazlarda ne farz 

ne de sünnettir. Bkz. İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, C: I, s. 114. 
745  Nevevî, el-Mecmûʿ, C: III, s. 82. 
746  Kâsânî, Bedâiʿü’s-sanâiʿ, C: I, s. 147. 
747  Hanbelîler ezanı farz-ı kifâye olarak kabul ederler fakat bu hükmün şehirde yaşayan insanlar için 

geçerli olduğunu bildirirler. Onlara göre şehirde yaşamayanlar ve yolculuk halinde olanlar için 

ezan farz değildir. Bkz. İbn Kudâme, el-Muğnî, C: II, s. 73; Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed 

b. Ebî Bekr el-Kurtubî, el-Câmi’ li ahkâmi’l-Kur’ân, 20c., thk. Ahmed Abdülalîm Berdûnî, 

Kahire, Dârü’l-Kütübi’l-Mısrıyye, 1384/1694, C: II, s. 73. 
748  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 420. 
749  Buhârî, “Ezân”, 83, 84, 86, 87; Müslim, “Salât”, 21. 



303 
 

bu tekbirleri vâcip kabul ettiğini750 belirterek hükümde ayrıldığı noktaya işaret 

etmektedir.751 

İbnü’l-Mülakkın, “Hiçbiriniz, elbisesinin bir kısmı omuzları üzerinde 

bulunmaksızın tek elbiseyle namaz kılmasın.”752 hadisinin muhtevasından hareketle 

âlimlerin, namazda omuzları örtmenin müstehap mı yoksa vâcip mi olduğu 

hususunda ihtilâf ettiklerini belirtmektedir. O, Ebû Hanîfe, Mâlik ve Şâfiî’nin 

omuzları örtmeye müstehap hükmünü verdiklerini, İmam Ahmed b. Hanbel’in ise 

vâcip kabul ettiğini ve onun, bir rivayete göre terki durumunda namazın sahîh 

olmadığı, bir başka rivayete göre ise sahîh olacağı fakat terk edilmesi durumunda 

günah işlenmiş olunacağına kanaat getirdiğini nakletmektedir.753 

e. Mezheplere Yönelik Tenkitleri 

İbnü’l-Mülakkın, hadislerde yer alan fıkhî hükümlerin tesbitinde mezheplerin 

ortaya koyduğu görüşler ışığında bir şerh faaliyeti yürütmüş, söz konusu mezheplerin 

görüş ayrılıklarına değinmiş, mezhep içi ihtilâflara işaret etmiş ve mezheplerin 

birbirinden ayrı düştüğü durumlar hakkında bilgi vermiştir. Bütün bunların yanı sıra 

görüşlerini naklettiği mezheplere karşı tenkitler de yapmıştır. Burada onun Hanefî, 

Mâlikî, Şâfiî ve Zâhiriyye mezhebi ile ehl-i sünnet dışında kabul edilen mezhepler ve 

müntesibi kalmayıp unutulmuş olan diğer mezheplerin görüşlerine yaptığı tenkitler 

değerlendirilecektir.  

(1) Hanefî Mezhebi ve İmam Ebû Hanîfe’ye Tenkitleri 

İbnü’l-Mülakkın’ın, diğer mezheplerle mukayese edildiğinde Hanefî 

mezhebinin hükümlerine yönelik daha çok tenkitlerde bulunduğu söylenebilir. Onun 

bu tavrının daha önce de ifade edildiği gibi dönemin Kahire’sinde Hanefî-Şâfiî 

arasındaki rekâbetin ve idarecilerin Hanefî mezhebini öne çıkarma gayretlerinin 

etkili olduğunu söylemek mümkündür. Şârihin, bu tenkitleri yaparken aşağıda 

                                                           
750  Bkz. İbn Kudâme, el-İʿlâm, C: II, s. 170. 
751  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 77. 
752  Buhârî, “Salât”, 5; Müslim, “Salât”, 277. 
753  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 400; Konuyla ilgili Ahmed b. Hanbel’e isnad edilen görüşler için 

ayrıca bkz. İbn Kudâme, el-Muğnî, C: II, s. 289-290.  



304 
 

örnekleri sunulacak olan muhtelif gerekçeler ve usullerle hareket ettiği 

görülmektedir.754 

Şârihin Hanefîleri tenkit usullerinden birisi, bu tenkidini farklı âyet ya da 

hadisleri delil göstererek yapmasıdır. Meselâ o, Abdullah b. Ömer’den (r.a.) 

nakledilen “Allah Resûlü’ne (s.a.v.) arkadaş oldum. Seferdeyken iki rekâttan fazla 

namaz kılmazdı. Ebû Bekir, Ömer ve Osman da (r.anhüm) bunu böyle 

yaparlardı.”755 hadisinin şerhinde, uzun yolculuklarda namazları hem taksîr (dört 

rekatlı namazları iki rekat kılmak) ile hem tam olarak kılmanın her ikisinin de câiz 

olduğuna dair icmâ bulunduğunu belirtmenin yanı sıra, hangisinin daha faziletli 

olduğu hususunda ihtilâf edildiğini beyân etmektedir. Hanefî mezhebi dışındaki diğer 

mezheplerin ve çoğunluğun namazı kısaltmayı faziletli kabul ettiğini belirten şârih, 

Hanefîlerin taksîrin vâcip olduğuna dair görüşlerine karşı çıkmaktadır. O, bu 

hadisten yola çıkarak, Hz. Peygamber’in ve ashabının da çoğunlukla böyle yaptığını 

ifade etmiş, taksîri vâcip görenlere, başka bir hadis rivayetini ve âyeti delil 

göstererek itiraz etmiştir. Şârih, sahâbenin Resûlullah (s.a.v.) ile birlikte yolculuğa 

çıktıklarını, içlerinden namazı kısaltarak kılanlar olduğu gibi tam kılanların da 

bulunduğunu; oruç tutanlarla tutmayanların da mevcut olduğunu ve kimsenin 

birbirini ayıplamadığını bildiren sahîh dediği bir rivayetin756 varlığından söz ettikten 

sonra, “Şâyet taksîr vâcip olsaydı sahâbe namazı tamamlayarak kılmazdı.” diyerek, 

bahsettiği rivayet ile taksîrin vâcip olmadığını ispat etmeye çalışmıştır. Ayrıca o, 

“Yeryüzünde sefere çıktığınız zaman kâfirlerin sizi gafil avlamalarından 

korkarsanız namazı kısaltmanızda size bir günah yoktur. Şüphesiz kâfirler sizin 

apaçık düşmanınızdır.”757 âyetinin de bu hususa açık bir delil teşkil ettiğini 

belirterek taksîrin mübah olduğunu vurgulamaktadır.758 

Benzer şekilde, Numan b. Beşîr’den (r.a.) (ö. 64/684) rivayet edilen “Allah 

Resûlü (s.a.v.) saflarımızı ok gibi oluncaya kadar düzeltirdi. Bunu, bizim 

öğrendiğimizi görünceye kadar sürdürdü. Bir gün yine namaz için çıktı. Tam tekbir 
                                                           
754  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 301; C: II, s. 155, 265, 485, 520; C. III, s. 

491, 523, 527; C: IV, s. 93, 135, 344; C: V, s. 131; C: VI, s. 273; C: VII, s. 185, 222, 390-395; C: 

IX, s. 207, 212; C: X, s. 366.  
755  Buhârî, “Taksîr”, 11; Müslim, “Salâtü’l-müsâfirîn”, 8. 
756  Beyhakî, es-Sünenü’l-kübra, 22c., thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, Kahire, Merkezu Hecr 

li’l-Buhûs ve’d-Dirâsâti’l-Arabiyye ve’l-İslâmiyye, 1432/2011, C: VI, s. 155. 
757  Nisâ, 4/101. 
758  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 93-94. 



305 
 

alacağı sırada göğsü ileriye çıkmış bir adam gördü ve şöyle buyurdu: «Allah’ın 

kulları! Ya saflarınızı düzeltirsiniz ya da Allah yüzlerinizi başka taraflara çevirir. 

»”759 hadisinden hareketle, imamın ister namazın maslahatı isterse başka bir ihtiyacın 

hasıl olması için kamet ile iftitah tekbiri arasında konuşmasının câiz olduğunu 

söyleyen şârih, Ebû Hanîfe’nin buna karşı çıktığını belirttikten sonra, “Bu hadis 

onun görüşünün aleyhine delildir.” diyerek itiraz etmektedir.760 

İbnü’l-Mülakkın, Hanefîlere yönelik tenkidini herhangi bir nassa müracaat 

etmeden ilgili hadisi onlardan farklı bir şekilde yorumlamak sûretiyle de 

yapmaktadır. O, Hz. Peygamber’in ganimetten ata iki hisse, adama ise bir hisse pay 

verdiğini bildiren hadisten761 hareketle İmam Ebû Hanîfe’nin, bu iki hissenin attan 

dolayı verilmesi gerektiğine, bu hisselerden birinin ata diğerinin ise adama ait 

olduğuna hükmettiğini ve hayvanın müslümâna karşı bu anlamda bir üstünlüğünün 

olamayacağını beyân etmesini doğru bulmamaktadır. Ona göre at ve adam hisse 

bakımından eşit olamaz. Zira atın etkisi savaşta daha çoktur. Görüldüğü gibi İbnü’l-

Mülakkın, hadis metnini bu şekilde yorumlayarak Ebû Hanîfe’nin tesbitine itiraz 

etmektedir.762 

Onun, sözün en başında “sahîh olan” ya da “en sahîhi” ifadeleriyle kendi 

mezhebinin görüşünü zikredip ardından Ebû Hanîfe’nin buna aykırı beyânını, 

ayrıntıya girmeksizin “Ebû Hanîfe aksini düşünüyor”, “Hadiste Ebû Hanîfe’ye red 

vardır” ve “Ebû Hanîfe’ye muhalif olarak” gibi kısa ifadelerle nakletmesi, tenkit 

usullerinden birisi olarak karşımıza çıkmaktadır. Müellifin tenkidin hadis metnini 

farklı şekilde yorumlayarak ya da belirli nasları zikrederek yapmanın ötesinde sahîh 

olan görüşün ne olduğunu belirtip İmam Ebû Hanîfe’nin buna muhalefet ettiğini 

bahsi geçen ifadelerle zikretmekle yetinmesi, ilk başta doğrudan bir tenkit olarak 

değil de bir tesbit gibi gözükse de nihâyetinde o, kendi mezhebinin görüşünü öne 

çıkarmış ve Ebû Hanîfe’nin hükmüne itiraz etmiş olmaktadır.  

                                                           
759  Buhârî, “Ezân”, 71; Müslim, “Salât”, 127. 
760  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 520. 
761  İlgili hadisin metin ve anlamı şöyledir: 

 "لرجل سهمًا.قسم في النفل، للفرس سهمين، ول -صلي الله عليه وسلم  -عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما؛ "أن النبي 
Abdullah b. Ömer’den (r.a.) rivayet edildiğine göre o şöyle demiştir: “Hz. Peygamber, ganimetten 

ata iki hisse, adama bir hisse pay verdi.” Bkz. Buhârî, “Cihâd”, 51; Müslim, “Cihâd”, 57. 
762  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: X, s. 365. 



306 
 

Meselâ o, “Selem” babında zikredilen bir rivayetin763 şerhinde hayvanlar hak-

kında da selem akdinin sahîh olacağını belirtmiş, Ebû Hanîfe’nin hayvanın seleme 

konu olamayacağına dair hükmüne işaret etmekle yetinmiştir.764 Benzer şekilde, fıtır 

sadakasının hangi mallardan hangi ölçülerde verileceğini bildiren rivayetin765 şerhin-

de, hadis metninde yer alan "الصاع" (saʿ) kelimesinin belirli bir ölçüyü ifade ettiğini, 

en sahîh olan görüşe göre de onun beş rıtıl olarak kabul edildiğini zikrettikten sonra, 

Ebû Hanîfe’nin buna muhalefet ederek bir saʿ ölçüyü sekiz rıtıl olarak tanımladığına 

değinmiştir. 766 

İbnü’l-Mülakkın’ın Hanefîlere yönelik yaptığı tenkitlerinin bazısında 

sunduğu gerekçelerin ya da delillerin yetersiz kaldığı, söz konusu itirazlarını ispat 

etmediği görülmektedir. Örneğin o, Hz. Âişe’den nakledilen, “Allah Resûlü’nün 

kurbanlık hayvanına nişan taktım. Sonra Hz. Peygamber onu işaretleyip bağladı. 

Onu Kâbe’ye gönderip kendisi Medine’de kaldı. Hayvan kurban edildikten sonra 

Resûlullah’a (s.a.v.) helâl olan hiçbir şey haram olmadı.”767 rivayetinde bahsedilen 

ve hayvanın sırtından veya hörgücünden kan akıtmak sûretiyle işaretlenmesi 

anlamına gelen “işʿâr” (الإِ شْ عَ ار)768 uygulamasını müsle olduğu gerekçesiyle bid’at 

olarak kabul eden İmam Ebû Hanîfe’ye itiraz etmektedir. Ona göre Ebû Hanîfe’nin 

bu görüşü sahîh hadislere aykırıdır. O, hayvana yapılan bu uygulamanın müsle olarak 

değil, hacamat, sünnet ya da iğne yapmak gibi düşünülmesi gerektiğini belirtir.769 

Ancak onun Ebû Hanîfe’ye olan bu itirazını sahîh hadislere aykırı olduğu 

gerekçesiyle yapıp, sözünü ettiği hadislere yer vermemesi tenkidinin zayıf kalmasına 

neden olmuştur.  

Bir başka yerde yine onun, Ebû Hanîfe’yi tenkidinin tartışmaya açık bir 

durum arzettiği görülmektedir. Hz. Peygamber’in hırsızın elini kestiğine dair bir 

rivayet770 üzerinden, hırsıza bu cezanın uygulanabilmesi için çalınan şeyde şart 

                                                           
763  Buhârî, “Selem”, 1; Müslim, “Müsâkât, 127. 
764  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VII, s. 222. 
765  Buhârî, “Zekât”, 77, 78; Müslim, “Zekât”, 12. 
766  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 131. 
767  Buhârî, “Hac”, 107; Müslim, “Hac”, 359. 
768  Ebû Ubeyd, Garîbü’l-hadîs, C: II, s. 65. 
769  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VI, s. 273. 
770  Buhârî, “Hudûd”, 14; Müslim, “Hudûd”, 5. 



307 
 

koşulan nisab miktarının ne olduğu771 hususunda farklı görüşlerin bulunduğunu 

belirten İbnü’l-Mülakkın, Ebû Hanîfe’nin çalınan maldaki ölçüyü en az on dirhemle 

kayıtlamasına itiraz etmektedir. O, kendi mezhebinin görüşü doğrultusunda asgari 

miktarın üç dirhem olması gerektiğini belirtirken, Ebû Hanîfe’nin delil olarak 

sunduğu “On dirhemden aşağısında el kesilmez.”772 rivayetinin zayıf olduğunu 

söyleyerek onu tenkit etmektedir.773 Ancak şârihin Hanefîlerin delillerini sunarken 

zayıf olarak addettiği bu rivayetten başkasına yer vermemesi, onların bunun dışında 

kullandıkları rivayetleri görmemesi, tenkidini mezhebî bir yaklaşımla yaptığını 

düşündürmektedir. Hâlbuki, Hanefîler bu hadis dışında “El, bir dinar veya on 

dirhem miktarı olan hırsızlıkta kesilir.”774 ve “El, ancak kalkanın kıymetine denk 

bir miktardaki hırsızlıkta kesilir.”775 rivayetlerini de kendi görüşlerine delil olarak 

kullanmaktadırlar.776 Dolayısıyla İbnü’l-Mülakkın’ın Ebû Hanîfe’ye yönelik bu 

tenkidinde isabet etmediği ortadadır. 

Zikredilen misaller ve şerhte yer alan bunun dışındaki pek çok örnek 

neticesinde İbnü’l-Mülakkın’ın Hanefî mezhebinin görüşlerine yönelik tenkitleri 

bütüncül bir şekilde değerlendirildiğinde onun kimi yerde haklı gerekçelerle tenkitler 

ortaya koyduğu görülmüş, bazen de oldukça sathî olarak ifade edilebilecek, delilleri 

net olarak belirtilmemiş itirazlar içerdiğine şahit olunmuştur. Hanefî mezhebinin 

Kahire’de daha fazla ön plana çıkartılmaya çalışılması neticesinde Şâfiîlerin pek çok 

konuda Hanefîlerin düşüncelerine karşı tepki ile yaklaşması, İbnü’l-Mülakkın’ın da 

Hanefî mezhebinin hükümlerine dair tenkitlerinin mezhebî tavrın da etkisiyle yeteri 

kadar tahkîk içermemesine sebep olmuştur diyebiliriz. 

                                                           
771  Hırsızlık cezasının tesbitinde nisab miktarının belirlenmesi ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Sabri 

Erturhan, “Hırsızlıkta Nisabın Güncellenmesi Konusunda Bir Deneme”, İslâm Hukuku 

Araştırmaları Dergisi, 2016, sayı: 28, s. 263-277. 
772  Ahmed b. Hanbel, Müsned, C: XI, s. 502; Dârekutnî, Sünen, C: IV, s. 274; Taberânî, el-

Muʿcemü’l-kebîr, C: IX, s. 351; Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, C: XVII, s. 302. 
773  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IX, s. 207. 
774  Ebû Dâvûd, “Ḥudûd”, 12; Tirmizî, “Ḥudûd”, 16. 
775  Buhârî, “Ḥudûd”, 13; Müslim, “Ḥudûd”, 5. 
776  Bardakoğlu, “Hırsızlık”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1998, C: XVII, s. 388. 



308 
 

(2) Mâlikî Mezhebi ve İmam Mâlik’e Tenkitleri 

İbnü’l-Mülakkın’ın, Hanefî mezhebinin tercih ettiği hükümlere yönelik 

yaptığı tenkitler kadar yoğunlukta olmasa da zaman zaman Mâlikî mezhebi ve İmam 

Mâlik’nin görüşlerine itiraz ettiği durumların olduğu da müşahede edilmektedir.777 

Meselâ o, Hz. Peygamber’in kucağında çocuklar bulunduğu halde namaz 

kıldığını, secdeye gittiğinde çocukları yere koyduğunu ve ayağa kalkarken tekrar 

kucağına aldığını bildiren rivayetin,778 ister farz namaz olsun ister nafile ister cemaat 

halinde kılınsın ister münferid, her durumda da bir kimsenin kucağında bir çocuk ile 

namaz kılmasının câiz olduğuna delalet ettiğini belirttikten sonra, Mâlikîlerin bunu 

sadece nafile namaza hasretmelerini tenkit etmektedir. İbnü’l-Mülakkın, Ebû 

Dâvûd’un Sünen’inde yer aldığını bildirdiği rivayette779, Resûlullah’ın (s.a.v.) kuca-

ğında çocuklarla birlikte kıldığı namazın öğle ya da ikindi olduğunun, Taberânî’nin 

el-Muʿcemü’l-kebîr’inde bulunan rivayette780 ise sabah namazının zikredilmesinin 

Mâlikîlerin bu hükmünü geçersiz kıldığını vurgulamaktadır.781 

Kurbanlık hayvanlardaki fazilet sıralamasının mezhepler nazarında 

farklılıklarını zikrettiği bir yerde, Hanefî ve Şâfiî mezhebi ile cumhûrun görüşüne 

göre kurban edilmesi en faziletli olanın deve olduğunu, ardından sığır ve koyunun 

geldiğini hatırlatan İbnü’l-Mülakkın, Mâlikî mezhebinin bu sıralamayı koyun, sığır 

ve deve şeklinde yaptığını bildirdikten sonra bu görüşe itiraz etmektedir. Mâlikîlerin, 

Hz. Peygamber’in koç kurban etmesinden hareketle ve koyun etinin daha lezzetli 

olduğu gerekçesiyle böyle bir sıralama yaptıklarını dile getiren şârih, onların bu 

görüşünün ilgili babdaki hadise782 aykırı olduğu, bununla birlikte Resûlullah’ın 

                                                           
777  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 387; C: II, s. 106, 323 355, 565; C: III, s. 

132, 152, 328; C. IV, s. 169; C: VII, s. 186. 
778  Buhârî, “Salât”, 104; “Edeb”, 18; Müslim, “Mesâcid”, 41. 
779  Ebû Dâvûd, “Salât”, 168. 
780  Taberânî, el-Muʿcemü’l-kebîr, C: XXII, s. 442. 
781  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 152. 
782  Ebû Hüreyre’den rivayet edildiğine göre Resûlullah (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: 

“Bir kimse cuma günü gusül abdesti alır, sonra ilk saatte cuma namazına giderse bir deve 

kurban etmiş gibi sevap kazanır. İkinci saatte giderse bir inek, üçüncü saatte giderse boynuzlu 

bir koç kurban etmiş gibi sevap kazanır. Dördüncü saatte giderse bir tavuk, beşinci saatte 

giderse bir yumurta sadaka vermiş gibi sevap elde eder. İmam minbere çıkınca, melekler 

hutbeyi dinlemeye koyulurlar.” Bkz. Buhârî, “Cumʿa”, 4, 29; Müslim, “Cumʿa”, 10. 



309 
 

(s.a.v.) koç kurban etmesinin fazilet değil cevâz ifade ettiğini belirterek onları tenkit 

etmektedir.783 

Bir başka yerde şârih, domuzun satılmasının yasak oluşunu bildiren bir 

rivayetten784 hareketle, onun necasetine dair icmâ olduğunu belirtmektedir. İbnü’l-

Mülakkın, Mâlikîler’in bu icmâa aykırı olarak domuzun sadece etinin haram 

kılındığına hükmettiklerine değinmiş, onun tamamıyla necis olmayıp yağının 

kullanılabileceğine cevâz verdiklerini nakletmiştir. Şârih, Mâlikî mezhebinin bu 

görüşüne, domuz yağının etinden ayrı değerlendirilemeyeceğini belirterek itiraz 

etmektedir.785 

(3) Şâfiî Mezhebi ve İmam Şâfiî’ye Tenkitleri 

İbnü’l-Mülakkın’ın, hadislerden çıkarılan fıkhî hükümlerde çoğunlukla bir 

mezhebe mensup olma tavrıyla hareket edip, kendi mezhep imamının ve mezhebinin 

muteber görüşünü benimsediği görülmekte ise de, nadiren onun İmam Şâfiî’den ve 

mezhebin genel kanaatinden farklı düşünerek itiraz ettiği hususlara da 

rastlanmaktadır.786 

Örneğin o, Hz. Peygamber’in Hendek Gazvesi’nde ikindi namazını vaktinde 

kılamadığı, akşam namazı vakti girdikten sonra, önce ikindiyi ardından vaktin 

namazını kıldığını bildiren rivayetin787, bir kimsenin kazaya kalan namazını başka bir 

vakitte hatırlaması durumunda önce kaza namazını, peşinden vaktin namazını 

kılmasının gerekliliğine delil olduğunu belirtmektedir. İmam Şâfiî’nin bu sırayı 

gözetmeyi zorunlu değil müstehap kabul ettiğine değinen İbnü’l-Mülakkın, bu 

konuda tertibe riâyet edilmesi hususunda icmâ bulunduğuna da işaret etmekle kendi 

mezhebinin hükmüne katılmadığını ortaya koymuş olmaktadır.788 

Şârih, Hz. Peygamber’in seferî iken öğle ile ikindiyi ve akşam ile yatsıyı cem 

ettiğini bildiren rivayetin789 şerhinde, namazları cem edebilmek için bulunması 

                                                           
783  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 169. 
784  Buhârî, “Büyûʿ”, 112; Müslim, “Müsâkât”, 71. 
785  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VII, s. 186. 
786  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 191, 541; C: II, s. 77, 341, 407; C: III, s. 444; C: 

IV, s. 80, 499, 521; C: V, s. 379. 
787  Buhârî, “Mevâkît”, 36; “Ezân”, 26; “Salâtü’l-havf”, 3; Müslim, “Mesâcid, 209. 
788  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 341. Konunun ayrıntıları için bkz. Yaşaroğlu, “Kazâ”, DİA, 

Ankara, TDV Yayınları, C: XXV, s. 110-113. 
789  Buhârî, “Taksîr”, 13ʿ Müslim, “Salâtü’l-müsâfirîn”, 49. 



310 
 

gereken mazeretleri konu etmektedir. Ulemânın, hastalık sebebiyle cem hususunda 

ihtilâf ettiğini, şiddetli yağmuru mazeret olarak kabul eden İmam Şafîî ve 

çoğunluğun hastalık durumunu cem için uygun bir özür olarak görmediklerini, diğer 

bazı âlimlerin ise buna cevâz verdiklerini belirtmiş, kendisi de hastalığın yağmurdan 

meşakkat bakımından daha ağır olduğunu ifade ederek mezhebin genel hükmüne 

katılmadığını ortaya koymuştur.790 

İbnü’l-Mülakkın’ın kendi mezhebinin hükmüne itiraz ettiği bir başka örneğe 

Hz. Âişe’den nakledilen bir rivayetin şerhinde şahit olmaktayız. Hz. Âişe şöyle 

demiştir: “Allah Resûlü (s.a.v.) hastalandığında, kadınlardan bazısı Habeşistan’da 

gördükleri bir kiliseyi anlattılar. Onlara ne gördükleri soruldu. Habeşistan’a gitmiş 

olan Ümmü Seleme ve Ümmü Habîbe, o kilisenin güzelliğini ve ondaki resimleri 

anlattılar. Resûlullah (s.a.v.) başını kaldırarak şöyle buyurdu: «Onlar, 

kendilerinden sâlih bir adam ölünce, kabrinin üzerine bir mescid bina ederler. 

Sonra bu kabirde o resimleri yaparlar. Allah nezdinde yaratılmışların en şerlileri 

onlardır.»”791 Şârih, hadisin kabirler üzerine mescid bina etmenin haramlığına delil 

olduğunu, İmam Şâfiî ve onunla aynı görüşteki mezhebin diğer âlimlerinin ise bu 

durumu kerâhetle açıkladıklarını belirtmektedir. İbnü’l-Mülakkın, kendi görüşünü 

temellendirmek için “Allah Yahudi ve Hristiyanlara lanet etsin. Onlar, 

peygamberlerinin kabirlerini mescid edindiler.”792 ve “Allah’ım, kabrimi ibâdet 

edilen bir put (ibadet ve tapınma yeri) kılma! Peygamberlerin kabirlerini mescidler 

haline getiren kavme Allah’ın gazabı çok çetin olmuştur.”793 rivayetlerini delil 

olarak kullanmaktadır.794 Ayrıca kabre yönelerek namaz kılmanın haramlığına da 

dikkat çeken müellif, Şâfiî mezhebinin bu durumu da mekrûh olarak 

değerlendirdiğini bildirdikten sonra, “Kabirler üzerinde oturmayın, onlara doğru 

namaz kılmayın.”795 hadisi ve konu ile ilgili diğer hadislerin bunun haram oluşuna 

işaret ettiğini vurgulayarak kendi mezhebinin hükmüne itiraz etmektedir.796 

                                                           
790  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 80. 
791  Buhârî, “Salât”, 54; “Cenâiz”, 69; Müslim, “Mesâcid”, 16. 
792  Buhârî, “Salât”, 54; “Cenâiz”, 60, 94; “Enbiyâ”, 49; “Meğâzî”, 85; Müslim, “Mesâcid”, 19-22. 
793  el-Muvatta, “Cumʿa”, 570; Abdürrezzâk, el-Musannef, C: I, s. 406; Humeydî, Müsned, 2c., thk. 

Hasan Selim Esed ed-Dârânî, Dımaşk, Dârü’s-Sekkâ, 1996, C: II, s. 224; İbn Ebî Şeybe, el-

Musannef, C: V, s. 179; Ahmed b. Hanbel, Müsned, C: XII, s. 314. 
794  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 499. 
795  Müslim, “Cenâiz”, 97-98; Nesaî, “Kıble”, 11; Tirmizî, “Cenâiz”, 57; Ebû Dâvûd, “Cenâiz”, 73. 
796  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IV, s. 521. 



311 
 

Bütün bu örnekler şunu göstermektedir ki, şârihin fıkhî meselelere bakışı, 

mensubu olduğu mezheple genel itibariyle uyum arz etse de, zaman zaman kendi 

mezhebinden ayrı düştüğü durumlar da olabilmektedir. Bu tutum onun, çoğunlukla 

kendi mezhebinin çizgisini izlemekle birlikte, aynı zamanda katı bir taassupla 

hareket etmediğine de işaret eder. 

(4) Zâhiriyye Mezhebine Tenkitleri 

İbnü’l-Mülakkın, Zâhiriyye mezhebi ve âlimlerinin hadislerden anladığı 

hükümlere karşı da zaman zaman itirazlarda bulunmaktadır.797 

Meselâ o, “Müslüman bir kişi için yanında yazılı vasiyeti bulunmaksızın iki 

gece geçirmesi doğru değildir.”798 hadisindeki ifadelerden hareketle vasiyette 

bulunmayı farz telakki eden Zâhirîler’e799 karşı çıkmaktadır. Şârih, bu hadisten böyle 

bir sonuç çıkarılamayacağını belirtmekte, metindeki ifadelerin vasiyetin önemine 

işaret ve ona teşvik etmek için tavsiye bağlamında anlaşılması gerektiğini 

vurgulamaktadır.800 

Yine o, Zâhiriyye mezhebinin kurucusu Dâvûd ez-Zâhirî’nin (ö. 270/884)801, 

“Sizden biriniz cuma namazına gelmek istediği zaman gusletsin.”802 hadisindeki 

gusül tavsiyesinin cuma gününün tamamıyla alakalı olup, o gün fecr-i sânîden 

itibaren güneş batıncaya kadar gusül alan bir kimsenin hadiste belirtilen tavsiyeyi 

yerine getirmiş ve fazileti elde etmiş olduğuna dair görüşüne değinmiştir. Şârih, bu 

düşüncesine delil olarak da Hz. Âişe’nin, “İnsanlar cuma namazına yaylalarındaki 

evlerinden aba içinde gelirlerdi. Yolda tozlanıp terlerlerdi. Bu nedenle üzerlerinden 

pis bir koku çıkardı. Hatta Allah Resûlü’ne (s.a.v.) henüz evde yanımdayken bir 

adam geldi (onun halini görünce): «Bugününüz için yıkanıp temizlenirseniz çok 

                                                           
797  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 282; C: II, s. 147; C: III, s. 334, 408; C: IV, 

s. 37, 125; C: V, s. 262; C: VII, s. 312; C: VIII, s. 8; C: IX, s. 212. 
798  Buhârî, “Vesâyâ”, 1; Müslim, “Vasiyye”, 1. 
799  Bkz. İbn Hazm, el-Muhallâ bi’l-âsâr, 12c., thk. Abdülgaffâr Süleyman el-Bendârî, Dârü’l-Fikr, 

Beyrut, 1984/1405, C: VIII, s. 349. 
800  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: VIII, s. 8; Zâhirîler’in konuya yaklaşımı hakkında ayrıntılar için bkz. 

Âdem Albayrak, “İslâm Hukukunda Vasiyet”, (Yüksek Lisans Tezi), Yozgat, Bozok 

Üniversitesi SBE, 2017, s. 19-24. 
801  Hakkında bilgi için bkz. Nureddin Itr, “Dâvûd ez-Zâhirî, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1994, C: 

IX, s. 49-50. 
802  Buhârî, “Cumʿa”, 2; Müslim, “Cumʿa”, 1. 



312 
 

daha iyi olur» buyurdu.”803 rivayeti ile “İnsanlar (o günlerde) kendi işlerini 

kendileri görürlerdi. Cumaya günlük iş kıyafetleriyle gelirlerdi. Onlara, «Keşke 

bugün için yıkansanız (ne iyi olur)» denildi.”804 rivayetini kullanan Dâvûd ez-

Zâhirî’nin805 büyük bir yanılgı içerisinde olduğunu vurgular. O, Dâvûd ez-Zâhirî’nin 

delil olarak sunduğu bu rivayetlerdeki ifadelerden, gusletmenin sebebinin kötü 

kokuları gidermek, insanlara ve meleklere eziyet etmemek olduğunun açıkça 

anlaşıldığına dikkat çekmiş, onun hadisten anladığı mânaya itiraz ederek guslün esas 

itibariyle cuma namazıyla ilişkilendirilmesi gerektiğini dile getirmiştir.806 

Bir başka yerde şârih, “«Kim sarımsak veya soğan yemişse, bizden ve 

mescidimizden ayrılsın! Evinde otursun.» Resûlullah’a (s.a.v.) içinde bakla 

türünden sebzeler bulunan bir tabak getirildi. Allah Resûlü (s.a.v.) sebzelerin 

kokusunu duyarak (bunların ne olduğunu) sordu. Müteakiben sebzelerin içinde bakla 

türleri olduğunu kendisine haber verdiler. Resûlullah (s.a.v.) onları ashabından 

birine yaklaştırmalarını söyledi. Fakat o da tabağı görünce sebzeleri yemek istemedi. 

Nebî (s.a.v.): «Sen ye! Çünkü ben senin münâcaat etmediğinle münâcaatta 

bulunurum.» buyurdular.”807 hadisinin soğan, sarımsak gibi rahatsız edici şeylerin 

yenilmesi durumunda mescide gitmeyi yasakladığına işaret etmektedir. Bununla 

birlikte o, Hz. Peygamber’in sahâbîye “Sen ye!” demesinin normal durumlarda bu 

gıdaları yemenin mübahlığına delalet ettiğini de ifade etmektedir. Zahîriler’in bahse 

konu olan hadis üzerinden bu gıdaların yenmesini haram kabul ettiklerini belirten 

İbnü’l-Mülakkın, Resûlullah’ın (s.a.v.) “Ey İnsanlar! Allah’ın helâl kıldığı bir şeyi 

haram sayamam.”808 sözünün onların aleyhine bir delil olduğunu belirterek itirazını 

dile getirmektedir. Hadiste zikredilen soğan, sarımsak yeme yasağının tahrîm değil 

kerâhet ifade ettiğini belirten şârih, bu yasağın cemaatle namaz kılmak için mescide 

gelen kimse için sınırlı olduğunu, bunun dışında bir yasağın söz konusu 

olamayacağını vurgulamaktadır.809 

                                                           
803  Müslim, “Cumʿa”, 6. 
804  Buhârî, “Cumʿa”, 14. 
805  Bkz. İbn Hazm, el-Muhallâ, C: I, s. 266 vd. 
806  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IV, s. 124; Cuma guslü ile ilgili Hanefîler ile Zâhirîler arasındaki 

tartışmalar ve konunun detayları için bkz. Güler, Zâhirî Muhaddisler ile Hanefî Fakihleri 

Arasındaki Münakaşalar ve İhtilâf Sebepleri, s. 71-80. 
807  Buhârî, “Ezân”, 158; “Etʿime”, 48; “İʿtisâm”, 24; Müslim, “Mesâcid”, 68-77. 
808  Müslim, “Mesâcid”, 76. 
809  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 408; Ayrıca bkz. a.mlf., et-Tavzîh, C: VII, s. 341. 



313 
 

İbnü’l-Mülakkın’ın Zâhirîler’e yönelik bu tenkitleri, onun müntesibi olduğu 

Şâfiî mezhebinin daha çok lafız eksenli hadis yorumlarının tersine, rivayetlerden asıl 

maksadın ne olduğuna ilişkin yorumlara da ağırlık verdiğini göstermektedir. 

(5) Diğer Mezheplere Tenkitleri 

İbnü’l-Mülakkın, yukarıda adı geçenler dışında şerhin bazı yerlerinde zaman 

zaman ehl-i sünnet dışında kabul edilen ile müntesibi kalmayarak unutulmuş olan 

mezheplerin görüşlerine de değinmekte ve bunları tenkit etmektedir.810 

Meselâ o, “İnsanlar iftarda acele ettikleri sürece hayır üzere kalmaya devam 

ederler.”811 rivayetinin güneş battıktan sonra iftarı açmada acele etmenin 

müstehaplığına delil oluşunu ve âlimlerin bu konuda ittifak etiklerini belirtmenin yanı 

sıra hadisin, iftarı yıldızların görünmeye başladığı zamâna kadar geciktiren Şîa’nın 

aleyhine bir delil olduğunu dile getirmektedir. Ayrıca o, Hâkim’in el-Müstedrek’i ve 

İbn Hibbân’ın Sahîh’inde merfû olarak yer aldığını bildirdiği “İftar etmek için 

yıldızların çıkmasını beklemedikleri sürece ümmetim sünnetime göre hareket ediyor 

demektir.”812 rivayetinin de bu durumu teyit ettiğini vurgulayarak, Şîa’nın görüşünü 

hem ilgili hadisin mânasına dikkat çekmek sûretiyle hem de bu rivayetin onların 

aleyhine delil oluşunu ortaya koyarak tenkit etmektedir.813 

Hz. Peygamber’in, bir kadının teyzesi ya da halası ile aynı nikâh altında 

bulunmasını yasakladığı hadisinin814 şerhinde, âlimlerin tamamına göre bu hadisin 

böyle bir evliliğin haramlığına delâlet ettiğini belirten İbnü’l-Mülakkın, Hâricîler’den 

bir grubun ve Şîa’nın bu şekilde bir evliliği câiz gördüklerini belirtmektedir. Onların 

bu görüşlerine, “Elinizin altında bulunan câriyeler müstesna, evli kadınlar da size 

haram kılındı. Allah’ın size emri budur. Bunlardan başkasını, iffetli yaşamak ve 

zina etmemek kaydıyla, mallarınızla (mehir vecibesini göz ardı etmeden) 

                                                           
810  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 237, 393; C: II, s. 27; C: III, s. 259; C: V, s. 

163, 310, 315, 434; C: VIII, s. 177. 
811  Buhârî, “Savm”, 45; Müslim, “Sıyâm”, 48. 
812  İbn Hibbân, Sahîh, C: VIII, s. 278; Hâkim en-Nisabûrî, el-Müstedrek ale’s-Sahîhayn, C: I, s. 

599. 
813  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 310; İbn Dakîki’l- Îd de aynı hadisin şerhinde, "Bu hadis, iftarı 

yıldızların ortaya çıkmasına kadar geciktiren Şiîlerin uygulamasının yanlış olduğunu 

göstermektedir. Belki de güneş battıktan sonra hiç beklemeden iftarı yapmanın hayırlı oluşunun 

sebebi de budur. Çünkü iftarı geciktiren kimseler sünnete aykırı bir tutum sergilemiş olurlar." 

ifadesiyle benzer şekilde Şîa’yı tenkit etmektedir. Bkz. İbn Dakîki’l-Îd, İhkâm, C: II, s. 26. 
814  Buhârî, “Nikâh”, 28; Müslim, “Nikâh”, 33. 



314 
 

istemeniz size helâl kılındı. Onlardan karı-koca ilişkisi yaşadıklarınıza 

kararlaştırılmış olan mehirlerini verin. Mehir kesiminden sonra karşılıklı 

anlaşmanızda size günah yoktur. Şüphesiz Allah ilim ve hikmet sahibidir.”815 

âyetini delil olarak zikrettiklerini, bu âyette ve bunun dışındaki sahîh haberlerde 

evliliği yasak olanların açıklandığı, bunun dışında kalan evliliklerin ise helâl olduğu 

yorumlarından hareketle câiz oluşuna hükmettiklerini dile getirmektedir. Usulcülerin 

Kur’ân’ın umûmunun haber-i vahidle tahsîs edilebileceğine dair görüşlerine değinerek 

konuyla ilgili sahîh rivayetlerin âyetteki umûmî ifadeleri tahsîs ettiğine işaret eden 

şârih, Şîa’nın ve Hâricîler’in kanaatinin yanlış olduğunu ortaya koymaya 

çalışmaktadır.816 

Bir başka yerde o, “Ramazanı bir veya iki gün önce oruçla karşılamayın. 

Eğer bir kimse âdeti olduğu için bugünleri oruçla geçiriyorsa tutsun.”817 hadisinin, 

ramazan ayını öncesinde tutulan oruçla karşılamayı câiz gören Râfizîler’e red 

niteliğinde olduğunu ifade etmekte, bir gün öncesinden oruç tutmanın iki hilal 

arasında olan bir ayı öne almak anlamına geleceğine, dolayısıyla bunun da câiz 

olmadığına işaret ederek tenkidini dile getirmektedir.818 

Yukarıda bahsi geçen mezheplerin görüşlerini naklederek tenkit eden İbnü’l-

Mülakkın, günümüzde bir mezhebe mensubiyet anlamında takip edeni kalmayan 

Evzâî (ö. 157/774)819 ve Süfyan es-Sevrî’nin (ö. 161/778)820 fıkhî görüşlerine de 

                                                           
815  Nisâ, 4 / 24. 
816  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VIII, s. 177: Aralarında yakın akrabalık bağı bulunan iki kadınla 

aynı anda evli olmanın fıkhî hükümleri hakkında bkz. Halit Ünal, “Cemʿ”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 1993, C: VII, s. 276-277. 
817  Buhârî, “Savm”, 14; Müslim, “Sıyâm”, 21. 
818  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 163. 
819  Ebû Amr Abdurrahmân b. Amr b. Yuhmid el-Evzâî’nin (ö. 157/774) görüşleriyle teşekkül eden 

mezhep Evzâiyye adıyla tanınmış olup, Suriye, Irak, Hicaz, Mısır, Mağrib ve Endülüs’te 

yayıldıktan sonra zamanla taraftar bulamayıp ortadan kalkmıştır. Mezhep hakkında ayrıntılı bilgi 

için bkz. Sâlim Öğüt, “Evzâî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1995, C: XI, s. 546-548; Ertuğrul 

Boynukalın, “Evzâî ve Fıkıh Mezhebi”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2011/1, 

C: XIII, sayı: 23, s. 1-33. 
820  Süfyân es-Sevrî’nin rivayet ettiği hadisler gibi fıkhî görüşleri de kısa zamanda bütün İslâm dünya 

sına yayılmış ve onun adıyla anılan mezhep yaklaşık beş asır boyunca meşhur fıkıh 

mezheplerinden biri halinde varlığını sürdürmüştür. Süfyan es-Sevrî’nin hayatı, fıkhı ve mezhebi 

hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Recep Özdirek, Ali Hakan Çavuşoğlu, “Süfyan es-Sevrî”, DİA, 

İstanbul, TDV Yayınları, 2010, C: XXXVIII, s. 23-28; Ömer Faruk Akpınar, “Süfyan es-Sevrî’nin 

Hayatı ve Eserleri”, Usûl: İslâm Araştırmaları, 2014, Sayı: 22, s. 115-167; Abdülkâdir Tekin, 

“Süfyan es-Sevrî’nin Fıkıhçılığı”, Amasya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2015, Sayı: 5, 

s. 115-143. 



315 
 

değinmekte821, zaman zaman onları eleştirmektedir. Örneğin; “Resûl-i Ekrem 

ramazanın son on gününde i‘tikâfa girerdi. O bu âdetine vefâtına kadar devam 

etmiştir. Onun ardından hanımları i‘tikâfa girmiştir.”822 ve “Resûlullah (s.a.v.) 

ramazanda iʿtikâfa girerdi. Sabah namazını kıldıktan sonra iʿtikâfa gireceği 

mekâna gelirdi.”823 rivayetlerinden hareketle Evzâî ve Sevrî’nin iʿtikâfa başlangıç 

zamanını gündüzün başı olarak belirlemelerine itiraz etmekte, hadisin buna delâlet 

edemeyeceğini dile getirmektedir. O, Hz. Peygamber’in sabah namazını kıldıktan 

sonra cemaatten ayrılıp iʿtikâf mekânına gelmesinin, iʿtikâf zamanının gün doğmadan 

başlamış olduğuna işaret ettiğini belirterek Evzâî ve Sevrî’nin tesbitinin isabetli 

olmadığını ortaya koymaya çalışmaktadır.824 

Yine o, “Resûlullah (s.a.v.) mescide girmişti. Derken taşradan bir şahıs geldi, 

namaz kıldı. Sonra gelip Peygamber (s.a.v.) ile selamlaştı. Allah Resûlü (s.a.v.) ona 

dedi ki: «Dön ve yeniden namaz kıl; çünkü sen namaz kılmış olmadın!» O da 

dönüp evvelce kıldığı gibi namaz kıldı. Hz. Peygamber yine ona dedi ki: «Dön ve 

yeni baştan kıl; çünkü sen namaz kılmış olmadın!» Üçüncüsünde de tekrar 

kılmasını emredince o şahıs: «Allah’a yemin olsun ki, bu kıldığımdan başka daha iyi 

nasıl kılacağımı bilmiyorum. Bana doğrusunu öğretir misin ya Resûlallah?» dedi. 

Bunun üzerine Resûlullah (s.a.v.) şöyle buyurdu: «Namaza başlangıç tekbiriyle 

başla. Kur’ân’dan iyi bildiğin yerleri oku. Rükûa varınca beden âzaların 

yerleşinceye kadar bekle. Rükûdan başını kaldırınca bedenin tamamen 

doğruluncaya kadar ayakta dur. Sonra secdeye git ve âzaların yerleşinceye kadar 

orada kal. Secdeden başını kaldırınca âzaların yerleşinceye kadar otur. Ardından 

tekrar secdeye git ve âzaların yerleşinceye kadar orada kal. Sonrasında ayağa kalk 

ve dimdik dur. Namazın bütün rekâtlarında aynen böyle yapmaya devam et!»”825 

hadisinin şerhinde namazda kıraatın hükmünü tartışırken, mezheplerin Fâtiha 

sûresini okumanın hükmüne dair görüşlerini zikretmektedir. Şârih, cumhûra göre her 

rekâtta Fâtiha okumanın farz olduğunu, Sevrî ve Evzâî’nin ise son iki rekâtta Fâtiha 

                                                           
821  Muhtelif nakiller için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 263, 298; C: II, s. 121; C: III, s. 172, 

332, 348; C: IV, s. 77, 95, 136; C: V, s. 49, 63, 206, 229, 434; C: VI, s. 358; C: VII, s. 33, 297, 

499; C: VIII, s. 211, 231, 344; C: IX, s. 74. 
822  Buhârî, “İʿtikâf”, 1; Müslim, “İʿtikâf”, 5. 
823  Buhârî, “İʿtikâf”, 14; Ebû Dâvûd, “Savm”, 77; Tirmizî, “Savm”, 71. 
824  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: V, s. 434. 
825  Buhârî, “Ezân”, 94; Müslim, “Salât”, 45. 



316 
 

okumayı farz kabul etmediklerini, kişinin bu hususta muhayyer olacağına 

hükmettiklerini belirtmektedir. Müellif, her rekâtta Fâtiha okumayı farz kabul eden 

görüşün sahîh olduğunu ifade ederek tercihini belirlemekte ve bu şekilde Sevrî ile 

Evzâî’nin hükmüne itiraz etmektedir. Ardından o, kendi tercihini teyit için ve aksini 

iddia edenlerin görüşlerinin hatalı olduğunu delillendirmek amacıyla yukarıdaki 

rivayetin “Namazın bütün rekâtlarında aynen böyle yapmaya devam et!” cümlesi 

ile “İçerisinde Fâtiha sûresi okunmayan bir namaz, yeterli değildir.”826 ve “Fâtiha 

okumayan kimsenin namazı olmaz.”827 hadislerini nakletmiştir.828 

Yukarıda verilen bütün örneklerde görüldüğü üzere şârih, fıkhî meselelerin 

izahında sadece muhtelif nakillerde bulunmak ya da mezheplerin görüşlerini 

aktarmakla yetinmemiş, yeri geldiğinde mezheplere yönelik tenkitlerde de 

bulunmuştur. Onun bu yaklaşımı fıkhî konularda serdedilen görüşlere dair münekkit 

bir tavır sergilediğini göstermekle birlikte ciddi bir fıkhî birikime sahip olduğunun da 

ispatı mahiyetindedir. Onun daha önceki bölümlerde zikredilen fıkhî alanlarda telif 

ettiği eserleri de bu uzmanlığının bir tezahürü niteliğindedir. 

G. RİVÂYETLER ARASI TEÂRUZLARA YAKLAŞIMI 

Hadis ilminde ihtilâf ya da teâruz kavramları, zâhiren iki rivayet arasında 

görülen çelişkileri ifade etmek için kullanılmaktadır. Rivayetler arası teâruz ve 

ihtilâflar söz konusu olduğunda, sıhhat bakımından birbirine eşit olan hadisler 

arasında bir çelişkinin olmayacağı düşüncesinden hareketle öncelikle bu teâruzun 

giderilme yolları araştırılmış ve bu çabaların sonucunda “muhtelifü’l-hadîs” ilmi 

ortaya çıkmıştır.829 “İhtilâfü’l-hadîs” ve “müşkilü’l-hadîs” isimleriyle de anılan830 

“muhtelifü’l-hadîs” ilmi, “Makbul bir hadisin aynı konuda kendisi gibi makbul bir 

                                                           
826  Tirmizî, “Salât”, 69; Ebû Bekr Muhammed b. İshâk İbn Huzeyme, Sahîh, 4c., thk. Muhammed 

Mustafa el-Aʿzamî, Beyrut, el-Mektebü’l-İslâmî, t.y., C: I, s. 248. 
827  Buhârî, “Ezân”, 94; Müslim, “Salât”, 34. 
828  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 172-173; Namazda kırâatın hükmü ile ilgili söz konusu 

mezheplerin görüşleri için bkz. Muhammed Latif Altun, “Evzâȋ ve Hanefî Fakîhlerin Görüşü 

Bağlamında Namazda Kıraat ve Me’mûmun Kıraati”, Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, Yıl: 2019, Sayı: 45, s. 277-298. 
829  Ayrıntılı bilgi için bkz. Süyûtî, Tedrîbü’r-râvî, s. 175; Koçyiğit, Hadis Usulü, s. 49; Uğur, 

Ansiklopedik Hadis Terimleri Sözlüğü, s. 265; Abdullah Aydınlı, “Muhtelifü’l-hadîs”, DİA, 

Ankara, TDV Yayınları, 2020, C: XXXI, s. 74-77. Ayrıca “Muhtelifü’l-hadîs” ilminin doğuşu 

hakkında detaylı bilgi için bkz. Çakan, Hadislerde Görülen İhtilâflar ve Çözüm Yolları, s. 49-

70. 
830  Yücel, Hadis Usulü, s. 209. 



317 
 

veya bir çok hadise, yahut öteki delillere, görünürde veya gerçekte mânen muhâlif 

olmasından ve bu muhalefetin giderilme yollarından bahseden ilim dalı”831 şeklinde 

tanımlanmıştır.  

“Muhtelifü’l-hadîs” ilminde uygulanan esaslara göre mâna yönünden 

birbirine zıt görünen hadislerde öncelikli olarak cemʿ ve te’lîf yoluna başvurulmuş, 

bunun mümkün olmadığı durumlarda nesh yöntemi ile tarih bakımından önce vârid 

olan hadis mensûh, sonradan vârid olan ise nâsih kabul edilmiş, nesh imkânı 

olmadığında da iki rivayetten birisi belirli gerekçelerle tercih edilmiş, o da mümkün 

değilse tevakkufa gidilmiştir.832 

İbnü’l-Mülakkın da “muhtelifü’l–hadîs” ilmi çerçevesinde bahsi geçen 

tearuzu giderme yöntemlerine zaman zaman başvurmuştur. Aşağıda onun, cemʿ ve 

te’lîf, nesh ve tercih yöntemlerini kullandığı örneklere yer verilecektir. Öte yandan 

onun tevakkuf yöntemini kullandığına dair bir örneğe rastlamadığımızı da belirtmek 

isteriz. 

1. Cemʿ ve Te’lîf 

Sözlükte, ayrı ayrı duran şeylerin bir araya getirilmesi, bir şeyi bir başka şeye 

katmak gibi anlamlara gelen cemʿ kelimesi,833 hadis ıstılahında aralarında zâhiren 

teâruz varmış gibi görünen hadislerdeki ihtilâfı çözümleme yollarından birisi olarak 

kullanılmaktadır. İhtilaflı görünen rivayetlerin her biriyle aynı anda amel etmeyi 

mümkün kılan cemʿ ve te’lîf metodu, iki hadis arasındaki ihtilâfı te’vil yoluyla 

giderme esasına dayanmaktadır. Çünkü peygamber olması itibariyle Resûlullah’ın 

(s.a.v.) tenâkuza düşmesi, tutarsız sözler söylemesi düşünülemez. Buna göre Hz. 

Peygamber’e aidiyeti kesinlikle bilinen hadisler arasında daima mâkul bir izah 

bulunabilir. Dolayısıyla cem‘ ve te’lîfin pratikteki sonucu, her hadisi uygulama 

imkânına kavuşturmaktır.834 

                                                           
831  Çakan, Hadislerde Görülen İhtilâflar ve Çözüm Yolları, s. 33. 
832  Süyûtî, Tedrîbü’r-râvî, s. 175-180; Koçyiğit, Hadis Usulü, 49-53; Çakan, a.g.e., s. 36; Aydınlı, 

“Muhtelifü’l-hadîs”, s. 75. 
833  Ebü’l-Kâsım Hüseyin b. Muhammed b. Mufaddal Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî garîbi’l-

Kur’ân, thk. Safvân Adnân ed-Dâvûdî, Beyrut, Dârü’ş-Şâmiyye, 1412, s. 201; İbn Manzûr, 

Lisânü’l-Arab, C: VIII, s. 83; Fîruzâbâdî, Kâmûsü’l-muhît, s. 710. 
834  Uğur, Ansiklopedik Hadis Terimleri Sözlüğü, s. 44; Çakan, “Cemʿ ve Te’lif”, DİA, İstanbul, 

TDV Yayınları, 1993, C: VII, s. 287. 



318 
 

Cemʿ ve te’lîf için farklı metodlar ortaya konmuştur. Bu metodlar içerisinde 

üzerinde ittifak edilenlerin tahsîs835, takyîd836 ve haml837 yöntemleri olduğu kaynak-

larda bildirilmiştir.838  Dolayısıyla rivayetler arası ihtilâfta bahsi geçen bu 

metodlardan biri kullanılmış, ilgili hadisler te’vil edilerek çözüm bulunmaya 

çalışılmıştır. İbnü’l-Mülakkın da bu metodları kullanarak birbiriyle çelişkili gibi 

görünen hadislerin arasını cemʿ ve te’lîf etmeye öncelik vermiştir.839 Onun bu 

yaklaşımı, çoğu ulemâda olduğu gibi rivayetlerden birini tercih ya da nesh etmek 

yerine birlikte değerlendirip arasını bulmanın doğru olacağını düşündüğünü 

göstermektedir. Zira o, hadislerin arasını cemʿ etmenin nesh ve tercihten evlâ 

olduğunu düşünmektedir.840 

Meselâ o, “Benden önceki peygamberlerden hiç birisine verilmeyen beş şey 

bana verildi: Bir aylık yol kadar yerden (düşmanımın kalbine) korku (salmak) ile 

yardım olundum (desteklendim). Yeryüzü bana mescid (namazgâh) ve temiz 

kılındı. Dolayısıyla her kim namaz vaktine erişirse bulunduğu yerde namazını 

kılsın. Bana ganimetler helâl kılındı. Hâlbuki benden önce hiçbir peygambere 

helâl kılınmamıştı. Bana şefaat etme yetkisi verildi. Daha önce her peygamber 

özellikle kendi kavmine gönderiliyordu. Ben ise bütün insanlara gönderildim.”,841 

“Ben altı şeyle diğer peygamberlerden üstün kılındım: Az sözle çok şey ifade etme 

kabiliyeti bana verildi. Düşmanın kalbine korku salınarak zafere ulaşmam 

sağlandı. Savaştan alınan ganimetler bana helâl kılındı. Bütün yeryüzü benim için 

temiz bir mekân ve bir mescit kılındı. Ben bütün insanlara peygamber gönderildim. 

Peygamberler zinciri benimle son buldu.”842 ve “İnsanlara üç şeyle üstün kılındık: 

Saflarımız meleklerin saf düzeni gibi kılındı. Yeryüzü bize mescid, toprağı da su 

                                                           
835  Tahsîs, bir lafzın kapsamı içinde bulunan mânalardan bir kısmını o lafzın kapsamından çıkarmaya 

denir. Bkz. Çakan, Hadislerde Görülen İhtilâflar ve Çözüm Yolları, s. 165; Koca, “Tahsîs”, 

DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2010, C: XXXIX, s. 432.  
836  Takyîd, mutlak ifadeli iki müteârız hadisi, birbirine zıt kayıtlara bağlayarak veya biri mutlak öteki 

mukayyed iki hadisten mutlakı mukayyede göre yorumlayarak aralarındaki teâruzu gidermek 

demektir. Bkz. Çakan, a.g.e., s. 169. 
837  Haml, müteârız hadislerin, farklı vürud şartlarını ortaya koyarak bağdaştırılmasıdır. Bkz. Çakan, 

a.g.e., s. 173. 
838  Çakan, a.g.e., s. 165. 
839  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: I, s. 379, 417; C: II, s. 156, 218, 239, 391, 397, 

560; C: III, s. 115, 545; C: IV, s. 51, 87, 97, 176, 100, 173, 251, 332, 472; C: V, s. 299; C: VI, s. 

179, 397, 405; C: VII, s. 230; C: VIII, s. 197; C: IX, s. 56. 
840  Bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 449; C: III, s. 286, 370, 510. 
841  Buhârî, “Salât”, 55; Müslim, “Mesâcid”, 3. 
842  Müslim, “Mesâcid”, 5. 



319 
 

bulamadığımız zaman temiz ve temizleyici kılındı.”843 rivayetlerinde Hz. 

Peygamber’in diğer peygamberler karşısında üstün kılındığı şeyler açıklanırken beş, 

altı ve üç şeklinde farklı rakamların kullanılması zâhiren bir çelişki gibi 

görünmektedir. İbnü’l-Mülakkın, bu rivayetlerin arasını bulmak için te’vile 

başvurmakta ve rivayetlerde beş, altı ve üç rakamlarının zikredilmesinin bir teâruz 

oluşturmadığını şu örnekle açıklamaktadır: “Bir kimsenin kendisinde beş dinar 

bulunduğunu söylemesinden, yanında bundan başka parasının bulunmadığı anlamı 

çıkmaz. Bir başka seferinde yanında yirmi dinar ya da otuz dinarı olduğunu 

söyleyebilir. Yanında daha çok parası olan bir kimsenin aynı zamanda az miktara da 

sahip olduğu aşikârdır. Aynen bunun gibi Allah Teâlâ’nın farklı zamanlar ve 

durumlar için Peygamberi’ne, diğerlerinden üstün kılındığı şeyleri üç, beş ve altı 

rakamlarıyla bildirmesi de mümkündür.”844 

Hz. Peygamber’e amellerin en faziletlisinin hangisi olduğu sorulunca; 

vaktinde kılınan namaz, ana babaya iyilik ve Allah yolunda cihad etmek şeklinde 

sıralama yaptığı rivayetin845 şerhinde amellerin fazilet bakımından birbirine üstünlüğü 

hakkında farklı hadislerin bulunduğunu belirten İbnü’l-Mülakkın, rivayetlerdeki bu 

farklılığı te’lîf etmek için şu izahı yapar: 

“Bu hadiste önce namaz, sonra ana babaya iyilik, daha sonra da cihad 

zikredilmiştir. Ebû Hüreyre’nin rivayetinde iman, cihat ve kabul edilmiş hac 

sıralamasıyla;846 Ebû Zer’den gelen bir hadiste ise iman ve cihad şeklinde yer 

almıştır.847 Bir başka rivayette, Hz. Peygamber’e “Hangi Müslüman (ya da İslâm) 

daha hayırlıdır?” diye sorulması üzerine o, «Yemek yedirmen ve tanıdığın, 

tanımadığın herkese selam vermendir.»”848 buyurmuş, Ebû Mûsâ ve Abdullah b. 

Amr’dan gelen bir diğer rivayette ise aynı soruya “Müslüman, elinden ve dilinden 

diğer Müslümanların selâmette olduğu kimsedir.”849 şeklinde cevap vermiştir. 

Ayrıca, “Sizin en hayırlılarınız Kur’ân’ı öğrenen ve öğretenlerinizdir.”850 hadisi ile 

bunların dışındaki benzer pek çok hadis bulunduğuna dikkat çeken şârih, 
                                                           
843  Müslim, “Mesâcid”, 4. 
844  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 156. 
845  Buhârî, “Mevâkît”, 5; “Cihâd”, 1; “Edeb”, 1; “Tevhid”, 48; Müslim, “Îmân”, 137. 
846  Buhârî, “Hac”, 4; Müslim, “Îmân”, 135. 
847  Buhârî, “Itk”, 2; Müslim, “Îmân”, 136. 
848  Buhârî, “Îmân”, 5; Müslim, “Îmân”, 63. 
849  Buhârî, “Îmân”, 4; Müslim, “Îmân”, 66. 
850  Buhârî, “Fezâilü’l-Kur’ân”, 21; Ebû Dâvûd, “Salât”, 347; Tirmizî, “Fezâilü’l-Kur’ân”, 15. 



320 
 

rivayetlerdeki benzer sorulara verilen farklı cevapların, soru soran kişinin durumuyla 

ilgili olduğunu belirtir. O, en faziletli amelin hangisi olduğu ya da hangi Müslümanın 

daha hayırlı olduğu sorusunu cesur bir kimsenin sorması durumunda kendisine 

verilecek cevabın “cihat”; zengin bir kimse sorduğunda “sadaka” veya “cömertlik”; 

fakir birisi sorsa “iyilik” veya “zikir”; zeki biri sorduğunda “ilim”; mizacı sert olan 

birisinin sorması durumunda ise “öfkelenme” şeklinde olabileceğine dair örnekler 

sunmaktadır. Müellif, bir toplum ya da şahıs hakkında en faziletli şeyin bazen vakte, 

hâle ve şahsa uygun bir maslahat gereği, diğer kimseler hakkındaki faziletli olan 

durumdan bütünüyle farklı olabileceğini vurgular.851 Görüldüğü gibi İbnü’l-Mülakkın 

aynı sorulara farklı cevaplar verilmekle zâhiren bir tenâkuz arzeden bu rivayetleri 

muhatapların hallerine göre değişkenlik göstermesiyle yorumlayarak ilgili hadislerin 

arasını te’lîf etmiştir. 

Bir başka yerde o, Abdullah b. Ömer’den nakledilen “Allah Resûlü (s.a.v.), 

yanında Üsâme b. Zeyd, Bilâl ve Osman b. Talhâ bulunduğu halde Kâbe’nin içine 

girdi. Kapısını kapattılar. Kapıyı açtıklarında, ilk giren bendim. Bilâl’le karşılaştım 

ve ona, «Allah Resûlü (s.a.v.) içerde namaz kıldı mı?» diye sorduğumda o da, 

«Evet, Yemen tarafındaki iki direk arasında kıldı» diye cevap verdi.”852 hadisinin 

farklı rivayetlerinde Hz. Peygamber’in Kâbe’nin içerisinde namaz kıldığı yere ilişkin 

“Yemen tarafındaki iki direk arasında”, “İki direk solunda bir direk sağında ve üç 

direk arkasında olduğu halde” ve “Bir direk sağında bir direk de solunda” şeklinde 

farklı ifadelerin yer almasından hareketle ihtilâfı gidermeye yönelik açıklamalarda 

bulunur. Şârih, rivayetlerin arasını cemʿ etmeye dair Kurtubî’nin (ö. 656/1258) 

“Resûlullah (s.a.v.), rivayetlerde bahsi geçen bölümlerde namazını tekrar tekrar 

kılmıştır. Eğer bu durum bir kez yaşanmışsa Kâbe’de uzun süre durmuştur.” beyânı 

ile bazı şârihlerin Hz. Peygamber’in namazı bozmayacak şekilde ilk iki rekâtta bir 

yerden başka bir yere hareket etmesinin mümkün olabileceğine dair açıklamalarına 

değinmekte ve bunların uzak bir yorum olduğunu belirtmektedir. O, rivayetler 

arasındaki ihtilâfta önceliği nesh veya tercihten yana değil cemʿ etmeye vererek, söz 

                                                           
851  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: II, s. 218 vd. 
852  Buhârî, “Hac”, 51; Müslim, “Hac”, 388. 



321 
 

konusu rivayetlerin, Allah Resûlü’nün (s.a.v.) Kâbe’nin orta direğine yakın bir yerde 

namaz kılmasıyla te’lîf edilebileceğine dair kendi kanaatini de zikreder.853 

İbnü’l-Mülakkın, “Kıyamet günü insanlar arasında hüküm verilirken ilk 

görülecek dava, kan davasıdır.”854 hadisinin şerhinde, “Kıyamet gününde kulun 

hesaba çekileceği ilk ameli onun namazıdır. Eğer namazı düzgün olursa, işi iyi 

gider ve kazançlı çıkar. Namazı düzgün olmazsa, kaybeder ve zararlı çıkar. Şâyet 

farzlarından bir şey noksan çıkarsa, Azîz ve Celîl olan Rabb’i: «Kulumun nafile 

namazları var mı, bakınız?» der. Farzların eksiği nafilelerle tamamlanır. Sonra 

diğer amellerinden de bu şekilde hesaba çekilir.”855 rivayetini nakleder. Kıyamet 

günü hükmü ilk verilecek şey birinci rivayette kan davası, ikinci rivayette ise namaz 

olarak zikredilmektedir. Şârih, birinci rivayette bildirilen durumun kullar arasında 

gerçekleştiğini, ikinci rivayette ifade edilen namaz ibadetinin ise kul ile Rabb’i 

arasında olduğunu belirtmek sûretiyle birbiriyle çelişir gibi görünen iki rivayetin 

arasını te’lif etmektedir.856 

2. Nesh 

Sözlükte, “bir şeyin, ardından gelen bir şeyle ortadan kalkması” anlamındaki 

“nesh” kelimesinin mânasını örneklendirmek için, “güneşin gölgeyi, gölgenin güneşi 

neshetmesi” ve “ihtiyarlığın gençliği neshetmesi” şeklinde kullanımlara işaret 

edilmektedir.857 Hadis usulünde “Nâsihü’l-hadîs ve mensûhuh” başlığıyla konu 

edinilen nesh,858 terim olarak şer‘î bir hükmün daha sonra gelen şer‘î bir delille 

                                                           
853  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VI, s. 178-179. 
854  Buhârî, “Rikâk”, 48; Müslim, “Kasâme”, 28. 
855  Ebû Dâvûd, “Salât”, 149; Tirmizî, “Mevâkît”, 188; Nesâî, “Salât”, 9; İbni Mâce, “İkâmet”, 202. 
856  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: IX, s. 56. 
857  Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm, en-Nâsih ve’l-mensûh fi’l-Kur’ân, thk. Muhammed b. Sâlih el 

Müdeyfir, Riyad, Mektebetü’r-Rüşd, 1418/1997, s. 5; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 801; 

Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Ali Seyyid Şerîf Hanefî el-Cürcânî, et-Taʿrîfât, Beyrut, Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1403/1983, s. 240. 
858  Hâkim en-Nisabûrî, Maʿrifetü ulûmi’l-hadîs, thk. es-Seyyid Muazzam Hüseyin, Beyrut, Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1397/1977, s. 85; Nevevî, et-Takrîb ve’t-teysîr li-maʿrifeti süneni’l-beşîri’n-

nezîr fî usûli’l-hadîs, nşr. Muhammed Osman el-Hoşt, Beyrut, Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, 1405/1985, 

s. 88; İbnü’l-Mülakkın, el-Muknîʿ fî ulûmi’l-hadis, thk. Abdullah b. Yûsuf el-Cüdeyʿ, İhsâ, Dâru 

Fevvâz, 1413/1992, C: II, s. 450; Uğur, Ansiklopedik Hadis Terimleri Sözlüğü, s. 312; Yücel, 

Hadis Usulü, s. 211. 



322 
 

kaldırılmasını ifade etmekte, neshin söz konusu olduğu durumlarda önceki hüküm 

mensûh, onu yürürlükten kaldıran yeni hüküm veya delil nâsih diye anılmaktadır.859 

İhtilaflı hadislerde çözüm yollarından birisi olan nesh, birbirine zıt mânalarda 

vârid olan iki hadisin cemʿ ve te’lîfi mümkün olmadığı zaman, çelişkili görünen 

hadislerden hangisinin önce hangisinin sonra vârid olduğu tesbit edildiğinde, son 

hadisin ilk hadisi neshettiği kabul edilerek biri ile getirilen hükme diğeriyle son 

verilmiş olup, başka çözüm yollarına ihtiyaç duyulmadan ihtilâf giderilmiş olur.860 

Dolayısıyla cemʿ ve te’lîf gibi nesh de hadislerde görülen teâruzu giderme 

yollarından birisi olarak kabul edilir. İbnü’l-Mülakkın da nesh yöntemini kabul 

etmekte ve el-Muknîʿ fî ulûmi’l-hadîs adlı eserinde neshin çeşitlerine dair bilgiler 

nakledip örnekler vermektedir.861 O ayrıca hadislerde nâsih ve mensûhun varlığına 

delil olarak “Bizler (önceleri) namazda iken konuşurduk. Öyle ki bizden bir adam 

yanı başında namaz kılan arkadaşıyla konuşurdu. Bu hal, “Allah'a, saygı ve korku 

dolu bir gönül ile el bağlayıp durun!”862 âyeti ininceye kadar devam etti. Bu âyet 

inince susmakla emrolunduk, (artık namazda) konuşmaktan men olunduk.”863 

hadisini zikretmektedir.864 

Onun rivayetler arası ihtilâfı çözümlerken nesh yöntemini uyguladığı 

örneklere de rastlanmaktadır.865 Meselâ o, içki içen bir kimseye uygulanacak had 

cezasını bildiren rivayetin866 şerhinde, kişinin bu günahı tekrarlaması durumunda bile 

öldürülmesinin haram oluşu hususunda icmâ bulunduğunu belirtmekte, şâz görüşe 

sahip bazı grupların ise hakkında hadis bulunduğunu iddia ederek, içki içen kimseye 

dört sopa vurulduktan sonra öldürülebileceğini söylemelerine itiraz etmektedir. Bu 

görüşün sahâbe ile ondan sonrakilerin icmâına muhalif olmasından ötürü bâtıl 

olduğunu dile getiren şârih, söz konusu hadislerin, ya “Müslüman bir kimsenin kanı 

                                                           
859  Cürcânî, et-Taʿrîfât, s. 240; Abdurrahmân Çetin, “Nesih”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2006, 

C: XXXII, s. 579. 
860  Koçyiğit, Hadis Usulü, s. 56; Aydınlı, “Muhtelifü’l-hadîs”, s. 75; Hadiste nesh konusunun detaylı 

incelemesi için ayrıca bkz. Ali Osman Koçkuzu, Hadiste Nâsih-Mensûh Meselesi, İstanbul, 

İFAV, 2022. 
861  İbnü’l-Mülakkın, el-Muknîʿ, C: II, s. 450 vd. 
862  Bakara, 2/238. 
863  Buhârî, “Amel fi’s-salât”, 2; “Tefsir”, 45; Müslim, “Mesâcid”, 35. 
864  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 342. 
865  Örnekler için bkz. İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: I, s. 219; C: II, s. 564; C: III, s. 342, 359; C: IV, s. 

332; C: VIII, s. 212; C: IX, s. 227. 
866  Buhârî, “Hudûd”, 3; Müslim, “Hudûd”, 35. 



323 
 

ancak üç şeyden biri ile helâl olur: Evli iken zina etme, adam öldürme ve dinini 

terk edip cemaatten ayrılma.” hadisiyle ya da içki içenin öldürülmeyeceğine dair 

icmâdan dolayı mensûh olduğunu ifade etmektedir. 867 

İbnü’l-Mülakkın’ın, rivayetler arası ihtilâfta cemʿ ve nesh seçeneklerinin her 

ikisini birden değerlendirdiği de görülmektedir. O, “Sıcak şiddetlendiği zaman 

namazı serinliğe bırakın. Çünkü sıcağın şiddeti, cehennemin 

kaynamasındandır.”868 hadisi ile “Sıcak kumların üzerinde namaz kılmanın 

meşakkatinden dolayı Resûlullah’a (s.a.v.) şikâyette bulunduk ama o bizim 

şikâyetimizi kabul etmedi.”869 hadisi arasında teâruz bulunduğunu dile getirmekte bu 

teâruzu gidermenin seçeneklerini şöyle sıralamaktadır: 

“1. Sahâbenin şikâyette bulunduğu rivayet mensûhtur. Çünkü onlar bu 

şikâyetlerini Mekke’de yapmışlar, namazı serinliğe bırakma hadisi ise Medine 

dönemine aittir. 

2. İki rivayet şu şekilde cemʿ edilir: Şikâyet içeren rivayet en faziletli olanı 

yapmakla te’vil edilerek uygulanır. Namazı serinliğe bırakma hadisi ise ruhsat ile 

te’vil edilir. 

3. Her iki rivayet şu şekilde de cemʿ edilir: Namazı serinliğe bırakma 

Resûlullah’ın (s.a.v.) emri ve mevcut sebeplerden dolayı sünnettir. Sahâbenin 

şikâyette bulunmaları ise, onların namazı serinlik vaktine kadar tehir etmek 

istemelerine hamledilir.”870 

3. Tercîh 

Sözlükte “tartmak, bir şeyi başkasından üstün tutmak, yeğlemek” 

anlamındaki tercîh871 hadis ilminde, birbirine aykırı görünen hadislerden birini 

herhangi bir sebeple diğerinden üstün tutup esas almak şeklinde tanımlanmıştır. 

Birbirine zıt mâna taşıyan iki hadisin her ikisiyle birden amel etmek imkânsızdır. 

Nesh de söz konusu olmayınca birini diğerine tercîh etmek gerekir. Sıhhat 

bakımından ikisi de aynı derecede olan bu iki rivayet tetkik edilir. Birini diğerine 

                                                           
867  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: IX, s. 226-227. 
868  Buhârî, “Mevâkît”, 9; Müslim, “Mesâcid”, 180. 
869  Müslim, “Mesâcid”, 190. 
870  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: III, s. 359. 
871  Ezherî, Tehzîbü’l-lüga, C: IV s. 87; Fîruzâbâdî, Kâmûsü’l-muhît, s. 218; Zebîdî, Tâcu’l-arûs, C: 

VI, s. 383; Uğur, Ansiklopedik Hadis Terimleri Sözlüğü, s. 403; Özen, “Tercîh”, DİA, İstanbul, 

2011, C: XV, s. 484. 



324 
 

üstün kılacak bir husus araştırılarak tercîh sebebi872 denilen herhangi bir özellik 

taşıyan hadis, diğerine üstün tutularak onunla amel edilir.873 

İbnü’l-Mülakkın’a göre rivayetler arası teâruzu gidermek için tercih 

yönteminden önce cemʿ yöntemi uygulamak evlâdır.874 Bununla birlikte o gerekli 

durumlarda “tercîh” yöntemini de kullanmıştır.  

Meselâ o, “Akşam yemeği hazır olup, bu sırada namaz için ikamet 

getirilmişse ilk önce akşam yemeğine başlayın.”875 hadisi ile “Yemek veya bir 

başka şey için namazı geciktirmeyin.”876 rivayeti arasında yemek ile namazdan 

hangisine öncelik verileceği hususunda görünürde bir ihtilâf bulunduğundan 

hareketle, iki rivayet arasındaki teâruzu âmm-hâs ilişkisi ile çözüme 

kavuşturmaktadır. Şârih, namazı önceleyen hadisin umûm ifade ettiğini, diğer 

rivayetin ise daha husûsî bir anlam içerdiğini belirtmekte ve yemek için hazırlanmış 

bir sofranın bulunması durumunda önce yemekten başlanmak sûretiyle, söz konusu 

diğer rivayetin tercîh edilmesi gerektiğini vurgulamaktadır.877 

Yine o, daha önce bahsi geçen Bilâl-i Habeşî’nin Hz. Peygamber’in Kâbe’nin 

içerisinde namaz kıldığını haber verdiği rivayetin878 şerhinde, Resûlullah’ın (s.a.v.) 

Kâbe’nin içinde namaz kılmadığına dair bilgiler içeren rivayetlerin879 de 

bulunduğunu belirtmektedir. Şârih, herhangi iki rivayetin nefy (bir şeyin 

gerçekleşmediğinin belirtilmesi) ve isbât (bir şeyin gerçekleştiğinin haberi) 

hususlarında ihtilâflı olmaları halinde isbât edicinin öncelikli olması ilkesinden880 

hareketle Hz. Bilâl’in rivayetinin tercih edilmesi gerektiğini ifade eder. Çünkü onun 

                                                           
872  Aralarında tearuz olan hadislerden birini tercîh etmek için ortaya konan gerekçeleri el-Hâzimî 50 

madde halinde zikretmiş, Süyûtî ise bunları yedi başlık altında gruplandırmıştır. Bkz. Hâzimî, el-

İ’tibâr, s. 9-22; Süyûtî, Tedrîbü’r-râvî, s. 177-181. 
873  Zebîdî, Sahîh-i Buhârî Muhtasarı, (Mütercimin Mukaddimesi), C. I, s. 251; Koçyiğit, Hadis 

Usulü, s. 53; Uğur, Ansiklopedik Hadis Terimleri Sözlüğü, s. 403. 
874  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: III, s. 286. 
875  Buhârî, “Ezân”, 42; Müslim, “Mesâcid”, 64. 
876  Beyhakî, es-Sünenü’l-kübra, C: V, s. 558. 
877  İbnü’l-Mülakkın, a.g.e., C: II, s. 299. 
878  Buhârî, “Hac”, 51; Müslim, “Hac”, 388. 
879  Buhârî, “Hac”, 54; Müslim, “Hac”, 397. 
880  Ebü’l-Meâlî Abdulmelik b. Abdillah el-Cüveynî, el-Burhân fî usûli’l-fıkh, 2c., Beyrut, Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1998, C: II, s. 204; İbn Kudâme, Ravzatü’n-nâzır ve cünnetü’l-münâzır 

fî usûli’l-fıkh alâ mezhebi’l-İmam Ahmed b. Hanbel, 2c., Beyrut, Müessesetü’r-Reyyân, 

1423/2002, C: II, s. 396; Şevkânî, İrşâdu’l‐fuhûl ilâ tahkîki’l-hak min ilmi’l-usûl, 2c., thk. 

Ahmed Azv İnâye, Dârü’l‐Kitâbi’l‐Arabî, Dımaşk 1419/1999, C: II, s. 271. 



325 
 

rivayeti müsbettir ve ziyade bir bilgi içermektedir. İbnü’l-Mülakkın da bu 

gerekçelerden dolayı Hz. Bilâl’in rivayetini diğerlerine tercîh etmiştir.881 

Rivayetler arası teâruz söz konusu olduğunda, bu teâruzu giderme yollarına 

başvurmak bütün şerhlerin ortak bir özelliği olarak karşımıza çıkmaktadır. Yukarıda 

zikredilen örneklerde görüldüğü gibi İbnü’l-Mülakkın da bu yöntemlerden cemʿ-

te’lîf, nesh ve tercîh seçeneklerini mahirce tatbik etmiş, rivayetler arası ihtilâfı 

çözümlemeye çalışmıştır. Onun bu tavrı rivayetleri bütüncül bir yaklaşımla ele 

aldığını ve aynı konuyla ilgili hadis metinlerini birbirinden bağımsız olarak 

yorumlamadığını göstermektedir. 

III. DEĞERLENDİRME 

İbnü’l-Mülakkın’ın el-İʿlâm’daki şerh metodunu incelemeye ayırdığımız bu 

bölümde onun hadisleri değerlendirmede bütün şerhlerin de ortak bir özelliği olan iki 

aşamalı şerh metoduna riâyet ettiğini gözlemledik. Bunlardan birisi sened ile ilgili 

hususlar diğeri metne ilişkin tahlillerdir. Bu itibarla İbnü’l-Mülakkın’ın şerh 

metodunu usul açısından sened ve metne yönelik tahlilleri ile metinleri lafız, mâna ve 

muhteva bakımından değerlendirmesi şeklinde iki ana başlıkta değerlendirdik. 

Hadis usulüne dair yazmış olduğu müstakil eserlerle birlikte, bu alanda telif 

edilmiş kitaplara tahrîc, ihtisâr ve şerh türünden çalışmalar yapması, İbnü’l-

Mülakkın’ın usul sahasında da üst düzey birikiminin olduğunu ortaya koymuştur. O, 

bu özelliğini el-İʿlâm’a da yansıtmayı başarmış bir şârihtir. Nitekim, onun metinleri 

mâna ve muhteva bakımından incelemeye tabi tutmadan önce rivayetlerin sened ve 

metinlerini usul kaideleri ışığında ele alıp tahliller yapması bu alandaki uzmanlığının 

bir neticesi olarak dikkati çekmektedir. 

İbnü’l-Mülakkın, hadisleri sened ve metin tenkidi açısından değerlendirdiği 

bu aşamada, rivayet şartları ve lafızlarını da dikkate alarak hadislerin sıhhatine 

yönelik açıklamaların yanı sıra râvileri cerh-taʿdîl bakımından da ele almıştır. Ancak 

eserde yer alan rivayetlerin sıhhat bakımında ulemânın ittifak ettiği en sahîh hadisler 

olması hasebiyle onun bu tarz değerlendirmelerinin bir tenkit amaçlı değil, hadislerin 

sıhhatini teyide matuf olduğu görülmüştür. Bu itibarla şârihin isnad 

değerlendirmeleri bakımından yeni bir şey söylemekten uzak kalarak genel itibariyle 

                                                           
881  İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm, C: VI, s. 174. 



326 
 

önceden yapılmış değerlendirmeleri nakletmesi Şâfiî hadisçiliği çizgisinden 

ayrılmadığını ortaya koymaktadır. Bir taraftan da onun Buhârî ve Müslim 

rivayetlerinin isnadına yönelik değerlendirmeleri gündeme getirmekle konuyu bütün 

yönleriyle ele alıp, hadisler hakkında söylenen olumsuz kanaatlerden de haberdar 

ederek ilmî ve tenkîdî bir yaklaşımın önünü açtığını söylemek mümkündür.  

İbnü’l-Mülakkın, hadis tahrîci alanında da öne çıkmış âlimlerdendir. O, bu 

alanda müstakil eserler telif etmekle birlikte şerhinde de tahrîce önem vermiş, 

hadislerin rivayet kitaplarındaki yerlerine işaret etmekle kalmamış, farklı tarikler 

üzerinde de durarak metin farklarının ortaya konulmasını ve bu sayede hadislere 

daha bütüncül bakabilmeyi amaç edinmiştir. Şârihin rivayetlerin farklı tariklerini 

fıkhî bir hükmü desteklemesi, delillere işaret etmesi, metinden anlaşılan mânayı 

tefsir ya da teyit etmesi, kendi mezhebinin hükmünü tekid etmesi ve tenkit ettiği bir 

görüşe karşı destekleyici ayrıntılar içermesi yönüyle gündeme getirdiği görülmüştür. 

Hadislerin anlaşılması noktasında metinde yer alan kelime ve lafızların 

anlamlarına da önem veren İbnü’l-Mülakkın, metni analiz aşamalarına bu 

kelimelerin izahı ile başlamıştır. Metni doğru anlamayı kolaştıracak şekilde kelime 

mânaları üzerinde durmuş, kimi zaman âdeta bir fürû kitabı kadar fıkhî kavramları 

uzunca analiz etmiştir. Onun bu izahları yaparken âyet ve hadislere olan vukûfiyetini 

gösterir mahiyette kelime mânalarını teyit etmesi bakımından nasların üslûp ve 

muhtevalarından istifade ettiği de göze çarpmaktadır. 

Şârih, hadislerin doğru anlaşılması için dil ve gramer kaideleri ışığında da 

metinleri incelemiş, bunu daha çok rivayetlerden çıkarılan fıkhî hükümlere mesned 

olması açısından zikretmiştir. Onun bu hususa dikkat etmesi metinlere dil 

kaidelerinden bağımsız kalarak doğru bir mâna verilemeyeceği düşüncesiyle hareket 

ettiğini ortaya koymaktadır. Zira o, özellikle ahkâm hadislerinden hüküm çıkarmada 

dil kurallarındaki inceliklerin büyük tesirinin olduğunu bilerek bu konuya ihtimam 

göstermiştir. 

Hadislerin muhtevasında yer alan mevzûların doğru değerlendirilmesi için 

ilgili âyet ve hadislerin de dikkate alınması gereğinden hareketle rivayetleri tahlilde 

diğer naslardan istişhad yöntemiyle faydalanan İbnü’l-Mülakkın, bu rivayetlerin ilgili 

hadis ve âyetlerle üslûp ve muhteva bakımından benzer olduğu yönlerine dikkat 



327 
 

çekmiş, yaptığı bu karşılaştırmalar neticesinde mânanın ve hükmün daha doğru 

anlaşılmasının önünü açmıştır. 

Şerhi diğerlerinden ayıran en önemli bölümü hiç şüphesiz hadislerin 

ahkâmına yönelik değerlendirmelerin olduğu kısımdır. Bu itibarla şârih, eserde 

rivayetleri usul bakımından incelemekle birlikte daha çok fıkhî açıdan analiz etmiştir. 

İbnü’l-Mülakkın’ın hadislerin ahkâmına yönelik bu tahlilleri onun fakîhliğinin 

seviyesini gözler önüne sermektedir. Zira o, hadisleri şerh ederken tıpkı bir fakîh gibi 

hareket etmekte, fıkıhta fürû kitaplarının muhtevasını andıracak şekilde detaylı 

analizlere başvurmaktadır. 

Onun, muhteva tahlilinde şerhin sonuna kadar değişmeyen tutarlı bir usulle 

hareket etmesi de bir başka yönüdür. Şârihin ahkâma yönelik şerh çabasında 

ekseriyetle hadislerden çıkarılabilecek genel hükümlerin ve ilkelerin tesbiti, hikmet 

ve illetlerine dair izahlar, isticvâb yöntemiyle hükümleri ele alma, metinlerden ana 

muhteva dışında yapılan farklı çıkarımlar, hükme dair ortaya konan görüşleri belli bir 

sıra ile zikrettikten sonra kendi kanaatini izhar etme, çoğunlukla kendi mezhebinin 

görüşünü öne çıkarma ve fıkıh usulü kavram ve kaideleri ışığında rivayetleri anlama 

gibi hususlar göze çarpmaktadır. 

İbnü’l-Mülakkın’ın hadislerin ahkâmını tahlilde dikkate değer yaklaşımından 

biri de mezhebî bir tavır takınması olmuştur. Zira ilgili bölümlerde ortaya konan 

örnekler de göstermiştir ki o, hükümlerin belirlenmesinde mensubu olduğu Şâfîî 

mezhebinin görüşlerine ekseriyetle uymuş, mezhebini öne çıkarmaya gayret etmiştir. 

Bununla birlikte zaman zaman taassup derecesinde bir mezhepçilik yapmadığının bir 

göstergesi olarak müdekkik bir âlim tavrıyla hareket etmiş, kendi mezhebinden farklı 

düşündüğünü de ortaya koymuştur.  

el-İʿlâm’ı öne çıkaran özelliklerinden biri de konuların zengin bir kaynak 

çeşitliğiyle ele alınıp nakiller eşliğinde değerlendirilmiş olmasıdır. Şârihin yaptığı 

nakillere karşı tavrı da dikkati çeken bir başka husustur. Zira o, sırf nakilci bir 

yaklaşımla hareket etmemiş, yeri geldiğinde tercihlerini ortaya koymuş, zaman 

zaman da naklettiği görüş sahiplerine tenkitler yöneltmiştir. Onun tenkitlerinin daha 

çok şârihlere yönelik olduğunun da belirtilmesi gerekir. Yoğunluk bakımından bir 

tesbit yapılarak en çok tenkit ettiği şârihler özelinde itirazları tetkik edildiğinde, bu 

tenkitlerden kimisinde haklı olduğu bazısında da yeterli ölçüde tahkîk ihtivâ etmeyen 



328 
 

sathî eleştirilerde bulunduğu sonucuna varılmıştır. Diğer taraftan onun tenkitlerinde 

kullandığı üslûbun tahkîre varan bir yönünün olmadığını, ulemânın itibarına zarar 

verecek ifadelerden kaçınıp mutedil bir dil kullandığını da belirtmek gerekir. 

İbnü’l-Mülakkın’ın hadisleri şerh ederken rivayetlerin ahkâmına yönelik 

genellikle iki temel başlık çerçevesinde hareket ettiği gözlemlenmiştir. Bunlardan 

birisi onun öncelikle ittifak edilen konulara işaret etmesi, diğeri ise ihtilâflı 

meseleleri farklı görüşler ve mezheplerin hükümleri doğrultusunda tartışmasıdır. 

Şârihin bu ihtilâflarda daha çok mezhepler üzerinden konuyu gündeme aldığı 

görülmüştür. O, fıkhî hükümler ile ilgili mezhebî farklılıklara işaret etmekle 

kalmamış, mezheplerin kendi içlerindeki ihtilâflarını da ele almıştır. Bu farklılık ve 

ihtilâfları sadece nakletmekten ziyade, mezheplerin görüşlerini delillerine varıncaya 

kadar tahlil ettiği, bazen tercihlerini ve tenkitlerini ortaya koyduğu da müşahede 

edilmiştir. Onun farklı hükümlere karşı bu müdekkik tavrı bir mezhebin âlimi 

olmanın ötesine geçerek, mezhepler arası mukayese yapabilecek bir donanıma sahip 

olduğunu ortaya koymuştur. 

İbnü’l-Mülakkın’ın mezheplere yönelik tenkitlerinin çoğunun Hanefî 

mezhebine olduğu, diğer mezhepler ile kendi mezhebine de bazı hususlarda itiraz 

ettiği müşahede edilmiştir. Şârihin Hanefî mezhebine yönelik tenkitlerinin daha çok 

yer tutmasının hem dönemin mezhebî rekabetinin bir sonucu hem de Hanefî-Şâfiî 

arasındaki usul farklılıkların bir yansıması olduğu düşünülmelidir. Diğer taraftan 

İbnü’l-Mülakkın’ın Hanefîlere yönelik tenkitleri değerlendirildiğinde haklı 

gerekçeler öne sürdüğü örneklere rastlanmakla birlikte, mezhebî bir yaklaşımla 

tepkisel olarak kabul edilebilecek sathî tenkitlere yer verdiği de görülmüştür.  

 

 

 

 

 

 

 



329 
 

SONUÇ 

Moğol ve Haçlı saldırıları sonrasında bölgede güvenli bir ortam oluşturan 

Memlüklerin hâkimiyeti altındaki Kahire’de 723-804/1323-1401 yılları arasında 

yaşayan İbnü’l-Mülakkın, hadis ve fıkıh alanında temâyüz etmiş önemli 

âlimlerdendir. Memlüklerin bölgede tesis etmiş oldukları güven, istikrar ve düzen 

sayesinde farklı beldelerden meşhur pek çok âlim buraya göç etmiş ve idarecilerin de 

teşviki ve destekleriyle Kahire ilmî hareketliliğin merkezi haline gelmiştir. Nitekim 

yapılan pek çok araştırmada Memlüklerin idarede bulunduğu yüzyıllar İslâmî ilimler 

bakımından h. III. yüzyıldan sonra ikinci altın çağ olarak nitelendirilmiştir. 

İbnü’l-Mülakkın, ilim hayatına küçük yaşlarda başlamış, İbn Seyyidinnâs, 

Kutbüddin el-Halebî, el-Alâî, Moğultay b. Kılıç, Takiyyüddîn es-Sübkî, İbn Cemâʻa, 

Ebû Hayyân el-Endelûsî, Mizzî ve Zehebî gibi meşhur pek çok hocadan dersler 

almıştır. Özellikle hadis ve fıkıh alanında almış olduğu ciddi eğitim onun bu iki 

ilimde öne çıkmasına sebep olmuştur. Maddi açıdan sıkıntı çekmemesi onun farklı 

şehirlere pek çok seyahat yapıp, oralardaki ulemâdan da faydalanmasına ve ilmî 

müktesebâtının genişlemesine imkân sağlamıştır. Ayrıca ekonomik bakımdan sahip 

olduğu imkânlar sebebiyle kendisine zengin bir kütüphane oluşturmuş olması, daha 

sonra telif ettiği eserlere de kaynak olma açısından büyük bir zenginlik katmıştır.  

Medreselerde dersler verip, Veliyyüddin el-Irâkî, Sıbt İbnü’l-Acemî, 

Takıyyüddin el-Makrîzî, İbn Hacer, Celaleddin el-Mahallî gibi meşhur âlimlere de 

hocalık yapan İbnü’l-Mülakkın, özellikle hadis ve fıkıh başta olmak üzere tarih, 

tabakât, ricâl, tahrîc, usûl, kelâm ve tasavvuf gibi pek çok alanda eserler yazmıştır. 

Hiç şüphesiz onun oldukça mufassal olan et-Tavzîh li şerhi’l-Câmiʿi’s-sahîh isimli 

Buhârî şerhinin yanı sıra hadisçiliğini ve fakîhliğini en güzel şekilde ortaya koyan 

eserlerinden birisi de el-İʿlâm bi fevâidi Umdeti’l-ahkâm adlı şerhi olmuştur. 

Bizzat kendisi, bu eserini telif etme amacını Umdetü’l-ahkâm’ın bütün 

mezhepler tarafından itibar görmesine bağlamakta ve okumalar esnasında talebelerin 

aklına takılan sorulara cevap vermek için böyle bir şerh yazma ihtiyacı hissettiğini 

belirtmektedir. Bununla birlikte el-İʿlâm’ın telif sebebini, dönemin Hanefîlerinin 

hadisle daha yakından ilgilenmeleri neticesinde mezhebî farklılık ile rekâbetin 



330 
 

doğurmuş olduğu etkiyle İbnü’l-Mülakkın’ın da kendi mezhebinin görüşleri 

doğrultusunda bir şerhe ihtiyaç hissetmesinde aramak gerekir. 

İbnü’l-Mülakkın, el-İʿlâm’da, sahip olduğu ilmî müktesebâtın ve zengin 

kaynak çeşitliliğinin de etkisiyle muâzzam bir şerh faaliyeti yürütmüş, 

muhaddisliğinin ve fıkhî kimliğinin tebârüz etmesine vesile olan muhkem bir eser 

ortaya çıkarmıştır. Şârih ilmî mirası, alanın en önemli kaynaklarını kullanmak 

sûretiyle mahirce mezcetmiş, kitabının tamamına hâkim ilkeli ve tutarlı bir usul takip 

etmiştir. el-İʿlâm’ı okuyan bir kimsenin fark edeceği en önemli yönü, onun bu tertibi 

ve sistematiği olacaktır. Müellifin bu disiplini sayesinde eser karmaşıklıktan 

kurtulmuş, kendisinden istifade edilme imkânını artırmıştır. Nitekim o, hadislerin 

şerhinde istikrarlı bir şekilde sırayla râvi bilgisi, rivayetlerin tahrîci, lafız ve metin 

farklılığına işaret, kelime, ibare ve cümlelerin anlamlarını ele alarak metni parçalar 

halinde değerlendirme, hadisin ahkâmına dair ana konuları ve tâli meseleleri 

üzerinde nakil, tahlil ve tartışmaları farklı fikhî görüşler ve mezheplerin hükümleri 

ışığında değerlendirme ve en sonunda hadisten anlaşılan hükümlerin genel bir 

çerçevesini çizip rivayetlerden elde edilen neticeleri ortaya koyma şeklinde bir usul 

takip ettiği görülmektedir. Bunları yaparken ele alınan mevzuların dağınık bir 

görüntü arz etmemesi ve karmaşıklıktan kurtulması adına sık sık ara başlıklar 

kullanması da dikkat çekici bir özelliği olmuştur. Ayrıca şârihin şerhin tamamında 

başta eser içi olmak üzere gerek kendi eserleri gerekse farklı kaynaklara yönelik 

dengeli bir şekilde uyguladığı atıf sistemi de hadislerin muhtevasına bütüncül bir 

gözle bakabilme olanağı kazandırmıştır. Ancak nadiren de olsa bu ustaca uyguladığı 

atıf sistemine riâyet etmediği ve hadisin ana muhtevasını doğrudan ilgilendirmeyecek 

bazı meselelere uzunca yer ayırdığı görülmüştür. Öte yandan onun şerhini âyet ve 

hadisler ışığında zenginleştirmesi rivayetlerden ortaya çıkan hükümleri delillerle 

ortaya koyma gayretinde olduğunu da göstermiştir. 

İbnü’l-Mülakkın, bu yöntem ve ilkeler çerçevesinde şerh ettiği rivayetleri 

öncelikle usul açısından değerlendirmiş ardından muhteva analizine geçmiştir. Onun, 

usul bilgisinin derinliği sadece bu alanda yazmış olduğu müstakil eserlerinde değil 

el-İʿlâm’da da kendisini göstermiştir. Rivayetleri sened ve metin tetkiki bakımından 

değerlendiren şârihin, hadislerin muhtevasına yönelik tahlillerinin yanı sıra bu 

hususta da gereken hassasiyeti göstermesi, yaşadığı dönemin muhaddis algısının 



331 
 

isnad bilgisiyle de bağlantılı olmasında yatmaktadır. İbnü’l-Mülakkın’ın hadisleri 

sened bakımından ele alıp sıhhat incelemesi yapması, râvilerin cerh-taʿdîl 

durumlarına dair açıklamalara yer vermesi ve rivayetlerin tahrîcini gerçekleştirip 

farklı tarikleri üzerinde mesai harcamasında, o dönemde hadisle ilgilenen ve bu 

alanda önemli eserler telif eden Hanefî âlimlerinin bulunması da etkili olmuştur. Zira 

bölgede etkinliği olan Hanefî ve Şâfiî ulemâ arasında mezhebî farklılıkların 

oluşturduğu ortam, İbnü’l-Mülakkın’ın da isnad bilgisine daha çok itina 

göstermesine yol açmıştır. Ancak şârihin hadisleri sened ve metin bakımından 

incelemesinin tenkitten ziyade tetkike yönelik bir çaba olduğunu da belirtmek 

gerekir. Böyle olmasının sebebi en sahîh rivayetler üzerinden bir şerh faaliyeti 

yürütüyor olmasından da kaynaklanmaktadır. 

Öte yandan her ne sebeple olursa olsun onun rivayetlerin sıhhati ile ilgili bir 

konuyu ele alması, Buhârî ve Müslim hadislerine yönelik farklı yaklaşımlar 

bulunduğu gerçeğiyle hareket ettiğini, bazı rivayetlerin sıhhatine yönelik muhtelif 

değerlendirmelerin varlığına işaret etmekle meselenin tenkîdî bir bakışla çok yönlü 

tahlil edilmesini göz önünde bulundurduğunu göstermektedir. Bununla birlikte onun, 

üzerinde ittifak edilen bu rivayetlere karşı gerek üslûp gerekse yaklaşım bakımından 

itidali elden bırakmadığı da müşahede edilmektedir. 

Şerhte dikkat çeken en önemli husus hiç şüphesiz fıkhî açıklamalarıdır. Şârih, 

hadislerin sened ve metnini usul kaideleri ışığında ele almakla birlikte daha yoğun 

tahlillerini ahkâma yönelik yapmıştır. Şerhi diğerlerinden ayıran en bâriz fark da 

budur. Onun, şerhinde derin fıkhî analizler yapması muhaddis kimliğinin yanı sıra 

fakîhliğinin seviyesini göstermesi bakımından da önem arz etmektedir. O, usule dair 

konularda nasıl bir muhaddis tavrıyla hareket etmişse, ahkâm hadislerinin muhteva 

tahliline de bir fakîh kimliğiyle yaklaşması dikkatlerden kaçmamaktadır. 

İbnü’l-Mülakkın’ın fıkhî izahlarının baskın özelliği onun, mensubu olduğu 

Şâfiî mezhebinin çizgisinde hareket etmesidir. Zira şârihin yaşadığı dönemler 

mezhebî bakış açısının hadis şerhçiliğini de etkisi altında bulundurduğu zaman 

dilimleridir. Her mezhebin etkisinin hissedildiği dönemin Kahire’sinde taraflar hadis 

çalışmaları hususunda birbirini etkilemiş ve yazdıkları eserlerde kendi mezhebî 

düşüncelerine öncelik vermişlerdir. İbnü’l-Mülakkın’da da benzer etkiler görülmüş 

ve o da hadislerden çıkarılacak hükümler konusunda ekseriyetle Şâfiî mezhebinin 



332 
 

görüşleri doğrultusunda hareket etmiştir. Bu durum bütün fukahânın tavrında kendi 

mezhebini öncelemesi anlamında kabul edilebilir bir yaklaşım olmakla birlikte o, 

taassup derecesinde katı bir mezhebî tutum sergilememiş, lüzum hissettiği yerlerde 

kendi mezhebine yönelik tenkitlerde de bulunmuştur. 

İbnü’l-Mülakkın’ın, hadisten çıkarılabilecek hükümler hususunda 

mezheplerin her birinin görüşlerini delilleriyle birlikte nakletmesi, onun fıkıh 

alanındaki derinliğinin sadece mensubu olduğu mezhebin hükümleriyle mücehhez 

olmadığını, bilakis farklı mezheplerin görüşlerine de vukûfiyetinin yüksek olduğunu 

göstermekte, diğer taraftan da hükümleri mezhepler arası bir mukayese ile ele 

almakla iyi bir fakîh olduğuna işaret etmektedir. 

İbnü’l-Mülakkın, şerhinde yoğun bir şekilde fıkhî ihtilafları konu edinmiş, 

münferid farklı görüşlerden bahsetmekle birlikte daha çok mezhebî farklılıklar 

üzerinden fikir ayrılıklarını tartışma konusu yapmıştır. Gerek hükümler ayrılığında 

daha çok Hanefî mezhebinin farklılaştığı noktalara işaret etmesi gerekse tenkitlerini 

çoğunlukla Hanefîlere yönelik kaydetmesi, dönemin Memlükler Kahire’sinde 

Hanefî-Şâfiî arasındaki gerilimin varlığı ile izah edilebilir bir durumdur. Ayrıca 

bunda ehl-i re’y ve ehl-i hadis düşünce ekollerindeki metodoloji farklılıklarının payı 

olabileceği de unutulmamalıdır. 

Kahire’de idarenin de Hanefî mezhebini destekleyip önünü açması, Şâfiîlerin 

Hanefî düşünce sistemine karşı refleks geliştirmesine yol açmış, bunun etkileri 

İbnü’l-Mülakkın’da da hissedilmiş ve onun Hanefîlere yönelik tenkitlerinde zaman 

zaman tahkîk eksikliği görülmüştür. 

Şarîhin naklettiği görüşlere ve mezheplerin hükümlerine yönelik tenkitlerinde 

isabetli davranıp davranmadığı bir tarafa, onun yer yer kendi mezhebi de dâhil olmak 

üzere farklı fıkhî görüşlere dair münekkit bir tutum sergilemesi, meseleleri herhangi 

bir görüşten ya da mezhepten bağımsız düşünebilme yetkinliğine ve donanımına 

sahip olup, dinin doğru anlaşılması ve aktarılması hususunda bölgenin ile dönemin 

şartları ve mezhebî yaklaşımlardan ayrı hareket edebildiğini göstermektedir. Elbette 

onun bu yaklaşımı tesbit ve tenkitleri hususunda sorgulanamaz olduğu anlamına 

gelmemekte, sadece ilmî tavrını anlama bakımından önemli bir veri sunmaktadır. 

İbnü’l-Mülakkın’ın şerhçiliğindeki bütün bu ilmî disiplin ve derinliğinden 

dolayı gerek el-İʿlâm’ının gerekse Buhârî şerhi et-Tavzîh’inin kendisinden sonraki 



333 
 

şârihleri etkilediğini söylemek mümkündür. Özellikle hadis şerh geleneğinin öne 

çıkan âlimlerinden İbn Hacer, Aynî ve Kastallânî başta olmak üzere pek çok şârih, 

İbnü’l-Mülakkın’ın hadis ve fıkıh alanındaki birikiminden faydalanmıştır. Lâkin, 

şârihler genel itibariyle onun Buhârî şerhinden istifade etmekle birlikte el-İʿlâm’a 

daha çok fıkhî açıklamalarda müracaat etmişlerdir. Onun Buhârî şârihleri nazarında 

daha çok et-Tavzîh’inin referans alınmasındaki sebeplerin başında, bu şerhinin el-

İʿlâm’dan sonra telif edilmekle birlikte interdisipliner bir yaklaşımla ele alınan daha 

kapsamlı ve muhteva bakımından daha genel bir özellik arz etmesi gelmektedir. 

Dolayısıyla el-İʿlâm, sadece ahkâm hadislerini içerdiğinden dolayı et-Tavzîh’e göre 

daha husûsî bir konumda kalmıştır. Bir başka sebebi ise, et-Tavzîh’in Buhârî 

otoritesinden kaynaklanan bir değer kazanmasında aramanın doğru olacağını 

düşünmekteyiz. 

Şârihler çoğunlukla İbnü’l-Mülakkın’ın tesbit ve tahlillerinden olumlu 

mânada faydalanıp onu teyit ve takdir etmekle birlikte zaman zaman tenkit ettikleri 

de olmuştur. İbnü’l-Mülakkın’a yönelik tenkitlere bütüncül bir gözle bakıldığında 

bunların fıkhî meselelerden ziyâde onun dil tahlilleri, râvi bilgisi ve kaynak 

kullanımında gördükleri hatalar gibi daha çok ahkâma yönelik meseleler dışında 

olduğu aşikârdır. Bu vakıa da, şârihler nazarında İbnü’l-Mülakkın’ın fıkhî 

açıklamalarının muteber kabul edildiğini göstermekte, onun fakîhliğinin takdir 

edildiğine işaret etmektedir. Ancak bu durumun tersine özellikle Aynî’nin fıkhî 

hükümlere dair izahları hususunda İbnü’l-Mülakkın’a tenkitler yönelttiği de 

görülmüştür. Bu hususu mezhep mensubiyetiyle ilişkilendirmenin daha doğru olacağı 

kanaatindeyiz. Zira Aynî, Şâfiî bir âlim olan İbnü’l-Mülakkın’ın açıklamalarına, tabiî 

olarak mensubu olduğu Hanefî mezhebinin usul ve görüşleri doğrultusunda 

bakmıştır. Bu da pek çok meselede ayrı düşmelerine sebep olmuş, zaman zaman 

İbnü’l-Mülakkın’a yönelik ağır ifadeler içeren tenkitler yapmasına yol açmıştır. 

Tezin ilgili bölümünde örnekleriyle ortaya konulduğu üzere Aynî’nin, İbnü’l-

Mülakkın’ın Hanefî mezhebinin görüşlerine yönelik izahları üzerinden yaptığı 

tenkitlerde genel itibariyle haklı taraflarının bulunduğu, diğer hususlarda ise 

ekseriyetle isabetsiz tenkitler yönelttiği müşahede edilmiştir. 

Netice itibariyle el-İʿlâm, İbnü’l-Mülakkın’ın hadis ve fıkıh ilimlerinde 

mütehassıs olmasının da etkisiyle fıkhü’l-hadîs literatürüne belli bir katkı sağlamış, 



334 
 

hadisleri geçmiş fıkhî müktesebâtın ışığında değerlendirme bakımından kendisinden 

sonrakilere de rehberlik etmiştir. Ancak Umdetü’l-ahkâm şerhleri arasında diğer 

şârihler tarafından kaynak gösterilme bakımından İbn Dakîki’l-Îd’in İhkâmü’l-

ahkâm’ı kadar meşhur olmaması el-İʿlâm’ın değerinin daha az olduğuna 

yorulmamalıdır. Zira, İbn Dakîki’l-Îd’in şerhinin daha önce telif edilmesinin bunda 

etkisi olurken, İbnü’l-Mülakkın’ın da pek çok konuda ondan faydalanması şârihlerin 

daha çok İhkâmü’l-ahkâm’a atıf yapmalarına sebep olmuştur. Bununla birlikte el-

İʿlâm’ın, hem İbn Dakîki’l-Îd’in değerlendirmelerini barındırması hem de 

kendisinden önceki hadis şerh literatüründe ortaya konmuş müktesebâtı titiz bir 

şekilde mezcetmiş olmasının yanı sıra, İbnü’l-Mülakkın’ın sahip olduğu muhaddis ve 

fakîh kimliğiyle, geçmişten tevarüs eden bütün ilmî birikimi daha zengin fıkhî 

tahliller ve mukayeselerle kapsam ve derinlik bakımından ele almış olmasıyla ayrı 

bir değer kazandığını belirtmek gerekir.  

Ayrıca İbnü’l-Mülakkın’ın şerhlerini değerlendirirken ve onu farklı kılan 

yönlerini tesbit ederken, yaşadığı dönem itibariyle hadis şerh edebiyatında öne çıkan 

Nevevî ile İbn Hacer’in arasında bulunmasının önemli bir ölçü olduğunu belirtmekte 

fayda vardır. Nitekim Nevevî kendisinden önce telif edilen şerhlerden süzülen 

bilgileri daha sistemli hale getirmiş, ilerleyen süreçlerde şerhlerdeki zengin muhteva 

İbn Hacer ile birlikte zirveye ulaşmıştır. İbnü’l-Mülakkın’ın da bu sürecin ortasında 

bulunduğu düşünüldüğünde onun, şerh müktesebâtının sistemli hale gelmesinde ve 

sonrakilere aktarımında bir köprü vazifesi gördüğü ifade edilmelidir. Zira İbnü’l-

Mülakkın, şerhinde Nevevî’den hayli istifade etmiş, kendisinden sonra İbn Hacer’de 

de aynı şekilde hocası İbnü’l-Mülakkın’ın etkileri görülmüştür. 

İbnü’l-Mülakkın’ın bu şerhinin özelliklerini bütün yönleriyle tanıtıp tahlil 

etmek sûretiyle ortaya koymaya gayret ettiğimiz bu çalışmanın, fıkhü’l-hadîs 

literatüründe önemli bir yere sahip olduğunu düşündüğümüz el-İʿlâm’a hak ettiği 

değerin verilebilmesi yönünde katkısının olması en büyük arzumuzdur. Bu yönüyle 

şârihin fıkhî derinliğini ve münekkid bir âlim hüviyetiyle ihtilaflı meselelere bakışını 

ilgili diğer eserleri de dikkate alınarak daha detaylı analiz edecek çalışmalara ihtiyaç 

duyulduğunu belirtmekte fayda mülahaza ediyoruz. Bu vesileyle çalışmamızın 

mezkûr temayla yapılacak yeni araştırmalara bir kapı aralayacağını ümit etmek 



335 
 

KAYNAKÇA 

Abd b. Humeyd, Ebû 

Muhammed el-Kissî: 

el-Müntehab min Müsnedi Abd b. Humeyd, thk. Subhi 

es-Samerrâî, Mahmûd Muhammed Halîl es-Saîdî, Kahire, 

Mektebetü’s-Sünne, 1408/1988. 

Abdüsselâm İmran 

Şuayb 

Cühûdu İbni’l-Mülakkın fi’l-hadîs ve’l-fıkh, 3c., 

Beyrut, Darü’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 1434/2013. 

Abouseif, Doris 

Behrens: 

“İbn Tolun Camii”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1999, 

C: XX, s. 416-418. 

_______:  “Hâkim Camii”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1997, C: 

XV, s. 184-185. 

Ağır, Abdullah Mesut,  “Memlüklerde Asabiyye”, Muğla Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi (İLKE), 2008, Sayı: 21, s. 

10. 

Ahmed b. Hanbel: el-Müsned, 50c., thk. Şuayb el-Arnaût vdğr., 

Müessesetü’r-Risâle, 1421/2001. 

Alâî, Ebû Saîd 

Salâhuddin Halîl b. 

Keykeldi b. Abdullah: 

Câmiü’t-tahsîl fî ahkâmi’l-merâsîl, thk. Hamdi 

Abdülmecid es-Selefî, Beyrut, Âlemü’l-Kütüb, 

1407/1986. 

Aldemir, İsmail: “İbnü’l-Mülakkın’ın Hayatı ve Tuhfetu’l-Muhtâc Adlı 

Eserindeki Hadisçiliği”, (Yüksek Lisans Tezi), 

Necmettin Erbakan Üniversitesi SBE, Konya, 2019. 

Ali el-Kârî, Ebü’l-Hasan 

Nureddin Ali b. Sultan 

Muhammed: 

Mirkâtü’l-mefâtîh şerhu Mişkâti’l-Mesâbîh, 9c., 

Beyrut, Dârü’l-Fikr, 1422/2002. 

Altıkulaç, Tayyar: “Kurtubî, Muhammed b. Ahmed”, DİA, Ankara, TDV 

Yayınları, 2002, C: XXVI, s. 455. 

Apaydın, H. Yunus: “Karâfî, Şehabeddin”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 

2001, C: XIV, s. 400. 



336 
 

_______: “İbn Abdüsselam, İzzeddin”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 1999, C: XIX, s. 286. 

_______: “İbn Hazm”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1999, C: 

XX, s. 49. 

Aslan, Recep: “Suyûtî’nin Hadis İlmindeki Kadın Hocaları”, Marife 

Dergisi, Sayı: Kış 2011, s. 127-143. 

Aşıkkutlu, Emin:  “Berîre”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1992, C: V, s. 

503-504. 

Atan, Abdullah Hikmet:  Hadis Eğitim-Öğretimine Katkısı Bakımından Dâru’l-

Hadislerin Ortaya Çıkışı ve İlk Dönem Dımaşk 

Dâru’l-Hadisleri (VI.-VII. Hicrî Asırlar), Hüdayi 

Yayınları, İstanbul, 2012. 

Atar, Fahrettin:  “Mükâtebe”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2020, C: 

XXXI, s. 530-532. 

Ayaz, Fatih Yahya:  “Memlükler Döneminin (648-923/1250-1517) Öne Çıkan 

Vefeyât, Tabakât ve Terâcim Eserleri”, Çukurova 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2016, C: XVI, 

Sayı: 2, s. 1-38. 

_______:  “Memlüklerin Devrinde Vezirlerin Görevleri”, Çukurova 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2006, C: 6, 

Sayı: 1, s. 142. 

_______:  “Türk Memlükler Döneminde Mısır Halkının Siyâsî 

Olaylara Karşı Tutumu”, Çukurova Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2007, C:7, Sayı: 1, s. 45. 

_______:  “Memlük Devletinde Sultan ve Emîrlerin Hanefiliğe 

İlgisi”, IBAD Sosyal Bilimler Dergisi, 2019, Sayı: 5, s. 

286. 

Aybakan, Bilal:  “el-Mühezzeb”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2020, C: 

XXXI, s. 517-519. 



337 
 

_______:  “el-Üm”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2012, C: XLII, 

s. 298. 

_______:  “el-Vasît”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2012, C: XLII, 

s. 551. 

_______:  “el-Veciz”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2012, C: 

XLII, s. 588. 

_______:  “et-Tenbîh”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2011, C: XL, 

s. 447. 

_______:  “Râfiî, Abdülkerîm b. Muhammed”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 2004, C: XXXIV, s. 395. 

_______: “Şâfiî Mezhebi”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2010, C: 

XXXVIII, s. 240. 

Ayderûsî, Ebû 

Abdilkâdir b. Şeyh b. 

Abdullah:  

Târîhü’n-nûri’s-safîr an ahbâri’l-karni’l-âşir, Beyrut, 

Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1985/1405. 

Aydınlı, Abdullah:  “Muhtelifü’l-hadîs”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2020, 

C: XXXI, s. 74-77. 

_______:  Hadis Istılahları Sözlüğü, İstanbul, Timaş Yayınları, 

1987. 

Aynî, Ebû Muhammed 

Bedreddin Mahmûd b. 

Ahmed b. Mûsâ el-

Hanefî:  

Umdetü’l-kârî şerhu Sahîhi’l-Buhârî, 25c., Beyrut, 

Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, t.y. 

Bâ Mahreme, Ebû 

Muhammed Afîfüddin 

Abdullah Tayyib b. 

Abdullah b. Ahmed:  

Kılâdetü’n-nahr fî vefeyâti aʿyâni’d-dehr, 6c, Dârü’l-

Minhâc, Cidde, 1428/2008. 



338 
 

Bağdatlı İsmail Paşa:  Hediyyetü’l-ârifîn esmâü’l-müellifîn ve âsârü’l-

musannifîn, 2c, İstinsah ve Tsh. Kilisli Rifat Bilge, 

İbnülemin Mahmûd Kemal İnal, Ankara, Milli Eğitim 

Bakanlığı, 1951. 

_______:  Îzâhü’l-meknûn fî’z-zeyl-i ʿalâ Keşfi’z-zunûn an 

esâmi’l-kütüb ve’l-fünûn, Tsh. M. Şerefettin Yaltkaya, 

Kilisli Rifat Bilge, 4c., Beyrut, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-

Arâbî, t.y. 

Bakkal, Ali:  “Rûyânî, Abdülvahid b. İsmail”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 2008, C: XXXV, s. 275. 

Balat, Mehmet Şemsi:  “İbnü’l-Esîr ve en-Nihâye fî Garîbi’l-Hadîs Adlı Eseri 

Çerçevesinde Hadis Yorumculuğu ve Şerhçiliği”, 

(Yüksek Lisans Tezi), Recep Tayyip Erdoğan Üniv. 

SBE, Rize, 2019. 

Baltacı, Ahmet:  “İbnü’l-Arabî, Ebû Bekir,” DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 1999, C: XX, s. 490. 

Bardakoğlu, Ali:  “Hanefî Mezhebi”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1997, 

C: XVI, s. 6. 

_______:  “Hırsızlık”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1998, C: 

XVII, s. 388. 

Başoğlu, Tuncay:  “Eyyûbîler ve Memlükler Dönemi Fıkıh Yazımı = Fiqh 

Literature at the Time of the Ayyubids and Mamluks”, 

İslâm Tetkikleri Dergisi = Journal of Islamic Review, 

2020, C: X, Sayı: 1, s. 229-332. 

Begavî, Ebû Muhammed 

Muhyissünne Hüseyin b. 

Mesʿûd:  

et-Tehzîb fî fıkhi’l-İmâm eş-Şâfiî, 8c., thk. Ali 

Muhammed Muavvaz, Adil Ahmed Abdülmevcud, 

Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1997. 

Bekr b. Abdullah, Ebû 

Zeyd:  

Tabakâtü’n-nessâbîn, Riyad, Dârü’r-Reşid, 1987. 



339 
 

Bereketî, Muhammed 

Amîm el-İhsân el-

Müceddidî:  

Kavâidü’l-fıkh, Karaçi, Sadf Bibilşerz, 1986. 

Berkey, Jonathan P.:  Ortaçağ Kahire’sinde Bilginin İntikali: İslâmî 

Eğitimin Sosyal Tarihi, Çev: İsmail Eriş, İstanbul, 

Klasik Yayınları, 2015. 

Beyhakî, Ebû Bekr 

Ahmed b. el-Hüseyin b. 

Ali:  

Şuabü’l-îmân, 14c., thk. Abdülali Abdülhamîd Hamîd, 

Mektebetü’r-Rüşd, Riyad, 1423/2003. 

_______:  es-Sünenü’l-kübra, 22c., thk. Abdullah b. Abdülmuhsin 

et-Türkî, Kahire, Merkezu Hecr li’l-Buhûs ve’d-

Dirâsâti’l-Arabiyye ve’l-İslâmiyye, 1432/2011. 

Bezzâr, Ebû Bekr 

Ahmed b. Amr b. 

Abdülhalik el-Basrî:  

el-Bahrü'z-zehhâr = Müsnedü’l-Bezzar, 18c., thk. 

Mahfuzurrahmân Zeynullah, Âdil b. Saʿd, Medine, 

Mektebetü’l-Ulûm ve’l-Hikem, 1425/2004. 

Boynukalın, Ertuğrul:  “Evzâî ve Fıkıh Mezhebi”, Sakarya Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2011/1, C: XIII, sayı: 23, s. 

1-33. 

_______:  “Şart”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2010, C: 

XXXVIII, s. 264. 

Bozkurt, Nebi:  “Dârülhadis”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1993, C: 

VIII, s. 527. 

_______:  “Medrese”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2003, C: 

XXVIII, s. 338. 

Buhârî, Ebû Abdillâh 

Muhammed b. İsmâîl:  

el-Câmiu’s-sahîh, 9c., thk. Muhammed Züheyr b. Nâsır 

en-Nâsır, Dâru Tavki’n-Necât, 1422.  

Câsim, Leys Suûd:  “İbn Abdülber en-Nemerî”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 1992, C: XIX, s. 269. 



340 
 

Cemmâîlî, Ebû 

Muhammed 

Takiyyüddîn Abdülğanî 

b. Abdülvâhid:  

Umdetü’l-ahkâm min kelâmi hayri’l-enâm, nşr. 

Mahmûd el-Arnaût, Abdülkâdir Arnaût, Kahire, 

Müessesetü Kurtuba, 1408/1988. 

Cevherî, Ebû Nasr İsmail 

b. Hammâd:  

es-Sıhâh tâcü’l-lüga ve sıhahü’l-Arabiyye, 6c., thk. 

Ahmed Abdülgafur Attar, Beyrut, Dârü’l-İlm li’l-

Melâyîn, 1407/1987. 

Cûzekânî, Ebû Abdillah 

Hüseyin b. İbrâhim:  

el-Ebâtîl ve’l-menâkîr ve’s-sıhâh ve’l-meşâhîr, 2c., thk. 

Abdurrahmân b. Abdülcebbâr el-Feryuvâî, Riyad, 

1422/2022. 

Cürcânî, Ebü’l-Hasen 

Ali b. Muhammed b. Ali 

Seyyid Şerîf el-Hanefî:  

et-Taʿrifât, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1403/1983. 

Cüveynî, İmâmü'l-

Haremeyn Ebü’l-Meâlî 

Rüknüddîn Abdülmelik:  

el-Burhân fî usûli’l-fıkh, 2c., Beyrut, Dâruü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1418/1998. 

_______:  Nihâyetü’l-matlab fî dirâyeti’l-mezheb, 20c., thk. 

Abdülazîm Mahmûd ed-Dîb, Beyrut, Dârü’l-Minhâc, 

1428/2007. 

Çakan, İsmail Lütfi:  “Cemʿ ve Te’lif”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1993, 

C: VII, s. 287. 

_______:  Hadislerde Görülen İhtilaflar ve Çözüm Yolları, 

İstanbul, İFAV, 2000. 

_______:  Hadis Edebiyatı, İstanbul, İFAV, 2003. 

Çakın, Kamil:  “el-Kifâye”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2022, C: 

XXV, s. 564. 

 



341 
 

Çelebi, İlyas:  “Şiblî, Bedreddin”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2010, 

C: XXXIX, s. 125. 

Çetin, Abdurrahmân:  “Nesih”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2006, C: XXXII, 

s. 579. 

Çetin, Altan:  “Memlükler Devrinde Kârimî Tüccarları”, Ankara 

Üniversitesi Dil ve Tarih Coğrafya Fakültesi Tarih 

Bölümü Tarih Araştırmaları Dergisi, C: XXII, Sayı: 

35, s. 74. 

Çetin, Osman:  “Külsüm b. Hidm”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2019, 

C: Ek-2, s. 103-104. 

Dârekutnî, Ebü’l-Hasen 

Ali b. Ömer b. Ahmed:  

es-Sünen, thk. Şuayb el-Arnaût vdğr., Müessesetü’r-

Risâle, 1424/2004. 

Dârimî, Ebû Muhammed 

Abdullah b. 

Abdirrahmân:  

es-Sünen, 4c., thk. Hüseyin Selim Esed, Riyad, 

1421/2000.  

Dâvûdî, Şemsüddîn 

Muhammed b. Ali b. 

Ahmed:  

Tabakâtü’l-müfessirîn, 2c., Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, t.y. 

Demirci, Selim:  Kriz Döneminde Hadis ve Yorum: Haçlı ve Moğol 

Saldırıları Gölgesinde Hadis Âlimleri, Ankara, İlem 

Yayınları, 2020. 

Demirel, Muhsin:  “Dört Mezhebe Göre Sabah Namazını Kılmanın Efdal 

Vakti”, JASSS: The Journal of Academic Social 

Science Studies, 67. Sayı, 2018, s. 279 vd. 

Dönmez, Mustafa:  “Günümüz Medine Toplumunun Kültürel Yapısında 

Hadisin Yeri”, Hadis Tetkikleri Dergisi, Yıl: 2007, C: 5, 

Sayı: 2. 

 



342 
 

Durmuş, İsmail:  “Saʿleb”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2009, C: 

XXXVI, s. 26. 

Ebû Dâvûd, Süleymân b. 

el-Eş‘as b. İshak es-

Sicistânî el-Ezdî:  

es-Sünen, 5c., thk. Şuayb Arnaût, Muhammed Kâmil 

Karabelli, Dârü’r-Risâleti’l-Âlemiyye, Beyrut, 

1430/2009. 

Ebû Nuaym el-İsfahânî, 

Ahmed b. Abdullah b. 

İshak:  

Maʿrifetü’s-sahâbe, 7c., thk. Âdil b. Yusuf el-Azzâzî, 

Riyad, 1419/1998. 

Ebû Ubeyd, Kâsım b. 

Sellâm el-Herevî el-

Ezdî:  

en-Nâsih ve’l-Mensûh fi’l-Kur’ân, thk. Muhammed b. 

Sâlih el Müdeyfir, Riyad, Mektebetü’r-Rüşd, 1418/1997. 

_______:  Garîbü’l-hadîs, 4c., Haydarabad, Dâiretü’l-Maârifi’l-

Osmaniyye, 1384/1964. 

Ebû Yaʿlâ el-Mevsılî, 

Ahmed b. Ali b. el-

Müsennâ:  

Müsnedu Ebî Yaʿlâ el-Mevsılî, 13c., thk. Hüseyin Selim 

Esed, Dımaşk, Dârü’l-Me’mûn li’t-Türâs, 1404/1984. 

Efendioğlu, Mehmet:  “Semʿânî, Abdülkerim b.Muhammed”, DİA, İstanbul, 

TDV Yayınları, 2009, C: XXXVI, s. 461. 

_______:  “Şerh”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2010, C: 

XXXVIII, s. 559-560. 

_______:  “Umdetü’l-ahkâm”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2012. 

Emîr es-Sanʿânî, Ebû 

İbrâhim İzzeddin 

Muhammed b. İsmâîl:  

et-Tenvîr şerhu’l-Câmiʿi’s-sağîr, 11c., thk. Muhammed 

İshak Muhammed İbrâhîm, Riyad, 1432/2011. 

Emiroğlu, Nagihan – 

Alibekiroğlu Eren, 

Fatmanur:  

“Mezhep Faktörünün Muhaddisler Üzerindeki Etkisi 

(Memlükler Dönemi-Hanefî-Şâfiî Bağlamında)”, IBAD 

Sosyal Bilimler Dergisi, 2019, Sayı: 5, s. 444. 



343 
 

Emiroğlu, Nagihan:  Türk (Bahrî) Memlükler Döneminde Hadis İlmi 

(Hicri VII-VIII. Asırlar), (Doktora Tezi), Çukurova 

Üniv. SBE, Adana, 2019. 

es-Sakkâr, Sâmi:  “İbn Fehd, Takiyyüddîn”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 

1999. 

Eyice, Semavi:  “Amr b. As Camii”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1991, 

C: III, s. 81-82. 

Ezherî, Ebû Mansur 

Muhammed b. Ahmed b. 

Ezher el-Herevî:  

Tehzîbü’l-lüga, 8c, thk. Muhammed İvad Murʿib, 

Beyrut, Daru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 2001. 

Fâkihânî, Ebû Hafs 

Tâcüddin Ömer b. Ali b. 

Sâlim:  

Riyâzü’l-efhâm fî şerhi Umdeti’l-ahkâm, 5c., thk. 

Nureddin Tâlib, Beyrut, Darü’n-Nevâdir, 1431/2010. 

Fayda, Mustafa:  “İbn İshak”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1999, C: XX, 

s. 95. 

_______:  “İbn Saʿd”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1999, C: XX; 

s. 295. 

_______:  “Vâkıdî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2012, C: XLII, 

s. 474. 

Faysal b. Abdülazîz:  Makâmü’r-reşâd beyne’t-taklîd ve’l-içtihâd, thk. 

Ebü’l-Âliye Muhammed b. Yusuf el-Cûrânî, y.y., t.y. 

Fîruzâbâdî, Ebü’t-Tâhir 

Mecdüddin Muhammed 

b. Yâʿkûb:  

Sifrü’s-saâde, thk. Ahmed Abdurrahîm es-Sâyih, Ömer 

Yusuf Hamza, Kahire, Merkezü’l-Kitâb li’n-Neşr, 

1471/1997. 

_______:  Kâmûsü’l-muhît, thk. Muhammed Nuaym el-Arkûsî, 

Beyrut, Müessesetü’r-Risâle, 1426/2005. 

 



344 
 

Gazzî, Ebü’l-Berekât 

Radıyyüddîn 

Muhammed b. Ahmed b. 

Abdullah Âmirî:  

Kitâbu Behceti’n-nâzırîn ilâ terâcimi’l-müteahhirîn 

mine’ş-Şâfiiyyeti’l-bâriʿîn, nşr. Ebû Yahyâ Abdullah 

Kundurî, Beyrut, Dâru İbn Hazm, 1421/2000. 

Gökçe, Ferhat:  “Memlükler Dönemi Hadis Literatürü Üzerine Bazı 

Değerlendirmeler”, İslâm Tetkileri Dergisi, İstanbul, 

2021, C: XI, Sayı: 2, s. 439-475. 

_______:  “Türkiye’de Memlükler Dönemi Hadis Çalışmaları”, 

Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, 2013, Cilt: 

XI, Sayı: 21, s. 61. 

Gökdemir, Ahmet:  “Memlüklerde Kur’ân Tilaveti ve Kıraat İlmi”, FSM İlmi 

Araştırmalar İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi, 2021, 

Sayı: 17, s. 576. 

Göksu, Erhan:  “İbn Tagriberdî ve Tarihçiliği”, Nüsha Şarkiyat 

Araştırmaları Dergisi, Ankara, 2008/I, Sayı: 26, s.70.  

Görmez, Mehmet:  “Tahrîc”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2010, C: 

XXXIX, s. 419. 

_______:  Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında 

Metodoloji Sorunu, Ankara, TDV Yayınları, 2000. 

Güleç, Hasan:  “Şigar”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2010, C: XXXIX, 

s. 142-143. 

Güler, Zekeriya:  İlk Yedi Asırda Hadis İlimleri Literatürü, Konya, Adal 

Ofset, 2002. 

_______:  “Endülüs’te Bir Hadis ve Fıkıh Âlimi: İbn Hazm”, İstem, 

2009, Yıl: 7, Sayı: 14, s. 167. 

_______:  “Hadislerin Anlaşılmasında Rivayet-Dirâyet Bütünlüğü”, 

İLAM Araştırma Dergisi, 1996, Cilt: I, Sayı: 2, s. 119. 

_______:  “Sittülarab”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2009, C: 

XXXVII, s. 276. 



345 
 

_______:  Zâhirî Muhaddisler ile Hanefî Fakîhleri Arasındaki 

Münakaşalar ve İhtilâf Sebepleri, Ankara, TDV 

Yayınları, 1997. 

Güngör, Mevlüt:  “Begavî, Ferrâ”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1992, C: 

V, s. 340. 

Gürkan, Menderes:  “Zerkeşî, Bedreddin”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 

2013, C: XLIV, s. 290. 

Hâkim en-Nîsâbûrî, Ebû 

Abdillah İbnü’l-Beyyiʿ 

Muhammed:  

el-Müstedrek ale’s-Sahîhayn, 4c., thk. Mustafa 

Abdülkâdir Atâ, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1411/1990. 

_______:  Maʿrifetü ulûmi’l-hadîs, thk. es-Seyyid Muâzzam 

Hüseyin, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1397/1977. 

Hamidullah, 

Muhammed:  

İslâm Peygamberi, Çev: Salih Tuğ, İstanbul, İrfan 

Yayımcılık, 1993. 

Hatiboğlu, İbrâhim:  “en-Nihaye”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2007, C: 

XXXIII, s. 100. 

_______:  “Muhibbüddin et-Taberî”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 

2020, C: XXXI, s. 38. 

Hattâbî, Ebû Süleyman 

Hamd b. Muhammed b. 

İbrâhim:  

Meâlimü’s-Sünen, Halep, Matbaatü’l-İlmiyye, 

1351/1932. 

_______: Islâhu galati’l-muhaddisîn, thk. Hâtim Salih ed-Dâmin, 

Beyrut, Müessesetü’r-Risâle, 1405/1985 

Hâzimî, Ebû Bekr 

Zeynüddîn Muhammed 

b. Mûsâ b. Osman:  

el-İʿtibâr fî beyâni’n-nâsih ve’l-mensûh mine’l-âsâr, 

Haydarabad, Dâiretü’l-Maârifi’l-Osmaniyye, 1359/1940. 

 



346 
 

Heyet:  Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi, İstanbul, 

1987. 

Heyet:  el-Mevsûʿâtü’l-fıkhiyye, 45c., Kuveyt, Vizâretü’l-Evkâf 

ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1992.  

Hitti, Philip K.:  İslâm Tarihi: Siyâsî ve Kültürel, 4c., Çev: Salih Tuğ, 

İstanbul, İFAV, 1995. 

Homerin, Th. Emil:  “Memlükler Dönemi Mısırı’nda Sûfîler ve Tasavvuf 

Aleyhtarları”, Çev: Salih Çift, Uludağ Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2002, C: XI, Sayı: 1, s. 249. 

Humeydî, Ebû Abdillah 

Muhammed b. Fütûh b. 

Abdullah Mayurkî el-

Ezdî:  

el-Cemʿ beyne’s-Sahîhayn: el-Buhârî ve Müslim, 4c., 

thk. Ali Hüseyin Bevvâb, Beyrut, Dâru İbn Hazm, 

1423/2002. 

_______:  el-Müsned, 2c., thk. Hasan Selim Esed ed-Dârânî, 

Dımaşk, Dârü’s-Sekâ, 1996. 

Itr, Nureddin:  “Dâvûd ez-Zâhirî, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1994, 

C: IX, s. 49-50. 

İbn Abdilber, Ebû Ömer 

Cemaleddin Yusuf b. 

Abdullah en-Nemerî el-

Kurtubî:  

et-Temhîd limâ fi’l-Muvatta’ mine’l-meânî ve’l-

esânîd, 24c., thk. Mustafa b. Ahmed el-Alevî, 

Muhammed Abdülkebîr el-Bekrî, Titvan, Vizâretü’l-

Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1387/1981. 

_______:  el-İstîâb fî maʿrifeti’l-ashâb, 4c., thk. Ali Muhammed 

el-Bicâvî, Beyrut, Dârü’l-Cîl, 1412/1992. 

İbn Allân, Muhammed b. 

Ali es-Sıddîkî:  

Delîlü’l-fâlihîn li turuki Riyâzi’s-sâlihîn, 8c., nşr. Halîl 

b. Me’mûn Şeyhâ, Beyrut, Dârü’l-Maʿrife, 1425/2004. 

İbn Battâl, Ebü’l-Hasen 

Ali b. Halef b. 

Abdilmelîk el-Kurtubî:  

Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, 10c., Riyad, Mektebetü’r-Rüşd, 

1423/2003. 



347 
 

İbn Battûta, Ebû 

Abdillah Şemsüddîn 

Muhammed b. Abdullah:  

İbn Battûta Seyahatnamesi, 2c., Çev: A. Said Aykut, 

İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2004. 

İbn Beşküvâl, Ebü’l-

Kâsım Halef b. 

Abdülmelîk b. Mesʿûd:  

Gavâmizü’l-esmâi’l-mübheme, 2c., thk. Muhammed 

Kemaleddin İzzeddin, Beyrut, Âlemü’l-Kütüb, 

1407/1987. 

İbn Dakîki’l-Îd, Ebü’l-

Feth Takıyyüddîn 

Muhammed b. Ali:  

İhkâmü’l-ahkâm şerhu Umdeti’l-ahkâm, 2c., y.y., 

Matbaatü’s-Sünneti’l-Muhammediyye, t.y. 

İbn Ebî Şeybe, Ebû Bekr 

Abdullah b. Muhammed 

b. İbrâhim:  

el-Musannef, 26c., thk., Muhammed Avvâme, Cidde, 

Dârü’l-Kıble li’s-Sekâfeti’l-İslâmiyye, 1427/2006. 

İbn Fâris, Ahmed b. 

Fâris b. Zekeriyyâ:  

Muʿcemü mekâyîsi’l-lüga, 6c., thk. Abdüsselâm 

Muhammed Hârun, Beyrut, Dârü’l-Fikr, 1399/1979. 

İbn Fehd, Ebü’l-Fazl 

Takıyyüddîn 

Muhammed b. Necm:  

Lahzü’l-elhâz bi zeyli Tabakâti’l-huffâz, Beyrut, 

Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998. 

İbn Ferhûn, Ebü’l-Vefa 

Burhaneddin İbrâhim b. 

Ali b. Muhammed:  

ed-Dîbâcü’l-müzheb fî maʿrifeti aʿyâni ulemâi’l-

mezheb, 2c., taʿlîk: Muhammed el-Ahmedî Ebü’n-Nûr, 

Kahire, Dârü’t-Türâs, 1972. 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl 

Şihâbüddîn Ahmed b. 

Ali b. Muhammed el-

Askalânî:  

İnbâu’l-ğumr bi-enbâi’l-umr fi’t-târîh, 4c., thk. Hasan 

Habeşî, Kahire, Lecnetü İhyâi’t-Türâsi’l-İslâmî, 

1389/1969. 

_______:  ed-Dürerü’l-kâmine fî aʿyâni’l-mieti’s-sâmine, 6c., 

Muhammed Abdulmuʻîd Dân, Saydarabad, Meclisü 

Dâireti’l-Maârifi’l-Osmaniyye, 1392/1972. 

 



348 
 

_______:  el-İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe, 8c., thk. Âdil Ahmed 

Abdülmevcûd, Ali Muhammed Muavvaz, Beyrut, Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1995. 

_______:  el-Mecmaü’l-müesses li’l-muʿcemi’l-müfehres, 4c., thk. 

Yusuf Abdurrahmân Marʿaşlî, Beyrut, Dârü’l-Maʿrife, 

1413/1992. 

_______:  Fethu’l-bârî bi-şerhi Sahîhi’l-Buhârî, 13c., thk. 

Muhammed Fuâd Abdülbâkî, Muhibbüddin el-Hatîb, 

Beyrut, Dârü’l-Maʿrife, 1379. 

_______:  Tehzîbü’t-Tehzîb, 12c., Haydarabad, Matbaatu Meclis-i 

Dâireti’l-Maârifi’n-Nizâmiyye el-Kâine, 1326. 

_______:  el-Muʿcemü’l-müfehres=Tecrîdü esânîdi’l-kütübi’l-

meşhûre ve’l-eczâi’l-mensûre, thk. Muhammed Şekûr 

Meyâdînî, Beyrut, Müessesetü’r-Risâle, 1418/1998. 

İbn Hallikân, Ebü’l-

Abbas Şemsüddîn 

Ahmed b. Muhammed:  

Vefeyâtü’l-aʿyân ve enbâu ebnâi’z-zamân, 7c., thk. 

İhsân Abbas, Beyrut, Dâru Sâdır, 1994. 

İbn Hibbân, Ebû Hâtim 

Muhammed b. Hibbân b. 

Ahmed et-Temîmî:  

Sahîhu İbn Hibbân, 18c, thk. Şuayb Arnaût, Beyrut, 

Müessesetü’r-Risâle, 1408/1988. 

İbn Huzeyme, Ebû Bekr 

Muhammed b. İshak:  

Sahîh, 4c., thk. Muhammed Mustafa el-Aʿzâmî, Beyrut, 

el-Mektebü’l-İslâmî, t.y. 

İbn Kâdî Şühbe, Ebü’s-

Sıdk Takıyyüddîn:  

Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, 4c., thk. Hâfız Abdülhalîm Hân, 

Beyrut, Âlemü'l-Kütüb, 1407/1987. 

İbn Kudâme, Ebû 

Muhammed 

Muvaffakuddîn 

Abdullah b. Ahmed:  

el-Muğnî, 15c., thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, 

Abdülfettâh Muhammed el-Hulv, Riyad, Dâru Âlemi’l-

Kütüb, 1417/1997. 



349 
 

_______:  Ravzatü’n-nâzır ve cünnetü’l-münâzır fî usûli’l-fıkh 

alâ mezhebi’l-imam Ahmed b. Hanbel, 2c., Beyrut, 

Müessesetü’r-Reyyân, 1423/2002. 

İbn Kuteybe, Ebû 

Muhammed Abdullah b. 

Müslim:  

Edebü’l-kâtib, thk. Muhammed ed-Dâlî, Beyrut, 

Müessesetü’r-Risâle, 1405/1985. 

_______:  el-Meâni’l-kebîr fî ebyâti’l-meânî, thk. Abdurrahmân b. 

Yahyâ el-Yemânî, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1405/1984. 

_______:  Te’vilu müşkili’l-Kur’ân, thk. İbrâhim Şemsüddîn, 

Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, t.y. 

İbn Mâce, Ebû Abdillah 

Muhammed b. Yezîd el-

Kazvînî:  

es-Sünen, 5c., thk. Şuayb Arnaût vdğr., Dârü’r-Risâleti’l-

Âlemiyye, Beyrut, 1430/2009. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl 

Muhammed b. 

Mükerrem b. Ali el-

Ensârî:  

Lisânü’l-Arab, 15c., Beyrut, Dâru Sadır, 1417/1993. 

 

İbn Râfiʿü’s-Selâmi, 

Ebü’l-Meâlî Muhammed 

b. Râfiʿ:  

el-Vefeyât, 2c., thk. Sâlih Mehdî Abbas, Beşşâr Avvâd 

Maʿrûf, Beyrut, Müessesetü’r-Risâle, 1982. 

İbn Receb el-Hanbelî, 

Ebü’l-Ferec Zeynüddîn 

Abdurrahmân b. Ahmed:  

ez-Zeyl ʿalâ Tabakâti’l-Hanâbile, 5c., thk. 

Abdurrahmân b. Süleyman b. Muhammed el-Useymin, 

Riyad, Mektebetü’l-Ubeykân, 1425/2005. 

İbn Reslân, Ebü’l-Abbas 

Şihâbüddîn Ahmed b. 

Huseyn er-Remlî:  

Şerhu Süneni Ebû Dâvûd, 20c., thk. Hâlid er-Ribât-

Yâsir Kemâl-Ahmed Süleyman, el-Feyyûm, Dârü’l-

Felâh, 1437/2016. 

 



350 
 

İbn Rüşd, Ebü’l-Velîd 

Muhammed b. Ahmed 

el-Kurtubî:  

Bidâyetü’l-müctehid ve nihâyetü’l-muktesıd, 4c., 

Kahire, Dârü’l-Hadîs, 1425/2004. 

İbn Tagriberdî, Ebü’l-

Mehâsin Cemaleddin 

Yusuf:  

en-Nücûmü’z-zâhire fî mülûki Mısr ve’l-Kahire, 16c., 

Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1413/1992. 

_______:  el-Menhelü’s-sâfî ve’l-mustevfî baʿde’l-vâfî, 7c., thk. 

Muhammed Muhammed Emin. Kahire, el-Hey’etü’l-

Mısriyyeti’l-Âmme li’l-Kitâb, 1984. 

İbnü’d-Demâmînî, Ebû 

Abdillah Bedrüddîn 

Muhammed b. Ebî Bekr:  

Mesâbîhü’l-Câmiʿ, 10c., thk. Nureddin Tâlib, Suriye, 

Dârü’n-Nevâdir, 1430/2009. 

İbnü’l-Attâr, Ebü’l-

Hasan Alâeddin Ali b. 

İbrâhim b. Dâvûd:  

Tuhfetü’t-tâlibîn fî tercemeti’l-İmâm en-Nevevî, thk. 

Ebû Ubeyde Meşhûr b. Hasan Âl Selmân,  Amman, 

Dârü’l-Eseriyye, 1428/2007. 

_______:  el-Udde fî şerhi’l-Umde, 3c., thk. Nizâm Muhammed 

Sâlih el-Yaʿkûbî, Beyrut, Dârü’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 

1427/2006. 

İbnü’l-Cârûd, Ebû 

Muhammed Abdullah b. 

Ali:  

el-Müntekâ mine’s-süneni’l-müsnede an Resûlillâh, 

thk. Abdullah Ömer Bârûdî, Beyrut, Müessesetü’l-

Kitâbü’s-Sekafiyye, 1408/1988.  

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-

Ferec Cemâlüddîn 

Abdurrahmân b. Ali:  

Kitâbü’l-mevzûât, 3c., thk. Abdurrahmân Muhammed 

Osman, Medine, Mektebetü’s-Selefiyye, 1386/1966. 

İbnü’l-Esîr, Ebü’s-

Seâdât Mecdüddîn 

Mübârek b. Muhammed:  

en-Nihâye fî garîbi’l-hadîs ve’l-eser, 5c., thk. Tâhir 

Ahmed Zâvî, Mahmûd Muhammed et-Tanâhî, Beyrut, el-

Mektebetü’l-İlmiyye, 1399/1979. 

_______:  Üsdü’l-gâbe, 6c., Beyrut, Dârü’l-Fikr, 1409/1989. 



351 
 

İbnü’l-Gazzî, Ebü’l-

Meâlî Şemsüddîn 

Muhammed b. 

Abdurrahmân:  

Dîvânü’l-İslâm, 4c., thk. Seyyid Kesrevî Hasan, Beyrut, 

Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1411/1990. 

İbnü’l-İmâd, Ebü’l-Felah 

Abdülhay b. Ahmed b. 

Muhammed:  

Şezerâtü’z-zeheb fî ahbâri men zeheb, 11c., thk. 

Abdülkâdir Arnaût, Mahmûd Arnaût, Beyrut, Dâru İbn 

Kesir, 1406/1986. 

İbnü’l-Mülakkın, Ebû 

Hafs Sirâceddin Ömer b. 

Ali b. Ahmed:  

el-İʿlâm bi fevâidi Umdeti’l-ahkâm, 11c., thk. 

Abdülazîz b. Ahmed b. Muhammed Müşeykıh, Riyad, 

Dârü’l-Âsıme, 1417/1997. 

_______:  el-Bedrü’l-münîr fî tahrîci’l-ehâdîs ve’l-âsâri’l-vâkıa 

fî’ş-Şerhi’l-kebîr, 9c., thk. Mustafa Ebü’l-Gayt 

Abdülhay, Ebû Muhammed Abdullah b. Süleyman, Ebû 

Ammâr Yasir b. Kemâl, Riyad, Dârü’l-Hicre, 1425/2004. 

_______:  el-Bulga fî ehâdîsi’l-ahkâm mimme’t-tefeka aleyhi’ş-

Şeyhân, thk. Muhyiddin Necîb, Dımaşk, Dârü’l-Beşâir, 

1422/2001. 

_______:  el-İʿlân bi’t-tevbîh li-men zemme ehle’t-târîh, thk. 

Sâlim b. Gatar Sâlim ez-Züfeyrî, Riyad, Dârü’s-Sumayî, 

1438/2017. 

_______:  el-ʿİkdü’l-müzheb fî tabakâti hamaleti’l-mezheb, thk. 

Eymen Nasr el-Ezherî, Seyyid Mühennâ, Beyrut, Dârü’l-

Kütübi'l-İlmiyye, 1417/1997. 

_______:  el-Muîn ala tefehhümi’l-erbaîn, thk. Dağş b. Şebîb el-

Acemî, Kuveyt, Mektebetü Ehli’l-Eser, 1433/2012. 

_______:  el-Muknîʿ fî ulûmi’l-hadis, thk. Abdullah b. Yusuf el-

Cüdeyʿ, İhsâ, Dâru Fevvâz, 1413/1992. 

 



352 
 

_______:  et-Tavzîh li şerhi’l-Câmiʿi’s-sahîh = Şevâhidü’t-tavzîh 

fî şerhi’l-Câmiʿi’s-sahîh, 36c., thk. Heyet, Devha (Doha) 

Vizâretü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1429/2008. 

_______:  Hadâiku’l-evliyâ, 2c., thk. es-Seyyîd Yusuf Ahmed, 

Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2009. 

_______:  Kavâidu İbnü’l-Mülakkın = el-Eşbâh ve’n-nezâir fî 

kavâʿidi’l-fıkh, 2c., thk. Mustafa Mahmûd el-Ezherî, 

Riyad, Daru İbni’l-Kayyim; Daru İbn Affân, Kahire, 

1431/2010. 

_______:  Tabakâtü’l-evliyâ, thk. Nureddin Şureybe, Beyrut, 

Dârü’l-Maʿrife, 1406/1986. 

_______:  Tuhfetü’l-muhtâc ilâ edilleti’l-Minhâc, 2c., thk. 

Abdullah b. Saaf el-Lihyânî, Mekke, Dâru Hira, 

1406/1986. 

_______:  ʿUcâletü’l-muhtâc ilâ tevcîhi’l-Minhâc, 4c., thk. 

İzzeddîn Hişâm b. Abdülkerîm el-Bedrânî, İrbid, Dârü’l-

Kitâb, 1421/2001. 

İbnü’s-Salâh, Ebû Amr 

Osmân b. Abdurrahmân 

eş-Şehrezûrî:  

Ulûmü’l-hadîs, thk. Nurettin Itr, Dımaşk, Dârü’l-Fikr, 

1998. 

İbnü'l-Kayserânî, Ebü’l-

Fazl Muhammed b. 

Tâhir:  

Îzâhü’l-işkâl, thk. Bâsim Cevâbire, Kuveyt, Mektebetü’l-

Muallâ, 1988/1408. 

Kâdî İyâz, Ebü’l-Fazl 

İyâz b. Mûsa b. İyâz el-

Yahsûbî:  

Şerhu Sahîhi Müslim li-Kâdî İyaz: İkmâlü’l-Muʿlim 

bi fevâidi Müslim, 8c., thk. Yahyâ İsmâil Mansûre, 

Dârü’l-Vefâ, 1419/ 1998. 

Kallek, Cengiz:  “el-Hâvî’s-Sağîr”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1997, 

C: XVI, s. 535-536. 



353 
 

_______:  “Mâverdî”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2003, C: 

XXVIII, s. 284. 

_______:  “Muhâkale”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2020, C: 

XXX, s. 394-395. 

Kanat, Cüneyt:  “Kârimî”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2019, C: Ek-2, 

s. 26-28. 

Kandemir, M. Yaşar:  “Beyhakî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1992, C: VI, s. 

59. 

_______:  “Cemmâîlî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1993, C. VII, 

s. 338-340. 

_______:  “el-Câmiu’s-sahîh”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1993, 

C: VII, s. 114-123. 

_______:  “Etrâf”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1995, C: XI, s. 

498. 

_______:  “Garîbü’l-hadis”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1996, C: 

XIII, s. 378. 

_______:  “İbn Hacer el-Askalânî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 

1999, C: XIX, s. 524. 

_______:  “Kâdî İyâz”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2001, C: 

XXIV, s. 116-117. 

_______:  “Mevsılî, Ömer b. Bedr”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 

2004, C: XIX, s. 489. 

_______:  “Mukaddimetü İbni’s-Salah”, DİA, Ankara, TDV 

Yayınları, 2020, C: XXXI, s. 121. 

_______:  “Nevevî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2007, C: 

XXXIII, s. 47. 



354 
 

_______:  “Sahîhayn’a Yöneltilen Tenkidlerin Değeri”, Sünnetin 

Dindeki Yeri, İstanbul, Ensar Neşriyat, 1998. 

Kara, Adnan:  “Memlük Toplumu, Sosyal Yapı, Şehirler ve İktisâdi 

Faaliyetler Üzerine Bir Bakış”, Türk Tarihine Dair 

Yazılar-II, Ankara, Gece Kitaplığı, 2017, s. 637. 

Kara, Mustafa:  “Tekke”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2011, C: XL, s. 

368-370. 

Karabulut, Ali Rıza - 

Karabulut, Ahmet Turan:  

Muʿcemü’t-târîhi’t-türâsi’l-İslâmî fî mektebeti’l-âlem: 

el-mahtûtât ve’l-matbûât = Dünya Kütüphanelerinde 

Mevcut İslâm Kültür Tarihi ile İlgili Eserler 

Ansiklopedisi, 6c, Kayseri, Mektebe Yayınları, 2001. 

Karacabey, Salih:  “Hattâbî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1997, C: XVI, 

s. 491. 

_______:  Hadis Tenkidi, Bursa, Emin Yayınları, 2013. 

Karagözoğlu, Mustafa 

Macit vdğr.:  

Hadis Şerh Literatürü-I, Editör: Mustafa Macit 

Karagözoğlu, İstanbul, İFAV, 2020. 

Karataş, Mustafa:  Rivayet Tekniği Açısından Hadislerin Artması ve 

Sayısı, İstanbul, İşaret Yayınları, 2006. 

Kâsânî, Ebû Bekr 

Alâeddin b. Mesʿûd b. 

Ahmed:  

Bedâiʿü’s-sanâiʿ fî tertîbi’ş-şerâiʿ, 7c., Beyrut, Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1406/1986. 

Kastallânî, İbnü’l-Abbas 

Şehâbeddin Ahmed b. 

Muhammed:  

İrşâdü’s-sârî li şerhi Sahîhi’l-Buhârî, 10c., Mısır, 

Matbaatü’l-Kübrâ el-Emîriyye, 1323. 

Kaşıkçı, Osman:  “Şart”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2010, C: 

XXXVIII, s. 265. 

 



355 
 

 

Kâtib Çelebi, Hacı 

Halîfe Mustafa b. 

Abdullah:  

Keşfü’z-zünûn an esâmi’l-kütüb ve’l-fünûn, 2c, 

Bağdat, Mektebetü’l-Müsennâ, 1941. 

_______:  Süllemü’l-vüsûl ilâ tabakâti’l-fuhûl, 6c., thk. Mahmûd 

Abdülkâdir el-Arnaût, Tetkîk: Sâlih Sadavî Sâlih, 

iʿdâdü’l-fehârîs: Selahaddîn Uygur, İstanbul, Maʿhedü’l-

Buhûs ve’d-Dirâsâti’l-Arabiyye, İslâm Tarih, Sanat ve 

Kültür Araştırma Merkezi (IRCICA), 2010. 

Kaya, Büşra:  “XV. Yüzyıl Memlük Kahire’sinin Entelektüel 

Kadınları”, Divan Disiplinarası Çalışma Dergisi, 2019, 

C: 24, Sayı: 46, s. 93-120. 

Kaya, Eyyüp Said:  “Mâzerî”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2003, C: XVIII, 

s. 194. 

Kaya, Mesut:  “Memlûk Dönemi Tefsir Eğitimi ve Çalışmaları: Tarihsel 

Bir Değerlendirme”, Cumhûriyet Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 2020, C: XXIV, Sayı: 3, s. 993-1015. 

Kehhâle, Ömer Rıza:  Muʿcemü’l-müellifîn: terâcimu musannifi’l-kütübi’l-

Arabiyye, 15c., Beyrut, Mektebetü’l-Müsennâ, t.y. 

Kettânî, Ebû Abdillâh 

Muhammed b. Ca‘fer b. 

İdrîs el-Hasenî:  

er-Risâletü’l-müstatrafe li beyâni meşhûri kütübi’s-

sünneti’l-müşerrafe, thk. Muhammed Muntasır b. 

Muhammed ez-Zemzemî, Dârü’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 

1421/2000. 

_______:  Hadis Literatürü, Çev: Yusuf Özbek, İstanbul, İz 

Yayıncılık, 1994. 

Kettânî, Muhammed 

Abdülhay b. Abdilkebîr 

b. Muhammed el-

Hasenî:  

Fihrisü’l-fehâris ve’l-esbât ve Muʿcemü’l-meʿâcim 

ve’l-meşîhât ve’l-müselselât, 2c., thk. İhsân Abbas, 

Beyrut, Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1402/1982. 



356 
 

Khanjanov, Shahin:  “Hukuki Genişlik Bağlamında Memlükler Döneminde 

Tatbik Edilen Dört Mezhep Uygulaması”, Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2021, Cilt: 

XXX, Sayı: 2, s. 443. 

Kılıç, Hulusi:  “Cevherî, İsmail b. Hammad”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 1993, C: VII, s. 459. 

Kıyıcı, Selahattin:  “Ezherî, Muhammed b. Ahmed”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 1995, C: XII, s. 65. 

Kızıltoprak, Süleyman:  “Memlük Çalışmaları İçin Yeni Bir Platform”, Bilge, Yaz 

2002, Sayı: 33, s. 66. 

_______:  “Memlük Sistemi”, Türkler Ansiklopedisi, Ankara, 

Yeni Türkiye Yayınları, 2002, C: V, s. 320. 

_______:  “Türk Askeri Tarihinde Memlük Sistemi ve Önemi”, 

Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Fen 

Edebiyat Dergisi, İstanbul, 2004, Sayı: 4, s. 141. 

_______:  “Memlük”, DİA, Ankara, 2004, C: XXIX, s. 87. 

Koca, Ferhat:  “el-Muhtasar”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2020, C: 

XXXI, s. 67-70. 

_______:  “Haram”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1997, C: XVI, 

s. 100-104. 

_______:  “Minhâcü’l-vüsûl”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2020, 

C: XXX, s. 113. 

_______:  “Tahsîs”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2010, C: 

XXXIX, s. 432. 

Koçkuzu, Ali Osman:  “Aynî, Bedreddin”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1991, 

C: IV, s. 271-272. 

_______:  “Kitabü’l-ilel”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2002, C: 

XXVI, s. 109. 



357 
 

Koçyiğit, Talat:  Hadis Istılahları, Ankara, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, 1980, s. 161. 

_______:  Hadis Tarihi, Ankara, TDV Yayınları, 2012. 

_______:  Hadis Usulü, Ankara, TDV Yayınları, 2004. 

Kortantamer, Samira:  “Memlük Tarihçiliğinde Bir Üslûp Sorunu el-Acaib ve’l-

Garaib”, Tarih İncelemeleri Dergisi, İzmir, 1994, Sayı: 

IX, s. 69. 

_______:  “Memlüklerde Devlet Yönetimi ve Bürokrasi”, Tarih 

İncelemeleri Dergisi, İzmir, 1984, Sayı: II, s. 38. 

_______:  Bahrî Memlûkler’de Üst Yönetim Mensupları ve 

Aralarındaki İlişkiler, Ege Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Yayınları, İzmir, 1993. 

Köktaş, Yavuz:  Ana Hatlarıyla Ahkâm Hadisleri, İstanbul, Ensar 

Neşriyat, 2016. 

Köse, Saffet:  “İbn Merzûk el-Hatîb”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 

1999, C: XX, s. 187. 

Kudâî, Ebû Abdillâh 

Muhammed b. Selâme b. 

Caʿfer:  

Müsnedü’ş-Şihâb, 2c., thk. Hamdi Abdülmecîd es-

Selefî, Beyrut, Müessesetü’r-Risâle, 1407/1986. 

Kurtubî, Ebû Abdillah 

Muhammed b. Ahmed b. 

Ebî Bekr:  

el-Câmi’ li ahkâmi’l-Kur’ân, 20c., thk. Ahmed 

Abdülalîm Berdûnî, Kahire, Dârü’l-Kütübi’l-Mısrıyye, 

1384/1694. 

Kurtubî, Ebü’l-Abbas 

Ziyaeddîn Ahmed b. 

Ömer b. İbrâhim:  

el-Müfhim limâ eşkele min telhîsi Kitâbi Müslim, 7c., 

thk. Muhyiddin Dîb Mistû, Yusuf Ali Büdeyvî, Ahmed 

Muhammed es-Seyyîd, Mahmûd İbrâhim Nezzâm, 

Beyrut, Dâru İbn Kesir, 1417/1996. 

Kurtuluş, Rıza:  “İbn Aşir, Ebü’l-Abbas”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 

1999, C: XIX, s. 330. 



358 
 

Kütbî, Salâhuddin 

Muhammed b. Şâkir b. 

Ahmed ed-Dârânî:  

Fevâtü’l-vefeyât, 5c., thk. İhsan Abbas, Beyrut, Dâru 

Sâdır, 1973. 

Lebîb, Subhi:  “Eyyûbiler ve Memlükler Devrinde Mısır’ın Ticaret 

Politikası”, Çev: Altan Çetin, Nüsha, 2002, Yıl: 2, Sayı: 

4, s. 147. 

Little, Donald P.:  “Memlüklerde Din”, Çev: Efe Durmuş, History Studies 

(Prof. Dr. Enver Konukçu Armağanı Özel Sayısı), 

Samsun, 2012. 

Mahfûz, Muhammed:  Terâcimü’l-müellifîne’t-tûnisiyyîn, 5c, Beyrut, Dârü’l-

Garbi’l-İslâmî, 1994. 

Mahlûf, Muhammed b. 

Muhammed b. Ömer:  

Şeceretü’n-nuri’z-zekiyye fî tabakâti’l-Mâlikiyye, 2c., 

thk. Abdülmecîd Hiyyâlî, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1424/2003. 

Makrîzî, Ebü’l-Abbas 

Takiyyüddîn Ahmed b. 

Ali:  

Dürerü’l-ukûdi’l-ferîde fî terâcimi’l-aʿyâni’l-müfîde, 

4c., thk. Mahmûd el-Celîlî, Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 

1423/2022. 

_______:  el-Mevâiz ve’l-iʿtibâr bi-zikri’l-hıtat ve’l-âsâr = el-

Hıtatü’l-Makrîziyye, 4c., nşr. Halîl Mansûr, Beyrut, 

Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1998. 

_______:  İğâsetü’l-ümme bi-keşfi’l-ğumme, thk. Kerem Hilmi 

Ferhat, Mısır, Ayn li’d-Dirâse ve’l-Buhûsi’l-İnsâniyye 

ve’l-İctimâiyye, 1427/2007. 

_______:  Kitâbü’l-Mukaffa’l-Kebîr, 8c., thk. Muhammed 

Yaʿlâvî, Beyrut, Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1427/2006. 

_______:  Kitâbü’s-sülûk li-maʿrifeti düveli’l-mülûk, 8c., thk. 

Muhammed Abdülkâdir Atâ, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1418/1998. 

 



359 
 

Mâlik b. Enes:  el-Muvatta, 2c., thk. Beşşâr Avvad Maʿruf, Mahmûd 

Halîl, Müessesetür’r-Risâle, 1412. 

Malkoç, Abdülkerim:  “Abû Dâwûd’s Letter in which He Discussed His Method 

in as-Sunan: The Text and Translation with Notes”, 

İlahiyat Tetkikleri Dergisi, Erzurum, Aralık 2018/2, 50: 

243-269. 

Mâverdî, Ebü’l-Hasan 

Ali b. Muhammed b. 

Habîb:  

el-Hâvi’l-kebîr Şerhu Muhtasari’l-Müzenî, 19c., thk. 

Ali Muhammed Muavvaz, Âdil Ahmed Abdülmevcûd, 

Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1999. 

Merginânî, Ebü’l-Hasan 

Burhaneddin Ali b. Ebî 

Bekr:  

el-Hidâye şerhu bidâyeti’l-mübtedî, 4c., thk. Talâl 

Yusuf, Beyrut, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, ty. 

Midilli, Mustafa Enes:  “Memlükler Döneminde Bir İlim Kurumu: İbn Tolun 

Camii ve Ulemâya Sunduğu Mansıplar”, İslâm 

Araştırmaları Dergisi, İstanbul, 2020, sayı: 44, s. 37. 

Mizzî, Ebü’l-Haccâc 

Cemâleddin Yusuf b. 

Abdurrahmân b. Yusuf:  

Tuhfetü’l-eşrâf bi-maʿrifeti’l-etrâf, 13c., thk. 

Abdüssamed Şerâfeddin, y.y., Dârü’l-Kayyime, 

1403/1983. 

_______:  Tehzîbü’l-kemâl fî esmâi’r-ricâl, 35c., thk. Beşşâr 

Avvâd Maʿrûf, Beyrut, Müessetü’r-Risâle, 1400/1980. 

Muhammed Kemâleddin 

İzzeddîn:  

İbnü’l-Mülakkın: Müerrihen, Beyrut, Âlemü’l-Kütüb, 

1990. 

Murâdî, Ebü’l-Fazl 

Muhammed Halîl b. Ali 

b. Muhammed:  

Silkü’d-dürer fî aʿyâni’s-sânî aşer, 4c., Beyrut, Dâru 

İbn Hazm, 1408/1988. 

Mübârekpûrî, Ebü’l-

Hasan Ubeydullah b. 

Muhammed:  

Mir’âtü’l-mefâtîh şerhu Mişkâti’l-mesâbîh, 9c., 

Hindistan, İdâretü’l-buhûsü’l-ilmiyye ve’d-daʿve ve’l-

iftâ, 1404/1984. 



360 
 

Münâvî, Zeynüddîn 

Muhammed Abdurraûf 

b. Tâcilârifîn b. Ali:  

Feyzü’l-kadîr şerhi’l-Câmiʿi’s-sağîr, 6c., Mısır, 

Mektebetü’t-Ticâriyyeti’l-Kübrâ, 1356. 

Müslim b. Haccâc el-

Kuşeyrî:  

el-Câmi‘u’s-sahîh, 5c., thk. M. Fuâd Abdülbâkî, Beyrut, 

Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, t.y. 

Necmeddin Gazzî, 

Ebü’l-Mekârim 

Necmeddîn Muhammed 

b. Muhammed Âmirî:  

el-Kevâkibü’s-sâire bi-aʿyâni’l-mieti’l-âşire, 3c, thk. 

Halîl el-Mansûr, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1418/1997. 

Nesâî, Ebû Abdirrahmân 

Ahmed b. Şuayb b. Ali:  

es-Sünen, 9c., nşr. Abdülfettâh Ebû Gudde, Halep, 

Mektebü’l-Matbûâti’l-İslâmiyye, 1406/1986. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ 

Yahyâ b. Şeref b. Mürî:  

el-Minhâc şerhu Sahîhi Müslim b. Haccâc, 18c., 

Beyrut, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1392/1972. 

_______:  el-Ezkâr, thk. Abdülkâdir el-Arnaût, Beyrut, Dârü’l-Fikr, 

1414/1994. 

_______:  el-Mecmûʿşerhu’l-Mühezzeb, 20c., Beyrut, Dârü’l-Fikr, 

t.y. 

_______:  et-Takrîb ve’t-teysîr li-ma’rifeti süneni’l-beşiri’n-

nezîr fî usûli’l-hadîs, nşr. Muhammed Osman el-Hoşt, 

Beyrut, Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, 1405/1985. 

Nuaymî, Ebü’l-Mefâhir 

Muhyiddin Abdülkâdir 

b. Muhammed b. Ömer:  

ed-Dâris fî târîhi’l-medârîs, 2c., thk. İbrâhim 

Şemsüddîn, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1410/1990. 

Öğüt, Sâlim:  “Buhârî, Muhammed b. İsmâil, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 1992, C: VI, s. 375. 

_______:  “Evzâî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1995, C: XI, s. 

546-548. 



361 
 

Özafşar, Mehmet Emin:  Hadisi Yeniden Düşünmek, Ankara, Ankara Okulu 

Yayınları, 2000. 

Özaydın, Abdülkerim:  “Aynicâlût Savaşı”, DİA, İstanbul, 1991, C: IV, s. 275-

276. 

Özbalıkçı, Mehmet 

Reşit:  

“İbnü’d-Demâmînî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 

2000, C: XXI, s. 10-11. 

Özdemir, Mehmet:  “İbn Dihye el-Kelbî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 

1999, C: XIX, s. 414. 

Özdemir, Veysel:  “Abdullah b. Amr b. el-Âs (65/684)’ın Rivayetlerinin 

Hadis Kaynaklarına Az Sayıda İntikâlinin Sebepleri”, 

Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2007, C: 

12/2, s. 203-213. 

Özdirek, Recep - 

Çavuşoğlu, Ali Hakan:  

“Süfyan es-Sevrî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2010, 

C: XXXVIII, s. 23-28. 

Özel, Ahmet:  “Ahkâm”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1988, C: I, s. 

550. 

_______:  “Ensari, İsmail b. Muhammed”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 2006, C: Ek-1, s. 407. 

_______:  “İbnü’l-Mülakkın”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2000, 

C: XXI, s. 150. 

_______:  “İbnü’n-Nakkâş”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2000, 

C: XXI, s. 167. 

_______:  “Remlî, Ahmed b. Hüseyin”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 2007, C: XXXIV, s. 561. 

_______:  “Saʿdî, Abdurrahmân b. Nasr”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 2016, C: Ek-2, s. 444. 



362 
 

Özen, Şükrü:  “Hilâf”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1998, C: XVII, s. 

527-538. 

_______:  “Tercîh”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2011, C: XV, s. 

484. 

Özkan, Halit:  “Süyûtî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2010, C: 

XXXVIII, s. 198-201. 

_______:  Memlüklerin Son Asrında Hadis, İstanbul, Klasik 

Yayınları, 2012. 

Özmen, Ramazan:  “el-Buhârî’nin Haber-i Vâhid Savunusunda Kullandığı 

Âyetler Üzerine Bir İnceleme”, Din Bilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi, 2009, C: IX, Sayı:1, s. 240. 

Paksoy, Kadir:  “İbn Kesir’in Hayatı, Eserleri ve Hadis İlmindeki Yeri”, 

(Doktora Tezi), Harran Üniversitesi SBE, Şanlıurfa, 

1999. 

Polat, Selahattin:  “Mürsel”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2006, C: 

XXXII, s. 52. 

Râgıb el-İsfahânî, Ebü’l-

Kâsım Hüseyin b. 

Muhammed b. 

Mufaddal:  

el-Müfredât fî garîbi’l-Kur’ân, thk. Safvân Adnân 

Dâvûdî, Beyrut, Dârü’ş-Şâmiyye, 1412. 

 

Safedî, Ebü’s-Safâ 

Salâhuddîn Halîl b. 

İzziddîn Aybeg b. 

Abdillâh:  

Aʿyanü’l-asr ve aʿvanü’n-nasr, 5c., thk. Ali Ebû Zeyd, 

Mahmûd Salim Muhammed, Nebil Ebû Amse, 

Muhammed Mevud, Dımaşk, Dârü’l-Fikr; Beyrut, 

Dârü’l-Fikri’l-Muasır, 1418/1998. 

_______:  el-Vâfî bi’l-vefeyât, 29c., thk. Ahmet Arnaût, Türkî 

Mustafa, 29c., Beyrut, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arâbî, 

1420/2000. 

 



363 
 

Sâğânî, Ebü’l-Fezâil 

Radıyyüddîn Hasan b. 

Muhammed b. Hasan:  

el-Mevzûât, thk. Necm Abdurrahmân Halef, Dımaşk, 

Dârü’l-Me’mûn li’t-Türâs, 1405/1985. 

Sanʿânî, Abdürrezzâk b. 

Hemmâm:  

el-Musannef, 11c., thk. Habîburrahman Aʿzâmî, Beyrut, 

el-Meclisü’l-İlmî, 1403/1983. 

Sandıkçı, Kemâl:  Sahîhi Buhârî Üzerine Yapılan Çalışmalar, Ankara, 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1991. 

Sefîrî, Şemsüddîn 

Muhammed b. Ömer b. 

Ahmed:  

el-Mecâlisü’l-va‘ziyye fî şerhi ehâdîsi hayri’l beriyye 

min Sahîhi’l-İmâmi’l-Buhârî, thk. Ahmed Fütûhî 

Abdurrahmân, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1425/2004. 

Sehârenpûrî, Halîl 

Ahmed:  

Bezlü’l-mechûd fî halli Süneni Ebî Dâvûd, 14c., thk. 

Takiyyüddîn en-Nedvî, Hindistan, Merkezü’ş-Şeyh 

Ebü’l-Hasen en-Nedvî li’l-buhûs ve’d-dirâsâti’l-

İslâmiyye, 1427/2006. 

Sehâvî, Ebü’l-Hayr 

Şemsüddîn Muhammed 

b. Abdirrahmân:  

ed-Dav’ü’l-lâmiʿ li-ehli’l-karni’t-tâsiʿ, 12c., Beyrut, 

Darü Mektebeti’l-Hayat, t.y. 

_______:  el-Cevâhir ve’d-dürer fî tercemeti Şeyhi’l-İslâm İbn 

Hacer, 3c., thk. İbrâhim Bâcis Abdülmecîd, Beyrut, Daru 

İbn Hazm, 1419/1999. 

_______:  el-İʿlân bi’t-tevbîh li-men zemme ehle’t-târîh, thk. 

Sâlim b. Gatar Sâlim ez-Züfeyrî, Riyad, Dârü’s-Sumayî, 

1438/2017. 

_______:  et-Tuhfetü’l-latîfe fî târîhi'l-Medîneti’ş-şerîfe, 2c, 

Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1414/1993. 

 

 



364 
 

_______:  ez-Zeyl ala Refʿi’l-isr=Buğyetü’l-ulemâ ve’r-ruvât, 

thk. Muhammed Mahmûd Subh, Cevdet Hilâl, Kahire, 

Dârü’t-Teavün el-Cemʿiyyeti’t-Teâvüniyye, 1966. 

Serahsî, Ebû Bekr 

Şemsüleimme 

Muhammed b. Ahmed:  

el-Mebsût, 30c., Beyrut, Dârü’l-Maʿrife, 1414/1993. 

Seyyid, Eymen Fuad:  “Kahire”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2001, C: XXIV, 

s. 174. 

Sezgin, M. Fuad:  Târîhü’t-türâsi’l-Arabî, Çev: Mahmûd Fevzî Hicâzî, 

Riyad, Câmiatü’l-İmâm Muhammed b. Suud el-

İslâmiyye, 1411/1991. 

_______:  Buhârî’nin Kaynakları, Ankara, Kitabiyat Yayınları, 

2000. 

Sıbt İbnü’l-Acemî, 

Ebü’l-Vefâ Burhaneddîn 

İbrâhim b. Muhammed:  

el-İğtibât bimen rumiye bi’l-ihtilât, thk. Alâeddin Ali 

Rıza, Kahire, Dârü’l-Hadis, 11408/1988. 

Solak, Kürşat:  “Çerkez Memlûkler Çerkez mi?”, Ankara Üniversitesi 

Dil Tarih Coğrafya Fakültesi Tarih Araştırmaları 

Dergisi (TAD), Ankara, 2012, Sayı: 51, s. 201-208. 

Sönmez, Mehmet Ali:  “es-Sikât”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2009, C: 

XXXVII, s. 176-177. 

_______:  “İbn Hibbân”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1999, C: 

XX, s. 63. 

Subhi es-Sâlih:  Hadis İlimleri ve Hadis Istılahları, Çev: M. Yaşar 

Kandemir, İstanbul, İFAV, 1997. 

 

 



365 
 

Süheylî, Ebü’l-Kâsım 

Abdurrahmân b. 

Abdullah b. Ahmed:  

er-Ravzü’l-ünüf fî şerhi’s-Sîreti’n-nebeviyye li-İbn 

Hişâm, 7c., thk. Ömer Abdüsselâm es-Selâmî, Beyrut, 

Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1421/2000. 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl 

Celaleddin Abdurrahmân 

b. Ebî Bekr:  

Buğyetü’l-vüât fî tabakâti’l-lugaviyyîn ve’n-nühât, 2c., 

thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhim, Sayda, el-

Mektebetü’l-Asriyye, t.y. 

_______:  Tabakâtü’l-huffâz, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1403. 

_______:  el-Leâli’l-masnûa fî’l-ehâdîsi’l-mevzûa, 2c., thk. Ebû 

Abdurrahmân Salâh b. Muhammed b. Uveyza, Beyrut, 

Dârü’l-Kütübi'l-İlmiyye, 1417/1996. 

_______:  ez-Ziyâdât ale’l-Mevzûât, (Zeylü’l-Leâli’l-masnûa), 

2c., thk. Râmiz Hâlid Hâc Hasan, Mektebetü’l-Meʿârif, 

Riyad, 1431/2010. 

_______:  Hüsnü’l-muhâdara fî târîhi Mısr ve’l-Kahire, 2c., thk. 

Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhim, Kahire, Dâru İhyai’l-

Kütübi’l-Arabiyye, 1387/1967. 

_______:  Tedrîbü’r-râvî fî şerhi Takrîbi’n-Nevevî, thk. Ahmed 

Ömer Hâşim, Beyrut, Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, 1419/1999. 

_______:  Zeylü Tabakâti’l-huffâz li’z-Zehebî, thk. Zekeriyya 

Umeyrat, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, t.y. 

Şâfiî, Ebû Abdillah 

Muhammed b. İdrîs:  

İhtilâfü’l-hadîs (el-Ümm kitabının içinde), Beyrut, 

1410/1990. 

_______:  er-Risâle, Çev: Abdülkâdir Şener, İbrâhim Çalışkan, 

Ankara, TDV Yayınları, 2003. 

Şâşî, Ebû Saʿîd Heysem 

b. Küleyb b. Süreyc:  

el-Müsned, 2c., thk. Mahfuzurrahmân Zeynullâh, 

Medine, Mektebetü’l-Ulûm ve’l-Hikem, 1410/1990. 



366 
 

Şenel, Abdülkâdir:  “Kastallânî, Ahmed b. Muhammed”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 2001, C: XXIV, s. 583-584. 

Şevkânî, Ebû Abdillah 

Muhammed b. Ali b. 

Muhammed el-Havlânî:  

Neylü’l-evtâr şerhu Münteka’l-ahbâr, 8c., thk. 

İsâmüddin Sabâbitî, Mısır, Dârü’l-Hadis, 1431/1993. 

_______:  el-Bedrü’t-tâliʿ bi-mehâsin men baʿde’l-karni’s-

sâbiʿ,2c., Beyrut, Dârü’l-Maʿrife, t.y. 

_______:  İrşâdu’l‐fuhûl ilâ tahkîki’l-hak min ilmi’l-usûl, 2c., 

thk. Ahmed Azv İnâye, Dârü’l‐Kitâbi’l‐Arabî, Dımaşk 

1419/1999. 

Şimşek, Murat:  “Fâkihânî”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2016, C: Ek-

1, s. 440. 

Taberânî, Ebü’l-Kâsım 

Süleymân b. Ahmed b. 

Eyyûb:  

el-Muʿcemü’l-kebîr, 25c., thk. Hamdi Abdülmecîd es-

Selefî, Kahire, t.y. 

_______:  el-Muʿcemü’l-evsat, 10c., thk. Târık b. İvedullâh, 

Abdülmuhsin b. İbrâhim, Kahire, Dârü’l-Harameyn, 

1415/1995. 

Tâceddin es-Sübkî, Ebû 

Nasr Abdülvehhâb b. Ali 

b. Abdilkâfî:  

Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-Kübrâ, 10c., thk. Mahmûd 

Muhammed et-Tanâhî, Abdülfettâh Muhammed el-Hulv, 

Hicr li’t-Tabâa ve’n-Neşr ve’t-Tevzî’, Kahire, 1413. 

Tahâvî, Ebû Ca‘fer 

Ahmed b. Muhammed b. 

Selâme el-Ezdî:  

Şerhu meânî’l-âsâr, 5c., thk. Muhammed Seyyid 

Câdelhak, Muhammed Zührî en-Neccâr, Riyad, Dâru 

Alemi’l-Kütüb, 1414/1994. 

Takıyyüddîn el-Fâsî, 

Ebü’t-Tayyib 

Muhammed b. Ahmed b. 

Ali:  

Zeylü’t-takyîd fî ruvâti’s-sünen ve’l-mesânîd, thk. 

Kemâl Yûsuf el-Hût, 2c, Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1410/1990. 



367 
 

Takkuş, Muhammed 

Süheyl:  

Târîhu’l-Memâlik fî Mısr ve bilâdi’ş-Şâm: 648-923 H / 

1250-1517 M, Beyrut, Dârü’n-Nefâis, 1997. 

Taşköprüzâde, Ebü’l-

Hayr İsâmüddin Ahmed 

Efendi:  

Miftâhü’s-saʿâde ve misbâhü’s-siyâde fî mevzûʿâti’l-

ulûm, 3c., Beyrut, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1405/1985. 

Tekindağ, M. C. 

Şehabeddi:  

Berkuk Devrinde Memlük Sultanlığı, İstanbul, 1961. 

Tirmizî, Ebû Îsâ 

Muhammed b. Îsâ:  

es-Sünen, 6c., thk. Beşşâr Avvâd Maʿrûf, Beyrut, Dârü’l-

Garbi’l-İslâmî, 1998. 

Tomar, Cengiz:  “Sehâvî, Şemseddin”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 

2009, C: XXXVI, s. 313-316. 

Topaloğlu, Nuri:  “Kurtubi, Ahmed b. Özer,” DİA, Ankara, TDV Yayınları, 

2002, C: XXVI, s. 454. 

Topdemir, Hüseyin 

Gazi:  

“İbn Abdülhak el-Bağdâdî”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 1999, C: XIX, s. 275. 

Turan, Abdülbaki:  “el-Elfiyye”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1995, C: XI, 

s. 28-29. 

Tüccar, Zülfikâr:  “Ferra, Yahya b. Ziyâd”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 

1995, C: XII, s. 407. 

Türcan, Zişan:  Hadis Şerh Geleneği Doğuşu Gelişimi ve Dönüşümü, 

Ankara, TDV Yayınları, 2011. 

Türer, Osman:  “Hilyetü’l-Evliyâ”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1998, 

C: XVIII, s. 51-52. 

Uğur, Mücteba:  “Âişe bint. Muhammed”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 

1989, C: II, s. 206. 

 



368 
 

_______:  Ansiklopedik Hadis Terimleri Sözlüğü, Ankara, TDV 

Yayınları, 1992. 

_______:  Hadis İlimleri Edebiyatı, Ankara, TDV Yayınları, 1996. 

Uludağ, Süleyman:  “Hankâh”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1997, C: XVI, 

s. 42-43. 

Uzun, Mustafa İsmet-

Aşur, Said Abdülfettah,  

“Ezher”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1995, C: XII, s. 

53-63. 

Ünal, Halit:  “Arâyâ”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1991, C: III, s. 

337. 

Ünal, Yavuz:  Hadisin Doğuş ve Gelişim Tarihine Yeniden Bakış, 

Samsun, Etüt Yayınları, 2001. 

Üzüm, İlyas:  “Hüküm”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 1998, C: 

XVIII, s. 464. 

Yağcı, Hızır:  “Sefîrî ve Buhârî Şerhi”, Diyanet İlmi Dergi, 2018, C: 

LIV, Sayı: 3, s. 39-58. 

Yâkut el-Hamevî, Ebû 

Abdillâh Şihâbüddîn 

Yâkut b. Abdillâh:  

Muʿcemü’l-buldân, 7c., Beyrut, Dâru Sâdır, 1995 

Yaran, Rahmi:  “Kefâret”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2002, C: XXV, 

s. 181. 

Yardım, Ali:  “el-İstîâb”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 2001, C: 

XXIII; s. 314. 

_______:  Hadis I-II, İstanbul, Damla Yayınları, 2000. 

Yaşaroğlu, M. Kamil:  “Minhâcu’t-talibîn”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2020, 

C: XXX, s. 112. 



369 
 

Yavuz, Yusuf Şevki - 

Avcı, Casim:  

“İbnü’l-Cevzi, Ebü’l-Ferec”, DİA, İstanbul, TDV 

Yayınları, 1990, C: XX, s. 547. 

_______:  “Delâilü’n-Nübüvve”, DİA, İstanbul, TDV Yayınları, 

1994, C: IX, s. 117-118. 

Yeşil, Mahmut:  “Hadis Bibliyografyası ve Gelişimi”, (Yüksek Lisans 

Tezi), Konya, Selçuk Üniversitesi SBE, 1989. 

Yiğit, İsmail:  “Ribât”, DİA, İstanbul, 2008, C: XXXV, s. 76-79. 

_______:  “Memlükler Zamanında (1250-1517) Kadın”, Diyanet 

İlmî Dergi, 2004, C. 40, Sayı: 2, s. 135. 

_______:  “Memlükler”, DİA, Ankara, TDV Yayınları, 2004, C: 

XXIX, s. 94. 

_______:  Siyâsî, Dinî, Kültürel, Sosyal İslâm Tarihi: 

Memlükler, 7c., İstanbul, Kayıhan Yayınları, 1991. 

Yücel, Ahmet:  Hadis Tarihi, İstanbul, İFAV, 2012. 

_______: Hadis Usulü, İstanbul, İFAV, 2012. 

Yücel, Ekrem:  “Osmanlı Devri Dâru’l-Hadisleri ve Hadis Eğitimi”, 

(Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi SBE, 2012. 

Zebîdî, Ebü’l-Abbas 

Şehâbeddin Ahmed b. 

Ahmed b. Abdüllatîf:  

Sahîhi Buhârî Muhtasarı Tecrîd-i Sarîh Tercemesi, 

(Mütercimin Mukaddimesi), Çev: Ahmet Naim, Ankara, 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1979. 

Zebîdî, Ebü’l-Feyz 

Murtazâ Muhammed b. 

Muhammed:  

Tâcü’l-arûs min cevâhiri’l-Kâmûs, 40c., thk. 

Komisyon, y.y., Dârü’l-Hidâye, t.y. 

Zehebî, Ebû Abdillah 

Şemsüddîn Muhammed 

b. Ahmed b. Osman:  

Siyeru aʿlâmi’n-nübelâ, 25c., thk. Şuayb el-Arnaût, 

Beyrut, Müesssetü’r-Risâle, 1405/1985. 



370 
 

_______:  el-Kâşif fî maʿrifeti men lehü rivâye fi’l-Kütübi’s-

Sitte, thk. Muhammed Avvâme, Ahmed Muhammed 

Nemr el-Hatîb, Cidde Dârü’l-Kıble li’s-Sekâfeti’l-

İslâmiyye, 1413/1992. 

_______:  Târîhü’l-İslâm ve vefeyâtü’l-meşâhir ve’l-aʿlâm, 52c., 

thk. Ömer Abdüsselâm Tedmürî, Beyrut, Dârü’l-Kitâbi’l-

Arabî, 1413/1993. 

_______:  Tezkiretü’l-huffâz, 4c, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 

1419/1998. 

Zerkeşî, Ebû Abdillah 

Bedreddin Muhammed 

b. Bahadır b. Abdullah:  

Selâsilü’z-zeheb, (Muhakkikin girişi), thk. Muhammed 

el-Muhtâr b. Şinkitî, Medine, 1423/2002. 

Ziriklî, Hayreddin:  el-Aʿlâm: Kamûsu terâcim li-eşheri’r-ricâl ve’n-nisâ 

min’el-Arab ve’l-müstaʿrebîn ve’l-müsteşrikîn, 8c., 

Beyrut, Dârü’l-İlm li’l-Melâyîn, 1431/1984. 

Zübeyrî, Velîd b. Ahmed 

Hüseyin vdğr.:  

el-Mevsûatü’l-müyessere fî terâcimi eimmeti’t-tefsîr 

ve’l-ikrâ’ ve’n-nahv ve’l-lüga, 3c., Medine, Mecelletü’l-

Hikme, 1424/2003. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



371 
 

ÖZGEÇMİŞ 

Hüseyin Çetin, ilk ve orta öğrenimini Erbaa’da tamamladı. 2005 yılında 

İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nden mezun oldu. Aynı yıl İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Hadis Anabilim 

Dalı’nda başladığı yüksek lisans eğitimini “Meleğin Cenine Ruh Üflemesi ve 

Kaderini Yazması Hadisinin Metin ve Sened Tenkidi Açısından Değerlendirilmesi” 

başlığıyla 2008 yılında tamamladı. 2018-2023 yılları arasında aynı bölümde doktora 

eğitimine devam etti. 2007 yılında Türkiye Cumhuriyeti Diyanet İşleri 

Başkanlığı’nda imam hatip olarak göreve başladı. 2007-2009 yılları arasında 

Tekirdağ’da, 2009-2014 yılları arasında ise İstanbul-Beykoz’da görev yaptı. 2014 

yılından itibaren görev değişikliği yaparak aynı kurum bünyesinde Amasya-

Gümüşhacıköy ilçe vaizi olarak atandı. 2014-2019 yılları arasında yurtdışı görevi 

için Almanya’da bulundu. 2019 yılından itibaren Amasya ili Gümüşhacıköy ilçe 

vaizi olarak görevine devam etmektedir. Evli ve üç çocuk babasıdır. 


