
I 
 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TARİH ANABİLİM DALI 

 

 

KÖSEDAĞ SAVAŞI’NDAN BEYLİKLER DÖNEMİNE 

ANADOLU’DA SOSYAL VE KÜLTÜREL YAPI (1243-1402) 

 

 

                                        DOKTORA TEZİ 

 

 

                                            Seher Karadağ 

 

 

 

 

                                              Ankara-2022 

 



II 
 

 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

KÖSEDAĞ SAVAŞI’NDAN BEYLİKLER DÖNEMİNE 

ANADOLU’DA SOSYAL VE KÜLTÜREL YAPI (1243-1402) 

 

DOKTORA TEZİ 

Seher Karadağ 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Üçler Bulduk 

 

 

 

Ankara- 2022 

 

 



III 
 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ  

ANKARA ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  

TARİH ANABİLİM DALI  

GENEL TÜRK TARİHİ BİLİM DALI 

 

 

                                                    Seher Karadağ 

 

KÖSEDAĞ SAVAŞI’NDAN BEYLİKLER DÖNEMİNE 

ANADOLU’DA SOSYAL VE KÜLTÜREL YAPI (1243-1402) 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

TEZ DANIŞMANI: Prof. Dr. Üçler Bulduk 

 

 

Tez Jürisi Üyeleri 

Adı ve Soyadı                                                                                         İmzası 

1. Prof. Dr. Üçler Bulduk 

2. Prof. Dr. Musa Şamil Yüksel 

3, Doç. Dr. Cihat Aydoğmuşoğlu 

4. Prof. Dr. Saadettin Yağmur Gömeç 

5. Prof. Dr. Süleyman Özbek 

 

 Tez Jürisi Tarihi: 18. 11. 2022 

 

 



IV 
 

 

T.C. ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü’ne 

Prof. Dr. Üçler BULDUK danışmanlığında hazırladığım “Kösedağ Savaşı’ndan 

Beylikler Dönemine Anadolu’da Sosyal ve Kültürel Yapı (1243-1402), (Ankara-2022)’’ 

adlı doktora tezimdeki bilgilerin bütün akademik kurallara ve etik davranış ilkelerine 

uygun olarak toplanıp sunulduğunu, başka kaynaklardan aldığım bilgileri metinde ve 

kaynakçada eksiksiz olarak gösterdiğimi, çalışma sürecinde bilimsel araştırma ve etik 

kurallarına uygun olarak davrandığımı ve aksinin ortaya çıkması durumunda her türlü 

yasal sonucu kabul edeceğimi beyan ederim. (13.12.2022) 

                           Tezi Hazırlayan Öğrencinin 

                               Adı ve Soyadı: Seher Karadağ 

                                                                                   İmzası: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



V 
 

 İÇİNDEKİLER                                                  

 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................................... V 

KISALTMALAR ........................................................................................................................ VI 

ÖNSÖZ ..................................................................................................................................... - 1 - 

I. AMAÇ VE KAPSAM .......................................................................................................... - 3 - 

II. KAYNAKLAR ................................................................................................................... - 7 - 

A. Kaynak Eserler ............................................................................................................... - 8 - 

B. Araştırma Eserler ......................................................................................................... - 21 - 

GİRİŞ ..................................................................................................................................... - 30 - 

ANADOLU ÖNCESİ SELÇUKLULAR TARİHİ ............................................................. - 30 - 

I. OĞUZLAR ...................................................................................................................... - 30 - 

a) Oğuzların Yaşayış Tarzı .............................................................................................. - 33 - 

b) Büyük Selçuklu Devleti’nin Kuruluşu ........................................................................ - 39 - 

c) Büyük Selçuklu Devleti ve Türkmenlerin İlişkileri .................................................... - 59 - 

I. BÖLÜM .............................................................................................................................. - 70 - 

TÜRKİYE SELÇUKLULARI ZAMANINDA ANADOLU’NUN SOSYAL VE 

KÜLTÜREL YAPISI ............................................................................................................ - 70 - 

1.1. Türkiye Selçuklu Devleti’nin Kuruluşundan Miryokefalon Savaşı’na İlk Dönem ...... - 72 - 

1.2.  Türkiye Selçuklu Devleti’nin Kösedağ Savaşı (1243)’na Kadar Geçirdiği Değişim .. - 94 - 

1.2.1. Şehirlerde Yaşam ve Şehirliler .............................................................................. - 98 - 

1.2.2. Kırda Yaşam ve Göçerler .................................................................................... - 131 - 

II. BÖLÜM........................................................................................................................... - 148 - 

KÖSEDAĞ SAVAŞI SONRASINDA ANADOLU’DA SOSYAL KÜLTÜREL YAPI. - 148 - 

2.1. Moğollar Döneminde Anadolu’da Sosyo-Ekonomik ve Siyasi Değişimler ............... - 153 - 

2. 2. Moğollar Döneminde Anadolu’da Toplumsal Hayat ................................................ - 187 - 

2.2.1. Sufiler ve Vakıf Sistemi ...................................................................................... - 188 - 

2.2.2. Fütüvvet Düşüncesi ve Ahiler ............................................................................. - 215 - 

III. BÖLÜM ......................................................................................................................... - 220 - 

BEYLİKLER DÖNEMİNDE ANADOLU’DA SOSYAL ve KÜLTÜREL YAPI ......... - 220 - 

3.1.  Türk Beylikleri Döneminde Anadolu’da Toplumsal Hayat ...................................... - 238 - 

3. 2.  Türk Beylikleri Döneminde Anadolu’da Değişen İktisadî Hayat ............................ - 255 - 

3.3 Türk Beylikleri Döneminde Anadolu’da İlmî ve Kültürel Hayat............................ - 262 - 

SONUÇ ................................................................................................................................. - 285 - 

ÖZET .................................................................................................................................... - 294 - 

ABSTRACT ......................................................................................................................... - 295 - 

KAYNAKLAR ..................................................................................................................... - 296 - 



VI 
 

EKLER .................................................................................................................................. - 341 - 

 

KISALTMALAR 

 

age.     Adı geçen eser 

agm.     Adı geçen makale 

agt.       Adı geçen tez 

Yy. Yüzyıl 

Bkz. Bakınız 

Haz. Hazırlayan 

Ed. Editör 

Çev. Çeviren 

Vol. Volume 

TTK Türk Tarih Kurumu 

TDK Türk Dil Kurumu 

AÜDTCFD      Ankara Üniversitesi Dil-Tarih ve Coğrafya Fakültesi Dergisi 

TDVİA            Türk Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

SUTAD            Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi 

CÜASAM         Cumhuriyet Üniversitesi Anadolu Selçukluları Araştırma Merkezî 

JASS The Journal of Academic Social Science Studies 

SAD Selçuklu Araştırmaları Dergisi 

MUTAD Marmara Türkiyat Araştırmaları Dergisi 

AHAD Ahilik Araştırma Dergisi 

İSMMMO İstanbul Serbest Muhasebeci Malî Müşavirler Odası 

SEFAD Selçuk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi



- 1 - 
 

 

                                                       ÖNSÖZ 

              1243 Kösedağ Savaşı ve 1402 Ankara Savaşı, her zaman tarih sayfalarında Türk 

milletinin uğradığı iki ağır hezimet olarak yerini alsa da aslında uzun vadede 

düşünüldüğünde milli kimliği inşa etme güdüsünün ortaya çıkış noktasını teşkil etmesi 

bakımdan mühimdir. Bu iki savaşın sonuçları çok iyi incelendiğinde, Türk dilinin ve 

kültürünün de zaferleri olarak kabul edilebilir. Günümüze kadar uzanan dinî, sosyal, 

kültürel, iktisadî birçok problemin, bu iki önemli yıkımın neticeleri olduğunu 

söyleyebiliriz. Moğol akınları sadece Anadolu coğrafyasını değil bütün dünya tarihini 

etkileyecek derin izler bırakmıştır. Savaş, göç, salgın hastalıklar gibi travmatik sonuçların 

yanında uzun vadeye yayılan olumlu sonuçlarını da görmek mümkündür.  

          Moğol akınları sonucu Türk ve Moğol asıllı birçok aşiret Anadolu’ya yerleşmiş, 

Anadolu’nun Türk kimliği almasında etkili olmuşlardır. Moğol yıkımı sonucu şehir 

hayatı gerilemiş ve göçer kültürü güçlenmiştir. Birçok devletin kuruluşunda etkin rol 

almalarına rağmen çoğu zaman bu devletlere bağımlı güç olarak kalan Oğuz boyları, 

Türk-Moğol kavimlerinin Ön Asya’da iktisadî, siyasî, kültürel birçok alanda üstünlük 

sağlamasıyla Anadolu’da bağımsız bir kimlik geliştirebilme imkânını yakalamışlardır. 

Merkezî otoritenin zaafa uğraması sonucu Türkmen beyleri iktisadî, askerî ve siyasî 

açıdan güçlenmişler, artan iktisadî güçlerine paralel olarak da Türk halkına kültürel, ilmî 

ve sosyal birçok hizmette bulunmuşlardır. Türkmen beylerinin yanı sıra Ahi grupları ve 

sufiler de siyasi otorite boşluğunda güç kazanan odaklardır. Türk kültürü yerleşik, yarı 

yerleşik ve göçer unsurları bünyesinde bulunduran kendine has özellikleri olan bir 

kültürdür. Şehirlere yerleşen Türkler, yaylak-kışlak hayatlarını devam ettirmelerinden 

ötürü hiçbir zaman aşiret bağlarından kopmadılar. Bu güçlü akrabalık bağları merkezî 

devletler kurulurken ciddi bir motivasyon kaynağı olsa da devlet kurulduktan sonra göçer 



- 2 - 
 

akrabalar iktidar karşısında tehdit unsuru olarak görüldüğü için iktidardan uzaklaştırılarak 

toprağa bağımlı köylü haline getirilmeye çalışıldılar.  

          Selçuklu zamanında başlayan bu gayret Osmanlı zamanında da devam etti. Göçer 

adetlerini, inançlarını devam ettirmek isteyen Türkmen aşiretleri çoğu zaman merkezî 

yönetim ile çatıştı ya da komşu ülkelere göç etti. XIII. ve XV. yüzyıllar arası göçer 

zihniyetin ve göçer meşruiyet ilkelerinin egemenlik anlayışının ön plana geçtiği zaman 

dilimleri olmuştur. Dönemin devletleri siyasi olaylara istedikleri şekilde yön vermek için 

tarih yazımını kullanmaktan da geri durmamışlardır. Bu çalışma tarih kaynaklarının 

yazıldığı dönemdeki siyasi, sosyal ve iktisadî olayların etkisiyle gerçeklerin farklı 

yansıtabileceği üzerine de dikkat çekmeyi amaçlamaktadır. Aynı zamanda göçer ve 

yerleşik zihniyetlerin bitip tükenmeyen rekabetinde, göçer zihniyetin galip geldiği XIII. 

ve XV. yüzyıl arasındaki zaman diliminde Anadolu’daki kültürel ve sosyal yaşantı 

incelenerek, Türk milli kimliğinin bu topraklarda nasıl vücut bulmaya başladığını gözler 

önüne sermeyi amaçlamaktadır.  

         Doktora tez çalışmam boyunca desteklerini ve yardımlarını esirgemeyen değerli 

danışmanlarım Prof. Dr. Üçler BULDUK, Doç. Dr. Cihat AYDOĞMUŞOĞLU ve Prof. 

Dr. Musa Şamil YÜKSEL’e teşekkürü bir borç bilirim. Biz öğrencilerine tarihçiliğin 

ciddiyetini aşılayan ve mesleğimizi sevdiren Ankara Üniversitesi Tarih Bölümü, Genel 

Türk Tarihi Anabilim Dalı’nın kıymetli akademisyenleri, Prof. Dr. Eşref BUHARALI, 

Prof. Dr. Saadettin Yağmur GÖMEÇ, Prof. Dr. Abdullah GÜNDOĞDU, Prof. Dr. 

Haldun EROĞLU’na, Türk Tarih Kurumu’nun yardımsever çalışanlarına, saygıdeğer 

Farsça öğretmenlerim Dr. Ali Rıza MUKADDEM ve Dr. Sara BEHZAD’a, yardımlarını 

esirgemeyen sınıf arkadaşlarım Dr. Resul Kürşat ŞAHSİ ve Dr. Emre ÖMÜR’e, 

çalışmalarıma kıymetli katkılarıyla destek olan Doç. Dr. Özgür AKTOK’a, her zaman 

beni destekleyen sevgili aileme, en samimi duygularımla minnetlerimi sunuyorum. 



- 3 - 
 

I. AMAÇ VE KAPSAM 

 

          Dünya tarihini ciddi şekilde sarsan Moğol orduları, bünyesinde birçok Türk ve 

Moğol askerini barındıran oluşumlardı. Onların ortak anlaşma dili Türk diliydi. Bu açıdan 

Moğol akınları sonucu Türk kültürünün ve Türk dilinin geniş bir coğrafyaya yayıldığını 

söylemek mümkündür. Kösedağ Savaşı sonrası dönem Türk tarihi açısından oldukça 

önemli bir dönemdir. Türklerin, Anadolu’da yaşayan halkları dil ve din olarak asimile 

etmeye çalıştığına dair günümüz tarihçilerinin talihsiz tespitleri mevcuttur. Oysa her şey 

zaman içerisindeki doğal sürecinde gerçekleşmiştir. Bazı araştırmacılar, Türk kültürünü 

tam olarak kavrayamadıkları için Türklerin Anadolu coğrafyasına geldiğinde şehir 

yaşantısından uzak ve Bizans topraklarında şehir yaşantısını keşfetmiş gibi 

göstermektedirler. Hâlbuki daha VIII. Yüzyılda Uygurlar, kendilerine has bir şehir 

yaşantısı meydana getirmişti. Uygurlar meydana getirdikleri şehir medeniyeti ile İslam 

dünyasını da ciddi bir şekilde etkilemişlerdir. 

         Kösedağ Savaşı öncesi Müslüman Türklerin en az iki yüz senedir Bizans 

şehirlerinde yaşadığına dair tarihi kaynaklar ve arkeolojik buluntular mevcuttur. Büyük 

Selçuklu ve Harzemşah coğrafyasından Anadolu’ya çok sayıda eğitimli, meslek sahibi 

şehirli Türk, gelerek Anadolu Bizans şehirlerine yerleşmişlerdi. Medrese eğitimli şehirli 

Türklerin geldikleri coğrafyanın insanı olarak anılmaları, eserlerini oluştururken Farsça 

ve Arapça kullanmaları, onların Fars edebiyatı ya da Arap tababeti içerisinde adlarının 

geçmesine sebebiyet verdi. Onların Müslüman kimlikleri Türk kimliklerini her zaman 

gölgeleyerek Arap ya da Farsî olarak tanınmalarına sebebiyet vermiştir. Müslüman 

kimliği altında yaşayan, yaşadıkları çağın geleneğine uyarak Arapça ve Farsça eserler 

veren Türk âlimleri, eserlerini Türkçe yazmayı tercih etmediler. Oğuzlar, akrabalık 

bağlarının, kabile geleneklerinin güçlü olması ve savaşçı karakterlerinden dolayı birçok 

Türk devletinin kurucu öğelerinden olmalarına rağmen, hükümdarların devlet 



- 4 - 
 

kurulduktan bir süre sonra yerleşik unsurlara yönelik politikalar izlemeleri ne yazık ki 

Oğuz-Türkmen beylerinin yönetimden uzaklaştırılmasına sebebiyet vermiştir.  

           Türkmen beylerinin devlet yönetiminden uzaklaştırılmaları onların siyasi ve 

iktisadi olarak güçlenmelerini her zaman engelledi. Kabul etmemiz gerekir ki iktisadî 

refah ile kültürel, ilmî gelişmeler doğru orantılıdır. İktisadî olarak hayvancılığa bağımlı 

Türkmen kitlelerin otlak sıkıntısı ya da salgın hastalıklar yüzünden hayvanlarını 

kaybettikleri ve yoksulluğa düştükleri zaman artan bir şiddetle hırçınlaştıkları da bir 

gerçektir. Bu yüzden çoğu yazılı kaynak eserde Türkmenler, şehirli insanların huzurunu 

kaçıran, huysuz, kaba insanlar olarak gösterilmektedirler. Oysa Türkmenlerin kendilerini 

savunacak yazılı eserler meydana getirme şansları, yaşam şartları yüzünden oldukça 

zordu. Türk tarihi büyük oranda kendi içerisindeki yerleşik, yarı yerleşik ve göçer 

zihniyetlerin çatışmasından meydana gelmiştir. Aslında her birinin devlete, İslam’a, 

kahramanlığa, hak ve adalete kendi bakış açılarıyla yükledikleri anlamların çatışması 

tarih sayfalarına yansımıştır. Osmanlı güçlü bir merkezî devlet sistemi kurarak büyük 

oranda göçerleri toprağa bağlamayı başarmıştır. 

            Göçer toplulukların yanı sıra gayri Müslim halkın da geleneklerine ve yaşam 

tarzına kitabî İslam’dan daha uygun olan heterodoks inanç temsilcisi sufiler, Moğol 

istilası sonucu ortaya çıkan ülkedeki siyasi istikrarsızlık sayesinde güçlenmişlerdi. 

Türkmen beyleri, halkın desteğini alabilmek için büyük ölçüde sufi, şeyh ve Türkmen 

babalarının propagandalarından faydalandılar.  Tabiki bu hizmetler karşılığı başta Vefâ’î 

dervişleri olmak üzere birçok kişiye, devlet arazileri vakıf toprağı olarak bağışlandı. Fatih 

Sultan Mehmed döneminde (1451-1481), Osmanlı’nın katı merkezî yönetim 

politikasından onlar da nasibini almış, sufilerin ve Türk asker-aristokrat ailelerine 

bağışlanan topraklar tımar toprağı olarak dağıtılmıştır.  



- 5 - 
 

                XIII. yüzyılın ikinci yarısından XV. yüzyılın sonuna kadar geçen süreyi Türk 

göçer kültürünün ve Türk dilinin altın çağı olarak nitelendirebiliriz. Dünya siyasetine yön 

veren devletlerin Türk-Moğol milletlerinin yönetiminde olması bunun en büyük 

nedenidir. Ne yazık ki çağdaş araştırmaların çoğunluğu bu dönemdeki diplomatik ve 

siyasi ilişkiler üzerine odaklanmaktadır. Bu çalışma, daha az siyasi olaylara odaklanarak 

dönemin değişen sosyal, kültürel, iktisadî çehresini ortaya koymayı amaçlamaktadır. 

Doğru tespitlerde bulunabilmek için Oğuz tarihini ve yaşayış tarzını iyi kavramak gerekir. 

Özellikle Oğuz kitlelerinin, kuruluşunda etkin rol aldığı Büyük Selçuklu, Türkiye 

Selçuklu ve Osmanlı devletleriyle geliştirdikleri ilişkiler karşılaştırmalı olarak ele 

alındığında benzer noktalar olduğu dikkat çekmektedir. Bu benzerlikler tesadüf sonucu 

olmasa gerek. Bu düşünceden yola çıkarak çalışmanın giriş bölümünde ilk önce yanlış 

tespitlere mahal vermemek amacıyla Oğuz tarihi, yaşam tarzı ve yönetim biçimi hakkında 

ayrıntılı bilgi verildi. Devlet kurulurken güçlü Oğuz akrabalık bağlarına vurgu yapmanın, 

göçer meşruiyet ilkelerini kullanmanın, devlet kurulduktan sonra ise siyasi oluşumun, tek 

hükümdar yönetiminde merkezî bir devlete evrilmesiyle, göçer kökenlerinden kendini 

soyutlamak isteyen kurucu hanedanların tarih yazıcılığını ve soy şecerelerini 

kullanmalarının, Büyük Selçuklu da dâhil olmak üzere alışageldik bir siyaset olduğu 

üzerine dikkat çekildi.  

           Çalışmanın birinci bölümü ise Müslüman Türklerin, Anadolu’ya gelmeden önce 

Anadolu’nun sosyal, siyasi, iktisadî durumuna değinmektedir. 1071’den önce de 

Türklerin, Bizans sarayında etkin konumda oldukları tarihi kayıtlar ışığında incelendi. 

Türklerin, Anadolu’ya sağladığı en büyük faydanın siyasi ve kültürel birlik olduğu 

anlatılmaya çalışıldı. Araştırmacıların üzerinde ekseriyetle durduğu kültürel etkileşim 

konusu ele alındı. Selçuklu ailesinin, Bizans sarayı ile kurduğu akrabalık ilişkileri 

üzerinde duruldu.  Devletin artan gücünün bir göstergesi olarak başka coğrafyalardan 

gelen âlim ve sanatçıların hamiliğini üstlenmesi nedeniyle sarayın çok kültürlü ve halktan 



- 6 - 
 

yabancı bir hal aldığı fakat iktidarın bekası için Oğuz geleneklerine riayet edilmesinin ne 

kadar elzem olduğu anlatılmaya çalışıldı. Hızla artan saraylı-halk, şehirli-kırsal, çevre-

merkez farklılaşma ve çatışmaların nasıl Babaî isyanına sebebiyet verdiği incelendi. 

           İkinci bölümde ise; 1243 Kösedağ Savaşı ve sonrası Moğol yönetimi altında 

Anadolu’nun siyasi, iktisadi ve sosyal değişimleri incelendi. Şehir hayatının gerilediği ve 

göçer kültürünün hâkim olduğu bir dönemde Türkmen- Moğol rekabeti üzerinde duruldu. 

Memluk-İlhanlı devletlerinin Suriye üzerindeki güç savaşları, Anadolu halkı üzerinde 

baskıların artmasına neden oldu. Özellikle ticaret yolları üzerinde Moğol hâkimiyeti ve 

yabancı tüccarların hammadde kaynaklarını sömürmesi, Türkmenleri ekonomik olarak 

zor bir sürece sürükledi. Türkmenlerin bozulan toprak sistemi ve hayvanlarını otlatacak 

alanlar bulamamaları, kıtlığın ve salgın hastalıkların artması, her geçen gün biraz daha 

agresif hareket etmeye yönlendirdiği, dönemin kaynakları vasıtasıyla incelendi. 

Anadolu’da bir türlü sükûneti sağlayamayan İlhanlı yönetiminin iç ve dış siyasetindeki 

kötü gidişatı da eklenince, bu durum Anadolu coğrafyasında yavaş yavaş Moğol 

otoritesinin çökmesinin yolunu açtı. Belirli bir siyasi otoritenin olmayışı, halk diniyle 

harmanlanmış ahlakî ve tasavvufî grupların güçlenmesine sebebiyet verdi. Toplum 

içerisindeki düzen ve güvenliğin bu şekilde sağlanmaya çalışıldığı dönem, sufiler, Ahiler, 

vakıf sistemi alt başlıklar halinde incelendi. 

         Son bölüm olan üçüncü bölümde ise; Anadolu Türk beylikleri döneminde sosyal, 

iktisadî ve kültürel hayat incelendi. İlk beylikler döneminden itibaren Anadolu’da var 

olan gaza ruhunun, Moğol baskısının yaşattığı zorluklarla tekrar nasıl canlandığı 

incelendi. Türkmen beylikleri arasındaki rekabetin, siyasi boyutta olduğu kadar kültür 

alanında da olduğu dikkat çekmektedir. Osmanlı henüz küçük bir beylik olduğu zaman 

saray hayatı Germiyan ve Aydın beyliklerinde oldukça gelişmişti. Türkmen beyliklerinin, 

sosyal, iktisadî ve kültürel gelişmeleri bu bölümde alt başlıklar halinde incelenerek, 

Osmanlı’nın, Türkmen beyliklerinin meydana getirdiği kültür ve medeniyet üzerinde 



- 7 - 
 

yükseldiği ispatlanmaya çalışıldı. Ankara Savaşı’nın neden kaybedildiği ve bu yenilginin 

sonuçları üzerinde duruldu. Savaş ne kadar yıkım ile sonuçlansa da Oğuz geleneklerinin 

ciddi şekilde güçlendiği ve göçer meşruiyet ilkelerinin geçerli olduğu bir dönemin 

başlamasına önayak oldu. Oğuz akrabalık bağlarını gösteren tarih kitapları yazıldığı gibi 

Oğuz milli kimliğinin oluşturulmaya başlandığı görülmektedir. Anadolu’da güçlü bir 

şekilde Orta Asya Türk kültür, inanç ve geleneklerinin yaşandığı, dönemin kaynakları 

ışığında incelendi.               

II. KAYNAKLAR 

 

        Bu çalışmada istifade edilen kaynaklar iki grupta incelenmiştir. Kaynak eserler 

başlığı altında dönemin birebir tanıklığını yapmış veyahut resmi devlet kayıtlarını 

kullanmış kişilerin eserleri özellikle tercih edildi. Kaynak eserlerin kullanımı bir takım 

sınırlılıklar oluşturmaktadır. En önemli sınırlılık, eserlerin siyasî ve askerî olayları 

ağırlıklı anlatmasıdır. Türkiye Selçuklu devletine dair çok az kaynağın bulunması diğer 

bir sınırlılıktır. Özellikle Türkiye Selçuklu, toprak yönetimi ve ikta sistemi konuları hala 

tam netlik kazanabilmiş konular değildir. Moğol akınları sonucu Anadolu’da artan şiddet 

ve çatışma ortamı da birçok yazılı kaydın günümüze ulaşmasına engel olmuştur. 

Günümüze ulaşan yazılı kayıtlar ise tek taraflı şehirli elitlerin gözlemlerine dayanır. 

Türkmenlerin yazılı kayıtlarının daha geç zamanda gerçekleşmiş olması da gerçekliğe 

ulaşmanın bir diğer zor tarafıdır.  

           Bu bakımdan İlhanlı, Memluk, Bizans kaynaklarından istifade edildiği gibi 

seyahatnameler, edebî eserler ya da ticarî kayıtlar da göz önünde bulundurularak daha 

sağlıklı yargılara ulaşılmaya çalışıldı. Kaynakların diğer ikinci grubu ise araştırma 

eserlerdir. Araştırma eserler tercih edilirken güncel çalışmalara öncelik verildi. Alanında 

uzman kişilerin makale, tez ve kitaplarından istifade edinildi. XII. ve XIV. yüzyılda 



- 8 - 
 

sosyal ve kültürel yapı üzerine çalışma yapmak isteyen araştırmacılar için verimli bir 

bibliyografya oluşturulmaya çalışıldı.  

A. Kaynak Eserler 

1. Selçuklu Kaynakları 

a) El-Evâmirü’l Alâ’iyye fi’l- Umûri’l-Alâ’iyye (Selçuknâme) 

       Anne ve babası Harzemşah sarayında görevli olan Emir Nasıreddin Hüseyin b. Muhammed 

b. Ali er-Ca’ferî er-Rugadi ya da bilinen adıyla İbn Bibî, Yassıçemen Savaşı (1230) sonrası ailesi 

ile beraber Selçuklu sarayında I. Alaeddin Keykubad’ın hizmetine girmiştir. Ünlü tarihçi ve 

Moğol Bağdat valisi Ata Melik Cüveynî tarafından İbn Bibî, Anadolu Selçuklu tarihi yazılması 

için görevlendirilmiştir. Eserin yazılış tarihi 1280 ile 1281 arası olduğu tahmin edilmektedir. Bu 

çalışmada Mürsel Öztürk’ün Farsça çevirisinden istifade edildi1. II. Murad zamanında (1421-

1451), Yazıcızâde Ali tarafından Türkçe’ye Tarih-i Âl-i Selçuk adıyla tercüme edilen 

Selçuknâme’nin Türk Tarih Kurumu tarafından yayınlanan tıpkı basımından da faydalanıldı2. 

b) Tarih-i Âl-i Selçuk der Anatoli (Tarih-i Âl-i Selçuk-Anonim Selçuknâme) 

          Bu eserin müellifi bilinmemesinden dolayı Anonim Selçuknâme adıyla da 

anılmaktadır. Türk diline ilk kez Faruk Nafiz Uzluk tarafından kazandırılan bu kıymetli 

eser, Selçuklu ailesinin kökenlerinden başlayarak 1363 yılına kadar olan olayları 

anlatmaktadır. Türkiye Selçuklu Devleti ve Anadolu beylikleri hakkında kıymetli bilgiler 

içerir. Bu çalışmada eserin Nadire Celâlî’nin hazırladığı Farsça versiyonu kullanıldı3. 

 

 

 

                                                           
1 İbn-i Bibî, El-Evâmirü’l Alâ’iyye fi’l Umûri’l Alâ’iyye, Çev. Mürsel Öztürk, TTK, Ankara, 2014; M. 

Fuad Köprülü, “Anadolu Selçuklu Tarihinin Yerli Kaynakları’’,  Belleten, C.VII., S.27, Ankara, 1943, 

s.389. 
2 Yazıcızâde Ali, Selçuk-Nâme (İndeksli Tıpkı Basım),Haz: Abdullah Bakır, TTK, Ankara, 2014. 
3 Tarih-i Âl-i Selçuk der Anatoli, Ed. Nadire Jalali, Tahran, 1999. 



- 9 - 
 

c) El-Veledü’ş Şefîk ve’l Hâfidü’l Hâlik 

              Kadı Ahmed, Türkistan’ın Hoten şehrinden Anadolu’ya gelmiş bir Türk ailenin 

çocuğudur. Niğde’de 1286 senesinde doğduğu düşünülmektedir. Niğde kadılığı yapan 

müellif, Aksarayî’nin çağdaşıdır. Anadolu’nun Moğol baskısı altında olduğu dönem 

hakkında bilgiler vermektedir. Özellikle Anadolu’nun Moğol yönetimi altında bulunduğu 

zamanın dinî, iktisadî, sosyal ve kültürel yapısı hakkında eşsiz bilgiler paylaşmıştır4. Bu 

kıymetli eser inceleme ve tercüme halinde Farsça-Türkçe olarak Türk Tarih Kurumu 

tarafından iki cilt olarak basılmıştır5. Bu çalışmada Moğol yönetimi altındaki 

Anadolu’nun sosyal ve ekonomik vaziyetinin anlatıldığı ikinci bölümde Kadı Ahmed’in 

eserinden istifade edildi. 

d) Müsâmeretü’l-Ahbâr ve Müsâretü’l Ahyâr 

      Kerîmüddin Mahmud-i Aksarayî, bu eserini 723 senesinde (M.1323) İlhanlıların 

Anadolu valisi Timurtaş namına yazmıştır. Müellif Anadolu’da divan hizmetinde 

bulunduğu için dönemin olaylarına doğrudan veya dolaylı olarak vâkıf olmuştur. Bu 

yüzden Müsâmeretü’l Ahbâr, oldukça kıymetli bilgiler içermektedir. Sadece dönemin 

siyasi olayları ile ilgili değil aynı zamanda sosyal hayatıyla da ilgili temel kaynaklardan 

biridir6. Bu çalışmada Kösedağ Savaşı sonrası Anadolu’nun siyasi ve sosyal durumundan 

bahsedilirken sıklıkla başvuruldu. 

e) Mirsâdü’l ibâd mine’l mebde’ile’l me’âd 

        Moğol güçlerinin Rey, Hemedan, Irak taraflarına ulaşması nedeniyle 1221’de 

Anadolu’ya gelen Necmeddin Razî (Necmeddin Dâye), ünlü eseri Mirsâdü’l ibâd’ı 

1223’te Sivas’ta yazarak devrin Türkiye Selçuklu hükümdarı Alaeddin Keykubad’a 

                                                           
4 Mehmet Altay Köymen,” Türkiye Selçukluları Tarihine Dair Yeni Bir Kaynak: El-Veledü’ş Şefîk’’, 

Belleten, C.XV., S.19, 1993. 
5 Niğdeli Kadı Ahmed’in El-Veledü’ş Şefîk ve’l Hâfidü’l Hâlik’ı, İnceleme ve Tercüme: Ali Ertuğrul, 

C.I-II, TTK, Ankara, 2015. 
6 Köprülü, , “Anadolu Selçuklu Tarihinin Yerli Kaynakları’’, s.389, 390. 



- 10 - 
 

takdim etmiştir. Eser beş bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde, Razî hayat 

hikâyesinden ve eserini yazma nedenlerinden bahseder. Diğer üç bölümde Kübrevî 

tarikatının esaslarını, tasavvufî ve dinî fikirlerini anlatmıştır. Son bölüm ise siyasetnâme 

niteliğindedir. Devlet yöneticilerine nasihatler içerir. Karahisarlı Kasım b. Muhammed 

tarafından İrşâdü’l Mürid ile’l Murâd adıyla Türkçe’ye tercüme edilmiş ve II. Murad’a 

sunulmuştur (1422). Bu çalışmada eserin orijinal metninin Farsçası ile Hamid Algar’ın 

İngilizce tercümesi kullanılmıştır7. Bu çalışmada, orijinal metin ile tercümesi İrşadü’l 

Mürid’e yeri geldiğinde değinilmiştir8. 

2. İlhanlı Kaynakları  

a) Câmiü’t Tevârih 

             İlhanlı hükümdarı Gazan Han’ın isteği üzerine Reşîdüddin Fazlullah-ı Hemedânî 

tarafından yazılmış bir dünya tarihidir. I. Cilt, Türk ve Moğol kabileleri hakkında bilgi 

vermektedir. II. Ciltte ise Cengiz Han’dan Gazan Han’a kadar olan Moğol tarihi 

anlatılmaktadır9.  

b) Tecziyetü’l emsâr ve tezciyetü’l –a’sâr (Tarih-i Vassaf) 

       Şihâbu’d-dîn Abdullah b. İzzu’d-dîn Fazlullah b. Ebu Na’îm-i Yezdî tarafından 

İlhanlı bürokrat Cüveynî’nin Tarih-i Cihângüşâ adlı eserine zeyl olarak 697/1298-99 

yılında yazılmaya başlanmıştır. Cüveynî’nin bıraktığı yerden yani 1258 yılı 

hadiselerinden başlayarak beş cilt olarak hazırlanmıştır. Eser, 1328 hadiseleri ile son 

bulmaktadır. İlhanlı topraklarının siyasî, idarî ve iktisadî durumu hakkında bilgiler 

                                                           
7 Ebu Bekr Necmeddin Abdullah b. Muhammed b. Şahaver Necmeddin Razî (Necmeddin Daye), 

Mirsâdü’l ibâd mine’l mebde’ ile’l me’âd, İhtimam: Hüseyin el-Hüseyni, H.654/1256, 1352;  The Path 

of God’s Bondsmen from Origin to Return (Mirsâdü’l ibâd mine’l mebde’ ile’l me’âd), Translate: 

Hamid Algar, Caravan Books, Delmar, New York, 1982. 
8 Karahisarlı Kasım b. Muhammed, İrşâdü’l Mürîd İle’l Murâd, Haz. Azmi Bilgin-Fakirullah Yıldız, 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, İstanbul, 2020. 
9 Cami’ü’t-Tevârih, Çev. Erkan Göksu- H. Hüseyin Güneş, Selenge Yayınları, İstanbul, 2010, s.8-9; 

Reşidüdin Fazlullah b. Ebu’l Hayr El-Hemedânî, Câmiu’t Tevârih, B.Kerimî, C.I-II, Tahran 1338. 



- 11 - 
 

içermektedir. Müellif çav (kâğıt para) ve hânî (takvim) gibi reformlar ile ilgili bilgiler 

vermektedir. Reşîduddîn ve birçok İlhanlı kaynağının bilgi vermediği reformlar hakkında 

bilgiler ihtiva eder. Özellikle halkın durumu ve sıkıntıları hakkında daha tarafsız olduğu 

söylenebilir10. Süslü bir üslubu ve anlaşılması zor bir dili olmasından dolayı, bu çalışmada 

eserin tahriri11 kullanılmıştır.  

c) Tarih-i Güzide  

            Hamdullah el-Müstevfî-i Kazvinî’nin diğer önemli eseridir. Peygamberler tarihi, 

eski İran tarihi, Hz. Muhammed ve halifeler tarihi, İslam devrinde İran ve Turan 

hanedanları tarihi, âlimler ve şairler, Kazvîn tarihi olmak üzere altı babdan oluşmaktadır. 

Edward G. Browne tarafından İngilizce’ye tercüme edilmiştir12. Bu çalışmada Türkçe ve 

İngilizce çevirilerinden faydalanıldı. İlhanlı Devleti’nin Anadolu siyaseti hakkında 

bilgiler ihtiva etmesi bakımından kıymetlidir.  

d) Tarih-i Cihângüşa 

             Alaaddin Ata Melik Cüveynî tarafından üç cilt halinde yazılmış ilk cildinde 

Uygurlar hakkında kıymetli bilgiler içerir. İkinci cildinde Harzemşahlar ve Karahitaylar 

hakkında bilgi ihtiva eder. Son cilt ise Mönge (Mönke) Han’ın tahta oturmasıyla başlayıp 

Hülagü’nün İran hareketinden bahseder. İsmaililer ve mezhepleri hakkında ayrıntılı 

açıklamalarda bulunur13. Bu çalışmada Mürsel Öztürk’ün tercümesinden 

faydalanılmıştır. Bu çalışmada Moğol istilasının gerek Anadolu’da gerekse diğer 

coğrafyalarda ortaya çıkardığı değişimler anlatılırken istifade edildi. 

                                                           
10 Osman G. Özgüdenli, “İlhanlı Tarihine Ait Yeni Bir Kaynak: Tarih-i Vassâf’ın Müellif Nüshası’’, 

Belleten, LXX, C.258, Ankara, 2006, s.504,505. 
11 Şehabeddin Abdullah b. Fazlullah Şirazî, Tahrir-i Tarih-i Vassaf, Abdulmuhammed Ayetî, İntişârât-ı 

Bünyad-ı Ferheng-i İran, Tahran. 
12 Hamdullah Müstevfî-i Kazvînî, Târîh-i Güzîde, Editör: Erkan Göksu, Bilge Kültür Sanat Yayınları, 

İstanbul, 2015, s.13-14; Hamdullah Mustawfi-i Qazwini, The Tarikh-ı Guzida, .Edward G. Browne, Vol. 

XIV, London, 1913. 
13 Alaaddin Ata Melik Cüveynî, Tarih-i Cihângüşa, Çev. Mürsel Öztürk, Ankara, 2013, s. XII. 



- 12 - 
 

e)  Risale-i Felekiyye (Kitabü’s Siyakat) 

             Abdullah Püser Mohammed Bin Kiya El-Mazenderanî’nin siyakat yazısı ile 

yazılmış muhasebe kitabıdır. 1309-1363 arası yazılmış dört İlhanlı muhasebe kitabından 

biridir. Sekiz bölümden oluşan kitap, günümüzde Farsça-İngilizce ve Türkçe tek bir kitap 

olarak basılmıştır14. İlhanlı yönetiminde Anadolu’nun iktisadî durumuyla ilgili bilgi 

edinmek için önemli bir kaynaktır. Bu çalışmanın ikinci bölümünde Anadolu’da İlhanlı 

yönetiminin son dönemleri hakkında bilgi verilirken eserden istifade edildi. 

3. Memluk Kaynakları  

a) Zübdetü’l fikre fî târihi’l hicre 

           Rükneddin Baybars el- Mansurî el- Hatâ’î el- Davâdar’ın kaleme aldığı eser, 

Bahriyye Memluklerin önemli kaynaklarındandır. 1247 yılında doğan el-Mansurî, Sultan 

Kalavun’un emirlerindendir. Kâtibi İbn Keber’in de yardımıyla üç büyük eser kaleme 

almıştır. Zübdetü’l fikre fî târihi’l hicre adlı eser, İslam tarihinden bahsetmektedir. Bu 

eser yazılırken büyük oranda İbn el-Esir ‘den yararlanılmıştır. 1260-1324’de kadar 

anlattığı olaylar ile orijinal bilgiler vermektedir. Aynî ve İbn Tagrıberdî eserlerinde 

Zübdetü’l fikre’yi kaynak olarak göstermişlerdir. 1252-1309 yıllarını ihtiva eden cilt 

Donald S. Richard tarafından neşredilmiştir15. XIII. yüzyılda Anadolu’daki şehir ve 

eyaletlerden bahsetmiştir. 

 

 

                                                           
14 Abdullah Püser Mohammed Bin Kiya El-Mazenderanî, Risale-i Felekiyye (Kitabü’s Siyakat), 

English-Turkish-Persian, Tercüme: İsmail Otar, Ed.Oktay Güvemli-Cengiz Toraman, İSMMMO 

Yayınları, İstanbul, 2013. 
15 Baybars el- Mansuri, Zübdetü’l fikre fi Tarihi’l Hicre, Tahkik. D.S. Richards, Beyrut, 1998; 

Ramazan Şeşen, Müslümanlarda Tarih ve Coğrafya Yazıcılığı, İSAR, İstanbul, 1998, s.176-177; Asri 

Çubukçu, “Baybars’’, TDVİA, C.5, İstanbul, 1992, ss.220-221. 



- 13 - 
 

b) Baybars Tarihi  

        Memluklu tarihçisi İzzeddin İbn Şeddâd, Sultan I. Baybars’ın 1271’de, veziri 

Bahaeddin Ali b. Muhammed’in de 1273’te düzenlediği Suriye seferine katılmıştır. 

Târihü’l Meliki’z Zâhir ya da Siretü’l Melikü’z Zâhir adlı eserinde Sultan I. Baybars’ın 

şahsiyetini, hayatını ve dönemini konu almıştır. Bu eserde, 1271’den 1277 yılına kadar 

geçen olaylar anlatılmaktadır. Günümüze II. cildi ulaşan bu eseri Türkçe’ye Şerafettin 

Yaltkaya çevirmiştir.  

c)  Subhu’l A’şâ fî Sınâ’ati’l-inşâ 

 1355 yılında Kahire’de Kalkaşende kasabasında doğan el-Kalkaşendî, Divan-ı 

İnşâ’da görev almıştır. Yedi ciltlik ansiklopedik eseri Subhu’l A’şâ’da inşa sanatı ve bir 

kâtibin sahip olması gereken beceriler üzerine bilgi vermek amacıyla yazmıştır. Memluk 

devlet arşiv vesikalarından istifade etmiş olması eserin kıymetini arttırmaktadır16. 

Anadolu beylikleri ile ilgili V. Ciltte ve VIII. Ciltte bilgiler mevcuttur17. 

4. Latince Kaynaklar 

a) Simon Saint Quentin: History of Tatars 

          Papa IV. İnnocent’in 1245’te Moğollara gönderdiği elçilik heyetinde yer alan 

Dominikli rahip Simon’un elçilik notlarından oluşmaktadır. Türkiye Selçuklu tarihinin 

önemli kaynaklarından olan Saint Quentin’in notları, Latince’den İngilizce ve 

Ermenice’ye çevrilmiş ve elektronik ortama aktarılmıştır18. Özellikle Kösedağ Savaşı ve 

sonrasında Anadolu’nun durumu hakkında kıymetli bilgiler içermektedir.  

 

                                                           
16 Şeşen, age, s.205-206. 
17 El-Kalkaşendî, Ebu’l Abbas Şihâbeddin Ahmed b. Ali, Subhu’l A’şâ fî Sınâ’ati’l-inşâ, C.V, VIII, 

Matbaa Darü’l Küttab el-Mısriyye, Kahire, 1922 (H.1340). 
18 http://simonofstquentin.org. 



- 14 - 
 

5. Coğrafî Kaynaklar 

a) Kitab bastü’l-Arz fî’t-Tûl ve’l Arz (Kitabü’l Coğrafiya) 

               İbn Saîd el-Magribî, 1213’te Granada’da doğmuş olan edip, şair, coğrafyacı ve 

tarihçidir. Kitabü’l Coğrafiya adlı eserinde Endülüs, Kuzey Afrika, Anadolu, Avrupa 

coğrafyası, Ekvator’un güneyinde bazı Afrika ülkelerini anlatır. Bu kitabın muhtasarı 

Kitab bastü’l-Arz fî’t-Tûl ve’l Arz adlı eserdir. Ebu’l Fidâ ve el-Makkarî kitaplarını İbn 

Saîd’in eserinden faydalanarak yazmışlardır19. Bu çalışmada, Arapça olan her iki 

versiyonundan da istifade edildi. XIII. yüzyılda Anadolu şehirleri, Türkmen nüfuzu, 

ticaret yolları ve sosyal yaşam hakkında bu kaynaklardaki bilgilerden istifade edildi. 

b) Nüzhetû’l Kulûb 

         Hamdullah el- Müstevfî-i Kazvinî’nin 1340’da tamamladığı coğrafya ve 

kozmografya kitabıdır. Bir giriş ve üç bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde, botanik, 

mineraller ve zoolojiden bahsetmektedir. İkinci bölümde, insan anatomisi üzerine, ahlaki 

vasıfları ve melekeleri hakkında bilgi ihtiva etmektedir. Son bölüm, coğrafyaya 

ayrılmıştır. İran coğrafyasından ayrıntılı bir şekilde bahsetmektedir. Bu eseri önemli kılan 

tarafı ise İlhanlı resmi devlet vesikalarına dayanarak 1336 İlhanlı bütçesi hakkında 

bilgiler vermesidir. İlhanlı eyaletleri ve toplanan vergi miktarları hakkında sayısal bilgiler 

verir20. Bu çalışmada Moğol hakimiyeti altındaki Anadolu’nun yerleşim alanları ve vergi 

miktarları hakkında bilgi verilirken istifade edildi. 

 

 

 

                                                           
19 Şeşen, age,  s.174. 
20 Abdülkerim Özaydın, “Hamdullah el-Müstevfî’’, TDVİA, C.15, İstanbul, 1997, s.454-455. 



- 15 - 
 

6. Bizans Kaynakları 

a) Byzantina Historia  

Nicephorus Gregoras, XIV. yüzyılda yaşamış bir Bizanslı astronom, filozof ve 

tarihçidir. Onun Byzantina Historia adıyla bilinen Bizans tarihini anlatan eserinin 

Yunanca’dan Latince’ye çevirisinden bu çalışmada istifade edinildi.  1359 yılına kadar 

Bizans tarihinden bahseden Gregoras, XIV. yüzyıl olayları ile ilgili özgün bilgiler 

içermektedir. Eserin I. cildinde, 1204-1341 yıllarındaki olayları anlatmaktadır. Byzantina 

Historia adlı eserin I. cildinden faydalanıldı21. 

b) Mikhael Doukas Tarihi 

          Mikhael Doukas, Bizans kökenli bir ailenin çocuğudur. Bizanslı bir hekim olan 

dedesi, İstanbul’dan siyasi olaylar nedeniyle ayrılarak, Aydınoğlu İsa Bey’in hizmetine 

girmiştir. 1400’de Ayasuluğ (Selçuk)’da dünyaya gelen Mikhael, burada büyüdüğü için 

iyi derecede Türkçe bilmektedir. Daha sonra Sakız adasındaki Cenevizli tüccarların 

hizmetine girmiş ve onlar için tercümanlık yapmıştır. Doukas (1400-1470) tanık olduğu 

olayları ayrıntılı bir şekilde anlatması onun Cenevizliler için istihbarat da toplamış 

olabileceğini düşündürmektedir22. Bu çalışmada XV. yüzyılda Anadolu’nun siyasi ve 

iktisadi durumundan bahsederken, eserin Bilge Umar tarafından Türkçe çevirisinden 

istifade edildi. 

 

 

 

                                                           
21 Nicephorus Gregoras, Byzantina Historia C.I, Bonnae, 1828. 
22 Mikhael Doukas, Tarih Anadolu ve Rumeli (1326-1462), Çev. Bilge Umar, Arkeoloji ve Sanat 

Yayınları, İstanbul, 2008, s.X. 



- 16 - 
 

7. Edebî Kaynaklar 

a) Divan-ı Seyf-i Ferganî 

             Fergana doğumlu Seyf-i Ferganî, Moğol istilası yüzünden kaçıp Anadolu’ya 

sığınmış bir mutasavvıf-şairdir. Aksaray’da bir hankahda yaşayan şair, döneminin bütün 

sosyal sorunlarını şiirlerine yansıtmıştır. XIV. yüzyılda yaşayan şair, çağdaşı birçok 

mutasavvıf-şairin aksine döneminin hükümdarlarını övecek şiirler yazmak yerine çağını 

eleştiren şiirler yazmıştır. Bu yüzden yaşadığı küçük hankahında vefat etmiştir23. Bu 

çalışmada Zebîhullah Safâ’nın hazırladığı Divan’ından istifade edilmiştir. Seyf’in 

şiirlerinde değindiği sosyal meseleler üzerine ise Sohrâb Restgârmend’in tezinden 

faydalanıldı24. 

b) Danişmendnâme 

 Anadolu’da XI. yüzyılda Dânişmend Gazi’nin kahramanlıklarını anlatan destan, 

II. İzzeddin Keykavus’un emriyle, münşilerinden İbn Ala tarafından yazıya geçirilmiştir. 

Destan ilk defa İrene Melikoff tarafından La Geste de Melik Danismend adlı kitabında 

ciddi bir şekilde incelenmiştir. Destanı edebî, lisanî, tarihî ve folklorik olarak etraflıca 

tahlil ve tenkite tâbi tutmuştur25. Özellikle eserin giriş bölümü bu bakımdan mühimdir26. 

Çalışmada Anadolu’da ilk beylikler dönemi ile başlayan gaza ruhu açıklanırken bu esere 

başvuruldu. 

c) Düsturnâme-i Enverî 

              Enverî’nin 1465’de telif ettiği Düstûrnâme adlı eserinin 18. Babında Aydınoğlu 

Umur Bey’in gaza ve kahramanlıklarından bahsetmiştir. Enverî bu bölüm için kaynak 

                                                           
23 Nimet Yıldırım, “Seyf-i Fergânî’’,TDVİA,  C.37, İstanbul, 2009, s.27. 
24 Restgârmend, Sohrâb,  Bâztâb-ı Mesâyil-i İctimaî –Siyasi Asr-ı Mogol der Eş’âr-i İntikadî-i Seyf-i 

Ferganî, Doktora Tezi, Peyâmnûr Üniversitesi, 1386, Tebriz. 
25 Ahmet Yaşar Ocak, “Dânişmendnâme’’, TDVİA, C. VIII, İstanbul, 1993, ss. 478-480. 
26 Melikoff, İrene (1960), La Geste de Melik Dânismend (Etude critique de Danismendnâme), 

Depositaire Libraırıe Adrien Maisonneuve II, Rue Saint-Sulpice, Paris, VI. 



- 17 - 
 

olarak Umur Bey’in ümerasından Hace Selman’ın anlatımlarını gösterir. Bu durum, bu 

bölümde anlatılanların şifahî nitelikte olması destan olarak nitelendirilmesine neden 

olmuştur. Günümüze iki nüshası ulaşan bu eserin, İrene Melikoff iki nüshasını da 

karşılaştırmalı olarak yayınlamıştır27. Rik’a yazısıyla sonradan yazılan Osmanlı tarihi 

kısmı 19. ve 20. Bab, Necdet Öztürk tarafından yayınlanmıştır. Bu tez çalışmasında, her 

iki kitaptan da istifade edildi.  

d) Mevlânâ Celâleddin-i Rumî’nin Eserleri 

          Moğol akınlarının yaşandığı dönemi yansıtması bakımından Mevlânâ ve eserleri 

eşsiz bilgiler sunmasına rağmen bir takım kısıtlılıkları vardır. Mevlânâ’nın edebî 

eserlerinde mecaz anlatım kullanması, açık bir dil kullanmaması sebebiyle mutlaka şerh 

kullanılmalıdır. Bu çalışmada, Mesnevî için Abdülbakî Gölpınarlı’nın şerhi kullanıldı28. 

Mevlânâ’nın divanı olan Divân-ı Kebir istifade edilen diğer edebî eseridir. Mevlânâ’nın 

vaazlarının kaydı olan Macâlis-i Sab’a, üst düzey yöneticiler ile mektuplaşmalarını ihtiva 

eden Mektuplar ve sohbetlerinin kayıtları olan Fihî Mâ Fîh’den yararlanılmıştır. 

Çalışmada yeri geldikçe yardım aldığımız diğer edebî eserler ise Sultan Veled’in 

Rebâbnâme, İntihanâme’si, Kadı Burhaneddin Divânı, Aşık Paşa’nın Garibnâme’sidir. 

8. Menâkıbnâmeler 

a) Mevlânâ ve Etrafındakiler (Sipehsâlâr Risâlesi ) 

      Bu eser, Mevlânâ Celâleddin-i Rumî’nin hizmetinde kırk yıl çalışan Feridun bin 

Ahmed-i Sipehsâlâr tarafından, Sultan Veled’in ölümünden sonra (1312) yazılmaya 

başlanmıştır. Ne yazık ki yazar, ileri yaşta olmasından dolayı eserini tamamlayamadan 

vefat etmiştir. Onun yerine başka birisi tarafından tamamlanan eserin, anlaşılması zor bir 

                                                           
27 Abdülkadir Özcan, “Düstûrnâme-i Enverî’’, TDVİA, C.10, İstanbul, 1994, ss.49-50; İrene Melikoff, 

La Geste de Melik Dânismend (Etude critique de Danismendnâme), Depositaire Libraırıe Adrien 

Maisonneuve II, Rue Saint-Sulpice, Paris, VI, 1960.;  Enverî, Düsturnâme-i Enverî (19.-20. Kitaplar), 

Haz. Necdet Öztürk, Çamlıca Yayınları, İstanbul, 2012. 
28 Abdülbakî Gölpınarlı, Mesnevî Tercemesi ve Şerhî, İnkılap Kitabevi, İstanbul, 1972. 



- 18 - 
 

üslûba sahip olması sebebiyle Ahmed Eflâkî,  Menâkıbü’l Arifîn adlı eserine 

Sipehsâlâr’ın kitabını ifadeleri değiştirerek nakletmiştir29. Dönemin sosyal ve kültürel 

hayatı hakkında kıymetli bilgiler içermektedir. 

b) Menâkıbü’l Arifin (Ariflerin Menkıbeleri) 

       Ahmed Eflâkî’nin Sipehsâlar’ın risâlesindeki olayları ifadeleri değiştirerek ve 

üslûbuna akıcılık kazandırarak kendi eserine nakletmiştir. Bu eseri, diğer 

menâkıbnâmelerden ayıran özellik üslûbunun oldukça akıcı olmasının yanında Köprülü 

bu eseri dinî ve sosyal tarih bakımından emsalsiz bir kaynak olarak görür. Dönemin 

tasavvufî çevrelerinden, sosyal ve iktisadî durumuna kadar birçok bilgiyi ihtiva etmesi 

bakımından kıymetlidir30. Eserin değerlendirmesi Aydın Taneri tarafından Türkiye 

Selçukluları Kültür Hayatı adıyla 1977 yılında yayınlanmıştır31. Bu çalışmada eserin 

Tahsin Yazıcı tarafından Türkçe çevirisinden ve Taneri’nin değerlendirme eserinden 

faydalanılmıştır. 

c) Menâkıbu’l Kudsiyye fî Menâsıbi’l Ünsiyye  

1240 meşhur Babaî isyanın lideri Baba İlyas Horasanî’nin torunu Elvan Çelebi 

tarafından kaleme alınmış menkabevî bir eserdir. Aslında bu eser, tam bir menâkıbnâme 

değildir. Elvan Çelebi’nin bu eseri, Baba İlyas soyunun bir müdafaanâmesi olarak kaleme 

aldığı düşünülmektedir. XIII. -XIV. yüzyıllarda Anadolu’nun dinî, siyasî ve sosyal yapısı 

hakkında bilgiler sunmaktadır. Vefâ’î tarikatı, Babaî isyanın çıkış sebepleri, Türkmen 

kitlelerinin inançları hakkında ana kaynak durumundadır32. Bu çalışmanın birinci 

                                                           
29 Feridûn bin Ahmed-i Sipehsâlâr, Mevlânâ ve Etraflarındakiler (Risâle), Tercüman 1001 Temel Eser, 

Çev. Tahsin Yazıcı, İstanbul, 1977, s.7-8. 
30 Ahmet Eflâkî, Menâkıbü’l Arifin (Ariflerin Menkıbeleri), Çev Tahsin Yazıcı, MEB, İstanbul, 1989; 

Köprülü, agm, s.423. 
31 Aydın Taneri, Türkiye Selçuklu Kültür Hayatı (Menâkibü’l Arifin’in Değerlendirilmesi), Bilge 

Yayınevi, Konya, 1977. 
32 Elvan Çelebi, Menâkıbu’l Kudsiyye fî Menâsıbi’l Ünsiyye (Baba İlyas Horasanî ve Sülâlesinin 

Menkıbevî Tarihi), Haz. Ahmet Yaşar Ocak-İsmail E. Erünsal, Edebiyat Fakültesi Matbaası, İstanbul, 

1984, s. XXXV. 



- 19 - 
 

bölümünde Babaî isyanının sebepleri incelenirken başvurulmuştur. Özellikle Anadolu 

Selçuklu devletini yıkılışa sürükleyen merkez-çevre çatışmasını ortaya koyması 

bakımından oldukça kıymetli bir eserdir. 

9. Seyahatnâmeler 

            Seyahatnâmeler, her zaman araştırmacılar için önemli kaynak eserler olmuştur. 

Seyyahlar çeşitli nedenlerle Anadolu coğrafyasında bulunmuşlardır. XII. yüzyılda Ali b. 

Ebu Bekir el-Herevi’nin eserinde kısaca Anadolu’ya değinmesi dışında bu tarihlerde 

hemen hemen hiç seyahatnâme türüne rastlanmaz33. Seyahatnâmeler, daha çok Kösedağ 

Savaşı sonrası Avrupa ve Moğol ittifakı amacıyla çoğunluğu misyoner olan seyyahların 

notlarıdır. Bu durum da aslında Moğol istilasının olumlu sonuçlarından biridir. Moğollar, 

Avrupalıların siyasi, iktisadî hatta dinî yakınlaşma çabalarına sıcak baktılar. Bu amaçla 

ilk gönderilen elçilerden Plano Carpini’nin seyahat notları (1245-1247)34 günümüze 

kadar ulaşmıştır. Floransalı Ricoldus De Monte Crucıs, İlhanlı sarayına misyoner olarak 

gönderilmiş, 1288-1300 yılları arasında bu görevini ifa etmiştir. Tuttuğu notlarını rapor 

halinde Papa IV. Nicolaus’a sunmuştur35. Möngke Han’a 1253’te elçi olarak gönderilen 

Wilhelm Von Rubruck’un seyahat notları36 Moğol baskısı altındaki Anadolu hakkında 

değerli bilgiler sunar. Karşılıklı elçi gönderme Timur Devleti zamanında da devam etti. 

Kastilya Kralı’nın mabeyincisi olan Clavijo, bir elçi heyeti ile Timur’a gönderilmiştir. 

Clavijo’nun gözlemleri günümüze kadar ulaşmıştır37.  

            Doğu ve batı arasındaki hızla gelişen yakın ilişkiler sonucu birçok keşiş ve 

misyoner oldukça rahat bir şekilde doğuya seyahatler gerçekleştirmiştir. Bunlardan 

Katalan misyoner Jordanus’un Doğu’ya doğru gerçekleştirdiği yolculuğunu anlattığı 

                                                           
33 Ali b. Ebu Bekir el-Herevî, Kitâbü’l İşârât ilâ Ma’rifet’z-Ziyârât, Dımaşk, 1953. 
34 Johann Plano Carpini, Moğol Tarihi ve Seyahatname, Çev: Ergin Ayan, Derya Kitabevi, Trabzon, 2000. 
35 Rıcoldus De Monte Crucıs, Doğu Seyahatnamesi (1289-1291), Çev. Ahmet Deniz Altunbaş, Kronik, 

İstanbul, 2018. 
36 Wilhelm Von Rubruck, Moğolların Büyük Hanı’na Seyahat, Çev. Ergin Ayan, Kronik, İstanbul, 2020. 
37 Ruy Gonzales de Clavijo, Anadolu, Orta Asya ve Timur, Çev. Ömer Rıza Doğrul, Ses, İstanbul, 1993. 



- 20 - 
 

Mirabilia Descripta’da38, çok fazla ayrıntıya girmese bile Türk-Moğol halkları hakkında 

kısa ve öz bilgiler edinmek mümkündür. Fransisken misyoner doğuya doğru seyahat 

etmiş ve takip ettiği güzergâhlar hakkında bilgiler vermiştir. Ankara Savaşı ve Yıldırım 

Bâyezid hakkında, Johannes Schiltberger’in hatıraları oldukça kıymetlidir39. Ankara 

Savaşı sonrası Akkoyunlu Devleti’nin Osmanlı karşısında ciddi bir rakip olarak belirmesi 

üzerine Avrupa ve Akkoyunlu temasları hız kazanmış ve 1471’de Venedikli Caterino-

Zeno, 1474’te ise eş zamanlı olarak Ambrogio Contarini ve Joseph Barbaro elçi olarak 

Akkoyunlu ülkesine seyahat etmişlerdi40. Akkoyunlu sarayına gelen tek elçi Venedikliler 

değildi. Memluk elçisi Türk asıllı İbn Ecâ da Uzun Hasan’ın konuğu olmuştu. İbn Ecâ, 

yazdığı Kitâb fî Târih Yeşbek ez-Zâhirî, adlı eserinin bir bölümünde seyahatini 

anlatmıştır. Mehmet Şeker tarafından bu bölüm çevrilmiştir41. 

9. Diğer Kaynak Eserler 

a) La Pratica Della Mercatura 

            Francesco Balducci Pegolotti, Floransalı bir bankerdir. 1340’da Altın Orda’nın 

zirvede olduğu dönemde tüccarlar için Doğu Akdeniz ticaret bölgelerindeki mallar, 

fiyatları, kullanılan ölçü birimleri, ödenen vergi miktarları hakkında ayrıntılı bir el kitabı 

hazırlamıştır. XIV. yüzyıl Anadolu ticareti hakkında kıymetli bir kaynaktır. Bu çalışmada 

eserin tam metninin modern baskısından istifade edildi42.  

 

                                                           
38 Friar Jordanus, Mirabillia Descripta (The Wonders of the East), by Colonel Henry Yule, London, 

1863. 
39 Johannes Schiltberger, Türkler ve Tatarlar Arasında (1394-1427), Çev. Turgut Akpınar, İletişim 

Yayınları, İstanbul, 1997. 
40 Caterino Zeno-Contarını’nın Seyahatnâmeleri, Uzun Hasan-Fatih Mücadelesi Döneminde Doğu’da 

Venedik Elçileri, Çev. Tufan Gündüz, Yeditepe, İstanbul, 2021; Josaphat Barbaro, Anadolu’ya ve İran’a 

Seyahat, Çev. Tufan Gündüz, Yeditepe, İstanbul,2009. 
41 Muhammed b. Mahmud b. Ecâ ey-Türkî, İbn Ecâ Seyahatnâmesi, Çev. Mehmet Şeker, Ötüken 

Yayınları, İstanbul, 2018. 
42 Francesco Balducci Pegolotti, La Pratica Della Mercatura, ed. Allan Evans, The Mediaval Academy 

of America, Cambridge, Massachusetts, 1936. 



- 21 - 
 

b) Cevâhirü’l Ahbar (Bahş-ı Tarih-i İran Ez Karakoyunlu Tâ Sâl-i 984) 

             Eserin müellifi Budak Münşî Kazvinî’ni 1510 yılında doğmuş, daha on dört 

yaşında Safevî devletinde Divan’da kâtip olarak çalışmaya başlamıştır. Akkoyunlu ve 

Safevî yöneticilerinin icraatlerini karşılaştırmaktadır. Olayları on iki hayvanlı Türk 

takvimine göre vermesi eseri ilginç hale getirmiştir43. Bu eserden, Akkoyunlu sarayı 

hakkında bilgiler sunarken istifade edildi. 

B. Araştırma Eserler 

1. Türkçe Araştırma Eserler  

           a) Tarih-i Osmanî Encümenî Mecmuası 

 II. Meşruiyet’in ilanından sonra milliyetçiliğin Türk aydınları arasında 

yaygınlaşması sonucu Osmanlı tarihine ilgi arttı. Bu amaçla 1909’da Osmanlı tarihiyle 

ilgili araştırmaları yayınlamak için Tarih-i Osmanî Encümeni Mecmuası yayınlanmaya 

başlandı. Özellikle Türkiye Selçuklu ve Anadolu Beylikleri üzerine Halil Edhem ve 

Ahmed Tevhid, makaleler yayınladılar. Ahmed Tevhid kitabeler üzerine çalışmalar 

yapmış ve yayınlamıştır. Bu çalışmada da Ahmed Tevhid’in “Bursa’da Umur Bey Camiî 

Kitabesi’’44 ve  “Antalya Surları Kitabeleri’’45 makalelerinden,  Halil Edhem’in ise “Âl-

i Germiyân Kitabeleri’’46 ve “Ankara Ahilerine Ait İki Kitabe’’47 adlı Osmanlıca 

makalelerinden istifade edinildi. 

 

 

                                                           
43  “Budak Münşî’yi Kazvinî, Cevâhirül Ahbar: Bahş-ı Tarih-i İran Ez Karakoyunlu Tâ Sâl-i 984, 

Mukaddime, Tashih ve Talikat: Muhsin Behram Nejad, Nâşir: Miras-ı Mektup, Çap-ı Evvel, Tahran1378 

(2000), Tanıtan: İsmail Aka’’, Belleten, LXVIII, C.253, ss.735-736. 
44 Ahmed Tevhid (1328/1912), “Bursa’da Umur Bey Camiî Kitabesi’’, Tarih-i Osmanî Encümeni 

Mecmuası, C.III, S.14,  ss.865-872. 
45 Ahmed Tevhid, (1341/1922), “Antalya Surları Kitabeleri’’, Tarih-i Osmanî Encümeni Mecmuası 

(TOEM), C.XV, S.9 (86), İstanbul,  ss.165-176. 
46 Halil Edhem (1326/1910),“Âl-i Germiyân Kitabeleri’’, Tarih-i Osmanî Encümeni Mecmuası, C.I, 

S.2, İstanbul, ss.112-128. 
47 Halil Edhem (1332/1916-1917),“Ankara Ahilerine Ait İki Kitabe’’, Tarih-i Osmanî Encümeni, C:VII, 

S.41, ss.312-315. 



- 22 - 
 

b)  Moğollar Devrinde Anadolu’nun İktisadi Vaziyeti 

            Togan’ın “Moğollar Devrinde Anadolu’nun İktisadi Vaziyeti’’48 adlı makalesi, 

İlhanlı yönetiminde Anadolu’nun iktisadi durumu hakkında kıymetli bilgiler içerir. Bu 

makalenin ötesinde bir araştırma makalesi ortaya konulamamıştır. İlhanlı dönemi 

Anadolu’nun vaziyeti hakkında yapılan araştırmalar için Togan’ın eserleri bel kemiği 

durumundadır. 

c)  Anadolu’da Moğollar 

             Moğol istilası altında Anadolu’nun siyasi, kültürel, sosyal ve iktisadî durumu 

hakkında çok fazla araştırma eser bulunmamaktadır. Faruk Sümer’in Anadolu’da 

Moğollar49, kitabı, Moğol yönetimi altındaki Anadolu hakkında bilgiler vermesi 

bakımından önemli bir kaynaktır. Sümer’in eseri Türkmen-Moğol çatışmalarına 

değindiği için kıymetli bilgiler sunmaktadır. Özellikle Türkmenlere yönelik kıyımlara 

değinmesi, bu tez çalışmasında istifade edilmesinin nedenlerinden biridir. Sümer, siyasi 

ve askeri olayları daha fazla ele aldığı için sosyal, iktisadî ve kültürel konularda ne yazık 

ki kısıtlı bilgiler vermiştir.  

d)  İlhanlılar Tarihi I 

             Abdülkadir Yuvalı’nın oldukça kapsamlı bir eseridir. Cengiz Han’dan başlayarak 

İlhanlı Devleti’nin kuruluşuna kadar siyasi olaylar anlatıldığı gibi İlhanlı’nın siyasi ve 

idari yapısı, dış politikası özellikle Anadolu politikası ayrı başlıklar altında 

incelenmiştir50. 

 

                                                           
48 Zeki Velidi Togan, Umumi Türk Tarihine Giriş, Enderun Kitabevi, İstanbul, 1981;  Zeki Velidî 

Togan, “Moğollar Devrinde Anadolu’nun İktisadi Vaziyeti’’, Türk Hukuk ve İktisat Tarihi Mecmuası, 

C.I, Evkaf Matbaası, İstanbul, 1931. 
49 Faruk Sümer, Anadolu’da Moğollar, SAD I, Ankara, 1969. 
50 Abdülkadir Yuvalı, İlhanlılar Tarihi I, Erciyes Üniversitesi Matbaası, Kayseri, 1994. 



- 23 - 
 

e)  Anadolu Selçukluları ve Beylikler Dönemi Uygarlığı I-II 

               Editörlüğünü Ahmet Yaşar Ocak’ın yaptığı ve Kültür-Turizm Bakanlığı 

tarafından 2015 yılında basılan oldukça hacimli iki cilt halinde yayınlanan bir eserdir. 

Alanında uzman araştırmacılar tarafından Türkiye Selçuklu Devleti’ni ve Anadolu 

Beyliklerini siyasî, iktisadî, mimarî, sosyal birçok alanda inceleyen makaleler 

içermektedir. Bu çalışmada da bolca istifade edildi. 

           Türkiye’de yakın zamanda yayınlanan Mustafa Akkuş Moğollarda Din ve 

Siyaset51, Rauf Kahraman Ürkmez Selçuklular Zamanında Anadolu’da Tasavvufî 

Zümreler52, Eyüp Öztürk’ün Velilik ve Delilik Arasında: İbnu’s Serrâc’ın Gözünden 

Müvelleh Dervişler53 kitapları XIII. ve XIV. yüzyıllarda Anadolu’da sosyal ve kültürel 

tarihe dair ilginç bilgiler ihtiva etmektedir.  M. Said Polat’ın Moğol İstilasına Kadar 

Türkiye Selçuklularında İçtimaî ve İktisadî Hayat54, Aydos Şalbayev ‘in Oğuzların 

Göçleri ve Yayılışları (VII.-XIII. Yy Kadar)55, İlhan Erdem’in Türkiye Selçukluları ve 

İlhanlı İlişkileri (1258-1308)56 bu çalışmada istifade edilen akademik tezlerden en fazla 

başvurulanlardır.  

          Beylikler dönemi Anadolu’da siyasi ve kültürel durum için Feridun Emecen, İlk 

Osmanlılar ve Batı Anadolu Beylikler Dünyası57, Cemal Kafadar, İki Cihan Âresinde58 

sıklıkla başvurulan eserlerdir. Bütün bu bahsettiğimiz çalışmaların dışında Halil İnalcık, 

Osman Turan, Ahmet Yaşar Ocak, Fuad Köprülü, Faruk Sümer, Feridun Emecen, Mikail 

                                                           
51 Mustafa Akkuş, Moğollarda Din ve Siyaset, Çizgi Kitabevi, Konya, 2020. 
52 Rauf Kahraman Ürkmez, Selçuklular Zamanında Anadolu’da Tasavvufi Zümreler, Çizgi Kitabevi, 

İstanbul, 2020. 
53 Eyüp Öztürk, Velilik ve Delilik Arasında: İbnu’s Serrâc Gözünden Muvelleh Dervişler, Kitap 

Yayınevi, İstanbul, 2016. 
54 M. Said Polat, Moğol İstilasına Kadar Türkiye Selçukluları’nda İçtimaî ve İktisadi Hayat, 

Yayınlanmamış Doktora Tezi, İstanbul, 1997. 
55 Aydos Şalbayev), Oğuzların Göçleri ve Yayılmaları (VII.-XIII. Yy Kadar), Gazi Üniversitesi, 

Yayınlanmamış Doktora Tezi, Ankara, 2005. 
56 İlhan Erdem, Türkiye Selçukluları-İlhanlı İlişkileri (1258-1308), Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi, 

1995. 
57 Feridun Emecen, İlk Osmanlılar ve Batı Anadolu Beylikler Dünyası, Timaş Yayınları, İstanbul,2012. 
58 Cemal Kafadar,   İki Cihan Âresinde, Çev. A. Tunç Şen, Metis Yayınları, İstanbul, 2018. 

 



- 24 - 
 

Bayram, Mehmet Ali Hacıgökmen, İlhan Erdem, Mehmet Altay Köymen, İbrahim 

Kafesoğlu gibi tarihçilerin birden fazla kıymetli eserleri çalışmaya katkı sağlamıştır. 

Çalışmanın sonunda istifade edilen diğer eserler kaynaklar başlığı altında yazılmıştır. 

2. İngilizce Araştırma Eserler 

      a) Islam, Literature and Society in Mongol Anatolia 

           A. C. S. Peacock’un 2019 yılında yayınlanan kitabıdır. Moğol istilası altında 

Anadolu’nun sosyal, dinî ve kültürel durumuna dair yapılan az sayıdaki çalışmalardan 

biridir. Yakın zamanda yayınlanmış olması bakımdan mühimdir. İki bölümden oluşan 

kitabın ilk bölümü, din, politika ve toplum ilişkilerini incelemektedir. Özellikle Peacock, 

sufilerin politik güçlerine dikkat çekmeye çalışmıştır. İkinci bölüm ise edebiyat ve dini 

değişimler üzerine hazırlanmış. Bu bölümde, Türkçe edebiyatın ortaya çıkışı ayrı bir alt 

başlık altında incelenmiştir59. 

         b) Islamic Literature and Intellectual Life in Fourtheenth and Fifteenth 

Century Anatolia 

              Editörlüğünü A. C. S. Peacock ve Sara Nur Yıldız’ın yaptığı 2016 yılında 

yayınlanan bu eserde Türk ve yabancı birçok araştırmacının makalelerinden 

oluşmaktadır. Anadolu’da XIV. ve XV. yüzyıllarda yazılan dinî, edebî ve ilmî eserler 

incelenmiştir60.  

   c) The Mongols and the Black Sea Trade in the Thirteenth and Fourteenth 

Centuries 

           Virgil Ciocilton, Romanyalı araştırmacının Orta Çağda Karadeniz ticaretinin 

önemi üzerine yazdığı, doktora tezinin kitap haline getirilmiş halidir. Kitabın ana konusu 

                                                           
59 A.C. S.Peacock, Islam, Literature and Society in Mongol Anatolia, Cambrige University Press, 2019. 
60 Islamic Literature and Intellectual Life in Fourtheenth and Fifteenth Century Anatolia, Ed.A. C.S. 

Peacock-Sara Nur Yıldız, Würzburg, 2016. 



- 25 - 
 

Moğol İmparatorluğu’nun dağılmasından sonra başta Altın Orda olmak üzere halefi 

devletlerin batılı tüccarlar ile kurdukları ticarî ilişkiler olduğu gibi ticaret ve siyaset 

ilişkisini de incelemektedir61.  

       d) İran Moğolları 

                Bertold Spuler’in İran Moğolları adlı kitabı İlhanlı Devleti’nin siyasi, iktisadî, 

dinî politikaları hakkında geniş bilgiler sunar. Sadece İran bölgesi için değil İlhanlı 

yönetimi altında olan Anadolu başta olmak üzere diğer bölgelerin idaresi hakkında da 

bilgiler vermektedir62.  

        e) Mevlânâ: Geçmiş ve Şimdi, Doğu ve Batı 

           Franklin Lewis tarafından yapılmış Mevlânâ hakkında merak edilen hemen hemen 

her konuda soruya cevap verebilen bir çalışmadır. İran ve Türkiye’den de uzmanların 

katkı sağladığı kitap, bu alanda çalışan araştırmacılar için oldukça yardımcı olabilecek 

niteliktedir63. Bu çalışmada Mevlânâ’nın Kösedağ Savaşı sonrası değişen yaşamı 

hakkında bilgi verirken Lewis’in eserine başvuruldu. 

         f) The Cambridge History of Iran,  Volume. 5.  

             The Cambridge University Press tarafından yedi cilt halinde basılan eserin 

Volume 5.,  Selçuklular ve Mogol dönemiyle ilgili makaleler içermektedir. Editörlüğünü 

J. A. Boyle’nin yaptığı eserden Alessandro Bausani’nin “Religion Under The 

Mongols’’64 ve Petrushevsky’nin “The Socio-Economic Condition of Iran under the 

                                                           
61 Virgil Ciocilton,  The Mongols and the Black Sea Trade in the Thirteenth and Fourteenth Centuries, 

Brill, Leiden-Boston, 2012. 
62 Bertold Spuler, İran Moğolları, Çev. Cemal Köprülü, TTK, Ankara, 2011. 
63 Franklin Lewis, Mevlânâ: Geçmiş ve Şimdi, Doğu ve Batı, Çev. Gül Çağalı Güven-Hamide Koyukan, 

Kabalcı, İstanbul, 2010. 
64  Alessandro Bausani,  “Relegion Under The Mongols’’, The Cambridge History of Iran, Volume: 5, 

Cambridge, 1968 



- 26 - 
 

Ilkhans’’65 makaleleri bu çalışmada yer aldı. Moğol akınlarının yarattığı iktisadî 

çöküntünün sosyal boyutlarından bahsederken bu iki makaleden istifade edildi. 

g) Türkiye Tarihi 1071-1453 

 Editörlüğünü Kate Fleet’in yaptığı alanında uzman yerli ve yabancı tarihçilerin 

makalelerinden oluşan bir eserdir. Bu kitaptan Fleet’in “Türk Ekonomisi’’66 makalesi, 

Melville’nin “Moğol Yönetiminde Anadolu’’67 adlı makalesinden istifade edinildi. 

Moğol güdümü altında Anadolu’nun sosy-kültürel ve ekonomik durumu hakkında ne 

yazık ki çok fazla araştırma eser bulunmamasından dolayı oldukça faydalı çalışmalar 

olduğunu belirtmemiz gerekiyor. Özellikle Melville’in çalışması, siyasi olaylar açısından 

oldukça karışık olan bu dönemin kavranması bakımından faydalı bir makaledir. 

h) The Seljuqs (Politics, Society and Culture) 

             Editörlüğünü Christian Lange ve Songül Mecit’in yaptığı Büyük Selçuklu ve 

Anadolu Seçuklu devletlerinin sosyal, kültürel, dinî yapılarına dair makaleler 

içermektedir. Bu eserden Scott Redford’un “City Building in Seljuq Rum’’ adlı 

makalesinden istifade edinildi68. 

              i) The Politics of Knowledge in Premodern Islam: Negotiating Ideology 

and Religious Enquiry 

     Omid Safi’nin Büyük Selçuklu Devleti’nin siyasi güçlerini meşrulaştırmak 

amacıyla Ortodoks İslam’ın koruyucu misyonunu üstlendiklerini ve bu amaçla 

medreseler ve hankahlar inşa ettiklerini, siyasal ve dini otoriteyi kurabilmek için 

                                                           
65 I. P. Petrushevsky,  “The Socio-Economic Condition of Iran under the Ilkhans’’, The Cambridge 

History of Iran, Volume 5, Ed. J.A. Boyle,  Cambridge at the University Press,1968,  ss.483-532. 
66 Fleet, Kate (2016), “ Türk Ekonomisi, 1071-1453’’, Türkiye Tarihi 1071-1453, Ed.Kate Fleet, Çev. Ali 

Özdamar, C.I, Kitap Yayınevi, İstanbul. 
67 Charles Melville, “Moğol Yönetimi Altında Anadolu’’, Türkiye Tarihi 1071-1453, Ed.Kate Fleet, Kitap 

Yayınevi, İstanbul, 2016, ss.79-129. 
68 Scott Redford, “City Building in Seljuq Rum’’, The Seljuqs (Politics, Society and Culture), 

Ed.Chrıstıan Lange -Songül Mecit, Edinburg University, Press,  ss.256-276, 2012. 



- 27 - 
 

sufilerden ve vakıflardan yararlandıkları tezini ortaya koyar. Özellikle üçüncü bölümde 

“Saljuq State Apparatures’’ başlığı altında bu konuyu incelemektedir69. Bu çalışmada 

özellikle Büyük Selçuklu Devleti hakkında bilgiler sunulurken çoğunlukla bu eserden 

faydalanıldı. 

j)  Foodways and Daily Life in Medieval Anatolia 

     Nicolas Trepanier’in XIV. yüzyılda Anadolu’da gıda üretiminin nasıl olduğu, 

tarım ve hayvanlardan elde edilen gıda ürünlerin neler olduğu, insanların nasıl beslendiği 

üzerine bir araştırma eseridir70. Vakfiye kayıtlarından da yararlanılan bu eserde kutsal 

kabul edilen bir takım yiyeceklere değinilmiştir. Özellikle XIV. yüzyılda vakıf 

kurumlarında tüketilen yiyecekler hakkında bilgiler verilmektedir.  

k) Trade and Crusade: Venetian Crete and the Emirates of Menteshe and 

Aydin (1300-1415) 

Elizabeth Zachariadou,  Batı Anadolu Beyliklerinin Avrupalı devletlerle özellikle 

de Venedikliler ile Girit üzerinden geliştirilen ticarî ilişkilerini incelemiştir. 1331-1407 

yılları arasında Venedikliler ile ticarî anlaşmalar yapıldı. Zachariadou bu anlaşma 

metinlerinden yola çıkarak Batı Anadolu beyliklerinin ticaret ilişkilerini yakından 

incelemektedir. Ticarî mallar, ağırlık ölçüleri, para birimleri gibi ayrıntılar hakkında 

bilgiler vermektedir71. Bu çalışmanın üçüncü bölümünde eserden istifade edildi. 

 

 

                                                           
69 Omid Safi, The Politics of Knowledge in Premodern Islam: Negotiating Ideology and Religious 

Inquiry, The University of North Carolina Press, Chapel Hill, 2006. 
70 Nicolas, Trepanier, Foodways and Daily Life in Medieval Anatolia, University of Texas Press, Austin, 

2017. 
71 Elizabeth A. Zachariadou, Trade and Crusade: Venetian Crete and the Emirates of Menteshe and 

Aydin (1300-1415), Benetia, 1983. 



- 28 - 
 

 

l) Cities and Saints: Sufism and the Transformation of Urban Space in 

Medieval Anatolia  

Ethel Sara Wolper’in çalışması sufi kurumlarının inşası ve şehir yapılanmaları 

üzerindeki etkisini incelemektedir. Babaî isyanı hakkında dikkat çekici tespitleri 

bulunmaktadır. Sosyal, kültürel yaşam ile ilgili kıymetli bilgiler vermektedir72.  

         3. Farsça Araştırma Eserler 

          a)  Din ve Devlet der İran ahd-ı Mogul: Siyaset-i Harici İlhanân der Cihân-ı 

İslami   

                 Şirin Beyânî’nin bu eseri Tahran’da üç cilt halinde yayınlanmıştır. İlk cildinde 

İlhanlılara kadar Moğolların tarihinden ve dininden bahsetmektedir. İkinci cilt İlhanlı 

yönetiminde dinî, sosyal ve kültürel yapıdan bahsetmektedir. Üçüncü cilt ise İlhanlıların 

İslam devletleriyle ilişkilerine değinilmiş, yer yer Selçuklu ve Anadolu’da Moğol 

varlığına değinmektedir. Üçüncü ciltten istifade edildi73. 

İran’da Türkiye Selçuklu tarihine dair çok az araştırma eser bulunmaktadır. 

Selçuklu tarihine dair yapılan yayınların birçoğu kaynak eserlerin tekrar basımıdır. 

Türkiye Selçuklu Devleti’nin ana kaynakları olan İbn Bibî’nin el-Evâmirü’l Alâiyye, 

Aksarayî’nin Müsâmeretü’l Ahbâr’ı ve müellifi meçhul Târih-i Âl-i Selçuk’un belirli 

kısımlarını alan Dr. Cevad Meşkûr, 1350’de Tahran’da Ahbâr-ı Selâcika-yı Rûm adıyla 

yayınlamıştır74. Bu yeniden basımların yazar tarafından yazılan mukaddime kısımlarında 

ise Türkiye Selçuklu Devleti’ni İran kültürünün bir uzantısı olarak görme eğilimi dikkat 

                                                           
72 Ethel Sara Wolper, Cities and Saints: Sufism and the Transformation of Urban Space in Medieval 

Anatolia, The Pennsylvania State University Press University Park, Pennsylvania, 2003. 
73 Ali Ertuğrul, “İran’da Türkiye Tarihi Çalışmaları-Türkiye Selçukluları ve Beylikler Dönemi’’, Türkiye 

Araştırmaları Literatür Dergisi, C.8, S.15, 2010, ss. 343-392, s.364; Şirin Beyanî, Din ve Devlet der 

İran ahd-ı Mogul: Siyaset-i Harici İlhanân der Cihân-ı İslami, Merkez-i Neşr-i Danişgahî, C.3, 1375 
74 Muhammed Cevâd Maşkûr, Ahbâr-ı Selâçika-yı Rûm, Tahran, 1350; Ertuğrul, agm, s.350. 



- 29 - 
 

çekmektedir. İran’da Türkiye Selçuklu tarihi hakkında az sayıdaki araştırma eserlerden 

birisi, Zehra Rabbani’nin Ferheng-i İranî der Kalemru Selcukiyân-ı Rûm75 adlı kitabıdır. 

Bu eser, İran kültürünün Türkiye Selçuklu Devleti üzerindeki etkilerini incelemektedir.  

Rukiye Yusufî Helvâyî’nin Türkiye Selçuklu ve İlhanlı ilişkilerini inceleyen 

Revâbıt-ı Siyâsî-yi Selâcıka-i Rûm bâ İlhaniyân76 adlı eserinden ve Selçuklu tarihinden 

bahseden Dr. Meliha Setârzâde’nin, Selçukiyyân (431-590)77 adlı araştırma eserine bu tez 

çalışmasında yer verildi.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
75 Zehra Rabbânî, Ferheng-i İranî der Kalemru Selcukıyân-ı Rum, Tahran, 1391. 
76 Revâbıt-ı Siyâsî-yi Selâcıka-i Rûm bâ İlhaniyân, Tahran, 1381, s.114-115. 
77 Dr. Meliha Setârzâde, Selçukiyyân (431-590), Tahran, 1392. 



- 30 - 
 

 

GİRİŞ 

ANADOLU ÖNCESİ SELÇUKLULAR TARİHİ 
 

          Selçuklular üzerine yapılan araştırmalar incelendiği zaman iki ana konu ön plana 

çıkmaktadır. Bunlardan ilki kaynak eserlerde “vahşi, medeniyetsiz’’ olarak anlatılan 

Oğuz boyuna mensup bir ailenin nasıl İslam dinin savunucusu, Müslüman halkın 

koruyucusu haline geldiğidir. Diğeri ise Cend şehrine küçük bir grup olarak gelen 

Selçukluların nasıl bir anda güçlü bir devlete dönüştüğüdür. Bu durum planlı mı?  Yoksa 

şartların elverişli olmasından dolayı mıydı? Bu bölümde bu iki soruna cevap arayacağız. 

Bu iki sorunun cevabı sayesinde göçer Türk kitleleri ve Selçuklu ilişkilerini ortaya 

koyduğumuz gibi Anadolu Selçuklu Devleti’nden Beylikler dönemine uzanan süreçte 

siyasi, sosyal ve kültürel yapıyı daha iyi kavramamızı sağlayacağını düşünüyoruz. 

   I. OĞUZLAR   

 

        Orhun kitabelerinden daha eski bir döneme ait olan Yenisey bölgesindeki Barlık 

kitabeleri Oğuzların tarihini VI. yüzyıla kadar götürmektedir.78 Bu kitabede şöyle 

yazmaktadır:  1.Er erdemi atım tabdım erdemi…(üçün ?) 2.Öz Yiğen Alp Turan Altı 

Oğuz budunda üç yegirmi (yaşımka) adırıldım 3. Beg erikime sizime adrıldım (1.Er 

erdemi adımı buldum erdemi....için? 2.Öz Yiğen Alp Turan Altı Oğuz kavimlerinden on 

üç yaşımda ayrıldım 3. Beğlik nüfuzumdan, sizlerden ayrıldım.). VII. Yüzyıla kadar 

Barlık nehrinin kenarlarında yaşadıkları anlaşılan Oğuzlar, dış tehlikelerden korunmayı 

amaçlayan birbirine yakın yaşayan küçük boyların bir araya gelmesiyle oluşan kavimler 

birliğiydi. Dokuz Oğuz, Üç Oğuz, Sekiz Oğuz gibi isimler alıyorlardı. İlk zamanlar 

                                                           
78 Hüseyin Namık Orkun, Eski Türk Yazıtları, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara, 1994, s.471; Faruk 

Sümer, Oğuzlar( Türkmenler): Tarihleri, Boy Teşkilatları, Destanları, Ana Yayınları, İstanbul, 1980, 

s.3. 



- 31 - 
 

“kabileler ittifakı’’ olarak kullanılan “Oğuz’’ adı daha sonra kavim ismi olmuştur.79  I. 

Göktürk Devleti’nin yıkılmasından sonra ortaya çıkan otorite boşluğundan dolayı Tula 

ırmağı dolaylarına yerleşen Oğuzlar, II. Göktürk Devleti kurulduğu zaman Tula ırmağı 

dolaylarında yaşıyorlardı.80 Tula ırmağı dolaylarında “Dokuz-Oğuz’’ birliğini meydana 

getiren Oğuzlar, 682 yılında İlteriş Kağan tarafından mağlup edilip “İnekler Gölü Savaşı’’ 

ile Kutluk Devleti’nin hâkimiyetini tanımak zorunda kaldılar.81  Oğuzlar ile II. Göktürk 

Devleti arasında sık sık anlaşmazlıklar olduğu dikkat çekmektedir.82   

             744 yılında II. Göktürk Devleti, Uygurlar tarafından ortadan kaldırılınca Dokuz-

Oğuzlar bu sefer Uygurların hâkimiyeti altına girmişlerdir. Kırgız, Çikler, Dokuz-

Tatarlarla işbirliği içerisine girerek Uygurlara karşı savaştılar. Uygur hakanlığının 

başlangıcında henüz “Tegin’’ olan Moyen-çor, Oğuzların başına getirilmişti. O, Dokuz-

Oğuzları topladı, fakat Sekiz-Oğuz birliğini meydana getiren öteki boylarla savaşmak 

zorunda kaldı. Kağan olduktan sonra da Moyen-çor, Otuz-Tatarlarla ittifak etmiş olan bu 

Oğuzları Burgu ve Selenga kıyısında arka arkaya mağlup etti. Oğuzlar Selenga’yı geçerek 

çekildiler. Bundan sonra Oğuz toplulukları hakkında fazla bilgi olmaması, Oğuzların batı 

yönünde geniş ölçüde bir göç hareketinde bulunduklarını akla getirmektedir.83  

              Uygur yöneticileri Türk kavimlerinin birliğini sağlayamadıkları gibi iktidardan 

payını alamayan Karluk ve Oğuz boylarının yurdu terk etmelerine sebep olmuşlardı. 

Oğuzların büyük bir kısmı konfederasyonluktan vazgeçerek batıya Yedisu bölgesine 

gelmişlerdir. Fakat burada da Karluk, Çiğil ve Yağma boyları ile çatışmaları sonucu 

                                                           
79 Faruk Sümer, age, s.3-4;  Aydos Şalbayev, Oğuzların Göçleri ve Yayılmaları (VII.-XIII. Yy Kadar), 

Gazi Üniversitesi, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Ankara, 2005, s.38. 
80 Faruk Sümer, age, Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı, İstanbul, 1999, s.23. 
81 Ahmet Taşağıl, Göktürkler, C.III, Türk Tarih Kurumu, Ankara, 1999, s.13-14; İbrahim Kafesoğlu, Türk 

Milli Kültürü, Ötüken Yayınları, İstanbul, 2000, s.150-151. 
82 Orhun Âbideleri, Haz. Muharrem Ergin, Hisar Yayınları, 2003, s.20; Sümer, age, 1980, s.7;Taşağıl, 

age, s.35-39. 
83 Bahaeddin Ögel, “Şine-Usu Yazıtının Tarihi Önemi’’, Belleten, S.59, Ankara, 1951,s.375-378; 

Kafesoğlu, age, s.152; Saadettin Gömeç, Uygur Türkleri Tarihi ve Kültürü, Atatürk Kültür Merkezî 

Başkanlığı, Ankara, 1997, s.17. 



- 32 - 
 

Oğuzların bir kısmı Maveraünnehir bölgesine göçmek zorunda kalmışlardır. Karluk 

baskısı sonucu Oğuzların bir kısmı Aral Gölü çevresiyle Seyhun kıyılarına gelirken diğer 

küçük bir grup Maveraünnehir’e inmişti. Bu bölgede Abbasiler hâkimiyeti söz 

konusuydu84. Seyhun boyları Peçenekler tarafından tutulmuştu, Aral Gölü’nün kuzeyinde 

Hazarlar bulunmaktaydı. Oğuzlar bölgede hâkimiyeti ele geçirmek için Peçenekler ile 

mücadeleye giriştiler. Dede Korkut hikâyelerine kadar yansıyan Oğuz-Peçenek 

mücadelesinden85 Şecere-i Terakime’de de bahsedilmektedir86.  

             Hazarlar ile Oğuzlar işbirliği yaparak Peçenekleri 898-902 tarihlerinde 

yerlerinden çıkardılar. Peçenekler ise batıya doğru hareketle Don’dan Tuna’ya kadar olan 

bölgeyi yurt edindiler.87 Oğuzlar ise siyasi bir birlik oluşturma konusunda oldukça 

kararlıydılar. Çünkü yeni vatan arayışı, vatan sevdası Oğuz yöneticilerini oldukça 

yormuştu. IX. yy sonlarına doğru Kazakistan’ın güney ve batısında yaşamakta olan yerli 

kavimleri tek bir siyasi birlik altında toplayarak Seyhun Oğuz federasyonunu 

oluşturdular.88 Muhtemelen bu yapıya vakıf olan Kaşgarlı, 22 Oğuz boyundan bahseder: 

Kınık, Kayığ, Bayundur, Iwa-Yıwa, Salğur, Afşar, Beg-Tili, Bügdüz, Bayat, Yazğır, 

Eymür, Kara-Bölük, Alka-Bölük, İgdir, Üregir-Yüregir, Totırka, Ala-Yundluğ, Töker, 

Beçenek, Çovaldur, Çepni, Çarukluğ89.  

 

 

 

                                                           
84 Şalbayev, agt, s.52-54. 
85 Muharrem Ergin, Dede Korkut Kitabı, Milli Eğitim Basımevi, İstanbul, 1969, s.28. 
86 Ebu’l Gazi Bahadır Han, Şecere-i Terakime, Haz.Muharrem Ergin, Tercüman 1001 Temel Eser,  

İstanbul, 1972, s.57. 
87 Akdes Nimet Kurat, Peçenekler, TTK, Ankara, 2016, I.Baskı, s.41. 
88 Şalbayev, agt, s.59. 
89 Sümer, age, s.229. 



- 33 - 
 

 a) Oğuzların Yaşayış Tarzı 

 

   X.yüzyılın ikinci yarısından itibaren hızla İslam dinini kabul etmeye başlayan 

Oğuzların göçebe yaşam şeklini devam ettirdiklerini İbn Fadlan’dan öğreniyoruz. 

Oğuzlardan bahsederken kıl çadırlarda oturduklarından, oradan oraya göç ettiklerinden 

ve oldukça güç şartlar altında yaşadıklarından bahseder.90 Hududü’l Alem’de ise 

Oğuzlardan “Huysuz, kötü niyetli ve hasetçi insanlardır. Yaz kış otlaklar ve meralar 

boyunca gezerler. Zenginlikleri at, inek, koyun, savaş eşyaları ve az miktarda avdır. 

Aralarında çok sayıda tüccar bulunur. Guzlar veya tüccarlar her ne zaman eşya veya 

olağanüstü bir şeye sahip olursa Guzlar tarafından saygı görür ..’’, “Guzlar yol üzerindeki 

her yeri vurur, yağmalar ve mümkün olduğunca hızlı bir şekilde geriye çekilirler. 

Birbirleriyle anlaşamamaları sebebiyle kabilelerinin her birinin ayrı bir reisi 

bulunmaktadır.’’91 diye bahseder. Oğuz boyları, genelde geniş bir alanda ve Orta 

Asya’nın bozkır şeridindeki dağ eteklerinde göçebe bir yaşam sürdürmekteydiler. Yıllık 

ısı oranındaki sert değişimler ve buna mukabil yağış miktarının yetersiz oluşu mahalli 

iklim şartlarını belirtmekteydi. Yazın bozkırda tatlı suyun az bulunması hayvancılık 

açısından oldukça güç bir durumdu. Çöl ve bozkırların bitki örtüsünün oldukça kısıtlı 

olması da hayat şartlarını zorlaştırıyordu.92 Bu durum göçebe grupların sürekli 

hayvanlarına uygun alanlar aramak için göç etmelerine neden oluyordu.  

 Türklerin yaşam tarzı incelendiğinde tek bir ortak paydada düşünmek yanlış olur.  

Oğuzlardan kalabalık bir kısmının yerleşik yaşama geçmesinde etken olarak İslam dinini 

kabul etmeleri görülse bile93 Türklerin İslam diniyle yerleşik hayata geçtiklerini 

söylemek; İslam öncesi bozkır göçebe Türk kültür ve toplum hayatını hiçbir sorumluluk 

                                                           
90 İbn Fadlan Seyahatnamesi, Çev: Ramazan Şeşen, Bedir Yayınevi, İstanbul, 1975, s.30. 
91 Hududü’l Alem Mine’l Meşrik İle’l Magrib, Çev: Abdullah Duman-Murat Ağarı, Kitabevi, İstanbul, 

2008, s.55. 
92 S.G. Agacanov, Oğuzlar, Çev: Ekber N. Necef-Ahmet Annaberdiyev, Selenge Yayınları, İstanbul, 

2002, s.133. 
93 Sümer, age, s.71. 



- 34 - 
 

taşımayan, başıbozuk, avcılık ve toplayıcılıkla hayatta kalan, yarı insan yarı hayvan ilkel 

topluluk seviyesine indirgemek olur.  Arkeolojik bulgular göstermektedir ki bozkır 

göçebeleri “Balık’’ adını verdikleri şehirleri ile kendilerine has bir yerleşik kültür 

oluşturmuşlardır.  Türklerin yerleşik hayata dair ilk bilgileri Hun İmparatorluğu’na kadar 

inmektedir. Tarihi kaynaklarda Oğuz şehirleri olarak Sir Derya civarında Sauran 

(Savran), Sıgnak, Sitkun(Sütkent), Karnar belirtilmektedir.94 Şüphesiz Oğuz Yabgu 

Devleti bütünüyle göçerlerden oluşmuyordu. Aral Gölü’nün doğu kıyılarında kesintisiz 

bir kentsel yaşamın var olabileceği ve Oğuz halkının önemli bir bölümün kentlerde 

yaşadığı düşünülmektedir.95 Oğuz Yabgu Devleti’nin başkenti kabul edilen Yangi-

Kent’in tarihi Tunç devrine kadar uzanmaktadır.96  

  Yangi-Kent’te oturan Oğuz Yabgusu muhtemelen geniş olmasına rağmen pek de 

sağlam tesis edilmemiş siyasi bir birleşmenin hükümdarıydı.97 Oğuz Yabguları IX.-X. 

yüzyıllarda güçlü bir iktidara sahip değillerdi. Oğuz Yabgularının hâkimiyeti büyük 

askeri boy aristokrasisi ile sınırlıydı. Yangi-Kent yöneticilerinin Köl-Erkin ünvanı taşıyan 

naipleri bulunmaktaydı.98 Agacanov, Oğuz ve Türkmen boylarının toprak mülkiyetine 

dayalı feodal sömürü uygulamasının henüz Selçuklu Devleti’nin kuruluşundan önce 

gelişmeye başladığını söyler.99 Agacanov’un diğer bazı Sovyet araştırmacıları gibi üretim 

ve sınıf ilişkisi içerisinde değerlendirmeler yaptığını unutmamamız gerekir. Yine onun 

iddiasına göre Oğuz ve Türkmenlerin zengin göçebe asilzadeleri muazzam koyun, at, 

deve sürülerinin mülkiyet hakkını ellerinde tutuyordu. Halkın arasında fakir ve aciz 

                                                           
94 Sergey P. Tolstov, Oğuz Şehirleri ve Oğuzlar, Çev: Ekaterina S. Şeremeteva, Doğu Kütüphanesi, 

İstanbul, 2017, s.19,20, 33. 
95 A.C.S. Peacock, Selçuklu Devleti’nin Kuruluşu, Türkiye İş Bankası Yayınları, İstanbul, 2016, s.63. 
96 Tolstov, age, s.58. 
97 Tolstov, age, s.92. 
98 Agacanov, age, s.207,217. 
99 Agacanov, age, s.175. 



- 35 - 
 

durumda bulunanlar, zengin ve asilzade Oğuz-Türkmen toplumu içinde hiçbir hakkı 

bulunmayan en alt tabakayı teşkil etmekteydi.100  

 X. yüzyıl coğrafyacılarından İbn Havkal, Oğuzların çok miktarda koyun ve sürü 

hayvanına sahip olduklarını ve bunları çevre bölgelere sattıklarından bahsetmektedir. 

Aynı şekilde yün, ipek dokuma, madencilik diğer geçim kaynaklarıydı.101 Diğer önemli 

bir geçim kaynağı kölelerdi. Havkal, en kıymetli kölelerin Türk köleleri olduğunu 

söylemektedir. Bu kölelerin Samanilerin saraylarında, Horasan kumandanlarının ve 

büyüklerinin yanında çok fazla olduğundan bahsetmektedir.102 Buradan da 

anlaşılabileceği gibi Oğuzlar komşu Müslüman devletlerle mal ve eşya alış-verişi dışında 

yaygın biçimde köle ticareti de yapmaktaydı. Bu yüzden sık sık yağma ve akınlar 

düzenliyorlardı. Maveraünnehir, Harezm, Horasan ve Cürcan’ı sık sık taciz ediyorlardı. 

Tabiki tek sebep ganimet ve esir ele geçirmek değildi. Ziraat bölgeleri ile ticarî mübadele 

ihtiyacının artması, Oğuzları vaha sınırlarına göçe zorluyordu.103  

Oğuzların yaşadığı coğrafyada pek de fazla tercih hakları olmadıkları 

anlaşılmaktadır. İbn Fadlan, Harezm bölgesinin soğuk havasının Türk bölgesiyle 

karşılaştırıldığında yaz gibi geldiğini söylemektedir.104 Mesudi ise Hazar nehrini Buntus 

(Karadeniz) Körfezine bağlayan bir nehrin kışın donduğunu, Oğuzların atları ile bu nehir 

üzerinden geçerek Hazar ülkesine kışlamak için geldiklerini fakat Hazar melikinin bu 

göçebeleri defetmek için iyi teçhizatlı askerleri olduğundan bahsetmektedir.105  

          Oğuz bölgelerinin zor iklim şartları ve kısıtlı geçim kaynaklarının aksine Horasan 

bölgesi farklı bir tablo çizmektedir. Horasan bölgesinde X. yüzyılda Acem asıllı 

Samanoğulları hüküm sürmekteydi. Horasan nahiyelerinin en büyüğü, en çok askeri 

                                                           
100 Agacanov, age, s.166-167. 
101 İbn Havkal, 10.Asırda İslam Coğrafyası, Çev: Ramazan Şeşen, Yeditepe, İstanbul, 2017, s.396. 
102 İbn Havkal, age, s.389. 
103 Agacanov, age, s.222. 
104 İbn Fadlan, age, s.29. 
105 Mesudi, Muruc Ez-Zeheb, Selenge Yayınları, İstanbul, 2017, s.144. 



- 36 - 
 

hazırlığı olanı, en itibarlı, en çok vergi toplayan Nişâbûr, Merv, Belh, Herat bölgeleriydi. 

Özellikle Nişâbûr, Horasan’ın en mamur, devamlı ticareti ve yolcusu olan, büyük ticaret 

kervanlarının uğradığı bir yerdi. Burada üretilen kumaş ve elbiseler İslam ülkelerine, bazı 

Türk ülkelerine ihraç ediliyordu.106 Görüleceği üzere çetin şartlar içerisinde yaşayan 

Oğuzlar için Horasan bölgesi oldukça iştah kabartıcı bir durumdaydı.  

          Oğuz ve Türkmen kabileleri boylar, boylar da (boy, oba, oymak ve urukları) daha 

büyük boyları oluşturmaktaydı. Bu tür birliklere “halk’’ anlamına gelen “il’’ yani 

“devlet’’ deniliyordu. Oğuzlarda büyük imtiyaz sahibi boylara “Bozok’’, daha az imtiyaz 

sahibi boy ve kabilelere “Üçok’’ deniliyordu.107  İbn Fadlan, Oğuzların her işlerini 

meşveret yaparak hallettiklerini oy birliği ile verilen bir kararın içlerinden en değersiz, 

sıradan bir kimsenin bile bu kararı bozabileceğini söylemektedir.108 Aslında bu abartılı 

tespit bize Oğuzların devlet yönetiminde bir nevi demokratik prensipleri benimsediklerini 

göstermektedir.109  

            Oğuzlarda yetkinin tek bir kişi elinde toplanmadığı, yöneticinin iradesinin 

kısıtlandığını söyleyebiliriz. Oğuz Kağan öldükten sonra yerine oğlu Gün Han tahta 

geçtiği zaman Yengikinetlü (Yengikentlü) Arkıl Hace denen veziri, ona her boyun bir 

nişanı, hayvanları için bir damgası olursa boylar arasında inatlaşma ve anlaşmazlık 

olmayacağını öğütlemiştir. Böylece her boya yeni ad, nişan ve damga belirlenmiştir. Bu 

düzende, toy ve şölenlerde sunulan hayvanın pay edilirken hangi uzvunun kime verileceği 

dahi belirlenmiştir. Ülüş denilen bu sisteme göre hayvanın başı ve kuyruk bölgesi Han’a 

veriliyordu.110  Şecere-i Terakime’de de bu konu şöyle aktarılmaktadır. “Şimdi on iki 

çadırda oturup pay alan kim ve o payı doğrayan kim, dışarıda atlarını tutup oturan kim, 

                                                           
106 İbn Havkal, age, s.401, 373. 
107 Dede Korkut Kitabı, s.231-240; Agacanov, age, s.158-159.  
108 İbn Fadlan, age, s.30. 
109 Şalbayev, agt, s.73. 
110 Yazıcızâde Ali, Selçuk-Name (indeksli Tıpkı Basım),Haz: Abdullah Bakır, TTK, Ankara, 2014, 

s.10a, 10b, 11a, 11b, 12a, 12b, 13a, 13b. 



- 37 - 
 

onları beyan edelim. Altın çadırın başköşesinde Kün Han oturdu; Bütün ·il iyileri ittifak 

kılıp koyunun başını ve arkasını, kuyruk sokumunu ve bağrını sırtın üstünde bırakıp Kün 

Han'ın önüne koydular. Hem kim han olursa payları bu olsun, dediler. Çadırın iç eşiğinde 

Arkıl Hoca oturdu. Göğsünü onun önüne koydular. Ve hem kim vezir.. olursa, onun payı 

bu olsun, dediler. Sağ kolda birinci çadırda Kün Han'ın büyük oğlu Kayı'yı oturttular. Sağ 

aşıklı iliği pay verdiler. Bayat onu doğradı. Sorkı atlarını tuttu. Bu zamanda ona Sorhı 

diyorlar. İkinci çadırda Alko Evli'yi oturttular. Sağ kol iliğini pay verdiler.’’111 Buna göre 

oturma düzeni de belirlidir.  

           İbn Fadlan, Oğuz hükümdarlarına ‘’Yabgu’’ denildiğini ve hükümdarlık 

makamına geçen her kişinin bu ünvanla anıldığını kaydetmektedir. Divitçioğlu,  Oğuz 

Yabguluk siyasal yapısını; dönüşümlü olarak boylar arasından seçilen bir beye yönetme 

erkinin verildiği  “çok boylu başkanlık sistemi’’ olarak tanımlamaktadır.  Bey, yabguluğu 

yine boylar arasından seçilen Kûzerkin (Kûzirkin ya da Külerkin) ile birlikte 

yönetiyordu.112 Doğudaki Türk kavimleri, Kuzeydeki Bulgarlar ve Kiev’deki Rus 

Knezleri gibi Oğuzlar da Hazarlara tabi bulunuyordu. Timur devri tarihçilerinden 

Mirhand, Melikname’den aktardığı bir olayda Hazar Meliki ile Oğuz Yabgusu’nu 

birbirine karıştırmaktadır. Bu olayda Selçuk Bey’in babası Dukak, Türklerden günahı 

olmayan bir taifeye zarar vermeye niyetlenen Yabgu’ya sert bir şekilde konuşup kaba 

sözler söylemiş bunun üzerine Yabgu öfkeyle ona saldırmıştı. İkisi arasında yaşanan bu 

kavgada Yabgu attan düşüp yaralanmıştı. Mirhand, bu durumu aktarırken Türk töresine 

göre bir durumda ileri gelenlerin, büyüklerin hazır bulunduğu bir yerde a’yan ve önde 

gelen ricallerin görüşlerinin alındığını, zayıf veya güçlü, asil veya avam hiç kimseyi teftiş 

                                                           
111 Ebu’l Gazi Bahadır Han, Şecere-i Terakime (Türklerin Soy Kütüğü), Tercüman 1001 Temel Eser, 

İstanbul,1972, s.46. 
112 İbn Fadlan, s.16; Divitçioğlu, age, s.58. 



- 38 - 
 

ve tahkik etmeden öldürmediklerini kaydetmektedir. Dukak ile Yabgu arasındaki bu 

kavga Türk emirleri ve Deşt-i Hazar’ın büyükleri tarafından tatlıya bağlanmıştı.113  

          İslam kaynaklarında Guz olarak geçen114 Oğuz boylarının X. yüzyılda halen 

Şamanî inançlarını devam ettirdiklerini biliyoruz.115 XI. yüzyıl Arap coğrafyacısı İdrisi 

“Türkler çeşitli sınıflara ayrılırlar: Tibetliler, Tuğuzğuzlar, Kırgızlar, Kimaklar, 

Karluklar, Çakırlar (Çağrılar) , Peçenekler, Türkeşler, Ezgişler, Kıpçaklar, Halaçlar, 

Oğuzlar ve Bulgarlar gibi. Bunların hepsi Maveraünnehir ile Büyük Okyanus tarafında 

yaşarlar. Türkler çeşitli dinlere mensupturlar, Müslümanlara karşı seferler yaparlar. 

Müslüman olmuş Türkler de onlara karşı sefer yapar, onları esir alırlar. Bütün 

Maveraünnehir'deki Müslümanlar düşmana karşı seferber halindedir. Maveraünnehir 

halkı kahraman, cesur, kuvvetli, yiğit kişiler olup Türklerden herhangi bir şekilde 

korkmazlar. Karlukların Hakanı'nın şehrinde Müslümanların ve Türklerin yararları 

(işleri) vardır’ demektedir.116 Buradan da anladığımız kadarıyla Müslüman Türkler ile 

Müslüman olmayan Türkler arasında çatışmalar söz konusuydu. Oğuz Kağan’ın doğduğu 

zaman kavminin kâfir olmasından dolayı annesinin sütünü reddetmesi117. Müslüman 

Türklerin farklı inançta olan soydaşlarını kabul etmediklerinin göstergesidir. 

            Bugün Kazakistan sınırları içinde yer alan Siriderya'nın aşağı mecrasında 

Oğuzların yaşadığı Cend şehri Müslümanların yaşadığı ve Arap ticarî kolonilerinin 

olduğu bir yerdi. Oğuz yabgusu ile arası açılan Subaşı Selçuk b. Dukak maiyeti (Kınık 

boyu) aile efradı ve sürüleriyle birlikte Cend yöresine geldi (X.yüzyılın ikinci yarısı). 

Burada İslamiyet'i kabul ederek Müslümanların kâfirlere vergi vermeyeceğini söyleyerek 

Oğuz yabgusuna haraç vermekten halkı kurtaran Selçuk b. Dukak, Cend ve diğer 

                                                           
113 Muhammed bin Havendşah bin Mahmud Mirhand, Ravzatu’s Safa fi Sireti’l Enbiya ve’l Müluk ve’l 

Hulefa (Tabaka-i Selçukiyye), Çev: Erkan Göksu, TTK, Ankara, 2015, s.12-13. 
114 Hududü’l Alem, s.55. 
115 Faruk Sümer, “X. Yüzyılda Oğuzlar’’, AÜDTCFD, C.XI., S.3,  1994, s.139; İbn Fadlan, age, s.31. 
116 Ramazan Şeşen, İslam Coğrafyacılarına Göre Türkler ve Türk Ülkeleri, TTK, Ankara, 2001, s.101. 
117 Yazıcızâde, age, s.5b,6a. 



- 39 - 
 

şehirlerdeki Müslümanlarla birlikte gayrimüslim Türklere karşı başlattığı cihat harekâtı 

ile büyük bir şöhrete kavuşmuş ve "el -Melikü'l- Gazi" unvanıyla anılmaya başlamıştı.118  

b) Büyük Selçuklu Devleti’nin Kuruluşu 

 

Tarih boyunca yönetme erkini elde eden hâkim kişi ve zümreler bu gücü haklı 

temellere oturtmak, yönetimi yasallaştırmak için çeşitli yollara başvurmuşlardır. Buna 

meşrulaştırma (legitimization) yani kişi veya kişilerin yönetimlerini ve uygulamalarını 

insanlara en iyi, en istenilen şey olduğunu göstermenin yanında genel kabul gören ahlaki 

ve toplumsal normlara uygun olduğunu kanıtlama çabası diyebiliriz. İdareci zümrenin, 

otoritesini ayakta tutmak istemesinin yanında ahlakın, örf ve adetlerin de otoritesi olma 

isteği vardır.119 İşte bu otoriteyi ilahi bir kaynağa, asil bir soya ya da genel kabul 

görebilecek haklı nedenlere dayandırarak meşrulaştırmak geçmişten günümüze kadar 

alışıla gelmiş bir tavırdır.  

Meşrulaştırma yöntemlerinin en başında şüphesiz tarih yazıcılığı gelmektedir. 

Selçuklu tarihi kaynaklarında verilen birçok bilgi bu yüzden günümüzde araştırmacıların 

tartışma nedeni olmuştur. Bu tartışmalardan ilki, Selçukluların kökeni meselesidir. 

Selçuklu tarihi kaynaklarının ilk grubunu hiç şüphesiz Oğuznâmeler oluşturmaktadır. 

Oğuzların şecereleri hakkında bilgi veren Oğuznâmeler, Türklerin özellikle de Oğuz 

boylarının, İslam dünyasında hâkim bir noktaya ulaşmasından sonra oluşturulmuş yazılı 

eserlerdir. V. yüzyılda başlayan Oğuzların tarihini yazma geleneği XV. yüzyılda Türkçe 

Oğuznâme yazma şeklinde en yaygın şeklini almıştır. Genel olarak hükümdarların 

şecerelerini yazmak amacıyla oluşturulan Oğuznâmelerde, İslamiyet sonrası 

Türkmenlerin güçlendiği bir dönemde, Oğuz, dini yaymakla görevli bir veli olarak 

gösterilmiştir120. Sayıları otuz kadar olan bu yazılı eserlerden başlıcaları Reşîdüddin 

                                                           
118 Abdülkerim Özaydın, “Cend’’, TDVİA, C.VII,  s.359. 
119 Ahmet Güneş, “Tarih, Tarihçi ve Meşruiyet’’, Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma ve 

Uygulama Merkezî Dergisi, S.17, Ankara, 2005, s.6-7. 
120 Fuzuli Bayat, “Oğuznâme’’, TDVİA, Ankara, 2019,  s.371-372. 



- 40 - 
 

Fazlullah’ın Cami’u’t-Tevârîh’i (XIV. yy), Yazıcızâde Ali’nin Târih-i Âl-i Selçûk’u 

(XV.yy), Tebrizli Mahmudoğlu Hasan Bayatlı’nın Câm-ı Cem-âyin’i (XV.yy), Ebû Bekr-

i Tihranî’nin Kitâb-ı Diyarbekriyye (XV.yy), Mirhând ‘ın Ravzatü’s Safâ’sı (XV. yy), 

Ebülgazi Bahadır Han’ın Şecere-i Terâkime ve Şecere-i Türk’ü (XVII. yy) sayılabilir. 

Selçuklu kaynaklarını oluşturan diğer bir grup ise Selçuknâme olarak adlandırılan 

eserlerdir. XI. yüzyıldan itibaren kaleme alınmaya başlayan Selçuknâmelerin ilki Irak 

Selçuklu hükümdarı II. Tuğrul’a sunulmak üzere Zâhirüddîn-i Nişâburî (ö.1186) 

tarafından yazılan Selçuknâme’dir. Muhammed b. Ali er-Râvendî’nin Râḥatü’ṣ-ṣudûr ve 

âyetü’s-sürûr, Bündârî’nin Zübteddü’n-Nusra’sı,  Ebü’l-Hasan Sadreddin Ali b. Nâsır b. 

Ali el-Hüseynî’nin (ö.1225) Aḫbârü’d-devleti’s-Selcûḳıyye’si, Tarih-i Ali Selçuk der 

Anatoli (Anonim Selçuknâme), Ahmed bin Mahmud’un Selçuknâme’si diğer 

Selçuknâme eserlerindendir. 

Sultan Alp Arslan zamanında Selçuklu ailesinin ileri gelenlerinden İnanç Bey’in 

ağzından yazılan Meliknâme adlı eserin aslı bugün ne yazık ki kayıptır. Selçukluların 

başlangıç devirleri hakkında ilk ve doğru bilgileri içeren bu kaynaktan faydalanan eserler 

ise günümüze kadar ulaşmayı başarmıştır121. Süryani müellif Bar Hebraeus’un Abû’l 

Farac Tarihi, İbnü’l Esîr’in El-Kâmil fî’t-Târîh, Mirhând’ın Ravzatü’s Safâ adlı 

eserlerinde Meliknâme’den alıntılar yapılmıştır. Bu yüzden gerçeğe daha yakın bilgiler 

içerdiği düşünülmektedir.  

 Togan, İbn Fadlan’ın Oğuzları ziyareti sırasında gördüğü sübaşı Etrek b. Katgan 

(Alp Togan oğlu Etrek)122’ın Selçuk Bey’in atası olabileceğini söylediği gibi 

Oğuznâme’nin Seyyid Lokman rivayetine göre Toğrul b. Mikâ’il b. Selçuk b. Dukak b. 

Ertoğrul b. Lukman b. Toksurmuş İlçi b. Keraküçi Hoca şeklinde bir soy ağacına 

                                                           
121 İbrahim Kafesoğlu, “Selçuklu Ailesinin Menşei Hakkında’’, İstanbul Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi, İstanbul, 1955. 
122 İbn Fadlan, age, s.37-40. 



- 41 - 
 

ulaşmıştır123. Agacanov da aynı fikirdedir. Agacanov, Nîşâbûrî ve Oğuznâme versiyonları 

ile Türkmen rivayetlerine göre Selçukların atasının “Keregüçi Hoca’’ olduğunu onun 

oğlu Toksurmuş’ın ise fakir ve aciz biri olduğunu öne sürmektedir124. Kaşgarlı’nın 

Türkmen çadırı olarak kayıt ettiği “Keregü’’125 kelimesinden “çadır yapan, çadırcı’’ 

anlamındaki “keregüçi’’ ismi türemiştir. Buna göre Selçukluların soyu sıradan bir çadır 

ustasına dayandırılmıştır126.  

İbrahim Kafesoğlu ise Togan’ın bu iddialarına karşı çıkmış ve onun bu fikrini 

çürütmek için kaleme aldığı “Selçuklu Ailesinin Menşei Hakkında’’ adlı makalesinde 

Selçuklu’nun soyunun avama dayandırılamayacağını kanıtlamaya çalışmıştır127.  

Kafesoğlu, doğuda bilhassa eski Türk toplumlarında asil bir aileden gelmenin çok önemli 

olduğunu, eğer bu aile şöhreti yüzyıllardan beri kulaktan kulağa intikal eden bir reis ve 

hükümdar ailesi olursa halkın ilahi kabiliyetlere sahip olduğunu düşündüğü bu aileye 

körü körüne itaatte mahzur görmeyeceğini söyler. Bu yönden Selçuklu ailesinin Türkmen 

kitlelerini nasıl etrafında tutabildiğini Togan’ın yeterince araştırmadığını belirtir128. 

Reşidüddin’in Cami’ü’t-Tevârih’i ve bu kitaptan kaynak olarak faydalanan kitaplarda 

sadece Kınık uruğundan “Keregüçi Hoca’’ ifadesi yer almaktadır.129 Buna göre 

Selçukluların atası bir Müslüman âlimi gibi gösterilmiştir. Selçuknâmelerde yani 

Rahatü’s-sudûr, Anonim Selçuknâme ve Yazıcızâde’de “Keregüçi Hoca’’ifadesi yer 

almazken sadece “Lokman’’adı kullanılmaktadır. Meliknâme’den alıntı yapan Ahbarü’d-

Devleti’s Selçukiyye, Abu’l Farac Tarihi ve İbnü’l Esir’de sadece “Dokak’’adı 

verilmekle birlikte İslamiyet’i kabul ettiklerine dair herhangi bir ifade yer 

                                                           
123 Togan, age, s.183. 
124 Agacanov, age, s.250-251. 
125 Kaşgarlı Mahmut, age, C.I, s.447. 
126 Agacanov, age, s.252. 
127 İbrahim Kafesoğlu, “Selçuklu Ailesinin Menşei Hakkında’’, İstanbul Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi, İstanbul, 1955, s.14. 
128 Kafesoğlu, agm, s.9-10. 
129 Reşidüddin, Cami’ü’t-Tevârih, s.71. 



- 42 - 
 

almamaktadır130. Kafesoğlu, Dokak’ın “Demir Yaylı-Temir Yalıg’’ unvanı taşımasından 

dolayı asil bir soya mensup olduğunun göstergesi olarak kabul etmektedir. Nitekim Oğuz 

Kağan altı oğlu arasında güç taksiminde bulunurken bir altın yay ve üç altın oku sembolik 

olarak paylaştırdığını ve yayı üç parça halinde büyük çocuklarına vererek “Ol kavimler 

ki ol ulu oğlanları neslinden peydâ olalar, ki yay anlara virildi, onlara Bozok disünler!’’ 

diyerek  üstünlüğü onlara vermesi bize yay’ın Oğuzlarda metbûluk ve üstünlük, okun ise 

tabiilik sembolü olduğunu göstermektedir131. Abû’l Farac ise Tuğrul Bey’in yüksek bir 

tahtta oturduğunu ve önünde muhteşem bir yay, elinde ise oynamak için iki tane ok 

bulunduğundan bahseder132.  

Osman Turan ise Selçuklu’nun soyu hakkında daha orta yollu bir yaklaşım 

geliştirmiştir. Divanü Lûgati’t-Türk’te Oğuznâme’ye ve an’aneye aykırı olarak Kınık 

boyunun alt sıradan başa çıkarılmış olduğuna133 dikkat çekerek, bunun Selçuklu’nun 

kazandığı güçle ilgili olduğunun altını çizer. Selçuklu’nun asil ve kutsal bir soya kendini 

bağlama kaygısı olduğunu belirtir. Selçuk Bey’in babası Dukak’ın boy beyliğinden ileri 

bir siyasi gücünün olmadığını söylediği gibi Reşidüddin’in “Keregüçi Hoca’’ ifadesinin 

tarihi kaynaklarda yer almadığını ve tarihi kıymet taşımadığını belirtir134.  

Kısacası toparlamamız gerekirse Selçuklu gerek etrafındaki Türk boylarını kendi 

gücü etrafında toplamak gerekse İslam âleminde gücünü meşru hale getirmek için 

soylarını asil ve ulvî bir kaynağa bağlamaktadır. Abu’l Farac, Tuğrul Bey 1043 senesinde 

Halife Kaim’e gönderdiği elçi ile şu sözleri söylediğini rivayet eder “Ahaliyi seleflerim 

olan Mahmud ve Mesud’un valilerinin zulmünden kurtardım. Ben de herhangi suretle 

                                                           
130 Kafesoğlu, agm, s.23; Oğuzhan Çakır, “Selçuklu Ailesinin Bilinen İlk Atası: Demir Yaylı Dukak’’, 

USAD, S.14, Konya, 2021. 
131 Osman Turan, “Eski Türklerde Okun  Hukuki Bir  Sembol Olarak Kullanılması’’, Belleten, C.IX., 

S.35,1945, s.309.; Yazıcızâde, age, s.9b., Kafesoğlu, agm, s.21. 
132 Abû’l Farac Tarihi, C.I.,s.299. 
133 Kaşgarlı Mahmut, Divanü Lûgati’t Türk, C.I, s.55. 
134 Osman Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslam Medeniyeti, Ötüken Yayınları, İstanbul, 2009, 

s.54-56. 



- 43 - 
 

seleflerimin madunu (alt derecede bulunan, ast) değilim. Onlar da Halifenin bir takım 

ülkeleri idare eden köleleri idiler. Ben ise hür insanların evladıyım ve Hunların kral 

hanedanına mensubum. Bundan başka seleflerin derecesinde saygı görmekle beraber 

bana yapılacak hizmetlerin ve beni ayırt eden meziyetlerin onlardan üstün olacağını 

sanıyorum’’135. Görüleceği üzere tarihi gerçekliği ne kadar tartışmaya açık olsa da Tuğrul 

Bey’in diğer Türk hükümdarlarından kendini üstün tuttuğu ve asil bir soya bağladığı 

açıktır.  

İran kaynaklarında geçen ve Firdevsî’nin Şeh-nâme adlı eserine de konu olan 

Afrâsiyâb, İran-Turan savaşlarında savaşan Türk kahramanıdır.  Buna göre Türklerin ilk 

fatihi olan Afrâsiyâb; Türkistan, İran, Azerbaycan, Hindistan ve Rum coğrafyalarını ele 

geçirmiştir. Divanü Lûgati’t Türk’te Alper Tonga olarak136 geçen Afrâsiyâb’ı XIV. 

yüzyılda Târîh-i Güzîde eserini yazan İlhanlı âlimi Kazvînî, Kınık (Kıyık) boyunun atası 

olarak göstermiştir137. Yazıcızâde de Kınık boyunun kökenini Afrâsiyâb’a 

dayandırılmıştır138. Anlaşılacağı üzere İran coğrafyasına geçen Selçuklular kendi 

soylarını İran tarihinde önemli bir şahsiyet olan Afrâsiyâb’a dayandırarak bu 

coğrafyadaki insanların da desteğini aldıkları gibi hâkimiyetlerini meşru hale 

getirmekteydiler. Turan, bu konuda Selçuklu ve Osmanlılar Oğuz-han’a veya Afrâsiyâb’a 

soylarını dayandırarak Türklük şuuru ve gururuna bağlı bulunmakla Türk adını eskiden 

Şamanî uruğdaşlarına, sonra da İslâm kültürü zayıf bulunan göçebelere ve köylülere 

tahsis ettiklerini söylemektedir139.  

                                                           
135 Abu’l Farac, age, C.I, s.299. 
136 Kaşgarlı Mahmut, age, s.41; Saadettin Gömeç, Afrâsiyâb ile Alper Tonga’nın ayrı kişiler olduğunu 

söylemektedir. Ayrıntılı bilgi için bakınız: Saadettin Gömeç, “Tonga Tigin’in Kimliği Üzerine’’, 

Tarih:Türk Dünyası Tarih ve Kültür Dergisi, 2001, s.60; Özgür Türker-Firdevs Özen, “Oğuznâme, 

Selçuknâme ve Meliknâme’ye Göre Selçuklu Hanedanı’nın Menşei’’, SUTAD, Bahar 2017 (41), s.346. 
137 Hamdullah Müstevfî-i Kazvînî, Târîh-i Güzîde, Editör: Erkan Göksu, Bilge Kültür Sanat Yayınları, 

İstanbul, 2015, s.16. 
138 Yazıcızâde, age, s.18b. 
139 Osman Turan, Türk Cihan Hâkimiyeti Mefkûresi, Ötüken Yayınevi, İstanbul, 2017, s.46. 



- 44 - 
 

Şecere-i Terâkime’de ise şu yorum göze çarpmaktadır “Selçuklular, Türkmen 

olup, kardeşiz deyip ile ve halka faydası dokunmadı. Padişah olunca, Türkmen'in Kınık 

uruğundanız dediler. Ve padişah olduktan (İran coğrafyasına hâkim olduktan sonra 

denilmek istenmiş.) sonra Afrâsiyâb'ın bir oğlu Keyhusrev'den kaçıp, Türkmen'in Kınık 

uruğunun içine varıp orda büyüyüp kalmıştır, biz onun oğulları ve Afrâsiyâb'ın neslinden 

oluyoruz, diyip, atalarını sayıp, otuz beş göbekte Afrâsiyâb'a eriştirdiler. Oğuz ili Kükem 

Bakuy ile Serenk'ten sonra, kendi başına, padişah çıkarıp oturamadılar. Oğuz kavminin 

Mangkışlak ve Ebulhan'da oturanları Ürgenç'te kim padişah olsa ona tabi oldular. Ve 

Horasan'da oturanları Horasan'da kim padişah olsa ona tabi oldular.’’140 Bu sözlerden de 

anlaşılacağı üzere Selçuklu ilk önceleri göçebe uruğdaşlarının desteğini kazanmış daha 

sonra İran coğrafyasında kendi hâkimiyetlerini kurunca kendilerini daha ilahi ve efsanevi 

bir kökene dayandırdıkları bir nevi göçebe Türk kimliklerinden sıyrıldıklarını anlatmak 

istemiştir.  

Selçuklu olsun Osmanlı olsun kuruluş hikâyeleri bir rüyaya dayandırılır. Selçuk 

Bey, bir gece rüyasında ateşe işediğini ve bu ateşten çıkan kıvılcımların doğu ve batı 

taraflarına sıçradığını gördü. Sabah uyandığında rüyasını muabbire anlattı. Muabbir (rüya 

tabircisi) ise Selçuk’un neslinden arzın en uzak köşelerine ulaşacağını yani Selçuk 

oğullarının dünyaya hâkim olacağı şeklinde yorumlamıştı141. Bazı araştırmacılar bu 

rüyayı yorumlayan şahsı, Türk Şamanı olarak yorumlamış,  bazısı ise bunun erkeklik ve 

güçlülük sembolü olarak Orta çağ İslam rüya kılavuzlarında sıklık ile yer aldığını 

söylemiştir142. Kısacası yeni yeni İslam dinine adapte olan kitleler üzerinde bu tür 

rüyaların etkili olacağı açıktır. Anonim Selçuknâme’de ise İslami bir karakter kazanan 

rivayetinde Selçukluların atası olarak Lokman adlı kişiyi göstermiş ve Lokman’ın bir 

                                                           
140 Şecere-i Terakime, s.82. 
141 Sadruddin el-Hüseynî, Ahbârü’d-Devleti’s-Selçukiyye, TTK, Ankara, 1999, s.2; Turan, Türk Cihan 

Hâkimiyeti Mefkuresi Tarihi, s.103. 
142 Omid Safi,” Oğuz Boyu ve 1040 Yılına Kadarki Yükselişi’’, Türkler, C.IV., 2002,  s.1016. 



- 45 - 
 

gece rüyasında Kur’an’a gösterdiği hürmetten dolayı Hazret-i Peygamber’i görmüş ve 

ona şöyle demişti “Henîen Leküm ya Lokman (Sizi tebrik ederim Ey Lokman) Sen 

Kelâm-ı Mecîd’e hürmet gösterdiğin için dünyada ve ahirette sen ve çocukların aziz 

olasınız!’’143. 

  Osman Gazi’nin, Şeyh Ede Bali’nin zaviyesinde misafir olduğu zaman buna 

benzer bir rüya gördüğünü tarihi kaynaklardan öğreniyoruz. Osman Gazi rüyasında Şeyh 

Ede Bali’nin kuşağından çıkan ayın koynuna girdiğini daha sonra göbeğinden bir ağaç 

çıktığını ve dallarının gölgesinin âlemi tuttuğunu görür. Şeyh Ede Bali bu rüyayı 

yorumladığında “Osman Gazi, padişahlık sana ve nesline mübarek olsun, kızım Mal-

Hatun helalin olsun’’ der144. Köprülü bu iki rivayetin birbirine benzerliğini şöyle açıklar 

Kur’an’a olan saygıdan dolayı sülalenin büyük bir istikbale ulaşması motifinin ya Oğuz 

an’anesi ya da Anadolu Türkleri arasında şifahi bir rivayet olduğu, ikinci bir ihtimal 

olarak bu rivayetin Osmanlı ailesine uyarlandığıdır145. Biz bu ihtimallerden ikincisini 

daha kuvvetli olduğunu düşünüyor ve çalışmanın ilerleyen bölümlerinde tekrar ele 

alınacaktır. 

Osman Turan ise bu rüyalar ve şeyhlerin rüya yorumlarını eski bir Türk an’anesi 

ve inancı olan cihan hâkimiyeti ülküsünün İslami bir mahiyet alması olarak 

görmektedir146. Sebep ne olursa olsun Selçuk oğullarının gerek Türk boyları arasında 

gerekse İslam âleminde egemenliklerini haklı sebeplere dayanan bir zeminde inşa ettikleri 

ortadadır. 

Selçuk Bey’in Cend şehrine gayet bilinçli bir şekilde geldiği açıktır. Çünkü Cend 

şehri Müslümanların yaşadığı bir bölgeydi ve gayri Müslim Oğuz Kağanına vergi 

                                                           
143Tarih-i Âl-i Selçuk der Anatoli, s.40-41 . 
144 Aşıkpaşazade Tarihi, İstanbul Matbaası, 1332, s.6; Mehmed Neşrî, Kitâb-ı Cihan-Nümâ (Neşrî 

Tarihi), C.I, Haz.Faik Reşit Unat-Mehmet Altay Köymen, TTK, Ankara, 2014, s.83. 
145 Fuat Köprülü, Osmanlı Devletinin Kuruluşu, TTK, Ankara, 1991, s.8. 
146 Turan, Türk Cihan Hâkimiyeti, s.103. 



- 46 - 
 

ödemekteydiler. Abu’l Farac’ın Meliknâme’den aktardığına göre Selçuk Bey, kendine 

bağlı adamları, koyunları, develeri ve atları ile beraber çobanlık etme bahanesi ile 

Turan’dan İran’a geçmiş bulunuyordu. Burada çobanlık etme bahanesi sözü ilginçtir. 

Selçuk ve kendisine bağlı güçleri İranlıların Müslüman olduğunu gördükleri zaman “Biz 

bu içerisinde yaşamak istediğimiz bölgenin halkının dinini kabul etmez ve onların 

törelerine uymazsak kimse bize iltifat etmez ve yalnız bir azınlık olarak kalırız’’ dediler. 

Buradan da Selçuk Bey’in stratejik zekâsının ne kadar keskin olduğunu görmek 

mümkündür147. Selçuk Bey ve maiyeti İslamiyet’i kabul ettikten sonra bu bölgede 

Müslümanların koruyucusu durumuna geldiğini görmekteyiz. Selçuk, Cend taraflarında 

ikamet edip gayrimüslim Türklerin hakanının bu bölgedeki Müslümanlardan haraç 

almasını engellemiştir148.  

Maveraünnehir ve Horasan bölgesinde hâkimiyetinin son günlerini yaşayan 

Samanîler (875-999) etrafındaki Karahanlı ve Gazneli güçlerine karşı sık sık Selçuk ve 

maiyetinden yardım istiyorlardı. Selçuk Bey’e bu yardımlarından dolayı Samanîler, Nur 

kasabasını vermişlerdi. Böylece Selçuklular Maveraünnehir’e geçmiş bulunuyorlardı. 

Selçuk Bey’in dört oğlu vardı. Büyük oğlu Mikail, Tuğrul ve Çağrı Beylerin babasıydı 

ve genç yaşta ölünce ailenin başına Selçuk Bey’in diğer oğlu Arslan geçmişti. Diğer iki 

oğlu ise Yusuf Yınal ve Musa İnanç Beylerdi Ailenin beyleri Arslan Yabgu’dan yarı 

bağımsız bir hayat sürdürüyorlardı. Nitekim Arslan Yabgu’ya bağlı olan Oğuzlara 

Yabgulular denirken, Tuğrul ve Çağrı Beylere bağlı olan Oğuzlara Selçuklular, Yusuf 

Yınal’a bağlı olanlara ise Yınallar adı verilmiştir149.  

                                                           
147 Abu’l Farac, age, C.I,  s.293; Mehmet Altay Köymen, Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, C.I, 

TTK, Ankara,2016, s.21-22; Ali Sevim-Erdoğan Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi (Siyaset, Teşkilat 

ve Kültür), TTK, Ankara, 1995, s.16. 
148 İbnü’l Esir, C.IX, s.362; Ahmed Bin Mahmud, Selçuknâme, C.I,s.5; Hüseynî, Ahbarü’d-Devletü’s-

Selçukiyye, s.2; Mirhand, Ravzatu’s Safâ, s.18; Sevim-Merçil, age, s.16; Cihan Piyadeoğlu, Güneş 

Ülkesi Horasan Büyük Selçuklular Dönemi, Bilge Kültür Sanat, İstanbul,2012, s.33. 
149 Sevim-Merçil, age, s.17, Piyadeoğlu, age, s.33-34; Hüseynî, age, s.2; Ahmed Bin Mahmud, age, s.5. 



- 47 - 
 

999 senesinde Karahanlılar tarafından Samanîlere son verilince Arslan Yabgu, 

Maveraünnehir’de Karahanlılar ile iş birliğine girişmiştir. Fakat bir süre sonra asi 

Karahanlı şehzadesi Ali Tekin ile iş birliğine başlaması Karahanlı Hükümdarı Yusuf 

Kadır Han’ı tedirgin etmişti. Yusuf Kadır Han, Gazneli Mahmud ile ittifak kurarak Ali 

Tekin’in Maveraünnehir’deki faaliyetlerine son verilmesi ve Arslan Yabgu’ya bağlı 

birliklerin Horasan’a nakil edilmesi konusunda anlaşma yapmıştı150.  

Gazneli Mahmud, Arslan Yabgu’yu ziyafete davet eder. Bu ziyafet sırasında 

geçen şu konuşma Selçukluların artık küçük bir beylik olmaktan çıktığını ve ne kadar güç 

kazandıklarını gösterir mahiyettedir. Gazneli Mahmud, Arslan’a “Eğer vakti gelip ordu 

desteğine ihtiyaç olursa sizden ne derece ve ne surette bir yardım görürüz ?’’, Arslan 

Yabgu, koluna bir yay atmış ve cübbesinin kuşağında iki tane ok görünüyordu. 

Kuşağından bir ok çıkarıp Sultan Mahmud’un önüne attı ve dedi ki “Ne zaman yardıma 

ihtiyacın olursa bunu bir alamet olarak bizim kabilemize gönder. 100.000 süvari yardıma 

gelir.’’ der. Sultan Mahmud, “Daha fazlasına ihtiyacım olursa?’’ diye cevap verince 

Arslan diğer oku da çıkarıp “Bunu Belhân Kuh151’a gönder 50.000 süvari yardıma gelir.’’ 

dedi. Mahmud “Ya daha fazlasına ihtiyacım olursa?’’ diye ekleyince Arslan Yabgu yayı 

Sultan’ın önüne atıp “Bunu Türkistan’a yolla 200.000 atlı da istesen gelir’’ cevabını 

verdi. Sultan Mahmud, böyle bir askeri gücü maaşsız ve ücretsiz sadece bir yay ve üç ok 

ile hazır edebilen birini hafife almamak gerektiğine karar verdi152.  

Sultan Mahmud tarafından tutuklanan Arslan Yabgu, Hindistan’a Multân 

hududundaki Kâlencer Kalesi’ne hapsedildi (1025). Kâlencer Kalesi’nde hapis kalan 

Arslan Yabgu’nun kendine bağlı Türkmenlere bir ok göndermesi üzerine Gaznelilere 

karşı saldırıya geçmişler, Arslan Yabgu’yu kaçırma girişimi başarısızlıkla sonuçlanınca 

                                                           
150 Sevim-Merçil, age, s.19-20; Piyadeoğlu, age, s.35. 
151 Belhân Kuh: Balhan Dağları. 
152 Reşidü’ddin, Cami’üt’tevârih, s.76-77; Nîşâbûrî, Selçuknâme, s.78; Kazvînî, Târîh-i Güzîde, s.19; 

Köymen, age, s.85-86; Ok ve yayın metbuluk-tabiilik sembolü olduğunu söylemiştik bkz. Turan, agm, s. 

314.  



- 48 - 
 

Arslan Yabgu “Horasan’ı ele geçirmek için gayret sarf etmelerini söyleyiniz. Zira bu 

padişah köle oğludur. Ve büyük bir nesebi yoktur. Bu memleket ona kalmaz. Bir şeyi 

kalmayıncaya ve memleket elinize düşünceye kadar çalışınız’’153 diye haber 

göndermiştir. Yedi yıl burada kalan Arslan Yabgu 1032 yılında vefat etmiştir. Köymen, 

Selçukluların, Gazneli Devleti’ni yıkmak için ellerine haklı bir sebebin geçtiğini 

söylemektedir. Arslan Yabgu’nun vasiyetnamesinin gerçek olup olmadığından ziyade 

Selçukluların eline haklı bir gerekçe sunulması açısından bu anektod önemlidir. Arslan 

Yabgu’nun hapse atılması Büyük Selçuklu Devleti’nin kuruluşunu geciktirdiği gibi belki 

de devletin başına Arslan Yabgu ve çocuklarının geçmesine de engel olmuştur154. 

Arslan Yabgu’nun oğlu Kutalmış esaretten kurtulup kendisine bağlı Türkmenlerin 

yanına ulaşmayı başarmıştır. 1025 senesinde Yağmur, Boğa, Kızıl, Göktaş, Mansur ve 

Anasıoğlu gibi Arslan Yabgu’ya bağlı Türkmen beyleri kendilerine bağlı güçleriyle 

Horasan bölgesine geçmek için Sultan Mahmud’dan izin istediler. Tûs Valisi Arslan 

Câzib ise Sultan Mahmud’u bu konuda uyarmıştır.  Hatta Sultan’a Türkmenlerin ok ve 

yay kullanmalarını engellemek için sağ başparmaklarının kesilmesini ve Ceyhun 

Nehri’nde suda boğdurulmalarını teklif etmiştir. Bunun karşılığında Sultan Mahmud, Tûs 

Valisi Arslan Câzib’e “Ne kadar katı kalplisin!’’ diyerek onu azarlamıştır. Sultan, bu 

Türkmen grubunu Horasan’a geçirmiş ve üzerlerine vergi tarhetmiştir155. Bir süre sonra 

Arslan Câzib’in ne kadar haklı olduğunu Sultan görmüş olacaktı; çünkü bu Türkmen 

grupları vergi vermek istemedikleri gibi Horasan bölgesinde yağma hareketlerine 

giriştiler. Sultan Mahmud bunların üzerine seferler düzenledi (1028). Bu seferler sonucu 

Türkmenlerin bir kısmı Belhân ve Dihistan’a kaçıp sığındılar. Diğer kısmı ise batıya 

                                                           
153 Nîşâbûrî, age, s.78; Reşidü’ddin, age, s.79; Köymen, age, s.89; Sevim-Merçil, age, s.21. 
154 Köymen, age, s.95. 
155 El-Bondâri, Irak ve Horasan Selçukluları Tarihi, Çev. Kıvameddin Burslan, Maarif Matbaası, 

İstanbul, 1943,s.LV.; Mirhand, age, s.39; Ahmed b. Mahmud, age, s.6; Hüseynî, age, s.2; Kazvinî, age, 

s.20; Nîşâbûrî, age, s.79. 



- 49 - 
 

doğru harekete geçtiler ve Azerbaycan ile Doğu Anadolu bölgelerine akınlar 

düzenlediler156.  

Tuğrul ve Çağrı Beylerin, Arslan Yabgu’nun yakalanması hadisesine tepkisiz 

kalması ister istemez aile içerisinde bir rekabetin olduğu düşüncesini doğurmaktadır157. 

Arslan Yabgu’nun ölümünden sonra ailenin başına Musa İnanç Bey geçmişti. Ali Tekin 

tekrar Buhara’ya gelip kurduğu Karahanlı Beyliği’nin başına geçmişti. Selçuklu ailesine 

baskı yapmaya hatta Yusuf Yınal’ı kendi tarafına çekmeye çalıştı. Ali Tekin başarısız 

olunca Alp Kara komutasında Selçuklular üzerine ani baskın yapmış ve Yusuf Yınal dahil 

olmak üzere birçok Selçuklu askerini öldürtmüştür158. Ali Tekin’in baskısından kaçan 

Selçuklu ailesi Harezm bölgesine geçiş yaptı. Bunun üzerine Gazneli Harezm Valisi 

Altuntaş, Şurâhan ve Darhan bölgesine Selçukluları yerleştirdi. Bu sırada Gazneli tahtına 

Sultan Mesud geçmişti. Altuntaş’ın ölümünden sonra Harezm’e vali olarak atanan oğlu 

Harun, Gazneli yönetimine karşı isyan etti. Harun bu isyanında Ali Tekin ve Selçuklularla 

üçlü ittifak oluşturdu. Bu ittifak karşılığı Selçuklular Rabât Mâşa bölgesine yerleşti. 

Harun, Gazneliler ile savaşırken öldü, Ali Tekin ise Gazneliler tarafından suikast ile 

ortadan kaldırılınca Selçuklular bu bölgede Gaznelilere karşı yalnız kaldıkları gibi 

eskiden beri düşmanlıkları olan Cend emiri Şah-Melik’in saldırıları karşısında kendilerini 

korumasız bir halde bulmuşlardır159. 

1035 senesinde Gaznelilerden izin almadan Amuderya’yı geçip Horasan’a giren 

Selçuklular, Merv, Serahs ve Ferave taraflarında konakladılar. Daha önce buraya gelmiş 

olan Arslan Yabgu’ya bağlı Türkmenler ile birleşmişlerdir160. Sayıları on bine varan 

savaşçı atlıya sahip Selçuklular, Gazneli topraklarına girmişlerdi. Babasının yanlış 

politikasının sonuçlarını gören Sultan Mesud Selçuklulara karşı sert tutum geliştirdi. 

                                                           
156 İbnü’l Esir, age, 292-295; Abu’l Farac, age, C.I, 296. 
157 Köymen, age, s.96. 
158 Sevim-Merçil, age, s.22, Turan, Selçuklular Tarihi, s.93-94. 
159Turan, Selçuklular Tarihi, s.94. 
160 Sevim-Merçil, age, s.23. 



- 50 - 
 

Selçukluların, sınır boylarında Türkmen saldırılarını durdurma görevi karşılığı 

kendilerine toprak verilmesi teklifine Sultan Mesud savaş ile karşılık verdi. Nesa 

yöresinde 1035’te yapılan savaşı Selçuklular kazanmış, karşılığında Nesa’yı Tuğrul 

Bey’e, Dihistan’ı Çağrı Bey’e, Ferâve’yi Musa İnanç Bey’e ikta olarak verip onları 

Dihkan (Vali) olarak atadı. Böylece Horasan’da Selçuklular muhtariyet elde etmiş 

oldular161. Buraya kadar anlattığımız siyasi olaylardan yola çıkarak Büyük Selçuklu 

Devleti’nin kuruluşuna yol açan sürecin tesadüfi mi yoksa planlı bir eylem mi olduğu 

sorusu akıllara gelmektedir.  

Khazanov, Selçuklu Devleti’nin Orta Doğu devletlerinin zayıflığı ve beklenmedik 

bir takım gelişmelerin yarattığı bir olaylar zincirinin sonucu olarak ortaya çıktığını 

savunmaktadır. Selçukluların kendilerinin dahi hayal edemeyeceği bir imparatorluk 

kurduklarını söylemektedir. Kısacası Selçuklu hâkimiyetinin ne tasarlanmış ne de 

planlanmış olduğunu sadece zincirleme olayların sonucu etraftaki devletlerin zafiyeti 

sonucu ortaya çıktığını savunur. Songül Mecit de bu düşünceyi destekler ve Osman 

Turan’ın “Türk Cihan Hâkimiyeti Mefkûresi’’ kitabında belirttiği gibi ilk Türk 

imparatorluklarından Osmanlı’ya kadar süregelen bir Türk cihan hâkimiyeti anlayışının 

olamayacağını, Selçuklu’nun İslam dünyasına adım attığında kendine ait herhangi bir 

ideolojiye ya da hâkimiyet anlayışına sahip bulunamayacağını savunmaktadır162.  

Selçukluların, Horasan’a geçen diğer Türkmen gruplarıyla birleşmesi; altı ay gibi 

kısa bir sürede on bin atlıdan oluşan büyük bir ordu haline gelmelerinin çok da tesadüfi 

olmadığını akıllara getiriyor. Gazneli devletinin vezirinin “Şimdiye kadar işimiz 

çobanlarla idi böyle iken başımıza ne işler geldi ve hala fitne sakin olmadı. Şimdi ise 

vilâyet zapt eden kumandanlar geldi artık hâlimizin ne olacağını Tanrı bilir.’’ sözü de 

                                                           
161 Sevim-Merçil, age, s.23; Turan, Selçuklular Tarihi, s.95. 
162 Anatoly M. Khazanov, Göçebe ve Dış Dünya, Çev. Ömer Suveren, Doğu Kütüphanesi, İstanbul, 

2015, s.392; Turan, Türk Cihan Hâkimiyeti Mefkûresi, 103; Songül Mecit, Anadolu Selçukluları: Bir 

Hanedanın Evrimi, Çev. Özkan Akpınar, İletişim Yayınları, İstanbul, 2017, s.57-58. 



- 51 - 
 

dikkat çekicidir163. Nitekim Gaznelilerin gönderdiği elçileri ve hil’atları küçümsemişler 

hatta makam sahiplerine imtiyaz olarak verilen külahı (Kulâh-ı du şah) ayaklarının altına 

almışlardı. Selçuklular, büyük bir devleti yenebilecekleri konusunda özgüven 

kazandıkları gibi kendilerine katılan yeni Oğuz kitleleri ile de gittikçe güçleniyorlardı164. 

Büyük Selçuklu Devleti’nin kuruluşunun ve kısa bir sürede nasıl güçlü bir hale 

geldiğini anlamamız için bazı kavramları açıklamak ve mevcut durumu tahlil etmek 

gerekmektedir. İlk önce anlamamız gereken göçer toplumu ve devlet ilişkisidir. Diğer 

örgütlenme biçimlerine göre devletin bir üstünlüğü vardır. Üstünlüğünün nedeni ortak bir 

amaç etrafında insanları toplayabilmesi, çoğu insanın yönetime katılmaması ve devletin 

bir yaptırım gücünün bulunmasıdır. Fakat bir devlet, özellikle de modern öncesi bir 

devlet, politikanın eyleme hızlı ve etkin bir şekilde çevrilmesinden yoksundur. Bu 

durumun aksine bir kabilenin zorlayıcı bir aygıtı yoktur ve karar alınmasında herkes 

katılabilir. Kabilenin devlete göre olan üstünlüğü ise serbest şekilde bir arada oldukça 

hızlı hareket edebilmeleridir. Bu özelliklerini ölümcül bir silah olarak kullanmalarıdır. 

Kabile toplumlarının dezavantajı kolay dağılmalarıdır. Oysa ortak bir amaç duygusu 

edinebilseydi kabile toplumu avantajlı taraf olabilirdi 165. 

Selçukluların kendi kabileleri içerisinde akrabalık ilişkilerine vurgu yaparak Oğuz 

Kağan’a soylarını dayandırmaları, her zaman hür ve asil bir soydan geldiklerini 

belirtmeleri etraftaki diğer Türk grupları üzerinde etkili olmuştur. Nitekim ilerleyen 

süreçte Ermeni tarihçi Vardan’ın Tuğrul Bey’i “Döğerlerin lideri’’ olarak tanımlaması 

Oğuzlar arasında Selçukluların ne kadar güç kazandıklarını göstermektedir166. Zaten 

                                                           
163 Ebu’l Fazıl Muhammed B. Hüseyin-i Beyhakî, Târih-i Beyhâki, Çev. Necati Lügal, TTK, Ankara, 

2019, s.437.; Mehmet Altay Köymen, Tuğrul Bey ve Zamanı, Milli Eğitim Basımevi, İstanbul, 1976, 

s.6; Divitçioğlu, age, s.78. 
164 Hüseynî, age, s.4, Turan, Selçuklular Tarihi, s.96; M. Said Polat, Selçuklu Göçerlerinin Dünyası 

(Karacuk’tan Aziz George Kolu’na), Kitabevi, İstanbul, 2004, s.50. 
165 P. Crone, “The Tribe and the State’’, J.A. Hall (der.). States in History, Basil Blackwell, 1986, 

s.458-459. 
166 C.E. Bosworth, “The Political and Dynastic History of The Iranian (A.D. I 000-1217), Cambridge 

History of İran, Volume:5, Cambridge 1968, s.42. 



- 52 - 
 

Selçuklulara güç kazandıran da bu asi Türkmen gruplarıydı167. Fakat Selçuklu bazen bu 

Türkmen gruplarını kontrol altına almakta sıkıntı çekiyordu. Nitekim bu sıkıntılar 

ilerleyen zamanda Türkmen gruplarının Anadolu coğrafyasına yöneltilmesine neden 

olacaktı. Bu da çalışmanın ilerleyen sayfalarında ele alınacaktır.  

Tuğrul Bey’in veziri olarak bilinen İbn Hassûl’un risalesinde, Türklerin 

özelliklerinden bahsederken onların gasp ve yağma yoluyla aldıkları mallardan tatmin 

oldukları, bir Türk’ün ancak ordu komutanı, hacib ya da bir fırkanın (topluluğun) reisi 

olmaya razı olabileceğini söylemektedir. Tuğrul Bey hakkında ise şöyle kaydetmektedir; 

“Allah onu muzaffer kılsın, devletini desteklesin, düşmanlarını zelil, sancağını muzaffer 

kılsın, davetinin (hükümdarlığının) onları (Türkleri) birleştirdiğini anlatalım’’168. 

Kısacası Selçuklular içine düştükleri zor durumda dahi gerek kendi ailesi içindeki ayrılığı, 

gerekse dağınık durumda yağma ile hayatlarını sürdüren Türkmen gruplarını tek bir amaç 

altında birleştirebilmiştir. Ancak Tuğrul Bey’in ise bu süreçte daha farklı planları olduğu 

ilerleyen zamanda ortaya çıkmıştır. Nitekim o “gücün tek kişide toplandığı bir Türk-İslam 

liderliğine’’ soyunacaktır. Bunun ilk alametlerini de Nişâbûr’un fethiyle verecektir.  

1035 zaferinden sonra Türkistan’dan göçen Oğuzlar, Selçuklulara katılıyorlar ve 

Gazneliler Devleti’ne karşı gittikçe artan bir tehdit oluşturmaya başlıyorlardı. 

Selçuklular, Merv, Serahs, Bâverd yörelerini Gaznelilerden istemekte ve Sistan bölgesine 

akınlar yapmaktaydılar. Gazneli muhalefeti Sufilerin çatısı altında toplanmış 

bulunmaktaydı. Yönetimden memnun olmayan bu iç güçlerin de Selçuklularla 

anlaştıklarını görmekteyiz. Baba Tahir, Ebu Sa’id gibi önemli Sufi şeyhleriyle Tuğrul ve 

Çağrı Bey’in görüştüklerini tarihi kayıtlardan öğrenmekteyiz169. Harzemşâh Harun ve 

                                                           
167 G. E. Tetley, The Ghaznavıd and Seljuks Turks,  Routledge, 2009, s.28. 
168 İbn Hassûl’un Tafdîl El-Etrak Ala Sair El-Ecnad Risalesi’nin Tercümesi, Çev.Ramazan Şeşen, Tarih 

Dergisi/Turkish Journal of History, Yıl:2003, S.38, s.135-137. 
169 Muhammed İbn Münevver, Tevhidin Sırları, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2014, s.131-132, 

Yazıcızâde, s.22a, B. Zahoder, “Selçuklu Devleti’nin Kuruluşu Sırasında Horasan’’, Çev. İsmail Kaynak, 

Belleten, C.XIX, S.76, s.514. 



- 53 - 
 

Karahanlı hükümdarı Buğra Han ile de siyasi ilişkiler kurmaya çalışmaları, Gazneliler 

için bardağı taşıran son damla oldu. Sultan Mesud son bir darbe ile Selçukluları, Horasan 

bölgesinden atmaya karar verdi. Sultan Mesud, 15 bin (ya da 17 bin) kişilik ordu 

hazırlayıp Sübaşı komutasında Horasan’a, ikinci bir orduyu ise Herat’a gönderdi. Gazneli 

hükümdarlarının aslında başından beri yaptıkları gibi bu “göçebe çobanları’’ hafife 

alınmaktaydı. Nitekim Sultan, Selçukluları önemsemeyerek kendisi de Hindistan’a sefere 

çıktı170. Çölde yaşayan ve hızlı manevra yeteneğine sahip Selçuklu Türkmenleri, Gazneli 

ordusunu ağır bir bozguna uğrattı. Bu zafer sonucunda artık Selçuklular bağımsız 

olmuşlardı. İbrahim Yınal, Nişâbûr’a girerek Tuğrul Bey adına Sultanü’l Muazzam 

(Büyük Sultan) ünvanıyla hutbe okuttu (1038)171. 

Gazneli devlet adamı ve tarihçi Beyhakî, Nişâbûr şehrini teslim almaya gelen 

İbrahim Yınal’ın yanında iki yüz üç yüz süvarisi ile bir bayrak (alâmet), iki yedek at ve 

basit kıyafetler içerisinde oldukça mütevazı bir şekilde şehre girişini tasvir etmiştir. Şehir 

halkının bu alayı görmek için sokaklara döküldüğünü, Sultan Mahmud ve Sultan Mes’ud 

gibi hükümdarların debdebe ve ihtişamlarına alışkın olan halkın, bir yandan ağlarken 

diğer yandan da bu alayın basitliğine güldüğünü kaydetmektedir. Üç gün sonra ise şehre 

Tuğrul Bey ulaşmıştı. Tuğrul Bey, yayını koluna takmış, baştan ayağa kadar silahlı, 

sırtında kalın bir esvab, başında sarık, ayağında yünden bir çift çizmesi olan basit bir 

göçer suretiyle gelip Sultan Mesud’un tahtına yerleşmesi saray ahalisinin alaycı 

tavırlarına neden olmuştu. Hatta Tuğrul Bey’in ikram edilen badem helvasını tutmaç172  

zannettiği, Oğuzların kafur baharatını tuz sanıp “Bu ne acı tuz imiş!’’ dedikleri yolunda 

küçümseyici rivayetlerin olduğunu tarihi kaynaklardan öğrenmekteyiz173. Nişâbur’un 

                                                           
170 Mirhand, age, s. 56; Hüseynî, age, s.5-7; Köymen, age, s.244; Sevim-Merçil, age, s.24; Turan, 

Selçuklular Tarihi, s.96-98 
171 Turan, Selçuklular Tarihi, s.98.; Sevim-Merçil, age, s.24. 
172 Tutmaç: Kaşgarlı Mahmut’un Türklerin en meşhur yemeklerindendir dediği ve kökenini Zülkarneyn’e 

kadar dayandırdığı yemek. Bkz. Kaşgarlı Mahmut, Divanü Lûgati’t Türk, C.I, s.452. 
173 İbnü’l Esir, C.IX, s.369. 



- 54 - 
 

ileri gelenlerinin bu küçümseyici ve alaycı tavırlarına karşılık Tuğrul Bey “ Biz 

Selçuklular burada yeni ve yabancıyız. Tacik (İranlı), geleneklerini pek bilmeyiz’’ 

demiştir. Nitekim hemen bir Mezâlim Divanı’na katılarak halkın şikâyetlerini dinlediği 

gibi şehri yağmalamayacağına dair teminat da vermiştir174. 

Çağrı Bey, Oğuz geleneğine bağlı olarak şehri yağmalamak istedi. Tuğrul Bey ise 

Ramazan olduğunu ileri sürerek bunu kabul etmedi. Bazı kaynaklarda ise Hz. Ebubekir, 

Tuğrul Bey’in rüyasına girmiş ve Ramazan dolayısıyla yağmaya izin vermediği için onu 

övmüştür175. İbnü’l Esir, Çağrı Bey’in Nişâbûr’un yağması için ısrar edince Tuğrul 

Bey’in bıçağı alıp kendine dayadığını ve “Allah’a yemin ederim ki eğer en küçük bir şey 

yağma edersen kendimi öldürürüm’’ dediğini kaydeder. Çağrı Bey ise yağma fikrinden 

vazgeçip halktan sadece haraç tahsil etmiştir176. Tarihi kaynaklarda farklı anlatımlara 

rastlansa da varılan nokta itibariyle sonuç aynıdır. Yağma, göçebe hayatın doğal bir 

parçası olduğu gibi göçebeler için kırsal yaşam tarzının üretemediği zorunlu 

gereksinimleri ya da arzulanan malların doğal ve masrafsız şekilde karşılamasını sağlayan 

önemli bir geçim yoluydu 177. Bu bakımdan Tuğrul Bey’in göçer Oğuz kabile ananelerini 

terk ederek yerine merkezîleştirilmiş bir devlet idealine yöneldiğini görüyoruz. Tuğrul 

Bey’in yağmayı dizginlemek için ancak intihar tehdidini kullanmış olması Selçukluların 

iki farklı eğilimde olduğu ve bu farklı iki eğilim arasında çatışmanın ilerleyen süreçte de 

devam edeceğinin göstergesiydi178.  

Nitekim Tuğrul Bey’in aslında bu eğiliminin nedenini Abbasi halifesi Kâ’im Bi-

Emrillah’ın elçileri vasıtasıyla Selçuklularla kurduğu münasebette aramak lazım. Halife, 

Tuğrul Bey ve Çağrı Bey başta olmak üzere Rey, Hemedan ve diğer Cibâl şehirlerine 

                                                           
174 Beyhâkî, s.518-519, Divitçioğlu, age, s.81; Piyadeoğlu, age, s.40. 
175 Tarih-i Âl-i Selçuk der Anatoli,  s.42. 
176 İbnü’l Esir, age, s.350. 
177 Rudi Paul Lindner, Orta çağ Anadolu’sunda Göçebeler ve Osmanlılar, Çev. Müfit Günay, İmge 

Kitabevi, Ankara, 2000, s.35. 
178 Osman Özgüdenli, “Ülüş Sisteminden Merkezî Devlete: Selçuklu Devlet Telakkisinin Teşekkülü 

(1038-1064), Türkler, C.5,  s.470. 



- 55 - 
 

akınlar yapan Oğuz beylerine gönderdiği elçiler ile yağma, katl ve tahripten vazgeçerek 

imara yönelmelerini istemişti. Tuğrul Bey ise halifeye gönderdiği haberde Gazneli 

yönetimin halkına karşı görevlerini yerine getirmediklerini bu yüzden yönetimi ele 

geçirdiklerini, adaletin yanında olduklarını ve memleketi korumak konusunda halifenin 

kölesi olduklarını bildirdi179. Görüleceği üzere artık Tuğrul Bey sadece Türkmenlerin 

değil diğer Müslüman halkların da koruyucusu olma niyetindedir. İlerleyen süreçte hem 

halifeye hem de halkına yaptığı hizmetlerin karşılığını da almak isteyecekti180. 

 Selçukluların, 1035 ve 1038 yıllarındaki iki büyük zaferinden sonra Gazneliler, 

büyük bir itibar kaybı yaşamışlardı. Gazneli devleti Selçukluları ve Türkmenleri tamamen 

topraklarından söküp atmak için harekete geçti. Sultan Mesud 70.000 süvari ve 30.000 

piyadeden oluşan devrin en kuvvetli ve teçhizatlı ordusunu oluşturdu. “Bütün Türkistan 

harekete geçse yine durdurulamaz’’ denilen bu kalabalık ordu Serahs üzerine 

Selçuklularla savaşmak üzere hareket etti. Tuğrul Bey ve ailenin diğer üyeleri Horasan’ı 

terk edip Rey ve Cibal bölgesine çekilmeyi düşündüler. Onların bu düşüncesine Çağrı 

Bey muhalif oldu. Çağrı Bey’in stratejik zekâsını gösteren fikirleri kabul edildi181. 

Çöllere, çıplak bozkırlara ve mahrumiyete alışık olan Türkler, sınır boylarındaki yerleşim 

alanlarına sık sık yağma saldırıları düzenledikleri için çoğu askeri taktiğe de 

hâkimdiler182.  

Selçukluların daha önce kazandığı zaferler Horasan bölgesine yoğun Türkmen 

akınına neden olmaktaydı. Artan Türkmen nüfusu ile Selçuklular oldukça 

kuvvetlenmişlerdi. Selçuklular yaz sıcağını fırsat bilerek sık sık çölden çıkıp Gazneli 

ordusuna baskınlar yaparak üstünlük elde etmişlerdi. Sultan Mesud, ordusunu toparlamak 

için vakit kazanmaya çalışıyordu. Bu yüzden geçici olarak Selçuklular ile anlaşma 

                                                           
179 Köymen, Tuğrul Bey ve Zamanı, s.34. 
180 Köymen, age, s.36. 
181 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, s.104. 
182 İbn Hassul, s.136; G.E. Tetley, age, s.39. 



- 56 - 
 

imzaladı. Gazneli ordusu Türkmenlerin takip ve saldırılarından oldukça yıpranmış bir 

şekilde Herat’a çekilmek zorunda kaldı. Sultan Mesud ordusunu Herat’ta toparladıktan 

sonra Nişâbûr’a hareket etti. Türkmenler büyük panik içindeydi. Tuğrul Bey’in günlerce 

ayağından çizmesini, sırtından zırhını çıkarmadığı, kalkanını dahi yastık yapıp uyuduğu 

yolunda haberler yayılıyordu183.  

Sultan Mesud 4 Ocak 1040’ta Nişâbûr’a girdi. Tuğrul Bey bu durumda Dehistan 

ve Gurgan bölgelerine çekilmeyi önerirken, Çağrı Bey düşmanın çöl tarafından geldiği 

için oldukça yorgun olacağını ve bu sayede kolaylıkla imha edilebileceğini savunuyordu. 

Çağrı Bey’in fikirleri ağır basınca Mayıs 1040 yılında Selçuklu Gazneli ordusu üzerine 

harekete geçti. Gazneli ordusunu hafif süvarilerin saldırıp geri çekilme taktiği ile yıpratan 

Türkmenler,  çöl hayatına da hâkim oldukları için kuyuları tahrip ederek onları susuz 

bırakıp istediklerini elde ettiler. Gazneli ordusu 23 Mayıs 1040 tarihinde tamamen 

bozguna uğramıştı184. Dandanakan zaferi sonrası kurulan saltanat çadırında Tuğrul 

Bey’in tahta oturması onun idari yeteneği sayesinde diğer hanedan üyelerine nazaran 

daha ön planda yer aldığını göstermektedir185. Bağdad halifesi el-Kâ’im bi-Emrillâh’a bir 

mektup göndererek yeni kurulan devletin tanınmasını istemişlerdir. Bu kurulan yeni 

devletin Sünniliğe ve Abbasi halifesine bağlılığını göstermesi bakımından önemlidir186.   

Eski Türk devlet geleneği uyarınca Merv’de toplanan kurultayda fethedilen 

topraklar hanedan üyeleri arasında paylaştırıldı. Bu kurultayda Merv merkez olmak üzere 

Horasan’ın bir kısmı yani doğu bölgesi Çağrı Bey’e verilirken, Nişâbûr merkezli batı 

toprakları da Tuğrul Bey’e verilmişti. Bust, Herat, İsfizar, Busenc ve Sistan civarları ise 

Musa Yabgu’ya, pay edilirken, Çağrı Bey’in büyük oğlu Kavurd, Tabes ve Kirman 

civarlarını fethe memur edilmişti. Ailenin diğer üyeleri Yakubi b. Çağrı, İbrahim Yınal 

                                                           
183 Beyhakî, s.573; Turan, Selçuklular Tarihi, s.105. 
184 Turan, Selçuklular Tarihi, s.105-106. 
185 Köymen, Tuğrul Bey, s.16, Cihan Piyadeoğlu, Çağrı Bey, Timaş Yayınları, İstanbul, 2017, s.109. 
186 Cami’ü’t Tevârih, s.92-93, Özgüdenli, agm, s.471. 



- 57 - 
 

b. Yusuf İnanç ve Kutalmış b. Arslan Yabgu’da Tuğrul Bey’in yanında kaldılar. Tuğrul 

Bey, İbrahim Yınal’ı Hemedan ve Dinever’e, Yakuti’yi Ebher, Zencan ve Azerbaycan, 

Kutalmış’ı ise Gürgan ile Damgan’a gönderdi187. Türk devlet geleneğine göre hanedan 

üyeleri arasında ülke toprakları paylaşılmış oluyordu.  Türk devlet yönetim geleneği 

uyarınca her bey, hâkimiyet alanında kendi adına hutbe okutup, sikke bastırmıştır. Bu 

sikkeler vasıtasıyla ülke topraklarının hanedan üyeleri arasında paylaştırıldığı daha net 

anlaşılmaktadır188. Devletin ilk kuruluş döneminde Tuğrul Bey, hâkimiyet alanı olan 

Nişâbûr’da bastırdığı sikkelerde el-Emir’ul-ecel gibi mütevâzı ünvanlar kullanırken, 

1045-1046 yılında Rey’de basılan sikkeler üzerinde es-Sultanü’l-Muazzam ve Şahinşah 

gibi daha güçlü ünvanlar kullandığı dikkat çekmektedir. Bu onun yükselen otoritesinin 

işaretlerinden biridir189.  

Bu durumun başta hanedan üyeleri ve Türkmen kitleleri açısından ne gibi önemli 

sonuçları olduğunu incelememiz gerekirse Tuğrul Bey, başına geçtiği devletin batıya 

doğru genişlemesi için çaba sarf ediyordu. Önce mahalli Kürd devletlerini kontrol altına 

alan Tuğrul Bey, İbrahim Yınal, Yakuti ve Kutalmış’ın sayesinde Kuzeybatı İran’da 

özellikle de Irak-ı Acem’de mahalli şehir devletleri arazisini planlı bir şekilde ele 

geçirmişti. İbrahim Yınal’ın Rey’i fethetmesiyle birlikte devletin merkezî Nişâbûr’dan 

buraya alınmıştı (1043)190. Tuğrul Bey’in ilk münasebete giriştiği müstakil devlet Şii 

Büveyhoğulları Devleti olmuştur. Bağdat Abbasi Halifeliği, uzun zamandır Şii 

Büvehoğullarının baskısı altında bulunuyordu. Abbasi Halifesi el-Kâ’im bi-Emrillâh,  

1038 Nişâbûr zaferinden hemen sonra Selçuklular ile iletişime geçmişti. İlk münasebete 

girişme teşebbüsünün Halife’den gelmesi Tuğrul Bey’in kurduğu devletin meşru hale 

                                                           
187 Özgüdenli, agm, s.471. 
188 Hüseynî, s.6; El-Bündâri, s.6; Cami’ü’t-Tevârih, s.94, Köymen, Tuğrul Bey, s.19; Barthold, age, 

s.327; Piyadeoğlu, Güneş Ülkesi Horasan, s.54. 
189 Özgüdenli, agm, s.472. 
190 Köymen, Tuğrul Bey, s.33. 



- 58 - 
 

gelmesi için çok iyi bir fırsattı191. Halife, Kadı’l Kuzât el-Maverdî’yi Tuğrul Bey’e elçi 

olarak göndermiştir (1043-1044). Halife’nin böyle önemli bir kişiyi elçi olarak 

göndermesi Selçuklu hükümdarıyla olan münasebetine ne kadar ehemmiyet gösterdiğini 

kanıtlamaktaydı. Maverdî, bir yıl Tuğrul Bey’in yanında kalmış ve halifeye sunmak için 

bir rapor hazırlamıştı. Bu rapora göre Selçuklu hükümdarı son derece hürmetkâr ve 

verilen emirlere itaate hazır bir kimseydi. Bu rapor doğrultusunda Halife’nin Tuğrul 

Bey’e güveni artmıştı.  

Nitekim 1044 yılında Halife bir kez daha elçi gönderdi. Halife gönderdiği elçi 

vasıtasıyla bir takım taleplerde bulunuyordu. Buna göre 1-Tuğrul Bey’in fethettiği 

topraklar ile yetinmesini ve geri kalan memleketlerin Arap ümeralarına bırakılmasını. 2-

Halife’ye mutlak olarak tâbi kalmasını ve bunu yeminlerle taahhüd etmesini 3-Halka adil 

davranmasını ve 4-Fethettiği yerlerden adet gereğince Halife’ye vergiler göndermesini 

istiyordu192. Halife, Tuğrul Bey bu şartlara uyduğu müddetçe onu hil’atler ve unvanlar 

vereceğini bu sayede zorba bir hükümdar olmaktan onu koruyacağını vaad ediyordu. 

Tuğrul Bey ve elçi arasındaki diyalog hükümdarın ileri zamandaki uygulayacağı 

politikaların ilk sinyallerini de verir niteliktedir. Buna göre Tuğrul Bey ilk maddeye 

karşılık “Benim askerlerim pek çoktur ve bu memleketler onlara kafi gelmemektedir.’’ 

cevabını vermiş elçi ise “Bunun sebebi sizin bu memleketleri tahrip etmenizdir. Bütün 

dünyayı alsanız ve bu şekilde tahrip etseniz size ve milletinize yetmez’’ demiştir. Tuğrul 

Bey’in üçüncü maddeye karşı söylediği sözler de çok dikkat çekicidir buna göre “Ben 

dürüst hareket etmek için dikkat ediyorum. Şayet yanımdaki aç kimselerden bazıları 

kötülük ediyorsa buna karşı ne yapabilirim.’’. Sonuç olarak sadece son maddeyi kabul 

etmiş diğer talepleri geri çevirmiştir193.  

                                                           
191 Köymen, Tuğrul Bey, s.34-37. 
192 Abû’l Farac, s.302, Köymen, Tuğrul Bey, s.36. 
193 Abû’l Farac, s.303-304, Köymen, Tuğrul Bey, s.37. 



- 59 - 
 

Çünkü Tuğrul Bey’in amacı fetih hareketlerini ilerletmek ve hatta İslam 

dünyasının liderliğini ele geçirmekti. Bunu da ancak Oğuz ve diğer göçer grupları 

sayesinde yapabileceğinin bilinceydi. Diğer taraftan Türkmen nüfusunun çokluğundan 

dolayı onların zaruri ihtiyaçlarının karşılanmasının zor olduğunu ve üzerlerinde yeterli 

kontrol sağlayamadığını da kabul ediyordu194 .Halife,  Şii Büveyhoğulları baskısına karşı 

Tuğrul Bey’i Bağdat’a davet ettiği gibi ilerleyen süreçte bu ısrarını sürdürdü195. Bu 

davetlere Tuğrul Bey’in hemen icabet etmediğini de belirtmemiz gerekiyor.  

c) Büyük Selçuklu Devleti ve Türkmenlerin İlişkileri 

 

. İslam kaynaklarında Türkmen kelimesine ilk defa X. asrın ikinci yarısında El-

Mukaddesî’nin eserinde rastlanır. Bu eserde Türkmen, İslam’ı kabul eden kitleler 

arasında gösterilmiştir196. El-Bîrûnî, XI. yüzyılda kaleme aldığı Kitâbu’l Cemâhir fî 

Ma’rifeti’l-Cevâhir adlı eserinde, bir Oğuz Türkü’nün İslam’a girdiğinde ona “Türkmân: 

Türkmen oldu’’ denildiğini,  Müslümanların da bu anlamda  “hepsinin arasından 

Türkmân oldu’ yani “Türk’e benzedi’’ ifadesini kullandığını kaydetmiştir197. Kaşgarlı 

Mahmut, Türkmen kelimesinin açıklamasını yaparken, “Bunlar Oğuzlardır’’ dedikten 

sonra  bu ismin ortaya çıkışını uzun bir hikaye ile anlatmıştır. Ve Türkmen kelimesinin 

kökenini Farsça Türkmanand yani “Türk’e benzer’’ olarak açıklamaktadır XI. yüzyılda 

ortaya çıkan Türkmen kelimesinin daha çok Oğuzlardan Müslüman olan gruplar için 

kullanıldığı fikri çağdaş araştırmacılar tarafından kabul görse bile İbrahim Kafesoğlu 

yazdığı bir makalesinde bu kelimenin çok daha eski zamanlarda da kullanıldığını ve başka 

Türk gruplarını da ifade ettiğini söylemiştir198.  

                                                           
194 Osman Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, Ötüken Yay., İstanbul, 2016, s.48. 
195 El-Bondâri, s.7, Köymen, Tuğrul Bey, s.37. 
196 Muhammed b. Ahmed El-Mukaddisî, İslam Coğrafyası (Ahsenü’t Tevarih), Çev. Ahsen Batur, 

s.280; İbrahim Kafesoğlu, “Türkmen Adı, Manası ve Mahiyeti’’, Türkler, C.IV, s.1006-1007; Peacock, 

age, s.57. 
197 El-Bîrûnî, Kitâbu’l Cemâhir fî Ma’rifeti’l-Cevâhir (Kıymetli Taşlar ve Metalller Kitabı, Çev. 

Emine Sonnur Özcan, TTK, Ankara, 2017, s.265. 
198 İbrahim Kafesoğlu, “Türkmen Adı, Manası ve Mahiyeti’’, Türkler, C.IV,  s.1006-1007. 



- 60 - 
 

Peacock ise Orta Asya’da yaşayan Türk boylarının çoğunun yaşam biçimleri ve 

gelenekleri ile birbirlerinden çok farklı olmadıklarını bu yüzden farklı kullanımlara fazla 

anlam yüklememek gerektiğini belirtir. Arap ve İranlı yazarların bu topluluklar arasında 

Oğuz ve Türkmen şeklinde bir ayrıma gitmediklerine de dikkat çekmektedir. Eski İslam 

kaynaklarında yabancı ve barbar Türk imgesinin yerleştiğini, o dönemin gözlemcileri 

tarafından da “Türkmenlerin’’ kaba saba insanlar olarak algılandığının altını 

çizmektedir199.  

Orta çağ İran edebiyatında Türk algısı dikkat çekicidir. Güzelliği övülen Türk 

sevgilinin güzelliği ile gönülleri yağmalama imgesi, savaşçı, yağmacı, zâlim gaddar 

olarak edebi metinlere yansımıştır. Aslında bu bir benzerlik (istiare:metaphore) ve anlam 

kötüleşmesi sonucu “zâlim, gaddar, yağmacı, insana eziyet eden güzel insan’’, anlamında 

kullanılırken ilerleyen zamanda farklı manalar kazanmıştır. Bu yanlış anlayış Arap ve 

Fars kültürünün etkisinde kalan Osmanlı aydın tabakasının eserlerine de “köylü, kaba, 

cahil’’ olarak yansımıştır. Aslında bu adlandırma Türk ırkına yönelik bir düşmanlıktan 

dolayı değil sosyo-kültürel şartların bir sonucudur200.  

Türklere dair edebî eserleri dahi etkileyen bu sevimsiz algının, daha çok göçer ve 

yerleşik insanların mücadelesinin bir yansıması olduğunu düşünüyoruz. Bu konuda belki 

de en çok göze batan Nâsır-ı Husrev olmuştur. Horasan’da Belh şehrinin Kubadiyan 

kasabasında doğan Nâsır-ı Husrev (D.1004), yirmili yaşlarında Gazneli Mahmut ve daha 

sonra oğlu Mesud’un hizmetinde çalışmıştır. 1040 yılından sonra ise Selçuklu hizmetinde 

çalışmaya başlayan Nâsır özellikle yazdığı şiirlerle ön plana çıkmıştır. 1045’te 

görevinden istifa ederek hacca gitmek için yola çıkan Husrev, bu yolculuğunu Sefernâme 

adlı eserinde anlatmıştır. Şiî olan Nasır’ın İsmailiği kabul ettiği ve Mısır’a daîlik eğitimi 

                                                           
199 Peacock, age, s.61-63. 
200 Ahmet Kartal, “Farsçada Türkçe Kelimeler ve Fars Edebiyatı’nda Türk Kavramı ile İlgili Unsurlar’’, 

Bilig Dergisi-II, Güz 1999, s.36;  Şerife Yağcı, “Orta çağ Türk ve İran Edebi Metinlerinde Türk 

Kavramı’’, Türkler, C.V, s.1763. 



- 61 - 
 

için davet edildiği bu yüzden hac bahanesi ile bu durumun gizlendiği söylenmektedir. 

1052’de hacdan Belh’e dönen Nasır, daî olarak bölgede İsmailiği yaymaya başlamıştır. 

Nâsır’ın yazdığı şiirlerde Selçuklulara ve Türklere yönelik sert tutum dikkat çekmektedir. 

Köymen, Nâsır’ın Büyük Selçuklu devlet teşkilatında vazife verilmediği için bu 

düşmanlığı gösterdiğini düşünür201. Nâsır’ın Tuğrul ve Çağrı beylerden, “Türkmen 

Tuğrul ve Çağrı’’ diye bahsederken Oğuz ve Kıpçakları, Ceyhun’un etrafında biten belalı 

otlara benzetmektedir. Nâsır’ın yaptığı bu ayrım dikkat çekici olduğu gibi bazı 

kasidelerinde ise “Torkân’’ yani Türkler ifadesini kullanmıştır202. Türkleri, sürekli 

Horasan’ı mahvetmekle suçlayan şairin, daha çok kişisel düşüncelerini yansıttığı ve ırksal 

bir nefretten öte göçerlere olan önyargının bir kanıtı olduğu ortadadır.  

Bu konuda belki de en isabetli tespiti Rudi Paul Lindner yapmıştır. Lindner, 

tarihçilerin göçerlerden hoşlanmadığını çünkü bizim yerleşik alışkanlıklarımızın, sürekli 

hareket halinde olan ve fırsatçı baskınlarla hayatını sürdüren insanları tam olarak 

anlamaktan uzak tuttuğunu söyler. Özellikle de birinci el kaynakların bu hoşnutsuzluğu 

evrensel olarak aşağılayıcı tutumlarıyla pekiştirdiklerini görmekteyiz. Oysa bu tutum, 

göçerleri yırtıcı olarak tanımlayan ve onlara belli bir mesafeden bakan yerleşiklerin 

ürünüdür. Göçerlerin bakış açısını tam olarak yansıtacak alternatif kaynakların eksikliği 

buna neden olmaktadır. Çünkü sürekli seyahat halinde olan göçerlerin hızını,  kâğıt gibi 

yükler kısıtlayacaktı. Bu göçerlere, askeri bir avantaj sağlamış olsa da kendi tarihlerini 

yerleşiklerin ellerine teslim etmelerine neden olmuştur203.  

Günümüzde çağdaş araştırmacılar tarihi kayıtlarda Guz/Oğuz, Tükmen 

kelimelerinin kaynak eserlerde kullanımı üzerine çeşitli fikirler geliştirmişlerdir. Bu 

                                                           
201 Köymen, Tuğrul Bey, s.21. 
202Hekîm Nâsır bin Husrev, Divân-ı Nâsır-ı Husrev, Müessese-i İntişârât-ı Negâh ve Neşr-i İlm, 1373, 

s.506; kaside:257, s.372; kaside:182; G. E. Tetley, age, s.18-19; S.G. Agacanov, Selçuklular, Çev. Ekber 

N. Necef/Ahmet R. Annaberdiyev,  Ötüken, İstanbul, 2006, s.122. 
203 Rudi Paul Lindner, “What Was a Nomadic Tribe?’’, Comparative Studies in Society and History, 

C.24, S.4, 1982, s.689-690. 



- 62 - 
 

düşüncelere göre Selçuklu hâkimiyetini meşrulaştırma amaçlı yazıldığı düşünülen 

Hüseynî, Ravendî, Nişâburî gibi saraya yakın kişilerin yazdığı tarihi kayıtlarda 

“Guz/Oğuz’’ ve “Türkmen’’ ayrımı yapıldığını, Selçuklulardan bahsederken “Türkmen’’ 

ifadesinin kullanıldığını fakat İbn’ül Esir gibi daha tarafsız olduğu düşünülen tarihçilerin 

Selçuklulardan bahsederken böyle bir ayrıma gitmediklerini ve onları “Guz’’ olarak kayıt 

ettiklerinin altını çizerler. Bu durumu Tuğrul Bey’i örnek bir Müslüman hükümdar olarak 

sunma kaygısı sonucu, onun fetihlerine eşlik eden yağmacı gruplardan ayırt etmek amaç 

edinilmiştir şeklinde açıklarlar. Kısacası, yakıp yıkma eylemlerinin suçlusu olarak 

başkalarını göstermek istemişlerdir204. Selçukluların ilk dönemleri hakkında gerçek 

bilgilerin yer aldığı düşünülen Meliknâme kitabını kaynak alan Abû’l Farac, bu yakıp 

yıkma olaylarından bahsetmektedir205. Meşrulaştırma amaçlı tarihi kaynaklarda ise 

Selçuklu ailesinin göçer geçmişinin ve yarattıkları huzursuzlukların üstünün örtülmeye 

çalışıldığı düşünülmektedir206.  

Büyük Selçuklu Devleti tarihinde bir “Türkmenler’’ sorunu olup olmadığı 

tarihçiler arasında tartışılan konulardan birisidir. Zeki Velidi Togan, Selçuklu ailesi ile 

Türkmenler arasında bir anlaşmazlık olduğunu ileri sürerken, Çağrı Bey kolu ile Arslan 

Yabgu’nun çocukları arasında da bir düşmanlık olduğunu savunmuştur. Bu görüşü M. 

Altay Köymen ve Osman Turan tarafından da desteklenmiş fakat İbrahim Kafesoğlu bu 

görüşü “faraziye’’ olarak adlandırmıştır. Kafesoğlu, yazdığı bir makalesinde bu görüşü 

çürütmeye çalışmıştır207. Türkmen meselesinin var olup olmadığını, Selçuklu ailesi 

içerisinde bir rekabetin yaşanıp yaşanmadığına dair Lindner, kabile/boy/aşiret, denilen 

politik organizmaların, kendilerini kabile şefine tabi kılmaya hazır ve kabilesiyle ortak 

                                                           
204 Peacock, age, s.56; Omid Safi, The Politics of Knowledge in Premodern Islam: Negotiating Ideology 

and Religious Enquiry, Chapel Hill, NC, The University of North Carolina Press, 2006, s.26-28. 
205 Abu’l Farac, s.300. 
206 Safi, ,”Oğuz Boyu ve 1040 Yılına Kadarki Yükselişi’’ , s.1019-1020. 
207 İbrahim Kafesoğlu, “Anadolu Selçuklu Tarihi Hangi Tarihte Kuruldu’’, Selçuklular ve Selçuklu Tarihi 

Üzerine Araştırmalar, Ötüken Neşriyat, İstanbul, 2016, s.289. 



- 63 - 
 

çıkarlarını paylaşan herkese açık olduğunu söylemektedir. Ona göre bu dinamik 

organizmanın, büyümesi ya da bozulması şefin kabiliyetine, eylemlerine ve bilgeliğine 

bağlıydı. Fırsatçılık, bir kabilenin ekonomik odağını yönetti; aşiretleri bir arada tutan en 

önemli unsurlar mera, yağma, hayatta kalma ihtiyacı, genişleme isteğiydi. Bu unsurların 

gücü kabilenin büyüyüp büyümeyeceğini belirliyordu. Yağma, aç gözlülükten ziyade 

kabilenin büyümesini, ihtiyaçların satın alınabilmesi için gerekli ganimeti sağlıyordu. En 

önemlisi de eklenen savaşçılar bu yapının siyasi bağımsızlığını ve egemenliğini 

koruyorlardı208.  

Bir göçer için aşiret, kendisinin de mensup olduğu akraba gruplarını ifade 

etmekteydi. Aşiret ya da kabile yapılanmaları karmaşık ve daha çok akrabalık ilişkilerine 

dayanmaktaydı. Kişilerin göçebe cemaatlerle bağlarının temelinde akraba olmak, aynı 

atadan ya da tek bir aileyi oluşturan kişilerden gelmiş olmak vardır. Bu kabile için 

birleştirici bir unsur olmuştur209. Türk bozkır sosyal yapısına göre en küçük birim aile 

(oguş) idi. Ailelerin birleşerek oluşturduğu urug yani aileler birliği de boyu (bod) 

meydana getiriyordu. Boyların birleşmesinden meydana gelen bodun ise devletin yani il 

ya da el denilen müstakil topluluğun oluşmasını sağlıyordu210. Aşiretler, kendisi 

içerisinde oldukça karmaşık bir yapıya sahip olduğu gibi zamanla büyüyen aşirete bağlı 

oymaklar, ihtiyaçlarına uygun otlak bulmak için özgür hareket etme gereksinimi 

duyuyorlardı. Bu durum sık sık göçebe devletlerin ortaya çıkıp hızla yok olmalarına 

neden olmuştur. Bu nedenle Selçuklu ile Türkmenler arasında uyumlu bir ilişkiden 

bahsetmek zordur. Türkmenlerin bir kısmı Selçuklu ailesiyle uyumlu hareket ederken 

diğerleri kendi çıkarları doğrultusunda hareket edebiliyordu211. Bu durum ise sık sık 

sorunlar yaşanmasına sebep olmuştur.  

                                                           
208 Lindner, agm, s.701-709. 
209 Khazanov, age, s.234, 248.   
210 Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, s.227. 
211 Peacock, age, s.70. 



- 64 - 
 

Selçukluların reisi Arslan Yabgu’nun Sultan Mahmud tarafından bir ziyafette 

pusuya düşürülerek Kalincar Kalesi’ne hapsedildiğinden daha önce bahsetmiştik. Arslan 

Yabgu’nun pusuya düşürülmesi karşısında Tuğrul ve Çağrı Beylerin tepkisiz kalması 

tarih araştırmacılarına Selçuklu ailesi içerisinde bir husumetin varlığını düşündürtmüştür. 

Arslan Yabgu’ya bağlı Türkmenlerin Tuğrul ve Çağrı Beylere bağlanmayı red edip 

Horasan bölgesine geçmesi bu şüpheleri güçlendirmiştir. Bundan sonra Arslan Yabgu’ya 

bağlı Türkmenler, Sultan Mahmud tarafından Horasan’a nakledilmiş, Nesâ ve Baverd 

arasındaki çöl bölgesini onlara otlak olarak vermişti. Türkmenler, Yağmur, Boğa, 

Kızıltaş, Anasıoğlu, Göktaş gibi Türkmen beylerinin yönetiminde bulunmaktaydılar. 

Türkmenler, Horasan’da Tus kenti Gazneli valisi Arslan Cazib’i bozguna uğratmaları 

sonucu Sultan Mahmut, harekete geçmiş ve onları ağır yenilgiye uğratmıştı (1028). 

Türkmenlerin bir kısmı, bu yenilgi sonucu çöllere ve dağlara çekilirken, yaklaşık iki bin 

çadırlık başka bir kitle ise Azerbaycan tarafına giderek burada hükümdar Vahsuzan212’ın 

hizmetine girip onunla birlikte Anadolu’ya akınlara başlamışlardı. Horasan’da kalan 

diğer Türkmen kitlesinin Gazneli yönetimi ile anlaşmazlıklarının devam ettiğini 

görüyoruz.  

Türkmen beyi Yağmur’un Rey Gazneli valisi Taşferraş tarafından öldürülmesi 

üzerine on bini geçen Türkmen kitlesi Kızıl, Boğa, Anasıoğlu, Dana, Göktaş ve Oğuzoğlu 

Mansur gibi beylerin yönetiminde Gaznelilere karşı harekete geçti. Taşferraş başta olmak 

üzere bütün Gazneli komutanlarını yenilgiye uğrattılar. Bu kitlenin bir kısmı Acem-i 

Irak’ta kalırken, 1036’da diğer önemli bir grup Azerbaycan’a gelerek burada soydaşları 

ile birleştiler. Azerbaycan ve Doğu Anadolu bölgelerine gelen Türkmenler, Bizans 

üzerine akınlara başlamışlardı. Türkmenler daha sonra Azerbaycan taraflarından ayrılıp 

                                                           
212 Revadî Kürd kabilesinden olup Azerbaycan’da Meraga şehrinin emiri olan Ahmet Yel-ben İbrahim-ben 

Vahsuzan bkz. Urfalı Mateos Vekâyinâmesi (952-1136) ve Papaz Grigor’un Zeyli (1136-1162), Çev. 

Hrant Andreasyan, Türk Tarih Kurumu, Ankara, 2000, s.242; Togan, Umumi Türk Tarihine Giriş, s.190-

191. 



- 65 - 
 

Urmiye bölgesine gidip buradaki Türkmenlerle anlaşarak Hakkâri bölgesine akınlar 

yapmaya başladılar. Rey’de ikamet eden Oğuz beyi Kızıl’ın ölmesiyle ona bağlı birlikler, 

İbrahim Yınal’ın Rey’e geldiğini duyunca kaçarak Diyarbakır ‘a gittiler (1041-1042)213. 

Gittikçe ilerleyen ve tehlikeli bir hal almaya başlayan Türkmen kitlesi Musul’a ulaştı ve 

burada adam öldürme, yağma gibi pek çok suça karıştılar. Gittikleri her yerde halife ve 

sultan adına hutbe okutmaları da dikkat çekicidir. Musul üzerine yürüyen Türkmenleri, 

Musul Emiri Karvaş ağır bir bozguna uğrattı. Türkmenler buradan Diyarbakır, Armenia 

ve Rum diyarına gittiler. İslam ülkeleri üzerine yapılan bu yağma hareketleri üzerine 

Abbasi Halifesi, Irak Büveyhoğulları hükümdarı Celâleddevle, Musul Emiri Karvaş ve 

Diyarbakır Emiri Nasruddevle, Tuğrul Bey’e şikâyette bulunmuşlardır214 .  

Yukarıda halifenin, Türkmenlerin yağmalarından şikâyet etmek için yazdığı 

mektuptan bahsetmiştik. Tuğrul Bey’in bu mektuptaki taleplere uymaması; onun 

insanlarının hayvanları için daha fazla mera alanına ihtiyaç duyduğunu bilmesinden 

kaynaklanmaktaydı. Kısacası Tuğrul Bey halifeyi red ederek ona sarsılmaz bağlılık 

görüntüsünü zedelediği gibi halkının sosyal düzenlerini de desteklemiş oluyordu215.  

İşte Osman Turan’ın “Yabgulular’’ dediği bu Irak Türkmenleri önemli bir askeri 

güçtü. Bu yüzden 1043 yılında Tuğrul Bey, Rey ve Kazvin’i ele geçirmesinden sonra 

başta Boğa olmak üzere Oğuz ve Türkmen beylerini kendisine tabi olmaya çağırdı. Onlara 

askeri hizmette bulunmalarını ve kendisinin hâkimiyetini tanımalarını istedi. Gerekçe 

olarak ise bu boyların bir zamanlar amcası Arslan Yabgu’nun “köleleri’’ veya “tebaası’’ 

olduğunu göstermekteydi. Irak Türkmen beyleri Zencan’da Tuğrul Bey’in katına çıkmayı 

red ederek, ona şöyle bir haber gönderdiler: “Biz senin amacının, bizi bir araya getirerek 

yakalamak olduğunu öğrendik. Bu korku bizi senden uzaklaştırdı. Şimdi biz burada 

                                                           
213 Turan, Selçuklular Tarihi, s.119; Sevim-Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi, s.33-34. 
214 İbnü’l Esir, C.IX., s.300-301-302; Sevim-Merçil, age, s.33-34. 
215 Safi, The Politics of Knowledge in Premodern Islam, s.27; Safi, bu mektubun ayrıntılarının 

Meliknâme, dışında hiçbir İslam kaynağında yer almadığını ve Halife ile Sultan arasındaki her türlü 

gerginliği saklama amacı olduğunu savunur. Çünkü Selçukluların meşrulaştırılmasını tehlikeye atabilirdi.  



- 66 - 
 

(Zencan’da) bekliyoruz. Eğer, üzerimize yürüyecek olursan Horasan’a veya Diyar-ı 

Rum’a (Bizans) gideriz ve hiçbir zaman seninle beraber olmayız’’216. Kafesoğlu, bu 

grupları başıbozuk ve dağınık gruplar olarak tanımlamaktadır. Onun bu düşüncesine 

Ahmet Ateş de destek vermiştir. Ona göre “Yavagi’’ kelimesi anlam olarak “başı boş 

gezen göçebe kabile veya zümre’’ manasına gelmektedir. “Yavagiyan’’ ise bu kelimenin 

Farsça çoğul halidir. Turan bu kelimeyi “Yabgu’’ ve “Yabgulular’’ diye yanlış 

okumuştur217.  

Buna göre Selçuklu ailesi içerisinde düşünüldüğü gibi bir husumet olmadığı, 

Türkmenlerin başlarındaki beylerin çatışmalarda ölmeleri sonucu geçimlerini sağlamak 

amacıyla şuraya buraya dağılmaları ve etraftaki şehzade ya da beylerin hizmetine girmeye 

çalışmaları sorunun ana kaynağı olduğu sonucuna bizi götürüyor218. Türkmenlerin, 

herhangi bir yerleşik hükümete karşı uzlaşmaz tutumları olduğu gerçeğini de 

yadsıyamayız219. Bu durum, Selçuklu ailesi içerisindeki bölünmelerden daha ziyade 

Tuğrul Bey’in devleti merkezîleştirme çabalarından ve fetih politikasına ters düşen 

herkese karşı tepki vermesinden kaynaklanmaktadır. Arslan Yabgu’dan başlayıp 

Kutalmış oğlu Süleyman-şah dönemi boyunca devam eden bir “Türkmencilik’’ hareketi 

oldukça şüpheli bir mevzudur220.  

1040 Dandanakan zaferi sonrası toplanan kurultayda alınan kararlara göre  Yakubi 

b. Çağrı, İbrahim Yınal b. Yusuf İnanç ve Kutalmış b. Arslan Yabgu’da Tuğrul Bey’in 

yanında kalmışlar ve Tuğrul Bey, İbrahim Yınal’ı Hemedan ve Dinever’e, Yakuti’yi 

Ebher, Zencan ve Azerbaycan, Kutalmış’ı ise Gürgan ile Damgan’a göndermişti. 

Özellikle Tuğrul ve Çağrı Beylerin üvey kardeşi olan İbrahim Yınal221, Rey şehrini alarak 

                                                           
216 İbnü’i Esir,C.IX, s.388; S.G. Agacanov, Selçuklular, s.112.  
217 Ahmet Ateş, “Yabgulular Meselesi’’, Belleten, Yıl: 1965, S.115,  s.523-524. 
218 Kafesoğlu, “Anadolu Selçuklu Devleti Hangi Tarihte Kuruldu’’, s.298. 
219 Bosworth, agm, s.23. 
220 Kafesoğlu, agm, s.298. 
221 Tuğrul ve Çağrı Beylerin babası Mikail Bey ölünce anneleri Türk levirat geleneği uyarınca onun erkek 

kardeşi Yusuf Yınal ile evlenmiştir. Bu evlilikten İbrahim Yınal doğmuştur. Levirat geleneği için bkz. Musa 



- 67 - 
 

büyük bir başarı göstermiştir. Türk fetih geleneğinde daha öncede bahsettiğimiz ülüş 

sistemine göre her bey fethettiği toprağın sahibi olmalıydı fakat Tuğrul Bey, Rey şehrini 

İbrahim Yınal’a vermediği gibi onun fethettiği Hemedan ve Cibal eyaletlerindeki kaleleri 

de istedi. Bunun üzerine İbrahim Yınal ilk kez Tuğrul Bey’e karşı başkaldırmıştır. Tuğrul 

Bey ile olan muharebeyi kaybeden İbrahim Yınal kaçıp Sermâc kalesine sığındı. Tuğrul 

Bey, Yınal’ın peşini bırakmadı. Ona ait yerleri aldığı gibi Sermâc kalesini de kuşattı. 

Bunun üzerine teslim olmak zorunda kalan İbrahim Yınal’a Tuğrul Bey oldukça 

merhametli davranmıştır. Tuğrul Bey, merhametli davranmakla da kalmadı ona ikta 

edeceği ülkelere gitmek ya da kendisinin yanında kalması arasında tercih yapmasını 

istedi. İbrahim Yınal’ın ise Tuğrul Bey’in yanında kalmak istemesi oldukça ilginçtir 

(1049/1050)222.  

Anlaşıldığı kadarıyla İbrahim Yınal’ın amacı Tuğrul Bey’in yerine geçmek 

değildir. O, 1040 kurultayı uyarınca eski ananelere göre müstakil bir sahayı merkeze 

gevşetilmiş bir bağlılık ile yönetmek istiyordu. Diğer bir ifade ile kendi adına hutbe 

okutulan, iç işlerinde serbest müstakil bir bölgeyi yönetmek istiyordu. Oysa Tuğrul Bey, 

İbrahim Yınal’a ait bölgeleri ele geçirdiği gibi  iktâ olarak tahsis ederek onu hukuken 

kendisine bağlıyordu. Böylece büyük sultan olduğunu hem kardeşine hem de onu 

destekleyenlere tasdik ettirmiş oluyordu223.   

Türkmenler ile Tuğrul Bey’in ilişkilerinin kırılma noktası belki de Bağdat seferi 

olmuştur. Bağdat seferi, hem Tuğrul Bey’in siyasetinin asıl yüzünü ortaya koyarken, 

Türkmenler ve Halife ile olan ilişkilerinin de iç yüzünü göstermesi bakımından önemlidir. 

Daha önce de anlattığımız gibi Şiî Büveyhoğulları’nın baskısı sonucu Halife dört kez 

Tuğrul Bey’i Bağdat’a davet etmişti. Halife, Tuğrul Bey’in istediği unvanları ona vermiş 

                                                           
Şamil Yüksel, “Türk Kültüründe Levirat ve Timurlularda Uygulanışı’’, Turkish Studies, Volume:5/3, 

Summer 2010, s.2035. 
222 Köymen, Tuğrul Bey ve Zamanı, s.61. 
223 Cihan Piyadeoğlu,  “Selçuklu Hanedanının Önemli Bir Mensubu: İbrahim Yınal’’ , Türkiyat 

Mecmuası, C. 23/Güz, 2013,  s.132; Özgüdenli, agm, s.473. 



- 68 - 
 

hatta kurduğu devleti tasdik bile etmişti fakat Selçuklu sultanı yine de bu davetlere hemen 

icabet etmemişti (1046-1047). En son davetin üzerinden iki yıl geçmişti ki Tuğrul Bey 

sanki hiç davet edilmemiş de kendiliğinden karar vermiş gibi Sünnî mezhebin başkenti 

Bağdat’a gitme kararı almıştı. 1055 senesinde Tuğrul Bey, Bağdat’a girdi. Selçuklu 

ordusu Bağdat’ta bulunduğu sürece yerel halk ile huzursuzluklar meydana geldi. Selçuklu 

askerlerinin yağma hareketleri karşısında Halife’nin şikâyeti üzerine Tuğrul Bey’in aldığı 

önlemler Türkmenlerle ilişkilerinin bozulmasında etkili oldu. Tuğrul Bey, rüyasında Hz. 

Peygamber’in kendisini düzeni sağlaması yolunda uyardığını gerekçe olarak göstermesi 

onun göçer kökleri ile bağlarını koparttığını ve artık yerleşik Müslüman bir lider olarak 

hareket ettiğini kanıtlama çabasında olduğunu düşündürtmektedir224.  

Bu gelişmelerle birlikte Selçuklu ordusuna gulamların alınmaya başlanması, 

Selçuklu Devleti’nin kuruluşunda etkin olan Türkmenlerin gözden düşmesine neden oldu. 

Bu durumda Türkmenler, başta İbrahim Yınal olmak üzere Kutalmış gibi hanedanın diğer 

üyelerinin etrafında toplanmaya başladı. Tuğrul Bey’in Türkmenlerin yerine daha 

güvenilir ve söz dinleyen askerler getirmeyi düşünmesi büyük hoşnutsuzluklara yol 

açmıştı.  

Alp Arslan Muhammed’in yönetimi ele geçirmesi Kutalmış b. İsrail’i harekete 

geçirdi. Kutalmış, eski Oğuz geleneği uyarınca saltanatın hukuken kendisine ait olduğunu 

iddia etti. Çünkü babası Arslan Yabgu’nun  (İsrail) ailenin en büyüğü ve Selçuklu 

boylarının önderiydi. Onun bu taht iddiası Tuğrul Bey ve halefi Alp Arslan’ın 

siyasetinden memnun olmayan Oğuz ve Türkmenlerin önemli bir kesiminden destek aldı. 

Tuğrul Bey’in vefatından sonra Alp Arslan’a karşı ayaklanan Kutalmış, Rey’i muhasara 

etse de başarısızlıkla sonuçlandı (1063). Alp Arslan, onu ve ailesini öldürtmek istese de 

veziri Nizamü’l-mülk, akrabaların öldürülmesinin hatalı ve yanlış olacağı dolayısıyla bu 

                                                           
224 İbnü’l Esir, C.IX., s.453; Sıbt İbnu’l Cevzî, Mir’âtü’z Zamân fî Târihi’l-Âyân’da Selçuklular, 

Tercüme: Ali Sevim, TTK, Ankara, s.20-21; Peacock, age, s.114-115. 



- 69 - 
 

karardan onu vazgeçirmiştir. Bunun yerine İslam sınır boylarına göndererek sadece 

emirlik/meliklik rüsumu ile zillet ve yoksulluk içerisinde yaşamalarını uygun gördüler. 

Bu amaçla onlar için Diyar-ı bekr ve Ruhâ’yı kararlaştırdılar225. Böylece Anadolu 

Selçuklu Devleti’nin ortaya çıkış yolunda ilk tohumlar da atılmış oluyordu.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
225 Cami’ü’t-Tevârih, s.108, Agacanov, Selçuklular, s.134. 



- 70 - 
 

I. BÖLÜM 

TÜRKİYE SELÇUKLULARI ZAMANINDA ANADOLU’NUN 

SOSYAL VE KÜLTÜREL YAPISI 

 

Türkiye Selçuklu tarihi araştırmaları incelendiği zaman çoğu tarihçinin içindeki 

bulundukları kültürün ya da inandıkları ideolojinin etkisiyle birbirinden çok farklı 

“Selçuklu’’ algıları olduğunu görürüz. İranlı araştırmacılar, Türkiye Selçukluları’nı İran 

kültürünün bir uzantısı olarak görme eğilimindedir. Başta Fuad Köprülü olmak üzere 

çoğu Türk tarihçi de İran kültürünün etkisini belirtmiştir226. SSCB’de tarih 

araştırmalarında Marksist bakış açısı yani insanlık tarihini iki gruba ayırarak (zengin-

fakir) araştırma usulü kendini gösterdiği zaman, 1941-1956 yılları arasında V.A. 

Gordlevski, “Anadolu Selçuklu Devleti’’ adlı eserinde Anadolu Selçuklu sosyal 

düzeninin köylü ve sanatkârlarının sömürgesine dayandığını ve bununla da sınıf 

mücadelesinin keskinleşmesine sebep olduğunu söylemiştir. Bu kitap birçok eleştiri alsa 

da Selçuklu tarihine olan ilgiyi artırması bakımından her zaman mühim olmuştur227. 

Günümüzde ise bazı tarihçiler Türkiye Selçuklularının Bizans İmparatorluğu’nun etkisi 

altında kaldığını düşünme eğilimindedir228.  

Bizim bu bölümde amacımız, bu farklı algılardan yola çıkarak kaynak eserler 

ışığında Türkiye Selçuklu devletinin toplumsal yapısını ve kültür kökenlerini 

                                                           
226 Fuad Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1976, 

s.191, Nejat Kaymaz, Anadolu Selçukluları’nın İnhitadında İdare Mekanizmasının Rolü, TTK, 

Ankara, 2011, s.11; Muhammed Cevâd Maşkûr, Ahbâr-ı Selâçika-yı Rûm, Tahran, 1350, s.213-214; Dr. 

A. Sultânî Gird Ferâmerzî, Rebâb-nâme, Müessese-i Mutâla’ât-ı İslâmî, Tehran, 1980, s.36-37; Zehra 

Rabbânî, Ferheng-i İranî der Kalemru Selcukıyân-ı Rum, Tahran, 1391, s.43-44. 
227 V.A. Gordlevski, Küçük Asya’da Selçuklular, Ter. Abdülkadir İnan, Ankara, TTK., 2015; Rauf A. 

Hüseynov, “Sovyetler Birliği’nde Selçukçuluk’’, IX. Türk Tarih Kongresi Bildirileri, C.2, Ankara 1988, 

s.671. 
228 Rüstem Shukurov, Türk Bizans İlişkileri ve Anadolu’nun Türkleşme Süreci, Haz. İvan Pavli-Dr. 

Badegül Can Emir, Kültür Bilimleri Akademisi, İstanbul, 2016, s.136; Dimitri Korobeinikov, “Doğu’nun 

ve Batı’nın Sultanı: Müslüman ve Hristiyan Kaynaklarında Selçuklu Hanedanlığına Dair Kavram ve 

Unvanlar’’, Anadolu Selçukluları: Orta Çağ Orta Doğusu’nda Saray ve Toplum, Ed. A:C.S Peacock-

Sara Nur Yıldız, Çev. A. Sait Aykut, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2017, s.64-65. 



- 71 - 
 

incelemektir. İran, Bizans ve Türk kültürünün ne derece etkin olduğunu ortaya koyarken, 

siyasi olayların tesiriyle ülke topraklarında meydana gelen değişimler, yönetici-halk 

ilişkilerine etkisi ve bütün bunların sosyo-kültürel hayata yansımaları bu bölümün konusu 

olacaktır. Türkiye Selçuklu devleti, İran, Bizans ya da Türk etkisinde ne ölçüde kalmıştır? 

Yönetim ve halk arasında nasıl bir ilişki vardı? Devleti çöküşe götüren sebepler nelerdi? 

Selçuklu devleti içerisinde bir sömürü düzeninden bahsetmek mümkün mü?  Bütün bu 

soruların cevabını arayacağız.  

Buraya kadar Oğuzların X. yüzyıldan itibaren önce İslam dinine geçmiş olmaları, 

zamanla göçerlerin yerleşik hayata adapte olmaya başlamaları ve bunun bir sonucu olarak 

devlet yönetiminde meydana gelen değişiklikleri anlatmaya çalıştık. Türkiye 

Selçuklularının sosyal ve kültürel gelişimini üç ana merhalede inceleyebiliriz. İlk aşama 

devletin kuruluşu 1075’ten Miryokefalon Savaşı’na yani 1176’ya kadar geçen dönemdir.  

Bu dönemde Türkmenlerin ön planda olduğu ve devletin Anadolu’da siyasi bir birlik 

kurma mücadelesinde olduğu dönemdir. Şehirleşmenin tam olmadığı halkın ne tam 

yerleşik ne de tam şehirleşmiş olduğu dönemdir. 1176-1243 arası ikinci dönemde ise 

siyasi birliğin sağlandığı, devletin örgütlenmeğe başladığı ve Yakın Doğu devlet yapısına 

dönüştüğü dönemdir. Bu dönemde Türkmenlerin dışlandığını ve yerleşiklerin özellikle 

İran kültürünün ön plana çıktığını görmekteyiz. Kırsal ve kentsel alanlarda yerleşim 

politikaları izlendiği gibi büyük bir inşa hareketi de başlamıştır. 1220’de başlayan Moğol 

akınları yüzünden Orta Asya, Azerbaycan ve İran coğrafyasından Anadolu’ya yapılan 

göçlerin toplumsal ve kültürel hayatı oldukça renklendirdiği görülür. 1243 Kösedağ 

savaşı sonrası, üçüncü dönem ise Selçuklu devletinin İlhanlı hâkimiyetine girdiği devletin 

çözülme dönemidir. Bu dönemde ise Türkmenlerin ve Moğolların hâkim olduğu 

söylenebilir 229.  

                                                           
229 Muhammed Said Polat, Moğol İstilasına Kadar Türkiye Selçukluları’nda İçtimaî ve İktisadi 

Hayat, Yayınlanmamış Doktora Tezi, İstanbul, 1997, s.67;  Doğan Kuban, Selçuklu Çağında Anadolu 



- 72 - 
 

Bu bölümde ilk önce 1071 Malazgirt Savaşı’ndan 1176 Miryokefalon Savaşı’na 

kadar Türkmenlerin aktif olduğu ilk dönemden kısaca bahsedeceğiz. Daha sonra bu 

çalışmanın ana konusu kültürel ve sosyal yaşam olduğu için devletin örgütlendiği ve şehir 

yaşantısının geliştiği, yukarıda da bahsettiğimiz ikinci dönem ağırlıklı olarak ele 

alınacaktır. Moğol baskısının arttığı ve Türk kültürünün ön plana çıktığı dönem ise ayrı 

bir başlık altında incelenecektir. 

1.1. Türkiye Selçuklu Devleti’nin Kuruluşundan Miryokefalon Savaşı’na İlk Dönem 

 

Arap coğrafyacılarının Bilâd er-rûm230 olarak kaydettikleri Anadolu hakkında X. 

yüzyılda İbn Havkal’ın şu izlenimleri dikkat çekicidir “Genişliğine rağmen Rumların 

ülkesinde güzel şehir azdır. Çok büyük kısmı dağlar, kaleler, yer altına oyulmuş dehlizler, 

köylerdir… Suları bol ve çoktur. Yeryüzünde düz akmazlar dağlar arasında kıvrılarak 

akarlar… Müslümanların okumuşlarının, yazarlarının çoğunun zannettiğinin aksine Rum 

diyarı saha, önem, gelir, zenginlik, durum bakımından o kadar önemli değildir. Az aklı, 

bilgisi araştırması olana, ülkeler, sakinleri ve vergileriyle ilgilenenlere göre dahi Rum 

diyarı Mağrib ile mukayese edilemez, asla ona yaklaşamaz. Zira ben Mağrib sahalarında 

dağınık yaşayan Berberilerin ellerindeki güç, kuvvet, kudretin Rumların elindekinin 

birkaç misli olduğunu söylerim. Zira Mağrib’den Rum diyarına bir ordu girse orasını 

mahveder, sonunu getirir. Az bir güç dahi çeşitli bölgelerine sızar, mahveder.’’231 

İslam dünyasının her yerini dolaşmış olan bir seyyahın gözünde X. yüzyılda 

Anadolu toprakları oldukça önemsiz ve zayıf görünmektedir. Nitekim bu izleniminde 

haksız da değildir. Çünkü İslam dünyasının Bizans ile sınırını teşkil eden bu coğrafya 

incelendiğinde Türkiye Selçuklularının siyasi birliği kuruncaya kadar olan zaman dilimi 

                                                           
Sanatı,  Yapı Kredi Yayınları, İstanbul,2008, s.18; Koray Özcan, “Anadolu’da Erken Dönem Türk Kent 

Morfolojisi: Selçuklu Başkenti Konya’ ’Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, The Journal of  

International Social Research Volume:4 Issue: 19 Güz, 2011,  s.178. 
230Mesudi, Muruc Ez-Zeheb, s.83.  
231 İbn Havkal, 10.Asırda İslam Coğrafyası, s.190-191. 



- 73 - 
 

boyunca dil, din, ırk, kültür birliğinin olmadığı, uzun yıllar her türlü istilanın zemini 

olmuş, merkez tarafından uzun yıllar ihmal edilmiş, savaş, istila, göç hareketleri, 

depremler, kıtlık vb. her türlü felakete uğramış yıkık bir saha görünümündedir. 

Anadolu’nun Selçuklu hâkimiyetinden önceki vaziyetine kısaca bir bakmamız gerekirse 

şöyle bir tablo ile karşılaşıyoruz.  

I. Justinianus (527-565), döneminde takip edilen politikalar, imparatorluğun doğu 

eyaletleri ile arasındaki bağlarının kopmasında bir kat daha etkili olmuştur. Bu dönemde 

Kuzeyden gelen Bulgar ve Slav istilaları yüzünden ordu batıya yönlendirilmiş ve bu 

yüzden doğu bölgeleri saldırılara açık hale gelmişti. İmparator, doğu sınırlarının ve 

doğudaki eyaletlerin, şehirlerin devletin geleceği için taşıdığı hayati önemi 

kavrayamamıştı. Ordunun masraflarını karşılayabilmek için halka ağır vergiler 

uygulanıyordu. Vergi verenlerin nazarında yabancıların istilasına uğramak, hazine 

memurlarının gelişinden daha az korkunçtu. Köylüler fakirleşmiş, hükümet yetkilerinin 

baskısından kurtulmak için köylerini terk eder olmuşlardı. Toprakların verimliliği 

azaldığı gibi imparatorluğun masraflarını azaltmak isteyen İmparator, çözümü askerlerin 

sayısını azaltıp maaşlarını kısmakta buldu. Çoğu paralı askerlerden oluşan ordu sık sık 

isyan ediyor ve halk üzerinde baskı kuruyordu. Bizans sınırları savunmasızdı bu yüzden 

ülke sınırlarını barbar topluluklar rahatlıkla geçebiliyordu. Kıtlık, salgın hastalıklar 

sonucu şehirler, kasabalar ve köyler terk ediliyordu. Zirai üretim neredeyse durma 

noktasına gelmişti. Bir de depremler eklenince Justinianus’un saltanatının son zamanları 

durum içler acısıydı232. 

I.Justinianus’un askeri ve siyasi politikalarındaki hatalı tutumu din politikalarına 

da yansımıştı. Din politikasını Ortodoks inanç üzerine kuran İmparator, doğu 

eyaletlerinin bir kez daha imparatorluktan uzaklaşmasına neden oldu. Pagan halklar 

                                                           
232 Alexander A. Vasılıev, Bizans İmparatorluğu Tarihi, Çev. Tevabil Alkaç, Alfa Yayınları, İstanbul, 

2016, s.171,172,194,195. 



- 74 - 
 

arasında da Hristiyan inancını yayma ideali vardı. Onun zihniyeti, her şeyi kapsayan ve 

dünyayı fethetmeyi hayal eden bir haçlı zihniyetiydi. İmparatorluğu tek bir inanç 

etrafında birleştirme ve paganizmin kökünü kazıma sevdası ne yazık ki onu, Yahudiler, 

Paganlar ve Heretikler (Maniheistler, Nasturiler, Monofizitler, Aryanlar ve diğer dini 

gruplar) ile çatışma içerisine soktu233.  

İmparatorun ölümünden sonra, İmparatorluk önce Bizans-Sasani Savaşları (602-

628) ile sarsıldı. Sasani Savaşlarından sonra VII. yüzyılda İslam’ın yayılış sürecinde 

büyük toprak kayıplarına uğradı. Araplar, Sasanilerin yerini aldıkları zaman her yıl 

Anadolu topraklarına saldırılar düzenliyorlardı. Halk, bu saldırılar sırasında ulaşılmaz 

kalelere sığınıyordu. Arapların, esirleri alıp ganimetler topladıktan sonra geri çekilirken 

halkın ekin tarlalarını yakması önemli derecede zarara yol açıyordu. Cyrıl Mango, bu 

Arap akınlarının Anadolu’da onarılamayacak kadar büyük tahribat verdiğini ve muazzam 

bir demografik boşluk oluşmasına neden olduğunu savunur234. Charanis de IX. yüzyılın 

ortalarına kadar devam eden Arap akınlarının Anadolu’da nüfusun azalmasına neden 

olduğunu işaret ederken bu zamandan itibaren Türklerin gelişiyle birlikte nüfus artışı 

başlamıştır der235. Başta Vryonis olmak üzere bazı araştırmacılar ise bunu abartılı 

bulmaktadır. Çünkü ona göre Arap akınları küçük ganimet operasyonlarıydı ve tüm 

yarımadada nüfusu yok edecek kadar yıkıcı değildi236. 

Kostantinopolis’ten sonra en büyük şehir Anadolu’da Amorium (Emirdağ 

tarafları) şehri idi. Halife Mutasım zamanında, 838-842 yıllarında bu şehir 

yağmalanmıştı. Tarihi kaynaklar bunu “yıkıcı’’ olarak kaydeder. Yapılan arkeolojik 

kazılarda yanmış değerli eşyalar bulunmuş olması hatta şehrin hamamında yangın izlerine 

                                                           
233 Vasılıev, age, s.179, 180, 181. 
234 Cyrıl Mango, Bizans: Yeni Roma İmparatorluğu, Çev.Gül Çağalı Güven, YKY, 3.Baskı, İstanbul, 

2016, s.32-33. 
235Peter Charanis, “Observations on the Demography of the Byzantine Empire’’, Studies on the 

Demography of the Byzantine Empire, Collected Studies, Variorum Reprints, London, 1972,  s.13. 
236 Speros Vryonis, Problems In The History of Byzantine Anatolia, University of California, Los 

Angeles, 1963,  s.117-118. 



- 75 - 
 

rastlanmış olması insanların kaçma fırsatının olmadığı ani felaketlere maruz kaldığını 

kanıtlar niteliktedir.237. Müslüman istilaları sonucu Vaspuragan (Van Gölü çevresi) 

memleketi ıssızlaşmış ve birçok kaleler boş kalmıştı. Orada koyun sürüleri başıboş 

dolaşıyordu238. Tüm Ermeni theması harap olduğu gibi sınır boyunca Lycandos (Elbistan 

tarafları) ve Tzamandos (Melikgazi) terk edilmişti. Hakeza bütün Kapadokya bölgesi terk 

edilmiş ve çöle dönüşmüştü239. Aleksios Comnenus, döneminde kısmi bir toparlanma olsa 

da XII. yüzyılın ortalarında Küçük Asya’da çoğu şehir harap olmuş vaziyetteydi. Bu 

bölgelerdeki birçok Hristiyan, kaçarak imparatorluğun Avrupa topraklarına sığınıyordu. 

Bunda en büyük etmenlerden biri de Türklerin Küçük Asya’da hızlı ilerleyişiydi240. 

Şehirleri harabeye döndüren sadece düşman orduları değildi, bizzat Bizans 

yönetimi de Anadolu’da otorite kurmak için şehirleri yağmalayabiliyordu. Bizans 

yönetimi ile sık sık anlaşmazlığa düşen Ermeniler, Türklerin ilerlemesine karşı çıkmaktan 

çok onlarla işbirliğine girişiyorlardı. 1071 yılında, Romain Diogenes, Ermenilerden 

intikam almak için Sivas üzerine yürüdü ve ordusuyla şehri yıktı. Yerli halk bu felaketten 

kaçarak Gümenek’e sığınmak zorunda kaldı. Melik Danişmend, Sivas’a geldiği zaman 

kalenin yıkık durumunu görünce imar faaliyetlerine başlamıştır241. Bu istilalar ekili 

alanların tahribatına neden olduğu, çiftçilerin emeğini ortadan kaldırdığı için sık sık 

şiddetli kıtlık yaşanıyordu. Bu şiddetli kıtlıkların sonucu salgın hastalık ve ölüm 

kaçınılmaz sondu242. Anadolu’da hayatı zorlaştıran diğer bir unsur şiddetli depremlerdi. 

1045-1046’da Erzincan (Erzinga)’da şiddetli bir zelzele yaşandığını, şehrin tamamen 

yıkıldığını tarihi kayıtlardan öğrenmekteyiz. Tarihi kayıtlarda toprağın yarıldığını ve 

                                                           
237 Michael J. Decker, The Byzantine Dark Ages, Bloomsbury, London, 2016, s.112-113. 
238 Başkumandan Simbat Vakayinamesi (951-1334), Çev. Hrand Andreasyan, İstanbul, 1946,s.28. 
239 Charanis, agm, s.12. 
240 Süryani Patrik Mihail Vakayinamesi II. Kısım (1042-1195), Çev. Hrand Andreasyan, İstanbul, 

1944, s.21; Charanis, agm, s.15. 
241 Urfalı Mateos Vekâyinâmesi (952-1136) ve Papaz Grigor’un Zeyli (1136-1162), s.141; İrene 

Melikoff, “Gazi Melik Danismend Et La Conquete De Sivas’’, Selçuklu Araştırmaları Dergisi, S.4, 

Güven Matbaası, Ankara 1975, s.191-192; Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, s.158-161. 
242 Başkumandan Simbat Vakayinamesi (951-1334), s.45; Lastivertli Aristakes, Ermeni Bir Rahibin 

Gözünden Selçuklular ve Anadolu’nun Fethi, Çev. İlhan Aslan, Post Yayınları, İstanbul, 2019, s.85. 



- 76 - 
 

kadın-erkek birçok insanın toprak altında kaldığını ve günlerce derinliklerden seslerinin 

işitildiğini yazar243. 

 Bizans İmparatorluğu uzun tarihi boyunca etnik olarak asla homojen bir yapıya 

sahip ulus devlet olmamıştır244. Merkezîn uyguladığı Ortodoksluk propagandası ve 

Helenleştirme politikası her zaman başarılı olmuyordu. Çünkü Anadolu’da yerli halklar 

ve pagan inanışları varlığını devam ettiriyordu. Örneğin, Frigya'da ortaya çıkan ve Frig 

sapkınlığı olarak tabir edilen Montanizm'in Frigya'da ortadan kaldırılması çok zordu 

çünkü inatçı yerel kültürün ve özellikle Frig dilinin hayatta kalması önemli bir etkendi. 

Bunun anlamı, Montanistler Frigce konuşurken, Ortodoksluğa ve Helenleşmeye karşı 

direndiler245. Küçük Asya’nın yerli halkları en azından dokuzuncu yüzyılın başlarına 

kadar tamamen Helenleşmiş değildi. Bizans yönetimi, resmi dini öğretilere aykırı fikirleri 

olan toplulukları dağıtıyordu. Etnik veya dini gruplar ülkenin bir yerinden başka bir 

yerine transfer ediliyordu. Bizans’ın uyguladığı bu “tehcir’’ politikası siyasi, askeri, 

ekonomik ya da dini pek çok sebebe dayanabiliyordu. VI. yy’da 10.000 Ermeni Kıbrıs’a 

yerleştirilmiş ve böylece daha önce işlenmemiş topraklar tarıma açılmıştı.  

İmparatorluğun resmi dini öğretilerine aykırı Paulican (Pavlikan) ve Athenganoi gibi 

gruplar Anadolu’dan Trakya’ya yerleştirilmişlerdi246. Cyrıl Mango, bu nüfus transferleri 

sonucu VIII. yy’ın sonunda hangi etnik grubun nerede ve hangi sayıda yaşamakta 

olduğunu söylemenin son derece güç olduğunu, alabildiğine çalkalanan bir nüfus ile karşı 

karşıya kalındığının altını çizer247.  

                                                           
243 Başkumandan Simbat Vakayinamesi (951-1334),s.31. 
244 Peter Charanis, “How Greek was The Byzantine Empire?’’, Studies on the Demography of the 

Byzantine Empire, Collected Studies, Variorum Reprints, London, 1972, s.111. 
245 Vryonis, agm, s.120; Mango, age, s.24. 
246 Peter Charanis, “The Transfer of Population as a Policy in the Byzantine Empire’’, Studies on the 

Demography of the Byzantine Empire, Collected Studies, Variorum Reprints, London, 1972, s.150-151. 
247 Mango, age, s.33. 



- 77 - 
 

Bazı kitleler ise devlet eliyle değil dini baskılar sonucu göç edebiliyordu. Örneğin, 

Yahudiler, 943-944 yıllarında dini baskılar sonucu Bizans topraklarından Hazar 

topraklarına kaçmışlardı248.  

Bizans toplumunda temel dayanışma bağları iki taneydi: Bölgesel ve dinsel. 

İnsanlar kendilerini, imparatorluklarından çok köyleri, kentleri, ya da eyaletleriyle 

tanımlıyorlardı. Dinsel kimlik bölgeler arası kimlikten daha güçlü hissedilse bile bölgeler 

arası ayrılıklar da söz konusuydu. Toplumda “Kurnaz Süryani’’, “Görgüsüz 

Paflagonyalı’’, “Yalancı Giritli’’ gibi küçültücü ifadeler kullanılıyordu249. Anadolu’nun 

güneyi Bizans-Arap sınır bölgesi “sugûr’’ bölgesi olarak geçiyordu. Askeri amaçlı 

oluşturulan bu bölgeler Müslümanlara aitti. X.yüzyılda yaşamış olan İstahrî, İbn Havkal 

gibi coğrafyacılar Malatya’dan Maraş’a kadar olan bölgeye Sugûr-u Cezire adını 

verirken, merkezî Maraş olan ve içine Haruniye, Ayn Zarba(Anavarza), Lazkiye’yi alan 

bölgeye Suğûr-u Şam demişlerdir. İstahrî ve İbn Havkal’dan faydalanarak eserini XIII. 

Yy’da yazmış olan Yakut El-Hamevî de Doğu Anadolu’da Erzincan, Erzurum gibi 

şehirlerde Ermeni nüfusun fazla olduğunu vurgular250. 1045’te Anadolu’ya uğrayan 

Nâsır-ı Hüsrev, Van’da Hristiyan halkın bulunduğunu belirttikten sonra Ahlat’ın 

Müslümanlar ile Ermeniler arasında sınır olduğunu, bu bölgede Arapça, Farsça ve 

Ermenice olmak üzere üç dil konuşulduğunu kaydeder. Amid ve Harran arası köylerin ise 

çoğu Hristiyandı251. Kısaca buraya kadar anlattıklarımızı toparlamamız gerekirse 

Anadolu coğrafyasında din, dil, ırk açısından bir bütünlük arz etmediği gibi, bölgesel 

farklılıklar da merkezîn otoritesini zayıflatıyor, halk arasında da bir birliği, dayanışmayı 

engelliyordu.  

                                                           
248 Mesudî, age, s.136. 
249 Mango, age, s.37. 
250 İstahrî, Mesâlik ve Memâlik, Haz. İraj Afshar, B.T.N.K, Tahran, 1961,s.59; İbn Havkal, age, s.293; 
Muhammed Cevâd Maşkûr, age,s.49; Yakut El-Hamevi, Mu’cem ül-Büldân, Dârsadr, Beyrut 

1397(M.1977), C.I,s.150-151, 159-161. 
251 Nâsır-ı Hüsrev, Sefernâme, Çev. Abdülvvehap Tarzi, Milli Eğitim Basımevi, İstanbul,1967, s.9,10,12. 



- 78 - 
 

Tabiki bu etnik çeşitlilik imparatorluk içinde pasif bir durumda değildi. Özellikle 

ordu için büyük ölçüde bu halklardan faydalanılıyordu. Bizans ırk ayrımı yapmıyordu. 

Yetenekli olanlar devlet ve ordu içerisinde önemli kademelere gelebiliyordu252. 

Nitekim Türk kökenli Peçenekler, Uzlar ve Kumanlar, Bizans ile askeri, siyasi ve 

ekonomik ilişkiler kurmuşlardı. Özellikle Peçenekler, Bizans için X.yy’da hem siyasi 

hem de ekonomik açıdan hayati öneme sahipti253. Daha X.yy da Türk gruplar Bizans 

hizmetine girmişler ve Ferganalı Türkler saray muhafızı olarak görevlendirilmişlerdi. 

Nicephorus III. Botaneiates’in saltanatı sırasında (1078/81) Bizanslı bir general Kabalika 

Aleksandr’ın eline esir düşen Tzachos (Tzakhas/Çaka Bey), Bizans sarayında 

“Protonobilissimos’’ yani “En soyluların birincisi’’ ünvanıyla onurlandırılmıştı. 

İmparator tarafından pek çok imtiyazlar verilen Çaka Bey, Homeros’tan şiirler okuyacak 

kadar da iyi bir eğitime sahipti254. Alexias Kommenos’un 1081’de tahta geçmesiyle 

imtiyazlarından mahrum kalan Çaka Bey, İzmir’de beyliğini kurdu. İmparator elbiseleri 

ve nişanları taşıyarak adeta bir imparator gibi hareket eden bu Türk beyi, kendine ait 

donanmasıyla Ege adalarından Çanakkale’ye kadar ele geçirmişti255. Çaka Bey, Kurat’ın 

deyimiyle uzak görüşlü olmayan ve tamamen kıskançlığının esiri olan damadı 

I.Kılıçarslan tarafından bir ziyafet sırasında ortadan kaldırıldığı düşünülmektedir256.  

Tarihi kayıtlarda Bizans sarayında önemli mevkilere gelen tek Türk, Çaka Bey 

değildi. İmparator I. Alexias Kommenos (1081-1118)’un en güvendiği 

kumandanlarından ve yakın dostu Tatikios (Saraçlı) da bir Türk idi. 1057 yılı civarında 

doğan ve çocukken Bizans’a esir düşen bu Türk komutanını, Anna Kommena uzak 

görüşlülüğü, cesareti ve sadakati dolayısıyla övmektedir. Tatikios bir Kommena ile 

                                                           
252 Charanis, “Observations on the Demography of the Byzantine Empire’’,age, s.19.  
253 Kurat, age, s.131. 
254 Anna Kommena, Alexiad (Malazgird’in Sonrası), Çev. Bilge Umar, İnkılâp Kitabevi, İstanbul, 1996, 

s.232-234; Akdes Nimet Kurat, Çaka Bey, Türk Kültürünü Araştırmaları Enstitüsü Yayınları:24, Seri:IX, 

Sayı:32, Ankara, 1966, s.21-24. 
255 Kurat, age, s.39. 
256 Kommena, age, s.271; Kurat, age, s.54. 



- 79 - 
 

evlenerek imparator ailesi ile akrabalık ilişkisi kurduğu da bilinmektedir257. İmparatorun 

hizmetine girmiş ve vaftiz olarak Hristiyanlığa geçen İlhan rütbeli Türk beyi Skaliarios258 

ile 1097 yılında I.Haçlı Seferi’nde İznik kuşatması sırasında, dokuz yaşında esir düşen ve 

imparator ailesine sunulan Aksukhos da unutulmamalıdır. İmparator Alexias, kendisine 

sunulan Aksukhos’u, oğlu İoannes için ideal bir arkadaş olarak düşünmüştü çünkü kendisi 

de bir Türk çocuğu olan Tatikios ile beraber büyümüştü. İmparator yanındaki nüfuzu gün 

geçtikçe artan Aksukhos, “Büyük Domestikos’’ yani “Kara Ordusu Başkomutanı’’ 

mertebesine gelmiş ve sarayda yetkinliği oldukça artmıştı259. Yine Bizans tahsil ve 

terbiyesi ile yetişmiş olan Türk asıllı komutan Prosukh (Porsuk), II. Haçlı Seferi sırasında 

görev almıştı260. 

Tarihi kayıtlarda övgüyle bahsedilen bu Türk komutanlar, prosedür gereği de olsa 

vaftiz olarak Bizans sarayında oldukça önemli mevkilere gelmişlerdi. Ne kadar sarayda 

iyi eğitim alırlarsa alsınlar, onların önemli mevkilere gelmelerinde zekâ ve 

kabiliyetlerinin etkisi daha büyüktü. Türk komutanların vaftiz edilmiş olmaları, iyi bir 

saray eğitimi almış olmaları onların Türk kimliklerinden tamamen koptuklarını bize 

düşündürtmemelidir. Çocuk yaşta esir alınan bu Türk çocukları, imparatorun çocukları 

için oyun arkadaşı olarak seçiliyordu çünkü Bizans ordusunda yer alan paralı Türk 

askerlerini komuta ederken ya da Türklerle savaşırken Türkçeye ihtiyaç duyacaklarının 

bilincindeydiler. Brand’a göre Bizans ve Türk dünyalarını kendine yeten, sürekli 

düşmanlık ilişkileri içerisinde donmuş birimler olarak görmek yanlıştır. Bu iki dünya 

daha çok, ortam izin verdikçe, arasında insanların ve fikirlerin uygun bir biçimde aktığı 

                                                           
257  Nikephoros Bryennios, Tarihin Özü, Çev. Bilge Umar, Arkeoloji ve Sanat Yayınları, İstanbul, 2008, 

s.166, Işın Demirkent, “Türk Asıllı Bir Bizans Kumandanı’, Belleten, C.LXVII, S.248, Ankara 2003, 

Nisan, s.94,110; Charles M. Brand, “XI. ve XII. Yüzyıllarda Bizans’ta Türk Varlığı’’, Çev.Melek Öksüz, 

Uluslararası Karadeniz İncelemeleri Dergisi, Volume:4, İssue:4, 2008, s.120. 
258 Kommena, age, s.209,291,404. 
259 Niketas Khoniates, Historia, Çev. Fikret Işıltan, TTK, Ankara 1995, s.6,7; Işın Demirkent, “Bizans 

Başkumandanı Ioannes Aksukhos’’, Bizans Tarihi Yazıları (Makaleler-Bildiriler-İncelemeler), Dünya 

Kitapları, İstanbul, 2005, s.48. 
260 Ioannes Kınnamos’un Historia’sı (1118-1176), Çev. Işın Demirkent, TTK, Ankara, 2001, s.31-32. 



- 80 - 
 

bir ucu Konya’da diğer ucu Costantinepolis’de bulunan kesintisiz bir dizi oluşturmuştu. 

Sarayda yer alan Türkler, Anadolu’daki soydaşlarıyla da irtibatlarını koparmıyorlardı. 

Türkler de tıpkı diğer milletler gibi Bizans toplumunun bir parçasıydı ve toplum birçok 

milletten oluştuğu için Türklere karşı özel bir düşmanlık da yoktu261.  

Kutalmışoğlu Süleymanşah, Anadolu’ya gelip Türkiye Selçuklu Devleti’ni 

kurmadan önce Orta Doğu’da Büyük Selçuklu Devleti ve Bizans İmparatorluğu dışında 

Bağdat Abbasi ve Mısır Fatimî Halifelikleri ile Büveyhoğulları Devleti güçlü devletler 

arasında sayılıyordu. Sultan Tuğrul, Selçuklu şehzadeleri Kutalmış, Resultekin, İbrahim 

Yınal, Hasan ve Yakutî’yi özellikle batı yönündeki ülkelerin fethiyle görevlendirmişti. 

Selçuklu şehzadeleri kısa sürede Hemedan, İsfahan, Hazar Denizi bölgesi, Azerbaycan 

ve Doğu Anadolu bölgesinden Güney Kafkasya’ya kadar olan bölgeyi fethetmişlerdi. 

1048 yılında Tuğrul Bey, İbrahim Yınal’ı Azerbaycan Genel Valiliği’ne atayarak 

Kutalmış ile birlikte Anadolu fetihlerine devam etmelerini bildirmişti. Tuğrul Bey 

devrinde gerçekleşen akınlar sonucunda Sivas’a kadar olan Bizans kale ve müstahkem 

yerleri büyük ölçüde tahrip edildiği gibi bu bölgelerdeki Bizans savunma gücüne ağır 

darbeler indirilmişti262.  

Tuğrul Bey’in devletin merkezîyetçi kudretini hakim kılma çabaları, yağmayı- 

talanı savaştan ziyade hayat tarzı ve geçim biçimi olarak kabul eden Türkmen kitleleri ile 

anlaşmazlığa düşmesine neden olmuştu. Savaş yaşam tarzı olan bu göçer kitlelerin 

“yiğitlik’’, “cesaret’’, “hak’’ ve “sulh’’ ölçütleri yerleşiklerin bu kavramlara 

yüklediklerinden çok daha farklıydı263. 1048 yılında Maveraünnehir’de bulunan 

Oğuzların bir kısmı İbrahim Yınal’ın kendilerine “Sizin burada kalmanız ve 

ihtiyaçlarınızı buradan karşılamanızdan dolayı ülkem sıkıntı içerisine girdi. Bana kalırsa 

                                                           
261 Brand, agm, s.144,146,148,156. 
262 Ali Sevim, Kutalmışoğlu Süleymanşah, TTK, Ankara, 1990, s.1-5. 
263 Polat, agt, s.23. 



- 81 - 
 

yapacağınız en doğru iş Rumlara karşı gazaya çıkıp Allah yolunda cihad etmenizdir. 

Böylece ganimet de elde edersiniz. Ben de sizin izinizden gelip yapacağınız işlerde size 

yardımcı olacağım.’’ demiş, onlar da kabul edip sefere çıkmaya karar vermişlerdi264. 

Agacanov’a göre Selçukluların kendi yayılmacı amaçları doğrultusunda “cihat’’ bayrağı 

altında boydaşlarını kullanmak isteğiydi265.  

Tuğrul Bey gibi Sultan Alp Arslan’ın da saltanatı boyunca en büyük amacı “Sünni 

İslam Lideri’’ olmaktı. Bu amaçla hareket ettiği için Anadolu coğrafyası hiçbir zaman 

birinci derecede hedefi olmadı. Nitekim Anadolu, daha çok yerleşik halkı rahatsız eden 

göçer kitlelerini ve bu kitleleri etrafında toplayan asi hanedan üyelerinin merkezden 

uzaklaştırılması için uygun bir sahaydı. Sultan Alp Arslan, şahsen Bizans ile savaş 

halinde olmak istemiyordu. Bu dönemde Bizans büyük itibarını koruyordu, Anadolu’ya 

gidenler Sultan’a danışmadan oraya gidiyorlar hatta Sultan’a karşı gelen ve onun 

intikamından korkanlar Bizans ülkesinde bir sığınak arıyorlardı266.  

Fatimi veziri Nâsırüddevle Ebû Cafer b. Hemdân’ın rakiplerini alt etmek için 

Sultan Alp Arslan’ı Mısır’a daveti Malazgirt Zaferi’nin de önünü açmıştır. Vezirin, 

Fatimi halifesi adına okunan Şii hutbesinin yerine Abbasi halifesi adına hutbe 

okutacağının vaadini vermesi, savaşmadan İslam dünyasının liderliğini ele geçirme fikri 

Alp Arslan’ı Mısır’a doğru harekete geçirdi267. Azerbaycan yoluyla Doğu Anadolu’ya 

giren Sultan, Ahlat, Malazgirt ve Erciş’i fethetti. Meyyafârikin (Silvan), Siverek, Harran, 

Urfa yoluyla Haleb’e ulaştı ve burayı kuşattı. Bu sırada ise Bizans İmparatoru Romain 

Diogenes oldukça kalabalık bir ordu ile Anadolu’da ilerliyordu. Bu haberi alan Alp 

Arslan, hemen Haleb kuşatmasını kaldırıp tekrar Anadolu’ya geçmiştir. Malazgirt’i alan 

                                                           
264 İbnü’l Esir, age, C.IX, s.415; Dr. Meliha Setârzâde, Selçukiyyân (431-590), Tahran, 1392,s.49. 
265 Agacanov, Selçuklular, s.119. 
266 Claude Cahen, “İslam Kaynaklarına Göre Malazgirt Savaşı’’, Çev. Zeynep Kerman, Türkiyat 

Mecmuası, S.17, 2010, s.84. 
267 İbnü’l Adîm, Bugyetü’t-taleb fî Tarih-i Haleb (Biyografilerle Selçuklular Tarihi), Çev. Ali Sevim, 

TTK, Ankara, 1989, s.13-14; Carol Hillenbrand, Malazgirt Muharebesi, Çev. Mehmet Moralı,Alfa 

Yayıncılık, İstanbul, 2015,s.24. 



- 82 - 
 

Bizans ordusu Selçuklu üssü olan Ahlat üzerine harekete geçmişken Sultan yanındaki 

sayıca az askeri kuvvet ile birdenbire baskın biçiminde çıkagelmişti268. Türkler, savaşarak 

yavaş yavaş geriye çekilmişler ve galib geldiklerini sanan Bizanslıları pusuya düşürerek 

savaşı kazanmışlardı. Bu kadar ağır ve kalabalık bir orduyu mağlup eden Alp Arslan’a 

Bizans İmparatoru’nun esir düştüğü haberi ulaştığında inanamamış ve tahkik için bir 

adamını göndermişti269.  

Diogenes ile Anadolu seferine çıkan Mikhael Attaleiates’in notları aslında bize 

Bizans’ın içten nasıl bir çöküş içerisinde olduğunu göstermektedir. Uzun süredir hiçbir 

imparator Anadolu seferine çıkmamıştı. Savaşa ve tehlikeye alışkın düşmanlarının aksine 

savaş deneyimi olmayan gençler ücret karşılığı orduya alınmıştı270. Malazgirt yenilgisi 

sonrası Bizans’ın kendi içerisindeki çöküşün günah keçisi Romain Diogenes kabul 

edilmiş ve elim bir şekilde işkence ile öldürülmüştü. Ve böylece Malazgirt yenilgisi 

Bizans’ın Anadolu’da siyasi ve askeri otoritenin zayıf olduğunu ortaya çıkarmıştı.  

Orta Çağ Müslümanları için bu savaş, Türklerin Anadolu’yu istilasını açıklayacak 

şanlı bir zaferdi. Oysa aslında bu göçer Türk kitlelerinin Anadolu’ya kademeli olarak 

sızmaları sonucunda oluşan ve devam eden bir süreçti271. Türklerin, Anadolu’ya ilk 

akınları yağma ve ganimet amaçlı olduğu tarihi kaynaklardan anlaşılmaktadır. Tarihi 

kaynakların çoğunda yerli halkın Türk akınları karşısındaki şaşkınlık ve korku dolu 

ifadeleri yer almaktadır. Alp Arslan’ın 1072’de vefatından sonra Melikşah tahta geçince 

Kutalmış’ın oğulları Mansur, Süleyman, Alp İlik ve Devlet (Dolat) Anadolu taraflarına 

gelmişlerdi. Attaleiates’e göre Mansur ve Süleyman, sultanlık makamını elde etmek ve 

Melikşah saltanatına karşı yeni bir düzen kurmak için Anadolu’ya gelmişlerdi. 

                                                           
268 Sıbt İbnu’l Cevzî, Mir’âtü’z Zamân fî Târihi’l-Âyân’da Selçuklular, s.166-173; Mikhael Attaleıates, 

Tarih, Çev. Bilge Umar, Arkeoloji ve Sanat Yayınları, İstanbul, 2008, s.155;İslam Kaynaklarına Göre 

Malazgirt Savaşı (Metinler ve Çeviriler), Çev.Faruk Sümer-Ali Sevim, s.X. 
269 Sıbt İbnu’l Cevzî, s.170-171; Cahen, agm, s.94-95. 
270 Attaleiates, age, s.111. 
271 Hillenbrand, age, s.33-34. 



- 83 - 
 

Kutalmışoğlu Süleyman Şah’ın da 1073 civarı talan amaçlı Anadolu’da bulunduğuna dair 

bilgi kırıntılarına rastlamaktayız272. 

Nizamü’l mülk’ün de belirttiği üzere sayıları küçümsenmeyecek kadar olan 

Türkmenler her ne kadar Büyük Selçuklu devletine bezginlik getirmişlerse de devlet 

üzerinde hatırı sayılır derecede hakları vardı. Nitekim devletin kuruluş aşamasında nice 

sıkıntıları göğüsleyerek hizmette bulunmuşlardı. Dahası hanedan ailesinin hısım ve 

akrabalarıydılar273. Bu siyaset merkezli olarak Malazgirt Zaferi sonrası Bizans 

İmparatorluğu’nun barış şartlarını yerine getirmemesi sonucu Alp Arslan, Saltuk, Artuk, 

Mengücük, Çavuldur, Çavlı ve Danişmend gibi Türkmen beylerini Anadolu’da fetih ile 

görevlendirmişti. Ve bu fethettikleri yerlerin kendilerine ve oğullarına ait olacağını 

söylemişti. Ebul Kasım Saltuk Bey; Erzurum tarafları, Mengücük Gazi, Erzincan-Kemah, 

Danişmend Ahmed Gazi; Kayseri-Sivas-Amasya, Artuk Bey; Mardin ve çevresini 

zaptetmişti274.  

Bu Türkmen beyleri, Anadolu’da fethettikleri topraklarda kendi beyliklerini 

kurmuşlardır. Bu beylikler içerisinde Anadolu sosyo-kültürel tarihi açısından belki de en 

çok öne çıkan Danişmend Beyliği olmuştur. Anadolu’da ilmî, fikrî ve kültürel faaliyetler 

Danişmend ilinde ve Danişmend oğulları himayesinde başladığı söylenebilir. Danişmend 

oğlu Melik Ahmed Gazi, Vartan’ın kayıtlarına göre aslen Ermeniydi275 oysa Süryani 

Mihail’in vakayinamesinde “Türk emiri’’ olarak anılmaktadır. Aynı şekilde Albertus 

Aquensis ve Wıllermus Tyrensis gibi Haçlı kroniklerinde de Danişmend Gazi’nin Türk 

                                                           
272 Attaleiates, age s.263; Bryennios, age, s.79; Abû’l Farac, C.I, s.328;Sevim, Kutalmışoğlu 

Süleymanşah, s.20-21. 
273 Nizamü’l mülk, Siyasetname, Çev. Mehmet Taha Ayar, Türkiye İş Bankası Yayınları, İstanbul, 2014, 

s.147. 
274 Faruk Sümer, Selçuklular Devrinde Doğu Anadolu’da Türk Beylikleri, TTK, Ankara, 2015, s.32. 
275 Müverrih Vartan, Türklerin Anadolu’yu İstilası Tarihi, Çev. Hrant D. Anreasyan, TTK, Ankara, 

s.29. 



- 84 - 
 

olduğu yazmaktadır276. Danişmend oğullarının atası Ali Taylu, Harezm’deki dini çevrede 

yetişmiş ve Selçuklu hanedan üyelerine muallimlik yaptığı için “Danişmend’’ünvanını 

almış biriydi. Selçuklu hanedanı ile akrabalık ilişkileri de kuran Ali Taylu’nun oğlu 

Gümüştigin Ahmed Gazi’ye Alp Arslan tarafından “Melik’’ ünvanı verilmişti277.  

Melik Danişmend, Sivas’ı üs edinmiş ve Niksar, Tokat, Amasya, Sivas, Kayseri 

bölgesini hakimiyetine almıştı (1085)278. Anadolu’da ilk medreseler Danişmend oğulları 

tarafından yine bu bölgede inşa edilmeye başlanmıştı. Bayram, Danişmendlilerin, gazilik 

mefkuresine, Türk kültürüne ve Türkmencilik ülküsüne büyük bir önem verdiklerini, 

ülkelerinde bunu yerleştirmeye ve yaymaya çalıştıklarını savunur. Hatta Anadolu’da ilk 

Türkçe eser yazma geleneğinin de burada başladığını söyler. Anadolu’da telif edilen ilk 

Türkçe eserin, XIII. yüzyılın başlarında Amasya’da Hakîm Bereket tarafından yazılan 

“Tuhfe-i Mübarizî’’ adlı bir tıp eseri olduğunu iddia eder279. 

İbnü’l Kemal tarafından Gümüştigin Ahmed Gazi’ye sunulan “Keşfü’l Akabe’’ 

adlı astronomi ve felsefe kitabı, Anadolu’da tıp, astronomi, matematik ve felsefe gibi  

aklî-tabî ilimlerin daha fazla ön plana çıktığının göstergesidir280.  

Anadolu’nun fetih sürecinde o dönemin atmosferini en iyi yansıtan eser hiç 

şüphesiz destanlardır. Arap-Bizans mücadelelerini anlatan Battalnâme gibi eski İslam 

gazilerine ait rivayetler Türk fetihlerinde çok derin dini vecd sebebi olmuş ve 

Danişmendnâme destanın esin kaynağı haline gelmiştir281. Türkler, İslam’a 

geçmelerinden çok önce, Sasanîlerin ve daha sonra Abbasîlerin paralı askerleri olmuştur. 

                                                           
276 Süryani Mihail, age, s.30; Albertus Aquensis, (Albert of Aachen) Historia Ierosolimitana, History 

of the Journey to Jerusalem, Ed.Susan B.Edgington, Clarendon Press Oxford, Newyork, 2007, s.525; 

Wilermus Tyrensis Haçlı Kroniği II., Çev.Ergin Ayan, Gece Kitaplığı, Ankara, 2018,s.58. 
277 İbnü’l Esir, age, C.X, s.247; Mikail Bayram, Danişmend Oğuları Devleti’nin Bilimsel ve Kültürel 

Mirası, Kömen Yayınları, Konya, 2009, s.25-27. 
278 Süryani Patrik Mihail Vakayinamesi II. Kısım (1042-1195), s.30. 
279 Bayram, age, s.42-45; Bu görüş tartışmalıdır bkz. Aziz Merhan, “Anadolu’daki İlk Türkçe Eser 

Üzerine Tartışmalar’’, Türk Araştırmaları Yıllığı, Belleten, C.59, 2011, s.53-62. 
280 Bayram, age, s.28-32. 
281 Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, s.149. 



- 85 - 
 

Yüzyıllar boyunca bu askerler, Türk askeri tabakasının meydana getirdikleri gibi sınır 

boylarının da koruyucuları olmuşlardır. Gazi idealine nüfuz ederek, “Kutsal Savaş’’ 

fikrinde savaştıkları bölgelere göre farklı bir anlam vermek zorunda kalmışlardır. 

Özellikle Halife Mu’tasım (833-842) döneminden itibaren ordunun çoğunluğunu 

Türklerin oluşturduğu Arap-Bizans akınları, Rum’un kâfirlerine karşı yapılan bir kutsal 

savaştı. Zamanla sınır bölgelerinde daha sonra ise Küçük Asya’da Türk yönetiminin 

genişlemesini destekleyecek bir etnik kimlik gelişti. Aynı zamanda bir destan 

edebiyatının da gelişmesine fırsat verdi282.  

Battalnâme’nin kahramanı Seyyid Battal, Peygamber’in soyundan gelen 

Müslümanlığı yayma mefkûresi ile savaşan bir İslam kahramanıdır. Savaş sahası Anadolu 

ve bilhassa Malatya havalisidir. Danişmendnâme’de Melik’in soyu Seyyid Battal ‘a 

bağlandığı için Köprülü tarafından Battalnâme destanın devamı olarak kabul edilmiştir.283 

Melikoff’a göre Küçük Asya Türkleri, Seyyid Battal Gazi modelinde Anadolu 

fatihlerinin istismarlarını kutlayan ulusal bir destan yaratmışlardı. Bu destansı eserlerden 

en ünlüsü Dânişmendnâme olduğu gibi bir diğeri de Sarı Saltık destanıdır. Destanlarda 

ortak bir atmosfer dikkat çekmektedir. Bu atmosfere, askeri grupların, tüccarların, 

dervişlerin, heterodoks mezheplerinin bağlı olduğu ezoterik mistizm akımlarının işlediği 

ortak bir “Kutsal Savaş’’ ideali hakimdi. Ve bu atmosfer Küçük Asya’da Osmanlı’nın 

gücünün pekişmesine kadar devam edecekti. Önce kentsel bölgelerin kazanıldığı kırsal 

Türk çevrelerinin atmosferiydi284. Gelgelelim Danişmendnâme’de savaşan tarafların yani 

Türk ve yerli halkın birbirlerinin dilini anlamaları ve konuşmaları dikkat çekici bir 

unsurdur. Örneğin Danişmend Gazi ve arkadaşlarının Rumca konuşması, Rumların da 

Türkçe konuşması bu sebeple zaman zaman kılık değiştirip casusluk yapmaları gibi 

                                                           
282 İrene Melikoff, La Geste de Melik Dânismend (Etude critique de Danismendnâme), Depositaire 

Libraırıe Adrien Maisonneuve II, Rue Saint-Sulpice, Paris, VI, 1960, s.48-49. 
283 Fuad Köprülü, Türk Edebiyatı Tarihi, Ötüken Neşriyat, İstanbul, 1980,s.258; Turan, Selçuklular 

Zamanında Türkiye, s.151. 
284 Melikoff, age, s.48. 



- 86 - 
 

benzer olaylar tarafların bütün mücadelelerine rağmen birbirlerini tanıyacak kadar da 

ortak bir hayat tarzları olduğunu bize gösterir 285. Benzer şekilde XIII. yüzyılda yaşadığı 

varsayılan ve gazi-derviş Sarı Saltuk’un kahramanlıklarını anlatan Saltuknâme’de de 

kahraman gayet rahat bir şekilde Rumlarla diyalog kurar hatta bazen kiliseye gidip İncil 

hakkında tartışmalara girer ve galip gelir. Bize Türkler ve Bizans arasında dinlerin, 

toprakların, kentlerin ve kalelerin iç içe girdiği bir dünyayı betimler286.  

Anadolu topraklarında entelektüel aktivitelerin diğer bir merkezî ise Mengücek 

topraklarıydı. Anadolu Selçuklu hanedanı ile akrabalık ilişkileri kuran Mengüceklerin, 

Arapça-Farsça edebiyat ve bilimin XII. yüzyılda Anadolu’da himaye edilmesinde 

oldukça etkin olduklarını biliyoruz. Ünlü İranlı şair Nizami Gencevî, Fahreddin Behram 

Şah (Mengücek Kemah-Erzincan kolu beyi) için Mahzenü’l Esrar adlı eserini sunmuştu. 

Ünlü filozof Abdüllatif el-Bağdadî’nin de Erzincan’da bir süre kaldığı bilinmektedir287.  

Türkmen beyliklerinin Anadolu’da başlattıkları bu kültürel faaliyetler Selçuklu 

hakimiyeti altında da devam etmiştir. Moğol akınlarına kadar olan dönemde ortaya 

konulan eserler daha çok astronomi, tıp, felsefe, matematik gibi aklî ve tabiî ilimlere dair 

olduğu, âlimlerin bu yönde faaliyet gösterdikleri görülmektedir. Moğollar zamanında ise 

Anadolu’da Farsça-Arapça ve Türkçe yazılan dinî-tasavvufî-ahlakî mensur eserlerin daha 

çok üretildiği görülür. Bunun en önemli nedenlerinden biri ilk dönem Anadolu Selçuklu 

sultanlarının ve Danişmend beylerinin Mu’tezile eğilimli olmalarından 

kaynaklanmaktadır288.  

                                                           
285 Ahmet Yaşar Ocak, “Dânişmendnâme’’, TDVİA, C.VIII., İstanbul, 1993, s.479. 
286 Reha Bilge, “Türkler ve Rum Diyarı’’, Türkler ve Bizans Yoksa Doğu Roma mı?, Haz.Reha Bilge, 

Arvana Yayınları, İstanbul, 2017, s.21. 
287 İbn-i Bibî, El-Evâmirü’l Alâ’iyye fi’l Umûri’l Alâ’iyye, Çev. Mürsel Öztürk, TTK, Ankara, 2014, 

s.102; A.C. S. Peacock, Islam, Literature and Society in Mongol Anatolia, Cambrige University Press, 

2019, s.35. 
288 Ahmet Kartal, “Anadolu Selçuklu Devleti Döneminde Dil ve Edebiyat’’, Divan Edebiyatı 

Araştırmaları Dergisi, S.1, İstanbul, 2008, s.105-109. 



- 87 - 
 

Mu’tezile, dini uygulamalarda Hanefi mezhebine tabi olduğu için çoğu zaman 

Hanefi sözü ile Mu’tezile mezhebi kastedilmiştir. Abbasi halifesi Harun er-Reşid ve 

oğulları zamanında Abbasi devleti resmi mezhep olarak Mu’tezile mezhebini kabul 

etmişlerdi. Fakat Mu’tezile mektebinde yetişen İmam Ebu’l Hasan el-Eş’arî’nin 

(H.330/M.942) bazı itikadî meselelere farklı yorumlar getirmesi sonucu Mu’tezilerden 

ayrılarak Eş’ariliği kurmuştur. Akliyeci yani rasyonalist olan Mu’tezile, tasavvufi 

düşünceye karşı olduğu için tasavvufi çevreler Eş’ariler tarafına geçmişlerdi. Eş’arilik, 

hilafet merkezî Bağdat’ta büyük destek gördü. Abbasi Devleti yetkilileri de Eş’ariliğe 

meyil ettiler289.  

Nişâbûr’da Şafi, Eş’ari ve Hanefi (Mu’tezile) mezhepleri rekabet halindeydi. 

Soylular arasında, dini ulema ve halk arasında da taraftarlara sahiptiler. Sultan Mahmud 

ve oğlu Mesud, Hanefi (Mu’tezile) mezhebini himaye ettiler. Gazneli sultanlarının 

Hanefileri himaye etmesinden dolayı Şafilerle arası bozuktu. Selçukluların Horasan’ı 

istila etmesinden sonra da bu husumet devam etti. Selçuklu veziri, Amidülmülk Kündüri, 

Hanefi (Mu’tezile) fanatiğiydi. Hanefilerin lideri Ebu Nasır Ahmed Sadi, vaazda ya da 

hutbede Rafizilerin ve Eş’arilerin lanetlenmesini emir etmişti. Eş’ari ve Şafi mezhepli 

Nizamü’l-mülk ile Amidülmülk arasındaki rekabetin de mezhep çatışmasından ileri 

geldiğini söyleyebiliriz. Amidülmülk idam edilip diğer devlet adamları gibi Şafi olan 

Nizamü’l-mülk yerine geçti. Ve Şafiliği güçlendirmeye çalıştı. İlk defa Nizamiye adıyla 

bilinen medreseler silsilesinin ilk medresesini Nişâbûr’da kurdu (1058)290. 

İbnü’l Esir, Kutalmış’ın ilm-i nücum yani astronomiye mükemmel derecede vakıf 

olduğunu, hatta ölümünden sonra da çocuklarının bu ilmi tahsil etmeğe ve bu ilmin 

üstatlarını yanlarından ayırmadıklarını söylemiştir. Onun bu kayıtlarından Kutalmış ve 

                                                           
289 Mikail Bayram, “Danişmend Oğulları’nın Dini ve Milli Siyaseti’’, Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 

S.18, 2005,s.133-134. 
290 Setârzâde, age, s.88. 



- 88 - 
 

ailesinin Mu’tezile mezhebinden olduğu düşüncesini uyandırsa da kesin bir ifadenin yer 

almadığının da altını çizmemiz gerekiyor. İbnü’l Esir’in ifadelerinden anlaşıldığı 

kadarıyla Sultan’ın çok eski bir Türk ilmi olan astronomi ile uğraşması, Selçuklu’nun 

İslam aleminde dini prestijine leke sürüyordu291. I.İzzeddin Keykavus da Sinop şehrinin 

fethinden sonra yanından ayırmadığı münecciminin uygun gördüğü gün ve saatte şehre 

giriş yaptığına dair kayıtlar aynı geleneğin devam ettiğini kanıtlar nitelikte292.   

Danişmendliler sadece kültürel değil aynı zamanda siyasi ve askeri bakımdan da 

Anadolu’da oldukça güç kazanmış durumdaydılar. 1075 yılında İznik’i alan ve devletini 

kuran Kutalmışoğlu Süleymanşah Konya’dan İznik’e kadar yerleri ele geçirmişti. 

Anonim Selçuk-nâme’de çevredeki küffâr şehirlerinin haracını Konya’ya getirdiği ve 

Rum asilerinin onun otağının önünde toprağa yüz sürdüğü ifade edildiğine göre saray 

yaşantısından uzak olduklarını bize düşündürtmektedir293. Anadolu’ya 1080’den itibaren 

önemli derecede Türkmen muhacereti başlamıştı294. 1096 yılında başlayan Haçlı Seferleri 

ise Anadolu’da huzurun ve güvenliğin sağlanmasını bir süre daha geciktirecekti. 1107’de 

I. Kılıçaslan’ın ölümü ülkenin parçalanmasına ve Bizans karşısında gücünün azalmasına 

neden oldu. Bu nedenle Anadolu’da Danişmend oğullarının yıldızı parlamaya başlamıştı. 

Emir Gazi’nin Bizanslılara, Haçlılara ve Ermenilere karşı kazandığı zaferlerden dolayı 

Bağdat Halifesi ve Sultan Sancar kendisine bir elçi, dört siyah bayrak kapısında çalınmak 

üzere davul, altın gerdanlık, asa ve “Melik’’ unvanı verildiğine dair bir ferman 

gönderilmişti. Bu durum Anadolu’da üstünlüğün Danişmendlilere geçtiğinin resmiydi295.  

                                                           
291 İbnü’l Esir, age, C.X, s.48, 49; Suzan Yalman, “Ala Al-Din Keyqubad Illumınated: A Rum Seljuq 

Sultan as Cosmic Ruler’’, Muqarnas (29), 2012, s.171-172. 
292 İbn Bibi, age, s.180; Sâlim Koca, Sultan I. İzzeddin Keykâvus (1211-1220), TTK, Ankara, 1997, 

s.33. 
293 Tarih-i Âl-i Selçuk der Anatoli, s.79; Hükümdar otağı anlamına gelen “serâperde’’ kelimesi 

kullanılmıştır. Bkz. www.vajehab.com; Togan, 1077’de Konya’nın fethedilmiş olmasına rağmen, 1190’da 

III. Haçlı Seferi sırasında dahi Türklerin şehir civarında çadırlarda yaşadıklarını söylemektedir.Bkz. 

Togan, Umumi Türk Tarihi’ne Giriş, s.217. 
294 Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, s.144. 
295 Turan, age, s.197-198; Tamara Talbot Rice, Anadolu Selçuklu Tarihi, Çev.Tuna Kağan Taştan, Nobel 

Yayınları, Ankara, 2015, s.51. 

http://www.vajehab.com/


- 89 - 
 

Türkiye Selçuklu Devleti tahtına II. Kılıçarslan’ın geçmesiyle (1156-1192), 

Anadolu’da güç dengelerinin değiştiği ve Selçuklu’nun bir beylikten, gelişmiş bir saraya 

ve başkente sahip bir “devlet’’ statüsüne ulaştığı bir dönem başlamıştır296. Aksarayî’nin 

anlatımına göre, Irak Selçuklu Devleti’ndeki taht kavgaları Bağdat Halifesi’ni sıkıntıya 

sürüklemiş ve Halife, Kılıçarslan’a bir elçi göndererek “Rum’un işlerini yoluna 

koyduktan sonra Bağdat’a gelmene yardım edilecek ve İran sana verilecek’’ demişti. Bu 

haberden sonra Kılıçarslan, Büyük Selçuklu Devleti’nin tek varisi olarak, İran saltanatı 

hevesiyle askeri ve siyasi politikasını şekillendirecekti297.  

Türkiye Selçuklu Devleti’nin yükseliş dönemi Irak Selçuklularının çöküşü ile 

başlamaktadır. Irak Selçukluları son hükümdarı II. Tuğrul (1177-1194)’un ölümüyle 

birlikte devlet çöküşe geçmiş ve Büyük Selçuklu Devleti’nin son mirasçısı olarak Konya 

kalmıştı. Bu tek mirasçı olmanın özgüveni ile sofistike (yapmacık, karmaşık) İran saray 

kültür modelini, Türkiye Selçuklu Devleti benimsemeye başladı. Hatta sultanların 

Firdevsi’nin Şehnâme eserinde geçen Keyhüsrev gibi muhteşem lakaplar almaları da 

bundan ileri gelmektedir298. II. Kılıçarslan’ın Türkmenlere karşı uyguladığı askeri ve 

siyasi politikası dikkat çekicidir. II. Kılıçarslan, öncelikle Anadolu’da siyasi birliği 

sağlamak amacıyla Türkmen beyliklerine karşı özellikle de Türk rakipleri 

Danişmendlilere karşı harekete geçti. Aksarayî’nin anlatımına göre Danişmendiye 

ülkesini almaya kendini kaptıran Kılıçarslan, bu hevesle Aksaray şehrini inşa ettirip 

günlerinin çoğunu orada geçiriyordu299.  

Anadolu’daki siyasi ve askeri karmaşa ortamında kendine siyasi bir dayanak 

arayan Kılıçarslan bu amaçla Bizans İmparatoru Manuel ile anlaşmaya vardı. Bu 

anlaşmanın ayrıntılarında Kılıçarslan şöyle söz veriyordu; Kendisinin izni olmadan hiçbir 

                                                           
296 Mecit, age, s.134. 
297 Kerîmüddin Mahmud-i Aksarayî, Müsâmeretü’l-Ahbâr, Çev. Mürsel Öztürk, TTK, Ankara, 2000,s.22. 
298 Peacock, Islam, Literature and Society in Mongol Anatolia, s.36. 
299 Aksarayî, age, s.23; Mecit, age, s.140. 



- 90 - 
 

Türk’ün Bizans topraklarına giremeyecekti, eğer Türk beylerinden biri Bizans 

topraklarına zarar vermeye kalkışırsa hemen ona savaş açacaktı. Hiç tereddüt etmeden 

İmparator’un emirlerini yerine getireceği gibi Türklerin ele geçirdiği Bizans şehirlerini 

de iade edecekti. Hatta Kılıçarslan, 1162 senesinde İmparator ile görüşmek için 

Kostantinepolis’e gitti. Mücevherlerle ve değerli kumaşlardan yapılmış göz alıcı 

elbiseleriyle muhteşem bir merasim düzenleyen İmparator’un karşısında Kılıçarslan’ın 

şaşkınlığı ve hayranlığı tarihi kaynaklara yansımıştır. İmparator, muhteşem ziyafetlerle, 

Hipodrom’daki gösterilerle Bizans’ın ihtişamından ve gücünden Kılıçarslan’ı etkilemeyi 

hedefliyordu. Nitekim başarılı da olmuştu. Çünkü Kılıçarslan, kendi hâkimiyeti altında 

bulunan fakat yağma ile geçinen Türkmen gruplarını, Bizans topraklarına zarar verdikleri 

takdirde cezasız bırakmayacağına dair bir anlaşma yapmıştı300. Bu anlaşma sayesinde 

oldukça güç kazanan Kılıçarslan, belki de Kostantinepolis’te gördüğü ihtişam nedeniyle 

Anadolu’daki Türkmenleri hâkimiyeti altına alma konusunda hırslı ve saldırgan bir tavır 

içerisine girmiş olabilir.  

Bizans hudutlarında ve özellikle de Eskişehir bölgesinde gittikçe yığılan, yüz 

binin üzerinde Türkmen yurt ve otlak bulmak maksadıyla Rum topraklarını işgal 

ediyordu. Türkmenler akınlarını Denizli, Kırkağaç, Bergama ve Edremit’e kadar 

genişletmişlerdi. Bu durum Bizans ile Selçuklu ilişkilerinin tekrar gerginleşmesine neden 

oldu. İmparator Manuel, Papa III. Alexander’a mektup yazarak Türklere karşı yardım 

istedi. İmparator Manuel, Sırbistan’dan, Macaristan’dan, Balkanlar’daki Kumanlardan ve 

Haçlı kontluklarından aldığı yardımcı kuvvetlerle kalabalık bir ordu oluşturdu ve Eylül 

1176’da Kılıçarslan’a karşı harekete geçti. İmparator, kalabalık ordusuyla Miryokefalon 

                                                           
300 Ioannes Kınnamos ‘un Historia’sı (1118-1176), Haz.Işın Demirkent, TTK, Ankara, 2001, s.146-151, 

Niketas Khoniates, Historia,, s.80-83, Urfalı Mateos, age, s.334; John Freely, At Üstünde 

Fırtına:Anadolu Selçukluları, Çev.Neşenur Domaniç, Doğan Kitap, İstanbul, 2012, s.60. 



- 91 - 
 

(Myriokephalon) kalesini geçip Eğirdir’in kuzeyindeki Sultan Dağı (Tzibritze ) geçidinde 

Türkler tarafından korkunç bir bozguna uğratıldı301. 

Her iki tarafın da ağır kayıplar verdiği bu savaşta, Sultan gelen anlaşma teklifini 

kabul etti. Sultanın anlaşma teklifini kabul etmesi üzerine Türkmenler onu “hain’’ ilan 

ettikleri gibi isyan edip Rumlara saldırdılar. Rumlar bu durumun kimden kaynaklandığını 

sorunca Selçuklu emirleri, saldırıda bulunan Türkmenlerin kendilerinden olmadığını 

söylemişlerdi302.  

Hillenbrand, Miryokefalon Savaşı ile Malazgirt Savaşı arasında benzer noktalara 

temas ederek, bu kadar önemli bir askeri zaferin Malazgirt Savaşı’nın aksine İslam 

kaynaklarında neden yeterince yer almadığını sorgular. Miryokefalon zaferinin neden 

tarih yazımsal bir kara deliğe yuvarlandığını merak eder303. Bu konuda Mecit’in tespitine 

göre Kılıçarslan, Nureddin Zengî ve Selahaddin Eyyubî gibi Haçlılara karşı mücadele 

veren rakiplerinin aksine kendisini bir cihat savaşçısı olarak sunmamıştır. Hatta II. 

Kılıçarslan’ı övmek için hiçbir tarih eserinin yazılmadığının altını çizerek bunun en 

önemli nedenin, cihadın onun ideolojisinin ve zihniyetinin bütünleyici bir parçası 

olmadığını söyler304.  

Cahen ise Hristiyan halkın yani Kapadokya (Danişmend İli) halkının Ermenilerin 

aksine kısmen de olsa Bizans’a manevi bakımdan bağlı olduğunu söyler. Kılıçarslan’ın 

hedefinin Bizans topraklarını fethetmek değil Anadolu’nun iç bölgelerinde birliği 

sağlamak, Ermenistan’da Suriye’de ve Mezopotamya’daki Müslüman dünyasının 

politikasında gittikçe artan bir rol oynamak olduğunu vurgular305. Kısacası Kılıçarslan’ın 

                                                           
301 Kinnamos, age, s.214-215; Khoniates, age, s.123-127; Süryani Mihael, age, s.247-250;Turan, 

Selçuklular Zamanında Türkiye, s.234; Freely, age, s.62-63. 
302 Süryani Mihael, age, s.250-251. 
303  Hillenbrand, age, s.181. 
304 Mecit, age, s.150. 
305 Claude Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu, Çev. Erol Üyepazarcı, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 

İstanbul, 2012, s.45. 



- 92 - 
 

hedefi Anadolu’da kendi hâkimiyeti altında siyasi birliği sağlamaktı. Bu amaçla 

Bizans’ın kendi için önemli bir müttefik olduğunun farkındaydı. Kendisine sadece feodal 

bağlarla bağlı olan Türkmen kitlelerini her zaman kontrol altında tutmakta zorlanıyordu. 

Kendi kontrolü dışında hareket eden Türkmenlerin sebep olduğu savaşın basit bir anlaşma 

ile sonlandırılması bunun en belirgin göstergesidir. Türkiye Selçuklu sultanlarının bu 

zaferi bir propaganda amacı olarak kullanmaması hem bir cihat politikası 

gütmemelerinden hem de bu topraklarda kendine yaşam alanı arayan Türkmen 

kitlelerinden sıyrılarak işgalci durumunda göstermek istemediklerinden kaynaklanması 

muhtemeldir.  

1176’da Kılıçaslan Malatya’yı, ertesi yıl Danişmendliler Beyliğini fethetti. 1188 

yılında ülkeyi Orta Asya Türk veraset sistemine göre devletin hanedanın ortak malı 

sayılmasından dolayı on bir oğlu arasında paylaştırdı. 1)Kutbettin Melikşah’a Sivas ve 

Aksaray, 2)Rükneddin Süleymanşah’a Tokat ve çevresi, 3)Nureddin Sultanşah’a Kayseri 

bölgesi 4) Mugîseddin Tuğrulşah’a Elbistan, 5)Mu’izeddin Kayserşah’a Malatya, 

6)Muhiddin Mes’ud ‘a Ankara merkez olmak üzere Çankırı, Kastamonu ve Eskişehir, 7) 

Gıyaseddin Keyhüsrev’e Ulu-borlu (Borgulu) ve Kütahya havalisi, 8)Nasreddin 

Berkyarukşah’a Niksar ve Koyluhisar, 9)Nizameddin Argunşah’a Amasya 10)Arslanşah  

‘a Niğde, 11)Sancarşah’a Ereğli verilmişti306 .  

Kılıçarslan’ın en büyük oğlu Sivas meliki Kutbettin Melikşah, 1189’da 

Türkmenlerin desteği ile isyan etti. Fakat bu isyan 4000 Türkmen’in öldürülmesi ile 

sonuçlanmıştı. Türkmenler bu felaketin arkasında sorumlu olarak Kılıçarslan’ın veziri 

Ermeni-Bizans kökenli sonradan İslamiyet’i kabul etmiş olan İhtiyârü’d’din Hasân b. 

Gavras’ı sorumlu tutmuşlardı. Türkmenler, Sultan’ın damadı Mengücek Beyi Fahreddin 

                                                           
306 İbn Bibi, age, s.50; Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, s.242-243. 



- 93 - 
 

Behram Şah’ın da yardımıyla bir tuzak kurarak veziri ortadan kaldırdılar307. Türkiye 

Selçuklu Devleti yönetimi ve Türkmenler arasındaki anlaşmazlıkların artık yavaş yavaş 

su yüzüne çıkmaya başladığını görüyoruz. Anadolu’daki bu dönemdeki bütün bu siyasi 

gelişmelere paralel olarak sosyal kültürel gelişmelere de kısaca değinmek istiyoruz. 

Bizans İmparatoru Manuel Komnenos (1143-1180) zamanında Anadolu’ya 

geldiği bilinen seyyah ve Şâfiî âlimi el-Herevî’nin verdiği bilgilere göre Anadolu şehir 

dokusunda Hristiyanlık öncesi antik yapıların izlerini görmek mümkündü. Konya’da 

gördüğü bir lahiti anlatırken, Kayseri’de ise hipodromdan ve antik hamamlardan 

bahseder. Divriği’yi (el-Abruk, Abrik) ise Rumların yaşadığı, kilise ve camisi olan bir yer 

olarak anlatmaktadır 308 . Anadolu hakkında bilgi veren en eski Herevî seyahatnamesidir 

ve çok ayrıntılı bilgiler yer almamaktadır. Anadolu’ya XII.yy’da hemen hemen hiç 

seyyah gelmemiştir309. Bunun tabiki muhtemel nedeni yollardaki güvenlik ve ulaşım 

zorluğu olmalı.  

Türkler ile yerli halk arasında çok büyük anlaşmazlıklar ya da farklılıklar 

olmadığını Bizans kaynaklarından anlıyoruz. Halk arasında kültürel etkileşim XII. Yy’da 

yer yer kendini göstermeye başlamıştı. Niketas Khoniates’in anlatımına göre Beyşehir 

Gölü civarında yaşayan Hristiyan halk, Konya Türkleri ile kuvvetli bir dostluk kurmakla 

kalmamış, adet ve gelenekleriyle hemen hemen Türkleşmişlerdi ve Bizanslıları düşman 

olarak görmeye başlamışlardı. Khoniates, “Uzun bir alışkanlık, milliyet ve dinden daha 

güçlü oluyor’’ demektedir310. Türkmenlerle Rum köylüler arasında olağan bir alış veriş 

                                                           
307 Sümer, Selçuklular Devrinde Doğu Anadolu’da Türk Beylikleri, s.8; Claude Cahen, “Seldjukides 

Turcomans et Allemands au temps de la troisieme Croisade’’, Wiener Zeitschrift für die Kunde des 

Morgenlandes, Vol.56, 1960, s.26; Kaymaz, Anadolu Selçuklularının İntihadında İdare 

Mekanizmasının Rolü, s.40. 
308 Ali b. Ebu Bekir el-Herevî, Kitâbü’l İşârât ilâ Ma’rifet’z-Ziyârât, Dımaşk, 1953, s.59,60; Cahen, 

Osmanlılardan Önce Anadolu, s.174; Cahen’in verdiği bilgilere göre burası Konya ve Aksaray arasındaki 

Obruk’tur. İsmet Kayaoğlu’nun verdiği bilgilere göre ise bu yer Divriği (el-Abruk)’tur. Bkz. “El-Herevî’ye 

Göre XII. yüzyılda Anadolu’da Ziyaret Yerleri’’, XI. Türk Tarih Kongresi, Kongreye Sunulan 

Bildiriler II., Ankara, 1994, s.737. Yaptığımız inceleme sonucu, seyyahın verdiği bilgiler doğrultusunda 

buranın Divriği (el-Abruk) olduğuna kanaat getirdik. 
309 Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu, s.113. 
310 Khoniates,age,s.24. 



- 94 - 
 

ekonomisi vardı ve bu ilişkilerin sonucunda barışçıl duygular da gelişiyordu311. 

Kaynaklar incelendiği zaman yerli halk ile Türkmenlerin aksine şehirlerde yaşayan 

yerleşik Müslüman halk ile kırsalda yaşayan göçer Türkmenler arasında daha fazla bir 

çatışma göze çarpar. Bu çatışmanın temel sebebi devletin gittikçe halkına yabancılaşması 

idi. Yani merkez-çevre çatışmasının gittikçe önüne geçilemez bir hal almasıydı.  

1.2.  Türkiye Selçuklu Devleti’nin Kösedağ Savaşı (1243)’na Kadar Geçirdiği Değişim  

 

İbn Haldun (Ölm.1406) toplumları, Bedevilik (Kent yaşamına ulaşamamış 

kırsalda yaşayan insanlar) ve Hazerilik (Kent toplumları) olarak gruplandırır. Kır ve kent 

toplumlarını birbirinden ayıran en önemli özellik geçinme yöntemlerinin farklı oluşudur. 

Kır ve kent toplumlarının üretim biçimindeki farklılık, iki farklı sosyal yapının 

oluşmasına neden olur: Göçebelik ve yerleşiklik. Göçebelik, yerleşikliğin aslıdır. Bütün 

insanların yerleşik hayat yaşamadan önce yaşadıkları ve geçirdikleri bir evredir. Geçim 

sıkıntısı ve coğrafi koşulların yarattığı güçlükler,  can ve mal güvenliğinin hep birlikte 

sağlanmak zorunda olması göçer insanını her an tetikte, savaşçı, cesur ve yiğit kılar. 

Güvenlik sorunu ve geçim sıkıntısı olmayan kent insanı ise savaşçı ve sert tabiatlı olmaya 

zorlanan göçerin aksine savaşçı tabiatını kaybetmiştir312.  

Kentliler, rahat döşeklerine yan gelmiş, nimetler ve bolluklar içine dalmış, mal ve 

canlarını korumayı ise memlekete hükmetmekte olan valilere, yargıçlara ve sürekli 

koruma görevlilerine bırakmışlardır. Kendilerini her taraftan çeviren kale duvarlarının 

içine sığınarak, önlerinde dönüp dolaşan nöbetçilerin, bekçilerin verdiği güvenle kaygısız 

bir şekilde uykuya dalmışlardır. Ellerinden kaçabilecek avları da yoktur. Bu yüzden 

olabildiğine iyimserdirler ve silahlarını da bir köşeye bırakmışlardır313. Günümüzün 

                                                           
311 Cahen, age, s.118. 
312 İbn Haldun, Mukaddime, C.I, Çev. Zakir Kadirî Ugan, Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, İstanbul, 1997, 

s.303-309, 314-315; Oktay Uygun, İbn Haldun’un Toplum ve Devlet Kuramı, Oniki Levha Yayınları, 

İstanbul, 2008, s. 21-22. 
313 İbn Haldun, Mukaddime, C.I, Çev. Turan Dursun, Onur Yayınları, Ankara, 1977, s.302. 



- 95 - 
 

antropologları, yeryüzündeki ilk devletlerin kır toplumları ile kent toplumlarının sürekli 

mücadelesi sonucu ortaya çıktığını savunur314. Göçer toplulukların başında reis (başkan) 

vardır. Tehlike veya ihtiyaç olduğu zamanlarda reis bütün kabileyi tek vücut bir ordu 

haline getirebilir. Bunu yaparken soy dayanışması ya da kabile ruhu denilen “asabiyyeti’’ 

kullanır315. Bu asabiyyet yani soy bağları sayesinde güç ve kudret kazanarak temayüz 

edip sonuçta devlet kurarlar316. Kır toplumlarında reislik yani başkanlık, soy dayanışması 

ve asabiyet ile belirlenen, örf ve adet ile desteklenen, silahlı güçler tekelini kuramamış, 

düzenli bir ordusu olmayan fakat demokratik görünümlü siyasal örgütlenme biçimidir317. 

İşte bu toplumsal evrim sürecinde soy dayanışmasının rolü büyüktür. Göçer 

hayatının demokratik özellikler taşıyan siyasal rejiminden, yerleşik toplumların otokratik 

hükümdarlığa geçişte soy dayanışması itici güçtür. Bu iki yoldan gerçekleşmektedir. 

Birinci durumda kır toplumu servet artışı sağlayarak yerleşme arzusu duyar ve kentler 

kurar. İkinci durumda ise kır toplumunun kent toplumuna saldırması onu yenerek kenti 

ele geçirmesi söz konusudur318. Türkiye Selçuklu Devleti kuruluşu bakımından birinci 

yolu izlemiştir. Bu bakımdan Büyük Selçuklu ve Osmanlı Devletlerinden kuruluşu ve 

işleyişi yönünden farklılık gösterir. Çünkü Büyük Selçuklu Devleti, Gazneli Devleti’ni 

ele geçirerek geleneksel İran bürokrasinden etkilenmiştir. Osmanlı ise Bizans 

İmparatorluğu müesseseleri ile etkileşimde bulunmuştur. Oysa Türkiye Selçukluları, 

askeri başarılar sonucu ele geçirdikleri topraklarda elde ettiği ticaret ve vergi gelirleri 

sayesinde filizlenmiştir. Yeterince güçlendikten sonra Büyük Selçuklu devlet yönetim 

tarzını uygulamaya çalışmıştır. 

                                                           
314 Uygun, age, s.82. 
315 İbn Haldun, age, s.321-322; Abdullah Gündoğdu, “Bozkırın Egemenlik Anlayışı’’, Kafalı Armağanı, 

Ankara, 2002, s.134. 
316 Gündoğdu, agm, s.134. 
317 Uygun, age, s.111. 
318 Uygun, age, s.56. 



- 96 - 
 

Anadolu, doğu-batı ve güneydoğu istikametinde uzanan iki büyük milletlerarası 

ticaret yolu üzerinde güzergâhlara sahipti. Bu yollardan doğu-batı istikametinde olan 

Antalya ve Alaiyye’den başlayarak Konya, Aksaray, Kayseri, Sivas, Erzincan gibi büyük 

merkezlerden İran ve Türkistan’a uzanırken, Halep’ten Elbistan ve Kayseri yoluyla 

Sivas’a gelen ticaret kervanları Sinop ve Samsun limanları vasıtasıyla gemilere binerek 

Kırım’a varıyorlar ve oralara İslam sanayiinin mahsullerini götürüyorlardı.  Özellikle 

Sivas, kuzey ve güney kavimlerinin bir mübadele merkezîydi. Kuzeyden gelen köleler, 

cariyeler ve kürkler İslam ülkelerine buradan dağılıyordu319. Pachymeres’in de kaydettiği 

üzere Memlukler için kuzeyden gelen bu Kuman ve Kıpçak Türk kölelerinden asker 

yetiştirdikleri için çok kıymet veriyorlardı. Hatta bu Kıpçak köleleri hükümdar 

olabiliyordu.  Memluk Sultanı Baybars da Sivas’ta satılmış bir Kuman köle idi320. Türkiye 

Selçuklu Devleti’nin Antalya (1207), Sinop (1214), Kırım Suğdak (1224) gibi önemli 

ticaret limanlarını ele geçirmesi ile ülkenin iktisadi yükselişi başlamış oldu. Bu iktisadi 

yükselişe paralel olarak yeni şehir yaşantısı da gelişmeye başladı.  

Şehirlerde yaşamaya başlayan büyük Türkmen beylerinin, ilk zamanlarda devlet 

katında itibar görmeleri onların kısa sürede yerleşik hayata uyum sağlamalarına neden 

oldu. Türkmen eliti şehirlerde yaşarken kendilerine bağlı ildaşları eski hayat tarzını 

sürdürmeye devam etti. Yöneticilerin zihniyet değişimi ile beraber il yaptıkları, devlet 

kurdukları Türkmenlerle yabancılaşması daha da belirginleşmeye başladı. Polat, Türkiye 

Selçuklularının 1176’dan 1240’a kadar olan dönemi göçebelikten yerleşikliğe geçiş 

evresi olarak kabul eder321.  

                                                           
319 Osman Turan, “Selçuklular Zamanında Sivas Şehri’’, AÜDTCFD, C.9, S.4, 1951, s.449-450. 
320Georges Pachymeres, Bizans Gözüyle Türkler, Çev. İlcan Bihter Barlas, İlgi Kültür Sanat Yayıncılık, 

2009, s.40-41; Turan, agm, s.450; Faruk Sümer, “Bey Bars’ın 1277 Yılındaki Anadolu Üzerine Dair Kadı 

Muhyiddin İbn Abdü’z Zahir’in Risalesinin Tercümesi’’, Yabanlu Pazarı, Türk Dünyası Araştırmaları 

Vakfı, İstanbul, 1985,  s.57. 
321 Polat, agt, s.71-72. 



- 97 - 
 

İbn Haldun, devletin geçirdiği değişimi beş devreye ayırır. Birinci devrede, devlet 

başkanı asabiyyet sayesinde iktidarı ele geçirmiştir. Kabilesinin ileri gelenleri ile devlet 

güçlenene kadar asabiyet bağını sürdürür. İkinci devrede devlet başkanı köleler 

edinmeye, ihsanıyla adamlar besleyerek onları kendisine yardımcı yapmaya çalışır. 

Mülkün paylaşımı konusunda hisse sahibi olan kendisiyle aynı soydan gelen boy ve uruğ 

(aile) mensuplarını küçük düşürmek için böyle yapar. Ululuğu kendi sülalesine tahsis 

etmek isteyen hükümdar, onları hükümet idaresinden, servet ve nimetlerinden 

uzaklaştırır. Üçüncü devrede, hükümdar bütün enerjisini servet edinmeye, edinilen servet 

ile büyük gösterişli binalar, muazzam sanat eserleri, geniş şehirler, yüksek heykeller inşa 

etmeye sarf eder. Dördüncü devrede hükümdarların selefleri yolunu takip ederek, en 

hayırlı, doğru yol olduğuna inanarak huzur ve barış içinde yaşadıkları evredir. Beşinci 

devrede artık Hükümdarlar, seleflerinin biriktirdiği serveti savurmaya, zevk ve sefa 

uğrunda harcamaya başlar. Yakınlarına, kötü dostlarına servetini cömertçe sunar. 

Eğitimsiz ve liyakatsiz kişileri önemli işlerin başına getirir. Devleti hoyratça tüketir. 

Devlet artık tedavisi olmayan bir hastalığa tutulmuştur ve iyileşmesi 

imkânsızdır322.Türkiye Selçuklu Devleti de adeta bu evrelerden geçmiş gibidir.  

Türklerin savaş ve idare kabiliyetlerini diri tutmak için yerleşik hayatı çok da 

tercih etmediklerini tarihi kayıtlardan biliyoruz. Türklerin yerleşik hayatı tercih 

etmemelerinin nedeni olarak asabiyyet bağlarını yitirerek yok olma kaygısı olarak 

açıklanabilir323. Oğuzlar, şehirlerde yaşayan ve savaş yapmayanlarına tembel anlamında 

“yatuk’’ diye tabir ederlerdi324. İlk Osmanlı devri kaynaklarına dayanarak Anadolu 

topraklarındaki Türkmenler için Baykara, “göçer-evli’’ ya da “konar-göçer halk’’ tabirini 

                                                           
322 İbn Haldun, age, (1997), C.I, s.444-447; Haldun Eroğlu, Osmanlılar Devlet ve Hâkimiyet, Bilge Kültür 

Sanat, İstanbul, 2016, s.32-33. 
323 Bahaeddin Ögel, Türk Kültür Tarihine Giriş I, Türk Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara,2000, s.177-

179. 
324 Divanü Lûgati’t Türk, C.III, s.14. 



- 98 - 
 

uygun görür325. Çünkü onların yaşamı yazın yayla, kışın ise kışlak şeklinde “yarı-

göçebe’’ şeklinde geçiyordu. Yaylak ve kışlak hayatının vazgeçilmez unsuru olan “konar-

göçerlik’’ Türklere özgü bir yaşam şekli olduğunun ve ilkel göçebelik ile karıştırılmaması 

gerektiğinin altını çiziyoruz326. Şehirliler ne kadar kır insanından hoşlanmasa da şehirdeki 

sanayiinin hammaddesi yün ve deri için Türkmenlere ihtiyaç vardı. Bir diğer ihtiyaç ise 

ordu için gerekli askeri güçtü. Türkiye Selçuklu Devleti’nin geçirdiği değişiklikleri daha 

iyi anlamak için toplum yapısını iki başlık altında inceleyeceğiz.  

1.2.1. Şehirlerde Yaşam ve Şehirliler 

 

Türkiye Selçuklu Devleti 1190’larda 12 vilayete (eyalet) sahipti. Konya, Kayseri, 

Sivas, Malatya, Niksar, Elbistan, Niğde, Amasya, Ankara, Uluborlu, Konya, Konya 

Ereğlisi, Aksaray idi. Daha sonra fetihler sayesinde Antalya, Erzincan, Kastamonu, 

Karaman, Ahlat, Erzurum ve Sinop katıldı. XIII. yüzyıl ortalarında Saint Quentin’in 

verdiği bilgilere göre Selçuklu ülkesinde kalesinden, köylerinden ve mezralarından başka 

yüze yakın şehir vardı. Quentin, Türkiye Selçuklu Devleti hakkında yaşadığı çağın en 

zengin ve en ünlü krallığı diye bahseder. İlginç olan ise Sivas şehrini de bazen krallık gibi 

anlatmasıdır. Bunun başlıca sebebi Danişmend mirası olduğu kadar Selçuklu 

hâkimiyetinde de bir süre özerkliğini sürdürmüş olmasından kaynaklanmaktadır327. 

1250'de Anadolu’ya gelen İbn Saîd ise valileri, yargıçları, işadamları, camileri ve 

hamamları bulunan 24 büyük ilin bulunduğundan bahseder328.  

XIII. yüzyılın sonuna doğru yayınlanan Marco Polo seyahatnamesinde ise 

Kayseri, Sivas, Konya, Erzincan, Erzurum, Trabzon, Bayburt gibi şehirlerden bahseder. 

                                                           
325 Tuncer Baykara, Anadolu’nun Selçuklular Devrindeki Sosyal ve İktisadi Tarihi Üzerine 

Araştırmalar, Ege Üniversitesi Basımevi, İzmir, 1990, s.63-65. 
326 Üçler Bulduk, “Yaşayış ve Kültür Açısından Eski Türk Devletlerinin Kuruluş ve Yıkılış Nedenleri’’, 

Kuruluş ve Çöküş Sürecinde Türk Devletleri Sempozyumu Bildirileri (5-6 Kasım 2007), Haz. 

Mehmet Alpargu-Bilal Çelik, Sakarya Üniversitesi Basımevi, s.49. 
327 Simon of Saint Quentin: History of Tartars, Book XXXI, s.142.  
328 İbn Saîd el-Magribî,  Kitab bastü’l-Arz fî’t-Tûl ve’l Arz, Tahkik: Juan Vernet Gines, Tetouan, 

Moulay Hassan Institute, 1958, s.117. 



- 99 - 
 

Türklerin genellikle dağlık bölgelerde yaşadıklarını, hayvancılık ve tarım ile uğraştığını 

özellikle çok güzel at yetiştirdiklerini anlatır. Gayri Müslim halkın çoğunluğu ise kasaba 

ya da şehirde ticaret ve zanaatkârlık ile uğraşıyordu. Polo, Erzincan halkının 

çoğunluğunun Hristiyan olduğunu, dünyanın en vasıflı kitap cildinin burada yapıldığını 

kaydetmiştir329. Memluk tarihçisi Baybars el-Mansurî ise sekiz vilayet (eyalet) ve onlara 

bağlı şehirleri şu şekilde kaydetmiştir330  

            1) Bilad-ı Hi’lat: Şah-ı Ermen, Van, Vüstan, Erciş,  

2) Erzenü’r Rum: Seybhor(?), Babert (Bayburt), Kaçmaz. 

3) Darü’l Celâl olarak adlandırılan Oltu Şehri: El-Kerec (Bugünkü Gürcistan) ‘e 

bağlı müstahkem ve zaptedilemez Hasîne Kalesi. 

4)Erzincan içindeki şehirler: Akşehir, Tercan, Kemah ve Kale-i Kögonya 

(Şebinkarahisar/Giresun) 

5) Diyarbekir şehirleri: Harput, Malatya, Samsat,  

6) Sivas veya Bilâd-ı Danişmend: Niksar, Amasya, Tokat, Komnat(?), Kengırı 

(Çankırı), Bilad-ı Enguriye (Ankara), Samsun şehri ve Sinop Kalesi, Kastamonu, Turhalu 

(Turhal), Borlu. Bunlar aynı denizin sahillerine bağlıdır. 

7) Kayseriyye: Niğde, Irakle (Konya Ereğlisi) ve Bilad-ı Ermenek ve İbn Münteşe 

(Menteşe Oğulları) 

8) Konya Şehri: Tongurliva/Tongurlu (Denizli), Demirlü, Karahisar (Afyon), 

Aksaray, Antalya, Alaiyye (Alanya). 

                                                           
329 Marco Polo Seyahatnamesi, Cilt. I, Çev. Filiz Dokuman, Tercüman Yayınları 1001 Temel Eser, 

İstanbul, 1979, s.20-21. 
330 Baybars el- Mansuri, Zübdetü’l fikre fi Tarihi’l Hicre, Tahkik. D.S. Richards, Beyrut, 1998, s.30-31. 



- 100 - 
 

Bütün bu elimizdeki bilgilerden yola çıkarak Türkiye Selçuklu idari yönetiminin 

vilayet denilen eyaletlere ayrıldığını ve zaman içinde bu vilayetlerin sınırlarında 

değişimler olduğu gibi yeni yerleşim merkezleri de ortaya çıkmıştır. 1071 sonrası Türk 

asker ve beyleri zapt ettikleri şehirlere yerleştikleri gibi, bu beyler şehirlerde arsa 

spekülasyonu yapmayı ve ganimet emlakı elde etmeyi sevdiklerinden çabucak askeri 

kimliklerini kaybederek, hemen şehrin zengin ve nüfuzlu aileleri haline gelmişlerdi. 

Türkmenlerin, şehir hayatına alışmalarını sağlayan diğer bir unsur ise yaylacı Türkmenler 

ile yerli Hristiyan halkın şehir pazarlarında hararetli alış verişe girişmeleridir. Bu şekilde 

birçok Türkmen şehir hayatının iktisadi-sınai ortamına katılmakta, iş adamı yahut işçi 

olmaktaydılar 331. Âsâru’l Bilâd’ın verdiği bilgilere göre Sivas şehrindeki Türkmenlerin 

ticaretle uğraştığını biliyoruz332.  

I.Gıyaseddin Keyhüsrev kardeşi Rükneddin Süleyman Şah ile girdiği saltanat 

mücadelesinde yenilince, Bizans’a sığındı. I.Gıyaseddin Keyhüsrev, oğulları İzzeddin 

Keykavus ve Alaeddin Keykubad ile dokuz yıl Bizans himayesinde İstanbul’da yaşadı. 

Annesi bir Bizans prensesi olan I.Gıyaseddin Keyhüsrev, Bizans’a sığındığı dönemde 

Bizanslı devlet adamı Manuel Mavrozomes’in kızıyla evlendi. Rükneddin Süleyman 

Şah’ın ölümünden sonra Danişmendli emirlerin de desteği ile I.Gıyaseddin Keyhüsrev 

tekrar tahta geçti (1205). Babası II. Kılıçarslan’ın oğulları arasında ülke topraklarını 

paylaştırmasının saltanat kavgalarına ve devletin parçalanmasına neden olduğunun 

bilincinde olan Sultan, merkezîleşme yönünde bir siyaset uygulamaya başladı. Oğulları 

İzzeddin Keykâvus’u Malatya’ya, Alâeddin Keykubad’ı Tokat’a, Celâleddin 

Keyferidun’u Koyluhisar’a melik tayin etti. Fakat bu sefer meliklerin adlarına hutbe 

okutmalarına, para bastırmalarına ve merkezîn izni olmaksızın komşu devletlerle savaş 

                                                           
331 Mustafa Akdağ, Türkiye’nin İktisadî ve İçtimaî Tarihi, YKY, İstanbul, 2010,s.20. 
332 Kazvinî, Âsâru’l Bilâd ve Ahbâru’l İbâd, Çev. Murat Ağarı, Ayışığıkitapları, İstanbul, 2019,s.507. 



- 101 - 
 

ya da barış yapmalarına izin verilmedi333. I.Gıyaseddin, dönemiyle birlikte devlet hızlı 

bir yükselişe geçtiği gibi merkezîleşmeye de başlar. Bu merkezîleşmeye paralel olarak 

yapı inşa faaliyetleri de hız kazanır334. Bu dönemde sultanların yaptırdığı mimari eserler 

sur, saray, köşk, kervansaray  gibi herhangi etnik ya da dini bir ideoloji ile bağı olmayan, 

sadece egemen zümrenin dünyasal güçlerini göstermek için yapılıyordu335. Daha sonraki 

yıllarda mimarinin seyri de siyasi değişimlere paralel olarak şekillenecekti.  

II. Kılıçarslan’ın Malatya’yı aldığı zaman Selçuklu hizmetine giren Şeyh 

Mecdüddin İshak, sultanların danışmanlığını ve muallimliğini yaptığı gibi Türkiye 

Selçuklu Devleti’nin yapılanmasında önemli rol oynamıştır. Aynı zamanda Sadreddin 

Konevi’nin babası olan Mecdüddin İshak’ın aslen Endülüslü olduğunu biliyoruz336.  

Endülüs’te Katoliklerin Müslüman ve Yahudilere uyguladıkları baskı, zulüm sonucu 

birçok insan Endülüs’ten kaçarak başka topraklara sığınmak zorunda kalmışlardır. 

Anadolu topraklarına da pek çok Endülüslü insan gelmiş, Konya ve Malatya’ya 

yerleşmiştir. Mecmüddin İshak’ın yakın arkadaşı olan ünlü Endülüslü filozof ve sufi 

Muhyiddin İbnü’l Arabi de Anadolu’ya sığınmıştır337.  

Endülüs’ten Anadolu’ya gelen İbnü’l Arabî, Konya’da uzun müddet kalmış 

I.İzzeddin Keykavus’a hoca olarak tayin edilmiştir. Daha sonra Sivas, Malatya ve diğer 

başka şehirlerde de bulunmuş kendisine birçok taraftar edinmiştir. İbnü’l Arabî, 1212-

1213 senelerinde İzzeddin Keykavus’a yazdığı mektuplarda Anadolu’da Hristiyan halka 

gösterilen hoşgörülü ortamı eleştirmektedir. İbnü’l Arabî’nin ünlü eseri al-Fütuhât al-

                                                           
333 İbn Bibi, age, s.120, Ali Sevim, “Keyhusrev I’’, TDVİA, C.25, Ankara, 2002, s.348; İbrahim Artuk, 

“Alaeddin Keykubad’ın Meliklik Devri Sikkeleri’’, Belleten, S.44, 1980, s.266; Turan, Selçuklular 

Zamanında Türkiye, s.298. 
334 Scott Redford, “City Building in Seljuq Rum’’, The Seljuqs (Politics, Society and Culture), 

Ed.Chrıstıan Lange -Songül Mecit, Edinburg University, Press, 2012, s.259. 
335 Patricia Blessing, Moğol Fethinden Sonra Anadolu’nun Yeniden İnşası, Çev. Merve Özkılıç, Koç 

Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2018, s.101; Doğan Kuban, Selçuklu Çağında Anadolu Sanatı, YKY, 

İstanbul,2004,s.3. 
336 Mehmet Ali Hacıgökmen, Türkiye Selçuklu Devlet Adamları, Çizgi Kitabevi, Konya, 2018, s.35; 

Mikail Bayram, “Türkiye Selçukluları Döneminde Anadolu’da Endülüslüler’’, İstem, Yıl:9, S.17, 2011, 

s.47. 
337 İbnü’l Esir, age, C.X, s.166, Aksarayî, age, s.68; Bayram, agm, s.47. 



- 102 - 
 

Makiyya’da yer alan bu mektuplarda, Müslümanların ve Hristiyanların aynı kıyafetler 

giymesini, şarap satılmasını, Hristiyanların silah taşımasını, özgür bir şekilde ibadet 

etmelerini uygun bulmamaktadır. Arabî, Sultan’a nasihat mahiyetinde yazdığı bu 

mektuplarla “Allah’ın yerdeki gölgesi olan Sultan’a, İslam’ın namus ve şerefini 

yükseltmesi, kefereye tam tahakküm etmesi’’ yolunda salık veriyordu338. Türkiye 

Selçuklu Devleti, yeterince Müslüman olmamakla ve gayrimüslim halka karşı hoşgörülü 

davranılmasından dolayı sık sık başka ülkelerin Müslümanları tarafından eleştirilmiştir. 

Sivas’a giden bir yabancının, mescitte şarap fıçısı görerek şikâyet maksadıyla Darü’l 

Muhtesib’e gittiğini fakat muhtesibin de sarhoş bir şekilde uyuduğunu görünce 

yabancının hayrete kapıldığına dair tarihi kayıt bilinen bir örnektir339.  

İspanya ve Afrika’dan doğuya seyahat eden Arap Müslümanlar, doğuda yaşayan 

Müslümanların dini yaşantılarında Budizm ya da Zerdüşt tapınaklarında yapılan ayinlere 

benzer ibadet şekillerini görünce hayrete düşüyorlardı. Bu yüzden batı Müslümanları 

“Doğu’da İslamiyet kalmamış’’ diyordu340. Kısacası bu sadece Türkiye Selçuklu 

topraklarına özgü bir durum değildi. Batılı Müslümanlar, Ön Asya Müslümanlarına karşı 

önyargılıydı. Endülüs’te Müslümanların uğradığı baskı ve zulüm, Haçlı seferlerinin kasıp 

kavurduğu İslam dünyasında Hristiyan düşmanlığını körüklemişti. Böyle bir çağda 

Türkiye Selçuklu Devleti gibi bir İslam toprağında Hristiyanların bu kadar rahat 

yaşamasını doğal olarak kabullenemiyorlardı.  

I.Gıyaseddin Keyhüsrev, Konya’ya gelip tekrar tahta oturduğu sırada, Kadı 

Tırmizî’nin “Sultan Gıyaseddin’in kâfirlere yakınlık ve dostluk gösterdiği ve onların 

ülkesinde şeriatın yasakladığı şeyleri yaptığı için saltanat tahtına oturamaz’’ şeklindeki 

                                                           
338 Aksarayî, age, s.265; Togan, age, s.213. 
339 Osman Turan, Türkiye Selçukluları Hakkında Resmi Vesikalar, TTK, Ankara 2014, s.35. 
340 Ali Mazaherî, Orta çağda Müslümanların Yaşayışları, Çev. Bahriye Üçok, Varlık Yayınevi, 

İstanbul, 1972,s.18. 



- 103 - 
 

fermanına karşılık kadıyı öldürtmüştür341. Bu yüzden Selçuklu yönetiminin hiçbir zaman 

koyu bir dinî taassup içerisinde olmadığını söyleyebiliriz. 

Mecdüddin İshak, Evhadüddin Hamid el-Kirmanî, Nasırüddin Mahmud el-Hoyî, 

Ebu’l Hasan Ali el-İskenderanî, Cemalüddin el-Vasıtî, Ebû Ca’fer Muhammed el-Berzaî 

gibi birçok ilim ve fikir adamının Anadolu’ya gelmesini sağlamıştır342. 

I. İzzeddin Keykavus’un 1215 yılında Sinop’u fethetmesiyle Karadeniz ticaret 

yolu da Selçukluların eline geçmiş oluyordu. Sinop şehir kitabelerinde, Kayseri, Malatya, 

Antalya gibi önemli şehirlerde bulunan subaşı ya da isfahsalar (askeri-vali) askeri unvan 

taşıyan emir atanması bu şehre verilen önemi gösteriyor. Şehir kitabelerinde Rumca’nın 

da kullanılmasının amacı yerli halkın da kitabeleri anlamalarını sağlamaktı. Kitabelerde, 

atanan emirlerin hiyerarşik bir şekilde mevkileri, köle kökenli olup olmadıklarına dair 

bilgiler edinmek mümkündür. Sultan’ın kitabesinde “Elhamdü lillah al-mulk ‘alâ Allah” 

yani “Allah’a şükürler olsun hakimiyet Allah’ındır’’ ifadesini kullanmasını Redford, Orta 

çağ İslam monarşisinin bir imzası olarak değerlendiriyor343.  

Sultan Gıyaseddin adına kitabe yer almazken Sultan İzzeddin ve Sultan Alaeddin 

adına sur kitabeleri yapılmıştır. Bu kitabelerde Arapça, Farsça ve Rumca yazılar yer aldığı 

gibi “Şehinşah’’ yani Sultanların Sultanı, İran kültürüne ait ünvanların yer alması, 

devletin farklı dillerden ve dinlerden oluşan, merkezîleşmenin güçlendiği bir 

imparatorluk vasfına bürünmeye başladığının kanıtıdır344.  

I. İzzeddin Keykavus’un ölümünden sonra tahta geçen kardeşi Alaeddin 

Keykubad, Konya, Sivas ve Alanya (Alaiyye) şehirlerinin surlarını yaptırmıştır. Şehir 

surlarının inşa masraflarını seçkin emirler arasında paylaştırılması, onların Sultan’a karşı 

                                                           
341 İbn Bibî, age, s.124. 
342 Hacıgökmen, age, s.40. 
343 Mehmet Behçet, “Sinop Kitabeleri’’, Türk Tarihi Encümeni Mecmuası, C.I, S.4, İstanbul, 1930, 

s.44; Redford, agm, s.260-265. 
344 Ahmed Tevhid, “Antalya Surları Kitabeleri’’, Tarih-i Osmanî Encümeni Mecmuası (TOEM), 

C.XV, S.9 (86), İstanbul, 1341, s. 165-167; Redford, agm, s.266. 



- 104 - 
 

kinlenmelerine neden olmuştu. Aslında Sultan’ın amacı şehir savunmasından daha çok 

gittikçe zenginleşen emirlerin maddi gücünü kırarak bütün gücü kendisinde toplamaktı345. 

Şehir surları inşa edilirken Kur’an ayetleri yazılmış, Şehnâme’den alıntılar yapılmış, antik 

Anadolu’dan mit ve efsaneler resmedilmiştir. Sultan böylece hükümdarlığını mistik bir 

zemine yerleştirirken, Anadolu’nun antik yapısını da içine alan heykel ve kabartmalar ile 

süsleyerek yerli halkın yönetimi yadırgamamasını da sağlıyordu346.  

Büyük Selçuklu Devleti’nde İran bürokrasisinin uygulayıcısı olarak Nizamü’l 

mülk güç kazanıp sultan ile rekabet edecek duruma geldiyse, Türkiye Selçuklu 

Devleti’nde ise gulam asıllı emirler, sultanın güçlü rakipleri haline geldiler. Türkiye 

Selçuklu Devleti’nde vezirlik makamının Moğol istilasına kadar ön plana çıktığını 

görmüyoruz. Daha çok gulam asıllı emirler ve sultanın mücadelesine tanıklık ediyoruz. 

Emirlerin çoğunluğu gulam yani köle asıllıydı. Savaş, istila ya da sultana hediye yoluyla 

ele geçirilen esir çocuklar, vezir sarayının yanındaki gulamhane adlı saray okulunda 

eğitim görmeleri için babalara teslim edilirlerdi347. Turan, gulam asıllı devlet adamlarının 

çoğunun Kıpçak asıllı olduğunu öne sürer348. Rum asıllı olup, yüksek mevkilere gelen 

gulamlar da vardı, şüphesiz bunlardan en iyi bilineni Celâleddin Karatay’dır. Emirler, 

tıpkı sultan gibi gulamlarına eğitim verirlerdi. Ayrıca emirlerin, kendilerine ait gulam 

okullarının olması da ilginç bir noktadır. Emir’ül Ümera Seyfeddin Ayaba, Emir-i Ahur 

Zeyneddin Başera, Emir-i Meclis Mübârizeddin Behramşâh, Bahaeddin Kutluğca gibi 

emirler sultanın otoritesini paylaşmaya başladıkları gibi yaşadıkları lüks hayat ile sultanı 

                                                           
345 Tarih-i Âl-i Selçuk der Anatoli, s.89; Emine Uyumaz, “Anadolu Selçuklu Sultanı I.Alaeddin 

Keykubad Dönemine (1220-1237) Bakış’’, Cogito, YKY, S.29, 2001,  s.123. 
346 İbn Bibi, age, s.275-278;  Scott Redford, “Anadolu Selçukluları ve Antik Çağ’’, Cogito, S.29, YKY, 

2001, s.57.; Konya surlarına ait gravür çizimleri için bkz.Leon de Laborde, Voyage l’Asie Mineure, 

Paris, 1838, s.116. 
347 Speros Vryonis, “Selçuklu Gulamları ve Osmanlı Devşirmeleri’’, Cogito, YKY, S.29, 2001, s.97. 
348 Osman Turan, “Selçuklu Devri Vakfiyeleri: Şemseddin Altun-Aba Vakfiyesi ve Hayatı’’, Selçuklu 

Tarihi Araştırmaları, TTK, Ankara, 2014, s.312. 



- 105 - 
 

bile geride bırakmışlardı. Alaeddin Keykubad, bu devlet adamlarını tutuklatıp müsadere 

ettirdiği gibi Seyfeddin Ayaba ve Zeyneddin Başera’yı öldürtmüştür349.  

1220 senesinde doğuda Moğol tehlikesi baş gösterince İran ve Azerbaycan 

üzerinden önemli bir göç dalgası yaşanmıştır. Özellikle İran coğrafyasından Anadolu’ya 

şeyh, mutasavvıf, âlim, sanatkâr gibi değerli insanların sığınması Türkiye Selçuklu 

Devleti’nin çağın ilim ve sanat hamiliğini yapmasını sağlamıştır. Orta Çağ’da hanedanlar 

arasında rekabet ve üstünlük yarışı sadece muhteşem saraylar inşa etmek ya da 

hizmetinde birçok insanın olmasıyla değil ilim ve sanatın hamiliğinde de kendini 

gösterirdi350. 

 Kübrevî şeyhi ve müfessir Şeyh Necmeddin Razî (Necmeddîn-i Daye), Moğollar 

tarafından Hemedan’ın 1221’de kuşatılması üzerine buradan Erbil ve Diyarbakır yoluyla 

Anadolu’ya gelmiştir. Ünlü eseri “Mirsâdü’l ibâd mine’l mebde’ ile’l me’âd’’ adlı eserini 

Anadolu’da yazan Daye, 1223 yılında Sivas’ta Alaeddin Keykubad’a bu eserini 

sunmuştur. Bir mukaddimeden ve beş bölümden oluşan eserin beşinci bölümü Sultan’a 

nasihat mahiyetindedir. Mirsadü’l İbad’ın ilk bölümünde Moğol istilasının o zamanın 

insanlarının psikolojisinde ve hayatlarında ne derin yaralar açtığını bize gösterir 

mahiyettedir. Razî (Daye) şöyle anlatır “Tüm akrabalarımı ve yakınlarımı terk etmek 

zorunda kaldım. Kafasını kurtaran gerçekten kazanç sağlamıştır, atasözünden 

yararlanarak, dayanıksız olandan kaçmak peygamberlerin geleneğidir ilkesine uyarak 

sevdiklerimi felakete emanet etmek zorunda kaldım’’. Rey’de birçok akrabasının şehit 

olması dolayısıyla şöyle bir dize kaydeder: 

Bahçeme dolu yağdı, gül ağacında yaprak kalmadı351 

                                                           
349 İbn Bibi, age, s.227,287-295, Uyumaz, agm, s.123, Hacıgökmen, age, s.99, Vryonis, agm, s.99-100; 

Kaymaz, age, s.76. 
350 Halil İnalcık, Şair ve Patron: Patrimonyal Devlet ve Sanat Üzerinde Sosyolojik Bir İnceleme, 

Doğu-Batı Yayınları, Ankara, 2011, s.9. 
351 Ebu Bekr Necmeddin Abdullah b. Muhammed b. Şahaver Necmeddin Razî (Necmeddin Daye), 

Mirsâdü’l ibâd mine’l mebde’ ile’l me’âd, İhtimam: Hüseyin el-Hüseyni, H.654/1256, 1352, s.10-11, 



- 106 - 
 

Artık geri dönme ümitlerinin tamamen bittiğini söyleyen Daye,  güvenlik 

içerisinde, malların ucuz, iş imkânın bol olduğu adil ve bilgili bir hükümdar tarafından 

yönetilen Selçuklu topraklarında kalmaya karar verdiğinden bahseder. Büyük 

Selçuklu’nun varisi olarak bu ülkenin nasıl yönetilmesi gerektiğine dair nasihatlerini 

beşinci bölümde aktarır. Sultan ve yöneticiler, vezir ve ehl-i kalem ile naibler, ulema, 

zenginler, toprak sahipleri, sanat ve ticaret erbabı gibi toplumsal tabakaların nasıl 

yönetilmesi gerektiğine dair nasihatlarda bulunur352. Sufi anlayışıyla oluşturulan bir 

siyasetnâme olan Mirsadü’l ibad, 1422’de Karahisarlı Kasım b. Muhammed tarafından 

İrşâdü’l mürid ile’l Murad adıyla Türkçeye çevrilmiş ve II. Murad’a ithaf edilmiştir. 

Karahisarlı, döneminin sosyo-ekonomik, kültürel özelliklerine göre eklemeler yaptığı 

için eser aslına göre farklılıklar taşır. Diğer bir siyasetnâme ise Samed el-Usmânî’nin 

1227’de Alaiyye’de tamamladığı El-Letâifu’l-‘alaiyye fi’l- fedâili’s-seniyye adlı 

eseridir353. Bu iki siyasetnâmede de saray memuriyet hiyerarşisine ve vezaret makamına 

vurgu yapıldığı dikkat çekmektedir. Ayrıca Alaeddin Keykubad’ın Gazalî’nin Kimyâ-yı 

Saadet, Nizamü’l-mülk’ün Siyerü’l Mülük (Siyasetnâme), Keykâvus b. İskender’in 

Kabusâme adlı eserlerini okuduğunu biliyoruz354. 

Nizamü’l mülk, Büyük Selçuklu sultanlarına vezir olarak sadece akıl hocalığı 

yapmamış, onları İran devlet geleneğinde egemen hükümdarlar olarak hareket etmeye 

teşvik etmek için Siyasetnâme’yi yazmıştır355. Türkiye Selçuklu Devleti’nin sultanı için 

de Büyük Selçuklu Devleti’nin varisi olarak Pers-İslam devlet geleneğini öğretmek için 

bu tür siyasetnâmeler, nasihatnâmeler sunulmuştur. Köken olarak Hint -İran ve eski 

Yunan mirası adab literatürü Arapça ve Farsça olarak gelişerek Türkiye Selçuklularını, 

                                                           
 The Path of God’s Bondsmen from Origin to Return (Mirsâdü’l ibâd mine’l mebde’ ile’l me’âd), 

Translate: Hamid Algar, Caravan Books, Delmar, New York, 1982, s.42. 
352 Mirsadü’l ibad, s.232-312; The Path of God’s Bondsmen from Origin to Return, s.395-493. 
353 İhsan Fazlıoğlu, “Sultan I. Alaeddin Keykubad’a Sunulan Siyasetnâme: El-Letâifu’l-‘alaiyye fi’l- 

fedâili’s-seniyye’’, Divan Dergisi, 1997/ I., s.225-239.  
354 İbn Bibi, age, s.252; Yazıcızâde, age, s.166b.  
355 C.E. Bosworth, agm, s.56; İlber Ortaylı, Türkiye Teşkilat ve İdare Tarihi, Cedit Neşriyat, Ankara, 

2008, s.29. 



- 107 - 
 

Anadolu Beyliklerini, en son olarak da Osmanlı’yı etkilemiştir. Adab, Farsça’da eğitim, 

kültür, iyi davranış, nezaket, uygun davranış anlamına gelir. Düşünce, söz ve davranışta 

ideal incelik olarak da tanımlanan adap, kesin kurallar ile belirlenir ve bu nezaket 

kurallarının temelinde ölçülülük vardır356. Söz söylemekten, yemek yemeye, at yarışı ve 

ok atmaya, satranç ve tavla oynamaya, avlanmaya kadar nasıl ölçülü bir şekilde yapılması 

gerektiğini anlatılır. Bu konuda yazılmış Şehnâme, Kabusnâme, İskendernâme gibi 

eserler adab konusunda eğitimi amaçlar. Kısacası geleneksel İran saray kurallarının 

anlatıldığı eserlerdir. İranlı Râvendî’nin Râhat-üs Sudûr ve Âyet-üs Sürûr adlı eseri adab 

konusuna değinmektedir. Yıldız, I.Gıyaseddin Keyhüsrev’e sunulan bu eserde sultana 

arkadaşlık eden “Nedimlik’’ makamı için yazılan bölümü bir nevî Türkiye Selçuklu 

sarayına iş başvurusu gibi görür. Çünkü Râvendî, bir nedimde olması gereken özelliklere 

kendisindeki vasıfları yazmıştır357.  

Bu usulde yazılan eserler sadece geleneksel İran saray geleneğini Türkiye 

Selçuklu sarayına taşımakla kalmadığını, İran’dan Anadolu’ya akan eğitimli kadronun da 

bir şekilde sarayda görev almalarını sağladığını anlıyoruz. Moğol istilası sonucu Selçuklu 

sarayı İranlı bürokratların ve Fars dilinin kesin etkisi altına girecekti358.  Böylelikle ortak 

yüksek bir saray kültürü oluşturulmasıyla sanatkârlar, şairler, âlim ve mutasavvıflar bir 

memleketten ötekine gittiği zaman aynı himaye ve anlayışı, sıcak ve coşkulu karşılamayı 

buluyordu. Yaltaklanma ve intisabın kurumsallaşmış diğer bir biçimi de hükümdara şiir 

yazmaktı359. Sultanlar için şairler ise iyi birer propaganda aracıydı. Sultanlar ismi ve ünü 

kalsın istiyorsa şairleri himaye etmek zorundaydı. Çünkü sultan öldüğünde malı mülkü 

                                                           
356 Dj. Khalegi-Motlagh, “Adab in Iran’’, Encyclopaedia Iranica, Vol. I, Fasc.4, 1982,s.431-444; Halil 

İnalcık, Has Bağçede ‘ayş u tarab (Nedimler, Şairler, Mutribler), Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 

İstanbul, 2017, s.6. 
357 Muhammed b. Ali b. Süleyman er-Râvendî, Râhat-üs Sudûr ve Âyet-üs Sürûr, Çev. Ahmet Ateş, 

TTK, Ankara, 1999, s.374-376; Sara Nur Yıldız, “Sultan İçin Bir Nedim: Râvendî ve Anadolu 

Selçukluları’’, Anadolu Selçukluları: Orta Çağ Orta Doğusu’nda Saray ve Toplum, Ed.A. C.S. 

Peacock-Sara Nur Yıldız, Çev.A.Sait Aykut,  s.85. 
358 İnalcık, age, s.80. 
359 İnalcık, Şair ve Patron, s.18. 



- 108 - 
 

bırakıp gidecek ve bakî kalacak tek şey şairlerin onun için yazdığı şiirlerde anılan ismi 

olacaktı360. Hatta sarayda “meliku’ş-şu’ara’’ adıyla bir makam bile oluşturulmuştu. Bu 

makama sultan beratı ile atanan şairlerin isimleri günümüze kadar ulaşmıştır361. Sultanlar 

için Farsça şiirler yazanlar fazlaca ödüllendiriliyorlardı.  

Hükümdarın saltanatını perçinleyen ve halk üzerindeki diğer bir kontrol aracı 

sufilerdi. Geniş gruplar halinde örgütlenen sufiler, nerdeyse bütün İslam dünyasına 

yayılmış vaziyetteydi. Mazaherî’nin deyimiyle sufiler, tarikatın gerçek amacını çok 

ustaca kutsallık ve erdemlik görünüşü arkasına saklayabiliyorlardı. Dindarane gösteriler 

ile birçok yandaşlar kazanabiliyorlardı. İslam tarafından haram sayılan şarkı, müzik ve 

dansı Allah’a tapınma yolunda gerekli bir eşlik öğesi olarak görüyorlardı. Sık sık seyahat 

eden sufiler, halk tarafından misafir ediliyor, karınları doyuruluyor ve para veriliyordu. 

Halkın sevgisini ve desteğini kazanan sufiler giderek daha çok mürit kazanmışlardı. İran 

ve Afrika’da baştanbaşa birçok illeri ele geçiren sufiler, İslam’ın nihaî biçimi durumuna 

gelmişlerdi. Bütün felsefelere, bütün ibadetlere ve bütün rejimlere uyum sağlayacak 

derecede esnek olan sufizm, her yere her zaman girebilme yeteneğine sahip olduğu için 

adeta evrensel bir din seviyesine yükselmişti362. 

IX. yy’dan beri Şiraz ve Nişâbur’da sufiler mevcuttu. Selçuklu ailesi ve sufilerin 

ilişkisi Büyük Selçuklu Devleti’nin kuruluşuna kadar uzanmaktadır. Nişâbûr’da oldukça 

güçlenen Ebû Said-i Ebû’l Hayr, tekkede sabaha kadar semâ ve raks ediyor, nara atıyor, 

aşıkâne şiirler ve ilahiler okuyup sohbetine katılanları galeyana getiriyordu. Hatta 

Mevlânâ’ya mal edilen “Gel, gel her ne olursan ol gene gel’’ diye başlayan şiirinin de 

Ebu’l Hayr’a ait olduğu düşünülmektedir363. Tekke adabının kurucusu olarak kabul edilen 

                                                           
360 Nizamî Aruzî Semerkandî, Çehar Makale, Tashih ve İhtimam: Muhammed Kazvini, Paris, 

H.1328/M.1910, s.44. 
361 Turan, Türkiye Selçukluları Hakkında Resmi Vesikalar, s.57. 
362 Mazaherî, age, s.8-10. 
363 Muhammed İbn Münevver, age, s.28;Kazvinî, Âsârü’l Bilâd ve Ahbârü’l İbâd, s.249; Tahsin Yazıcı, 

“Ebû Said-i Ebû’l Hayr’’, TDVİA, C.10, İstanbul, 1994, s.220. 



- 109 - 
 

Ebu’l Hayr, halk içinde oldukça rağbet görüyordu hatta yere attığı karpuz kabuğu bile 

kutsal sayılarak yirmi dinara alıcı bulabiliyordu 364. Halkın bu kadar ilgi gösterdiği bu 

mutasavvıfın Gazneli yönetimi ile arasının iyi olmadığı bu yüzden de Selçuklular ile 

işbirliği yaptığı anlaşılıyor. Selçuklular, Horasan’a geçtikleri zaman Şeyh’in huzuruna 

çıkmışlar, Şeyh ise elini öpen iki kardeşten Çağrı Bey’e “Biz Horasan mülkünü sana 

vermiş bulunuyoruz, Irak mülkünü de Tuğrul’a’’ demesi, bu taksimatın temelinde 

bölgede güçlü olan Şeyh’in etkisi olduğunu düşündürtmektedir365. 

Yazıcızâde’nin anlatımına göre ise Tuğrul Bey, Hemedân’da ünlü Baba Tahir, 

Baba Ca’fer ve Şeyh Hamza isimli üç şeyhin elini öpmüştür. Yazıcızâde, Baba Tahir’in, 

Sultan’a hitaben “Yürük, bu Allah’ın halkunu nice itsek gerekdür?’’ diye sormuş, Sultan 

ise “Nice dirsen eyle idem’’ dediğine dair bir rivayet anlatmıştır366. Büyük Selçuklu 

Devleti’nin kuruluşunda önemli destekçilerinden biri olan tasavvuf çevrelerine yönetimin 

ilgisi ilerleyen süreçte de devam etti. Özellikle Nizamü’l -mülk’ün tasavvuf ehline, 

askerlere ve diğer ilim adamlarına nazaran daha çok ilgi göstermesi zaman zaman 

eleştirilmiştir. Tacü’l-mülk, Nizamü’l-mülk’ün her yıl üç yüz bin dinarı sufilere 

harcadığını, eğer bu para ile bir ordu teçhiz edilseydi Kostantiniyye’yi bile fethetmenin 

mümkün olacağını söylemişti367. Oysa sufizm, İbnü’l Arabî’nin teorileri tarafından 

statüsünü gittikçe güçlendirecek ve tarikatların kurucusu olan sufiler gittikçe kurumsal 

bir yapıya ulaşacaklardı. XIII. yüzyılda inanç grupları, Anadolu’da hangâh, zaviye ya da 

tekke olarak fiziksel bir yapılanma içerisine girmişlerdir. Hangâh, zaviye ve tekke 

konaklama amaçlı kullanıldığı gibi çok özel tarikat ritüellerinin (zikir, semâ) yapıldığı 

mekânlardı. Anadolu tarikatlarının şüphesiz en önemlisi Mevlevîliktir. 

                                                           
364 Safi, The Politics of Knowledge in Premodern Islam, s.98; Yazıcı, agm, s.221. 
365 Muhammed İbn Münevver, age, s.163; Piyadeoğlu, Çağrı Bey, s.108. 
366 Yazıcızâde, age, s.22a. 
367 El-Hüseynî, age, s.46; Ahmed bin  Mahmud, age, C.II, s.10. 



- 110 - 
 

İslam öncesi dönemde siyasal iktidar ve dinsel yapı bütünlük arz ederken, İslam’ın 

kabulünden sonra dinin siyasal iktidardan bağımsızlaşmaya başlaması bu iki güç arasında 

nasıl bir ilişki olması gerektiği sorununu ortaya çıkarmıştır. Nitekim Selçuklulardan 

başlayıp Osmanlı’ya kadar uzanan süreçte şeyh, pir, baba, dede, evliya gibi kişiler 

toplumsal hayatın her yönünde etkili olmasının da sebebi budur368. Sözün özü 

hükümdarın dinî kontrolü altında tutma isteği sufilere ve tarikatlara desteğin artmasına 

neden olmuştur. Özellikle de farklı din, dil ve ırktan oluşan halk kitlelerini kontrol altında 

tutmayı kolaylaştırıyordu.  

IX. yüzyıla kadar Tirmizî gibi klasik tasavvuf düşünürlerinin çoğu evliyayı 

peygamberlerin bir adım altına koydu. Ancak XIII. yüzyılda bu durum İbnü’l Arabi’nin 

“evliyaların peygamberlerden daha az seviyede olmadığı’’ iddiasıyla büyük ve etkili bir 

biçimde değişti369. Anadolu’da etkinlik gösteren tasavvufî akımları üç gruba ayırabiliriz: 

İbnü’l Arabi ile Anadolu’ya taşınan Vahdet-i Vücud ekolü, İspanya ve Kuzey Afrika 

menşeili idi. Orta Asya ve Azerbaycan bölgesinden gelen tasavvuf anlayışı Kübrevilik, 

Haydarilik, Melâmetilik ve Yesevilik;  Mısır, Suriye ve Irak yani Orta Doğu menşeili 

olan Sühreverdilik, Cavlakîlik ve Vefâ’ilikti370. Bunlardan hiç şüphesiz en çok öne çıkanı 

Babaî isyanın çıkmasında etkili olduğu gibi Osmanlı’nın kuruluşunda da önemli rol alan 

Vefâ’î tarikatıdır371 . XIII. yüzyılın başlarında Moğol istilasının önünden kaçarak 

Anadolu’ya gelen Türkmen şeyhi Dede Garkın, Vefâ’î tarikatındandı. I. Alaeddin 

Keykubad tarafından malî açıdan desteklenmiş zaviyesinde irşat faaliyetlerinde 

bulunmuş, özellikle Türkmenler arasında çok fazla rağbet görmüştür. Sultan Keykubad, 

                                                           
368 Mehmet Yıldız, “Siyaset Felsefesi Açısından Dede Korkut Hikâyeleri’’, Bilig, S.86, Yaz/2018, s.69-

72. 
369 Peacock, Islam, Literature and Society in Mongol Anatolia, s.94. 
370 Ahmet Yaşar Ocak, “Bir XIII. yüzyıl Sufisi olarak Mevlânâ Celâleddin-i Rumî’’, V.Mevlânâ 

Kongresi, Konya, 1989, s.141-143. 
371 Halil İnalcık, “Âşık Paşazâde Tarihi Nasıl Okunmalı?’’, Söğütten İstanbul’a Osmanlı Devleti’nin 

Kuruluşu Üzerine Tartışmalar, 2000, s.135-136. 



- 111 - 
 

Dede Garkın’a Malatya-Elazığ arasında on yedi köy vakfetmiştir372. I. Alaeddin 

Keykubad zamanında Anadolu’ya gelen Hacı Bektaşi Veli de kardeşi Menteş ile Baba 

İlyas’a intisap etmişti373.  

Mevlânâ Calâleddin-i Rumî’nin babası Bahaeddin Veled (D.1151),  günümüzde 

Afganistan topraklarında bulunan Belh’te doğmuştu. Hanefi mezhebine mensup sufi 

meşreb bir aileye mensuptu.  Moğol tehlikesi sebebiyle Belh’ten ayrılmış ve Bağdat-

Mekke- Şam yoluyla Anadolu’ya gelmişti. Yedi yıl Lârende (Darende/Karaman)’de 

yaşamış ve yaşamının son iki yılını Konya’da ikamet etmişti.  Lârende’de Sultan’ın naibi 

Türk Emir Musa tarafından Bahaeddin Veled için bir medrese inşa edilmişti. Mevlânâ ise 

bu sıralarda henüz çocuk yaştaydı374. Anadolu’da yaygınlık gösteren diğer önemli bir 

tarikat Evhadî tarikatıdır. 34. Abbasi halifesi en-Nasır li-Dinillah tarafından kurulan 

“Fütüvvet Teşkilatı’’ na bağlı olan Evhadüddin Kirmanî, teşkilatı Anadolu’da 

kadrolaştırması ve yönetmesi için görevlendirilmişti (1204). Evhadüddin Kirmanî 

kendisini Kirman Selçuklularından II. Tuğrulşah’ın soyuna bağlamış olsa da Anadolu’ya 

gelen pek çok sufinin soyunu bir hükümdar ailesine bağlaması olağan bir durumdu. 

Kirmanî, Ahi teşkilatının baş mimarı olarak bilinen Nasırüddin Mahmud el-Hoyî ya da 

diğer adıyla Ahi Evran’ın kayınpederi ve “Baciyan-ı Rum’’ teşkilatının lideri Fatma 

Bacı’nın babasıdır. Evhadüddin Kirmanî, Kayseri’de sur içinde bulunan Ahilere ait 

Debbağlar (Dericiler) Çarşısı ile Külahduzlar Çarşısı arasındaki mescide bitişik hangahda 

                                                           
372 Elvan Çelebi, Men^kıbu’l Kudsiyye fî Menâsıbi’l Ünsiyye (Baba İlyas Horasanî ve Sülâlesinin 

Menkıbevî Tarihi), Haz. Ahmet Yaşar Ocak-İsmail E. Erünsal, Edebiyat Fakültesi Matbaası, İstanbul, 

1984, s.7-9; Rauf Kahraman Ürkmez, Selçuklular Zamanında Anadolu’da Tasavvufi Zümreler, Çizgi 

Kitabevi, İstanbul, 2020, s.98-99. 
373 Ahmet Eflâkî, Menâkıbü’l Arifin (Ariflerin Menkıbeleri), Çev Tahsin Yazıcı, MEB, İstanbul, 1989, 

s.413; Aşık Paşazâde Tarihi, s.204; Elvan Çelebi, age, s.169. 
374 Eflâkî, age, s.22; M. Nazif Şahinoğlu, “Bahaeddin Veled’’, TDVİA, C.4, 1991,  s.461;Ürkmez, age, 

s.160. 



- 112 - 
 

ikamet ediyordu375. Moğol istilasından sonra Evhadî dervişleri, Moğol yanlısı hükümete 

karşı Anadolu’da çıkan Türkmen isyanlarına destek vermişlerdir. 

I. İzzeddin Keykavus, Sinop’un fethinden sonra Halife Nasır li-Dinillah’a olan 

sadakatinin bir göstergesi olarak fütüvvet şalvarının verilmesini istemişti376. Birkaç yıl 

sonra Alaeddin Keykubad’ın tahta geçmesiyle, hükümdarlığının meşruiyeti için o da 

fütüvvet teşkilatına girmiştir. Bunun için Konya’ya Şeyh Şihabeddin Sühreverdi’yi 

gönderdi. Sultan, ileri gelenler ve başta Emir Celâleddin Karatay olmak üzere diğer 

emirler kendi istekleri ile Şeyh’in tarikatına intisap etmişlerdi377. Günümüzde 

araştırmacıların üzerinde hala uzlaşamadığı konu fütüvvet ve ahilik kavramlarıdır. 

Fütüvvet ile ahiliğin ilişkisinin ne olduğu? Ahiliğin Türklere özgü bir kurum olup 

olmadığı sorunsalı hala kafaları meşgul etmektedir. Ahiler ve ahi zaviyeleri hakkında 

gözümüzde canlandırabildiğimiz kadar ayrıntılı tasvirlere ancak İbn Battuta’nın XIV. 

yüzyılda Anadolu’ya yaptığı seyahat notlarından ulaşabiliyoruz. Cahen, İbn Battuta’nın 

XIV. yüzyılda ortaya çıkardığı bu tablonun XIII. Yüzyıl için de geçerli olup olmadığını 

sorar. Bu sorunun cevabı eğer evet ise fütüvvet teşkilatının diğer Müslüman ülkelerine 

göre Anadolu’da farklı olduğunu gösterir. Ve bu özgünlüğün nedeni ortaya çıkarılmalıdır. 

Eğer cevap hayır ise o zaman bir evrim söz konusudur. Fütüvvet teşkilatı ciddi bir evrim 

geçirmiştir. Bu evrimin nedeni Moğollar mıdır? Yoksa kendiliğinden mi ortaya 

çıkmıştır?378.  

Bu konuda bizim cevabımız “hayır’’ yani XIII. yüzyıldaki tablo ile XIV. 

Yüzyıldaki tablo bambaşkadır. Bu evrimde etkili olan hiç şüphesiz Türkiye Selçuklu 

Devleti’nin Moğol hâkimiyeti altına girmesiyle ülkenin siyasi, sosyal ve iktisadi 

değişimidir. Merkezî otoritenin gittikçe zayıflaması, yerel güçlerin ortaya çıkması, vakıf 

                                                           
375 Mikail Bayram, “Anadolu Selçukluları Zamanında Evhadî Dervişleri’’, Türkler, C.7,  s.483; Ürkmez, 

age, s.55. 
376 İbn Bibi, age, s.183;  
377 İbn Bibi, age, s.256. 
378 Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu, s.162 



- 113 - 
 

sisteminin rağbet görmesi,, tekke ve zaviyelerin hızla artması ve tarikatların güçlenmesi 

Anadolu’nun çehresini değiştirmiştir. XIV. Yüzyılda Ahiler o kadar güçlenmişti ki 

Ankara’da bir Ahi hükümetinin kurulduğu iddialarına neden olmuştur. Fakat bu iddiaları 

desteklemek için sağlam deliller yoktur379.  

Bazısı mesleki dernekler olarak, bazısı ise spor ve yardımlaşma amaçlı kurulan 

fütüvvet gruplarının üyelerinin büyük çoğunluğunu yoksul kesime mensup, alt tabakada 

şehirli erkekler oluşturuyordu. Birbirlerine bağlılıkları yüzünden bazen aileleri ile 

bağlarını kesebiliyorlardı. Bu gruplar merkezî idarenin zayıfladığı dönemlerde siyasi 

otoriteye ve toplum düzenine karşı çıkıyorlar, bu şekilde bir kaos ortamı meydana 

getiriyorlardı380. IX-X. yüzyıllarda oldukça geniş bir kitleye hitap etmeye başladıkları 

gibi tasavvufi çevreler ile ilişki kurdular, sahip oldukları erdemleri Kur’an ve sünnet ile 

birleştirerek dinî bir mahiyet kazandılar. Toplumsal bir hareket olan fütüvvet özellikle 

şehirlerde görülüyordu. İran fütüvvet hareketini diğer bölgelerdeki fütüvvet 

hareketlerinden ayıran nokta ise tasavvufi bir yönünün olmasıdır.  

Abbasi halifesi Nasır li-Dinillah, İslam birliğini sağlamak için son ciddi bir girişim 

olarak fütüvvet teşkilatını kendi yönetimi altına aldı381. Dini kaygıları olmayan, kendi 

dünyevî emelleri peşinde koşan Irak fityanına dini bir vasıf kazandırmak ve şeriatçı 

kesimin tepkisini çekmemek için Horasan’da başarıyla gerçekleşen tasavvuf-fütüvvet 

sentezini, büyük sufi ve şeyhlerden yardım alarak yeni bir nazarî kavramlar silsilesi 

oluşturmaya çalıştı. Bu konuda en büyük desteği ise mutasavvıf Şihabeddin Ebu Hafs 

Ömer Sühreverdi (Ö.1234) oldu382. Sühreverdi, fütüvvetin en büyük erken 

                                                           
379 Halil Edhem, “Ankara Ahilerine Ait İki Kitabe’’, Tarih-i Osmanî Encümeni Mecmuası 1332 (1916-

1917), C:VII, S.41,  s.314; Peacock, Islam, Literature and Society in Mongol Anatolia, s.118. 
380 Haşim Şahin, “Selçuklular Dönemi’nde Ahiler’’, Anadolu Selçukluları ve Beylikler Dönemi 

Uygarlığı, Ed. Ahmet Yaşar Ocak, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2015, s.299. 
381 Fatih Bayram, Zaviye-Khankahs and Religious Orders in The Province of Karaman: The 

Seljukid Karamanoglu and The Ottoman Periods, 1200-1512, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Bilkent 

Üniversitesi, Ankara, 2008, s.18. 
382 Alireza Moghaddam, 13.-15. Yüzyıllarda Anadolu’da Ahilik: Kurumsallaşma, Toplumsal Yapı ve 

İdeoloji, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Hacettepe Üniversitesi, Ankara, 2017, s.59. 



- 114 - 
 

teorisyenlerindendir. Kurumsal tabanlı bir tasavvufun kurulmasında önemli bir figürdü. 

Sühreverdi, hangah, zaviye, ribat, gibi kurumlarda komin şeklinde, Orta Doğu’nun çeşitli 

yerlerinde yaşayan sufiler arasındaki ilişkileri düzenlemeye ve ritüelleştirmeye çalıştı383. 

Bu amaçla Risaletü’l Fütüvve adlı eseri oluşturdu.  

Ahi kelimesinin anlam olarak belirsizliği ve fütüvvet teşkilatının tartışmalı doğası 

çoğu tarihçinin zihnini meşgul etmiştir. Mikail Bayram ve Neşet Çağatay gibi tarihçiler 

Ahiliğin bir Türk Kurumu olduğu fikrini savunmuşlardır. Ahilik, Çağatay’a göre Türk 

konukseverliğinin ve yiğitliğinin, başkalarına yardım duygusunun bir ürünüdür. 

Anadolu’da Ahilik, tarihi olayların zorunluluklar sonucu ortaya çıkmış ve bu bölgede 

sosyo-ekonomik dengelerin sağlanması için örgütlenmiştir384. İbn Battuta XIV. Yüzyılda 

Anadolu’ya geldiği zaman Ahi zaviyelerinde gördüğü manzara karşısındaki 

hayranlığından da anlaşılacağı üzere daha önce böyle bir kuruma aşina olmadığının en 

büyük kanıtıdır385. Fütüvvetin ve Ahiliğin adab, erkân, mertebeler silsilesini, teşkilat 

özelliklerini yansıtan, usul ve kaideleri ihtiva eden Türkçe fütüvvetnâmeler mevcuttur. 

Bu Türkçe fütüvvetnâmeler, İslam öncesi Türk, Orta Doğu ve özellikle İran mistik kültür 

izlerini taşımaktadır386. Gerek Battuta’nın izlenimlerinden gerekse Türkçe 

fütüvvetnamelerin varlığından fütüvvet kurumunun diğer coğrafyalara göre Anadolu’da 

daha çok benimsendiğini söylemek mümkündür.  

Cahen, fütüvvet teşkilatında herkese “Ahi’’ denilmediğinin altını çizer. Belli bir 

makama gelmiş olanlara “Ahi’’ unvanı veriliyordu387. Şehir hayatının önemli 

simalarından olan ahiler, herhangi bir saldırı tehlikesinde şehri savunuyorlardı. I. 

                                                           
383 Peacock, Islam, Literature and Society in Mongol Anatolia, s.123. 
384 Neşet Çağatay, “Fütüvvetçilikle Ahiliğin Ayrıntıları’’, Belleten, C. XL, S.159, Temmuz 1976,  s.423-

429. 
385 İbn Battûta Seyahatnâmesi, Çev. A. Sait Aykut, YKY,C.I,İstanbul, 2000, s.409; Peacock, Islam, 

Literature and Society in Mongol, s.118-119. 
386 Ahmet Yaşar Ocak, “Fütüvvetnâme’’, TDVİA, C.13, İstanbul, 1996, s.264-265. 
387 Claude Cahen, “İlk Ahiler Hakkında’’, Çev. Mürsel Öztürk, Belleten, C.L, S.197, Ağustos 1986, s.600. 



- 115 - 
 

Alaeddin Keykubad’ın Konya’ya girişinde ahilerin sultana eşlik ettiğini biliyoruz388. 

Moğolların, Kayseri’ye saldırdığında şehri ahiler savunmuştu389. Kösedağ savaşına kadar 

herhangi bir siyasi olay içerisinde görmediğimiz ahiler, savaş sonrası her şehirde bulunan 

başıboş, ayak takımı olan rindler (rünûd) vasıtasıyla siyasi entrikalarda yer almışlardır. 

Bunun nedeni ise sarsılan devlet otoritesinin yarattığı kaos ortamında, devlet adamlarının 

birbirleri ile mücadelelerinde ahilerden ve rindlerden faydalanmış olmalarındandır390. 

Konya şehrinin surlarının dışında hankahın imkânları ile geçinen başıboş, ayak takımına 

rind (rünûd) deniliyordu. Her rindin de ahi olmadığını belirtmemiz gerekiyor. Ahiler, 

Selçuklu yönetimine her zaman bağlı vatansever insanlardı. Onların disiplinsiz 

davranışları daha çok kendilerine saldıranlara yönelikti391. Sadece Müslüman değil aynı 

zamanda da Hristiyan ahilerin de olduğunu da söylememiz gerekiyor392. 

Genellikle araştırmacıların içine düştüğü yanlış Anadolu Selçuklu şehirlerinde 

yaşayan zanaatkâr ve ticaret erbabının çoğunun gayrimüslimlerden oluştuğudur. Oysa 

günümüzde meslekler üzerine yapılan araştırmalarda sadece on beş meslek grubunda 

gayrimüslim isimlerine rastlanmıştır. Mesela 31 mimardan 3’ü gayrimüslim gerisi Türk 

veya Müslümandır. 32 tabipten ancak 7-8’i gayrimüslimdir. Ticaret hayatında 19 

Müslüman tüccara karşılık 2 Avrupalı tespit edilmiştir393. İran coğrafyası 1220-1258 

yılları arasında Moğol istilası sebebiyle önemli nüfus azalması yaşadı. Özellikle kuzey ve 

doğu bölgeleri kötü bir şekilde etkilendi. En çok Horasan bölgesi acı çekti, hem şehirler 

hem de kırsal alan harap olmuştu. Moğolların yağmaladığı Belh ve Merv gibi şehirlerden 

                                                           
388 İbn Bibî, age, s.237. 
389 İbn Bibî, age, s.502. 
390 Tuncer Baykara, Türkiye Selçukluları Devrinde Konya, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 

Ankara, 1985, s.132; Cahen, agm, s.594; Peacock, Islam, Literature and Society in Mongol Anatolia, 

s.136. 
391 Baykara, age, s.132; Cahen, agm, s.600. 
392 Semavi Eyice, “Konya ile Sille Arasında Akmanastır Menâkıb al-Arifin’deki Deyr-i Eflâtun’’, Şarkiyat 

Mecmuası, S.6, 1966, s.141. 
393 Erdoğan Merçil, “Anadolu Selçukluları ve Beylikler Dönemi’nde Serbest Meslekler’’, Anadolu 

Selçukluları ve Beylikler Dönemi Uygarlığı, Ed.Ahmet Yaşar Ocak, C.I, TC. Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2015, s.382; Tuncer Baykara, “Selçuklular Devrinde İğdişlik ve Kurumu’’, 

Belleten, Yıl:1996, C.60, S.229, s.683. 



- 116 - 
 

geçen çağın seyyahları bu bölgelerin terk edildiğinden bahsetmişlerdir394. Muhtemelen 

buralarda yaşayan şehirli Türk nüfus Anadolu Selçuklu şehirlerine muhaceret etmişti.  

Bizans kaynaklarında Selçuklular, İran coğrafyasından geldikleri için “Persler’’ 

adıyla anıldıklarını biliyoruz. Buna istinaden bu devirde insanlar geldikleri coğrafyanın 

adıyla ya da dini kimliklerine göre tanımlanıyorlardı. Doğal olarak “Türk’’ denilmiyordu 

“Müslüman’’ ya da geldikleri bölgenin insanı olarak isimlendiriliyorlardı. Moğol 

istilasından kaçıp gelen şehirli, eğitimli, meslek erbabı ya da tüccarların önemli bir 

kısmının aslen Türk olduğunu var sayabiliriz.  

Anadolu Selçuklu Devleti’nde tespit edilebilen meslek sayısı neredeyse iki yüz 

elli tanedir. Çoğu meslek ismi Farsça ve Arapça’dır. Günümüz şehir yaşantısında da 

görebileceğimiz terzi, ekmekçi, mimar, kasap, marangoz, demirci, tüccar vb. meslek 

gruplarına rastlamaktayız. Fakat günümüze ulaşmayan, ilgi çekici ve şehirli Türklerin 

uğraştığı meslekler var ki değinmeden geçemeyeceğiz.  Sanayîde kullanmadan önce 

hayvan derilerinin tabaklanma işlemini yapanlara debbâğ ya da cellâdî denirdi. Türk 

debbâğ  pirî, ünlü mutasavvıf Ahi Evran idi. Bazı hankâh ve zaviyelerde sufiler dericilik 

ile uğraşarak para kazanıyorlardı. Debbâğlar, şehir dışında, su kenarlarında bulunan 

debbağistan (tabakhane) denilen iş yerlerinde çalışırlardı395.  

Ahi Evran’ın ayrıca mâr-gîr yani yılan avcılığı ile uğraştığını biliyoruz. Bayram, 

oldukça iyi eğitimli olan Ahi Evran’ın avladığı yılanlardan ilaç ürettiğini hatta kendisine 

düşman olan Mevlânâ’nın hikâyelerinde “mâr-gir’’, “mâr’’, “ejder’’ gibi metaforlar 

(mecaz) ile ondan bahsettiğini söylemektedir396. Mevlânâ’nın yakın arkadaşı Şems-i 

Tebrizî bir Kıpçak Türkü idi397 ve “şalvar bend baf’’ denilen şalvar uçkuru örücülüğü ile 

                                                           
394 I. P. Petrushevsky, “The Socio-Economic Condition of Iran under the Ilkhans’’, The Cambridge 

History of Iran, Volume 5, Ed. J.A. Boyle,  Cambridge at the University Press, 1968, s.486-487. 
395 Erdoğan Merçil, Türkiye Selçuklularında Meslekler, TTK, Ankara, 2000, s.33-34. 
396 Mikail Bayram, Sosyal ve Siyasi Boyutlarıyla Ahi Evren Mevlânâ Mücadelesi, NKM, Konya, 

2012, s.107-118; Merçil, age, s.133. 
397 Togan, age, s.200. 



- 117 - 
 

geçiniyordu398. Şehirlilerin seçkinleri sarık ve külah kullanırdı. Bu külahları yapan 

meslek koluna Külâh-dûz denirdi. Kayseri’de Külâh-duzân mahallesi bulunuyordu. 

Evhadüddin Kirmanî’nin kızı ve Baciyan-ı Rum teşkilatının lideri Fatma Bacı burada 

örgü-dokumacılık ile uğraşıyordu399. Mevlânâ’nın ilk halifesi olarak bilinen Selâhaddin 

Zerkûb, Beyşehir gölü kıyısında Kâmile köyünde balıkçılıkla geçinen Türk bir ailenin 

çocuğuydu. Eflâkî’nin Yağı Basan oğlu Konyalı Zerkûb diye kaydettiği Şeyh Selâhaddin 

Zerkûb, bir tür kuyumculuk olan zerkubî mesleği ile geçimini sağlıyordu400. Türkiye 

Selçuklu şehirlerinde diğer İslam topraklarında da olduğu gibi her zanaatın erbabı çarşıda 

belirli bir yerde toplanmıştı401. Şehir içerisinde merkezde yer alan bu çarşılar hemen 

hemen bütün şehirlerde vardı. Bakkallar, bezzâzlar (bezci, kumaş tüccarı), helvâcılar, 

marangozlar, attarlar (bitkisel ürünler satan kişiler), kassârlar (çamaşırcı) gibi meslek 

grupları kendilerine ait çarşı/pazar yerlerinde sıra sıra dükkânlara sahiptiler. Hatta 

Kırşehir’de bir cerrahlar çarşısı olduğunu vakfiye kayıtlarından öğrenmekteyiz402. 

Göçerlerin başta avlanmak için ihtiyacı olan silahlar şehirde imal ediliyordu. 

Keman-ger (yay ustası), seyyâf ya da şemşir-ger (kılıç ustası), tîr-tıraş (ok yapıcı), zırh-

bâf ya da zırh-ger gibi silah yapımı ile uğraşan meslekler vardı403. Hayme-gerî, çadırları 

imal eden bir meslek grubuydu404. Göçerler ise şehirde yaşayan varlıklı kimselerin giydiği 

çizme ve kürk için gerekli olan hammaddeyi sağlardı. En iyi çizme Türkmen keçesinden 

yapılırdı, Anadolu’daki Türkler sarı çizme giyiyordu ve bu onların en yüksek mertebeye 

eriştiklerini gösteriyordu405. Yalnızca varlıklı kimseler kışları kürk giyebiliyordu406. Bu 

                                                           
398 Feridûn bin Ahmed-i Sipehsâlâr, Mevlânâ ve Etraflarındakiler (Risâle), Tercüman 1001 Temel 

Eser, Çev. Tahsin Yazıcı, İstanbul, 1977, s.121; Merçil, age, s.187. 
399 Mikail Bayram, “Baciyân-ı Rum (Anadolu Bacıları) ve Fatma Bacı’’, Türkler, C.6,  s.625. 
400 Ahmet Eflâkî, Âriflerin Menkıbeleri, C.II, Çev. Tahsin Yazıcı, MEB, İstanbul, 1989, s.121-123. 
401 İbn Battuta, C.I, s.413. 
402 Kırşehir Emiri Caca Oğlu Nur El-Din’in 1272 Tarihli Arapça-Moğolca Vakfiyesi, Haz. Ahmet 

Temir, TTK, Ankara, 1989, s.110-11. 
403 Merçil, age, s.160. 
404 Merçil, age, s.175. 
405 Ögel, Türk Kültür Tarihine Giriş III, s.183; Özden Süslü, Tasvirlere Göre Anadolu Selçuklu 

Kıyafetleri, Atatürk Kültür Merkezî Başkanlığı, Ankara, 2007, s.150. 
406 Eflâkî, Âriflerin Menkıbeleri, C.I,  s.436; Dıscourses of Rumi (Fihi Mâ Fih), Translate: A.J.Arberry, 

Omphaloskepsis, Ames, Iowa, 2000, s.209-210; Süleyman Özbek, “Türkiye Selçuklularında Kültürel 



- 118 - 
 

yüzden tilki gibi kürk yapımında kullanılan hayvanları avlayan göçerler, bunları Konya 

pazarında şehirlilere satmak için getiriyorlardı407. Şehirlerde satılan halılar, Türkmenler 

tarafından dokunuyordu408.  

Göçerlerin yetiştirdiği atların ve koyunların şöhreti çevre ülkelere de yayılmıştı. 

Suriye, Diyar-ı Bekr, Irak ve İran’ın sürü ve et ihtiyacını Anadolu karşılıyordu409. Konya 

şehir surlarının dışında “At Pazarı’’, Kırşehir’de ise “Türkmen Pazarı’’ adıyla bilinen 

göçerler ile yerleşiklerin alış veriş yaptığı pazarlar kuruluyordu410. Tabiki göçerler satmak 

için getirdikleri hayvanlarıyla şehir hayatı içerisinde yer alamayacakları için bu pazarlar 

sur dışında kuruluyordu. Şehrin güvenliğini de tehdit edebilecekleri düşünülmüş de 

olabilir nitekim Cimri Olayı (1277) sırasında Türkmenler “At Pazarı’’ kapısını ateşe 

vererek Konya şehrine girmişlerdi411. Kısacası şehirliler, göçerlerin besledikleri at, 

koyun, gibi hayvanlardan elde ettikleri kürk, deri, yün süt ve süt ürünleri vb. 

hammaddelere muhtaçken, göçerler şehirlilerin el işçiliği ve zanaati ile üretilen mamul 

maddelerine ihtiyacı vardı. Böylece birbirine istemsizce bağımlı hale geliyorlardı.  

Türkiye Selçuklu toplumu, diğer Orta Çağ toplumları gibi iktisadi tabakalardan 

oluşan bir toplumdu. Sıradan insanlar çamurdan yapılmış evlerde yaşarken, zenginler 

bahçeleri limon ve üzüm gibi birçok meyve ile süslemiş beyaz mermer evlerde 

yaşarlardı412. Mevlânâ’nın ünlü Konya tasviri o yüzyılın toplumsal yapısı hakkında bir 

fikir edinmemiz açısından mühimdir. Mevlânâ şöyle anlatmaktadır “Konya şehrine bak, 

kaç bin emirin, büyüğün ve ileri gelenin evi, köşkü ve sarayı vardır. Tacirlerin ve 

iğdişlerin evleri, zanaat erbabının evlerinden, emirlerin sarayları tacirlerin, sultan ve 

                                                           
Hayat (Mevlânâ’nın Fihî Mâfih ve Mesnevî’sine Göre)’’, Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, C.III, S.1, 2001, s.47. 
407 Eflâkî, age, s.393; Feridûn b. Ahmed Sipehsâlâr, age, s.94. 
408 İbn Saîd el-Magribî, Kitabü’l Coğrafiya, Dr. İsmail Arabî, Beirut, 1970, s.185. 
409 Şihâbeddin b. Fazlullah El-Ömerî, Türkler Hakkında Gördüklerim ve Duyduklarım, Çev. Ahsen 

Batur, Selenge, İstanbul, 2014, s.144-145. 
410 Caca Oğlu Vakfiyesi, s.111; Polat, Selçuklu Göçerlerinin Dünyası, s.201. 
411 İbn Bibi, age, s. 632. 
412 İbn Saîd, age, s.186. 



- 119 - 
 

meliklerin köşkleri ve takları bunların hepsinden yüzlerce derece yüksek ve 

büyüktür.’’413. Şehrin yöneticileri olan ümera zümresi, devletten belli bir maaş alan ve 

ikta sahibi kişilerdi. Ümera zümresinin içerisinde sübaşı (hem valilikle hem de şehri 

savunmakla görevli kişi), şahne ya da şıhne (garnizon kumandanı), muhtesib (kamu 

düzenini sağlamakla görevli kişi), müşrif (malî konularda teftiş ve denetim yapan kişi), 

nazır (hazineden ve maaşların dağıtılmasından sorumlu kişi), ummal (idare amirleri, 

tahsildarlar) bulunuyordu. Ulema zümresi; müderris, imamlar, hafızlar, şeyhler, seyyidler 

gibi din görevlilerinden oluşuyordu. Bu görevliler ise vakıf gelirleri ya da devletten 

aldıkları maaş ile geçinirlerdi414. 

İğdiş kelimesi, tarihi kaynaklarda anne babasından biri Türk olmayan melez kişi 

için kullanılmıştır. İğdişçiler, ise Kutadgu Bilig’de dahi adı geçen bir zümredir. Bu esere 

göre iğdişçiler, ordunun binek atı, aygır, yük hayvanlarını yetiştiren insanlardı. Kımız, süt 

ve süt ürünleri, keçe, halı gibi halkın ihtiyacını bunlar temin ederdi. Bu zümreye bağlı 

insanlar çok faydalı, hile bilmeyen, dürüst insanlar olarak tasvir edilirken diğer taraftan 

uzak durulması gereken kaba, görgüsüz ve haşin tabiatlı olduklarının da uyarısı 

yapılmıştır415. Muhtemelen bu kişiler göçerler ile şehirliler arasındaki alış veriş trafiğini 

kontrol eden görevlilerdi.  

XIII. yüzyılda Karahanlılar’da “iğdiş’’ devletin en önemli görevlilerine verilen 

unvanlardan biriydi. Anadolu’da ise iğdişler, köylünün aksine şehirli, dükkân sahibi, 

zengin kimseler olduğunu biliyoruz416. Şehrin seçkin insanları olan iğdişler, yeri 

geldiğinde şehrin savunmasında yer alıyor, yeri geldiğinde avârız vergisi gibi vergilerin 

                                                           
413 Eflâkî, age, C.I, s.257. 
414 Aydın Taneri, Türkiye Selçuklu Kültür Hayatı (Menâkibü’l Arifin’in Değerlendirilmesi), Bilge 

Yayınevi, Konya, 1977, s.35-37; Özbek, “Türkiye Selçuklularında Kültürel Hayat’’, s.45-46. 
415 Yusuf Has Hâcib, Kutadgu Bilig, nşr. Reşit Rahmeti Arat, Milli Eğitim Basımevi, İstanbul, 1947, s.446-

447; İbrahim Hakkı Konyalı, Konya Tarihi, Yeni Kitap Basımevi, Konya, 1964, s.1031. 
416 Tuncer Baykara, “Selçuklular Devrinde İğdişlik ve Kurumu’’, Belleten, C.LX, S.229, Aralık 1996, 

s.687-689. 



- 120 - 
 

adaletli bir şekilde toplanmasında görev alıyordu417. Hükümet nezdinde halkı temsil eden 

bu kimseler, her mahallede halk tarafından seçiliyordu. XII. yüzyıldan itibaren 

Anadolu’da hemen hemen her şehirde yer alan iğdişlerin başına ise Emirü’l egâdişe ya da 

iğdiş-başı denilirdi. XIII. yüzyılın sonlarına doğru Ahilerin güç kazanmasıyla şehir 

hayatında önemleri azalan iğdişlerin, yerli halktan olup olmadığı ya da anneleri Hristiyan 

olan melez kişiler arasından seçildiğine dair net bir cevap vermek mümkün 

gözükmemekte. Çünkü tarihi kaynaklarda yer alan tek gayri Müslim iğdişbaşı, Moğollara 

Kayseri’yi teslim eden Hacuk oğlu Hüsam adlı Ermeni’dir418. Halkın ihtiyaçlarını 

karşılamakla görevli olan iğdişlerin gerektiğinde şehzâde ve sultanları konaklarında 

ağırlayacak kadar zengin olmalarının temelinde elbette ticaretten elde ettikleri gelir 

yatmaktadır. Mevlânâ’nın Sivas İğdişler Beyi’nin tacirlerden fazlaca vergi istemesinden 

şikâyetçi olduğu bir mektubu vardır419.  

Başlangıçta tam anlamıyla bir göçebe ekonomisi söz konusuyken, XIII. yüzyılda 

Selçuklular, Anadolu’da sağlam bir kırsal ve kentsel ekonomi ayrıca önemli uluslararası 

bir ticaret sektörü geliştirmiştir420. Anadolu topraklarında ticareti geliştirmeye hevesli 

olan Selçuklular, özellikle tacirler ile mallarının barındırılması ve güvenlik için 

kervansaraylar inşa etti. Bu amaçla pek çok kervansaray ve han inşa ediliyordu. Sivas ve 

Kayseri arasında yapılmış yolcuların her türlü ihtiyacını karşılayabileceği hanlar vardı. 

Bu hanlar sayesinde zorlu kış günlerinde dahi kervan kafileleri rahatlıkla yolculuk 

yapabiliyordu421. Tabiki bu kervansarayların ve hanların inşası ciddi maddi güç 

gerektirdiği için bunları ancak sultanlar, vezirler, emirler ve zengin kişiler 

yaptırılabiliyordu. Kervansaraylar ve hanlar, bu kişilere ciddi maddi kazanç sağladığını 

                                                           
417 Baykara, agm, s.687; Turan, Resmi Vesikalar, s.171. 
418 İbn Bibi, age, s.503;Baykara, agm, s.686; Akdağ, age, s.27; Faruk Sümer, “İğdiş’’, TDVİA, C.21, 

İstanbul, 2000, s.524. 
419 Mevlânâ Celâleddin-i Rumî, Mektuplar, Çev. Abdülbâki Gölpınarlı, İnkılap Yayınevi, Ankara, 1999, 

s.138; İbn Bibi, age, s.166. 
420 Kate Fleet, “ Türk Ekonomisi, 1071-1453’’, Türkiye Tarihi 1071-1453, Ed.Kate Fleet, Çev. Ali 

Özdamar, C.I, Kitap Yayınevi, İstanbul, 2016, s.285. 
421  İbn Saîd, Kitabü’l Coğrafiya, s.187; Fleet, agm, s.310. 



- 121 - 
 

da söyleyebiliriz. Yaptıran kişi veya evlatları ya da herhangi bir sebeple yapıyı ele geçiren 

kimse vakıf haline getiriyordu422.  

Vakıf sistemi de kişisel zenginleşmenin yolunu açıyordu. Emir Seyfeddin 

Ayaba’nın mutfağında seksen baş koyun kesilirken Sultan’ın mutfağında otuz baş koyun 

kesiliyordu. Bu da emirlerin zenginliklerinin sultanları bile geçtiğinin en basit 

örneğidir423. Vakıf sisteminin de bu durumda payı olduğunu belirtmemiz lazım. Fakat 

vakıf sistemi ile ilgili ayrıntılı incelememizi diğer bölümde yapacağımız için üzerinde 

durmuyoruz. En eski tarihli (1206) Altunapa Han’ından sonra yaklaşık 200 tane daha han 

yapılması ve bu yoğunlukta konaklama yerlerine başka coğrafyada tesadüf edilmemesi 

çağın en önemli ekonomik göstergesidir.424 

Ünlü Selçuklu veziri Celaleddin Karatay tarafından Kayseri-Malatya arasında 

1240 senesinde inşa ettirilen kervansarayın ihtişamı tarihi kaynaklara yansımıştır. Büyük 

vakıfları olan bu kervansaray yaz ve kış yolcuların her türlü ihtiyacını karşılayabilecek 

şekilde düzenlenmişti. Moğollar, Anadolu’yu istila ettiklerinde dahi bu yapının düzenine 

dokunmamışlardı425. Yolcuların konaklayabileceği yapılar sadece kervansaraylar değildi 

şehir içinde ya da şehir surlarının dışında hanlar, hankah ve zaviyeler her zaman 

konaklanabilecek durumdaydı.  

Selçukluların uyguladığı pragmatik (yararcı) ve liberal bir Türk ekonomik 

politikası hem yerel hem de yabancı tüccarların korunmasından yanaydı. İktisadi her türlü 

aksaklıklardan sakınmak için mevcut ekonomik sistemleri, uygulamaya devam ettikleri 

gibi devlet, tüccarların her türlü zararlarını tanzim ettiğine dair ticaret anlaşmaları da 

imzalıyordu. Her türlü zararları Türkiye Selçuklu Devleti tarafından telafi edilen son 

derece karlı bir pazara Venedik, Ceneviz ve İslam ülkelerinden çok sayıda tüccar rağbet 

                                                           
422 Akdağ, age, s.36. 
423 İbn Bibi, age, s.287. 
424 Doğan Kuban, Selçuklu Çağında Anadolu Sanatı, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2008,s.238-239. 
425 El-Ömerî, age, s.138. 



- 122 - 
 

gösteriyordu426. Gittikçe zenginleşen Selçuklu şehirli zengin tabakası ise medrese, cami, 

hankah, zaviye gibi müesseseler yaptırıyorlar ve bu müesseseleri vakıf gelirleri ile 

besliyorlardı. Ticarî emtianın toptan satıldığı pazar ve hanlar mevcuttu. Kapalı Pazar 

mahiyetinde olan hanlarda oturan tüccarlar buradan toptan mal alım-satım işlerini 

yönetiyordu. Her cins hammadde ya da gıda maddesi için ayrı bir han yapılmıştı. 

Şekerfurûşân (Şekerciler) Hanı, Pirinçfurûşân (Pirinçciler) Hanı, Penbefurûşân 

(Pamukçular) Hanı gibi isimlerle anılıyordu. Bu çağda hanların tam olarak işlevinin ne 

olduğu belirsizdir. Hanlarda yolcular konaklayabildiği gibi insanların hoş vakit geçirmek 

için de gittikleri mekânlardı. Şems-i Tebrizî, Konya’ya geldiğinde Şekerfurûşân hanında 

kalmış ve Eflâki’nin tasvirine göre kaldığı odada herhangi bir eşya yoktu. Bu tasvirden 

yola çıkarak hanlarda odaların boş olarak kiralandığını söyleyebiliriz427. Bu hanlara bağlı 

medreseler de olduğunu görüyoruz. Muhtemelen vakıf gelirleri ile eğitim kurumunda 

çalışanların masrafları karşılanıyordu. Örneğin Mevlânâ Penbefurûşân medresesinde 

müderristi428. 

Şehir halkının önemli bir diğer zümresi ise ulema idi. Mısır ve Suriye’de tasavvuf 

ehli ile medreselerde öğrencilere ders veren müderrisler keskin çizgiler ile birbirinden 

ayrılmasına rağmen Anadolu’da bu durum yoktu. Yani bir müderris, tarikat şeyhi gibi 

talebe-müridlere sahipti429. XIII. yüzyılın son çeyreğinde Sadreddin Konevi (Ö.1274), 

Mevlânâ Celâleddin-i Rumî (Ö.1273) gibi müderris ve fıkıh bilgini kimseler sayesinde 

başka topraklardan çok sayıda âlim, talebe ve mutasavvıf Konya şehrine gelmişti. 

Anadolu’da medrese eğitimli insan eksikliği olduğu için ahalisi medrese eğitimi almak 

için İran coğrafyasına giderdi430.  

                                                           
426 Fleet, agm, s.310-311; Turan, Resmî Vesikalar, s.113,120-123. 
427 Eflâkî, age, s.91. 
428 Eflâkî, age, s.323. 
429 Akdağ, age, s.26; Blessing, age, s.101. 
430 Togan, Umumi Türk Tarihi’ne Giriş, s.221. 



- 123 - 
 

Hal böyle olunca ister istemez şehirlerde Farsça ve İran kültürü ön plana çıktığı 

gibi bu kişilere halk çok fazla hürmet duyuyordu. İbn Battuta’nın anlatımına göre 

Mevlânâ, kimsenin anlamadığı Farsça şiirler okuyordu ve halk onun Mesnevî eserine 

kutsal kitap gibi muamele ediyor, Cuma günleri tekke ve dergâhlarda okuyorlardı431. 

Kayseri’de şehir halkı ve şehrin önde gelen kişileri Farsça konuşuyordu. İslam 

coğrafyalarından gelen seyyahlar, Selçuklu topraklarındaki dini uygulamaları yetersiz 

bulmuş ve sert bir dille eleştirmişlerdir432. Ahiler de olduğu gibi ilim ehlinin arasında en 

tanınmış ve muhterem kişi “şeyhü’l islam’’ olarak kabul ediliyordu. Bu yüzden Konya 

şeyhü’l islamı Sadreddin Konevî idi433. Şehrin saygın kişileri külâh ve sarık takarlardı. 

Sarıklar aynı zamanda kişilerin mesleklerini de göstermesi bakımından mühimdi. En 

büyük sarıkları dini kişiler takardı434.  

Mevlânâ’nın anlattığı bir hikâyede şehre gelen bir Türk medresenin önünden 

geçerken, fakihlerin büyük sarıkları ve cübbeleri ile kapı önünde oturduğunu ve 

medresenin görevlisinin onlara muhtemelen vakfiyede tayin edilen et, ekmek gibi 

yiyecekler verdiğine tanık olmuştu. Türk, hemen ertesi gün bir sarık ve cübbe giyip 

medreseye gitmiş fakat fakih olmadığını hemen anlayan bir müderris, ona sarık ve cübbe 

giymekle danişmend ya da fakih olunmayacağı yönünde nasihat vermişti435. Müderrisler 

medreselerde; şeyhler hankahlarda; emirler saraylarda; tüccarlar hanlarda; rünûd (rindler-

başıboş gezenler) zaviyelerde; garipler ise kervansaraylarda günlük yaşamlarını idame 

ettiriyorlardı436. Kervansarayları, hankahları, zaviyeleri aynı zamanda sosyal kontrol 

aracı olarak da kabul edebiliriz. Her türlü insanı kabul eden bu kurumlar sayesinde 

                                                           
431 İbn Battuta, age, C.I, s.413. 
432 El-Ömerî, age, s.140; Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu, s.113.  
433 Akdağ, age, s.25. 
434 İbn Bibi, age, s.637;Cimri Olayı’nda Konya şehri yağmalanırken “sarık ve külâh sahiplerine (destatbend 

u külâhdâr) acıyıp merhamet etmediler’’ demektedir. El-Ömerî age, s.140: “kadılar, fakihler, sufiler ve tüm 

sarıklılar, Selçuk oğullarında adet olduğu üzere Cuma günü sultanın huzuruna çıktılar’’ ifadesinden de 

ulema zümresinin sarık kullandığını anlıyoruz. ; Süslü, age, s.139-140. 
435 Eflâkî, age, C.I, s.429 
436 Eflâkî, age, s.26. 



- 124 - 
 

toplumdaki suç oranı da kontrol altına alınmış oluyordu. Karatay vakfiyesine göre 

kervansaraya sığınan Müslüman, kâfir, hür ve köle her fakire bir okka et ile bir çanak 

yemek verilirdi437. Zaviye ve hankahlar ise sadece insanların konaklaması için yapılmış 

binalar değildi. Bu mekânlar birer kurum olarak algılanmalıdır. Çünkü hankahlar-

zaviyeler, yöneticilerin, devlet yetkililerinin, tüccarların, akademisyenlerin ve sufilerin 

buluştuğu mekânlardı. Farklı sosyal tabakalardan insanların buluşup dua ettikleri, 

tasavvufi ritüellere katıldığı, sohbetlerle fikirlerini paylaştığı siyasi ve sosyal faaliyet 

merkezleriydi. Ahi zaviyelerinde dericilik gibi ekonomik faaliyetler de yapılıyordu. Hatta 

bazı zayiyeler kütüphane gibi de hizmet veriyordu. Örneğin Sadreddin Konevî’nin 

zaviyesinde üvey babası İbnü’l Arabi’nin Endülüs’ten getirdiği önemli el yazması 

eserlerinin de bulunduğu bir kütüphane vardı. Bu el yazmaları üzerinde çalışmak için 

Konya’ya farklı coğrafyalardan birçok bilim adamı geliyordu438.  

Küçük Asya şehirleri antik çağdan itibaren uluslararası bir yapıya sahipti. Farklı 

din ve kültürden insanlar iç içe yaşamaktaydı439. Bizans şehirlerindeki günlük yaşam ile 

Selçuklu şehirlerindeki günlük yaşam arasında olağanüstü farklılıklar yoktu. 

Kostantinopolis’te yaşayan kadınlar, erkekler ile eşit durumda değildi. Kadınlar, 

yüzlerine peçe takmak zorundaydılar ve çok azı kocalarının erkek konuklarıyla aynı 

ortamda bulunabiliyordu440. Konya başta olmak üzere diğer Selçuklu şehirlerinde de 

kadınlar peçe takıyordu441. Kadınlar toplumda ikinci plandaydı, meslek sahibi kadınları 

sadece saray ve çevresinde görmek mümkündü. Oysa kırsalda Türkmen kadını, şehirli 

kadının aksine yüzünü kapatmadan misafirlerini ağırlardı. Türkmen kadını savaşçıydı, ata 

                                                           
437 Turan, “Selçuklu Devri Vakfiyeleri: Celâleddin Karatay, Vakıfları ve Vakfiyeleri’’, Selçuklu Tarihi 

Araştırmaları, TTK, Ankara, 2014, s. 381. 
438 Bayram, agt, s.39. 
439 İbn Saîd, age, s.186. 
440 Tamara Talbot Rice, Bizans’ta Günlük Yaşam, Çev. Bilgi Altınok, Özne Yayınları, Ankara, 2013, 

s.154-155. 
441 İbn Bibî, age, s.73: “I.Gıyaseddin Keyhüsrev, Diyarbekir’e geldiğinde şehir halkı hep birden sultanı 

karşılamaya çıktı. Onların arasında bulunan haremin mensupları ve kadınlar kocalarının hoşuna 

gitmeyecek şekilde peçelerini ve örtülerini takmayı ihmal edip o işi hafife aldılar..’’. ; Cahen, 

Osmanlılardan Önce Anadolu, s.114; Süslü, age, s.143. 



- 125 - 
 

biniyor, iyi ok atıyor ve silah kullanıyordu. Onun fiziksel gücü ve erkeklerle omuz omuza 

sosyal hayat içerisinde yer almasının yarattığı hayret, tarihin farklı zaman dilimlerinde 

Avrupalı ve Müslüman seyyahların notlarında yer almıştır442. Türkmenlerin kadın erkek 

aynı ortamlarda bulunması hatta birlikte ibadet etmesi443 şehirlilerin muhtemelen 

Türkmenleri yeterince inançlı olarak görmemesine neden oluyordu. Bizans şehirli eliti 

gibi Selçuklu şehirli üst tabaka da hizmetçileri, köleleri olan köşklerinde yaşıyor, davetler 

veriyor, meydanlarda, hamamlarda, bağ ve bahçe gezmelerinde eğleniyordu.  

Vryonis ve Gordlevskiy gibi çağdaş tarihçiler, Türkiye Selçuklu saray kültürünün 

büyük ölçüde Bizans kültüründen etkilendiğini kabul etmeye yatkındır. Vryonis, bu 

etkileşimi sağlayan dört ana kanaldan bahsetmektedir. Birincisi I.Gıyaseddin Keyhüsrev 

ve II. İzzeddin Keykavus gibi sultanların taht kavgalarını kaybetmesi ile Bizans’a 

sığınması, bir süre Bizans topraklarında yaşamaları. İkinci kanal sultanların Hristiyan 

kadınlar yaptıkları evlilikler ve sultanların annelerinin Hristiyan kökenli olması. Üçüncü 

kanal devlet kademelerinde yer alan Bizans aristokratları, dördüncü kanal ise gulam asıllı 

devlet adamlarıydı444. Öncelikle şunu belirtmemiz gerekiyor ki Vryonis’in Bizans kültürü 

olarak sadece Yunan (Grek) kültürünü kabul etmesi ve Anadolu’da yaşayan bütün 

gayrimüslimleri Yunan asıllı ve Ortodoks olarak kabul etmesi onun duygusal bir tavır 

içerisinde olduğunun en büyük kanıtıdır. Türkiye Selçuklu sultanları siyasi çıkarlar için 

Bizans ve başka gayrimüslim hanedanlar ile evlilik yoluyla akrabalık ilişkileri kurmuştu. 

Fakat bu akrabalık ilişkilerinin samimi boyutta olmadığını tarihi kaynaklardan anlamak 

mümkündür445.  

                                                           
442 İbn Battuta, age, C.I, s.400;Bertrandon De La Broquıere’in Deniz Aşırı Seyahati, Ed.Ch. Schefer, 

Çev. İlhan Arda, Eren Yayıncılık, İstanbul, 2000, s.163,190.  
443 Ahmet Yaşar Ocak, Babaîler İsyanı, Dergâh Yayınları, İstanbul, 2011, s.47. 
444 Speros Vryonis, Jr., The Decline of Medival Hellenism in Asia Minor and the Process of 

Islamization from the Eleventh through in Fifteenth Century, University of California Press, 1971, 

s.466; Gordlevskiy, age, s.258. 
445 Khoniates, age, s.84-85: İmparator’un II. Kılıçarslan’a yazdığı mektuplarda ona “oğlum’’ diye hitap 

ettiğini, Sultan’ın da ona “baba’’ dediğini kaydeder. Fakat Khoniates, bu ilişkilerinin resmi anlaşmalarına 

bile riayet edecek kadar dürüst olmadığını belirtir. 



- 126 - 
 

Türkiye Selçuklu sultanları ile evlenen Hristiyan kadınlar din değiştirmeden 

Selçuklu sarayına giriyordu. II. Gıyaseddin Keyhüsrev’in eşi Gürcü prensesi Thamar, 

kendine mensup papazı ve kutsal eşyalar ile Selçuklu sarayına gelin olarak gelmişti446 . 

Aslında bu sadece Türklere özgü bir durum değildir. Bizans İmparatoru Mikhail öz kızını 

Hülagü Han’a eş olarak gönderdiği zaman gelinin, çadırdan bir kilise ve kutsal tören 

eşyaları ile beraber gittiğini biliyoruz447. Selçuklular, Orta Asya kültürlerini büyük ölçüde 

devam ettirdikleri için Hristiyan eşlerinin dini inançlarına herhangi bir müdahalede 

bulunmadılar. Fakat Selçuklu sarayına gelen bu Hristiyan eşler zaman içerisinde İslam’a 

geçtiler. Çünkü devlet kanunları ve kurumları İslam dinine göre işliyordu. Özellikle vakıf 

sisteminden faydalanabilmek için Müslüman olmak şarttı. I. Alaeddin Keykubad’ın eşi 

ve II. Gıyaseddin Keyhüsrev’in annesi Mahperi Hatun’un sonradan İslam’a geçtiği 

biliniyor. Mahperi Hatun’un mezarında “Çağının Meryem’i ve zamanın Hatice’si’’ 

ifadesinin yer almasından da anlayacağımız üzere geçmişteki Hristiyan kimliklerini de 

hiçbir zaman inkâr etmemişlerdir448.  

Bizans Beyi Manuel Mavrozemos, I. Gıyaseddin Keyhüsrev ile olan dostluk ve 

akrabalık ilişkileri sayesinde Sultan ailesine mensup olmamasına rağmen ilk defa melik 

ünvanı alan gayrimüslimdir. Mavrozemos, din değiştirmeden aynı zamanda Selçuklu 

sarayında Çaşnigîr, Emirü’l ümera gibi önemli makamlarda da bulunmuştur449. Selçuklu 

sultanlarının, Hristiyan muhitindeyken kendilerini Hristiyan olarak tanımlamaları ve 

Müslüman kimliklerini ertelemeleri, Müslümanların ortamlarında ise İslam kimliğini 

kabul ederek Hristiyan kimliklerini bir süre geriye bırakmaları yani bu ikili kimlikleri 

çoğu zaman kafa karıştırmaktadır450. Tabiki sultanların vicdanlarında vaziyet nedir 

                                                           
446 İbn Bibi, age, s.465; Abu’l Farac, age, s.537; Eflaki, age, C.I, s.152. 
447 Georges Pachymeres, age, s.39-40. 
448 Patricia Blessing, “Women Patrons in Medival Anatolia and A Discussion of Mahpari Khatun’s 

Mosque Complex in Kayseri’’, Belleten, C.78, S.282, 2014,  s.493-94. 
449 Hacıgökmen, age, s.60-67. 
450 Rustam Shukurov, “Harem Hristiyanlığı: Selçuklu Şehzadelerinin Bizanslı Kimliği’’, Anadolu 

Selçukluları: Orta Çağ Ortadoğusu’nda Saray ve Toplum, Ed.A.C.S. Peacock-Sara Nur Yıldız, Çev. 

A. Sait Aykut, YKY, İstanbul, 2017, s.120. 



- 127 - 
 

bilemeyiz. Fakat şunu da unutmamak gerekir ki Türkiye Selçuklu sultanları İslam’ı 

Anadolu topraklarında geliştirmek için ellerinden geleni yapmışlardır451.  

Türkiye Selçukluları, Türk kültüründeki pragmatik tarzı yansıtmaktadır. Yani 

geldikleri her coğrafyada mevcut toprak sistemi, vergi uygulamalar neyse değiştirmeden 

kendine göre yorumlayarak devam ettirmişlerdir. Bu nedenle Türk kültürü etkileşime ve 

değişime açık fakat baskın bir kültürdür452. Bizans’a ait askeri, malî ve idari terimler 

alınmasına rağmen İran saray protokol ve devlet teşkilatı uygulamaları daha fazladır453. 

Selçuklular, göçer zihniyetten yerleşik zihniyete geçişte ilk olarak kazanımlarını İran ve 

Türkistan coğrafyalarından aldıkları için bu etkileşimi Anadolu’ya taşıdılar.  

Türkiye Selçuklu sultanları kendilerini Selçukluların muzaffer soyundan, 

kaderinde dünyayı yönetmek yazılan asil hanedan üyeleri olarak görüyorlardı454. Türkiye 

Selçuklu sultanlarının, Zillullah fi’l-hâfikayn (Allah’ın Doğu ve Batıdaki gölgesi), Melik-

i mulûkü’l âlem (Dünya hükümdarlarının hükümdarı), Seyyid-i selâtinü’l Arab ve’l Acem 

(Arap ve Acem sultanlarının başı) gibi unvanları kullanmalarından da anlaşılacağı üzere 

onlar kendilerini milletlerin, dinlerin üstünde “evrensel’’ bir makamda kabul 

etmişlerdir455. Onlar yalnızca Müslüman tebaanın değil aynı zamanda gayri Müslim 

tebaanın da hükümdarıydı.  

İslam öncesi Sasanî geleneğinden gelen şarap, musiki ve şiir Selçuklu saray 

yaşantısının da olmazsa olmaz öğeleriydi. Türk sultanları, bir yandan vakıflarla 

medreseler inşâ ederek ulemayı kuvvetle destekledikleri gibi öbür yandan sufi zaviyeleri, 

vakıflar yapıyor fakat saraylarında işret (bezm) meclislerinde musahipleriyle (nedimler) 

                                                           
451 Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu, s.169. 
452 Üçler Bulduk, “Sosyal Yaşayış, Konar-Göçerlik ve Etnisite’’, Uyan Türkiyem: II. Yörük-Türkmen 

Büyük Kurultayı ve Bilim Şenliği, 3-4 Mayıs 2008, Ankara,  s.220. 
453 Rabbânî, age, s.43. 
454 Dimitri Korobeinikov, “Doğunun ve Batının Sultanı: Müslüman ve Hristiyan Kaynaklarında Selçuklu 

Hanedanlığına Dair Kavram ve Unvanlar’’, Anadolu Selçukluları: Orta Çağ Ortadoğusu’nda Saray ve 

Toplum, Ed.A.C.S. Peacock-Sara Nur Yıldız, Çev. A. Sait Aykut, YKY, İstanbul, 2017, s. 72. 
455 Ahmed Tevhid, “Antalya Surları Kitabeleri’’, s.167; Korobeinikov, agm, s.71. 



- 128 - 
 

bozulmamış bir İranî geleneğini devam ettiriyorlardı456. Her türlü keyif verici maddenin 

bulunduğu bu işret meclisleri, saray-ordu ileri gelenleri ile hükümdar arasında bağları 

pekiştiren bir sosyal-siyasi araçtı. Ziyafetlerde yalnız eğlenilmez siyasi işler de müzakere 

edilirdi457. Hükümdar her türlü lütuf ve ihsanını, hilat, rütbe tevcihi gibi bağışlarını çoğu 

kez bu işret meclislerinde yaptığı gibi458 tehlikeli rakiplerini de bu meclislerde ortadan 

kaldırıyordu459. Sultan I. Alaeddin Keykubad, gittikçe güç kazanan emirleri böyle bir işret 

âleminde tuzağa düşürerek ortadan kaldırdığı gibi kendisi de bir av şöleninde yediği av 

etinden zehirlenerek suikasta kurban gitmişti. 

Oğuz Destanı’nında “toy’’ adı verilen şölenlere rastlamaktayız460. Toylar, 

hükümdarın şöhret ve nüfusunu yükselten bir çeşit kutsal ritüellerdi. Toylarda, her boy 

beyinin hiyerarşiye göre bir oturma düzeni vardı461. Bu hiyerarşik oturma düzeni (Orun-

Ülüş) Selçuklu sarayında da devam etti. Ziyafetlerde milli Oğuz yemekleri ve içkileri de 

ikram edilirdi. Sadece şölenlerde değil divanlarda, sürek avlarında her yerde töreye ve 

Oğuz örfi hukukuna riayet edilirdi462. Sultanlar, askeri zafer kutlamalarında, düğün ve 

sünnetlerde, Nevruz Bayramı kutlamalarında halka açık (Bezm-i âm) ziyafet ve 

eğlenceler tertip ederlerdi. İbn Bibi’nin uzun tasvirleriyle anlattığı, saray çinilerinde 

resmedilen bu eğlence meclislerini gözümüzün önünde canlandırabiliyoruz. Bu 

resimlerdeki insanlar kaftanlı, uzun konçlu çizme giymiş, yuvarlak ve dilimli başlıklar 

takmış463, Urfalı Mateos’un Türk tasvirlerine uygun uzun saçlıdırlar464. Hükümdarın 

                                                           
456 İnalcık, Has Bağçede ‘ayş u tarab (Nedimler, Şairler, Mutribler), s.8-9. 
457 Gordlevsky, age, s.262. 
458 İnalcık, age, s.66. 
459 İbn Bibi, age, s.289. 
460 Togan, Oğuz Destanı, s.39-47-48-52-57-58. 
461 İnalcık, age, s.74; Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Abdülkadir İnan, “Orun ve Ülüş Meselesi’’, Türkler, 

C.III, ss.54-64. 
462 Gordlevskiy, age, s.251-258;Turan, Resmî Vesikalar, s.29. 
463 Süslü, age, s.157-160.  
464 Urfalı Mateos, age, s.48. 



- 129 - 
 

Bezm denilen meclislerinin tertibinden Emir-i Meclis denilen görevli ilgilenirdi. Emir-i 

Çaşnigîr, sultanın sofrasını denetlerdi.  

Diğer saray görevlileri ise şunlardı; Hacibü’l Hüccab (Emir-i Hacib), saraydaki 

kapıları açmaktan görevli olan Perdedârların başıydı, Üstadü’d dâr ise saraydaki mutfak, 

şaraphane gibi bölümleri denetlerdi. Emir-i Ahur, ahırlardan görevli kişiydi ve 

Haçlılardan etkilenerek bu görevliye Kondıstabıl ya da Kündistabl da denilmiştir. Emir-i 

Alem (Sancağı koruyan), Emir-i Devat (Gizli evrakları saklayan), Emir-i Silah, Emir-i 

Mahfil, Emir-i Câmedâr (Hükümdarın giysilerini muhafaza eden), Şarabdâr 

(İçeceklerden sorumlu görevli), Taştdâr (Sultanın temizlik işlerinden sorumlu görevli), 

Havâyic-i Salar (Havâyic-hane denilen mutfaktan sorumlu görevli), İnşa-yı Hâs ve 

Kavalan-ı Hâs (Saray sanatçıları), Kâsıd (Kussâd-Haberciler), Cevâsis (Casuslar) gibi 

saray görevlileri de vardı.  Saray görevlileri zeka ve çalışkanlıkları doğrultusunda sultanın 

takdirini kazandıkları vakit en yüksek dereceye ve kumandanlığa kadar 

yükselebiliyorlardı465. Bunun en bilindik örneği Emir-i Şikâr iken Vezirlik makamına 

erişen Saadettin Köpek’tir. Seyahatnâmelere bile yansıyan Selçuklu emirlerinin 

zenginliklerinin temel kaynağı sultanın, kalplerin derinliğini dinar ve hediyeler ile 

fethetmeye çalışmasından kaynaklanıyordu. Ne de olsa artık kabile asabiyyetinin yerini 

tutacak güçlü bir bağa ihtiyaç vardı.  

Türkiye Selçuklu sultanları, bizzat adliyede (dâdgâh) yer alırdı. Şer’î davaları 

kadıya havale eder, diğer alış-veriş davalarını, devlete ait örfi davaları divan üyeleri ile 

beraber sonuçlandırırdı. Hatta sultan yılda bir şer’î mahkemede kadının önünde 

kendisinden davacı olan birisi ile ayakta sorgulanırdı. Bu davalarda sultana kesinlikle 

iltimas geçilmezdi. Yassı Çemen Savaşı’ndan (1230) sonra devletin işlerinde yoğunluk 

meydana geldiği için bu adalet gelenekleri sultandan alınarak emirlere ve diğer devlet 

                                                           
465 İbn Bibi, age, s.144. 



- 130 - 
 

adamlarına bırakıldı466. I. Alaeddin Keykubad dönemi devletin yükseliş devri olsa da 

hükümdar ile halk arasındaki bağın kopmaya başladığı bir dönemdir. Bu kopuş sultanın 

ölümünden sonra hızlanmış ve güç tamamen ihtiraslı devlet adamlarının eline geçmiştir. 

Hanedan aileleri ve saray yaşantısı hangi coğrafyada olursa olsun her zaman multi 

kültürel bir yapı arz eder. Farklı dil, din ve ırklardan insanlar, evlilik yoluyla, köle ya da 

asker, âlim, şair vb. olarak saraya alınmak suretiyle bir şekilde bu multi kültürel iklime 

dahil olur. Bu kişilerin giyim tarzı, çeşitli adetleri bazen saray eşrafı arasında moda bile 

oluyordu. Bu yüzden kültürel etkileşimin kıstasları nedir? Ve bu kıstaslar saray ve çevresi 

için geçerli midir? Kültürel etkileşim bir kültürün diğer kültüre üstün gelmesi midir? gibi 

soruların cevaplarının bulunması Selçuklu İran mı? Bizans mı? Türk etkisinde miydi?  

Tartışmalarına da son verecektir.  

Alaeddin Keykubad sık sık Konya’dan Kayseri’ye gittiği gibi kışları Akdeniz 

kıyılarına iniyordu. Grek bir anneden doğan Sultan II. İzzeddin Keykavus, Moğollara 

karşı Türkmenlerle birlikte verdiği mücadeleyi kaybettiği zaman Bizans İmparatoru VIII. 

Mihail’in yanına Konstantinopolis’e sığınmıştı. İmparator tarafından oldukça iyi 

ağırlanan Sultan, annesinin Hristiyan olmasından mütevellid Bizans yaşantısına uyum 

sağlamakta zorlanmasa bile bir süre sonra İmparator’a “Biz Türkler daima şehirde 

durmayız. Bize bir yer ve yurt olsa Anadolu’da bize bağlı Türk obalarını getirip orada 

yaylasak kışlasak’’ demiştir. İmparator onun bu isteğini yerine getirmiş ve Dobruca’yı 

onlara yer yurt olarak vermişti467. Türkiye Selçuklu sultanları ne kadar saray hayatında 

Rum ya da Gürcü anneleri tarafından büyütülseler de saraylarında Sasanî adablarına 

teşrifatta da bulunsalar, değişmeyen gerçek onların ruhlarında “göçer’’ taraflarını 

muhafaza ettikleridir. Sarayda günlük yaşamlarında Oğuz adetlerine riayet ettikleri gibi 

                                                           
466 İbn Bibi, age, s.123-124. 
467 Yazıcızâde, age, s.375a; Gordlevskiy, age, s.68;  A.Yaşar Ocak, Sarı Saltuk: Popüler İslam’ın 

Balkanlar’daki Destanî Öncüsü, TTK, Ankara, 2002, s.27 



- 131 - 
 

yaylak-kışlak hayatlarını da devam ettirmişlerdir. Onların yaylak-kışlak hayatlarını 

devam ettirmeleri Oğuz geleneğinin ve akrabalık bağlarının gücünü her zaman 

perçinlemiştir. 

 1.2.2. Kırda Yaşam ve Göçerler  

 

Farklı coğrafyalarda yaşayan insanlar ortak sorunları için benzer çözümler 

bulmuşlardır. Bunlardan bir tanesi de Bizans’ın Malazgirt sonrası yeni bir savunma 

sistemi olarak askeri hizmet karşılığı kişilere toprak tahsis ettiği pronoia468 sistemiydi. 

İslam ülkelerindeki askeri iktaya benzeyen bu sistemde stratiotes adı verilen savaşçı 

askeri hizmeti karşılığında köylülerden vergi ve kira toplama hakkına sahip oluyordu. 

Askerin ömrü boyunca sahip olduğu bu toprağı miras bırakma ve satma hakkı yoktu. 

Pronoia sahipleri, zaman içinde köylüleri yargılama hakkını da elde etti. Araziye bağlı 

köylü üzerinde malî hatta hukuki haklar elde eden strationesler, Bizans merkezî 

yönetiminin bölgedeki fiili egemenliğini azalttı. Zaman içinde Bizans pronoia sistemi 

Orta Çağ Avrupa feodalizmine benzemeye başlamıştı469. Bu sistemdeki ciddi bozulmalar 

özgür köylünün köle durumuna düşmesine ve ağır vergiler altında ezilmelerine sebep 

oldu. Bu sebeple bağımsız köylü nüfusunda azalma gerçekleşti. Bizans Devleti, savaş 

esiri olarak ele geçirdiği Sırp, Kuman ve Peçenek gibi halkları Marmara bölgesi, 

Menderes Vadisi ve Frigya’da iskân ettirdi470.  

                                                           
468 “Selçuklu ikta ve Bizans pronoia sistemlerinin nitelikleri karşılaştırıldığında, her ikisinin de, Osmanlı 

tımar sistemiyle benzer taraflarının bulunduğu dolayısıyla, her ikisinin de tımar sisteminin kökenini teşkil 

edebileceği düşünülmesi doğaldır.   Para ekonomisinin yeter derecede gelişmemiş olduğu devirlerde, büyük 

bir kısmı aynen mahsul olarak toplanmakta olan vergi gelirlerinin nakli, paraya çevrilmesi, merkezî bir 

devlet hazinesi halinde toplanarak oradan dağıtılması ve bu dağıtılacak maaşlarla vazife sahiplerinin 

bulundukları yerlerde geçimlerinin temini gibi işlerin güçlüğü karşısında veya askeri, siyasi diğer tarihi 

sebeplerle doğuda ve batıda muhtelif devirlerde türlü şekillerde uygulanmış benzer usuller mevcuttur’’   

Ömer Lütfi Barkan, Türkiye’de Toprak Meselesi (Toplu Eserleri I), Gözlem Yayınları, İstanbul, 1980, 

s.806. 
469 M. Murat Baskıcı, Bizans Döneminde Anadolu İktisadi ve Sosyal Yapı (900-1261), Phoenix, Ankara, 

2016, s.140-141. 
470 Baskıcı, age, s.142. 



- 132 - 
 

İlk uygulamalarına Abbasiler ve Büveyhilerde görülen askeri ikta sistemi ise 

Büyük Selçuklular zamanında daha düzenli ve yaygın bir hal almıştır. Nizam’ül Mülk 

ünlü eseri Siyasetnâme’de iktâ sahipleri ve reayanın haklarını, görevlerini tanzim etmiştir. 

Buna göre iktâ sahibi olan kişilerin kendilerinden tahsil etmeleri istenen mal dışında 

reayadan bir şey almaya hakları olmadığını belirtmiş ve bu şekilde reayanın kendisi, malı, 

zevcesi, evladı, arazisi, mülkü güvence altına alındığını söylemiştir. Eğer iktâ sahibi reaya 

zulm ederse reaya hakkını aramakta serbestti ve böyle bir durumda ibret-i alem için iktâ 

sahibinin görevine son verilir, iktâsı elinden alınırdı471.  

Selçukluların Anadolu’ya kesin olarak yerleştikleri idari ve sosyal yapının tam 

olarak inşa edildiği XII. yüzyıl sonlarından itibaren gerek zihniyet değişikliği gerekse 

siyasi ve askeri ihtiyaçlar doğrultusunda merkezîyetçi bir yapıya bürünmüştür. Büyük 

Selçuklular ve Kuruluş döneminde olduğu gibi vilayetin askeri, malî, idari bütün işleri 

emir ve kumandanlara iktâ olarak terk edilirken özellikle II. Kılıçarslan’dan sonra 

“feodal’’ parçalanmalara son vermek maksadıyla Anadolu’da askeri iktâlar küçültülmüş, 

yetkileri kısıtlanmış, bütün vilayetin vergileri, maiyetindeki askerlere ait malî gelir ve 

iktâlar üzerinde tasarruf hakkı tanınmayarak sadece kendine tahsis edilen maaş ile 

yetinmesi temin edilmiştir.472 Selçuklu arşivinin mahvolması sebebiyle askeri iktâ sistemi 

uygulamaları hakkında Osmanlı Devleti kadar ayrıntılı bilgilere ulaşamıyoruz.473 . 

Ancak İbn Bibi’nin kayıtları bir fikir edinmemizi sağlıyor. Buna göre; İbn Bibi,  

iktâ edilen toprakların geliri ile muktâ’nın (iktâ alan kişi) geçimini sağladığı, aracını 

gerecini temin ettiği, adamlarıyla birlikte devlete hizmet verdiğinden bahsederken, iktâ 

üzerinde yaşayan halktan normal vergi dışında maddi talepte bulunamıyordu474. Türkiye 

Selçuklularında iktâ sayesinde her an hazır, güçlü ve kalabalık bir orduyu 

                                                           
471 Nizam’ül Mülk, Siyasetnâme, s.41.  
472 Turan, Resmi Vesikalar, s.76. 
473 Osman Turan, “Türkiye Selçuklularında Toprak Hukuku’’,Türkler, C.VII, Ankara, 2002, s.271. 
474 İbn Bibi, age, s.365-366. 



- 133 - 
 

besleyebiliyordu. Muktâ (iktâ sahibi) eceli ile öldüğü takdirde ona ait olan ekmek kapısı 

ailesine miras kalırdı.475 I. Gıyaseddin’in ölümü oğulları arasındaki taht kavgalarının ülke 

ekonomisine zarar verdiği düşünülmektedir. Çünkü taht kavgaları ve diğer siyasi 

çekişmeler sırasında taraflar, güçlü devlet adamlarını kendi taraflarına çekebilmek için  

iktâ sistemini kötüye kullanmışlardır. Verilen iktâ menşurları farklı sultanın gücü ele 

geçirdiği zamanlar yenileniyordu. Tabiki bu durum üzerinde yaşayan halkı da ciddi 

şekilde rahatsız ettiği gibi toprak sistemi de zedelenmişti476.  

Sasanî zamanında uygulanan “dihkân’’ sisteminin Anadolu’da da uygulanmış 

olabileceğine dair Mirsadü’l İbâd’da bilgiler yer almaktadır. Dihkân (Köy sahibi-

kethüdâ), yıllık belli bir vergi karşılığında köyleri bir süreliğine satıyor veya icraya 

veriyordu. Dihkanlar, sahibi oldukları köylere, çifçi, işçi ve konar-göçer grupları 

yerleştiriyordu. Onların belli usul ve esaslar477 çerçevesinde üretim yapmalarını 

sağlıyordu. Köylüler ürettikleri ürünün onda birini (öşür), köy ağaları ya da reisleri 

aracılığıyla dihkana veriyorlardı. Gayrimüslim köylülerden ise cizye alınmaktaydı. Bu 

dihkanların arasında devletin yüksek kademelerinden emirler, subaşılar ve bürokratlar da 

vardı 478.   

İktâ sistemlerin bozulmasının etkileri hakkında konuşmamız gerekirse, devlet 

hizmetinde olan kişilerin, görevleri karşılığında gelirlerinden yararlandıkları dirliklerini 

oluşturan beylik toprakları, şeriata aykırı olarak sultanın bağışıyla “malîkâne’’ edinip, 

ondan sonra mülkleriymiş gibi bir süre “yedikten sonra’’, “kendi öz canından ve 

                                                           
475 İbn Bibi, age, s.126-157. 
476 Ocak, Babaîler İsyanı, s.39; Gordlevskiy, age, s.135. 
477 Bu usul ve esaslar hakkında Mirsadü’i İbad’da bilgiler yer almaktadır. Buna göre dihkanlar, her şeyin 

Allah’a ait olduğunu unutmamalıdır. Bu yüzden malı ile övünmemeli, mal mülk biriktirmemeli, kendisine 

verilen toprağın bir emanet, borç olduğunun bilincinde olarak çiftçileri ezmemeli, hor görmemelidir. Ayrıca 

dervişlere her daim misafirperver ve cömert olmalıdır. Bkz. Mirsadü’l İbad, s.294; The Path of God’s 

Bondsmen from Origin to Return, s.471-472.  
478 Mikail Bayram, “Türkiye Selçuklularında Köy Teşkilatı’’, Selçuk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Yayınları, Büyük Selçuklu Devletine Mehmet Altay Köymen Armağanı, 

Ed.Mehmet Ali Hacıgökmen, Konya, 2011,s.70. 



- 134 - 
 

malından’’ ayırdığını kadı önünde dile getirmek suretiyle, kendi sevapları için 

yaptırdıkları vakıf kurumlarına hem de ne kendi evlatlarına, ne de asıl onu kopardıkları 

yer olan hazineye bir daha geri dönmemek üzere bağlamaları açık bir suretle devleti 

zarara uğratmıştır479. Kösedağ Savaşı’nda ordunun farklı milletlerden ücretli askerlerden 

oluşmasının da temel sebebi budur. İlhanlı yönetiminde Anadolu’da vakıf sistemi gittikçe 

artmıştır.  Moğolların baskı döneminde aile malları, vakıf mülkü altında emniyete alımış 

hatta devlet bütçesinin de tehlikeye düşmesinden dolayı buradan yardım alan kurumlarda 

bir vakıf senedi altında güvenceye alınır olmuştu480. 

Türkiye Selçuklu Devleti kuruluş döneminde göçebe ekonomisi söz konusuyken 

sonradan Anadolu’da uluslararası ticaret sektörünü geliştirerek sağlam bir kentsel hayat 

oluşturmanın yanısıra kırsal ekonomi de canlandırılmıştır. I. Gıyaseddin Keyhüsrev, 

1196’da Menderes Vadisi’ne kadar Bizans topraklarını ele geçirdiğinde bölgedeki 

çiftçileri Akşehir’e beşer bin kişilik kafileler halinde iskân ettirmiş, onlara köyler, toprak, 

mesken, tohum ve tarım aletler vermişti. Beş yılda vergiden muaf tuttuğu bu köylülere, 

Bizans ile anlaşma imzalandığı takdirde geri dönmeleri konusunda da serbestlik 

tanımıştı481. Tarım, Bizans gibi Selçuklu için de ekonominin belkemiği idi. Fakat ekili 

alanlara göçerler zarar veriyordu482.  

Türkiye Selçukluları olsun Osmanlılar olsun devlet, Türkmenleri yerleşik hayata 

geçirmeye o dönemin tabiriyle “tahta tapulu’’ yapmaya çalışmıştır. Fakat Türkmenler 

“tahta tapulu’’ olmayı istemezlerdi. Göçerlerin, bertaraf edilmesi ve eritilmesi XV. ve 

XVI. yüzyıllarda Osmanlı tarafından ancak sağlanmış olacaktı483. Boy ve aşiretler 

yerleşme esnasında dağılsalar da aşiret bağları devam ediyordu. Yerleşim alanları aşiret 

                                                           
479  Akdağ, age, s.586. 
480 Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu, s.139. 
481 İbn Bibi, age, s. 
482 Fleet, agm, s.289. 
483 Mikail Bayram, “Türkiye Selçuklularında Köy Teşkilatı’’, Büyük Selçuklu Devletinden Türkiye 

Selçuklu Devletine Mehmet Altay Köymen Armağanı, Konya, 2011, s.65; Ortaylı, age, s.100. 



- 135 - 
 

veya boy beylerinin tercihine bağlıydı. Bu yüzden kişi ya da boy adlarını taşıyan köylere 

rastlamaktayız484. Anadolu’da köyler, tarikat pirleri veya din büyükleri adına inşa edilen 

hankah, tekke, medrese, imaret ve vakıf gibi kurumların etrafında oluşturuluyordu485. 

Göçerlerin yerleşik yaşama geçmesinde ve yerleşim birimleri oluşturmasında şeyhlerin, 

babaların, tekke ve zaviyelerin önemli bir rolü vardı486. Selçuklu kırsal halkı sadece yeni 

yerleşikliğe geçmiş Müslüman Türk köylüsünden oluşmuyordu. Yerleşik yaşamdan 

Anadolu coğrafyasına gelen köylü unsurlar da vardı. Göçerlerle gelen bu yerleşik unsurlar 

geldikleri coğrafyanın tarım geleneğini de Anadolu’ya taşıdılar. XII. yüzyıldan itibaren 

tarihi kayıtlarda Türk köylerinin olduğuna dair bilgilere rastlamak mümkündür. 

Kommena’nın bahsettiği Sagouda/Sagudai (Söğüd) köyü Turan’a göre ilk Türk 

köyüdür487.  

Kaynakların verdiği bilgilere göre Anadolu’da mısır, meyve, pamuk, üzüm, tahıl 

yetiştirilmekteydi488. Bağ ve bahçe hemen hemen her yerde vardı. Özellikle 

“kamaruddin’’ denilen bir tür kayısı vardı ve Şam kayısısından bile daha meşhurdu. 

Anadolu’da yetişen badem Mısır’a ihraç ediliyordu, bu badem Mısır’da çarşıların pahalı 

kuruyemişlerinden biriydi489. Çiftçilik, şehir yaşamı ve göçerlikten her zaman daha hor 

görülmüştür çünkü çiftçiler ağır vergilere tabi tutularak yöneticiler tarafından baskı 

altında tutuluyorlardı490. Belki de bu yüzden göçer kitleler uzunca süre vergi ile baskı 

altına alınıp pasif hale getirilmeye yanaşmadıkları için devlet yöneticileri ile karşı karşıya 

gelmişlerdi. Zaten göçerler, silahlı oldukları ve güçlü aşiret dayanışmasına sahip oldukları 

                                                           
484 Yunus Koç,”Selçuklular Dönemi’nde Anadolu’da Köyler ve Köylüler’’, Anadolu Selçukluları ve 

Beylikler Dönemi Uygarlığı, Ed.Ahmet Yaşar Ocak, C.I, TC. Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 

Ankara, 2015,  s.295. 
485 Bayram, agm, s.68. 
486 Ö.Lütfi Barkan, “Osmanlı İmparatorluğunda Bir İskân ve Kolonizasyon Metodu Olarak Vakıflar ve 

Temlikler I:İstila Devirlerinin Kolonizatör Türk Dervişler ve Zaviyeler’’, Vakıflar Dergisi, S.2, 1942, 

s.284. 
487 Kommena, age, s.483; Turan; Selçuklular Zamanında Türkiye, s.183; Polat, agt, s.85. 
488 Hamdullah Müstevfi Kazvinî, Nüzhetû’l Kulûb, Tashih ve Tahşiye: G. Le Strange, İntişarat-ı Asatir, 
Tahran, 1389, s.94-100. 
489 İbn Saîd el-Magribî,  Kitab bastü’l-Arz fî’t-Tûl ve’l Arz, s.116; İbn Battuta, age, C.I, s.403. 
490 Uygun, age, s.15. 



- 136 - 
 

için ekstra kendilerini koruması için “devlet’’ gibi bir aygıta vergi ödemeyi gerekli 

görmemişlerdir. Şehirlilerin, köyde yaşayan insanlar hakkında düşüncelerini 

Mevlânâ’nın eserlerinden anlamak mümkündür. 

Mesnevi’de bir şehirlinin köye gittiğini anlatan hikâyesinde “Köye gitme köy 

insanı ahmaklaştırır, Aklı nursuz ve fersiz bir hale getirir, Ey seçilmiş (seçkin) insan 

Peygamber’in sözünü dinle, Köyde yurt tutmak aklın mezarıdır. Köyde bir gün kalanın 

bir ay aklı geri gelmez’’491. “Köyde bir ay kalan kişi, nice zaman cahil ve âmâ olur, Köy 

nedir? Hakikate ulaşamamış, elini taklit ve hüccete atmış şeyh! Akl-ı külli şehrinin 

yanında bizim bu duyularımız tıpkı değirmendeki gözü kapalı eşekler gibidir, Bunu bırak 

(bâtın ile ilgilenmeyi bırak), buğday tanesini tut (edin)’’492 . Görüleceği üzere Mevlânâ, 

şehirden uzak ve sadece şeyhlerin güdümüne giren kırsal insanını eleştirmektedir. Oysa 

o dönemi incelediğimizde şeyhler, yalnızca ruhanî alanda değil, halkın devlete ihtiyaç 

duyduğu her alanda boşluğu dolduruyorlardı.  Saint Quentin’in anlatımına göre Baba 

İlyas-ı Horasanî, dört mezranın kâhyasıydı. Baba İlyas, bir gün oğlunu kurt kapmış feryat 

figan eden bir adama rastlar. Adam, Baba İlyas’a yalvararak “ Beni dinle, fakirlere yardım 

et, ben de seni zengin bir adam ya da istersen padişah yapacağım’’ der. Bunun üzerine 

şeyh çocuğu sağ sâlim bulup getirir ve babasına teslim eder. Çocuğun babası, şeyhe 

Allah’ın elçisi olduğunu ve onun dileğini yerine getireceğini söyler. Baba İlyas ise zaten 

zengin olduğunu ve padişah olmak istediğini söyler493.  

Bu hikâyeden de anlayacağımız üzere başı ne zaman dara düşse fakir halkın 

imdadına devlet makamları değil şeyhler yetişiyordu. Tarihi kaynaklardan da anlaşılacağı 

üzere zamanın en yaygın hastalığı sıtma idi. Sıtma gibi insanları çaresiz bırakan 

hastalıkların tedavisini tabiblerin yanında şeyhler de gerçekleştiriyordu. Şeyhlerin tedavi 

                                                           
491 Mevlânâ Celâleddin Rumî, Mesnevî-yi Manevî, (Farsça Tıpkı Basım), C.III, Konya, 1384, s.56 (beyit 

515). 
492 Mesnevî, s.57, (beyit 520). 
493 Simon of Saint Quentin: History of Tartars, Book XXXI, s.139. 



- 137 - 
 

yöntemlerinin esasını temas ve okuyup üfleme oluşturuyordu494.  Sıtmaya yakalananlara, 

buluğ çağına ermemiş kızların ördüğü bir ipe düğüm atılıp üzerine okunup üflendikten 

sonra hastanın boynuna asılan “sıtma ipi’’ tedavisi gibi bir takım tedavi yöntemleri 

uygulandığını dönemin kaynaklarından öğreniyoruz495. Erzurum’da uzlet halindeki 

dervişlerin yaşadığı bir köy olan Deliler Köyü’ne, hastalarına umut arayan insanların 

ziyarette bulunduğunu XV. yüzyıl seyyahı Clavijo anlatmaktadır496. Bazı dervişler ise saf 

yürekli halkı kerametleriyle kandırıp kendilerine çekmek için türlü numaralara 

başvuruyorlardı497. Hristiyan halk da bazen hastalarını yarı hekim yarı evliya olan Türk 

babalarına tedavi ettiriyordu. Hal böyle olunca heterodoks dervişler oldukça taraftar 

toplamaya başladı. Resmi Sünni İslam ile farklılaşan heterodoks dervişler, şehirlere pek 

yakın davranmıyorlar buralarda tekke bile kursalar şehir surlarının dışına kuruyorlardı. 

Tabiki bunun nedeni şehirlilerin onlara bakış açısıydı. Resmi İslam kurallarına aykırı 

yaşam tarzları, şehirlileri öncelikle dehşete düşürüyor, korkutuyor ve sonra bu dehşet 

koyu bir düşmanlığa dönüşebiliyordu498.  

Gittikçe daha da karmaşıklaşan yerleşik devlet düzeni, atlı savaşçı olan 

yöneticilerin üstesinden gelemeyeceği bir hal aldıkça devlet uzmanlaşmış yabancı 

uyruklu görevlilere daha çok ihtiyaç duymaya başladı. Taleplerine gittikçe daha çok kulak 

tıkanan halk öfkesini önce hükümdarlarıyla aralarına duvar ören bu yabancı uyruklu 

devlet adamlarına yönlendirdi499. Nitekim I. Alaeddin Keykubad ‘ın Baba İlyas’ı 

                                                           
494 Taneri, age, s. 79, 80. 
495 Mevlânâ Celâleddin Rumî, Macâlis-i Sab’a, Çev. Hicabi Kırlangıç, Kurtuba Kitap, İstanbul, 2010, 

s.111. 
496Ruy Gonzales de Clavijo, Anadolu, Orta Asya ve Timur, Çev. Ömer Rıza Doğrul, Ses, İstanbul, 

1993, s.88.  
497Josaphat Barbaro, Anadolu’ya ve İran’a Seyahat, Çev. Tufan Gündüz, Yeditepe, İstanbul,2009, 

s.108; (Barbaro’nun kayıtlarında halkı kandırmak isteyen bir dervişin, kırk gün hiçbir şey yemeden uzlete 

çekildiğini fakat daha sonradan foyasının nasıl ortaya çıktığını anlatılmaktadır.).  
498 Reha Çamuroğlu, Tarih, Heterodoksi ve Babaîler, Der Yayınları, İstanbul, 1990, s.155. 
499 Gündoğdu, agm, s.135. 



- 138 - 
 

ziyaretinde Sultan’ı çok iyi ağırlamış fakat diğer ricalinin önüne ikram olarak arpa ve 

saman vermişti. Halkın öfkesini şu beyit özetliyor aslında: 

Kamusı-la Alâdîn –i Sultan, Bir vezir-i ‘aziz ü bir hayvan500 

XIII. yüzyılın ikinci yarısından itibaren bozulan toprak sistemi, ikta sahiplerinin 

kendilerine verilen toprakları vakıf sistemi ile mülkiyeti haline getirmesi, Anadolu 

köylüsünün toprak üzerinde ırgat halini almasına ve Türkmenlerin hayvanlarını otlatacak 

mer’a, yaylak-kışlak alan bulma konusunda güçlükler yaşamalarına neden oluyordu501. 

Diğer önemli bir etken de nüfus artışı idi. 1071’de Türkistan ve Anadolu arasında açılan 

göç kanalı ile iki yüz sene boyunca yerleşik ya da yarı yerleşik yaşayışta önemli sayıda 

Türk nüfusu gelmişti. 1085’ten itibaren Anadolu’ya Turquie denilmeye başlanmıştı502. 

 Anadolu toprakları bol mer’aya sahipti. Halife Mutasım, vakti zamanında 

Anadolu’nun meşhur çayırlarında Irak’tan getirdiği atlarını otlatmak için göndermişti503. 

Bu yüzden hayvancılıkla uğraşan Türkmenler için Anadolu toprakları yurt tutmak için 

oldukça uygundu. Küçük Asya, her ne kadar aktif ticaret yollarına sahip olması ve deniz 

limanları sayesinde çağının kıymetli coğrafyalarından biri de olsa kabul etmemiz gereken 

husus şudur ki Türkmenlerin (Yörüklerin) ticarî ekonominin çarkını çeviren taraf 

olduğudur. Geniş ve verimli mer’alarda bol şekilde koyun-keçi yetiştiriliyor, bu 

keçilerden elde edilen yünler Fransa ve İngiltere’ye satılan kaput şapkaların yapımı için 

kullanılıyordu504. Arap atları ile boy ölçüşecek derecede güzel atlar yetiştiriliyordu ve bu 

atlar yüksek fiyatlara alıcı buluyordu. Kastamonu, Eskişehir, Kütahya ve Sinop’un 

atlarının şöhreti her yere yayılmıştı505.  

                                                           
500 Elvan Çelebi, age, s.30-31 (beyit 340). 
501 Ocak, Babaîler İsyanı, s.39. 
502 Faruk Sümer, “Anadolu’ya Yalnız Göçebe Türkler Mi Geldi?’’, Belleten, C.XXIV, S.96, Ekim 1960, 

s.591-592. 
503 El-Ömerî, age, s.145; İbn Saîd, Kitabü’l Coğrafiya,s.185. 
504 Saint Quentin, age, Book XXXI, s.143. 
505 El-Ömerî, age,s.148; Polat, Selçuklu Göçerlerinin Dünyası, s.200. 



- 139 - 
 

Göçerler, şehirlilere hayvansal ürünler sağlamanın yanında kumaş boyamada 

kullanılan ve ihraç edilen bir takım kökboyalarını da üretiyorlardı. Aksaray’da kermes 

meşesinden elde edilen kırmızı boya ile Avrupa’da çok kıymetli olan ve Anadolu’da 

bolca bulunan indigo (mavi) boya gibi ürünlerin elde edilmesinde muhtemelen 

etkindiler506. Çünkü pazarlarda rağbet gören Türkmen halı, kilimleri için bu tür boyalar 

kullanılıyor olmalıydı. Türkmenlerin, kervan kafilelerinin güvenliğini sağlama, ulaşım 

hizmetleri, sınır boylarında paralı asker olarak yer alma, çeşitli sektörlerde iş gücü 

sağlama gibi katkıları vardı. Göçerler, sadece Selçuklular zamanında değil Osmanlılar 

zamanında da ekonomi için hayati önem taşımışlardır507. Khazanov, göçerlerin her zaman 

yerleşiklerden daha çok ticaret yapmaya istekli olduğunu söylemiştir. Kervanlara aracılık 

etmek, kervan için hayvanların temin edilmesi, kervanların güvenli geçişi için para 

alınmasının yanında onların göç, seyahat için istekli karakter yapıları da buna etkendi. 

Çoğu göç ve istila hareketleri de muhtemelen pazara yakın olma isteğindendi508. 

Selçuklu Devleti içerisinde akıncı ve muhafız olarak görev alan çoğu konar-göçer 

uc bölgelerine yerleştirilmişlerdir. I.Alaeddin Keykubad, Avşar Türkmenlerini Ermeni 

Krallığı’na karşı Toroslar’da yerleştirmiş, Toros yaylalarında Ermenek’e yerleşen bu 

Türkmenler Karamanoğulları beyliğini kurmuşlardır. Osmanlıların atası Ertuğrul da 

I.Alaeddin Keykubad’ın ordusuna katılan Türkmen boyunun başında ilk olarak Ankara-

Konya arasında Karacadağ’a (1230) sonraları en ileri uc hattı Söğüd’e yerleşmişti509 . 

Mevlânâ’nın şiirlerinde “hergah’’ olarak adlandırdığı çadırlarda Türkmenlerin 

yaşamını tasvir ettiğini görüyoruz. Karacaoğlan’ın “Şol kara çadırda geçiyor günler’’ 

dediği Türkmen kara çadırları, Orta Asya’dan getirdikleri geleneksel barınaklarıydı. Türk 

keçesi Orta Doğu’da oldukça rağbet görüyordu. Oğuzların bu keçelerden çadır 

                                                           
506 Saint Quentin, age, Book XXXI, s.143.  
507 Halil İnalcık, “The Yörüks: Their Origins, Expansion and Economic Role’’, Cedrus (II), 2014, 

ss.467-495, s.469; Polat, Selçuklu Göçerlerinin Dünyası, s.200. 
508 Khazanov, age, s.328. 
509 İnalcık, Has Bağçede ‘ayş u tarab, s.89. 



- 140 - 
 

yaptıklarını Müslüman seyyahların notlarından öğreniyoruz. Fakat Mevlânâ ve 

Karacaoğlan’ın bahsettikleri kara çadır, keçi kılından elde edilen çadır türüdür510. 

Mevlânâ’nın anlatımına göre bu kara çadırların önünde bekleyen köpeklerin kuyruğunu 

evin çocuğu çekip eziyet etse bile köpekler sadakatinden tepki vermez fakat bir yabancı 

çadıra yaklaşsa aslan kesilirdi. Sahibi tutmaç511 suyu dahi verse razı olur çadırın 

bekçiliğini yapardı512.  

Çadırın içine girildiğinde kilim ve minderler ile kaplı olduğu görülürdü. Çadırın 

orta yerinde ısınmak için yakılan ateş ya da mangal yer alırdı. Seyyahlar her zaman 

Türkmenlerden bahsederken onların yaşamlarının zorluklar içinde olduğunu fakat buna 

rağmen özgür ve mutlu olduklarını vurgularlar513. Develere yükledikleri çadırları ile otlak 

ve su için göçen bu insanların zorluklara karşı ne kadar güçlü olduklarını Monte Crucıs’ın 

anlattığı şu hatırasından anlamak mümkündür. Göç esnasında bir Türkmen kadını, gece 

kimse duymadan doğum yapmış, fakat ne doğum yapması ne de doğum esnasında çektiği 

ağrılar göç kafilesini yolundan alıkoymamıştı. Kadının ağrı, acı hissetmeden sabah 

bebeğini sırtına alıp, develerin önünde yola koyulması Crucıs için hayret verici bir 

olaydı514. İbn Bibi’nin anlatımıyla Türkmen tipi kırmızı börklü, çuldan elbiseli, ayağı 

çarıklı hatta bazısı yalın ayaktı515. 

Büyük Selçuklu Devleti’nde Sultan Sencer’in Türkmenler üzerine şıhne 

görevlendirme menşurunda merkezden uzakta, sınır boylarında, çöl içlerinde yaşayan ve 

ülke topraklarını koruyan Türkmenlerin en çok ilgi, alaka ve lütuf hak eden kesim 

                                                           
510 Mesnevî, C.I, s.80 (beyit 830-835), Müjgân Cunbur, “Karacaoğlan’ın Şiirlerinde Etnografya ve Folklor 

Unsurları’’, Türk Folklor Araştırmaları Yıllığı-1975, Ankara Üniversitesi Basımevi, Ankara, 1976, s.44; 

Sümer, Oğuzlar( Türkmenler): Tarihleri, Boy Teşkilatları, Destanları, s.73; Cunbur, “Mevlânâ’ya 

Göre Türkmenler’’, III. Milli Mevlânâ Kongresi, Konya 1988, s.48. 
511 Tutmaç: Türklerin geleneksel yemeğidir. Hamur, sarımsak ve yoğurt ile yapılır. 
512 Mesnevi, C.V, (beyit 2940-2944). 
513 Cunbur, agm, s.48; Bertrandon De La Broquıere, age, s.174; Mehmet Ak, “Batılı Gezginlerin 

Gözlemlerinde Yörük/Türkmen Çadırları’’, Türkiyat Mecmuası, 29, (2)2019, s.354-355. 
514 Rıcoldus De Monte Crucıs, Doğu Seyahatnamesi (1289-1291), Çev. Ahmet Deniz Altunbaş, 

Kronik, İstanbul, 2018, s.42. 
515 İbn Bibi, age, s.631-632. 



- 141 - 
 

olduğunu kabul eder. Çünkü onlar, refah, huzur yüzü görmeden bütün halkın yararına 

çalışırlar. Bir sorunları olduğunda uzakta oldukları için haberleri saraya geç ulaşır. Bu 

yüzden atanan şıhnenin Türkmenlere karşı adaletli ve titiz olması tembihlenirken, 

Türkmenlerin de itaatkâr olmaları yolunda tavsiyede bulunur516. Büyük Selçuklu 

sultanları Oğuz an’anelerine göre halka açık ziyafet (toy) düzenlerler bu merasimlerde 

sultan, sofrasını ve sarayını yağmalatırdı. Göktürk kağanlarının “ Türk milleti için gece 

uyumadım, gündüz oturmadım..  Milleti diriltip yükselttim; çıplak halkı giydirdim; 

yoksul halkı zengin ettim; nüfuzu az milleti çoğalttım’’ sözleri Türk devlet anlayışının 

özetidir aslında. Türkler, devleti bir baba gibi görüyordu. Eğer ki sultan sofrasını açmaz, 

sarayını yağmalatmazsa hükümdar babalık vazifesini yerine getirmemiş, Oğuz 

geleneğine riayet etmemiş sayılıyor ve onun iktidarına karşı isyan meşruiyet 

kazanıyordu517. 

Bu devlet anlayışı Anadolu Selçuklu Devleti’ni de etkilemiştir. Fakat artık 

yönetimden uzaklaştırılan Türkmenler, devletin zenginliklerden mahrum kalmışlardı. Bu 

durum Babaî isyanı başta olmak üzere halkın isyanlarının en temel nedenlerinden biriydi. 

Değişen çevrenin sıkıntılarını, taleplerini değişen merkeze ulaştırma gayretleri olarak 

kabul edebileceğimiz bu tür isyanları Selçuklu tarihi boyunca gördüğümüz gibi Osmanlı 

tarihi boyunca da rastlıyoruz518.  

Babaî isyanın sebepleri günümüzde hala tartışma konusudur. Ocak, bozulan 

toprak sistemi, artan nüfus, Batınî ve heterodoksi etkilerini vurgularken, Bayram bu 

görüşe karşı çıkar. Ona göre Şii olarak ad edilen grupların Sünni Ortodoks olduğunu ve 

aslında II. Gıyaseddin Keyhüsrev yönetiminin Türkmenler üzerinde baskı kurduğu için 

                                                           
516Atabetü’l Ketebe:  Müeyyidüddevle Müeyyidülmülk Atabeg Ali b. Ahmed el-Katib el-Muraselat-

ı Divan-ı Sultan Sencer, Müeyyidüddevle Müeyyidüddevle Müeyyidülmülk Atabeg Ali b. Ahmed el-

Katib el-Cüveynî Müntecebüddin Bedi’, 552/1157, tashih: Muhammed Kazvinî-Abbas İkbal, 1329, 

Tahran, s.81-82.  
517 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslam Medeniyeti, s.210. 
518 Gündoğdu, agm, s.135. 



- 142 - 
 

bu isyanın patlak verdiğini iddia eder519. İslam kaynaklarında II. Gıyaseddin’in zâlim, 

gaddar, kıt akıllı ve ahlaksız olarak tarif edildiği gibi Hristiyan olduğu için kimsenin onu 

önemsemediği yer almaktadır. Bu sebepler dolayısıyla El-Baba denilen kişinin 

peygamberlik iddiası ile halkı ayaklandırdığı yazmaktadır520. Gordlevskiy ise zâlimane 

istismar edilen ve eziyet çeken köylünün, zâlim feodallerin yaşadığı şehir üzerine 

yürüdüğünü söyleyerek isyanı bir sınıf mücadelesi olarak açıklar521. Baba İlyas’ın torunu 

Elvan Çelebi’nin anlatımına göre Amasya Çat Köyü kadısı Köre Kadı’nın II. Gıyaseddin 

Keyhüsrev’e hediye etmek için Baba İlyas’tan atını istemiş fakat istediğini elde 

edemeyince devlet adamı Ruzbe vasıtasıyla Sultan’a Baba İlyas’ın kötülendiğini iddia 

eder. Kısacası Sultan asılsız peygamberlik dedikoduları yüzünden suçsuz bir kitleyi yok 

etmişti. Elvan Çelebi şu dizesinde: 

-Miş ile iy ‘aziz hükm itmedi, Taht u tâcından el yuyup gitti522 

Hükümdarın, devlet işleri ile bizzat ilgilenmeyip devlet adamlarının anlatımlarıyla 

hareket ettiğinden yakınmaktadır. 

Karkın/Garkın boyuna mensup Türkmen Vef’aî şeyhi Dede Garkın’ın Amasya’da 

oturan halifesi Türkmen Baba İlyas-ı Horasanî ile Kefersud’da ona bağlı diğer halifesi 

Baba İshak’ın Orta ve Güney Anadolu’da ekonomik, toplumsal hatta psikolojik sıkıntılar 

içerisinde yaşayan kırsal ve konar-göçer halkın Selçuklu yönetimiyle sosyo-ekonomik 

çatışma zemininde geniş çaplı bir ayaklanma başlattı523. Bu tür isyanın 1511 tarihli Şah 

Kulu isyanı ile benzerlikleri de dikkat çekmektedir. Fatih zamanından beri yerleşik hayata 

                                                           
519Ocak, Babaîler İsyanı, s.43-45; Mikail Bayram, Destursuz Bağdan Üzüm Yiyenler, Kömen, Konya, 

2004, s.57. 
520  Fatih Erkoçoğlu, “İslam Kaynaklarına Göre Kösedağ Savaşı’’, Türk’ün Anadolu Tarihinde Bir 

Dönüm Noktası Kösedağ Savaşı ve Anadolu’nun Moğollar Tarafından İşgali, Ed.Abdullah Kaya, 

CÜASAM, Sivas, 2018,s.42-45. 

Ocak, Babaîler İsyanı, s.43-45; Mikail Bayram, Destursuz Bağdan Üzüm Yiyenler, Kömen, Konya, 

2004, s.57. 
521 Gordlevskiy, age, s.154. 
522 Elvan Çelebi, age, s.43 (beyit 490). 
523 Ahmet Yaşar Ocak, “Babaîler İsyanından Kızılbaşlığa: Anadolu’da İslam Heterodoksisinin Doğuşu ve 

Gelişimi Tarihine Kısa Bir Bakış’’, Bellten, C.64,S.239, 2000,  s.137. 



- 143 - 
 

geçme ve vergiye bağlanmaya zorlanan Türkmen kitleleri, Şah İsmail tarafından İran’a 

çağrılıyordu. Şah İsmail’in propaganda için kullandığı yöntemler ile Baba İlyas’ın 

Babaîler isyanında kullandığı propaganda birbirine çok benziyordu. Her ikisi de adaleti 

sağlayacağının vaadini vermişti. Diğer bir benzer nokta “mehdi’’ inancını ideolojik bir 

araç olarak kullanmalarıydı524. Mehdilik inancı, Hristiyan, Zerdüşt, Yahudi ve Müslüman 

inançlarında da vardı. Fakat zulme, şiddete maruz kalan, fikri ve siyasi baskı altında 

ezilen kurtuluş ümidini yitiren hemen hemen her toplumda bu inanç içgüdüsel olarak 

ortaya çıkabiliyordu525. 

Geçmiş çağın insanları, günümüzün insanlarından daha fazla doğa ile mücadele 

halindeydi. Tarıma açılmamış sık ormanlık arazilerin bulunduğu, çeşitli vahşi 

hayvanların yaşadığı bu tabloyu o döneme ait kaynak eserlerde ve günümüze ulaşan 

minyatürlerden gözümüzde canlandırabiliyoruz. İyi aydınlatmanın ve ısınmanın mümkün 

olmadığı, salgın hastalıkların, açlığın çocuk ölümlerini had safhaya ulaştırdığı bir çağda 

denetim altına alınamayan güçlere itaat alışkanlığı vardı. Zor yaşam şartları, Bloch’a göre 

insanlarda çağın karakteristik duygusal dengesizliğini yaratıyordu. Bu durum sürekli 

insanların zihinlerini, saplantılı bir biçimde doğaüstü olaylara duyarlı, her türlü rüya, 

karabasan ve işarete karşı dikkatli kılıyordu526. Bu zihniyet Orta Çağ Avrupası’nda 

manastır çevrelerinde, Türkiye Selçuklu coğrafyasında ise tekke ve zaviyelerde güçlüydü. 

Çile çekme, kendini dünya nimetlerinden alıkoyma, abartılı duygusal tepkiler halk 

nazarında oldukça rağbet görüyordu. Tarihi olayları günümüzün akıl kurallarına göre 

anlatmak isteyen tarihçiler için bu zihniyeti kavramak çetin bir iştir. Şehir ile bağlantısı 

                                                           
524 Ocak, agm, s.147-150. 
525 Bayram, Destursuz Bağdan Üzüm Yiyenler, s.57. Nitekim XVI. Yüzyılda Şamlu, Tekelü, Ustacalu 

gibi Türkmen boyları baskılara dayanamayarak İran’a göçerek Safevî devletinin kuruluşunda etkin 

olmuşlardır. Kızılbaş olarak adlandırılan bu boyların Safevî devlet yönetimi içerisindeki fonksiyonlarını 

Tarih-i Kızılbaşiyye adlı anonim eser anlatmıştır. Bkz. Tarih-i Kızılbaşiyye, Tercüme-Notlar-Tıpkı Basım: 

Şerafettin Deniz-Hasan Asadî, Bilge Kültür ve Sanat, 2020; Aydoğmuşoğlu, Cihat (2012),“16. Yüzyılda 

Safevi Devleti’nde Etkili Olan Dört Türkmen Aşireti’’, JASS: The Journal of Academic Social Science 

Studies, Volume:5, Issue:6, ss.17-25. 
526 Marc Bloch, Feodal Toplum, Gece Yayınları, Ankara, 1995, s.77-78. 



- 144 - 
 

az olan, bilgisiz bir fakihten ya da sözde bir müftüden yaldızlı birkaç cümleye aldanan, 

İslam öncesi şaman geleneklerini sürdüren Türkmen kitleleri Baba İshak’ın peygamber 

olduğu iddiası ile ayaklanmıştı. 

Kendine ait tekkesinde yemeden içmeden el çekmiş, sürekli gözü yaşlı, üzgün 

derviş hali ile halkı kendisine çeken Baba İlyas, muska yazarak, karı koca arasını 

düzelterek oldukça taraftar edinmişti527. Bir süre sonra siyasi hırslarını gerçekleştirmek 

için harekete geçti. Türkmen kitlelerinin inancına göre Tanrı tarafından yönetme yetkisi 

(kut) hükümdar ve ailesine bahşedildiği için Tanrı iradesine dayanan iktidarın karşısında 

yine ilahi temelli bir güç ile ancak rakip olunabilirdi. I. Alaeddin Keykubad’ın 

beklenmedik ani ölümü ve yerine gelen yeni hükümdarın yönetiminden memnun 

olmayan, devletin başsız kaldığına inanan güç unsurları, tahtı ele geçirmek için harekete 

geçti. Devletin ciddi bir otorite boşluğunda olduğu da aşikârdır. Baba İlyas da saf inançlı 

kitleleri kendi iktidar hırsı için harekete geçirmiştir. İsyan çağrısında bulunurken “Filan 

ayın filan gününde bize inananlar, atlarına binip beldelerin fethine çıksınlar. Bizim 

adımızı duyup fesatların kökünü kazımak ve insanların halini düzeltmek uğrunda 

çalışacak kimseler, elde edilecek ganimet ve maldan hisse sahibi olacaklar. Karşı gelenler 

ise hiç tereddüt edilmeden öldürülecek, yakılacak, ortadan kaldırılacaktır.’’ 

deniliyordu528. 

Baba İlyas Horasanî’nin şahsında olağanüstü güçler olduğuna inanan kitleler, onu 

kendilerini dışlayan, ihmal eden Selçuklu hanedanını cezalandırabilecek ve kendilerini 

siyasi iktidara taşıyabilecek yegâne siyasi lider olarak görüyorlardı529. Doğu Akdeniz ve 

Güneydoğu bölgelerinde ayaklanan Türkmenler,  Amasya’da bulunan Baba İlyas ve 

müritleri ile birleşmek için harekete geçtiler. Malatya ve Sivas’ı yağmalayarak büyük 

                                                           
527 İbn Bibi, age, s.478-479; Abû’l Farac Tarihi, C.II, s.540. 
528 İbn Bibi, age, s.479. 
529 Sâlim Koca, “Dini İnançların ve Düşüncelerin Politik Amaçlarda Kullanılmasına Dair Selçuklu 

Devrinden İbret Verici Bir Örnek: Babaî Ayaklanması’’, Gazi Türkiyat: Türklük Bilimi Araştırma 

Dergisi, Güz/2012-11, s.24. 



- 145 - 
 

zararlar verdiler. Amasya’da bulunan Baba İlyas,  subaşı tarafından yakalanıp öldürüldü. 

II. Gıyaseddin Keyhüsrev Beyşehir tarafındaki Kubadabad Sarayı’na sığınmıştı. 

Konya’yı ele geçirmek için harekete geçen Babaîler, kadın erkek, çoluk çocuk bütün 

sürüleri ve malları ile savaşmak için Kırşehir yakınındaki Malya ovasına geldiler. 

Selçuklu askerleri, müritleri yaşlı, kadın, çocuk demeden acımasızca öldürdü. Güçlükle 

bastırılan bu isyan Selçuklu Devleti’nin ne kadar aciz bir durumda olduğunu dosta 

düşmana kanıtlar nitelikteydi (1240). Nitekim Moğollar Selçukluların ne kadar zayıf ve 

savunmasız durumda olduklarını anlamışlar ve bu fırsatı Baycu Noyan çok iyi 

değerlendirecekti530. Kösedağ Savaşı’nın yolu açılmış oluyordu. II. Gıyaseddin 

Keyhüsrev hakkında Dündar Bey Medresesi tac kapısında yer alan kitabede şöyle ifadeler 

yer almaktadır: “…kâfirleri ve müşrikleri kahreden, zındıkları ve dik başlıları ezen, (ehli 

sünnet yolundan çıkan) haricileri ve azgınları kökünden söküp atan…’’531. Böylece 

Sultan tarih sayfalarında hiçte iyi bir şekilde anılmayacaktı. Babaî isyanı halk kitleleri 

üzerinde şeyh, baba, derviş gibi kişilerin ne kadar etkili olduğunu göstermesi bakımından 

da ayrı bir öneme sahiptir. Hatta bu derviş ve babaların Moğol hanlarının saraylarına 

kadar etki ettiğini göreceğiz.  

Sonuç olarak; Türklerin Anadolu coğrafyasındaki tarihi 1071’den daha öncesine 

dayanmaktadır. Bizans sarayında yüksek makamlara gelen Türk askerlerinin şüphesiz en 

ünlüsü Çaka Bey’dir. Anadolu coğrafyası etnik, din, dil ve kültürel olarak oldukça karışık 

olmasının yanısıra siyasi açıdan da oldukça karışık bir yerdi. Bizans Anadolu 

coğrafyasında uyguladığı dini ve kültürel baskıları sonucu halk Bizans yönetimine karşı 

cephe almış vaziyetteydi. Büyük Selçuklu Devleti kuruluş aşamasında soy 

                                                           
530 Saint Quentin, age, XXXI, s.139-141. 
531 Rüstem Bozer, “Eğirdir Han’’, Anadolu Selçuklu Dönemi Kervansarayları, TC. Kültür ve Turizm 

Bakanlığı, Ankara, 2007, s.250. 



- 146 - 
 

dayanışmasıyla Türkmenlerin desteğini almış olsa da bir süre sonra devletin bekası için 

Türkmenleri potansiyel tehlike olarak görmeye başlamışlardı.  

Büyük Selçuklu yönetimine isyan eden hanedan üyeleri bu Türkmen kitlelerini 

güçleri altında toplayarak ilk önceleri yağma amaçlı Anadolu topraklarına akınlar 

düzenlediler. 1071 Malazgirt Zaferi sonrası, Anadolu’da Türkmen beylikleri teşekkül 

etmeye başladı. Bu beyliklerden en önemlisi Danişmend beyliği oldu. Daha önceden 

Bizans-Arap çatışmalarının sınır bölgesinde var olan kutsal savaş ya da diğer adıyla gaza 

ruhuna yerel destan olan Battalnâme’den esinlenerek Danişmendnâme destanını 

oluşturarak kendilerini yerel halkın kültürüne eklemlediler. Danişmend beyliğinin askeri, 

siyasi, ilmi ve kültürel başarıları gün geçtikçe güçlenmelerini sağladı. Bizans hükümdar 

ailesi ile akrabalık ilişkileri geliştiren Anadolu Selçuklu hükümdarı II. Kılıçarslan (1156-

1192) zamanında siyasi üstünlük Danişmendlilerden Selçuklulara geçti. Böylece 

Selçuklu bir beylikten gelişmiş bir saraya ve başkente sahip bir devlet statüsüne yükseldi. 

Irak Selçuklularının yıkılışıyla birlikte Büyük Selçuklu Devleti’nin tek varsi haline gelen 

Anadolu Selçukluları, Büyük Selçuklu siyasi ideolojisini uygulamaya başladı.  

Türkiye Selçuklu, Büyük Selçuklu  devlet ideolojisini benimsemiş Anadolu halkı  

içerisinde sosyal, kültürel, askeri, siyasi birçok kutuplaşmaya yol açtı. Özelllikle akın ve 

gaza yapmak isteyen hareketli Türkmen kitlelerini bu durum hayal kırıklığına uğrattı. 

Bizans ile akrabalık ilişkileri kuran, onlara devlet kademelerinde görevler veren, başta 

İran olmak üzere çeşitli İslam ülkelerinden gelen entelektüel insanları himaye eden bu 

yeni saray kültürü merkez-çevre çatışmasını gittikçe arttırdı. Kuruluşunda soy bağını 

motivasyon itici güç olarak kullanan kurucu aileler bir süre sonra bu soy bağını kendi 

iktidarının karşısında tehdit olarak görmesinden dolayı Türkmen boylarını devlet 

kademelerinden uzaklaştırmayı tercih ediyorlardı. Devletin göçer zihniyetten yerleşik 

zihniyete evrilmesi çoğu göçerin yerleşik yaşama zorlanması halkın üçe bölünmesine 

neden oldu. Şehirli, köylü ve göçer olmak üzere üç farklı yaşam tarzı ortaya çıktı. Halkın 



- 147 - 
 

ile devlet arasındaki bu gerginlik onları hükümdara karşı alternatif bir güce sığınmasına 

neden oldu. Kendini peygamber statüsünde kabul eden derviş gruplarının siyasi hırslarını 

gerçekleştirmeleri için de bir fırsat doğmuş oldu. Ve Babaî isyanı ile patlak verdi. Böylece 

Moğol istilasının yolu açılmış oldu. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



- 148 - 
 

 

II. BÖLÜM 

KÖSEDAĞ SAVAŞI SONRASINDA ANADOLU’DA SOSYAL 

KÜLTÜREL YAPI 

              Çinli bir bürokratın Moğol Han’ı Ögeday’a “İmparatorluk at sırtında fethedildi 

fakat at sırtında yönetilemez’’ dediği rivayet edilir532. XIII. yüzyılın başlarında Cengiz 

Han tarafından kurulan Moğol İmparatorluğu, oldukça geniş bir coğrafyayı ele 

geçirmesine rağmen devam ettirdikleri yağmaya dayalı Orta Asya göçer ekonomi anlayışı 

yüzünden, fethedilen memleketlerde sosyo-ekonomik hayat başta olmak üzere pek çok 

alanda derin yaralar açtı. Moğol Devleti’nin ekonomisi ancak fetih yaptıkça devam eden 

bir ekonomiydi. Belirli bir malî sistemi yoktu. Moğolların gittikçe her yerde yaptıkları 

katliam ve yağmalar geçim kaynaklarını ve üretimi yok etti533.  

             Tahıl ambarı niteliğinde olan Horasan ve Harezm ciddi zarar görmüştü. 

Horasan’ın gördüğü zararı anlatan Cüveynî’nin ifadeleri oldukça çarpıcıdır: “Şehirleri 

yakıp yıkıp mamur yerleri harabeye dönüştürdüler. Canlıların büyük bir kısmı öldü. Yiğit 

ve büyük insanların kemikleri çürüdü. Âlimler ya sefilleşti ya da dünya değiştirdiler.’’534. 

Moğol ordularının geçtiği hemen hemen her yer harap vaziyetteydi. İnsanların birçoğu 

yaşadıkları şehirleri terk ediyordu ya da katliama uğruyordu. Hal böyle olunca tarım 

alanları talan olurken, şehir kültüründe önemli derecede gerileme yaşandı. Irak ve 

Acem’deki çiftçilerin çoğunun İlhan Hülagü tarafından öldürüldüğü ve buraların 

göçebelere mer’â olarak verildiği tarihi kayıtlarda yer almaktadır535. Horasan 

                                                           
532 David Morgan, Medival Persia (1040-1797),Routledge, London, 2015, s.117. 
533 Virgil Ciocilton, The Mongols and the Black Sea Trade in the Thirteenth and Fourteenth 

Centuries, Brill, Leiden-Boston, 2012, s.9; Bertold Spuler, İran Moğolları, Çev. Cemal Köprülü, TTK, 

Ankara, 2011, s.324. 
534 Alaaddin Ata Melik Cüveynî, Tarih-i Cihângüşa, Çev. Mürsel Öztürk, Ankara, 2013, s.164. 
535 Togan, Umumî Türk Tarihine Giriş, s.307. 



- 149 - 
 

bölgesindeki yıkım o kadar fazlaydı ki insanlar açlıktan kervanları soymaya, kedi köpek 

eti hatta cesetleri yemeye başlamışlardı536. Moğollar, ele geçirdikleri topraklarda tızgu 

(tuz), mal, tagar ve kopçur(ğıpçur) gibi vergileri vermekle yükümlü kılıyorlardı. Bu 

vergileri tahsil edemediklerinde ise öldürerek, kişinin malını gasp ederek, çocuklarını 

kaçırarak şiddetli bir şekilde cezalandırıyorlardı537 . İlhanlı Devleti ta başından beri 

yapılan bu zulüm ve yıkımlardan dolayı nüfusun oldukça azaldığı bir coğrafyada kuruldu. 

Nüfusun azalmış olması demek vergi gelirlerinin de az olması anlamına geliyordu. 

Moğolların öteden beri usulden olduğu üzere keyfi bir şekilde yarı gaspa dayanan vergi 

toplama usullerine bir de yöneticilerin müsrifliği eklenince devlet ekonomik açıdan 

çıkmaza girdi538.  

            İlhan Geyhatu (1291-1295) zamanına geldiğinde İlhanlı topraklarında salgın 

hastalık yüzünden ciddi hayvan telafatı yaşandı. Türk-Moğol ekonomisinin hayvancılığa 

dayanması yüzünden bu salgınlar devleti zora soktu. Geyhatu’nun ve devlet adamlarının 

müsrifliği de eklenince devletin gelir gider dengesinde büyük bir açık oluştu. Geyhatu bu 

duruma altın ve gümüşün kullanımını durdurup, “çav’’ denilen kâğıt parayı piyasaya 

sürerek çözüm bulmaya çalıştıysa da ne yazık ki durum daha içinden çıkılmaz bir hal aldı. 

Kâğıt para kullanımı halkı perişan etti. Durum öyle bir hal almıştı ki insanlar eşkıyalığa 

başlamış, kervan yollarını keser olmuştu. Bu durum ticaret yollarını nerdeyse işlemez 

hale getirdi. En önemlisi de şehirler ıssızlaşmaya başlamıştı539. Buradaki tablo aynı 

zamanda bize kervan yolu kesme ya da yerleşik hayatı terk etme gibi durumların 

ekonomik sıkıntı içindeki her coğrafyada rastlanabileceğini de kanıtlıyor.  

                                                           
536 Petrushevsky, agm, s.486. 
537 Aknerli Grigor, Okçu Milletin Tarihi, Çev. Hrant D. Andreasyan, Yeditepe Yayınları, İstanbul, 2012, 

s.28, 47; A. G. Galtsyan, Ermeni Kaynaklarına Göre Moğollar, Çev. İlyas Kemaloğlu, Yeditepe 

Yayıncılık, İstanbul, 2017, s.27; Spuler, age, s.335. 
538 Spuler, age, s.334. 
539 Şehabeddin Abdullah b. Fazlullah Şirazî, Tahrir-i Tarih-i Vassaf, Abdulmuhammed Ayetî, İntişârât-ı 

Bünyad-ı Ferheng-i İran, Tahran, 1346, s.164-167; Karl Jahn,’’İran’da Kağıt Para’’, Çev. Mehmet Altay 

Köymen, Belleten, VII/26, 1942,  s.272,305; Osman G. Özgüdenli, Moğol İranında Gelenek ve 

Değişim: Gazan Han ve Reformları (1295-1304), Kaknüs Yayınları, İstanbul, 2009, s.270. 



- 150 - 
 

            Fergana doğumlu olup Moğol istilası sonucu İran’ı bırakıp, Konya ve Nevşehir 

arasındaki Aksaray’a yerleşmiş ve burada ölünceye kadar bir hangâhta yaşamış olan ünlü 

İranlı şair Seyf-i Ferganî (1243?-1348), devrinin her insanı gibi yaşadığı çağdan şikâyet 

etmektedir.  Onun çağının düzenini eleştiren şiirleri, Moğol yönetimindeki insanların 

çektiği acıları, ahlaki çöküşü, ekonomik sıkıntıları ve birçok sosyo-kültürel ayrıntıya dair 

net bilgiler verdiği için oldukça kıymetlidir540. Ferganî bir şiirinde çağını şöyle tasvir 

ediyor: 

“Kıtlık, salgın o kadar yaygınlaştı ki günün tüm gücüyle (günün gücü-iktidarı için), Erkek 

kardeş, kız kardeşini öldürmüş, oğul annesini yemiş. Müslümanların ne vakte kadar böyle 

namusunu kirletirler, ev yakan zâlimler, küstah kâfirler. Zâlimler insafsız ve mazlumlar 

ağıt yakar, ağıtçının (nevheger) hiç gönlü yanmaz ölmüşe’’541 

Köyler, şehirler Moğol harbinden oldukça zarar görmesine rağmen Gazan Han 

zamanına kadar (1295-1304) bu durumu düzeltmek için hiç uğraşmamışlardı. Fakat artık 

toprağı işleyecek insan kalmadığı için sık sık kıtlıklar yaşanmaya, salgın hastalıklar 

görülmeye başlandı. Gazan Han zamanında başta vergi sistemi olmak üzere önemli 

reformlar yapıldı542. Dış politikasında Memlûklu ve Altın Orda devletleri ile çekişme 

halinde olan İlhanlı devleti, uzun süren savaşlar sonucunda ele geçirilen, halkı katledilen 

ve yıllarca yağmalayarak tahrip edilen Yakın Doğu coğrafyasında belirli bir idari sistem 

kurabilmesi oldukça zor olmuştur. İlhan Abaka zamanında (Ö.1282), ülkenin fütuhat 

hareketi durdu. Fütuhatın durması ve yağma yollarının kapanması ülkeyi ekonomik 

çöküntüye sürükledi.  Moğolların otlak ihtiyacı göçebe-yerleşik halk arasında sosyo-

ekonomik sürtüşmelere neden oluyordu. Moğolların düzenlediği av merasimleri bile 

geniş tarım arazilerine zarar veriyordu543. İran’da merkezî bir devlet sistemi kuramayan 

                                                           
540 Adnan Karaismailoğlu-İsmail Söylemez, “Seyf Ferganî’nin Hayatı ve Edebi Şahsiyeti’’, Yakın Doğu 

Üniversitesi İslam Tetkikleri Merkezî Dergisi, Yıl:3, C.3, S.1, Bahar/2017, s.139,150. 
541 Divan-ı Seyf-i Ferganî, Z. Safa, C.I, Tahran, 1962, s.181. 
542 Spuler, age, s.345-349. 
543 Özgüdenli, Gazan Han ve Reformları, s.235. 



- 151 - 
 

İlhanlı yönetiminde yolsuzluk ve zorbalık almış başını gidiyordu. Çinli bürokratın dediği 

gibi ülkenin “at sırtında yönetilemeyeceği’’ anlaşılmıştı. Nitekim Gazan Han dönemi bir 

dönüm noktasını teşkil ediyordu. Çünkü o yerleşik hayata aşinaydı. O artık ataları gibi en 

ufak itaatsizlikte şehir ve kasabaları yerle bir eden, köylü ve çiftçilere karşı insafsız bir 

göçebe Moğol Han’ı değildi. Aksine yerleşik halka karşı hoşgörülü bir Yakın Doğu 

hükümdarıydı. Özgüdenli’nin tespitine göre göçebelerin yerleşik hayatı benimsemesi 

kaçınılmaz bir sosyo-kültürel değişimdir544.  

Buraya kadar anlattığımız iç karartıcı tablonun insanlık tarihine ya da Türk 

tarihine hiç mi olumlu etkileri olmamıştı? . Tabiki Moğol istilasının olumlu tarafları da 

vardır. En önemlisi “Pax Mongolica’’ (Moğol Barışı) diye adlandırılan Moğol korkusu 

yüzünden bütün ülke toprakları güvenlik içinde olması durumuydu. Bu sayede Karadeniz 

ticareti önemli derecede geliştiği gibi geniş bir alanda erişim ve geçiş kolaylığı 

sağlanmıştı. Ahmed Teküder (1282-1284), tüccarları “devletin temeli’’ olarak 

nitelendirmişti. Devletin malîyesini kurtarıcı bir güç olarak görülen tüccarlar için her türlü 

kolaylık sağlanıyordu. Moğollar, hâkim oldukları topraklar üzerinden tüccarların engelsiz 

girişine izin verdiler, her türlü güvenliklerini garantilediler, gümrük vergilerini cazip bir 

hale getirdiler. Bu sayede tek küresel bir pazar meydana geldi. Moğol hanları sayesinde 

küresel bir ekonomi geliştiği gibi sınırsız bir erişim ve geçiş kolaylığı sayesinde izole 

olmuş birçok değişik kültür birbiriyle iletişime geçebildi. Farklı kültürler arasında dinî ve 

entelektüel bilgi paylaşımı yaşandı545.  

Türk tarihi açısından Moğol hâkimiyetinin önemine değinecek olursak, 

Moğolların uyguladığı ticarî siyaset Anadolu’nun açık pazar haline gelmesine neden 

oldu. Moğol baskısı ve siyaseti her ne kadar Anadolu’yu ekonomik olarak güçsüz duruma 

düşürmüş de olsa Anadolu’nun Türkleşmesinde ve Türkçe’nin yaygınlaşmasında etkili 

                                                           
544 Özgüdenli, Gazan Han ve Reformları, s.242. 
545 Ciocilton, age, s.1-12. 



- 152 - 
 

olduğu gerçeği yadsınamaz. Kösedağ Savaşı (1243) sonrası Moğol yönetimi kendilerine 

bağlı Türk-Tatar oymaklarını Anadolu’ya getirip yerleştirdi. Moğolların beraberlerinde 

getirdikleri bu Türk-Tatar oymaklarını askeri güç olarak kullandıkları gibi bunlara belirli 

bölgelerde yurtluk verilmiştir. Sivas, Amasya, Tokat, Kırıkkale, Kayseri ve Kırşehir gibi 

bölgelere iskân ettirilen bu oymaklar sayesinde Anadolu’da Türk nüfusu artmıştır. Konar-

göçer yaşam tarzlarını devam ettiren bu gruplar daha sonra çeşitli siyasi oluşumlar 

içerisinde de yer almışlardır546. İlhanlı yönetiminin baskıları Türkmenlerin batı 

Anadolu’da toplanmasına ve buralarda beylikler kurmalarına zemin hazırladı. Bu 

beylikler arasında güçlü bir imparatorluğa dönüşecek olan Osmanlı Beyliği teşekkül etti. 

Osmanlı Devleti’nin toprak sisteminin de temelini İlhanlılar atmıştır. Moğol 

hâkimiyetinin Anadolu’da sosyo-kültürel, ekonomik ve siyasi birçok olumlu ya da 

olumsuz etkisi olmuştur.  

Çalışmanın bu bölümünde işte bu etkiler incelenecektir. Kösedağ Savaşı sonrası 

Anadolu’da meydana gelen sosyal ve kültürel değişikleri iki alt başlık halinde 

incelenecektir. İlk başlık “Moğollar Döneminde Anadolu’da Sosyo-Ekonomik ve Siyasî 

Değişimler’’ adı altında Anadolu’da meydana gelen sosyo-ekonomik ve siyasî 

değişimleri ele almaktadır. Diğer başlık “Moğollar Döneminde Anadolu’da Toplumsal 

Hayat’’. Büyük Selçuklu Devleti’nden itibaren yöneticiler tarafından halkı kontrol amaçlı 

kullanılan sufiler ve vakıf sistemi, Moğol yönetimi altındaki Anadolu’ya etkilerini ele 

alırken, XIII. ve XIV. yüzyıl Anadolu’suna damgasını vuran Ahilik kurumu da 

incelenecektir. 

 

                                                           
546 Faruk Sümer, Anadolu’da Moğollar, SAD I, Ankara, 1969, s.115; Üçler Bulduk- Davut Şahbaz, 

“Kösedağ Savaşı’ndan Sonra Anadolu’ya Gelen Moğol-Tatar Oymaklarının Ulu Yörük Teşekkülleri ve 

Çorum’daki İzleri’’, Türk’ün Anadolu Tarihinde Bir Dönüm Noktası Kösedağ Savaşı ve 

Anadolu’nun Moğollar Tarafından İşgali, Ed.Abdullah Kaya, CÜASAM, Sivas, 2018,s.389. 

 



- 153 - 
 

2.1. Moğollar Döneminde Anadolu’da Sosyo-Ekonomik ve Siyasi Değişimler 

 

Kösedağ Savaşı (1243) ve Ankara Savaşı (1402), “cihan hâkimiyeti’’ için 

Anadolu topraklarında iki güçlü tarafın birbirlerine meydan okuduğu savaşlardır. I. 

Alaeddin Keykubad’a Moğol Hükümdarı’nın gönderdiği yarlıgda “Yüce Tanrı bizi büyük 

kılmış ve aziz yapmıştır. Yeryüzünü bizim soyumuza vermiştir’’ ifadeleri yer alıyordu547. 

1245 yılında Papa İnnocentius’un yazdığı mektuba karşılık veren Güyük Han, 

mektubunun başında kendisini “Tanrı’nın gücü ve bütün insanların hakanı Güyük Han’’ 

olarak tanıtmaktaydı548. İlhanlılar ve Altın Orda devletlerinin resmi evraklarında ve 

sikkelerinde sık sık “Mengü Tengri Küçündür’’ (Ebedi Tanrı’nın gücüyle) ifadesinin yer 

aldığı görülür. Buraya kadar anlattıklarımızdan da anlaşılacağı üzere Moğollar da tıpkı 

Türkler gibi hâkimiyetlerinin meşruluğunu Tanrı’ya dayandırmaktaydı549.  

Türkiye Selçuklu sultanlarına “Zillullah’’ (Allah’ın gölgesi), Hidiv-i Cihân 

(Cihan padişahı), Şehriyâr-ı Zemîn (Yeryüzü padişahı)550 gibi ünvanların verilmesinden 

da anlaşılacağı üzere onların hâkimiyetlerinin kaynağını Tanrı’ya dayandırdıkları ve 

kendilerini yeryüzünün hükümdarı olarak gördüklerini söyleyebiliriz. . Elbette bu 

“Tanrısal’’ ve “cihanşümûl’’ hâkimiyet algısı eski Gök Tanrı inancının izleridir551. 

Türkiye Selçuklu sultanlarının iktidarının meşru olabilmesi için öncelikle Tanrı 

tarafından seçilmiş kurucu hanedan veya boya mensup olması gerekiyordu. Bunu İbn 

Bibi’nin anlatımlarından da anlamak mümkündür. 25 Nisan 1277’de Memlûk Sultanı 

Baybars’ın Kayseri’ye gelip Selçuklu tahtına oturmasını anlatan İbn Bibi şu ifadeleri 

kullanır: “Selçuklular tahtına bir kölenin oturmasını dünya nasıl kabul eder?’’552. Sultan 

                                                           
547 İbn Bibi, age, s.439. 
548Johann Plano Carpini, Moğol Tarihi ve Seyahatname, Çev: Ergin Ayan, Derya Kitabevi, Trabzon, 

2000, s.20. 
549 Spuler, age, s.296; Turan, Türk Cihan Hâkimiyeti Mefkûresi, s.119; Osman G. Özgüdenli, 

“İlhanlılar’da Hükümranlık Telâkkisi ve Hükümdar Algısı’’, MUTAD, V(I), 2018,  s.77. 
550 İbn Bibi, age, s.8. 
551 Turan, age, s.116-121; Bulduk, “Yaşayış ve Kültür Açısından Eski Türk Devletlerinin Kuruluş ve 

Yıkılış Nedenleri’, s.47. 
552 İbn Bibi, age, s.621. 



- 154 - 
 

Baybars, Tanrı tarafından seçilmiş bir soydan gelmediği için Anadolu’da gerekli desteği 

alamayınca Selçuklu tahtını bırakıp ülkesine geri dönmek zorunda kalmıştı. Kösedağ 

Savaşı sonrası Anadolu’da bozulan birlik ve beraberliğin de aslında kilit noktası 

hâkimiyetin meşrulaştırılması sorunudur. Bazen Cimri Olayı’nda olduğu gibi Selçuklu 

tahtını ele geçirebilmek ve iktidarı meşru kılabilmek için sahte şehzâde bile yaratılmıştır. 

Anadolu’da birlik ve beraberliği sağlayabilmek için “soy/neseb’’ meselesinin önemini 

tarihi kaynaklarda da görmek mümkündür. Nitekim İbn Bibi, Karamanoğullarının soyunu 

hakir görmek için Ermenek’te yaşayan bir Türkmen kömürcüye dayandırırken553, 

Şikârî’nin Karamannâme adlı kitabında Osman Bey’i Selçuklu sultanın, çoban başı olarak 

gösterilmektedir554.  

Yıldırım Bâyezid, ne kadar Selçuklu’nun varisi olarak Anadolu’da siyasi birliği 

sağlamak istemiş olsa da soyunu Cengiz Han’a dayandıran Timur karşısında başarılı 

olamamıştı. Ankara Savaşı sonrası Anadolu’da bozulan siyasi birliği sağlamak hiç de 

kolay olmadı. II. Murad, Timurluların iddia ve tehditleri karşısında devletini 

güçlendirmek için Türk-Moğol devlet geleneğindeki meşruiyet prensibine göre soyunu 

Oğuz Han ve Kayı boyuna bağlayan şecereler hazırlatmıştır555. Bu konuya diğer bölümde 

tekrar değineceğimiz için şimdilik ayrıntıya girmeden asıl konumuz olan Kösedağ Savaşı 

ve bu savaşın Anadolu insanları üzerindeki etkilerine geçmek istiyoruz. II. Gıyaseddin 

Keyhüsrev ve Yıldırım Bâyezid’in ortak noktası; Tanrı tarafından dünyayı yönetme 

hakkının kendilerine ait olduğunu savunan, kendilerine mukavemet eden herkesi kırıp 

geçiren düşman ordularına karşı itaat etmeyi reddetmekti. Her ikisi de bu dik duruşları 

yüzünden devletlerinin bekasını tehlikeye attıkları için tarihi kaynaklarda eleştirildiklerini 

                                                           
553 İbn Bibî, age, s.629. 
554 Şikârî,  Karamannâme, Haz. Metin Sözen-Necdet Sakaoğlu, Karaman Valiliği-Karaman Belediyesi, 

İstanbul, 2005, s.154 (63a). 
555 Üçler Bulduk, “Bir Meşruiyet Kaynağı Olarak Oğuz-Kırgız Şecereleri ve Osmanlılar’’, Ciepo Interim 

Symposium: The Central Asiatic Roots of Ottomans Culture, İstanbul, 2014,  s.139; Musa Şamil 

Yüksel, “Timurlu Kaynaklarında Yıldırım Bâyezid ve Meşruiyet Meselesi'', Uluslararası Yıldırım 

Bâyezid Sempozyumu, 27-29 Kasım 2015, Bursa, s.18-19. 



- 155 - 
 

görmekteyiz556. Yıldırım Bâyezid de tıpkı Keyhüsrev gibi tahta varis olarak 

gösterilmediği halde Hristiyan ve dönme unsurların desteğini alarak bir oldubitti ile tahta 

geçmişti. Bâyezid’in Hristiyan danışmanları sarayda işe alması, sarayın Hristiyan akınına 

uğraması ve Bizanslılaşma sürecine girmesi, Türkmen beyliklerinin iradesini yok sayarak 

onları ortadan kaldırmaya çalıştığına ya da işret meclisine düşkünlüğüne yönelik 

eleştirilerin557 aslında ülkenin içine düştüğü kaosun müsebbibi olarak hükümdarın 

görülmesindendir. Emecen’e göre ise Aşık Paşazâde, Fatih dönemindeki uygulamalardan 

duyduğu rahatsızlıkları anlatmak için tarihe dönerek Yıldırım Bâyezid’a ağır ithamlarda 

bulunup,  kendi zamanın insanlarına sizin de akıbetiniz bu şekilde olur mesajını verme 

derdindedir. Diğer Osmanlı tarihçileri de onun bu yazdıklarından alıntı yaptığı için 

olduğundan farklı bir Yıldırım Bâyezid algısı yaratılmıştır558.  

İbn Bibî’nin ünlü eserinin İlhanlı veziri Alaeddin Ata Melik Cüveynî’nin emri ile 

yazdırıldığını düşünürsek II. Gıyaseddin Keyhüsrev’in de Yıldırım gibi tarih 

yazıcılığından nasibini aldığını düşünebiliriz. Eğer olaylar aksi yönde cereyan etseydi, bu 

iki sultan yenilgi yerine zafer kazanmış olsaydı tarihi kayıtlar nasıl aksettirecekti bu da 

kafaları meşgul eden bir sorudur. Her iki hükümdar da ataları gibi “cihânşümûlluk’’ 

telakkisi uyarınca karaların ve denizlerin en kudretli hükümdarı olma azmiyle rakiplerinin 

karşısında durmuşlardır. Kösedağ ve Ankara Savaşları, Türklerin Anadolu tarihindeki iki 

önemli dönüm noktasıdır. Bu iki önemli dönüm noktası Anadolu’da bir kimlik bilincinin 

ortaya çıkmasını sağladığını söylemek mümkündür. Nitekim bazen “yıkım’’ olarak 

                                                           
556 İbn Bibi, age, s.498; Georgios Akropolıtes, Vekayinâme, Çev. Bilge Umar, Arkeoloji ve Sanat 

Yayınları, İstanbul, 2008, s.74; Mustafa Uyar, “Kösedağ Savaşı’nı Yeniden Değerlendirmek: İlhanlı Tarih 

Yazıcılığı Bağlamında Bir Savaşın Anatomisi’’, Türk’ün Anadolu Tarihinde Bir Dönüm Noktası 

Kösedağ Savaşı ve Anadolu’nun Moğollar Tarafından İşgali, Ed.Abdullah Kaya, CÜASAM, Sivas, 

2018, s.331; Yüksel, agm, s.7; Alpay Bizbirlik, “Kroniklerde Osmanlı Devlet Yöneticilerine Yapılan 

Eleştiriler Üzerine (Başlangıçtan XVI. Yüzyılın Sonuna Kadar)’’, Bilig, S.31, Ankara, 2014, s.54,55,59. 
557 Stanford Shaw, Osmanlı İmparatorluğu ve Modern Türkiye, C.I, Çev. Mehmet Harmancı, E 

Yayınları, İstanbul, 2008, s.51. 
558 Feridun Emecen, “İhtirasın Gölgesinde Bir Sultan: Yıldırım Bâyezid’’, 1402 Ankara Savaşı 

Uluslararası Kongresi Ankara 9-12 Ekim 2012, Ankara, 2014, s.77-78; Halil İnalcık, “Aşık Paşazâde 

Tarihi Nasıl Okunmalı?’’, Söğütten İstanbul’a: Osmanlı Devleti’nin Kuruluşu Üzerine Tartışmalar, 

Ankara, 2000, s.123. 



- 156 - 
 

adlandırılan olayların aslında kitlelerin kendi potansiyellerini görmeleri, kim olduklarını 

hatırlamaları yolunda bir “fırsat’’ olabileceğinin kanıtıdır.    

I. Alaeddin Keykubad zamanında devlet hizmetine alınan Harezmli beylerin ve 

diğer Türkmen kitlelerinin II. Gıyaseddin’in tahta geçmesiyle yönetime karşı tavır 

aldıkları bilinen bir gerçektir. Genç sultanın yaşından dolayı devlet yönetiminde otorite 

kuramamış ve Babaî isyanı patlak vermişti. Bu isyanın zorlukla bastırılması ülkenin 

mevcut durumu hakkında hiç de iç açıcı bir tablo oluşturmamıştı. Kösedağ Savaşı 

sırasında Selçuklu ordusunun paralı Frenk askerleriyle, komşu ülkelerden gelen destek 

güçlerden meydana gelmesi ve bu askerî güçlerle Türkmen kitlelerinin kıyıma uğratılması 

ülkenin içine düştüğü zor durumu gözler önüne sermektedir559.  

Moğol ordusu, Erzurum, Erzincan, Sivas ve Kayseri gibi önemli Selçuklu 

şehirlerinde yıkım ve katliamlarda bulundu560. Kösedağ yenilgisinden sonra Selçuklu 

Devleti, Moğol hâkimiyetini tanımak zorunda kaldı. Selçuklu Devleti, Moğol idari ve 

malî sistemine girmedi. Moğollar, Selçukluları uzaktan kendilerine sadık yerli devlet 

adamları ile yönettiler. Ülkenin 1243-1258 arasındaki vaziyetini değerlendiren 

araştırmacılar, Moğolların, Anadolu’ya Gürcistan, İran, Irak kadar vergi salmadıkları ve 

zarar vermedikleri konusunda adeta hem fikirdir561. 1243-1277 yılına kadar olan 

dönemde Anadolu iktisadi ve malî olarak muhtar bir durumdadır. Moğolların hâkimiyeti 

altındaki her yerden aldığı kopçur ve ser şomare gibi vergilerin 1277 yılına kadar 

Anadolu’da alınmadığı biliniyor. 1277 yılına kadar Anadolu’dan muayyen bir tamga 

                                                           
559 Saint Quentin, age, XXXI, s.150. Korykoslu Hayton, Doğu Ülkeleri Tarihinin Altın Çağı, Çev. Altay 

Tayfun Özcan, Selenge Yayınları, İstanbul, 2015, s.89; Sümer, Anadolu’da Moğollar, s.5-10; Üçler 

Bulduk, “Yunus Emre Çağında Anadolu’nun Siyasal ve Sosyal Durumu’’, AÜDTCFD (Yunus Emre Özel 

Sayısı), Ankara, 2021, s.59. 
560 Saint Quentin, age, XXXI, s.147-151; Aknerli Grigor, age, s.33-36. 
561 Charles Melville, “Moğol Yönetimi Altında Anadolu’’, Türkiye Tarihi 1071-1453, Ed.Kate Fleet, 

Kitap Yayınevi, İstanbul, 2016, s.80; İlhan Erdem, “İlk Dönem Türkiye Selçuklu Moğol İlişkilerinin 

İktisadi Boyutu (1243-1258)’’, Tarih Araştırmaları Dergisi, C.24, S.38, 2005, s.9; Ross E. Dunn, İbn 

Battuta’nın Dünyası, Çev. Yeşim Sezdirmez, İstanbul, 2004, s.156. 



- 157 - 
 

yoktu562. 1277 senesinde Cimri isyanının bastırılmasından sonra Anadolu, İlhanlı eyaleti 

olmuş ve tamga gibi klasik Moğol vergileri alınmaya başlanmıştır. Selçuklu sultanı ise 

sembolik bir makam olarak varlığını devam ettirecekti. Bu durum her geçen gün 

Anadolu’nun daha da yoksullaşmasına ve halkın zor duruma düşmesine neden olmuştur.  

Moğollar, Selçuklu Devleti’ni Kösedağ Savaşı’nda yendikten sonra Selçuklu 

devlet adamı Sahib Mühezzibeddin, Moğol ordu komutanı Baycu Noyan ile yaptığı 

görüşmede geçen şu sözler oldukça ilginçtir: “Rum memleketlerinin ve uçlarının silahlı, 

teçhizatlı ve dağ yapılı atlara sahip yüz binlerce askeri vardır. Eğer Rum memleketlerinin 

arı kovanına çomak sokulursa, uzun yıllar heyecan, fitne ve fesat sakinleşip son bulmaz. 

Rum ülkesinin düzenini Selçuklu sultanlarından başkası sağlayamaz. Başka bir padişah 

orayı elinde tutamaz.’’, Anonim Selçuknâme’de bu konuşma şöyle yer alır “ Rum’un çok 

büyük bir ordusu vardır. Sultan Alaeddin’in zehirlenmesinden dolayı Sultan 

Gıyaseddin’den nefret edip, yüz çevirdiler. Gıyaseddin de bunu bizzat bilir. Eğer ittifak 

ederlerse karşılarında hiçbir ordu karşı koyamaz’’. Baycu’nun bu konuşma sonrası sadece 

anlaşma yaparak Selçuklu hanedan ve devlet kurumlarını olduğu gibi bıraktığı 

söylenmektedir 563.  Görüleceği üzere Anadolu’nun askeri açıdan bir sıkıntısı yoktur. Tek 

sorun birlik ve beraberlik sorunudur. Merkezî güçlü bir otoritenin olmayışı, Selçuklu 

sultanlarının bunu sağlayabilecek dirayette olmaması ülkeyi kaosa sürüklemişti.  

Kösedağ Savaşı sonrası yıllık vergi karşılığı anlaşma yapıldı. Bu anlaşmaya göre 

yıllık vergi miktarı konusunda kaynaklarda farklı bilgiler yer almaktadır. Tahminen 

360.000-400.000 dinar yıllık haraç verilecekti. Haracın yanında değerli kumaşlar ve ipek, 

at, deve, koyun, sığır gibi aynî ödemeler de olacaktı. Bunun yanında Moğol elçilerinin 

                                                           
562 Reşidüdin Fazlullah b. Ebu’l Hayr El-Hemedânî, Câmiu’t Tevârih, B.Kerimî, C.II, Tahran 1338, 

s.1104; Z. Velidî Togan, “Moğollar Devrinde Anadolu’nun İktisadi Vaziyeti’’, Türk Hukuk ve İktisat 

Tarihi Mecmuası, C.I, Evkaf Matbaası, İstanbul, 1931, s.18; Erdem, agm, s.7. (Kopçur, ağnam vergisine 

benzeyen hayvan üzerinden genellikle konar-göçerlerden alınan bir vergiydi. Ser şomare ise baş 

vergisidir.). 
563 İbn Bibi, age, s.506; Tarih-i Al-i Selçuk der Anatoli, s.93. 



- 158 - 
 

yol masraflarını ve Konya’da konakladıkları süre boyunca her türlü ihtiyaçlarını da 

Selçuklu hazinesi karşılayacaktı. Bu harcamalar da nereden bakılsa yıllık haraç 

miktarından bile fazlaydı. Bu durum Selçuklu hazinesini iflasa sürükleyecekti564.  

Anlaşma başta hafif şartlar içeriyor gibi görünse de Moğol askerleri ilerleyen 

süreçte türlü bahanelerle Anadolu’ya girmeye başladılar. Moğol askerleri bir yandan 

Selçuklu idarecilerini baskı altında tutarken diğer taraftan yağma ve tahribatta bulundular. 

1255 senesinde ise İlhan Hülagü, Bağdat seferi öncesi atlarını otlatma bahanesi ile Baycu 

Noyan’ı Anadolu’ya gönderdi. Baycu Noyan, Selçuklu sultanına haber göndererek 

ordusu ve ağırlıklarıyla Anadolu’ya yerleşmek için kışlak isteğinde bulunmuştu. Bu 

durum Kösedağ Savaşı’ndan bu yana haraç vermeye alışık olan Konya yönetimini telaşa 

düşürmüştü çünkü Anadolu’nun fiili işgali anlamına geliyordu. Halkın can ve mal 

güvenliği tehlikeye düşmüştü. Sultan’ın bu isteği geri çevirmesi sonucu 1256’da Aksaray 

yakınında Selçuklu ordusu ile Baycu güçleri savaşmış ve Selçuklu ordusu büyük bir 

bozguna uğramıştı. Baycu, Konya’yı kuşatmış, devlet adamları ancak yüklü nakit ödeme 

sayesinde şehri yağma ve katliamdan kurtarabildi565.  

Aksarayî, o sene kışın şiddetli geçmediğini ve Moğol askerlerinin kışlık kıyafete 

ihtiyaç duymadıkları için Konya halkının şanslı olduğunu belirtir566. Anadolu’ya gelen 

Moğol askerlerinin her türlü ihtiyacını karşılandığı gibi bazen bu askerlerin merkezden 

bağımsız halktan talepleri de oluyordu. Hülagü, Bağdat seferi öncesi Anadolu ve 

Gürcistan’da mer’a yasağı getirmişti. Hayvan yetiştiriciliği için oldukça verimli yaylaları 

olan Anadolu, Moğol ordularının hayvanlarını otlattığı mühim bir coğrafyaydı. 

Hülagü’nün bu mer’a yasağına göre halkın hayvanlarını otlatması yasaklandı. Halk, 

                                                           
564 Saint Quentin, age, XXXII, s.28; Melville, agm, s.82; Erdem, agm, s.6. 
565 Aksarayî, age, s.32-33; Abdülkadir Yuvalı, İlhanlılar Tarihi I, Erciyes Üniversitesi Matbaası, 

Kayseri 1994, s.67, Melville, agm, s.85; Rukiye Yusufî Helvâyî, Revâbıt-ı Siyâsî-yi Selâcıka-i Rûm bâ 

İlhaniyân, Tahran, 1381, s.114-115. 
566 Aksarayî, age, s.33. 



- 159 - 
 

hayvanına yedirmek için bir tane kuru yaprağı bile saklar hale gelmişti567. Hülagü’nün 

diğer bir isteği ise uc bölgelerde yaşayan Türkmen askerlerinin Bağdat seferine 

katılmasıydı. Rubruck, 1254’te Möngke Han’ın sarayında Türkiye Selçuklu sultanın 

elçileriyle de karşılaşmıştı. Han’ın elçilerden altın ya da gümüş gibi değerli hediyelere 

ihtiyacı olmadığını, Bağdat seferi için askere ihtiyacı olduğunu söylediğini 

kaydetmektedir568.  

İlhan Hülagü’nün Orta Doğu’ya gelmesi Anadolu’nun statüsünde büyük bir 

dönüşüme de yol açacaktı. Merkez Karakurum’a bağlı olarak İlhanlı Devleti’nin İran’da 

kurulması, Anadolu’nun üzerindeki ekonomik, siyasi baskının artmasına sebebiyet verdi. 

Hülagü ve Abaka zamanında devam eden İlhanlı askerlerinin Anadolu’ya aileleri ile gelip 

yerleşmesi Doğu- Güney Doğu ve Orta Anadolu Türkmenlerinin yaşadıkları yerleri terk 

edip kuzey güney dağlık alanlara çekilmelerine, Bizans sınırı ve Memluk topraklarına 

yerleşmelerine neden oldu569. Mevlânâ’nın anlatımı şöyledir: “Halk Tatar’dan kaçıyor, 

biz ise Tatar’ı yaradana tapı kılâlim (itaat edelim). Halk kaçmak için yüklerini develere 

yüklediler; bizim yükümüz yok ki biz ne yapâlim? Halk kopup kaçıyor; biz de dama 

çıkâlim da halkın develerini sayâlim bari.’’570. Halkın yerleşim yerlerini terk etmeye 

devam etmesi sonucu bazı büyük şehirler kasaba haline gelirken bazı yeni orta büyüklükte 

yerleşim yerleri ortaya çıkmaya başladı. XIV. yy’da Nüzhetû’l Kulûb’un verdiği bilgilere 

göre Sivas, Kayseri, Malatya, Konya, Kırşehir büyük yerleşim yerleri olarak önemini 

korumaya devam etmiştir. Türkmenlerin yoğun olduğu Ermenek, Amasya ve Babert 

                                                           
567 Cüveynî, Tarih-i Cihângüşa, s.499. 
568 Wilhelm Von Rubruck, Moğolların Büyük Hanı’na Seyahat, Çev. Ergin Ayan, Kronik, İstanbul, 

2020, s.173; İlhan Erdem, Türkiye Selçukluları-İlhanlı İlişkileri (1258-1308), Doktora Tezi, Ankara 

Üniversitesi, 1995, s.133. 
569 Sümer, Anadolu’da Moğollar, s.45. 
570Mevlânâ Celâleddin-i Rumî,  Divan-ı Kebir, Çev. Abdülbaki Gölpınarlı, Kültür Bakanlığı Yayınları, 

C.V, Ankara, 1992, (Beyit 1830),s.159. 



- 160 - 
 

(Bayburt) gibi şehirlerin önceden büyük yerleşim merkezleri olduğu fakat sonradan 

kasaba haline geldiği yazmaktadır571. 

Şehirlilerin Moğol baskısından sıkıntı çektikleri ortadadır fakat en büyük sıkıntıyı 

kırda yaşayan halkın çektiği apaçık ortadadır. Günümüze ulaşan kaynakların çoğu şehirli 

insanların yazdıkları eserlerdir. Aksarayî, Anonim Selçuknâme, İbn Bibi gibi şehirli ve 

taraflı kimselerin yazdığı eserler, kırda yaşayan özellikle konar-göçer Türkmenler 

hakkında kısıtlı ve subjektif bilgiler içermektedir. Türkmenlerin kendilerini ifade 

edebilecekleri herhangi yazılı kaynağın bulunmaması araştırmacılar için büyük 

şanssızlıktır.  

1243 senesi olaylarını anlatan Nikephorus Gregoras,  Romalılara kaderin 

güldüğünü, Türklerde o sırada ağır bir kıtlık ve yiyecek sıkıntısı yaşandığını, bu yüzden 

Bizans’a giden yollar üzerinde Türklerin kadın, erkek ve çocuklarla yığıldıklarından 

bahsetmektedir. Türkler, ellerindeki değerli taşları, altınları ve değerli eşyaları çok az bir 

tahıl karşılığında Bizanslılara veriyordu. Tavuk, sığır ve keçi gibi hayvanlar ucuza 

satılıyordu. Bizanslıların evleri barbarların eşyaları ile dolduğu gibi devlet hazinesi de bu 

fırsattan oldukça nasiplenmişti572. Görüleceği üzere Bizanslılar, sınırlarına yığılan 

Türkmenlerin zor durumundan faydalanmışlardı.  

XIII. yüzyılın ikinci yarısında Anadolu’ya gelen Arap coğrafyacı İbn Saîd, 

Antakya’nın kuzeyinde dağlık bölgede 200.000 Türkmen evi (çadır) olduğunu ve bunlara 

“uc’’ denildiğini belirtir. Tuğurla şehrine Türkmen Dağlarının bağlı olduğunu 

kaydetmiştir. Amuriye (Afyon Karahisar) çevresinde Kabertela dağlarında ise 30.000 

Türkmen evi (çadır) bulunduğunu da eklemektedir573. Tarih araştırmacıları her zaman İbn 

Saîd’in verdiği sayıları abartı bulmuştur. Türkmenlerin bu tarihlerde uc bölgelere 

                                                           
571 Kazvinî, Nüzhetû’l Kulûb, s.95-96; Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu, s.328. 
572 Nicephorus Gregoras, Byzantina Historia C.I, Bonnae, 1828, s.42-43. 
573İbn Saîd,  Kitab bastü’l-Arz fî’t-Tûl ve’l Arz, s.116 



- 161 - 
 

yerleşerek, işlek ticaret yollarında kervanları yağmalamaya başladıkları için Anadolu’ya 

seyahat edecek tüccarları uyarmak için böyle abartı bir sayı verdiği düşünülmektedir574. 

Akropolites, Türkmenleri tanımlarken Selçuklu sınırlarında yaşayan ve Rumlardan 

ölesiye nefret eden bir ulus olarak tanımlıyor. 1256 yılında Michael Palaiologos’un 

Türkmenler tarafından soyulduğunu ve bu yüzden Palaiologos’un Selçuklu sarayına 

sığındığını anlatır. Bu sırada ise Moğollar, Anadolu’nun çoğunu talan etmekle 

meşguldürler575. Bu durum şüphesiz Moğolların uyguladığı askeri, iktisadi siyasetle 

yakından ilgiliydi. Moğolların tarihe geçen başarılarının sırrı mükemmel disiplinlerinin 

yanı sıra düşmanı bölme yönetme sanatını iyi bilmeleri, ticaretin tüm kaynaklarını, inanç 

ve mezhep çatışmalarını kullanmakta, kendilerine karşı gelenleri ise acımasızca 

cezalandırmakta usta olmalarıdır576. Bu maharetlerini de Anadolu’da fazlasıyla 

göstermişlerdir. Kösedağ Savaşı sonrası Moğollar, Selçuklu yönetimine istedikleri gibi 

kullanabilecekleri devlet adamlarını bıraktılar. Şemseddin İsfahanî, İran asıllı Selçuklu 

devlet adamıydı ve Moğolların Anadolu’da kurduğu ilk ve devamlı “hakim’’ veya 

“valilik’’ makamına atanmıştı. Bu makamın özelliği yetki bakımından sultanı bile 

geçmesiydi (1245)577. 

II. Gıyaseddin Keyhüsrev’in 1246’da ölümünün ardından arkasında üç küçük 

çocuk bıraktı. Hristiyan eşi Berduliye’den II. İzzettin Keykavus, Rum cariyesinden IV. 

Rükneddin Kılıçarslan ve Gürcü prensesinden olma III. Alaeddin Keykubad henüz çocuk 

yaştaydılar. Devlet erkânın ortak kararı ile 1246’da II. İzzettin Keykavus tahta oturdu. 

Sultanın çocuk yaşta olması, ülkeyi yönetme yetkisinin İsfahanî’nin eline geçmesine 

neden oldu. Çeşitli siyasi cinayetlerle rakiplerini ortadan kaldıran Vezir, İranlı devlet 

                                                           
574 Murat Keçiş, “XIII.-XIV. Yüzyıl Bizans ve İslam Kaynaklarına Göre Kuzeybatı Anadolu Yolları’’, 

Belleten, C.LXXVII, S.280, Ankara, Aralık 2013, s.861-862. 
575 Akropolites, age, s.131-132; Keçiş, agm, s.861.  
576 Claude Cahen, Haçlı Seferleri Zamanında Doğu ve Batı, Çev. Mustafa Daş, Yeditepe, İstanbul, 

2016, s.300. 
577 Tarih-i Âl-i Selçuk der Anatoli, s.94; El-Ömerî, age, s.132; Erdem, agt, s.101. 



- 162 - 
 

adamlarından oluşan bir kadro oluşturdu. Hatta Sultan’ın annesi ile evlendiği gibi 

Sultan’a ait tacı bile takıyordu. İsfahanî,’nin kendisini sultan zannetmesi çok uzun 

sürmedi. Melik Rükneddin tarafından vezir müsadere edilip öldürüldükten sonra üç 

kardeşin ülkeyi yönettiği yeni bir yönetim oluşturuldu. Ne kadar üç kardeş yönetimde 

görünse de aslında devleti kardeşler adına Celaleddin Karatay yönetiyordu. 1254’te 

Karatay’ın ölümü üzerine devlet iki kardeş arasında taksim edildi. Konya İzzeddin’in, 

Kayseri Rükneddin’in payitahtı oldu. II. İzzeddin Keykavus, II. Gıyasettin 

Keyhüsrev’den farklı bir hayat tarzı olmasa da çaresiz durumda olan Türkmen kitleleri 

tarafından Moğol yönetimine karşı onu desteklediler578. Moğol baskısına karşı Türkmen 

desteği ile başkaldıran Sultan İzzeddin, İlhanlı devletinden aldığı yüklü miktar borcu da 

ödeyemeyince çareyi Bizans’a sığınmakta buldu. Buradan da Kırım’a geçti. Onun yerine 

kardeşi Sultan Rükneddin tek başına tahta geçmiş olsa da ne yazık ki bu fazla uzun 

sürmedi ve Sultan suikast ile ortadan kaldırıldı (1266). Vezir Fahreddin Ali ve Pervane 

Muineddin, iki yaşındaki III. Gıyaseddin’i tahta çıkardılar. Devlet idaresi 1254’ten 1277 

yılına kadar İran kökenli devlet adamlarının özellikle de Pervane Muineddin’in yönetimi 

altına kaldı.  

Sultanların çocuk yaşta olması nedeniyle devlet idaresini ele geçiren devlet 

adamları Türkmenlerden çekindikleri için yönetimi meşru kılma zorunluluğu ile hepsi 

farklı bir meliği kontrolü altına almıştı. Halkı kontrol altında tutmanın diğer bir yöntem 

ise Babaî isyanında gördüğümüz üzere sufilerin halk üzerindeki etkisiydi. O sıralar 

Konya’nın en önemli fıkıh otoritesi olmamasına rağmen yüksek makamdaki insanlarla 

kurduğu ilişkiler sayesinde Moğol yanlısı hükümetin önemli adamı olan Mevlânâ 

Celâleddin-i Rumî döneme damgasını vurmuştur. Sufilerin insanlar üzerindeki etkisini 

fark eden yöneticiler halk ile aralarında aracılık görevi yapması için onları kullandılar. 

                                                           
578 Saint Quentin, age,  XXXII, s.26; İbn Bibi, age, s.533; Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 

s.429-503; Melville, agm, s.83; Yuvalı, age, s.72. 



- 163 - 
 

Tabiki bu karşılıklı bir çıkar ilişkisiydi. Sufiler ise bu aracılık görevi sayesinde vakıf 

gelirlerinden, vergi indirimlerinden faydalanarak idarecilerin koruma ve desteğini 

sağladılar. Tarihi kaynaklar incelendiği zaman Eflaki’nin anlattığı o herkes tarafından 

sevilen, sayılan menkıbevi karakterdeki Mevlânâ portresinden daha farklı bir insana tanık 

oluyoruz. Tarihi kaynaklardan edindiğimiz izlenim ise çoğu zaman çatışmacı ve insanî 

zaafları olan bir Mevlânâ’dır579.  

Devlet adamları İlhanlı Devleti adına ülkeyi yönetirken diğer taraftan ülkenin 

gelirleri ile servetlerine servet katıyorlardı.  Hükümdarlar, iktidarını meşru kıldıktan sonra 

hâkimiyetini ve gücünü sadece yaşadığın çağın insanlarına değil yüzyıllar sonra yaşayan 

insanlara da kanıtlamak için şairlerin yazdığı şiirlerden, zengin vakıf gelirleri ile 

yaptırdıkları muhteşem mimarî eserlerden faydalanmışlardır. Anadolu Selçuklu 

sultanlarının çocuk yaşta tahta geçmesi ya da etkin bir karakterde olmamaları devlet 

işlerini idare eden devlet adamlarının gittikçe güç kazanmalarına neden olmuştu. Tabiki 

bu güç zehirlenmesi onların kendilerini sultan zannetmelerine neden oluyordu. 

Çoğunluğu İran kökenli ya da köle asıllı bu kozmopolit yönetici tabakanın kendi içinde 

de rakip grupları vardı. Bu rakip grupların elinde saltanat üyeleri adeta kukla haline 

gelmişti580. 

IV. Rükneddin Kılıçarslan, metbu Moğolların temsilcisi olan bu devlet 

adamlarının desteğini alıp tahta çıkabilmek için ülke topraklarının 2/3’ünü dağıtmıştı. 

Pervane’ye Sinop, Merzifon ve Tokat bölgeleri ikta olarak verilmişti. Böylece 

Pervâneoğullarının temeli de atılmış oldu581. Devlet toprakları artan bir hızla özel 

                                                           
579 Franklin Lewis, Mevlânâ: Geçmiş ve Şimdi, Doğu ve Batı, Çev. Gül Çağalı Güven-Hamide 

Koyukan, Kabalcı, İstanbul, 2010, s.167; Peacock, “Moğol Anadolusu’nda Sufîler ve Selçuklu Sarayı: 

Celâleddin Rûmî ve Sultan Veled’in Eserlerinde Siyaset ve Hamilik’’, Anadolu Selçukluları, s.174; 

Peacock, Islam, Literature and Society in Mongol Anatolia, s.83-84. 
580 Nejat Kaymaz, Muineddin Pervane, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih, Coğrafya Fakültesi Yayınları, 

Ankara, 1970, s.9; Peacock, Islam, Literature and Society in Mongol Anatolia, s.137. 
581 Aksarayî, age, s.63; Erdem, agt, s.189;Pervâneoğulları için bkz. Muharrem Kesik, “Pervâneoğulları’’, 

TDVİA, C.34, 2007, s.245-246. 



- 164 - 
 

mülkiyet haline gelmeye devam etti. Vezir Fahreddin Ali ve Pervane Muineddin’in siyasi 

ve maddi güçlerini, günümüze kadar ulaşan mimarî eserlerden de anlamak mümkündür. 

Sadece hükümdar yapılarında kullanılan “Halede’d Allah Devlet’’ (Allah devletini daim 

kılsın) gibi dua tertibinin ve yine sultanlar için kullanılan özel ünvanların vezirlerin 

yapılarında da kullanıldığını görüyoruz. Bu durum devlet adamlarının kendilerini 

hükümdar ile aynı mertebede gördüklerini, güçlerinin oldukça arttığını 

kanıtlamaktadır582. Zamanın iki önemli devlet adamı arasındaki güç rekabeti bu mimarî 

eserlere bile yansımıştır. Sultanların inşa ettirdiği sivil mimari eserlerin aksine dini ve 

tasavvufu destekleyen yapılara ağırlık verilmesi dikkat çekicidir. Medrese, hangah, cami, 

zaviye kervansaray gibi yapıların inşa edildiği dikkat çekmektedir. Hatta Mevlânâ ve 

talebelerinin de bânilik hareketlerine girişmesi dönemin koşullarına göre insanların 

İslam’a yönelmesinin Moğollara karşı bir tepkinin ya da korkunun mu sonucu olduğu 

düşüncesini akıllara getirmektedir583. Anadolu Selçuklu Devleti, ne kadar iç işlerinde ve 

dış siyasetinde bir istikrar yakalayamamış olsa da bu dönemde kültür hayatında ciddi 

hareketlilik görülür. Anadolu’da büyük abideler, camiler, medreseler, hastaneler, 

kervansaraylar inşa edilmektedir584.  

Mevlânâ, Fihi Mâ Fîh eserinde yakın arkadaşı ve müridi Pervane Muineddin ile 

diyaloglarına yer verir. Pervane, Moğolların Müslüman olmadığını kâfir olduklarını ve 

putlara taptıklarını fakat kendilerinin Moğolların hizmetine girdiklerini, içlerindeki hırs, 

istek ve nefret gibi duygulara adeta bir put gibi taptıklarını, bu yüzden de kâfir olarak 

gördükleri Moğollardan farklı olmadıklarını söyler. Mevlânâ ise insanın, melek tarafı ile 

hayvanî tarafı arasında bu dünyada savaş halinde kaldığını anlatır. Diğer bir bölümde bir 

kişinin Mevlânâ’ya sorduğu soru ise Moğollardan alınan malların helal olup olmadığı 

üzerinedir. Mevlânâ, Moğolların kafir olduğunu ve onların mallarının Müslümanlara 

                                                           
582 Remzi Duran, Selçuklu Devri Konya Yapı Kitabeleri (İnşa ve Ta’mir), TTK, Ankara, 2001, s.27. 
583 Blessing, Moğol Fethinden Sonra Anadolu’nun Yeniden İnşası, s.44-45. 
584 Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, s.476. 



- 165 - 
 

helal olduğunu fakat Müslümanların servetlerini almanın haram olduğunu söyler. 

Kısacası, başta Muineddin Pervane ve Moğol hizmetindeki Selçuklu yöneticilerinin içsel 

bir gerilim içinde oldukları açıktır. Fakat insanî zaaflarına da gem vuramadıkları ve bunu 

kâfirlerin malları helaldir telkini ile maskeledikleri de ortadadır585.  

Merkezî yönetim ile aralarındaki uçurum gittikçe derinleşen Türkmen kitleleri ise 

uc bölgelerinde Moğol yanlısı yönetime karşı isyanlar çıkarıyorlardı. Türk Ahmed İsyanı 

(Coterinus), 1249’da patlak verdi. 20.000 kişiyi etrafında toplayan Türk Ahmed, saltanat 

iddiası ile ayaklanmıştı. Konya etrafındaki 300 Hristiyan köyüne saldıran isyancıların 

isyanını bastırmak üç ayı aldı586. Yine aynı yıl Oyuz Melik isyanı da uçlarda çıkan diğer 

bir isyandı587. Babaî isyanına katılan ve Maraş-Malatya çevresinde ormanlık alanda 

yaşayan Ağaç-Eriler, kervan yollarını keserek yağmada bulunuyorlardı. İlhan Hülagü, 

Ağaç-Erilerin üzerine kuvvet göndererek ağır bir darbe indirdi. En eski Türk 

kavimlerinden biri olan Ağaç-Eriler, daha sonra Safevî Devleti’nin kuruluşunda yer 

almıştır588. Babaî isyanına katılan ve Hacı Bektaşî Veli’nin ilk müritleri olan Çepni boyu 

Sinop-Samsun bölgesinde mukimdi. İsyana iştirak eden diğer bir Türk boyu 

Germiyanlılar, Malatya taraflarında yaşamaktaydı. Moğol baskısı sonucu Germiyanlılar, 

1258-1260 yıllarında Kütahya bölgesine göçmüşlerdir589. Köyceğiz, Denizli, Uşak 

bölgesinde ak börk giymeye başlamaları ile anılan 40.000 civarında Türkmen 

topluluğunun başında Mehmed Beğ adında bir Türkmen beyi vardı. Başlarda II. İzzeddin 

Keykavus’u destekleyen bu Türkmen kitlesi, daha sonra sultanla anlaşmazlığa düşmüş ve 

1261’de isyan etmiştir. Diğer önemli ve Moğol tahakkümüne karşı sık sık ayaklanan 

                                                           
585 Dıscourses of Rumi (Fihi Mâ Fih), s.119-144; Peacock, agm, s.170, (Peacock, Mevlânâ’nın 

Pervâne’yi Moğollar ile olan bağlantısından dolayı eleştirdiğini söyler).  
586 Saint Quentin, age,  XXXI, s.151. 
587 İbn Bibi, age, s.556. 
588 Tarih-i Kızılbaşiyye, s.26;Faruk Sümer, “Ağaç-Eriler’’, Belleten, C.26, S.103, Temmuz/1962, s.524; 

Sümer, Anadolu’da Moğollar, s.46. Sümer, Ağaç-Erileri, günümüzde Antalya, Muğla, İzmir, Aydın, 

Adana, İçel, Edremit, Isparta, Balıkesir, Edremit, Manisa, Denizli, Gaziantep bölgelerinde yaşayan Alevi, 

Tahtacı Yörükleriyle ilişkilendirmiştir. Günümüzde Ağaç-Eriler ve Tahtacıların akraba olduğu fikri 

tartışmalıdır. 
589 Ürkmez, age, s.255; Sümer, Anadolu’da Moğollar, s.47. 



- 166 - 
 

Türkmen boyu, Ermenek, Mut, Silifke ve Anamur bölgesinde yaşayan 

Karamanoğullarıdır. Gazan Han’ın “Karamanlılar olmasaydı hâkimiyetimi Batı 

Denizi’ne kadar ulaştırırdım’’ dediği rivayet edilir590. 

Karamanoğlu Beyliği’nin kuruluşunun kaynaklarda farklı aktarılmasından dolayı 

bu beyliğin kökenleri ve kuruluşunda belirsizlik vardır. Muhtemelen Kilikya 

Ermenilerine karşı bu bölgeye yerleştirilen Afşar ve Salur Türkmenleri tarafından 

kurulduğu, özellikle Babaî isyanına katılmış muhalif grupların bu beyliğin çatısı altında 

toplandığı söylenebilir. Ermenek başta olmak üzere bölgenin dağlık yapısı isyan, yağma 

ya da eşkıyalık işlerine karışan kimselerin kaçıp sığınmasına elverişliydi591. Kaynak 

eserlerde düzen bozan, harami gibi sıfatlarla hakir gördükleri Türkmen kitlelerinin neden 

artan bir şiddette hırçınlaştıkları üzerine suskundurlar.  

Aksarayî’nin anlatımlarından Moğol yönetiminin ele geçirdikleri bölgelerde 

uygulanan vergi sistemini bilmediklerini anlıyoruz. Gönderilen tahsildarların divan 

işlerinden acemi olmalarından, kanun ve kurallardan habersiz olmalarından yakınıyordu. 

Vergi tahsildarları Anadolu Selçuklu Devleti için önemli bir gelir kaynağı olan cizyeden 

habersizdiler. Tabiki cizye vergisi alınmayınca malî yük Müslüman ahalinin sırtına 

yüklendi592. İlhan Abaka (1265-1282) selefi Hülagü (1256-1265) gibi Hristiyan yanlısı 

politikalar uyguladı. 1260 Ayn Calût Savaşı sonucunda Türk İslam devleti Memlûklere 

karşısında ağır bir darbe yiyen İlhanlılar, bu tarihten itibaren Sünni Müslümanlara karşı 

sert bir tavır takınmışlardır. Hristiyan yanlısı bu politikalarında Nesturi asıllı hükümdar 

eşlerinin de etkili olduğu anlaşılmaktadır. Araplar gibi soylarına ve kültürlerine düşkün 

                                                           
590 Sümer, Anadolu’da Moğollar, s.47-50; Kaymaz, Muineddin Pervane, s.83. 
591 Şikarî, age, s.22-26; Fuad Köprülü, “Anadolu Beylikleri Tarihine Aid Notlar’’, Çev. Samet Alıç, 

Gaziantep University Journal of Social Sciences, 15(3), 2016, s.960; Helvâyî, age, s.153. 
592 Aksarayî, age, s.121; Abdülkadir Yuvalı, “İlhanlıların Anadolu Politikası ve Doğu Anadolu 

Şehirlerinin Vergi Potansiyeli’’, Türk Tarih Kurumu XI. Türk Tarih Kongresi, Ankara, 5-9 Eylül 

1990, s.588. 



- 167 - 
 

olan Moğollar, şaman adetlerini devam ettirdikleri için kendilerine yakın gördükleri 

heterodoks (Kalenderi, Haydarî, vb.) inanç gruplarına yakın davranmışlardır593.  

İlhanlıların Hristiyan yanlısı politikaları Gayri Müslim grupların Müslümanlara 

karşı taşkın davranışlarda bulunmasına yol açıyordu. Memlûk Devleti’nin halifeliği 

himaye etmesi İslam dünyasının hamiliğini üstlenmesi çağın devletleri arasında bir 

bloklaşmaya ve soğuk savaş yaşanmasına neden oldu. İlhanlıların Kuzey Azerbaycan 

üzerinde anlaşmazlığa düştüğü Altın Orda Devleti ile Memlûk Devleti’nin ittifak kurması 

ve bu ittifaka II. İzzeddin Keykavus’un da eklenmesi iktisadi, sosyal, kültürel, siyasi 

birçok değişimi de beraberinde getirecekti. Memlûklu girişimleri ile Altın Orda 

hükümdarı Berke Han da İslamiyet’i kabul etti. 1265 senesine kadar ülkeyi kendi istediği 

gibi idare etmiş olan Muineddin Pervane için de işler yolunda gitmemeye başlayacaktı594.  

Memlûklerin, Suriye bölgesindeki fetih hareketleri Anadolu’ya doğru yaklaşmaya 

başlayınca, İlhanlı yönetimi Anadolu’ya merkezden bir vali gönderdi ve Pervane ise bu 

valinin naibi durumuna düştü. Oysa Pervane ülkede kurduğu despotik düzenini devam 

ettirmek istiyordu. Bu yüzden Memlûk sultanı Baybars’ı Anadolu’ya çağırdı. On beş yıl 

Pervane’ye destek vermiş olan Hatiroğlu, Moğollara karşı ayaklandı. Bu isyanı çok sert 

bastıran Moğol askerleri suçlu-suçsuz herkesi katlettiler. Hatiroğlu isyanından altı ay 

sonra Sultan Baybars Anadolu’ya geldi ve Elbistan ovasında Moğol güçlerini perişan etti. 

Kayseri’de Selçuklu tahtına oturdu. Fakat Anadolu’da beklediği desteği bulamayınca 

ülkesine geri döndü595.  

                                                           
593 Mustafa Akkuş, Moğollarda Din ve Siyaset, Çizgi Kitabevi, Konya, 2020, s.142; Yuvalı, age, s.117. 
594 Korykoslu Hayton, age, s.123; Şirin Beyanî, Din ve Devlet der İran ahd-ı Mogul: Siyaset-i Harici 

İlhanân der Cihân-ı İslami, Merkez-i Neşr-i Danişgahî, C.3, 1375, s.880-884; Cüneyt Kanat, “Baybars 

Zamanında Memlûk-İlhanlı Münasebetleri (1260-1277)’’, Tarih İncelemeleri Dergisi, C.XVI, 2001, 

s.45; Kaymaz, Muineddin Pervane, s.81. 
595 Câmiu’t Tevârih, C.II, s.1101; Baybars Tarihi, Çev. M. Şerefüddin Yaltkaya, İstanbul, Maarif 

Matbaası, Ankara, 1941, s.87. 



- 168 - 
 

El Ömerî’nin kayıtlarında Sultan Baybars’ın seferi hakkında bilgilerde Vezir 

Fahreddin Ali ve Muineddin Pervane’nin edindiği olağanüstü servetlerden bahsettiği gibi 

Anadolu insanın savaşmaktan yorulmuş ve bir tarafa otlatılmaya bırakılmış hayvanlar 

gibi olduğunu, haramzadeliğinden dolayı diyet ödetilecek aklı başında insan kalmadığını 

anlatır. Memlûk ordusunun atlarını bile otlatacak yeterli otlağı olmayan Anadolu’da artık 

ne kesilecek ağaç ne de biçilecek ekin kalmıştı596. Sultan Baybars, Mısır’a döndü. İlhan 

Abaka intikam almak için Anadolu’ya geldi. Abaka, suçlu suçsuz birçok insanı öldürttü. 

Bu olay Muineddin Pervane’nin de sonu oldu. Karamanoğlu Mehmed Bey ile birlikte 

Menteşe ve Eşref Türkmenleri Konya’yı ele geçirerek tahta Selçuklu şehzadesi olduğunu 

iddia eden Cimri’yi (Alaeddin Siyavuş)  geçirdi.  

Cimri adına hutbe okutuldu ve sikke bastırıldı. Yeni sultan tarafından Türkmen 

beylerine ülke toprakları tevzi edildi. Fakat bu olay İlhanlı ordusu ile Karaman 

Türkmenlerinin kanlı çarpışmalarına sebebiyet verdi. İki tarafta ciddi kayıplar verdi. 

Moğollar, kaçıp ormana saklanan Türkmenleri cezalandırmak için ormanı bile 

yakıyorlardı.  Aksaray’ı yakıp yıkan Moğollar, böylece uc Türkmenlerine ağır bir darbe 

indirdi597. Anadolu’yu Moğol işgalinden kurtarmak için Pervâne tarafından çağrılan Mısır 

hükümdarı Baybars ile birleşmek için Konya’yı ele geçiren Karamanoğlu Mehmed Beğ 

katledildi598. Tabiki bu isyanın bedeli ağır oldu ve Abaka, 1277’de Anadolu’nun zabt u 

rabtı için sahib-i divan Ata Melîk Cüveynî’yi ve kardeşi Kongurtay’ı gönderdi. Bu 

tarihten sonra Kuzey’den Altın Orda, güneyden Memlûk telikesine karşı İlhanlı yönetimi 

Anadolu’yu siyasi ve malî açıdan merkeze bağlama ihtiyacı duydu. Moğolların genel 

                                                           
596 El-Ömerî, age, s.142. 
597 Câmiu’t Tevârih, C.II, s.1104; Baybars Tarihi, s.90; İbn Bibi, age, s.630-636; Şikarî, age, s.129-

132-133; Tarih-i Al-i Selçuk der Anatoli, s.104-106. Şikarî, Karamannâme’ye göre Antalya Teke Bey’e, 

Borlu Çıralı Dağı’na kadar Hamid Bey’e, Bolâd, Cinine Menteşe Bey’e, Beyşehir ve çevresi Eşref Bey’e 

tevzi edilmiştir. 
598 Ali Sevim, “Cimri Olayı Hakkında Birkaç Not’’, Belleten, C.25, S.97, Ocak, 1961, s.70. 



- 169 - 
 

ticaret vergisi olan tamga vergisi uygulanmaya başlanmış ve tamga geliri İlhanlı 

hazinesine gönderilmiştir.  

Cüveynî, Anadolu’da İran etkisini arttırmıştır. Anadolu’nun İlhanlıların bir eyaleti 

haline geldiğini gösteren en önemli işaretlerden birisi mimarî eserlerdir. Cüveynî 

tarafından yaptırılan Erzurum Çifte Minareli Medrese, Anadolu’ya özgü taş işçiliğinin 

aksine İran’a özgü çini bezemelerin, mimari malzemelerin ve çift minare kullanımı ile 

bölgenin merkezle kurduğu bağlantıyı kanıtlar niteliktedir. En önemlisi ise bu mimari 

eserde herhangi bir Selçuklu sultanın adının yer almaması Selçuklular tarafından yaşanan 

gerçek güç kaybını gözler önüne sermektedir599. Bu süreçte, İran entelektüel ve edebî 

hayatı ile Anadolu arasında ciddi bir etkileşim yaşandı. İranlı astronom ve filozof 

Kutbeddin Şirazî, Sivas’ta kadı olarak bulunmuş Sadreddin Konevî ile çalışmıştır.  Ünlü 

şairler Humam-i Tebrizî ve Fahreddin Irakî, Cüveynî’nin himayesi altındaydılar. Hatta 

Humam-i Tebrizî emeklilik maaşını Anadolu gelirlerinden almaktaydı. İlhanlı 

aristokratları, Anadolu’ya yoğun ilgi gösteriyordu. Cüveynî’nin sonunu hazırlayan şahsi 

mülkiyetinin üçte biri de Anadolu’daydı600.  

1276’dan itibaren Selçuklu ordusunun dağıtılması ve ikta sisteminin yıkılmasına 

neden olduğu gibi mirî arazi sisteminin de sarsılmasına neden oldu. Mirî arazi, mülkiyeti 

devlete ait olan fakat tasarruf hakkı köylülere ait olan topraklardır. Anadolu, Moğol 

kontrolü altına girince mirî toprakların bir kısmı “incü’’, denilen İlhanlı hükümdar ve 

ailesine ait mülk toprağına dönüştürüldü. Örneğin Erzincan, Abaka Han’ın kişisel 

mülkiyeti durumundaydı. İlerleyen zaman içerisinde Anadolu’da alınan vergi 

tahsildarlarının keyfi muamelelerinden kurtulmak için halk hükümdar sülalesinin birinin 

himayesi altına girmeyi tercih ediyordu. İncü topraklarında vergi muafiyeti sağlandığı 

için bazı bölgelerdeki halk kendi isteği ile topraklarının incü haline getirilmesini 

                                                           
599 Blessing, Moğol Fethinden Sonra Anadolu’nun Yeniden İnşası, s.115-124-184.  
600 Peacock, Islam, Literature and Society in Mongol Anatolia, s.46. 



- 170 - 
 

istiyordu. Tabiki vergi tahsildarları, İlhanlı Devleti’nin belirli bir vergi sisteminin 

olmamasından faydalanarak bu topraklardan alamadıkları vergi meblağının daha fazlasını 

devlet hazinesinden tahsil ediyordu601. 

Kösedağ Savaşı sonrası Anadolu’da ikta sistemi yıkıldı, mirî arazi sistemi ise 

sarsıldı. İktasını kaybeden askerler isyana girişti. Anadolu’daki mirî topraklar incü, dalay 

toprak sistemi ile özel mülke dönüştü. Mirî arazi sistemi, halkın serf durumuna 

düşmemesi için oluşturulmuş bir sistemdi. Halk bu topraklardan tasarruf edebiliyor fakat 

toprağı satmak, vakf etmek ya da hibe etme hakkı yoktu. Bu topraklar özel mülke 

dönüştükçe halkın aleyhine bir durum gerçekleşti602.  

Cacabey Medresesi (1272) vakfiyesinde sık sık özel mülk ifadelerine 

rastlanmaktadır. Moğol yönetimi diğer illerde olduğu gibi askeriydi. 1277 yılında Emir-i 

leşker-i memâlik-i Rum adıyla askeri idare müessese kuruldu. Bu müessesenin kâtiplerine 

bitikçi, kumandana tümenbeğ, askeri hâkimlere yargucı, iaşe memurlarına tagarcı 

deniliyordu. Anadolu’da dört tümen vardı. Moğol yönetimi için ticaret yollarının geçtiği 

şehir ve bölgeler daha önemli olduğu için incü, dalay gibi topraklar daha çok Sivas ve 

Danişmend bölgesindeydi. Kösedağ Savaşı öncesinde de oldukça önemli bir uluslarası 

fuar alanı olan Yabanlu Pazarı, Moğol Noyanları için de pek gözde bir yazlık karargâh 

olmuştur. Emir-i Leşker-i Rum’un karargâhı da Danişmend bölgesi içerisindeydi. Moğol 

müesseselerinin işleri Türkçe olarak yürütülüyordu603. Özellikle Kırşehir bölgesinde 

önemli ölçüde Türkçe edebi eserler yazıldığı ve Türkçe tercümeler yapıldığı dikkati 

çekmektedir. Türkçe Moğol ordularının ortak diliydi çünkü Cengiz Han Devleti’nin diğer 

kurucu unsuru Türk boylarıydı. İran ve Ön Asya’ya çok sayıda Türk ve Moğol unsur 

                                                           
601 W. Barthold, “Ani Kitabesi’’, Makaleler ve İncelemeler I, Ankara, 1968, s.529. 
602 Osman Turan, “Türkiye Selçuklularında Toprak Hukuku’’, Anadolu Selçukluları ve Beylikler 

Dönemi Uygarlığı, C.I, s.332-334. 
603  Kırşehir Emiri Caca Oğlu Nur El-Din’in 1272 Tarihli Arapça-Moğolca Vakfiyesi, s.106-107-109-

111-116; Togan, Umumî Türk Tarihine Giriş, s.237; Erdem, agt, s.352-388-389. 



- 171 - 
 

gelmişti604. Anadolu’ya aileleri ile gelip yerleşen Türk-Moğol askerleri, bu Türkçe 

yazılan edebi-tarihi eserlerin başlıca okuyucularının önemli bir kısmını oluşturdukları 

düşünülmektedir. Arapça ve Farsça’nın yazılı edebiyat alanında etkisinin kırılmasında ve 

Türkçe yazılı edebiyatın oluşmasında Moğol yönetiminin etkisi olduğu söylenebilir. 

Ahi Evran ve fütüvvet gruplarının merkezî olan Kırşehir’de Gülşehri, Feridüddin 

Attar’ın mesnevisini Mantıku’t Tayr adıyla Türkçe’ye çevirmiştir. O dönemin tercüme 

eserlerinde yazarlar, kendine göre ekleme-çıkarma yaptığı için çeviri eserler orijinal bir 

eser halini alıyordu. Ahi Evran’ın elli yıl hizmetinde bulunan Ahi şeyhi Gülşehri, Arapça 

ve Farsça bilmeyen Türkçe konuşan insanlara düşüncelerini aktarabilmek için Mantıku’t 

Tayr’ı yazmıştır. Daha önceleri Gülşehri’nin Gazan Han’a Farsça Feleknâme (1301) adlı 

eseri sunduğunu görüyoruz. Gülşehri, İlhanlı otoriteleri ile sufilerin aralarını bulma 

niyetinde olduğunu söyleyebiliriz605. Farsça eserler kaleme alan Gülşehri’nin sonradan 

Türkçe bir eser ele alması XIV. Yüzyıl Anadolu’nun geçirdiği değişimi ortaya 

koymaktadır. Türkçe eser yazan diğer bir şair Aşık Paşa (Ö. 1332) Garibnâme adlı 

eserinde Türkçe’nin kullanımı ile ilgili şunları söylemektedir606:  

“ Bu kitap Türkçe yazılmış olmasına rağmen en derin manaların aşamasını belli 

etmiştir. Çünkü yolun aşamalarını bilmelisin, Türk ve Tacik dilini eleştirme. Her dilin 

kendine has kural ve ilkeleri vardır; bütün akıllar onlara odaklanmıştı, daha önce hiç 

kimse Türk diline aldırmadı, hiç kimse Türklere sevgi duymadı. Türkler bu yolu ve büyük 

aşamaları bilmiyorlardı. Bu Garibnâme, bu dilin insanları, en içteki manaları da bilsinler 

                                                           
604 Togan, age, s.251. Anadolu’ya gelen Türk asıllı Noyanlardan şüphesiz en dikkat çekici olanı Samagar 

Noyan’dır. Türk asıllı bu Noyan yirmi yılı aşkın Anadolu’da yaşamıştır. Tokat yakınlarına yerleşmiş olan 

Noyan’a Sultan Veled’in Farsça şiir yazdığı, hatta Samagar adında Anadolu’da aşiret ve köy isimlerine 

rastlandığından Ahmet Temir bahsetmektedir. Bkz Ahmet Temir, .”Anadolu’da İlhanlı Valilerinden 

Samagar Noyan’’, 60. Doğum Yılı Münasebetiyle Fuat Köprülü Armağanı, Ankara, 2010, s.497-498. 
605 Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, s.346-347; Aziz Merhan, “Ahi Evran ve Şair 

Gülşehri’’, Ahilik Araştırma Dergisi (AHAD), C.I, S.93, 2004, s.95-98; Peacock, Islam, Literature 

and Society in Mongol Anatolia, s.163. 
606 Aşık Paşa, Garibnâme, Haz. Kemal Yavuz, İstanbul, 2000, s.533 (Beyit 10558-10566); Peacock, 

Islam, Literature and Society in Mongol Anatolia, s.161.  



- 172 - 
 

diye yazılmıştır. Türkçenin en derin manaları bulsunlar, Türk ve Tacik yol arkadaşı 

olsunlar diye. Çünkü biz kavminin dilinden başka bir peygamber göndermedi. Yolda 

birbirlerini eleştirmesinler diye ve dile bakarak manayı beğenmezler. Türkler artık 

mahrum kalmasınlar, Allah’ı Türk diliyle ansınlar’’.  

Fütüvvet ve sufi çevrelerinin Türkçe eserler vermesinde diğer etkin olan nokta ise 

gittikçe İlhanlı Devleti’nin baskısından kopmaya başlayan Türkmen beylerinin artan 

güçlerini kendilerine çekme kaygısıydı. Özellikle Sultan Veled, babasına nazaran daha 

çok Türkçe şiirler yazdı. Anadolu’da doğup büyüdüğü için Türk dilini daha iyi 

kullanıyordu bu yüzden Türkçe şiirler yazdı. Edebi açıdan babası Mevlânâ kadar başarılı 

değildi. Onun asıl amacının Türkçe konuşan çevrelere Mevlevî düşüncelerini öğretmek 

olduğu için edebi değerinin önemli olmadığını söyleyebiliriz. Bu çağda Türkçe ya da 

diğer dillerin kullanımında “milliyetçi’’ bir kaygı söz konusu değildir. Buradaki amaç 

belirli düşüncelerin Türkçe konuşan kitlelere öğretme, aktarma amacıdır607.  

Medrese eğitimi için Anadolu’dan Suriye ve İran’a giden âlimlerin, değişen 

şartların etkisiyle eğitim rotası bir süre sonra Mısır’a döndü. Artık aydın çevre eğitim için 

Mısır’a gidiyordu. XIV. Yy önemli şair ve hekimi Ahmedî, Mısır’da eğitim almıştı. 

Memlûklu-İlhanlı rekabetinin Türkçe çeviri ve edebi eser verilmesi arasında bir bağlantı 

olduğu düşünülebilir. İlhanlıların kuruluşundan itibaren “meşruiyet’’ sorunu onların en 

rahatsız eden kusurlarından biriydi. İlhan demek devlet başkanına bağlı han demekti. 

Memluk Sultanı Baybars ise Abbasi Halifesi’ni Mısır’da yeniden ikame ederek, halifeden 

aldığı menşur ile Memluk Devleti’nin ve kendi hükümdarlığını meşruiyetini tasdik 

ettirmişti. Halifeyi kontrol altına almakla diğer İslam devletleri üzerinde büyük nüfuz 

kazanmıştı608. Memluk sultan ve emirlerinin birçoğu Türkçe konuşuyordu. Hatta Arapça 

                                                           
607 Lars Johanson, “Rumi and Birth of Turkish Poetry’’, Vol.1, No.1, Journal of Turcology, Summer 

1993, s.27-28 
608 Ciocilton, age, s.61; Süleyman Özbek, “El Melikü’z Zahir Rüknü’d Din Baybars Zamanı Memluk 

Devleti’nin Dini Siyaseti’’, Tarih İncelemeleri Dergisi IX, Ege Üniversitesi Basımevi, İzmir, 1994, s.294-

295. 



- 173 - 
 

konuşan halkın Türkçe öğrenmeleri için birçok gramer ve sözlük telif etmişlerdi. İdari 

kadronun dili Türkçe olduğu için Türkçe eserler yazıldı,  onların kütüphaneleri için 

Arapça ve Farsça eserler Türkçeye tercüme edildi. Böylece Horasan, Altın Orda, 

Azerbaycan, Anadolu, Suriye ve Mısır arasında canlı bir kültür münasebeti oluştu. XIV. 

yüzyılda Emir Soyurgatmış tarafından Kahire medresesinin kurulmasıyla Altın Orda ve 

Türkistan’dan gelen âlimlere hizmet verildi609. Anadolu’da Türkçe eser yazma geleneği 

Karamanoğulları ülkesinde başlamıştır. Gülşehri, Aşık Paşa, Seyyad Hamza, Fakih 

Ahmed, Sultan Veled, Hoca Dehhânî hepsi de Karaman topraklarında yaşamışlardır610.  

İlhanlı hükümdarı Geyhatu, Âb-ı Germ (Ilgın)’da bulunduğu sırada tarlasına 

tohum saçan bir köylüyü görmüş, atından inerek köylünün yanına gitmiş, köylünün 

tohumundan almış ve Türkçe “Yükü beş akçeye, yükü beş akçeye’’ diyerek tohumu yere 

saçmıştı. Anonim Selçuknâme’de geçen bu kayıt İlhanlı hükümdarlarının Türkçe 

bildiğini bize göstermektedir611. İlhanlıların Türkçe bilmesi Anadolu sufilerinin onlarla 

münasebet için bu dili kullanmaları, Türkçe yazı dilinde eserler verilmesinin yanında 

İslam dini de İlhanlı askerleri arasında hızla yayılmış ve İlhanlı hükümdarlarını da İslam 

dinine geçmeye mecbur bırakacaktı.  

Anadolu’da Moğolların kurduğu sivil idareden bahsetmemiz gerekirse Muineddin 

Pervane’nin öldürülmesinden sonra merkezden Anadolu’ya merkezî Aksaray’da olan 

“vali-i umumî’’ ya da “sahib-i vilayet’’ denilen bir genel vali aracılığı ile idare edilmiştir. 

Bazen eyalet işlerini “emir-i leşker-i Rum’’ idare etmiştir. Vali-i Umumî’ye bağlı olarak 

vezir, malî işlere bakan müstevfi, arazi ve ikta işlerine bakan pervane, adli işlere bakan 

emir ve nâ’ib bulunuyordu. Bu idareciler Erzurum’dan Antakya’ya kadar kısımda görev 

yapıyorlardı. Anadolu’nun ilk İlhanlı valisi İlhanlı ailesinden Kongurtay’dır. Vezir olarak 

                                                           
609 Janos Eckmann, “Memluk-Kıpçak Edebiyatı’’, Belleten, C.30-31, S.1982-83, s.85. 
610 Bayram, Destursuz Bağdan Üzüm Yiyenler, s.101. 
611 Tarih-i Al-i Selçuk der Anatoli, s.122. 



- 174 - 
 

ise Şemsettin Cüveynî atanmıştı612. 1288’de vezir Sahib Fahreddin Ali’nin azledilmesi 

ile İlhanlılar, Anadolu yönetimini doğrudan ele aldı. İlhanlı merkezî yönetimi vezirliği ve 

emirliği Fahreddin Kazvinî ile Mücireddin Şah’a verdi. Fahreddin Kazvinî’ye Anadolu 

iltizam olarak aldığı için merkeze çok fazla gelir vadetmişti. Bu vaadini gerçekleştirmek 

için bac ve harac gibi vergileri arttırdı.  Beş tagarlık mahsulü kaldıramayacak bir yere elli 

tagarlık vergi yazılıyordu. Kanuni vergi değeri beş bin olan bölgeye elli bin mikdarını 

belirliyordu. Daha önce de değindiğimiz gibi İlhanlı yönetimi vergilendirmede yerel 

usulleri göz ardı ettiği için tayin edilen meblağın ancak onda biri toplanabiliyordu. Tabi 

daha fazlasını almak isteyen vergi memurları halka zulm etmeye başladı. Kazvinî ile 

başlayan Anadolu’da iltizam sistemi halkın vergi yükünü taşınamayacak hale getirdi. Biz 

İlhanlılar zamanında Anadolu’da standart bir ekonomik düzenden bahsedemiyoruz. 

Örneğin 1289-1291 arası iki yıllık süre boyunca Anadolu iki ayrı malî bölgeye ayrılmıştı. 

Kayseri’nin doğusu saltanat nâ’ibi Mücirüddin Emirşah’a verilirken Kayseri’nin batısı 

Kazvinî’nin yönetimindeydi. Kazvinî’nin yönetimi altındaki halkın şikâyetleri had 

safhaya ulaşmıştı613.  

İlhanlı malîyesinin içine düştüğü zor durumdan Anadolu’da nasibini almıştır. 

Hazinenin açığını kapatmak için topraklar mültezimlere veriliyordu. Bu mültezimlerde 

halkı vergi yükleriyle eziyordu. Vergi yüklerinin nasıl dayanılmaz bir hale geldiğini 

günümüze kadar ulaşan vakfiye ve vergi kitabelerinden anlamak mümkündür. Gazan 

Han’ın vergi reformlarına kadar vergi suistimalî devam etmiştir. Genel vergiler ticaret ve 

zanaat vergisi olan tamga, kobcur vergisi 1309’da alınan meblağ olarak her aileden 11 

gümüş dinardı. Kobcur vergisi köylüden senede iki defa, göçebelerden ise sene başında 

bir defa alınırdı. İltizam sistemi ile beraber hususi vergiler de uygulanmaya başlanmıştı. 

                                                           
612 Togan, Umumî Türk Tarihine Giriş, s.237-238; Abdülkadir Yuvalı, “İlhanlıların Anadolu Politikası 

ve Doğu Anadolu Şehirlerinin Vergi Potansiyeli’’, Türk Tarih Kurumu XI. Türk Tarih Kongresi, 5-9 

Eylül 1990, Ankara, s.585. 
613 Aksarayî, age, s.120; Yuvalı, agm, s.587; Erdem, agt, s.458. 



- 175 - 
 

Örneğin şomare-i kobcur vergisi yani sürü hayvanlarının istatistiki tespit ücretiydi. 

Serbest otlayan sığır, koyun, at, katır gibi hayvanların sayımı için tahsil ediliyordu. Bu 

vergi şehirlilerden çok kırsal alandaki insanları etkileyeceğine dikkat çekmek istiyoruz. 

Diğer vergiler ise hazr-ı galle (mahsul tahmin ücreti), Caca Bey vakfiyesinde geçen diğer 

hususi vergiler şahnagi (vali vergisi), tabkur (yapı malzemesi vergisi), matrah-ı sabun 

(ithal sabun vergisi), keten ekme tamgası, aşçı dükkânı vergisi alınıyordu614. Aslında asıl 

sorun vergilerin ağırlığı değildi. Asıl sorun memurların tahsil usulleri ve ahalinin bir kez 

ödediği bu vergilerin tekrar alınmaması için herhangi bir teminatın bulunmamasıydı. 

Mahallerde vergi alındığı halde merkeze gönderilmiyordu. Bu durumda halktan tekrar 

tekrar vergi alınmasına neden oluyordu615. İşler öyle bir hal almıştı ki bazı valiler kobcur 

bedelini on defa hatta bir vali yirmi üç defa yükseltmişti. Eğer merkezden müfettiş 

gönderilirse ona da rüşvet verilerek durum örtbas ediliyordu. Halk ağır vergiler yüzünden 

toprağını terk ediyor ve ulaşılması zor alanlara yerleşiyorlardı616. Seyf-i Ferganî o ünlü 

dizesiyle Moğol yönetimin uygulamalarındaki aşırılığı şöyle anlatır: 

“Evler viranelikten tilki yuvası oldu. Şehirlerin evleri şahsızlıktan satranç 

tahtasına döndü. Örümcek dokuma atölyesi kursa (ağ örse), emirler hemen ondan da 

kobcur ve tamga ister. Türkmenler de her an ve her yerde baskınlar yapıyorlar’’617. 

XV. yüzyıl kaynaklarında “yörük’’ ve “Türkmen’’ kelimeleri eş anlamlı 

kullanılmıştır. XVI. yüzyıldan itibaren devletin siyasi, ekonomik ve sosyal 

politikalarındaki değişimler yüzünden birçok insan yerleşik yaşamı terk ederek göçebe 

yaşam tarzını tercih etmesi ile bu tarihten itibaren “yörüklük’’ bir etnik kimliği değil bir 

yaşam tarzını ifade etmeye başlamıştır. Daha önce de belirttiğimiz gibi kıtlık yaşanan, 

                                                           
614 Walter Hinz, “Orta Çağ Yakın Şarkına Aid Vergi Kitabeleri’’, Belleten, Çev. Fikret Işıltan, C.13, 

S.52, 1949 Ekim, s.777-778. 
615 Barthold, “Ani Kitabesi’’, s.529. 
616 Yuvalı, agm, s.588; Spuler, age, s.341; Barthold, agm, s.529; Özgüdenli, Gazan Han ve Reformları, 

s.286. 
617 Divan-ı Seyf-i Ferganî, C.I, s.173; Sohrâb Restgârmend, Bâztâb-ı Mesâyil-i İctimaî –Siyasi Asr-ı 

Mogol der Eş’âr-i İntikadî-i Seyf-i Ferganî, Doktora Tezi, Peyâmnûr Üniversitesi, Tebriz, 1386, s.100. 



- 176 - 
 

zulüm yaşanan, vergilendirmenin adaletsiz olduğu her coğrafyada insanlar toprağını terk 

ediyor ve mağarada, orman içlerinde, dağlarda yaşam sürdürmeye çalışıyordu. Tabi bu 

yaşam tarzının zorunluluğu olarak da kervan yolu kesme, yağma ve eşkıyalık artmıştır. 

Zaten Anadolu gibi “kara ticaret’’ yollarının geçtiği alanlarda eşkıyalık olaylarının çok 

görülmesi şaşılacak bir durum da değildir. Kısaca gelmek istediğimiz nokta 

araştırmacıların kaynaklarda nasıl “yörük’’ kavramını sadece Türkmenleri 

tanımlayamayacağı konusundaki gösterdikleri hassasiyeti, “yağma’’ eyleminin de sadece 

Türk kitleleri tarafından yapılan keyfî bir eylemmiş gibi algılanmaması konusunda da 

göstermelerini umut ediyoruz. Yağma ve eşkıyalık her coğrafyada her millette 

görülebilecek bir eylemdir. Türkmenlerin özellikle yağma, kervan yolu kesme gibi 

olayları “basit karnını doyurma’’ gereksiniminin ötesinde bir durumdur. Türkmenler 

geçimlerini ormancılık, dokuma, ticaret gelirleri ve hayvancılık ile elde ettiklerini daha 

önce anlatmaya çalışmıştık.  

Jordanus (1280-1330), Türkiye’de toprakların çok verimli olduğunu fakat 

Türklerin tarımla uğraşmadıklarını söyler. Ve bu durum Türkler için herhangi bir sorun 

teşkil etmiyordu618.  

Türkmenlerin gelir kaynakları Moğol yönetiminin eline geçmesi adeta onların 

gırtlağına basılmış gibi nefessiz kalmalarına neden oldu. Uc bölgelere yığılan Türkmen 

kitleleri devlet hazinesinden yararlanamadıkları gibi kendi elleri ile kurdukları 

devletlerini Moğollar ile işbirliği yapan çoğu İran asıllı yönetici kadrosuna kaptırmışlardı. 

Kendi başlarının çaresine bakmaya çalışan bu kitleler, kendilerine ait bir siyasi teşekkül 

kurmak için gerekli olan sermayeyi bazen eşkıyalık yaparak elde etmeye çalıştılar. Tilly, 

devlet kurmanın aşamalarından bahsederken legal ve illegal güç arasındaki ince ayrıma 

dikkat çeker. Savaşların devlet kurduğunu ve bu savaş sürecinin içerisinde eşkıyalık, çete 

                                                           
618 Friar Jordanus, Mirabillia Descripta (The Wonders of the East), by Colonel Henry Yule, London, 

1863, s.58. 



- 177 - 
 

rekabeti, korsanlık, polislik ve çatışmanın yer aldığını söyler. Devlet kurmanın ilk 

aşaması rakipleri ortadan kaldırmak veya etkisiz hale getirmektir619. Türkmenler, elde 

ettikleri fetih ganimetlerini kendi bağımsız beyliklerini kurma yolunda kullanmışlardır620. 

Karamanoğlu örneğinde olduğu üzere Ermenek ve Taşeli coğrafyasında tutunmak, 

bölgeyi kontrol altında tutmak için bir milis ordusu beslemek zorundaydılar. Kısacası 

yağma amaçlı saldırı ve savaşlara girmek zaruretindeydiler621.  

XIII. yüzyılda Yakın Doğu’da görülen siyasi bloklaşma yani Altın Orda –

Memlûklu ortaklığına karşı İlhanlı-Papalık-Bizans işbirliği, Anadolu’nun milletlerarası 

ticaret yolları üzerinde olması nedeniyle önemi artmıştı. Venedikliler, Altın Orda ile ticarî 

işbirliği yaparken İlhanlılar Cenevizliler ile ticarî ilişkiler geliştirmişlerdir. Cenevizliler, 

Ayas’tan başlayarak Sivas, Erzincan, Erzurum yoluyla Tebriz’e ulaşıyorlardı. Bir hayvan 

yükü maldan 153 dirhem, koruma için 50 dirhem ödüyorlardı. Toplamda kervanın 

Tebriz’e ulaşması 203 dirheme mal oluyordu. Sivas’ta 1272’den itibaren de bir ticaret 

konsolosluğu açmışlardı622.  

Diğer önemli ticaret istikameti ise Karadeniz yoluydu. Kostantinopolis’ten on ya 

da on iki günlük bir yolculuk ile Trabzon’a geliyorlar oradan Erzurum, Ağrı Dağı, 

Ermenistan yoluyla Tebriz’e ulaşıyorlardı. İlhan Hülagü’nün Bağdat’ı işgalinden sonra 

Tebriz önemli bir ticaret merkezî haline gelmişti. İran’a giden yol da kısalmıştı bu sayede. 

Hindistan’dan gelen ticarî mallar Akdeniz yerine Karadeniz ticaret yoluna kaymıştı. 

Sultaniye623’de bulunan ürünler ne Suriye’de ne de İskenderiye’de bulunabiliyordu. Yılın 

Haziran-Temmuz ve Ağustos aylarında Sultaniye’de büyük panayırlar düzenleniyordu. 

                                                           
619 Charles Tilly, “War Making and State Making as Organized Crime’’,  Bringing the State Back in 

Edited by Peter Evans, Dietrich Rueschemeyer and Theda Skocpol, Cambridge University Press, 1985, 

s.170, 181. 
620 Shaw, Osmanlı İmparatorluğu ve Modern Türkiye C.I, s.28. 
621 Şikarî, age, s.19. 
622 Yuvalı, agm, s.595. 
623 Sultaniye; İran Zencan eyaletinde bir şehir. 



- 178 - 
 

Sultaniye’nin önemi çok eski zamanlara kadar dayanıyordu. Timur saltanatı bile bu önemi 

etkilemedi624. 

Kara ticareti deniz yolu ile yapılan ticarete göre daha fazla risk taşımaktaydı. 

Kervanların yağmalanma tehlikesinin olması kara yolu ticaretine tüccarların ilgisinin 

daha az olmasına neden oluyordu. Kara yolu ticaret yollarına ilgiyi arttırmak için Selçuklu 

hükümdarları tarafından düşük ticaret vergi oranlarının olduğu ve her türlü zararı 

karşılamaya yönelik devlet garantisinin verildiği ticarî imtiyazlar, İlhanlı zamanında da 

devam ettirildi. Ticaret yollarını canlandırmak için yabancı tüccarlara verilen bu 

imtiyazlar Osmanlı zamanında kapitülasyon halini alacak ve devletin içinden çıkılmaz bir 

sorunu haline gelecekti625.  

Gelirleri bütçe açığını hiçbir zaman karşılamayan İlhanlı devleti için tüccarlar 

malîyenin kurtarıcısı durumundaydı. Ahmet Teküder, tüccarlar için “devletin temeli’’ 

diyordu. Bu yüzden de tüccarlar için her türlü imtiyaz verilmekteydi. Tabi bu ticarî 

imtiyazlar, tekel ve ticarî iltizam sisteminin yolunu açıyordu. Rubruck, 1255’te Konya’da 

bulunduğu sırada Cenevizli ve Venedikli tacirler ile tanıştığını anlatmaktadır. Bu tacirler 

Türkiye’de şap madeni ticaretinin tekelini ellerinde bulunduruyordu. Rubruck’un ifadesi 

ile “Bu şapları sultan sadece bunların vasıtasıyla satabiliyordu. Fiyatı o kadar 

yükseltmişlerdi ki daha önce on beş Bizantiner olan bir parça şimdi elliye satılıyordu’’626.  

Şap kumaş boyasının sabitlenmesinde kullanılan bir maddeydi. İhraç malları 

arasında olan şap maddesi gibi kumaş boyamak için kökboyaları da vardı. Cahen burada 

çok önemli bir noktaya dikkat çeker. Türkmenlerin ürettikleri kırmızı kök boya ile 

renklendirilen külahlar kullandıklarını biliyoruz. 1260’larda uc Türkmenlerin beyaz 

külah takmaya başladıkları dikkat çekmektedir. Acaba bu beyaz külahlar da ihraç ediliyor 

                                                           
624 Odoric de Pordenone (1265-1331), Paris E. Leroux, Paris, 1891, s.50-51-218-246. 
625 Turan, Türkiye Selçukluları Hakkında Resmi Vesikalar, s.116. 
626 Rubruck, age, s.191; Abu’l Ferec, C. II, s.611, Ciocilton, age, s.11. 



- 179 - 
 

muydu? 627. Şap madenleri özerk bir şekilde yabancılara bırakıldığı için fiyatlar çok 

yüksekti. Jordanus, Türkiye’ye dair verdiği bilgilerde Foglia Nuova (Yeni Foça)’da şap 

ticareti ile uğraşan Andreolo Cathani adlı bir Cenevizli soylunun kalesinin olduğunu ve 

elli iki şövalye, dört yüz piyade ile Türklere çok zarar verdiğinden bahseder.  Jordanus, 

şap hakkında “Onsuz hiçbir kumaşın gerektiğince boyanamayacağını’’ belirtir628. Bu 

yüzden Türkmenlerin üretimlerinde renk sabitleyici olarak şap kullanamadığı açıktır. 

Diğer önemli ihraç maddesi kökboyaların da muhtemelen akıbeti aynıydı. Beyaz 

külahların ihraç edildiğini düşünmüyoruz. 

İlhanlılar zamanında Halep’ten Elbistan, Kayseri yoluyla Sivas’a gelen kervanlar 

oradan Sinop ve Samsun limanlarıyla Karadeniz'e ulaşıyordu. Antalya’dan gelen 

kervanlar da Konya ve Kayseri’ye uğradıktan sonra Sivas’a varıyorlardı. Oradan da 

Erzincan-Erzurum Tebriz’e gidiyorlardı. Anadolu’da yapılan transit ticaretin gümrük 

vergisi de yollarda güvenliğin sağlanması için ödenen vergiler de İlhanlılara 

ödenmekteydi. İlhanlılar döneminde transit ticaret ne kadar canlı olursa olsun yerli halkın 

bu iktisadi canlılıktan bir kazancı yoktu. Ticaretin büyük bir bölümü ülkenin bu canlı 

ticaretten yararlanmasına izin vermeyen yabancı tüccarların elindeydi629.  

Moğolların, önemli bir gelir kaynağı olarak gördükleri Hristiyan tüccarları her 

zaman kayırmışlar ve onların toprakları üzerinden geçerken her türlü ihtiyaçlarını 

karşılamışlardır. Timur zamanında da tüccarlara yönelik muamele yenilikçi bir yapı arz 

etmedi. Clavijo şöyle anlatıyor, “Bütün yol boyunca her türlü isteğimiz temin olunuyordu 

ve bizden para alınmıyordu. Çünkü Timur’un hükmü altındaki memleketlerde adet 

böyledir.’’630. Moğollar tüccarların güvenliğini sağlamak ve ücretleri toplamak için atlı 

                                                           
627 Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu, s.314. 
628 Jordanus, age, s.57; Henry Yule, Cathay and The Way Thither, Vol. III, Hakluyt Society, London, 

1913, s.43. 
629 Cahen, age, s.315; Yuvalı, agm, s.596. 
630 Ruy Gonzales de Clavijo, age, s.76; Ciocilton, age, s.11. 



- 180 - 
 

polisleri vardı (tutkavul)631. Anadolu’yu ziyaret eden yabancıların notlarında bu 

coğrafyada her şeyin ne kadar bol ve ucuz olduğuna dair ifadelere rastlıyoruz632. Aslında 

bu durum ekonominin ne kadar kötü bir durumda olduğunu gösteriyordu. İbn Battuta, 

“Bugüne kadar dolaştığım bunca ülke arasında bu şehir kadar ucuzunu görmedim’’ diye 

tanımladığı Kastamonu’da kendisine bir kasabanın buğday ve arpa hasılatı hibe edilmişti. 

Fakat gıda fiyatları o kadar ucuzdu ki ürünlere müşteri bulup satamadığı için başka birine 

bırakmak zorunda kalmıştı633. Anadolu’nun gittikçe fakirleşmesini sadece İlhanlı 

sömürüsüne bağlamamak gerekir. Moğol istilasının tarım alanlarına zarar verdiği ve 

ekim-dikim faaliyetlerine müsaade etmediği gibi kuraklık, çekirge saldırısı gibi iklim 

şartlarının da İlhanlı hâkimiyeti altındaki toprakların verimini düşürdüğünü görmekteyiz. 

Niğdeli Kadı Ahmed’in verdiği bilgilere göre Anadolu’da 699 (1299-1300) ve 733 (1332-

1333) yılları arasında defalarca çekirge istilası ve kıtlık yaşanmıştı. Niğdeli Kadı Ahmed, 

ailesinin zengin olmasından dolayı bu felaketlerden fazla etkilenmediğini anlatmıştır. 

Nüzhetû’l Kulûb’un verdiği bilgiye göre Selçuklu zamanı Anadolu’nun on beş milyon 

dinarı aşan vergi geliri 1340’da 3.300.000 dinardı634.  

1350’de Mazenderanî’nin verdiği bilgilere göre 3.000.000 dinar yani 300 tümen 

idi. İlhanlı’nın toplam geliri 26.041.000 dinar (2604 Tümen) idi. Bu gelirin “mukarriye’’ 

olarak adlandırılan ve sabit gider olmayan yıldan yıla değişen mikdarı ise 8.200.000 dinar 

(820 tümen) idi. Bu mukarriye mikdarı; kadı, şeyh, talebe, seyitler, tabibler, âlimler, 

elçiler, yamat (posta hizmetleri) gibi sosyal-kültürel alanda hizmet verenlere ayrılıyordu. 

Geriye kalan 17.841,000 Dinar (1784 Tümen) ise sultan, divan üyeleri, emirler, askerler 

için ayrılıyordu. Anadolu’da 300 tümen gelirin sadece 20 tümeni sosyal-kültürel giderler 

                                                           
631 Dunn, age, s.164. 
632 El-Ömerî, age, s.145. 
633 İbn Battuta, C.I, s.439-440; Mustafa Akdağ, “Osmanlı İmparatorluğu’nun Kuruluş ve İnkışaf 

Devrinde Türkiye’nin İktisadi Vaziyeti’’, Belleten, C.13, S.51, 1949, s. 529 
634 Galstyan, age, s.85,135; Niğdeli Kadı Ahmed’in El-Veledü’ş Şefîk ve’l Hâfidü’l Hâlik’ı, İnceleme 

ve Tercüme: Ali Ertuğrul, C.I, TTK, Ankara, 2015, s.79; Mehmet Altay Köymen,” Türkiye Selçukluları 

Tarihine Dair Yeni Bir Kaynak: El-Veledü’ş Şefîk’’, Belleten, C.XV., S.19, 1993, s.10;Nüzhetû’l Kulûb, 

s.94. 



- 181 - 
 

için ayrılırken 260 tümen askeri ve idari kadroya ayrılıyordu. Erdem, Azerbaycan’da 120 

tümen sosyal-kültürel faaliyetlere ayrılırken 120 tümenin de idari kadroya ayrıldığına 

dikkat çeker. Bu bakımdan Azerbaycan ve Anadolu arasında kıyas yapıldığında 

Anadolu’nun sosyal-kültürel olarak gerilediğini fark edebiliyoruz. Tebriz ise döneminin 

önemli kültür merkezî halini almıştı635. Moğollara hemen hemen mücadelesiz teslim 

olduğu zaman hatırı sayılır bir kültür şehri olan Tebriz, Abaka döneminden Olcaytu 

dönemine kadar iktisadi ve kültürel en parlak dönemini yaşamıştı. Geyhatu devrinde 

(1292), Tebriz’in geliri 80 tümendi ve nezih, mamur bir şehirdi636. 

Aslında Anadolu’nun bu kadar sosyal-kültürel açıdan gerilemesinin temelinde 

sürekli siyasi- askeri çekişmelerin odağı haline gelmesi etkindi. Melville’nin de 

deyimiyle Anadolu demek Moğol “Vahşi Batı’’sı demekti. Anadolu onlar için bir fırsatlar 

ülkesiydi. Anadolu, Moğollar döneminde muhalif emirler için sürgün alanı olarak 

görülüyordu. Anadolu’daki otorite boşluğu buraya gönderilen görevlilerin bir süre sonra 

isyan etmesine sebebiyet veriyordu. Aksarayî şöyle anlatıyor: “Rum her ne kadar 

gariplerin güvendiği bir yer; rahat ve huzur makamı ise de aynı zamanda yoksulluk 

gününün de sevgilisidir. Azerbaycan, Irak, Horasan’ın kıyısında köşesinde aklına 

hükümdarlık ve büyük olma sevdası düşen, o isteğinin damgasını, o bölgelerin halkının 

alnına vuramayan kimse, tamah elini Rum makamı eyerinin uzantısına atar, istek ayağını, 

bu bölgenin karışıklık ve isyan yollarına koyar. İşin çatlaklarının seddini burada 

bağlamak ve başka yerde bulduğu her şiddetin bağını burada açmak ister. Eğer ülkelerin 

çöllerinde bin fersahlık (ferseng) yol alsa, isteğinin ağır kösteğini Rum menzilerinde ve 

merhalelerinde açar’’637. Moğol nüfuzunun Anadolu’da Gazan Han zamanında 

zayıflamasıyla, bölgenin denetimden yoksun olması buraya tayin edilen valilerin kısa 

                                                           
635 Abdullah Püser Mohammed Bin Kiya El-Mazenderanî, Risale-i Felekiyye (Kitabü’s Siyakat), 

English-Turkish-Persian, Tercüme: İsmail Otar, Ed.Oktay Güvemli-Cengiz Toraman, İSMMMO 

Yayınları, İstanbul, 2013, s.251-255, Erdem, agt, s.468-470. 
636 Cihat Aydoğmuşoğlu, Tarihte Tebriz, Berikan Yayınevi, Ankara, 2011, s.70, 71, 73. 
637 Aksarayî, age, s.152; Melville, agm, s.79. 



- 182 - 
 

süre sonra isyan etmesine neden oluyordu. Baltu Noyan’ın isyanı sonucu Selçuklu 

Sultan’ı II. Gıyaseddin Mesud, tahtını kaybederek Hemedan’da oturmaya mecbur 

edilmişti. Anadolu malî olarak tamamen merkeze bağlandı. Malî açıdan da dört bölgeye 

ayrıldı (1296). Arkasından Baycu Noyan’ın torunu Sülemiş müstakil bir devlet kurmak 

için ayaklandı. Sülemiş Noyan isyanı (1298-1299) ülkeyi oldukça yıprattı. 1308 yılında 

artık Anadolu’da Selçuklu otoritesi son bulmuş ve Moğollar doğrudan yönetimi ellerine 

geçirmişlerdi638.  

Gazan Han ideolojik olarak merkezden koparak, Emir Nevruz’un iknasıyla 

Müslüman oldu. Artık İran’ın İslam’ın yeniden kurulmasına, putperest tapınakların 

yıkılmasına ve kafir yurttaşların din değiştirmesine kendini adayan bir Orta Doğu 

hükümdarıydı. Sekiz yıllık kısa saltanatından sonra otuz yaşında Kazvin’de öldü (16 

Mayıs 1304). Moğol hanlarının, geleneklerinden dolayı mezarları gizlenirdi639. Fakat 

Gazan Han’ın Tebriz’de halk tarafından bilinen ilk Moğol hükümdar mezarına sahip 

olması ideolojik kopuşun net göstergesidir640.  

Gazan Han, atalarının tahripkâr olduğunu kabul ederek, ülkesi içerisinde 

yöneticiler ve halk arasında bütünlüğü sağlamak için İslamiyet’i kabul edip, iktisadi, zirai, 

hukuki ve bürokratik birçok reform yapsa da ülkede ancak yüzde otuz oranında bir 

düzelme sağlanabilmişti. Moğol ordusuna Gazan Han dönemine kadar ikta ile ödeme 

yapılmıyordu. Genellikle orduların ihtiyaçları bulundukları bölgelerde topladıkları haraç 

ile ya da keyfi salmalarla sağlanıyordu. Gazan Han döneminde merkezîleşme kendini 

iyiden iyiye hissettirmeye başladı. Artık ikinci kuşak Moğol hükümdarları Orta Doğu 

askeri ve toprak sistemini uygulamaya başlayacaklardı. Bu da onların İslami gelenek ve 

                                                           
638 Sümer, Anadolu’da Moğollar, s.67; Ömer Tokuş, “Moğol Hakimiyetinde Anadolu ve Anadolu’da 

Moğol Noyanlarının İsyanı’’, Türk Dünyası Araştırmaları, Cilt.CXVII, S..230, 2017, s.195-199. 
639 W. Barthold, “Türklerde ve Moğollarda Defin Merasimi Meselesine Dair’’, Belleten, C.11, S.43, 

Temmuz/1947, s.532. 
640 Hamdullah Mustawfi-i Qazwini, The Tarikh-ı Guzida, .Edward G. Browne, Vol. XIV, London, 

1913, s.145-146-147. 



- 183 - 
 

yapı içerisinde erimeye başladıklarını göstermektedir. İlhanlılar, askerin yasal olmayan 

yollarla toprak edinmelerinin, keyfi vergi toplamalarının ve bir aristokrat tabaka 

oluşturmalarının önüne geçememişlerdi. Bunun önüne geçebilmek için ilk defa ikta 

sistemi uygulamaya geçirildi. Bu ikta sistemi Selçuklu ikta sistemi ile Osmanlı tımarı 

arasında benzerlikleri olan bir sistemdi. 1303 yılında bu uygulamaya geçildi. İktalar, 

binlik yani hazereler şeklinde dirliklere ayrılıyordu. İktaların denetim ve kontrolü 

emirlere, hesap ve kayıt işleri bitikçi denilen görevlilere bırakılmıştı. Devlet arşivlerinde 

bitikçiler tarafından kayıt edilen raporlar her yıl merkeze düzenli bir şekilde 

gönderilecekti. İkta sahipleri araziyi satma, başkasına devretme, kiralama hakkına sahip 

değildi. Sadece tasarruf hakkına sahipti. İkta sahibi ölmesi durumunda ailesine, 

akrabalarına ya da gulamlarına miras kalabiliyordu641. Bu dönemde adaletsiz vergi 

alımının önüne geçilmeye çalışıldı. Vassaf ve Reşidüddin’in anlatımlarında Gazan Han 

öncesi hükümdarların saltanat dönemleri “baskakların’’ vergi toplarken halka mezâlimi 

son derece acımasızdır, Gazan Han ve reformları ile ilgili bütün sorunları ortadan 

kaldırmışçasına parlak bir imaj ortaya koyarlar642. 

Gazan Han döneminde yolsuzluk, adaletsizliklerin ve suistimallerin kökten 

çözümlenmediği ve Han’ın ölümünden sonraki dönemlerde de devam ettiğine dair en 

önemli kanıtlar vergi kitabeleridir. Örneğin Ankara Kalesi vergi kitabesi (1330 civarı) 

halkın hayvan sayım vergisi ve hububat mahsul vergilerinin ağırlığından şikâyet etmesi 

üzerine yazılmıştı. Bu kitabede fazla kopçur ya da gayri kanuni öşür âlimı yasaklanırken, 

bu kanuna uymayanlara “Tanrı’nın, meleklerinin ve peygamberlerin laneti ona olsun’’ 

denilmektedir643. Nitekim Olcaytu zamanında (1304-1316), Anadolu’nun güvenliği 

                                                           
641 Spuler, age, s.105; Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu, s.323; Özgüdenli, Gazan Han ve 

Reformları, s.265-266,318; Mustafa Uyar, “Gazan Han’ın İlhanlı Ordusunu Reformasyonu’’, Büyük 

Selçuklu Devletinden Türkiye Selçuklu Devletine Mehmet Altay Köymen’e Armağan, Konya, 2011,  

s.269-281. 
642 Togan, “Moğollar Devrinde Anadolu’da İktisadi Vaziyet’’, s.2-3; Özgüdenli, age, s.355-357. 
643 Hinz, agm, s.775; Paul Wittek, “Ankara’da Bir İlhanî Kitabesi’’, Türk Hukuk ve İktisat Tarihi 

Mecmuası, C.1, İstanbul, 1931, s.163. 



- 184 - 
 

sağlaması için gönderilen İrencin Noyan, Olcaytu’nun dayısı olmasına rağmen kendine 

haksız kazançlardan servet edinmekten çekinmedi644. Anadolu’da hiçbir zaman sular 

durulmuyordu. İrencin Noyan’ın mezâlimi sonucu Karamanlılar 1314’te Konya’yı zabt 

ettiler. Emir Çoban tarafından Anadolu’ya İlhanlı genel valisi olarak oğlu Timurtaş’ı 

gönderdi. Timurtaş bir süre sonra Ebu Said’in tahta geçtiğinde çocuk yaşta olmasını fırsat 

bilerek ayaklandı. Karamanoğullarından 1323’te Konya’yı alan Timurtaş, Memlukler ile 

işbirliğine girişti. Timurtaş, Anadolu’da kendi devletini kurma hayali ile hareket ederken 

İlhanlı müdahelesi ile karşılaşınca yerine bir Uygur Türkü645 olan Eretna’yı bırakıp 

Memluk ülkesine kaçtı (1327). Timurtaş adına Sivas, Aksaray, Niğde, Kayseri’yi yöneten 

Eretna, İlhanlı hükümdarı Ebu Said’in ölümünden sonra İlhanlı ülkesindeki taht 

kavgalarından faydalanarak bağımsızlığını ilan edecekti. Eretna, 1338-1341 arası ise 

Memluklerin Anadolu’da vekilliğini üstlenecekti646. 

İlhanlıların, El-Ucat olarak isimlendirdikleri Türkmen bölgelerine baktığımızda, 

1260 yılından itibaren Bizans için sınır boylarında savaşan askerlerin (akritler), yıllık 

maaşları imparatorluk tarafından ödenemeyince bulundukları bölgeleri terk etmeye 

başlamışlardı. Sınır boylarına yığılmış olan Türk boyları Bizans topraklarına akınlara 

başlamışlardı. Memluk, Altın Orda ve Ceneviz işbirliği ticaretin Boğazlar yoluyla 

yapılmasına neden oldu. Boğazlardan 1284’te Bizans donanmasının dağılmasından sonra 

işsiz kalan denizciler Türkmen beylerinin hizmetine girmişler ve bu tarihten sonra 

Türkmen beyleri gaza ve ganimet ideolojisi ile hareket etmeye başlamışlardır647. Saruhan, 

Menteşe ve Aydın beylikleri Adalar denizine ve ötesi topraklara akınlar yapıyorlardı. 

                                                           
644 Aksarayî, age, s.246; Togan, Umumi Türk Tarihine Giriş, s.262. 
645 Tarih-i Olcaytu, Çev. Derya Örs, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi, Ankara, 

1992, s.54. 
646 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, “Sivas-Kayseri ve Dolaylarında Eretna Devleti’’, Belleten, C.XXXII, S.126, 

Ankara, 1968, s.164;  Ahmet Sağlam, “Moğol İlhanlı Tahakkümünden Bağımsızlığa Giden Süreçte 

Memluk Sultanı Nasır Muhammed b. Kalavun’un Anadolu Beylikleri ile Münasebetleri’’, Tarihin 

Peşinde, C.VII, S.14, Konya, 2015, s.41-42. 
647 Feridun M. Emecen, İlk Osmanlılar ve Batı Anadolu Beylikler Dünyası, Timaş Yayınları, İstanbul, 

2012, s.214. 



- 185 - 
 

İlhanlı ülkesine iki önemli giriş noktası vardı. Bir tanesi Akka istikametinden diğeri ise 

Trabzon limanından yapılıyordu. 1291’de Akka’yı Memlukler ele geçirdikten sonra 

ticaret yolları Batı Anadolu kıyılarına kaydı648. Beylikler daha serbest hareket etmeye 

başladılar. Mazenderanî (1350), verdiği bilgilere göre Anadolu’da iki vergi bölgesi 

gösterilmiştir. El-Vastaniyye bölgesi; Eymed, Meycingerd, Kiğı, Sigihr, Menderes, 

Dircan, Trabzon, Erz er rum Türkleri, Erzincan, Kemah, Harput, Malatya, Çemişkezek, 

Divriği, Baburt, Sivas, Niksar, Kayseriye, Develü, Tokat, Amasya, Merzivan, Osmancık, 

Engüriye (Ankara), Kenkariye (Çankırı), Aksaray, Konya, Akşehir, Sefer ül Hisar 

(Sivrihisar), Karahisar, Karacadağ, Maden, Gümüşbazar. 

El-Ucat (Uclar); Karaman, Hamidoğulları, Doguzlu (Denizli), Umurbeğ, 

Germiyan, Orhan, Gerede ve Bolu, Kastamonu, Eğridir, Sinop. Mazenderanî’nin 

Menteşe, Aydın ve Saruhan beyliklerinden bahsetmemesinin nedeni artık İlhanlılara vergi 

vermeyi kesmiş olmalarındandı649. XIV. ve XV. Yüzyıllarda Anadolu üzerinden Kudüs’e 

giden Alman hacıların notlarında çizilen tablo şöyledir: Türkiye meyvesi bol, tahılı, 

çayırları, pamuk tarlaları bol, çok güzel ve iyi bir ülkeydi. Ülkenin birçok yüksek dağı, 

pek çok ormanı vardı ve ticaret durumu iyiydi. Fakat bu ülkede büyük şehirler ve büyük 

köyler çok yoktu. İnsanların başlarında bir efendisi de yoktu. Ama bir kaleye sahip olan 

koparıp alabildiği her şeye el koyuyordu. Kaleler önünde yer alan evlerin küçük 

çardakların hemen hemen hepsi taştan inşa edilmiş ve kubbeli, bu yüzden de kiriş ve 

inşaat harcı kullanılmamıştı. Ülkedeki köylerin de sayısı çok değildi. Ama suları 

tertemizdi, birçok yaban hayvanı da vardı650.  

Anadolu’da İlhanlı hâkimiyeti yavaş yavaş son bulurken birçok yerel güç ortaya 

çıkmıştı. Merkezî bir otoritenin olmayışı halk açısından önemli bir güvenlik açığıydı. 

                                                           
648 Ebu’l Fida Coğrafyası, Çev. Ramazan Şeşen, Yeditepe, İstanbul, 2017, s.209. 
649 Mazenderanî, age, s.251; Erdem, agt, s.448. 
650 Wilfried Buch, “14.-15. Yüzyıllarda Kudüs’e Giden Alman Hacıların Türkiye İzlenimleri’’, Belleten, 

Temmuz 1982, C.46, S.183, s.530. 



- 186 - 
 

Merkezî yönetimden umudunu kesen, kendilerini güven içinde hissetmeyen halk, yeni 

merkezkaç kuvvetlerine sığındı. En önemlisi Ahi teşkilatı oldu. XIII. Yüzyılda sadece 

büyük şehirlerde elit tabaka arasında görülen fütüvvet anlayışı, artık XIV. Yüzyılda 

Anadolu’nun en ücra köşesinde bile görülür olmuştu. Gazan Han’ın elçisinin Konya’ya 

gelip halka zulm etmesi üzerine ahilerin reisi Ahi Ahmed Şah’ın elçileri şehirden atması, 

ahilerin ne derece güçlendiklerini göstermektedir (12 Sefer 696-10 Aralık 1296)651.  

Sonuç olarak Gregoras’ın o ünlü tespiti durumu özetler niteliktedir; “Türklerin 

imparatorluğu böylece devrilmiş ve onların işleri büyük bir kargaşaya düşmüştü. Sadece 

satraplar değil, soyluluk ve servet bakımından önde gelen birçok kişi, tüm egemenliği 

birçok parçaya bölmüştü. Ama aynı zamanda karanlık ve aşağılık birçokları insanları 

kendilerine çekerek yanlarında bir yay ve ok kılıfından başka bir şey taşımıyarak soyguna 

başladılar. Çünkü kaleler tarafından korunan garnizonlar yıllık maaşları imparatorluk 

hazinesinden ödenemediği için oraları terk etmişti. Bu durum önceleri önemsenmedi 

fakat Romalıların şansızlığının en önemli nedeni bu oldu. Satraplıkları çeşitli şekillerde 

bölen Türkler, İskitler652 tarafından sürüldükten sonra Romalıları mağlup etmişlerdi. 

İskitlere karşı zayıflık gösteren Türkler, Romalılara karşı yiğitçe savaşıyordu. İskitlerin 

istilası onlar için bir şansızlık değil aksine onların en büyük talihine vasıta olmuştu. 

Onlar kitleler halinde Paphlagonya’dan ve Pamphylya’dan akıp geliyorlar ve Roma 

eyaletlerini yakıp yıkıyorlardı. Sonunda onlar da savaşlara ve aralıksız mücadelelere 

girdiler. Bir savaş Romalıları tüm kötülüklere attı.’’653. 

 

 

                                                           
651 Tarih-i Al-i Selçuk der Anatoli, s.132; Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, s.634. 
652 Bizans kaynaklarında Moğollara İskitler denilmektedir. 
653 Gregoras, age, C.I, s.137-138; Paul Wittek, Menteşe Beyliği, Çev. O. Ş. Gökyay, TTK, Ankara, 1999, 

s.16. 



- 187 - 
 

2. 2. Moğollar Döneminde Anadolu’da Toplumsal Hayat 

 

İbnü’l Esir, Sultan Alparslan ve Vezir Nizamü’l Mülk hakkında bir hikâye anlatır. 

Buna göre jurnalciler vezir aleyhinde bir yazı yazmış ve Sultan’ın namaz kıldığı yere 

kâğıdı bırakmıştı. Yazıda Sultan’ın memleketlerinde vezirin ne kadar malı mülkü olduğu, 

ne gibi vergiler topladığı yazıyordu. Bu hikâye bize Büyük Selçuklu Devleti gibi Orta 

Çağ devletlerinde istihbaratın varlığı hakkında bir bilgi veriyor654. Peki bu istihbarat işi 

kimler sayesinde yerine getiriliyordu? Bu sorunun cevabı; Nizamü’l Mülk’e göre hiçbir 

surette hiçbir şeyin gizli saklı kalmaması ve vuku bulan bir meselede anında müdahele 

edilmesi için padişaha haber ulaştıracak kişilerin seyyah, sufi, tüccar, yoksul ya da 

sakatatçı kılığında ülkenin dört bir tarafına casus olarak gönderilmeliydiler655. Nitekim 

devlet kademelerinde görevli kimselerin görevlerini kötüye kullanmamaları için kontrol 

edilmesi, Türkmenler gibi isyan etme potansiyeli bulunan kitlelerin baskı altında 

tutulması gerekiyordu. Nizamü’l mülk, ikta sistemini Türkmen kitlelerini yerleşik hayata 

geçirme amacıyla kullanırken onların isyan etme ihtimallerini engelliyordu. Diğer yandan 

vakıf sistemi ile beslenen medrese, hangâh, zaviye gibi kurumlar, Selçuklu normatif 

(kural koyucu) İslam ve normatif sosyal düzeni topluma dayatmak için gözetleme ve keşif 

amaçlı etkin bir şekilde kullanıldı. Bu amaçla da kolayca seyahat edebilen, dikkat 

çekmeyen dilenci, seyyah ya da sufiler kullanıldı.  

Büyük Selçuklu örneğinde olduğu üzere konar-göçer yönetici kitle bir İslam 

toplumunu yönetmeye başlamıştı, onların iktidarlarını meşru hale getirmeleri için İslami 

kurumlarına destek vermeleri şarttı. Âlim, din bilgini ve ilim ile uğraşan insanların 

hamiliğini üstlenip onlar için medreseler, kütüphaneler kurdular. Bu sayede Selçuklu 

devlet ideolojisine sadık devlet memurları yetiştirirken, devlet ideolojisini de sağlam 

                                                           
654 İbnü’l Esir, age, s.79-80; El-Bündârî, age, s.47; Safi, The Politics of Knowledge in Premodern 

Islam, s.84 
655 Siyasetnâme, s.101; Safi, age, s.84. 



- 188 - 
 

temeller üzerine inşa ettiler. Büyük Selçuklu Devleti’nden itibaren toplumu kontrol aracı 

olarak kullanılan sufiler ve vakıf kurumları, Anadolu’da da etkin bir şekilde uygulandı. 

Kösedağ Savaşı sonrası Anadolu’nun yaşadığı siyasi, sosyal ve ekonomik değişimlerden 

nasıl etkilendiklerini, merkezî otoritenin sarsılmasından sonra gittikçe nasıl güç 

kazandıklarını, kurumsal işleyişlerini ve yöneticilerle kurdukları ilişkilerini ayrıca 

incelemek istiyoruz. 

2.2.1. Sufiler ve Vakıf Sistemi  

 

Köprülü, Barkan ve Eyice gibi tarihçilerin popüler ya da diğer bir deyişle 

heterodoks inanç grupları ile Ortodoks İslam grupları arasında keskin bir ayrıma 

varmaları günümüz tarihçileri tarafından eleştiriye uğramıştır. Diğer bir eleştiri noktası 

ise Köprülü’nün şaman geleneklerinin İslamlaştırılması ve günümüzdeki Alevi/Bektaşi 

inançlarının heterodoks Yesevî tarikatının etkilerini taşıdığına dair görüşleridir. 

Köprülü’nün tezindeki bir takım sorunlara, Ocak, Karakaya-Stamp ve Karamustafa 

yaptıkları çalışmalarla dikkat çekmek istediler. Heterodoks inanç gruplarından 

Kalenderîlerin, şaman inançlarıyla ilgili olmadıkları, İslam’ı sathi olarak kabul etmiş 

kırsalda yaşayan insanlar olmadıkları, aksine şehirli ve eğitimli bir güruh tarafından kabul 

gördüğü üzerinde durdular. Köprülü’nün iddia ettiği üzere Kızılbaşlık, Alevilik, 

Bektaşilik gibi inanç gruplarının kültür kökenlerinin Orta Asya ve Yesevilik ile ilgili 

olmadığını aksine Irak kökenli Vefâ’î tarikatı ile ilişkilendirilebileceği üzerine bir takım 

tezler ortaya atmışlardır656.  

                                                           
656 Ethel Sara Wolper, Cities and Saints: Sufism and the Transformation of Urban Space in Medieval 

Anatolia, The Pennsylvania State University Press University Park, Pennsylvania, 2003, s.6; Jonathan 

Brack, “Was Ede Bali a Wafa’i Shaykh? Sufis, Sayyids and Genealogical Creavitiy in the Early Ottoman 

World’’, Islamic Literature and Intellectual Life in Fourtheenth and Fifteenth Century Anatolia, 

Ed.A. C.S. Peacock-Sara Nur Yıldız, Würzburg, 2016,s.336; Ahmet Yaşar Ocak, “Türkiye Selçukluları 

ve Sonrasında Vefâî Tarikatı (Vefâiyye)(Türkiye Popüler Tasavvuf Tarihine Farklı Bir Yaklaşım)’’, 

Belleten, C.LXX, S.257, Ankara, 2006, s.143. 



- 189 - 
 

Vefâ’î tarikatının kurucusu Ebu’l Vefâ el-Bağdadî, İmam Zeynel Abidin 

sülalesine mensup yarı Arap yarı Kürt kökenli bir kişiydi. Vefâ’î tarikatının Irak’ta 

gittikçe şeyhin artan şöhreti ve prestiji karşısında Abbasi Halifesi el-Kâim bi-Emrillah’ın 

(1031-1075) korkup hilafet makamına karşı bir harekete girişmesinden endişelendiğine 

dair rivayetler vardır. Ocak, Anadolu, Suriye ve Irak’ta özellikle konar-göçerleri kendine 

çeken tarikatın, Arap kaynaklarında “Ekrad’’ (Kürtler) diye adlandırılmasını aslında 

tarikatın etnik kökenleri ayırmadan çoğunluğunu Kürtlerin teşkil etmesinden dolayı gelen 

bir tabir olabileceği gibi, şeyhin Türk olma olasılığına da değinir657. Talha eş-Şunbukî 

tarafından tasavvuf yoluna yönelmeden önce Ebu’l Vefâ’nın yol kesen ve vurgunculuk 

yapan bir haydut olduğuna dair kayıtlar vardır. Tabi bu kayıtlardan da anlaşılacağı üzere 

onun bir sufi şeyhine dönüşmeden önce konar-göçer yaşam tarzı sürdüğü anlaşılıyor658.  

XII. yüzyılın başlarında Başkumandan Simbat’ın anlatımına göre Harran 

bölgesinde Hristiyan imparatorların ve Arapların zamanında ortadan kaldırılan 

putperestlik zaman zaman otorite boşluğunda tekrar ortaya çıkıyordu. Putperest 

inançlarını gizli icra edebilmek için riyakârlık yapan insanlar uygun ortam bulduklarında 

ayinlerini gerçekleştirmekten çekinmiyorlardı. Kıymetli kumaşlarla örtülmüş bir öküzün 

başına mersin ve gül yapraklarından oluşan bir çelenk takıp, arkasından kavallar çalarak 

şehir sokaklarında gezdiriyorlar ve hayvanı bu suretle ilahlarına kurban ediyorlardı659. 

 Bu örneği vermemizin nedeni “halk dini’’ yani halkın kitabi dinler ortaya 

çıkmadan önceki inanışlarını atalarından, dedelerinden gördükleri şekilde gelenek olarak 

devam ettirmeleridir. Sıradan insanın günlük kaygılarına pratik çözümler bulan fal, büyü, 

alternatif tıp gibi uygulamalar her çağda rağbet görmüştür. Muhtemelen Anadolu’da sathî 

                                                           
657 Ocak, agm, s.124. 
658 Ayfer Karakaya-Stump, Vefâîlik, Bektaşilik, Kızılbaşlık (Alevi Kaynaklarını, Tarihini ve Tarih 

Yazımını Yeniden Düşünmek), İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2020, s.200-201. 
659 Başkumandan Simbat Vakayinamesi (951-1334), s.133. Harran’da bu tür hayvan kurban etme 

ritüelleri, fal, büyü ve astroloji amacıyla da yapılmaktaydı. Bkz. Şinasi Gündüz, “Eski Harran’da Sihir ve 

Büyü Ritüeli Olarak Kurban’’, Milel ve Nihal, 2005. 



- 190 - 
 

Hristiyan ve Müslüman olan insanlarda da bu halk inançları devam etti. Ve uygun ortam 

bulunduğunda halk dini ve inanışları ortaya çıkıyordu.  

. Ebu’l Vefâ, kadın ve erkeklerin bir arada ibadet ettiği ayinler tertip ettiği için 

eleştirelere uğruyordu. Bu yönüyle Yesevîliğe benzese de ondan önce ortaya çıktığı kabul 

görmektedir. Vefâ’î tarikatının özellikle konar-göçer gruplar arasında oldukça fazla 

rağbet görmesinin nedeni onların gelenek ve göreneklerine hoşgörülü davranılmasıydı. 

Moğol istilası önünden kaçıp Harezm’den Kuzey Irak’a gelen Dede Garkın ve Baba İlyas, 

Ebu’l Vefâ’ya intisap etmişlerdi. Anadolu’da oldukça taraftar toplayan bu tarikatla 

bağlantısı olan kişiler arasında Hacı Bektaşî Veli, Şeyh Ede Bâli, Geyikli Baba, Âşık 

Paşazâde sayılmaktadır. Baba İlyas’ın torunu Elvan Çelebi’nin ise böyle bir bağlantıdan 

bahsetmemesi oldukça dikkat çekicidir. 

Baba İlyas ve Dede Garkın’ın ne kadar söylem bakımından Vefâ’î tarikatına bağlı 

olsalar bile Babailer hareketinin oluşumu zamanın siyasi, sosyal olaylarına göre 

şekillenmiştir660. Bu tarikatın Osmanlı Devleti’nin kuruluşunda etkin rol aldığı bilinen bir 

gerçektir.  Fakat Fatih Sultan Mehmed, 1473’te Uzun Hasan’a karşı kazandığı zaferini 

müteakip içerisinde eski şeyh ailelerine ait yüzlerce zaviye vakıflarının da bulunduğu, 

eski Türk ailelerinin ve dinî grupların ellerindeki bütün mülk ve vakıf topraklarını yeni 

bir düzenlemeye tabi tutarak, toprak tasarrufunda köklü değişikliklere gitmesi ciddi 

rahatsızlıklar yarattı. Dervişlerin geçim kapısı olan vakıf topraklarının ellerinden alınması 

genel bir hoşnutsuzluk ve protesto etme gereğini doğurdu. Âşık Paşazâde’nin günümüze 

kadar ulaşan Osmanlı ailesinin tarihini anlattığı eserinde, yeni vergilendirme ve arazi 

tasarrufu konusundaki memnuniyetsizliğini sultanın ataları üzerinden anlatmaya 

çalışır661.  

                                                           
660 Bulduk, “Yunus Emre Çağında Anadolu’nun Siyasal ve Sosyal Durumu’’, s.59. 
661 İnalcık, “Âşık Paşazâde Tarihi Nasıl Okunmalı?’’, s.123-124. 



- 191 - 
 

Vefâ’î tarikatı Malatya, Erzincan, Sivas’tan Elazığ’a uzanan Fırat havzası ve 

çevresini içeren bölgede konumlanmıştı. Şah İsmail Anadolu’da istihbarat ile Vefâ’i 

tarikatının gücünü öğrenmişti. Propaganda hedefini Kürt ve Türkmen aşiretlerine 

yöneltti,  özellikle Vefâ’i zaviyeleri bu amaç için üs olarak kullanıldı. XV. yüzyılın sonu 

XVI. yüzyılın başlarında Vefâ’i tarikatı Kızılbaş hareketinin ana damarlarından birine 

dönüştü. Artık XV. yüzyılın ikinci yarısından itibaren İç ve Orta Doğu Anadolu’da 

yayılmış muhtelif kolları Safevi önderliğindeki Kızılbaş hareketi ile bütünleşmiş zamanla 

bu hareket içinde eriyip bağımsız tarikat kimliklerini kaybedip, Alevi ocaklar sisteminin 

birer unsuru haline gelmişlerdir662.  

Suriye ve Irak’ta yaygınlaşan, sufilerin kendilerine özel elbise, zikir töreni, vakfa 

dayalı tekkeler ile halktan kendilerini ayrıştırmalarını doğru görmeyen bir akım olan 

Melâmetilik(Horasan Erenleri), İran’da Horasan bölgesinde ortaya çıkmıştır. Ebu Sa’id 

Ebi’l Hayr Melâmetiliğin ilk temsilcisi sayılır. Köprülü’ye göre Kalenderilik ve 

Haydarîlik ise bu yüksek ekolün Türkmen babalarca uyarlanmış basit, sade şeklidir. Bu 

uyarlamaya Şiilik ve Batınîlik de karışmş ve Anadolu’da göreceğimiz Türk halk İslam’ı 

ortaya çıkmıştır. Ocak, Köprülü’nün tezini genişletmiş ve değiştirmiştir. Buna göre Şiilik 

ve Batınîliğin XV. yüzyıl ortalarından sonra Safevî etkinlikleriyle ortaya çıktığını 

savunur. Ona göre Budacılık, Manicilik, Paulculuk ve Bogomilcilik gibi İslam dışı dini 

akımların etkileri olmuştur663.  

Bayram ise bütün tasavvufu heterodoks bulmuştur. Zunûn el-Mısrî, Mansur el-

Hallac, Maktul Sühreverdi, Ahmed er-Rufaî, Muhyiddin ibnü’l Arabî gibi birçok 

mutasavvıf propaganda amaçlı sihir ile uğraşmışlardı. Tasavvufta İran, Hind, Suriye, 

Yunan coğrafyalarından gelen her sufide kendi kültürünün ve ırkının etkilerini de görmek 

                                                           
662 Karakaya-Stump, age, s.190-194. 
663 Ahmet T. Karamustafa, “Yesevîlik, Melâmetilik, Kalenderîlik, Vefâ’îlik ve Anadolu Tasavvufunun 

Kökenleri’’, Osmanlı Toplumunda Sufiler: Kaynaklar, Doktirin, Ayin ve Erkan-Tarikatlar-

Edebiyat-Mimari-İkonografi-Modernizm, Ankara, 2014, s.67; Ürkmez, age, s.236. 



- 192 - 
 

mümkündü664. Heterodoksi ve Ortodoksi arasındaki ayrım tartışmalarına, Kafadar daha 

farklı bir yaklaşım getirir. Ona göre XIII. ve XIV. yüzyıllarda Anadolu basit bir Sünni-

Şiî zıtlığıyla yapılabilecek keskin bir tasniften çok daha karmaşıktı. Bunun yerine 

metadoksi kavramını ortaya atar. Yani herhangi bir inanç sisteminin ötesinde bulunma, 

öğreti meraklısı olmama, kapsamlı bir ortodoksi tanımı yapıp kendi tanımını katı bir 

suretle dayatmaya çalışan bir devletten azade olma hali665. Gerçekten de durum böyledir, 

Anadolu’nun Sünni karakter kazanmaya başlaması, Memluk ülkesine medrese eğitimi 

almaya giden âlimlerle başlar. Zaman içerisinde Anadolu Sünni bir karakter almıştır. 

Osmanlı zamanında gittikçe merkezîyetçi yapının güç kazanması ile çoğu inanç grubu 

tarikat özelliği kazanmıştır. Tarikatların teşekkül ettiği zaman dilimi en erken XV. 

yüzyılın ikinci yarısıdır666.  

Şehirli, varlıklı ve Sünni-Hanefi olduğunu bildiğimiz Niğdeli Kadı Ahmed, Yunus 

Emre’nin de intisap ettiği Tabtuk Emre’nin cemaati için çirkin ifadelerde bulunur. Onun 

söylemesine göre Tabtukîler, gelen misafirlerine kadınlarını, kızlarını, kız kardeşlerini 

ikram ettiklerini ve Senûber (Çam/Ladin) ağacına tapma adetleri bulunduklarını 

kaydetmiştir. Bayram, Kadı Ahmed’in Moğolların adamı olmasından dolayı Tabtukîleri 

kötülediğini söylüyor. Aslında şehirli-Sünnî ve medrese eğitimi almış insanların Şaman 

inançlarını devam ettiren Türkmen kitlelerine karşı nasıl bir bakış açısı içerisinde 

olduklarını göstermektedir667. İslam ülkelerinden Türk illerine giden seyyahların notları 

incelenecek olursa her zaman kadınların yüzleri açık bir şekilde misafirlerini ağırlaması 

şaşkınlıkla karışık kınadıkları görülür.  

Çam ağacına tapma meselesine gelecek olursak şaman inancında yeryüzünde 

ruhani varlıklar yaşamaktadır. Dağların, suların, toprağın, ağaçların ruhları olduğuna 

                                                           
664 Bayram, Destursuz Bağdan Üzüm Yiyenler, s.57-59. 
665 Cemal Kafadar, İki Cihan Âresinde, Çev. A. Tunç Şen, Metis Yayınları, İstanbul, 2018, s.147. 
666 Bulduk, “Yunus Emre Çağında Anadolu’nun Siyasal ve Sosyal Durumu’’,  s.59. 
667 Niğdeli Kadı Ahmed, El-Veledü’ş Şefik, C.I,s.162; Bayram, Destursuz Bağdan Üzüm Yiyenler, 

s.99. 



- 193 - 
 

inanılır. Oğuz Kağan destanında da Oğuz Kağan biri gökten düşen diğeri ağacın 

kovuğunda bulduğu iki kız ile evlenmiş ve doğan çocukları ile Oğuzların soyu meydana 

gelmişti. Atalar ruhuna bağlı olan ağaç kültü, devlet birliğinin, devletin kurulup 

genişlemesinin de sembolü olmuştur. Bu yüzden Osman Bey’in Şeyh Ede Bali’nin evinde 

gördüğü ağaç rüyası da bununla ilişkilendirilebilir. Yine birçok Türk yaratılış destanında 

ağaç kültüne rastlamaktayız668. İnsanların atalarından dedelerinden kalan bu tür örf ve 

adetleri şehirli, Sünni, medrese eğitimi almış kişilerin zihinlerinde tamamen çarpık bir 

tasavvura neden olduğu apaçık ortadadır. 

Halkın ise heterodoks dervişlere medrese eğitimi almış şehirlilerden bakış açıları 

daha farklıdır. Clavijo, Erzurum’da uğradığı Kalender dervişlerinin yaşadığı Deliler 

Köyü’nde, halk hastalarını buraya getiriyor ve dervişlerin nefesinden şifa umuyorlardı. 

Çevre köylerden buraya bol bol adak yağıyordu. Köylüler dervişlerin hepsini evliya 

olarak görüyordu. Saç ve sakallarını tıraş etmiş, üstlerinde yaz kış kaba abalarla dolaşan 

bu dervişler, zaman zaman yanlarında taşıdıkları sazlarını çalarak ilahiler söylüyorlardı. 

Tekkelerinin kapısında bir püskül ve hilal şeklinde bir resim bulunuyordu. Bunun yanında 

geyik, keçi ve koyun boynuzlarından bir sıra dizilmiş ve her dervişin kapısında bu tür bir 

boynuz asılıydı669. Kadı Ahmed gibi koyu Sünni müelliflerin şikayet ve ithamlarının 

aksine halk nazarında heterodoks dervişler, yerine göre değişen bir itibara sahiptiler670. 

Moğol istilalarının Türkiye Selçuklu Devleti’nin üstesinden gelemeyeceği şekilde 

bir göçmen problemine yol açtığı bilinen bir gerçektir. Modern sosyal devlet anlayışının 

olmadığı çağlarda toplumun ihtiyaçları vakıflar ile karşılanıyordu. Göçmen sayısı 

haddinden fazla artınca birçok insan sığınak olarak vakıf yapılarına sığınmıştır. Rind, 

                                                           
668 Bahaeddin Ögel, Türk Mitolojisi, C.II, TTK, Ankara, 1995, s.66; Zeynep Korkmaz, “Eski Türklerdeki 

Ağaç Kültünün İslami Devirlerdeki Devamı’’, Türk Dili Araştırmaları Yıllığı Belleten, S.1, Ankara, 2003, 

s.104. 
669 Ruy Gonzales de Clavijo, age, s.88. 
670 Osman Turan, “Selçuk Türkiyesi Din Tarihine Dair Bir Kaynak: Fustâsu’l ‘adâle fî Kavâ’idi’s Saltana’’, 

Selçuklu Tarihi Araştırmaları, TTK, Ankara, 2014, s.521. 



- 194 - 
 

zahid gibi isimlerle anılan bu kişiler, Eskişehir Seyyid Gazi tekkesinde olduğu gibi kış 

aylarında tekke gelirleri ile geçinirken yılın geri kalanında ise dileniyorlardı671. Tekke, 

dergah, hankah gibi yerlere samimi inanç ile intisap edenler olduğu gibi tamamen 

çıkarları doğrultusunda, çalışmadan geçim sağlamak isteyen insanlar da yerleşiyordu. 

Seyf-i Ferganî şiirlerinde bu tür insanları eleştirmiş şöyle demiştir “ Ne fakirsin ne de sufi 

her ne kadar giydiğin delk (derviş giysisi)  ve meskenin hankah olsa bile, Kimse tac ile 

cihan padişahı olmadı, kimse de hırka ile Veliyullah (Allah dostu) olmadı, eşek Mesih’in 

eşiğine varamaz sırtına ipekten palan vursalar bile, misal örümceğe dokumacı deseler 

dokumacı olmaz’’672 

Horasan bölgesinde Haydariyye tarikatı Kutbüddin Haydar tarafından 

kurulmuştu. Genellikle müridleri kalendermeşreb ve rind kişilerdi. Daha sonra müridlerin 

bir kısmı Suriye’de faaliyet veren Cemâleddin Sâvî (Ö.1232-1233)’ye intisap ederek 

Cavlakîler kolunu oluşturdular. Cavlakî adıyla da bilinen Kalenderîler, şehir şehir, 

memleket memleket dolaşırlar, kendilerini dini ahlaki her türlü kayıttan azade sayarlardı. 

Çehar- darb denilen dört vuruş ile saç, sakal, bıyık ve kaşın traş edilmesi onların ayırt 

edici özelliğiydi. Haydarîler ve Camîler de sakallarını kesiyor ama farklı olarak 

bıyıklarını uzatıyorlardı. Haydarîler, vücutlarına demir halka, tasma, bilezik, kuşak, 

bukağı ve zincirler takarlardı. Rum abdalları özel baltalar, deri torbalar, büyük kaşıklar 

ve aşık kemiği taşırlardı673. 

Fustâsu’l ‘adâle’nin verdiği bilgilere göre İslam’ın haram saydığı her türlü 

davranışı yapan, namaz kılmayan, oruç tutmayan, dilencilikle geçinen bu kişiler, iş ve 

                                                           
671 Ahmet T. Karamustafa, Tanrı’nın Kural Tanımaz Kulları: İslam Dünyasında Derviş Toplulukları 

(1200-1550), Çev Ruşen Sezer, YKY, İstanbul, 2008, s.25. 
672 Divan-ı Seyf-i Ferganî, C.I, s.5-6; Restgârmend, agt, s.125. 
673 Ahmet Yaşar Ocak, Osmanlı İmparatorluğunda Marjinal Sûfilik: Kalenderîler (XIV.-XVII. 

Yüzyıllar), TTK, Ankara, 1992, s.164; Tahsin Yazıcı, “Haydariyye’’, TDVİA, C.17, İstanbul, 1998, s.35; 

Karamustafa, Tanrı’nın Kural Tanımaz Kulları, s.29; Aşık kemiği: Türk göçebeleri arasında bir olayın 

hayırlı olup olmayacağını anlamak için davul (tabl) üzerine aşık kemiği atmak ve buna göre yorum yaparak 

fal bakma geleneği vardı. Bkz. Abdülkadir İnan, Tarihte ve Bugün Şamanizm: Materyaller ve 

Araştırmalar, TTK, Ankara, 1986, s.156. 



- 195 - 
 

meslek kaçkını tembeller olup kendileri gibi insanların onlara katılmasıyla sayıları her 

geçen gün artmaktaydı. Sanat ve çalışmalarıyla halka faydalı insanlar, bu zümreye 

katıldıktan sonra topluma yük haline gelmekteydiler. Aynı zamanda bu dervişler sebzek, 

beng ya da şahdâne adıyla bilinen uyuşturucuları kullandıkları, şarap içtikleri için ruh 

hallerinin ve davranışlarının normal olmadığına dair bilgiler yer almaktadır674. 

Dervişlerin keyif verici maddeler kullanmaları garipsenecek bir durum değildir. Çünkü 

halkın ilgisini cezbetmek için bu tür maddeler kullandıklarını söyleyebiliriz.  Joseph 

Barbaro (1413-1494), Adana’da rastladığı sufilerin gösterisine, halkın verdiği tepkileri 

şöyle anlatmaktadır. Bir derviş Hz. Muhammed sevgisinden bahseden ilahi söylerken 

diğer dervişler ise ritm tutarak dans ediyor hatta cezb ve coşku halinde kendilerini yerlere 

atıyorlardı. Halk ise büyük bir şaşkınlıkla ve ilgiyle onları seyrediyordu675. Şairlerin ve 

sufilerin şarab ya da keyif verici madde kullanmaları, onları daha yaratıcı, ilgi çekici hale 

getirdiği için çoğu zaman mübah görülmüştür676. 

Fustâsu’l ‘adâle’de eğer Moğol askerleri zuhur etmeseydi bu haricîler yüz kez 

isyan ederdi diye yazmaktadır677. I. Alaeddin Keykubad,  Kalenderî dervişlerini toplatıp 

taş ocaklarında ya da buğday tarlalarında çalıştırıyordu678. Kayseri’nin Moğollar 

tarafından muhasara edildiğinde şehir ahalisi ve Ahiler direnmiş, bunun üzerine 

Moğollar, surları yıkmak için mancınıklar kurmuş ve bunların atışında da Kalenderileri 

(Cavlâkî) görevlendirmişlerdi 679. Bayram, Moğolların, Ahi ve Türkmen çevrelerine karşı 

Kalenderîleri desteklediğini düşünür680. Tabiki en ünlü Kalenderî dervişi Şems-i Tebrizî 

idi. Tebrizî’nin Kösedağ Savaşı’ndan bir yıl sonra Konya’da belirmesi ve Mevlânâ ile 

                                                           
674 Turan, “Selçuk Türkiyesi Din Tarihine Dair Bir Kaynak: Fustâsu’l ‘adâle fî Kavâ’idi’s Saltana’’, 

s.510. 
675 Barbaro, age, s.50-51. 
676 İnalcık, Şair ve Patron, s.28. 
677 Turan, agm, s.510. Melâmetiyye akımına mensup bu göçmen halk sufilerini nitelendirmek için onların 

Sünnilikle bağdaşmayan inançlar taşıdıklarını yani heterodoks kesime mendup olduklarını vurgulamak 

maksadıyla Haricî-Rafizî şeklinde iki terim kullanırlar. Bkz. Ocak, Babaîler İsyanı, s.64. 
678 Ocak, Babaîler İsyanı, s.68. 
679 Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, s.460. 
680 Mikail Bayram, Ahi Evran ve Mevlânâ Mücadelesi,  s.172. 



- 196 - 
 

yakın dostluk geliştirmesi ister istemez Mevlânâ’nın Moğollar ile işbirliği yaptığı 

şüphesini uyandırmıştır. Günümüzde bununla ilgili net kanıtlar yok. Fakat sufilerin 

mevcut yönetime karşı dış güçler ile işbirliğine giriştiğini tarih sayfalarında görmek 

mümkündür. Daha önce anlattığımız gibi Ebu’l Hayr, Gazneli yönetimine karşı Tuğrul 

ve Çağrı beyler ile işbirliği yapmıştı681. Sufilerin “hain’’ ya da “casus’’ ithamlarına maruz 

kalmalarının temelinde aslında, sufilik sanatının meşrebi ile ilgili olabilir. Sufilerin 

genellikle ahiret işlerinden çok dünyevi işlerle ilgili oldukları dikkat çekmektedir. 

Mirsadü’l İbad gibi sufilerin siyasetnameler yazmalarından da anlaşılacağı üzere siyasetle 

oldukça içli dışlı olduklarını görüyoruz. Mirsadü’l İbad, sufi zihninde idealize edilmiş bir 

devlet yönetimini sunar.  

Yöneticiler,  meşruiyet ve halk nazarında saygınlık kazanmak için sufilere ihtiyaç 

duyuyorlardı. Sufiler ise destek ve dualarının karşılığında kendi müritleri için vergi 

indirimi, koruma, destek, vakıf, mülkiyet talep ediyorlardı. Hemen hemen bütün sufi 

figürleri bunu talep ederlerdi682. Konya’nın Karamanlılar tarafından ele geçirildiği zaman 

Mevleviler ile aralarında geçen şu konuşma sufi meşrebini tam ortaya koyar. Eflaki’nin 

anlatımına göre Karamanlılar, Mevlevilerin Moğol askerlerini istemelerinden 

rahatsızlardı ve daima :”Biz sizinle komşu ve sizi sevenler olduğumuz halde siz bizi 

istemiyorsunuz da yabancı Moğolları istiyorsunuz’’ diyorlardı. Bunun üzerine sufiler 

“Biz dervişleriz, bizim nazarımız, Tanrı’nın iradesine bağlıdır. O kimi ister ve memleketi 

kime verirse, biz de onun tarafındayız ve onu isteriz. Şimdi Tanrı, sizi değil, Moğol 

askerlerini istiyor. Memleketi Selçukluların elinden alıp hain Cengizhanlara verdi, Tanrı 

mülkünü dilediğine verir, biz de Tanrı’nın istediğini istiyoruz.’’683. 

                                                           
681 Bkz. S.80. 
682 A.C.S. Peacock, “Moğol Anadolusu’nda Sufiler ve Selçuklu Sarayı: Celâleddin-i Rumi ve Sultan 

Veled’in Eserlerinde Siyaset ve Hamilik’’, Anadolu Selçuklları: Orta Çağ Orta Doğusu’nda Saray ve 

Toplum, Çev. Sait Aykut, YKY, İstanbul, 2017, s.172-173. 
683 Eflâkî, age, C.II., s.324. 



- 197 - 
 

Bu düşüncemizi destekleyen diğer bir olay ise yine Hülagu Han’ın Bağdat’ı fethi 

ve halifenin teslim olması için herkesin yaradanına yalvarmasını istemişti. Eflaki, Hülagu 

Han’ın Bağdat’ı ele geçirişini ve İslam halifesinin işkence ile öldürülüşünde kullandığı 

üslup halifenin kapıldığı kibri yüzünden böyle bir sonu hakettiğine yöneliktir. “Kötülük 

yapınca akıbetinden kork, çünkü tabiatta hiçbir şey cezasız kalmaz’’ diye 

kaydetmektedir684.  Mevlânâ ve onun etrafındakilerin böyle bir tavır takınmaları 

kınanacak bir durum değildir. Çünkü daha önce de altını çizdiğimiz gibi onların görevi 

iktidarı desteklemektir. Onların yerinde başka bir inanç grubu olsa yine muhtemelen aynı 

tavır içerisnde olacaklardı. Tasavvuf ehli ne kadar çok destekçi bulursa o kadar maddi 

destek alıyordu. Sadece yöneticiler tarafından değil zengin tüccarların da desteğini 

alıyorlardı. Sadreddin Konevî’nin zaviyesi bir hükümdar sarayı gibi gösterişliydi. Bunda 

Konevî’nin nüfuzlu bir aileden geliyor olmasının etkisi olsa bile manevi yardım bekleyen 

zengin kişilerin bu Konevi zaviyesine değerli hediyeler gönderdikleri bilinmektedir685. 

Belh’de doğan, sufi meşreb bir âlimin oğlu olan Mevlânâ, Tebrizli bir Türk olan 

Şafiî, gezgin, cezbeci sufi Şems ile tanışmasından sonra fikri yaşantısında önemli 

değişimler oldu. Mevlânâ, İbnü’l Arabi öğretilerini, Horasan Melâmetiliği ve 

Kalenderîlik ile harmanladı. Şems-i Tebrizî’nin etkisiyle aşk ve cezbeye dayanan musiki, 

sema ve şiirle yoğrulan bir tasavvufi anlayış ve yaşayış benimsedi. Mevlânâ’nın yakın 

çevresinden bazı kişiler gerek ailesi gerekse müritleri bu davranışın bir vaiz ve fakihin 

mevkisine yakışmadığını düşünerek karşı çıkmışlardır686.   

Mevlânâ’nın Kalenderî ya da diğer adıyla Cavlâkîlere olan sempatisi 

bilinmektedir. Hatta Mevlânâ’nın cenaze töreninde yedi öküz, cenaze arabasını çekmiş, 

daha sonra bu öküzler kurban edilmek üzerine Kalender tekkesine gönderilmişti687.  

                                                           
684 Eflâkî, age, s.219-222. 
685 Ürkmez, age, s.341. 
686 Ürkmez, age, s.189-196; Lewis, age, s.331. 
687 Eflaki, age, s.C.II, s.17; Bayram, Ahi Evran ve Mevlânâ Mücadelesi, s.178. 



- 198 - 
 

Mevlânâ’nın edebi ve düşünsel alanda bir “deha’’ olduğu gerçeği bugün için de 

rededilemez. Eflakî’nin anlattığı o uhrevi şahsiyetin, kerametleri ile herkese baş eğrdiren 

karakterinin aksine bir Mevlânâ gerçeği vardır. Menakıbü’l Arifin’e göre Baycu Noyan, 

Konya’yı muhasara ettiğinde Mevlânâ’nın kerameti ile şehrin kurtulduğunu söylerken, 

aslında Nizameddin Ali, Moğollara dört katır altın göndermişti688. 

Mevlânâ’nın geniş bir mürit topluluğuna sahip olması hiç kuşkusuz onun devlet 

adamları ve itibar sahibi kişilerle kurduğu samimiyetten kaynaklanıyordu. Küçük 

yaşlardan itibaren babası vasıtasıyla saray ve çevresinden birçok kişi ile tanışmıştı. Devlet 

adamlarına yakınlığı sayesinde akraba ve müritlerinin malî ve sosyal sorunlarına çareler 

buluyor, kişileri olası hamiler ile tanıştırarak onlardan yardım rica edip tavsiye mektupları 

yazıyordu. Mevlânâ’nın hısımlarından birinin işe alınması için Emir Mühezzibin’e 

yazdığı rica mektubu günümüze kadar ulaşmıştır689. Ayrıca Mevlânâ’nın toplum 

tarafından dışlanmış insanları himayesine alarak onlara çok daha iyi hayatlar sunması da 

mürit kazanmasında etkili olduğunu söyleyebiliriz. Mevlânâ, cinayetten idam cezasına 

çarptırılmış olan Rum köle Siryanus’u cellatların elinden kurtarmış ve Siryanus, 

Müslüman olup ona intisap ettikten sonra Konya’da oldukça yüksek mevkilere gelmişti. 

Alaeddin Siryanus adını alan bu kişi “Mevlânâ Tanrıdır ‘’ dediği için kadı tarafından 

sorgulanmıştı. Bir diğer örnek ise Mevlânâ, Tavus adında handa çalışan bir müzisyen 

kadın müridini, sultanın haznedarı ile evlendirmesidir690.  

Mevlânâ’nın müridlerini ihya ettiği açıktır. Bu sayese onlar da kilit noktalarda yer 

alarak Mevlânâ’nın gittikçe güçlenmesini sağlıyorlardı. Mevlânâ, iktidar ile geliştirdiği 

sıkı ilişkiler sonucu onların himayesini elde etmişti. İran’da Mevlânâ doğmadan iki yüz 

yıl önce Ebu’l Hayr’ın tekke adabına göre yaptığı sema ritüelini Mevlânâ, sistemleştirdi 

                                                           
688 Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, s.501. 
689 Mektuplar, s.170-171; Lewis, age, s.355. 
690 Eflâkî, age, C.I, s.502,300, 301,404. 



- 199 - 
 

ve geliştirdi. Tabiki bazı çevreler tarafından tepki görüyor ve kadıya şikâyet ediliyordu. 

Ahi Evran semaya karşıydı, Mevlevîlerin uygulamalarına karşı olan diğer bir kişi Ahi 

Ahmed idi. Lewis, bu tür tavırların muhtemelen fütüvvet tarikatlarında sık görülen bir 

tavır olduğunu söylüyor. Bu konuda aynı fikirde değiliz çünkü Mevlânâ müridi Ahiler de 

vardı. Muhtemelen bu çatışmalar kişisel bazda güç çatışmasının bir sonucudur. Muhalif 

Ahi Ahmed’in oğlu ve yakın çevresinin de daha sonra Mevleviler tarafına geçmesi 

dikkate şayandır691.  

Mevlânâ’nın sohbetlerinde Orta Asya Türk enstrümanı ıklığ ya da Arapça adıyla 

rebap denilen enstrümanı kullanması ilgi çekicidir. Onun şiir, müzik ve semayı 

kullanması döneminde oldukça tepki topladı692. Artık Mevlânâ sevilen bir hatip ve 

medresede ders veren dindar bir âlim değil aksine diğer evliyaları andırır şekilde bir 

cemaatin başında bulunan bir şeyh, mübarek bir şahsiyete dönüşmüştü693.  

Onun hekimlerin dahi iyileştiremediği bir sıtma hastasına, sarmısağı ezip 

yedirerek tedavi etmesini büyük bir kerametmiş gibi anlatan Sipehsâlâr’dan694 da 

anlaşılacağı üzere artık kırsaldaki heterodoks baba ile merkezdeki bir âlim arasında çok 

bir fark kalmamıştı. Şüphesiz bu durumun nedeni Moğol istilasıydı. Moğol istilası ne 

kadar yıkıcı bir etki taşısa da kırsaldaki kültürün yani “halk kültürü’’nün canlanmasına 

ve İslam yüksek kültürünün zaafa uğramasına neden oldu. Tabiki bu durum İslam 

dünyasının bağrında genel olarak ermiş saygısının, özel olarak da sapkın mistik 

hareketlerinin çıkıp hızla yayılmasını olanaklı kıldı695. Bunda hiç kuşkusuz Moğolların 

inanç konusundaki liberal tavrının da etkisi vardı. Sapkın mistik hareketler okuması-

                                                           
691 Eflâkî, age, C.II,  s.170-173. 
692 Eflâkî, age, C.I, s.280. 
693 Lewis, age, s.376. 
694 Feridûn bin Ahmed-i Sipehsâlâr, Mevlânâ ve Etrafındakiler (Risale), Haz. Tahsin Yazıcı, Tercüman 

1001 Temel Eser,1977, s.102. 
695 Karamustafa, Tanrı’nın Kural Tanımaz Kulları, s.20. 



- 200 - 
 

yazması olmayan kitlelerin aksine daha çok eğitimli ve entelektüel çevrelere çekici 

geliyordu.  

Mevlânâ’dan sonra oğlu Sultan Veled de İbnü’l Arabi’nin evliya ile enbiyanın 

aynı statüde olduğu iddiasını devam ettirdi. Ona göre enbiya ve evliya ikisi de Allah’ın 

bir tezahürüdür. Sultan Veled’e göre “Velilerin şiirleri Kur’an’ın tefsiridir. Zira Kur’an’ın 

mazmunu iyileri övmek, kötüleri yermektir’’demektedir. Mirsadü’l İbad’ın peygamberlik 

ile hükümdarlığı birleştirme fikrini, Sultan Veled de geliştirerek devam ettirdi. 

Moğolların da meşruiyet sorununa çözümler bulduğu gibi Moğol elitlerinden müritler de 

edindi696. Mevlevilerin artan gücü beylikler döneminde de devam etmiştir. 

Cengiz Han ve Ögeday başka dine geçmek istemeyen Şamanistlerdi. Kubilay ve 

kardeşi Hülagu Budizm’i benimsemişler ve şaman inancı resmiyette önemini yitirmiş 

görünüyordu. Fakat Moğolların geleneklerinde şaman inançları varlığını devam ettirdi. 

Onlar büyüye ve büyücülere oldukça ilgi gösteriyorlardı. Büyü, sihir gibi işlerle 

uğraşanlara büyük saygı duyuyorlardı697. İlhanlı hükümdarları Aybek Baba, Buzağu 

Baba, Abdurrahman Baba, Baba Halil, Sarı Saltık, Barak Baba, Hacı Bektaş gibi Türk 

şeyhlerine ilgi alaka göstermişlerdir. Bu şeyhler adeta İslam dinini milli Türk dinine 

çevirmişlerdi. Bu durum Ortodoks çevrelerce ve bilhassa Suriye’de Arap uleması 

tarafından düşmanca karşılanıyordu698. Oysa bu Heterodoks şeyhler Türk ve Moğol 

şaman inançları ile İslam dinini bağdaştırmışlardı699. 

Bu Türkmen babalarının İlhanlı sarayında büyük saygı görmekle kalmamışlar 

çoğu siyasi olayın içerisinde de yer almışlardır. Verdiği bilgilerin sağlam delillere 

                                                           
696 Tercüme-i İntihanâme-i Sultan Veled, Terc. İbrahim Hakkı Eroğlu, Aybil Yayınları, Konya, 2012, 

s.9; Peacock, Islam Literature and Society in Mongol Anatolia, s.96-100. 
697 Alessandro Bausani, “Relegion Under The Mongols’’, The Cambridge History of Iran, Volume: 5, 

Cambridge, 1968, s.541. 
698 Togan, Umumi Türk Tarihine Giriş, s.270-271. 
699 Jean-Paul Roux, Türklerin ve Moğolların Eski Dini, Çev. Aykut Kazancıgil, İşaret Yayınları, 

İstanbul, 1994, s.32. 



- 201 - 
 

dayanmaması yüzünden şüpheli görülen Hüseyin Hüsameddin’in “Amasya Tarihi’’ adlı 

kitabına göre Aybek Baba (1272), Muineddin Pervane’nin Amasya’da Mevlevileri 

desteklemesi, Aybek Baba’nın ise Baba İshak gibi hareket etmeye başlaması ve Pervane 

aleyhtarı söylemlerde bulunması üzerine Amasya valisinin tahkikatı sonucu tekkesini 

bırakıp Mısır’a kaçmış fakat Mısır’da da İslam’a aykırı davranışlarından dolayı 

cezalandırıldığını yazmaktadır. Pervane’ye ve Memluk yönetimine kinlenen Baba, İlhanlı 

hükümdarına sığınmıştır. Abaka Han, Muineddin Pervane’ye güvenmediği için birçok 

casus gönderiyordu. Bu casuslardan birisinin ise Baba İshak’ın müridi olduğu iddia edilen 

Aybek Baba’dır. Muineddin Pervane’ye ve Memluklu devletine kinli olan Baba, 

Mısır’dan Tebriz’e giderek İlhanlı adına casusluk yapmaya başlamış, sonunda Pervane-

Sultan Baybars arasındaki yazışmaları ortaya çıkararak Pervane’nin sonunu 

hazırlamıştı700. Aybek Baba’nın Sultan Baybars’ın emirlerinden biri olan İzz el-Dîn 

Aybek el-Şeyhî olduğunu söylemiştir. Sultan Baybars’a öfkelenerek İlhan Abaka’ya iltica 

eden de Aybek Baba değil bu şahıs olduğu hakkında bilgiler de mevcuttur701. Memluklu-

Altın Orda- İlhanlı üçgeni arasında amansız rekabetin devam ettiği bir ortamda taraflar 

sık sık istihbarat için casus görevlendirebiliyordu702. Casuslar, genellikle sufi, hacı, 

derviş, tüccar gibi sürekli seyahat halinde olan kişilerden seçiliyordu. 

İslam dinini kabul eden ilk İlhanlı hükümdarı Ahmed Teküder (1282-1284), Şeyh 

Abdurrahman ile sema meclislerinde vakit geçirdiği ve devlet işlerini boşladığı için devlet 

adamların memnuniyetsizliğine neden olmuştu703. Teküder, İslamiyet’i kabul ettikten 

sonra artık Memluklerin kendilerine tabi olmaları için herhangi bir din engeli kalmadığını 

haber vermek üzere bir elçi heyetiyle mektup gönderdi (Zilhicce 682/ Mayıs 1282). 

                                                           
700Hüseyin Hüsâmeddin, Amasya Tarihi, C.II, Necm-i İstikbal Matbaası, İstanbul, 1329-1332, s.404-416; 

Ocak, Osmanlı İmparatorluğu’nda Marjinal Sufîlik: Kalenderîler (XIV-XVII. Yüzyıllar), s.69; 

Akkuş, age, s.144-145. 
701 Ocak, Kalenderîler, s. 68; Mustafa Uyar, “Bir Orta Çağ Anadolu Sufisi Hakkında Yeni Bulgular: 

Aybek Baba Şeyh Mi?Emir Mi?’’, Belleten, CLXXVIII,. S.283, Aralık, 2014, ss. 879-890, s.885. 
702 Konuyla ilgili bkz. Cüneyt Kanat, agm, s.43. 
703 Camiü’t Tevârih, s.1130; İlhan Erdem, “İlhanlılarda Ahmed Teküder Dönemi ve Selçuklular’’, Tarih 

Araştırmaları Dergisi, C.XXII, S.35, 2004, s.104-105. 



- 202 - 
 

Mektupta İslamiyet’i yüceltmek ve mümkün olduğunca kan dökülmesini engellemek için 

uzlaşma teklif ediliyordu. Sultan Kalavun, bilerek tabiyet meselesini görmezden gelerek, 

şartları daha sonra müzakere edilecek bir sulh için istekli olduğunu vurguladı. Fakat 

İlhanlıların bir hükümdara yakışır şekilde güvenilir olmadıklarını, Rum (Anadolu)’da 

devam eden İlhanlı mezâliminin sulha engel teşkil ettiğini belirtti704. Bunun üzerine 

Teküder, Şeyh Abdurrahman’ı elçi olarak Memluklere göndermiştir (1284).  

Şaman inançları ile İslam dinini bağdaştıran Türk heterodoks dervişleri sayesinde 

Müslüman olan İlhanlı hükümdarlarının, Türkmen babalarına olan ilgi ve alakaları 

sonraki dönemlerde de devam etti. Türk-Moğol şaman inançları içerisinde yer alan ateş 

inancı, Rufâî dervişlerinin “burhan’’ adı verilen gösterilerinde de kullanılmıştır.  Halkın 

oldukça ilgisini çeken ayinler tertip eden Rufâîler, canlı iken yılan yemek, alevli fırınların 

içine girmek, ateş üzerinde sema ve raks etmek gibi ilginç gösteriler yapıyorlardı. Onların 

ateşe hâkimiyetleri, şaman inançlarını devam ettiren çoğu insanı bu dervişlere çektiği 

ortadadır. Rufâîlerin, davalarının sahihliğine bir kanıt olarak gördükleri burhan 

gösterileri, Moğolların, dervişlerin kerametlerinin gerçek olup olmadığını anlamak için 

yaptıkları bir takım testlere benzemektedir. Moğollar ile Rufâîlerin iyi ilişkiler içerisinde 

olduklarını söyleyebiliriz.  Gazan Han, 1299’da Şam’a girdiğinde Moğol askerlerinin bir 

Rufâî şeyhini tanıdıklarını ve hatta Moğol melikinin naibi Kutluşah’ın bu Rufâî şeyhinin 

evinde konakladığı rivayet edilmektedir. Bu da şeyhi Şam’a gelmeden önce de tanımaları 

ve yanında konaklayacak kadar güven duymaları mühimdir705.  

Sarı Saltuk’un müridi olan Barak Baba (Tahmini 1257-1308 arası), Tokatlı 

meskûn Türkmenlerdendi. Barak, Beydillilerden sonra büyük bir boydur ve günümüzde 

                                                           
704 Tarih-i Vassaf, s.80; Adel Allouche, “Tegüder’in Kalavun’a Ültümatomu’’, Çev. Mustafa Uyar, 

AÜDTCFD, 46 (I), 2006, ss.243-256, s.251. 
705 Eyüp Öztürk, Velilik ve Delilik Arasında: İbnu’s Serrâc Gözünden Muvelleh Dervişler, Kitap 

Yayınevi, İstanbul, 2016, s.101,112. 



- 203 - 
 

Anadolu’da Barak adında birçok köy isimlerine rastlanmaktadır706. Barak Baba, Gazan 

Han ve halefi Olcaytu zamanında diplomatik veya muhtemelen casusluk görevinde 

kullanıldı. Şeyh, elçi olarak Suriye ve Gilan’da bulundu. Barak Baba’nın ve müritlerinin 

hali, tavrı hakkında anlatılanlar, bize Kalenderî dervişleri hakkında fikir vermektedir. 

Buna göre Baba, beline sarılı kırmızı bir bez parçası dışında çıplak, saçı, bıyığı uzun 

sakalı kökten kesik, yanında bir nefir ve derviş kâsesi taşıyordu707.  

Barak Baba ve müritlerine İlhanlı hazinesinden 30.000 dinar meblağ 

ödeniyordu708.  Başında inek boynuzları bulunan keçe bir sarık vardı. Uzun değnekler, tef 

ve davullar taşıyan, boyunlarında ipe dizili azı dişleri vardı. Nereye giderlerse gitsinler 

müritleri çalar, Barak Baba ayı gibi oynayıp maymun gibi türkü çığırırdı. Farz olan dini 

vecibeleri yerine getirmeyen müritlerini kırk değnek vurmak suretiyle cezalandırırdı. 

Müritleri oruç tutmamak ve şeriatça onaylanmamış yemek ve uyuşturucu tüketimini de 

içeren, kurallara aykırı davranışları ile ün salmışlardı709.  

Baba, Hz. Ali sevgisi ile anılıyordu. Geyikli Baba, Yunus Emre’nin şeyhi Taptuk 

Emre, Barak Baba’nın halifeleriydi. Barak Baba, hac dönüşü Gilan’da bulunan sultanın 

yanına gitmek isterken, Müslümanların düşmanlarına yardım eden Moğol şeyhi olduğu 

gerekçesiyle isyancılar tarafından katledildi. Olcaytu, Barak Baba adına Sultaniye’de 

yüksekçe bir türbe ve tekke yaptırmış, müritlerine günlük elli dinar maaş bağlatmıştı. Bu 

imarethanenin yönetimini de Baba’nın soyundan gelenlere bağışladı. Günümüze Barak 

Baba’nın Kıpçak Türkçesi ile yazdığı bir risale ulaşmıştır. Bu risalede Sultan Olcaytu’nun 

sadık bir askeri olduğunu ve Kostantinopolis ve Trabzon Bizans hükümdarlarının mağlup 

                                                           
706 Cahit Öztelli, “Yunus Emre Dolayısıyla Baba Barak-Taptuk Emre’’, Türk Dili Aylık Edebiyat 

Dergisi, C.XIV, S.167, Ankara, 1965, s.732-733. 
707 Ocak, Kalenderîler, s.69-74. 
708 İlhan Erdem, “Olcaytu Han’ın Ölümüne Kadar İlhanlılar’da Yaşanan Siyasal-Kültürel Gelişmeler ve 

Yakın Doğu’ya Etkileri’’, Tarih Araştırmaları Dergisi, C.20, S.31, 2000, ss.1-36, s.27. 
709 Hamid Balgar, “Baraq Baba’’, Encyclopedia Iranica, Vol.III, Fasc.7, 1988, ss.754-755,s.755; 

Karamustafa, Tanrı’nın Kural Tanımaz Kulları, s.11-12; Togan, Umumî Türk Tarihine Giriş, s.270. 



- 204 - 
 

edilip denize atılmasını isteyen dua yer alır710. Olcaytu Han’ın dayısı İrencin Noyan’da 

Mevlevi olmuştu. Anadolu’daki birçok İlhanlı yöneticisi ve eşleri sufilere her zaman 

rağbet etmişlerdir711. 

Sonuç olarak Moğol istilası sonucu Anadolu’da Selçukluların kurmaya çalıştığı 

Ortodoks Sünni İslam görüşü darbe almış yerine göçer kültürü ile İslam’ı bağdaştıran 

heterodoks Türkmen inançları kabul görmüştür. Özellikle İlhanlı sarayında oldukça 

rağbet gören Türk heterodoks dervişleri, İslam dinini Arap ya da Fars gibi yabancı ve 

karmaşık yaşayan kaynakları değil daha kültürel olarak kendilerine yakın hissettikleri 

Türk dervişlerden öğrenmeyi tercih ettiler. İlhanlıların, İslam dinini kabul etmesi 

Türkleşmelerinin de yolunu açtığı gibi sarayda Türklerin güçlenmesini sağladı.  

Orta Çağ Anadolusu’nda bir kişi vakıf toprağında doğar, vakıf bir beşikte uyur, 

vakıf mallarından yer içer, vakıf kitaplarından okur, vakıf bir medresede hocalık eder, 

vakıf idaresinden ücretini alır ve öldüğü zaman vakıf bir tabuta konur, vakıf bir mezarlığa 

gömülürdü712. Sosyal devletin olmadığı çağlarda devlet, siyasetin kararsızlığı, geçici 

karakteri dolayısıyla İslam toplumu için gerekli sosyal hizmetleri vakıf kurumlarına 

bırakmıştı. Bu yönüyle aslında vakıf sistemi ulvi niyetlerle kurulduğunda toplum için 

oldukça faydalı olmuştur. Fakat ilerleyen süreçte bu sistem suistimal edilmiştir. Özellikle 

Osmanlı Devleti’nin son zamanlarında daha çok suistimale uğramıştır713.  

Yüksel, Türkiye Selçuklu devletine ait 71 vakfiye üzerinde yaptığı çalışmada 

%11.26’sının Anadolu Selçuklu sultanlarına, % 53.52’sinin ümeraya, % 9.85’ini Ahi 

reislerine, % 5.63’ünü ulema, % 11.26’sının ise meşayihe ait olduklarını tespit etmiştir. 

Kucur ise devletin kuruluşundan 1308 yılına kadar 58 vakfiye üzerine çalışmış ve o şöyle 

                                                           
710 Tarih-i Olcaytu, s.108; Balgar, agm, s.754-755; Akkuş, age, s.233. 
711 Togan, age, s.262. 
712 İsmail Kayaoğlu, İslam Kurumları Tarihi, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara, 

1985, s.148. 
713 Halil İnalcık, “Vakıf Medeniyeti’’, Vakıflar Dergisi 80. Yıl Özel Sayısı, Ankara, 2019, s.246. 



- 205 - 
 

bir sonuca ulaşmıştır. Buna göre vakıf kurucularının % 38.93’ü bürokrat ve ümera, % 

29.31’ini sultan, melik ve hanedan mensubu kadınlar, % 25.4’ünü âlim, fakih, şeyh, 

seyyid ve Ahiler, % 8.62’sini ise sosyal statüleri bilinmeyen reaya tarafından 

kurulmuştur714. Tabiki dikkatimizi celb eden her zaman devlet adamlarının kurdukları 

vakıfların daha fazla olması. Siyasi istikrarsızlığın bulunduğu dönemlerde haklı ya da 

haksız nedenlerle makamından azl edilen ya da idam edilen devlet adamlarının mallarının 

müsadere edilmesini önlemek ve ailelerine miras bırakabilmek için çoğu zaman vakıf 

sistemine başvurmuşlardır. 

Vakıflar kuruluş amacına göre toplum yararı gözetilirken diğer taraftan kişinin 

Allah yolunda mallarını harcaması yani hayır amaçlı yapılırdı. Tabiki dönemin siyasi ve 

sosyal durumlara göre kişiler ailelerine, evlatlarına ya da bazı tarikat şeyhlerine 

vakfetmişlerdir. Tamamiyle toplum çıkarları için vakfedilenlere “hayrî’’, aileleri, 

evlatları, azatlı köleleri ve nüfuzlu şeyh ailelerine vakfedilenlere ise “zürrî’’ vakıf adı 

veriliyordu715 . Tabiki vakıflar sayesinde birçok medrese, tekke, zaviye, cami, mescit, 

türbe, kütüphane, çeşme, su kuyusu, köprü gibi sağlık, eğitim ve sosyal hizmet 

müesseseleri inşa edilebiliyordu. Bu müesseselerin ihtiyaçlarını karşılamak için çeşitli 

gelir kaynakları tahsis ediliyordu. Karye, mezra, çiftlik, arazi, bağ, bahçe, menzil, köşk, 

oda, değirmen, ma’sara (yağ imalathanesi), mengenehane, hallachane, tuzla, dükkan, han, 

fırın vb. yerlerin gelirleri vakıf kurumlarının giderleri için harcanıyordu716.  

Türkiye Selçuklularının devlet topraklarının ikta sisteminin bozulmasından sonra 

hızla özel mülk toprakları haline gelmesi ve bu durumun halkın tasarrruf ettiği “mirî’’ 

araziler aleyhine geliştiğini tekrar zikretmek istiyoruz. Olcaytu zamanında Anadolu’ya 

                                                           
714 Hasan Yüksel, “Anadolu Selçuklularında Vakıflar’’, Anadolu Selçukluları ve Beylikler Dönemi 

Uygarlığı, C.I, s.310; Sadi S. Kucur, “Sivil Toplum Açısından Selçuklu Türkiye’sinde Vakıflar’’, Vakıf 

ve Sivil Toplum, Vakıflar Genel Müdürlüğü & Fatih Sultan Mehmed Vakıf Üniversitesi, 11 Mayıs 2016, 

Ankara 2017, s.67-68. 
715 H. Yüksel, agm, s.312. 
716 H. Yüksel, agm, s.318. 



- 206 - 
 

vezirlik için gönderilen Ahmed Lakuşî, divana ait mülkleri yüksek makam sahiplerine 

sattı ve bu yüzden Anadolu’nun birçok yeri özel mülk haline geldi. Çünkü İlhanlı eski 

düzenini devam ettiremediği için devlet toprakları harap bir şekildeydi. Bu yüzden devlet 

hazinesi zarardaydı. Vakıf akarlarının kırsal alanda bulunan tarım arazilerinin çoğunluğu 

mirî arazi olduğu dikkat çeker. Oysa vakıf arazisi kişilerin kendi malları üzerinden olması 

gerekirken devlet hazinesinden temlik yoluyla alınan arazilerin vakıf haline getirildiğini 

görüyoruz. Bu tür topraklara da irsadî vakıflar deniliyordu717. 

Rükneddin Kılıçarslan gibi bazı Selçuklu sultanlarının siyasi çekişmeler sırasında 

taraftar kazanmak ya da onların desteğini kaybetmemek için devlet topraklarını bazı 

kimselere ve özellikle de geniş Türkmen kitleleri üzerine oldukça etkili olan şeyhlere özel 

mülk veya vakıf olarak dağıttıkları görülmektedir. Suşehrinde Şeyh Behlül Baba, Sivas 

Zara’da Şeyh Marzuban gibi Vefâ’i şeyhlerine ait zaviye ve türbelere sultanların divana 

ait vergilerden vakıf yaptığını bilmekteyiz718. Vakfedilen mülk Allah’ın mülkü sayıldığı 

için görünüşte özel mülk olma özelliğini kaybediyordu. Vakıf kurumlarındaki 

görevlilerden bahsetmemiz gerekirse mütevelli, vakfın idarecisiydi, nazır denilen 

yardımcı ise vakıf görevlilerini denetlerdi. Müşrif, vakıf mallarını muhafaza eder; katip 

malî işlerle ilginirken, câbi vakfa ait gelirleri tahsil eden görevliydi. Kabz-ı Mal (Kabız) 

ve kayyum denilen görevliler de gelirleri toplayıp muhafaza eden kişilerdi. Müderris, 

muid, fakih, hazin-i kütüb (kütüphaneci), şeyh, nakib (zaviye şeyhinin yardımcısı), imam, 

müezzin, cüzhan (Kur’an okuyan), türbehan (türbedar), bevvab (kapıcı), ferraş 

(temizlikçi), aşçı vb. birçok görevli vakıf kurumlarında çalışırdı. Bu kişilerin hepsine 

belirli miktarda ayni ve nakdi maaş ödenirdi. Bazı vakıflarda maaşların buğday hatta 

                                                           
717 Osman Turan, “Türkiye Selçuklularında Toprak Hukuku, Mirî Topraklar ve Hususi Mülkiyet Şekilleri’’, 

Belleten, C.XII, S.47, 1948, s.555; Yüksel, agm, s.318. 
718 Turan, agm, s.564; Hasan Yüksel, “Bir Babaî (Vefâ’î ) Şeyhi Zaviyesi (Şeyh Behlül Baba)’’, Osmanlı 

Araştırmaları, S.21, İstanbul, 2001,s.98-99. 



- 207 - 
 

pamuk gibi tarım ürünleri ile ödeme yapıldığı görülüyor. Bunun nedeni vakıf gelirlerinin 

köylere bağlı olmasıdır719. 

Vakfiye denilen vakıf kurucusu tarafından kurumun işleyişi ile ilgili hazırlanan 

resmi belgelerde bazen Anadolu’nun etnik, dini yapısı hakkında ilginç bilgilere 

rastlanmaktadır. Örneğin, Amasya Erbaa civar köyleri Rufaî şeyhi Seyyid Nureddin 

zaviyesinin vakıflarıydı ve bu köylerin %95 Orta Asya kökenli öz Türkçe isimler 

taşımaktadır720. Karatay kervansarayının vakıf köyleri arasında gayri Müslim köylerinde 

öz Türkçe isimlere dikkat çeken Turan, bu kişilerin Hristiyan Türkler olabileceğine 

değinirken net bir sonuca varmamıştır. Likendon köyünde Eymür adlı bir şahısa tesadüf 

edilmesinin gayri Müslimler içinde yaşayan Türklerin olabileceği ihtimalîne de 

değinir721. 

 Günümüze kadar ulaşan Karaman başta olmak üzere Orta Anadolu ve Kula gibi 

farklı yerlerde Yunan harfleri ile yazılmış Türkçe kitabe ve mezar taşları bulunmaktadır. 

Bu kitabelerdeki kişi isimleri hem öz Türkçe hem gayri Müslim adı ile yazılmış olması 

kafaları meşgul etmektedir. Karamanlı Hristiyan Türklerin, Türkiye-Yunanistan arasında 

mübadele yıllarında Yunanistan’a gönderildiklerini biliyoruz. Alâiye’den ve Kula’dan 

geçmiş olan seyyahların notlarında Rum mahallelerinde Türkçe konuşulduğuna ve 

Rumca bilmediklerine dair notların olması722 diğer bir varsayımı akıllara getiriyor yani 

Rumların zamanla Türkleştiği. Bu varsayımları üç noktada toplayabiliriz bu kişiler 

Bulgar, Uz, Peçenek gibi Bizans tarafından Anadolu’ya yerleştirilen Türk boylarından 

olabilir, ikinci ihtimal Ermeni ya da Rum topluluklarının içerisinde yaşayan Türkler 

olmaları, üçüncüsü ise Türkleşmiş gayri Müslim halklar olmalarıdır. Bu konu hakkında 

                                                           
719 İsmail Kayaoğlu, “Turumtay Vakfiyesi’’, Vakıflar Dergisi, S.12, Ankara, 1978, s.102; Sadi Bayram, 

“Anadolu’da XIII. Yüzyıl Bir Rufaî Zaviyesi’’, Prof. Yılmaz Önge Armağanı, Konya, 1993, s.181.  
720 S. Bayram, agm, s.181. 
721 Turan, “Selçuklu Devri Vakfiyeleri: Celâleddin Karatay, Vakıfları ve Vakfiyeleri’’, s.392-394. 
722 Rüstem Bozer- Serkan Sunay, “Kula Meryem Ana Kilisesi Karamanlıca Mezar Taşları’’, Belleten, 

C.LXXX, S.287, 2016, s.111; Turan, “Selçuklu Devri Vakfiyeleri: Celâleddin Karatay, Vakıfları ve 

Vakfiyeleri’’, s.394. 



- 208 - 
 

sadece varsayımlarda bulunmayı tercih ediyoruz çünkü ayrı bir araştırma konusu 

olabilecek kadar kompleks bir konudur. 

Vakıf konusuna geri dönecek olursak, vakıf sahipleri, vakfiyelerde kurumun 

işleyişi ile ilgili özel koşullar belirtebiliyorlardı. Kurumda çalışacak kişilerde aranan 

nitelikler belirtiliyordu. Büyük Selçuklularda olduğu gibi Şii propagandasına karşı açılan 

medreselerin Anadolu’da da aynı işlevde olduğunu görüyoruz. Sünni İslam fıkıhı üzerine 

eğitim veren medreselerde müderris ve muidlerde aranan özellikler arasında Hanefi-Şafiî 

ya da dört mezhepten birine mensup olmaları istenmekteydi. Türkiye Selçuklu 

medreselerinde de öğretilen Sünni İslam’dı723. Örneğin Sivas Gökmedrese vakfiyesinde 

Fahreddin Ali’nin Şafiî olmasından dolayı medresenin müderrisinin de Şafiî olmasını şart 

koşmuştu724. Tabiki bu vakfiye şartlarına harfiyen uyulacağına dair bir garanti yoktu. Bu 

yüzden elimizdeki vakfiye kayıtlarında yer alan çoğu kuralın o günün şartlarında 

uygulanıp uygulanmadığı belirsizliğini sürdürmektedir725. 

Anadolu Selçuklu devrinde kurulan medreselerin birçoğunda kütüphane 

mevcuttu. Selçuklu sultanlarının ve ümeralarının hususi kütüphaneleri vardı. Konya’da 

ilk Selçuklu kütüphanesini Şemseddin Altun-Aba kurmuştur. Yine Selçuklu ünlü 

bilginlerinden Sadreddin Konevî üvey babası İbnü’l Arabi’den miras kalan kıymetli bir 

kütüphaneye sahipti. 1274 tarihli bu kütüphaneden günümüze 167 kitap ulaşmıştır. Bugün 

bu kitaplar Konya Yusuf Ağa Yazma Eserler Kütüphanesi’ndedir726. Muzaffer 

Bürücirdî’nin yaptırdığı Sivas Buruciyye Medresesi (1271), Emineddin Mikail’in 

Sivrihisar’da Ulucamii yanında (1274), Siraceddin Urmevî evladından Bedreddin 

                                                           
723 Yüksel, “Anadolu Selçuklularında Vakıflar’’, s.324. 
724 Sadi Bayram-Ahmet Hamdi Karabacak, “Sahip Ata Fahrü’d din Ali’nin Konya, İmaret ve Sivas 

Gökmedrese Vakfiyeleri’’, Vakıflar Dergisi, S.13, Ankara, 1981, s.37. 
725 Wolper, age, s.22. 
726 İsmail E. Erünsal, Ortaçağ İslam Dünyasında Kitap ve Kütüphane, Timaş Yayınları, İstanbul, 2018, 

s.394-395. Kitapların tam listesi için bkz. İsmail E. Erünsal, Türk Kütüphaneleri Tarihi II, Kuruluştan 

Tanzimat’a Osmanlı Vakıf Kütüphaneleri, Ankara, 1988; Bekir Şahin, “Osmanlı Dönemi Konya 

Kütüphane Vakfiyeleri’’, Konya Vakıfları, Konya Ticaret Odası Yayınları, Konya, 2021, s.163-165. 



- 209 - 
 

Mahmud’un zevcesi Kutlu Melek Hatun’un yaptırmış olduğu darü’lhuffâzında, Emirü’l-

hac-oğlu Müstevfî Ebû’s Senâ Mahmud’un da Nizâmiye hankahında, birer kütüphane 

kurmuşlardır. Sahip Ata Fahreddin Ali’nin çeşitli şehirlerde yaptırdığı medreselerde de 

kütüphaneler vardı. Sivas Gökmedrese ve Konya Karatay Medresesi’nde kütüphane 

olduğu biliniyor727.  

XIII. yüzyılda inşa edilen birçok kervansaray XIV. yüzyılda da kullanılmaya 

devam etti. Celâleddin Karatay’ın Kayseri dolaylarında yaptırdığı kervansarayında 

Memluk sultanı Baybars, 1277’de konaklamıştı. El-Ömerî’nin kayıtlarından vakfın 

zenginliğini anlamak mümkündür. El-Ömerî bize Karatay kervansarayını şöyle aktarıyor: 

“Sonra Karatay adıyla bilinen hana geldik. Bu han Allah’ın rızasına nail olma gayretiyle 

bu yapıyı inşa ettiren kişinin himmetinin şerefini göstermektedir. Bu yapı genişlik, 

yükseklik ve biçiminin güzelliği bakımından en büyük yapılar arasındadır. Türm bina 

işlenmiş ve cilalanmış kızıl taşlardan (ruham taşı) yapılmış; surların ve direklerin dış 

taraflarında kalemle benzeri yapılamayacak nakışlar vardır. Kapısı dışında iki kapılı, kale 

duvarlı, zemini kaplanmış, dükkânlar olan varoş benzeri bir yer vardır. Hanın kapısı en 

güzel şekilde demirden yapılmıştır. İçinde yazlık ve kışlık mekânlar, insanın layıkıyla 

tasvir edemeyeceği güzellikte ahırlar, yaz ve kış yolcuların kendilerini yenileyeceği 

yerler, hamam, hastane, eczane, yatakhane ve barınak. Her statüden yolcuyu ağırlanır ki 

buradan geçen Sultan Baybars dahi ağırlanmıştı. Hanın o civarda ve başka bölgelerde 

büyük vakıfları ve arazisi vardır; gelirleri toplamak ve harcamak için kurullar, katipler ve 

mübaşirler bulunmaktadır. Tatarlar hanın işleyiş düzenine müdahele etmemiş ve onu 

bereketli haliyle bırakmışlardır.’’728.  

1285 yılında Kilikya Ermeni Krallığı’nı Memluklerin ele geçirmesiyle birlikte 

Akdeniz ticaret yolu İlhanlılar için kapanmış onun yerine Karadeniz ticaret yolu elzem 

                                                           
727 Erünsal, age, s.396. 
728 El-Ömerî, age, s.138-139; Blessing, age, s.223-224. 



- 210 - 
 

olmuştu. Bu yüzden Trabzon-Erzurum-Tebriz hattı önem kazandı. Yakutiye Medresesi 

(1310) ve Ahmediye Medresesi (1314) İlhanlı bânilerinin Erzurum’a gösterdikleri ilginin 

kanıtıdır. 1270’lerde Nureddin b. Caca ve Şemseddin Cüveynî gibi İlhanlı sarayından mal 

varlığını saklamak için kullanılan vakıflar görülür. Bunun nedeni bir türlü suların 

durulmadığı Anadolu coğrafyasına İlhanlıların büyük bağışlar ve yatırımlar yapmayı 

kestiklerini gösterir. Gazan Han ve Olcaytu Han zamanında artık bu yatırımlar Tebriz ve 

çevresine yapılmıştır. 1277 ve 1300 yılları arasında Ankara, Amasya ve Tokat civarında 

bânilik gittikçe yerelleşmiş, mutasavvıflar ve Ahiler gibi yerel güçlerin tekke ve zaviyeler  

inşa ettikleri görülmektedir729.  

Yerel güçlerin medrese ve cami gibi büyük yapılar yerine tekke ve zaviye gibi 

küçük ölçekli yapılar inşa etmelerinin bazı sebepleri vardır. Öncelikle İlhanlıların mülk 

arazileri özel mülkiyet haline getirmeye başlaması üzerine ikta sahipleri ellerindeki 

topraklarda tekke ve zaviyeler kurmaya başladılar. Bu şekilde ellerindeki toprakları 

Moğol aristokratlarından kaçırma yolunu bulmuş oldular. Medreselerde çalışanların 

özellikle de müderrislerin aldıkları maaşlar çok yüksek olduğu için medrese yerine daha 

küçük ve masrafsız tekkeler, zaviyeler tercih edildi730. 

Merkezî otoritenin zayıfladığı bu dönemde yerel yöneticiler şehirlerinin güvenliği 

için Türkmen desteğine ihtiyaç duyuyorlardı. Türkmenler üzerinde en güçlü kontrol 

mekanizması sufilerdi. Bu yüzden çeşitli tarikat şeyhlerinin tekke ve zaviyeleri için 

vakıflar tahsis edildi. Bu şekilde yerel yöneticiler askeri desteği de sağlayabiliyorlardı. 

Tekke, zaviye ya da hankahlarda yapılan sema, zikir ve diğer toplantılara bazen devlet 

adamları ve şehrin seçkinleri de iştirak ederdi. Bu toplantılar sayesinde siyasi figürler, 

dervişlerle olan irtibatlarını geniş kitlelere duyurma imkânı yakaladığı gibi belki de 

tebdil-i kıyafet toplantılara katılarak gözlemlerde bulunma fırsatına da nail 

                                                           
729 Blessing, age, s.231,253. 
730 Wolper, age, s.26. 



- 211 - 
 

olabiliyorlardı. Ne de olsa tekke, zaviye gibi yerler toplumun her katmanından insanın bir 

araya gelip sohbet ettiği, beraber ibadet ettiği ortamlardı. Muhtemelen istihbarat için 

derviş kılığında casuslar da bulunuyordu. Bu yapıların en önemli özelliklerinden biri de 

tüccar, seyyah, hacı gibi seyahat eden kişileri ağırlamaktı. Şüphesiz bu konuklar arasında 

en dikkat çekici olan özellikle Ahi zaviyeleri hakkında kıymetli bilgiler bırakan İbn 

Battuta’dır.  

Orta Çağ Müslüman yaşantısında türbe ve mezarlıkların ayrı bir yeri vardır. 

İnsanların hem sosyalleştiği hem ibadet ettiği yerlerdi. Özellikle mezarlık ve türbeler 

zaviye ya da medrese yanına inşa ediliyordu. Hatta bazı insanlar uzak memleketlerden bir 

evliyanın mezarını ziyarete gelerek bir nevi hac ibadetini yapmış oluyordu. Tabiki 

ziyaretçiler türbelerin bakımı için bu tekke, zaviye gibi vakıf kurumlarına bağışlarda 

bulunuyorlardı. Özellikle Cuma günleri aileler çocuklarıyla birlikte türbe ve mezarlıkları 

ziyaret ederlerdi. İbn Battuta, Mısır’da türbelerin yanına zaviye ve medrese yapıldığını, 

mübarek günlerde insanların hem gezi hem ibadet için çoluk çocuğuyla yatıya geldiğini 

bu durumdan en çok o çevrenin esnafının faydalandığını anlatır731.  

Anadolu’da XIII. yüzyılda tekke ve zaviyelerin yaygın olmadığı dönemde 

mezarlık, türbe ziyareti muhtemelen çok ön planda değildi. XIV. yüzyılda artık İlhanlı 

otoritesi azaldıkça yerel bânîler inşa ettirdikleri tekke ve zaviyelerin yan taraflarında da 

türbe yaptırmışlardır. Bu kutsal figürle somut bağlantı kurarak hacı, derviş ve özellikle 

zengin tüccarların ziyaret etmeleri sağlanıyordu732. Tabiki bu ziyaretçi akını türbenin 

bakımı için bağış toplanırken illa şehrin esnafı da bundan nasipleniyor olmalıydı. Nitekim 

Mirsâdü’l İbad’ın orijinal metninde mezarlık ve uhrevî kişilerin ziyaret edilmesine dair 

bilgiler yer alır.  Tarikatların ve sufilerin gücünün zirvesini yaşadığı XV. yüzyılda, II. 

Murad zamanında kaleme alınan Mirsâdü’l İbâd’ın tercümesinde, tüccarların, gittikleri 

                                                           
731Mazaherî, age, s.70; İbn Battuta, age, C.I, s.50. 
732 Wolper, age, s.35. 



- 212 - 
 

her şehirde mezarlıkları, zahidleri, münzevi kişileri, azizleri ziyaret etmelerinin, onların 

sohbetlerine katılmalarının, işlerine koşmalarının ve elde ettikleri kârı da hayrat olarak 

sarf etmelerinin istendiği görülür733. Tekke sahiplerinin zengin tüccarların desteğini 

almak için gösterdikleri çaba elbette aralarında rekabete de neden oluyordu. Tekkeler 

daha fazla insanı çekebilmek için günde iki öğün yemek veriyor, sema, raks, musiki, 

ilginç ayinler tertip ediliyordu. Anadolu’nun en ücra köşesine kadar tekke ve zaviyelerin 

yayıldığını söylemek mümkündür.  

 Cengiz Han yasasına göre her ne dine bağlı olursa olsun, din adamları 

hükümdarın uzun yıllar yaşaması için göğe yalvardıkları takdirde vergi ödemekten muaf 

tutulacaklardı734. Moğollar din adamlarına saygılı davranmışlar vergiden muaf 

tutmuşlarsa da özellikle Baydu’nun döneminde ağır vergiler talep edilmesi halkın 

yaşadıkları yerleri terk etmesine sebebiyet verdiği gibi Müslüman düşmanı politikaları 

yüzünden Hristiyan ve Budistler, Müslüman mabetlerine saldırmışlardı. Aksarayî’nin 

anlatımıyla dergâh ve tekkeler sapık patriklerin ve bahşîlerin meskeni olmuştu735. Baydu 

yönetiminin insanların ağır vergiler altında ezilmesine neden olduğu gibi Müslümanlar 

ile gayri Müslümler arasında bir daha aşılamayacak kadar derin uçurumlara yol açtığı bir 

gerçektir.  

Gazan Han tahta çıktığında ülkenin en yıkık olduğu dönemdir. Seyf-i Fergânî’nin 

Han için yazdığı şiirinde şöyle demektedir: “Ey adil hükümdar, Anadolu’da Ömer’in 

adaleti değil yalnız Haccâc’ın zulmü hâkimdir. Sen Müslüman oldun, fakat bu memleket 

dindar olmayan hâkimlerin elindedir. Zirâ âlimler ekmeksiz, arifler çıplak, hankâhlar 

(tekkeler) halısız ve damsız, medreseler çatısız ve kapısız, zenginler fakir düşmüş ve 

yoksulluk milleti perişan etmiştir’’. Fergânî’nin bu serzenişlerinin aksine aynı dönemde 

                                                           
733 Mirsâdü’l İbâd, s.300; Karahisarlı Kasım b. Muhammed, İrşâdü’l Mürîd İle’l Murâd, Haz. Azmi 

Bilgin-Fakirullah Yıldız, Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, İstanbul, 2020, s.446. 
734 Roux, age, s.94; Akkuş, age, s.50. 
735 Aksarayî, age, s.149. 



- 213 - 
 

Sinop’ta yaşamış olan şair, âlim Sa’adeddin Mesûd, şehrin güzelliğini, bu şehirde 

yaşamaktan memnun olduğunu anlatmaktadır. Hatta Sinop’u Ceziretü’l Uşşâk (Aşıklar 

adası) olarak tanımlamaktadır. Bu durumun en başta sebebi Kazvinî’nin merkeze vaad 

ettiği parayı toplayamadığı için Anadolu’nun malî bölgelere bölünmesiydi. Kayseri’nin 

doğusundaki Danişmendiye, Sivas, Tokat, Kastamonu, Sinop, Samsun yönetimi 

Mücireddin Emirşah’a verilmişti. Mücireddin’in yönetim alanda bulunan şehirlerin daha 

mamur olmasından dolayı, aynı zaman diliminde aynı coğrafyada farklı şehirlerde 

yaşayan iki insanın yaşadıkları çevreyi betimlemeleri farklıydı736. Fergânî, Aksaray’da 

bir hankâhta yaşıyordu ve yaşadığı şehri “Aksaray zilletin şehri ve eviydi’’ diye anlatıyor. 

Konya ve etrafı Türkmen-Moğol mücadelelerinin en yoğun olduğu bölge olduğu için 

yıkık ve korumasızdı. Özellikle Aksaray-Niğde üçgeninde konumlanan Türkmenlere 

karşı Moğol yöneticileri bu bölgeyi abluka altına almıştı.  Taptuk Emre’nin de bu bölgede 

çıkan isyanların birinde öldürüldüğü, mallarının müsadere edildiği düşünülmektedir737.  

Kırşehir’de yaşamış olan Gülşehrî, Gazan Han için 1301’de Farsça Feleknâme 

adlı eseri oluşturmuş, birkaç yıl sonra Han’ın ölümünden sonra Türkçe Mantıku’t Tayr 

adlı eserini oluşturmuştu. Bunca karışık ve istikrarsız bir ortamda bu eserleri oluşturacak 

ortamı, zamanı, kağıt ve mürekkebin oldukça maddi külfet taşıdığı bir zaman diliminde 

maddi desteği nereden buldukları, patronaj sisteminin bu dönemde nasıl işlediği hepsi 

merak konusudur. Fütüvvet felsefesini aktaran Gülşehrî’nin oluşturduğu eserlerinde 

Farsça’dan Türkçe’ye geçişi Anadolu’da değişen dengeleri göstermektedir. Kendisine 

edebi bir himaye arayan Gülşehrî artık Türkçe konuşan güç odakları için eserler kaleme 

alıyordu738. Yeni bir toplum yapısının doğuşunu göstermesi bakımından mühimdir. 

                                                           
736 Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, s.616-617; Turan, Türkiye Selçukluları Hakkında Resmi 

Vesikalar, s.152. 
737 Bayram, Destursuz Bağdan Üzüm Yiyenler, s.100; Karaismailoğlu, agm, s.143. 
738 Selim S. Kuru, “Portrait of a Shaykh as Author in the Fourteenth-Century Anatolia: Gülşehri and His 

Falaknāma’’, Islamic Literature and Intellectual Life in Fourtheenth and Fifteenth Century 

Anatolia, Ed.A. C.S. Peacock-Sara Nur Yıldız, Würzburg, 2016, s.179, 182. 



- 214 - 
 

Tekke, hankâh, zaviye gibi mekânlardaki insanlar arasında vakıf gelirleri ile geçinen 

asalak bir güruh olsa da genel olarak buradaki tasavvuf çevresinin oldukça eğitimli 

olduğunu söyleyebiliriz. Ve bu kurumlarda eğitim-öğretim hizmetleri veriliyordu. Şehire 

gelen yabancı misafirler için Farsça-Arapça tercümanlık hizmeti veren bu insanlar, İran 

edebiyatına da oldukça hâkimlerdi. Örneğin Yunus Emre (ö.1320)’nin Farsça bildiği 

Mevlânâ ve Sadî’nin eserlerini okuduğunu biliniyoruz. Aruz vezni ile şiirler yazsa da 

çoğu şiirini hece ölçüsüyle yazmış ve Türkçe şiir yazmayı tercih etmiştir. Yunus Emre, 

köy köy, oba oba gezerek yazdığı Türkçe şiirleriyle halka fikirlerini aktarmıştır739.  

Konar-göçer insanlar tabiat ile mücadele halinde oldukları için yaşam tarzları 

onları sert, savaşçı, mücadeceli, hareketli bir yapıya büründürmüştür. Konar-göçer 

insanların birlikte hareket etmesi aralarındaki dayanışmayı ve birbirlerine bağlılıklarını 

perçinlemiştir. Dede Korkut hikayelerinde bu toplum yapısını görmek mümkündür. Oysa 

Yunus’un yaşadığı çağda artık insanlar şehirli, köylü ve göçer olarak üçe bölünmüş, 

çobanlığa dayalı ekonomik düzen ticarî ve zirai faaliyetlere yerini bırakmıştı. Dönemin 

her türlü istikrarsızlığının insanlar üzerinde yarattığı korku ve endişe, göçerlerin 

çatışmalarından dolayı çıkarttıkları huzursuzluklar,  aynı soydan gelen insanlar arasında 

birliği, beraberliği ve dayanışmayı zedelemişti740.  

İşte böyle bir ortamda Yunus Emre insanların yerleşik hayata geçerek 

kaybettikleri erdemleri onlara hatırlatmayı kendine misyon edindi. Bunun için yarattığı 

ideal insan tiplemesi olan “derviş’’, hırkaya, taca önem vermeyen, madiyyattan uzak bir 

insan tipidir. Halkın yaşadığı korku, endişe ortamından onları sevgiye, huzura, iyiye, 

doğruya yöneltmek ister741. Yunus Emre’nin idealize ettiği birey ve toplum yapısını geniş 

kitlelere aktarmanın yolu ise “Türk dili’’ idi. Bu yüzden şiirlerini Türkçe yazdı. Dede 

                                                           
739 Abdülbaki Gölpınarlı, Yunus Emre Hayatı ve Bütün Şiirleri, Türkiye İş Bankası Yayınları, İstanbul, 

2013, s.15,236. 
740 Dursun Yıldırım, “Dede Korkut ve Yunus Emre’de Hayat, Tabiat, Tanrı ve Ölüm’’, İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, C.XX, İstanbul, 1973, s.38. 
741 Yıldırım, agm, s.39. 



- 215 - 
 

Korkut hikayelerindeki kahraman insan tipine karşın, Yunus Emre huzur ve sükûnet 

içindeki derviş karakteri ile toplum içinde Türkmenlerin isyanlarının yarattığı kaosu 

ortadan kaldırabileceğini düşünüyordu. Oysa konar-göçerlerin hayatta kalabilmesi için 

kahraman olması gerekiyordu742. Bu da muhtemelen yeni bir karakter yapısının 

yaratılmasına ön ayak olacaktı. O da bu çalışmanın diğer bölümünde ayrıntılı bir şekilde 

yer verilecek olan “savaşçı-derviş’’ yani “gazi’’ ideal birey tipidir. 

2.2.2. Fütüvvet Düşüncesi ve Ahiler 

 

“Ahi’’ kelimesinin etimolojik kökeni üzerinde çok fazla durulmuştur. Halbuki 

İslam coğrafyasında birçok ortak gibi görünen kavramın farklı siyasi-sosyal ve ekonomik 

şartlarda içerik olarak değiştiğini söyleyebiliriz. Bu yüzden kelimelerin etimolojik 

kökeninden ziyade incelenen zaman dilimi içerisinde bu kavramların neyi ifade ettiği 

üzerinde durmanın bizi gerçeğe bir adım daha yaklaştıracağını düşünüyoruz.  

İlk önce Ahi ve Ahi teşkilatının sadece esnaf birlikleri olarak tanımlamak 

haksızlık olur.  Osmanlı zamanında XVIII. Yüzyılda ahi birlikleri loncaya dönüştüğü gibi 

sonraları gedik usulüne bağlanmıştır743. XIII. ve XIV. yüzyıllarda biz ahilerin salt meslek 

birliklerini oluşturduklarını görmüyoruz. Daha önce de belirttiğimiz gibi fütüvvet üst 

düzey şehirliler arasında kabul görmüş olan entelektüel bir görüştü. Fedakârlık ve 

cömertliği öğreti olarak kabul eden fütüvvet anlayışı başta Celâleddin Karatay gibi Konya 

elitleri arasında kabul görmüştü. Celâleddin Karatay, servetinin önemli bir bölümünü 

melâmetilik ve fütüvvet etkisiyle vakıf oluşturarak özellikle sufi çevrelerin tasarrufuna 

sunmuştu. Ahi denilen kişiler, toplum içerisinde eğitimli, zengin ve devlet yöneticilerine 

yakın insanlardı. Herkes “ahi’’ ünvanını almıyordu. Ahiliğin kurumsallaştığı yıllarda ahi 

ünvanına sıkça rastlıyoruz. Tarihi kaynaklar incelendiği zaman ahilerin toplum içerisinde 

                                                           
742 Yıldırım, age, s.39. 
743 Fahri Maden, “Kırşehir Şer’iyye Sicillerinde Ahi Evran ve Ahi Mesud Zaviyeleri’’, Türk Kültürü ve 

Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, S.76, Ankara, 2015, s.134. 



- 216 - 
 

seçkin kimseler olduğu görülmektedir. Ahilerin siyasi bir statüleri olmadığını da 

belirtmemiz gerekiyor. Şehir surlarının dışında zaviye imkânları ile geçinen, karın 

tokluğuna çalışan, çoğu zaman “başıboş, serseri’’ olarak tanımlanan rind ya da fityân gibi 

isimlerle anılan kişilerin, bu ahi olarak tanımlanan şehrin seçkin kişileriyle bağlantıları 

net değildir. Kösedağ Savaşı sonrası ahilerin güçlerinin gittikçe arttığı ve emirleri altında 

silahlı güçleri olduğu dikkat çekmektedir. Rind denilen kişilerin ahi denilen güçlü 

kimselerin atölyelerinde, iş yerlerinde çalışan işçileri mi yoksa fityân denilen “karışıklık 

kaynağı’’ ya da bazen karışıklıkları yatıştırmak için kullanılan kimseler mi olduğu da net 

değildir744. II. Gıyaseddin Keyhüsrev’in ölümünden sonra şehzadelerin çocuk yaşta 

olmasını fırsat bilen devlet adamları siyasi mücadele içerisine girmiş ve siyasi 

gruplaşmaların suikast girişimlerinde rind denilen bu kişiler kullanılmıştı. Muhtemelen 

bu kişiler ahi denilen patronlarının yönlendirmesi altındaydı745.  

1261 yılında IV. Kılıçarslan’ın ve onun yanında yer alan ümerayı iktidara getiren 

Moğollar, Mevlânâ’yı Şeyhu’r-Rum yani bütün Anadolu’nun şeyhi ünvanı vererek 

Anadolu’daki bütün şeyh ve müridleri Mevlânâ’ya bağlanmaya mecbur ettiler746. 

Mevlevilerin Konya’da güçlerinin artması bazı ahileri rahatsız etti. Özellikle Konya’nın 

önemli eğitim kurumlarından biri olan ahilere ait Hankah-ı Ziyâ’nın şeyhi olarak, Moğol 

valisi Taceddin Mu’tez’in de girişimiyle Mevlânâ’nın müridi Hüsameddin Çelebi atandı. 

Hüsameddin Çelebi de ahi bir aileden gelmektedir fakat Mevlevîlerle de yakın ilişkisi 

vardır. Bu münasebetle büyük bir posta oturma töreni tertip edilir fakat başta Ahi Ahmed 

olmak üzere bir grup ahi buna karşı çıkar. Ahiler ve Mevleviler arasında kılıçların 

çekildiği bir gerginlik yaşanır. Eflakî bu durumu Ahi Ahmed’in kişiliğine bağlar, ahi 

olmasına değil. Bu yüzden biz genel olarak Ahi-Mevlevi çatışması vardı diyemiyoruz. 

                                                           
744 Resul Ay, “XIII.-XIV. Yüzyıl Anadolu’sunda Kentsel Yönetim ve Kent Toplumunda Otorite 

İlişkileri’’, Tarih Araştırmaları Dergisi, C.XX, S.32, Ankara, 2002,  s.38. 
745 Sâlim Koca, “Ahilerin Türkiye Selçuklu Devrindeki Rolleri’’, II. Ahi Evran-ı Velî ve Ahilik 

Araştırmaları Sempozyumu, Bildiriler, 13 Ekim 2006, Kırşehir, s.302. 
746 Bayram, Sosyal ve Siyasi Boyutlarıyla Ahi Evren Mevlânâ Mücadelesi, s.159. 



- 217 - 
 

Zaten ahilerden Mevlevi müridi olanları da vardı. Ahi Ahmed Şah, Ahi Kazzâz Ahmed 

gibi Mevlevi ahileri sayabiliriz. Her yerde fütüvvetin varlığından söz edilebilirse de 

aralarında gerek örgüt gerekse ruh olarak tam bir birlik olduğu söylenemez747.  

Belki de bu yüzden silahlı adamları ve maddi güçleri olmasına rağmen herhangi 

bir siyasi oluşum içerisne giremediler. Sadece bulundukları bölgenin güvenliğini ve 

sükûnetini korumayı tercih ettiler. Sufiler, vakıf gelirleri ile geçinen ve hayatlarını ibadet 

ile geçiren, belirli karizmatik kişilerin etrafında örgütlenmiş insan topluluklarıydı. Fakat 

fütüvvetin, meslek sahibi olan tasavvuf ile uğraşmaya vakti olmayan insanlar için 

meydana getirilmiş ve dini-felsefi taraflarının diğer tasavvuf ehline göre zayıf kalan bir 

yönü olduğu da unutulmamalıdır. 

Ahilerin, Moğollar ile araları iyi değildi bu yüzden onları vatansever olarak 

tanımlamak mümkündür. Her şehirli gibi Türkmenlerden de hoşlanmıyorlardı. Moğol 

yanlısı devlet adamları sayesinde gücünü gittikçe arttıran Mevlânâ ve müridlerinin şehrin 

diğer bir güç odağı ahilerin tepkisini çektiktikleri fakat bu durumun bükemediğin eli 

öpeceksin deyiminde olduğu gibi çoğu istese de istemese de Mevlevîlere biat etmek 

zorunda kaldı.  Moğol tahakkümünün yavaş yavaş azalmaya başladığı ve merkezî bir 

otoritenin olmayışı, yaşanan meşruiyet krizi, Anadolu’da ahilerin gücünü gittikçe 

arttırmasına önayak oldu. Çağdaş kaynaklar Ahilerin gücünü ve zenginliklerini krallığı 

çağrıştıran terimlerle tanımlarken, devletin dağılma sürecine girdiği dönemde güç 

kaybeden Mevlevîler, ahileri öven şiirler yazmaya başlamışlardı. Sultan Veled (Ö.1312), 

Ahi Muhammed’in bir “kral gibi’’ olduğunu anlatan şiir yazmıştı748. İbn Battuta’nın XIV. 

yüzyılda Ahi ve ahi zaviyeleri hakkında Anadolu’nun en ücra köşesine kadar yayıldıkları, 

şehirlerine gelen misafirleri ağırladıkları, haydut ve eşkıyalardan koruduklarını, bu 

konuda dünyada eşi benzerlerinin olmadığını anlatmaktadır. Denizli’de iki ahi grubu onu 

                                                           
747 Mektuplar, s.188-189; Eflâkî, C.II, s.170; Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu, s.330. 
748 Peacock, Islam, Literature and Society in Mongol Anatolia, s.118. 



- 218 - 
 

misafir etmek için birbirleri ile rekabet etmişlerdi. Bunun sebebini hükümdarlık, önderlik 

alameti olan konuk ağırlama gibi uygulamaları kendi uhdelerine almaya çalışmaları 

olarak düşünebiliriz749.  

Ahiler, önemli yol güzegâhları üzerinde tekke ve zaviyeler kuruyorlar, şehirlere 

yeni gelen özellikle göçer gençlerin bu kurumlarda meslekî ve dinî eğitim alıp yerleşik 

hayata adapte olmalarına yardımcı oluyorlardı750. 1277’de kurulan Ahi Evran vakıfları, 

Ahi Evran’ın kişisel servetini bağışlaması ile meydana getirilmişti. Daha sonraki yıllarda 

Kırşehir bölgesindeki çeşitli çiftlik, köy ve mezralar da buraya tahsis edilmişti. Ahi Evran 

ve Ahi Mesud vakıflarının yönetimi evlatlarına bırakılmıştı, onlar da debbağlık ile 

uğraşıyorlardı751. Vakıfların kendilerine özerk bütçeleri olduğu ve herhangi dışarıdan bir 

müdahele olmadan işleyen kurumlar olduğunu da unutmamak lazım. Bu sayede 

şehirlerde yeni mahalleler, kırsal alanda yeni köyler kuruluyordu. Böylece Anadolu’da 

pekçok yer mamur hale gelmişti. 

  Ahileri, beylikler döneminde de etkin rollerde görüyoruz. Ahi İsa, Kadı 

Burhaneddin’in vezirliğini yaparken, diğer güvendiği adamı Ahi Adil Şah’a Zile’de inşa 

ettirdiği medresesini emanet etmişti. Yine Kadı Burhaneddin’e suikastin başını da bir ahi 

yani Ahi Nevruz çekmişti752. Kadı Burhaneddin şiirlerinde de ahilere yer vermiştir; 

“Gözlerinin gûşesini (köşesini) ben niçe diyem ahı, bencileyin sad hezârân( binlerce) 

rindi mihmân (misafir) ider’’753 demektedir. Kısacası, XIII. yüzyılın başlarında sadece 

şehirli elitler arasında yaygın olan fütüvvet akımı, özellikle Kösedağ Savaşı sonrası 

meydana gelen siyasi çekişmeler içerisinde rind, fityan adı verilen zaviyelerde yaşayan 

                                                           
749 İbn Battuta, C.I, s.409; Ay, agm, s.41. 
750 Koca, “Ahilerin Türkiye Selçuklu Devrindeki Rolleri’’, s.305-306. 
751 Maden, agm, s.135. 
752 Aziz B. Erdeşîr-i Esterâbî, Bezm u Rezm, Çev. Mürsel Öztürk, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 

1989, s.289, Mehmet Ali Hacıgökmen, “Kadı Burhaneddin Devletinde Ahilerin Faaliyetleri’’, IV. 

Kayseri ve Yöresi Tarih Sempozyumu Bildirileri (10-11 Nisan 2003), Kayseri, 2003, s.270. 
753 Kadı Burhaneddin Divânı, Çev. Muharrem Ergin, Edebiyat Fakültesi Matbaası, İstanbul, 1980, 

(Beyit 405), s.162.  



- 219 - 
 

ayaktakımı da fütüvvet ehli içerisinde yer almaya başlamıştır. Ahiliğin kurumlaşmaya 

başlaması ile Ahi ünvanı taşıyan kişilere daha çok rastlanmaktadır. Bu ünvanı alan kişiler 

iyi eğitimli ve toplum içerisinde seçkin kimselerdir. XIV. yüzyıldan itibaren siyasi otorite 

boşluğuna bağlı olarak bulundukları bölgenin güçlü yerel otoriteleri haline gelmişlerdir. 

Anadolu’nun en ücra köşesine kadar yayılan zaviyeler sayesinde özellikle göçerlerin 

mesleki ve dini eğitimlerine katkıda bulunmuş, yaşadıkları alanları mamur hale getirerek 

yeni yerleşim alanlarının kurulmasında ön ayak olmuşlardır. İbn Batuta gibi geniş bir 

İslam coğrafyasını ziyaret etmiş bir gezginin, ahi zaviyeleri ve ahilerin konukseverlik, 

cömertlik olarak emsalsiz olduğunu söylemesi, fütüvvetin Anadolu’da geçirdiği evrimin, 

XIII. ve XIV. yüzyıllarda sisyasi, sosyal ve ekonomik olaylarla yakından ilgisi vardır. 

Ahilerin, silahlı güçleri olması, toplum içerisinde bu kadar etkin rol oynamalarına rağmen 

neden siyasi bir güç haline gelmediklerinin cevabı ise ahilerin aralarında gerek ruh 

gerekse örgüt olarak birlik sağlayamamış olmalarındandır. 

Bu bölümümüzü bitirirken özetlemek gerekirse, Kösedağ Savaşı sonrası 

Anadolu’da siyasi, kültürel, ekonomik pekçok alanda birlik ve beraberlik sarsılmıştır. 

Başta ikta sisteminin bozulması, mirî arazilerin ise vakıf sisteminin kötüye kullanımı 

yüzünden özel mülkiyet haline gelmeye başlaması, ticarî faaliyetlerin yabancı 

girişimcilerin tekeline geçmesi, Moğol sömürüleri, Türkmenlerin Bizans sınırlarına 

doğru ilerlemesine neden oldu. İlhanlı aristokratları gittikçe zenginleşirken, halkın belirli 

bir kısmı gittikçe yoksullaştı. Moğolların kötü yönetim şekli sadece ekonomide değil 

sosyal alanda da telafisi mümkün olmayan yaralar açtı. Hristiyan-Müslüman, Sünni-Şii 

arasında ciddi kutuplaşmalar meydana geldi. Siyasi ve ekonomik istikrarsızlık, 

güvensizlik, korku ve endişe ortamı, sufiler, vakıf sistemi, ahiler gibi devletin kontrol 

aygıtlarının ön plana çıkmasına neden oldu. İlhanlı yönetiminin Anadolu’dan yavaş yavaş 

elini çekerken artık Türkmen beylikleri tarih sahnesinde yerini aldı. Bütün bu karanlık 

tablonun belki de en kârlı çıkan tarafı Türkmenler oldu. 



- 220 - 
 

 

III. BÖLÜM 

BEYLİKLER DÖNEMİNDE ANADOLU’DA SOSYAL ve 

KÜLTÜREL YAPI 

Danişmendnâme’de Hristiyan bir prenses olan Efromiya, iradesi dışında 

nişanlandırılır ve zengin bir kervan ile nişanlısına gönderilmek için yola çıktıkları vakit 

Danişmend ve arkadaşı Artuhi tarafından kervan pusuya düşürülür. Bundan sonra 

Efromiya, Müslümanlara esir düşer. Artuhi’ye aşık olan Efromiya İslam’ı kabul eder ve 

o da ata binip, süngü ve kılıç kullanmaya, kafirlere karşı akınlar yapmaya başlar. Hatta 

bir akında babası ile çatışmak zorunda kalır. Danişmend, Efromiya’ya “Ey dünyanın 

prensesi! Ebedi hayat babandan daha iyidir. Korkma o artık senin baban değil yürüyün 

ve onu İslam’a davet edin’’ diye seslenir. Efromiya’da Danişmend’in dediği harfiyen 

yerine getirir. Babasını kafir olduğu için tuzağa düşürür ve esir alır. Efromiya ile ilgili 

bazı bölümler Battâlnâme’den alındığı görülmektedir754. 

Annesi Türk olan Abbasi halifesi Mutasım, İslam ordusundaki Türklerin sayısını 

arttırmış ve Türkmenlere özel bir önem vermiş, onlara Bağdat yakınlarındaki Samerra 

şehrini kurmuştu. Sugûr denilen Bizans-Arap sınır bölgesinde yer alan Türk akıncılarının 

kültürel etkileri destanlara da yansımıştı. Gazileri yüreklendirmek için Rum kızlar ile aşk 

motiflerinin eklendiği bu destanlarda bazen Hristiyanlar ile Türklerin işbirliği içinde 

olduğu görülür. Kafadar, gaza ile cihat arasındaki farka dikkat çekerek gazayı diğer 

birçok şeyin yanında kalpleri ve zihinleri kazanma çabası olarak niteler. Kalbi temiz bir 

kafir illa düşmanınız kalacak diye bir durum söz konusu değildir, aranıza her an katılması 

olasıdır. Bu yüzden bu sınır bölgelerindeki halk, kendi dinlerini yaymaya çalışmak ile 

                                                           
754 Melikoff, age, s.123-218. 



- 221 - 
 

diğer inançtaki insanlara karşı uzlaşmacı faaliyetlerde bulunmak gibi çelişkili 

davranışlarda bulunmaktan da çekinmiyordu. Kısacası biz ve onlar diye bir ayrımdan 

daha çok biz ve henüz bizden olmayanlar diye bir ayrıma gidilmiş. Ve karşı tarafın 

kalplerini ve zihinlerini fethetmek için mümkün olan her anda uzlaşmacı bir karakter 

sergilenmişti. Çünkü bu uc olarak tabir edilen sınır bölgesi dinlerin, ırkların ve kültürlerin 

kaynaştığı bir alandı755. 

Yüksek İslam kültürü olarak tabir edebileceğimiz ortodoksiyi, yani doğru inançlar 

ve ameller manzumesini doğrudan halka dayatmak tabiki tepkiye neden olabileceği için 

gaza ideolojisinin yürütüldüğü bölgelerde heterodoksi ile ortodoksi ayrımının yapılması 

pek mümkün değildi756. Danişmendnâme’de Melik Danişmend’in Hristiyan 

arkadaşlarına ve Hristiyanlara karşı uzlaşmacı bir tavırda olduğuna dair göndermeler 

mevcuttur. Kısa ömürlü Danişmend beyliğini ele geçiren Selçuklu devleti, buraya 1081 

civarında yerleşen Büyük Selçukluların bürokratik geleneklerini izleyerek bölgede 

imparatorluk olarak devam etmek istedi. Selçuklular, yönetici elit ile halk arasındaki 

uçurumu vurgulayan kentsel kurumları himaye etme konusunda Danişmendlilerden daha 

farklı bir siyaset yürüttüler. Bu kentsel kurumlar saray ve medrese idi. Eğitim, idare ve 

ibadet dilini Farsça ve Arapça olarak belirlediler. Aynı zamanda Selçukluların medrese 

eğitimi desteklemesi Hristiyan halk ile yönetici kadro arasındaki mesafeyi arttırdı. 

Ulemanın ortaya çıkmasıyla ibadet, aile hukuku, miras, mülkiyet gibi dini, siyasi ve 

medeni hayatın pekçok alanında İslam hukuku uygulandı. İslam fıkıhı, Hristiyanların din 

ve geleneklerine keskin bir zıtlık yarattı757.  

Oysa Emir Danişmend beyliğini yerel kültüre eklemlemişti bunu 

Danişmendnâme’den de anlamak mümkündür. Hatta yerel sikkeleri aynen kullandıkları 

                                                           
755 Kafadar, İki Cihan Âresinde, s.139, 140. 
756 Kafadar, age, s.141. 
757 Wolper, age, s.9. 



- 222 - 
 

gibi, bastırdığı sikkelerde iki dilde yani Rumca ve Arapça yazılar yer aldığı 

görülmektedir. Krala taç giydiren Meryem Ana figürleri gibi yerel halkın aşina olduğu 

figürler kullanılmıştır. Bu durum sadece Danişmend beyliği için değil diğer Türkmen 

beylikleri için de geçerliydi. Oysa Selçuklu döneminde sikkeler genellikle Arapça basıldı. 

Şaman inancıyla yakından ilgili olan ve Orta Asya Türk inanışına göre koruyucu ruh 

olarak kabul edilen kartal figürünü Selçuklu sikkelerinde kullanmazken Aydınoğulları ve 

Karamanoğulları beyliklerinde bu motife yer verilmiştir758. Selçuklu paraları çok daha 

İslami nitelikli görülmüş, Türkmenlerin gazi ruhunu temsil eden Danişmendlilere göre 

Selçuklular, Bizans ile daha barışçıl ilişkiler geliştirmiştir. Türkmenler, barış zamanında 

da savaş zamanında da yerli halk ile daha iyi ilişkiler kurmuşlardır. Paranın İslami 

karakter kazanması onlar için hiç önemli olmamıştır759. Bizans yönetiminin Anadolu’da 

baskı uyguladığı bazı etnik ve dini topluluklar vardı. Bunların başında Ermeniler, 

Nesturiler ve Monofizit gibi etnik ve dini gruplar geliyordu. Tabiki Selçuklu ailesinin 

Bizans ile akrabalık ilişkileri kurması, Anadolu’da adeta Bizans’ın vasalı gibi hareket 

etmesi Bizans karşıtı gayri Müslimleri, Babaî isyanına destek vermeye itti.  

Türkmenlerin ruhundaki gaza alevi Selçuklular döneminde kısmen sönmüş olsa 

da Moğol istilası sonrası devletin içine düştüğü zor durum yüzünden uçlarda tekrar 

canlanacaktı. Günümüzde de hala tartışmaların odağında gaza ve gazi kavramlarının ne 

olduğu problemi vardır. Osmanlı’nın gaza ideolojisiyle mi hareket ettiği yoksa bu 

ideolojiyi sonradan tarihi kaynaklara siyaset gereği mi yazdırıldığı konusu tartışmalıdır. 

Türklerdeki alplik geleneği ile din uğruna savaşmak anlamına gelen gaza kavramının ne 

zaman ve ne şekilde Anadolu topraklarında örtüşmeye başladığını bilemiyoruz. İslami bir 

takım kavramların içerik olarak Anadolu topraklarında farklılık arz ettiğini biliyoruz. 

                                                           
758 Gündegül Parlar, “Orta Çağ Figürlü Sikkelerin Taşıdığı Anlamlara Bir Bakış’, TÜBA-KED Türkiye 

Bilimler Akademisi Kültür Envanteri Dergisi, S.13, 2015, s.12-17; Betül Teoman-Gültekin Teoman, 

“Malatya’da Basılmış Danişmendli ve Anadolu Selçuklu Sikkeleri’’, İnönü Üniversitesi Uluslararası 

Sosyal Bilimler Dergisi, C.5, S.1, 2016, s.63; Wolper, age, s.9. 
759 Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu, s.133. 



- 223 - 
 

Örneğin Anadolu’da uygulanan ikta sistemi, klasik İslam şemasından farklı nitelikler 

taşıdığı gibi yine İslam ülkelerinde kullanılan bir takım ağırlık ve ölçü birimlerinin sadece 

isim olarak aynı olduğu, uygulama konusunda Anadolu’da farklılıklar gösterdiğini 

söyleyebiliriz760. Kuvvetle muhtemel İslam gaza anlayışı da Anadolu’da kendine has bir 

özellik kazandı. 

Çin kaynaklarında Türklerin yatakta hasta yatıp ölmekten utandıkları ve savaşta 

ölmeyi şeref kabul ettikleri anlatılır. Alp adını alan kahraman savaşçıların hikâyeleri, 

İslamın kabulünden sonra da oba oba diyar diyar gezen ozanlar tarafından kopuz eşliğinde 

av şölenlerinde, toylarda anlatırlardı. Dede Korkut’ta ideal insan tipi alp tipidir. 

Kahramanlık kadın, erkek fark etmeksizin en büyük sosyal değerdir. Hatta evlenmek 

isteyen erkek, gelin adayını at koşturmada, ok atmada ve Türk güreşinde yenmek zorunda 

olduğu bir adet vardı761. Dede Korkut hikâyelerinde kafir ile mücadele edilir ama 

mücadelenin hiçbiri din uğruna değildir. Düşmanları kafir olarak tanımlasalar bile 

savaşlar dünyevî sebeplerdendir. Türkler, alplik gibi eski kültürel değerlerini yeni coğrafi 

ve sosyal şartlara adapte ederek gazilik gibi yeni bir kavramın ortaya çıkmasını 

sağlamışlardır762.  

Paul Wittek’in Osmanlı beyliğinin kuruluşunda en mühim unsurun gaza olduğunu 

ve sınır boylarındaki gazilerin beyliği kurduğuna dair tezi tarihçiler tarafından sıklıkla 

tenkite uğramıştır. Wittek, Osmanlı fetih hareketlerini cihat ile özdeşleştirmiştir. Ona 

göre Osmanlı askerlerinin bir numaralı motivasyonu İslamiyeti yaymak yani gaza yapma 

hissiyatıdır763. Oysa günümüzde yapılan birçok araştırma XIII. ve XIV. yüzyıl 

kaynaklarında sık sık gazi ve gaza kelimelerine rastlanırken, Osmanlı kaynaklarında 

                                                           
760 Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu, s.129-135. 
761 Dede Korkut Kitabı, bkz. “Bamsı Beyrek Hikâyesi’’s.61-62. 
762 Selahattin Döğüş, “Osmanlılarda Gaza İdeolojisinin Tarihi ve Kültürel Kaynakları’’, Belleten, C.72, 

S.265, 2008, s.849,872. 
763 Paul Wittek, Osmanlı İmparatorluğunun Kuruluşu, Çev. Güzin Yalter, Türkiye Yayınevi, İstanbul, 

1971, s.73. 



- 224 - 
 

Ahmedî’nin İskendernâme adlı Türkçe eserine kadar gaza kavramına rastlanmadığını 

ortaya koymuştur. Germiyanlı şair ve âlim Ahmedî, medrese eğitimini Mısır’da almış, 

Aydınoğlu ve Germiyanlı beyliklerinin saraylarında çalışmıştı. İskendernâme’yi de önce 

Germiyan beyi Süleyman Şah için yazmış fakat onun ölümü üzerine eserine Osmanlı 

tarihi kısmını da ekleyerek I. Bâyezid’in oğlu Süleyman Çelebi’ye (1410’dan önce) 

sunmuştur764. Ankara Savaşı sonrası Timur’un bu büyük âlime oldukça ilgi gösterdiği 

bilinmektedir. Hatta günümüze ulaşan Timur-Nasreddin Hoca fıkralarında anlatılan 

diyalogların Timur ve Ahmedî arasında geçtiği rivayet edilmektedir. 

XIV. yüzyılda Anadolu beyliklerini ziyaret edenlerin verdiği bilgiler ışığında bu 

gaza meselesinde bir fikir edinmemiz gerekirse İbn Battuta, Anadolu’ya geldiğinde tarih 

1332/1333 idi. Bu tarihte Osmanlı beyliğinin başında Orhan Bey vardı. Aydınoğlu 

Mehmet Bey’in Birgi’deki sarayına konuk olan İbn Battuta, sarayı tasvir etmiş ve tunç 

aslan heykellerin süslediği, Rum hizmetkârların, altın ve gümüş taslardan ikramlarda 

bulunduğu, kadı, müderris, tabib gibi ilim adamlarının bulunduğu bir ortamdan bahseder. 

Osmanlı beyliğinden bahsederken ise Orhan Bey’in bir şehirde bir aydan fazla 

kalmadığını söylediği gibi diğer beyliklerde gördüğü ve ballandıra ballandıra anlattığı 

saray ortamından Bursa’da kırk gün kalmasına rağmen bahsetmez765. Türkmen 

hükümdarlarının mal, ülke ve askerce en büyüğü olan Osmanlı beyliğinin sürekli 

kafirlerle savaş halinde olduğunu da belirtir. Fakat nedense Aydınoğlu Umur Bey’de 

kullandığı cihat ehli ve gaza yapan cömert hükümdar ifadelerini kullanmaz. Çünkü Orhan 

Bey, hayatının sonuna kadar göçer yaşantısını sürdürmüş ve ölene kadar da obasındaki 

çadırında yaşamış bir savaş adamıydı766.  

                                                           
764 Nihad Samî Banarlı, “Ahmedi ve Dâsitan-ı Tevârih-i Mülûk-i Âl-i Osman’’, Türkiyat Mecmuası, 

C.VI, İstanbul, 1939, s.54. 
765 İbn Battuta, C.I., s.422-430. 
766 El-Kalkaşendî, Ebu’l Abbas Şihâbeddin Ahmed b. Ali, Subhu’l A’şâ fî Sınâ’ati’l-inşâ, C.V, 

Matbaa Darü’l Küttab el-Mısriyye, Kahire, 1922 (H.1340), s.367-368. 



- 225 - 
 

Kafadar ilk Osmanlıların, kendine İslam etiketi altında sergileyen şamanizmle bir 

noktada birleşen “aşiretçiliği’’ benimsediğini söylemektedir. Ona göre, bir süre sonra 

büyüyen beylik devlet haline gelmeye başlamış ve bir saray hayatı başlamıştır. Saray 

hayatının başlaması eğitimli Müslümanları çekmeye başladı, muhtemelen bu okumuş 

tabaka onlara Sünnî Ortodoksi’nin ve gaza ideolojisinin en uygun fikir olduğuna ikna 

ederek, aşiretçi geçmişin izlerini silmek için yeni saray tarihleri yazdılar. Hiçbir zaman 

gazi olmamış olan kurucuları tarih yazımını kullanarak gazi olarak yücelttiler767. Linda 

T. Darling ise gaza ideolojisinin Ankara Savaşı sonrası ortaya çıktığı gibi ilginç bir iddia 

ortaya atar768.  

Ne kadar eski tarihlerden itibaren Anadolu’da bir gaza, cihat kavramları geçse de 

Türkmenlerin bu kavramlara yüklediği anlam daha farklıydı. Battuta’nın cihat ehli olarak 

tanımladığı Umur Bey, Bizans taht kavgalarından faydalanarak Kantakuzenos ile yakın 

ilişkiler geliştirmişti. Kantakuzenos’a yardım için İstanbul taraflarına akına giden Aydın 

Beyi, Saruhan beyinin ölümü üzerine hemen Anadolu’ya dönmüştü. Kantakuzenos ise 

tahtı ele geçirebilmek için çok önemli olan Türkmen desteğinden mahrum kalmış bunun 

üzerine Umur Bey, Osman Bey ve oğlu Orhan Bey’i ona tavsiye etmişti. Osmanoğulları 

da Umur Bey’in siyasetini devam ettirdi. Gerek Aydınoğulları olsun gerek diğer batı 

Anadolu beylikleri olsun akınları, İslamiyeti yaymaktan çok ticarete odaklıdırlar. Deniz 

üzerinde yapılan akınlarda elde edilen ganimet özellikle “Rum esir’’ ticareti,  Ayasuluğ’u 

önemli bir köle pazarı haline getirmişti. Gregoras, Tralleis/Tralles’in (Aydın civarı) uzun 

süre Türklerin kuşatması altında kaldığını, açlıktan ve susuzluktan ölmeyenlerin Türklere 

esir olarak teslim olduklarını, sayılarının ise yaklaşık yirmi bin kadar olduğunu anlatır769. 

                                                           
767 Kafadar, İki Cihan Âresinde, s.187-188. 
768 Fatih Bayram, “Timur İstilasına Beylikler Dünyasına Bakış: Karaman Diyarı’nda Cennet Bahçeleri’’, 

Prof. Dr. Erdoğan Merçil’e Armağan, Bilge Kültür Sanat, İstanbul, 2013, s.312. 
769 Gregoras, Byzantina Historia, C.I, s.142. 



- 226 - 
 

Cenevizli ve Venedikli tüccarlarla ticarî ilişkiler oldukça gelişmişti. Aydınoğulları 

elde ettikleri bu ganimet ve ticaret gelirlerini ilim ve kültür faaliyetlerine harcamaktan da 

çekinmediler770. Tabi onların bu maddi zenginliği, ilim ve kültüre harcadıkları cömert 

paralar diğer İslam coğrafyalarındaki ilim adamlarını, şairleri Anadolu’ya çekmiş olmalı. 

Germiyanlılar, batı Anadolu’da Kütahya ve çevresinde oldukça güçlenmişti. Aydınoğlu 

Mehmet Bey, Germiyan beyliği subaşısı iken güçlenerek kendi beyliğini kurmuştu. 

Germiyan, Aydın, Menteşe, Saruhan beylikleri kendi alanlarında sadece gaza hareketleri 

ile değil yabancı tüccarlarla geliştirdikleri ticarî faaliyetler sayesinde oldukça 

güçlenmişlerdi. Oysa Osmanlılar, bulundukları bölgede bir sıkışmışlık hissindeydi. Uc 

bölgesinde tek şansları kâfirlerle savaşmak olan bu küçük beylik her zaman gaza ruhunu 

canlı tuttu. XIV. Yüzyılın başlarında Osmanlı o kadar küçük bir beylikti ki, Selçuklu’nun 

çöküşünden sonra gözden düşen Mevlevîler, yıldızı parlayan Türkmen beylerini manevi 

vasallar haline getirmek için halifelerini gönderirken, Osmanlı beyliğini göz ardı 

etmişlerdi. Diğer beyliklerin aksine Osmanlı beyliği Türkmen desteğini alan Vefâ’î 

tarikatı ile bağ kurdu771. Osman Bey, Vefâ’î şeyhi Ede Bali’nin kızıyla evlendi. 

Osmanlılar dahil olmak üzere Türkmen beylikleri, gaza kavramının farkındaydılar fakat 

bunu çoğu zaman göçer faydacı (pragmatist) tarafları ile yerine getirdikleri için çoğu 

zaman gazayı bir yağma bahanesi gibi gördükleri düşünülmüştür. Hâlbuki Türkmenler 

sadece yağma peşinde olsaydı Moğollarda olduğu gibi geçtikleri yerleri ekonomik ve 

sosyal yıkıma uğratırlardı772.  

Aydınoğulları çok fazla mimarı eser bırakmamıştır bunun ana sebebi elde ettikleri 

gelirlerin çoğunu önemli eserlerin Türkçe’ye çevirilmesinde ve halkın eğitilmesinde 

harcamalarındandır773. Anadolu beyliklerinin en büyüğü olan Germiyanlı beyliği 

                                                           
770 Tuncer Baykara, Aydınoğlu Gazi Umur Bey, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1990, s.68-80. 
771 Kafadar, age, s.231-243. 
772 Feridun Emecen, Osmanlı İmparatorluğu’nun Kuruluş ve Yükseliş Tarihi (1300-1600), Türkiye İş 

Bankası, İstanbul, 2020, s.48. 
773 Baykara, Aydınoğlu Gazi Umur Bey, s.94. 



- 227 - 
 

günümüze mimari, edebî, ilmî birçok eserler bırakmıştır. Özellikle Şeyhoğlu Mustafa, 

Ahmedî, Ahmed-i Dâî gibi önemli âlim ve şairleri himaye etmişler, Türkçe eserler 

meydana getirmelerine vesile olmuşlardır. Sümer, Türk ve Moğol kavimleri arasındaki 

farkın beyliklere de yansıdığına dikkat çeker. Eretnalılardan günümüze herhangi bir kitap 

ya da mimari eserin kalmadığını belirtir774. Kemal Göde ise Eretnalıların, Anadolu 

Selçuklu Devleti’nin önemli yerleşim merkezînde kuruldukları için imar faaliyetlerine 

gerek duymadıkları ihtimalî üzerinde dururken eserlerin tahribata uğramış olabileceğini 

de belirtir. Ona göre, Onan ve Kerülen boylarının göçebe hayat sürdürmesi imar 

faaliyetlerinin yok denilecek kadar az olmasının tek sebebi olamaz775. Bir diğer yandan 

Orta Anadolu’da zengin imar faaliyetleri yapacak banilerin kalmamış olması da diğer bir 

etkendi. 

Ahmedî gazayı şöyle tanımlar, “Ne ki kafirde bulur ise yıka, hanumanlardan kamu 

oda yaka, davet ile gelmeyeni öldüre, leşker-i İslam’ı galib oldura, Tanrı emri vü atası 

rey’ile’’776. Oysa Osman Bey’in silah arkadaşı Harmankaya tekfuru Köse Mihal’in ne 

zaman İslam’a geçtiği belirsizdir777. Osman Bey ve Orhan Bey’in maiyetinde alpler 

çoğunluktaydı. Turgut Alp, Konur Alp, Hasan Alp, Saltuk Alp gibi herhangi bir tarikat 

yolundan bağımsız savaşmayı meslek edinmiş kişilerdi778. Alplik gaziliğin temeliydi ve 

şehir hayatına geçen ve az buçuk medrese tesiri altında kalanlar kendini gazi olarak 

tanımlıyordu779. Anadolu’da XIII. ve XIV. yüzyıllarda İslam dinini, fütüvveti, sufilik ve 

en önemlisi gaza kurallarını öğreten Türkçe bir literatür ortaya çıkmıştır. Belirli bir kitleyi 

eğitme amacı güden eserlerin hedef kitlesi köy ve kasabalara yerleşen Türkmenler ile ucat 

denilen uc bölgelerdeki gazi kitleleriydi. İslam dinini öğretmek, ahiler için fütüvvet 

                                                           
774 Sümer, Anadolu’da Moğollar, s.114. 
775 Kemal Göde, Eretnalılar (1327-1381), TTK, Ankara, 2000, s.152. 
776 Osmanlı Tarihleri, Haz. Nihal Atsız, Türkiye Basımevi, İstanbul, 1949, s.12, (Beyit 205). 
777 Kafadar, age, s.238. 
778 Döğüş, agm, s.860. 
779 Döğüş, agm, s.861. 



- 228 - 
 

adabını, dervişlere tarikat esaslarını öğretmek olduğu gibi gazilere de gazilik kurallarını 

anlatan yahut savaş heyecanını arttıran destanlar yazılmıştır. Peki gaziliğin adabı nedir? 

Gazinin niyeti samimi olmalı, İslam dini ve Müslüman halk için savaştığını unutmamalı, 

gazada tama ve riyâ olmamalı, yani hareketlerinde dini hayır düşüncesinden 

uzaklaşmamalı, gazaya sırf ganimet için gitmemeli. Gazanın dini-ideolojik tarafını 

vurgulayan bu kurallar, sırf ganimet için yapılan haydutluk olmadığının altını 

çizmektedir780. 

Osmanlı beyleri “gazi’’ ünvanını kullandılar. Osmanlı’nın beylikten devlete 

evrilmeye başladığı dönem diğer Anadolu beylikleri için zor bir dönemin habercisiydi. 

1350’lerde Osmanlı artık Balkanlarda daha sağlam adımlarla ilerliyordu. I. Murad 

döneminde Anadolu beyliklerinin bir kısmı Osmanlı’nın vasalı olmuştu. Fakat Yıldırım 

Bâyezid dönemine gelindiğinde “merkezî bir devlet’’ kurma fikri içerisinde bütün vasal 

Türkmen beyliklerini doğrudan merkezî idareye bağlama ve eski bey ailelerini tasfiye 

etme siyaseti güdüldü. Tabi bu siyaset ilk önce Anadolu’da Selçukluların varisi olma 

iddiasındaki Karaman beyliğini rahatsız etti. Karaman ve Osmanlı Anadolu’da tek güç 

olma rekabetine girişti. 1367-1389’a kadar Osmanlı Karaman etkisini kırdı. Osmanlı etki 

alanını Sivas’a kadar genişletti. Yıldırım Bâyezid, 1389-1390 arasında Saruhan, Aydın, 

Menteşe, Hamid ve Germiyan beyliklerini doğrudan merkezî idareye bağladı. Niğbolu 

zaferi sonrası artık Osmanlı gücünün Balkanlar’da kat’î olarak yerleşmiş olduğu anlaşıldı. 

Bu Yıldırım’a İslam dünyasında şöhret kazandırdı. Kahire’deki halifeden “Rum ülkesinin 

sultanı’’ ünvanını alan Yıldırım artık bir sultan gibi hareket etmeye başladı. Onun üç 

iddiası vardı. Birincisi, Selçuklu’nun mirasçısı olduğu, ikincisi İslam devletinin sultanı 

ve üçüncüsü kadim Doğu Roma İmparatorluğu’nun varisi olduğu iddialarıdır781.  

                                                           
780Halil İnalcık, Devlet-i Aliyye (Osmanlı İmparatorluğu Üzerine Araştırmalar-I), Türkiye İş Bankası 

Yayınları, İstanbul, 2018, s.25. 
781 Emecen, Osmanlı İmparatorluğu’nun Kuruluş ve Yükseliş Tarihi, s.71-90. 



- 229 - 
 

Yıldırım, İstanbul’u alarak Doğu Roma varisi sıfatıyla o güne kadar ortaya 

atılmamış bir siyaseti devreye sokmayı hedefliyordu. Hatta Aya Sofya’yı camiye 

çevireceği ve şehrin içindekilerin dinini İslam’a döndüreceğine dair bir konuşmasının 

olduğu rivayet edilmektedir782. 

Yıldırım, beyliği merkezî bir devlet haline getirmişti. Tabiki merkezî bir devletin 

gereği olarak alt yapı oluşturulmaya başlandı. Tahrir, vergi sistemi, İlhanlı geleneğine 

bağlı malî usullerin tatbikine, idarenin doğrudan hanedan tarafından yürütülmesini 

gerçekleştirmeye çalıştılar. Kapı kulu ve gulam sistemleri düzenlendi, önemli görevler 

kul asıllı kimselere verildi. Bütün bu gelişmeler yerli aristokrat zümreyi rahatsız etti. En 

çok da uc beylerinin tepkisini çekti. Osmanlı’nın vasalı olan Türkmen aileleri eski 

imtiyazlarını ve mülklerini kaybettikleri için merkezî idareye karşı yeni bir güce sığınma 

ihtiyacı duydular. O da Moğol İlhanlı Devleti’nin mirasçısı olarak doğuda beliren Emir 

Timur’du783. 

Memluk sultanı Berkuk öldüğü zaman Bâyezid’in Mısır’ı alacağına dair Mısır 

halkı arasında bir söylenti çıkmıştı784.  Nitekim Ahmedî’de bu durumu şöyle anlatır, 

“Bunı işidüb Şam’a ol kasd eyledi, Mısır benüm oldı deyü söyledi, demedi ol öldi ben 

dahı ölürem, söyle kim ol oldı ben dahı oluram, öldüğünden sana gerekse haber, kanşılar 

öldüğine eyle nazar’’785. Küçük bir beyliği devlete dönüştüren ve yeni bir şekil veren 

Yıldırım Bâyezid şimdi bu devleti bir cihan imparatorluğu yapmak istiyordu. Memluk dış 

siyasetinde her zaman öncelikli olan Suriye’nin güvenliğiydi. Bu yüzden Anadolu’da 

siyasi birliği asla istemiyordu. Bu amaçla da sık sık Anadolu beyliklerini birbirine 

düşürüyordu. Suriye’nin güvenliği için Eretna, Karamanoğulları, Ramazanoğulları, 

Dulkadiroğulları ve Kadı Burhaneddin yönetimlerini baskı altında tutmuştur. Sultan 

                                                           
782 Emecen, age, s.90. 
783 Emecen, age, s.86-87. 
784 Musa Şamil Yüksel, “Dönemin Arap Kaynaklarına Göre Ankara Şavaşı’’, Tarih İncelemeleri Dergisi, 

C.XXV, S.1, Temmuz/2010,  s.360. 
785 Osmanlı Tarihleri, s.22 (Beyit, 565). 



- 230 - 
 

Berkuk’un “Ben Timur’dan korkmuyorum çünkü ona karşı herkes bana yardım ediyor. 

Ancak İbn Osman’dan korkuyorum’’ dediği rivayet edilir786. Tabiki bunda muhtemelen 

Bâyezid’in gaza hareketleri ile İslam çevrelerinde şöhret elde etmesinin de etkisi olmalı. 

Timur da Yıldırım Bâyezid’in kafirlere karşı savaşmasından dolayı Anadolu’ya 

yapacağı herhangi bir hamlede tepki çekeceğinden korkuyordu. Bu sebeple bahaneler 

bularak harekete geçmeye karar verdi. Ahmed Celâyir ve Kara Yusuf’un Bâyezid’e 

sığınmasını bahane ederek Timur, Anadolu’ya girdi787. Anadolu’da Sivas’a gelen Timur 

şehri yakıp yıktı. Büyük katliamda bulunduğu şehirden dokuz bin kişiyi esir alıp götürdü 

(1400)788. Bu sırada Bâyezid, İstanbul’un kuşatılmasıyla meşguldü. Olası bir Memluk-

Osmanlı ittifakına karşı Timur, Halep, Hama, Humus, Dımaşk gibi şehirler üzerine 

yürüdü. Suriye tarafını kontrol altına alan Timur, Bâyezid ile uzlaşmak için mektuplar 

gönderiyordu. Fakat uzlaşmak şöyle dursun Bâyezid’in Timur ordusuna meydan 

okuması, Ankara Savaşı’nın yolunu açtı. Bâyezid’in Sırp dostu Lazarevic, Timur’un 

gücünün farkına varmış olsa da Bâyezid’i geri çekilmeye ikna edememişti789.  

Doğu’nun hem de Batı’nın kendi hükmü altına girmesinin yolunun açılacağını 

bilen Yıldırım savaş fikrinden vazgeçmedi. 28 Temmuz 1402’de bir tarafta Selçuklu’nun 

mirasçısı olarak cihanşümulluk iddiasında olan Yıldırım Bâyezid, diğer tarafta 

Anadolu’yu Cengiz Han soyunun mirası olarak gören ve yine cihan hâkimiyetine talip 

Timur arasında Ankara Savaş’ı gerçekleşti. Tıpkı 1243’te Kösedağ Savaşı’nda Selçuklu-

Moğol ordusunun kozunu paylaştığı gibi. Fakat sonuç Osmanlı’nın ağır bir yenilgi alması 

oldu. Kösedağ Savaşı’nda olduğu gibi Anadolu tekrar Moğol yıkımına uğradı. Bursa ve 

                                                           
786 Cüneyt Kanat, “Memluk Kaynaklarındaki Osmanlı İmajının Değişim Süreci’’, Tarih İncelemeleri 

Dergisi, C.XXI, S.1, Teemuz/2006, s.133; Yüksel, “Dönemin Arap Kaynaklarına Göre Ankara Şavaşı’’, 

s.360. 
787 Yüksel, agm, s.354. 
788 Johannes Schiltberger, Türkler ve Tatarlar Arasında (1394-1427), Çev. Turgut Akpınar, İletişim 

Yayınları, İstanbul, 1997, s.46. 
789 Mikhael Doukas, Tarih Anadolu ve Rumeli (1326-1462), Çev. Bilge Umar, Arkeoloji ve Sanat 

Yayınları, İstanbul, 2008, s.57. 



- 231 - 
 

Kütahya’yı zapteden Timur, İzmir’i fethederek kışı Efes’te geçirdi. Bâyezid’in zorla 

sağladığı Anadolu siyasi birliği dağılmış ve beylikler tekrar bağımsızlıklarını 

kazanmışlardı. 

Peki Ankara Savaşı neden kaybedilmişti? Timur hakkında gerek Arap kaynakları 

gerekse Bizans kaynakları “zâlim ve acımasız bir hükümdar’’ olarak bahseder. Timur ve 

ordusunun gelip geçtikleri yerleri yakıp yıktıkları ve yağmaladıkları kaynaklarda yer 

almaktadır. Yıldırım Bâyezid’ın bu kadar önemli bir tehlike karşısında kibirlilik ve burnu 

büyüklük yaptığını düşünen sadece Osmanlı kaynakları değil Bizans kaynakları da hem 

fikirdir. Doukas, Bâyezid’in Timur ile boy ölçüşme zamanı gelip çattığı halde bu duruma 

sanki ikinci derecede bir önem veriyormuş gibi hiçbir pişmanlık göstermediğini 

söylüyor790. Bâyezid’in yenilmesinde şüphesiz en önemli etkenlerden biri Osmanlı 

ordusundaki Tatarların savaş sırasında saf değiştirmesi oldu. Oldukça kalabalık olan 

Tatarlar, Osmanlı ordusunun üçte ikisini oluşturduğuna dair kaynaklarda bilgi yer alsa da 

bu oran net değildir791. Timur’un daha önceden Tatarlarla anlaştığını, hatta İbni 

Tagrıberdi, Timur’un “Biz aynı kavime mensubuz. Bu Türkmenleri aramızdan atalım. 

Diyar-ı Rum onların yerine sizin olsun’’dediğini rivayet eder792.  

Anadolu’da yaklaşık 40.000 çadır bir nüfuzu olan Kara Tatarlar793 Sivas, Amasya, 

Tokat, Kırıkkale, Kayseri taraflarında yaşıyorlardı. Kara Tatarların ihanetinden daha 

kötüsü Türkmen beylerinin ihaneti oldu. Aydınoğulları, Saruhan, Menteşe ve Germiyan 

beyleri kaçıp düşmana katılmışlardı794. Bu ihanetin arkasında ne kadar Yıldırım Bâyezid 

kendini Selçuklu’nun varisi olarak görse de Anadolu beyleri ve Timur tarafından hakir 

                                                           
790 Doukas, age, s.53-54; Mustafa Daş, “Bizans Kaynaklarına Göre Timur İmajı’’, Tarih İncelemeleri 

Dergisi, C.XX, S.2, Aralık 2005, s.47; Yüksel, “Dönemin Arap Kaynaklarına Göre Ankara Şavaşı’’, s.358. 
791 İbni Arabşah, Acâibu’l Makdûr, Çev. Ahsen Batur, Selenge Yayınları, İstanbul, 2012, s.309; 

Schiltberger, age, s.48.  
792 İbn Tagrıberdî, En-Nücûmu’z-Zahire, Çev. Ahsen Batur, Selenge, İstanbul,2013, s.355. 
793 Ebu Bekr-i Tihranî, Kitab-ı Diyarbekriyye, Çev. Mürsel Öztürk, TTK, Ankara, 2014, s.42; Enverî, 

Düsturnâme-i Enverî (19.-20. Kitaplar), Haz. Necdet Öztürk, Çamlıca Yayınları, İstanbul, 2012, s.34. 

Enverî Tatarların sayısını 35.000 olarak vermiştir. 
794 Doukas, age, s.56. 



- 232 - 
 

görülüyordu. Karaman beyini kendine tabi etmek için yapılan Konya savaşını Yıldırım 

Bâyezid kazandığı zaman, Karaman beyi önüne getirilmiş ve ona “Niye bana tabi olmayı 

kabul etmek istemedin’’ diye sormuştu. Karaman beyi “Çünkü ben de senin gibi bir 

beyim’’ yanıtını vermişti795. Görüleceği üzere Yıldırım ne kadar cüretkâr bir fetih 

politikası izlerse izlesin, kafasında kurduğu imparatorluk hayaline ulaşmasını sağlayacak 

ideolojik alt yapının oluşturulmadığı aşikârdı. Oysa o sıralar Anadolu’da güçlü bir Oğuz 

geleneği vardı. Türkmen beyleri üzerinde hâkimiyetini meşru kılmanın yolu zaten var 

olan bu akrabalık bağlarını canlandırmaktan geçiyordu796.  

Yıldırım Bâyezid, dahi insanlarda görülen uç sınırlarda ve tezatlarla dolu, 

kendisini kaybedecek kadar dizginlenemez öfkeli bir kişilk yapısına sahipti. Sinirli ve 

hiperaktif yapısı onu geri dönüşü olmayan hatalı kararlar almasında başlıca amildi797. İlk 

dönem Osmanlı kronikleri, Ankara Savaşı hakkında daha yüzeysel ve devleti nerdeyse 

yıkılmanın eşiğine getirmiş olsa da Yıldırım Bâyezid hakkında mutedil bir üslup 

takınmışlardır. Yıldırım Bâyezid hakkında sert bir üslup takınılması II. Bâyezid 

döneminde yazılan özellikle anonim Osmanlı tarihlerinde görülür. XV. yüzyılda yazılan 

kronolojik takvimler müneccimler veya dervişler tarafından yazılıyordu. Fatih 

döneminde dervişlerin elindeki vakıf ve mülk olarak kontrol edegeldiği binden fazla 

köyün müsadere edilmesi, bu dönemde yazılan Tevarih-i Âl-i Osmanların çoğunda 

mülklerinden edilmiş dervişlerin öfkesini yansıtmaktadır798.  

Özellikle anonim olan eserlerde Yıldırım’ın şarap içmesine, aşırı katılığına, malî 

icraatlarına, Timur’a karşı tedbirsiz ve gereksiz sert davranışlar göstermesine, kadılara 

yönelik eleştirilere ve tımarların geleneğe aykırı dağıtılmasından bahsedilmiştir799. Tabiki 

                                                           
795 Schiltberger, age, s.22-23. 
796 Fuad Köprülü,”Osmanlı İmparatorluğu’nun Etnik Menşei Meseleleri’’, Belleten, C.7, S.28, 1943, s.295. 
797 Emecen, “İhtirasın Gölgesinde Bir Sultan: Yıldırım Bâyezid’’, s.81. 
798 Kafadar, İki Cihan Âresinde, s.185. 
799 Emecen, İlk Osmanlılar ve Batı Anadolu Beylikleri Dünyası, s.269; Orhan Sakin, “Yayınlanmamış 

Bir Anonim Tevârih-i Âl-i Osman Nüshasında Yıldırım Bâyezid Han ve Dönemi’’, Sultan Yıldırım 

Bâyezid Han ve Dönemi, Ed. Saadettin Eğri, Gaye Kitabevi, Bursa, 2003, s.158-161. 



- 233 - 
 

bu eleştirilerin gerçeği yansıtıp yansıtmadığı her zaman şüphelidir. Fatih döneminden 

itibaren devletin hızla merkezîleşmesi, yeni malî bürokrasiye, vergi sistemine ve 

vergilendirmeye yönelik tahrirlerin meydana getirilmesine neden oldu. Bu yenilikler 

başta uc beylerini ve sufi çevrelerini rahatsız etmiş olmalı. Bu yüzden Yıldırım Bâyezid 

üzerinden musibetlerden ders çıkarılması mantığıyla çağdaş yöneticiler eleştiriliyordu. 

Kısacası o dönemin sistem eleştirisi için Yıldırım Bâyezid kurban edilmiş bir 

hükümdardır800. Ankara Savaşı’nın yenilgisi ve Timur’un Anadolu’yu tahribata 

uğratması ciddi bir kimlik ve güven krizini de ortaya çıkardığı aşikârdır. 

1243 Kösedağ yıkımından sonra Anadolu beylikleri geniş Türkmen kitlelerini 

eğitmek için her türlü fedakârlıkta bulundu. Bunun için tabiki Türk dili kullanıldı. Türkçe 

yönetim dili olarak kullanıldığı gibi yazı ve eğitim dili olarak da kabul edildi. Beylikler 

döneminde medreseler ve ilim tamamen halka yönelik olmuş, Farsça ve Arapça birçok 

eser Türk diline çevrilmişti. İlk önceleri hikâyeler, masallarla dolu ilmihaller, hatta 

Kur’an Türkçe’ye çevrilmiş ve bu sayede halk eğitilmeye çalışılmıştı. 1402 Ankara 

Savaşı sonrası meydana gelen Timur tahribatından Anadolu’nun ilkine göre daha çabuk 

toparlanmasının nedeni işte bu beylikler dönemindeki kitlelerin eğitilmiş olmasına ve 

Türk yazı dilinin Farsça yanında önemli bir şekilde yer almış olmasına borçludur801. 

Ankara Savaşı sonrası yıkım yaşayan Osmanlı yok olmanın eşiğine gelmişti. Fetret devri 

sonrası devletin toparlanması ve tekrar prestijini elde edebilmesi de ancak Türkçe’nin 

etkin olarak kullanıldığı eserler sayesinde olabilecekti.  

Timur, Osmanoğullarına olan nefretinden dolayı Karamanoğulları beyleri 

Muhammed ve Ali’ye hilat giydirmiş, Candaroğlu İsfendiyar Bey’e kendisine ve 

Karamanoğullarına itaat damgası ile damgalanmış sikke kestirmesini ve hutbe okutmasını 

                                                           
800 Emecen, “İhtirasın Gölgesinde Bir Sultan: Yıldırım Bâyezid’, s.78-80. 
801 Şinasi Tekin, “Timur Öncesinde Anadolu ile Orta AsyaTürk Dünyası Arasındaki Kültür İlişkileri ve 

Güzide Kitabı’nın Tercüme Hikâyesi’’, Türk Dili Araştırmaları Yıllığı, Belleten, Ankara, 2000, s.153. 



- 234 - 
 

emir etmişti. Diğer Anadolu beylikleri de Timur’a bağlılıklarını bildirmişlerdi. Böylece 

Karamanoğulları, Timur’un Anadolu’daki naibi olmuştu802. Diğer taraftan Oğuzların 

Bayındır kolundan olan Kara Yülük Osman Bey, Kadı Burhaneddin’in hizmetindeyken 

daha sonra ayrılıp Timur’un emri altına girmişti. Timur, ona hizmetleri karşılığı Amid 

(Diyarbekir) havalisini ikta olarak vermişti. Böylece Akkoyunlu devleti ortaya çıktı. 

Karakoyunlular ile sık sık çatışmasından dolayı bu bölgede çok genişleyemedi fakat 

Timurlu hükümdarı Şahruh’un desteği ile Erzincan, Diyarbekir taraflarında 

tutunabildi803. Akkoyunlular, Osmanlı için Karamanoğulları gibi Anadolu’da siyasi birlik 

önünde en önemli engeli teşkil edecekti. Özellikle Akkoyunlu Uzun Hasan ’ın döneminde 

devlet genişleyerek bir imparatorluğa dönüşmüştür. 1466’da Karakoyunlulara son veren 

Uzun Hasan gücüne güç katarak Osmanlı karşısında ciddi bir rakip haline geldi.  

Selçuklu hanedanın mirasçısı olarak Anadolu’da hâkimiyet savaşına girişen 

Osmanoğulları ve Karamanoğulları rekabetlerini sık sık tarihi kayıtlara yansıttılar. 

Birbirlerinin soyları hakkında ortaya attıkları iddialar ile rakiplerini siyasi olarak 

itibarsızlaştırmaya çalıştılar. Şikarî, Osman Bey hakkında “Aslı cinsi yok bir yörük oğlu 

iken beğ oldu, beğzadeleri beğenmez oldu, ocak erlerin incidir oldu’’ demektedir804. 

Bezm u Rezm’den de anlaşılacağı üzere aslında Anadolu beyleri, ne Karamanlılardan ne 

de Osmanoğullarından memnundu805.  

Akkoyunlular sayesinde, “göçer meşrulaştırıcı ilkeleri’’ devlet egemenlik 

anlayışında daha da güçlendiğini söylemek mümkündür.  Akkoyunlu devlet yapısı birçok 

Türkmen boyunun federasyon şeklinde örgütlenmesinden oluşuyordu. Akkoyunluların 

                                                           
802 İbni Arabşah, age, s.318-319. 
803 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Anadolu Beylikleri ve Akkoyunlu, Karakoyunlu Devletleri, TTK, 

Ankara, 1937, s.63, 64. 
804 Şikarî, age, s.196 (111b). 
805 Aziz B. Erdeşir-i Esterâbadî, Bezm u Rezm, Çev. Mürsel Öztürk, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 

1990, s.104, Karamanoğulları’nın soyunu bir kömürcüye bağlar. Togan ise Kadı Burhaneddin’in Yıldırım 

Bâyezid hakkında “İlim ve faziletten mahrum bir Moğol oğlu’’ dediğini yazar. Bkz. Umumi Türk 

Tarihine Giriş, s.340. 



- 235 - 
 

bu esnek devlet yapısı Anadolu Türkmen beylikleri için Osmanlı’nın merkezî devlet 

yapısını oturtmaya çalışan yönetim anlayışından her zaman daha çekici oldu806. 

Akkoyunlular, özellikle Uzun Hasan Bey (1425-ö.1473), kendisini Anadolu Türklerinin 

hükümdarı sayıyordu ve Oğuz Han’ın soyundan gelmekle övünüyordu. Akkoyunlular, 

Hamza Beğ’den itibaren paralarına, fermanlarına ve bayraklarına Bayındır boyunun 

damgasını koydurmuşlardır. Osmanlı hanedanın da kavmi şuurunun canlanmasında 

Akkoyunluların mühim bir rolü olduğu söylenebilir. Hasan Bey, ibadetlerinde okumak 

üzere Kur’an’ı Türkçeye tercüme ettirmiştir807. Hatta Uzun Hasan, tıpkı Selçuklu, 

Harzemşahlar ve diğer Türk padişahlarının sancaklarında ya da çetrlerinin üzerine 

yerleştirdikleri mahçe denilen hilal kullanıyordu. Bu da onun Türk devletlerinin lideri 

olma siyasetinin en önemli göstergesidir808. 

Osmanlı, Timurluların etkisini kırmak ve rakiplerinin nesep üzerinden 

itibarsızlaştırma çabalarına Oğuz şecerelerini kullanarak cevap verdi. Aslında biz tarihte 

Oğuz aşiret şecerelerinin siyasete hizmet etmesini ilk defa Osmanlılarda görmüyoruz. 

Kaşgarlı Mahmud daha 1077 yılında ansiklopedik eserinde Selçuklulara atıfta bulunarak, 

“padişahımızın ait olduğu boy Kınık boyudur’’ diyerek Oğuz boyu içerisinde onu siyasi 

bir amaca hizmet ettirmişti. İlhanlı veziri Reşidüddin, Gazan Han’ın saltanatını 

güçlendirmek için Camiü’t Tevârih’te Türkler ile Moğolları aynı soya bağlamıştı809.  

Osmanlıların Oğuz kavmine mensup olduğunu birçok Tevârih-i Âl-i Osman 

yazmaktadır. Behcetü’t Tevârih, Aşık Paşazâde Tarihi, Oruç Bey gibi eserlerde 

Osmanlı’nın Oğuz kavmine mensup olduğu fakat hangi boya ait olduğu yazmaz. XV. ve 

XVI. yüzyıl tarihçileri Yazıcızâde, Edirneli Ruhi, Lütfi Paşa, İdrisi Bitlisi gibi tarihçiler 

                                                           
806 John E. Woods, 300 Yıllık Türk İmparatorluğu Akkoyunlular, Çev. Sibel Özbudun, Milliyet 

Yayınları, İstanbul, 1993, s.16, 97,98. 
807 Sümer, Oğuzlar,  s.170. 
808 Hasan-ı Rumlu, Ahsenü’t Tevârih, Çev. Mürsel Öztürk, TTK, Ankara, 2014, s.512. 
809 Barbara Flemming, “Political Genealogies in the Sixteenth Century’’, The Journal of Ottoman Studies 

VII-VIII, İstanbul, 1988, s.123-126. 



- 236 - 
 

Osmanlı’yı Kayı boyundan göstermişlerdir. Peki neden kuruluşundan bir asır sonra 

Osmanlılar kendilerini Kayı boyuna bağlama hissiyatı içerisine girmişlerdi? Camiü’t 

Tevârih’e göre Oğuz hükümdarları olan Yavkuyları (Yabgular) Kayı boyuna 

bağlanmıştır. Bu yüzden Oğuz boyları listesinde en şerefli olanı Kayı birinci sırada yerini 

almıştı810. Oğuz egemenliğinin kendi boylarından biri tarafından yerine getirilmesi 

amaçlanıyordu. Karamanlılar ve Akkoyunlular, Oğuz soyundan olduklarını kanıtlamak 

için soy kütükleri inşa ettiriyorlardı. Osmanlı’nın Karaman ve Akkoyunlulara karşı Oğuz 

bağlarını vurgulaması gerekiyordu811.  

II. Murad tarafından Şükrullah 1449 yılında Karakoyunlular beyi Cihanşah’a 

gönderildi. Mirza Cihanşah “Sultan benim akrabamdır.’’ demiş, bu akrabalığın sebebi 

sorulduğunda Moğol yazısı ile yazılmış bir kitap getirtmişti. Muhtemelen bu bir 

Oğuzname idi812. II. Murad döneminde artan Timurlu baskısına karşı diğer Türkmen 

beyleri ile irtibat kuran Sultan, Oğuz- Türkmen geleneğini ön plana çıkarmıştır. Oğuz 

boyları arasında etkin olma isteği ve hâkimiyetinin Oğuz a’nanelerine uygun olduğunu 

kanıtlamak için Yazıcızâde tarafından Tevârih-i Âl-i Selçuk yazıldı. Osmanlı’nın Oğuz-

Kayı bağlarını vurgulamasını sadece siyasi güç için olduğu düşünülmemelidir. 

XV. yüzyılda Anadolu’da göçer örf ve a’nanelerin canlılığı göze çarpar.  Milli bir 

romantizm akımı yani Oğuzculuk, edebi ve fikri hayatı sarıp sarmalamıştı. II. Murad’ın 

Danişmendnâme’yi tekrar tercüme ettirdiği gibi, birçok Arapça ve Farsça eseri Türkçe’ye 

çevirtmişti. Sarayda Dede Korkut destanlarını okuyan ozanlar bulundurduğu gibi paralara 

da Kayı boyunun işaretini darp ettirmişti. Yazıcızâde’nin ve Şükrullah’ın eserlerinde 

Osmanlı’nın siyasetini desteklemek amacı olduğu söylense bile aslında bu Moğol 

istilasından itibaren göçer kültürün ön plana çıkmasıyla ilgilidir. Türk-Moğol kültürünün 

                                                           
810 Faruk Sümer, “Kayı’’, TDVİA, C.25, Ankara, 2002, s.77-78; Köprülü,”Osmanlı İmparatorluğu’nun 

Etnik Menşei Meseleleri’’, s.292-295. 
811 Flemming, agm, s.126. 
812 Osmanlı Tarihleri, s.51. 



- 237 - 
 

ön plana çıkması, Türkçe’nin bir iletişim ve yazı dili olarak yaygınlık kazanmasını 

sağladı. Memluk, Altın-Orda Devleti, Anadolu beylikleri, Timurlular hepsi kendini Türk 

kültürüne ve Türk diline bağlı hissediyordu. Güçlü bir kavim geleneği ve bilinci zaten o 

zaman dilimi içerisinde vardı. Osmanlı sadece tarih yazıcılığı ile bağlarını görünür hale 

getirdi. 

Türk insanın kimlik bilincinin Anadolu’dan önce de var olduğunu söyleyebiliriz. 

Kaşgarlı Mahmud, daha XI. yüzyılda Divân-ı Lügâti’t-Türk adlı ansiklopedik sözlüğü 

Araplara Türkçe öğretmek ve Türkçe’nin Arapça’dan üstün bir dil olduğunu kanıtlamak 

için yazmıştı. Bu bilinç Anadolu coğrafyasında da devam etti. Gülşehrî, Kadı Darîr ve 

Lâmîî gibi Türkçe aşkı ile eserler veren şair ve müellifler görüyoruz. Germiyanlı Şeyhî, 

bilinçli bir şekilde Türkçe’yi övüyor ve eserlerini Türkçe yazıyordu. Kadı Burhaneddin, 

Salur boyundan olduğunu övünerek söylüyor, Arapça ve Farsça bilmesine rağmen eski 

Oğuz dilinde şiirler yazıyordu813. Bu kimlik bilinci sadece Anadolu’da değil Mısır 

topraklarında da kendini göstermiştir. Mısır’da Türkçe eser yazma ve Türkçecilik akımı 

Sultan Berkuk’tan önce kendini göstermişti814.  Özellikle Anadolu beyliklerinde 

Aydınoğulları ve Germiyanlı sarayında Türkçe birçok çeviri yapıldığı gibi yönetim dili 

olarak da kullanıldı. Kabul etmemiz gerekiyor ki Osmanlı’nın üzerinde yükseldiği kültür 

ve medeniyet beylikler zamanında inşa edilmişti. 

Osmanlı tarihleri yazan Aşık Paşazâde ve Neşrî’nin bilinçli fakat iddiasız Türkçü 

olduğu söylenebilir. Özellikle Neşrî’nin Kitâb-ı Cihannümâ adlı eserinde Osmanlı’nın 

menşeî’ni doğrudan doğruya Orta Asya ve Oğuz kavmine bağlaması Türk tarihinin 

                                                           
813 Bezm u Rezm, s.50-52, İnalcık, Has Bağçede ‘ayş u tarab (Nedimler, Şairler, Mutribler) ,s.149-

150. Kadı Burhaneddin’in kullandığı dil Azerbaycan Türkçesi olarak kabul görse de uzmanların bu 

konuya çekimser yaklaşmasından dolayı eski Oğuzca demeyi tercih ettik. O yüzyılda lehçeler arasında 

çok büyük farklar olmadığını söylememiz gerekiyor. 
814 Kemal Yavuz, “XIII.-XIV. Asır Dil Yadigârlarının Anadolu Sahasında Türkçe Yazılış Sebepleri ve Bu 

Devir Müelliflerin Türkçe Hakkında Görüşleri’’, Türk Dünyası Araştırmaları, S.27, İstanbul, 1983, 

s.14, 35, 55. 



- 238 - 
 

bütünlüğünün farkında olması bakımından mühimdir815. Kısacası Anadolu’da zaten var 

olan bu Oğuz geleneği ve Türkçecilik olgularına kendini eklemlemesi, akrabalık 

bağlarına tarih yazıcılığı yoluyla vurgu yaparak göçer meşrulaştırıcı ilkeleri kullanması 

ne yazık ki çok uzun sürmedi. Göçer meşrulaştırıcı ilkelerin ikna gücünü kaybetmesi 

Uzun Hasan’ın Karakoyunluları yıkması, Timurlular ile Altın Orda devletlerinin çöküşü 

ile doğru orantılı olmuştur816. Ankara Savaşı sonrası yaşanan büyük yıkımın ardından 

Osmanlı Oğuz geleneğine ve diğer Türk boyları ile akrabalık bağlarını ön plana 

çıkartması sayesinde Anadolu’da siyasi birliği sağlayabildi. Anadolu’da Türk beylikleri 

sayesinde güçlenen kimlik bilincinin ortaya çıkışını daha iyi anlayabilmek için beylikler 

dönemi toplumsal, iktisadi ve kültürel gelişmeleri inceleme gereği duyuyoruz.  

 

3.1.  Türk Beylikleri Döneminde Anadolu’da Toplumsal Hayat 

 

El- Ömerî’nin Anadolu beylikleri hakkında verdiği bilgiler o dönemin nüfus ve 

siyasi, iktisadi yapıları hakkında bir fikir edinmemizi sağlıyor. El-Ömerî’nin verdiği 

bilgiler şöyledir. Antalya 40.000 süvariye sahiptir, Rimlos (Milas) Menteşeoğullarının 

süvari sayısı 3000. Aydınoğullarına bağlı Berkeri (Birgi) 10.000 süvari, Kasberdik 

(Manisa) Saruhanoğulları 8000 süvari, Balıkesir Karesioğulları asker sayısı 200’ü 

geçmemekle birlikte müstahkem konumu nedeniyle kimsenin burayı fethetmeye cesaret 

edemeyeceğini belirtmiştir. Grekler için en tehlikeli beylik Osmanlı beyliğiydi ve 25.000 

atlı savaşçısı vardı. Germiyanoğulları, başkenti Kütahya’dır. Germiyanlıların, 40.000 

süvarisi vardı. Gerdeli (Gerede) ili Şahin Bey’e aitti ve 5000 süvarisi vardır. Göynük, 

Umur Bey’in ilidir ve 3000 süvarisi vardır. Kastamonu memleketi Süleyman Paşa’nın 

ilidir. Mısır sultanı ile ittifakı vardır. 30.000’den biraz fazla süvarisi vardır. Ermenek  

                                                           
815 Mehmed Neşrî, Kitâb-ı Cihan-nümâ- Neşrî Tarihi, Haz. Faik Reşit Unat-Mehmet Altay Köymen, 

TTK, Ankara, 2014, s.7-22; Emecen, age, s.255, 278. 
816 Flemming, agm, s.126-127.  



- 239 - 
 

beyliği Karamanoğullarına aittir. 40.000 kişilik ordu çıkarır, Karaman beyi Mısır 

sultanına hürmet eder817.  

Schiltberger, Yıldırım Bâyezid döneminde Anadolu’da bulunmuş ve Türkiye’nin 

başkenti dediği Bursa’nın 200.000 haneden oluştuğunu söylemiştir. Müslüman, Hristiyan 

ve Yahudi olduğuna bakılmaksızın fakirlerin kaldığı sekiz tane hastanesi olan mamur bir 

şehir tablosu çizmektedir818. Pero Tafur (1437-1438) ise Anadolu’nun en zengin ve büyük 

şehri olduğunu söylediği Bursa’nın nüfusunu 4000 civarında verir819. Bu sayısal farkın 

nedeni Ankara Savaşı hezimeti ile Timur’un Anadolu’da yaptığı katliam sonucu nüfusun 

üçte veya dörtte biri kadar insan kaldığından kaynaklar bahsetmektedir820. Anadolu’da 

fetret devri sosyal ve kültürel durumlarından bahseden el-Kalkaşendî, beyliklerin 

çadırlarda yaşadıklarını daha sonradan bir kısmının şehirlerde yaşamaya başladıklarını 

söyler. Tabiki mülklerinin düzeninin Tatarlara benzemesinin abartı olmadığını söylerek 

bize XIII. yüzyıldan beri Moğol istilasının şehirleşmeyi gerilettiği gerçeğini de 

göstermektedir821.  

Ölünceye kadar çadırında yaşayan Orhan Bey’in aksine Germiyan beyinin kızı ile 

evlenen Yıldırım Bâyezid’in Bursa’daki muhteşem düğünü, ilk defa Osmanlıların saray 

ve sefahat ile alakadar olduklarını gösteren bir sahnedir. Gazadan başka işle meşgul 

olmayan bu göçer insanlar artık yerleşik şehir hayatına adapte olmaya başlamışlardı. Altın 

ve gümüş saçıların saçıldığı, kıymetli hediyelerin dağıtıldığı bu düğünde artık bir saray 

yaşantısına alışmaya başladıklarını görüyoruz822. Beyliklerde genel devlet işleri divanlar 

                                                           
817 El-Ömerî, age, s.146. 
818 Schiltberger, age, s.65. 
819 Pero Tafur Seyahatnamesi (9 Mayıs 1437-22 Mayıs 1438), Çev. Hakan Kılınç, Kitap Yayınevi, 

İstanbul, 2016, s.45. 
820 İbni Arabşah, age, s.320 (Dipnot 507). 
821  El-Kalkaşendî, Ebu’l Abbas Şihâbeddin Ahmed b. Ali, Subhu’l A’şâ fî Sınâ’ati’l-inşâ, C.V, 

Matbaa Darü’l Küttab el-Mısriyye, Kahire, 1922 (H.1340),  s.369. 
822 Neşrî, Kitâb-ı Cihan-nümâ, s.205-207; Kenan Ziya Taş, “Germiyan Tahtında İlk Osmanlı: Kütahya’nın 

Osmanlılara İlhakı Yıldırım Bâyezid’in Kütahya Sancak Beyliği’’, Uluslararası Batı Anadolu Beylikleri 

Tarih, Kültür ve Medeniyet Sempozyumu III: Germiyanoğulları Beyliği, TTK, Ankara, 2017, s.17. 



- 240 - 
 

vasıtasıyla yürütülüyordu. Divan-ı istifa malî işlerle ilgilenirdi, hükümdarın fermanları ve 

emirleri için Nişan Divan’ı, adli ve askeri işler için de ayrı divanlar vardı. Anadolu 

Selçuklu Devleti’nde olduğu gibi Hacip (Perdedar-Mabeynci), Mirahur, Çaşnıgir, 

Candar, Şarapdar, İnak, Rikaptar, Muhasip gibi görevlilerle, av tertibat ve teşkilatı vardı. 

Bu saray teşkilatı beyliğin küçük ya da büyük olmasına göre değişirdi. Bunlardan 

birinciliği Karaman ve Germiyan beyliklerindeydi823. Germiyan sarayı, üç yüz altmış 

odaya sahip divanhâneleri, hamamları ve geniş bir bahçesi olan, çatısı toprakla örtülü bir 

yapıydı. I. Yakub Bey’in sarayında emirleri, vezirleri, kadıları, kâtipleri, memurları ve 

hizmetkârları olduğu bilinmektedir824. 

Anadolu beylikleri saraylar inşa etse bile yaylak kışlak hayatlarını sürdürdüler. 

İbn Battuta, Aydınoğlu Mehmed Bey’i ziyarete gittiğinde, Bey, Bozdağ’da yaylaya 

çıkmıştı. Battuta, bey tarafından yaylaya davet edilmişti. Battuta, yaylada ağaç kalaslar 

yanyana getirelerek, üzeri keçe ile kaplanan “harkâh’’ adı verilen çadırda kalmıştı. Bu 

çadırların en üstünde ışık ve hava girmesi için “bâdhenç’’ denilen bir delik bırakılırdı825. 

Broquiere, Antakya taraflarında gördüğü çadırları tarif ederken “beyaz pamuklu kumaşla, 

mavi keçeden yapılmış, içinde on beş, on altı kişi kalabilecek kadar büyüktüler’’ 

demektedir826. Anadolu’da Moğol ve Türk oymakları bahar geldiği zaman yaylaya çıkma 

adetlerini devam ettirdiler827.  

İslamiyet öncesi Türk devlet adetleri Akkoyunlu ve Karakoyunlu devletleri 

zamanında da varlığını sürdürdü. Boy beylerinin toplanıp iç ve dış meseleler hakkında 

meşveret ettiği kengeş ya da kengac denilen toplantılar yapılırdı. Moğol-Türk 

kültürlerinin etkileşimi ordu ve idarede bazı Moğolca terimlerin kullanılmasından da 

                                                           
823 İsmail Hakkın Uzunçarşılı, Anadolu Beylikleri ve Akkoyunlu, Karakoyunlu Devletleri, TTK, 

Ankara, 1969, s.200-201. 
824 Mustafa Çetin Varlık, Germiyanoğulları Tarihi (1300-1429), Sevinç Matbaası, Ankara, 1974, s.98. 
825 İbn Battuta, age, C.I, s.420. 
826 Broquiere, age, s.168. 
827 Esterabâdî, Bezm u Rezm, s.273. 



- 241 - 
 

anlaşılmaktadır. Nöker (bir askeri sınıf), daruga (idari, malî, askeri memurlara verilen 

isim), tuyuldar (ikta sahibi), yurçi (rehber), ilgar (saldırı birliği), mankalay (öncü birlik) 

gibi askeri, malî ve idari terimlerine sıkça rastlamaktayız828. Karakoyunlu ve Akkoyunlu 

devletlerindeki idari, askeri teşkilat ile saray usul ve kaideleri esas itibariyle Anadolu 

beylikleriyle aynı ise de onlardan daha geniş ve daha muntazamdı. Bir de bu iki devlette 

Moğol ve Timurluların etkileri vardı829. Kalkaşendî, beyliklerin kıyafetlerinden 

bahsederken Tatar askeri kıyafetlerine de benzerliğini kaydetmiştir. Memluk sultanı 

Berkuk’un (ö.1399) huzuruna gelen Osmanlı elçilik heyetinin ise kırmızı ve beyaz 

keçeden yapılmış başlıklar giydiklerini söyler830.  

Umur Bey’in ise süslü ve ağır kıyafetler giydiğini biliyoruz. 1346’da Venedik 

elçilerinin Umur Paşa hakkında gözlemlerini şöyle yansıtmışlardı, “ Yere oturmuş, öğle 

yemeğini yiyordu. Şişmandı, ipekten işlemeli mor bir kaftan giymişti. Süt, şeker ve 

baharatlardan yapılmış bir yiyeceği altın kaşık ile yiyordu. Sofra takımı son derece değerli 

ve süslü’’831. XV. yüzyılda Anadolu’ya gelen seyyahların anlatımlarından ise Osmanlı 

saray erkânın iyi giyimli oldukları dikkat çekmektedir. Pero Tafur, Edirne’de II. Murad’ın 

huzuruna çıkmış ve onun bulunduğu bir sürek avına katılmıştı. Hükümdarın ve halkın 

yaz-kış çadırda yaşadığını, temel ihtiyaçlarını karşılamak dışında şehre uğramadıklarını 

söyleyen Tafur, hükümdarın şehirde geçiş törenine de şahit olmuştu. Çalgılar, davullar, 

şarkı söyleyen soytarılar ve üç yüzden fazla cariyesi ile hükümdar geçiş yapmıştı832.  

Ertesi gün sürek avına katılan seyyah, saray erkânın dış görünüşlerini tasvir 

etmiştir. Herkesin at sırtında ve yanlarında şahin, atmaca, leopar gibi av teçhizatı 

                                                           
828 Ebu Bekr-i Tihranî, Kitab-ı Diyarbekriyye, Çev. Mürsel Öztürk, TTK, Ankara, 2014, s.91, 242,227, 

231. 
829 Uzunçarşılı, age, s.205. 
830 El-Kalkaşendî, age, s.369. 
831 Cronica dell Anonimo Romano, Bertolomeo di lacovo da Valmontone, Cap.XIII,(Tarihsiz), s.34; 

Serdar Çavuşdere, 14. Yüzyıl İtalyan Kaynaklarında (Zibaldore Da Canal, Francesco Balducci 

Pegolotti,Pignol Zuchello) Türkiye Ticaret Tarihine Dair Kayıtlar, Kahramanmaraş Sütçü İmam 

Üniversitesi, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2007, s.68; Baykara, Aydınoğlu Gazi Umur Bey, s.89. 
832 Pero Tafur, age, s.150. 



- 242 - 
 

bulunuyordu. Türklerde adet olduğu üzere herkesin eyerinde demir gürz, davul, yay ve 

sadak vardı. Saray erkânın giyimi hakkında ise Tafur, dizlerine kadar deri çizmeleri 

olduğu, kıymetli kumaşlardan yapılmış gösterişli kaftanlar giydiklerini 

kaydetmektedirler. Türkler, özellikle kışın soğuktan korunmak için keçeden yapılan 

kepenekler kullanıyorlardı. Tafur ise ülkede en önemli ve bol gördüğü şeyin çeşit çeşit 

kürkler olduğunu söylüyor833.  

Tilki, samur, sansar gibi pahalı kürkleri soğuktan korunmak için giyiyorlardı. 

Tabiki bu saray ve çevresinin giyim şekliydi. Sıradan halkın böyle bir giyim tarzı 

olduğunu sanmıyoruz. Broquiere de Türklerin dizlerine kadar çıkan çizmeler giydiklerini 

söylüyor. Bazısı kadifeden ya da pamuklu kumaşlardan yapılmış gösterişli, kat kat giyilen 

giysiler kullanıyorlardı. Bu giysiler onların savaşmalarına ya da yürümelerine mani 

olmuyordu. Bir de keçeden yapılmış kepenek denilen palto niyetine kullanılan bir 

giysileri vardı. Kepenek, kalın ya da ince çeşitli formlarda olabiliyordu ve yağmurdan 

korunmak için kullanılırdı. Antakya taraflarında bir Türkmen evine konuk olan 

Broquiere, Türkmen kadınlarının konuklarını yüzleri açık bir şekilde ağırladıklarından 

bahsetmiştir. Türkmen kadınlarının yüzlerini ince etaminden dört köşe ve çok ince bir 

kumaşla örttüklerini, zenginlik derecelerine göre bu örtüyü paralar ve kıymetli taşlarla 

süslediklerini anlatmıştır. At sırtında, kalkanlı Türkmen kadınları da gördüğünü söyleyen 

Broquiere, Dulkadiroğlu beyliğinde otuz bin kadından oluşan silahlı birliği olduğundan 

bahsediyor834.  

Göçerlerin yerleşik nüfusa göre daha narin bir ekonomileri vardı. Olumsuz 

etmenlerden yerleşiklere göre daha çok etkileniyorlardı. Örneğin salgın bir hayvan 

hastalığı sürüleri kırıp geçirdiğinde derhal mutlak bir yoksulluğa gömülebiliyorlardı. Hal 

                                                           
833 Pero Tafur, age, s.151. 
834 Bertrandon De La Broquiere, age, s.264.265.162, 163. 



- 243 - 
 

böyle olunca ya eşkıyalık ya da küçük bir ücret karşılığı paralı askerlik yapıyorlardı835. 

Bu durum özellikle Bizans sınırında uc kültürünü meydana getirmişti. Türk kültüründeki 

alplik geleneği Anadolu’da destanlara konu olan gaza geleneği ile kaynaşmıştı. Bu 

yüzden kişiler hayatlarını görkemli idealler adına yaşamak, hem toplum arasında şöhret 

edinmek hem de servet biriktirmek için uc bölgelerine geliyordu. Uc bölgesi, sadece 

Türkleri değil başka din ve ırktan insanları da çeken bir ortamdı. Kafadar’a göre, 

Anadolu’daki Müslüman uc toplumunun sahip olduğu kültür, dinî bağdaştırmacılıkla 

militanlığın, idealizmle maceraperestliğin birlikte var olmasına imkân tanıyordu836. 

XIV. yüzyıl Türk süvarisinin nasıl göründüğü hakkında fikir edinmemizi sağlayan 

bir takım tasvirler günümüze kadar ulaşmıştır. Buna göre ağır teçhiz edilmiş, başında bir 

sarık gibi bir başlık, üzengiye bağlı, kuvvetli, dizleri aşan bir bacak zırhı (tozluk) 

giydikleri dikkat çekmektedir837. Aşık Paşa ise “Alp’’  denilenin sahip olması gerekenleri 

şöyle sıralar, bilek gücü, yürek gücü, at, zırh, kılıç, ok, yay ve kafa dengi bir arkadaştır838. 

Tabiki onların silah ve teçhizat ihtiyaçlarını varlıklı insanlar karşılıyordu. Tüccarlar kendi 

paralarıyla askerleri donatırlardı. Gaza ruhuyla dolu bir toplumda gazavatnameler, 

menakıbnâmeler askeri seferler sırasında, genel toplantılarda, orduda, pazarlarda ve 

benzeri toplantı yerlerinde okunmak, dinlenmek için düzenlenirdi. Anadolu’da tespit 

edilmiş üç yüze yakın gazavatnâme gaza ruhu üzerine oturmuş bir toplumun ruhunu 

gözler önüne sermektedir839. Kadı Burhaneddin bir dizesinde yaşadığı çağın insanın 

ruhuna tercüman olur : “ Özünü eş-şeyh gören serdâr bolur, en’el hak dâ’vî kılan ber-dar 

bolur, er oldur hak yoluna baş oynaya, döşekte ölen yiğit murdâr bolur’’840. 

                                                           
835 Halil İnalcık, Osmanlı İmparatorluğu’nun Ekonomik ve Sosyal Tarihi-I (1300-1600), Türkiye İş 

Bankası Yayınları, İstanbul, 2017, s.41. 
836 Kafadar, İki Cihan Âresinde, s.168. 
837 Wittek, Menteşe Beyliği, s.111. 
838 Aşık Paşa, Garibnâme, s.430-432 (Beyit, 8490-8550). 
839 Döğüş, agm, s.833. 
840 Kadı Burhaneddin Divânı, s. 534, (Beyir 1405). 



- 244 - 
 

Türklerdeki kahramanlık hisleri ile dini hisler birbirini besleyen hatta tamamlayan 

unsurlardı. Tekkelerde tek düze ve sakin hayat geçiren Arap-Acem mutasavvıfların 

aksine Türk mutasavvıfları alp-eren ya da gazi-derviştir841. XIII. yüzyılda yaşamış olan 

alp-eren Sarı Saltuk bunlardan biridir. II. İzzeddin Keykavus’un Bizans’a sığındığı sırada 

sultanın peşinden aşireti ile beraber Dobruca’ya giden Sarı Saltuk, daha sonra Deşt-i 

Kıpçak bölgesinde faaliyetlerini sürdürmüştü. Sultan’ın ölümünden sonra tekrar 

Dobruca’ya dönen Saltuk burada vefat etmiş, müridlerinin bir kısmı Anadolu’ya 

dönmüştü. Muhtemelen Kıpçak asıllı olan Saltuk’un Kalenderî ya da Haydarî şeyhi 

olduğu düşünülmektedir. Barak Baba, Sarı Saltuk’un halifesidir, Taptuk Emre’de Barak 

Baba’nın halifesidir. Yunus Emre bir şiirinde bu üçlü bağlantıyı anlatmıştır: “Yunus’a 

Tabduk’tan oldu hem Barak’tan Saltuğ’a, Bû nasib çün cûş kıldı ben nice pinhân 

olam’’842.  

Sarı Saltuk’un menkıbevi hayatı, savaşları ve kerametleri Saltuknâme denilen 

Türk destanına konu olmuştur. Destana göre pirlik alameti olan tahta kılıcıyla kafirlere 

karşı savaşan Sarı Saltuk’un iki gaza yöntemi vardır; birincisi teke tek savaştığı kafirleri 

yenerek Müslüman olmalarını sağlıyor daha sonra onlarla birlikte gaza ediyordu. Diğer 

yöntem ise Sarı Saltuk, sık sık rahip ya da keşiş kılığına girerek manastırlara gidiyor orada 

rahiplerle onların diliyle oldukça ilginç teolojik tartışmalara giriyor, onları âlimliği ve 

bilgisi ile kendine hayran bırakıyordu. Sonrasında kimliğini açıklıyor ve onları 

Müslümanlığa davet ediyordu843. Kaynaklarda çizilen Sarı Saltuk portresi din uğruna 

küffar beldelerinde savaşan çok sayıda düşmanı ortadan kaldıran ve etrafındaki diğer 

insanlara örnek olarak onları kâfirlere karşı gaza yapmaya heveslendiren bir gazi-

derviştir.  

                                                           
841 Fuad Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, TTK, Ankara, 1976, s.254-255. 
842 Gölpınarlı, Yunus Emre, s.6; Ocak, Sarı Saltuk, s.78; Bulduk, “Yunus Emre Çağında Anadolu’nun 

Siyasal ve Sosyal Durumu’’, s.60. 
843 Ocak, Sarı Saltuk, s.44. 



- 245 - 
 

XV. Yüzyılda yazıya geçirilen Saltuknâme’de hem Hristiyanlarla savaşan hem de 

onlarla yakın ilişkiler kurup Müslüman olmalarına vesile olan bir misyoner gibi 

gösterilmiştir. Bu da aslında dönemin siyasi ikliminin etkisini yansıtmaktadır. Sarı 

Saltuk’un din tebliğcisi yönü tartışmalıdır. Onun popülerliği ve şaman inançlarını devam 

ettirmesi yalnız Müslümanların değil Hristiyanların da yoğun ilgisini cezbediyordu. Onun 

Hristiyan halk arasındaki popülerliği sebebiyle öldüğü zaman cesedini Hristiyan 

hükümdarlar kendi ülkelerine defnederek siyasi güç sağlamak istemişlerdi844. Osman 

Bey’de bir gazi-dervişti. Şeyh Ede Bali, Geyikli Baba, Abdal Musa, Abdal Murad, Karaca 

Ahmed, Duğlu Baba gibi Kalenderîlik, Vefâilik, Bektaşilik, Babaîlik, Rum Abdalları gibi 

zümrelere mensup gazi-dervişlere, Osmanlı fetihleri sırasında emekleri dolayısıyla 

topraklar da bağışlanmıştır. Orhan Gazi de Baba İlyas müridi ve Seyyid Elvan 

tarikatından Geyikli Baba’ya İnegöl bölgesini bağışlamak istemiş fakat Baba sadece 

zaviye yerini istemiştir845.  

Dervişlerin Akkoyunlu sarayında da oldukça rağbet gördüğüne dair bir hikâye de 

Akkoyunlu sarayına elçi olarak giden Barbaro kaydetmiştir. Barbaro şöyle anlatıyor 

“Sultan Hasan Bey, Karakoyunlu hükümdarı Cihan Şah ile savaş yapmak istiyordu. Bir 

gün sarayda Hasan Bey ve sarayın ileri gelenleri sofrada olduğu sırada derviş gelip 

elindeki asayı sofranın ortasına fırlattı. Bazı şeyler söyleyip bütün tabakları kırdı. Bu 

eblehi herkes iyi bir ebleh sanıyordu. Bey, dervişin ne söylediğini sordu. Dervişin 

sözlerini anlayanlar, Şah muhakkak zafer kazanır ve düşmanlarını tıpkı kırılmış tabaklar 

gibi mağlup eder dediler. Bunun üzerine Şah, dervişi seferden dönünceye kadar koruyup 

kollamalarını tenbih etti. Şah, savaştan zaferle dönünce eblehi yanına alıp ona saygılı 

davranılmasını emretti.’’846 

                                                           
844 E. Öztürk, age, s.137-138. 
845 Neşrî, Kitâb-ı Cihan-nümâ, s.171;Ahmet Yaşar Ocak, “Geyikli Baba’’, TDVİA, C.14, 1996, s.45-47. 
846 Barbaro, age, s.116-118. 



- 246 - 
 

 Barbaro, Türk bir arkadaşının çadırında yapılan bir sohbette saraydaki o dervişin 

her ay dönüşümlü bir deliliği olduğunu, bazen iki üç gün bir şey yemediği ve bazen taşkın 

davranışlarından dolayı zincire vurulduğunu öğrenir. Güzel konuşan fakat manasız şeyler 

söyleyen bu dervişin her şeyi kırıp döktüğü, bazen kıyafetlerini parçaladığını anlatırlar. 

Dervişin çıkarttığı bütün bu masrafların ise Divan tarafından karşılandığını, derviş daha 

çok para isterse de ödeneceğini belirtirler. Barbaro şöyle der “O memleketlerdeki delilerin 

işleri iyidir. Dervişler daha az zahmet ve çalışma ile para kazanabiliyor’’. Saray 

tarafından korunan bu dervişler açtıkları tekkeler ile halka yemek veriyordu. Bu tekkeye 

gelen kişi sayısı günde iki yüzden az değil beş yüzden de fazla değildi. Bu dervişler iyi 

giyiniyor ve iyi yaşıyordu. Şah gittiği her yere bu gelecekten haber veren dervişleri de 

götürüyordu. Taşkın ve ani hareketler yapan dervişlerin elleri bağlanıp götürülüyordu.847.  

Nitekim Uzun Hasan da yaratılışında dervişliğe yatkın bir adamdı. Onun en yakın 

üç adamından biri derviş Kasım Şakadil idi. Uzun Hasan, memleketin dört bir tarafında 

dört bine yakın tekke ve zaviye yaptırmıştı. Hatta Aydınlı sufi şeyhi Dede Ömer, Uzun 

Hasan ve eşi Selçuk Hatun’un saygısını kazanmış ve Tebriz’e davet edilmişti. Uzun 

Hasan her sabah namazdan sonra divan toplanması için davul çaldırırdı. Uzun Hasan, 

üzerine derviş kıyafeti giyer, beline bir yün kuşak bağlardı. Bir de sırtına koyun postu 

giyerdi. Bu şekilde tahtına oturur, sağında ve solunda şehzâdeler ile emirler bulunurdu. 

Fakir ve derviş kimselerin davasını dinler tek söz ile hükmünü verirdi. Söz kâtipleri 

kararları kayıt altına alırdı, bu hükümler istikrarlıydı ve asla değişmezdi. Ödenecek olan 

meblağ hazır edilirdi. Bu sayede hükümdarın halk nazarında itibarı artmıştı. Hasan Bey, 

her zaman fıkıh ve hadisleri tercüme ettirir ve yorumlatırdı.848. Onun bu uhrevî kişilere 

olan düşkünlüğü devletinin bekası için tehlikeli Safevî tarikatının güçlenmesinin yolunu 

                                                           
847 Barbaro, age, s.116-118. 
848 Cevahirü’l Ahbar: Bahş-ı Tarih-i İran der Karakoyunlu ta sal-i 984, Budak Münşi Kazvinî, Tashih 

ve Talikat: Muhsin Behramnejad, Merkez-i Neşr-i Miras-ı Mektub, Tahran, 2000/1378, s.74; Walther 

Hinz,”Akkoyunluların Kültür ve Teşkilat Tarihi’’, Türkmen Akkoyunlu İmparatorluğu, Haz. Necip 

Aygün Akkoyunlu-Adil Sen, Ankara, 2003, s.324-325.   



- 247 - 
 

açtığı gibi ilerleyen zamanda devletin ortadan kaldırılmasına neden oldu. Osmanlı ise her 

zaman uhrevî kişilikleri kontrol altında tuttu. Fatih’in iktidar karşısında rakip olabilecek 

her türlü gücü ortadan kaldırması ya da baskı altında tutması devletin Akkoyunlu 

Devleti’ne göre daha uzun ömürlü olmasını sağladığı da bir gerçektir. 

Anadolu beylikleri döneminde şeyh, baba gibi özellikle Türkmen kitleleri 

üzerinde etkin kimselere toprak ve vakıf gelirleri tahsis edilerek göçer gruplar yerleşik 

hayata geçirilmeye çalışıldığı gibi kurulan zaviyeler ile beyliğin uzak noktalarında 

iskânın, güvenliğin ve kontrolün de sağlanması amaçlanıyordu. Seyahatin tehlikeli 

olduğu alanlarda bu zaviyeler adeta bir jandarma karakolu gibi çalışıyordu849.  

Zaviye kurulan alanlarda yeni köyler teşekkül ettiği gibi o çevreye gelen yabancı 

kimseler konuk edilerek gözlemleniyordu. Zaviyeler ne kadar konuk ağırlar ve faydalı 

işler yaparlarsa vakıf geliri, vergi muafiyeti gibi ödüllerle ödüllendiriliyorlardı. Tabiki bu 

durum tekke ve zaviye kurucuları arasında rekabete sebebiyet vermiş olmalı. Fütuhat 

hareketleri ile yıldızı parlayan Türkmen beyliklerini Türk heterodoks babalarının 

etkisinden kurtarmak isteyen ve kaybettikleri gücü tekrar kazanmayı arzulayan 

Mevleviler, beyliklere bizzat ziyaretlerde bulunmuşlardır. Sultan Veled, Aydınoğlu 

Mehmed Bey’e “Sultan el-Mücahidîn’’ ünvanı vermiştir. Arif Çelebi (ö.1320) ise 

Türkmen beylerini Mevlânâ sülalesine kazandırmak için ziyaretlerde bulunmuştur850.  

Anadolu beylikleri, Mevlevilik vasıtasıyla yüksek İslam anlayışı (ortodoksi) ile 

temsil edilme görüntüsüne kavuşmak, Karamanoğullarının nüfuzlarını kırmak ve 

meşruiyet sağlamak yolunda Kahire’deki hilafet merkezî yani Memluk Sultanlığı ile 

irtibat kurmak amacındaydılar851. Germiyan, Saruhan ve Aydınoğullarının Mevleviler ile 

iyi ilişkiler geliştirdikleri hatta Saruhan sancağında Mevlevihaneler kurulduğu 

                                                           
849 Barkan, Ö.Lütfi Barkan, “Osmanlı İmparatorluğunda Bir İskân ve Kolonizasyon Metodu Olarak 

Vakıflar ve Temlikler I:İstila Devirlerinin Kolonizatör Türk Dervişler ve Zaviyeler’’, s.297. 
850 Wittek, Menteşe Beyliği, s.60-62. 
851 Emecen, Batı Anadolu Beylikler Dünyası ve Osmanlılar, s.199. 



- 248 - 
 

bilinmektedir852. Memluklu ile batı Anadolu beyliklerinin kültürel bir etkileşimleri 

olduğu söylenebilir. Kalkaşendî, Memluklu ve uc beyliklerine yazılan mektuplardan ve 

hitap şekillerinden eserinde bahsettiği gibi çeşitli beyliklere çeşitli lakaplar da verildiğini 

görüyoruz853.  

Moğol istilasından kaçarak Harezm, Horasan, Rey, Buhara ve Hoy gibi yerleşim 

yerlerinden Anadolu’ya gelen Ahi aileleri, önemli yol ve geçitlerin geçtiği güzergâhlarda 

kendilerine ait zaviyeler kurmuşlar daha sonra bu zaviyelerin etraflrında köyler, kasabalar 

oluşmuştur. Ankara’nın seçkin ahisi Muhammed b. Ahi Hüsameddin el-Hüseynî, XIV. 

Yüzyıl ortalarına tarihlenen soy ağacına göre ailesi İran Hoy şehrinden göçmüştü854. Bu 

aileler kurdukları bu zaviyeler sayesinde hem mesleki eğitim veriyor hem de fütüvvet 

düşüncelerini yayıyorlardı. Ahi zaviyeleri hakkında en ayrıntılı bilgilere İbn Battuta 

sayesinde ulaşabiliyoruz. Bir Ahi zaviyesi kuran kişi gerekli olan halı, kilim, kandil gibi 

eşyaları alıp orayı donatırdı. Fityan adı verilen gençler gün içinde çalışırlar ve elde 

ettikleri geliri başkanlarına verirler. Bu para ile zaviyenin ihtiyaçları karşılandığı gibi 

ortak yaşam için gerekli yiyecek ve meyveler alınırdı. Yolu düşen misafir ve yolcular 

zaviyenin gücüne göre ağırlanırdı. Yemek zamanı bir araya gelen fityan türkü söyleyip, 

raks ederlerdi. Benzerlerine Şiraz ve İsfahan’da da rastlayan Battuta, yolcuya olan ilgi ve 

saygının Anadolu’da daha ileri düzeyde olduğunu vurguluyor855.  

Ahi zaviyeleri, aynı zamanda tüccarlar ile esnafların biraraya geldiği, adeta bir 

“borsa’’ gibiydi. Tüccarlar, esnaf için gerekli malları getirir zaviye kapısının önüne 

bırakırdı. Ahi Baba, kethüda, yiğitbaşı ve tekkenişîn gibi zaviye görevlileri tüccar ile 

pazarlık ederdi. Mallar teslim alınıp ödeme yapıldıktan sonra yiğitler tarafından ocaklı 

ahilere mallar dağıtılırdı. Bu dağıtıma taksim-i guremâ denilirdi. Malın teslim 

                                                           
852 Emecen, age, s.201-208. 
853 Kalkaşendî, age, C.VIII, s.12-19. 
854 Peacock, Islam, Literature and Society in Mongol Anatolia, s.139. 
855 İbn Battuta, age, C.I, s.404. 



- 249 - 
 

alınmasından dağıtıma, dağıtılacak malların miktarına kadar belirli usullere uyulurdu. Bu 

usullere riayet etmeyen ocaktan atılırdı. Ahi zaviyeleri aynı zamanda üretici ve tüketici 

ilişkilerini de denetlerdi856. 

Battuta, Antalya’da konakladığı bir zaviyede ahilerin görünüşünü de tasvir 

etmiştir. Buna göre sırtlarında kabâ (kaban), ayaklarında mest, bellerinde iki arşın 

uzunluğunda bıçak, zerdânî cinsinden ince, sarı ipekten mamul bir takkenin üzerine bir 

arşın boyunda iki parmak genişliğinde serpuşlar giyiyorlardı857. Battuta, Kayseri’de 

gördüğü ahilerin hükümet olmadığı zaman yönetimi ellerine aldıklarından, halleri 

tavırları ve ata binişlerinin tıpkı hükümdarlar gibi olduğunu kaydeder. Gittiği her 

zaviyede oldukça cömert ve misafirperver şekilde karşılanan seyyaha, zaviyeden 

ayrılırken mutlaka yol harçlığı, binek hayvan ve kıyafet verildiğini görmekteyiz858.  

Vakfiye kayıtlarına göre tekke ve zaviyelerde günde iki defa yemek verildiği 

anlaşılıyor. Sabah meyve, zeytin, peynir gibi hafif yiyecekler verilir, akşam kalacak olan 

misafirlere yemek verilirdi. Eğer vakfiyelere harfiyen uyuluyorsa farklı saatlerde farklı 

yiyecekler verilmesi gerekiyordu. Akşam yemeği et, pilav, ekmek gibi yemeklerdi. Cuma 

günleri ve özel günlerde ise badem helvası denilen ve dini önemi olan tatlı ikram edilirdi. 

Vakfiyelerde bal ve tereyağı859 çokça geçmektedir. Anadolu’dan balmumu ihraç 

edilmesinden de anlaşılacağı üzere bal bol bulunan bir yiyecekti. Bu da Anadolu 

coğrafyasının bitki örtüsü bakımından ne kadar zengin olduğunu kanıtlıyor.  

Normal öğünlerde servis edilen yemek miktarı kişilerin iştahına göre değil 

genellikle sınırlı miktardaydı. Sadece kutlamalarda ekstra miktarda yemek veriliyordu860. 

                                                           
856 Mehmet Ali Hacıgökmen, “Ahi Şecere-nâme ve Fütüvvet Nâmelerine Göre Ahi Zaviyeleri’’, 

Selçuklu’dan Osmanlı’ya Bilim Kültür ve Sanat, Prof. Dr. Mikail Bayram’a Armağan, Ed.Mustafa 

Demirci, Kömen Yayınevi, Konya, 2009,  s.252-253. 
857 İbn Battuta, age, C.I, s.405. 
858 İbn Battuta, age, C.I, s.415-416. 
859 Nicolas Trepanier, Foodways and Daily Life in Medieval Anatolia, University of Texas Press, 

Austin, 2014, s.77-78. 
860 Trepanier, age, s.79. 



- 250 - 
 

Çeşitli müzik, raks ve sema gösterileri yapılarak halkın ilgisini çekmek amaçlanırdı. Ahi 

zaviyelerinde de müzikli sema gösterileri yapılırdı861. 

Anadolu’yu bir ucundan diğer ucuna gezen birçok seyyah tekke ve zaviyelerde 

konaklayarak seyahatlerini sorunsuz bir şekilde tamamlayabilmişlerdir. 1471’de 

Memluklu tarafından Akkoyunlu devletine elçi olarak gönderilen Türk asıllı seyyah İbn 

Ecâ, yolculuk sırasında rahatsızlanmış ve Ağrı taraflarında Baba Taşkun (Baba Taşkın) 

zaviyesinde konaklamıştı. Burada yaşayan insanlar oradaki arazileri ekip biçiyorlar ve 

elde ettikleri gelirlerle yolcuları, fakirleri ve misafirleri imkânları ölçüsünde yedirip içirip 

ağırlıyorlardı. Yine Erciş tarafında Sultan Kara Yusuf zaviyesinde konakladıklarından 

bahseder. Bu yerden sonra konakladığı bir yer ise Baba Haydar köyüdür862.  

Yolcu, fakir ve diğer ihtiyaç sahiplerinin konaklayabileceği yerler sadece tekke ve 

zaviyeler değildi. Darüş’şifa, imarethane, medrese gibi vakıf yapıları da muhtaçlara 

ekmek, et gibi yiyecekler verilirdi. Broquiere’nin demesine göre Bursa’da 

imarethanelerde Tanrı aşkına isteyenlere şarap bile veriliyordu863. İbn Battuta, Birgi’yi 

ziyaretinde medresede ağırlanmıştı864. Vakfiyeler genel olarak Arapça hazırlanırdı. Bu 

adetin aksine Germiyan Beyi II. Yakub Bey’in külliyesine ait taş vakfiye Türkçe 

yazılması bakımından dikkat çekicidir. Bu durum da Türkçe’nin resmi evrak dili olarak 

kullanıldığını bu yönden Arapça ve Farsça’nın üstünlüğünün kırıldığını gösterir.  Kültiğin 

Abidesi’nde ebediyen kalabilecek anlamında “Bengü Taş’’ tabiri kullanılmıştı. İşte bu taş 

vakfiyenin de aynı mantıkla yapıldığı düşünülmektedir865.  

                                                           
861 Hacıgökmen, agm, s.259. 
862 Muhammed b. Mahmud b. Ecâ ey-Türkî, İbn Ecâ Seyahatnâmesi, Çev. Mehmet Şeker, Ötüken 

Yayınları, İstanbul, 2018, s.76-77. 
863 Broquiere, age, s.201. 
864 İbn Battuta, age, s.422. 
865 Orhun Âbideleri, s.14; Kemal Yavuz, “Germiyanoğulları’nın Türk Kültür Hayatındaki Yeri’’, İlmî 

Araştırmalar, S.1, İstanbul, 1995, s.172. 



- 251 - 
 

Vakfiye metninin ilk üç satırında “Tengri’’ ifadesinin kullanılması bu düşünceyi 

desteklemektedir. 1411’de yapılan imarethanenin hizmete açılmasından beş ay sonra 

Karamanoğullarının istilasından dolayı iki buçuk yıl işletilemediği, Çelebi Mehmed’in 

yardımları ile tekrar hizmete açılabildiği yazar. Halkın anlayabileceği dilde yazılan 

vakfiyede rakipleri olan Karamanoğlu beyliğini “halka yapılan hizmetleri engelleyen, 

düzen bozan’’ taraf olarak gösterme eğilimi dikkat çekmektedir. Osmanlı-Germiyan 

ittifakının başladığı bir dönem olmasının etkisi vardır. Taş vakfiyede pişirilen 

yemeklerden öncelikli olarak misafirlere bolca verilmesi daha sonra halka dağıtılması ve 

gelen misafirlerin binek atlarının üç gün yemlenmesi istenmiş. Eğer hastalanan olursa 

doktor ve ilaç masrafları medrese tarafından ödenecek, ölen olursa yine cenaze masrafları 

vakıf tarafından karşılanacaktı866.  

Beylikler döneminin en ilginç yönü halka hizmet verme, halkı eğitme ve kültür 

alanında adeta bir rekabet ortamının olmasıdır. Bu yüzden dışarıdan gelen yabancıların 

en iyi şekilde ağırlanması bir itibar meselesi olduğu söylenebilir. O dönemlerde yazılan 

çoğu seyahatname tüccar, derviş, âlim ya da hacı gibi sürekli seyahat halindeki insanlar 

için bir çeşit rehber kitap niteliğinde olduğu unutulmamalıdır. Sadece seyahatnameler 

değil kulaktan kulağa yayılan dedikoduları da unutmamamk lazım. Eretnâ beyi ile 

konuşan Battuta, beyin Irakeyn, İsfahan, Şiraz, Kirman ve bu yöredeki Atabeklerlerden, 

Suriye ve Mısır Türkmen sultanlarını sorması üzerine seyyah onun tuzağına düşmemişti. 

Çünkü beyin amacı cömertleri övdürmek, pinti olanlarını yerdirmekti der867.  

Müslüman Türklerin Anadolu’ya gelişleri ve XIII. yüzyılın ortalarından itibaren 

şehir hayatının gelişmeye başlamasıyla birlikte, Selçuklu yönetimi göçer aşiretlerini 

                                                           
866 Halil Edhem,“Âl-i Germiyân Kitabeleri’’, Tarih-i Osmanî Encümeni Mecmuası, C.I, S.2, İstanbul 

1326 (1910),  s119-120; . Varlık, age, s. 147-150; Emine Gedik, “Germiyan Beyi II. Yakub Külliyesine Ait 

Taş Vakfiye ve Vakfedilmiş Mülklerin Ad ve Bulundukları Yer Açısından Değerlendirilmesi’’, 

Uluslararası Batı Anadolu Beylikleri Tarih, Kültür ve Medeniyet Sempozyumu III: 

Germiyanoğulları Beyliği, TTK, Ankara, 2017,  s.122. 
867 İbn Battuta, age, CI., s.416-147. 



- 252 - 
 

yerleşik yaşam şekline adapte etmeye çalıştı. Bu durumun yerleşik hayata geçmeye 

başlayan göçer insanlar üzerinde travmatik bir etki yarattığını kabul etmeliyiz. Türkmen 

kitlelerinin gittikçe yerleşik hayata geçmeye başlaması Osmanlı devleti zamanında da 

devam etti. Özellikle tımar sisteminin gelişmesi, göçerlerin otlaklarının tarım alanı haline 

getirlimesine sebebiyet verdi. Göçerlerin sürüleriyle bu tarım alanlarına girmeleri 

yasaklandı. Bu durum göçerlerin daha ulaşılması zor alanlar yani dağlık, ormanlık, 

bataklık alanlara çekilmelere neden olduğu gibi XVI. yüzyıldan itibaren İran şahının 

yönetimi altındaki Azerbaycan yönünde Türkmenlerin geçişi gerçekleşmiştir868.  

İşte insanların yerleşik yaşama geçme sürecinin yarattığı sancılar, 1243 ve 1402 

tarihlerinde yaşanan iki önemli hezimetin insanların psikolojisinde meydana getirdiği 

buhranlar, yöneticilerin baskısı, yönetim sistemindeki her türlü boşluk ve değişim tuhaf 

bir biçimde günümüze kadar ulaşan masal, fıkra, halk öyküleri gibi edebi kültürel 

miraslara yansımıştır. Türk mizahının vazgeçilmez karakterleri Keloğlan, Nasreddin 

Hoca, Karagöz ve Hacivat karakterlerinin benzerlerine başka coğrafyalarda başka 

kültürlerde de rastlamak mümkündür. Bu karakterlerin gerçek hayatta yaşayıp 

yaşamadığı hala netlik kazanmış değildir. Bu tür karakterler aslında halkın kendisini 

yansıtır. Halk, söylemek isteyip de söyleyemediğini, yapmak isteyip de yapamadığı her 

şeyi aslında bu karakterler yoluyla dile getirmiştir.  

Türk devlet anlayışı tek bir hükümdarın iradesine bağlı, istediği gibi hükmettiği 

ve halkını sömürdüğü düzen esasına dayanmaz. Türk devlet anlayışında adalet içerisinde 

töreye bağlı olarak bütün zenginliği halkıyla paylaşır869. Anadolu kültür ürünlerinde aşiret 

yaşantısının izleri ve çobanlık terimleri, kavramları görülür. Şehir yaşantısının izine 

rastlanmaz. Selçuklu Anadolu’da hâkimiyet alanını genişlettikçe kervansaraylar, 

kapanlar, çarşılar yaptırarak yerleşik halkın ve tüccarların çıkarlarını korumaya yönelik 

                                                           
868 İnalcık, Osmanlı İmparatorluğu’nun Ekonomik ve Sosyal Tarihi, s.40. 
869 Bulduk, “Yaşayış ve Kültür Açısından Eski Türk Devletlerinin Kuruluş ve Yıkılış Nedenleri’’, s.48. 



- 253 - 
 

bir siyaset izlemeye başladı. Şehir yaşantısına tehdit olarak görülen aşiretler ile devlet 

yönetimi arasında anlaşmazlıklar baş gösterdi. Selçuklu’nun kendi halkı ve askeri olan 

aşiretlere vuruşu, aşiretlerin varlığını korumak için karşı çıkışı birçok aşiretin Arap 

coğrafyasına ya da İran şahlarına sığınmasına neden oldu870.  

Artık edebi halk kahramanları, Dede Korkut hikâyelerindeki törelerden ve 

kahramanlıklardan, Anadolu’da Keloğlan denilen isimsiz halk kahramına evrilir. Daha 

önce söylediğimiz gibi bu karakter halkı yansıtır. Keloğlan, saray ve aşiret çatışmalarını 

gösteren bir semboldür. Bu sembol aslında aşiretlerin hükümdarlık hakkıdır. Keloğlan 

bulunduğu sosyal statüten memnun değildir ve sultanın makamına göz dikmiştir. 

Zenginliğini halkıyla paylaşmayan hükümdarın saltanatını ele geçirmek istemektedir. 

Fakat bunu artık göçerlerde olduğu gibi bilek gücüyle, töreyle değil yerleşik zihniyetine 

göre türlü hileler, kurnazlıklar ve uyanıklıklar ile yapar871.  

Ögel, Türk mitolojisinde sıklıkla rastlanan “don değiştirme’’ motifi yani başka bir 

surete bürünme ile keloğlan masalları bağlantısını incelemiştir. Buna göre keloğlan 

imgesinin kökeni, kuzey Türk masallarında rastlanan alplerin, yiğitlerin bazen atlarıyla 

beraber kel donuna girme motifine dayanmaktadır872. Keloğlan, şehirlere yerleşen 

Türkmen beylerine bağlı halkın mecburen köylü haline gelmesi, yerleşik hayatın getirdiği 

ne yapacağını bilmemezliğin yansımasıdır. Bu gariban köylü imgesi yeri geldiğinde 

zekası ve uyanıklığı ile hükümdarları yenmektedir.  Keloğlan ve padişah masallarında 

bazen bu gariban köylünün, padişahı aşağılayan tavırlarına tanık oluruz873.  

Diğer bir önemli halk kahramanı Nasreddin Hoca’dır. Nasreddin Hoca ile ilk 

bilgiye XV. yüzyılda yazıya geçirilen Ebu’l Hayr-i Rumî’nin Saltuknâme adlı eserinde 

                                                           
870 Semih Balcıoğlu-Ferit Öngören, Türk Mizah Tarihi: 50 Yıllık Türk Mizah ve Karikatürü, İş 

Bankası Yayınları, İstanbul, 1976, s.42-43. 
871 Balcıoğlu-Öngören, age, s.43. 
872 Ögel, Türk Mitolojisi, C.II, s.85. 
873 Wolfram Eberhard-Pertev Naili Boratav, Typen Türkischer volksmaerchen. Wiesbaden: Franz 

Steiner Verlag, 1953, s.385; Tarık Özcan, “Modern Bir Öncü: Keloğlan’’, Bilig, S. 65,Bahar 2013, s.254. 



- 254 - 
 

rastlanır874. Akşehir’de bir derviş olan Nasreddin Hoca, Sarı Saltuk’un şeyhi Seyyid 

Mahmud Hayranî’nin müridi olduğu düşünülmektedir. Diğer taraftan Bayram ise 

Nasreddin Hoca ile Ahi Evran’ın aynı kişi olduğu ve düşmanlarının onu aşağılamak için 

latifeler uydurduğunu söyler875. Nasreddin Hoca’nın gerçek bir kişilik olup olmadığı 

netlik kazanmasa da XIII. yüzyılda yaşamış bir kişi olduğu düşüncesi ağır basmaktadır. 

Nasreddin Hoca tiplemesine Özbek, Türkistan, Azerbaycan, Uygur gibi halklarda da 

rastlıyoruz. Bunun temelinde Nasreddin Hoca hikâyelerinin yazıya geçirilmesi ile 

birbirinden uzak ülkeler arasında kültürel bir aktarımın olanaklı hale gelmesidir876. Bu 

sayede farklı coğrafyalarda yaşayan kardeş toplumları birbirine yaklaştırabilmiştir. 

Nasreddin Hoca XIII. yüzyılda yaşadığı düşünülen bir karakter olmasına rağmen 

onun Timur ile olan fıkraları günümüze kadar ulaşmıştır. Tabiki bunda Nasreddin Hoca 

tiplemesinin aslında halkın duygu ve düşüncelerine tercüman olan bir sembol olmasından 

ileri gelmektedir. Ankara Savaşı sonrası yaşanan yıkımın halkta yarattığı öfke, üzüntü ve 

içsel gerginliği aslında mizah yoluyla yansıtılmasıdır. Ünlü Germiyanlı âlim ve şair 

Ahmedî’nin Timur ile diyaloglarının Nasreddin Hoca’ya atfedildiği düşünülmektedir. 

Nasreddin Hoca’nın Timur’a hamamda değer biçtiği, Timur’un bir lakabı olsaydı 

“neuzibillah’’ olurdu dediği, Timur’un Cengiz ve Hülagu’den farklı olmadığı ve onlar 

gibi cehenneme gideceğine dair fıkralar mevcuttur. Türkmenistan’da da bu fıkralara 

rastlanmaktadır877. Asıl olan Ankara Savaşı sonrası yenilmiş, acı çekmiş bir halkın zâlim 

hükümdarı mizah yoluyla küçük düşürmek ve ona olan öfkelerini mizah yoluyla 

yatıştırmaktır. Anadolu halkının iç duygusunun işaretiyle yapılmış sembolik bir çıkış, bir 

                                                           
874 Pertev Naili Boratav, Nasreddin Hoca, Kırmızı Yayınları, İstanbul, 2007, s.14. 
875 Bayram, Ahi Evran ve Mevlânâ Mücadelesi, s.117. 
876 Boratav, age, s.31, 102; Nükhet Tör, “Nasreddin Hoca’’, Türkler, C.7, s.786. 
877 Halil İbrahim Şahin, “Türkmenistan’da Nasreddin Hoca’nın Timur ile İlgili Fırkraları’’, 21. Yüzyılı 

Nasreddin Hoca ile Anlamak, Akşekir 8-9 Mayıs Bildiriler,  s.744. Günlerden bir gün hamamda Timur, 

Nasreddin Hoca'ya’”sence ben padişah olmasaydım sıradan bir insan olsaydım kaç para ederdim diye 

sormuş. Nasreddin Hoca, 50 tenge demiş. Timur, buna sinirlenmiş benim üzerimdeki peştamal sadece 50 

tenge eder demiş. Bunun üzerine Nasreddin Hoca ben zaten peştemale değer biçtim diye cevap vermiş. 

Anlatılan bu ünlü hamam fıkrası Ahmedi ile Timur arasında geçen bir konuşma olduğu fakat Nasreddin 

Hoca’ya mal edildiği rivayet edilmektedir. 



- 255 - 
 

isyan hareketi diyebiliriz. Nasreddin Hoca tiplemesi ise sarığında şehirliyi, eşeğinde 

göçer Türk yaşayışını bağdaştırmıştır. O keçe medeniyeti ile balçık medeniyetini kendi 

şahsında birleştirmiş bir halk kahramanıdır878. 

Bazı fıkralarda Nasreddin Hoca, Timur gibi bir zâlime karşı korkak davrandıkları 

için halkın başlarına geleni hak ettiğini anlatmaya çalışır. Örneğin Ankara Savaşı sonrası 

Timur’un fillerinden şikâyetçi olan halk Hoca’ya gidip şikâyetçi olmuş, Hoca’da halk ile 

beraber Timur’un huzuruna çıkmak için yola koyulmuştu fakat tam varacakken Hoca, 

etrafında kimsenin kalmadığını farkeder. Bunun üzerine Hoca, Timur’un huzuruna tek 

başına çıkar ve halkın fillerden memnun olduğunu bir tane de dişi fil istediklerini 

söyler879. Bu fıkrada Hoca, Timur’a karşı korkakça davranan halkını cezalandırmaktadır. 

İçerisinde yaşadığı topluma inceden bir tenkitte bulunmaktadır. 

Türk insanın yerleşikliğe geçmeye ve merkezî devlet yönetiminin güçlenmeye 

başladığı süreçte halkın duyduğu rahatsızlıkları dile getirme aracı olarak mizah 

kullanılmıştır. Zâlim hükümdarlara karşı bir tür baş kaldırı aracı olarak kullanılsa da 

aslında en büyük tenkiti bazen halk kendisine yapmıştır. Köylü-şehirli, saray-halk, sufi-

ulema çatışmalarının çoğunu Türk mizah tarihinde görmek mümkündür. 

3. 2.  Türk Beylikleri Döneminde Anadolu’da Değişen İktisadî Hayat 

 

Anadolu yüzyıllar boyunca önemli ticaret yollarına ev sahipliği yapmış olsa da 

kabul edilmesi gereken gerçek Türklerin bu coğrafyanın potansiyelini daha da ön plana 

çıkartmış olmalarıdır. Özellikle göçerlerin bu ticaret yollarının işlek hale gelmesinde 

apayrı bir yerleri vardır. Başta taşıma ve lojistik hizmetleri açısından göçerlere bağımlı 

bir ekonomi vardı. Ordunun silah ve cephane ikmal malzemesi olsun, ister hantal ve 

hacimli ticarî mallar olsun her çeşit ağır yük, develerle taşınıyordu. Deve ortalama 250 

                                                           
878 Ahmet Caferoğlu, “Hoca Nasreddin’’, Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, C.IX, İstanbul, 1959, s.22,24. 
879 Boratav, age, s.297-298. 



- 256 - 
 

kilo civarında yükü taşıyabiliyordu. Bu da at veya katırın taşıdığı yükten iki kat daha fazla 

yük taşıdığı anlamına geliyor. Deve ile taşımacılık nisbeten daha düşük bir malîyete 

geliyordu. Anadolu’daki deve sürücüleri ya Türkmen ya da göçmen Arap’tı. Kısacası 

hem ordu hem tüccarlar göçerlere bağımlıydı. Özellikle Osmanlı sefer zamanında ordu 

için on binlerce deve ve göçer sürücü tutuyordu880. Özellikle cemaze adı verilen develer 

uzun mesafe yolculuklar için birebirdi. Cemazeler o kadar hızlıydı ki hiç durmaksızın 

diğer hayvanlara göre daha çok mesafe katedebiliyordu881. 

Altın Orda, Memluk ve Sultan II. İzzeddin Keykavus’un işbirliği Orta Doğu’da 

dengeleri alt üst etmişti. Memlukler, Karadeniz’in kuzeyinden gelecek kölelere, 

cariyelere, kürklere muhtaçtı. Aynı şekilde Altın Orda’da Mısır’ın kumaş ve ticarî 

ürünlerine muhtaçtı. Bu yüzden İlhanlılar bu ittifakı bozmak ve Memluk ordusu için 

önemli olan köle ticaretini engellemek için kara ticaret yollarını tamamen kontrolleri 

altına aldılar882. Bu durum en çok Türkmen kitlelerini rahatsız etti. Gittikçe batı kıyılarına 

doğru Moğollar tarafından iteklendiler. İlk zamanlar bu durum oldukça talihsiz bir durum 

gibi görünse de Bizans’ın boğazları ticaret için açmasıyla özellikle Ege limanları Anadolu 

Türkmen beylikleri için önemli bir ekmek kapısı haline geldi. Venedik ve Cenevizli 

tüccarlar ile ticaret ilişkileri geliştirdiler. Ayasuluğ Aydınoğullarının, Balat ise 

Menteşeoğullarının önemli ticaret merkezleri haline geldi.  

İzmir bir Hristiyan şehri olmasına rağmen Doğu ticaretinin aradığı pazarlar 

arasında yer almazken, aynı hat boyunca yer alan iki Türk şehri bu vasfa çoktan erişmişti. 

Birisi eski Efes olan Ayasuluğ (Altoluogo), diğeri de Balat (Palatia) limanlarıydı. Batılı 

tüccarlar buraya Narbonne, Perpignan, Toulouse kumaşları, gümüşten yapılmış eşyalar, 

şarap, sabun getiriyor ve buradan Germiyan şapını, buğday, balmumu, pirinç, mazı, 

                                                           
880 İnalcık, Osmanlı İmparatorluğu’nun Ekonomik ve Sosyal Tarihi-I, s.39. 
881 Caterino Zeno-Contarını’nın Seyahatnâmeleri, Uzun Hasan-Fatih Mücadelesi Döneminde 

Doğu’da Venedik Elçileri, Çev. Tufan Gündüz, Yeditepe, İstanbul, 2021, s.28. 
882 Kanat, “Baybars Zamanında Memlûk-İlhanlı Münasebetleri (1260-1277)’’, s.33. 



- 257 - 
 

afyon, robbia (kök boya bitkisi -rubia), guarancia (kök boya ve fes boyası), seta Turchi 

(Türk ipeği), meşe palamudu satın alıyorlardı883.  

Burada birçok yabancı tüccar bulunuyordu ve bu şehir bütün ülkelerin ticaretiyle 

ilişkiliydi. Hatta Tataristan ve başka ülkelerden de ticarî emtia geliyordu. Bu şehrin fazla 

uzağında olmayan eski Milet arazisi üzerinde kurulmuş olan Balat daha çok Venedikli 

tacirlerin hâkim olduğu bir yerdi. Balat’tan ihraç edilen ürünlere bakacak olursak, safran, 

susam, balmumu, meşe palamutu, mazı, meşe mazısı, kuru üzüm, Kütahya şapı, buğday, 

arpa, sathiyan denilen cilalanmış deri, palamut, keçi postundan yapılan bir tür yumuşak 

deri marokendi. Bu pazarda kadın ve erkek köle satışı da yapılıyordu. Ayasuluğ’da satılan 

kadın kölenin fiyatı erkek köleye göre biraz daha fazlaydı. Ayasuluğ’da İbn Battuta kırk 

altın dinara (Bizans parası ile 92 hyperpyro) Rum cariye satın almıştı884.  

Balat’ta yetişen meyankökü (biyankökü) dünyaca meşhurdu. Burada oldukça 

fazla yetişen meyankökünün hepsi Anadolu ve Arap ülkelerine ihraç ediliyordu. Yörenin 

ahalisi meyankökü satarak geçimini sağlıyordu885. Balat’tan ihraç edilen diğer mallar 

susam, palamut, Latmos (Bafa) gölünden çıkan yılan balıkları, buğday, safran, bal, 

balmumu, şap, maroken deri, halı, köle ve cariyelerdi886. Karesi beyliği Bizans sınırında 

yer aldığı için bu çevrede savaş vasıtasıyla köle hiç eksik olmuyordu887. Broquiere, 

Bursa’da bir köle pazarına tanık olmuş ve yüksek bir yere sıra sıra oturmuş esirlerin halini 

içler acısı bulsa bile Şam'da tanık olduğu başka bir köle satışını anlatımından, Bursa’daki 

köle pazarının diğer coğrafyadakilere göre daha insani şartlarda olduğu anlaşılıyor888. 

                                                           
883 Francesco Balducci Pegolotti, La Pratica Della Mercatura, ed. Allan Evans, The Mediaval Academy 

of America, Cambridge, Massachusetts, 1936, s.55-57; W. Heyd, Yakın Doğu Ticaret Tarihi, Çev. Enver 

Ziya Karal, TTK, Ankara, 2000, s.603-605; Çavuşdere, agt, s.92. 
884 İbn Battuta, age, C.I, s.625; Heyd, age, s.608; Baykara, Aydınoğlu Gazi Umur Bey, s.78.  
885 Wittek, Menteşe Beyliği, s.131. 
886 Wittek, age, s.122. 
887 El-Ömerî, age, s.166. 
888 Broquiere, age, s.202-203. 



- 258 - 
 

Balmumu, Menteşe yöresinden getiriliyordu. Bal ve balmumunun bu kadar fazla 

olmasının nedeni daha önce değindiğimiz gibi Anadolu coğrafyasının bitki örtüsü 

zenginliğinin bir göstergesidir. Türkmenlerin genelde hayvancılık, ormancılık ve 

dokumacılık gibi işlerle meşgul olduklarını biliyoruz. Bu yüzden orman ürünleri ihraç 

ürünleri arasında sıklıkla görülmektedir. Mesela mazı, palamut, çeşitli kökboyaların elde 

edildiği bitkiler satılmaktaydı. Bu saydığımız ürünler boya ve ilaç yapımında 

kullanılmaktaydı.  Anadolu’nun en önemli ihraç malı at ve diğer ehli hayvanlardı. At 

hayli kıymetliydi, 1300’lerde Girit’te bir at 65-70 hyperpyra idi889. Girit’e at ve sığır ihraç 

ediliyordu. Hem Girit hem Venedik yönetimleri at satın almak isteyen tüccarlara kredi 

vererek hatta zor zamanlarında onlara ikramiye teklif ederek beyliklerden alışverişi teşvik 

ettiler890. Böyle bir durumda hayvan ve hayvanlardan elde edilen deri gibi mamullerin 

ticaretinin ciddi gelir getirdiğini düşünebiliriz. Göçerlerin, özellikle ihraç malları 

üzerindeki etkinliğini apaçık bir şekilde görmek mümkün. Bu durum da onların ekonomik 

refahın sağlanmasında etkin rollerini gözler önüne sermektedir. 

İhraç malları dışında ithal alınan eşyalara baktığımız zaman Ayasuluğ’da yabancı 

tüccarlar sadece şarap ve sabun için gümrük vergisi ödüyordu. Sabun oldukça lüks bir 

tüketim maddesiydi ve haliyle pahalıydı. Şarap ve sabun için 1 altın florin alınıyordu. 

Balmumu için %2, diğer ticarî mallar için %4 vergi alınıyordu. Menteşe ve Aydın 

beylikleri için gümrük vergileri önemli bir gelir kaynağıydı891. Ticareti canlı tutabilmek 

için sözleşmeler yapılıyordu. İltizam ve tekel gibi uygulamalara sıklıkla başvurulduğunu 

görüyoruz. Özellikle şarap ticareti Hristiyan halk için tekelleştiriliyordu. Ludof Von 

Suchem adlı bir rahip seyahatnamesinde (1336-1341) Efes’te şehrin soylularından bir 

Hristiyan kadının, Türk sultanın izniyle tüccarlara şarap sattığını anlatmaktadır892. 

                                                           
889 Baykara, age, s.78. 
890 Elizabeth A. Zachariadou, Trade and Crusade: Venetian Crete and the Emirates of Menteshe and 

Aydin (1300-1415), Benetia, 1983, s.165, 131. 
891 Pegolotti, age, s.56, Baykara, age, s.79; Çavuşdere, agt, s.76. 
892 Buch, agm, s.518. 



- 259 - 
 

Saruhanlılar ise yıllık 15.000 gümüş akça karşılığında Foça şap madenini işletmesini 

Latinlere ve Rumlara vermişti893. 

Balat ve Ayasuluğ limanlarından başka önemli diğer ticaret limanı Antalya idi. 

Burada sadece Anadolu’nun ticarî ürünlerini değil başka çevrelerden gelen ticarî emtianın 

dağıtıldığı bir merkezdi. İpek, baharat, keten, pamuk, çivit mavisi, mazı, şeker, biber, 

kereste bu limandan ihraç ediliyordu. Alanya’ya Mısır ve Suriye tüccarları gelip alışveriş 

yapıyordu. Buradan İskenderiye’ye keresteler ihraç ediliyordu. XIV. yüzyılın ikinci 

yarısına kadar Anadolu ve Mısır arasındaki ticarî bağlatıyı Cenevizliler sağlıyordu. İbn 

Battuta, Cenevizlilerin gemileri ile Anadolu’ya gelmişti. Daha sonra Kilikya 

Ermenilerinın yıkılışıyla Müslüman tacirler tarafından ticarî faaliyetler üstlenildi894. Türk 

halı, kilim ve kumaşları çok ünlüydü. Denizli’nin pamuklu kumaşları meşhurdu895.  

Gümüşhane taraflarında gümüş yatağı vardı ve buradan gümüş ihraç edilirdi. 

Kemareddin denilen bir kayısı türü Konya’dan, Menteşe yöresinin meyankökü, Karaman 

ve Kastamonu yörelerinin atları, Kütahya şapı, tiftik keçisi, av için kullanılan doğan ve 

şahin kuşları, pirinç, hububat, Denizli narları, şarapları, balmumu, kitre zamkı, meşe 

mazısı Mısır’a ihraç ediliyordu896. Antalya en canlı limandı çünkü buraya Hristiyan, 

Müslüman ve Yahudi tüccarlar geliyordu. Özellikle Mısır ile ticaret çok canlı idi. Bunun 

en önemli nedenlerinden birisi dini yakınlık diğeri ise önce Moğol tahakkümü daha sonra 

ise Osmanlı’nın durmadan ilerlemesi beylikleri Mısır sultanlarına sığınmaya mecbur 

bırakıyordu. Genelde pazarlarda Venedik ve Cenevizli tüccarlar en fazla etkinliği 

gösterdikleri için ayrıcalıklıydılar. Antalya limanına girişte %2 vergi oranı ödüyorlar, 

                                                           
893 Doukas, age, s.143-144. 
894 İbn Battuta, age, C.I, s.400-402; Altan Çetin, “Akdeniz Ticaretinde Memlukler Devri-Anadolu Mal 

Mübadelesi’’, ADALYA, Suna-İnan Kıraç Akdeniz Medeniyetleri Araştırma Enstitüsü Yıllığı, S.XI, 2008, 

s.365. 
895İbn Battuta, C.I, s.408.  
896 El-Kalkaşendî, age, C.V, s.352-356; İbn Battuta, age, C.I, s.417; Heyd, age, s.612-613. 



- 260 - 
 

çıkışta ise hiçbir ödeme yapmıyorlardı. Oysa Kıbrıslı tüccarlar giriş ve çıkışta %2 vergi 

ödedikleri gibi ayrıca %2 simsariye vergisi ödüyorlardı897.  

Anadolu’da yiyecek fiyatları çok ucuzdu. Fiyatlar, Mısır’a ve diğer ülkelere göre 

epeyce düşüktü. Aslında fiyat farkları tarımsal ürünlerde azdı fakat cins atlar dışında 

hayvanlar ve hayvanlardan elde edilen ürünlerde çok büyüktü898. Karaman’da ise 

Türkmenlerin en önemli geçim kaynağı demircilikti. Demir madenleri 

Karamanoğullarına büyük avantaj ve gelir getiriyordu899. Erzincan’da bakır madenleri 

vardı ve bakırdan kap, kacak, şamdanlık gibi eşyalar üretiliyordu. Yine burada üretilen 

kumaşlar oldukça meşhurdu. Özelikle Ermenilerin ürettiği “bukran’’ adı verilen kalın bir 

kumaş türü revaçtaydı900. Tokat’ta üretilen semerler ve Sivas-Kastamonu yünlüleri de 

ihraç ürünleri arasındaydı901. Türkmenler, ormancılık faaliyetlerini sadece kereste satmak 

ya da meşe mazısı, kitre zamkı gibi ağaçlardan elde edilen, ilaç yapımı için kullanılan 

mahsulleri toplamak için yapmazdı. Onların ağaçlardan elde ettiği diğer bir şey “Tatar 

yayı’’ denilen silahtı. Tafur, Sinop limanında Türklerin ağaçlardan Tatar yayı yaptıkları 

ve Hristiyanlara satarken yakalanıp ağır cezalar almamak için bu silahları sahile 

gömdüklerinden bahsediyor902.  

Anadolu beyliklerinde kullanılan para birimlerinden bahsetmemiz gerekirse 

Bizans parası hyperpyron diğer adıyla stavraton, flori Floransa parasıydı. Gigliato Napoli 

gümüş parası, duka Venedik altın parasıydı. Tenge ve dinar gibi para birimleri de 

kullanılıyordu903. Beyliklerin kendilerine ait paraları olmasına rağmen ülkenin her 

yerinde geçmediği için bu para birimleri kullanılmıştır904. Kullanılan ölçü birimleri 

                                                           
897 Heyd, age, s.613. 
898 Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu, s.131. 
899 El-Ömerî, age, s.148. 
900 Pegolotti, age, s.58; İbn Battuta, age, C.I, s.418; Cahen, age, s.315. 
901 Mazenderanî, age, s.241; Cahen, age, s.315. 
902 Pero Tafur, age, s.153. 
903 Tihranî, age, s.185-186; Baykara, Aydınoğlu Gazi Umur Bey, s.81. 
904 El-Ömerî, age, s.144; Yaşar Yücel, Anadolu Beylikleri Hakkında Araştırmalar, C.I, TTK, Ankara, 

2018, s.185-203; Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu, s.129.  



- 261 - 
 

oldukça kafa karıştırıcı mahiyettedir. Buğday ve hububat ölçüsü için müdd ya da Bizans 

ölçü birimi modius kullanılıyordu. Arap ölçü birimi rıtl kullanılmaktaydı. İsim olarak 

aynı olsa bile bu ağırlık birimleri bölgeden bölgeye farklılık gösteriyordu. Anadolu’da 

kullanılan rıtl Mısır’da kullanılan rıtl ölçüsünün on iki misli kadardı. Kille ya da müdd 

denilen ölçü Mısır irdebi denilen ölçünün bir buçuk kadarına eşitti. Shinik; Aydın ve 

Menteşe, Karaman beyliklerinde kullanılan yerel bir ölçü birimiydi, hububat ya da tuz 

ölçmek için kullanılıyordu. Buta ve caratellum şarap ile sabun ölçmek için kullanılırdı. 

Batı ithal malları batı ölçü birimleri ile ölçülürdü905. 

Beyliklerin önemli diğer bir gelir kaynağı cizye vergisiydi. Cizye, gayri Müslim 

halktan alınan İslami bir vergiydi. Nakit olarak alınır ve doğrudan doğruya hazineye 

aktarılırdı. Battuta, Denizli’de Hristiyan nüfusunun çok olduğunu, Rumların pamuklu 

dokuma ile uğraştıklarını anlatır. Hristiyan nüfus başta cizye olmak üzere çeşitli vergiler 

ödüyordu906. Hatta Kütahya’da yaptırılan, H.714/M.1314 tarihli Vacidiye Medresesi, 

Alaşehir gayri Müslimlerinden alınan cizyeler ile yaptırılmış, kitabesine de Alaşehir 

cizyeleri ile medresenin yapıldığı kayıtlıdır907. Schiltberger ise Ankara’da Aramî inancına 

bağlı birçok Hristiyan yaşadığından bahseder908.  

Tabiki bu gayri Müslim nüfusun ciddi bir maddi kazanç getirdiği ortadadır. Fakat 

bir nokta mühimdir ki beylikler döneminde Osmanlı’nın gelişimi sırasında Anadolu’daki 

ekonomik vaziyet Anadolu Selçuklu yönetimi zamanında olduğu kadar parlak değildi. 

Beylikler döneminde iktisadi bir durgunluk vardı. Gümüş, altın gibi değerli maden 

sıkıntısından kaynaklı olarak eşya fiyatları oldukça ucuzdu. 1247’de bir hamam görevlisi 

yıllık 1324 akça kadar maaş alıyordu. Orhan Bey ve I. Murad zamanlarına gelindiğinde 

yaya erlerine ya da yeniçerilere yıllık 365-730 akça arası bir ücret ödeniyordu. Bu düşük 

                                                           
905Zachariadou, age, s.146, 148. 
906 İbn Battuta, C.I, s.408. 
907 Halil Edhem, “Âl-i Germiyân Kitabeleri’’, s.126. 
908 Schiltberger, age, s.51-52. 



- 262 - 
 

ücrete rağmen askerlik oldukça talep görüyordu909. Zamanla genişleyen fetih hareketleri 

cizye gelirini daha da arttıracaktı. XVI. yüzyıla gelindiğinde Osmanlı’nın cizye geliri 

30,71 milyon akçaya ulaşmıştı910. Tabiki bu ticaret gelirleri, fetihlerden elde edilen 

ganimetler, halktan alınan vergiler özellikle cizye gelirleri Türkmen beyliklerinin saray 

yaşantısına olumlu katkıları oldu. Eskisine göre bir nebze daha refah seviyesinin 

artmasına paralel olarak ilim, sanat, eğitim ve öğretim faaliyetleri hız kazandı.  

 

 3.3 Türk Beylikleri Döneminde Anadolu’da İlmî ve Kültürel Hayat 

 

Bu çalışmanın birinci bölümünde anlatılmaya çalışıldığı gibi yoğun Türk akınları 

yaşanmadan önce Anadolu, dil, din, kültür birliği olmayan bir coğrafyaydı. Tabiki böyle 

bir coğrafyada siyasi istikrar, güvenli ve huzurlu bir ortam sağlamak oldukça güçtü. 

Anadolu’ya yoğun bir Türk akının yaşanmasıyla birlikte bu çok dilli, çok dinli 

coğrafyanın halkları arasında Türk dili ortak bir anlaşma dili haline geldi. Nitekim XII. 

Yüzyılda kaynaklarda Anadolu’ya Turcmenia ve Turchia denilmeye başlanmıştı911.  

Moğol istilasına uğrayan alanlar arasında hiç şüphesiz Deşt-i Kıpçak denilen 

günümüzdeki Kırım bölgesi de vardı. El-Ömeri’nin verdiği bilgilere göre bu coğrafya 

Moğol istilasına uğradıktan sonra bu bölgede Moğol yerleşmeleri olduğu gibi Moğol 

askerlerinin Kıpçak kadınları ile evlenmeleri zamanla onların Türkleşmesine neden 

oldu912. Moğolların İslam dinine geçmeye başlaması onların Türkler arasında 

erimelerinin de en büyük etkeniydi. Deşt-i Kıpçaktan köle olarak Mısır’a gönderilen 

Kıpçak çocukları burada asker olarak yetiştiriliyorlardı. Memluk sultanları da Kıpçak 

asıllıydılar ve Kıpçak Türkçesi konuşuyorlardı. Arap halka Kıpçak Türk lehçesini 

                                                           
909 Akdağ, agm, s.529. 
910 İnalcık, Osmanlı İmparatorluğu’nun Ekonomik ve Sosyal Tarihi I, s.79. 
911 Ortaylı, age, s.100. 
912 El-Ömerî, age, s.121. 



- 263 - 
 

öğretebilmek için sözlükler hazırlatmışlardır. Bunlardan en eskisi Kitâbü’l İdrâk lî 

Lisânü’l Etrâk (1312)’dır. XIV. yüzyılda yazılan Kıpçakça lehçesi -Arapça, et-Tuhfetü’z 

Zekiyye ve Kitâbu Bulgatu’l Muştâk fî Lugati’t Türk vel Kıfçak diğer ünlü sözlük 

eserlerdir. Biz Anadolu’ya baktığımızda da Tokatlı Barak Baba’nın Kıpçak Türkçesi ile 

eser verdiğini görüyoruz. Anadolu’da da azımsanmayacak bir Kıpçak nüfusu vardı. Altın 

Orda devletinde Türkleşme ve İslamlaşma süreci Anadolu ve Mısır’ı da etkiledi. Siyasi 

işbirliği kurulduğu gibi ticarî bağlar da güçlendi. Fakat asıl önemli bağlar kültürel ve dini 

bağlardır. Bu kültürel bağlar prototip bir Türk milliyetçiliğinin ortaya çıkmasına 

sebebiyet verdiği gibi deyim yerindeyse adeta kültürel bir Turan oluşmasının yolunu açtı.  

Moğol devlet kadrolarında yer almanın bir şartı Uygurca bilmekti913. Ahmet 

Teküder’in İslamiyet’i kabul etmesiyle, İlhanlı Sarayı’nda Türklerin oldukça 

kuvvetlenmeye başladığını da görüyoruz. Böylece Deşt-i Kıpçak’tan Anadolu, İran ve 

Mısır’a uzanan geniş bir coğrafyada Türk lehçeleri konuşuluyordu. Daha Harzemşahlar 

döneminde XIII. yüzyılda Oğuz bilhassa Kıpçak tesirleri gelişmişti. Altın Orda Türk 

edebiyatının inkışafında Harezmli âlimlerin rolü dikkat çekmektedir. Moğol istilası 

yaşanınca Kırım’dan Anadolu’ya yoğun bir göç yaşandı. Selçuklu sultanı II. İzzeddin’in 

halası Altın Orda hakümdarı Berke Han’ın eşi olması sebebiyle yakın temaslar devam 

etti914. Bu iletişim bağları beylikler döneminde de canlılığını sürdürdü.  

Altın Orda ve Mısır arasında kültürel ve dini bağların güçlenmesi âlimlerin, 

şairlerin ve bilim adamlarının hiçbir engele takılmadan saraylarda çalışmalarına imkân 

sağladı. Arapça, Farsça ve Türkçeyi çok iyi bilen âlimler Altın Orda sarayında görev 

alırken aynı şekilde Kıpçak asıllı âlimler de Memluk sarayında çalışmışlardır. Mısır 

sarayında Türkçe eserler yazılmıştır. Seyf-i Sarayî, XIV. yüzyılda Mısır’da yaşayan 

                                                           
913 Yuvalı, age, s.166. 
914 Cevat İzgi, “Canı Bek Han Devrinde Altın Orda Hanlığının Bilim Hayatı (1342-1357)’’, Divân: Bilim 

Araştırmalar, İstanbul, 1996/2, s.154, 171. 



- 264 - 
 

Kıpçak şairlerindendi. Yine XIV. yüzyılın ilk yarısında Kahire’de bir kadı için yazılmış 

Türkçe-Arapça ve Moğolca-Arapça sözlüğün Konyalı bir Anadolulu tarafından yazılmış 

olması üstelik Kıpçak Türkçesi ile yazılmış olması dikkat çekicidir915.  

Buradan da anlaşılacağı üzere XIV. yüzyılda Kırım, Anadolu ve Mısır sınırlarında 

var olan Türk lehçeleri arasında çok büyük farklar olmasa gerek. Karahanlılardan itibaren 

bünyesinde Oğuz ve Kıpçak lehçelerini de bulunduran Harezm Türkçesi (Doğu Türkçesi 

ya da Olga-bolga diye tabir edilmektedir.) edebiyat dili olarak gelişmişti. Harezm 

Türkçesi ile yazılan eserler Anadolu’da oldukça rağbet görmüş ve Anadolu Türkçesine 

çevrilmiştir. Bunlardan Ebu Nasr bin Tahir bin Muhammed Sarahsî’nin halktan bir kısım 

insanlara ilim ve ibadet öğretmek amacıyla Harezm Türkçesi ile yazdığı Kitab-ı Güzide 

kitabını Ahmed b. Balî, kitabın duru bir Türkçe olmadığı gerekçesi ile Anadolu 

Türkçesine çevirmişti. Yine Harezm Türkçesi ile yazılan Behçetü’l Hadayık en eski 

günümüze kadar ulaşan eserdir. Tabiki lehçeler arası o çağda fark daha az olduğu için 

insanlar birbirlerini anlayabiliyorlardı. Tercüme arzusunun yanında Tatar ve Kırım 

Türkçesi’ni beğenmeyerek bu şiveden çeviriler yapılmıştır. Bu sayede Anadolu’da Oğuz 

Türkçesi ile yazılı eserlerin verilmesinde bu tür eserler etkin oldu916.  

Diğer bir örnek ise XIV. yüzyılın ikinci yarısı ve XV. yüzyılın başlarında Mehmed 

adlı bir şair Mısır’a gittiğinde yine Doğu Türkçe kaleme alınmış bir kitap satın almış dilini 

sade bularak Oğuz Türkçesine Işk-nâme veya Tuhfe-nâme adıyla çevirmiştir917. Bu 

sayede ortak kültür, tarih ve dil bağları olan insanlar ne kadar farklı coğrafyalarda yaşasa 

da birbirleriyle yazılı eserler sayesinde yakınlaşabilmiştir.  

                                                           
915 Peacock, Islam, Literature and Society in Mongol Anatolia, s.185; Köprülü, Türk Edebiyatı 

Tarihi, s.302-303,309. 
916 Tekin, agm, s.155-161; Yavuz, agm, s.25. 
917 Ahmet Kartal, “Anadolu Selçukluları ve Beylikler dönemi’nde Şiir ve Şairler’’, Anadolu Selçukluları 

ve Beylikler Dönemi Uygarlığı, C.I, s.517. 



- 265 - 
 

Hem Anadolu Türkçesi hem de Doğu Türkçesi ile yazılan eserler Memluk 

sarayında, Altın Orda sarayında okundu. Anadolu beyliklerinın saraylarında ise halkı 

eğitmek için hiçbir fedakârlıktan kaçınılmamış, eli kalem tutan herkes 

görevlendirilmişti918. Anadolu Türkmen beylerinin Türk dilini etkin bir şekilde 

kullandıkları ve Türk diline birçok eseri tercüme yoluyla kazandırdıklarını görüyoruz. 

Bunun başta en temel sebebi Farsça ve Arapça gibi dilleri yeterli derecede bilmemeleri 

ile açıklayabiliriz. Örneğin İbn Battuta, Birgi’de konuk olduğu zaman Bey’in emriyle 

kendisinden hadislerden oluşan bir seçki hazırlaması istenmişti. Battuta denileni yapmış 

hazırladığı seçkiyi müderrise sunmuştu. Bey, hadislerden oluşan bu seçkinin müderris 

tarafından Türkçe’ye çevrilmesini istemişti919.  

Buna benzer diğer bir hikayeyi İbn Ecâ, Akkoyunlu sarayından aktarır. Tebriz, 

Bağdat ve Semerkand’ın ünlü âlimlerinin Uzun Hasan’ın huzurunda olduğu bir mecliste 

Buharî’den bir hadis okuması istenmişti. Uzun Hasan, her Perşembe gecesi Buhari’den 

bir hadis okunmasını adet edinmişti. Hadis okunduktan sonra Türkçe tercüme ediliyor ve 

tefsiri yapılıyordu. Ecâ, Uzun Hasan’ın Arapça bilmiyorum dediğini de kaydetmişti920. 

Tabiki Arapça ve Farsça bilmemeleri sadece beylerin değil halkın da bir sorunuydu. 

Çünkü sadece dini metinleri anlamak için değil tıp, edebiyat ve diğer ilim alanlarında da 

yazılan eserler Arapça ve Farsça idi. Halk bilgiye açtı. Bu yüzden Türkmen beyliklerinde 

halkın eğitilmesi, halkın öğrenme isteği çoğu eserin Türk diline tercüme edilmesini 

sağladı. Türkçe eser vermekle mensubu oldukları millete ilim yönünden hizmet vermek, 

hayır dualarını almak ve unutulmamak gayesi de vardı921.  

Beylikler döneminde artan Türkçe eser verme akımını sadece bir noktada 

toplamak mümkün değil. Çünkü Türkçecilik şuuru ile eser yazanları da görmekteyiz. 

                                                           
918 Tekin, agm, s.167. 
919 İbn Battuta, age, C.I, s.421. 
920 İbn Ecâ, age, s.85-91. 
921 Yavuz, agm, s.23. 



- 266 - 
 

Bunlar arasında Gülşehri, Erzurumlu Mustafa Darîr, Lamiî Çelebi ve Aşık Paşa 

sayılabilir. Aşık Paşa, Baba İlyas’ın torunuydu ve Kırşehir’de dünyaya gelmişti (1272). 

Onun kaleme aldığı Garibnâme adlı eseri onun bilinçli bir Türkçü olduğunu gösteriyor. 

Aşık Paşa’da tıpkı Gülşehri gibi Anadolu’da birlik ve beraberliği amaç edinmiştir. Hatta 

toplumda birlik ve beraberliğin sağlanması için Oğuz Kağan destanında Oğuz Kağan’ın 

ölmeden önce oğullarına birer ok verdiği ve onlara oklardan herbirinin ayrı ayrı 

olduklarında kolayca kırılacağı, oysa otuz okun birlik olduğu zaman kırmanın mümkün 

olmadığına dair hikâyesini922 anlatarak tarihi köklere de atıfta bulunur. Fakat onun bu 

birlik anlayışı farklı diller konuşan insanların ortak bir paydada buluşturulması 

üzerinedir. Garibnâme adlı eseri önemli kılan diğer özellik şehirleşme ve tarımın 

desteklenmesi gibi fikirlerin de yer almasıdır923.  

Türkçe’nin yönetim dili olarak kullanımını 15 Mayıs 1277’de Cimri Olayı ile 

Konya’nın Karamanoğulları tarafından ele geçirilmesinde görüyoruz. İbn Bibi’nin 

anlatımına göre divandan çıkartılan fermana ile “Bu günden sonra divanda, dergâhta, 

bargâhta, mecliste ve meydanda Türkçe’den başka dil konuşmayacak’’ kararı alınmıştı. 

Bu tarihi kayıt 1281’de yazılan İbn Bibi’nin eseri dışında Aksarayî ve Anonim 

Selçuknâme’de yer almaz924. Bu yüzden gerçekleşmiş bir olay olup olmadığı şüpheye 

düşürse de sarayda Farsça ve Arapça gibi dillerin konuşulması devlet işleri konusunda 

yeni hükümetin bilgi sahibi olmasını engelleyeceği için kuvvetle muhtemel böyle bir 

karar alınmıştır. Ayrıca Moğollar ile işbirliği içerisinde olan Selçuklu iktidarının sarayda 

Farsça konuşması bir güvenlik açığı oluşturabilirdi. Cimri’nin tahta çıkarılmasından 

sonra divandan çıkan bu kararın milliyetçi bir karardan daha çok sarayda olup bitenden 

                                                           
922 Mine Mengi, “Aşık Paşa’nın Garibnâmesi’nin 1-5 Bablarında 14. Yüzyıl Anadolu Toplum Yapısına 

İlişkin Bilgiler’’, XI. Türk Tarih Kongresi Ankara 5-9 Eylül 1990 Kongreye Sunulan Bildiriler, 

C.III, Ankara, 1994, s.975. 
923 Mengi, agm, s.978. 
924 Erdoğan Merçil, “Türkiye Selçukluları Devrinde Türkçe’nin Resmi Dil Olmasını Kim Kabul Etti?’’, 

Belleten, C.64, S.239, Nisan 2000, s.55. 



- 267 - 
 

haberdar olabilme, devlet işlerinde alınan kararları öğrenebilme niyeti olduğu 

söylenebilir.  

Germiyanoğulları beyliğinde I. Yakub Bey zamanında başlayan kültür faaliyetleri 

Süleyman Şah zamanında ivme kazanmıştır. Süleyman Şah’ın özellikle Türk diline önem 

vermesi birçok önemli eserin Türk diline tercüme edilmesini sağladı. Bu eserler tercüme 

edilirken tercüme eden kişilerin bazen kendilerine göre eklemelerde bulunması eserlerin 

adeta yeni bir esere dönüşmesini sağlamıştır. Beylik ile devlet arasında ciddi farklar 

olduğu unutulmamalıdır. Devlet, kurumları olan ve bu kurumlarda görevli eğitimli 

memur kadroları olan yapılardır. Oysa beyliklerde yetişmiş eleman sıkıntısı, yeni yeni 

palazlanmaya başlamış bir saray yaşantısı vardır. Selçuklu devletinde gördüğümüz üzere 

İran-İslam saray kültürü, saraylı ve halk olarak bir ayrım yaratıyordu.  

Saraylı denilen sosyal ve siyasi açıdan seçkin tabaka, adab denilen estetik, dini ve 

etik değerleri telkin eden bilgi kanunlarını, düşünce biçimlerini aktaran söylemsel 

gelenek ile oluşturuluyordu925. Adabın aktarımı için siyasetnâme, nasihatnâme ve diğer 

edebi ürünler kullanılmıştır. Anadolu Selçuklu devletinde olduğu gibi beylikler 

döneminde de bir İran-İslam saray adabı oluşturulmaya çalışıldı. Bu amaçla İran 

klasikleri Türk diline çevrilmiştir. Âlimler, sufiler, şairler devletin sosyal ve siyasi 

politikalarında kendi isteklerini görmek isteyen çevreler, bazen sistemi de eleştirmek için 

nasihatnâme, siyasetnâme gibi eserler oluşturuyorlardı. Tabiki bu isteklerini kendilerinin 

değil de ilahi makamın emirleriymiş gibi göstermişlerdi. Beyliklerin, amacı ilerleyen 

süreçte devlete hatta “cihanşümul’’ bir imparatorluğa dönüşmekti. Tabiki bu sadece 

askeri fetihlerle olamazdı. Sadece İslam dünyasında değil Harezm’den Kahire’ye ulaşan 

                                                           
925 Sara Nur Yıldız, “Aydınid Court Literature in the Formation of an Islamic Identity in the Fourteenth 

Century Westen Anatolia’’, Islamic Literature and Intellectual Life in Fourtheenth and Fifteenth 

Century Anatolia, Ed.A. C.S. Peacock-Sara Nur Yıldız, Würzburg, 2016, s.199. 



- 268 - 
 

Türk dünyasında âlimlerin ve sanatçıların hamiliğini yapan, gelişmiş bir saray kültürü 

olan etkileyici bir imaj sunma kaygısı vardı.  

Beylikler dünyasında en çok edebi ve ilmi faaliyetler bakımdan Aydınoğulları ve 

Germiyanoğulları ön plana çıkmıştır. Germiyanoğlu sarayında Şeyhoğlu Mustafa, 

nişancılık ve defterdarlık görevlerinde bulunmuştu. Merzuban-nâme ve Kabus-nâme gibi 

öğretici didaktik eserleri Türk dilinde tercüme etmiştir. Bu eserlerin önemi devlet 

yönetimine dair nasihatler içermesidir. Aynı şekilde Mirsâdü’l İbâd’ın bir tercümesi olan 

Kenzü’l Kübera ve Mehekkül Ulemâ adlı eseri kaleme almıştır. Süleyman Şah adına 

yazdığı eseri Hurşid-nâme’yi onun ölümü üzerine Yıldırım Bâyezid’e 1387’de 

sunmuştur. XIV. yüzyıl Türk kültür tarihine dair önemli izler taşımasından dolayı bu 

eserler oldukça kıymetlidir926.  

Germiyanoğlu sarayının önemli diğer sanatkârları Ahmedî, Ahmedî Dâ’î ve Şeyhî 

gibi kişilerdir. Bu değerli kişiler sadece şair ya da edebiyatçı gözüyle bakmak yanlış olur. 

Sarayda önemli makamlarda yer aldıkları gibi daha sonra Osmanlı sarayına intisap 

etmişlerdir. Ahmedî-i Dâî, Germiyan sarayında bir süre kadılık yapmış, İranlı 

Nasiruddin-i Tusî’nin Câmasb-nâme adlı yıldızname, falname türü eserini Türkçe’ye 

tercüme etmiştir. Bu eserin özelliği Timur hadisesi nedeniyle kaleme alınmış didaktik 

manzum bir eser olmasıdır927. Mısır’da eğitim almış olan Ahmedî, önce Aydınoğlu 

sarayında çalışmış burada Farsça ve Arapça sözlük olan Mirkatü’l Edeb adlı eseri 

meydana getirmiştir. Bu esere sadece bir sözlük demek haksızlık olur çünkü bu eser tıp, 

he’yet, astronomi, matematik, fıkıh, astronomi, astroloji gibi konularda belli başlı sözler 

ve terimler içermektedir928. Mizânü’l Edeb ve Mi’yâru’l Edeb Farsça kasideleridir. 

Tervîhu’l Ervâh (Tefrîhu’l Ervâh) tıp konusunda Türkçe yazılmış mesnevisidir. Diğer 

                                                           
926 Ahmet Kartal, “Tercüme Edebiyatı’’, Anadolu Selçukluları ve Beylikler Dönemi Uygarlığı, C.I, 

s.536-537. 
927 Faruk K. Timurtaş, “Ahmed-i Dâ’î ve Eserlerinin Türk Dili ve Edebiyatındaki Yeri’’, Türk Dili, C.III, 

S.31, 1954, s.428. 
928 Kartal, “Tercüme Edebiyatı’’, s.537. 



- 269 - 
 

eserleri ise Divân, İskendernâme, Dâstân-ı Tevârih-i Mülûk-i Âl-i Osmân, Cemşîd u 

Hurşîd, Bedâyi’u’s-Sihr fî Sanâyi’i’ş-Şi’r’dir929. Şeyhî’nin eserleri ise Divân, Hüsrev ü 

Şirin, Harnâme’dir.  

Günümüzdeki modern milliyetçilik ile dil bağlantısının o yüzyılda olduğunu 

söyleyemeyiz. O çağdaki kimlik bilinci daha çok Oğuz kavmi gelenekleri üzerinden 

tanımlanıyordu. Türkçe’nin o zamana kadar ön plana çıkmamasının temelinde aslında 

Türk diline bir şans da verilmemiş olması yatar. Türkmen beylerinin Anadolu’daki 

iktisadi gücü ele geçirmeleri, zenginleşmeleri onların âlim ve sanatçıları korumalarında 

ve desteklemelerinde etkili olmuştu. Âlimler de Türkmen beylerinin sanatsal zevklerine 

hitap eden eserler verdiler. Yoksa Türk dilinin edebi açıdan yetersiz kalması, yeterince 

geliştirilmemiş bir dil olmasından sanatçılar şikâyet etmiştir. Ne de olsa Türkçe her 

zaman halkın dili olmuştu, saraylarda Arapça ve Farsça kullanılmıştı. Oysa artık beylik 

saraylarında halkın dili kullanılıyordu. Saray ve halk arasında derin bir uçurum 

oluşmuyordu. Bu yüzden bazı âlimler eserlerini çekinerek Türkçe yazdı. Şeyhoğlu 

Sadrüddin Mustafa, “Eğer Türkî diyüp yirmezler ise, çağından usanup ırmazlar ise’’ 

diyerek Türkçe yazmak konusundaki çekincesini belirtmiştir930.  

Anadolu halkının öğrenme istekleri, özellikle mesleki eğitim ihtiyacı, beyliklerin 

medreseler inşa etmelerine ve buralarda eğitimlerin verilmesini sağlamıştır. Beylikler 

döneminde medreseler ve şifahaneler açık avlulu ve kapalı avlulu olmak üzere iki şekilde 

inşa edilirdi. Açık avlulular, etrafını kuşatan öğrenci odalarından ve eyvanlardan 

oluşurdu.  Germiyanoğulları beyliğinde açık avlulu Vacidiye Medresesi, adını burada 

müderrislik yapmış Abdülvacid b. Mehmed’den almaktadır. Aklî ve naklî ilimler üzerine 

eğitim veren bu medresenin müderrisi Abdülvacid’in astronomi ile ilgilenmiş olması, 

                                                           
929 Ali Temizel, “Ahmedî-yi Germiyânî’nin Mirkâtü’l Edeb İsimli Manzum Lügati’’, Uluslararası Batı 

Anadolu Beylikleri Tarih, Kültür ve Medeniyet Sempozyumu III: Germiyanoğulları Beyliği, TTK, 

Ankara, 2017, s.340-343. 
930 Yavuz, agm, s.32-37; Kartal, “Tercüme Edebiyatı’’, s.534. 



- 270 - 
 

gerekse medresenin mimari yapısı, bu medresenin vakti zamanında rasathane olarak 

kullanılmış olabileceğini düşündürtmektedir. Fakat bu konuda net deliller 

bulunmamaktadır931.  

Kütahya’da II. Yakub Bey Medresesi (1411) ise günümüze ulaşmamıştır. 

Vakfiyesinden anladığımız kadarıyla dokuz öğrenci hücresinin bulunduğu bu medresede 

her hücreye iki kağnı odun, günde iki çanak yemek, dört ekmek ve her öğrenciye günlük 

bir akçe verilmesi kararlaştırılmıştı. Yılda bir Germiyan müddüyle buğday öğrencilere 

verilecekti. Günde dört batman et pişecek ve aru (beyaz) ekmek ile ikram dağıtılacaktı. 

İmam, müezzin, nakib ve işçi gibi çalışanlarında yine yıllık ödemesi buğday ile 

yapılırken, günlük görevlerine göre akçe üzerinden nakit ödeme yapılıyordu932. 

Balabaniye Medresesi, İshak Fakîh Medresesi adıyla iki medrese daha vardı. Bu 

medreseler, Osmanlı hâkimiyetinden sonra da eğitim hizmeti vermeye devam etmişlerdir. 

Aydınoğulları beyliğinde de eğitime önem verildiğini görüyoruz. Birgi’ye 

uğrayan Battuta, buranın medresesinin müderrisini tasvir eder. Müderris, tımar edilmiş 

bir katırın sırtında, yanında hizmetkârları ve köleleri ile medreseye gelmişti. Müderris, 

altın işlemelerle süslü ağır kıyafetler giymişti. Dersleri işlerken öncelikle temel 

bilimlerden başlıyor daha sonra branşlara göre konuları anlatıyordu. Battuta, müderrisin 

havuzlu bir avlusu bulunan bu medresede çardakta oturmuş, Rum köle ve hizmetkârların 

onun yanında ayakta durduğu bu sahneden oldukça etkilenmişe benziyor. Öyle ki 

“padişahların birinin huzurundayım galiba!’’ demişti933.  

Memlukler ülkesi, Harizm, Altın Orda, Azerbaycan ve Anadolu coğrafyasından 

edebi ve lisani eserlerin verilmesi için mükemmel bir buluşma ortamı934 olduğu kadar 

                                                           
931 Aydın Sayılı, “Vacidiye Medresesi: Kütahya’da Bir Orta Çağ Türk Rasathanesi’’, Belleten, C. XII, S.47, 

Ankara, 1948, s.660-662; Gönül Öney, Beylikler Devri Sanatı XIV.-XV. Yüzyıl (1300-1453), TTK, 

Ankara, 2007, s.19. 
932 Edhem, “Âl-i Germiyân Kitâbeleri’’, s.119-120; Gedik, agm, s.122. 
933 İbn Battuta, age, C.I, s.419. 
934 Köprülü, Türk Edebiyatı Tarihi, s.309. 



- 271 - 
 

özellikle tıp gibi bilim dallarının eğitimi için de mükemmel şartlar sunuyordu. 

Karamanoğulları toprağı olan Konya’da doğup büyümüş olan Hekim Hacı Paşa, Mısır’da 

tıp eğitimi almıştı. Anadolu’nun İbn Sina’sı olarak tanınan Hacı Paşa, Kalavun’un 

1284’te Kahire’de yaptırdığı hastanede rivayete göre başhekimlik de yapmıştır. Aynı 

dönemde Mısır’da eğitim alan tek ünlü sima Hacı Paşa değildi. Molla Fenârî, Seyyid Şerif 

Cürcânî, Bedreddin Simavî (Şeyh Bedreddin) gibi kişilerle Mısır’da yakın ilişkiler 

kurmuşlardı. Aydınoğlu İsa Bey’in ricası ile 1370 yılında Aydın’a gelen Hacı Paşa’nın 

başta tıp olmak üzere Arapça ve Türkçe eserler vermiştir. Önceleri Birgi medresesinde 

daha sonra Ayasuluğ’da tamamlanan cami-medrese külliyesinde dersler vermiştir. Asıl 

önemli eseri ise Arapça yazdığı ve daha sonraki yıllarda Latince’ye çevrilen Şifaü’l 

Eskam ve Devaü’l Âlâm adlı eseridir.  

Hacı Paşa’nın bu kitabının en az yirmi altı nüshası günümüze kadar ulaşmıştır. 

Tıp ile ilgili eserlerinde insan anatomisinden, yiyeceklerin ve bitkilerin yararları zararları, 

bulaşıcı hastalıklarla mücadeleden katarakt, böbrek taşı, çıban, tümör, veba ve diğer ateşli 

hastalıklar hakkında bilgiler ve tedavi yöntemleri içerir. Bitkisel reçeteler de yer alan 

eserlerinde Şifâü'l Eskam’da gül, nilüfer, menekşe, turunç, limon, sandal, elma, ayva, dut, 

tatlı nar, ekşi nar, üzüm gibi bitki ve meyvelerden hazırlanan şuruplardan bahsetmiştir. 

Anadolu Selçuklu döneminde görülen bir tür mumyalama tekniği “tahnit’’ hakkında da 

ayrıntılı bilgiler vermiştir935. Ahmedî, Tervîhu’l Ervâh (Tefrîhu’l Ervâh) adlı tıp 

hakkındaki mesnevisinde göz hastalıklarından, cüzâm, devâr (baş dönmesi), tâ’un (veba), 

yarakân (sarılık), zebha (kabakulak), sersâm (menenjit), verem gibi hastalıklarından 

bahsetmiş ve tedavi yöntemlerini şiirsel bir dille anlatmıştır. Hastalıkların tedavisi için 

kullanılan bitki ve karışımlar ise şöyledir: Sisenber denilen bitki baş ağrısı ve yılan 

                                                           
935 Süheyl Ünver, “Hekim Hacı Paşa ve Mısır’da Kalavun Hastanesi’’, Türk Tıp Tarihi Arşivi, C.2, N.5, 

1937, s.10; Sevgi Şar, “Hacı Paşa’nın Şifâü’l Eskam ve Devâü’l Âlâm Eserindeki Şurup Formülleri’’, 

OTAM, 35/Bahar, 2014, s.125; Yıldız, “Aydınid Court Literature in the Formation of an Islamic Identity 

in the Fourteenth Century Westen Anatolia’’, s.213-214. 



- 272 - 
 

sokması için kullanılıyordu. Hünnâb meyvesi ishal ve kan çekmede kullanılırken, reyhan 

şerbeti, tiryâk (afyon) ve bir tür macun olan gülbeşeker-gülşeker diğer hastalıkların 

tedavisi için kullanılıyordu936. 

Hacı Paşa’nın diğer Arapça tıp eserleri, Kitabü’t Te’âlîm, Kitabü’l Feride, El 

kümmiyyü’l Celâli’dir. Türkçe eserleri ise Muhtesab-ı Şifa, Teshilü’ş Şifâ’dır. Diğer 

Arapça bir eser İbn Sina’nın Kanun adlı eserinden faydalanarak yazılan Hekim Bereket’in 

Tuhfe-i Mübârizî adlı Türkçe eseridir937. 1347-1348 Kara Veba salgınında birçok insan 

ve hayvan ölmüştü938. Clavijo, gemilerinin Tenedos (Bozcada) taraflarında demirledikleri 

sırada bir haber gelmiş ve Gelibolu’da veba salgını olduğu ve birçok insanın öldüğü 

söylenmişti939. Salgın hastalıklardan özellikle sıtma hastalığı, yalnız insanların değil 

hayvanların da ölümüne neden olduğu için Balat, Menderes ovasının kuzey sahilindeki 

Söke’ye nakledilmişti940.  

Anadolu’da sık sık salgın hastalıkların olması tıp eğitimini ve hekim ihtiyacını 

arttırıyordu. İbn Battuta, Aydınoğlu sarayında Yahudi bir doktorun, Bey’in meclisine 

gayet rahat bir şekilde geldiğini, kadı ve müderrisin onu ayakta karşıladığını görmüş hatta 

ön safhalara oturduğundan hafızlar arkasında kalınca Battuta oldukça sinirlenmişti. Onun 

fikrince bir Yahudi, Müslüman meclisinde böyle davranamazdı. Oysa bütün saray bu 

Yahudi doktora muhtaçtı ve bu yüzden büyük saygı gösteriliyordu. Hatta saray halkının 

anlatımına göre Yahudi hekim gördüğü ilgiden dolayı oldukça şımarmıştı941. Yetişmiş 

eleman azlığı, faydalanılan eserlerin Arapça ve Farsça olması yüzünden yaşanan 

zorluklar, tıp kitaplarının Türkçe’ye tercüme edilmesinde ya da Türk diliyle yazılmasında 

                                                           
936 Melike Günyüz, “Şair ve Hekim Ahmedî’nin Duygu Dünyasında Tıp Terimleri’’, 38. Uluslararası 

Tıp Tarihi Kongresi Bildiri Kitabı, C.II, Ankara, 2005,  s.655-663. 
937 Şar, agm, s.124; Ünver, agm, s.12; Yıldız, agm, s.232. 
938 Sümer, Anadolu’da Moğollar, s.113;  
939 Clavijo, age, s.34. 
940 Wittek, Menteşe Beyliği, s.131. 
941 İbn Battuta, age, C.I, s.423. 



- 273 - 
 

etkili oluyordu. Menteşe beyliğinde de Muhammed bin Mahmud-ı Şirvânî, XV. yüzyılın 

başlarında İlyas Bey için İlyasiyye adlı Arapça kendi tıp kitabını Türkçe’ye çevirmiştir942.  

İlim, din, sanat ve edebiyat ehlinin “hamiliğini’’ ya da diğer bir deyişle korunup 

desteklenmeleri kabul etmemiz gerekirse belirli bir maddi gücü gerekli kılıyordu. İslam 

coğrafyasını gezen ve bize seyahatnameleri ile kıymetli bilgiler bırakan seyyahların 

muhtemel amaçlarından birisi de bu ülkeleri ziyaret etmek isteyen şair, sanatçı, ilim 

adamı gibi saraylarda iş arayan insanlar için mevcut durum hakkında bilgi vermek olmalı. 

Battuta’nın Milas ziyaretinde Menteşe Beyi Şucâeddin Orhan Bey’i, âlimler ve fakihlerle 

vakit geçiren cömert bir adam olarak tanıtmış, fakat Bey, seyyahı konağında ağırlamak 

yerine onun ihtiyaçlarını karşılayıp Ahi Ali dergahında misafir etmişti. Aydınoğlu 

sarayındaki debdebeyi görememişti. Bunda Umur Bey komutasında denizaşırı akınların 

yapılması ve ganimetlerle beyliğin zenginleşmesi etkindi. Menteşe ve Aydın beylikleri 

arasındaki rekabetten dolayı kıskançlık da eklenenince Battuta’ya Milas’ta çok da 

anlatacak bir ortam çıkmamıştı943.  

Yıldırım Bâyezid zamanında Osmanlı saray hayatı hayli gelişme göstermiş ve 

zamanla edebî bir merkez haline gelmişti. Germiyan sarayından intisap eden Ahmedî, 

Ahmed-i Dâ’î ve Şeyhi gibi âlimleri himaye ettikleri gibi telif ve tercüme eserler 

kazandırılmaya devam edildi. Çelebi Mehmet adına Zekariya bin Mehmed-i Kazvinî’nin 

Acâ’ibül Mahlûkat adlı ansiklopedi tarzı tıp, coğrafya, madenler, ilaçlar, meşhur şehir ve 

kasabalardan bahseden eseri Rükneddin Ahmed Türkçe’ye çevirmiştir. Araştırmacılar II. 

Murad’ın bilinçli bir Türkçeciliğe sahip olduğu konusunda hemfikirdir. XIII. yüzyılda II. 

İzzeddin Keykavus’un emriyle İbn Alâ’nın halk içinden derleyerek Türk diliyle yazılan 

                                                           
942 Wittek, Menteşe Beyliği, s.115-116. 
943 İbn Battuta, age, C.I, s.412; Wittek, age, s.119-120. 



- 274 - 
 

Danişmendnâme, II. Murad zamanında Tokat dizdarı Arif Ali tarafından daha sade bir 

Türkçe ile kaleme alınmıştır944.  

Beylikler döneminde kahramanlık destanları, aşk hikâyeleri sadece Türkçe’ye 

tercüme edilmekle kalmıyordu. Bu eserleri Türk halkının kültürüne uygun şekilde adapte 

edilerek tercüme edilirdi. Aydınoğlu İsa Bey’e sunulan, İran edebiyatının ünlü mesnevisi 

Nizamî’nin Hüsrev ü Şirin’i İran kültürüne ait bazı unsurları çıkarılarak Türk kültürüne 

ait unsurlarla değiştirilmişti. Aslında sarayın halka öğretmek istediği erdemleri, aşılamak 

istediği ideolojik fikirleri Türkçe edebi eserler ile yapmıştır945. Tercüme eserler, 

günümüzün tabiriyle sarayın bir nevi toplum mühendisliği için bir vasıta olarak 

kullanıldığını söyleyebiliriz. Bu durum II. Murad zamanında da devam etti. Kabus-

nâme’nin tercümesini okuyan Sultan, beğenmemiş ve “Hoş kitaptır, içinde çok yararlı 

şeyler ve öğütler vardır, ama Fars dilincedir, bir kişi Türkçe’ye çevirmiş ama anlaşılır 

değil, açık söylememiş, bundan dolayı hikayesinden tat bulamayız. Ama bir kimse olsa, 

bu kitabı açık ve anlaşılır bir biçimde çevirse, ta ki anlamından gönüller haz ala’’ demiş 

ve Mercimek Ahmed’i eserin ikinci defa tercümesi için görevlendirmiştir. Tekrar ikinci 

kez tercüme edilen eser ise Mirsâdü’l İbâd olmuş İrşâdü’l Mürid ile’l Murâd fî Terceme-

i Mirsâdü’l İbâd adıyla II. Murad’a sunulmuştur946.  

II. Murad döneminin en önemli eserleri tabiki tarih kitaplarıdır. Yazıcızâde’nin el-

Evâmirü’l Alâiyye fî’l-Umûri’l Alâiyye adlı eseri Farsça’dan Türkçe’ye çeşitli 

eklemelerle tercüme ettiğinden daha önce bahsetmiştik. Şirvanlı Mahmud ise umumi tarih 

kitabı olan el-Bidâye ve’n-nihaye adlı eserinden Türklerin de istifade etmesi için 

Sultan’ın isteği üzerine Türkçe’ye tercüme etmiştir. Tarih-i İbn-i Kesîr’de tercüme edilen 

                                                           
944 Kartal, “Tercüme Edebiyatı’’, s.541. 
945 Özlem Güneş, Fahri’nin Hüsrev ü Şirin’i Metin ve Tahlil, Nizamî ve Şeyhî’nin Eserleriyle 

Karşılaştırılması, Yayınlanmamış Doktora Tezi, İstanbul Üniveristesi, 2010, s.708; Yıldız, ““Aydınid 

Court Literature in the Formation of an Islamic Identity in the Fourteenth Century Westen Anatolia’’, 

s.206. 
946 Kartal, “Tercüme Edebiyatı’’, s.541. 



- 275 - 
 

önemli eserlerdendir947. Diğer Anadolu beyliklerinde de tercüme eserlere rastlıyoruz. 

İsfendiyar Bey (Candaroğlu) Cevâhirü’l esdaf isminde Kur’an tefsiri yaptırmıştır. Molla 

Fenâri’nin Karamanoğlu namına kaleme aldığı Aynü’l Ayan adlı Fatiha Suresi’nin tefsiri, 

Eşrefoğullarından Mübarizüddin Mehmed bin Süleyman namına Şemsüddin Mehmed 

Tüşteri tarafından 1310 yılında Konya’da yazılan felsefi eseri sayabiliriz948. Tabiki 

Anadolu’da Türkçe yapılan Kur’an çevirilerinin, enbiya hikâyelerinin ve diğer dini 

eserlerin tercümesinin 1243 sonrası artan dini yozlaşmaya karşı halkı eğitmek açısından 

ne kadar mühim olduğunu söylememiz gerekiyor.  

Osmanlı beyliğinin önceliği gaza olduğu ve ele geçirdikleri Bizans toprakları ile 

ortak bir kültür mirasına sahip olmamalarından dolayı kültürel faaliyetlerin ağır gelişim 

göstermesine sebebiyet vermiştir. İznik’te 1331’de ilk Osmanlı medresesi kurulmuş ve 

müderrisliğine Davud-ı Kayserî getirilmişti. Başta Mısır olmak üzere Horasan, 

Maveraünnehir gibi bölgelere eğitim almaya giden âlimler önemli bir kültür alışverişi 

sağladıkları gibi birçok değerli kitabın Anadolu’ya akışını sağlıyorlardı. Mısır’da eğitim 

almış olan Molla Fenârî, öldüğünde 10.000 ciltlik bir kitap kolleksiyonu bırakmıştı. 

Yıldırım Bâyezid’in hükümdarlık yıllarında (1389-1402) Osmanlı Devleti topraklarını 

genişlettiği gibi Kütahya, Manisa ve Kastamonu gibi eski kültür merkezlerinden ilmi 

muhit ve bu muhitle birlikte özel kitap kolleksiyonlarının yeni devletin merkezîne doğru 

harekete geçtiği söylenebilir. Bir ilim ve kültür merkezî haline gelen Bursa’da daha 

önceden kurulmuş beş medreseye bu dönemde Ali Paşa, Ebu İshak, Gülçiçek Hatun, Eyne 

Bey, Eyne Bey Subaşı, Ferhadiye, Molla Fenari, Vaiziyye ve Yıldırım medreseleri 

eklenmiştir. Eyne Bey Subaşı Medrese’nin üst katında bir kütüphanesi vardı949. 

                                                           
947 Kartal, agm, s.543. 
948 Uzunçarşılı, age, s.213. 
949 Erünsal, age, s.400-403. 



- 276 - 
 

Osmanlı kuruluş dönemine ait kütüphaneler genellikle medreselerde ya da 

camilerde teşekkül ederdi950. Osman Bey’in silah arkadaşı Aykud Alp’in torunu olan 

Umur Bey, Yıldırım Bâyezid’in ilk Anadolu Beylerbeyi olarak atadığı Kara Timurtaş 

Paşa’nın da oğludur. Umur Bey’in yaptırdığı Bursa’daki camiînin Türkçe on üç satırlık 

taş vakfiyesi tarih açısından oldukça mühimdir951. Umur Bey’in Aşık Paşazâde ile 

bağlantısı olduğu bilinmektedir. Aşık Paşazâde eserini meydana getirirken 1391 Macar-

Osmanlı savaşı  hakkında bilgileri Umur Bey’den duydukları ile yazmıştır952.  

Vakfiyesine göre ciddi bir servete sahip olduğu anlaşılan Umur Bey aynı zamanda 

oldukça kültürlü bir insandı. Bursa’da yaptırdığı camiînin kütüphanesine Türkçe kitaplar 

vakfetti. Bu vakfettiği kitapların çoğunu Arapça ve Farsça ünlü kitapların Türkçe 

tercümeleridir. Kendi maddi imkânları ile tercüme ettirdiği düşünülmektedir. 

Germiyanoğlu sarayı ile bağlantısı bulunan Umur Bey’in Ahmed-i Dâ’î gibi Germiyanlı 

âlimleri Osmanlı sarayına tanıtan kişidir. İbn Baytar’ın bitkilerden ve bu bitkilerin hangi 

hastalıkları tedavi ettiğine dair Arapça eserini Türkçe’ye tercüme ederek Tercüme-i 

Müfredât-ı İbn-i Baytar adıyla Umur Bey’e sunmuştur. Yine Ahmed-i Dâ’î’nin Tıbb-ı 

Nevevî adlı eseri ona ithaf ettiği gibi Bergama kadısı tarafından Kâmilûlfât adlı eserde 

Umur Bey’in adı geçmektedir953. Germiyan ili, Biga, Bergama, Bursa ve Edirne başta 

olmak üzere medrese, camiî, hamam, imaret ve kervansaray,  han yaptırdığı gibi Batı 

Anadolu’da dört şehirde on köyde ve Edirne’de toprakları ve değirmenleri bulunan Umur 

Bey’in bu servetinin kendi başarıları kadar asker-yönetici köklü bir aileden gelmesinin de 

etkisi vardır. Gerek Türkmen beyleri olsun gerekse Osmanlı yönetiminde görev alan Türk 

aristokrat aileleri Türk dilinin ilmi ve edebi bir dil olarak kullanılmasında, Anadolu’da 

                                                           
950 Erünsal, age, s.410. 
951 Ahmed Tevhid, “Bursa’da Umur Bey Camiî Kitabesi’’, Tarih-i Osmanî Encümeni, C.III, S.14, 1328 

(1912),  s.865. 
952 Tevhid, agm, s.866; Feridun Emecen, “Timurtaş Paşa’’, TDVİA, C. 41., s.185-186. 
953 Hasan Fehmî, “Anadolu’da İlk Türkçüler ve Umur Bey’’, Halk Bilgisi Haberleri, S.17, İstanbul, 1931, 

s.100; Tim Stanley, “The Books of Umur Bey’’, Muqarnas, XXI, 2004, s.324. 



- 277 - 
 

ilmi ve kültürel faaliyetlerin gerçekleştirilmesinde “hamilik’’ görevi üstlenerek büyük rol 

aldılar.  

Umur Bey’in Arapça’dan Türkçe’ye tercüme eserlere kişisel ilgisi olduğunu 

biliyoruz. Bursa’daki Türkçe taş vakfiyesinde kitaplarının camiî dışına çıkartılmaması 

şartıyla vakfettiğini görüyoruz. Caminin müezzini aynı zamanda kütüphane görevlisi 

olarak hâfız-ı kütüb olarak görev yapacak ve günlük bir akçe alması yönünde tâlimat 

verildiğini görüyoruz. Arapça kâğıt üzerinde bir metni olan bu vakfiyenin özeti 1454 

yılında taş üzerine Umur Bey’in bizzat ağzından Türkçe olarak kazıtılmıştır. Vakfiyenin 

Arapça metninde, yaklaşık olarak üç yüz tane kitabın ismi verilmiştir. Muhtemelen bu 

sayı daha sonradan artmıştır. Kitapların bir listesini Stanley makalesinde yayınlamıştır954.  

Anadolu Selçuklu Devleti’nde Arapça ve Farsça vakfiye dili olarak kullanılmıştır. 

Türkçe vakfiye metinlerinde nadiren kullanılmıştır. Germiyanoğlu II. Yakub Bey ile 

yakınlığı bilinen Umur Bey’in taş vakfiyesini ondan esinlenerek yaptırdığı 

düşünülmektedir. Türkçe’yi tercih etmesinin nedeni ise Türkçe’ye verdiği önem olduğu 

kadar daha geniş bir kitleye kendini ifade edebilme kaygısıdır. Umur Bey’in 1440’da inşa 

ettirdiği camiînin var olan Arapça vakfiyesini neden aniden on dört yıl sonra Türkçe 

olarak taşa nakşettirme ihtiyacı duymuş olabilirdi? Oldukça sade bir Türkçe ile bu yapıya 

yolu düşen herkesin okuyabileceği bir dille yazılan vakfiye metninde hiç şüphesiz Umur 

Bey bir mesaj verme kaygısı vardı955. Umur Bey vakıflarının yöneticiliğini kendisinin 

ölümünden sonra oğullarına ve kendi neslinden gelen kişilere bırakılmasını istemiştir. 

Daha önce de üzerinde durduğumuz vechile vakıf sistemi, kişilerin mallarını kendi 

nesline miras bırakma isteği ile tercih edildiği gibi, devletin mallarına el koyma ihtimalîne 

karşı bir koyucu kalkan olarak görülüyordu.   

                                                           
954 Tevhid, agm, s.869; Erünsal, age, s.409; Stanley, agm, s.329. 
955 Mustafa Çağhan Keskin, “Umur Bey Taş Vakfiyesi: Esin ve İçerik Üzerine Bir Değerlendirme’’, 

Osmanlı Araştırmaları, S.53, İstanbul, 2019,  s.138-141. 



- 278 - 
 

Fatih Sultan Mehmed, devlet topraklarının vakıf yoluyla kişilerin özel mülkiyeti 

haline geldiğini fark etmiş ve bu vakıf topraklarını kamulaştırma kararı almıştı. Onun bu 

toprak reformu vakıf toprakları ile geçinen birçok derviş ve aristokrat aileleri rahatsız etti. 

Bu uğurda Aşık Paşazâde’nin ve diğer anonim Tevarih-i Âl-i Osman eserlerin Yıldırım 

Bâyezid’i nasıl kurban ettiğini kısaca açıklamıştık. İşte Umur Bey’in taş vakfiyesinin 

sonunda vakfın işleyişini aksatacak kişi ve kişilere lanet etmektedir. Umur Bey, toprak 

reformu sonrası vakfına ait köy ve mezraların gelirine devletin el koyacağını anlayınca 

Türkçe bir vakfiye metni ile tepkisini ortaya koymuştur956. Aynı zamanda halk diliyle 

yazılan vakfiye sayesinde belli bir halk desteği almayı düşündüğü ortadadır. Fatih 

döneminde artan fetih hareketleri için devletin bel kemiğini oluşturan askerlere tımar 

dağıtabilmek amacıyla vakıf topraklarına el konulduğu anlaşılmaktadır957. 

Anadolu’da Akkoyunlu ve Karakoyunlu devletlerinde edebi ve ilmi yönde 

çalışmalar 1330-1410 arasında siyasi karışıklıklardan dolayı sönük geçmiş, XV. yüzyılın 

ikinci yarısından itibaren kültürel alanda önemli gelişmeler yaşanmıştır. Uzun Hasan 

dönemine ait vekayii Kitab-ı Diyarbekriyye, Ebubekir Tihranî tarafından kaleme 

alınmıştır. Şahsi kütüphanesinde elli sekiz kişinin görev aldığını düşünürsek Uzun 

Hasan’ın ilme karşı ne kadar meraklı olduğunu anlamış oluyoruz. Celâleddin ed-

Devvânî’nin Uzun Hasan’ın isteği ile Farsça ahlak felsefesi olan Levâmi’ü’l işrak fî 

mekârimü’l ahlak adında bir yazmıştır. Ali Kuşçu, İdrisî Bitlisî, riyaziyatçı Mahmud Can, 

âlim ve edib Kadı Mesihüddin İsa Savcî Akkoyunlu sarayının taınmış simalarıydı958. 

Orta Çağda mimari, yöneticilerin toplum üzerindeki otoritesini görsel olarak var 

etme biçimiydi. Nitekim Moğol istilası sonrası çocuk yaştaki hükümdarların vezirliğini 

yapan devlet adamlarının birbirleri ile rekabetlerini ve yönetme gücünü ele geçirdikleri 

                                                           
956 Keskin, agm, s.144. 
957 Halil İnalcık, “Bursa Şeri’ye Sicillerinde Fatih Sultan Mehmed’in Fermanları’’, Belleten, C.XI, S.44, 

Ekim 1947, s.695. 
958 Uzunçarşılı, Anadolu Beylikleri, s.224-226. 



- 279 - 
 

için adeta kendilerini bir sultan gibi gösterme çabalarını birbirinden muhteşem mimari 

eserler yaptırmalarından anlıyoruz. Tabiki bu erk sahibinin otoritesini görsele dökme 

çabası beylikler döneminde de devam etti ve Osmanlı’da Mimar Sinan’ın muhteşem 

mimarisiyle zirveye ulaştı. Türk kültüründe kerekü veya yurd denilen çadır, kütüklerin 

veya birbirine bağlanmış değneklerin üzerine, eğilmiş veya çatılmış dallardan yapılan bir 

kubbenin, kapak gibi üstüne oturtulması ile oluşturulur. Kereküler taşınma esnasında 

bozulup katlanarak taşınabildiği gibi tekerlekli arabalarla taşınabilirdi. Bu kubbe biçimli 

Türk çadırlarının tasvirleri çok eski metinlerde bile yer almıştır. Türklerdeki bu kubbeli 

çadırlar özellikle hükümdar çadırı olan otağlar en eski devirlerden beri kâinatın bir 

sembolü olduğu düşünülmektedir959.  

Çadır, Yakın Doğu’da “Türk Kubbesi’’ adı altında bilindiği gibi İç Asya’daki gök 

ve saltanat sembolü olarak Türkler vasıtasıyla İslam illerine yayılmıştır. En eski 

hükümdarlık alametlerinden sayılan çetr ya da diğer adıyla günlük, hükümdarı savaş 

zamanında güneş, yağmur ve kardan koruyan siperliklerdi. Bu siperlikler kümbed 

şeklinde yapılırdı. Gerek kerekü denilen hükümdar çadırları olsun gerekse çetr denilen 

siperlikler olsun göçer kültürün Yakın Doğu’ya tesiri olarak Selçuklu ve Memluk Türk 

hükümdarları tarafından kullanıldı960. Kubbe; saltanat, güç, gök, evren sembolüydü. 

Türklerin kubbeyi ilk kez mezar mimarisinde kullandıkları biliniyor. Özellikle beşgen, 

altıgen, sekizgen gövdeli anıtsal yapılı türbelerde, kümbetlerde bu etkiyi görmek 

mümkündür. Türkler için cihanşümul anlayışın bir sembolü olarak en ihtişamlı kubbeye 

sahip ve birçok insanı tek bir mekânda bu kubbenin altında toplayabilen mimari eseri 

yapma arzusu Selçuklu mimarisinden başlayarak Osmanlı’ya kadar uzandı. Türklerin, 

hükümdar çadırlarından etkilenerek saltanatın ve otoritenin sembolü olarak en geniş 

kubbeyi inşa etme arzusu sayesinde mimariye yeni teknikler kazandırdılar. Kare bir alana 

                                                           
959 Emel Esin, “Türk Kubbesi (Göktürklerden Selçuklulara Kadar)’’, Selçuklu Araştırmaları Dergisi, 

C.III, (Malazgirt Zaferi Özel Sayısı 900. Yıl), Ankara, 1971,  s.160,162. 
960 Esin, agm, s.164.. 



- 280 - 
 

kubbenin oturtulabilmesi için “Türk üçgeni’’ adı verilen bir teknik ortaya çıktı. 

Anadolu’da bunun denemelerini Konya Karatay ve İnce Minareli Medrese yapılarında 

görüyoruz. Mukarnas denilen iç bükey yarım üçgen teknikler Anadolu mimarisinde bolca 

kullanılmıştır. Mekân bütünlüğü olan anıtsal kubbe inşa edebilmek için tromp, köşe 

kemeri, bingi, aslangözü, yelken, tonoz ve mukarnas gibi teknikler kullanıldı961.  

Dünya mimarisinde Ayasofya kubbe kullanımıyla çağının en muhteşem ve 

hayranlık uyandırıcı eseriydi. Osmanlı dünyayı hayran bırakan bu muhteşem Doğu Roma 

eserini gölgede bırakabilmek için merkezî mekânlı ve anıtsal kubbeli camiler yaptırdı. 

Tabiki bu bir anda olmadı. İlk denemeler beylikler zamanında başlayan daha büyük 

kubbeli yapı inşa etmeye yönelik bayrak yarışı Mimar Sinan’ın 1574’te Selimiye Camiî 

inşasıyla zirveye taşındı. Manisa İshak Bey Camiî (1376), 10.80 m, Bolu Yıldırım 

Bâyezid Camiî (1382) 19.50 m çapıyla Anadolu’da kubbe inşasında önemli adımlardır962. 

Tek anıtsal bir kubbe altında bütün cemaati toplayabilen, ferah mekân yaratma 

denemeleri devam etti. Beylikler dönemi mimarisinde tek tip mimari örnekleri görülmez. 

Farklı farklı coğrafyaların mimari özelliklerine rastlanır. Orta Asya kökenli tek kubbeli, 

küp mekânlı camiî mimarisi daha çok Konya taraflarında rastlanmaktadır. Anıtsal 

merkezî kubbeli Osmanlı camilerini hazırlayan mimari tipi budur. İznik Hacı Özbek 

Camiî, İznik Yeşil Camiî, Milet İlyas Bey Camiî ve Ahi Şeyh Mehmet tarafından 

yaptırılan Kütahya Kurşunlu Camiî bunlara örnektir963.  

Arap yarımadasındaki Kufe ve Basra şehirlerinde ilk örnekleri görülen Kufe tipi 

denilen cami tipleri genellikle Eyyubî ve Memluk etkisi altındaki güneydoğu Anadolu’da 

rastlanır. Özellikle Ramazanoğulları, Karamanoğulları ve Dulkadiroğlu yapıları buna 

örnektir. Suriye Şam etkisi taşıyan transept tipli camilere ise Selçuk İsa Bey Camiî örnek 

                                                           
961 Orhan Cezmi Tuncer, “Selçuklu Yapılarında Kubbe’’, Milli Kültür, C.I, S.10, Ankara, 1977, s.44-47. 
962 Orhan Cezmi Tuncer, “Batıda Merkezî Kubbe ve Koca Sinan’ın Mekân Kavramı’’, Sanat Tarihi Yıllığı 

XII., Sanat Tarihi Araştırmaları Merkezî, 1982,  s.149-151; Aynur Durukan, “Beylikler DönemiKültür 

Ortamından Bir Kesit’’, Turkish Studies, Volume: 9/10, Fall, 2014, s.420, 434. 
963 Öney, age, s.1-7. 



- 281 - 
 

olarak gösterilebilir. Hristiyan bazilikalarından esinlenerek yapılan bazilikal 

(uzunlamasına ) tipteki camilere ise Beyşehir Eşrefoğlu (1299) ve Ankara Aslanhane 

(1289-90) camileri örnek gösterilebilir. Yapı tipleri bakımından çeşitlilik arz eden mimari 

eserler, süsleme açısından Selçuklu mimarisinden daha farklı ve daha sadedir. Bu 

dönemde Selçuklu’nun aksine Kufi yazılar değil Nesih ve Sülüs yazıları kullanılmıştır. 

Selçuklu sanatında sık rastlanan figürlere ise beylikler döneminde hiç rastalanmaz964. 

Zaviyeli ya da diğer adıyla eyvanlı diye isimlendirilen camiî inşa tipi ise beylikler 

döneminde ve Osmanlı zamanında gelişen yeni bir tiptir. Dervişlerin barınması, ibadet 

etmek ve din dersleri için camiîde tabhane odaları yer alır. Bursa Yıldırım (1399-1400), 

Kütahya Yakub Bey İmareti (14. Yüzyıl başları), Milas Firuz Bey Camiî (1394), İznik 

Nilüfer Hatun İmareti (1388) zaviyeli camiî tipindedir. 

Moğol istilası sonucu, Türk ve Moğol aşiretlerinin birçoğu Anadolu’ya gelip 

yerleştiği için Anadolu coğrafyasında şaman inançlarının canlı bir şekilde yaşamasına 

olanak verdi. İşte bu en eski Türk inançlarının Anadolu’da nasıl varlığını sürdürdüğü 

meselesine biraz değinmek istiyoruz. Örneğin “ağaç kültü’’, Orta Asya Şaman inancına 

göre ağaç dünyanın merkezî kabul edilir. Ağaç, adeta yeraltı ve gökyüzü arasındaki 

bağlantıyı sağlayan bir merdivendir. Bu yüzden Şaman ayinlerinde ağaç sayesinde öbür 

dünya ile bağlantı kurulur. Kam kıyafetlerinde ve davullarında “hayat ağacı’’ olarak 

isimlendirilen motife bu inanç uyarınca rastlanmaktadır. Sadece ağaç değil kuş özellikle 

kartal motifi, ejderha (yılan), aslan motifleri, Kam’ın öbür dünya ile bağlantısını sağlayan 

varlıkları (ruhları) sembolize ederdi. Anadolu’da mimaride sık sık hayat ağacı, kuş, 

ejderha ve aslan motiflerine rastlanmaktadır. Orta Asya Şaman inançlarının etkileri 

Moğol akınları sonrası daha da artmıştır965. Kayın ağacı, servi, çam, nar, hurma, gül gibi 

ağaç türleri kutsal kabul edilirdi. Uygurlar atalarının iki nehir arasındaki bir adacıkta 

                                                           
964 Öney, age, s.29. 
965 Gönül Öney, “Anadolu Selçuklu Sanatında Hayat Ağacı Motifi’’, Belleten, C. XXXII, S.125, Ankara, 

1968, s.35-36. 



- 282 - 
 

bulunan kayın ağacından doğduğuna inanırlardı. Oğuz destanında Kıpçak’ın annesi onu 

nehir ortasındaki bir adacıkta, ağaç kovuğunda doğurmuştu966.  

Türk kültüründe ağaç kutsal bir semboldü bu yüzden sık sık Türk destanlarında, 

halk hikâyelerinde ağaç motifine rastlanmaktadır. Ağaç motifi mimaride olduğu kadar 

halı ve kumaş dokumacılığında da sık sık kullanıldı. Hayat ağacı etrafında hayvan 

figürleri ile süslenen halılar, İspanyol ve Flaman ressamların tablolarına esin kaynağı 

olmuştur. Türk halıları “Türk düğümü’’, “Gördes düğümü’’ adında özel tekniklerle 

dokunmaktaydı. Teknik, renk ve motif olarak eşsiz olan bu halıların dünyaca ünlü 

olduğunu seyyahların notlarından anlamak mümkündür. Türk halıları, dünya saraylarını 

süslemiş ve özgün bezemeleri ile sanatçılara ilham kaynağı olmuştur967. Ağaç motifi aynı 

zamanda devlet kurucusu ailenin hükümdarlığını ve Tanrı makamında yer alan ata 

ruhlarını simgelemektedir968. Bu yüzden ağaç süslemesi sık sık sanat eserlerinde yer 

alırken, Osman Bey’in meşhur rüyası da bu inanca dayanmaktadır.  

Osman Bey’in Şeyh Ede Bali’nin evinde gördüğü rüyada, Şeyh’in koynundan 

doğan ay Osman Bey’in koynuna girer. Bu ay koynuna girer girmez Osman Bey’in 

göbeğinden bir ağaç biter ve gölgesi âlemi tutar. Gölgesinin altında dağlar, dağların 

dibinden sular sular çıkar. Kimi bu suyu içer kimi bağını bahçesini sular. Bu rüyanın 

gerçekte var olup olmadığı şüphelidir. Bu rüyanın ilk kaydını Aşık Paşazâde’de 

görüyoruz969. Aşık Paşazâde, Yıldırım Bâyezid’e döneminin sonuna kadar olan olayları 

Yahşi Fakih’in menâkıbnâmesinden aktarmıştır. Menâkıbnâmeler, genellikle halk 

kitlelerini şeyhin kerametlerine inandırmak için yöneticileri kendi mertebelerinden 

aşağıda gösterme alışkanlıkları vardır. Şeyh Ede Bali’nin hükümdarlık yetkisini Osman 

Bey’e müjdeleme kısmı bu bakımdan çok üzerinde durulmaya değer değildir. Asıl önemli 

                                                           
966 Ögel, Türk Mitolojisi, C.I, s.141. 
967 Öney, age, s.51.52.53. 
968 Emel Esin, Türk Kozmolojisine Giriş, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 1978, s.160. 
969 Aşık Paşazâde Tarihi, s.6-7.. 



- 283 - 
 

kısım ağaç motifinin kullanılmasıdır. Çalışmanın başında da değinildiği üzere, bu motifin 

Büyük Selçuklu Devleti’nin kuruluşu sırasında da kullanılması tesadüf olamaz. Kuvvetle 

muhtemel tarih yazıcılığını üstlenen dervişler, Selçuklu’ya ait tarihi kayıtlar hakkında 

bilgi sahibiydiler. Bu şekilde Osmanlı’nın meşruluk arayışlarına cevap vermeye 

çalışmışlar ve Osmanlı’nın Selçuklu mirasçısı olduğunu meşru hale getirmeye 

çalışmışlardı. 

Beylikler döneminde Orta Asya inanç ve adetlerinin devam ettirildiğine sık sık 

rastlıyoruz. Kırgız, Oğuz ve Hazar Türklerinde, ölen kişinin cesedini tabut içerisnde 

ağaca asmak, belinde kılıç, elinde kadeh ile otağ şeklinde kubbeli bir mezara atı ile 

gömme adeti vardı. Bu adetin değişik bir versiyonunu anlatan İbn Battuta, Saruhan 

Beyi’nin ölen oğlunun cenazesinde cesedin tahta tabut içerisnde çatısı açık bir kubbeye 

asıldığını, bir süre sonra kubbenin örüleceğini, tabutun yere indirilerek, ölünün yaşarken 

giydiği kıyafetlerin de tabutun üzerine konulduğunu kaydetmiştir970.  

Battuta’nın bu anlatımı İbn Fadlan’ın Oğuz ölü gömme adetleri hakkında 

anlattıkları ile örtüşmektedir. Buna göre aralarından önemli bir adam ölürse, oda gibi bir 

mezar hazırlanırdı. Ölüye kıyafetleri giydirilir, silahlarıyla birlikte yanında ağaçtan 

yapılmış içi şarap dolu bir kadehle birlikte bu oda gibi mezara yerleştirirlerdi. Daha sonra 

bu mezarın üstü çamurdan kubbe gibi bir tümsek haline getirilirdi971. Anadolu’da en eski 

Türk adetlerinin devam ettirildiğine dair kaynaklarda bilgilere rastlamaktayız. Türk 

kültüründe cenazede bağıra çağıra ağlamak, abartılı davranışlarda bulunmak, yas tutma 

süresince belirli davranışları yerine getirme adeti vardı. Yas tutma adetleri arasında baş 

açmak, beyaz ya da siyah kıyafetler giymek, saç kesmek ya da atların kuyruğunu kesmek, 

yüz kesmek gibi kendi içerisinde sembolik anlamları olan bir takım davranışlar yerine 

getirilirdi. Türklerde, en eski yas tutma adetlerinden biri olan baş açma adeti, ilahi güce 

                                                           
970 İbn Battuta, C.I, s.426; Esin, age, s.166. 
971 İbn Fadlan, s.32. 



- 284 - 
 

teslimiyeti sembolize ederdi972. Dede Korkut hikayelerinde, Salur Kazan oğlunun 

ölümünü öğrenince sarığını yere vurur973 . Anonim Selçuknâme’de Ahi Ahmet Şah’ın 

1294’te ölümü üzerine kırk gün boyunca on beş bin kişi başını açmıştı. Baş açma adeti 

sadece Anadolu Türkleri tarafından uygulanmıyordu. Memluk Sultanı Kalavun oğlunun 

ölümü üzerine başındaki sarığı yere atmıştı974.  

Ünlü Hun İmparatoru Atilla’nın cenazesinde abartılı bir şekilde yas tutan insanlar, 

Türklere has matem adetince saçlarını yolmuşlar ve yüzlerini keserek kanatmışlardır. 

Bundaki amaç ise onların inancına göre yasın, kadınlar gibi feryad figan ederek gözyaşı 

akıtarak değil, insan kanı akıtarak yapılması gerektiğindendi975. Düsturnâme-i Enverî’ye 

göre Saruhan Bey’in oğlu Süleyman hasta olup ölünce Aydınoğlu Umur Bey yas 

geleneğine uygun olarak başını açmış ve saçını kesmişti. En eski Türk matem 

geleneklerinden biri olan saç kesmeyi Umur Bey’in babası Mehmet Bey’in vefatında da 

uyguladığını görüyoruz976. Türk adetlerinde matem kıyafeti olarak siyah, beyaz ya da gök 

renkte kıyafetler giyilirdi. Düsturnâme’de matem rengi olarak siyah kıyafetler giyildiğine 

dair bir beyitte Pişrev Bey’in vefat etmesi üzerine Umur Paşa’nın yas ilan ettiği ve 

herkesin onun için siyah elbiseler giydiğinden bahseder977. Diğer ilginç Türk matem 

geleneklerinden bir tanesi de cenaze töreninde ya eski kıyafetler giymek978 ya da 

kıyafetlerini ters olarak giymekti. Şaman inancına göre ölüm sonrası hayatın, 

dünyadakinden ters olacağını sembolize etmektedir979.  

                                                           
972 Eşref Buharalı, “Türklerde Matem Alametleri’’, Türk Dünyası Araştırmaları, S.65, İstanbul, 1990,  

s.156; Mehmet Ali Hacıgökmen, “Türklerde Yas Adeti Temelleri ve Sonuçları’’, Tarihçiliğe Adanmış Bir 

Ömür: Prof. Dr. Nejat Göyünç’e Armağan, Selçuk Üniversitesi Türkiyat Yayınları, Konya, 2013,  s.403. 
973 İnan, age, s.199. 
974 Tarih-i Al-i Selçuk der Anatoli, s.131; Buharalı, agm, s. 156-157. 
975 Yine hükümdar Atilla da  değerli eşyalarıyla gömülmüş ve Moğol hükümdarlarında gördüğümüz üzere 

mezarı gizlenmiştir. Bu amaçla cenazeyi gömenler dahi öldürülmüştü. Bkz. The Gothic History of 

Jordanes, Tr.Charles Christopher Mierow, Princeton University Press, London, 1915, s.123-126; 

Hacıgökmen, agm, s.407. 
976 Le Destân D’Umur Pacha (Düsturnâme-i Enverî), Haz. İrene Melikoff, Presses Universıtaıres De 

France, Paris, 1954, s.125, 77. 
977 Le Destân D’Umur Pacha, s.102. 
978 Le Destân D’Umur Pacha, s.83. 
979 Hacıgökmen, agm, s.401. 



- 285 - 
 

İbn Battuta, Sinop’ta İbrahim Bek’in annesinin cenazesine katılmış ve oradaki 

atmosferi betimlemiştir. Onun anlatımına göre yargıç, hatip ve hocalar dışındaki herkes 

başı açık olarak cenazeye katılmışlardı. Yargıç, hatip ve hocalar ise başlarına matem rengi 

olan siyah renkten bir bez dolamışlardı. Ve cenazedeki herkes kaftanlarını ters 

giymişti980. Sadece kıyafetlerin ters giyilmesi değil, atın eyerini ters çevirmek, börkün 

ters giyilmesi gibi adetler de Türk matem gelenekleri içerisinde görülmektedir.  

SONUÇ 

 

Türkler, hakkında ekseriyetle edinilen yanlış kanıların temelinde onların göçebe 

yaşam sürdüren bir kavim olduklarına dair düşünce yatar. Oysa Türk kültür tarihi 

incelendiğinde Türklerin yerleşik, yarı yerleşik ve göçer olmak üzere bünyesinde farklı 

yaşam tarzlarını barındıran kendine has özellikleri olan, baskın bir kültür olduğunu 

görmek mümkündür. Oğuzlar, Ön Asya’ya ulaşmadan önce Uygur Devleti içerisinde 

yaşıyorlardı. Uygurlar, “Balık’’ adını verdikleri kentleriyle kendilerine özgü bir kent 

yaşamı ve mimari geliştirmişlerdi. Uygur yönetimi ile anlaşmazlığa düşen Oğuz boyları, 

Sir-Derya bölgesine göç ederek burada da şehirler kurduklarını arkeolojik kanıtlar 

göstermektedir. Oğuzların, kaynaklara göre yerleşik halklar arasında asimile olma ve 

kültürlerini yitirme çekincesiyle geleneksel olarak yerleşik yaşamı ve tarım toplumu 

olmayı red ettiklerini görülmektedir. Hayvancılık ve paralı askerlik yaparak geçimlerini 

sağlayan Oğuz boyları, boylar federasyonu şeklinde yapılanan, ortak kararların alınıp 

uygulandığı bir yaşam şekli sürdürmekteydi. 

Göçebe yaşam, insanlığın en eski yaşam tarzıdır. Avcı-toplayıcı ekonominin 

hâkim olduğu çağlarda güçlü akrabalık ilişkileri ile birbirine bağlı bu topluluklar, bazen 

ortak bir çıkar için sunî akrabalık bağları da oluşturmuşlardır. İstedikleri zaman istedikleri 

şekilde yer değiştirebilen bu hareketli ve silahlı insan güruhları, zaman içerisinde yerleşik 

                                                           
980 İbn Battuta, age, s.444, İnan, age, s.199. 



- 286 - 
 

hayata geçerek akrabalık bağlarını unutmuş, silahlarını bırakarak kendilerini savunma 

işini merkezî devletlere bırakmıştır. Yerleşik yaşama geçen insanlar kendilerini koruması 

için merkezî devletlere vergi ödeyen şehirli-köylü toplulukları haline gelmişlerdir. Tarih, 

göçer yaşam tarzı ile yerleşik yaşam tarzının birbiri ile mücadelesinden ibarettir. Bu iki 

yaşam tarzı ne birbirinden üstün ne de aşağı bir konumdadır, aksine birbirleriyle rekabet 

halindedir. Göçerliğin güçlü akrabalık dayanışması ve dinamizmi ile yerleşikliğin 

diplomasi becerisi ve devlet sistematiğini birleştirebilen kavimler güçlü imparatorluklar 

kurabilmişlerdir. Toplumların kendine has demokratik özellikler taşıyan göçer yaşam 

tarzından otokratik yerşik hükümdarlıklara evrilmesinde ise her zaman tetikleyici güç 

olarak soy dayanışması kullanıldı. Göçer topluluklar, yerleşik toplumun servetini ele 

geçirebilmek için ya onların kurdukları şehirlere saldırıp ele geçirir ya da yerleşme arzusu 

ile kendi kentlerini kendileri kurarlardı. Bu iki durum göçer toplulukların zaman 

içerisinde yerleşik toplumlar haline gelmelerine neden olurdu. 

Selçuklu ailesi, Gazneli topraklarını ele geçirirken, göçer meşruluk ilkelerine 

uygun olarak, Oğuz boylarından destek almak için soy bağını kullandı. Şaman inanç 

sembolleri içeren rüya anlatıları ile yönetme hakkının Tanrı tarafından Selçuklu ailesine 

verildiğini meşru hale getirmeye çalıştılar. Gazneli Devleti’ni ele geçiren Selçuklular, bir 

süre sonra İslam halifesinin koruyucusu olma misyonunu üstlendikleri için yerleşik 

unsurların gözü önünde yönetimlerini meşru kılmanın yolunu tarih kitaplarında sahte soy 

ağacı yaratmakta buldular. Soylarını, İran-İslam motifleriyle süslenmiş efsanevi 

karakterlere dayandırarak Oğuz kökenlerinden kendilerini soyutlamaya çalıştılar. Göçer 

demokratik kavim yaşantısından, otokratik yerleşik hükümdarlığa evrilirken motive 

kaynağı olan göçer akrabalık bağları, devlet tek hükümdar yönetimine evrildiği zaman 

iktidar karşısında tehdit unsuru oluyordu. Tuğrul Bey, tek başına Türk-İslam hükümdarı 

olma yolunda emellerini gerçekleştirirken Türkmenleri yönetimden uzaklaştırdı. 

Türkmen desteğinin yerini İran bürokrasisini uygulayan İranlı devlet adamları aldı. Hayal 



- 287 - 
 

kırıklığına uğrayan Türkmen kitleleri, Selçuklu hanedanın diğer üyelerinin bayrağı 

altında toplandı ve daha fazla sorun çıkarmamaları için Anadolu’ya yönlendirildiler.  

Bizans’ın vasallar vasıtasıyla yönettiği Anadolu coğrafyası din, ırk, dil ve kültür 

olarak oldukça çeşitlilik arz eden bir coğrafyaydı. Sık sık istilaya uğrayan, siyasi sosyal 

birçok karşıklıkların olduğu bu zor coğrafyada Bizans, hiçbir zaman tam anlamıyla bir 

otorite kuramadı. Ortodoks mezhebini baskı yoluyla kabul ettirmeye çalışan Bizans 

yönetimi Anadolu topraklarında yüzyıllardır kendi dilini ve inançlarını yaşatmaya çalışan 

halkları, Rum-Ortodoks kimliğinde yaşamaya zorladı. Bu baskılara karşı çıkan etnik ve 

dini gruplara tehcir politikası uyguladı. Bizans,  Fars ve Arap akınları yüzünden ıssızlaşan 

ve yıkıma uğrayan Anadolu topraklarına Kuman ve Peçenek gibi Türk boylarını 

yerleştirdi. Bizans için askerlik yapan Türkler, Bizans sarayında üst makamlara kadar 

yükselmişlerdi.  

1071 Malazgirt Savaşı, birçok Türkmen beyinin Anadolu’da kendine ait beylik 

kurmasında etkili oldu. Anadolu Türk beylikleri, Arap akınlarından itibaren sınır 

bölgesinde oluşan gaza ve destan kültürüne kendilerini eklemlenerek Bizans baskısından 

bıkmış halkın desteğini kazandılar. Yerel destanları kendilerine uyarladıkları gibi 

sikkelerde dahi yerel sembolleri kullandılar. Anadolu Selçuklu hükümdarları ise Bizans 

ile akrabalık ilişkileri kurdukları gibi Büyük Selçuklu mirasçısı olarak Anadolu’da 

merkezî bir devlet kurdular. Haçlı seferlerinin İslam dünyasını ve Abbasi halifesini tehdit 

ettiği bir dönemde Anadolu’da Büyük Selçuklu saray kültürünü örnek alan bir İslam 

devleti oluşturuldu. Bu sarayda çalışmak için diğer İslam coğrafyalarından birçok âlim, 

sanatçı ve devlet adamı akın etti. Bu çok kültürlü saray ortamında ortak anlaşma dili 

olarak Farsça ve Arapça kullanıldı. Her ne kadar saray ortamı çeşitli kültürden insanları 

bir araya getirmiş olsa da saray protokolünde Oğuz geleneklerine riayet ediliyordu.  



- 288 - 
 

Türkmen elitleri 1176-1240 arasında Anadolu şehirlerine yerleşerek eski Bizans 

şehirlerinin ekonomik ve sosyal hayatının canlanmasını sağladılar. Araştırmalar sonucu 

Anadolu Selçuklu şehirlerinde 31 mimardan 3’ü gayri Müslim gerisinin Türk olduğu 

görülmüştür. Yine 32 tabipten ancak 7-8 tanesinin gayri Müslim olduğu görülürken, ticarî 

hayatta 19 Müslüman tüccara karşılık 2 Avrupalı tespit edilebilmiştir. Şehirli ve meslek 

sahibi Türkler dikkat çekmektedir. Ahi Evran debbağlık mesleği ile uğraştığı gibi mâr-

gîr denilen yılan avcılığı ile ilgileniyordu. Yılan zehrinden ilaç elde etmek için avcılık 

yapan Ahi Evran’ın oldukça eğitimli bir kişi olduğu bilinmektedir. Şems-i Tebrizî şalvar 

bend-bâf denilen meslek ile hayatını idame ettirirken, Selâhaddin Zerkûb, zerkubî denilen 

kuyumculuk ile geçiniyordu. Özellikle göçerlerin Anadolu ticaretine ivme 

kazandırdıkları tartışılmaz bir gerçektir. I. Alaeddin Keykubad’ın zamansız ölümünün 

ardından çocuk yaşta tahta geçen oğlu II. Gıyaseddin’in yanlış politikaları ve otoriteyi 

sağlayamaması ülkeyi çöküşe götürdü. Moğol akınlarından dolayı Anadolu’da artan 

nüfus, zaten var olan merkez-çevre anlaşmazlığını had safhaya taşıdı. Merkezî yönetim 

ile iyice yabancılaşma yaşayan Türkmen kitleleri ve gayri Müslim halk, Babaî isyanını 

çıkarttı. Babaî isyanı merkezî yönetimle yabancılaşan halk kitlelerinin heterodoks inanç 

gruplarının etrafında toplanmasıyla ortaya çıktı. Siyasi amaçlar için halkın dini 

duygularının kullanıldığı bir isyan tertip edildi.  

Bu isyanı zor bastıran Selçuklu yönetiminin otorite boşluğu iyice su yüzüne çıktı. 

Ülkenin Moğol saldırısına uğramasına dolaylı olarak sebebiyet verdi. 1243 Kösedağ 

Savaşı sonucu Anadolu, Moğol güdümünde çoğu İran asıllı devlet adamlarının eline 

geçti. Çocuk yaştaki Selçuklu şehzadelerinin vezirliğini yapan devlet adamları kendi 

aralarında güç savaşlarına giriştiler. Yönetimlerini halk nazarında meşru kılmak için 

çoğunlukla sufilerden destek aldılar. Sufiler ise bu destekleri karşılığı devlet 

adamlarından müridlerine imtiyazlar, vergi indirimi, maddi destek, zengin vakıf 

gelirlerini talep ettiler. Moğol akınları sonucu şehir yaşantısı gerilerken yeni küçük 



- 289 - 
 

yerleşim yerleri ortaya çıktı. Göçer kültürü ve zihniyeti toplum yaşantısında ön plana 

çıktı. Halk dini diye tabir edebileceğimiz heterodoks inançlar, şehirli medrese eğitimi 

almış elit tabakayı ciddi şekilde etkiledi. Mevlânâ, medresede eğitim veren, herkesin 

sevdiği dindar bir alim iken Şeyh Ebu’l Hayr’ın tekke adabını sistemleştirerek şeyh ve ya 

mübarek bir şahsa dönüştü.  

Anadolu’da ciddi bir dinsel yozlaşma başladığı gibi kitabî İslam uygulamaları 

halk dini karşısında zaafa uğradı. Moğol akınları sonucu yaklaşık iki milyon  Tatar ve 

Türk, Ön Asya’ya gelerek yerleşmiştir. Bu kavimlerin ortak anlaşma dili Türkçe olduğu 

için Türkçe’nin edebi bir dil olarak ortaya çıkmasında etkili oldu. Özellikle de Oğuz 

lehçesinin ilk yazılı bilinen eserleri Anadolu’da yazıldı. 

İlhanlıların yönetimdeki “göçer zihniyeti’’,  vergilendirme ve devlet 

yönetimindeki düzensizlikler, Anadolu başta olmak üzere İlhanlı hâkimiyeti altındaki 

toprakların sömürüsünün yolunu açtı. Anadolu’da ikta sistemi bozuldu, halkın 

kullanımında olan mirî araziler özel mülkiyet haline gelmeye başladı. Halk ağır 

vergilendirme ve hayvanlarını besleyecek otlak bulamadığı için hızla fakirleşerek, 

topraklarını terk etmeye başladı. Memluk-Altın Orda-Türkmen ittifakına karşı İlhanlı gün 

geçtikçe Anadolu üzerinde özellikle Türkmenlere karşı baskısını arttırdı. Fakir çok fakir 

zengin çok zengin olmaya başladı. Fakirleşen Türkmen kitleleri Bizans-Selçuklu 

sınırlarına yığıldı. Artan Türkmen-Moğol çatışmalarında çoğu zaman siyasi istikrarı ve 

toplumsal huzuru sağlamak zorlaştı. Bu yüzden yöneticiler siyasi destek görmek ya da 

toplumsal huzuru sağlamak umuduyla devlet topraklarını devlet adamlarına, sufilere, 

Ahilere ve Türkmen beylerine bağışladılar.  

Türkmenlerin önemli bir geçim kapısı olan ticaret gelirleri İlhanlı yönetiminin ve 

Batılı tüccarların kontrolü altına geçmesi onları Batı Anadolu’ya yönlendirdi. Memluk, 

Altın Orda ve Ceneviz işbirliği Boğazların ticarete açılmasında etkili oldu. 1284’te Bizans 



- 290 - 
 

donanmasının da dağılmasıyla birlikte birçok denizci, Türkmen beylerinin hizmetine 

girdi. Böylece Ege’de Ayasuluğ ve Balat önemli ticaret merkezleri olurken, Türkmen 

beyleri denizaşırı gaza faaliyetlerine başladılar. İlhanlı askerlerinin birçoğu İslam’a 

geçerek Türkleşmeye başladılar. Gazan Han, siyasi açıdan devletinin bekası için 

İslamiyet’e geçtiği gibi Türk ve Moğolların aynı soydan gelmemesine rağmen Camiü’t 

Tevârih adlı eserde atalarını ortak gösterildi. Gazan Han, dönemi ideolojik olarak İlhanlı 

Devleti’nin merkezden kopuş dönemi olmuş, yerleşik zihniyete adapte olan Han, yerleşik 

bir İslam hükümdarı gibi birçok reformlar ile ülkenin geleceğini kurtarmaya çalıştı.  

İlhanlı Devlet yönetiminin merkezîleşme çabaları birçok Moğol askeri elitini 

rahatsız etti ve ardı ardına yönetime karşı isyan ettiler. Anadolu’daki siyasi, askeri 

boşluğun yerini başta silahlı Ahi birlikleri alırken diğer yandan Türkmen şeyh ve babaları 

da Anadolu’da oldukça güçlenmişti. Türkmen beyleri de fırsatı değerlendirerek tek tek 

bağımsızlıklarını ilan etmeye başladılar. 1243 Kösedağ Savaşı ne kadar ülkeyi siyasi, 

ekonomik ve sosyal çöküşe mahkûm etmiş olsa da tarihi süreç içerisinde incelendiğinde 

savaşı kaybeden taraf ne kadar Türk tarafıymış gibi görünse de aslında hızla İslam dinine 

geçen Tatarların, Türk kimliğinde erimesi Türk kültürünün ve Türk dilinin zaferiydi. 

Çünkü Türk nüfusu hızla artmış ve o dönemin işlek ticaret trafiğine hâkim olan, dünya 

siyasetine yön veren devletler de Türkler tarafından yönetilmeye başlamıştı. Türklerin 

artan siyasi ve ekonomik gücü, refah seviyesinin yükselmesine paralel olarak bilim ve 

sanat faaliyetlerini desteklemelerini sağladı. Anadolu Beylikleri, başta Germiyan ve 

Aydın beyliklerinde saray yaşantısının gelişmesiyle Türkmen beylerinin sanat zevkine 

uygun Türkçe eserler oluşturulmasında etkili oldu.  

Osmanlı beyleri ise diğer beyliklerin aksine bulunduğu bölgede sıkışmış 

vaziyette, konar-göçer yaşantısını devam ettiren savaş adamlarıydı. Anadolu’da artan 

Türk nüfusunun ve Moğol istilasının göçer kültürünü canlandırarak yerleşik zihniyete 

galip gelmesi, en eski Türk inanç, örf ve adetlerinin varlığını bu coğrafyada sürdürmesine 



- 291 - 
 

olanak sağladı. Türk kültüründeki kahraman alp-eren birey tipi Anadolu’da gaza ve gazi 

kavramları ile örtüşerek gazi-derviş birey tipine evrildi. Türklerin gaza ve cihat 

kavramlarına yükledikleri anlam klasik Sünnî-İslam anlayışından farklılıklar taşır. Gaza 

aynı zamanda kalpleri ve zihinleri kazanma çabasıdır. Türkmenlerin, gaza ve cihat 

faaliyetlerinin sadece yağma amaçlı olmadığı elde ettikleri gelirleri kültür miraslarına 

harcamalarından anlaşılmalıdır. Anadolu’nun Kösedağ Savaşı sonrası iktisadi vaziyetinin 

kötüleşmesi özellikle uc bölgelerde paralı askerlik yapmak isteyen insanların yığılmasıyla 

sonuçlandı. Uc bölgesinin atmosferi konar-göçer gruplar arasında destek bulan sufilerin 

güçlü olduğu bölgelerdi. Özellikle Vefâ’îler Osmanlı beylerine destek verdi. Osmanlı, 

topraklarını genişletme ve iktisadi olarak güçlenebilmek için gaza ruhunu canlı tutmak 

zorundaydı.  

Orhan Bey, obasındaki çadırında ölünceye kadar yaşamış bir savaş adamıydı. 

Oysa Yıldırım Bâyezid, fikirsel alt yapısını oluşturmadan evrensel ve merkezî bir 

imparatorluğun hükümdarı olma hayaliyle fetih hareketlerine girişti. Anadolu Selçuklu 

Devleti’nin varisi olarak Anadolu beylikleri üzerinde hâkimiyet iddiası ile harekete geçen 

Yıldırım Bâyezid, bunu şiddet ve baskı yoluyla gerçekleştirme girişimi üzerine Türkmen 

beyleri çareyi kendini Türk-Moğol halklarının hükümdarı olarak gören Timur’a 

sığınmakta buldular. Tıpkı 1243 Kösedağ Savaşı’nda olduğu gibi Türk-Moğol milletleri 

1402 Ankara Savaşı’nda kozlarını paylaştı. Merkezî bir yönetim altına girmek istemeyen 

Türkmen beyleri gibi Osmanlı ordusunda yer alan Tatar toplulukları da aynı soydan 

geldikleri gerekçesiyle Timurlular, tarafına geçti. 1402 Ankara Savaşı yenilgisi 

Anadolu’da ikinci bir yıkım yaşatsa da ilkine göre daha kısa sürede bir toparlanma 

yaşandı. Bunda Türkmen beyliklerinin eğitim ve kültür konusunda ilerlemiş olmalarının 

etkisi büyüktür. Ankara Savaşı’nın sonucunda Timur, Karaman ve Akkoyunlu 

beyliklerini Osmanlı’ya karşı desteklemiştir. Akkoyunlular gittikçe güçlenerek devlet 

halini almış ve Osmanlı karşısında ciddi bir rakip olmuştur.  



- 292 - 
 

Bu rekabet ortamında birbirlerini siyasi olarak itibarsızlaştırmaya çalışan 

Türkmen beyleri, tarih yazımını ve Türk dilini etkin bir şekilde kullandılar. Anadolu’da 

güçleri artan Türkmen aşiretleri sayesinde “göçer meşruiyet’’ ilkeleri ön plana çıktı. 

Osmanlı’da Ankara Savaşı’nın ortaya çıkardığı kimlik bunalımı, soy kütükleri 

hazırlamalarına yol açtı. Çünkü Anadolu’da güçlü olan Türkmen aşiretleri sayesinde 

güçlü bir Oğuz bilinci ve geleneği de vardı. Göçerlerde soy şecerelerini hazırlamak zor 

olduğu için bazen soylarını Akkoyunlular da olduğu gibi Dede Korkut hikâyelerinde 

geçen karakterlere bağlamışlardır. Özellikle Osmanlı, sarsılan itibarını geri kazanmak ve 

Türkmen beyleri ile arasındaki güveni tesis edebilmek için zaten var olan Oğuz soy 

bağlarını tarih yazımını kullanarak vurguladı. Tabiki bunca uğraş sırf meşruiyet için 

değildi. Anadolu’da o dönemde var olan adeta romantik bir akım halini almış 

Oğuzculuğun da etkisinden söz edebiliriz. Bu Oğuzculuk hareketi bir süre sonra 

Akkoyunluların, Karakoyunlu Devleti’ne son vermesi, Timur ve Altın Orda devletlerinin 

de çöküşüyle geçerliliğini yitirecekti.  

Gerek Kösedağ Savaşı gerekse Ankara Savaşı Anadolu’da ciddi bir meşruiyet 

sorununu ortaya çıkarttığı gibi toplumsal hayatı da ciddi şekilde değiştirdi. Şehir 

hayatının gerilemesi ile beraber çoğu insan ağır vergi yükleri yüzünden ücra yerlerde 

konar-göçer yaşantıya geçmek zorunda kaldı. Yöneticilerin güç çatışmalarında halk ile 

aralarında denge unsuru olarak kullandıkları sufiler ve fütüvvet ehli gittikçe güç kazandı. 

Özellikle İran coğrafyasından gelen ahi ailelerinin kurdukları zaviyeler, yeni gelen göçer 

unsurların meslek öğrenmesinde, yerleşik hayata adapte olmalarında ve Anadolu’da yeni 

yerleşim yerlerinin kurulmasında etkili oldular. Türkmen beyleri halk nazarında destek 

bulabilmek için çoğu zaman bu zaviyeleri desteklediler. Anadolu halkının yaşadığı her 

çeşit travma ilginç bir şekilde Türk mizahına yansımıştır. Nasreddin Hoca, Keloğlan, 

Hacivat ve Karagöz gibi halkı temsil eden sembolik karakterlerin, hikâyelerinde halkın 

yaşadığı köylü-kentli çatışması, savaşlar, zalim hükümdar baskısı, ulema-sufi çatışması 



- 293 - 
 

vb. travmatik olayları görmek mümkündür. Kösedağ ve Ankara savaşları ne kadar halk 

üzerinde travmatik etkiler yaratsa da Türk dilinin ve edebiyatının canlanmasında, 

mimariden günlük yaşam içerisindeki adetlerle, Orta Asya Türk kültürünün izlerinin 

günümüze kadar ulaşmasında etkili olmuştur. Bu nedenle bu iki önemli savaş ilk bakışta 

yenilgi gibi görünse de uzun vadede Türk milli kimliğinin ve Türk dilinin zaferleridir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



- 294 - 
 

 

ÖZET 

 

Bu çalışmada Türk tarihinin iki önemli hezimeti 1243 Kösedağ Savaşı ve 1402 

Ankara Savaşı’nın Anadolu’da yarattığı sosyal, iktisadî ve kültürel değişimler 

incelenmiştir. Her iki savaşın sonucu yıkım yaratmış olsa da uzun vadede bakıldığında 

Anadolu’da Oğuz milli kimliğinin vücut bulmasında, Türk dili ve kültürünün 

gelişmesinde payı olan iki önemli zaferdir. Moğol akınları sonucu Ön Asya’ya yaklaşık 

iki milyon Türk ve Tatar insanın gelmesi, Orta Asya göçer kültürünün baskın hale 

gelmesini sağladı. Türk dilli toplulukların siyasi, askerî, iktisadî gücü ele geçirmesinin 

paralelinde Anadolu’da Oğuz bilinci ve Oğuz egemenlik anlayışı güçlenmiştir. Türkiye 

Selçuklu Devleti’nin çöküşüyle Ahi birlikleri, tasavvufi gruplar gibi merkezkaç 

oluşumlar güç kazanmıştır.  

Moğol baskısı sonucu Batı Anadolu kıyılarına yığılan Türkmen kitleleri, ticaret 

ve gaza faaliyetlerine başladı. Bu faaliyetler sonucu hızla refah seviyeleri yükseldi ve 

buna doğru orantılı olarak Türkmen beyliklerinde kültürel- ilmî çalışmalar ivme 

kazanmıştır. Osmanlı Devleti, 1402 Ankara Savaşı sonrası Anadolu’da kaybettiği 

prestijini, Oğuz akrabalık bağlarına ve Oğuz geleneğine tarih yazıcılığını kullanarak 

vurgu yaparak geri kazanabildi. Bu sayede merkezî bir imparatorluğun kurulabilmesi için 

gerekli olan Türkmen desteğini almış oldu. Böylece Türkmen beylerinin Anadolu’da 

oluşturduğu kültürel mirasın üzerinde Osmanlı İmparatorluğu yükselmeyi başarabildi. 

 

 

 

 



- 295 - 
 

 

ABSTRACT 

 

In this study, the social, economic and cultural changes created by the two 

important defeats of Turkish history, the 1243 Kösedağ War and 1402 Ankara War, were 

examined. Although the results of both wars have been devastating, in the long term, they 

are two important victories that contributed to the emergence of the Oghuz national 

identity and the development of Turkish language and culture in Anatolia. The arrival of 

approximately two million Turks and Tatars to Asia Minor as a result of the Mongol 

invasions made the Central Asian culture dominant. In parallel with the seizure of 

political, military and economic power by Turkish-speaking communities, Oghuz 

consciousness and Oghuz sovereignty understanding have strengthened in Anatolia. With 

the collapse of the Turkish Seljuk State, centrifugal formations such as Ahi units and Sufi 

groups gained strength. 

As a result of Mongolian pressure, the Turkmen masses, who gathered on the 

Western Anatolian shores, started their trade and gaza activities. As a result of these 

activities, welfare levels increased rapidly and cultural-scientific studies gained 

momentum in the Turkmen principalities. The Ottoman Empire was able to regain its 

prestige, which it lost in Anatolia after the 1402 Ankara War, by emphasizing Oghuz 

kinship ties and Oghuz tradition by using historiography. In this way, Ottoman received 

the necessary Turkmen support for the establishment of a central empire. Thus, the 

Ottoman Empire was able to rise above the cultural heritage created by the Turkmen lords 

in Anatolia. 

 

 



- 296 - 
 

 

KAYNAKLAR 

 

A. KAYNAK ESERLER 

Abdullah Püser Mohammed Bin Kiya El-Mazenderanî, Risale-i Felekiyye 

(Kitabü’s Siyakat), English-Turkish-Persian, Tercüme: İsmail Otar, Ed.Oktay 

Güvemli-Cengiz Toraman, İSMMMO Yayınları, İstanbul, 2013. 

A. G. Galtsyan, Ermeni Kaynaklarına Göre Moğollar, Çev. İlyas Kemaloğlu, 

Yeditepe Yayıncılık, İstanbul, 2017. 

Ahmet Eflâkî, Menâkıbü’l Arifin (Ariflerin Menkıbeleri), Çev Tahsin Yazıcı, 

MEB, İstanbul, 1989. 

Ahmed Bin Mahmud, Selçuknâme, Haz. Erdoğan Merçil, Tercüman 100 Temel 

Eser, İstanbul, 1977. 

Abû’l Farac Tarihi, Çev. Ömer Rıza Doğrul, TTK, Ankara,1999. 

Albertus Aquensis, (Albert of Aachen) Historia Ierosolimitana, History of 

the Journey to Jerusalem, Ed.Susan B.Edgington, Clarendon Press Oxford, Newyork, 

2007. 

Ali b. Ebu Bekir el-Herevî, Kitâbü’l İşârât ilâ Ma’rifet’z-Ziyârât, Dımaşk, 

1953. 

Anna Kommena, Alexiad (Malazgird’in Sonrası), Çev. Bilge Umar, İnkılâp 

Kitabevi, İstanbul, 1996. 

Alaaddin Ata Melik Cüveynî, Tarih-i Cihângüşa, Çev. Mürsel Öztürk, Ankara, 

2013. 



- 297 - 
 

Aknerli Grigor, Okçu Milletin Tarihi, Çev. Hrant D. Andreasyan, Yeditepe 

Yayınları, İstanbul, 2012.  

Aşık Paşa, Garibnâme, Haz. Kemal Yavuz, İstanbul, 2000. 

Aşık Paşazâde Tarihi, İstanbul Matbaası, 1332. 

Atabetü’l Ketebe:  Müeyyidüddevle Müeyyidülmülk Atabeg Ali b. Ahmed 

el-Katib el-Muraselat-ı Divan-ı Sultan Sencer, Müeyyidüddevle Müeyyidüddevle 

Müeyyidülmülk Atabeg Ali b. Ahmed el-Katib el-Cüveynî Müntecebüddin Bedi’, 

552/1157, tashih: Muhammed Kazvinî-Abbas İkbal, 1329, Tahran. 

Aziz B. Erdeşîr-i Esterâbî, Bezm u Rezm, Çev. Mürsel Öztürk, Kültür Bakanlığı 

Yayınları, Ankara, 1989. 

Başkumandan Simbat Vakayinamesi (951-1334), Çev. Hrand Andreasyan, 

İstanbul, 1946. 

Baybars el- Mansuri, Zübdetü’l fikre fi Tarihi’l Hicre, Tahkik. D.S. Richards, 

Beyrut, 1998. 

Baybars Tarihi, Çev. M. Şerefüddin Yaltkaya, İstanbul, Maarif Matbaası, 

Ankara, 1941. 

Bertrandon De La Broquıere’in Deniz Aşırı Seyahati, Ed.Ch. Schefer, Çev. 

İlhan Arda, Eren Yayıncılık, İstanbul, 2000. 

Caterino Zeno-Contarını’nın Seyahatnâmeleri, Uzun Hasan-Fatih 

Mücadelesi Döneminde Doğu’da Venedik Elçileri, Çev. Tufan Gündüz, Yeditepe, 

İstanbul, 2021. 



- 298 - 
 

Cevahirü’l Ahbar: Bahş-ı Tarih-i İran der Karakoyunlu Tâ Sâl-i 984, 

Budak Münşi Kazvinî, Tashih ve Talikat: Muhsin Behram Nejad, Merkez-i Neşr-i 

Miras-ı Mektub, Tahran, 2000/1378. 

Cronica dell Anonimo Romano, Bertolomeo di lacovo da Valmontone, Cap. 

XIII, (Tarih Belirtilmemiş). 

Dede Korkut Kitabı, Milli Eğitim Basımevi, Haz. Muharrem Ergin, İstanbul, 

1969.  

Dıscourses of Rumi (Fihi Mâ Fih), Translate: A.J.Arberry, Omphaloskepsis, 

Ames, Iowa, 2000. 

Dr. A. Sultânî Gird Ferâmerzî, Rebâb-nâme, Müessese-i Mutâla’ât-ı İslâmî, 

Tehran, 1980. 

Divan-ı Seyf-i Ferganî, Z. Safa, C.I, Tahran, 1962. 

Ebu’l Gazi Bahadır Han, Şecere-i Terakime, Haz: Muharrem Ergin, Tercüman 

1001 Temel Eser, (Tarihsiz), İstanbul. 

Ebu Bekr-i Tihrânî, Kitab-ı Diyarbekriyye, Çev. Mürsel Öztürk, TTK, Ankara, 

2011. 

Ebu Bekr Necmeddin Abdullah b. Muhammed b. Şahaver Necmeddin Razî 

(Necmeddin Daye), Mirsâdü’l ibâd mine’l mebde’ ile’l me’âd, İhtimam: Hüseyin el-

Hüseyni, H.654/1256, 1352. 

 The Path of God’s Bondsmen from Origin to Return (Mirsâdü’l ibâd mine’l 

mebde’ ile’l me’âd), Translate: Hamid Algar, Caravan Books, Delmar, New York, 1982. 

Ebu’l Fazıl Muhammed B. Hüseyin-i Beyhakî, Târih-i Beyhâki, Çev. Necati 

Lügal, TTK, Ankara, 2019. 



- 299 - 
 

El-Bîrûnî, Kitâbu’l Cemâhir fî Ma’rifeti’l-Cevâhir (Kıymetli Taşlar ve 

Metalller Kitabı, Çev. Emine Sonnur Özcan, TTK, Ankara, 2017. 

El-Bündârî, Irak ve Horasan Selçuklu Tarihi, Çev. Kıvameddin Burslan, Maarif 

Matbaası, İstanbul, 1943. 

El-Hüseynî, Ahbârü’d Devleti’s Selçukiyye, Çev. Necati Lugal, TTK, Ankara, 

1999. 

Elvan Çelebi, Men^kıbu’l Kudsiyye fî Menâsıbi’l Ünsiyye (Baba İlyas 

Horasanî ve Sülâlesinin Menkıbevî Tarihi), Haz. Ahmet Yaşar Ocak-İsmail E. Erünsal, 

Edebiyat Fakültesi Matbaası, İstanbul, 1984. 

El-Kalkaşendî, Ebu’l Abbas Şihâbeddin Ahmed b. Ali, Subhu’l A’şâ fî 

Sınâ’ati’l-inşâ, C.V, Matbaa Darü’l Küttab el-Mısriyye, Kahire, 1922 (H.1340). 

Enverî, Düsturnâme-i Enverî (19.-20. Kitaplar), Haz. Necdet Öztürk, Çamlıca 

Yayınları, İstanbul, 2012. 

Feridûn bin Ahmed-i Sipehsâlâr, Mevlânâ ve Etrafındakiler (Risâle), Tercüman 

1001 Temel Eser, Çev. Tahsin Yazıcı, İstanbul, 1977. 

Friar Jordanus, Mirabillia Descripta (The Wonders of the East), by Colonel 

Henry Yule, London, 1863 

Georges Pachymeres, Bizans Gözüyle Türkler, Çev. İlcan Bihter Barlas, İlgi 

Kültür Sanat Yayıncılık, 2009. 

Georgios Akropolıtes, Vekayinâme, Çev. Bilge Umar, Arkeoloji ve Sanat 

Yayınları, İstanbul, 2008. 

Hamdullah Mustawfi-i Qazwini, The Tarikh-ı Guzida, .Edward G. Browne, Vol. 

XIV, London, 1913. 



- 300 - 
 

Hamdullah Müstevfî-i Kazvînî, Târîh-i Güzîde, Editör: Erkan Göksu, Bilge 

Kültür Sanat Yayınları, İstanbul, 2015 

Hasan b. Mahmud Bayâtî, Cam-ı Cem Ayin, Silsilenâme Selâtin-i Osmaniyye, 

Kader Matbaası, Dersaadet, 1331. 

Hasan-ı Rumlu, Ahsenü’t Tevârih, Çev. Mürsel Öztürk, TTK, Ankara, 2014. 

Hamdullah Müstevfi Kazvinî, Nüzhetû’l Kulûb, Tashih ve Tahşiye: G. Le 

Strange, İntişarat-ı Asatir, Tahran, 1389. 

İbni Arabşah, Acâibu’l Makdûr, Çev. Ahsen Batur, Selenge Yayınları, İstanbul, 

2012.  

İbn Tagrıberdî, En-Nücûmu’z-Zahire, Çev. Ahsen Batur, Selenge, 

İstanbul,2013. 

İbn-i Bibî, El-Evâmirü’l Alâ’iyye fi’l Umûri’l Alâ’iyye, Çev. Mürsel Öztürk, 

TTK, Ankara, 2014. 

İbn Fadlan Seyahatnamesi, Çev: Ramazan Şeşen, Bedir Yayınevi, İstanbul, 

1975. 

İbnü’l Esîr, El-Kâmil fî’t-Târîh, Çev. Abdülkerim Özaydın, Bahar Yayınları, 

İstanbul, 1991. 

İbn Hassûl’un Tafdîl El-Etrak Ala Sair El-Ecnad Risalesi’nin Tercümesi, 

Çev. Ramazan Şeşen, Tarih Dergisi/Turkish Journal of History, Yıl:2003, S.38, ss.119-

142. 

Ioannes Kınnamos’un Historia’sı (1118-1176), Çev. Işın Demirkent, TTK, 

Ankara, 2001. 



- 301 - 
 

İbnü’l Adîm, Bugyetü’t-taleb fî Tarih-i Haleb (Biyografilerle Selçuklular 

Tarihi), Çev. Ali Sevim, TTK, Ankara, 1989. 

İbn Battûta Seyahatnâmesi, Çev. A. Sait Aykut, YKY, C.I,İstanbul, 2000. 

İbn Haldun, Mukaddime, C.I, Çev. Zakir Kadirî Ugan, Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, İstanbul, 1997. 

İbn Havkal, 10.Asırda İslam Coğrafyası, Çev: Ramazan Şeşen, Yeditepe, 

İstanbul, 2017, s.396. 

İbn Saîd el-Magribî, Kitab bastü’l-Arz fî’t-Tûl ve’l Arz, Tahkik: Juan Vernet 

Gines, Tetouan, Moulay Hassan Institute, 1958. 

İbn Saîd el-Magribî, Kitabü’l Coğrafiya, Dr. İsmail Arabî, Beirut, 1970. 

İrene Melikoff, La Geste de Melik Dânismend (Etude critique de 

Danismendnâme), Depositaire Libraırıe Adrien Maisonneuve II, Rue Saint-Sulpice, 

Paris, VI, 1960. 

İstahrî, Mesâlik ve Memâlik, Haz. İraj Afshar, B.T.N.K, Tahran, 1961. 

Josaphat Barbaro, Anadolu’ya ve İran’a Seyahat, Çev. Tufan Gündüz, Yeditepe, 

İstanbul,2009. 

Johann Plano Carpini, Moğol Tarihi ve Seyahatname, Çev: Ergin Ayan, Derya 

Kitabevi, Trabzon, 2000. 

Johannes Schiltberger, Türkler ve Tatarlar Arasında (1394-1427), Çev. Turgut 

Akpınar, İletişim Yayınları, İstanbul, 1997. 

Kadı Burhaneddin Divânı, Çev. Muharrem Ergin, Edebiyat Fakültesi Matbaası, 

İstanbul, 1980. 



- 302 - 
 

Karahisarlı Kasım b. Muhammed, İrşâdü’l Mürîd İle’l Murâd, Haz. Azmi 

Bilgin-Fakirullah Yıldız, Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, İstanbul, 

2020. 

Kazvinî, Âsâru’l Bilâd ve Ahbâru’l İbâd, Çev. Murat Ağarı, Ayışığıkitapları, 

İstanbul, 2019. 

Kerîmüddin Mahmud-i Aksarayî, Müsâmeretü’l-Ahbâr, Çev. Mürsel Öztürk, 

TTK, Ankara, 2000. 

Kırşehir Emiri Caca Oğlu Nur El-Din’in 1272 Tarihli Arapça-Moğolca 

Vakfiyesi, Haz. Ahmet Temir, TTK, Ankara, 1989. 

Korykoslu Hayton, Doğu Ülkeleri Tarihinin Altın Çağı, Çev. Altay Tayfun 

Özcan, Selenge Yayınları, İstanbul, 2015. 

Lastivertli Aristakes, Ermeni Bir Rahibin Gözünden Selçuklular ve 

Anadolu’nun Fethi, Çev. İlhan Aslan, Post Yayınları, İstanbul, 2019. 

Le Destan D’Umur Pacha (Düsturnâme-i Enverî), Haz. İrene Melikoff, Presses 

Universıtaıres De France, Paris, 1954. 

V. Minorsky, Hududü’l Âlem Mine’l Meşrik İle’l Magrib, Çev: Abdullah 

Duman-Murat Ağarı, Kitabevi, İstanbul, 2008. 

Mesudi, Muruc Ez-Zeheb, Selenge Yayınları, İstanbul, 2017. 

Muhammed bin Havendşah bin Mahmud Mirhand, Ravzatu’s Safa fi Sireti’l 

Enbiya ve’l Müluk ve’l Hulefa (Tabaka-i Selçukiyye), Çev: Erkan Göksu, TTK, 

Ankara, 2015. 

Muhammed b. Ali er-Râvendî, Râḥatü’ṣ-ṣudûr ve âyetü’s-sürûr, Çev. Ahmed 

Ateş, TTK, Ankara, 1999. 



- 303 - 
 

Mehmed Neşrî, Kitâb-ı Cihan-Nümâ (Neşrî Tarihi), C.I, Haz. Faik Reşit Unat-Mehmet 

Altay Köymen, TTK, Ankara, 2014. 

Muhammed İbn Münevver, Tevhidin Sırları, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2014. 

Muhammed b. Ahmed El-Mukaddisî, İslam Coğrafyası (Ahsenü’t Tevarih), Çev. 

Ahsen Batur. 

Muhammed Cevâd Maşkûr, Ahbâr-ı Selâçika-yı Rûm, Tahran, 1350. 

Nâsır bin Husrev, Divân-ı Nâsır-ı Husrev, Müessese-i İntişârât-ı Negâh ve Neşr-i İlm, 

1373. 

Nâsır-ı Hüsrev, Sefernâme, Çev. Abdülvvehap Tarzi, Milli Eğitim Basımevi, 

İstanbul,1967. 

Nikephoros Bryennios, Tarihin Özü, Çev. Bilge Umar, Arkeoloji ve Sanat Yayınları, 

İstanbul, 2008. 

Niketas Khoniates, Historia, Çev. Fikret Işıltan, TTK, Ankara 1995. 

Mikhael Attaleıates, Tarih, Çev. Bilge Umar, Arkeoloji ve Sanat Yayınları, İstanbul, 

2008. 

Nizamü’l mülk, Siyasetname, Çev. Mehmet Taha Ayar, Türkiye İş Bankası Yayınları, 

İstanbul, 2014. 

Marco Polo Seyahatnamesi, Cilt. I, Çev. Filiz Dokuman, Tercüman Yayınları 1001 

Temel Eser, İstanbul, 1979. 

Muhammed b. Ali b. Süleyman er-Râvendî, Râhat-üs Sudûr ve Âyet-üs Sürûr, Çev. 

Ahmet Ateş, TTK, Ankara, 1999. 

Mevlânâ Celâleddin-i Rumî, Divan-ı Kebir, Çev. Abdülbaki Gölpınarlı, Kültür 

Bakanlığı Yayınları, C.V, Ankara, 1992. 



- 304 - 
 

Mevlânâ Celâleddin-i Rumî, Mektuplar, Çev. Abdülbâki Gölpınarlı, İnkılap Yayınevi, 

1999. 

Mevlânâ Celâleddin Rumî, Mesnevî-yi Manevî, (Farsça Tıpkı Basım), Konya, 1384. 

Mevlânâ Celâleddin Rumî, Macâlis-i Sab’a, Çev. Hicabi Kırlangıç, Kurtuba Kitap, 

İstanbul, 2010. 

Mikhael Doukas, Tarih Anadolu ve Rumeli (1326-1462), Çev. Bilge Umar, Arkeoloji 

ve Sanat Yayınları, İstanbul, 2008. 

Mehmed Neşrî, Kitâb-ı Cihan-nümâ- Neşrî Tarihi, Haz. Faik Reşit Unat-Mehmet Altay 

Köymen, TTK, Ankara, 2014. 

Muhammed b. Mahmud b. Ecâ ey-Türkî, İbn Ecâ Seyahatnâmesi, Çev. Mehmet Şeker, 

Ötüken Yayınları, İstanbul, 2018. 

Müverrih Vartan, Türklerin Anadolu’yu İstilası Tarihi, Çev. Hrant D. Anreasyan, 

TTK, Ankara. 

Nicephorus Gregoras, Byzantina Historia C.I, Bonnae, 1828. 

Niğdeli Kadı Ahmed’in El-Veledü’ş Şefîk ve’l Hâfidü’l Hâlik’ı, İnceleme ve Tercüme: 

Ali Ertuğrul, C.I-II, TTK, Ankara, 2015. 

Nizamî Aruzî Semerkandî, Çehar Makale, Tashih ve İhtimam: Muhammed Kazvini, 

Paris, H.1328/M.1910. 

Odoric de Pordenone (1265-1331), Paris E. Leroux, Paris, 1891. 

Orhun Âbideleri, Haz. Muharrem Ergin, Hisar Yayınları, 2003. 

Oğuz Destanı, Tercüme: Zeki Velidi Togan, Enderun Kitabevi, İstanbul, 1982. 



- 305 - 
 

Pero Tafur Seyahatnamesi (9 Mayıs 1437-22 Mayıs 1438), Çev. Hakan Kılınç, Kitap 

Yayınevi, İstanbul, 2016. 

Francesco Balducci Pegolotti, La Pratica Della Mercatura, ed. Allan Evans, The 

Mediaval Academy of America, Cambridge, Massachusetts, 1936. 

Reşidüdin Fazlullah b. Ebu’l Hayr El-Hemedânî, Câmiu’t Tevârih, B.Kerimî, C.II, 

Tahran 1338 

Cami’ü’t-Tevârih, Çev. Erkan Göksu- H. Hüseyin Güneş, Selenge Yayınları, İstanbul, 

2010. 

Ruy Gonzales de Clavijo, Anadolu, Orta Asya ve Timur, Çev. Ömer Rıza Doğrul, Ses, 

İstanbul, 1993. 

Rıcoldus De Monte Crucıs, Doğu Seyahatnamesi (1289-1291), Çev. Ahmet Deniz 

Altunbaş, Kronik, İstanbul, 2018. 

Sıbt İbnu’l Cevzî, Mir’âtü’z Zamân fî Târihi’l-Âyân’da Selçuklular, Tercüme: Ali 

Sevim, TTK, Ankara. 

Simon of Saint Quentin: History of Tartars (http://simonofstquentin.org). 

Süryani Patrik Mihail Vakayinamesi II. Kısım (1042-1195), Çev. Hrand Andreasyan, 

İstanbul, 1944. 

Şehabeddin Abdullah b. Fazlullah Şirazî, Tahrir-i Tarih-i Vassaf, Abdulmuhammed 

Ayetî, İntişârât-ı Bünyad-ı Ferheng-i İran, Tahran. 

Şihâbeddin b. Fazlullah El-Ömerî, Türkler Hakkında Gördüklerim ve Duyduklarım, 

Çev. Ahsen Batur, Selenge, İstanbul, 2014. 

Şikârî,  Karamannâme, Haz. Metin Sözen-Necdet Sakaoğlu, Karaman Valiliği-Karaman 

Belediyesi, İstanbul, 2005. 

http://simonofstquentin.org/


- 306 - 
 

Tarih-i Kızılbaşiyye, Tercüme-Notlar-Tıpkı Basım: Şerafettin Deniz-Hasan Asadî, 

Bilge Kültür ve Sanat, 2020. 

 Tarih-i Ali Selçuk der Anatoli, Ed. Nadire Jalali, Tahran, 1999. 

Tarih-i Olcaytu, Çev. Derya Örs, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara 

Üniversitesi, Ankara, 1992.  

Tercüme-i İntihanâme-i Sultan Veled, Terc. İbrahim Hakkı Eroğlu, Aybil Yayınları, 

Konya, 2012. 

The Gothic History of Jordanes, Tr. Charles Christopher Mierow, Princeton University 

Press, London, 1915. 

Urfalı Mateos Vekâyinâmesi (952-1136) ve Papaz Grigor’un Zeyli (1136-1162), Çev. 

Hrant Andreasyan, Türk Tarih Kurumu, Ankara, 2000. 

Yakut El-Hamevi, Mu’cem ül-Büldân, Dârsadr, Beyrut 1397(M.1977), C.I. 

Yazıcızâde Ali, Selçuk-Name (indeksli Tıpkı Basım),Haz: Abdullah Bakır, TTK, 

Ankara, 2014. 

Yusuf Has Hâcib, Kutadgu Bilig, nşr. Reşit Rahmeti Arat, Milli Eğitim Basımevi, 

İstanbul, 1947. 

Wilhelm Von Rubruck, Moğolların Büyük Hanı’na Seyahat, Çev. Ergin Ayan, Kronik, 

İstanbul, 2020. 

Wilermus Tyrensis Haçlı Kroniği II., Çev.Ergin Ayan, Gece Kitaplığı, Ankara, 2018. 

Zahîru’d-dîn Nîşâbûrî, Selçuknâme, Çev. Ayşe Gül Fidan, Kopernik, Ankara, 2018. 

 

 



- 307 - 
 

 

B. ARAŞTIRMA ESERLER 

Agacanov, S.G, (2002), Oğuzlar, Çev: Ekber N. Necef-Ahmet Annaberdiyev, Selenge 

Yayınları, İstanbul. 

Agacanov, S.G, (2006), Selçuklular, Çev. Ekber N. Necef-Ahmet R. Annaberdiyev,  

Ötüken, İstanbul. 

Ahmed Tevhid (1328/1912), “Bursa’da Umur Bey Camiî Kitabesi’’, Tarih-i Osmanî 

Encümeni Mecmuası, C.III, S.14,  ss.865-872. 

Ahmed Tevhid, (1341/1922), “Antalya Surları Kitabeleri’’, Tarih-i Osmanî Encümeni 

Mecmuası (TOEM), C.XV, S.9 (86), İstanbul,  ss.165-176. 

Aka, İsmail, (2000), “Budak Münşî’yi Kazvinî, Cevâhirül Ahbar: Bahş-ı Tarih-i İran Ez 

Karakoyunlu Tâ Sâl-i 984, Mukaddime, Tashih ve Talikat: Muhsin Behram Nejad, Nâşir: 

Miras-ı Mektup, Çap-ı Evvel, Tahran1378 (2000), Tanıtan: İsmail Aka’’, Belleten, 

LXVIII, C.253, ss.735-736. 

Akdağ, Mustafa (1949), “Osmanlı İmparatorluğu’nun Kuruluş ve İnkışaf Devrinde 

Türkiye’nin İktisadi Vaziyeti’’, Belleten, C.13, S.51, ss.497-571. 

 Akdağ, Mustafa (2010), Türkiye’nin İktisadî ve İçtimaî Tarihi, YKY, İstanbul. 

Ak, Mehmet (2019), “Batılı Gezginlerin Gözlemlerinde Yörük/Türkmen Çadırları’’,         

Türkiyat Mecmuası, 29, (2), ss.347-366. 

Akkuş, Mustafa, (2020),  Moğollarda Din ve Siyaset, Çizgi Kitabevi, Konya. 

Allouche, Adel (2006), “Tegüder’in Kalavun’a Ültümatomu’’, Çev. Mustafa Uyar, 

AÜDTCFD, 46 (I), ss.243-256. 



- 308 - 
 

Artuk, İbrahim (1980), “Alaeddin Keykubad’ın Meliklik Devri Sikkeleri’’, Belleten, 

S.44, ss.265-271. 

Ateş, Ahmet (1965), “Yabgulular Meselesi’’, Belleten,  S.115, ss.517-525. 

Ay, Resul (2002), “XIII.-XIV. Yüzyıl Anadolu’sunda Kentsel Yönetim ve Kent 

Toplumunda Otorite İlişkileri’’, Tarih Araştırmaları Dergisi, C.XX, S.32, Ankara, 

ss.21-46. 

Aydoğmuşoğlu, Cihat (2011), Tarihte Tebriz, Berikan Yayınevi, Ankara. 

Aydoğmuşoğlu, Cihat (2012),“16. Yüzyılda Safevi Devleti’nde Etkili Olan Dört 

Türkmen Aşireti’’, JASS: The Journal of Academic Social Science Studies, Volume:5, 

Issue:6, ss.17-25. 

Balcıoğlu, Semih-Öngören, Ferit, (1976), Türk Mizah Tarihi: 50 Yıllık Türk Mizah 

ve Karikatürü, İş Bankası Yayınları, İstanbul. 

Banarlı, Nihad Samî (1939), “Ahmedi ve Dâsitan-ı Tevârih-i Mülûk-i Âl-i Osman’’, 

Türkiyat Mecmuası, C.VI, İstanbul. 

Barkan, Ömer Lütfi (1942), “Osmanlı İmparatorluğunda Bir İskân ve Kolonizasyon 

Metodu Olarak Vakıflar ve Temlikler I:İstila Devirlerinin Kolonizatör Türk Dervişler ve 

Zaviyeler’’, Vakıflar Dergisi, S.2, ss.279-304. 

Barkan, Ömer Lütfi, (1980), Türkiye’de Toprak Meselesi (Toplu Eserleri I), Gözlem 

Yayınları, İstanbul. 

Barthold, W. (1947), “Türklerde ve Moğollarda Defin Merasimi Meselesine Dair’’, 

Belleten, C.11, S.43, Temmuz, ss.515-539. 

Barthold, W. (1968), “Ani Kitabesi’’, Makaleler ve İncelemeler I, Ankara. 



- 309 - 
 

Baskıcı, M. Murat (2016), Bizans Döneminde Anadolu İktisadi ve Sosyal Yapı (900-

1261), Phoenix, Ankara. 

Baş, Ali –Duran, Remzi –Dursun, Şükrü (2019), “Keykubadiye Sarayı Figürlü Çinileri 

(2014-2017)’’, Sanat Tarihi Dergisi, XXVIII/2, Ekim, ss. 387-405. 

Bausani, Alessandro (1968), “Relegion Under The Mongols’’, The Cambridge History 

of Iran, Volume: 5, Cambridge. 

Bayat, Fuzuli (2019), “Oğuznâme’’, TDVİA, Ankara, ss.371-372. 

Baykara, Tuncer (1985), Türkiye Selçukluları Devrinde Konya, Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yayınları, Ankara. 

Baykara, Tuncer, (1990), Anadolu’nun Selçuklular Devrindeki Sosyal ve İktisadi 

Tarihi Üzerine Araştırmalar, Ege Üniversitesi Basımevi, İzmir. 

 Baykara, Tuncer (1990), Aydınoğlu Gazi Umur Bey, Kültür Bakanlığı Yayınları, 

Ankara. 

Baykara, Tuncer (1996), “Selçuklular Devrinde İğdişlik ve Kurumu’’, Belleten, C.60, 

S.229, ss.681-694. 

Bayram, Fatih (2008), Zaviye-Khankahs and Religious Orders in The Province of 

Karaman: The Seljukid Karamanoglu and The Ottoman Periods, 1200-1512, 

Yayınlanmamış Doktora Tezi, Bilkent Üniversitesi, Ankara. 

Bayram, Fatih (2013), “Timur İstilasına Beylikler Dünyasına Bakış: Karaman Diyarı’nda 

Cennet Bahçeleri’’, Prof. Dr. Erdoğan Merçil’e Armağan, Bilge Kültür Sanat, İstanbul, 

ss.308-316. 

Bayram, Mikail (2002), “Anadolu Selçukluları Zamanında Evhadî Dervişleri’’, Türkler 

Ansiklopedisi, Yeni Türkiye Yayınları, C.7, Ankara, ss.482-494. 



- 310 - 
 

Bayram, Mikail (2002), “Baciyân-ı Rum (Anadolu Bacıları) ve Fatma Bacı’’, Türkler 

Ansiklopedisi, Yeni Türkiye Yayınları, C.6, Ankara, ss.611-639. 

Bayram, Mikail (2004), Destursuz Bağdan Üzüm Yiyenler, Kömen, Konya. 

Bayram, Mikail (2005), “Danişmend Oğulları’nın Dini ve Milli Siyaseti’’, Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi, S.18,  ss.131-147. 

Bayram, Mikail (2009), Danişmend Oğuları Devleti’nin Bilimsel ve Kültürel Mirası, 

Kömen Yayınları, Konya. 

Bayram, Mikail (2011), “Türkiye Selçukluları Döneminde Anadolu’da Endülüslüler’’, 

İstem, Yıl:9, S.17, ss.45-48, 

Bayram, Mikail (2011), “Türkiye Selçuklularında Köy Teşkilatı’’, Büyük Selçuklu 

Devletinden Türkiye Selçuklu Devletine Mehmet Altay Köymen Armağanı, Konya, 

ss.65-73. 

Bayram, Mikail (2012), Sosyal ve Siyasi Boyutlarıyla Ahi Evren Mevlânâ Mücadelesi, 

NKM, Konya, 2012. 

Bayram, Sadi –Karabacak, Ahmet Hamdi (1981), “Sahip Ata Fahrü’d din Ali’nin Konya, 

İmaret ve Sivas Gökmedrese Vakfiyeleri’’, Vakıflar Dergisi, S.13, Ankara,  ss.31-69. 

Bayram, Sadi (1993), “Anadolu’da XIII. Yüzyıl Bir Rufaî Zaviyesi’’, Prof. Yılmaz Önge 

Armağanı, Konya. 

Behçet, Mehmet (1930), “Sinop Kitabeleri’’, Türk Tarihi Encümeni Mecmuası, C.I, 

S.4, İstanbul, ss.35-45. 

Beyanî, Şirin (1375), Din ve Devlet der İran ahd-ı Mogul: Siyaset-i Harici İlhanân 

der Cihân-ı İslami, Merkez-i Neşr-i Danişgahî, C.3. 



- 311 - 
 

Bilge, Reha (2017), “Türkler ve Rum Diyarı’’, Türkler ve Bizans Yoksa Doğu Roma 

mı?, Haz.Reha Bilge, Arvana Yayınları, İstanbul, 2017, ss.7-26. 

Bizbirlik, Alpay (2014), “Kroniklerde Osmanlı Devlet Yöneticilerine Yapılan Eleştiriler 

Üzerine (Başlangıçtan XVI. Yüzyılın Sonuna Kadar)’’, Bilig, S.31, Ankara,  ss.51-69. 

Blessing, Patricia (2014), “Women Patrons in Medival Anatolia and A Discussion of 

Mahpari Khatun’s Mosque Complex in Kayseri’’, Belleten, C.78, S.282,  ss.475-526. 

Blessing, Patricia (2018), Moğol Fethinden Sonra Anadolu’nun Yeniden İnşası, Çev. 

Merve Özkılıç, Koç Üniversitesi Yayınları, İstanbul. 

Bloch, Marc (1995), Feodal Toplum, Gece Yayınları, Ankara. 

Boratav, Pertev Naili (2007), Nasreddin Hoca, Kırmızı Yayınları, İstanbul. 

Bosworth, C.E. (1968),  “The Political and Dynastic History of The Iranian (A.D. I 000-

1217)’’, Cambridge History of İran, Volume:5, Cambridge. 

Bozer, Rüstem (2007),  “Eğirdir Han’’, Anadolu Selçuklu Dönemi Kervansarayları, 

TC. Kültür ve Turizm Bakanlığı, Ankara. 

Bozer, Rüstem-Sunay, Serkan (2016), “Kula Meryem Ana Kilisesi Karamanlıca Mezar 

Taşları’’, Belleten, C.LXXX, S.287. 

Brack, Jonathan (2016),  “Was Ede Bali a Wafa’i Shaykh? Sufis, Sayyids and 

Genealogical Creavitiy in the Early Ottoman World’’, Islamic Literature and 

Intellectual Life in Fourtheenth and Fifteenth Century Anatolia, Ed.A. C.S. Peacock-

Sara Nur Yıldız, Würzburg,  ss. 333-360. 

Brand, Charles M. (2008),  “XI. ve XII. Yüzyıllarda Bizans’ta Türk Varlığı’’, Çev. Melek 

Öksüz, Uluslararası Karadeniz İncelemeleri Dergisi, Volume:4, İssue:4, ss.115-157 



- 312 - 
 

Buch, Wilfried (1982),  “14.-15. Yüzyıllarda Kudüs’e Giden Alman Hacıların Türkiye 

İzlenimleri’’, Belleten, Temmuz, C.46, S.183, ss.509-533. 

Buharalı, Eşref (1990), “Türklerde Matem Alametleri’’, Türk Dünyası Araştırmaları, 

S.65, İstanbul,  ss.149-159 

Bulduk, Üçler (2007), “Yaşayış ve Kültür Açısından Eski Türk Devletlerinin Kuruluş ve 

Yıkılış Nedenleri’’, Kuruluş ve Çöküş Sürecinde Türk Devletleri Sempozyumu 

Bildirileri (5-6 Kasım 2007), Haz. Mehmet Alpargu-Bilal Çelik, Sakarya Üniversitesi 

Basımevi. 

Bulduk, Üçler (2008), “Sosyal Yaşayış, Konar-Göçerlik ve Etnisite’’, Uyan Türkiyem: 

II. Yörük-Türkmen Büyük Kurultayı ve Bilim Şenliği, 3-4 Mayıs 2008, Ankara, 

ss.216-223. 

 Bulduk, Üçler (2014) “Bir Meşruiyet Kaynağı Olarak Oğuz-Kırgız Şecereleri ve 

Osmanlılar’’, Ciepo Interim Symposium: The Central Asiatic Roots of Ottomans 

Culture, İstanbul, ss.133-139. 

Bulduk, Üçler- Şahbaz, Davut (2018), “Kösedağ Savaşı’ndan Sonra Anadolu’ya Gelen 

Moğol-Tatar Oymaklarının Ulu Yörük Teşekkülleri ve Çorum’daki İzleri’’, Türk’ün 

Anadolu Tarihinde Bir Dönüm Noktası Kösedağ Savaşı ve Anadolu’nun Moğollar 

Tarafından İşgali, Ed.Abdullah Kaya, CÜASAM, Sivas. 

Bulduk, Üçler (2021), “Yunus Emre Çağında Anadolu’nun Siyasal ve Sosyal Durumu’’, 

AÜDTCFD (Yunus Emre Özel Sayısı), Ankara. 

Caferoğlu, Ahmet (1959), “Hoca Nasreddin’’, Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, C.IX, 

İstanbul,  ss.19-26. 

Cahen, Claude (1960), “Seldjukides Turcomans et Allemands au temps de la troisieme 

Croisade’’, Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes, Vol.56, ss.21-31. 



- 313 - 
 

Cahen, Claude (1986), “İlk Ahiler Hakkında’’, Çev. Mürsel Öztürk, Belleten, C.L, S.197, 

Ağustos,  ss.591-601. 

Cahen, Claude (2010), “İslam Kaynaklarına Göre Malazgirt Savaşı’’, Çev. Zeynep 

Kerman, Türkiyat Mecmuası, S.17, ss.77-100. 

Cahen, Claude (2012), Osmanlılardan Önce Anadolu, Çev. Erol Üyepazarcı, Tarih 

Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul. 

Cahen, Claude (2016), Haçlı Seferleri Zamanında Doğu ve Batı, Çev. Mustafa Daş, 

Yeditepe, İstanbul. 

Charanis, Peter (1972), “Observations on the Demography of the Byzantine Empire’’, 

Studies on the Demography of the Byzantine Empire, Collected Studies, Variorum 

Reprints, London,  ss.1-19. 

Charanis, Peter (1972),  “How Greek was The Byzantine Empire?’’, Studies on the 

Demography of the Byzantine Empire, Collected Studies, Variorum Reprints, London, 

ss.101-116, . 

Charanis, Peter (1972),  “The Transfer of Population as a Policy in the Byzantine 

Empire’’, Studies on the Demography of the Byzantine Empire, Collected Studies, 

Variorum Reprints, London,  ss.140-154. 

Ciocilton, Virgil (2012), The Mongols and the Black Sea Trade in the Thirteenth and 

Fourteenth Centuries, Brill, Leiden-Boston. 

Crone, P. (1986),  “The Tribe and the State’’, J.A. Hall (der.). States in History, Basil 

Blackwell. 

Cunbur, Müjgan (1976),  “Karacaoğlan’ın Şiirlerinde Etnografya ve Folklor Unsurları’’, 

Türk Folklor Araştırmaları Yıllığı-1975, Ankara Üniversitesi Basımevi, Ankara. 



- 314 - 
 

Çağatay, Neşet (1976), “Fütüvvetçilikle Ahiliğin Ayrıntıları’’, Belleten, C. XL, S.159, 

Temmuz, ss.423-438. 

Çakır, Oğuzhan (2021), “Selçuklu Ailesinin Bilinen İlk Atası: Demir Yaylı Dukak’’, 

USAD, S.14, Konya. 

Çamuroğlu, Reha (1990),  Tarih, Heterodoksi ve Babaîler, Der Yayınları, İstanbul, 

1990. 

Çavuşdere, Serdar, (2007), 14. Yüzyıl İtalyan Kaynaklarında (Zibaldore Da Canal, 

Francesco Balducci Pegolotti, Pignol Zuchello) Türkiye Ticaret Tarihine Dair 

Kayıtlar, Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi, Yayınlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi. 

Çetin, Altan, (2008), “Akdeniz Ticaretinde Memlukler Devri-Anadolu Mal Mübadelesi’’, 

ADALYA, Suna-İnan Kıraç Akdeniz Medeniyetleri Araştırma Enstitüsü Yıllığı, S.XI. 

Çubukçu, Asri, (1992), “Baybars’’, TDVİA, C.5, İstanbul,  ss.220-221. 

Daş, Mustafa (2005),  “Bizans Kaynaklarına Göre Timur İmajı’’, Tarih İncelemeleri 

Dergisi, C.XX, S.2, Aralık ss.43-58. 

Davis, E. J.(1879), Life in Asiatic Turkey, A Journal of Travel, Londra. 

Decker, Michael J. (2016), The Byzantine Dark Ages, Bloomsbury, London, 2016 

Demirkent, Işın (2003), “Türk Asıllı Bir Bizans Kumandanı’, Belleten, Nisan, C.LXVII, 

S.248,  ss.93-110. 

Demirkent, Işın (2005), “Bizans Başkumandanı Ioannes Aksukhos’’, Bizans Tarihi 

Yazıları (Makaleler-Bildiriler-İncelemeler), Dünya Kitapları, İstanbul,  ss.47-62, 

 Divitçioğlu, Sencer (2006), Oğuz’dan Selçuklu’ya, İmge Kitabevi, Ankara. 



- 315 - 
 

Döğüş, Selahattin (2008), “Osmanlılarda Gaza İdeolojisinin Tarihi ve Kültürel 

Kaynakları’’, Belleten, C.72, S.265,  ss.817-888. 

Dunn, Ross E. (2004),  İbn Battuta’nın Dünyası, Çev. Yeşim Sezdirmez, İstanbul. 

Duran, Remzi (2001), Selçuklu Devri Konya Yapı Kitabeleri (İnşa ve Ta’mir), TTK, 

Ankara. 

Durukan, Aynur (2014), “Beylikler Dönemi Kültür Ortamından Bir Kesit’’, Turkish 

Studies, Volume: 9/10, Fall, 2014,ss.391-502. 

Eberhard, Wolfram –Boratav, Pertev Naili (1953), Typen Türkischer volksmaerchen. 

Wiesbaden: Franz Steiner Verlag. 

Eckmann, Janos (1982), “Memluk-Kıpçak Edebiyatı’’, Belleten, C.30-31, S.1982-83, 

ss.85-99. 

Halil Edhem (1326/1910),“Âl-i Germiyân Kitabeleri’’, Tarih-i Osmanî Encümeni 

Mecmuası, C.I, S.2, İstanbul, ss.112-128. 

Halil Edhem (1332/1916-1917),“Ankara Ahilerine Ait İki Kitabe’’, Tarih-i Osmanî 

Encümeni, C:VII, S.41, ss.312-315. 

Emecen, Feridun  (2012), İlk Osmanlılar ve Batı Anadolu Beylikler Dünyası, Timaş 

Yayınları, İstanbul. 

Emecen, Feridun (2014),  “İhtirasın Gölgesinde Bir Sultan: Yıldırım Bâyezid’’, 1402 

Ankara Savaşı Uluslararası Kongresi Ankara 9-12 Ekim 2012, Ankara. 

Emecen, Feridun (2020), Osmanlı İmparatorluğu’nun Kuruluş ve Yükseliş Tarihi 

(1300-1600), Türkiye İş Bankası, İstanbul. 

Erdem, İlhan (1995), Türkiye Selçukluları-İlhanlı İlişkileri (1258-1308), Doktora Tezi, 

Ankara Üniversitesi. 



- 316 - 
 

Erdem, İlhan (2000), “Olcaytu Han’ın Ölümüne Kadar İlhanlılar’da Yaşanan Siyasal-

Kültürel Gelişmeler ve Yakın Doğu’ya Etkileri’’, Tarih Araştırmaları Dergisi, C.20, 

S.31, ss.1-36. 

Erdem, İlhan (2004), “İlhanlılarda Ahmed Teküder Dönemi ve Selçuklular’’, Tarih 

Araştırmaları Dergisi, C.XXII, S.35. 

Erdem, İlhan (2005), “İlk Dönem Türkiye Selçuklu Moğol İlişkilerinin İktisadi Boyutu 

(1243-1258)’’, Tarih Araştırmaları Dergisi, C.24, S.38,  ss.1-10. 

Eroğlu, Haldun (2016), Osmanlılar Devlet ve Hâkimiyet, Bilge Kültür Sanat, İstanbul. 

Erkoçoğlu, Fatih (2018),  “İslam Kaynaklarına Göre Kösedağ Savaşı’’, Türk’ün 

Anadolu Tarihinde Bir Dönüm Noktası Kösedağ Savaşı ve Anadolu’nun Moğollar 

Tarafından İşgali, Ed.Abdullah Kaya, CÜASAM, Sivas. 

Ertuğrul, Ali, (2010), “İran’da Türkiye Tarihi Çalışmaları-Anadolu Selçukluları ve 

Beylikler Dönemi’’, Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, C.8, S.15, ss. 343-392 

Erünsal, İsmail E. (1988), Türk Kütüphaneleri Tarihi II, Kuruluştan Tanzimat’a 

Osmanlı Vakıf Kütüphaneleri, Ankara. 

Erünsal, İsmail E. (2018), Ortaçağ İslam Dünyasında Kitap ve Kütüphane, Timaş 

Yayınları, İstanbul, 2018. 

Esin, Emel (1971) “Türk Kubbesi (Göktürklerden Selçuklulara Kadar)’’, Selçuklu 

Araştırmaları Dergisi, C.III, (Malazgirt Zaferi Özel Sayısı 900. Yıl), Ankara, 1971, 

ss.159-182. 

Esin, Emel (1978), Türk Kozmolojisine Giriş, Kabalcı Yayınevi, İstanbul. 

Eyice, Semavi (1966), “Konya ile Sille Arasında Akmanastır Menâkıb al-Arifin’deki 

Deyr-i Eflâtun’’, Şarkiyat Mecmuası, S.6. 



- 317 - 
 

Fazlıoğlu, İhsan (1997) , “Sultan I. Alaeddin Keykubad’a Sunulan Siyasetnâme: El-

Letâifu’l-‘alaiyye fi’l- fedâili’s-seniyye’’, Divan Dergisi, 1997/ I., ss.225-239. 

Hasan Fehmî (1931), “Anadolu’da İlk Türkçüler ve Umur Bey’’, Halk Bilgisi Haberleri, 

S.17, İstanbul, ss.97-100. 

Fleet, Kate (2016), “ Türk Ekonomisi, 1071-1453’’, Türkiye Tarihi 1071-1453, Ed.Kate 

Fleet, Çev. Ali Özdamar, C.I, Kitap Yayınevi, İstanbul. 

Flemming, Barbara (1988), “Political Genealogies in the Sixteenth Century’’, The 

Journal of Ottoman Studies, VII-VIII, İstanbul. 

Freely, John (2012), At Üstünde Fırtına: Anadolu Selçukluları, Çev. Neşenur 

Domaniç, Doğan Kitap, İstanbul. 

 Gedik, Emine (2017), “Germiyan Beyi II. Yakub Külliyesine Ait Taş Vakfiye ve 

Vakfedilmiş Mülklerin Ad ve Bulundukları Yer Açısından Değerlendirilmesi’’, 

Uluslararası Batı Anadolu Beylikleri Tarih, Kültür ve Medeniyet Sempozyumu III: 

Germiyanoğulları Beyliği, TTK, Ankara,  ss.105-135. 

Gölpınarlı, Abdülbaki, (1972), Mesnevî Tercemesi ve Şerhî, İnkılap Kitabevi, İstanbul. 

Gölpınarlı, Abdülbaki (2013), Yunus Emre Hayatı ve Bütün Şiirleri, Türkiye İş 

Bankası Yayınları, İstanbul. 

 Gömeç, Saadettin (1997), Uygur Türkleri Tarihi ve Kültürü, Atatürk Kültür Merkezî 

Başkanlığı, Ankara. 

Gömeç, Saadettin (2001), “Tonga Tigin’in Kimliği Üzerine’’, Tarih: Türk Dünyası 

Tarih ve Kültür Dergisi, ss.58-61,  

 Gordlevski, V.A (2015), Küçük Asya’da Selçuklular, Ter. Abdülkadir İnan, TTK., 

Ankara. 



- 318 - 
 

Gündoğdu, Abdullah (2002), “Bozkırın Egemenlik Anlayışı’’, Kafalı Armağanı, 

Ankara,  ss. 127-136. 

Gündüz, Şinasi (2005), “Eski Harran’da Sihir ve Büyü Ritüeli Olarak Kurban’’, Milel ve 

Nihal. 

Güneş, Ahmet (2005), “Tarih, Tarihçi ve Meşruiyet’’, Ankara Üniversitesi Osmanlı 

Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezî Dergisi, S.17, ss.28-75, Ankara. 

Güneş, Özlem (2010), Fahri’nin Hüsrev ü Şirin’i Metin ve Tahlil, Nizamî ve 

Şeyhî’nin Eserleriyle Karşılaştırılması, Yayınlanmamış Doktora Tezi, İstanbul 

Üniveristesi. 

Günyüz, Melike (2005), “Şair ve Hekim Ahmedî’nin Duygu Dünyasında Tıp Terimleri’’, 

38. Uluslararası Tıp Tarihi Kongresi Bildiri Kitabı, C.II, Ankara, 2005, ss.651-670. 

Heyd, W. (2000), Yakın Doğu Ticaret Tarihi, Çev. Enver Ziya Karal, TTK, Ankara. 

Hillenbrand, Carol (2015), Malazgirt Muharebesi, Çev. Mehmet Moralı, Alfa 

Yayıncılık, İstanbul. 

Hacıgökmen, Mehmet Ali (2003), “Kadı Burhaneddin Devletinde Ahilerin Faaliyetleri’’, 

IV. Kayseri ve Yöresi Tarih Sempozyumu Bildirileri (10-11 Nisan 2003), Kayseri. 

Hacıgökmen, Mehmet Ali (2009), “Ahi Şecere-nâme ve Fütüvvet Nâmelerine Göre Ahi 

Zaviyeleri’’, Selçuklu’dan Osmanlı’ya Bilim Kültür ve Sanat, Prof. Dr. Mikail 

Bayram’a Armağan, Ed.Mustafa Demirci, Kömen Yayınevi, Konya,  ss.251-261. 

Hacıgökmen, Mehmet Ali (2013), “Türklerde Yas Adeti Temelleri ve Sonuçları’’, 

Tarihçiliğe Adanmış Bir Ömür: Prof. Dr. Nejat Göyünç’e Armağan, Selçuk 

Üniversitesi Türkiyat Yayınları, Konya,  ss.393-422. 



- 319 - 
 

Hacıgökmen, Mehmet Ali (2018), Türkiye Selçuklu Devlet Adamları, Çizgi Kitabevi, 

Konya.  

Helvâyî, Rukiye Yusufî (1381), Revâbıt-ı Siyâsî-yi Selâcıka-i Rûm bâ İlhaniyân,  

Tahran. 

Hinz, Walter (1949), “Orta Çağ Yakın Şarkına Aid Vergi Kitabeleri’’, Belleten, Çev. 

Fikret Işıltan, C.13, S.52,  Ekim, ss.771-793. 

Hinz, Walther (2003 ),”Akkoyunluların Kültür ve Teşkilat Tarihi’’, Türkmen 

Akkoyunlu İmparatorluğu, Haz. Necip Aygün Akkoyunlu-Adil Sen, Ankara, ss.315-

326. 

Hüseynov, Rauf A. (1988), “Sovyetler Birliği’nde Selçukçuluk’’, IX. Türk Tarih 

Kongresi Bildirileri, C.2, Ankara. 

Hüseyin Hüsâmeddin (1329-1332), Amasya Tarihi, C.II, Necm-i İstikbal Matbaası, 

İstanbul. 

İnalcık, Halil (1947),  “Bursa Şeri’ye Sicillerinde Fatih Sultan Mehmed’in Fermanları’’, 

Belleten, C.XI, S.44, Ekim. 

İnalcık, Halil (2000),  “Âşık Paşazâde Tarihi Nasıl Okunmalı?’’, Söğütten İstanbul’a 

Osmanlı Devleti’nin Kuruluşu Üzerine Tartışmalar,  Ankara, 2000, ss.119-145. 

İnalcık, Halil (2011), Şair ve Patron: Patrimonyal Devlet ve Sanat Üzerinde 

Sosyolojik Bir İnceleme, Doğu-Batı Yayınları, Ankara. 

İnalcık, Halil (2014),  “The Yörüks: Their Origins, Expansion and Economic Role’’, 

Cedrus (II),  ss.467-495. 

İnalcık, Halil (2017), Has Bağçede ‘ayş u tarab (Nedimler, Şairler, Mutribler), 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul. 



- 320 - 
 

İnalcık, Halil (2017), Osmanlı İmparatorluğu’nun Ekonomik ve Sosyal Tarihi-I 

(1300-1600), Türkiye İş Bankası Yayınları, İstanbul. 

İnalcık, Halil (2018), Devlet-i Aliyye (Osmanlı İmparatorluğu Üzerine Araştırmalar-

I), Türkiye İş Bankası Yayınları, İstanbul. 

İnalcık, Halil (2019), “Vakıf Medeniyeti’’, Vakıflar Dergisi 80. Yıl Özel Sayısı, Ankara,  

ss.245-247. 

İnan, Abdülkadir (1986),Tarihte ve Bugün Şamanizm: Materyaller ve Araştırmalar, 

TTK, Ankara. 

İnan, Abdülkadir (2002), “Orun ve Ülüş Meselesi’’, Türkler Ansiklopedisi, C.III, ss.54-

64. 

İzgi, Cevat (1996),  “Canı Bek Han Devrinde Altın Orda Hanlığının Bilim Hayatı (1342-

1357)’’, Divân: Bilim Araştırmalar, İstanbul, 1996/2, ss.147-172. 

Jahn, Karl (1942), ’’İran’da Kâğıt Para’’, Çev. Mehmet Altay Köymen, Belleten, VII/26,  

ss.269-309. 

Johanson, Lars (1993), “Rumi and Birth of Turkish Poetry’’, Vol.1, No.1, Journal of 

Turcology, Summer. 

Kafadar, Cemal (2018),  İki Cihan Âresinde, Çev. A. Tunç Şen, Metis Yayınları, 

İstanbul. 

Kafesoğlu, İbrahim (1955),  “Selçuklu Ailesinin Menşei Hakkında’’, İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi, İstanbul. 

Kafesoğlu, İbrahim (2000), Türk Milli Kültürü, Ötüken Yayınları, İstanbul. 

Kafesoğlu, İbrahim (2002), “Türkmen Adı, Manası ve Mahiyeti’’, Türkler 

Ansiklopedisi, C.IV, ss.1001-1008. 



- 321 - 
 

Kafesoğlu, İbrahim (2016), “Anadolu Selçuklu Tarihi Hangi Tarihte Kuruldu’’, 

Selçuklular ve Selçuklu Tarihi Üzerine Araştırmalar, Ötüken Neşriyat, İstanbul. 

Ürkmez, Rauf Kahraman (2020), Selçuklular Zamanında Anadolu’da Tasavvufi 

Zümreler, Çizgi Kitabevi, İstanbul. 

Kanat, Cüneyt (2006), “Memluk Kaynaklarındaki Osmanlı İmajının Değişim Süreci’’, 

Tarih İncelemeleri Dergisi, C.XXI, S.1, Temmuz, ss.123-134. 

Kanat, Cüneyt (2001), “Baybars Zamanında Memlûk-İlhanlı Münasebetleri (1260-

1277)’’, Tarih İncelemeleri Dergisi, C.XVI., ss.31-45. 

Karaismailoğlu, Adnan –Söylemez, İsmail (2017), “Seyf Ferganî’nin Hayatı ve Edebi 

Şahsiyeti’’, Yakın Doğu Üniversitesi İslam Tetkikleri Merkezî Dergisi, Yıl:3, C.3, 

S.1, Bahar, ss.137-160. 

Karamustafa, Ahmet T. (2008), Tanrı’nın Kural Tanımaz Kulları: İslam Dünyasında 

Derviş Toplulukları (1200-1550), Çev Ruşen Sezer, YKY, İstanbul. 

Karamustafa, Ahmet T. (2014), “Yesevîlik, Melâmetilik, Kalenderîlik, Vefâ’îlik ve 

Anadolu Tasavvufunun Kökenleri’’, Osmanlı Toplumunda Sufiler: Kaynaklar, 

Doktirin, Ayin ve Erkan-Tarikatlar-Edebiyat-Mimari-İkonografi-Modernizm, 

Ankara,  ss. 67-95. 

Kartal, Ahmet (1999), “Farsçada Türkçe Kelimeler ve Fars Edebiyatı’nda Türk Kavramı 

ile İlgili Unsurlar’’, Bilig Dergisi-II, Güz , ss.31-54,   

Kartal, Ahmet (2008), “Anadolu Selçuklu Devleti Döneminde Dil ve Edebiyat’’, Divan 

Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, S.1, İstanbul, ss.95-168. 

Kartal, Ahmet (2015), “Anadolu Selçukluları ve Beylikler dönemi’nde Şiir ve Şairler’’, 

Anadolu Selçukluları ve Beylikler Dönemi Uygarlığı, T. C. Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yayınları, C.I, Ankara, ss.493-519. 



- 322 - 
 

Kartal, Ahmet (2015), “Tercüme Edebiyatı’’, Anadolu Selçukluları ve Beylikler 

Dönemi Uygarlığı, C.I, ss.533-545. 

Kayaoğlu, İsmail (1978), “Turumtay Vakfiyesi’’, Vakıflar Dergisi, S.12, Ankara, ss.91-

112. 

Kayaoğlu, İsmail (1985), İslam Kurumları Tarihi, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, Ankara. 

Kaymaz, Nejat (1970),  Muineddin Pervane, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih, Coğrafya 

Fakültesi Yayınları, Ankara. 

Kaymaz, Nejat (2011), Anadolu Selçukluları’nın İnhitadında İdare Mekanizmasının 

Rolü, TTK, Ankara. 

Keciş, Murat (2013), “XIII.-XIV. Yüzyıl Bizans ve İslam Kaynaklarına Göre Kuzeybatı 

Anadolu Yolları’’, Belleten, Aralık, C.LXXVII, S.280, Ankara. 

Kesik, Muharrem (2007), “Pervâneoğulları’’, TDVİA, C.34,  ss.245-246. 

Khazanov, Anatoly M. (2015), Göçebe ve Dış Dünya, Çev. Ömer Suveren, Doğu 

Kütüphanesi, İstanbul. 

Keskin, Mustafa Çağhan (2019), “Umur Bey Taş Vakfiyesi: Esin ve İçerik Üzerine Bir 

Değerlendirme’’, Osmanlı Araştırmaları, S.53, İstanbul,  ss.121-151. 

Koca, Sâlim (1997), Sultan I. İzzeddin Keykâvus (1211-1220), TTK, Ankara. 

Koca, Sâlim (2006), “Ahilerin Türkiye Selçuklu Devrindeki Rolleri’’, II. Ahi Evran-ı 

Velî ve Ahilik Araştırmaları Sempozyumu, Bildiriler, 13 Ekim 2006, Kırşehir, ss. 

297-311. 



- 323 - 
 

Koca, Sâlim (2012), “Dini İnançların ve Düşüncelerin Politik Amaçlarda Kullanılmasına 

Dair Selçuklu Devrinden İbret Verici Bir Örnek: Babaî Ayaklanması’’, Gazi Türkiyat: 

Türklük Bilimi Araştırma Dergisi, Güz/2012-11, ss.11-38, 

Konyalı, İbrahim Hakkı (1964), Konya Tarihi, Yeni Kitap Basımevi, Konya. 

Koç, Yunus (2015),”Selçuklular Dönemi’nde Anadolu’da Köyler ve Köylüler’’, 

Anadolu Selçukluları ve Beylikler Dönemi Uygarlığı, Ed.Ahmet Yaşar Ocak, C.I, TC. 

Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara,  ss.293-297. 

Korkmaz, Zeynep (2003), “Eski Türklerdeki Ağaç Kültünün İslami Devirlerdeki 

Devamı’’, Türk Dili Araştırmaları Yıllığı, Belleten, S.1, Ankara. 

Korobeinikov, Dimitri (2017), “Doğunun ve Batının Sultanı: Müslüman ve Hristiyan 

Kaynaklarında Selçuklu Hanedanlığına Dair Kavram ve Unvanlar’’, Anadolu 

Selçukluları: Orta Çağ Ortadoğusu’nda Saray ve Toplum, Ed.A. C.S. Peacock-Sara 

Nur Yıldız, Çev. A. Sait Aykut, YKY, İstanbul, ss.64-78. 

Köprülü, Fuad (1943),”Osmanlı İmparatorluğu’nun Etnik Menşei Meseleleri’’, Belleten, 

C.7, S.28, ss.219-313. 

Köprülü, Fuad (1976), Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, Türk Tarih Kurumu 

Basımevi, Ankara. 

Köprülü, Fuad (1980), Türk Edebiyatı Tarihi, Ötüken Neşriyat, İstanbul. 

 Köprülü, Fuad (1991), Osmanlı Devletinin Kuruluşu, TTK, Ankara. 

Köprülü, Fuad (2016), “Anadolu Beylikleri Tarihine Aid Notlar’’, Çev. Samet Alıç, 

Gaziantep University Journal of Social Sciences, 15(3). 

Köymen, Mehmet Altay (1976), Tuğrul Bey ve Zamanı, Milli Eğitim Basımevi, 

İstanbul. 



- 324 - 
 

Köymen, Mehmet Altay (1993),” Türkiye Selçukluları Tarihine Dair Yeni Bir Kaynak: 

El-Veledü’ş Şefîk’’, Belleten, C.XV., S.19, ss.1-22. 

Köymen, Mehmet Altay (2016), Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, C.I, TTK, 

Ankara. 

Kurat, Akdes Nimet (1966) , Çaka Bey, Türk Kültürünü Araştırmaları Enstitüsü 

Yayınları:24, Seri: IX, Sayı:32, Ankara. 

Kurat, Akdes Nimet (2016), Peçenekler, TTK,   I.Baskı, Ankara. 

Kuru, Selim S. (2016), “Portrait of a Shaykh as Author in the Fourteenth-Century 

Anatolia: Gülşehri and His Falaknāma’’, Islamic Literature and Intellectual Life in 

Fourtheenth and Fifteenth Century Anatolia, Ed.A. C.S. Peacock-Sara Nur Yıldız, 

Würzburg. 

Kuban, Doğan (2004), Selçuklu Çağında Anadolu Sanatı, YKY, İstanbul. 

Kuban, Doğan (2008), Selçuklu Çağında Anadolu Sanatı, Yapı Kredi Yayınları, 

İstanbul. 

Kucur, Sadi S. (2017), “Sivil Toplum Açısından Selçuklu Türkiye’sinde Vakıflar’’, Vakıf 

ve Sivil Toplum, Vakıflar Genel Müdürlüğü & Fatih Sultan Mehmed Vakıf Üniversitesi, 

11 Mayıs 2016, Ankara, ss.65-74. 

Leon de Laborde (1838), Voyage l’Asie Mineure, Paris. 

Lewis, Franklin (2010), Mevlânâ: Geçmiş ve Şimdi, Doğu ve Batı, Çev. Gül Çağalı 

Güven-Hamide Koyukan, Kabalcı, İstanbul. 

Lindner, Rudi Paul  (1982), “What Was a Nomadic Tribe?’’, Comparative Studies in 

Society and History, C.24, S.4,  ss.689-711. 



- 325 - 
 

Lindner, Rudi Paul (2000), Orta Çağ Anadolusu’nda Göçebeler ve Osmanlılar, Çev. 

Müfit Günay, İmge Kitabevi, Ankara.  

Maden, Fahri (2015), “Kırşehir Şer’iyye Sicillerinde Ahi Evran ve Ahi Mesud 

Zaviyeleri’’, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, S.76, Ankara, 

ss.133-146. 

Mazaherî, Ali (1972), Orta çağda Müslümanların Yaşayışları, Çev. Bahriye Üçok, 

Varlık Yayınevi, İstanbul. 

Mecit, Songül (2017), Anadolu Selçukluları: Bir Hanedanın Evrimi, Çev. Özkan 

Akpınar, İletişim Yayınları, İstanbul. 

Mango, Cyrıl (2016), Bizans: Yeni Roma İmparatorluğu, Çev. Gül Çağalı Güven, 

YKY, 3.Baskı, İstanbul. 

Melikoff, İrene (1960), La Geste de Melik Dânismend (Etude critique de 

Danismendnâme), Depositaire Libraırıe Adrien Maisonneuve II, Rue Saint-Sulpice, 

Paris, VI. 

Melikoff, İrene (1975), “Gazi Melik Danismend Et La Conquete De Sivas’’, Selçuklu 

Araştırmaları Dergisi, S.4, Güven Matbaası, Ankara, ss.187-195. 

Melville, Charles (2016), “Moğol Yönetimi Altında Anadolu’’, Türkiye Tarihi 1071-

1453, Ed.Kate Fleet, Kitap Yayınevi, İstanbul, ss.79-129. 

Mengi, Mine (1994), “Aşık Paşa’nın Garibnâmesi’nin 1-5 Bablarında 14. Yüzyıl Anadolu 

Toplum Yapısına İlişkin Bilgiler’’, XI. Türk Tarih Kongresi Ankara 5-9 Eylül 1990 

Kongreye Sunulan Bildiriler, C.III, Ankara, ss.973-979. 

Merçil, Erdoğan (2000), Türkiye Selçuklularında Meslekler, TTK, Ankara, 2000. 



- 326 - 
 

Merçil, Erdoğan (2000), “Türkiye Selçukluları Devrinde Türkçe’nin Resmi Dil Olmasını 

Kim Kabul Etti?’’, Belleten, C.64, S.239, Nisan 2000, ss.51-58. 

Merçil, Erdoğan (2015), “Anadolu Selçukluları ve Beylikler Dönemi’nde Serbest 

Meslekler’’, Anadolu Selçukluları ve Beylikler Dönemi Uygarlığı, Ed.Ahmet Yaşar 

Ocak, C.I, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara. 

Merhan, Aziz (2011), “Anadolu’daki İlk Türkçe Eser Üzerine Tartışmalar’’, Türk 

Araştırmaları Yıllığı, Belleten, C.59,  ss.53-62. 

Merhan, Aziz (2004), “Ahi Evran ve Şair Gülşehri’’, Ahilik Araştırma Dergisi 

(AHAD), C.I, S.93, ss.93-103. 

Morgan, David (2015), Medival Persia (1040-1797),Routledge, London. 

Motlagh, Dj. Khalegi (1982), “Adab in Iran’’, Encyclopaedia Iranica, Vol. I, Fasc.4, 

ss.431-444. 

Moghaddam, Alireza (2017), 13.-15. Yüzyıllarda Anadolu’da Ahilik: 

Kurumsallaşma, Toplumsal Yapı ve İdeoloji, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Hacettepe 

Üniversitesi, Ankara. 

Ocak, Ahmet Yaşar (1989), “Bir XIII. yüzyıl Sufisi olarak Mevlânâ Celâleddin-i Rumî’’, 

V.Mevlânâ Kongresi, Konya,  ss.139-146. 

Ocak, Ahmet Yaşar (1992), Osmanlı İmparatorluğu’nda Marjinal Sufîlik: 

Kalenderîler (XIV-XVII. Yüzyıllar), TTK, Ankara.  

Ocak, Ahmet Yaşar (1993), “Dânişmendnâme’’, TDVİA, C.VIII., İstanbul,  ss.478-480. 

Ocak, Ahmet Yaşar (1996), “Fütüvvetnâme’’, TDVİA, C.13, İstanbul,  ss.264-265. 

Ocak, Ahmet Yaşar (1996), “Geyikli Baba’’, TDVİA, C.14,  s.45-47. 



- 327 - 
 

Ocak, Ahmet Yaşar (2002), Sarı Saltuk: Popüler İslam’ın Balkanlar’daki Destanî 

Öncüsü, TTK, Ankara. 

Ocak, Ahmet Yaşar (2011), Babaîler İsyanı, Dergâh Yayınları, İstanbul.. 

Ocak, Ahmet Yaşar (2000), “Babaîler İsyanından Kızılbaşlığa: Anadolu’da İslam 

Heterodoksisinin Doğuşu ve Gelişimi Tarihine Kısa Bir Bakış’’, Bellten, C.64,S.239,  

ss.129-160. 

Ocak, Ahmet Yaşar (2006), “Türkiye Selçukluları ve Sonrasında Vefâî Tarikatı 

(Vefâiyye)(Türkiye Popüler Tasavvuf Tarihine Farklı Bir Yaklaşım)’’, Belleten, C.LXX, 

S.257, Ankara,  ss.119-154. 

Orkun, Hüseyin Namık (1994), Eski Türk Yazıtları, Türk Dil Kurumu Yayınları, 

Ankara. 

Ortaylı, İlber (2008), Türkiye Teşkilat ve İdare Tarihi, Cedit Neşriyat, Ankara,  s.29. 

Ögel, Bahaeddin Ögel (1951), “Şine-Usu Yazıtının Tarihi Önemi’’, Belleten, S.59, 

Ankara,  ss.368-379. 

Ögel, Bahaeddin (1995), Türk Mitolojisi, C.II, TTK, Ankara. 

Ögel, Bahaeddin (2000), Türk Kültür Tarihine Giriş I, Türk Kültür Bakanlığı 

Yayınları, Ankara. 

Öney, Gönül (1968), “Anadolu Selçuklu Sanatında Hayat Ağacı Motifi’’, Belleten, C. 

XXXII, S.125, Ankara. 

Öney, Gönül (2007), Beylikler Devri Sanatı XIV.-XV. Yüzyıl (1300-1453), TTK, 

Ankara. 

Özaydın, Abdülkerim (1993), “Cend’’, TDVİA, C.VII, ss.359-360, s.359. 



- 328 - 
 

 Özaydın, Abdülkerim, (1997), “Hamdullah el-Müstevfî’’, TDVİA, C.15, İstanbul, 

ss.454-455. 

Özbek, Süleyman (1994), “El Melikü’z Zahir Rüknü’d Din Baybars Zamanı Memluk 

Devleti’nin Dini Siyaseti’’, Tarih İncelemeleri Dergisi IX, Ege Üniversitesi Basımevi, 

İzmir. 

Özbek, Süleyman (2001), “Türkiye Selçuklularında Kültürel Hayat (Mevlânâ’nın Fihî 

Mâfih ve Mesnevî’sine Göre)’’, Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

C.III, S.1, Afyon. 

Özcan, Abdülkadir (1994), “Düstûrnâme-i Enverî’’, TDVİA, C.10, İstanbul, ss.49-50. 

Özcan, Koray (2011), “Anadolu’da Erken Dönem Türk Kent Morfolojisi: Selçuklu 

Başkenti Konya’ ’Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, The Journal of 

International Social Research, Volume:4 Issue: 19 Güz. 

Özcan, Tarık (2013), “Modern Bir Öncü: Keloğlan’’, Bilig, S. 65,Bahar. 

Özgüdenli, Osman (2002), “Ülüş Sisteminden Merkezî Devlete: Selçuklu Devlet 

Telakkisinin Teşekkülü (1038-1064), Türkler, C.5, ss.464-496. 

Özgüdenli, Osman (2006), “İlhanlı Tarihine Ait Yeni Bir Kaynak: Tarih-i Vassâf’ın 

Müellif Nüshası’’, Belleten, LXX, C.258, Ankara,  ss.501-522 

Özgüdenli, Osman G. (2009), Moğol İranında Gelenek ve Değişim: Gazan Han ve 

Reformları (1295-1304), Kaknüs Yayınları, İstanbul. 

Özgüdenli, Osman G. (2018), “İlhanlılar’da Hükümranlık Telâkkisi ve Hükümdar 

Algısı’’, MUTAD, V(I), , ss.73-91. 

Osmanlı Tarihleri, (1949), Haz. Nihal Atsız, Türkiye Basımevi, İstanbul.. 



- 329 - 
 

Öztelli, Cahit (1965), “Yunus Emre Dolayısıyla Baba Barak-Taptuk Emre’’, Türk Dili 

Aylık Edebiyat Dergisi, C.XIV, S.167, Ankara. 

Öztürk, Eyüp (2016), Velilik ve Delilik Arasında: İbnu’s Serrâc Gözünden Muvelleh 

Dervişler, Kitap Yayınevi, İstanbul. 

Parlar, Gündegül (2015), “Orta Çağ Figürlü Sikkelerin Taşıdığı Anlamlara Bir Bakış’, 

TÜBA-KED Türkiye Bilimler Akademisi Kültür Envanteri Dergisi, S.13, ss.9-25. 

Petrushevsky, I. P. (1968), “The Socio-Economic Condition of Iran under the Ilkhans’’, 

The Cambridge History of Iran, Volume 5, Ed. J.A. Boyle,  Cambridge at the 

University Press,  ss.483-532. 

Peacock, A.C.S. (2017), “Moğol Anadolusu’nda Sufîler ve Selçuklu Sarayı: Celâleddin 

Rûmî ve Sultan Veled’in Eserlerinde Siyaset ve Hamilik’’, Anadolu Selçukluları: Orta 

Çağ Ortadoğusu’nda Saray ve Toplum, Ed.A.C.S. Peacock-Sara Nur Yıldız, Çev. A. 

Sait Aykut, YKY, İstanbul. 

Peacock,, A.C.S. (2016), Selçuklu Devleti’nin Kuruluşu, Türkiye İş Bankası Yayınları, 

İstanbul. 

Peacock, A.C. S.(2019), Islam, Literature and Society in Mongol Anatolia, Cambrige 

University Press. 

Piyadeoğlu, Cihan (2012), Güneş Ülkesi Horasan Büyük Selçuklular Dönemi, Bilge 

Kültür Sanat, İstanbul,2012. 

Piyadeoğlu, Cihan (2013),  “Selçuklu Hadedanının Önemli Bir Mensubu: İbrahim Yınal’’ 

, Türkiyat Mecmuası, C. 23/Güz, 2013, ss. 117-143 

Piyadeoğlu, Cihan (2017), Çağrı Bey, Timaş Yayınları, İstanbul, 2017 



- 330 - 
 

Polat, M. Said (2004), Selçuklu Göçerlerinin Dünyası (Karacuk’tan Aziz George 

Kolu’na), Kitabevi, İstanbul. 

Polat, M. Said (1997), Moğol İstilasına Kadar Türkiye Selçukluları’nda İçtimaî ve 

İktisadi Hayat, Yayınlanmamış Doktora Tezi, İstanbul. 

Rabbânî, Zehra (1391), Ferheng-i İranî der Kalemru Selcukıyân-ı Rum, Tahran. 

Redford, Scott (2001), “Anadolu Selçukluları ve Antik Çağ’’, Cogito, S.29, YKY, ss.48-

59. 

Redford, Scott (2012), “City Building in Seljuq Rum’’, The Seljuqs (Politics, Society 

and Culture), Ed.Chrıstıan Lange -Songül Mecit, Edinburg University, Press,  ss.256-

276. 

Restgârmend, Sohrâb (1386), Bâztâb-ı Mesâyil-i İctimaî –Siyasi Asr-ı Mogol der 

Eş’âr-i İntikadî-i Seyf-i Ferganî, Doktora Tezi, Peyâmnûr Üniversitesi, Tebriz. 

Rice, Tamara Talbot (2013), Bizans’ta Günlük Yaşam, Çev. Bilgi Altınok, Özne 

Yayınları, Ankara. 

Rice, Tamara Talbot (2015), Anadolu Selçuklu Tarihi, Çev. Tuna Kağan Taştan, Nobel 

Yayınları, Ankara, 2015. 

Roux, Jean-Paul (1994), Türklerin ve Moğolların Eski Dini, Çev. Aykut Kazancıgil, 

İşaret Yayınları, İstanbul. 

Safi, Omid (2002)” Oğuz Boyu ve 1040 Yılına Kadarki Yükselişi’’, Türkler, C.IV., 

ss.1009-1023 

Safi, Omid (2006), The Politics of Knowledge in Premodern Islam: Negotiating 

Ideology and Religious Enquiry, Chapel Hill, NC, The University of North Carolina 

Press. 



- 331 - 
 

Sağlam, Ahmet (2015), “Moğol İlhanlı Tahakkümünden Bağımsızlığa Giden Süreçte 

Memluk Sultanı Nasır Muhammed b. Kalavun’un Anadolu Beylikleri ile 

Münasebetleri’’, Tarihin Peşinde, C.VII, S.14, Konya,  ss.29-50. 

Sakin, Orhan (2003), “Yayınlanmamış Bir Anonim Tevârih-i Âl-i Osman Nüshasında 

Yıldırım Bâyezid Han ve Dönemi’’, Sultan Yıldırım Bâyezid Han ve Dönemi, Ed. 

Saadettin Eğri, Gaye Kitabevi, Bursa. 

Sayılı, Aydın (1948), “Vacidiye Medresesi: Kütahya’da Bir Orta Çağ Türk Rasathanesi’’, 

Belleten, C. XII, S.47, Ankara,  ss.655-677. 

Setârzâde, Dr. Meliha (1392), Selçukiyyân (431-590), Tahran. 

Shaw, Stanford (2008), Osmanlı İmparatorluğu ve Modern Türkiye, C.I, Çev. 

Mehmet Harmancı, E Yayınları, İstanbul. 

Sevim, Ali (1961), “Cimri Olayı Hakkında Birkaç Not’’, Belleten, C.25, S.97, Ocak, 

ss.63-74. 

Sevim, Ali (1990), Kutalmışoğlu Süleymanşah, TTK, Ankara. 

Sevim, Ali (2002), “Keyhusrev I’’, TDVİA, C.25, Ankara, ss.347-349. 

Spuler, Bertold (2011), İran Moğolları, Çev. Cemal Köprülü, TTK, Ankara. 

Stanley, Tim (2004), “The Books of Umur Bey’’, Muqarnas, XXI. 

Karakaya-Stump, Ayfer (2020), Vefâîlik, Bektaşilik, Kızılbaşlık (Alevi Kaynaklarını, 

Tarihini ve Tarih Yazımını Yeniden Düşünmek), İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

İstanbul. 

Sümer, Faruk (1960), “Anadolu’ya Yalnız Göçebe Türkler Mi Geldi?’’, Belleten, 

C.XXIV, S.96, Ekim, ss.567-594. 

Sümer, Faruk (1969), Anadolu’da Moğollar, SAD I, Ankara. 



- 332 - 
 

Sümer, Faruk (2002), “Anadolu’da Oğuz Boylarına Ait Yer Adları’’, Türkler, C.6, 

ss.335-357. 

Sümer, Faruk (1980), Oğuzlar( Türkmenler): Tarihleri, Boy Teşkilatları, Destanları, 

Ana Yayınları, İstanbul. 

Sümer, Faruk (1985), “Bey Bars’ın 1277 Yılındaki Anadolu Üzerine Dair Kadı 

Muhyiddin İbn Abdü’z Zahir’in Risalesinin Tercümesi’’, Yabanlu Pazarı, Türk Dünyası 

Araştırmaları Vakfı, İstanbul,  ss.56-95 

Sümer, Faruk (1994), “X. Yüzyılda Oğuzlar’’, AÜDTCFD, C.XI., S.3, ss.135-163. 

Sümer, Faruk (2000), “İğdiş’’, TDVİA, C.21, İstanbul. 

Sümer Faruk (2002), “Kayı’’, TDVİA, C.25, Ankara. 

Sümer Faruk (2015), Selçuklular Devrinde Doğu Anadolu’da Türk Beylikleri, TTK, 

Ankara. 

Süslü, Özden (2007), Tasvirlere Göre Anadolu Selçuklu Kıyafetleri, Atatürk Kültür 

Merkezî Başkanlığı, Ankara. 

Şar, Sevgi (2014), “Hacı Paşa’nın Şifâü’l Eskam ve Devâü’l Âlâm Eserindeki Şurup 

Formülleri’’, OTAM, 35/Bahar,  ss.121-136. 

Şahin, Halil İbrahim (2010), “Türkmenistan’da Nasreddin Hoca’nın Timur ile İlgili 

Fıkraları’’, 21. Yüzyılı Nasreddin Hoca ile Anlamak, Akşekir 8-9 Mayıs Bildiriler, 

Ankara, ss.739-756. 

Şahin, Bekir (2021), “Osmanlı Dönemi Konya Kütüphane Vakfiyeleri’’, Konya 

Vakıfları, Konya Ticaret Odası Yayınları, Konya. 



- 333 - 
 

Şahin, Haşim (2015), “Selçuklular Dönemi’nde Ahiler’’, Anadolu Selçukluları ve 

Beylikler Dönemi Uygarlığı, Ed. Ahmet Yaşar Ocak, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yayınları, Ankara, ss.299-307. 

Şahinoğlu, M. Nazif (1991), “Bahaeddin Veled’’, TDVİA, C.4, ss.460-462. 

Şalbayev, Aydos (2005), Oğuzların Göçleri ve Yayılmaları (VII.-XIII. Yy Kadar), 

Gazi Üniversitesi, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Ankara. 

 Şeşen, Ramazan, (1998), Müslümanlarda Tarih ve Coğrafya Yazıcılığı, İSAR, 

İstanbul. 

Şeşen, Ramazan (2001), İslam Coğrafyacılarına Göre Türkler ve Türk Ülkeleri, TTK, 

Ankara. 

Shukurov, Rüstem (2016), Türk Bizans İlişkileri ve Anadolu’nun Türkleşme Süreci, 

Haz. İvan Pavli-Dr. Badegül Can Emir, Kültür Bilimleri Akademisi, İstanbul. 

Shukurov, Rustam (2017), “Harem Hristiyanlığı: Selçuklu Şehzadelerinin Bizanslı 

Kimliği’’, Anadolu Selçukluları: Orta Çağ Ortadoğusu’nda Saray ve Toplum, Ed.A. 

C.S. Peacock-Sara Nur Yıldız, Çev. A. Sait Aykut, YKY, İstanbul. 

Taneri, Aydın (1977), Türkiye Selçuklu Kültür Hayatı (Menâkibü’l Arifin’in 

Değerlendirilmesi), Bilge Yayınevi, Konya. 

Taş, Kenan Ziya (2017), “Germiyan Tahtında İlk Osmanlı: Kütahya’nın Osmanlılara 

İlhakı Yıldırım Bâyezid’in Kütahya Sancak Beyliği’’, Uluslararası Batı Anadolu 

Beylikleri Tarih, Kültür ve Medeniyet Sempozyumu III: Germiyanoğulları Beyliği, 

TTK, Ankara, ss.11-23. 

Taşağıl, Ahmet (1999), Göktürkler, C.III, Türk Tarih Kurumu, Ankara. 



- 334 - 
 

Tekin, Şinasi (2000), “Timur Öncesinde Anadolu ile Orta AsyaTürk Dünyası Arasındaki 

Kültür İlişkileri ve Güzide Kitabı’nın Tercüme Hikayesi’’, Türk Dili Araştırmaları 

Yıllığı, Belleten, Ankara. 

Temir, Ahmet (2010) .”Anadolu’da İlhanlı Valilerinden Samagar Noyan’’, 60. Doğum 

Yılı Münasebetiyle Fuat Köprülü Armağanı, Ankara, ss.495-500. 

Temizel, Ali (2017), “Ahmedî-yi Germiyânî’nin Mirkâtü’l Edeb İsimli Manzum Lügati’’, 

Uluslararası Batı Anadolu Beylikleri Tarih, Kültür ve Medeniyet Sempozyumu III: 

Germiyanoğulları Beyliği, TTK, Ankara, ss.337-356. 

Teoman, Betül- Teoman, Gültekin (2016), “Malatya’da Basılmış Danişmendli ve 

Anadolu Selçuklu Sikkeleri’’, İnönü Üniversitesi Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi, 

C.5, S.1,  ss.49-66. 

 Tetley, G.E, (2009), The Ghaznavıd and Seljuks Turks,  Routledge. 

Tilly, Charles (1985), “War Making and State Making as Organized Crime’’, in Bringing 

the State Back in Edited by Peter Evans, Dietrich Rueschemeyer and Theda Skocpol, 

Cambridge University Press. 

Timurtaş, Faruk K. (1954), “Ahmed-i Dâ’î ve Eserlerinin Türk Dili ve Edebiyatındaki 

Yeri’’, Türk Dili, C.III, S.31,  ss.426-430. 

Türker, Özgür –Özen, Firdevs (2017), “Oğuznâme, Selçuknâme ve Meliknâme’ye Göre 

Selçuklu Hanedanı’nın Menşei’’, SUTAD, Bahar 2017 (41), ss.331-351. 

Togan, Zeki Velidi (1981), Umumi Türk Tarihine Giriş, Enderun Kitabevi, İstanbul. 

Togan, Z. Velidî (1931), “Moğollar Devrinde Anadolu’nun İktisadi Vaziyeti’’, Türk 

Hukuk ve İktisat Tarihi Mecmuası, C.I, Evkaf Matbaası, İstanbul. 



- 335 - 
 

Tokuş, Ömer (2017), “Moğol Hakimiyetinde Anadolu ve Anadolu’da Moğol 

Noyanlarının İsyanı’’, Türk Dünyası Araştırmaları, Cilt.CXVII, S..230,  ss.177-208. 

Tolstov, Sergey P. (2017), Oğuz Şehirleri ve Oğuzlar, Çev: Ekaterina S. Şeremeteva, 

Doğu Kütüphanesi, İstanbul. 

Tör, Nükhet (2002), “Nasreddin Hoca’’, Türkler, C.7. 

Trepanier, Nicolas (2017), Foodways and Daily Life in Medieval Anatolia, University 

of Texas Press, Austin. 

Tuncer, Orhan Cezmi (1977), “Selçuklu Yapılarında Kubbe’’, Milli Kültür, C.I, S.10, 

Ankara,  ss.44-47. 

Tuncer, Orhan Cezmi (1982), “Batıda Merkezî Kubbe ve Koca Sinan’ın Mekân 

Kavramı’’, Sanat Tarihi Yıllığı XII., Sanat Tarihi Araştırmaları Merkezî,  ss.149-160. 

Turan, Osman (1945), “Eski Türklerde Okun  Hukuki Bir  Sembol Olarak Kullanılması’’, 

Belleten, C.IX., S.35, ss.305-318 

Turan Osman (1948), “Türkiye Selçuklularında Toprak Hukuku, Mirî Topraklar ve 

Hususi Mülkiyet Şekilleri’’, Belleten, C.XII, S.47, 1948, ss. 549-574. 

Turan Osman (2002), “Türkiye Selçuklularında Toprak Hukuku’’,Türkler, C.VII, 

Ankara, 2002,ss.270-28. 

Turan Osman (2015), “Türkiye Selçuklularında Toprak Hukuku’’, Anadolu Selçukluları 

ve Beylikler Dönemi Uygarlığı, C.I, ss.329-339. 

Turan, Osman (2009), Selçuklular Tarihi ve Türk-İslam Medeniyeti, Ötüken 

Yayınları, İstanbul. 

Turan, Osman (2014), Türkiye Selçukluları Hakkında Resmi Vesikalar, TTK, Ankara. 



- 336 - 
 

Turan, Osman (2014), “Selçuklu Devri Vakfiyeleri: Celâleddin Karatay, Vakıfları ve 

Vakfiyeleri’’, Selçuklu Tarihi Araştırmaları, TTK, Ankara,  ss.347-504 

Turan, Osman (2014), “Selçuklu Devri Vakfiyeleri: Şemseddin Altun-Aba Vakfiyesi ve 

Hayatı’’, Selçuklu Tarihi Araştırmaları, TTK, Ankara,  ss.207-331. 

Turan, Osman (2014), “Selçuk Türkiyesi Din Tarihine Dair Bir Kaynak: Fustâsu’l ‘adâle 

fî Kavâ’idi’s Saltana’’, Selçuklu Tarihi Araştırmaları, TTK, Ankara,  ss.504-524. 

Turan, Osman (2016), Selçuklular Zamanında Türkiye, Ötüken Yay., İstanbul.. 

Turan, Osman (2017), Türk Cihan Hâkimiyeti Mefkûresi, Ötüken Yayınevi, İstanbul. 

Uyar, Mustafa (2011), “Gazan Han’ın İlhanlı Ordusunu Reformasyonu’’, Büyük 

Selçuklu Devletinden Türkiye Selçuklu Devletine Mehmet Altay Köymen’e 

Armağan, Konya,  ss.263-288. 

Uyar, Mustafa (2012), “İlhanlı Hükümdarlarının İslam’a Girmesinde Rol Alan Türk 

Sufiler: İlhan Tegüder ve Gazan Han Devirleri’’, Belleten, C.LXXVI, S.275, ss.7-28. 

Uyar, Mustafa (2014), “Bir Orta Çağ Anadolu Sufisi Hakkında Yeni Bulgular: Aybek 

Baba Şeyh Mi?Emir Mi?’’, Belleten, CLXXVIII,. S.283, Aralık, ss. 879-890. 

Uyar, Mustafa (2018), “Kösedağ Savaşı’nı Yeniden Değerlendirmek: İlhanlı Tarih 

Yazıcılığı Bağlamında Bir Savaşın Anatomisi’’, Türk’ün Anadolu Tarihinde Bir 

Dönüm Noktası Kösedağ Savaşı ve Anadolu’nun Moğollar Tarafından İşgali, 

Ed.Abdullah Kaya, CÜASAM, Sivas. 

Uygun, Oktay (2008), İbn Haldun’un Toplum ve Devlet Kuramı, Oniki Levha 

Yayınları, İstanbul. 

Uyumaz, Emine (2001), “Anadolu Selçuklu Sultanı I.Alaeddin Keykubad Dönemine 

(1220-1237) Bakış’’, Cogito, YKY, S.29,  ss.121-130. 



- 337 - 
 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı (1937), Anadolu Beylikleri ve Akkoyunlu, Karakoyunlu 

Devletleri, TTK, Ankara. 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı (1968), “Sivas-Kayseri ve Dolaylarında Eretna Devleti’’, 

Belleten, C.XXXII, S.126, Ankara. 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkın (1969), Anadolu Beylikleri ve Akkoyunlu, Karakoyunlu 

Devletleri, TTK, Ankara. 

Ünver, Süheyl (1937), “Hekim Hacı Paşa ve Mısır’da Kalavun Hastanesi’’, Türk Tıp 

Tarihi Arşivi, C.2, N.5,  ss.9-15. 

Varlık, Mustafa Çetin (1974), Germiyanoğulları Tarihi (1300-1429), Sevinç Matbaası, 

Ankara. 

Vasılıev, Alexander A. (2016), Bizans İmparatorluğu Tarihi, Çev.Tevabil Alkaç, Alfa 

Yayınları, İstanbul. 

Vryonis, Speros (1963), Problems In The History of Byzantine Anatolia, University 

of California, Los Angeles, ss.113-132, s.117-118. 

Vryonis, Speros  Jr. (1971), The Decline of Medival Hellenism in Asia Minor and the 

Process of Islamization from the Eleventh through in Fifteenth Century, University 

of California Press. 

Vryonis, Speros (2001), “Selçuklu Gulamları ve Osmanlı Devşirmeleri’’, Cogito, YKY, 

S.29. 

Wittek, Paul (1931), “Ankara’da Bir İlhanî Kitabesi’’, Türk Hukuk ve İktisat Tarihi 

Mecmuası, C.1, İstanbul,  ss. 161-164. 

Wittek, Paul (1971), Osmanlı İmparatorluğunun Kuruluşu, Çev. Güzin Yalter, 

Türkiye Yayınevi, İstanbul. 



- 338 - 
 

Wittek, Paul (1999), Menteşe Beyliği, Çev. O. Ş. Gökyay, TTK, Ankara. 

Wolper, Ethel Sara (2003), Cities and Saints: Sufism and the Transformation of 

Urban Space in Medieval Anatolia, The Pennsylvania State University Press University 

Park, Pennsylvania. 

Woods, John E. (1993), 300 Yıllık Türk İmparatorluğu Akkoyunlular, Çev. Sibel 

Özbudun, Milliyet Yayınları, İstanbul. 

Yavuz, Kemal (1983),  “XIII.-XIV. Asır Dil Yadigârlarının Anadolu Sahasında Türkçe 

Yazılış Sebepleri ve Bu Devir Müelliflerin Türkçe Hakkında Görüşleri’’, Türk Dünyası 

Araştırmaları, S.27, İstanbul, ss.9-57. 

Yule, Henry (1913), Cathay and The Way Thither, Vol. III, Hakluyt Society, London. 

Yuvalı, Abdülkadir (1994), İlhanlılar Tarihi I, Erciyes Üniversitesi Matbaası, Kayseri. 

Yağcı, Şerife (2002), “Orta çağ Türk ve İran Edebi Metinlerinde Türk Kavramı’’, 

Türkler Ansiklopedisi, C.V, ss.914-920. 

Yalman, Suzan (2012), “Ala Al-Din Keyqubad Illumınated: A Rum Seljuq Sultan as 

Cosmic Ruler’’, Muqarnas (29), 2012, ss.151-186. 

Yavuz, Kemal (1983), “XIII.-XIV. Asır Dil Yadigârlarının Anadolu Sahasında Türkçe 

Yazılış Sebepleri ve Bu Devir Müelliflerin Türkçe Hakkında Görüşleri’’, Türk Dünyası 

Araştırmaları, S.27, İstanbul,  ss.9-57 

Yavuz, Kemal (1995), “Germiyanoğulları’nın Türk Kültür Hayatındaki Yeri’’, İlmî 

Araştırmalar, S.1, İstanbul,  ss. 167-174. 

Yazıcı, Tahsin (1998), “Haydariyye’’, TDVİA, C.17, İstanbul,  ss.35-36. 



- 339 - 
 

Yıldırım, Dursun (1973), “Dede Korkut ve Yunus Emre’de Hayat, Tabiat, Tanrı ve 

Ölüm’’, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, 

C.XX, İstanbul. 

 Yıldırım, Nimet (2009),  “Seyf-i Fergânî’’,TDVİA,  C.37, İstanbul. 

Yücel, Yaşar (2018),  Anadolu Beylikleri Hakkında Araştırmalar, C.I, TTK, Ankara. 

Yüksel Musa Şamil (2010), “Türk Kültüründe Levirat ve Timurlularda Uygulanışı’’, 

Turkish Studies, Volume:5/3, Summer, ss.2027-2058. 

Yüksel Musa Şamil (2010), “Dönemin Arap Kaynaklarına Göre Ankara Şavaşı’’, Tarih 

İncelemeleri Dergisi, C.XXV, S.1, Temmuz/2010, ss.351-369. 

Yüksel, Musa Şamil (2015), “Timurlu Kaynaklarında Yıldırım Bâyezid ve Meşruiyet 

Meselesi'', Uluslararası Yıldırım Bâyezid Sempozyumu, 27-29 Kasım 2015, Bursa, 

ss.1-26. 

Yüksel, Hasan (2001), “Bir Babaî (Vefâ’î ) Şeyhi Zaviyesi (Şeyh Behlül Baba)’’, 

Osmanlı Araştırmaları, S.21, İstanbul, ss.97-107. 

Yüksel, Hasan (2015), “Anadolu Selçuklularında Vakıflar’’, Anadolu Selçukluları ve 

Beylikler Dönemi Uygarlığı, C.I, ss.309-325. 

Yazıcı, Tahsin (1994), “Ebû Said-i Ebû’l Hayr’’, TDVİA, C.10, İstanbul,  ss.220-222, 

s.220. 

Yıldız, Sara Nur (2017), “Sultan İçin Bir Nedim: Râvendî ve Anadolu Selçukluları’’, 

Anadolu Selçukluları: Orta Çağ Orta Doğusu’nda Saray ve Toplum, Ed.A.C.S. 

Peacock-Sara Nur Yıldız, Çev.A.Sait Aykut, ss.79-94. 

Yıldız, Sara Nur (2016), “Aydınid Court Literature in the Formation of an Islamic Identity 

in the Fourteenth Century Westen Anatolia’’, Islamic Literature and Intellectual Life 



- 340 - 
 

in Fourtheenth and Fifteenth Century Anatolia, Ed.A. C.S. Peacock-Sara Nur Yıldız, 

Würzburg. 

Yıldız, Mehmet (2018), “Siyaset Felsefesi Açısından Dede Korkut Hikayeleri’’, Bilig, 

S.86, Yaz, ss.65-88, 

Yuvalı, Abdülkadir (1990),  “İlhanlıların Anadolu Politikası ve Doğu Anadolu 

Şehirlerinin Vergi Potansiyeli’’, Türk Tarih Kurumu XI. Türk Tarih Kongresi, 

Ankara, 5-9 Eylül 1990, ss.581-600. 

Zachariadou, Elizabeth A. (1983), Trade and Crusade: Venetian Crete and the Emirates 

of Menteshe and Aydin (1300-1415), Benetia. 

Zahoder, B. (1955), “Selçuklu Devleti’nin Kuruluşu Sırasında Horasan’’, Çev. İsmail 

Kaynak, Belleten, C.XIX, S.76, ss.491-527. 

Faydalanılan Kaynak İnternet Siteleri 

http://www.isam.org.tr. 

https://belleten.gov.tr. 

https://dergipark. org.tr. 

https://archive.org. 

http://simonofstquentin.org. 

http://opac.nlai.ir. 

 

 

 

http://www.isam.org.tr/
https://belleten.gov.tr/
https://archive.org/
http://simonofstquentin.org/
http://opac.nlai.ir/


- 341 - 
 

EKLER 

EK-.1:  

 

 

EK.-2: 

 



- 342 - 
 

EK-3.

 

 

EK- 4 

 

EK 5 



- 343 - 
 

 

 

 

EK-6. 

 

 



- 344 - 
 

EK 7 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



- 345 - 
 

 

 

EKLER 

EK-1: Anadolu Selçuklu Kayseri Keykubadiye Sarayı kazılarında 2014-2017 

yılında bulunan bağban yani bahçevan tasviri, şimdiye kadar bulunan insan tasvirlerinden 

oldukça farklıdır. Bu tasvir daha kaba ve karikatürize edilmiş bir çizim. Bu çizim saray-

halk arasındaki ayrımı göstermesi bakımından mühim olduğunu düşünüyoruz. Ali Baş-

Remzi Duran-Şükrü Dursun, “Keykubadiye Sarayı Figürlü Çinileri (2014-2017)’’, Sanat 

Tarihi Dergisi, XXVIII/2, Ekim 2019, s.391. 

EK -2: I. Alaeddin Keykubad’ın tasviri. 

EK -3: Türkmen obası tasviri. E. J. Davis, Life in Asiatic Turkey, A Journal of 

Travel, Londra, 1879. 

EK-4: Türkmen çadırı. 1899 Getrude Bell arşivi.  

http://gertrudebell.ncl.ac.uk 

EK-5: Türkmen çadırı. Getrude Bell arşivi. 

Ek-6: Danişmend sikkesi. Bu sikkede taç giydiren Meryem Ana figürü 

görülmektedir. Bizans sikkeleri taklit edilerek basılan bu paranın üzerinde Danişmend 

kabile damgası bulunur. Arka yüzünde ise “Dinin savunucusu Muhammed bin 

Zülkarneyn bin Aynü’d Devle’’ yazmaktadır. https://www.davidmus.dk 

Ek-7: İlhanlı ve Altın Orda bölgesinde giyilen altın işlemeli erkek kaftanı. 

https://www.davidmus.dk 

 

 

http://gertrudebell.ncl.ac.uk/
https://www.davidmus.dk/
https://www.davidmus.dk/


- 346 - 
 

 

 


