
 

 

 

 

 

 

T.C. 

HİTİT ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

İSLÂM TARİHİ VE SANATLARI ANABİLİM DALI 

 

 

ABBÂSÎ HALİFESİ KÂDİR-BİLLÂH VE DÖNEMİ 

(381-422 / 991-1031) 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

Nurullah FIRAT 

 

 

Çorum 2022 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ABBÂSÎ HALİFESİ KÂDİR-BİLLÂH VE DÖNEMİ 

(381-422 / 991-1031) 

 

 

 

Nurullah FIRAT 

 

 

 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

İslâm Tarihi ve Sanatları Anabilim Dalı 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Mehmet AZİMLİ 

 

 

 

Çorum 2022 



 

ii 

 

 

Nurullah FIRAT tarafından hazırlanan “Abbâsî Halifesi Kâdir-Billâh ve Dönemi (381-422 / 

991-1031)” adlı tez çalışması 23/12/2022 tarihinde aşağıdaki jüri üyeleri tarafından oy 

birliği/oy çokluğu ile Hitit Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü İslâm Tarihi ve Sanatları 

Anabilim dalında Doktora tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

 

( Danışman )     Prof. Dr. Mehmet Azimli  ………………….. 

 

( Jüri Üyesi )     Prof. Dr. İsmail PIRLANTA  ………………….. 

 

 ( Jüri Üyesi )     Doç. Dr. Mehmet DALKILIÇ  ………………….. 

 

( Jüri Üyesi )     Doç. Dr. Nadir KARAKUŞ   ………………….. 

 

( Jüri Üyesi )     Doç. Dr. Habip DEMİR   ………………….. 

 

 

Hitit Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Yönetim Kurulunun .…/.…/…… tarih ve 

……………. sayılı kararı ile Nurullah FIRAT’ın İslâm Tarihi ve Sanatları Anabilim Dalında 

Doktora derecesi alması onanmıştır. 

 

 

 (İmza) 

      Prof. Dr. Muhammed Asıf YOLDAŞ 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürü 

 

 

 



 

iii 

 

 

TEZ BİLDİRİMİ 

 

Tez içindeki bütün bilgilerin etik davranış ve akademik kurallar çerçevesinde elde edilerek 

sunulduğunu ayrıca tez yazım kurallarına uygun hazırlanan bu çalışmada bana ait olmayan 

her türlü ifade ve bilginin kaynağına eksiksiz atıf yapıldığını beyan ederim. 

 

 

 

        Nurullah FIRAT 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

iv 

 

ABBÂSÎ HALİFESİ KÂDİR-BİLLÂH VE DÖNEMİ 

(381-422 / 991-1031) 

 

Nurullah FIRAT 

ORCID: 0000-0002-0112-086X 

 

HİTİT ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

Doktora Tezi 

2022 

 

ÖZET 

 

Emevilerden yönetimi bir ihtilal ile ele geçiren Abbâsîler, 750-1258 yılları arasında yaklaşık 

beş asır Arap Yarımadası’nda hüküm sürmüş hanedan bir devlettir. Devletin ilk yüzyılı hızlı 

bir yükselişle muktedir halifelerin yönetimi altında geçmiş, ikinci yüzyıldan sonra halifelerin 

otoritelerinde yaşanan güç kaybı ile iktidar; 324/936 yılından itibaren emîrü’l-ümerâlarla 

yetkilerini paylaşmak zorunda kalarak pasif bir konuma gelmişti. Şiî Büveyhîlerin 334/945 

yılında Bağdat’ı ve hilafeti ele geçirmesiyle yaklaşık yüz yıl İslâm tarihinde önemli siyasi, dini 

ve sosyal değişikliklerin yaşandığı bir sürece girilmişti. Artık Büveyhî emirleri, emîrü’l-ümerâ 

tayin edilerek yönetimin tek söz sahibi olmuş, halifeler ise; dini bir misyonu olan sözde 

liderler olarak varlıklarını sürdürmüştü. Böyle kaotik bir dönemde ve tüm yetkilerden 

soyutlanmış bir şekilde Büveyhî emiri Bahâüddevle tarafından 381/991 yılında hilafete 

getirilen Abbâsîlerin 25. halifesi Kâdir-Billâh, yaklaşık kırk yıl halifelik yapmış; uyguladığı 

akılcı yaklaşım ve stratejik politikalarla, iç ve dış dengeleri iyi tahlil ederek etkili bir yönetim 

modeli sergilemesi neticesinde hilafete aşama aşama güç katmış, Şiîliğin filizlenip yeşerdiği 

bir dönemde Sünnîliğin yükselişe geçerek yeniden hâkimiyet kazanmasına imkan sağlamıştır.  

Kâdir-Billâh, halifeliğinin ilk on yılında Bahâüddevle ile olan akrabalık ilişkisinin etkisi ve 

birbirlerine karşı sadakatli ilişkiler kuracağı hususundaki ahitleşmeleri nedeniyle gerçek 

emellerini açık etmemiş, sert bir yaklaşım içerisinde olmamıştır. Sünnîliğin aksiyoner grubu 

Hanbelîlerin Şiî politikalarına muhalif tavırları, Sünnî inancına koşulsuz bağlı olan dönemin 

güçlü devletlerinden Gaznelilerin ve Karahanlıların artan desteği, zamanla Kâdir-Billâh’ın da 

açıktan tavır alabilmesine, Sünnî akidenin amentüsü olarak nitelendirilebilen ve kendi adı ile 



 

v 

 

anılan İtikâdü’l-Kâdirî (Kâdirî Akidesi) adlı bir bildiri yayınlayarak Sünnî siyasetin 

gereklerini, kararlılığını ve hedeflerini ortaya koyabilmesine imkan sağlamıştır.  

Çalışmamızı beş bölümde değerlendirdik. Birinci bölümde; Kâdir-Billâh öncesi Abbâsîlerin 

siyasi tarihine yer vererek hangi koşullarda hilafeti devraldığını ortaya koymaya çalıştık. 

İkinci bölümde; hilafet öncesi hayatı hakkında bilgiler verdik. Üçüncü bölümde iç siyaset 

başlığı altında; Kâdir-Billâh’ın Büveyhî emirlerinden Bahâüddevle, Sultânüddevle, 

Müşerrifüddevle ve Celâlüddevle ile olan siyasi ilişkilerini inceledik. Dış siyaset başlığı altında 

ise; hilafeti döneminde veya hemen öncesinde bölgede siyasi varlıklarını sürdüren devlet ve 

emirliklerin durumunu, varsa birbirleri ile ilişkilerini ortaya koymaya çalıştık. Fâtımîler, 

Gazneliler ve Karahanlılarla daha yoğun ilişkiler içerisinde bulunulmasından dolayı bunları 

ayrı başlık altında değerlendirdik. Dördüncü bölümde; idari, askeri, adli ve mali teşkilat 

hakkında bilgiler vererek bayındırlık başlığı altında saraylar, hastaneler konusunu 

incelemeye çalıştık. Çalışmamızın ana eksenini oluşturan beşinci bölümde ise; Abbâsî siyasi 

tarihine damga vuran ve önemli değişimlere neden olan Şiî Büveyhîlerin mezhepsel algıları 

ve Kâdir-Billâh’ın yeniden Sünnîliği hâkim kılmak için ortaya koyduğu strateji ve politikaları 

değerlendirmeye çalıştık. Yine bu bölümde sosyal yapı başlığı altında dönemin sosyal 

hayatına değindikten sonra şehir ve köy olgusu, köle ve cariyeler ile gayrimüslim teba 

hakkında bilgiler verdik. Eğitim-öğretim başlığı altında ise; eğitimin tarihsel gelişimine 

değindikten sonra dönemin eğitim kurumlarını tanıtmaya çalıştık. 

 

Anahtar Kavramlar: Abbâsîler, Kâdir-Billâh, Büveyhîler, Şiî, Sünnî  

Bilim Kodu: 60303 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

vi 

 

THE ABBASID CALIPH QADIR BILLAH AND HIS PERIOD 

(381-422 / 991-1031) 

 

Nurullah FIRAT 

ORCID: 0000-0002-0112-086X 

 

HITIT UNIVERSITY 

GRADUATE SCHOOL 

Doctoral Degree (Ph. D) 

2022 

 

ABSTRACT 

 

The Abbasids, who took over the administration from the Umayyads through a revolution, is 

a dynastic state that ruled for five centuries in the Arabian Peninsula between the years 750-

1258. Although powerful caliphs ruled the state with a rapid rise during the first century, due 

to the loss of power in the authorities of the caliphs from the second century on, the power 

had to share its powers with Amir al-Umaras and lost its influence. The Abbasids entered a 

period of important political, religious and social changes in the history of Islam for about a 

century, with the Shiite Buyids taking over Baghdad and the caliphate in 334/945. Buwayhi 

amirs were appointed as emîrü'l-ümera and had the sole say of the administration, and the 

caliphs continued their existence as leaders with a religious mission. In such a chaotic period 

and isolated from all authorities, the 25th Caliph of the Abbasids, Qadir Billah, who was 

assigned to the caliphate in 381/991 by the Buyid Emir Bahaüddevle, held the Caliphate 

position for about forty years. With its rational approach and strategic policies, Qadir Billah 

has demonstrated an effective management model by analyzing internal and external 

balances well. As a result, he added strength to the caliphate day by day and enabled Sunnism 

to re-establish dominance at a time when Shi'ism was flourishing. 

In the first ten years of his caliphate, Qadir Billah did not explain his policies due to his close 

relationship with Baháuddaw and the agreement that he would establish loyal relations, and 

therefore did not take a strict approach. Qadir Billah displayed a clearer stance over time, 

thanks to the opposition of the Hanbalis, the action group of Sunnism, to the Shiite policies, 

and the support of the Ghaznavids and Karakhanids, one of the powerful states of the period, 



 

vii 

 

who were unconditionally devoted to the Sunni faith. He revealed the requirements, 

determination and goals of Sunni politics by publishing a statement called İtikâdü'l-Kadirî 

(Qadiri Faith), which is described as the creed of the Sunni creed and is referred to by his own 

name. 

This research consists of five parts. In the first chapter, the political history of the Abbasids 

before Qadir Billah is mentioned and the conditions under which he took over the caliphate 

are revealed. In the second part, information about his life before the caliphate is given. In the 

third chapter, the political relations of Qadir Billah with the Buveyhi emirs Bahaüddevle, 

Sultânüddevle, Müşerrifüddevle and Celâlüddevle are examined under the title of domestic 

politics. Under the title of foreign policy, the status of the states and emirates that maintained 

their political existence in the region during or just before his caliphate and their relations 

with each other were examined. The Fatimids were evaluated under a special title as they had 

more intense relations with Ghaznavids and Karakhanids. In the fourth chapter, which 

constitutes the main axis of our study, the subject of palaces, hospitals was examined under 

the title of public works by giving information about the administrative, military, judicial and 

financial organization. In the fifth part of the study, the sectarian perceptions of the Shiite 

Buyids, who left their mark on the Abbasid political history and caused significant changes, 

and the strategies and policies of Qadir Billah to make Sunnism dominant again were 

examined. Again in this section, after giving information about the social life of the period 

under the title of social structure, information about the city and village phenomenon, slaves 

and concubines and non-Muslim people is given. After briefly mentioning the historical 

development of education under the title of education, the educational institutions of the 

period were introduced. 

 

Key Terms: Abbasids, Qadir Billah, Buwayhids, Shiites, Sunnis  

Science Code: 60303 

 

 

 

 

 

 

 



 

viii 

 

TEŞEKKÜR 

 

Hitit Üniversitesi İslâm Tarihi ve Sanatları Anabilim dalı doktora programına; şahsıma 

güvenerek kabul edilmemi sağlayan, danışmanlığı riyasetinde tezimin bu sürece gelmesinde 

büyük katkılarını, rehberlik ve desteğini gördüğüm; iş disiplini, akademik yönü ve 

fikirlerinden ilham aldığım kıymetli hocam Prof. Dr. Mehmet AZİMLİ’ye, tezin yazım 

aşamasında gerekli düzeltme ve yönlendirmelerinden istifade ettiğim Doç. Dr. Habip 

DEMİR’e, bu dönem içerisinde kendilerinden yararlandığım Doç. Dr. Nadir KARAKUŞ ve Doç. 

Dr. Zehra GENÇEL EFE’ye, tezimi okuyarak gerekli öneri ve katkılarda bulunan kıymetli 

dostum Dr. Muhammet KARAAĞAÇ’a teşekkürlerimi arz ederim. Ayrıca üzerimde büyük 

emekleri olan, maddi-manevi katkılarını ve her dâim sevgilerini esirgemeyen çok kıymetli 

anne ve babama; çalışma azmimle örnek olmaya çalıştığım ve bu eseri de miras olarak 

bıraktığım, bu aşamada da zamanlarından çalmak zorunda kaldığım evlatlarım Yunus Emre 

ve Furkan’a, her zaman desteğini gördüğüm kıymetli eşime sonsuz şükranlarımı sunarım. 

 

Nurullah FIRAT 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ix 

 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZET ............................................................................................................................................................................... İV 

ABSTRACT ................................................................................................................................................................... Vİ 

TEŞEKKÜR ................................................................................................................................................................ Vİİİ 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................................................................. İX 

HARİTALAR DİZİNİ ............................................................................................................................................... Xİİ 

SİMGELER VE KISALTMALAR ......................................................................................................................... Xİİİ 

GİRİŞ ................................................................................................................................................................................. 1 

1. BÖLÜM 

KÂDİR-BİLLÂH ÖNCESİ ABBASİLER 

 

1.1. Muktedir Halifeler Dönemi (750-847) ............................................................................................... 16 

1.2. Türkler Dönemi (847-945) ..................................................................................................................... 22 

1.3. Büveyhîler Dönemi (945-1055) ............................................................................................................ 29 

2. BÖLÜM 

KÂDİR-BİLLAH’IN HAYATI 

 

2.1. Doğumu ve Nesebi ...................................................................................................................................... 32 

2.2. Yetişmesi ve Kişiliği .................................................................................................................................... 35 

2.3. Ailesi ................................................................................................................................................................. 37 

2.3.1. Hanımları ............................................................................................................................................... 37 

2.3.2. Çocukları ................................................................................................................................................ 39 

2.4. Miras Tartışması .......................................................................................................................................... 42 

2.5. Veliaht Tayini ve Vefatı ............................................................................................................................. 43 

 

 



 

x 

 

3. BÖLÜM 

İÇ VE DIŞ SİYASET 

 

3.1. İç Siyaset ......................................................................................................................................................... 45 

3.1.1. Kâdir-Billâh ve Büveyhîler Arasında İlişkiler ......................................................................... 45 

3.2. Dış Siyaset ...................................................................................................................................................... 70 

3.2.1. Bölge Devlet ve Emirlikler .............................................................................................................. 71 

3.2.2. Fâtımilerle İlişkiler ............................................................................................................................ 84 

3.2.3. Gaznelilerle İlişkiler .......................................................................................................................... 89 

3.2.4. Karahanlılar İlişkiler ......................................................................................................................... 95 

4. BÖLÜM 

YÖNETİM 

 

4. 1. İdari Teşkilat ................................................................................................................................................ 99 

4.2. Askeri Teşkilat ........................................................................................................................................... 108 

4.3. Adli Teşkilat ................................................................................................................................................ 111 

4.4. Malî Teşkilat ............................................................................................................................................... 115 

4.4.1. Tarım .................................................................................................................................................... 116 

4.4.2. Ticaret .................................................................................................................................................. 119 

4.4.3. Sanayi ................................................................................................................................................... 123 

4.4.4. Para ....................................................................................................................................................... 123 

4.5. Bayındırlık ................................................................................................................................................... 127 

4.5.1. Saraylar ............................................................................................................................................... 128 

4.5.2. Hastaneler/ Bimaristânlar .......................................................................................................... 129 

 

 

 



 

xi 

 

5. BÖLÜM 

DİNİ-SOSYAL YAPI VE EĞİTİM-ÖĞRETİM 

 

5.1. Dini Yapı ve Mezhepsel Politikalar ................................................................................................... 133 

5.1.1. Büveyhîlerin Mezhepsel Algı ve Politikaları ........................................................................ 134 

5.1.2. Kâdir-Billâh'ın Uyguladığı Politika ........................................................................................... 154 

5.2. Sosyal Yapı .................................................................................................................................................. 169 

5.2.1. Şehir ve Köyler ................................................................................................................................. 178 

5.2.2. Köle ve Cariyeler .............................................................................................................................. 180 

5.2.3. Gayrimüslimler ................................................................................................................................ 184 

5.3. Eğitim-Öğretim .......................................................................................................................................... 191 

5.3.1. Eğitim-öğretim Kurumları ........................................................................................................... 193 

SONUÇ ........................................................................................................................................................................ 204 

KAYNAKÇA .............................................................................................................................................................. 210 

EKLER ........................................................................................................................................................................ 253 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xii 

 

HARİTALAR DİZİNİ   

 

Haritalar                                 Sayfa 

Harita 1. M.S 1000 Yılında Bizans imparatorluğu’nun Siyasi Durumu               256 

Harita 2. M.S 1030 Yılında Bizans imparatorluğu’nun Siyasi Durumu               256 

Harita 3. Bağdat Şehir Planı (X-XII. Asırlar)                         257 

Harita 4. Büveyhî Hanedanlığı Siyasi Haritası                 257 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xiii 

 

SİMGELER VE KISALTMALAR 

 

a.g.e: Adı geçen eser 

a. mlf: Aynı müellif 

b. : Bin 

bt. : Binti 

bkz. Bakınız 

c. : Cilt 

Ed. : Edition (Baskı) 

EI : The Encyclopaedia of Islam 

h. : Hicri 

Hz. : Hazreti 

Haz. : Hazırlayan 

İA : İslâm Ansiklopedisi 

m. : Miladi 

MEB : Milli Eğitim Bakanlığı 

nşr. : Neşreden 

ö. : ölüm tarihi 

s. : Sayfa 

sy. : Sayı 

sad. : Sadeleştiren 

TDV : Türkiye Diyanet Vakfı 

TTK. : Türk Tarih Kurumu 

thk. : Tahkik 

trc. : Tercüme 

ty. : Tarih yok 

y.y. : Yayın yeri yok 



 

xiv 

 

t.y.y: Tarih ve Yayın yeri yok 

vb. : ve benzeri 

vd.:  ve devamı 

v. dğr.: ve diğerleri



 

1 

 

ABBÂSÎ HALİFESİ KÂDİR-BİLLÂH VE DÖNEMİ 

(381-422 / 991-1031) 

GİRİŞ 

 

Araştırmanın Amacı ve Kapsamı 

Abbâsîler, İslâm tarihinde Emevilerden hilafeti devralarak tarih sahnesine çıkan ve 750-1258 

yılları arasında beş asır gibi uzun bir süre Arap Yarımadası’nda hüküm süren dini, siyasi, ilmi, 

ekonomik ve toplumsal pek çok önemli gelişmelerin ortaya çıkmasına imkan sağlayan 

hanedan bir devlettir. Her devlette olduğu gibi kuruluş, yükseliş, gerileme ve yıkılış 

süreçlerini yaşayan Abbâsîlerin 25. halifesi Kâdir-Billâh, kırk yıl gibi uzun bir süre Şiî 

Büveyhîlerin tahakkümü altında halifelik yapmış; uyguladığı akılcı yaklaşım ve politikalarla 

hilafetin ve merkezi otoritenin güç ve itibarını aşama aşama yükseltmiş ve oğlu Kâim 

Biemrillah’a umut vaadeden bir devlet bırakarak devletin dağılma ve yıkılış sürecini 

geciktirmiştir. Öyle ki bu süreçte; Abbâsî halifelerinin, Şiî Büveyhî emirleri karşısında 

kaybettikleri iktidarını yeniden kazanma, onların siyasi baskı ve esaretinden kurtulma – 

kısacası hilafetin dini, siyasi otorite ve itibarını yeniden elde etme- çabaları; bununla birlikte 

Gaznelilerin ve Karahanlıların siyasi desteğinin alınmasıyla Ehl-i Sünnet’in ya da Sünnî İslâm 

anlayışının Şîa karşısında iktidar desteğine kavuşması ve diğer mezhepler nezdinde 

mevcudiyetini ve hâkimiyetini sürdürebilmesi gibi önemli gelişmeler yaşanmıştır. İşte Sünnî 

siyasetin ve hilafetin otoritesinin böyle zor bir dönemde itibarının yükseltilme çalışmaları, 

İslâm tarihi açısından önemli ve değerli görülmüş, bazı araştırmacılar tarafından “Sünnî 

Yenilenme/Diriliş” şeklinde adlandırılmıştır. Bu itibarla İslâm tarihinin önemli gelişmelerinin 

yaşandığı bu dönemi ele alarak Büveyhî devrinin önemli halifelerinden Kâdir-Billâh’ın 

uyguladığı siyasetin ve stratejinin iyi tahlil edilmesi ve anlaşılmasını, dönemin tarihsel 

bağlamda doğru okunmasını ve yorumlanmasını, böylelikle de günümüze ışık tutmasını 

hedefledik. 

Araştırmamızın kapsamı; Kâdir-Billâh’ın hayatı, halifelik yılları ve hilafet merkezi Bağdat 

bölgesi ile sınırlıdır. Bu çalışmada; Halife Kâdir-Billâh öncesi siyasi ve idari durum, aile hayatı, 

kişiliği, iç ve dış siyasi ilişkiler, hilafete getirildiğinde bölge devletlerin içinde bulunduğu 

durum, idari, askeri, adli ve mali teşkilat, bayındırlık ile dini inanç ve mezhepsel olaylar, 

sosyal yapı ve eğitim-öğretim faaliyetleri ele alınmıştır.  

Araştırmanın Yöntem ve Teknikleri 

Çalışma konumuz ile ilgili araştırmalar yapılırken mümkün olduğunca nesnel bir bakış 

açısıyla veriler toplanarak iç ve dış etkenler ortaya konulmuştur. Konuyla ilgili tartışılan 

meseleler üzerinde durularak bir çıkarım elde edilmeye çalışılmıştır. Öncelikle güncel 

çalışmalar taranmış, elde edilen veriler ışığında temel kaynaklara inilmek suretiyle konunun 



 

2 

 

detaylı incelenmesi sağlanarak ve yorumlanarak açıklanması amaçlanmıştır. Araştırdığımız 

konuların, İslâm tarihi ana kaynaklarında ve tâlî kaynaklarda nasıl anlatıldığı tespit edilmeye 

çalışılmıştır. Araştırma konumuzda başta İslâm tarihinin ana kaynakları; tabakât, ensâb ve 

terâcim kitapları, seyahatnâmeler, şehir tarihleri, coğrafya eserleri olmak üzere ilgili 

metinlerde; veri toplama, verileri sınıflandırma, kavramsal ve mantıksal çözümlemeler 

yapma, açıklama, karşılaştırma, yorum ve değerlendirmelerde bulunma gibi yöntemler 

kullanılmıştır. Bununla birlikte konu ile ilgili olarak çağdaş yazarların görüş ve yorumlarına 

da yer vererek, günümüz ve yakın tarih açısından nasıl değerlendirildiği ortaya konmuş ve 

çıkarımlarda bulunulmuştur. Ayrıca çalışmamızda konumuzla ilgili yabancı kaynaklardan da 

istifade edilerek konu çok yönlü ve farklı perspektiften ele alınmıştır. 

Kuramsal Çerçeve 

İslâm tarihi açısından dini ve siyasi oluşumların ve önemli kırılmalarının yaşandığı Şiî 

Büveyhî tahakkümündeki Kâdir-Billâh döneminin ayrıntısıyla bilinmesi, sonraki dönem ve 

olayların daha iyi anlaşılmasına, tarihin nesnel okunmasına katkı sağlayacaktır. Zira bu 

dönemde ortaya çıkan düşünce ve oluşumların, daha sonraki dönemde İslâm toplumunun 

değişiminde ve özellikle Ehl-i Sünnet’in yükselişinde, Şîa’nın da literatürlerinin oluşmasında 

önemli bir etkisi olmuştur. Bundan hareketle böyle önemli gelişmelerin yaşandığı Kâdir-

Billâh dönemi ile ilgili doktora seviyesinde bir çalışma henüz yapılmamıştır. Bu kapsamda 

Muhammed Asil TOGEL, 2018 yılında “Kâdir-Billâh’ın Hayatı ve Şahsiyeti” başlıklı 

araştırmasıyla yüksek lisans düzeyinde konuyu işlemiş, ancak tezinin önsözünde zaman 

kısıtlaması nedeniyle Kâdir-Billâh’ın hayatını araştırırken pek çok konuya değinemediğini 

ifade etmiştir. Çalışmasını; Kâdir-Billâh’ın halifelik öncesi hayatı, halifelik yılları ve dönemin 

meşhur on bir âlimin biyografisini aktararak üç bölümde tamamlamıştır. Kâdir-Billâh’ın dış 

siyaseti ile ilgili Abbâsî Devleti’nden ayrılan bağımsız/yarı bağımsız devlet ve emirliklerden, 

çağdaş/komşu devletlerden, Fatımîler, Gazneliler ve Karahanlılarla ilişkilerinden yeterince 

söz etmemiştir. Yine bu dönem ile ilgili siyasi ve idari teşkilata, bayındırlık, sosyal ve kültürel 

yapıya, adli, mali ve askeri teşkilata dair bilgilere yer vermemiştir. Bu dönemin öne çıkan 

özelliği olan dini yapıya yeterince değinmemiştir. Eğitim-öğretim faaliyetleri ve 

kurumlarından bahsetmemiştir. Bu çalışmanın dışında Süleyman Genç ise, 2004 yılında 

Kâdir-Billâh dönemi ile ilgili makale hazırlamıştır. 

Şiî Büveyhîlerin tahakkümünde ‘ateşten bir gömlek’ niteliği taşıyan Kâdir-Billâh’ın kırk yıl gibi 

bir süre zor ve çalkantılı bir dönemde halifeliğin otoritesini ve Sünnî İslâm anlayışını aşama 

aşama güçlendiren strateji izlemesi nedeniyle dönemin ayrıntılı bir şekilde incelenmesi genel 

Abbâsî tarihi ve siyasetinin anlaşılabilmesi adına önem arz etmektedir. Bu nedenle önemli bir 

yere sahip olan bu devrin boşluklarının doldurulması, tarihi ve ilmi açıdan bir ihtiyaç olarak 

görülmüştür. Yaptığımız çalışmamızla bu ihtiyacın giderilmesi amacına katkı sağlamayı 

hedeflemekteyiz. 

 



 

3 

 

Literatür Bilgisi 

Araştırma esnasında birincil ve tâlî kaynaklardan, modern kaynak ve araştırmalardan istifade 

edilmiştir. Bunlar arasında yoğunlukla kullandığımız veya önemli gördüğümüz kaynaklardan 

bazılarını ifade edecek olursak; 

Câhiz’in (ö. 255/869) Mu‘tezile kelamcılarından biri olması dolayısıyla el-Beyân ve’t-tebyîn1 

eserinden, et-Tebessur bi’t-Ticare,2 et-Tâc fî Ahbâri’l-Mülûk3 ve Kitâbu’l-Buhalâ (Cimriler 

Kitabı)4 adlı eserlerinden de ayrıca istifade ettik. 

Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr et-Taberî’nin (ö. 310/922) Târîhu’l Ümem ve’l-Mülûk,5 

Ya‘kûbî’nin (ö. 292/905) Târîhu’l-Ya‘kûbî,6 Mes’ûdî’nin (ö. 346/957) Mürûcü’z-Zeheb ve 

Meâdînü’l-Cevher7 ile Kitâbü’t-Tenbih ve’l-İşraf8 adlı eserleri, ilk dönem İslâm tarihi kaynakları 

arasında yer almaktadır. Her üç önemli İslâm tarihçisi, Kâdir-Billâh döneminden önce 

yaşadığı için, daha çok bu eserlerden Kâdir-Billâh döneminden önceki Abbâsî siyasi tarihi 

konularında yararlandık. 

İstahrî (ö. 340/951-952’den sonra ) tarafından kaleme alınan Kitâbü’l-Mesâlik ve’l-Memâlik9 

adlı eserde Müslümanların yaşadığı yerler, coğrafi özellikleri, iklimi, sosyal ve ekonomik 

hayatları ele alınmaktadır. Kâdir-Billâh öncesi döneme ilişkin bilgi edinmek amacıyla bu 

kaynaktan istifade ettik. 

İbn Havkal’ın Kitâbü Sûreti’l-Arz10 adlı eserinden ve Ramazan Şeşen tarafından yapılan 10. 

Asırda İslâm Coğrafyası11 adlı Türkçe çevirisinden Deylem bölgesi ve Büveyhîlerin hâkim 

oldukları bölgelerdeki nüfusun etnik ve dini yapılarını aktarırken yararlandık. Bu eser, bir 

nevi seyahat kitabı özelliği taşımaktadır. 943 yılında çıkmış olduğu seyahatten 987 yılında 

                                                 
1 Ebû Osman Amr b. Bahr b. Mahbûb el-Câhiz el-Kinânî, el-Beyân ve’t-tebyîn, nşr. Abdüsselâm M. Harun (Kahire: 
Matbaâtü’l-Hancı, 1975). 

2 Ebû Osman Amr b. Bahr b. Mahbûb el-Câhiz el-Kinânî, et-Tebessur bi’t-Ticâre (Beyrut: y.y., 1983). 

3 Ebû Osman Amr b. Bahr b. Mahbûb el-Câhiz el-Kinânî, et-Tâc fî Ahbâri’l-Mülûk, thk. Fevzi Halil Atevî (Beyrut: y.y., 
1870). 

4 Ebû Osman Amr b. Bahr b. Mahbûb el-Câhiz el-Kinânî, Kitâbu’l-Buhalâ (Cimriler Kitabı), çev. Yahya Atak 
(İstanbul: Şule Yayınları, 1999). 

5 Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Târîhü’t-Taberî: Târîhü’l-Ümem ve’l-Mülûk (Beyrut: Târîhü’l-Kütübi’l-
İlmiyye, 1987).  

6 Ebu’l-Abbas Ahmed b. Ebî Ya‘kûb İshak b. Cafer b. Vehb b. Vâzıh el-Ya‘kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, nşr. Abdülemir 
Mühennâ (Beyrut: y.y., 1960). 

7 Ebu’l-Hasen Ali b. el-Hüseyn b. Ali el-Mesûdî, Mürûcü’z-Zeheb ve Me’âdinü’l-Cevher, thk. Muhammed Muhyiddin 
Abdülhamid (Kahire: y.y., 1964-1965). 

8 Ebu’l-Hasen Ali b. el-Hüseyn b. Ali el-Mesûdî, Kitabü’t-Tenbîh ve’l-İşrâf, çev. Ramazan Şeşen (İstanbul: Bilge 
Yayınları, 2018). 

9 Ebû İshak İbrahim b. Muhammed el-İstahrî, Kitâbü’l-Mesâlik ve’l-Memâlik, thk. Michael Jan de Goeje (Leiden: 
1927).  

10 Ebû’l-Kâsım Muhammed b. Ali en-Nasibî el-Bağdâdî, Kitâbu Sûreti’l-Arz, nşr. Johennes Heindrik Kramers 
(Leiden: 1938/1939). 

11 Ebû’l-Kâsım Muhammed b. Ali en-Nasibî el-Bağdâdî, 10. Asırda İslâm Coğrafyası, çev. Ramazan Şeşen (İstanbul: 
Yeditepe Yayınları, 2014). 



 

4 

 

döndüğü ve eserini bu dönemde tamamladığı öngörüldüğünden inceleme konumuz olan 

Halife Kâdir-Billâh’ın çağdaşı sayılır.  

Ebû İshak es-Sâbî (ö. 384/994), Harranlı Sâbiîlerden olup önemli kâtip ve tarihçilerdendir. 

Büveyhî Emiri Muizzüddevle’nin veziri olan Mühellebî tarafından kâtipliğe getirilmiştir. 

Büveyhî emirlerinden Adüdüddevle’nin “Tâcü’l-mille” lakabına nisbetle Kitâbü’t-Tâci adını 

verdiği Kitâbü’l-Münteza mine’l-cüzi’l-evvel mine’l-kitâbü’l-ma’rûf bi’t-Tâcî fî Ahbâri’-Devleti’d-

Deylemiyye,12 adlı eserin sadece 22 varaklık bir bölümü günümüze gelmiştir. Bu eserden, 

Deylemlilerin dini inançları ile ilgili bilgilerden yararlandık. Bir diğer önemli eseri, el-Muhtâr 

min Resâili’s-Sâbî13 adlı kaynaktan ise; İzzüddevle, Adüddüdevle, Muizzüddevle, Tâi‘-Lillah, 

Mut‘i-Lillah tarafından yazdırılıp gönderilen mektuplar ve muhteviyatı konularından 

yararlandık.  

Makdisî veya Mukaddesî’nin (ö. 390/1000) Kitâbü Ahsen’üt-Tekâsim fî Marifeti’l-Ekâlim14 adlı 

eserinden bölge isimleri ve coğrafi sınırlar ile Büveyhîler dönemine dair konulardan 

yararlandık. Eserin Ahsen Batur tarafından yapılan İslâm Coğrafyası (Ahsenü’t-Tekâsim)15 adlı 

Türkçe çevirisinden de istifade ettik. 

İbn Miskeveyh’in (ö. 421/1030) Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem16 adlı eserinde; Kâdir-

Billâh’ın hilâfete geliş süreci, 382/991 yılında halife oluşundan başlayarak kronolojik sıraya 

göre o dönemde meydana gelen siyasi, askeri, iktisadi ve ictimâi olaylar, orijinal bilgilerle 

ayrıntılı bir şekilde belirtilmektedir. Bu eserden konumuzla ilişkili bölümlerden yararlandık. 

Bu eseri önemli kılan hususların başında İbn Miskeveyh’in uzun bir süre Büveyhî sarayında 

hizmet etmiş olması ve Halife Kâdir-Billâh’ın da çağdaşı olarak hemen hemen aynı tarihte 

vefât etmiş olması gelmektedir. 

Hilâl b. Muhassin (ö. 448/1056), Bağdat’ta 970 yılında doğmuş Büveyhî tarihçisidir. 

Bahâüddevle’nin vezirlerinden Fahrülmülk Ebû Galib tarafından Divân-ı İnşâ’nın başına 

getirilmiştir. Kaleme aldığı Rüsûmü Dârü’l-Hilafe17 adlı eserinden; Abbâsî Devleti’nin idari 

yapısı, resmi yazışmalar ve bürokratik işleyiş konularından, Kitâbü’t-Tarih18 adlı eserinden 

                                                 
12 Ebû İshak İbrahim b. Hilal es-Sâbî el-Harrânî, “Kitâbü’l-Münteza Mine’l-Cüzi’l-evvel Mine’l-Kitâbü’l-Marûf bi’t-
Tâcî fî Ahbâri’d-Devleti’d-Deylemiyye” Ahbârü Eimmeti’z-Zeydiyye fî Taberistan ve Deylemân ve Cilân içinde, nşr. 
Wilferd Madelung (Beyrut: y.y., 1987). 

13 Ebû İshak İbrahim b. Hilal es-Sâbî el-Harrânî, el-Muhtâr min Resâili’s-Sâbî (Beabda-Lübnan: y.y., 1898). 

14 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr el-Bennâ el-Makdisî, Kitâbü Ahsen’üt-Tekâsim fî 
Marifeti’l-Ekâlim, nşr. Michael Jan de Goeje (Leiden: Brill E.J, 1889).  

15 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr el-Bennâ el-Makdisî, İslâm Coğrafyası (Ahsenü’t-
Tekâsim), çev. Ahsen Batur (İstanbul: Selenge Yayınları, 2015). 

16 Ebû Alî Ahmed b. Muhammed b. Ya‘kub b. Miskeveyh el-Hâzin, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, nşr. H. 
Frederick Amedroz - S. Margoliouth (Kahire: y.y., 1332-1333/ 1914-1915). 

17 Hilâl b. el-Muhassin es-Sâbî, Ebû’l Hasan (Hüseyn) Hilâl b. Muhassin b. İbrahim el Harrânî, Rüsûmü Dârü’l-Hilâfe, 
thk. Mihail Avvâd (Bağdat: y.y., 1383/1964). 

18 Ebû’l Hasan (Hüseyn) Hilâl b. Muhassin b. İbrahim b. Hilal es-Sâbî el Harrânî, Kitâbü’t-Tarih (Zeylü Tecâribü’l-
Ümem İçinde) der. Amedroz – Margoliouth, (Kahire: Kitaphane-i Meclis-i Sinâ, 1337/1919). 



 

5 

 

ise; Bahâüddevle döneminin (389-393/999-1003) dört yıllık bölümü olaylarından 

bahsederken istifade ettik. 

Mâverdî’nin (ö. 450/1058) el-Ahkâmü’s-Sultâniyye ve’l-Vilâyâtü’d-Dîniyye19 adlı eserinden; 

hem yerel hem de merkezi devlet teşkilatının Ehl-i Sünnet perspektifinde nasıl oluşması ve 

nasıl yönetilmesi gerektiğini ifade eden, siyaset sahasına yönelik tavsiyeler içeren konulardan 

yararlandık. Aynı zamanda bu eserin Ali Şafak tarafından yapılan el-Ahkâmü’s-Sultâniyye20 

adlı Türkçe tercümesinden de istifade ettik. Yine er-Rütbete fi talebi’l-hisbe21 adlı eserinden 

hisbe teşkilatı ile ilgili bilgilerden, Şafiî fıkhına dair önemli kaynaklardan olan el-Hâvi'l-Kebîr22 

adlı eserinden ise kazâ ve kadılar ile ilgili konulardan yararlandık. Mâverdî, siyaset ve ahlak 

nazariyeleri ile tanınan önemli bir Şafiî fakihi olup Kâdir-Billâh ve bilhassa oğlu Kâim-

Biemrillah döneminde Büveyhî sarayında diplomatik görevler üstlenmiş önemli bir 

şahsiyettir. 

Bîrûnî (ö. 453/1061 [?]), el-Âsâru’l-Bâkiye ani’l-Kurûni’l-Hâliye23 adlı eserinde çeşitli 

milletlerin takvimine, İran kültürüne, Yahudi ve Hristiyanların dini inanç, adet ve 

uygulamalarına, Zülkarneyn, Ye’cûc ve Me’cuc ile yalancı Peygamberler hakkındaki bilgilere 

yer vermiştir. Sosyal yapı konusunu işlerken bu kaynaktan yararlandık. 

Hatib el-Bağdâdî’nin (ö. 463/1071) 14 ciltten oluşan Târîhu Bağdâd ev Medîneti’s-Selâm24 adlı 

eserinde; Bağdat şehrinin kuruluşu, topoğrafyası, yaşadığı dönemdeki önemli olaylar ve 

Bağdat’a yolu düşen 7831 âlim ve önemli şahsiyetlerin hayatı hakkında bilgiler yer alır. 

Kâdir-Billâh’ın hayatına, halifeliğine dair de önemli bilgiler verir. Kâdir-Billâh’ın çağdaşı 

olması hasebiyle verdiği bilgiler önem arzetmektedir.  

Rûzrâverî’nin (ö. 488/1095), İbn Miskeveyh’in “Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem” adlı 

eserine zeyl olarak yazdığı Zeylü Kitâbi Tecârübi’l-Ümem25 adlı eserinde; Abbâsî 

halifelerinden Tâi‘-Lillah ve Kâdir-Billâh dönemleri ile hicri 369-389 (980-999) yılları 

arasında meydana gelen olaylar, Büveyhî emirlerinin faaliyetleri, Bizans ve Fâtımîler 

hakkında önemli bilgiler yer almaktadır. Döneme tanıklık etmesi ve Kâdir-Billâh’ın oğlu 

Kâim-Biemrillah döneminde bürokraside görev alması ve Müktedî-Biemrillah tarafından da 

                                                 
19 Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habib el-Basrî el-Mâverdî, el-Ahkâmü’s-sultâniyye ve’l-vilâyâtü’d-dîniyye, thk. 
Nebil Abdürrahman Hayyâvî (Beyrut: Dârü’l-Erkam, 1985). 

20 Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habib el-Basrî el-Mâverdî, el-Ahkâmü’s-Sultâniyye”, çev. Ali Şafak, İslâm’da 
Devlet ve Hilafet Hukuku (İstanbul: Bedir Yayınları, 2021). 

21 Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habib el-Basrî el-Mâverdî, er-Rürbete fî talebi’l-hisbe, thk. Ahmed Câbir Bedrân 
(Kahire: Dârü’r-Risale, 1423/2002). 

22 Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habib el-Basrî el-Mâverdî, el-Hâvi’l-kebîr, nşr. Ali M. Muavvaz - Adil Ahmed 
Abdülmecid (Beyrut: y.y., 1414/1994). 

23 Ebü’r-Reyhân Muhammed b. Ahmed el-Bîrûnî, el-Âsâru’l-Bâkiye ani’l-Kurûni’l-Hâliye, nşr. C. Eduard Sachau 
(Leipzig: y.y., 1923). 

24 Ebû Bekr Ahmed b. Ali b. Sâbit el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd ev Medîneti’s-Selâm (Medine: el-Mektebetü’s-Selefiyye, 
t.y.).  

25 Ebû Şücâ Zahîrüddin Muhammed b. Hüsyn b. Muhammed (Abdillah) er-Rûzrâverî, Zeylü Kitâbi Tecârübi’l-Ümem, 
neşr. Henry F.Amedroz ve David S. Margoliouth (Kahire: Şeriketü’t-temeddini’s-Sınâiyye, 1334/1916). 



 

6 

 

471/1078-79 yılında vezirlik görevine getirilmesi dolayısıyla aktardığı bilgiler önem 

arzetmektedir. 

Hemedânî’nin (ö. 521/1127) Tekmiletü Târihü’t-Taberî26 adlı eserinden 295-367/908-977 

yılları arası olayları ile ilgili bölümünden istifade ettik. 

İbnü’l-İmrânî’nin (ö. 580/1184) el-İnbâ fî Târihi’l-Hulefa27 adlı eserinden, Kâdir-Billâh’ın 

halife oluşu ve dönemindeki bazı önemli olaylar ile önemli kişilerin özelliklerinden istifade 

ettik  

İbnü’l-Cevzî’nin (ö. 597/1201) el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem28 adlı eseri en çok 

istifade ettiğimiz kaynakların başında gelmektedir. Hicretten başlayarak olayları ve önemli 

şahsiyetlerin vefatlarını kronolojik bir sıraya göre aktardığından önemlidir. Kâdir-Billâh 

dönemi ve kaleme aldığı Kâdirî Akidesi’nin de yer aldığı 15. cilt, temel kaynaklarımızdan 

olmuştur. 

Yâkût el-Hamevî’nin (ö. 626/1229), Mu’cemü’l-Büldân29 adlı eseri, alfabetik olarak 

düzenlenmiş coğrafi ansiklopedi niteliğinde olması dolayısıyla da yer isimlerinin tesbiti 

konusunda istifade ettiğiz kaynaklardan birisidir. Eserde coğrafi unsurlarla birlikte dönemin 

tarihi, edebi, sosyo-kültürel yanları da verilmektedir. 

İbnü’l-Esîr’in (ö. 630/1233), el-Kâmil fi’t-Târih30 adlı eseri en çok yararlandığımız 

kaynaklardan bir diğeridir. Bu eser, olayları yaratılıştan başlatıp 628/1233 yılına kadar 

kronolojik sıraya göre aktaran önemli bir kaynaktır. Kâdir-Billâh dönemi olayları ve Şiî-Sünnî 

ilişkilerine dair önemli bilgiler vermektedir.  

İbn Hallikan’ın (ö. 681/1282) Vefeyâtü’l-Ayân ve Enbâ’ü Ebnâ’iz-Zaman31 adlı eseri; büyük bir 

biyografi kitabı olup kendi dönemine kadar yetişen önemli şahsiyetlerin hayatları hakkında 

kısa bilgiler vermektedir. 

Ebü'l-Fidâ’nın (ö. 732/1331), el-Muhtasar fî ahbâri’l-beşer32 adlı eseri, yaratılıştan başlayarak 

729/1329 yılına kadar meydana gelen olayları kronolojik olarak vermektedir. Bundan dolayı 

da bu kaynaktan da yararlandık. 

                                                 
26 Ebu’l-Hasan Muhammed b. Abdülmelik b. İbrahim el-Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî (Târîhü’l-Ümem ve’l-

Mülûk, XI. İçinde), nşr. Muhammed Ebu’l-Fazl İbrahim (Beyrut: t.y.). 

27 Muhammed b. Ali Muhammed el-İmrânî, el-İnbâ fî Târihi’l-Hulefa, thk. Kâsım es-Sâmerrâî (Kahire: Dârü’l-
âfâkü’l-ârabiyye, 1421/2001). 

28 Ebu’l-Ferec Cemâlüddin Abdurrahman b. Ali b. Muhammed el-Bağdâdî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 
thk. Muhammed Abdulkadir Atâ - Mustafa Abdulkadir Atâ (Beyrut: Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1992). 

29 Ebû Abdillâh Şihâbüddîn Yâkut b. Abdillâh el-Hamevî el-Bağdâdî er-Rûmî, Mu’cemü’l-Büldân (Beyrut: Dâru Sâdr, 
1977). 

30 Ebü’l-Hasen İzzüddîn Ali b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybâni el-Cezerî, el-Kâmil fi’t-Târih, thk. Ebü’l-Fidâ 
Abdullah el-Kâdî (Beyrut: Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1407/1987). 

31 Ebu’l-Abbas Şemsuddin Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm b. Ebî Bekr b. Hallikân el-Bermeki el-İrbilî, Vefeyâtü’l-
Ayân ve Enbâ’ü Ebnâ’iz-Zaman, thk. İhsan Abbas (Beyrut: Dâru Sâdr, 1977). 



 

7 

 

Nüveyrî (ö. 733/1333) Nihâyetü’l-ereb fî fünûni’l-edeb33 adlı eserinde; öncelikle 

Peygamberlerin hayatını anlattıktan sonra Hint, Çin, Türk devletleri, Mısır’da kurulan 

devletler, Hz. Peygamber, Hulefâ-i Râşidîn, Emevîler, Abbâsîler, Endülüs Emevîleri, Gazneliler 

ve Fatımîler gibi diğer önemli devletlerden de bahsederek 731/1333 yılı Memlüklülere kadar 

olayları geniş bir şekilde aktarmış, son cildi Yemen’e tahsis etmiştir. 

Zehebî’nin (ö. 748/1348) Târîhu’l-İslâm ve Vefeyâtü’l-Meşâir ve’l-A’lâm34 adlı eseri, hicri 1. (m. 

622) yıldan başlayıp 700 (m. 1300) yılına kadar olayları onar yıllık tabakalara ayırarak 

kronolojik sıraya göre aktaran önemli bir eserdir. Yine kaleme aldığı Siyeru A’lâmi’n-Nübelâ35 

adlı eserinde 7000 kadar önemli şahsiyetin biyografisinin yer aldığı kaynak eserden de 

istifade ettik. 

Safedî’nin (ö. 764/1363) 14 bin biyografiye yer verdiği el-Vâfî bi’l-Vefeyât36 adlı eserinde din, 

devlet ve önemli kişilerin bilgileri yer almaktadır. Bu kapsamda bu kaynaktan istifade ettik. 

İbn Kesîr (ö. 774/1372), el-Bidâye ve’n-Nihâye37 adlı eseri de en çok yararlandığımız 

kaynakların başında gelmektedir. Eser, kâinatın yaratılışından başlayıp 767/1365-66 yılına 

kadar olayları kronolojik sıraya göre aktarır.  

İbn Haldûn’un (ö. 808/1406) Târihü İbn Haldûn38 adlı eseri; üç kitap olup toplam yedi ciltten 

oluşmaktadır. I. cildi mukaddime olarak adlandırılmış, II. ciltten V. cilde kadar olan ikinci 

kitabı, hilkatten başlayıp 1396 yılına kadar milletlerin tarihi hakkında bilgi vermektedir. VI. 

ve VII. cildi ise Berberilerin ve Zenâtîlerin tarihi hakkında bilgi verir. 

Kalkaşendî’nin (ö. 821/1418) Meâsirü’l-İnâfe fî Me’âlimi’l-Hilâfe39 adlı eseri ile Subhu’l-A’şâ fî 

Sınâ’ati’l-İnşâ40 adlı eserinden Kâdir-Billâh ve dönemine ilişkin bilgilerden yararlandık. 

                                                                                                                                                    
32 Ebü’l-Fidâ el-Melikü’l-Müeyyed İmâmüddin İsmail b. Ali b. Mahmud el-Eyyûbî, el-Muhtasar fî ahbâri’l-beşer, thk. 
Mahmud Deyyûb (Beyrut: y.y., 1997). 

33 Ebu’l-Abbas Şihâbüddin Ahmed b. Abdilvehhâb b. Muhammed en-Nüveyrî, Nihâyetü’l-ereb fî fünûni’l-edeb, nşr. 
Müfid Kumeyha (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2004). 

34 Şemseddin Muhammed b. Ahmed b. Osman ez-Zehebî, Târîhu’l-İslâm ve Vefeyâtü’l-Meşâir ve’l-A’lâm, nşr. Ömer 
Abdüsselam Tedmûrî (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-Arâbî, 1990). 

35 Şemseddin Muhammed b. Ahmed b. Osman ez-Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nübelâ, nşr. Şuayb el-Arnaût vd. (Beyrut: 
Müessesetü’r-Risale, 1985). 

36 Ebü’s-Safâ Salâhuddîn Halil b. İzziddîn Ayberg b. Abdillah es-Safedî, el-Vâfî bi’l-Vefeyât, nşr. Ahmed. b. Arnaûd - 
Türkî Mustafa (Beyrut: Dâru ihyâi’t-türâsi’l-Arabî, 2000). 

37 Ebü’l-Fidâ İmâdüddîn İsmail b. Ömer İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, thk. Abdullah b. Abdulmuhsin et-Turkî 
(Mısır: Hicr, 1419/1998). 

38 Ebû Zeyd Veliyyüddîn Abdurrahman b. Muhammed b. Muhammed Hasen el-Hadramî el-Mağribî et-Tûnisî, 
Târihü ibn Haldûn, nşr. Şehhâde-Süheyl Zekkar (Beyrut: Dârü’fikr, 2001). 

39 Ebu’l-Abbas Şihâbüddin Ahmed b. Ali el-Kalkaşendî, Meâsirü’l-İnâfe fî Me’âlimi’l-Hilâfe, thk. Abdü’s-settâr Ahmed 
Ferrâc (Beyrut: y.y., 1980).  

40 Ebu’l-Abbas Şihâbüddin Ahmed b. Ali el-Kalkaşendî, Subhu’l-A’şâ fî Sınâ’ati’l-İnşâ, nşr. Muhammed Abdürresul 
İbrahim (Kahire: Dârü’l-Kütübü’l-Mısrıyye, 1922).  



 

8 

 

Makrîzî’nin (ö. 845/1442) el-Hıtatü’l-Makrîziyye,41 İtti’azü’l-Hünefâ bi Ahbâri’l-eimmeti’l-

Fatımiyyîne’l-Hülefâ,42 es-Sülûk li-ma’rifeti düveli’l-mülûk43 ve İgâsetü’l-Umme bi Keşfi’l- 

Ğumme44 adlı eserlerinden konumuzla ilgili bölümlerinden istifade ettik. 

Suyûtî’nin (ö. 911/1505) Târihu’l-Hulefâ45 adlı eserinde; Halife Hz. Ebû Bekir’den başlayarak 

Mısır Abbâsîlerinden Mütevekkil Alellah’a (ö. 903/1497) kadar halifelerin hayatları hakkında 

kronolojik olarak kısa bilgiler yer almaktadır. Biz bu eserin Onur Özatağ tarafından yapılan 

çevirisinden yararlandık. 

Yukarıdaki kaynakların dışında ayrıca; İbn Kuteybe’nin (ö. 276/889) el-İmâme ve’s-Siyâse,46 

Nevbahtî’nin (ö. 310/922 [?]) Fırakü’ş-Şîa,47 Eş‘ârî’nin (ö. 324/935-36) Makâlâtü’l-

İslâmiyyîn,48 Abdülkahir el-Bağdâdî’nin el-Fark Beyne’l-Fırâk,49 Şehristânî’nin (ö. 548/1153) 

el-Milel ven’-Nihal,50 İbnü’s-Salah eş-Şehrezûrî’nin (ö. 643/1245) Tabakâtü’l-Fukahâi’ş-

Şâfiyye51 adlı eserlerinden erken dönemde Ali oğlullarında yaşanan ayrılıklar, Şiî mezhebi 

ekollerinin oluşumu ve gelişimi hakkında istifade ettik. Tenûhî (ö. 384/994), Nişvâru’l-

Muhâdara ve Ahbâru’l-Müzâkere52 adlı eserinde üst sınıf devlet adamlarının hikayelerini konu 

almış, 359/970’te kadılıktan azledilip Bağdat’a döndüğünde eserini yazmaya başlamış ve 

380/990‘da 4 bölümünü ancak tamamlayabilmiştir. Bu eserden Büveyhîlerin Bağdat 

hâkimiyetleri döneminden yararlanılmıştır. Beyhakî’nin (ö. 470/1077) “Târihu’l-Beyhakî”53 

                                                 
41 Ebû Muhammed (Ebu’l-Abbas) Takıyyüddin Ahmed b. Ali b. Abdilkadir b. Muhammed el-Makrîzî, el-Hıtatü’l-

Makrîziyye (el-Mevâiz ve el-‘itibar bi Zikr el-Hıtât ve’l-Âsâr), thk. Muhammed Zeynuhum - Medîha eş-Şerkâvî 
(Kahire: Mektebe Mednûlâ, 1998).  

42 Ebû Muhammed (Ebü’l-Abbas) Takıyyüddin Ahmed b. Ali b. Abdilkadir b. Muhammed el-Makrîzî, İtti’azü’l-
Hünefâ bi-Ahbâri’l-e’immeti’l-Fatımîyyine’l-Hülefâ, thk. Cemalettin eş-Şeyyâl 1. Cilt (Kahire: 1387/1967); Makrîzî, 
İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-e’immeti’l-Fatımîyyine’l-Hülefâ, thk. Muhammed Hilmi Muhammed Ahmed 2. Cilt 
(Kahire: Meclisü’l-Âlâ li’ş-Şu’ûni’l-İslâmiyye 1416/1996).  

43 Ebû Muhammed (Ebü’l-Abbas) Takıyyüddin Ahmed b. Ali b. Abdilkadir b. Muhammed el-Makrîzî, es-Sülûk li-
maʿrifeti düveli’l-mülûk, nşr. Muhammed Abdulkadir Ata (Beyrut: Dârü’l-Kütübül İlmiyye, 1997). 

44 Ebû Muhammed (Ebü’l-Abbas) Takıyyüddin Ahmed b. Ali b. Abdilkadir b. Muhammed el-Makrîzî, İgâsetü’l-
Umme bi Keşfi’l- Ğumme, thk. M.Mustafa Ziyade - Cemalettin Muhammed eş-Şeyyâl (Kahire: y.y., 1940).  

45 Ebü’l-Fazl Celalüddîn Abdurrahman b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî eş-Şafiî, Târihu’l-Hulefâ 
(Halifeler Tarihi), çev. Onur Özatağ (İstanbul: Ötüken Yayınları, 2015).  

46 Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim b. Kuteybe ed-Dineverî, el-İmâme ve’s-Siyâse, thk. Ali Şîri (Beyrut: Dârü’l-
Edvâ, 1990). 

47 Ebû Muhammed el-Hasen b. Musa b. el-Hasen b. Muhammed el-Bağdâdî en-Nevbahtî, Fırakü’ş-Şîa, nşr. Helmut 
Ritter (İstanbul: y.y., 1931). 

48 Ebu’l-Hasen Ali b. İsmail b. Ebî Bişr İshak b. Salim el-Eş’arî el-Basrî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn, nşr. Helmut Ritter 
(İstanbul: Matba’atü’d-Devlet, 1929). 

49 Ebû Mansur Abdülkahir b. Tahir b. Muhammed et-Temîmî el-Bağdâdî, el-Fark beyne’l-Fırâk, nşr. Muhammed 
Bedr (Kahire: y.y., 1328/1910). 

50 Ebü’l-Feth Tâcüddîn (Lisânüddîn) Muhammed b. Abdilkerim b. Ahmed eş-Şehristânî, el-Milel ve'n-Nihal, thk. 
Abdülemir Ali Mehna - Ali Hasan Faur (Beyrut: Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1996). 

51 Ebû Amr Takıyyüddîn Osman b. Salâhiddîn Abdirrahman b. Musa eş-Şehrezûrî, Tabakâtü’l-Fukahâi’ş-Şâfiyye, 
nşr. Muhyiddin Ali Necib (Beyrut: y.y.,1413/1992). 

52 Ebû Ali el-Muhassin b. Ali b. Muhammed el-Kâdî et-Tenûhî, Nişvâru’l-muhadara ve ahbâru’l-müzâkere, nşr. 
Abbûd eş-Şâlcî (Beyrut: y.y., 1391-1393/1971-1973). 

53 Ebu’l-Fazl Muhammed b. Hüseyn el-Beyhakî, Târihu’l-Beyhakî, thk. Yahya Haşşab - Sadık Neşat (Beyrut: Dârü’n-
Nehdati’l-Arabiyye, 1982). 



 

9 

 

adlı eserinden Gazneli-Fâtımî-Abbâsî üçgenindeki hilafet mücadelelerinden istifade ettik. Sıbt 

İbnü’l-Cezvî’nin (ö. 654/1256), Mi’râtü’z-zaman fî Târihi’l-Âyân54 adlı eserinden Büveyhî 

dönemi emirleri hakkında yararlandık. İbn Ebî Usaybia’nın (ö. 668/1270) Uyûnu’l-Enbâ fî 

Tabakâtü’l-Etıbba55 adlı eserinden tıp ve hastaneler ile ilgili bilgilerden istifade ettik. 

Abdülaziz Dûrî’nin Mukaddime fi’t-Târihi’l-İktisâdî el-Arabî,56 Târihü’l-Irak el-İktisâdî fi’l-

Karni’r-Râbii’l-Hicrî,57 el-Asru’l-Abbâsiyyu’l-Evvel: Dirâset fî Târihi’s-Siyasi ve’l-İdarî ve’l-Malî,58 

adlı eserlerinden Abbâsî dönemi iktisadi yapı ve tarım politikalarından yararlandık. Hassan 

Müneymine’nin, Tarihü’d-Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İktisadi ve’l-İçtimai ve’s-Sekâfi: 

Mukâtâtü Faris59 adlı eserinden ve aynı eserin Büveyhîler Devleti Tarihi60 adlı Tarık Akarsu 

tarafından yapılan Türkçe tercümesinden konumuzla ilgili bölümlerden istifade ettik. 

Bununla birlikte Bernard Lewis’in, Tarihte Araplar,61 Marshall G. S. Hodgson’un İslâm’ın 

Serüveni,62 Mafizullah Kabir’in The Relation of the Buwayhid Amirs with the Abbâsîd Caliphs,63 

The Relation of the Buwayhids with the Fatimids,64 “Adminstration of Justice During the 

Buwayhid’s Period (A.D 946-1055)65 ve The Buwayhid Dynasty of Baghdad (334-447/946-

1055),66 Sir William Muir’in The Caliphate: Its Rice, Decline and Fall, from Original Sources,67 

John J. Donohue’nin The Buwayhid Dynasty in Iraq 334 H./945 to 403 H./1012,68 Cilifford 

Edmund Bosworth’un Military Organisation under the Buyids of Persia and Iraq,69 Patrick 

Scharfe’nin, Portrayals of the Later Abbâsîd Calips: The Role of the Caliphate in Buyid and 

Saljûq-era Chronicles, 936-1180,70 Shainool Jiwa’nın, The Baghdad Manifesto (402/1011): A Re-

                                                 
54 Ebü’l-Muzaffer Şemsüddîn Yusuf b. Kızoğlu et-Türkî el-Avnî el-Bağdâdî, Mi’râtü’z-zaman fî Târihi’l-Âyân, nşr. 

Muhammed Enes el - Hasan-Kamil Muhammed el-Herrat (Dımaşk: Dârü’r-Risâleti’l-Alemiyye, 2013). 
55

 Ebü’l-Abbas Muvaffaküddîn Ahmed b. el-Kasım, Uyûnu’l-Enbâ fî Tabakâtü’l-Etıbba, nşr. Nizar Rida (Beyrut: y.y., 
1965). 

56 Abdülaziz Dûrî, Mukaddime fi’t-Târihi’l-İktisâdî el-Arabî (Beyrut:1969). 

57 Abdülaziz Dûrî, Târihu’l-Irak el-İktisâdî fi’l-Karni’r-Râbii’l-Hicrî (Beyrut:1974). 

58 Abdülaziz Dûrî, el-Asru’l-Abbâsiyyu’l-Evvel: Dirâset fî Târihi’s-Siyasi ve’l-İdarî ve’l-Malî (Beyrut: Dârü’t-Talîa, 
1997). 

59 Hassan Müneymine, Tarihü’d-Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İktisadi ve’l-İçtimai ve’s-Sekâfi: Mukâtâtü Faris 
H.334-447/M.945-1055 (Beyrut: Dârü’l-Camia, 1987). 

60 Hassan Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, çev. Tarık Akarsu (İstanbul: Selenge Yayınları, 2021). 

61 Bernard Lewis, Tarihte Araplar, çev. Hakkı Dursun Yıldız (İstanbul: Anka Yayınları, 2003). 

62 Marshall G. S. Hodgson, İslâm’ın Serüveni, çev. Alp Eker vd. (İstanbul: İz Yayıncılık, 1995). 

63 Mafizullah Kabir, “The Relation of the Buwayhid Amirs with the Abbasid Caliphs”, Journal of Pakistan Historical 
Society 2/3 (1954), 228-243. 

64 Mafizullah Kabir, The Relation of the Buwayhids with the Fatimids (Indo-Iranica: 1955), 28-33. 

65 Mafizullah Kabir, “Adminstration of Justice During the Buwayhid’s Period (A.D 946-1055)”, IC 34 (1960), 14-21. 

66 Mafizullah Kabir, The Buwayhid Dynasty of Baghdad (334-447/946-1055) (Calcutta: Iran Society, 1964). 

67 Sir William Muir, The Caliphate: Its Rice, Decline and Fall, from Original Sources (Londra: Smith Elder, 1898). 

68 John J. Donohue, The Buwayhid Dynasty in Iraq 334 H./945 to 403 H./1012: Shaping Institutions for the Future 
(Leiden: Koninklijke Brill NV, 2003). 

69 Cilifford Edmund Bosworth, “Military Organisation under the Buyids of Persia and Iraq” Oriens 18/19 
(1965/1966). 

70 Patrick Scharfe, Portrayals of the Later Abbasid Calips: The Role of the Caliphate in Buyid and Saljûq-era 
Chronicles 936-1180 (Ohio State University: Yüksek Lisans Tezi, 2010). 



 

10 

 

Examination of Fatımid-Abbâsîd Rivalry,71 eserleri, konumuza farklı bir bakış açısı getirmek 

için istifade ettiğimiz yabancı kaynaklar arasındadır. 

Çalışmamızda Hakkı Dursun Yıldız’ın editörlüğünü yaptığı Doğuştan Günümüze İslâm Tarihi, 

yine editörlüğünü Mehmet Şeker’in yaptığı İslâm Tarihi ve Medeniyeti Ansiklopedisi, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Milli Eğitim Bakanlığı Ansiklopedisi ve EI² deki konumuzla 

ilgili maddelerden istifade ettik.  

Kâdir-Billâh dönemi ve IV./X. yüzyıl gelişmeleri ile ilgili istifade ettiğimiz modern çalışmalar 

ise; Muhammed Manazir Ahsen’in Abbâsîler Döneminde Sosyal Hayat,72 İsmail Pırlanta’nın 

Ortaçağ İslâm Dünyasında Şehir Eşkiyaları: Ayyarlar,73 Cihan Gençtürk’ün İran Büveyhîleri 

(322-448/934-1056),74 Ahmet Güner’in Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-

983)75 ve Büveyhîler Dönemi ve Çok Seslilik,76 Süleyman Genç’in Halife el-Kâdir Döneminde 

Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler ve Onun Sünnî Siyaseti77 ve H.V/M.XI. Asırda Ehl-i 

Sünnet’in Yeniden Yükselişi: Süreç, Kurum ve Şahsiyetler Üzerine Bir İnceleme,78 Khanoghlan 

Hacıyev’in Irak Büveyhîlerinin Kuruluşu ve Muizzüddevle Dönemi,79 İzzetullah Zeki’nin Gazneli 

Mahmud’un Dini Siyaseti,80 Hatice Geçkin’in Büveyhîler Döneminde Bağdad’da Şiîlik,81 

Muhammed Asil Togel’in Abbâsî Halifesi Kâdir-Billâh’ın Hayatı ve Şahsiyeti,82 Bahattin Kök’ün 

Gazneli Mahmud’la Abbâsî Halifesi el-Kadir Arasındaki İlişkiler,83 Mehmet Azimli’nin Sünnî 

Hilafete Tahakküm Kurmuş Bir Şiî Hanedan: Büveyhîler,84 Muharrem Akoğlu’nun Büveyhîlerin 

                                                 
71 Shainool Jiwa, The Baghdad Manifesto (402/1011): A Re-Examination of Fatımid-Abbasid Rivalry (London: 
İslamic Publication, 2018). 

72 Muhammed Manazir Ahsen, Abbâsîler Döneminde Sosyal Hayat (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2019). 

73 İsmail Pırlanta, Orta Çağ İslâm Dünyasında Şehir Eşkiyaları: Ayyarlar (İstanbul: Hikmetevi Yayınları, 2015). 

74 Cihan Gençtürk, İran Büveyhîleri (322-448/934-1056) (Ankara: Fenomen Yayınları, 2021). 

75 Ahmet Güner, Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-983) (İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1992). 

76 Ahmet Güner, “Büveyhîler Dönemi ve Çok Seslilik”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 12 (1999), 
47-72. 

77 Süleyman Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler ve Onun Sünnî Siyayeti”, 
Marife Dini Araştırmalar Dergisi 2 (2004), 219-243. 

78 Süleyman Genç, “H.V/M.XI. Asırda Ehl-i Sünnet’in Yeniden Yükselişi: Süreç, Kurum ve Şahsiyetler Üzerine Bir 
İnceleme”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 25 (2005), 271-330. 

79 Khanoghlan Hacıyev, Irak Büveyhîlerinin Kuruluşu ve Muizzüddevle Dönemi (İstanbul: Marmara Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü,  Doktora Tezi, 2012). 

80 İzzetullah Zeki, Gazneli Mahmud’un Dini Siyaseti (Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Doktora Tezi, 2018). 

81 Hatice Geçkin, Büveyhîler Döneminde Bağdad’da Şiîlik (Çorum: Hitit Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Yüksek Lisans Tezi, 2016). 

82 Muhammed Asil Togel, Abbasi Halifesi Kâdir-Billâh’ın Hayatı ve Şahsiyeti (Konya: Necmettin Erbakan 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019). 

83 Bahattin Kök, “Gazneli Mahmud’la Abbasi Halifesi el-Kadir Arasındaki İlişkiler”, EKEV Akademi Dergisi 1/2 
(1998), 117-126. 

84 Mehmet Azimli, “Sünnî Hilafete Tahakküm Kurmuş Bir Şiî Hanedan: Büveyhîler”, Dicle Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 7/2 (2005), 19-32. 



 

11 

 

Mezhebî Eğilimleri/Politikaları Üzerine,85 Zübeyr Bulut’un Karşı Mihne Uygulamaları ve er-

Risâletü’l-Kâdiriyye (Kâdirî İtikadı),86 Nevzat Keleş’in Büveyhîler Devrinde Bağdad’da Asayiş: 

Ayyârlar, Şâtırlar, Dâ’irler ve Hırsızlar87 adlı çalışmalardan konumuzu ilgilendiren 

bölümlerden yararlandık. Bunların dışında burada zikretmeyip kaynakçada belittiğimiz pek 

çok kaynaktan da istifade ettik.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
85 Muharrem Akoğlu, “Büveyhîlerin Mezhebî Eğilimleri/Politikaları Üzerine”, Bilimname 17/2 (2009), 123-138. 

86 Zübeyr Bulut, “Karşı Mihne Uygulamaları ve er-Risâletü’l-Kâdiriyye (Kâdirî İtikadı)”, Kelam Araştırmaları Dergisi 
15/1 (2017), 75-110. 

87 Nevzat Keleş, “Büveyhîler Devrinde Bağdad’da Asayiş: Ayyârlar, Şâtırlar, Dâ’irler ve Hırsızlar”, Turkish Studies 
12/9 (2017), 55-88. 



 

12 

 

1. BÖLÜM 

KÂDİR-BİLLÂH ÖNCESİ ABBÂSÎLER 

 

Abbâsî Devleti; Hz. Hasan’ın, Muaviye’ye halifeliği devretmesi88 sonucu kurulmuş olan 

Emevilerin (661-750) hâkimiyetinin sona ermesinden sonra, 750-1258 yılları arasında 

yaklaşık beş asır hüküm sürmüştür. Bu devlet; liderliğini İmam İbrahim’in89 (ö. 132/749) 

yaptığı ve Horasan’da örgütlenen Ebû Müslim’in90 ihtilal girişimi neticesinde iktidarın ele 

geçirilmesiyle kurulmuş ve Hz. Peygamber’in amcası Abbâs b. Abdulmuttalib b. Hâşim’e 

nisbetle de Abbâsîler adını almıştır.91  

Abbâsîlerin, Emevi Devleti’ne yönelik gizli bir oluşum ve ihtilal hareketine girişmesinin 

temelinde; onların yönetim anlayışlarında cahiliye döneminde var olan ve Hz. Peygamber’in 

yok etmeye çalıştığı kabilecilik taassubunu ön planda tutmaları, özellikle Arap-Mevâli92 

ayrımı yapmaları, hanedan içi mücadeleler, dirâyet ve kâbiliyetten yoksun ve gayr-i İslâmî 

hayat tarzına sahip kişilerin son zamanlarda halifeliğe gelmesi, Peygamber torunu Hz. 

Hüseyin’i Kerbela’da93 şehit etmeleri, Harre Vakası94 ve Kâbe’nin yakılıp-yıkılması, 

                                                 
88 Geniş bilgi için bkz. Ebu’l-Hasen Ahmed b. Yahya b. Câbir b. Davud el-Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, 3/268-269; Ebû 

Hatim Muhammed b. Hibban b. Ahmed et-Temîmî el-Nusrî es-Sicistânî, es-Sîretü’-Nebeviyye ve Ahbârü’l-Hülefâ, 
thk. Hafız Aziz Bey el-Kâdirî en-Nakşibendî (Haydarâbâd: Dâiretü’l-Maârifi’l-Osmaniyye, 1973) 2/305; Mehmet 
Azimli, Hasan ve Muaviye (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2016), 35-77. 

89 Abbasi ihtilalinin düzenleyicilerinden olan Ebû İshak İbrahim b. Muhammed b. Ali b. Abdillah b.el-Abbas, Emevî 
halifesi II. Mervân tarafından Humeyme’de tutuklanmış ve 132/749 yılında ölmüştür. İbrahim el-İmam hakkında 
geniş bilgi için bkz. Ethem Ruhi Fığlalı, “İbrahim el-İmam”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 
TDV Yayınları, 2000), 21/319-320. 

90 Bilgi için bkz. Ahbârü’d-Devleti’l-Abbasiyye, thk. Abdülaziz ed-Dûri - Abdülcebbar Muttalibî (Beyrut: 1971), 224-
226; Richard Nelson Frye, “The Role of Abû Muslim in the Abbasid Revolt”, Moslem World 37 (1947), 28-38; 
Hakkı Dursun Yıldız, “Ebû Müslim Horasanî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
1994), 10/197-199. Ayrıca bu konuda geniş bilgi için bkz. Ahmet Bilgiç, Ebu Müslim Horasânî Hayatı ve Şahsiyeti 
(Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1998); Nadir Karakuş, Bir İhtilalcinin 
Anatomisi: Ebû Müslim Horasânî (İstanbul: Neva Yayınları, 2017). 

91 Abbâsîler hakkında geniş bilgi için bkz. Muhammed Hilmi Ahmed, el-Hilâfe ve’d-Devle fi’l-Asri’l-Abbâsî (Kahire: 
y.y., 1978); Hakkı Dursun Yıldız, “Abbâsîler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları 
1988), 1/31-48; Abdülaziz ed-Dûri, Abbâsîler Tarihi (İstanbul: Beka Yayınları, 2020); Adem Apak, Anahatlarıyla 
İslâm Tarihi IV: Abbâsîler Dönemi (İstanbul: Ensar Yayınevi, 2021). 

92 Arap olmayan Müslüman halk için kullanılan tabirdir. Bilgi için bkz. İsmail Yiğit, “Mevâlî”, Türkiye Diyanet Vakfı 
İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2004), 29/424-426; Ayrıca bkz. Adnan Demircan, İslâm Tarihinin İlk 
Dönemlerinde Arap-Mevâli İlişkisi (İstanbul: Beyan Yayınları, 2015); Mehmet Nadir Özdemir, “Abbâsîlerin İlk 
Yüzyılında Mevali”, BEÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi 6/2 (2019), 281-306. 

93 Irak’ta yer alan ve Hz. Hüzeyin’in türbesinin bulunmasından dolayı Şiîlerce kutsal kabul edilen bir şehirdir. 
Yaşanan katliamla ilgili geniş bilgi için bkz. İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 2/6-12; Ebû Hanife Ahmed b. 
Davud b. Venend ed-Dineverî, Ahbârü’t-Tıvâl, thk. Ömer Faruk et-Tebbah (Beyrut: ty.), 212; Mustafa Öz, 
“Kerbela”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 25/271-272; Hüseyin Algül, 
Kerbela: Kanayan Bir Yara Gönül Sızlatan Bir Facia (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2015).  

94 Medineliler ile Emevî kuvvetleri arasında 63/683 yılında gerçekleşen Abdullah b. Hanzala ve sekiz oğlu başta 
olmak üzere pek çok sahabînin öldüğü hazin bir olay. Geniş bilgi için bkz. İbn Kuteybe, el-İmâme ve’s-Siyâse, 
1/228-229; Ömer b. Süleyman el-Ukaylî, “Vak‘atü’l-Harre fî ‘ahdi Yezîd b. Muâviye”, Mecelletü Külliyyeti’l-Adâb 
13/1 (1986), 159-189; M. J. Kister, “The Battle of the Harra”, Studies in memory of Gaston Wiet, ed. Myrriam Rosen 
Ayalom (Jerusalem: Institute of Asian and African Studies, Hebrew University of Jerusalem, 1977), 33-49; Mustafa 



 

13 

 

Sahabelerin önde gelenlerinin işkence görmesi hatta öldürülmeleri gibi tüm Müslümanları 

derinden etkileyen olayların meydana gelmesi yatmaktadır. Bu sebepler; iktidardan zaten 

memnun olmayan farklı etnik kesimlerin yönetime karşı olan kin ve nefretini daha da 

artırmış, gizli siyasi oluşumların içerisinde yer almalarına, bu oluşumlara destek olmalarına 

ve nihayetinde ihtilal hareketine kalkışmalarına sebep olmuştur. Dolayısıyla başarılı bir 

ihtilal hareketiyle Abbâsîlerin iktidarı devralmalarında, Emevi yönetiminin politika ve 

icraatlarından memnun olmayan Arap dışı etnik unsurların aktif rol aldığı gizli ve etkili bir 

propaganda ile teşkilâtlanan geniş halk desteğinin etkisi büyüktür.95 

Abbâsî ihtilal grubu; on iki nakîb96 ve bunlara bağlı yetmişler meclisinin üyeleri olan 

dâî’lerden müteşekkil olup büyük bir gizlilik ile ihtilalin hazırlık safhasını yürütmüş ve 

başarıya ulaşmasını sağlamıştır.97 İhtilalin lideri konumunda olan İmam İbrahim’in98 (ö. 

132/749) Emevilerce öldürülmesi99 nedeniyle Ebü’l-Abbas es-Seffah,100 amcası Davud b. Ali 

ve kardeşi Mansur’un desteğini alarak Kûfe Camii’inde Cuma günü (12 Rebiulahir 132/28 

Kasım 749) ilk Abbâsî halifesi olarak biat almış, minbere çıkarak hutbe okumuştur.101  

Ebü’l-Abbas es-Seffah, ihtilalin başından itibaren gerçek niyetlerini gizli tutarak “er-Rızâ min 

âl-i Muhammed” ifadesini,102 hareketin sloganı olarak kullanıp iktidara geldikten sonra 

okuduğu hutbede; “Abbâsîler ile Iraklılar arasında menfaat birliği olduğunu ifade ederek” 

                                                                                                                                                    
Sabri Küçükaşçı, “Harre Savaşı”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları 1997), 16/245-
247.  

95 Emevilerin yönetim anlayışı nedeniyle yıkılışı ve Abbâsî ihtilali hakkında geniş bilgi için bkz. Abdülaziz es-
Seâlebî, Sükûtu’d-Devleti’l-Ümeviyye ve Kıyâmü’d-Devleti’l-Abbâsiyye, thk. Muhammed Hamâdî (Beyrut:1995); 
Öznur Özdemir, Modern Dönem Batı Literatüründe Abbâsî İhtilali (Sakarya: Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Doktora Tezi, 2019); Ali Delice, “Emevi Devletinin Yıkılış Nedenleri Üzerine Mülahazalar”, Cumhuriyet 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 3 (1999), 299-320; Ali Aksu, Emevi Devletinin Yıkılışı (İstanbul: Kitabevi 
Yayınları, 2007), 171. 

96 Nakîb, bir cemaatin önderi, temsilcisi, bir topluluğun başkanı veya vekili anlamlarına gelir. Bu on iki nakîbin 
isimleri: 1. Süleyman b. Kesir el-Huzâî, 2. Mâlik b. el-Heysem el-Huzâî, 3. Talha b. Zureyk el-Huzâî, 4. Amr b. A’yan 
b. el-Huzâî, 5. İsa b. A’yan b. el-Huzâî, 6. Kahtabe b. Şebib et-Tâî, 7. Lâhiz b. Kureyz et-Temîmî, 8. Kâsım b. Mücâşi’ 
9. Halid b. İbrahim eş-Şeybânî, 10. Musa b. Kâ‘b, 11. Şibl b. Tahmân el-Hanefî, 12. İmrân b. İbrahim şeklindedir. 
Nakîb ve tüm dâîlerin isimleri için bkz. Mehmet Dalkılıç, Horasan’da İktidar Mücadeleleri (M.705-796) (Kayseri: 
Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2009), 255. Ayrıca konu ile ilgili bilgi için bkz. 
Ahbârü’d-Devleti’l-Abbasiyye, 216-218; Muhammed Hudarî Bek, Muhadarâtü Târihü’l-Ümemi’l-İslâmiyye: ed-
Devletü’l-Abbasiyye, thk. eş-Şeyh Muhammed el-Osmânî (Beyrut: 1986) 21; Gülgün Uyar, “Nakîb”, Türkiye Diyanet 
Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2006), 32/321.  

97 Yıldız, “Abbâsîler”, 1/32. 

98 Abbâsî ihtilalinin düzenleyicilerinden olan Ebû İshak İbrahim b. Muhammed b. Ali b. Abdillah b.el-Abbas, Emevî 
halifesi II. Mervân tarafından Humeyme’de tutuklanmış ve 132/749 yılında ölmüştür. İbrahim el-İmam hakkında 
geniş bilgi için bkz. Ethem Ruhi Fığlalı, “İbrahim el-İmam”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 
TDV Yayınları, 2000), 21/319-320. 

99 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/72. 

100 Ebu’l-Abbas es-Seffah hakkında bilgi için bkz. Hakkı Dursun Yıldız, “Ebu’l-Abbas es-Seffah”, Türkiye Diyanet 
Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 1988), 10/284; İbrahim Ceylan, Abbasi Halifesi Ebu’l-Abbas es-
Seffah Dönemi (Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2015); İlknur Apak, 
İhtilalden İktidara Abbâsîler (Ebu'l-Abbas es-Seffah Dönemi) (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2019).  

101 Karakuş, Bir İhtilalcinin Anatomisi: Ebû Müslim Horasânî, 175. 

102 Bu slogan hakkında geniş bilgi için bkz. Mehmet Atalan, “Abbasi Daveti Sürecinde er-Rızâ min Âl-i Muhammed 
Söylemi”, İslâmi Araştırmalar Dergisi 18/2 (2005), 183-191.  



 

14 

 

Şiîlerin, dolayısıyla da Kûfelilerin kalbini kazanmayı amaçlamıştır.103 Ebü’l-Abbas, her ne 

kadar biat almış olsa da başlangıçta İslâm coğrafyasının tüm kesimlerinde kendini kabul 

ettirememiştir. Çünkü son Emevi halifesi II. Mervan hala hayattaydı. Ebü’l-Abbas, bu ikiliği 

ortadan kaldırmak için amcası Abdullah b. Ali’yi, II. Mervân’ın üzerine göndermiş ve Musul’da 

Büyük Zâp Suyu’nda gerçekleşen savaşta son Emevi halifesi II. Mervan büyük bir yenilgiye 

uğramıştır. Sırasıyla Cezire, Şam, Filistin ve Yukarı Mısır’a kaçan II. Mervan, Bûsîr adı verilen 

yerde (132/750) öldürülmüştür.104 Halife Mervan’ın ölümüyle Emevi hilâfeti son bulmuş, 

İslâm dünyasında beş asır hâkimiyetini devam ettirecek olan Abbâsîler ise resmen 

kurulmuştur.  

Ebü’l-Abbas es-Seffah, kuruluşunu gerçekleştirdikleri yeni devlete ve sisteme politik destek 

sağlayabilmek için özellikle din adamlarına iyi davranarak kendi politikalarına destek 

olmalarını, en azından muhalif davranmamalarını isteyerek süreci yumuşak atlatmayı 

amaçlamıştır. Bu maksatla devrim esnasında kendilerine destekleri olan aşırı gruplardan 

uzak durmaya çalışmıştır. Ancak başlangıçta sürdürdükleri bu ılımlı politikalar, siyasi 

ikballerine zarar getireceği düşüncesiyle belli bir süre sonra, isyancı gruplara karşı baskı ve 

şiddete dönüşmüştür.105  

Abbâsîler, otoriteyi sağladıktan sonra kendilerini Emevilerden üstün görmeye başlamış, Hz. 

Peygamber’in amcasının soyundan gelme durumunu bir avantaj olarak değerlendirerek 

Emevilerin elde edemediği bir meşruluğa sahip olduklarını iddia etmişlerdir.106 Hz. 

Peygamber'in vefat ederken amcası Abbas'ı varis olarak bıraktığı argümanı,107 hilafet davaları 

için temel dayanak olarak öne sürmüşlerdir. Bu düşünceden hareketle ikinci Abbâsî halifesi 

Mansûr, Peygamber torunlarından oldukları gerekçesiyle halifelik iddiasında bulunan Ali 

oğullarından Muhammed b. Abdullah’a, ‘Peygamber amcasının soyundan gelmenin 

üstünlüklerini ve hilafete daha layık olduğu’ tezini iletmiştir.108 Abbâsîler iktidarı ele 

geçirdikten sonra yönetim politikalarında bu anlamda değişikliğe gitmiş; Hz. Peygamber’in ve 

                                                 
103 Taberî, Târîhü’t-Taberî: Târîhü’l-Ümem ve’l-Mülûk, 7/325.  

104 Emevi halifesi II. Mervan’ın kaçışı ve yakalanması hakkında bilgi için bkz. Dineverî, Ahbârü’t-Tıvâl, 336-338; 
İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/69-71; Mahmut Şakir, Hz. Adem’den Bugüne İslâm Tarihi, çev. Ferit Aydın 
(İstanbul: Kahraman Yayınları, 1995), 3/261-262-271-273; Nahide Bozkurt, Abbâsîler (Ankara: TDV Yayınları, 
2018), 37; Carl Brockelmann, İslâm Ulusları ve Devletleri Tarihi, çev. Neşet Çağatay (Ankara: Türk Tarih Kurumu, 
2018), 84-85.  

105 Faruk Omar, “Abbâsîlerin Siyasi Emellerinin Tarihi Kökleri”, çev. Cem Zorlu, Din ve Siyasal Söylem (İstanbul: 
İnsan Yayınları, 2006), 39. 

106 Fatma Eraslan, Tuğrul Bey ve Dönemi Selçuklu-Abbasi İlişkileri (Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018), 7.  

107 Abbas’a hitaben: “Ey Abbas! Sen kıyamete kadar benim ümmetimden meliklerin babasısın” ve yine “Ey Abbas! 
Nübüvvet ve mülk sizindir” şeklindeki Hz. Peygamber’e atfedilen sözler, Abbâsîler tarafından bu argümanın 
delilleri olarak sunulmuştur. Bilgi için bkz. Ahmed b. Yusuf b. Ali b. el-Ezrak el-Fârikî, Târihu Meyyâfârikîn ve 
Âmid (Kısmu’l-Artukiyyin), thk. Ahmed Savran (Erzurum: Atatürk Üniversitesi Yayınları, 1994), 47; Zehebî, Siyeru 
A’lâmi’n-Nübelâ, 2/93. Ayrıca Abbas ile ilgili tartışmalar için bkz. Mehmet Azimli, “Siyer Yazıcılığında Abbas 
Portresinin Oluşuma Abbasilerin Etkisi”, Yalova Sosyal Bilimler Dergisi, 1 (Ekim 2010-Mart 2011), 27-42.  

108 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/152. Ayrıca bkz. Mehmet Azimli, Halifelik Tarihine Giriş (Konya: Çizgi Yayınları, 
2016), 154. 



 

15 

 

hilafetin gerçek varislerinin kendileri oldukları gerekçesiyle ihtilal sürecinde birlikte hareket 

ettikleri ve desteklerini aldıkları Hz. Ali evladını yönetime dahil etmemişlerdir. Abbâsîler 

tarafından iktidardan dışlanan ve aldatılmışlık hissine kapılan Ali oğulları, mevcut yönetime 

muhalefet ederek siyasi mücadeleye girişmişlerdir.109 Çünkü yeni sistem, onların beklediği 

gibi olmamış veya devrim esnasında atılan sloganların gereği yapılmamıştır. Aldatılmışlık 

duygusu ile siyasi hak olarak giriştikleri iktidar mücadelesi, devlet tarihi boyunca zaman 

zaman isyan hareketleri boyutuna geçerek Abbâsîleri bir hayli meşgul etmiştir. Bu duygunun 

sonucu olarak Hz. Hasan’ın soyundan gelen Muhammed b. Abdullah (en-Nefsü’z-Zekiyye) ve 

kardeşi İbrahim, halifelik iddiasıyla iktidara karşı isyan etmiş ancak her ikisi de siyasi tehdit 

olarak algılandığından birer yıl arayla idam edilmiştir.110 

132/750 yılında kurulup Moğolların 652/1258 yılında Bağdat’ı işgali neticesinde son bulan 

Abbâsîler’in siyasi tarihini, genel kabule göre iki dönemde incelemek mümkündür.111 Bunlar; 

halifelerin mutlak otoriteye sahip olduğu, kuruluş ve yükseliş dönemini içine alan ve 

“devletin altın çağı”112 olarak nitelendirilen Halife Vasık Billah’ın (227-232/842-847) 

hilâfetinin sonuna kadar olan yaklaşık yüz yıllık dönem (132-232/750-847) ve halifelerin 

otoritelerini kaybettiği, gerileme ve dağılma sürecini içine alan son halife Mu’tasım Billah’ın 

(1258) Moğollar tarafından öldürülmesine kadar geçen yaklaşık dört yüz yıllık dönem (232-

656/847-1258) olmak üzere iki bölümde değerlendirilebilir.113 Bu ikinci dönemi de bazı 

araştırmacılar, kendi içerisinde farklı isimlendirmeler ve dönemler halinde bazı küçük tarih 

değişiklikleri yaparak bölümlere ayırmıştır.114 

Biz ise, Abbâsîlerin siyasi tarihini; Muktedir Halifeler Dönemi (750-847), Türkler Dönemi 

(847-945), Büveyhîler Dönemi (945-1055) ve Selçuklular Dönemi ve Yıkılış (1055-1258) 

şeklinde115 tasnifini uygun görerek çalışma konumuz olan Kâdir-Billâh’ın halife olduğu 

381/991 yılına kadar Abbâsî siyasi tarihine kısaca değinmek istiyoruz. 

                                                 
109 İhtilal öncesi ve sonrasında bu iki hanedan arasında yaşanan ilişki ve olaylar için bkz. Nihal Şahin, Abbasi 

Devletinin Kuruluş Safahasında Abbasoğlu-Alioğlu İlişkileri (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Entitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1996). 

110 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/163, 171; Mehmet Azimli, Hz. Ali Neslinin İsyanları (Konya: Çizgi Yayınları, 
2017), 29-55; Yıldız, “Abbâsîler”, 1/36. 

111 Tasnif için bkz. Mahmud Şâkir, Tarihü’l-İslâmî (Beyrut: el-Mektebü'l-İslâmî, 1991), 5/237; Mehmet Aykaç, 
Abbasi Devleti’nin İlk Dönemi İdari Teşkilatında Divanlar (132-232/750-847) (Ankara: Türk Tarih Kurumu, 1997), 
9-10; Mahmut Kırkpınar, Abbasi Halifesi Mütevekkil ve Dönemi: 232-247/847-861 (İstanbul: Marmara 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1996), 33. 

112 Aykaç, Abbasi Devleti’nin İlk Dönemi İdari Teşkilatında Divanlar (132-232/750-847), 9-10; Corci Zeydan, İslâm 
Uygarlıkları Tarihi, çev. Necdet Gök (İstanbul: İletişim Yayınları, 2012), 1/141; Philip K. Hitti, History of the Arabs 
(Newyork: St. Martin’s Press, 10. Baskı, 1970), 297. 

113 Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ (Halifeler Tarihi), 266; Hüseyin Algül, İslâm Tarihi (İstanbul: Gonca Yayınevi, 1986), 
3/230-231-339. 

114 Bu değerlendirme ve tasnifler için bkz. Aykaç, Abbasi Devleti’nin İlk Dönemi İdari Teşkilatında Divanlar (132-
232/750-847), 10; Mehmet Emin Şen, “Abbâsîlerde Türk Nüfuzu Döneminin Çöküşü ve Tüklerin Akıbeti (232-
447/945/1055)”, International Journal of Social Sicience 5/6 (2012), 464; Suat Kaymak, Abbasi Halifesi Kâim 
Biemrillah ve Dönemi (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2014), 18. 

115 Son dönem olan Selçuklular Dönemi ve Yıkılış dışındaki diğer dönemler, ortalama yüz yılda bir değişmiştir. 



 

16 

 

1.1. Muktedir Halifeler Dönemi (750-847) 

Abbâsî Devleti’nin ‘Muktedir Halifeler Dönemi’ diye ifade edilen birinci dönemini; Ebü’l-Abbas 

ile başlatıp Mütevekkil-Alellah’ın 232/847’de hilafete geçişine kadar geçen yaklaşık 100 yılı 

kapsayan ve 9 halifenin görev yaptığı bir dönem olarak inceleyebiliriz. Bu dönemde devlet, 

kuruluşunu tamamlamış, hızlı bir şekilde gelişme ve yükseliş içerisine girmiştir. Devlet kısa 

zamanda siyasi, askeri, sosyal ve iktisadi alanlarda büyük bir kalkınma göstermiş; ilmi ve 

kültürel alanda önemli gelişmeler yaşamıştır.  

Abbâsîlerin ilk halifesi Ebü’l-Abbas es-Seffah (132-136/750-754), halifeliği döneminde 

devletin kuruluşunu sağlamaya çalışmış, otoritesini sağlamlaştırmaya yönelik mücadele 

etmiştir. İhtilalin başarıya ulaşmasında büyük katkıları olan ve daha sonra vezir olarak da 

görevlendirilen Ebû Seleme el-Hallal’i,116 siyasi geleceği için tehlikeli gördüğünden Ebû 

Müslim ile işbirliği yaparak öldürtmüştür.117 Yaklaşık dört yıl süren iktidarı döneminde; 

kuruluş aşamasında olan devleti temelinden sarsan, bekâ sorununa neden olacak güçlü bir 

muhalefetle karşılaşmamıştır. Çünkü bu kısa dönem, Abbâsî dâilerinin vaadlerine inanarak 

devletin kuruluşuna destek olan farklı grupların siyasi beklentileri nedeniyle toleranslı 

geçmiştir.118 Bu nedenle de iktidarına karşı ciddi isyanlar yaşanmamıştır. Yaşanan küçük çaplı 

isyan hareketleri de kardeşi Ebû Ca’fer Abdullah el-Mansur’un desteği ile büyük oranda 

bastırılmış119 ve Endülüs ile Kuzey Afrika’nın batı kısımları haricinde İslâm dünyasında halife 

olarak tanınmıştır.120 Emevi Devleti’nin, II. Mervan’ın ölümüyle tarih sahnesinden 

çekilmesinden sonra Emevi hanedanından Abdurrahman b. Muâviye, es-Seffah döneminde 

Endülüs’e kaçmış ve burada Endülüs Emevi Devleti’ni kurmuştur.121  

Ebü’l-Abbâs, 134/752 yılında siyasi otoritesini güçlendirmek ve tehlikelerden daha uzak 

olmak amacıyla başkent olarak Emevilerin kullandığı Şam yerine Irak’ı tercih etmiştir. Bu 

kapsamda hilafet merkezi olarak Irak’ta yer alan Fırat’ın doğusundaki Hâşimiye şehrini 

seçmiş, kısa bir müddet sonra da Enbar şehrine taşınmıştır.122 Ebü’l-Abbas, 136/754’te vefât 

edince veliaht tayin ettiği kardeşi Ebû Ca’fer el-Mansur (136-158/754-775), hilafete 

geçmiştir.123  

                                                 
116 Ebû Seleme Hafs b. Süleymân el-Hallâl el-Hemdânî (ö. 132/750) Abbâsîlerin ilk veziridir. Geniş bilgi için bkz. 
Hakkı Dursun Yıldız, “Ebû Seleme el-Hallal”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 
1994), 10/228-229. 

117 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/81; Bozkurt, Abbâsîler, 51. 

118 Cem Zorlu, “Abbasi Devletine Karşı İlk Silahlı Hareketler”, Marife 1/1 (2001), 95-127. 

119 Togel, Abbâsî Halifesi Kâdir-Billâh’ın Hayatı ve Şahsiyeti, 8. 

120 Yıldız, “Ebü’l-Abbas es-Seffah”, 10/284.  

121 Geniş bilgi için bkz. Mehmet Özdemir, Endülüs Müslümanları (Ankara: TDV Yayınları, 2016); Hakkı Dursun 
Yıldız, “Abdurrahman I”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1988), 1/147-150. 

122 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 7/325; Bozkurt, Abbâsîler, 50; Yıldız, “Ebu’l-Abbas es-
Seffâh”, 10/284.  

123 Taberî, Târîhü’t-Taberî: Târîhü’l-Ümem ve’l-Mülûk, 4/375. 



 

17 

 

Ebû Ca’fer el-Mansur, hilafet merkezini Hâşimiye’ye geri taşımış, ancak buranın Şiîlerin ve sık 

sık ayaklanma çıkartan diğer Arap kabilelerinin yoğun olarak yaşadığı Kûfe’ye yakın 

olmasından dolayı hilafet merkezini; iklim, coğrafi, ekonomik ve askeri koşullar açısından 

daha uygun bir bölge olan Bağdat bölgesine taşımıştı.124 Yapılan bu başkent değişikliği ile 

idarenin ağırlık merkezi, bir Akdeniz ülkesi olan Suriye’den, sulanabilen zengin bir vadi ve 

birçok önemli ticaret yollarının geçiş güzergâhındaki Irak’a geçmiş, böylece Bizans yerine 

İran’ın etkisi yoğunluk kazanmıştır.125  

İlk Abbâsî halifelerinin kendilerini meşrulaştırmak ve kabullendirmek adına genellikle 

seçtikleri yol, kurdukları bu yeni imparatorluk ideolojisini Farisî unsurların kaygılarını 

giderecek şekilde genişletmekti. Bu nedenle bir taraftan Şiî ve Sünnî grupları memnun etmek 

için Hz. Muhammed’in soyundan geldiklerini ifade ederken diğer taraftan Babillilerden 

Sâsânilere kadar Irak ve İran’daki eski imparatorlukların varisleri olduklarını iddia 

etmişlerdir.126 Söz konusu bu politikayı en iyi uygulayanlardan biri de Halife Mansur 

olmuştur. Onun bu politik girişimlerinden en önemlisi, hiç şüphesiz Bağdat şehrinin 

kurulması ve başkent olarak tayin edilmesi olmuştur. 

Mansûr, halifeliğinin ilk yıllarında otoriteyi sağlama adına kendisine itaat etmeyen ve isyan 

çıkaran amcası Abdullah b. Ali üzerine, Ebû Müslim’i (ö. 137/755) göndererek bu girişimini 

sonuçsuz bırakmıştı.127 İhtilalin askeri önderi konumundaki Ebû Müslim’in, isyanların 

bastırılmasındaki rolü ile birlikte giderek artan siyasi nüfusunun tehlikeli boyutlara ulaştığını 

gören Mansur, onu da ortadan kaldırmayı başarmıştı.128 Ancak Ebû Müslim’in ölümünü 

bahane eden Horasan bölgesindeki destekçileri, birçok isyan girişimlerinde bulunmuştu. Bu 

isyanların başında, Sünbâz129 ile İshak et-Türkî’nin130 hicri 137 ve 139 yıllarında 

gerçekleştirdiği isyanları gelir. Ayrıca bu dönemde; halifeyi Tanrı, Ebû Müslim’i de 

Peygamber olarak kabul eden Râvendîlerin131 başlattığı isyan da bastırılarak bu topluluğun 

                                                 
124 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/165. 

125 Abdülaziz Dûrî, el-Asru’l-Abbâsiyyu’l-Evvel: Dirâset fî Târihi’s-Siyasi ve’l-İdarî ve’l-Malî, 97-98; Yıldız, “Abbâsîler”, 
1/34; Kadir Kan, Abbâsîlerin Birinci Asrında Bağdat (Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Doktora Tezi, 2010), 30. 

126 Dimitri Gutas, Yunanca Düşünce Arapça Kültür: Bağdat’ta Yunanca-Arapça Çeviri Hareketi ve Erken Abbasi 
Toplumu, çev. Lütfü Şimşek (İstanbul: Kitap Yayınevi, 2015), 38-39. 

127 Taberî, Târîhü’t-Taberî: Târîhü’l-Ümem ve’l-Mülûk, 7/474-479; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/102. 

128 Taberî, Târîhü’t-Taberî: Târîhü’l-Ümem ve’l-Mülûk, 4/386; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/105-106; 
Brockelmann, İslâm Ulusları ve Devletleri Tarihi, 87-91; Bozkurt, Abbâsîler, 52. 

129 Sünbaz, Ebû Müslim tarafından ordu komutanlığına getirilmiş İranlı bir kişidir. Geniş bilgi için bkz. Ya‘kûbî, 
Târihu’l-Ya’kûbî, 2/368; Zorlu, Abbasi Devletine Karşı İlk Silahlı Hareketler, 107-110; Dalkılıç, Horasan’da İktidar 
Mücadeleleri (M.705-796), 210-214. 

130 Ebû Müslim’in öldürülmesinin ardından ortaya çıkan ve “onun ölmediğini, Rey dağlarında gizlendiğini ve 
muayyen bir zamanda tekrar geleceğini” iddia eden bir isyan hareketidir. Bkz. Zorlu, Abbasi Devletine Karşı İlk 
Silahlı Hareketler, 214-216. 

131 Muhammed b. Hanefiyye’nin oğlu Ebû Hâşim’den sonra imâmetin Ali evlâdından Abbas evlâdına intikal ettiğini 
kabul eden Abdullah er-Râvendî (ö. II./VIII. yüzyılın ilk yarısı) mensuplarına verilen ad. Ayrıca Horasan’da Abbâsî 
hareketi içerisinde oluşmuş aşırı Şiî fırka Keysâniyye’yi ifade eden bir terimdir. Geniş bilgi için bkz. Mustafa Öz, 
“Keysâniyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2002) 25/362-364; Zorlu, 
Abbasi Devletine Karşı İlk Silahlı Hareketler, 95-127. 



 

18 

 

tamamı kılıçtan geçirilmişti (141/758). Peygamberlik iddiasında bulunan Üstâzsîs’in 

150/768’de başlattığı isyan, 151/769’da bastırıldıktan sonra Horasan’da otorite 

sağlanabilmişti.132  

Halife Mansur döneminde Şiîler, yoğun baskı ve eziyet ile karşılaşmışlardır. Ali oğulları 

siyasetten uzak kalarak ilim ve ticarete yönelmiş iken Halife Mansur’un baskıcı 

politikalarından dolayı isyan girişimlerine kalkışmışlardı.133 Hz. Ali nesli adına Muhammed b. 

Abdullah134 ve kardeşi İbrahim b. Abdullah bir yıl ara ile ayaklanmıştı. Muhammed b. 

Abdullah, hilafeti Abbasoğullarına kaptırdıkları 132/750 yılından itibaren 13 yıldır gizlice 

sürdürdüğü davetini; 145/762 yılından itibaren kendilerinin hilafete daha layık olduğu, 

Abbâsîlerin meşru haklarını gasbettiği ve hilafet konusunda aldatıldıkları gerekçesiyle isyan 

hareketlerine dönüştürmüştü. Sonuçta Muhammed b. Abdullah 145/762 tarihinde, kardeşi 

İbrahim b. Abdullah ise bir yıl sonra öldürülmüştür.135 Bunun gibi Abbâsî hilafetini meşgul 

eden bu iç isyan ve karışıklıklar, bu dönemde büyük oranda giderilip devlet otoritesinin 

sağlanmasından dolayı Ebû Ca’fer el-Mansur, hanedanın gerçek kurucusu olarak kabul 

edilmiştir. 

Halife Mansur 158/775’te vefat etmeden önce, Ebü’l-Abbas’ın kendisinden sonra ikinci sırada 

veliaht tayin ettiği kuzeni İsa b. Musa’yı veliahtlıktan azlederek yerine oğlu Mehdi için biat 

almıştı. Mansur, yaptığı bu değişiklikle birlikte hilafetinden sonra gelen tüm Abbâsî 

halifelerinin kendi soyundan gelmesini sağlamıştır.136 

Muhammed el-Mehdî-Billâh, babasından güçlü bir devlet devralarak 158-169/775-785 yılları 

arasında halifelik yapmıştı.137 Mehdî-Billah, kendisinden önce hâkim olan şiddet, kargaşa ve 

baskının yerine, itidal ve yumuşak bir siyaset izlemiştir. Devlet için önemli tehdit 

oluşturabilecek olan Ali oğullarına yönelik ılımlı bir politika gütmüş ve onları yanına çekmeye 

çalışmıştır. Mehdî lakabını kullanması da bu amacı taşıdığının bir göstergesi olarak 

değerlendirilebilir. Hilafete geldiğinde hapiste bulunan Ali oğullarını serbest bırakmış, Mekke 

ve Medine’ye ait imtiyazları iade etmiş, Hicaz halkına ve Ali oğullarına pek çok ihsan ve 

yardımda bulunmuştur.138 Bu dönemde, ilahlık iddiasında bulunan Mukannâ İsyanı139 ortaya 

                                                 
132 Nahide Bozkurt, “Mansur”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 28/6; 

Zorlu, Abbasi Devletine Karşı İlk Silahlı Hareketler, 111-113. 

133 Mehmet Azimli, Abbasi Dönemi Şiî Karakterli İsyanlar (750-1000 Yılları Arası) (Konya: Selçuk Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1994), 26.  

134 Muhammed b. Abdullah’ın, “el-Erkat,” “el-Mehdî,” “en-Nefsü’z-Zekiyye (Arınmış Ruh)” ve “Sarîhu Kureyş” şeklinde 
lakapları olduğu kaynaklarda yer alır. Bkz. Hayreddin el-Beyrûtî Zirikli, el-A’lâm Kâmusu Terâcim li Eşheri’r-Rical 
ve’n-Nisa mine’l-Arab ve’l-Müsta’ribîn ve’l-Müsteşrikîn (Beyrut: Dârü’l-İlm li’l-Melâyin, 1980), 6/220. 

135 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/163, 171. Ayrıca geniş bilgi için bkz. Azimli, Hz. Ali Neslinin İsyanları, 29-55; 
Cem Zorlu, Abbâsîlere Yönelik Ebû Cafer el-Mansur Döneminde Dini ve Siyasi İsyanlar (Ankara: Ankara Okulu 
Yayınları, 2001); Bozkurt, “Mansur”, 28/5. 

136 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/180. 

137 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/226-227. 

138 Bilgi için bkz. Nahide Bozkurt, “Mehdî-Billah”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 
2002), 28/377-379. 



 

19 

 

çıkmış ve devleti bir hayli uğraştırmış; nihayetinde Harun Reşîd döneminde 161/778 yılında 

bastırılmıştır.140  

Mehdî, kendisinden sonra oğulları el-Hâdî (169-170/785-786) ve Harun Reşîd’i (170-

193/786-809) veliaht tayin etmiştir.141 Mehdî’nin 169/785’te vefatı üzerine142 oğlu Ebû 

Muhammed Musa b. Muhammed el-Mehdî halife olmuş, Hâdî-İlelhak lakabını almış ve 

yaklaşık bir yıl gibi kısa bir süre görevde kalmıştır. Onun döneminde Ali oğullarına karşı ılımlı 

siyaset terkedilip tekrar sert tedbirler alınmaya başlanmıştır. Zındıklar ve Hâricîlerle de 

yoğun bir şekilde mücadele edilmiştir.143 Kardeşi Harun’u veliahtlıktan azledip oğlu Ca‘fer’i 

veliaht tayin etmek isteyen el-Hâdî, kardeşini hapse attırmıştı. Ancak halifenin, 170/786 

tarihinde vefat etmesi144 üzerine Ebû Cafer Harun er-Reşîd b. Muhammed el-Mehdî-Billâh’e 

170/786 yılında biat edilmiştir.145 

Harun Reşîd halife olunca İran asıllı Yahyâ b. Hâlid el-Bermekî’yi vezir tayin etmiştir.146 Yahyâ 

ve oğulları Ca’fer ve Fazl, yönetimde ciddi bir otorite sahibi olmuş ve yaklaşık on yedi yıl 

vezirlik yapmışlardır. Bermekî Ailesi’nin yönetimde etkin olduğu Harun Reşîd dönemi, 

Abbâsîlerin bilimsel ve kültürel alanda önemli gelişmelerin yaşadığı bir dönem olmuştur.147 

Harun Reşîd, Bermekî Ailesi’nin giderek tehlikeli boyutlara varan nüfuzunu fark etmesi 

üzerine tüm mallarını müsâdere ederek devlet içindeki Bermekî ve Fars nüfuzunun 

hâkimiyetine son vermiştir.148  

Harun Reşîd, kendisinden sonra halife olmaları için oğulları Emîn’i birinci, Me’mûn’u da ikinci 

sırada veliaht tayin etmişti.149 Nitekim Harun Reşîd, Tus’ta (193/809) vefat edince150 oğlu 

Emîn (193-198/809-813) halifelik makamına geçmiş151 ve babasının veliaht tayin sırasını 

değiştirerek kendi oğlu Musa’yı veliaht olarak atamıştı. Bu durum, kardeşi Me’mûn’un 

Horasan’da isyan etmesine neden olmuştu. Hilafet konusundaki bu anlaşmazlık, iç savaşa 

sebep olmuş ve yaşanan mücadelede Emîn’i destekleyen Arap unsurlar ile Me’mûn’u 

                                                                                                                                                    
139 Hişam b. Hakim el-Mukanna (ö. 161/778 [?]), Abbâsîler döneminde Maverâüünnehir’de Peygamberlik ve 
ilâhlık iddiasıyla ortaya çıkan bir isyancıdır. Bu isyan hakkında geniş bilgi için bkz. İbrahim Babür Gündoğdu, 
Horasan'ın Maskeli Peygamberi Hişam b. Hakim el-Mukanna (İstanbul: Kitaparası Yayınları, 2020); Mustafa Öz, 
“Mukannâ el-Horasânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları 2020), 31/124-125. 

140 Taberî, Târîhü’t-Taberî: Târîhü’l-Ümem ve’l-Mülûk, 8/135; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/238.  

141 Taberî, Târîhü’t-Taberî: Târîhü’l-Ümem ve’l-Mülûk, 8/124-128; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/226. 

142 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/259 

143 Taberî, Târîhü’t-Taberî: Târîhü’l-Ümem ve’l-Mülûk, 8/168-172; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/263-265.  

144 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/272. 

145 Taberî, Târîhü’t-Taberî: Târîhü’l-Ümem ve’l-Mülûk, 8/230; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/277. 

146 Taberî, Târîhü’t-Taberî: Târîhü’l-Ümem ve’l-Mülûk, 8/230; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/278 

147 Zeydan, İslâm Uygarlıkları Tarihi, 1/141. 

148 Taberî, Târîhü’t-Taberî: Târîhü’l-Ümem ve’l-Mülûk, 8/287-300; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/352.  

149 Taberî, Târîhü’t-Taberî: Târîhü’l-Ümem ve’l-Mülûk, 8/275-276; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/359. 

150 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/352. 

151 Mes’ûdî, Kitâbü’t-tenbîh ve’l-işrâf, 243; Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ (Halifeler Tarihi), 303. 



 

20 

 

destekleyen İranlı ve Türk unsurlar karşı karşıya gelmişti.152 Yapılan karşılaşmada Bağdat’ta 

kuşatılan Emîn, 198/813’te öldürülmüştü.153 Böylelikle kardeşi Emîn’i saf dışı bırakan 

Me’mûn (198-218/813-833) hilafet makamına gelmişti.154 

Me’mûn dönemi, Abbâsî Devleti’nin her alanda zirveye ulaştığı bir dönem olarak 

nitelendirilebilir. Abbâsîler devri içerisinde bilimsel ve felsefi düşüncenin gelişimi açısından 

son derece parlak bir dönem olmuştur. Me’mûn’un iktidara gelişiyle devlet yönetiminde 

İranlılar daha fazla söz sahibi olmaya başlamışlardır. Bunun neticesi olarak İranlı vezir Fazl b. 

Sehl’in de etkisiyle başkent, Bağdat’tan Merv’e taşınmış; bu durum ve uygulamalar, Arap 

unsurlarının tepkisine, buna bağlı olarak da bazı isyanların ortaya çıkmasına yol açmıştır.155 

Me’mun döneminde fikir hürriyeti ve bilimsel çalışmalara çok önem verildiğinden ve bu 

çalışmalar desteklendiğinden, kelamî tartışmalar ve mezhepsel konular rahatça ilim 

meclislerinde konuşulabilir olmuştur. Ancak kendisinin Mu‘tezile’yi benimsemesi nedeniyle 

hilafetinin ilk yıllarındaki bu özgürlükçü tutumu değişmiş, daha sonra Mu‘tezile’yi devletin 

resmi mezhebi olarak yaymaya çalışmıştır. “Halku’l-Kur’ân”156 konusunda halk sorguya 

çekilmiş, baskı ve işkence görmüştür. Tarihte onun bu uygulama ve baskıları, Mihne dönemi157 

olarak adlandırılmıştır. Yine bu dönemde devleti uzun süre meşgul eden ve yaklaşık 20 yıl 

süren önemli isyanlardan birisi olarak görülen Babek İsyanı158 201/816 yılında patlak 

vermiş, 223/837-838 yılında Halife Mu‘tasım-Billah döneminde ancak bastırılabilmiştir.  

Halife Me’mûn’u seleflerinden ayıran en önemli özelliği, Şiîlere çok yumuşak davranması ve 

201/817 yılında hanedandan olmayan Hz. Ali’nin soyundan gelen Ali b. Mûsâ er-Rızâ’yı 

veliaht tayin etmesi olmuştur. Bu tutumun bir neticesi olarak kendi adına değil, Ali b. Mûsâ 

                                                 
152 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/363-369. 

153 Taberî, Târîhü’t-Taberî: Târîhü’l-Ümem ve’l-Mülûk, 8/365; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/402-406. 

154 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 10/49; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/389. 

155 Geniş bilgi için bkz. Nahide Bozkurt, Mu’tezilenin Altın Çağı (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2016), 41-42. 
Örneğin Nasr b. Şebes İsyanı, devleti yaklaşık 12 yıl uğraştırmıştır. 

156 Kur’anın yaratılmışlığı konusundaki tartışmaları ifade eden kelâmî bir terimdir. Geniş bilgi için bkz. Şehristânî, 
el-Milel ve’n-Nihal, 1/38-39; Serdar Demirel, Hadis Tasnifinin Altın Çağında Halku’l-Kur’an Meselesi ve Hadis 
Kaynaklarına Etkisi (İstanbul: İbn Haldûn Üniversitesi Yayınları, 2021); İbrahim K. Özmantar, İslâm Düşüncesinde 
Halku’l-Kur’ân Problemi ve Günümüze Yansımaları (Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 
Lisans Tezi, 2000); Mahmut Yıldız, Halku’l-Kur’an Tartışmalarının Siyasi, Sosyal ve İtikadi Boyutları (Me’mûn 
Örneği) (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2003); Şengül Toprak, 
Tarihselcilik Tartışmaları Bağlamında Halku’l-Kur’an (Çorum: Hitit Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 
Lisans Tezi, 2019); Recep Ardoğan, ”Mutezile’nin Halku’l-Kur’an Fikrinin Eş’ariyye-Maturidiyye Kelâmına nüfuzu: 
Kelâm-ı Nefsi Kavramlaştırması”, Usul İslâm Araştırmaları Dergisi 15 ( Haziran 2011), 125-159; Muharrem 
Akoğlu, “Siyasallaşma Sürecinde Halku’l-Kur’an Tartışmaları”, Bilimnâme 37 (2009), 353-382; Yusuf Şevki Yavuz, 
“Halku’l-Kuran”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 15/371-375. 

157 Dönem ve uygulamalar hakkında geniş bilgi için bkz. Mahmut Ay, Mu‘tezile-Siyaset İlişkisi (Ankara: Ankara 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2000); Bozkurt, “Mu‘tezilenin Altın Çağı; Muharrem Akoğlu, 
Mihne Sürecinde Mu‘tezile (İstanbul: İz Yayıncılık, 2006); Hayrettin Yücesoy, “Mihne”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2005), 30/26-28; Mahfuz Söylemez, Mihne Süreci ve İslâmi İlimlere Etkisi 
(Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2016).  

158 Babek isyanı ile ilgili geniş bilgi için bkz. Mehmet Azimli, Babek (Konya: Çizgi Yayınları, 2013); Houlıh Mehdı 
Zaın Alabden, Babek İsyanı ve Abbâsîler Açısından Sonuçları (Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Yüksek Lisans Tezi, 2020). 



 

21 

 

er-Rızâ’nın adına para bastırmıştır.159 Devlet geleneğinde olmayan bu uygulama, 

Abbasoğullarının sert tepkisine yol açmıştır. Me’mûn’un bu tarihi girişimi, 203/818 yılında 

Ali b. Mûsâ’nın şüpheli ölümü üzerine sonuçsuz kalmıştır.160 Bunun üzerine Halife Me’mûn, 

oğlunu veliaht tayin etmemiş, vefâtı sonrasında Harun Reşîd’in vasiyeti doğrultusunda 

Türklerin desteğini alan Ebû İshâk el-Mu‘tasım-Billâh Muhammed b. Harun er-Reşîd, 

Mu‘tasım-Billah (218-227/833-842) ünvanıyla halife olmuştur.161 

Mu‘tasım, hilafete gelmesinde Türklerin önemli bir payı olmasından dolayı daha önce devlet 

yönetiminde etkin olan Arap ve Farisî nüfuzunu geri plana itmiş, özellikle Türk nüfuzunu 

orduda öncelemiştir.162 Bu yaklaşımdan rahatsız olan Arap ve İranlılar, isyan hareketlerine 

girişmiş, bu nedenle de halifeliğinin başlangıcında bu tür isyanlarla uğraşmak zorunda 

kalmıştır. Hilafeti döneminde orduda Türklerin sayısının hızla artması163 neticesinde, Bağdat 

halkı ile bu farklı etnik yapı ve özellikteki unsurlar arasında sorunlar164 oluşmaya 

başladığından, Bağdat’ın kuzeyine bir ordugâh şehir kurdurmuş (221/836) ve Bağdat’a oğlu 

Harun’u (Vâsık-Billah) vali olarak bırakarak Sâmerrâ165 ismi verilen bu şehre başkenti 

taşımıştır.166 Bu şehrin, devletin yeni merkezi olması dolayısıyla Türk nüfuzunun yönetimde 

etkin olmaya başlaması sebebiyle bazı araştırmacılar, bu tarih ile Sâmerrâ döneminin 

(Türkler dönemi) başlamış olduğunu belirtirler.167 

                                                 
159 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 10/93-94; İhsan Süreyya Sırma, Abbâsîler Dönemi 
(İstanbul: Beyan Yayınları, 2019), 76. 

160 Taberî, Târîhü’t-Taberî: Târîhü’l-Ümem ve’l-Mülûk, 8/557-580; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-
Ümem, 10/120. 

161 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 11/25; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/13. 

162 Hakkı Dursun Yıldız, İslâmiyet ve Türkler (İstanbul: İlgi Kültür Sanat Yayınları, 2019), 117; Mehmet Azimli, 
“Abbâsîler Döneminde Türklerden Oluşturulan Ordu: Hassa Ordusu”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
Yayınları 4/2 (2002), 34. 

163 Bu konuda bilgi için bkz. Mehmet Azimli, “Abbâsîler Döneminde Türklerden Oluşturulan Özel Ordu ve Aile 
İlişkileri”, Marife 1 (2010), 157-163. 

164 Bu sorunları şu şekilde ifade edebiliriz: a) Türk askerlerin savaşçı özelliklerini korumak maksadıyla eşlerinin 
getirilmesi ve bu eşlerden ayrılıp başka kadınlarla evlenmelerinin yasaklanması neticesinde Bağdat’a 
yerleşmeleri ile Bağdat’ın nüfusunun artması, buna bağlı olarak yaşanan ekonomik, sosyolojik, antropolojik ve 
siyasi sorunlar b) Halife Mut’asım’ın “Halku’l-Kur’an” konusunda Bağdat halkına baskı yapması sonucu halk 
nezdinde itibarının düşmesi ile oluşan sıkıntılar c) Türklerin orduda sayısının artması ve önemli kademelere 
gelmesi, halife ile Bağdat’ın yerel halkı arasında olan güveni sarsmıştır. Halife, bu sorunlara çözüm bulmak için 
güvenli bir şehir arayışına girmiştir. Konu ile ilgili bilgi için bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/21-22; K.V 
Zettersteen, "Mu'tasım", İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: MEB Yayınları, 1979), 8/749; Elif Taştan Demiroğlu, Abbasi 
Halifesi Mu‘tasım Billah ve Dönemi (İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 
2019), 13-16. 

165 Geniş bilgi için bkz. İbnü’t-Tıktaka, Ebû Cafer Safiyyüddîn (Celâlüddîn) Muhammed b. Ali b. Tabâtabâ el-Hasenî 
el-Alevî, el-Fahrî, çev. Ramazan Şeşen (İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayınları, 2016) 171-172; Bahattin Kök, 
“Samerra’nın Kuruluşu”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 19 (2003), 7-48; Hatice Kübra Topuz, 
“Abbasi Başşehri Samerra ve Abbasi Tarihinde Samerra Dönemi”, İSTEM 9/18 (2011), 83-112. 

166 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 11/65. 

167 Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ (Halifeler Tarihi), 345; Claude Cahen, İslâmiyet: Doğuşundan Osmanlı Devleti’nin 
Kuruluşuna Kadar, çev. Esat Nermi Erondor (Ankara: Bilgi Yayınevi, 2000), 167; Nesîmî Yazıcı, İlk Müslüman Türk 
Devletleri Tarihi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2004), 46. Her ne kadar 221/836 yılında Samerra 
başkent olmuş olsa da Mu‘tasım’ın güçlü ve dirayetli bir yönetim sergilemesi nedeniyle 227/842’de vefâtından 



 

22 

 

Mu‘tasım döneminin en önemli olaylarından biri; Me’mun döneminde devleti büyük 

sıkıntılara sokan ve bir türlü bastırılamayan Bâbek İsyanı’nın, ünlü Türk komutan Haydar b. 

Kavus el-Afşin (ö.226/841) tarafından bastırılmış olmasıdır.168 Bu olaydan kısa bir süre sonra 

Mu‘tasım’ın 227/842’de vefât etmesi169 üzerine Ebû Cafer Harun b. el-Mu‘tasım-Billâh (227-

232/842-847), Vâsık-Billâh ünvanıyla halife oldu.170 Babasından güçlü ve zengin bir iktidar 

devralan Vâsık-Billâh, halka bolca ihsanda bulunduğu için genelde sakin bir dönem 

geçirmiştir.171 Bu dönemde Türklerin devlet kademelerinde etkinliği daha da artmıştır. 

Abbâsîler tarihinde Vâsık dönemi, gelişme ve ilerlemenin durduğu, devletin duraklamaya 

başladığı dönem olarak da kabul edilmektedir.  

Vâsık-Billâh, 232/847 tarihinde hastalanması neticesinde veliaht tayin etmeden vefat 

etmesi172 üzerine Abbâsî tarihinde ilk defa devletin ileri gelen erkânı, müşâvere yöntemiyle 

halife seçmek için bir araya gelmiş ve Mu’tasım’ın oğlu Ca‘fer b. Muhammed el-Mu‘tasım, 

Mütevekkil-Alellah ünvanı ile halife seçilmiştir.173 Böylece Abbâsî siyasi tarihinde Muktedir 

Halifeler Dönemi sona ermiş, bundan sonra artık devlet; duraklama, gerileme ve yıkılış 

sürecine girmiştir. 

1.2. Türkler Dönemi (847-945) 

Abbâsî Devleti’nin bir müddet daha başkent Sâmerrâ’dan yönetilmesi ve özellikle orduda 

sayısal gücü elinde bulunduran Türklerin yönetimde güçlü bir etkiye sahip olmaları nedeniyle 

334/945’te Büveyhîlerin Bağdat’ı ele geçirdiği zamana kadar devam eden dönem, Türkler 

Dönemi diye adlandırılmıştır.174 Türkler dönemi, Mütevekkil-Alellah’ın 232/847’de hilafete 

geçişinden başlayıp Büveyhîlerin Bağdat’ı 334/945 yılında ele geçirmesine kadar devam eden 

ve Müstekfî-Billâh’ın (944-946) halifeliği döneminde sona eren -yaklaşık yüz yıl kadar süren- 

bir dönemi kapsar. Bu dönemde toplam 13 halife görev yapmıştır. Bunlardan ilki olan 

Mütevekkil-Alellah dönemi (232-247/847-861) ile birlikte devlet duraklama ve gerileme 

dönemine girmiştir.175 Özellikle Halife Vâsık döneminden sonra iktidara gelen halifeler, 

etkinliğini kaybederek Türk komutanların güdümüne girmeye başlamışlardı. Bundan sonra 

göreve gelen bu halifelerin içerisinde siyasi gücünü kazanıp etkili olmaya çalışanlar ve bunu 

                                                                                                                                                    
sonra yerine gelen Vâsık-Billah dönemi ve sonrasında Türk komutanlar etkili olmaya başlamıştır. Bu nedenle 
Türkler döneminin, Vâsık-Billah döneminden sonra başladığı düşüncesinin daha uygun olduğu görüşündeyiz. 

168 Azimli, Babek, 103-123. 

169 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 11/118; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/70. 

170 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 11/119; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/73. 

171 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/92.  

172 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 11/177; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/91. 

173 Ya’kûbî, Târihu’l-Ya’kûbî, 2/483; İbn Hazm, Ebû Muhammed Ali b.Ahmed b. Said el-Endelüsî, Resâil, thk. İhsan 
Abbas (Beyrut: y.y., 1987), 2/55; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 11/178; İbnü’l-Esîr, el-
Kâmil fi’t-Târih, 6/94. 

174 Yazıcı, İlk Müslüman Türk Devletleri Tarihi, 46; Yıldız, İslâmiyet ve Türkler, 117-118. 

175 Hüseyin Gazi Yurdaydın, İslâm Tarihi Dersleri (Ankara: Ankara Üniversitesi Yayınları, 1971), 40.  



 

23 

 

bir nebze başarabilenler olmuşsa da artık hilafetin eski gücüne tam olarak kavuşması 

mümkün olmamıştır.176 

Halifeler, yönetimi büyük oranda Türk komutanlarına kaptırmış ve sahip oldukları siyasi 

gücü kullanamaz duruma gelmişlerdir. Bu süreçte; halifelerin yönetimde güçlü olmaları bir 

yana, komutanlar tarafından görevden uzaklaştırıldıkları ya da zaman zaman görev 

değişikliklerine karşı koyamayacak acziyet içerisinde oldukları hatta öldürüldükleri dahi 

görülmüştür.177 

Mütevekkil-Alellah’ın göreve geldiğinde idari anlamda ilk yaptığı işlerden biri, kendinden 

önce Me’mun, Mu’tasım ve Vâsık’ın izlediği siyasi ve dini politikalarda bazı değişikliğe gitmesi 

olmuştur. Halifenin, müşâvere yöntemiyle hilafete getirilmesi,178 halkın memnun kalacağı bir 

siyaset anlayışını benimsemesine neden olmuştur. Özellikle Mu‘tezilî anlayıştan vazgeçerek 

Halku’l-Kur’an ile ilgili tartışmalara son vermiş, bu sebeple hapsedilmiş kişileri serbest 

bırakmış, din adamlarının sorguya çekilme ve cezalandırılma uygulamalarını da 

kaldırmıştır.179 Buna karşılık Ali oğullarına yönelik ise; şiddet ve baskı yanlısı bir politika 

izlemiştir.180 Türklerin yönetimdeki artan nüfuzunu yok etmek için başkenti, Arap unsurların 

yoğun olarak yaşadığı Dımaşk’a taşımış ancak Türklerin yoğun muhalefeti nedeniyle aynı yıl 

içerisinde tekrar Sâmerrâ’ya dönmek zorunda kalmıştır. Fakat burada huzursuzlukların bir 

türlü sonlandırılamaması, başkentin Sâmerrâ yakınlarındaki Ca‘feriye (Mütevekkiliye) 

bölgesine taşınmasına neden olmuştur (246/860).181  

Mütevekkil’in idari icraatlarından bir diğeri de kendisinden sonra üç oğlunu -Muhammed 

[Müntasır Billah], Ebû Abdullah Muhammed [Mu’tez Billah] ve İbrahim’i [Müeyyed]- sırayla 

halife olmaları için veliaht tayin etmesi182 olmuştur. Mütevekkil’in veliaht tayin ettiği 

oğullarının sırasını değiştirmek istemesi183 ve bu konudaki hissi tutumu, ayrıca Türklere 

yönelik olumsuz politikası, Türk komutanları ile birlikte hareket eden büyük oğlu Müntasır 

tarafından suikast sonucu öldürülmesine neden olmuştur (247/861).184 Mütevekkil’in 

öldürülmesi, İslâm tarihinde hilâfet ordusu tarafından bir halifeye karşı işlenen ilk cinayettir. 

                                                 
176 Adnan Demircan, İslâm Tarihi ve Medeniyeti (Ankara: Nobel Yayınları, 2019), 193. 

177 Demircan, İslâm Tarihi ve Medeniyeti, 193. Mütevekkil-Alellah’ın oğlu Muntasır ile anlaşan Türk komutan Boğa 
es-Sagîr tarafından öldürülmesi buna örnek gösterilebilir.  

178 İbn Hazm, Resâil, 2/55. 

179 Taberî, Târîhü’t-Taberî: Târîhü’l-Ümem ve’l-Mülûk, 9/190; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/115. Ayrıca olaylar 
ile ilgili geniş bilgi için bkz. Mahmut Kırkpınar, Abbasi Halifesi Mütevekkil ve Dönemi: 232-247/847-861 (İstanbul: 
Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1996), 82-104. 

180 Kırkpınar, Abbâsî Halifesi Mütevekkil ve Dönemi, 104-118. 

181 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 11/350. 

182 Taberî, Târîhü’t-Taberî: Târîhü’l-Ümem ve’l-Mülûk, 9/175; Mes’ûdî, Mürûcü’z-Zeheb ve Me’âdinü’l-Cevher, 4/87; 
İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/105; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 11/224. 

183 İkinci sıradaki oğlu Mu’tez’i, büyük oğlu Müntasır’ın önüne almak istemiştir. 

184 Mes’ûdî, Mürûcü’z-Zeheb ve Me’âdinü’l-Cevher, 5/18-119; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/136; Ayrıca 
öldürülüş sebepleri hakkında geniş bilgi için bkz. Kırkpınar, Abbasi Halifesi Mütevekkil ve Dönemi, 240-247. 



 

24 

 

Bu olayı; Abbâsî halifelerinin hem siyasi otoritelerinin hem de manevi nüfuzlarının iyice 

zayıflamaya başladığının bir göstergesi olarak da değerlendirebiliriz.  

Müntasır-Billah (247-248/861-862), yaklaşık 6 ay iktidarda kalabilmiştir. 248/862’de 

yakalandığı şiddetli hastalık sonucu Sâmerrâ’da vefat etmiş185 ve yerine Türk kumandanları 

ve devlet erkânının kararı ile Müstaîn-Billâh (248-252/862-866) hilafete getirilmiştir.186 

Bundan sonra artık hilâfete geçmede veliahtlık müessesesi önemini yitirmiş, başta ordu 

komutanları olmak üzere devlet erkânının tercihi önem kazanmıştır.187 

Müstaîn-Billâh (248-252/862-866) hilafete geçince adeta Türk komutanlarının kuklası 

konumunda olmuştu.188 Bu durum, diğer etnik unsurların tepkisine yol açmış ve isyan 

girişimlerine neden olmaya başlamıştı. Halife, bu baskıdan kurtulmak için gizlice başkent 

Sâmerrâ’yı terk etmiş ve Bağdat’a taşınmıştı. Türklerin ‘geri dön’ çağrılarını kabul etmeyince 

Türk askerleri, siyasi otoritelerinin sarsılmasından endişe ettiklerinden ve yerine halife 

olmak isteyen Mu‘tez-Billâh’ın da teşvikiyle Müstaîn-Billâh’ı öldürmüşlerdi.189 Neticede 

halkın ve Türklerin desteğini alan Mu‘tez-Billâh halife ilan edildi.190 

Mu’tez-Billah (252-255/866-869) biat aldıktan sonra, kardeşleri Müeyyed ve Ebû Ahmed’i 

hapse attırmıştır. Halifeliğini Türklere borçlu olmasına rağmen kendi siyasi geleceği için 

tehlike olarak gördüğü önemli Türk komutanlarından Vasıf ve Boğa es-Sagîr’i öldürtmek 

suretiyle devre dışı bırakmıştır.191 Bu durum Türklerin tepkisine yol açmış, maaşlarını 

zamanında alamadıklarını gerekçe göstererek isyan etmelerine sebep olmuştur. Bu isyan 

girişimlerinde Mu’tez, işkence yapılarak hilafetten çekilmeye zorlanmış ve altı gün sonra da 

ölmüştür (255/869).192 Yerine Vâsık-Billâh’ın oğlu Mühtedî-Billâh halife ilân edilmiştir 

(255/869).193 

Mühtedî-Billâh (255-256/869-870) hilafete geçince bir taraftan Türk komutanlarla diğer 

taraftan da Hicaz ve Taberistan’da Ali oğullarının çıkardığı isyanlarla uğraşmak zorunda 

kalmıştır. Halife, Türklerin nüfuzunu kırmaya çalışmış, başarılı olamayınca sarayı muhasara 

altına alınarak halifelikten hâl edilmiş ve işkence yapılarak öldürülmüştür (256/870).194 

                                                 
185 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 12/5; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/141; K. V. 
Zettersteen, “Müntasır”, İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1979), 8/580. 

186 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 12/6; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/149.  

187 Taberî, Târîhü’t-Taberî: Târîhü’l-Ümem ve’l-Mülûk, 9/251-254.  

188 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/149. 

189 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 12/56; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/185. 

190 Taberî, Târîhü’t-Taberî: Târîhü’l-Ümem ve’l-Mülûk, 9/347-348; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-
Ümem, 12/43; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/165.  

191 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/182. 

192 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/199; Hudarî Bek, Muhadarâtü Târihü’l-Ümemi’l-İslâmiyye: ed-Devletü’l-
Abbasiyye, 280. 

193 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 12/81; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/201; Yusuf Işş, 
Târihu Asri’l-Hilâfeti’l-Abbasiyye, thk. Muhammed Ebü’l-Ferc el-Işş (Dımaşk: y.y., 1982), 119. 

194 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 12/102; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/220. 



 

25 

 

Bunun üzerine Mu’temid-Alellah (256-279/870-892) halife olunca babasının veziri 

Ubeydullah b. Yahya b. Hakan’ı vezirliğe getirmiş, devletin yönetimini de kardeşi Muvaffak’a 

bırakarak vaktini genelde eğlence ve av partilerinde geçirmiştir.195 Halifeliği, önemli 

isyanlarla uğraşmakla geçmiştir. Bunlardan biri, Fars bölgesinde Ya’kub b. Leys es-Saffâr 

tarafından 253/867’de başlatılan ve etkisi bu dönemde de hissedilen isyandır.196 Dönemin en 

önemli olayı ise, Basra taraflarındaki tarla ve tuzlalarda kötü şartlar altında çalışan siyahi 

köleleri, zenginlik ve hürriyet vaadiyle çevresinde toplayan Ali b. Muhammed ez-Zencî adlı 

kişinin başlattığı ve yaklaşık 15 yılda ancak bastırılan Zenc isyanıdır.197 Bu isyanların 

oluşturduğu otorite boşluğundan yararlanarak Fars bölgesinde Saffârîler, Mısır’da 

Tolunoğulları, Horasan ve Maveraünnehir’de Samâniler, Azerbaycan’da ise Sâcoğulları gibi 

yarı bağımsız devletler ortaya çıkmıştır. 

Mu’temid-Alellah, başkent olarak Sâmerrâ’yı kullanan son Abbâsî halifesidir. Onun 

muhtemelen zehirlenerek 279/892’de ölümü198 ile birlikte “Sâmerrâ” diye de adlandırılan 

dönem sona ermiş, başkent tekrar Bağdat’a taşınmıştır.199 

Mu’temid-Alellah’ın ölümü üzerine zor ve karışık bir dönemde Mu’tazıd-Billâh (279-

289/892-902) hilafete gelmiş ve merkezi otoriteyi güçlendirmeye çalışmıştır.200 Âmid’de 

bulunan Şeybânîler’i itaati altına almış, Tolunoğullarını her yıl vergi ödemeye mecbur 

etmiş201 ve Saffârîlerin hilafete bağlılığını sağlamıştır. Bu dönemde Cibâl bölgesinde hüküm 

süren Dülefîlerle mücadele ederek varlıklarına son vermiştir.202 Yine bu dönemde Karmatî 

isyanları devleti zor durumda bırakmıştır. Karmatîler’in203 287-289/900-902 yılları arasında 

üç ayaklanma teşebbüsü, Mu‘tazıd tarafından bastırılmıştır.204 Bu başarılı politikaları 

sayesinde hilafetin neredeyse yok olan otoritesini yeniden toparlamış, komutanlar ve devlet 

erkânının hilafet üzerindeki otoritesini ise kırmıştır. Ayrıca siyasi, askeri ve iktisadi alanlarda 

yaptığı düzenlemelerle Abbâsîlerin yeniden toparlanmasını sağlamıştır. Yaklaşık on yıl süren 

                                                 
195 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 12/103-105; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/224. 

196 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/193; Mohsen Rahmati, “The Saffarid Ya’qub b. Layth and the Revival of Persian 
Kingship”, Journal of persianate studies 12 (2019), 5-27. 

197 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/225-226. Ayrıca geniş bilgi için bkz. Mustafa Demirci, Siyah Öfke (İstanbul: 
Çizgi Kitapevi Yayınları, 2017); Musa Baydar, Abbâsîler Tarihinde (H.255-270/M.869-883) Zenci İsyanı, Sebep ve 
Sonuçları (İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007). 

198 Mes’ûdî, Mürûcü’z-Zeheb ve Me’âdinü’l-Cevher, 4/229-230; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/370; Zehebî, Siyeru 
A’lâmi’n-Nübelâ, 12/552. 

199 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/374. 

200 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/370-371. 

201 Saim Yılmaz, “Halife Mu‘tazıd Döneminde (279-289/892-902) Abbasi-Tolunoğulları İlişkileri”, Sakarya 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11 (2005), 171-179. 

202 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/386; Ali Aktan, “Mu’tazıd-Billah”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
(Ankara: TDV Yayınları, 2020), 31/384. 

203 Aşırı Şiî İsmâiliyye mezhebine mensup olan bu zümre. Kûfe’deki İsmâilî dâîsi Hamdân b. Eş‘as Karmat’a (ö. 
293/906) nisbetle bu adı almışlardır. Geniş bilgi için bkz. Sabri Hizmetli, “Karmatîler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2001), 24/504-514. 

204 Geniş bilgi için bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/396-397, 400-401, 410; Hizmetli, “Karmatîler”, 24/504. 



 

26 

 

halifeliği esnasında ortaya koymuş olduğu başarılı politikalar ve aldığı sert tedbirlerle devleti 

ikinci defa derleyip toparlaması nedeniyle tarihçiler tarafından “ikinci Seffah” nitelendirilmesi 

yapılmıştır.205 Mu‘tazıd 289/902’de vefat206 ettikten sonra yerine oğlu Müktefî-Billâh (289-

295/902-908) geçmiştir.207  

Müktefî-Billâh, babasının siyasetini devam ettirmeye, devletin itibarını ve gücünü artırmaya 

çalışmıştır. Müktefî döneminde Karmatîlerle uzun süren mücadeleler sonucunda Karmatîler 

bozguna uğratılmış,208 Tolunoğulları Devleti ortadan kaldırılarak Mısır ve Suriye’nin yeniden 

Abbâsî hâkimiyetine girmesi sağlanmış ve Mısır’da tekrar Abbâsîler adına hutbe okutulmaya 

başlanmıştır (292/905).209 Müktefî-Billah’ın 295/908’de vefat etmesi210 üzerine kardeşi 

Ca’fer, Muktedir-Billâh (297-320/908-932) lakabıyla hilafete geçmiştir.211 

Muktedir-Billâh’ın hilafete küçük yaşta gelmesi nedeniyle vezir Abbas, devlet erkânı ve 

komutanların çoğu, Abdullah b. Mu‘tez-Billâh’ı halife yapmak istiyordu.212 Ancak daha 

sonraları bu fikrin, kendi çıkarları için uygun olmayacağını düşünen vezir Abbas, muhalefet 

tarafından öldürüldü213 ve Halife Muktedir-Billâh hâl edilerek yerine Abdullah b. Mu‘tez 

Billâh halife oldu (296/908). Ancak nüfuzlu komutan Mûnis el-Muzaffer’in214 desteği ile kısa 

süre sonra tekrar Muktedir-Billah halifeliğe getirildi.215 

Muktedir-Billâh’ın yaklaşık 24 yıllık hilafetinde önemli dış gelişmeler yaşanmış; 297/909 

yılında İfrîkiye’de Fâtımîler (909-1171), Şiî bir devlet kurmuş ve 298/910 yılında 

halifeliklerini ilan etmişlerdi.216 Daha sonra Kuzey Afrika’da hızlı biçimde yayılan Şiî Fâtımîler 

ile mücadele edebilmek için Endülüs Emevi emiri III. Abdurrahman, kendisini 316/929 

yılında halife ilan etmişti.217 Emir, Nâsır Lidinillah ünvanını almış; böylece Endülüs Emevi 

                                                 
205 Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ (Halifeler Tarihi), 382; Aktan, “Mu’tazıd-Billah”, 31/384. 

206 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/410. 

207 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/412; Aktan, “Mu’tazıd-Billâh”, 31/384. Ayrıntılı bilgi için bkz. Saim Yılmaz, 
Mu’tazıd ve Müktefî Döneminde Abbâsîler (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2006), 83-261. 

208 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/417-419, 421-422. 

209 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/424-425. 

210 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/437. 

211 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/438. 

212 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/441-442. 

213 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/461. 

214 Saim Yılmaz, “Abbâsîler Dönemi Türk Komutanlarından Mûnis el-Muzaffer’in (ö. 321/933) Hayatı ve Askeri 
Görevleri”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/1 (2007), 123-156. 

215 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 13/79; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/49-51. 

216 Makrîzî, İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-e’immeti’l-Fatımîyyine’l-Hülefâ, 1/65-66.  

217 Yıldız, “Abbâsîler”, 1/35. 



 

27 

 

Halifeliği (929‐1031) kurulmuştu.218 Bu gelişmeyle İslâm dünyasında üç halife aynı anda 

bulunmuş ve adlarına hutbe okunmaya başlanmıştı.219  

Büveyhîlerin Bağdat’ı işgal edip ele geçirmesine kadar halifelik yapan Muktedir-Billâh, 

yönetimde istikrar sağlayamadığı için sık sık vezir değiştirmesiyle tanınır. Ünlü Türk 

komutan Mûnis el-Muzaffer ile aralarının açılması sonucu her iki grup, Bağdat’ın Şemmâsiye 

bölgesinde karşılaşmış; yapılan mücadelede Muktedir-Billah öldürülmüş220 ve yerine kardeşi 

Ebû Mansûr Muhammed, Kâhir-Billâh (320-322/932-934) lakabıyla halife ilan edilmiştir.221 

Halifeliğe iki kez getirilen Kâhir-Billâh’ın ilk halifeliği sadece iki gün sürmüş, ikinci halifeliği 

ise yaklaşık bir buçuk yıl devam etmişti. Onun bu kısa iktidarında Abbâsî Devleti açısından 

birçok olumsuz olaylar ortaya çıkmıştı. İktidarının büyük bir bölümünü, kendisini halifeliğe 

getiren Emir Mûnis el-Muzaffer ve adamlarını safdışı etmekle geçirdiğinden, kargaşa ve 

mücadeleler ile uğraşmak zorunda kalmıştır. Bu kutuplaşmadan yararlanmak isteyen 

Büveyhîler, bölgede kendi varlıklarını iyice hissettirmiş ve Fars bölgesini Abbâsîlerin elinden 

almıştı. Yine ciddi iç karışıklıkların yaşandığı Mısır’da İhşidîler (323-358/935-969) 

hâkimiyetlerinin temellerini bu dönemde atmıştı.222  

Kâhir-Billâh, kendini iktidara taşıyan kesimlerin baskısından kurtulmak için ordu komutanı 

Mûnis el-Muzaffer ve hâcibi Yelbak’ı öldürtmeyi başarmış, veziri İbn Mukle ise öldürülmekten 

son anda kurtulmuştu.223 İbn Mukle, Sâciyye ve Huceriyye denilen gulâmlarla ve diğer 

gruplarla anlaşarak bir ihtilal girişimiyle sarayı basmış ve Kâhir-Billâh’ın gözlerine mil 

çektirerek hapsettirmiş,224 böylece 339/950 yılında vefat edene kadar da tutuklu kalmıştır.225 

Yerine onun döneminde hapse atılan Muktedir’in oğlu Ebü’l-Abbas, hapisten çıkartılarak er-

Râzî-Billâh lakabıyla hilâfete getirilmiştir.226 

Râzî-Billâh (322-329/934-940) göreve geldiğinde ilk iş olarak İbn Mukle’yi vezir, Muhammed 

b. Yâkut’u da hâcib olarak tayin etmişti. Ancak Muhammed b. Yâkut’un devletin önemli 

yetkilerini elinde toplaması, vezir İbn Mukle’yi rahatsız etmiş ve onu öldürterek devre dışı 

bırakmıştı. Bundan sonra İbn Mukle, 323/935 yılından itibaren iktidarın tek yetkili sahibi 

olmuştur. Ancak bu durum çok uzun sürmemiş ve 324/936’da Huceriyye ve Sâciyye adlı 

                                                 
218 Özdemir, “Endülüs”, 11/213. 

219 Vasiliy Vladimiroviç Bartold, İslâm’da İktidarın Serüveni: Halife ve Sultan (İstanbul: Yeditepe Yayınevi, 2012) 
54; Hakkı Dursun Yıldız, Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi, 3/328. Ayrıca üç halifenin aynı anda varlığı, 
İslâm dünyasının içinde bulunduğu kaotik durumu göstermektedir. 

220 Sicistânî, es-Sîretü’-Nebeviyye ve Ahbârü’l-Hülefâ, 2/335; İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem - Te’âkibü’l-Himem, 
1/235-236; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/74. 

221 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/75. 

222 Bu dönem için bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/75-76. Ayrıca bkz. Saim Yılmaz, “Abbâsîlerin Siyasi Çöküş 
Dönemi Halifelerinden Kâhir Billah”, İSTEM 6/12 (2008), 71-103. 

223 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/85. 

224 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/96. 

225 Mes’ûdî, Kitâbü’t-tenbîh ve’l-işrâf, 269; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/82.  

226 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/98-99. 



 

28 

 

askeri gruplar, halifeden İbn Mukle’nin azledilip yerine Ali b. İsa İbnü’l-Cerrâh’ın getirilmesini 

istemişlerdi. Bunun üzerine Râzî-Billâh da İbn Mukle ile oğlunu hapse attırmıştı.227 

Râzî-Billâh, ülkede yaşanan karışıklıklara ve iç çatışmalara son vermek amacıyla âdeta 

halifelik yetkileriyle donattığı aslen Türk olan Basra ve Vâsıt valisi Muhammed b. Râik el-

Hazarî’yi,228 ordu komutanı ve emîru’l-umerâ229 tayin etmişti (324/936).230 Böylelikle Abbâsî 

tarihinde 324/936 yılında ilk defa halifenin yetkileri kısıtlanarak olağanüstü yetkilerle 

donatılan bir kadro ihdas edilmiş oldu.  

Emîrü’l-ümerâları; ordu komutanlığı, divanların yönetimi, vezir ve vali gibi yüksek dereceli 

memurların tayini gibi yetkilerle donatılmış, hutbelerde halifeden sonra isimleri okunan ve 

bastırılan paralarda isimleri yer alan231 özel yetkili bürokratlar olarak tanımlayabiliriz. Yeni 

ihdas edilen bu özel yetkili bürokrat da devletin toparlanması için yeterli olamamış; bunun 

aksine tayin edilen emir ve komutanların bireysel gücünü daha da artırmış ve halifeyi aktif 

siyasetten uzaklaştırmıştır.232 Böylece halifelerin siyasi ve idari krizden çıkmak için 

görevlendirdikleri emîrü’l-ümerâlar, beklenenin aksine halifenin etkinliğini ve siyasi 

otoritesini azaltmış, yönetim açısından başka bir krize sebep olmuştur. Bu oluşturulan yeni 

uygulamayla hem halifelik eski nüfuz ve itibarına kavuşamamış hem de komutanlar 

arasındaki rekabet adeta süreklilik kazanmıştır.233 

Râzî Billâh’ın 329/940 yılında vefat etmesi üzerine kardeşi Ebû İshâk İbrâhîm, Müttakî-Lillah 

(329-333/940-944) ünvanıyla halife ilan edilmiştir.234 Cuma hutbelerine çıkması ve devlet 

işlerinin kısmen kontrol altına alınmasından dolayı bazı İslâm tarihi yazarları, Halife Râzî-

Billâh’ı “Gerçek halifelerin sonuncusu” olarak tanımlamıştır. 235 

Müttakî-Lillâh göreve geldiğinde Ebû Abdullah el-Berîdî’yi vezir tayin etmek zorunda 

kalmıştı. Ardından ülkede Berîdiler ile Deylemliler ve Türkler arasında anlaşmazlıklar ortaya 

çıkmaya başlamış; bu olaylar nedeniyle Müttakî-Lillâh, Türk askerlerinin tepkisi üzerine 

                                                 
227 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/118. 

228 Geniş bilgi için bkz. Ahmet Ağırakça, “Muhammed İbn Râik ve Emirü’l-Ümeralığı”, İstanbul Üniversitesi Edebiyat 
Fakültesi Tarih Dergisi 35 (1994), 79-122.  

229 Emîru’l-umerâ hakkında geniş bilgi için bkz. Hakkı Dursun Yıldız,“Abbâsîler’de Emirü’l-Ümeralığın Ortaya 
Çıkışı”, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Enstitüsü Dergisi 10/11 (1981), 97-108; Hakan Yıldız, 
Abbâsiler Döneminde Emirü’l-Ümerâlık ve Türk Emirü’l-Ümeralar (936-946), (Manisa: Celal Bayar Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2017); Fatih Güzel, Abbâsîlerde Emirü’l-Ümeralık Müessesesi 
(Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2005) 61. 

230 İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 1/351; Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 11/303-
304; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/123. 

231 Mes’ûdî, Mürûcü’z-Zeheb ve Me’âdinü’l-Cevher, 4/337. 

232 Bozkurt, Abbâsîler (750-1258), 105-107. 

233 Demircan, İslâm Tarihi ve Medeniyeti, 197.  

234 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/151-152. 

235 Hitti, Siyasi ve Kültürel İslâm Tarihi, 3/737-739. 



 

29 

 

Dımaşk’a kaçmış olan İbn Râik’i çağırıp tekrar emîrü’l-ümerâ tayin etmişti (329/941).236 

Bunun üzerine İbn Râik kumandasındaki Abbâsî ordusu, Türkler ve Deylemlilerden oluşan 

Berîdî ordusu ile mücadeleye girişmiş fakat yenilgiye uğramıştı (330/942).237 Halife, Türk 

komutan Muzaffer b. Tüzün et-Türkî’nin Bağdat’a hareket ettiğini haber alması üzerine, onu 

emîrü’l-ümerâ tayin etmek zorunda kalmıştı.238 Ancak daha sonra Tüzün, Müttakî-Lillâh’tan 

hilafetten çekilmesini istemiş, Müttakî-Lillâh bunu kabul etmeyince de gözlerine mil 

çektirmek suretiyle halifelikten hal etmişti (333/944). Yerine oğlu Müstekfî-Billâh (333-

334/944-946) hilafete getirilmiştir.239 

1.3. Büveyhîler Dönemi (945-1055) 

Müstekfî-Billâh’ın kısa süren hilafetinde Abbâsî tarihini etkileyen önemli gelişmeler 

yaşanmıştır. Emîrü’l-ümerâ Tüzün ölünce Şiî bir hanedan olan Büveyhîler, 334/945 yılında 

Bağdat’a girmiş240 ve yüz yılı aşkın bir süre hâkimiyetlerini sürdürmüşlerdir.241 Müstekfî-

Billâh, Büveyhî hükümdarı Ahmed’i emîrü’l-ümerâ tayin etmek zorunda kalmış ve kendisine 

“Muizzüddevle” ünvanını vererek halifelik yetkilerini devretmiştir. Böylece bu tarihten 

itibaren artık Irak’ta Büveyhîlerin hâkimiyeti resmiyet kazanmış, Abbâsî hilâfeti; Şiî bir 

hanedanın tahakkümü altına girerek Büveyhîler Dönemi başlamıştır.242 Bu dönemde beş halife 

–Müstekfî-Billâh (944-946), Mut‘î-Lillâh (946-974), Tâi‘-Lillâh (974-991), Kâdir-Billâh (991-

1031) ve Kâim-Biemrillah (1031-1075)- görev yapmıştır. Bir tarafta halife, diğer tarafta 

Büveyhî emiri bulunmuş; gerçekte devleti yöneten ise emîrü’l-ümerâ tayin edilen Büveyhîler 

olmuştur.243 

Büveyhîler, Şiî olmalarına rağmen Sünnî dünyanın lideri konumundaki Abbâsî halifesini, 

sadece dini lider boyutu olarak ve kendi varlıklarının meşruiyet kaynağı olarak tanımışlar; 

hilafetin bu yönünden istifade etmişlerdi. Siyasi olarak tüm güç ise; kendilerinde 

bulunmaktaydı. İstediklerine görev veriyor, istediklerini de görevden alıyorlardı.244 Bu 

durumun bir örneği olarak Muizzüddevle; 334/946 yılında Müstekfî-Billâh’ı azletmiş, yerine 

                                                 
236 İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 1/351; Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 11/303-
304; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/157. 

237 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/163. 

238 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/172. 

239 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/40; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/187. 

240 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/42; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/205-206. 

241 K. V. Zettersteen, “Büveyhîler”, İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: MEB Yayınları, 1979), 8/843; Azimli, “Sünnî 
Hilafete Tahakküm Kurmuş Bir Şiî Hanedan: Büveyhîler”, 22. 

242 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/42; Zettersteen, “Büveyhîler”, 843-845; Erdoğan 
Merçil, “Büveyhîler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 6/498-500; Azimli, 
“Sünnî Hilafete Tahakküm kurmuş Bir Şiî Hanedan: Büveyhîler”, 22. 

243 Demircan, İslâm Tarihi ve Medeniyeti, 198. 

244 Yıldız, “Abbâsîler”, 1/35; Apak, Anahatlarıyla İslâm Tarihi IV: Abbâsîler Dönemi, 416-422. 



 

30 

 

Muktedir-Billâh’ın oğlu Ebu’l-Kasım Fazl’ı (334-363/946-974) Mut‘î-Lillâh ünvanıyla halife 

tayin ederek245 Büveyhî hâkimiyetini hissettirmeye başlamıştı. 

Mut‘î-Lillâh (334-363/946-974), Abbâsî Devleti’nin merkezi otoritesinin iyice zayıfladığı, 

emîru’l-ümerâlığın Şiî Büveyhîlerin eline geçtiği bir dönemde halife olmuştu. Yaklaşık otuz yıl 

gibi uzun bir süre halifelik yapmasına rağmen etkisiz bir hilafet süreci yaşamış, tamamen 

Büveyhî emirlerinin istekleri doğrultusunda hareket etmek zorunda kalmıştı. Halife, adeta 

devletten maaş alan, etkinliği neredeyse sıfırlanan, sadece dini konumundan istifade edilen 

bir hale düşmüştü.246 Bu dönemde yaşanan olumsuzluklardan bir diğeri de Fâtımîlerin 

358/969’da Mısır'ı ele geçirmesi olmuştu.247 Bu gelişme üzerine Mut‘î-Lillâh, Fâtımîlerin 

doğuya doğru yayılmalarını engellemek amacıyla Hamdânîlerle ve Karmatîlerle iş birliği 

yapmış, kısmen de bu mücadelesinde başarı kazanmıştır. Yine bu dönemde Bizans'ın 

saldırılarında artışlar yaşanmış, Urfa’yı ele geçirip Nusaybin ve Âmid’i (Diyarbekir) yakıp-

yıkan Bizans'a karşı, Mut‘î-Lillâh ve dönemin Büveyhî Emiri Bahtiyar bir varlık 

gösterememişti. Mut‘î-Lillâh’ın dirayetsizliğinden ve hilafetin içinde bulunduğu bu durumdan 

istifade eden Büveyhîler; Kerbela olayının yıl dönümünde Muharrem ayının 10. gününü Âşûrâ 

Mâtem Günü ve Şiîlerin, Hz. Ali'nin velâyetinin ilan edildiğine inandıkları 18 Zilhicce gününü 

de Gadîr-i Hum Bayramı olarak anma ve kutlama etkinlikleri şeklinde uygulamaya 

başlamışlardı.248  

Mut‘î-Lillâh felç olunca, Türk komutan Sebük Tegin’in hilafetten çekilmesi ve damadı olan 

Ebû Bekir Abdülkerim’e hilafeti bırakması teklifini kabul etmesi sonrasında oğluna hilafeti 

devretmiş ve yeni halife Tâi‘-Lillâh ünvanını almıştı.249 Tâi‘-Lillâh (363-381/974-991), 

Büveyhî egemenliğinde yaklaşık 17 yıl halifelik yapmıştır. Bu dönemde halife, İslâm tarihinde 

ilk defa Büveyhî emirlerinin en güçlüsü olan Adüdüddevle’ye (ö. 372/983)250 “melikü’l-mülûk” 

ve “şâhinşah” ünvanlarını vermiş, hutbelerde halifeden sonra adını zikrettirmiş ve günde üç 

defa kapısında nevbet çaldırmıştır.251  

Adüdüddevle’nin 372/983 yılında ölümünden252 sonra emir olan Bahâüddevle, Bağdat’ta 

istikrarsızlığın sebebi olarak gördüğü halife Tâi‘-Lillâh’ı tahtan indirmeyi düşünmüştü.253 Bu 

                                                 
245 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/45-46; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/208; Nüveyrî, 

Nihâyetü’l-ereb fî fünûni’l-edeb, 23/104-105.  

246 Sicistânî, es-Sîretü’-Nebeviyye ve Ahbârü’l-Hülefâ, 2/337. 

247 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/309. 

248 Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ (Halifeler Tarihi), 414; Demircan, İslâm Tarihi ve Medeniyeti, 198.  

249 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/343. 

250 Geniş bilgi için bkz. Güner, Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-983); Abdülkerim Özaydın, 
“Adüdüddevle”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 1988), 1/392-393. 

251 İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 2/214; Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 11/456-
457; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/226. 

252 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/404. 

253 Scharfe, Portrayals of the Later Abbasid Caliphs: The Role of the Caliphate in Buyid and Saljuq-era Chronicles 936-
1180, 26. 



 

31 

 

amacını gerçekleştirmek için askerlerin maaşının ödenmediği gerekçesini öne sürerek 

Bağdat’a girip halifeyi tahtından indirmiş ve hilâfet sarayını da yağmalatmıştı. Tâi‘-Lillâh’ın 

tutuklanmasının ardından amcasının oğlu Ebü’l-Abbas Ahmed b. İshâk’a Kâdir-Billâh lakabı 

verilerek hilâfete getirilmiştir (381/991).254 

Çalışma konumuz olan Kâdir-Billâh’a (381-422/991-1031) kadar gelen Abbâsî tarihinde 

görülmektedir ki, merkezi otoritede ve halifelik makamında ciddi bir zafiyet yaşanmıştır. 

Halifelik müessesesi, siyasi gücünü daha çok Halife Mütevekkil’den sonra yitirmeye başlamış; 

halifenin seçilmesi veya azledilmesi, siyasi gücü elinde bulunduranların uhdesinde olmuştur. 

Özellikle Büveyhîlerin yönetimde söz sahibi olmasından sonra halifelik, siyasi-idari ve dini bir 

figür olmaktan çıkmış, sadece “dini otorite”, “ruhâni lider” konumuna gelmiştir. Kâdir-Billâh, 

kırk yıl gibi uzun bir süre Büveyhî hanedanlığının kontrolünde halifelik yapmış; başlarda 

Büveyhî tahakkümiyetinden kurtulamamış ancak akıllı siyaseti, karşısındaki gücün ve 

içerisinde bulunduğu durumun farkında olması ve aceleci davranmaması gibi pragmatik 

yaklaşımı sayesinde hilafete aşama aşama yeniden itibar kazandırmaya başlamıştır. O, her ne 

kadar Şiî bir hanedanın tahakkümü altında olmuş olsa da izlediği uzun soluklu, etkili bir 

siyaset nedeniyle zaman zaman Şîa’ya karşı açıktan tavır alabilme gücü de gösterebilmiş, 

Sünnîliği yeniden hâkim kılmaya çalışmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
254 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/450; Ebü’l-Hasan Muhammed b. Hüseyin b. Musa b. Muhammed eş-Şerîf er-
Radî el-Mûsevî el-Alevî, Dîvân: Hayâtuhü ve Dirâsetü Şi’rihî, nşr. Dr. Abdülfettâh Muhammed el-Hulv (Beyrût: 
1976), 1/148; Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ (Halifeler Tarihi), 422-427; Sir William Muir, The Caliphate: Its Rise, Decline, 
and Fall, from Original Sources, 574; Eric J. Hanne, The Caliphate Revisited: The Abbâsids of 11th and 12th Century 
Baghdad (Michigan: 1998), 84-104; Mustafa S. Küçükaşcı, “Kâdir-Billâh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
(Ankara: TDV Yayınları, 2001), 24/127-128. 



 

32 

 

2. BÖLÜM 

KÂDİR-BİLLÂH’IN HAYATI 

 

Çalışmamızın bu bölümünde; Abbâsî siyasi tarihinde üçüncü dönem olarak nitelendirdiğimiz 

ve yaklaşık bir asır süren, en buhranlı yüzyıl olarak kabul edilen emîrü’l-ümerâlık (Büveyhîler) 

dönemi içerisinde ve Şiî Büveyhîlerin tahakkümünde 25. halife olarak görev yapmış Kâdir-

Billâh’ın hayatı biyografik olarak ele alınacaktır.  

2.1. Doğumu Ve Nesebi 

Abbâsî Devleti’nin 18. halifesi Muktedir-Billâh’ın torunu olan Kâdir-Billâh, 9 Rebîülevvel 

336/28 Eylül 947 Perşembe günü Bağdat’ta doğmuştur.255 Halifelik öncesi hayatına dair 

kaynaklarımızda yeterince bilgi olmaması, muhtemelen babası halife olmadığı içindir. Ayrıca 

bu dönemde hilafetin eski gücünü kaybetmesi ve sembolik hale gelmesi, Büveyhî emirleri 

tarafından halifelerin bir kukla gibi görülerek sadece dini bir hüviyet taşıması, veliahtların 

veya hanedan mensuplarının tarihi olaylara yön verecek aktif roller üstlenememesi gibi 

etkenleri, tarihçilerin bu kişiler hakkında detaylı bilgiler vermesini engelleyen hususlar 

olarak değerlendirebiliriz. Geçmiş dönemlere bakıldığında veliahtların ve hanedan 

mensuplarının önemli savaşlara ve seferlere katıldığını, önemli idari-askeri görevler 

üstlendiğini görmekteyiz.256 Bu durum da doğal olarak kaynaklara yansımaktaydı.  

Kâdir-Billâh’ın ismi, Ahmed b. İshak, künyesi ise Ebü’l-Abbas’tır. Nesebi; Ebu’l-Abbâs el-Kadir-

Billâh Ahmed b. İshâk b. Cafer el-Abbâsî,257 en uzun şekli ile ise Ebu’l-Abbâs Ahmed b. Emir 

İshâk b. Muktedir Billâh Cafer b. Mu’tazıd el-Abbâsî el-Bağdâdî olarak kaynaklarda yer 

almaktadır.258 Künyesindeki “el-Abbâsî” nisbesinden hareketle soy kütüğü araştırıldığında Hz. 

Peygamber’in amcası Abbâs’a, ondan da Abdulmuttalib’e uzanmaktadır.259 Şema olarak 

aşağıdaki gibi gösterebiliriz:  

 

 

 

                                                 
255 Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ (Halifeler Tarihi), 422; Küçükaşcı, “Kâdir-Billâh”, 24/127.  

256 Mutazıd’ın (892-902) halife olmadan önce Abbasi halifelerinden amcası Mu’temid-Alellah (870-892) tarafından 
devleti uzun süre uğraştıran Zencî İsyanını bastırmakla görevlendirildiğini örnek olarak verebiliriz. Bilgi için bkz. 
İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/334-335. 

257 Küçükaşcı, “Kâdir-Billâh”, 24/127. 

258 İbnü’s-Salâh es-Şehrezûrî, Tabakâtu’l-Fukahâ’i’ş-Şâfiiyye, nşr. Muhyiddîn Ali Necîb (Beyrût: 1413/1992), 
1/325; Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nübelâ, 15/27; Hudarî Bek, Muhadarâtü Târihü’l-Ümemi’l-İslâmiyye: ed-Devletü’l-
Abbasiyye, 399. 

259 Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nübelâ, 15/43-127; Şerîf er-Radî, Dîvân: Hayâtuhü ve Dirâsetü Şi’rihî, 1/148. 



 

33 

 

Abbâs b. Abdulmuttalib 

Abdullah 

 

Ali 

 

1. Muhammed  2. Abdullah     3. İsa    4. Süleyman         5.İsmail        6. Dâvûd 

          

1. İbrahim          2. Ebû Cafer el-Mansûr       3. Ebü’l-Abbâs Abdullah (es-Seffâh) 

        

Ebû Abdullah Muhammed el Mehdî 

      

Ebû Cafer Harun er-Reşîd 

       

Ebû İshak Muhammed el-Mu’tasım 

      

Ebü’l-Fazl Cafer el-Mütevekkil 

      

Ebû Ahmed Muhammed el-Muvaffak 

      

Ebu’l-Abbâs Ahmed el-Mu’tasım 

      

Ebu’l-Fazl Cafer el-Muktedir 

      

1.Râzî-Billâh        2. Müttakî-Lillâh   3. Mut‘î-Lillâh        4. İshâk b. Cafer el-Muktedir-Billâh 

                

            Tâi‘-Lillâh     Ahmed b. İshâk el-Kâdir-Billâh 



 

34 

 

 

Kâdir-Billâh’ın babasının ismi İshak b. Cafer’dir. Babası, 18. Abbâsî halifesi Muktedir-Billah’ın 

11 erkek çocuğundan biri olduğu için halife oğlu değil ama halife torunudur. Amcalarının 

isimleri şu şekildedir:260 

1. Râzî-Billah, Ebu’l-Abbâs Muhammed b. Cafer el-Muktedir-Billâh  

2. Müttakî-Lillah, Ebû İshâk İbrâhim b. Cafer el-Muktedir-Billâh  

3. Mut‘î-Lillah, Ebü’l-Kâsım el-Fazl b. Cafer el –Muktedir-Billâh  

4. Harun b. Cafer el-Muktedir-Billâh  

5. Ali b. Cafer el-Muktedir-Billâh  

6. Abdulvâhid b. Cafer el-Muktedir-Billâh  

7. Mûsa b. Cafer el-Muktedir-Billâh  

8. Hasan b. Cafer el-Muktedir-Billâh  

9. Kâdir b. Cafer el Muktedir-Billâh  

10. İsa b. Cafer el-Muktedir-Billâh  

Babası İshak b. Cafer, 317/929 tarihinde Bağdat’ta doğmuş,261 17 Zilkade 377/ 8 Mart 987 

tarihinde yine Bağdat’ta vefat etmiştir.262 Cenazesine dönemin halifesi Tâi‘-Lillah -yeğeni- ve 

devlet erkânı katılmış, namazını ise oğlu Kâdir-Billâh kıldırmıştır. Nâşı, Muktedir-Billah’ın 

annesi Şuğeyb’in yanına defnedilmiştir.263 

Kâdir-Billâh’ın annesi ile ilgili kaynaklarda yeterli bilgi yer almamaktadır. Bilgiler daha ziyade 

halifeliği sonrası döneme ilişkindir. Annesinin adı; Dimne,264 Temmânî/Tümnâ,265 Yümnâ266 

ve Temennâ267 şeklinde kaynaklarda farklılık arz etmektedir. Ancak döneme daha yakın 

tanıklık eden İbnü’l-Cezvî’nin verdiği bilgiye göre isminin Temennâ olma olasılığı daha 

fazladır. İshak b. Cafer’in, kardeşi Abdulvâhid b. Cafer el-Muktedir-Billâh’ın cariyesi olan 

                                                 
260 İhsan Arslan, “Muktedir’in Halifeliği ve Şahsiyeti”, (Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2009) 24-30. 

261 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 12/137.  

262 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/324; Safedî, el-Vâfî bi'l-Vefeyât, 8/265. 

263 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 12/137; Safedî, el-Vâfî bi'l-Vefeyât, 8/265. 

264 Kalkaşendî, Me’âsirü’l-inâfe fî me’âlimi’l-hilâfe, 1/319; Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ (Halifeler Tarihi), 422. 

265 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/450. 

266 Ebü’l-Mehâsin Cemâlüddîn Yûsuf b. Tağrîberdî, en-Nücûmu’z Zâhira fî Mülûki Mısr ve’l-Kâhire, thk. Muhammed 
Hüseyin Şemsüddîn (Beyrût: Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1413/1992), 5/98.  

267 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/68; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/445; Suyûtî, 
Târihu’l-Hulefâ (Halifeler Tarihi), 422. 



 

35 

 

Temennâ’yı satın alarak azad etmesi sonrası onunla evlendiği anlaşılmaktadır. Temennâ, 22 

Şaban 399/1010 tarihinde oğlu Kâdir-Billâh halife olduktan sonra vefat etmiş, cenaze 

namazını ise oğlu kıldırmış ve gelenek üzere nâşı Rusâfe’ye268 defnedilmiştir.269 

2.2. Yetişmesi Ve Kişiliği 

Abbâsîlerde geleceğin halifeleri olan veliahtların eğitimine büyük önem verilirdi. Veliahtların 

iyi yetişebilmesi için doğduğu andan itibaren tüm imkanlar seferber edilir, eğitimleri için 

devrin önde gelen âlimleri görevlendirilirdi. Veliahtların bu hocalardan aldıkları derslerin 

başlıcaları; Kur’ân-ı Kerim, hadis, tefsir, fıkıh, tarih ve Arap dili ve edebiyatı olarak 

sıralanabilir.270 Halifeler, çocuklarının hocalarına büyük değer verir, maaşlarının yanı sıra bol 

ihsanlarda bulunur ve veliahtların disiplinli ve en iyi şekilde yetişmelerini beklerlerdi. Ayrıca 

geleceğin yönetici adaylarına, ünlü şair ve müzisyenler tarafından sanat eğitimi de 

verilmekteydi.271 Kısacası dini ve fennî ilimlerde en iyi şekilde yetişmeleri için gereken her 

türlü çalışmalar yapılmaktaydı.  

Abbâsîlerin 25. halifesi olan Kâdir-Billâh, veliaht olmadığı için çocukluk ve gençlik 

yıllarındaki eğitim hayatına dair kaynaklarda yeterli bilgi bulunmamaktadır. Her ne kadar 

veliaht olmamış olsa da hanedan mensubu olması dolayısıyla iyi bir eğitim almış olması 

kuvvetle muhtemeldir. Kâdir-Billâh’ın halifeliği döneminde ortaya koyduğu görüşlerle, din 

âlimleri arasında önemli bir saygınlığının olması272 ve dönemin Şâfiî âlimleri arasında 

zikredilecek derecede ilmi birikimi olması, ileride kendi ismiyle anılan Kâdirî Akidesi’ni273 

kaleme alabilmesi sonucunu doğurmuştur.274 

Kâdir-Billâh, küçüklüğünden itibaren hem dini ilimler alanında hem de dil ve edebiyat 

alanında iyi bir eğitim görmüş, dönemin meşhur âlimlerinden biri olan Ebû Ubeyd Ahmed b. 

Muhammed el-Herevî’den (ö. 401/1011) tefsir, hadis, fıkıh ve belâgat alanında dersler 

almıştır.275 Özellikle dini ilimler alanında kendini geliştiren, iyi bir tahsil gören, iyiliksever ve 

                                                 
268 Rusâfe, Bağdat şehrinin doğu tarafında kalan bölgenin adıdır. Vefat eden Abbasi halifeleri gelenek üzere buraya 
defnedilirdi. Yâkût el-Hamevî, Mu’cemü’l-Büldân, 3/46. 

269 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/446.  

270 Abbasi halifesi Harun Reşîd, oğlu Emin’in müeddibine; “Kur’an’ı okut, tarihi tanıt, şiirleri bellet, sünnetleri öğret, 
sözün başlama ve bitim yerlerini göster…” şeklinde talepte bulunmuştur. Bkz. Ahmed Çelebi, İslâm’da Eğitim ve 
Öğretim Tarihi, çev. Ali Yardım (İstanbul: Damla Yayınevi, 1976), 36.  

271 Mustafa Hizmetli, “Öğrenen Öğreten İletişimi ve Etkileşimi Çerçevesinde Abbasi Sarayında Şehzâdelerin 
Hocalarıyla İlişkileri”, International Journal of Cultural and Social Studies 2/2 (2016), 377-382-379. 

272 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/450; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/438; Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ (Halifeler 
Tarihi), 427. 

273 Bu akidenin muhtevihatı için bkz. Ek.1 

274 Kâdir-Billâh’ın, Mehdî Camii’nde muhaddis halkasında her Cuma okunan bir risalesinin olduğu ve Ehl-i Sünnet 
akîdelerini içeren ve kendi adının verildiği bildiri metninin okunduğu bilgisi, ilmi seviyesi hakkında bizlere ipucu 
vermektedir. Şeyh Takiyyüddin İbn’üs-Salah eş-Şehrezûrî’nin, Halife Kâdir-Billâh’ın adını Şâfî fakihleri arasında 
zikretmesi, bu durumun bir göstergesi olabilir. Bkz. İbnü’s-Salah es-Şehrezûrî, Tabakâkü’l-Fukaha’iş-Şâfiyye, 
1/325; Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ (Halifeler Tarihi), 427. 

275 Zehebî, Târîhu’l-İslâm ve Vefeyâtü’l-Meşâir ve’l-A‘lam, 8/374; Küçükaşçı, “Kâdir-Billâh”, 24/127. 



 

36 

 

âbid bir kişilik olan276 Kâdir-Billâh, Şâfiî fıkhı alanında uzmanlaşmış;277 bu nedenle İbnü’s-

Salâh eş-Şehrezûrî’nin Tabâkâtu’l- Fukahâi’ş-Şâfiiyye adlı eserinde dönemin önemli Şâfiî 

âlimleri arasında zikredilmiştir.278 Kâdir-Billâh’ın kişilik özellikleri ile ilgili kaynaklarda şu 

bilgiler bulunmaktadır: 

“Fiziki olarak beyaz tenli, beyaz yüzlü, güzel görünümlü, sakalı gür ve uzun boylu, dini siyasi 

açıdan ise; itikadı sağlam, asil, geceyi çokça ibadetle geçiren, çok cömert, güzel ahlaklı ve 

yumuşak huylu biri idi.”279  

Kâdir-Billâh’ın, halifeliği döneminde kendisini uzun süre meşgul eden ve zaman zaman da 

çatışmaların yaşanmasına sebep olan Şiî-Sünnî kesim arasındaki mezhep kavgalarını sona 

erdirmek için akâide dayalı er-Risâletü’l-Kâdiriyye (Kâdirî Akidesi) adlı eseri yazmış olması280 

hem kitâbet ilmine hem de akâid ilmine vakıf olduğunu göstermektedir. Ayrıca bir eser 

oluşturacak nitelikte olmasa da pek çok şiir-kaside yazmış ve bunları okumuştur. Bu 

kasidelerden en önemlisi; sahabîlerin üstünlük ve faziletleri hakkında olup halifeliği 

döneminde Mehdî Cami’inde her Cuma günü okunmuştur.281 Risâletü’l-Kâdiriyye adlı 

eserinde ise; sahabenin faziletlerinden bahsetmiş, Ömer b. Abdülazîz'in üstünlüklerini dile 

getirmiş, Mu‘tezilî görüşü benimseyenlerin fikirlerinin yanlışlığını ve Şîa’nın sapkınlık 

içerisinde olduğunu ispat etmeye çalışmıştır. Eser, Cuma günleri Mehdî Camii’nde ilim 

halkalarında okutulmuştur. Vefatından sonra oğlu Kâim-Biemrillâh bu geleneğe devam 

etmiştir.282 

Kâdir-Billâh, halifelik otoritesini yeniden tesis ve inşâ etmeyi hedeflemiş,283 bunu da etkili ve 

stratejik bir tavırla gerçekleştirmeye çalışmıştır. Uzun süren iktidarının özellikle ikinci 

yarısından sonra hilafetin saygınlığı ile siyasi gücü yeniden oluşmaya başlamıştır. Bu nedenle 

Büveyhîler ve diğer hâkim güçler, Kâdir-Billâh’a her istediklerini yaptıramamışlardır. O; akılcı 

siyaseti, cesur karakteri, ilmi bilgi ve birikimi sayesinde mezhep kavgalarının çok yoğun 

yaşandığı dönemlerde284 bile muhaliflere karşı kazançlı çıkmayı başarabilmiştir. 

                                                 
276 İbnü’t-Tıktaka, el-Fahri, 206. 

277 Zirikli, el-A’lâm Kâmusu Terâcim li Eşheri’r-Rical ve’n-Nisa mine’l-Arab ve’l-Müsta’ribîn ve’l-Müsteşrikîn, 3/92. 

278 İbnü’s-Salah es-Şehrezûrî, Tabakâkü’l- Fukaha’iş-Şâfiyye, 1/325. 

279 İbnü’l-İmrânî, “el-İnbâ’ fî Târîhi’l-Hulefâ”, 186-187; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/197; Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ 
(Halifeler Tarihi), 422. 

280 İbnü’s-Salah es-Şehrezûrî, Tabakâkü’l-Fukaha’iş-Şâfiyye, 1/325; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-
Ümem, 15/279-282; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/685; Küçükaşçı, “Kâdir-Billâh ”, 24/128. 

281 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/438-439. 

282 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/279-282; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/437-
438; Küçükaşıkçı, “Kâdir-Billâh”, 24/128. 

283 Togel, Abbasi Halifesi Kâdir-Billâh’ın Hayatı ve Şahsiyeti, 75. 

284 Kâdir-Billâh dönemi mezhep kavgaları ve yaşanan sorunlar ve için bkz. Genç, “Halife El-Kâdir Döneminde 
Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler ve Onun Sünnî Siyaseti”, 223-243. 



 

37 

 

2.3. Ailesi 

Kâdir-Billâh’ın ailesi ile ilgili bilgiler, kaynaklarımızda ilk kez 377/987 yılında babasının vefat 

etmesinden sonra kız kardeşi ile yaşadığı miras tartışması nedeniyle 379/989’da meydana 

gelen gelişmeler dolayısıyla yer almıştır. Buralardan edindiğimiz bilgilere göre Kâdir-Billâh, 

halife olmadan önce büyük bir ihtimalle evlenmiş ve çocukları da olmuştur.285 Fakat bu 

evliliklerin ne zaman ve ne şekilde olduğu hakkında pek bilgi bulunmamaktadır. Halifelik 

dönemi öncesindeki evliliklerinden doğan çocuklarının doğum tarihi ve isimleri hakkında da 

sağlam bir bilgi bulunmamaktadır. Detaylı bilgiler, halifelik sonrasına aittir.286 

2.3.1. Hanımları 

Kaynaklara yansıyan bilgilere göre Kâdir-Billâh, üç kadın ile evlilik yapmıştır. Bu bilgilere 

göre Kâdir-Billâh’ın hanımları; Âlem,287 Sekîne288 ve Katru’n-Nedâ (Bedru’d-Dücâ)’dır. 289  

Kâdir-Billâh’ın ilk eşi Âlem, bir câriye idi. Kâdir-Billâh, onu azâd ederek evlenmiş ve bu 

evlilikten 382/992 yılında Ebü’l-Fazl Muhammed isminde bir erkek çocuğu dünyaya 

gelmiştir.290 Halifeliği döneminde veliaht karmaşasını önlemek için büyük oğlu Ebü’l-Fazl 

Muhammed’i 391/1001 yılında veliaht tayin ederek “Gâlib Billâh” lakabını vermiş ve onun 

adına biat almıştır.291 Âlem ile halife olmadan önce evlendiği için hakkında yeterli bilgi 

bulunmamaktadır.  

Kâdir-Billâh’ın diğer evliliği, kaynaklara göre 383/993 yılında dönemin Büveyhî Emiri 

Bahâüddevle’nin kızı Sekîne ile gerçekleşmiştir. İbn Kesir ve İbnü’t-Tıktaka 383/993 yılında 

gerçekleşen bu evlilik için Kâdir-Billâh’ın 100.000 dinar mehir verdiğini söylemektedirler.292 

Ayrıca bu evlilikle ilgili kaynaklarda iki farklı bilgi yer almaktadır. Birincisi; Kâdir-Billâh’ın 

Bahâüddevle’nin kızı Sekîne ile 383/993 yılında evlendiği293 bu evlilikten 391/1001 yılında 

Ebü’l-Fazl Muhammed isminde bir çocuğunun dünyaya geldiği ve bu oğlunun 9 yaşlarında 

iken “Gâlib Billâh” lakabıyla veliaht tayin edildiği bilgisidir.294 İkinci rivayet ise; Kâdir-

                                                 
285 Kadir Billâh’ın doğumu 336/947 yılında olmuş, halifeliği ise 381/991 yılında gerçekleşmiştir. Yani halife 
olduğunda yaklaşık 44 yaşlarında bulunmaktaydı. Bu yaşa kadar hiç evlenmemiş ve çocuklarının olmamış olması, 
dönemin sosyolojik şartlarını göz önüne aldığımızda pek muhtemel gözükmemektedir. 

286 Togel, Abbasi Halifesi Kâdir-Billâh’ın Hayatı ve Şahsiyeti, 24. 

287 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/363. 

288 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/446.  

289 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 16/63-64; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 16/779. 

290 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/363. 

291 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/26;İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/18; İbn Kesîr, el-
Bidâye ve’n-Nihâye, 15/492.  

292 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/446; İbnü’t-Tıktaka, el-Fahri, 206. Ayrıca bkz. İbnü’l-İmrânî, el-İnbâ’ fî 
Târîhi’l-Hulefâ, 183. 

293 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/464. 

294 Bu bilgiye göre Ebu’l-Fazl Muhammed’in 9 yaşlarında veliaht tayin edildiğinden 400/1010 yıllarında veliaht 
biatı alması gerekmektedir. Oysaki bu olay hicri 391 yılı içerisinde verilmektedir. Bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam 
fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/26; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/18. 



 

38 

 

Billâh’ın Bahâüddevle'nin kızı Sekîne ile 383/993 yılında evlendikten kısa bir süre sonra 

öldüğü ve çocuklarının olmadığı şeklindedir.295 İlk rivayetteki bilgide çelişkiler söz konusu 

olduğundan İslâm tarihi kaynaklarında genellikle bu ikinci rivayet zikredilmektedir. 

Rivayetteki gibi 383/993 yılında evlenmesi durumunda en erken 384/994 yılında çocuğunun 

doğduğu varsayımından hareket edersek, 391/1001 yılında veliaht tayin edildiğinde de 

oğlunun 7 yaşlarında olması gerekmektedir. Bu nedenle ilk rivayetteki çelişkiler sebebiyle 

ikinci rivayetin doğruluğu daha mâkuldür.  

Kâdir-Billâh’ın hanımlarından hakkında en çok bilgi sahibi olunan eşi Katru’n-Nedâ’dır.296 

Kaynaklarda Ermeni297 veya Rum298 asıllı bir cariye olduğu ifade edilen Katru’n-Nedâ’nın ismi 

ile ilgili yoğunlukla iki rivayet ön plana çıkmaktadır. Bunlardan biri Bedru’d-Dücâ299 diğeri ise 

Katru’n-Nedâ’dır.300 Döneme daha yakînen tanıklık eden Bağdat tarihçilerinden Hatib el-

Bağdâdî’nin verdiği Katru’n-Nedâ rivayetinin daha doğru olma ihtimali yüksektir. Ayrıca 

Katru’n-Nedâ’nın, Kâdir-Billâh’tan sonraki halife olan Ebû Cafer Abdullah b. Ahmed Kâim-

Biemrillâh’ın annesi301 olması, diğer hanımlarından daha fazla hakkında bilgi bulunmasının 

sebeplerinden biri olarak gösterilebilir. 

Katru’n-Nedâ, Kâdir-Billâh’ın vefâtından otuz ya da otuz bir yıl kadar sonra yaklaşık yüz 

yaşında ve 11 Receb 452/11 Ağustos 1060 senesinde vefât etmiştir.302 Halife Kâim-

Biemrillâh, annesinin cenaze namazını kıldırmış, daha sonra cenazesi gelenek üzere Rusâfe’ye 

defnedilmiştir. Ayrıca Katru’n-Nedâ için Beytu’n-Nevbe’de303 taziye töreni yapılmıştır.304 

                                                 
295 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/492. Ayrıca bu konu ile ilgili Ebu’l-Fazl Muhammed’in (Galib Billah), 
Bahâüddevle’nin kızı Sekîne’den dünyaya geldiğini öne süren ilk rivayetin dile getirilmesi, farklı siyasi 
mülahazalar elde etmeye dönük bir düşünceden kaynaklanmış olabilir.  

296 Bunun sebebi, kendisinden sonra halife olan Kâim-Biemrillah’ın annesi olmasından kaynaklanabilir. 

297 İslâm kaynakların büyük bir kısmında annesinin Ermeni asıllı olduğu belirtilmektedir. Hatib el-Bağdâdî, Târîhu 
Bağdâd ev Medîneti’s-Selâm, 9/399; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/217; Zehebî, 
Târîhu’l-İslâm vefeyâtü’l-meşâhir ve’l-a‘lâm, 10/245; Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ (Halifeler Tarihi), 417.  

298 İbn Tağrîberdî, en-Nücûmu’z Zâhira fî Mülûki Mısr ve’l-Kâhire, 98. 

299 Kalkaşendî, Meâsiru’l-inâfe fî me‘âlimi’l-hilâfe, 1/334. 

300 Hatib el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd ev Medîneti’s-Selâm, 9/399; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-
Ümem, 15/217; Zehebî, Târîhu’l-İslâm vefeyâtü’l-meşâhir ve’l-a‘lâm, 10/245; Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ (Halifeler 
Tarihi), 427. 

301 Hatib el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd ev Medîneti’s-Selâm, 9/399-404; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk 
ve’l-Ümem, 16/63-64.  

302 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/779-780.  

303 Nevbe kelimesi daha çok tekke (tasavvuf) mûsikisinde kullanılmıştır. Mûsiki eşliğinde yapılan çeşitli törenlerle 
bunlara katılan çalgı topluluğunun veya bir ritim çalgısının adıdır. Hükümdarlık sarayının kapısında veya 
çadırının önünde taziye için kurulan özel alan ve törendir. Geniş bilgi için bkz. Süreyya Ageyava, “Nevbe”, Türkiye 
Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 33/37-38. 

304 Hatib el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd ev Medîneti’s-Selâm, 9/399; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-
Ümem, 16/63-64.  



 

39 

 

2.3.2. Çocukları 

Kâdir-Billâh’ın, üçü erkek olmak üzere toplam dört çocuğunun olduğu kaynaklarda yer 

almaktadır. Erkek çocuklarından en büyüğü Ebu’l-Fazl Muhammed, ikincisinin adı el-Emir 

Ebu’l-Kâsım ve diğeri de kendisinden sonra halife olarak Kâim-Biemrillâh305 lakabını alan Ebû 

Cafer Abdullah’tır. Ayrıca başka kaynaklarda rastlamadığımız sadece Safedî’de yer alan 

Abdullah isminde bir çocuğunun da varlığından bahsedilir.306 Safedî, Abdullâh’ın 418/1027 

yılında vefat ettiğini, cenaze namazını kardeşi Kâim-Biemrillah’ın kıldırdığını belirtmektedir. 

Diğer kaynaklar Ebu’l-Kâsım adındaki çocuğun vefat tarihini de 418/1027 olarak verir.307 Bu 

durumda muhtemelen Safedî, bu iki çocuğu birbirine karıştırmıştır. Bu bilginin, başka 

kaynaklarda yer almaması da çok sağlıklı olmadığını göstermektedir. Çünkü halife olmadan 

önce başka bir çocuğu olup da halifeliği döneminde yaşamış olsaydı, kaynakların daha sonra 

bunu mutlaka zikredeceği kanaatindeyiz. Kâdir-Billâh’ın bu üç erkek çocuğunun dışında 

Fâtıma isminde bir kız çocuğunun da olduğu kayıtlarda yer almaktadır.308 Bu çocuklarının 

dışında başka çocuklarının olup olmadığı hususunda kaynaklarda herhangi bir bilgi yer 

almamaktadır.309  

Ebu’l-Fazl Muhammed (Gâlib Billâh) 

Halife Kâdir-Billâh’ın ilk oğlu Ebu’l-Fazl Muhammed b. Kâdir-Billâh, Şevvâl 382/Aralık 992 

yılında doğmuştur.310 İsmi kaynaklarda Muhammed olarak geçmektedir. Annesi Âlem adlı 

câriyedir.311  

Kâdir-Billâh’ın çocukları ile ile ilgili ilk bilgiler, 391/1001 yılında yaşanan olaylar aktarılırken 

ortaya çıkmıştır. Halifeliğinin onuncu yılında (391/1001) Horasan bölgesinde ve bazı Türk 

illerinde sahte veliaht iddialarıyla bey’atlar yaşanmıştı. Bu hususta özellikle Abbâsî halifesi 

Vâsık’ın (842-847) soyundan gelen Abdullah b. Osman el-Vâsıkî adında bir kişi, halifenin 

kendisini veliaht tayin ettiğini iddia ederek çevre emir ve beylerden bey’atlar almaya 

başlamıştı. Hatta Karahanlı Buğra Han Harun b. İlig, hâkim olduğu bölgelerde Abdullah b. 

                                                 
305 Kâim-Biemrillâh, Abbâsîlerin 26.halifesi olup 1031-1075 yılları arasında uzun bir süre görev yapmıştır. Geniş 
bilgi için bkz. Hatib el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd ev Medîneti’s-Selâm, 9/399; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-
Mülûk ve’l-Ümem, 15/216-217; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/492; Abdülkerim Özaydın, “Kâim-Biemrillâh”, 
Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 24/210-211; Kaymak, Kâim 
Biemrillah, 27-34. 

306 Safedî, el-Vâfî bi'l-Vefeyât, 265. 

307 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/188. 

308 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 16/11. 

309 Kâdir-Billâh’ın 28 Eylül 947’de doğduğu ve ilk çocucuğunun 992 yılında doğan Ebu’l-Fazl Muhammed olduğu 
kaynaklarda yer almaktadır. Yaklaşık 45 yaşına gelinceye kadar Kâdir-Billâh’ın hiç çocuğunun olmaması veya 
kaynaklarda zikredilmemesinin izahı; kendisinin hilafet öncesi dönemi ile ilgili halife çocuğu olmaması nedeniyle 
yeterli bilgi bulunmaması ve hilafeti öncesinde doğan çocuklarının çok küçük yaşlarda vefat etmiş olması olabilir. 
Aksi takdirde hanedan mensubu olup halife olduktan sonra çocukları olan bir kişinin 45 yaşlarına gelinceye 
kadar hiç çocuğunun olmaması yaşadığı toplumun sosyolojik olgusuna ters düşmektedir. Yine halife olduktan 
sonra halifeliği öncesi doğan çocukları yaşıyor olsaydı kaynaklar; 3 oğlu, bir kızını zikrettikleri gibi bunlardan da 
bahsederdi. 

310 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/363; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/444. 

311 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/363. 



 

40 

 

Osman el-Vâsıkî adına hutbe okutmaya başlamış ve onu maaşa bağlamıştı. Halife Kâdir-Billâh, 

bu durumu öğrenince hemen Abdullah b. Osman el-Vâsıkî’yi yakalama kararı çıkartmış, bu 

durumu öğrenen Ebû Abdullah b. Osman el-Vâsıkî de kaçmış ancak Gazneli Mahmûd 

tarafından yakalanmıştı. Gazneli Mahmûd onu hapse atmış ve ölünceye kadar da hapiste 

kalmıştır.312 Kâdir-Billâh da bu yalancı veliaht tehlikesiyle bir daha karşılaşmamak için oğlu 

Ebü’l-Fazl Muhammed’i küçük yaşta olmasına rağmen veliaht tayin etmeye karar vermiş, 

bunun için de 391/1001 yılında devletin ileri gelen bürokratlarının huzurunda bir tören 

düzenlemiştir.313 Ebu’l-Fazl Muhammed’in veliaht tayin edildiğinde dokuz yaşlarında314 

olduğu bilinmektedir.  

Veliaht tayininden sonra Ebu’l-Fazl Muhammed’e “Gâlib Billâh” lakabı verilmiş315 ve bazı 

Büveyhî sikkelerinde Gâlib Billâh’ın ismi de yazdırılmıştır.316 Ebu’l-Fazl Muhammed, 

409/1019 yılında 27 yaşlarında vefât etmiş, cenazesi Rusâfe’deki aile kabristanlığına 

defnedilmiştir.317 

Ebu’l-Kâsım b. Emîrü’l-Mü’minîn  

Kâdir-Billâh’ın oğullarından biri olan Ebu’l-Kâsım’ın doğum tarihi hakkında net bir bilgi 

yoktur. Ebu’l-Kâsım ile ilgili ilk bilgiler, göreve gelmesi nedeniyle Bağdat’ı ziyaret eden Irak 

Büveyhî emiri Müşerrifüddevle’yi 414/1023 yılında kardeşi Ebû Cafer Abdullah ile birlikte 

protokolde karşılamaları nedeniyle kaynaklara yansımıştır.318 Bunun dışında siyasi ve askeri 

alanda önemli aktif bir rol de üstlenmediği için hayatı hakkında yeterli bilgi yer almamıştır. 

Ancak babasının halife, kendisinin de hanedan mensubu olması dolayısıyla müreffeh bir 

hayat yaşadığı ve iyi bir eğitim almış olduğu söylenebilir. Mesela Ebu’l-Kâsım’ın, şiire ve 

edebiyata meraklı olması dolayısıyla güzel şiirleri olduğu belirtilir.319 

Ebu’l-Kâsım, 418/1027 yılında vefât etmiş, cenaze namazını kardeşi Ebû Ca’fer Abdullah 

kıldırmış ve gelenek üzere nâşı Rusâfe’deki aile kabristanlığına defnedilmiştir.320 Kâdir-Billâh, 

ilk oğlu Ebu’l-Fazl Muhammed gibi Ebu’l-Kâsım’ı da genç yaşta ve kendisi hayattayken 

kaybetmekten dolayı çok üzülmüş, bu nedenle ölümünden sonra Bağdat’ta bir müddet 

eğlence yapılmasına izin vermemiştir.321 Böylece kendisinden sonra hayatta kalan ve tek 

                                                 
312 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/22, 26; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/16.  

313 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/26; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/17. 

314 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/492. 

315 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/26; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/492. 

316 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 16/11. 

317 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/131; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/125; İbn Kesîr, 
el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/578-579. 

318 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/158. 

319 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/619. 

320 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/188; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/619. 

321 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/188. 



 

41 

 

veliaht olan Ebû Cafer Abdullah (Kâim-Biemrillah) olduğu için kaynaklar onun varlığından 

daha çok bahsetmiştir.322 

Ebû Cafer Abdullah (Kâim-Biemrillâh) 

Kâdir-Billâh’ın kendisinden sonra hayatta kalan tek erkek evladı olup vefatı sonrası hilafete 

gelen Ebû Cafer Abdullah’ın, 18 Zilkâde 391/9 Ekim 1001 yılında doğduğu bilinir.323 Annesi 

Ermeni veya Rum asıllı Katru’n-Nedâ324 adlı cariyedir. Künyesi Ebû Cafer’dir.325 Ebû Cafer 

Abdullâh, Kâdir-Billâh’ın büyük ihtimalle üçüncü oğludur. Bundan başka bir erkek çocuğunun 

varlığı hakkında bir bilgi bulunmamaktadır.326 

Ebû Cafer Abdullah’ın gençlik yıllarına ait siyasi faaliyeti olarak; Irak Büveyhî emiri 

Müşerrifüddevle’nin 414/1023 yılında,327 Celâlüddevle’nin de 418/1027 yılında328 Bağdat 

ziyareti esnasında babası Kâdir-Billâh ile beraber protokole eşlik ettiği kaynaklarda 

zikredilmektedir. Ebû Cafer, babası halife olduğu için sarayda aklî ve naklî ilimler alanında iyi 

bir eğitim almıştır. Onun ahlaklı, âlim, hayâ sahibi, cömert, sabırlı, okumayı ve öğrenmeyi 

seven, fiziksel olarak da yakışıklı bir kişilik olduğu belirtilmektedir.329 Ayrıca konuşmasının 

fasih ve belâgatli olduğu, edebiyata ve şiire düşkün, kitâbet sanatına vâkıf olduğu 

belirtilmektedir. Hatta bazen divanlardan çıkan yazıların birçoğunu beğenmeyerek 

kendisinin düzelttiği söylenir.330  

Kâim-Biemrillâh, 74 yaşında 13 Şaban 467/3 Nisan 1075 senesinde vefât etmiştir.331 Yaklaşık 

44 yıl halifelik yapmıştır. Cenaze namazını kendisinden sonra halife olan torunu Muktedî 

                                                 
322 Togel, Abbasi Halifesi Kâdir-Billâh’ın Hayatı ve Şahsiyeti, 30. 

323 Hatib el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd ev Medîneti’s-Selâm, 9/399; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-
Ümem, 15/217. 

324 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/217; Safedî, el-Vâfî bi'l-Vefeyât, 17/14; Suyûtî, 
Târihu’l-Hulefâ (Halifeler Tarihi), 427. 

325 Hatib el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd ev Medîneti’s-Selâm, 9/399; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-
Ümem, 15/217. 

326 Selâhuddîn Halil b. Aybek Safedî (ö. 764/1363), “el-Vâfî bi’l-Vefeyât” adlı eserinde Abdullah isminde bir çocuğu 
olduğundan bahsetmekte. Ancak bu bilgi, döneme daha yakın tanıklık eden Hatîb el-Bağdâdî, İbn Miskeveyh ve 
İbnü’l-Cevzî gibi kişiler tarafından aktarılmamıştır. Bkz. Safedî, el-Vâfî bi'l-Vefeyât, 8/265. 

327 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/158; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/598. 

328 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/183.  

329 Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ (Halifeler Tarihi), 427. Ayrıca geniş bilgi için bkz. Kaymak, el-Kâim Biemrillah ve Dönemi, 
29-35. 

330 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 16/48; İbn Tağrîberdî, en-Nücûmu’z Zâhira fî Mülûki Mısr ve’l-Kâhire, 5/98. 
Kâim-Biemrillâh’ın şiirlerinden örnekler için bkz. Safedî, el-Vâfî bi'l-Vefeyât, 17/15. 

331 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 16/16; Zehebî, Târîhu’l-İslâm vefeyâtü’l-meşâhir ve’l-
a‘lâm, 10/245; Safedî, el-Vâfî bi'l-Vefeyât, 17/14. Ayrıca bkz. Murat Akkuş, Abbasi Halifelerinin Ölüm Sebepleri 
(Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2010), 103-105. 



 

42 

 

Biemrillâh kıldırmıştır.332 Cenazesi başlangıçta dedesi İshak b. Cafer’in yanına 

defnedilmiştir.333 İki yıl sonra gelenek üzere Rusâfe’ye aile kabristanlığına nakledilmiştir.334 

Fâtıma bt. Kâdir-Billâh 

Halife Kâdir-Billâh’ın kaynaklarda ismi geçen tek kızıdır. Ne zaman doğduğu ve hayatı ile ilgili 

kaynaklarda bir bilgiye rastlanılmamıştır. Sadece 448/1056 yılında vefât eden kişiler 

arasında ismine yer verilmiş,335 cenaze namazını ise dönemin halifesi olan kardeşi Halife 

Kâim Biemrillâh kıldırmıştır. Cenazesi gelenek üzere Rusâfe’ye aile kabristanlığına 

defnedilmiştir.336 

2.4. Miras Tartışması 

Abbâsî halifesi Tâi‘-Lillâh’ın (974-991), yaklaşık 17 yıl süren Büveyhî tahakkümündeki 

hilafeliğinin son yıllarında artış gösteren huzursuzluklar, çatışma ve ekonomik buhran, hem 

Büveyhîleri hem de kendisini çok zor durumda bırakmıştı. Siyasi geleceği, Büveyhî 

emirlerinin iki dudakları arasında olan Tâi‘-Lillâh, hanedan mensuplarını doğal siyasi rakip 

olarak görmekteydi. Bu korku ve kaygı; amcasının oğlu Kâdir-Billâh’ın, babası İshâk b. 

Muktedir’in (ö. 377/987) vefatından sonra miras yüzünden kız kardeşi Âmine ile yaşamış 

olduğu anlaşmazlık neticesinde daha da arttı. Çünkü Âmine Kâdir-Billâh’ı, Halife Tâi‘-Lillâh’ın 

hastalığından yararlanarak halifeliği gasp etmeye çalışmakla suçlamıştı.337 Halife Tâi‘-Lillâh’ın 

hastalanmasını, zehirlenmesine bağlayarak338 abisi Kâdir-Billâh’a iftira atan Âmine, bu 

şekilde davranmakla hem kendi emeline (mirasa) kavuşacağını düşünmüş hem de halife 

nezdinde politik-siyasi bir sonuca etki etmek istemiş olmalıdır. 

Tâi‘-Lillâh, 379/989 sonbaharında hilafetine yönelik aldığı tehdit ihbarı üzerine kuzeni Kâdir-

Billâh’ı tutuklatmak üzere komutanlarından İbn Hâcib en-Nu‘mân’ı görevlendirmişti.339 

Kâdir-Billâh, bu yakalama kararını öğrenince derhal evini terk etmiş ve bir süre Bağdat’ta 

gizlenmişti. Ardından Batîha’ya340 kaçarak Büveyhîlerin Batîha emiri Ebü’l-Hasan Ali b. Nasr 

el-Mühezzibüddevle’ye sığınmıştı (379/989-90).341 Mühezzibüddevle, onu himayesine alarak 

                                                 
332 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 16/168; Özaydın, “Kâim Biemrillâh”, 24/211. 

333 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 16/48. 

334 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 16/168; Zehebî, Târîhu’l-İslâm vefeyâtü’l-meşâhir ve’l-
a‘lâm, 10/248. 

335 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 16/11. 

336 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 16/11; Togel, Abbasi Halifesi Kâdir-Billâh’ın Hayatı ve 
Şahsiyeti, 33. 

337 Eric J. Hanne, “Women, Power, And The Eleventh And Twelfth Century Abbasıd Court”, HAWWA (2005), 80.  

338 Şerîf er-Radî, Dîvân: Hayâtuhü ve Dirâsetü Şi’rihî, 1/149; Hudarî Bek, Muhadarâtü Târihü’l-Ümemi’l-İslâmiyye: 
ed-Devletü’l-Abbasiyye, 399. 

339 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/337; Hanne, “Women, Power, And The Eleventh And 
Twelfth Century Abbasıd Court”, 80. 

340 Batiha, Güney Irâk’ta Kûfe, Vâsıt ve Basra şehirleri arasında Fırat ile Dicle nehirlerinin meydana getirdiği 
bataklık bir bölgedir. Geniş bilgi için bkz. Hakkı Dursun Yıldız, “Batîha”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
(İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 5/195-196. 

341 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/439; Küçükaşçı, “Kâdir-Billâh”, 24/127. 



 

43 

 

tehlikelere karşı korumuş, halife olarak atanıncaya kadar bu bölgede eman içerisinde 

yaşamasını sağlamıştı.342 

Büveyhîlerin Batiha emiri Mühezzibüddevle’nin hanedan mensubu Kâdir-Billâh’ı himaye 

etmesi ve onunla yakın ilişkiler kurması, sonrasında siyasi geleceğine olumlu katkılar 

sağlamıştır. Bu durum sayesinde dönemin Büveyhî emiri Bahâüddevle’nin kızı ile evlendiği 

söylenebilir. Kâdir-Billâh’ı himaye eden Mühezzibüddevle ile Bahâüddevle’nin bu akrabalık 

ilişkisi, Abbâsî halifesi Tâi‘-Lillâh ile sorunlar yaşayan Bahâüddevle’nin, Tâi‘-Lillâh’ı görevden 

alması sonrasında yerine Kâdir-Billâh’ı atamasında da etkili olduğu düşünülmektedir.343 

2.5. Veliaht Tayini Ve Vefatı  

Kâdir-Billâh, halifeliğinin onuncu yılında (391/1001) Horasan bölgesinde ve bazı Türk 

illerinde sahte veliaht iddialarıyla bey’atlar yaşanması nedeniyle ilk oğlu Ebü’l-Fazl 

Muhammed’i Gâlib Billâh lakabıyla veliaht tayin etmişti. Ancak Ebü’l-Fazl’ı 409/1019 

yılında,344 diğer oğlu Ebü’l-Kâsım’ı da 418/1027 yılında345 genç yaşta kaybetmesi üzerine 

hayatta kalan tek oğlu Ebû Cafer Abdullah’ı vefatına yakın bir süreye kadar veliaht tayin 

etmemiştir. 

Kâdir-Billâh, 421/1030 yılına gelindiğinde 80’li yaşları aşmış olmanın getirdiği rahatsızlıklar 

nedeniyle ağır bir hastalığa yakalanmış, uzun bir süre yataktan kalkamaz hale gelmişti. Bu 

durum, etrafta ve halk arasında Kâdir-Billâh’ın vefat ettiğine dair asılsız haberlerin 

yayılmasına sebep olmuştu. Halife, bu iddiaları boşa çıkarmak için tek varisi Ebû Cafer 

Abdullah’ı veliaht tayin etmek amacıyla 18 Cemâzielevvel 421/ 24 Mayıs 1030 günü tören 

düzenletti.346 Kâdir-Billâh törende; kadıların, vezirlerin, bütün devlet erkânının ve halkın 

huzuruna çıkarak “Veliahtlık konusunda ona izin verdik” ifadesi ile oğlu Ebû Cafer Abdullah’ı 

veliaht tayin ettiğini açıkladı. Bundan sonra hutbelerde Kâdir-Billâh ile birlikte adı 

zikredilmeye başlandı.347 Bu olay esnasında Ebû Ca’fer Abdullah yaklaşık otuz yaşlarında 

bulunmaktaydı. Bunun üzerine veliaht Ebû Cafer Abdullah’a “Allah’ın emri ile ayakta olan” 

anlamına gelen Kâim-Biemrillâh348 lakabı verildi. Huzurda bulunan kimseler beyatlarını 

                                                 
342 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/438; İbnü’l-İmrânî, el-İnbâ’ fî Târîhi’l-Hulefâ, 183; Ebû Şücâ Zahîrüddîn 
Muhammed b. Hüseyn b. Muhammed (Abdillâh) er-Rûzrâverî, Zeylü Kitâbi Tecâribi’l-Ümem, nşr. Henry. F. 
Amedroz - David S. Margoliouth (Kahire: Şeriketü’t-temeddni’s-Sınâiyye, 1334/1916), 3/202; Hudarî Bek, 
Muhadarâtü Târihü’l-Ümemi’l-İslâmiyye: ed-Devletü’l-Abbasiyye, 399; Küçükaşçı, “Kâdir-Billâh”, 24/127. 

343 Togel, Abbâsî Halifesi Kâdir-Billâh’ın Hayatı ve Şahsiyeti, 36. 

344 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/131. 

345 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/188. 

346 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/205.  

347 Hatib el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd ev Medîneti’s-Selâm, 9/399; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-
Ümem, 15/206; Zehebî, Târîhu’l-İslâm vefeyâtü’l-meşâhir ve’l-a‘lâm, 9/341; Küçükaşçı, “Kâdir-Billâh”, 24/128. 

348 Kâim-Biemrillâh, Abbâsîlerin 26. halifesi olup 1031-1075 yılları arasında uzun bir süre görev yapmıştır. Geniş 
bilgi için bkz. Özaydın, “Kâim Biemrillâh”, 24/210-211; Kaymak, el-Kâim Biemrillah ve Dönemi. 



 

44 

 

arzettiler.349 Dönemin tedavüldeki Büveyhî sikkelerine de ismi yazıldı.350 Böylece Kâdir-

Billâh, kendisinden sonra oluşabilecek siyasi belirsizliği önlemiş oldu. Halife Kâdir-Billâh, 

veliaht tayininden sonra dönemin Buveyhî emiri Celâlüddevle’ye bu atamayı mektupla 

bildirmiş351 ve veliaht tayinini, dönemin siyasi otoritesine onaylatmak suretiyle meşruiyet 

kazandırmak istemiştir.352  

Kâdir-Billâh, veliaht tayininden kısa bir süre sonra 11 Zilhicce 422/29 Kasım 1031 tarihinde 

Bağdat’ta vefat etmiştir.353 Cenaze namazını oğlu Kâim-Biemrillâh 12 Zilhicce 422 / 30 Kasım 

1031 günü ikindi namazından sonra kıldırmıştır.354 Vefatı nedeniyle Bağdat’ta yedi gün yas 

ilan edilmiştir. Böylece Kâim-Biemrillâh, 13 Zilhicce 422/30 Kasım 1031 Salı günü 31 

yaşındayken 26. Abbâsî halifesi olmuştur.355 Halife olduktan sonra dönemin Büveyhî emiri 

Ebû Kâlîcâr’ın (ö. 440/1048) kızı ile ilk evliliğini yapmış,356 eşinin erken vefât etmesi üzerine 

Büyük Selçuklu Çağrı Bey’in (ö. 451/1059) kızı Hatice Arslan Hâtun ile 448/1056 yılında 

evlenmiştir.357  

Kâim-Biemrillâh, babası Kâdir-Billâh’ın Şîa’nın itikâdî düşüncelerinin yanlışlığını ortaya 

koyan ve Ehl-i Sünnet’in inanç esaslarını da savunan er-Risâletü’l-Kâdiriyye adıyla kaleme 

aldığı ve 408/1017-1018 yılında ilan ettiği metni, divanda 433/1041-1042 yılında tekrar 

okutmuş, ayrıca her Cuma günü de camilerde halka okunmasını sağlamıştır. Böylelikle babası 

Kâdir-Billâh’ın Sünnî akideyi güçlendirme siyasetini ve düşüncesini devam ettirmiştir.358 

Kâim-Biemrillâh devrinde Bağdat, zaman zaman huzursuzluk ve iç karışıklıklar yaşasa da bir 

ilim ve kültür merkezi olmaya devam etmiştir. 1055 yılında halifenin daveti üzerine Selçuklu 

hükümdarı Tuğrul Bey, Bağdat’a girerek Büveyhî hâkimiyetine son vermiştir.359  

 

 

                                                 
349 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/205-206; Zehebî, Târîhu’l-İslâm vefeyâtü’l-meşâhir 

ve’l-a‘lâm, 9/341; Safedî, el-Vâfî bi'l-Vefeyât, 17/14. 

350 Luke Treadwell, Buyid Coinage: A Die Corpus (322-445 A.H.) (Oxford: 2001), 22-23, 32, 60-65, 80, 158. 

351 Mektubun içeriği için bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/206-207. 

352 Kaymak, el-Kâim Biemrillah ve Dönemi, 37. 

353 İbnü’l-İmrânî, el-İnbâ’ fî Târîhi’l-Hulefâ, 186; Ebü'l-Fidâ, el-Muhtasar fî ahbâri’l-beşer, 1/510, 9/341; Kalkaşendî, 
Meâsiru’l-inâfe fî me‘âlimi’l-hilâfe, 1/319; Ahmet Cevdet Paşa, Peygamberler ve Halifeler Tarihi, sad. Metin Muhsin 
Bozkurt (İstanbul: Hikmet Neşriyat, 1999), 3/1043; Küçükaşçı, “Kâdir-Billâh”, 24/128; Sir William Muir, The 
Caliphate: Its Rise, Decline, and Fall, from Original Sources, 579. 

354 İbnü’l-İmrânî, el-İnbâ’ fî Târîhi’l-Hulefâ, 186; Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nübelâ, 15/137. 

355 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/217; Zehebî, Târîhu’l-İslâm vefeyâtü’l-meşâhir ve’l-
a‘lâm, 9/341; Özaydın, “Kaim bi-Emrillah”, 24/210. 

356 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/313. 

357 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 16/4; Suat Kaymak, "Abbasi Sarayının İlk Selçuklu Gelini: 
Hatice Arslan Hatun", Yedikıta Tarih ve Kültür Dergisi 76 (Aralık 2014), 48-52. 

358 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 16/279-282; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/685; 
Özaydın, “Kaim bi-Emrillah”, 24/211. 

359 Safedî, el-Vâfî bi'l-Vefeyât, 17/15; Merçil, “Büveyhîler”, 6/498. 



 

45 

 

 

3. BÖLÜM 

İÇ VE DIŞ SİYASET 

3.1. İç Siyaset 

3.1.1. Kâdir-Billâh Ve Büveyhîler Arasında İlişkiler 

Abbâsî siyasi tarihinde Mütevekkil-Alellâh’ın 232/847’de iktidara gelişi ile birlikte Muktedir 

Halifeler dönemi sona ermiş, devlet artık duraklama ve gerileme dönemine girmişti. Müstekfî-

Billâh’ın (944-946) halifeliği döneminde Şiî bir hanedan olan Büveyhîler, Bağdat’ı istila etmiş 

ve iktidarı devralmıştı. Artık Bağdat’ta hâkimiyet, 945-1055 yılları arasında Büveyhîlerde 

olmuş, halife ise etkisiz dini bir statü olarak varlığını koruyabilmişti. Hilafet makamı, sadece 

hil‘at ve menşur veren bir konumda; güç ve yönetim ise tamamen Büveyhîlerin elinde 

olmuştu. İşte böyle bir tahakkûmiyet altında halifelik yapan Kâdir-Billâh (991-1031), yaklaşık 

kırk yıl gibi uzun bir süre iktidarda kalarak zamanla Büveyhîlerin içine düştüğü iktidar 

çatışması ve buna bağlı olarak güç kaybı yaşaması neticesinde insiyatif alabilmiş, akılcı 

siyaseti ve güç dengelerini gözetme yeteneği ile de halifeliğin siyasi gücü konusunda umut 

verici gelişmelere kapı aralayabilmiştir.  

Kâdir-Billâh ile Büveyhî emirleri arasında yaşanan siyasi ilişkiler ve olayları anlayabilmek 

için Büveyhîleri daha yakından tanımak ve Bağdat’ı ele geçirdikleri zamana kadarki tarihi 

serüvenine bakmak yararlı olacaktır. Bu nedenle iç siyaset başlığı altında öncelikle araştırma 

konumuz olan Kâdir-Billâh dönemine kadar Büveyhîler ile ilgili genel hatlarıyla bilgi vererek 

Büveyhî egemenliği altındaki Kâdir-Billâh ile Büveyhî emirleri arasında yaşanan siyasi 

ilişkileri ve yaşanan olayları ele alacağız. 

Büveyhîler,360 Ebû Şucâ Büveyh361 (Âl-i Büveyh) ve oğulları tarafından tesis olunan bir 

hanedandır.362 Bu hanedan, Deylem363 asıllı olup kurucusu da Ebû Şucâ Büveyh b. Fenna 

                                                 
360 Büveyhîler ve kuruluşu hakkında geniş bilgi için bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/164-167, 179, 203-205; 
Zettersteen, “Büveyhîler”, 2/843-844; Hasan İbrahim Hasan, Siyasi-Dini-Kültürel-Sosyal İslâm Tarihi, çev. İsmail 
Yiğit - Sadreddin Gümüş (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 1985) 3/389-431; Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi; 
Merçil, “Büveyhîler”, 6/496-500; Azimli, “Sünnî Hilafete Tahakküm Kurmuş Bir Şiî Hanedan: Büveyhîler”, Dicle 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/2 (2005), 19-32; Kabir, The Buwayhid Dynasty of Baghdad (334-447/946-
1055); Mohsin Jaffery, “The Shi’a Century-Buyid Dynasty”, Academia (12/04/2020); Scharfe, Portrayals of the 
Later Abbasid Caliphs: The Role of the Caliphate in Buyid and Saljuq-era Chronicles 936-1180. 

361 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 13/340; İbnü’t-Tıktaka, el-Fahri, 199. 

362 Azimli, “Sünnî Hilafete Tahakküm Kurmuş Bir Şiî Hanedan: Büveyhîler”, 19. 

363 İran’ın kuzeyinde Gîlân eyaletinin bir bölümünü teşkil eden, Hazar deniziyle Taberistan arasındaki dağlık 
bölgenin adıdır. Geniş bilgi için bkz. İstahrî, Kitâbü’l-Mesâlik ve’l-Memâlik, 204-205; Tahsin Yazıcı, “Deylem”, 
Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 9/263-265. Bu bölgede yaşayan halka 
da bu gerekçeden dolayı Deylemîler denildiğinden bölge Deyleman adıyla bilinmekteydi. Bkz. Vilademir 
Minorsky, “Daylam”, Encyclopedia of Islam (El2), (Leiden: 1991), 2/189-190. İslâm coğrafyacılarından İbn 
Havkal’a göre Deylem ülkesi Gîlân, Taberistan, Kûmis ve Cürcan ile Cibâl eyaletinin bir kısmını ve Azerbaycan ile 
Erran bölgelerinin bir kısmını kapsamaktadır. Bkz. İbn Havkal, Sûretü’l-arz (10. Asırda İslâm Coğrafyası), 327-335. 



 

46 

 

Hüsrev’dir.364 Büveyhîlerin güçlenerek devlet haline gelmeleri ve Bağdat’ta yüz yıla yakın bir 

süre hâkimiyet kurmaları, Ebû Şucâ'nın üç oğlunun -İmâdüddevle Ali,365 Rüknüddevle 

Hasan,366 Muizzüddevle Ahmed367- gayretleri ve mücadeleleri sonucu olmuştur.368  

Hazar Denizi’nin Güney-Batı kıyıları ile Kuzey İran bölgelerini kapsayan küçük sarp ve dağlık 

bir arazide yaşayan Büveyhîlerin ataları olan Deylemliler; bölgenin bu coğrafi özelliği 

sayesinde uzunca bir süre dış tehditlerden uzak kalmış, bu durum yöre insanının zorluklarla 

mücadele gücünü artırarak savaşçı bir yapıda olmalarını sağlamıştır. Ayrıca başka milletlerin 

hegemonyasında kalmadıkları için de bağımsızlıklarına düşkün bir hüviyet kazanmalarını 

kolaylaştırmıştır.369 Bu sarp, dağlık bir arazide yaşamaları; yapılarına da yansımış olmalı ki 

Makdisî Deylemlileri; “Kaba, bilgisiz, dini olmayan, heybetli ve acayip görünümlü” kişiler 

olarak tanımlamıştır.370 Yöre insanının bu özellikleri, sistemli bir devlet kurmalarına ve 

devletleşme imkânına mâni olduğu için daha ziyade askerlik ve komutanlık konusunda 

tecrübe kazanmalarına, buna bağlı olarak maceraperest paralı askerler olarak yaşamlarını 

sürdürmelerine olanak sağlamıştır. Bu özellikleri sayesinde Deylemliler, yaşamış oldukları bu 

sarp bölgelerde yaptıkları vurgunlardan elde ettikleri ganimetlerle hayatlarını sürdürmeye 

çalışmışlardır.371 

Deylemliler, M. Ö. II. asırdan itibaren372 İran coğrafyasına ait bu sarp ve dağlık bölgelerde 

zamanla İranlılaşan bir kavim olmaları nedeniyle köken olarak İranlı (Fârisî) sanılmakla 

birlikte etnik kökenleri kesin olarak bilinmemektedir. Bu kapsamda etnik menşeleri hakkında 

                                                                                                                                                    
Büveyhîler zamanında yaşamış ve Deylem'de bulunmuş olan Makdisî (Mukaddesî) diğerlerinden farklı olarak 
Volga sınırlarında Hazarların hüküm sürdüğü bölgeyi de Deylem bölgesine dâhil ederek Deylem bölgesini daha 
geniş bir bölge olarak tasvir etmiş, Deylem'in beş bölgeden meydana geldiğini ifade etmiştir. Bu beş bölge sırayla; 
Horâsân istikametinde yer alan Kûmis (Dâmgân ve Şâhrûd yakınlarında), Circan, Taberistân, Deylemân (Deylem) 
ve Hazar Denizi şeklindedir. Makdisî, İslâm Coğrafyası (Ahsenü’t-Tekasim), 353-354. Tüm bu bilgiler ışığında 
Deylem’in sınırlarını, “Hazar Denizi'ne dökülen Sefidrûd ve Şâlûs ırmakları ile İran Yaylası ve deniz kıyısında 
bulunan ovalar arasında ve Elbruz Dağları’nın Hazar Denizi'ne bakan yamaçları üzerindeki sarp arazi bölgesi” 
şeklinde ifade edebiliriz. Bu bölge dağlık olduğundan Arapların ilerleyişinden korunmuş ve bu nedenle bölgenin 
İslâmiyetle tanışması da geç olmuştur.  

364 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/87. 

365 Büveyhî hânedanının kurucusu ve bu hânedanın Cibâl, Fars, Hûzistan kolu hükümdarıdır (ö. 338/949). 

366 Büveyhîlerin Rey ve Cibâl kolunun emîridir (ö. 366/976). 

367 Irak Büveyhîlerinin kurucusu ve ilk hükümdarıdır (ö. 356/967). Geniş bilgi için bkz. Ahmet Güner, 
“Muizzuddevle”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları,2006), 31/99-100; K. V. 
Zettersteen, “Muizz-üd-Devle”, İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 1940), 8/561-562; Heribert Busse, “Mu‘izz al-
Dawla”, EI2, 7/484-485; Hacıyev, Irak Büveyhîleri’nin Kuruluşu Ve Muizzüddevle Dönemi (334-356/945-967); 
Nursel Akgün, Irak Büveyhî Emîri Muizzüddevle Dönemi Siyasi Tarihi (334-356/945-967) (Elazığ: Fırat 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020). 

368 Azimli, “Sünnî Hilafete Tahakküm Kurmuş Bir Şiî Hanedan: Büveyhîler”, 19. 

369 İstahrî, Kitâbü’l-Mesâlik ve’l-Memâlik, 205; Yazıcı, “Deylem”, 263-265; Akoğlu, “Büveyhîlerin Mezhebi 
Eğilimleri/Politikaları Üzerine”, 125. 

370 Makdisî, Ahsen’üt-Tekâsim fî Marifeti’l-Ekâlim, 35. 

371 Cahen, İslâmiyet: Doğuşundan Osmanlı Devleti’nin Kuruluşuna Kadar, 230. 

372 Milattan önce yaşamış Yunanlı tarihçi Polybius, Delimainoi adında bir kavimden bahsetmiş, milattan sonra II. 
yüzyılda yaşamış Batlamyus ise coğrafya eserinde Delimainois ile ilgili bilgiler zikretmiştir. Bkz. Ahmed Ateş, 
“Deylem”, İslâm Ansiklopedisi (Eskişehir: MEB Yayınları, 1997), 3/570; Minorsky, “Daylam”, 2/190. 



 

47 

 

kaynaklarda farklı rivayetler yer almaktadır. Deylemli olmaları daha muhtemel olan373 

Büveyhî hanedanlığının etnik kökenleri konusunda kimi tarihçiler, Büveyhîlerin Sâsânî 

hükümdarı I. Yezdicerd’in oğlu Behrâm-ı Gûr b. Yezdicerd’in (420-438) soyundan geldiğini374 

söylerken, kimileri Arapların Benî Dâbbe375 kabilesine mensup olduğunu376 kimisi de 

Deylemli kabilelerden birine mensup olduklarını söylemişlerdir.377 Özellikle şecerelerinin 

Benî Dâbbe’den geldiğini iddia eden rivayetin farklı siyasi mülahazalardan ötürü -bilhassa 

Arapların güçlü olduğu dönemlerde onlarla akraba olduklarını ifade etmek için- ortaya 

                                                 
373 Hassan Müneymine “Büveyhîler Devleti Tarihi” isimli eserinde, Büveyhîlerin Deylemli olmalarının yüksek 
ihtimal olduğunu ifade etmiş, Hasan el-Utruş aracılığıyla İslâm’a giren Deylemlilerin, daha sonra Şiî Zeydiyye 
mezhebine mensup olduklarını kaydetmiştir. Bkz. Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 86. 

374 Nesep âlimi İbn Mâkûlâ; Büveyhîlerin şeceresini Bâbek b. Sâsân’a götürmektedir. Bkz. İbn Mâkûlâ, Ebû Nasr Alî 
b. Hibetillâh b. Alî el-İclî, el-İkmâl fî Refi’l-İrtiyâb Ani’l-mü’telif ve’l-Muhtelif fi el-Esma ve’l-Küna ve’l-Ensâb, nşr. 
Abdurraman b. Yahya el-Muallimî el-Yemânî (Haydarabad: Dâiretü’l-Maarif’l-Osmaniyye, 1962), 1/371-372; İbn 
Hallikân ve İbnü'l-Cevzî de Makûlâ'nın zikrettiği bu şecereyi aktararak Büveyhîlerin soyunu Babek b. Sâsân'a 
kadar götürmüşlerdir. Bkz. İbn Hallikan, Vefeyâtü’l-Ayân ve Enbâ’u Ebnâ’iz Zaman, 1/174-175; İbnü’l-Cevzî, el-
Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/290; Kalkaşendi ise, Büveyhîler'in hâkimiyet yerlerini belirttikten 
sonra Büveyhî hükümdarlarının şecerelerini vererek Büveyhîler'in soyunun Yezdicerd'e kadar gittiğini 
kaydetmektedir. Bkz. Kalkaşendî, Subhu’l-A’şâ fî Şınâ’ati’l-İnşâ, 4/418; Makrîzî de Büveyhîler'in soyunu I. 
Yezdicerd'e kadar götürmüş, ancak Büveyh sülalesinin çocuklarının Şîrdil adlı Deylemli kabileye mensup 
olduklarına dair rivayetlerin de olduğunu aktarmıştır. Bkz. Makrîzî, es-Sülûk li-ma‘rifeti düveli’l-mülûk, 1/130; 
Cürcân, Gîlân, Taberistan ve Kuhistan bölgelerinde hüküm sürmüş olan Ziyârîler’in hükümdarı Kâbûs b. 
Veşmgîr’e uzun yıllar hizmet eden Bîrûnî (ö.453/1061?) ise, Büveyhîlerin soyunun Sasânîlere veya Araplara 
dayandırılan bilgileri verdikten sonra Büveyhîlere atfedilen şecerenin doğruluğunun kesin olmadığını ve buna 
gerekçe olarak da o zamana kadar Büveyhîlerin ismini kimsenin duymamış olmasını göstermektedir. Bkz. Bîrûnî, 
el-Âsâru’l-Bâkiye ani’l-Kurûni’l-Hâliye, 81; İbn Haldûn ise zikrettiğimiz bu kaynaklardan farklı olarak hem İbn 
Mâkûlâ'nın hem de İbnü'l-Esîr'in verdiği şecerenin doğru olmadığını, Deylemli olan Büveyhîler'in; memleketleri 
dışında kalan toprakları, hâkimiyetleri altına alabilmelerini kolaylaştırmak için böyle bir şecere uydurulduğunu 
belirtmektedir. Bkz. İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/563-564; İsfahânî ise, Büveyhîlerin kurucu lideri Ali b. 
Büveyh'den bahsederken onun döneminde Deylemlilerin Şîrdil ismiyle zikredildiğini belirterek Büveyhîleri 
Deylemli olarak zikretmektedir. Bkz. Ebû Abdillâh Hamza b. el-Hasen el-İsfahânî, Târîhu sinî mülûki’l-arz ve’l-
enbiyâ, nşr. Cevâd el-Îrânî et-Tebrîzî (Berlin: 1340/1921), 183. Ayrıca bkz. Laura Etheredge, İslamic History (New 
York: Britannica Educational Publishing, 2010), 108-109. İranlı tarihçi Şebânkâreî (ö. 759/1358 [?]) ise; 
Büveyhîlerin atalarının Behrâm-ı Gûr’a dayandığını, gerçekte soylarının Arap ve köken olarak Deylemlilerin 
akrabaları olduğunu belirtir. Bkz. Nurullah Soylar, Şebânkâreî’nin Mecmau’l–Ensâb Fi’t-Tevârîh Adlı Eseri (Çeviri 
ve Değerlendirmesi) (Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018), 85-86. 
Batılı araştırmacılardan Zettersteen; Büveyhîlerin Behrâm-ı Gûr'a atfedilen şecerelerinin fazla iddialı bir kurgu 
olduğunu, bu şecerenin; kökü asil olan hükümdar bir sülaleye ait olma amacı taşıdığını ve Büveyhîler'in gerçekte 
Deylemli olduklarını belirtmektedir. Bkz. Zettersteen, “Büveyhîler”, 2/843. Yine Claude Cahen de Büveyhîleri 
Sasânî soyuna bağlayan bu şecerenin o dönemde yaşayan Deylemliler tarafından bile kabul edilmediğini, hiç dile 
getirilmediğini ifade etmiştir. Bkz. Claude Cahen, “Buwayhids or Buyids”, El2 (1986), 1/1354. Adudüddevle ve 
dönemini doktora tezi olarak çalışan Ahmet Güner de, Büveyhîler’in Sasânî soyundan geldiği şecerisinin kurgusal 
olduğunu belirtmiştir. Bkz. Güner, Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-983), 143. 

375 Benî Dâbbe Kabilesi, Arap kabilelerinden Adnânîlere mensup olup kabilenin atası Dâbbe b. Üdd aracılığıyla 
nesebi Adnan’da Hz. Peygamber ile birleşir. Bu kabile nesep olarak başka kabilelerle karışmamış, İslâmiyetten 
önce yurtları Necid bölgesinin kuzeyi Beni Temim civarında iken, sonraları Irak’ta Hille ve Vasıt arasında bulunan 
Numâniye bölgesi olmuştur. Bkz. Ali Öngül, “Dabbe (Benî Dabbe)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
(Ankara: TDV Yayınları, 1993), 8/393. 

376 Bu rivayeti dile getirenlerin başında, “Kitâbü’t-Tâcî” olarak bilinen ve günümüze ulaşmayan kitabın yazarı Hilâl 
b. es-Sâbî gelmektedir. Hilâl b. es-Sâbî, Büveyhi emiri Müizzüdevle tarafından başkâtipliğe getirilmiş ve 
Adüdüddevle’nin isteği doğrultusunda eserini yazmıştır. Eserin 22 sayfalık küçük bir kısmı zamanımıza 
ulaşabilmiştir. Eser Alman Wilferd Madelung tarafından neşredilmiş ve tahkikli olarak yayımlanan bu eserde es-
Sâbî, Deylemlilerin aslen Benî Dâbbe kabilesinden geldiğini ifade etmiştir. Bkz. es-Sâbî, “Kitâbü’l-Münteza Mine’l-
Cüzi’l-evvel Mine’l-Kitâbü’l-Marûf bi’t-Tâcî fî Ahbâri’d-Devleti’d-Deylemiyye”, 12.  

377 İstahrî, Kitâbü’l-Mesâlik ve’l-Memâlik, 205; İbn Havkal, Kitâbu Sûreti’l-Arz, 2/376; Hassan Müneymine, Tarihu 
ed-Devleti’l Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İçtimai ve es-Sekafi: Mukatatu Faris (Beyrut: Darü’l Camia, 1987), 97; Yazıcı, 
“Deylem”, 9/264; Metin Bozkuş, Büveyhîler ve Şiîlik (Sivas: Vizyon Yayınları, 2003), 17. 



 

48 

 

atıldığı ve tarihi gerçeklikten uzak olduğu,378 Sâsânîlere dayandırılma iddiasının ise; Fars 

Bölgesi’ni kendi hâkimiyetleri altına alabilmelerini kolaylaştırmak ve köklerini asil olan 

hükümdar bir sülaleye dayandırmak için uydurulduğu belirtilmektedir.379  

İbn Hassûl’ün “Kitâbü Tafzîli’l-etrâk alâ sâʾiri’l-ecnâd” adlı eserinde Deylemliler ile ilgili şu 

bilgi yer almaktadır:380 

Deylemîler; İstaniye ve Lanciye ismiyle iki fırka idi, İstaniye; Deylem diyarının 
dağlar ve kalelerinde ve sarp yerlerinde otururlar. Lanciye ise Deylemistan 
sahralarında ve ovalarında otururlar. Bunlar, Alevî daîlerin aracılığıyla İslâm 
dinini kabul etmelerine kadar kâfirdiler. Deylemîlerin çoğu Şiîdir. Aralarında 
Hanefi ve Şafiî bazı âlimlerin etkisiyle Sünnî olanlar da vardır. Çoğunluğu Şiî 
olan Deylemîler Nasıriyye dâileri aracılığıyla Müslüman olmuşlardır. 

Bu bilgilerden hareketle Deylemlilerin çok eski tarihlerden beri İran bölgesinde ikamet eden 

ancak Fars olmayan kavimlerden birine mensup oldukları daha doğrudur.381 Büveyhîlerin de 

Deylem asıllı oldukları ve Sâsânî veya Arap soyuna mensup olmadıkları, güçlü oldukları 

Adüdüddevle dönemine kadar da Büveyhîler arasında yaygın bir şekilde bu tür şecere nisbet 

etme arayışlarının olmadığı, dolayısıyla sonraki zamanlarda bu kurgusal iddiaların ortaya 

çıktığı görülmektedir.  

Deylemlilerin konuşma dili; Arrân382/Errân ve İrminiye’de383 konuşulan dillerden farklı bir 

lehçe olup aynı zamanda Arapça ve Farsça dillerinden ayrı bir lehçe olan Kuzey İran lehçesi 

olduğu kaynaklarda belirtilmektedir.384 Uzun süredir Fars bölgesinde yaşayan Deylem asıllı 

Büveyhîlerin IV./X. asırda Farsça konuştukları bilinmesine385 rağmen daha eski dönemlerde 

Deylem bölgesinde hangi dilin konuşulduğu kesin olarak bilinmemektedir.386 Minorsky, 

                                                 
378 Ebü’l-Alâ Muhammed b. Alî b. Hassûl (ö. 450/1058), Kitâbü Tafzîli’l-etrâk ‘alâ sâ’iri’l-ecnâd adlı eseri, “İbn 
Hassül’ün Türkler Hakkında Bir Eseri” adı ile Türkçe’ye çevrilmiş ve bu risalede, Deylemlilerin kökenlerinin Benî 
Dâbbe Arap kabilesinden geldiği iddiası, ciddi bir şekilde eleştirilmiş ve öne sürdüğü delillerle bu iddia 
reddedilmiştir. İbn Hassûl, “Eğer bunlar Dâbbe kabilesinden olsa idiler, Resulullah’ın mensup olduğu şecereye 
nispetleri olacağından gerek Sunnî ve gerek Şiî âlimler bunlara bu şerefi bildirir ve bu asâlet ve necâbeti onlara 
söyler (…) bununla iftihar eder ve şiirlerinde bunu terennüm eylerlerdi. Böyle bir hareket ne onların hatırlarına 
gelmiş ne de kendilerinden böyle bir dava işitilmiştir.” şeklinde açıklamıştır. Bkz. Abbas Azzavî, “İbn Hassül’ün 
Türkler Hakında Bir Eseri”, çev. M. Şerafettin Yaltkaya, Belleten 4/14-15 (Nisan-Temmuz 1940), 250-255; 
Ramazan Şeşen, “İbn Hassûl ve Tafdîl El-Etrak Ala Sair el-Ecnad Adlı Risalesinin Tercümesi”, Tarih Dergisi 38 
(2003), 119-142; Ateş, “Deylem”, 3/570; Akoğlu, “Büveyhîler’in Mezhebî Eğilimleri/Politikaları Üzerine”, 125. 

379 Bilgi için bkz. Bîrûnî, el-Âsâru’l-Bâkiye ani’l-Kurûni’l-Hâliye, 81; İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/563. 

380 Şeşen, “İbn Hassûl ve Tafdîl El-Etrak Ala Sair el-Ecnad Adlı Risalesinin Tercümesi”, 131. 

381 Müneymine, Tarihu ed-Devleti’l Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İçtimai ve es-Sekafi: Mukatatu Faris, 84. 

382 Arrân, Orta Çağ’da Doğu Kafkasya’da bir bölgedir. 

383 İrmîniye, Arrân’ın güneyinde bulunan Azerbaycan topraklarında yer alan, günümüzde Ermenistan diye ifade 
edilen bölgedir. 

384 İstahrî, Kitâbü’l-Mesâlik ve’l-Memâlik, 205; İbn Havkal, Kitâbu Sûreti’l-Arz, 2/376; Makdisî, Ahsen’üt-Tekâsim fî 
Marifeti’l-Ekâlim, 368. 

385 Irak Büveyhî hükümdarı Muizzüddevle’nin, Bağdat’ta Deylemli askerleri ve diğer devlet görevlileri ile Farsça 
konuştuğuna dair bilgiler yer almaktadır. Ayrıntılı bilgi için bkz. Kitâbü’l-Uyûn ve’l-Hadâik fî Ahbâri’l-Hakâik 
256/870-350/961, nşr. Ömer es-Sâîdî (Dımaşk: 1973), 2/436; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-
Ümem, 14/156. 

386 Hacıyev, Irak Büveyhîleri'nin kuruluşu ve Muizzüddevle Dönemi, 17. 



 

49 

 

Deylemlilerin İslâm’la tanışmalarından sonra çoğunun İranlılaştığını ancak konuşma 

dillerinin Fars eyaleti lehçesinden farklı olarak kuzey bölgesinde konuşulan kendine has bir 

lehçe olduğunu belirtmektedir.387  

Bütün bu bilgilerden hareketle Deylemlilerin İslâmiyet'ten önce kendilerine has bir lehçeyle 

konuşmakta olduklarını ve bu lehçenin Farsça’dan farklı bir özelliğe sahip olduğunu ancak 

İslâm fetihleriyle birlikte bölgede Fars nüfusu ile etkileşim sonucunda Deylemlilerin 

kullanmış olduğu bu lehçenin zamanla yerini Farsça’ya bıraktığını söyleyebiliriz. 

Dini inanç olarak Deylemliler, yaşadıkları bölge itibariyle dış etkenlere çok fazla maruz 

kalmadıkları için uzunca bir süre Mecûsi, Putperest ve Hristiyanlık inançlarına sahip 

olmuşlardı. Müslümanlarla ilk tanışmaları, Hz. Ömer zamanında 15/636 yılında Sâsânîler ile 

yapılan ve Müslümanların galibiyeti ile sonuçlanan Kadîsiye Savaşı'nda olmuştu.388 Hz. 

Osman'ın halifeliği döneminde Müslüman orduları Rey ve Taberistan gibi önemli şehirleri 

alarak Deylem ve çevresinde hâkimiyet kurmuşlardı.389 Hz. Ali döneminde de Deylem 

bölgesine yönelik fetih hareketleri devam etmişti.390 Dört halife döneminde bağımsızlıklarını 

genel anlamda muhafaza eden Deylemlilerin Müslümanlarla yaptıkları mücadeleler, Emeviler 

döneminde de devam etmiş hatta Abbâsîlerin ilk dönemlerinde de bu mücadeleler belli 

aralıklarla sınır bölgelerinde yaşayan Müslümanlara saldırılar şeklinde sürmüştür.391 

Bölgenin İslâmiyet ile ilk tanışmasının, Abbâsî halifesi el-Hâdî’nin (785-786) baskıları 

sonucunda Zeydîlerden Deylem’e sığınan Yahya b. Abdullah sonrasında olduğu 

belirtilmektedir.392 İbn Havkal, Deylemlilerin büyük dâî Hasan b. Zeyd393 zamanına kadar 

Müslüman olmadıklarını, Hasan b. Zeyd sayesinde bu bölgede İslâmiyet’le tanıştıklarını, 

bunun sonucunda da Deylemlilerin bir kısmının Müslüman olduğunu, bir kısmının da hâlâ 

eski inançları olan Mecûsi, Putperest ve Hristiyan olarak yaşamaya devam ettiklerini 

kaydetmektedir.394  

Taberistân Zeydîlerinin kurucusu olan Hasan b. Zeyd 270/884 yılında öldüğünde yerine 

vasiyeti doğrultusunda kardeşi Muhammed b. Zeyd, ondan sonra da Ali oğullarından Hüseynî 

                                                 
387 Ateş, “Deylem”, 3/568. 

388 Gençtürk, İran Büveyhîleri (322-448/934-1056), 31. 

389 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 3/6. 

390 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 3/150.  

391 Gençtürk, İran Büveyhîleri (322-448/934-1056), 33-34. 

392 Gençtürk, İran Büveyhîleri (322-448/934-1056), 36. 

393 Asıl adı el-Hasen b. Zeyd b. Muhammed b. İsmâîl b. Hasen el-Alevî (ö. 270/884) olan Hasan b. Zeyd; Taberistan, 
Gîlân ve Deylem’de hüküm süren Zeydî Devleti’nin kurucusu ve 864-884 yılları arasındaki ilk hükümdarıdır. 
Geniş bilgi için bkz. Mustafa Öz, “Hasan el-Alevî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 1997), 6/287; Hasan Yaşaroğlu, Taberistan Zeydileri (Ankara: Gümüşhane Üniversitesi, 2012), 71-97. 

394 İbn Havkal, Sûretü’l-arz (10. Asırda İslâm Coğrafyası), 290. es-Sâbî de “Kitabü’t-Tâci” adlı eserinde 
Deylemliler'in, Hasan b. Zeyd'in tebliğ çalışmaları sayesinde İslâmiyeti kabul ettiklerini belirtir. Bkz. es-Sâbî, 
“Kitâbü’l-Münteza Mine’l-Cüzi’l-evvel Mine’l-Kitâbü’l-Marûf bi’t-Tâcî fî Ahbâri’d-Devleti’d-Deylemiyye”, 21. 



 

50 

 

koluna mensup olan Hasan b. Ali el-Utrûş395 (ö. 304/917) geçmişti.396 Hasan el-Utrûş, 

bağımsız bir yönetim oluşturmak için birlikte hareket ettiği Muhammed b. Zeyd’den ayrılarak 

Horasan'a gitmişti. Muhammed b. Zeyd'in ölümü üzerine dağılma sürecine giren Taberistân 

Zeydîlerini toparlamak amacıyla Horasan’dan ayrılarak Rey'e, oradan da Deylem hükümdarı 

III. Cüstân'ın daveti üzerine Deylem'e gelmişti.397 Hasan el-Utrûş'un Deylem'e gelmesiyle 

birlikte bölgedeki İslâmlaşma süreci de hız kazanmış oldu.398 13-14 yıl bölgede faaliyetlerini 

sürdüren Hasan el-Utrûş, Deylemliler ve Gilanlılar tarafından benimsenip imam tayin 

edilerek kendisine en-Nâsır-Lilhak ünvanı verilmişti.399 Hasan el-Utrûş’un bölgedeki bu 

faaliyetlerine rağmen Cibâl ve Deylem'de sarp tepelerde, kalelerde, vadilerde ve ulaşılması 

zor olan yerlerde yaşayan belli bir kesimin putperestliğini devam ettirdiği, İslâm’la tanışan 

bölge halkının, daha sonra Şîa’nın Zeydiyye kolunu benimsediği söylenebilir.400 

Siyasi tarih olarak Büveyhîler, devlet haline gelmeden önce Emir Makan b. Kaki’nin emrinde 

Sâmânîlerin hizmetinde bulunmuşlardı.401 Ancak daha sonra Ebû Şucâ‘ Büveyh’in oğulları, 

Makan b. Kaki’nin emrinden ayrılarak Ziyarîlerin kurucusu olan Merdavic b. Ziyar’ın (ö. 

323/935)402 hizmetine girmiş403 ve kazandıkları başarılar dolayısıyla büyük kardeş Ali b. 

Büveyh, 321/933 yılında Merdavic tarafından Kerc Valiliği’ne atanmıştı.404 Bu üç kardeşin 

birbirlerine olan güçlü bağı ve adlarını bölgede duyurmaları, onların güçlenmelerini 

istemeyen Ziyarî emiri Merdavic’in hoşuna gitmemiş ve bu nedenle de ilişkileri 

bozulmuştu.405 Merdavic’in 323/934'te Türkler tarafından öldürülmesi406 ile Ziyarîlerin 

                                                 
395 Hasan el-Utrûş, Deylem ve Taberistan’da hüküm sürmüş Zeydîler’in üçüncü hükümdarı (914-917) olup, İmam 
Ali Zeynelâbidîn’in dördüncü nesilden torunudur. Ayrıntılı bilgi için bkz. İsa Doğan, “Hasan el-Utrûş”, Türkiye 
Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 16/356-358. 

396 es-Sâbî, “Kitâbü’l-Münteza Mine’l-Cüzi’l-evvel Mine’l-Kitâbü’l-Marûf bi’t-Tâcî fî Ahbâri’d-Devleti’d-Deylemiyye”, 
20; Yaşaroğlu, Taberistan Zeydileri, 97-107; Gençtürk, İran Büveyhîleri (322-448 /934-1056), 43. 

397 Yaşaroğlu, Taberistan Zeydileri, 107-108; Rudolf Strothmann, “Hasan al-Utrûsh”, El2 (Leiden-London: 1986), 
3/254. 

398 Ebü'l-Kasım Muhammed b. Havkal el-Bağdâdî, The Oriental Geography of Ebn Haukal, çev. William Ouseley, haz. 
Fuat Sezgin (Frankfurt: 1992), 174; Bozkuş, “Büveyhîler ve Şiilik”, 21; Gençtürk, İran Büveyhîleri (322-448/934-
1056), 43. 

399 es-Sâbî, “Kitâbü’l-Münteza Mine’l-Cüzi’l-evvel Mine’l-Kitâbü’l-Marûf bi’t-Tâcî fî Ahbâri’d-Devleti’d-Deylemiyye”, 
23; Farhat Daftary, Şiî İslâm Tarihi, çev. Ahmet Fethi Yıldırım (İstanbul: Alfa Yayınları, 2016) 198. 

400 Akyol, “Büveyhîlerin Bağdat Hâkimiyeti”, 120. 

401 Merçil, “Büveyhîler”, 6/496. 

402 Merdavic b. Ziyar (ö. 323/935), Ziyârî hânedanının kurucusu ve 928-935 yılları arasında görev yapan ilk 
emiridir. Ayrıntılı bilgi için bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/47; Ahmet Güner, “Merdavic b. Ziyar”, Türkiye 
Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (I stanbbul: TDV Yayınları 2004), 29/178-179; Clifford Edmund Bosworth, 
“Marda wı dj ”, EI2, 6/539. 

403 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/264; Yıldız, Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi, 5/513; Bozkuş, Büveyhîler 
ve Şiîlik, 40; Merçil, “Büveyhîler”, 6/496; Yaşaroğlu, Taberistan Zeydileri, 138; Cahen, “Buwayhids or Buyids”, 
1/1350. 

404 Ebü'l-Fidâ, el-Muhtasar fî ahbâri’l-beşer, 1/408; İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 1/275-
278; Müneymine, Tarihu ed-Devleti’l Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İçtimai ve es-Sekafi: Mukatatu Faris, 121; 
Zettersteen, "Büveyhîler", 2/844; Carl Brockelmann, Tarih eş-Şuub el-İslâmiyye (History of The İslamic Peoples), 
çev. Faris – Baalbeki (Beyrut: 7. Baskı, 1977), 244-245.  

405 Azimli, “Sünnî Hilafete Tahakküm Kurmuş Şiî Bir Hanedan: Büveyhîler”, 21. 

406 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/108. 



 

51 

 

bölgedeki etkinliği azalmış, Abbâsîler ise tamamen emîrü’l-ümerâların kontrolünde, sadece 

dini otoritelerini muhafaza edebilecek bir konuma gelmişti. Bölgeye Selçukluların akınları da 

henüz başlamamıştı. İran ise adeta her şehirde ayrı bir gücün hâkimiyetinin görüldüğü 

parçalanmış siyasi bir manzara arz ediyordu.407 Bu siyasi boşluktan istifade etmek isteyen 

Büveyhî kardeşler, bölgede hâkimiyet kurmayı amaç edinmiştir. Ali b. Büveyh, bu 

gelişmelerden hareketle 323/934’te Şiraz’ı ele geçirip Fars topraklarına sahip olduktan 

sonra, Abbâsî Devleti’nin içinde bulunduğu kargaşa ve çözülmeden de istifade ederek 

dönemin halifesi Râzî-Billâh’tan bu toprakların kendisine ikta olarak verilmesini sağlamıştı. 

Böylece halifeden hil‘at alan Ali b. Büveyh, merkezi Şiraz olan Büveyhîlerin “Fars” kolunu 

kurmayı başarmış oldu.408  

İmâdüddevle Ali’nin önderliğinde kurulan Fars kolu, 447/1055’de Selçuklular tarafından 

ortadan kaldırılıncaya kadar yaklaşık 120 yıl Fars’ta varlıklarını sürdürmüştü. Büveyhî 

Devleti’nin Fars’ta kuruluşunu gerçekleştiren İmâdüddevle Ali b. Büveyh, ölünceye kadar409 

kardeşlerine liderlik etmiştir. Büveyhîlerin genişlemesinde ve devletleşmesinde önemli bir 

rol üstlenmiştir. Ali b. Büveyh, Fars bölgesini ele geçirdikten sonra kardeşi Hasan b. Büveyh, 

Rey bölgesine410 hâkim olmuştur. Hasan b. Büveyh’in hemen hemen bütün Cibal bölgesini 

hâkimiyet altına almasından sonra küçük kardeşleri Ahmet b. Büveyh’e de Kirman bölgesinin 

verilmesini kararlaştırdılar.411 Daha sonra Ahmet b. Büveyh de 326/937’de Ahvaz’ı ele geçirip 

topraklarını genişletmiştir.412 Böylece Büveyhîler, Fars, Hamedan ve Cibal’i topraklarına 

katarak Bağdat’a giriş için önlerindeki tüm engelleri birer birer ortadan kaldırmış ve 

devletlerinin temellerini atmış oldular.413  

Büveyhî lideri İmâdüddevle Ali b. Büveyh, kardeşi Rüknüddevle Hasan’ın İran'ın Cibal 

bölgesini 331/942-943'de hâkimiyetine alarak merkezi Rey şehri olan “Rey ve Cibal” kolunu 

kurmasına yardım etmiş ve yönetimini ona bırakmıştı. Daha sonra diğer kardeş Muizzüdevle 

Ahmet’in ise Abbâsî tarihinde yeni bir dönem olarak anılan ve dini-siyasi pek çok etkileri 

olacak bir işgal ile Cemaziyelevvel 334’te (Aralık 945) Bağdat'ı ele geçirerek414 “Irak” kolunu 

                                                 
407 Azimli, “Sünnî Hilafete Tahakküm Kurmuş Bir Şiî Hanedan: Büveyhîler”, 20. 

408 İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 1/281-283, 297-298; İbn Esîr, el-Kâmil fit-Tarih, 8/275; 
İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/571; Müneymine, Tarihu ed-Devleti’l Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İçtimai ve es-
Sekafi: Mukatatu Faris, 124; Bozkuş, Büveyhîler ve Şiîlik, 44. 

409 Ali b. Büveyh, 338/949’da Şiraz’da vefat etti ve İstahr’a defnedildi. Bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/230; 
Zehebî, Târîhu’l-İslâm ve Vefeyâtü’l-Meşâir ve’l-A‘lam, 25/42; Ahmet Güner, “İmâdüddevle”, Türkiye Diyanet Vakfı 
İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları), 22/173-174. 

410 Işş, Târihu Asri’l-Hilâfeti’l-Abbasiyye, 197; Murat Erkoç, “Selçuklu Devleti ile Büveyhi Devleti Arasında Yaşanan 
İktidar Mücadelesinin Bağdat’ta Yaşayan Sünnîlerin ve Şiîlerin Üzerine Etkisi”, Tarih ve Gelecek Dergisi 6/2 
(Haziran 2020), 598; Bernard Lewis, Ortadoğu, çev. Mehmet Harmancı (İstanbul: Gençlik Yayınları, 1996), 64. 

411 İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 569; Müneymine, Tarihü’d-Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İktisadi ve’l-İçtimai 
ve’s-Sekâfi: Mukâtâtü Faris H.334-447/M.945-1055, 125.  

412 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/134; Brockelmann, İslâm Ulusları ve Devletleri Tarihi, 264. 

413 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 19. 

414 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/42; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/205-206; 
Nüveyrî, Nihâyetü’l-ereb fî fünûni’l-edeb, 23/104. 



 

52 

 

kurmalarına yardım etmiş oldu.415 Böylelikle üç kardeş -İmâdüddevle Ali, Rüknüddevle Hasan 

ve Muizzüddevle Ahmet- kendi aralarında bölgeyi paylaşarak üç koldan yönetmeye başlamış 

oldular. Ancak Büveyhîlerde siyasi üstünlük zamanla kardeşler arasında değiştiği için belli bir 

başkentleri olmamış ve güçlü olan emirin ikamet ettiği şehir, devletin başkenti olarak 

görülmüştür.416 Irak koluna sahip olan emir, hilafetin gücünü de arkasına aldığı için 

diğerlerine göre güçlü, siyaseten de daha etkin bir konumda olmuştur.  

Büveyhîlerin yönetimindeki bu üç kolunu siyasi tarih olarak şu şekilde tasnif edebiliriz:417 

Fars ve Huzistan Kolu 

-İmâdüddevle (934-949) 

-Adudüddevle (949-983) 

-Şerefüddevle (983-989) 

-Samsâmüddevle (989-998) 

-Bahâüddevle (998-1012) 

-Sultânüddevle (1012-1024) 

-Ebû Kalicar (1024-1048) 

-Abu Mansur Fülâd Sütûn (1048-1055) 

Buveyhilerin bu koluna Selçuklular son vermiştir. 

Rey-Cibal Kolu 

-Rüknüddevle (935-976) 

-Fahrüddevle (976-980) 

-Muayyadüddevle (980-983) 

-Fahrüddevle (tekrar) (984-997) 

-Mecdüddevle (997-1029) 

Buveyhilerin bu koluna Gazneliler son vermiştir.  

 

                                                 
415 Heribert Busse, “İran Under The Buyids”, The Period From The Arab Invasıon To The Saljuqs, ed. R. N Frye, 

(Cambridge: Cambridge University Press, 2008) 4/253-258; Hakkı Dursun Yıldız, “Büveyhîler”, Doğuştan 
Günümüze Büyük İslâm Tarihi (İstanbul: 1989), 5/512-517; Güner, Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-
372/949-983), 23-25, 29.  

416 Erdoğan Merçil, Gazneliler Devleti Tarihi (Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1.Baskı, 1989), 42; Zeki, 
Gazneli Mahmud’un Dini Siyaseti, 84. 

417 Vikipedi, “Büveyhîler” (21/03/2021). 



 

53 

 

Irak Kolu 

-Müizzüddevle (945-967) 

-İzzüddevle Bahtiyâr (967-978) 

-Adudüddevle (978-983) 

-Samsâmüddevle (983-987) 

-Şerefüddevle (987-989) 

-Bahâüddevle (989-1012) 

-Sultânüddevle (1012-1021) 

-Müşerrefüddevle (1021-1025) 

-Celâlüddevle (1025-1044) 

-Ebû Kalicar (1044-1048) 

-El-Melikü’r-Rahim (1048-1055) 

Buveyhilerin bu koluna Selçuklu Sultanı Tuğrul Bey son vermiştir.  

Bizim çalışma konumuzu daha yakından ilgilendiren Büveyhîlerin Irak koludur. Bu nedenle 

bundan sonra Irak kolunun kuruluşu ve Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh ile doğrudan ilişkileri 

olması nedeniyle bu dönemde görev yapmış Irak emirleri hakkında bilgiler verilmeye 

çalışılacaktır. 

Büveyhî kardeşlerin en küçüğü olan Muizzüddevle Ahmet, diğer kardeşleri Ali ve Hasan'ın 

desteği ile 324/935'te Kirman'ı, 326/937'de Ahvaz'ı ele geçirmişti.418 Özellikle Ahvaz’ı ele 

geçirmesi ile Abbâsîlerin merkezi olan Bağdat’a bir koridor açılmıştı. Muizzüddevle Ahmet, 

Vâsıt ve Bağdat’ı ele geçirmek için bazı girişimlerde bulunmuş419 ancak emîrü’l-ümerâ 

Tüzün’ün müdahaleleri sebebiyle amacına ulaşamamıştı.420 Tüzün’ün 334/945’te Bağdat’ta 

vefat etmesi421 üzerine Halife Müstekfi-Billah tarafından Ebû Cafer İbn Şîrzâd emîrü’l-

ümerâlık makamına getirilmişti.422 İbn Şîrzâd dönemi, hırsızlar ve ayyârların Bağdat’ta büyük 

karışıklıklara neden olduğu, halka büyük zulüm ve eziyetlerin yapıldığı ve bu sebeple de 

                                                 
418 Ebü'l-Fidâ, el-Muhtasar fî ahbâri’l-beşer, 1/417; Brockelmann, İslâm Ulusları ve Devletleri Tarihi, 264.  

419 Mesela Ahmet b. Büveyh, Abbâsîler zamanında Irak bölgesinde önemli şehirlere hâkim olmuş ve görevler 
üstlenmiş Berîdiler hanedanından Ebû Abdullah El-Berîdî ile bazı anlaşmalar yapmış, Emir Tüzün'ün vefatından 
sonra (945) Emîrü'l-Ümerâ olarak tayin edilen İbn Şirzad’ın Vâsıt’a görevlendirdiği Yinal Gûşe aracılığıyla gizli 
gizli haberleşmiş, desteğini almıştı. Bkz. Nüveyrî, Nihâyetü’l-ereb fî fünûni’l-edeb, 23/103; İbn Haldûn, Tarihü İbn 
Haldûn, 4/574-575. 

420 Büveyhi emiri Ahmet b. Büveyh, Bağdat’ı ele geçirmek için ne gibi bir girişimde bulunsa karşısında güçlü 
ordusu ile birlikte hep Emir Tüzün’ü bulmuş ve bu girişimleri genelde başarısızlıkla sonuçlanmıştır. 

421 İbnü’l-İmrânî, el-İnbâ’ fî Târîhi’l-Hulefâ, 176; Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 11/352; Nüveyrî, Nihâyetü’l-
ereb fî fünûni’l-edeb, 23/103.  

422 İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 2/82-84; İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/576. 



 

54 

 

tüccarların bile şehri terk etmek zorunda kaldığı buhranlı bir dönem olmuştur.423 Bağdat’ın 

içinde bulunduğu bu durum, Büveyhî emiri Ahmet için şehri ele geçirmesinde kolaylaştırıcı 

etmenlerden biri olmuştur. Emir Tüzün’ün vefatı ile göreve gelen İbn Şîrzâd tarafından 

Vâsıt’a vali tayin edilen Yınâl Gûşe, bu kaos ortamının sonlanacağı düşüncesiyle Ahvâz’da 

bulunan Ahmet b. Büveyh’e haber göndererek onu Bağdat’a davet etmişti.424 Aradığı fırsatı 

bulan Ahmet b. Büveyh, bu davet üzerine ordusuyla Ahvaz’dan hareket ederek 11 

Cemaziyelevvel 334’te (19 Aralık 945) Bağdat şehrine girmiş ve çadırını Babü’ş-

Şemmasiyye’de kurdurmuştu.425 Bağdat’ı ele geçiren Ahmet b. Büveyh, Halife Müstekfî-

Billah’ın huzuruna çıkıp karşılıklı biatlaşarak426 halife tarafından “emîrü’l-ümerâlık” 

makamına getirilmiş;427 sancak ve hil‘at verilerek428 “Muizzüddevle” ünvanı takdim edilmiş ve 

adının hutbelerde zikredilmesi onaylanmıştır.429 Ayrıca halife; büyük kardeşi Ali b. Büveyh’e 

“İmâdüddevle”, diğer kardeşi Hasan b. Büveyh’e de “Rüknüddevle” lâkaplarını vermiş430 ve 

adlarının basılan paralarda yer almasını emretmişti.431 Böylece Büveyhîlerin Irak kolu 

kurularak 334/945 yılından itibaren Sünnî Abbâsî hilafeti, Şiî hâkimiyetine girmiş oldu. 

Bundan sonra İslâm dünyasında hilafet nedeniyle var olan hâkimiyet, yaklaşık 110 yıl 

varlıklarını devam ettirecek Şiî Büveyhî Devleti’nin eline geçmiş oldu. Bu kapsamda kimi 

araştırmacılarca Şiî asrı432 olarak nitelendirilen bu dönem, Sünnî anlayışa sahip Selçukluların 

1055’te Bağdat'a girerek İslâm dünyasının liderliğini ele geçirmelerine kadar devam etmiş 

oldu.433  

Üç kola ayrılmış olan Büveyhî emirlerinin tamamı, Irak’a (Bağdat), doğal olarak da halifeye 

hâkim olmak istemişlerdir. Çünkü Bağdat’ı elinde bulunduran emir, halife ile doğrudan ilişki 

                                                 
423 Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 11/352; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/184-185. 

424 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/205. 

425 Kitâbü’l-Uyûn ve’l-Hadâik fî Ahbâri’l-Hakâik 256/870-350/961, 2/427-430; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-
Mülûk ve’l-Ümem, 14/42; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/205-206. 

426 İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 2/85; Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 11/353; 
İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/42. 

427 İbnü’l-İmrânî, el-İnbâ’ fî Târîhi’l-Hulefâ, 176; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/42. 

428 İbnü’t-Tıktaka, el-Fahri, 205. 

429 Nüveyrî, Nihâyetü’l-ereb fî fünûni’l-edeb, 23/104-105; Hacıyev, Irak Büveyhîleri’nin Kuruluşu ve Müizzüddevle 
Dönemi (334-356/945-967), 63. 

430 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/42-43; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/205-206; 
Kabir, The Buwayhid Dynasty of Baghdad (334/946-447/1055), 6; İbrahim Selman el-Kürevî, el-Büveyhiyyun ve’l-
Hilâfetü’l-Abbâsiyye (Kuveyt: 1982), 176-177; Vefa Muhammed Ali, el-Hilâfetü’l-Abbâsiyye fî Ahdi Tasalluti’l-
Büveyhiyyin (İskenderiye: 1991), 35; Azimli, “Sünnî Hilafete Tahakküm Kurmuş Bir Şiî Hanedan: Büveyhîler”, 22; 
Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 107; Ahmet Güner - Mehmet Azimli, “Abbâsîler’in Başkenti Bağdat’ta 
Hüküm Süren İran Kökenli Şiî Bir Hanedan Büveyhîler (945-1055)”, İslâm Tarihi ve Medeniyeti, ed. Mehmet 
Şeker, 7/596-597 (İstanbul: Siyer Yayınları, 2018), 531. 

431 Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 11/354; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/42-43. 

432 Ahmet Güner, Büveyhîler’in Şiî‐Sünnî Siyaseti (İzmir: Tibyan Yayınları, 1999), 184; a. mlf., “Şiî Yüzyılında yahut 
Büveyhîler Devrinde Bağdat’tan Bazı Yansımalar”, İslâm Medeniyetinde Bağdat (Medînetü’s‐Selâm) Uluslararası 
Sempozyum (2011), 1/151‐170; Bozkuş, Büveyhîler ve Şiîlik, 95. 

433 Hodgson, İslâm'ın Serüveni, 2/38; Güner, “Büveyhîler Dönemi Çok Seslilik”, 48; Güner, “Şiî Yüzyılında yahut 
Büveyhîler Devrinde Bağdat’tan Bazı Yansımalar”, 152. 



 

55 

 

içerisinde olduğu için diğer emirlerle iletişimde bu statü, hilafetin maddi ve manevi gücünü 

de elinde bulundurmasından dolayı bir üstünlük ve köprü vazifesi görmekteydi.434Bu amaçla 

Şiî Büveyhîler, Bağdat’ı ve hilafeti ele geçirdikten sonra Sünnî anlayışa sahip Abbas oğullarına 

ait hilafete dokunmamışlar hatta hilafetin siyasi varlığını muhafaza etmişlerdi. Ancak 

mezhebî farklılıklarını ön plana çıkarmaktan, Sünnîliğe yönelik hâkimiyetlerini 

vurgulamaktan da geri durmamışlardı. Ayrıca otoritesini tanımadıkları Sünnî hilafetin İslâm 

dünyasındaki nüfuzundan ve konumundan, siyasi ikballeri doğrultusunda yararlanma 

amacını da taşımışlardı. Yani hilafete şeklen bağlı oldukları görüntüsünü vermeleri, tamamen 

siyasi ve konjonktürel bir zorunluluktu. Çünkü içinde yaşadıkları Orta Çağ İslâm dünyasında 

Sünnî anlayış egemendi. İslâmiyet’in doğduğu ve anayurdu olarak kabul edilen Arap 

yarımdasında hiçbir siyasi iktidar, dini ve siyasi otorite olarak kabul edilen hilafetten onay 

almadan varlığını uzun süre devam ettiremezdi. Ayrıca Büveyhîlerin ordusunun ana 

unsurlarını oluşturan Deylemli askerlerin Şiî halife ya da imama itaat ederek devlete isyan 

etme ihtimalleri de olabilirdi. Yine Büveyhî ordusunda ikincil öneme sahip güç olan Türk 

askerlerin Sünnî olmaları ve halifenin onlar için büyük önem arz etmesi, bölgede varlıklarını 

sürdüren Sünnî devlet ve emirliklerden gelebilecek tepkilerden çekinmeleri, Büveyhîleri 

böyle bir politika izlemeye mecbur bırakmıştı.435 Bu gerçeğin farkına varmış olan Büveyhîler, 

Abbâsî iktidarını ele geçirmeleri ve hilafetin misyonundan yararlanmaları nedeniyle dini 

anlayış ve düşüncelerini ikinci planda tutmuş ve hilâfetin devamından yana olmuşlardır. Bu 

koşullar nedeniyle Büvehîlerin, Şiî anlayışa sahip bir devlet kurmaya veya Şiî bir devlet olan 

Fatımîlere ilhak olup onların siyasi varlıklarını tanımaya yönelmedikleri söylenebilir.  

Büveyhîlerin Bağdat hâkimiyetleri esnasında Abbâsîlerden 4 halife görev yapmıştır. Bu 

dönemin halifeleri şu şekildedir: 

1- Mut’î-Lillâh Ebû’l-Kasım el-Mufaddal (H.334-363/ M.946-974 - 28 yıl) 

2- Tâi‘-Lillah Ebû’l-Fazl Abdülkerim (H.363-381/M.974-991 - 17 yıl) 

3- Kâdir-Billâh Ebû’l-Abbâs Ahmed (H.381-422/M.991-1031 - 40 yıl) 

4- Kâim-Biemrillâh Ebû Ca’fer Abdullah (H.422-467/M.1031-1075 - 44 yıl [24 yılı Büveyhîler 

döneminde]) 

Büveyhîlerin Bağdat hâkimiyeti, Selçukluların 1055’te Bağdat’ı ele geçirmelerine kadar 110 

yıl sürmüş; bunun yarıdan fazlası olan 65 yılı Kâdir-Billâh ve oğlu Kâim-Biemrillah 

döneminde geçmiştir. Şimdi araştırma konumuz olan Kâdir-Billâh’ın görev yaptığı dönemde; 

Büveyhîlerden Irak kolunun emiri olarak iktidara gelen Bahâüddevle, Sultânüddevle, 

Müşerrifüddevle ve Celalüddevle ile arasındaki ilişkileri, iktidara geliş süreçlerini ve 

dönemlerinde yaşanan önemli olayları incelemeye çalışacağız.  

                                                 
434 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 153. 

435 Ahmet Güner, “Mâverdi’nin Hilafet Kuramının Tarihsel Arka Planına Bakış”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 16 (2002), 9-10. 



 

56 

 

Bahâüddevle  

Büveyhîlerin tahakkümündeki Abbâsî hilafeti, IV./X. yüzyıldan itibaren siyasi otoritesini 

büyük ölçüde kaybetmişti. Özellikle Müstekfi-Billah, Mut‘i-Lillah ve Tâi‘-Lillah dönemi ile 

Kâdir-Billâh döneminin ilk yılları, bu otorite zayıflığının en çok hissedildiği dönemler 

olmuştu. Hilafetin içinde bulunduğu bu durumu, P. K. Hitti “Artık çökmekte olan Halifelik 

Devleti’nin bu iki asırlık tarihi, hiçbir kuvvet ve kudrete sahip olmaksızın iş başına gelen ve 

geride hiçbir üzüntü ve keder bırakmaksızın mezara giden itibâri (nominal) devlet 

başkanlarının silik suretleri ile doludur” şeklinde ifade etmektedir.436  

Büveyhî Devleti’nin en parlak ve güçlü hükümdarlarından biri olan Hasan b. Büveyh'in 

(Rüknüddevle) oğlu Ebû Șücâ Fennâhüsrev’e dönemin halifesi Mut‘i-Lillah tarafından 

351/962 yılında Adüdüddevle437 (949-983) lakabı verilmişti.438 Onun döneminde Büveyhîler, 

en geniş sınırlarına ulaşmış; bölge ekonomik, sosyal ve yapısal anlamda büyük gelişmelere 

sahne olmuştu.439 Kızını Halife Tâi‘-Lillâh ile evlendirmek suretiyle oluşan akrabalık ilişkisi ile 

siyasi gücün yanı sıra hilafetin dini gücünü de arkasına almayı başarmıştı.440 

Adüdüddevle, Büveyhîlerin Fars ve Hûzistan kolu ile Kirman bölgesinin hâkimiyetini elinde 

bulundururken, Bağdat’ı ele geçirme arzusu nedeniyle Irak’a hâkim olan amcasının oğlu 

İzzüddevle Bahtiyâr’ı (967-978), Tikrit yakınlarında bulunan Kasrü’l-Ciss denilen yerde 

meydana gelen savaşta esir olarak ele geçirmiş ve daha sonra öldürtmüştü (367/978).441 

Böylece Büveyhîlerin Irak kolunun da hâkimi olmuş oldu. 

Büveyhîlerin tahakkümünde zor zamanlar geçiren Abbâsî halifesi Tâi‘-Lillah, 367/978 

yılından itibaren tamamen Büveyhîlerin kontrolünde bir halifelik yapmak zorunda kalmıştı. 

Çünkü Büveyhîler, onun döneminde Adüdüddevle ile en güçlü devirlerini yaşamaktaydılar.442 

Nihayetinde Adüdüddevle’nin 372/983’de hastalanarak 47 yaşında Bağdat’ta vefat etmesi443 

                                                 
436 Hitti, Siyasi ve Kültürel İslâm Tarihi, 3/740. 

437 Geniş bilgi için bkz. Güner, Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-983); Özaydın, “Adüdüddevle”, 
1/392-393. 

438 Müneymine, Tarihü’d-Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İktisadi ve’l-İçtimai ve’s-Sekâfi: Mukâtâtü Faris H.334-
447/M.945-1055, 57; Güner, Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-983), 33; Özaydın, 
“Adüdüddevle”, 1/392. 

439 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 116. 

440 İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 2/415; Özaydın, “Adüdüddevle”, 1/393.  

441 İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 2/365-381; Nüveyrî, Nihâyetü’l-ereb fî fünûni’l-edeb, 
26/119-120; İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/600; Busse, “Iran under the Buyids”, 4/269; Müneymine, Tarihü’d-
Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İktisadi ve’l-İçtimai ve’s-Sekâfi: Mukâtâtü Faris H.334-447/M.945-1055, 124-125; 
Güner, Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-983), 72-73. 

442 Adüdüddevle, diğer Büveyhî emirlerini de itaat altına alarak çok geniş bir sahada hâkimiyet kurmuştu. Fars, 
Kirman, Errecân, Uman ve el-Cezîre’yi kendisi; İsfahan, Hemedan, Nihâvend, Cürcân, Rey ve Taberistan’ı da 
kardeşi Müeyyidüddevle aracılığıyla idare ediyordu. Bedr b. Hasanveyh’in hâkim olduğu Cibâl, ayrıca Sîstan, Sind 
ve bir bakıma Yemen de Adudüddevle’nin hâkimiyetini tanımıştı. Geniş bilgi için bkz. Güner, Büveyhîler’den 
Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-983); Özaydın, “Adüdüddevle”, 1/392. 

443 Rûzrâverî, Zeylü Kitâbi Tecâribi’l-Ümem, 75; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/295; Sıbt 
İbnü’l-Cezvî, Mirʾâtü’z-zamân fî Târihi’l-Âyân, 17/562; Nüveyrî, Nihâyetü’l-ereb fî fünûni’l-edeb, 27/126; İbn 



 

57 

 

üzerine Ebû Kalicâr el-Merzübân, Şerefüddevle ve Ebû Nasr Firûz (Bahâüddevle) isimli 

oğullarından Ebû Kalicâr el-Merzübân, devlet ileri gelenleri ve komutanların desteğini alarak 

Samsâmüddevle lakabı ile 372/983’de Büveyhîlerin lideri olarak emîrü’l-ümerâ olmuştur.444 

Ancak Şerefüddevle ve Bahâüddevle kardeşlerin, Samsâmüddevle’nin emirliğini 

tanımamaları üzerine kardeşler arasında iktidar mücadelesi başlamıştır.445 Bu yaşanan 

mücadelede Samsâmüddevle, kardeşi Bahâüddevle’yi yakalatıp 375/986 yılında hapse 

attırmıştı.446 Bunun üzerine Şerefüddevle, Bağdat’ı ele geçirerek kardeşi Bahâüddevle’nin 

serbest kalmasını sağlamak istiyordu. Samsâmüddevle de Bağdat’ı kaybetmemek için 

Bahâüddevle’yi serbest bırakarak Vâsıt’ta bulunan kardeşi Şerefüddevle’nin yanına 

göndermiştir. Ancak Şerefüddevle’nin asıl hedefi Bağdat’tı. Bu nedenle kendisi ile görüşmeye 

gelen kardeşi Samsâmüddevle’yi bir oyun ile tutuklattı (376/987) ve onunla birlikte Bağdat’a 

giderek şehri hâkimiyet altına aldı.447 Şerefüddevle üç yıl gibi kısa bir süre emirlikte 

kalabilmiş, genç yaşta -yirmi sekiz yaşında- yakalandığı bir hastalık sebebiyle 379/989 

yılında ölünce,448 yerine veliaht tayin ettiği küçük kardeşi Ebû Nasr Fîrûz Hârşâz b. 

Adüdüddevle Bağdat’ta Büveyhî emiri olmuştu (2 Cemâziyelâhir 379/7 Eylül 989).449 Bunun 

üzerine Abbâsî halifesi Tâi‘-Lillah ona Bahâüddevle ve Ziyâülmille lakabını vermiştir.450 

Abbâsî halifesi Tâi‘-Lillah, Adüdüddevle’nin ölümünden sonra Bağdat’a dahi hâkim 

olamamaya başlamış, şehirde yağmalar ve iç karışıklıklar artmaya başlamıştı. Şiî ve Sünnî 

çatışmaları451 ile Deylemliler ve Türkler arasında yaşanan mücadeleler,452 ayyârların 

                                                                                                                                                    
Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/605; Güner, Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-983), 110; 
Özaydın, “Adüdüddevle”, 1/393. 

444 Rûzrâverî, Zeylü Kitâbi Tecâribi’l-Ümem, 77-78; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/289; 
Sıbt İbnü’l-Cezvî, Mirʾâtü’z-zamân fî Târihi’l-Âyân, 18/563; İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/605; Müneymine, 
Tarihu ed-Devleti’l Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İçtimai ve es-Sekafi: Mukatatu Faris, 137-138. 

445 Gençtürk, İran Büveyhîleri (322-448/934-1056), 175. 

446 Rûzrâverî, Zeylü Kitâbi Tecâribi’l-Ümem, 104; İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/609-610; Zettersteen, “Samsâ-
üd-Devle”, 10/169. 

447 Rûzrâverî, Zeylü Kitâbi Tecâribi’l-Ümem, 128; İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/611-612. 

448 Rûzrâverî, Zeylü Kitâbi Tecâribi’l-Ümem, 150-151; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 
14/340; İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/613; Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ (Halifeler Tarihi), 419; Azimli, “Sünnî 
Hilafete Tahakküm Kurmuş Bir Hanedan: Büveyhîler”, 28; Güner - Azimli “Abbâsîler’in Başkenti Bağdat’ta Hüküm 
Süren İran Kökenli Şiî Bir Hanedan Büveyhîler (945-1055)”, 7/553. 

449 Rûzrâverî, Zeylü Kitâbi Tecâribi’l-Ümem, 151; İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/613; Müneymine, Büveyhîler 
Devleti Tarihi, 125. 

450 Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ (Halifeler Tarihi), 421; Merçil, “Bahaüddevle”, 4/473. 

451 Büveyhîler döneminde Şiî ve Sünnîlerin çatışmaları bir türlü tam olarak kesilmemiştir. Bu olaylarla ilgili geniş 
bilgi için bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/215; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 
7/330; Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler Ve Onun Sünnî Siyaseti”, 219-
243; Maşide Kamit, “Kâim-Biemrillah ve Şiî-Sünnî Çatışması”, İSTEM 24 (2014), 179-207; Neal Robinson, “Sünnî-
Shia Relations: An Historical Perspective”, Academia (15/10/2020); Cemil Hakyemez, “Şii-Sünnî İlişkileri ve 
Selefilik”, Gaziantep Üniversitesi Uluslararası İlahiyat Akademi Araştırma Dergisi 1/1-2 (2015), 129-153. 

452 Büveyhîler döneminde ordunun ana unsurunu oluşturan sayısal öneme sahip iki güç-Deylemli ve Türkler-
arasında sürekli iktidarda söz sahibi olma mücadelesi olmuştur. İktidara gelen emirler, sürekli bu iki güç 
arasında denge siyaseti kurmaya çalışmış ancak gelişen olaylardan bunu pek başaramadıkları anlaşılmaktadır. 
Mesela; Muizzüddevle, oğlu İzzüddevle Bahtiyar’a Deylemliler ve ordunun önemli unsurunu oluşturan Türkler 
arasında denge politikası izlemesini ve onlara bolca ihsanda bulunmasını vasiyet etmesine rağmen bu tavsiyeyi 



 

58 

 

gerçekleştirdiği yağma ve hırsızlıklar,453 ekonomik kriz ve hayat pahalılığı gibi nedenler 

Bağdat’ı adeta yaşanmaz bir şehir haline getirmişti. Bağdat’ın içinde bulunduğu bu karmaşık 

hal, Bahâüddevle’nin kendisinden önceki iki emirin aksine, devletin yönetim merkezini 

Bağdat değil de Şiraz olarak belirlemesinde etkili olmuş ve Bağdat’a temsilci atayarak şehri 

Şiraz’dan yönetmeye başlamıştı.454 Bağdat’ın ve hilafetin içinde bulunduğu bu durum, ‘daha 

önce hiçbir zaman bu kadar acziyet içerisinde olunmadı’ şeklinde açıklanmaktaydı.455 İşte 

böyle bir dönemde Irak emiri olan Bahâüddevle, Halife Tâi‘-Lillâh ile birbirlerini henüz tam 

olarak tanıyamamanın vermiş olduğu etki ile yönetimde bazı sorunlar yaşamıştır. Bunun 

neticesinde oluşan kargaşa ve anarşi ortamı, ekonomik sorunları da beraberinde getirince 

askerlerin maaşını ödeyebilecek finansal çözümler bulamamıştır. Bu durum Bahâüddevle’yi, 

mevcut halifenin yerine alternatif arama düşüncesine itmiştir.  

Böyle karmaşık bir dönemde hanedan üyesi olan Kâdir-Billâh, kız kardeşi Âmine ile miras 

paylaşımı hususunda anlaşmazlığa düşmüş ve kız kardeşi tarafından dönemin halifesi -amca 

oğlu- Tâi‘-Lillâh’a, halifeliği gasp edeceğine dair şikayet edilmişti. Tâi‘-Lillâh’ın yakalama 

emrinden Batiha’ya kaçan Kâdir-Billâh, Büveyhîlerin Batiha emiri Ebü’l-Hasan Ali b. Nasr el-

Mühezzibüddevle’ye sığınmıştı (379/989-90).456 Hanedan mensubu Kâdir-Billâh’ı himaye 

eden, onunla yakın ilişkiler kuran Batiha emiri Mühezzibüddevle, Büveyhî emiri Bahâüddevle 

ile olan akrabalık ilişkisini457 de kullanarak Abbâsî halifesi Tâi‘-Lillâh ile sorunlar yaşayan 

Bahâüddevle’ye, halife olarak Kâdir-Billâh’ı önermişti. Bahâüddevle de askerlerin maaşının 

ödenmemesini gerekçe göstererek Bağdat’ı 381/991 yılında yağmalatmış, halife Tâi‘-Lillâh’ı 

azlederek yerine daha önce altyapısını oluşturduğu Batiha’da bulunan ve yaklaşık kırk yıl 

iktidarda kalacak olan Ahmed b. İshâk’a Kâdir-Billâh lakabını vererek hilafete getirmiştir 

(381/991).458 Büveyhî emiri Bahâüddevle ile Kâdir-Billâh, halifeliğinin hemen başlangıcında 

birbirleri ile sadakatli ilişkiler kuracaklarına, birbirlerine ihanet etmeyeceklerine ve beyat 

şartlarına uyacaklarına dair ahitleşmişlerdi.459 

                                                                                                                                                    
gerçekleştiremediği görülmüştür. Bkz. Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 11/431-432-434-437; İbnü’l-Esîr, el-
Kâmil fi’t-Târih, 7/299-336-337-338. 

453 Genellikle dağlık bölgelerde (Irak-ı Acem) yaygın bir şekilde yaşayan ve edepsizlik, ahlaksızlık, eşkıyalık ve 
avârelikleri ile ün yapmış olan ayyarların Bağdat’ta karıştıkları olaylarla ilgili geniş bilgi için bkz. Pırlanta, Orta 
Çağ İslâm Dünyasında Şehir Eşkiyaları: Ayyarlar, 88-144; Keleş “Büveyhîler Devrinde Bağdad’da Asayiş: Ayyârlar, 
Şâtırlar, Dâ‘irler ve Hırsızlar”, 55-88 

454 Bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/336-337; Pırlanta, Orta Çağ İslâm Dünyasında Şehir Eşkiyaları: Ayyarlar, 
121; Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 126. 

455 Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ (Halifeler Tarihi), 420. 

456 Küçükaşçı, “Kâdir-Billâh”, 24/127. 

457 Büveyhî emîrî Bahâüddevle kızını, Batiha Emiri Ebü’l-Hasan Ali b. Nasr el-Mühezzibüddevle ile evlendirerek 
akrabalık bağı oluştuğu bilinmektedir. Bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/428. 

458 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/353; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/451; İbn Kesîr, 
el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/437-438; Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nübelâ, 15/125-126. 

459 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/451. 



 

59 

 

Bahâüddevle Ebû Nasr Firûz, Irak Büveyhîlerinin emiri olduktan sonra Bağdat'a Ebû Nasr 

Haşâze’yi vekil bırakarak Huzistan’a yöneldi.460 Basra’yı ele geçirdikten sonra Ahvaz ve 

Errecan şehrini hâkimiyeti altına aldı. Bahâüddevle, kendisine daha sonra siyasi rakip olup 

problem çıkarma ihtimali olan kardeşi Şerefüddevle'nin oğlu Ebû Ali'yi ortadan kaldırdı.461 

Böylece Irak bölgesinde Bahâüddevle, Cibal bölgesinde ise amcası Fahrüddevle (983-997) 

Büveyhî Devleti’nin yönetimini eline almış oldu. Ancak Bahâüddevle’nin tutuklu bulunan 

daha sonra serbest kalan kardeşi Samsâmüddevle'yi, Şiraz'da bazı siyasi ve askeri taraftarları 

emir olarak ilan etmişti. Bu durum, Bahâüddevle ile rekabet halinde olan Fahrüddevle’ye güç 

katmıştı. Çünkü Samsâmüddevle, Fahrüddevle’yi büyük hükümdar olarak tanıyordu. Bunun 

üzerine mücadelesini kardeşi Samsâmüddevle üzerinde yoğunlaştıran Bahâüddevle, 

birbirleri ile Büveyhî Devleti’ni içte ve dışta zaafa uğratan ve sekiz yıl gibi bir süre devam 

edecek olan bir iç savașa girişti. Hatta Bahâüddevle, bu mücadelede öne geçebilmek için 

halifeden gösterişli lakaplar almış ve kendisini "Şâhenşâh/en büyük hükümdar" ilan 

ettirmişti.462 Neticede yıpratıcı ve uzun süren bu mücadelenin sonunda iki taraf, aralarında 

süregelen bu mücadeleleri sona erdirmek üzere yaptıkları antlaşmaya göre; Fars şehirleri ve 

Errecan Samsâmüddevle’ye, Huzistan ve Irak ise Bahâüddevle’ye bırakılarak anlaşma 

sağlanmış oldu.463 Böylece bu antlaşma ile Fars-Huzistan Büveyhîleri birbirinden ayrılarak iki 

farklı emir tarafından yönetilmeye başlandı. Fakat bu anlaşma çok uzun sürmemiş; 

Samsamüddevle’nin, Ebû Nasr b. Bahtiyar tarafından 388/998’de öldürülmesine464 kadar 

aralarındaki mücadeleler devam etmiştir.465 Samsâmüddevle’nin ölümü ile Bahâüddevle, 

onun hâkimiyet alanındaki Huzistan, Fars, Kirman ve Umman'ı almış,466 bölgede güven tesis 

ettikten sonra Bağdat'tan ayrılarak Şiraz’ı başkent yapmış ve oraya taşınmıştı (389/999).467 

Bu arada Cibal Büveyhî emiri Fahrüddevle'nin de 387/997’de ölmesi,468 bir müddet 

Büveyhîlerde iktidar mücadelesini sona erdirmiş, yerine çok küçük yaşta olduğu söylenen 

oğlu Mecdüddevle geçmişti. Hemedan bölgesinde ise diğer oğlu Şemsüddevle vardı. Bu ikisi 

                                                 
460 Rûzrâverî, Zeylü Kitâbi Tecâribi’l-Ümem, 162; Nüveyrî, Nihâyetü’l-ereb fî fünûni’l-edeb, 26/136; İbn Haldûn, 

Târihü İbn Haldûn, 4/614; Müneymine, Târihü’d-Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İktisadi ve’l-İçtimai ve’s-Sekâfi: 
Mukâtâtü Faris H.334-447/M.945-1055, 143.  

461 Güner – Azimli, “Abbâsîler’in Başkenti Bağdat’ta Hüküm Süren İran Kökenli Şiî Bir Hanedan Büveyhîler (945-
1055)”, 7/553. 

462 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/353; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/449-450; İbn 
Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/437; Güner – Azimli, “Abbâsîler’in Başkenti Bağdat’ta Hüküm Süren İran Kökenli 
Şiî Bir Hanedan Büveyhîler (945-1055)”, 7/554. 

463 Rûzrâverî, Zeylü Kitâbi Tecâribi’l-Ümem, 184; Nüveyrî, Nihâyetü’l-ereb fî fünûni’l-edeb, 26/136; İbn Haldûn, 
Tarihü İbn Haldûn, 4/615; Müneymine, Tarihü’d-Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İktisadi ve’l-İçtimai ve’s-Sekâfi: 
Mukâtâtü Faris H.334-447/M.945-1055, 144; Zettersteen, “Bahâüddevle”, 2/223. 

464 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/497; Rûzrâverî, Zeylü Kitâbi Tecâribi’l-Ümem, 314-315; Nüveyrî, Nihâyetü’l-
ereb fî fünûni’l-edeb, 26/138. 

465 Güner – Azimli, “Abbâsîler’in Başkenti Bağdat’ta Hüküm Süren İran Kökenli Şiî Bir Hanedan Büveyhîler (945-
1055)”, 7/554. 

466 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/6. 

467 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/6-7. 

468 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/489. 



 

60 

 

de Irak Büveyhî emiri Bahâüddevle’yi büyük imparator olarak tanıyınca, devlet belli bir süre 

Bahâüddevle yönetiminde birleşmiş oldu.469 

Bahâüddevle, başkenti Şiraz’a taşıyarak hilafet merkezi olan Bağdat’ı vekilleri aracığıyla 

yönetmeye çalışmıştır. Ancak Bahâüddevle'nin Bağdat'tan ayrılması, hilafet merkezindeki 

kargaşaların yeniden artmasına sebep olmuştu.470 Bu vesileyle Bahâüddevle'nin 389/999'da 

Bağdat'tan Şiraz'a çekilmesiyle oluşan yönetim boşluğunun oluşturduğu kargaşanın 

neticesinde halifelik otoritesinde bir rahatlama, gücünü yeniden toparlama ve serbest 

hareket etme imkanı da doğmuştu. Ayrıca bu ortam, Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh’ın 

halifeliğinin siyasi otoritesini güçlendirmesine yönelik politika izlemesinde ona hareket alanı 

açmış ve onu cesaretlendirmiştir.471 John Donohue'ye göre, Bahâüddevle'nin Bağdat'tan 

çekilmesi, Büveyhîlerin düşüşünü hızlandıran etkenlerden birisi olarak görülmekteydi. Çünkü 

ona göre Bağdat, yapısal olarak sürekli bir otoritenin varlığına ihtiyaç duymaktaydı.472  

Bahâüddevle’nin Bağdat’a temsilci olarak atadığı vezir Ebû Nasr Sâbûr’a karşı 391/1000 

yılında Türkler ayaklanmış; Şiî kesim Büveyhî vezirinin etrafında, Sünnî kesim ise Türkler 

etrafında birleşmişti. Böylece Şiî-Sünnî çatışması çıkmış, pek çok insan hayatını 

kaybetmişti.473 392/1001 yılında Müslümanlar ile Hristiyan halk arasında da fitne nedeniyle 

çatışmalar yaşanmaya başlamıştı. Ayyârlar, bu karmaşadan yararlanarak sokaklarda 

yağmalar yapmaya başlamış; Bahâüddevle ise, Bağdat’taki bu kargaşaları sonlandırmak için 

önlem olarak Ebû Cafer el-Haccac’ı Bağdat’a temsilci atamıştı. Ancak o da şehirde güven ve 

istikrarı sağlayamadı. Zamanla hilafetin merkezinde fitneler çoğalmış, gasp ve cinayetler her 

geçen gün daha da artmıştı. Bunun üzerine Bahâüddevle, Bağdat’a temsilci olarak Ebû 

Cafer’in yerine Ebû Ali b. Üstad Hürmüz’ü atamış ve kendisine “Amîdü'l-Cüyûş” lakabını 

vermişti.474 Bahâüddevle’nin 392/1001 yılında göreve getirdiği vekili Amîdü'l-Cüyûş Hürmüz, 

Bağdat ve Irak'ta asayiş ve güveni yeniden tesis etmek ve adaleti hâkim kılmak için yoğun 

gayret göstermiş, etkili tedbirler almıştı. Mallara el koyma âdetini kaldırmış, ayyârları, 

hırsızları, memurlardan yolsuzluk yapanları en ağır şekilde cezalandırmış, kimisini de 

öldürtmüştü. Dürüst ve liyakatli kişileri göreve getirmiş, eyaletlerin gelirlerini düzene 

sokmuş, Şiî-Sünnî çatışmalarına sebep olan dini törenleri de yasaklamıştı.475 Ayrıca Şiîlerin 

                                                 
469 Güner – Azimli, “Abbâsîler’in Başkenti Bağdat’ta Hüküm Süren İran Kökenli Şiî Bir Hanedan Büveyhîler (945-
1055)”, 7/555. 

470 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/336-337; Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 126. 

471 Scharfe, Portrayals of the Later Abbasid Caliphs: The Role of the Caliphate in Buyid and Saljūq-era Chronicles 936-
1180, 33. 

472 Donohue, The Buwayhid Dynasty in Iraq 334H./945 to 403 H./1012: Shaping Institutions for the Future, 109. 

473 Hilâl b. el-Muhassin es-Sâbî, Kitâbü’t-Tarih (Zeylü Tecâribü’l-Ümem İçinde), 387-388. 

474 Hilâl b. el-Muhassin es-Sâbî, Kitâbü’t-Tarih (Zeylü Tecâribü’l-Ümem İçinde), 372; İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 
4/623; Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 127. 

475 Hilâl b. el-Muhassin es-Sabi, Kitâbü’t-Tarih (Zeylü Tecâribü’l-Ümem İçinde), 458; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 
8/23. 



 

61 

 

önemli din adamlarından olan İbnü’l-Muallim’i476 de olayların çıkmasında etkisi olduğu 

gerekçesiyle sürgüne yollamıştı.477 Ordudaki Deylemli-Türk isyanlarını ve şehir eşkiyalarının 

faaliyetlerini sonlandırmıştı. Amîdü'l-Cüyûş Hürmüz yaklaşık dokuz yıl başarılı bir şekilde bu 

görevi yaptıktan sonra 401/1010'da ölmesi üzerine Bahâüddevle, yerine veziri Fahrü'l-mülk 

Ebû Galib Muhammed b. Halef’i atamıştı.478 Ebû Galib, Bahâüddevle’nin 403/1012 yılında 

ölmesine kadar da görevine devam etmişti. 

Bahâüddevle, Saffârîler’den Tâhir b. Halef tarafından Kirman bölgesinin kısa bir müddet işgali 

dışında genel anlamda İran topraklarında barış ve huzuru sağlayabilmiştir. Ayrıca doğudan 

yaklaşan Gazneli tehlikesini farketmiş, Sultan Mahmut karşısında tutunamayacağını bildiği 

için ona hediyeler ve elçiler göndererek oradan gelecek tehlikeleri bertaraf etmek istemiş ve 

Gazneliler ile dostluk ilişkileri kurmaya çalışmıştır.479 

Büveyhîlerin Adüdüddevle sonrası hemen hemen bütün emirlerinin aralarında yaşadığı 

iktidar mücadeleleri, güçlerinin zayıflamasına, buna mukabil Fâtımîlerin güçlenmesine sebep 

olmuştu.480 Fâtımîler, Halep Hamdânilerinin yıkılması sonrası Kuzey Suriye'yi ele geçirmiş ve 

hedeflerine Abbâsî hilafetinin başkenti Bağdat'ı koymuştu. Ele geçirdikleri yerlerde veya 

siyaseten tahakkümiyet kurdukları yerlerde kendi adlarına hutbe okutmayı politika olarak 

benimsemişlerdi. Bu politikalarının sonucunda 990-1096 yılları arasında Irak, el-Cezîre ve 

Kuzey Suriye’de hüküm süren Ukaylîler, 401/1010'da Abbâsîler ve Büveyhîler adına 

okuttuğu hutbeyi, Musul ve Kûfe’de Fatımîler adına okutmaya başlamıştı.481 Bu gelişme 

üzerine Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh, Musul'da 401/1010 da Fâtımîler adına hutbe okutmaya 

başlayan Ukaylî emirine karşı ordu gönderilmesini Bahâüddevle’den talep etmiş482 ve Şiî 

olmalarına rağmen bu talebi uygun gören Bahâüddevle, tekrar hutbenin Sünnî Abbâsî halifesi 

adına okunmasını sağlamıştı.483  

                                                 
476 İbn Muallim, Şeyh Mufîd adıyla da tanınan İmâmiyye Şîası’nın önde gelen kelâm, fıkıh ve hadis âlimidir. 
413/1022 yılında vefat eden âlimin tanınmış en önemli öğrencileri Ebû Ca‘fer et-Tûsî ve Şerîf er-Radî’dir. Geniş 
bilgi için bkz. Avni İlhan, “Şeyh Müfid”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 
31/502-503; Halil İbrahim Bulut, Şîa'da Usuliliğin Doğuşu ve Şeyh Müfid (Ankara: Araştırma Yayınları, 2013). 

477 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/33. Ayrıca bu karardan şu sonucu da çıkarabiliriz: Şiî 
Büveyhi iktidarında ve Bağdat’ta emirin özel temsilcisinin Şiî toplumun saygın ve en önemli âlimlerinden birisini, 
olayların tırmanmasında sorumluluğu olduğu düşüncesiyle Bağdat dışına gönderilme kararının alınmış olması, 
özellikle Halife Kâdir-Billâh’ın ve Sünnî anlayışın giderek güçlenmeye başladığının, bazı yaptırımları 
uygulatabildiğinin bir göstergesi olarak değerlendirebiliriz.  

478 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 129; Güner – Azimli, “Abbâsîler’in Başkenti Bağdat’ta Hüküm Süren İran 
Kökenli Şiî Bir Hanedan Büveyhîler (945-1055)”, 7/554- 557. 

479 Merçil, “Bahaüddevle”, 4/475. 

480 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 128. 

481 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/74-77; Makrîzî, İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-
e’immeti’l-Fatımîyyine’l-Hülefâ, 2/217; Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler 
ve Onun Sünnî Siyaseti”, 228-229. 

482 Bu durum, Abbasi devletinin ve hilafetin içinde bulunduğu acziyetin bir ifadesidir. Çünkü devletin başı olarak 
bir orduyu dahi sevk etme iradesi yoktur. 

483 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 129; Azimli, “Sünnî Hilafete Tahakküm Kurmuş Bir Hanedan: 
Büveyhîler”, 28. 



 

62 

 

Bahâüddevle zamanında özellikle Şiî halkın yoğunlukta bulunduğu Kûfe gibi şehirlere, 

bölgede giderek güçlenmekte olan Fâtımî Devleti’nin doğrudan yardımlarda bulunması, genel 

olarak Şiî halk üzerinde olumlu bir etki bırakmış; herhangi bir sıkıntıda el uzatacakları bir 

devletin varlığı, Büveyhîler ile Fâtımîler arasında genel anlamda sıcak ilişkiler kurulmasını ve 

halk üzerinde psikolojik destek oluşmasını sağlamıştır. Ancak bu durumun, dolaylı da olsa 

Büveyhîler nezdinde siyasi olarak bir zâfiyet oluşturduğu, Fâtımîleri; Büveyhîlerin 

koruyucusu ve hâdimi pozisyonuna soktuğu da âşikardır.484 İşte böyle bir desteğin neticesi 

olarak 398/1007 yılında ortaya çıkan Şiî-Sünnî çatışmaları sonucunda Şiî halk, “Hâkim Yâ 

Mansur” nidaları ile Fâtımî halifesi Mansur’dan yardım talebinde bulunmuştu. 485 Halife 

Kâdir-Billâh, Fâtımîlerin Şiî halk üzerindeki bu dini ve psikolojik etkisini kırabilmek için; 

Büveyhîlerin önemli Şiî din adamlarının, fakihlerin, kadıların da katıldığı bir toplantı 

düzenleyerek Fâtımîlerin neseplerinin uydurma olduğu, açıkça tekfir edilmesi, fasıklık ve 

zındıklıkla suçlanması kararını aldırmış ve bunun halka duyurulmasını sağlamak için de 

Büveyhî emirine onaylatmıştır (402/1011).486 

Bahâüddevle, 403/1012’de babası Adüdüddevle gibi sara hastalığına yakalanarak Errecân’da 

kırk iki yaşında ölmüş, nâşı Necef’te Hz. Ali’nin türbesi içerisinde Adüdüddevle'nin yanına 

defnedilmişti. Ölümünden kısa bir süre önce veliaht tayin ettiği 12 yaşlarındaki oğlu Ebû 

Şücâ, Halife Kâdir-Billâh tarafindan Sultânüddevle lakabı verilerek emir ilân edilmiştir.487  

Sultânüddevle  

Bahâüddevle'nin yerine 403/1012'de geçen oğlu Sultânüddevle, Fars ve Irak bölgesini 

yönetirken kardeşi Celalüddevle Ebû Tahir’i Basra’ya, diğer kardeşi (Kıvamüddevle) Ebu’l-

Fevaris’i de Kirman’a vali olarak görevlendirmişti.488  

                                                 
484 Büveyhîler açısından zor zamanlarda bir destekçinin varlığını bilmek, gücünü hissetmek bir güven ifadesidir. 
Ancak hiçbir iktidar, başka bir güce bağımlı olmak, yardımına muhtaç olmak istemez. Her iki devlet de Şiî 
olmasına rağmen Fâtımîlerin kendilerine bağlanma tekliflerine Büveyhîler hiçbir zaman sıcak bakmamış, hatta 
Abbasi halifesi Kâdir-Billâh’ın, Fâtımîlerin Şiî halk üzerindeki dini ve psikolojik etkisini kırabilmek için 
hazırlattığı muhtıra niteliğini taşıyan bildiri metnine, Büveyhîlerin önemli din adamları imza atarak resmen 
onaylanmasını sağlamıştır. 402/1011 yılında yayımlanan bildiride Fâtımî halifelerinin neseplerinin uydurma 
olduğu ifade edilerek halka ilan edilmiştir. Bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/82-83; 
Makrîzî, İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-e’immeti’l-Fatımîyyine’l-Hülefâ, 1/32-34-47-49. 

485 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 177. 

486 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/82-83; Makrîzî, İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-
e’immeti’l-Fatımîyyine’l-Hülefâ, 1/32-34, 47-49. Ayrıca Büveyhi emirinin bu bildiriyi onaylamasını iki şekilde 
yorumlayabiliriz. Birincisi; İktidar sahiplerinin siyasi ikbal beklentilerinin, dini düşünce ve inançların önüne 
geçebileceği, ikincisi ise; Kâdir Billâh’ın kişisel ve politik başarısı olduğu şeklinde. Kanatimizce bu olayda her iki 
unsurda etkili olmuştur. Kâdir-Billâh’ın artık hilafet gücünü hissettirmeye başladığının da bir göstergesi olarak 
değerlendirilebilir. 

487 İbnü’l-İmrânî, el-İnbâ’ fî Târîhi’l-Hulefâ, 185; Nüveyrî, Nihâyetü’l-ereb fî fünûni’l-edeb, 26/139; İbn Haldûn, 
Târihü İbn Haldûn, 4/627; Müneymine, Tarihü’d-Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İktisadi ve’l-İçtimai ve’s-Sekâfi: 
Mukâtâtü Faris H.334-447/M.945-1055, 151.  

488 İbn Haldûn, Târihü İbn Haldûn, 4/628; Müneymine, Tarihü’d-Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İktisadi ve’l-
İçtimai ve’s-Sekâfi: Mukâtâtü Faris, H.334-447/M.945-1055, 152; Merçil, Gazneliler Devlet Tarihi, 42. 



 

63 

 

Ebu’l-Fevaris, Kirmân'a vali olarak tayin edilmesinin üzerinden henüz çok geçmemişti ki, 

etrafında toplanan Deylemlilerin teşvikiyle Büveyhîlerin lideri olan kardeşi Sultânüddevle'ye 

karşı isyana kalkışmış ve ülke yönetimini ele geçirmeye çalışmıştı. Bu amaçla Deylemlilerin 

desteği ile savaş ilan ederek 407/1016-1017 yılında Șiraz’a hareket etmişti. Onun Şiraz'a 

doğru hareket ettiğini haber alan Sultânüddevle, askerlerini toplayıp kardeşini yenilgiye 

uğratmıştı. Yenilgiye uğrayan Ebu’l-Fevaris, Kirmân'a doğru geri kaçarken Gazneli Sultan 

Mahmut'un yanına sığınmıştı.489 Sultan Mahmut, kendisine özel ihtimam göstererek izzet ve 

ikramlarda bulunmuş, onu güzel bir şekilde ağırlamıştı.490. Çünkü Ebu’l-Fevaris'in hâkim 

olduğu Kirmân bölgesi; Hindistan'a giden ticaret yolları ve hac yolu üzerinde olmasından 

dolayı stratejik bir önem taşımaktaydı.491 Bölgeye hâkim olmak ya da bölgede söz sahibi 

olmak isteyen Gazneli Mahmut’un Ebu’l-Fevaris'i himaye etmesi, siyasi bir koz olarak 

değerlendirilebilir. Gazneli Mahmut’un destekleri ile tekrar Kirman’a hâkim olan Ebu’l-

Fevaris, Sultânüddevle’nin Şiraz’dan ayrılıp Bağdat’a gitmesini fırsat bilerek Şiraz’ı da ele 

geçirdi.492 Bunun üzerine ordusuyla Şiraz’a dönen Sultânüddevle, kardeşini tekrar yenilgiye 

uğrattı. Kardeşi, Kirman’a kaçsa da peşinden giderek 408/1017-1018 yılında orayı da ele 

geçirdi. Bunun üzerine Ebu’l-Fevaris, önce Hemedân hâkimi Şemsüddevle b. Fahrüddevle b. 

Büveyh'in yanına, daha sonra da Batiha emiri Mühezzibüddevle'nin yanına sığındı. 

Mühezzibüddevle, iki kardeşin arasını düzelterek Kirmân’ın Ebu’l-Fevaris’e geri verilmesini 

sağladı. Ayrıca Kirman emirliği Halife Kâdir-Billâh tarafından da tasdik edilerek kendisine 

“Kıvâmüddevle” lakabı verildi (409/1018-19).493  

Sultânüddevle, babasının veziri Fahrü'l-Mülk’ü Irak temsilcisi olarak görevine devam ettirmiş 

ancak yaptığı bir hatadan dolayı 406/1016 yılında hapsettirerek öldürtmüş,494 yerine de 

Hasan b. Sehlan’ı vezir olarak Irak temsilciliğine atamıştır.495 408/1018 yılında Sünnîlerle Şiî 

Kerhliler arasında meydana gelen çatışmalara ayyârların da karışması ve Kerhlilerle 

birleşmesi neticesinde Sâhibü’ş-şurta el-Mikdâm Ebû Mekâtil Kerh’e sokulmayarak 

öldürülmüş, ortalık yakılıp yıkılmıştı. Bağdat’ta meydana gelen bu güçler arasındaki 

mücadeleden dolayı artan kargaşa, yağma ve anarşinin üstesinden gelemeyen ve yaptığı 

                                                 
489 İbn Haldûn, Târihü İbn Haldûn, 4/627; Müneymine, Târihü’d-Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İktisadi ve’l-

İçtimai ve’s-Sekâfi: Mukâtâtü Faris H.334-447/M.945-1055, 152. 

490 İbn Haldûn, Târihü İbn Haldûn, 4/628-629; Müneymine, Tarihü’d-Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İktisadi ve’l-
İçtimai ve’s-Sekâfi: Mukâtâtü Faris H.334-447/M.945-1055, 152; Merçil, Gazneliler Devlet Tarihi, 42. 

491 Johannes Hendrik Kramers, “Kirman”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1977), 
6/815-819. 

492 İbnü’l-Cezvî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem,15/120-121; İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/629; 
Müneymine, Tarihü’d-Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İktisadi ve’l-İçtimai ve’s-Sekâfi: Mukâtâtü Faris H.334-
447/M.945-1055, 152; Merçil, Gazneliler Devlet Tarihi, 42. 

493 İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/629; Müneymine, Tarihü’d-Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İktisadi ve’l-
İçtimai ve’s-Sekâfi: Mukâtâtü Faris H.334-447/M.945-1055, 152. 

494 Fahr’ül-Mülk, Bahaüddevle ve Sultanüddevle zamanında Irak temsilcisi olarak görev yapmış önemli bir Büveyhi 
veziridir. Sultanüddevle, onu 406/1016 yılında öldürtmüştür. Bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk 
ve’l-Ümem, 15/123-124; Muhammed Sefer ez-Zehrânî, Nizâmü’l-Vizerâ fi’d-Devleti’l-Abbâsiyye H. 334-590 (el-
Ahdâni’l-Büveyhî ve’s-Selcûkî) (Beyrut:1406/1986), 113-114. 

495 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/581, 4/627; Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 129. 



 

64 

 

hatalı uygulamalar ve kötü idaresi nedeniyle Irak valisi Hasan b. Sehlân, Sultânüddevle’nin 

kendisini cezalandıracağı endişesiyle Ukaylî emiri Kırvâş’a sığınmıştı.496 Bu nedenle 

Sultânüddevle, İbn Sehlân’ın yerine Ebü’l-Kâsım Ca‘fer b. Ebü’l-Ferec b. Fesâncer’i Bağdat’a 

vali tayin etmişti.497 Ancak tayin edilen bu özel yetkili temsilci, Bağdat ve Vâsıt’ta otorite 

boşluğundan ortaya çıkan Şiî-Sünnî çatışmaları ve anarşist grupların güç ve etkinliklerini 

yatıştırmakta başarılı olamayınca bu kez Sultânüddevle, Bahâüddevle’den itibaren başkent 

olarak kullanılan Şiraz’dan 408/1018 yılında ayrılarak Bağdat’a gelmek zorunda kalmış ve 

olayları ancak yatıştırılabilmişti.498 Vezir Ebü’l-Kâsım Ca‘fer b. Ebü’l-Ferec b. Fesâncer’i 

tutuklatarak yerine 409/1019 yılında Zü’l-Saâdâteyn Ebû Galib el-Hasan b. Mansur’u 

Bağdat’ın özel temsilciliğine getirmişti.499 Sultânüddevle, hilafet merkezi Bağdat’ta 411/1021 

yılına kadar ancak kalabilmiş,500 kendisinden sonra Irak bölgesi için yeni bir temsilci 

arayışına girmişti. Neticede zalim ve sert karakterde olan İbn Sehlan’ı tekrar 411/1021 

yılında Irak valiliğine getirmek zorunda kalmıştı.501  

İbn Sehlân, ilk olarak Vâsıt’a gidip asayişi temin etmek adına ayyârlardan bir kısmını 

öldürerek otoriteyi tesis etmiş, ardından Bağdat’a giderek düzeni sağlamaya çalışmıştır. İbn 

Sehlân’ın yeniden göreve gelmesiyle nüfuzları tekrar artan Deylemliler ile Türkler arasında 

çatışmalar artmaya başlayınca durum kontrol edilemez bir hal almaya başlamıştı. Bunun 

üzerine Sultânüddevle yeniden Bağdat’a girerek Deylemli-Türk çatışmalarını kontrol altına 

almaya çalışmıştı.502 Büveyhîlerin iç çekişmelerle uğraştığı böyle bir dönemde Halife Kâdir-

Billâh da fırsatları değerlendirerek hilafetini ve Sünnî anlayışı güçlendirmek adına stratejik 

girişimlerde bulunmuştur. Nitekim Gaznelilerin her daim hilafeti koruyucu ve savunucu 

siyaseti, Kâdir-Billâh’ı Şiî geleneğe muhalif cesaretli adımlar atmaya sevketmiştir.  

Sultan Mahmut, Kuzey Afrika bölgesinde kurulmuş Şiî anlayışa sahip güçlü Fâtımî Devleti’nin, 

Gaznelileri yanına çekme girişimlerini her defasında geri çevirmiş, hilafete ve Kâdir-Billâh’a 

sadakatle bağlılığını ilan etmekten de çekinmemişti.503 Bu güçlü devletin desteği ve bağlılığı, 

Kâdir-Billâh’ın stratejik bir şekilde aşama aşama Büveyhîlere karşı politika belirlemesine ve 

Sünnîliğin güçlenmesine yönelik girişimlerde bulunmasına imkan sağlamıştı. Mesela halife, Şiî 

Fâtımîler karşısındaki hassasiyetini ve Sünnîliği önceleme siyasetini değişik vesilelerle ortaya 

koymaya çalışmıştı. Fâtımîlerin neseplerinin uydurma olduğunun ilan edilmesi, açıkça tekfir 

                                                 
496 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/125-126. 

497 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/572-576; İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/627. 

498 Keleş, “Büveyhîler Devrinde Bağdad’da Asayiş: Ayyârlar, Şâtırlar, Dâ‘irler ve Hırsızlar”, 72. 

499 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/572-576; İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 627. 

500 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 130. 

501 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 196. 

502 Sıbt İbnü’l-Cevzî, Mir‘atü’z-zamân fî târîhi’l-a‘yân, 18/266-268; Pırlanta, Orta Çağ İslâm Dünyasında Şehir 
Eşkiyaları: Ayyarlar, 123-124.  

503 Gazneli Sultan Mahmut’un Sünnîliğe ve hilafete bağlılık siyaseti için bkz. Muhammed Nazım, The Life and Times 
of Sultan Mahmud of Ghazna (New Delhi: Munshiram Manoharlal, 1971), 159-170; C. E. Bosworth, “The Emperial 
Policy of The Early Ghaznawids”, The Mediaval History of Iran, Afghanistan and Central Asia (London: 1977), 54-
82; Zeki, Gazneli Mahmut’un Dini Siyaseti, 206-213. 



 

65 

 

edilerek fasıklık ve zındıklıkla suçlanmasından sonra, Nikâbetü’l-Aleviyyîn ve hac emirliği 

gibi önemli görevler üstlenmiş olan İmâmîlerin lideri konumundaki Şerîf er-Radî’nin 

406/1015-1016’da Fâtımî halifesini öven ve onu kendisi ile aynı nesepten gösteren bir şiir 

kaleme aldığını haber alması üzerine hemen duruma müdahale etmiş ve Şerîf er-Radî’yi 

sorguya çektirerek Bakıllânî ve Ebû Hâmid el-İsferâyînî gibi âlimlerin huzurunda böyle bir 

şiir yazmadığı hususunda imza vermeye davet edilmiştir.504 

Sultânüddevle, 408/1018 yılında kardeşi Ebu’l-Fevâris ile hâkimiyet mücadelesi içerisinde 

iken yine Bağdat’ta Sünnîler ile Şiîler arasında büyük çatışmalar çıkmış, yağma-talan artmış 

ve pek çok kişi ölmüştü. Bu yaşanan olaylar; devletin ve hilafetin dini ve siyasi alanda önemli 

tedbirler ve kararlar almasına yol açmış, sonuçta Kâdir-Billâh’ın Sünnî akide anlayışı 

dışındaki fırkalara ve düşüncelere karşı siyasetinin sertleşmesine sebep olmuştu. Bu politika 

gereği Kâdir-Billâh; Sünnî anlayışa sadakatle bağlı Gazneli Mahmut’un kendisine verdiği 

destek ile Kur’ân ve Sünnet’e göre oluşmuş Ehl-i Sünnet inancının batıl akımlardan 

korunması ve halka anlatılması için siyasi ve kültürel yollara başvurmuştur. Bu amaçla 

408/1018'de Mu'tezile'ye mensup Hanefilerin bu mezhepten tövbe ederek ayrılmalarını 

emretmiş, ayrıca onların bütün farklı şekilleriyle de olsa İsmâilî, Karmâtî, Batınî, Râfızî, Şîa ve 

diğer İslâm’a muhalif kelamî görüşler üzerinde tartışmada bulunmalarını da yasaklamıştı. 

Ehl-i Sünnet inancına muhalif mezhep, akım ve inançlara mensup kişilerin bu inançlarından 

tövbe etmemeleri durumunda, hilâfet divanından çıkardığı bir kararla cezalandırılacaklarını 

ilân etmişti. Alınan bu kararın önemini göstermek için, bu fikirlerin Bağdat’taki önde gelen 

şahsiyetlerin tövbe etmelerini ve bunu imzalarıyla açıklamalarını emrederek bu kararı 

ciddiyetle uygulatmıştı.505 Muhtıra niteliği taşıyan bu bildiri, Sünnî siyasetin gereklerini, 

kararlığını ve hedeflerini yansıtmaktaydı. Ayrıca daha sonra bu bildiri, Sünnî inancın 

korunması ve etkisinin artırılması ile ilgili politikaların uygulanması ve gerekli tedbirlerin 

alınması için adeta hukuki bir temel oluşturmuş, bir sonraki yıl ve takip eden yarım asır 

içinde ihtiyaç duyuldukça birkaç defa ilan edilmiştir.506 Kâdir-Billâh’ın ehl-i bid’at karşısında 

Sünnî İslâm anlayışını müdafa etmek için aldığı bu tarz kararlar ve tedbirler nedeniyle bu yıl, 

Ehl-i Sünnet’in V./XI. asırdaki yeniden diriliş/yükseliş hareketinin başlangıç yılı olarak kabul 

edilmiştir.507  

Sultânüddevle 408/1018 yılında Bağdat’taki fitne ve çatışmaları yatıştırmak amacıyla 

başkenti Şiraz’dan Bağdat’a taşımış olsa da 409/1019 yıllarında tekrar Bağdat’da karışıklıklar 

artmış, Şiî-Sünnî çatışmaları yeniden alevlenmiş ve sokaklarda yağma-talan ve hırsızlıklar 

çoğalmıştı. Şiî-Sünnî ve Deylemli-Türkler arasında meydana gelen çatışmalar kadar, devlet 

                                                 
504 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/111. 

505 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/125-126; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/121. 

506 Genç, “Ehl-i Sünnetin Yeniden Yükselişi”, 290. 

507 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/125-126; George Makdisi, “Sunni Revival”, Islamic 
Civilisation 950-1150, ed. D. S. Richards (Oxford: Papers on Islamic History, 1973), 3/156; Dominic Sourdel, “al-
Kâdir-Billâh”, EI (Leıden: 1978), 4/378. 



 

66 

 

adamları arasındaki iktidar mücadeleleri veya onların kötü idare ve muameleleri de 

Bağdat’da pek çok sorunun ortaya çıkmasına neden olmuştur.508 Bunun üzerine 

Sultânüddevle, Abbâsîler ve diğer hanedanlara mensup bir grup ile beraber Şiî fakihi Ebû 

Abdullah b. Numân’ı da şehirden uzaklaştırarak olayları kısa bir süreliğine de olsa 

yatıştırabilmişti.509 Bu dönemde Deylemliler ve Sünnî Türkler arasındaki mücadeleler tekrar 

yoğunlaşmış ve Deylemliler, Türklere karşı üstünlüğü ele geçirmeye başlamıştı.510 

Sultânüddevle, her ne kadar Deylemli-Türk çatışmalarını kontrol altına almayı başarmış olsa 

da, taraflar arasındaki husumeti kalıcı olarak çözememişti. Nitekim ordudaki bu kutuplaşma, 

onun iktidarını kaybetmesine sebep olmuştur. Bu kutuplaşmanın bir sonucu olarak 

Sultânüddevle, isyancı askerlerin ayaklanmaları sebebiyle Vasıt’a geçmek ve Bağdat’a kardeşi 

Ebû Ali Müşerrifüddevle’yi vali olarak atamak zorunda kalmıştı.511 Kardeşi Müşerrifüddevle, 

Zilhicce 411’de (Mart-Nisan 1021) Türklerin de desteğini alarak Bağdat ve Irak’ta 

Sultânüddevle’nin hâkimiyetine son vermişti.512 Böylece 412/1022 yılından itibaren 

Bağdat’ta hutbenin Sultânüddevle adına okunmasını yasaklayarak kendi adına okunmasını 

sağlamış oldu. Ahvaz’a çekilmek zorunda kalan Sultânüddevle, Türklerin baskıları neticesinde 

burada da fazla tutunamamış, Müşerrifüddevle ile kardeşi Celâlüddevle Ebû Tahir’in 

kendisine karşı ittifak kurduğu haberini alması üzerine Errecân’a gitmek zorunda kalmıştı.513 

Böylece Ahvaz’da da artık Müşerrifüddevle adına hutbe okunmaya başlanmış oldu.514 Ancak 

daha sonra Sultânüddevle’nin oğlu Ebû Kalicar, Deylemlilerin desteği ile Ahvaz’ı tekrar 

alarak515 hutbenin babası Sultânüddevle adına okunmasını sağladı.516 Neticede kardeşler 

arasındaki bu mücadele, 413/1023 yılında yapılan anlaşma ile sona ermiş ve Irak 

Müşerrifüddeyle’ye, Fars ile Kirman bölgesi ise Sultânüddevle’ye bırakılmak koşuluyla 

aralarında anlaşma sağlanmış oldu.517 Fars ile Kirman emiri olan Sultânüddevle’nin, 

415/1025 yılında henüz genç denilebilecek yaşlarda (22-23 yaş) iken Şiraz’da vefat etmesi518 

                                                 
508 Keleş, “Büveyhîler Devrinde Bağdad’da Asayiş: Ayyârlar, Şâtırlar, Dâ‘irler ve Hırsızlar”, 62. 

509 Sıbt İbnü’l-Cevzî, Mir‘atü’z-zamân fî târîhi’l-a‘yân, 18/268.  

510 Azimli, “Sünnî Hilafete Tahakküm Kurmuş Bir Hanedan: Büveyhîler”, 29. 

511 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 130. 

512 Sıbt İbnü’l-Cevzî, Mir‘atü’z-zamân fî târîhi’l-a‘yân, 18/379-381. 

513 Nüveyrî, Nihâyetü’l-ereb fî fünûni’l-edeb, 26/142; İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/629; Müneymine, Tarihü’d-
Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İktisadi ve’l-İçtimai ve’s-Sekâfi: Mukâtâtü Faris 334-447/945-1055, 153. 

514 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 130. 

515 Sıbt İbnü’l-Cevzî, Mir‘atü’z-zamân fî târîhi’l-a‘yân, 18/297; Nüveyrî, Nihâyetü’l-ereb fî fünûni’l-edeb, 26/141-
142; İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/629; Müneymine, Tarihü’d-Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İktisadi ve’l-
İçtimai ve’s-Sekâfi: Mukâtâtü Faris H.334-447/M.945-1055, 152. 

516 İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/629. 

517 Nüveyrî, Nihâyetü’l-ereb fî fünûni’l-edeb, 26/142; İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/629-630; Müneymine, 
Büveyhîler Devleti Tarihi, 130. 

518 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/165; Sıbt İbnü’l-Cevzî, Mir‘atü’z-zamân fî târîhi’l-
a‘yân, 18/315; Nüveyrî, Nihâyetü’l-ereb fî fünûni’l-edeb, 26/143; İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/631. 



 

67 

 

üzerine Ahvaz’da görev yapan oğlu Ebû Kalicar el-Merzûban (ö. 440/1048) Büveyhîlerin Fars 

kolunun yeni emiri olmuş oldu.519 

Bu bilgilerden hareketle Sultânüddevle’nin, emirliğinin ilk yıllarında sadece devletin birliğini 

sağlayabildiği, daha sonra kardeşi Kirmân emiri Ebu’l-Fevaris’in Bağdat’ı ve başkent Şiraz’ı 

ele geçirme arzuları nedeniyle hayatının sürekli mücadelelerle geçtiği söylenebilir. Onun 

döneminde önemli vezirlerden olan Fahrü'l-Mülk’ün 406/1016 yılında öldürülmesinden 

sonra Bağdat’ta mezhepsel gerilimler yeniden Sünnî ve Şiîleri karşı karşıya getirmiştir.520 

Ortaya çıkan bu çatışmalara çok büyük kitleler dahil olduğu için bu olayları yatıştırmaya ne 

Sultânüddevle’nin vezir olarak atadığı Hasan b. Sehlan ne de şehrin güvenlik görevlileri 

muvaffak olabilmiştir.521 Ayrıca Sultânüddevle de kardeşi Ebu’l-Fevaris’le mücadele etmekten 

Bağdat’a tam olarak hâkim olamamıştır.522 Böyle bir atmosferde Bağdat’a atanan ve 

başarısızlık vb. gerekçelerle sık sık değiştirilen vezirler de, Bağdat’ta düzen ve istikrarın 

oluşamamasının önündeki engellerden biri olarak görülebilir.  

Müşerrifüddevle  

Kardeşi Sultânüddevle ile arasında yaşanan hâkimiyet mücadeleri neticesinde Irak bölgesini 

ele geçiren Müşerrifüddevle, Sultânüddevle’nin ölümü ile siyaseten rahat bir nefes almıştı. 

Kardeşinin saf dışı edilmesinden sonra Bağdat’a ziyaret için gelen Müşerrifüddevle’yi büyük 

bir hürmet ile karşılayan Kâdir-Billâh, Büveyhîlerin gücünden hilafet kurumunu 

faydalandırmak istiyordu.523 

Irak’a hâkim olan Büveyhîlerin lideri Müşerrifüdevle’nin veziri el-Mağribî, 415/1024’te 

Kâdı’l-Kudât, Nâkibü’t-Tâlibin ve diğer görevlileri toplayarak Müşerrifüddevle için bir biat 

töreni tertiplemişti. Bu durumu haber alan Halife Kâdir-Billâh, kendisinden habersiz ve 

izinsiz böyle bir törenin yapılmasına büyük tepki göstermiş, Müşerrifüddevle ile araları 

açılmıştı. Daha sonra gerginliği azaltmak isteyen Müşerrifüddevle, Kâdir-Billâh’a saygısını ve 

                                                 
519 İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/631-632; Clement Imbault Huart, “Ebû Kâlîcâr”, İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 
MEB Yayınları, 1988), 4/32. 

520 Bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/111. 

521 Özellikle 408/1017-1018 yıllarında ortaya çıkan olaylar, Bağdat’ta adeta kaosu yaşatan bu türden olaylardı. 
Bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/125. 

522 Kirman emiri Ebu'l-Fevâris, sürekli mücadele içerisinde olduğu kardeşi Sultânüddevle'ye karşı Deylemlilerin 
desteği ile savaş ilan ederek 407/1016-1017 yılında başkent Șîrâz’a doğru hareket etmişti. Ebu'l-Fevâris’in 
Şîrâz'a doğru hareket ettiğini haber alan Sultanüddevle, kardeşi ile mücadeleye girişti ve onu yenilgiye uğrattı. 
Bunun üzerine Kirmân'a geri kaçan Ebu’l-Fevâris’in peşinden giden Sultanüddevle, Ebu’l-Fevâris’in Gazneli 
Sultan Mahmut'a sığınması sonucu kardeşini elinden kaçırdı. Bkz. İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/627; 
Müneymine, Tarihü’d-Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İktisadi ve’l-İçtimai ve’s-Sekâfi: Mukâtâtü Faris H.334-
447/M.945-1055, 152. 

523 Kâdir-Billâh’ın böyle bir davranışta bulunmasını, stratejik ve politik bir tavır olarak değerlendirebiliriz. Çünkü 
bu dönemde hilafet, tam bağımsız hareket edebilecek, güç ve itibarını koruyabilecek bir konumda değildi. 
Müşerrifüddevle’den önceki Irak emiri Sultanüddevle, emirliğinin büyük bir bölümünü iktidar mücadeleleri ile 
geçirmişti. Müşerrifüddevle ise kardeşi Sultanüddevle’ye karşı üstünlük kazanmış, Irak’ta hâkimiyeti sağlamıştı. 
Bu gibi gerekçelerden olsa gerek Kâdir-Billâh, kendisine büyük hürmet göstererek farklı bir yaklaşım içerisinde 
olmuştur. 



 

68 

 

bağlılığını bildirmek zorunda kalmıştı.524 Kâdir-Billâh, böyle bir tavır göstererek hilâfetin 

saygınlığını ve otoritesini korumayı amaçlamıştır. Ayrıca onun bu tavrı gösterebilmesinde; 

Müşerrifüddevle’nin Bağdat’ı ilk ziyareti esnasında aralarında oluşan saygı, hürmet ve yakın 

ilişki ile Büveyhîlerin içinde bulunduğu hâkimiyet mücadeleleri nedeniyle yaşadığı güç 

kaybının da etkisi olduğunu ifade edebiliriz. 

Müşerrifüddevle, 416/1025 yılında vefat edince525 yerine emir olması için Ebû Kalicar davet 

edilmişti. Ancak o, amcası Ebu’l-Fevaris ile mücadele içerisinde olduğu için Bağdat’a 

gelemeyince şehirde otorite boşluğu oluştu.526 Bunun üzerine Türklerin de desteği ile Ebû 

Kalicar’ın diğer amcası olan Basra emiri Celalüddevle, Irak emiri ilan edildi. Ancak 

Celalüddevle, Bağdat’taki karışıklıklar, askerlere verilecek maaş ve hediyeler için hazinede 

yeterli para kalmamasından dolayı halifeye biat yemini için Bağdat’a gelemedi. Bu yüzden 

Bağdat’ta hutbe, amcası Ebu’l-Fevâris’le savaş halinde olan Fars emiri Ebû Kalicar adına 

okunmaya başladı. Ancak o da hemen Bağdat’a gelemedi.527 Bu durumu haber alan 

Celalüddevle, Bağdat’ın ve Irak’ın siyasi ve askeri hâkimiyetini ele geçirmek için Ebû Kalicar 

ile mücadeleye başladı.528 Neticede ordunun ileri gelenleri ve devlet ricâli, Ebû Kâlicâr’ın 

Bağdat’a gelemeyeceğini, otoritesizlik nedeniyle şehirde kargaşanın arttığını görmeleri 

nedeniyle Kâdir-Billâh’ın da rızasını alarak Celâlüddevle’yi Bağdât’a davet ettiler.529 O da, 

Bağdat’ta adına hutbe okunmasından yaklaşık iki yıl sonra 418/1027 yılında Bağdat’a girerek 

Irak’ın siyasi hâkimiyetini sağlayabildi.530 

Celâlüddevle  

Müşerrifüddevle’nin 416/1025 yılında vefat etmesi üzerine Türklerin isteği doğrultusunda 

Basra emiri Celâlüddevle, Irak emiri olarak 418/1027 yılında Bağdat’a hâkim olmuştu.531 

Ancak onun döneminde hilafet merkezi Bağdat adeta dağılma süreci içerisine girmişti. 

Devlette büyük çözülme yaşanıyordu. Fars ve Huzistan Ebû Kalicar’ın, Kirman Ebu’l-

Fevaris’in elindeydi. Cibal bölgesinde sadece Rey şehri Büveyhîlerin elinde kalmıştı. O da 

420/1029 yılında Gaznelilerin eline geçmişti.532 Hemedan ve İsfahan, 412/1022 yılından 

                                                 
524 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/163. 

525 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/174. 

526 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/170. 

527 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/170-171.  

528 Bu mücadeleler için bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/170-171, 181-184, 190-191; 
Müneymine, Tarihu ed-Devleti’l Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İçtimai ve es-Sekafi: Mukatatu Faris, 153; Aydın Taneri, 
“Celâlüddevle”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları), 7/259-260. 

529 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/181-182; Sıbt İbnü’l-Cevzî, Mir‘atü’z-zamân fî târîhi’l-
a‘yân, 18/324; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/156-161. Daha önce Büveyhî emirleri, halifeleri belirlerken artık 
Abbâsî halifeleri, emirlerin belirlenmesinde etkin rol oynamaya başlamıştı. Bu da hilafetin otoritesinin arttığının 
bir delili olarak ifade edilebilir. 

530 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/181; Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 131. 

531 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/181-182; Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 131; 
Taneri, “Celalüddevle”, 7/259. 

532 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/194-195. 



 

69 

 

itibaren Büveyhîlerin dayıoğulları Kâkûyilerin elinde idi. Horasan 389/999, Sicistan ise 

393/1002 yılından itibaren Gaznelilerin hâkimiyetine girmişti. Yerel emirlikler, 

bağımsızlıklarını ilan etmiş, Meyyâfarikîn ve Amid’de Mervâniler, Musul’da Ukaylîler, Halep’te 

ise Mirdâsiler hâkimiyetlerini kurmuşlardı.533 Kısacası Bağdat, yönetim olarak dar bir alana 

sıkışıp kalmıştı. Böyle bir atmosferde iktidara gelen Celâlüddevle, tamamen kargaşanın hâkim 

olduğu, kardeş ve kardeş çocukları arasındaki kavgaların, Türkler ve Deylemliler arasındaki 

mücadelelerin yoğun olduğu bir dönem yaşamıştır. Emirliği süresi içerisinde Celâlüddevle, 

sarayını basan askerlerin baskısı ve can korkusu ile birkaç kere Bağdat'ı terk etmek zorunda 

bile kalmıştı. Meliku'l-Mülûk ve Şahinşah ünvanlarını kullanmış olsa da çok aciz bir yönetici 

profili sergilemişti.534 Kendisini Bağdat’a davet eden Türkler üzerinde hiçbir zaman otorite 

kuramamıştı. Yaklaşık 17 yıl süren Irak emirliği dönemi; hemen hemen her yıl çıkan askeri 

isyanlar, Şiîlerle Sünnîler arasındaki çatışmalar ve ayyârların hırsızlık ve yağmaları ile 

geçmişti. Hatta bir dönem ayyârlar, “Burcûmî” isimli reisleri adına hutbe okunmasını 

isteyecek kadar dahi ileri gidebilecek cürete sahip olmuşlardı.535 

Celâlüddevle dönemi; merkezi otoritenin zayıflayıp Türk komutanların nüfuzunun, buna bağlı 

olarak da siyasi etkinliğinin son derece arttığı hatta onların Büveyhî emirlerinin 

belirlenmesine bile karışmaya başladıkları ve onları kendilerine itaate mecbur bıraktıkları bir 

dönem olmuştu. Bu süreçte halifenin de Büveyhî emiri gibi siyasi anlamda etkin olamayıp 

Türk komutanların isteklerini yerine getirmek zorunda kaldığı zamanlar olmuştur. Ancak 

Kâdir-Billâh, kendisine yapılan Sünnî politikalara muhalif dayatmalara taraf olmamıştır. Bu 

dönemde Türk komutanlar, isteklerini elde etmek ve mal kazanmak için fırsat buldukça 

isyana kalkışmışlardır. Hatta bu isyanlardan birinde Bağdat’ta Celâlüddevle’nin sarayını bile 

yağmalamışlardı. Onun para basımı için gönderdiği altın ve gümüşlere el koyarak aralarında 

pay etmişlerdi. Celâlüddevle’yi bu sıkıntılı durumdan, her iki tarafı da yatıştıran ve aralarını 

bulan Kâdir-Billâh kurtarmıştı.536 Buradan da anlıyoruz ki; Kâdir-Billâh her ne kadar siyasi 

egemenliğini tam anlamıyla elde edememiş olsa da Şiî tahakkümüne karşı Sünnîliği güçlü 

kılmaya çalışmış, hilafetin dini ve siyasi otoritesini artırmaya yönelik çaba ve gayretler 

göstermiş, bu kapsamda saygı görmüş ve uyguladığı politikalarında da başarılar elde etmiştir.  

Celâlüddevle, Fars emiri Ebû Kalicar ile bölgede sürekli birbirine karşı üstünlük sağlamak için 

mücadele içerisinde bulunmuştur.537 Bu durum Celâlüddevle’nin hem içerde hem de dışarıda 

zor zamanlar geçirmesine neden olmuştur. Özellikle Gaznelilere karşı çok güçsüz bir duruma 

düşmüştür. Bu durumu fırsat bilen Ebû Kalicar, 419/1028'de Irak'a yürümüş ve Celâlüddevle 

ile kıyasıya bir mücadeleye tutuşmuştur.538 Uzun süren bu mücadele sonunda 429/1037'de 

                                                 
533 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 132. 

534 Azimli, “Sünnî Hilafete Tahakküm Kurmuş Bir Hanedan: Büveyhîler”, 29. 

535 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/197, 200-201; Taneri, “Celâlüddevle”, 7/260. 

536 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/191; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/165. 

537 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/172-173. 

538 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/190-191. 



 

70 

 

bir barış anlaşması yapılmıştır.539 Buna göre; Basra, Fars, Ebû Kalicar'ın; Vâsıt'tan Bağdat'a 

kadar olan bölgeler ise Celâlüddevle'nin hâkimiyetinde olacaktı.540 Ancak bu mücadeleler 

zarfında Bağdat, büyük bir ekonomik çöküşe, ayyârûn denilen suç örgütlerinin yağma ve 

talanlarına sahne olmuş, başkent Bağdat adeta yaşanamaz bir hal almıştı. 421-425/1030-

1034 yılları arasında Bağdat’ta ayyârların reislerinden olan Burcûmî, şehri anarşik bir 

sürecin içerisine sokmuştu. Onun bu eşkiyalığına ne Büveyhî emiri Celâlüddevle ne de Kâdir-

Billâh engel olabilmişti. Sonunda Irak’ta güçsüz bir Büveyhî emiri olmasını isteyen ve bu 

nedenle de zaman zaman Celâlüddevle’yi destekleyen Ukaylî emiri Kırvaş, Burcûmî denen 

eşkiyayı yakalatarak öldürttü.541 Bu durum, Büveyhî emirinin ve Abbâsî Devleti’nin içinde 

bulunduğu durumu özetleyen trajik bir tablodur.  

Büveyhîlerin Irak bölgesinde yaklaşık 17 yıl görev yapmış en dirayetsiz emirlerden biri olan 

Celâlüddevle, 435/1044'te ölünce,542 yerine askerlerin ve yöneticilerin talebi doğrultusunda 

Ebû Kalicar geçti.543 Halife Kâdir-Billâh da onun emirliği sürecindeki bu dirayetsiz 

yönetiminden ve merkezi otorite boşluğundan stratejik bir şekilde istifade ederek halifeliğin 

dini-siyasi otoritesini güçlendirmek adına Şiî anlayışa karşı önemli fırsatlar yakalamış ve 

bunu kendi lehinde kullanmayı da bilmişti.  

3.2. Dış Siyaset 

Kâdir-Billâh dönemini iyi anlayabilmek, olayları objektif bir şekilde değerlendirebilmek için 

bölgenin siyasi haritasını ortaya koymanın gerekli olduğunu düşünüyoruz. Bu nedenle 

özellikle hilafete gelmeden önce veya hilafeti döneminde bölgede varlıklarını sürdüren 

bağımsız/yarı bağımsız devlet ve emirliklerin siyasi durumları hakkında kısaca bilgi vermek, 

bölgedeki etki ve ilişkilerini ortaya koymak; Kâdir-Billâh döneminin, aldığı karar ve 

uygulamaların daha iyi anlaşılmasını sağlayacağı kanaatindeyiz. 

Abbâsîlerde Muktedir Halifeler Dönemi (750-847) sonrasında halifeliğin otoritesi iyice 

zayıflamış, bununla birlikte toprak kayıpları yaşanmaya başlamıştı. Böylelikle hilafetin hâkim 

olduğu topraklar üzerinde ve çevresinde bağımsız/yarı bağımsız devletler kurulmuştu. Bu 

devlet ve emirlikler ile birlikte bölgede siyasi varlıklarını sürdüren komşu devletleri şu 

şekilde sıralayabiliriz: Bizans İmparatorluğu olarak bilinen İstanbul merkezli Doğu Roma 

İmparatorluğu (395-1453), merkezi İspanya’nın Kurtuba şehri olan Endülüs Emevi Devleti 

(756-1031), Mâverâünnehir ve Horasan’da Samânîler (819-1005), doğu sınırı üzerinde 

Karahanlılar (840-1212), Doğu İran’ın Sistân bölgesinde Saffârîler (861-1003), başlangıçta 

Kûfe bölgesinde örgütlenen daha sonra Bahreyn’de devlet kurmaya muvaffak olan Karmatîler 

                                                 
539 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/263-264. 

540 Güner – Azimli, “Abbâsîler’in Başkenti Bağdat’ta Hüküm Süren İran Kökenli Şiî Bir Hanedan Büveyhîler (945-
1055)”, 7/560. 

541 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/155. 

542 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/291. 

543 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/289; Ebü'l-Fidâ, el-Muhtasar fî ahbâri’l-beşer, 1/521. 



 

71 

 

(890-1078), Musul ve Halep bölgesinde varlıklarını hissettiren Hamdânîler (905-1004), Mısır 

ve Suriye’de Fatımîler (909-1171), bugünkü Afganistan ile Pakistan devletlerinin hâkim 

oldukları bölgelerde Gazneliler (963-1083), Kuzey Afrika’da kurulan ve ilk büyük Berberî 

hânedanı olan Zîrîler (972-1148), Diyarbakır ve çevresinde Mervâniler (983-1085), Irak, el-

Cezîre ve Kuzey Suriye’de Ukaylîler (990-1096) ve Halep bölgesinde hâkimiyetlerini 

sürdüren Mirdâsîler (1024-1080). Kâdir-Billâh, hilafette iken veya henüz iktidara gelmeden 

önce bu devlet ve emirliklerin içinde bulunduğu mevcut siyasi durumu, Abbâsî Devleti ile 

olan ilişkilerini kuruluş yılı kronolojisine göre kısaca incelemek istiyoruz. 

3.2.1. Bölge devlet ve emirlikler 

Bizans İmparatorluğu (395-1453) 

Doğu Roma İmparatorluğu, tarihte Bizans İmparatorluğu olarak adlandırılan ve Konstantinus 

tarafından M.S. 395 yılında kurulmuş büyük bir imparatorluk olup Fatih Sultan Mehmet 

tarafından 1453 yılında İstanbul'un fethedilmesi ile birlikte tarihe karışmıştır.  

Kâdir-Billâh halifele iken, döneminin imparatoru II. Basileios (976-1025)’tur. Bizans 

imparatoru Çimiskes’in, 976 yılında Araplar üzerine yaptığı bir sefer dönüşünde tifüse 

yakalanması sonucu imparator olmuştur. İktidara geldiğinde, Bizans İmparatorluğu’nun 

içerisinde patlak veren iç savaşlar,544 devletin dış düşmanlarına uzun yıllar rahat bir nefes 

aldırmıştır. Bizans İmparatorluğu, doğuda Fâtımî saldırıları ile uğraşırken batıda ise 

Balkanlar’da çıkan Makedonya eyalet valilerinden birisi olan Komes Nikolaos’un oğulları 

Kometopuloslar tarafından organize edilen bir isyan ile meşgul olmak zorunda kalmıştır.545 

Doğu Roma İmparatorluğu içerisindeki iç savaşı başarılı bir şekilde bitirmeye muvaffak olan 

İmparator II. Basileios, en önemli düşmanı olan Bulgar Çarı Samuel ile mücadeleyi 

öncelemeye karar vermiştir. Samuel ile mücadele etmek ve devletini yok etmek, imparatorun 

hayatının amacı olmuştu. Bu amaçla Samuel ile mücadele için öncelikle diğer Balkan ülkeleri 

ile ittifak kurmaya çalışmıştır.546 

Bizans İmparatoru, Kâdir-Billâh’ın da halifeliğe geldiği yıl olan 991 yılında Makedonya’ya 

doğru yola çıkmış ve burada uzun yıllar Bulgar çarı Samuel’e karşı savaşı yönetmiştir. Doğu 

Roma İmparatorluğu Balkanlar’da mücadeleye devam ederken aynı zamanda doğuda 

Suriye’ye giren Fâtımîler ile de mücadele etmek zorunda kalmıştı. Doğuya yönelerek Suriye’yi 

yeniden kontrol altına almayı başaran II. Basileios, bu kez de Kafkaslara yönelmişti. Bizans 

İmparatoru’nun yokluğundan yararlanan Samuel, 997 yılında Balkanlar’da Pelopones’e kadar 

                                                 
544 II. Basileios (976-1025) dönemindeki Bardas Phokas, Basileios Skleros, Nikephoros Xifias ve Nikephoros 
Phokas Barytrachelos isyanları hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Uğur Erol, Bizans İmparatorluğunda İsyanlar ve İç 
Savaşlar (976-1204) (İzmir: Ege Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018), 8-17. 

545 Fatma Çapan, Balkanlar’da Bizans-Türk İlişkileri (IV-X. Yüzyıllar) (Elazığ: Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013), 196; Ostrogorsky George, Bizans Devleti Tarihi, çev. Fikret Işıltan (Ankara: Türk 
Tarih Kurumu Yayınları, 1999), 276-279 

546 George, Bizans Devleti Tarihi, 279-286. 



 

72 

 

ilerlemişti.547 II. Basileios, Samuel’e yönelik saldırılarını fırsat buldukça devam ettirmiş, yıkıcı 

darbeyi ise 1014 yılında yapmıştır. Samuel bu tehlikeden oğlunun yardımı ile ancak 

kurtulabilmişti.548 

Bulgar Devleti, Samuel döneminde yeniden canlandırılmak istense de bu pek mümkün 

olamamış ve 1018 yılında Bulgar Devleti, Doğu Roma hâkimiyetine girmiştir.549 II. Bulgar 

Devleti, 1187’de kurulana kadar 169 yıl Bizans’ın hâkimiyetinde kalmıştır.550 

Büveyhî tahakkümünde sınırlı güç ve imkanları olan Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh’ın en büyük 

şanslarından birisi, hilafete gelmeden önce ve halifeliği döneminde, kendi iç çatışmaları ve 

Bulgar Devleti ile olan mücadeleleri nedeniyle bölgede büyük bir güç olan Bizans 

İmparatorluğu ile doğrudan herhangi mücadelesinin olmaması olmuştur. Bu nedenle de 

Bizans İmparatorluğu, halifeliği döneminde önemli bir tehdit arzetmemiştir. 

Endülüs Emevî Devleti (756-1031) 

Abbâsîler, Emevi Devleti’ni bir ihtilal girişimi ile yıkarak İslâm halifeliğini ele geçirdikten 

sonra iktidarını koruma güdüsü ile bu hânedan mensuplarını sıkı bir markaja alarak takip 

etmeye ve bu tehditi yok etmek amacıyla da yakaladıklarını öldürmeye başlamışlardı.551 Bu 

takipten kurtulmayı başaran Halife Hişâm b. Abdülmelik’in torunlarından Abdurrahman b. 

Muâviye,552 ilişki kurduğu Endülüs'teki bazı valilerden destek alarak 755 yılında Endülüs’e 

geçmişti.553 Bölgede Kayslılara kızgın olan Yemenlilerin ve Berberîlerin de desteğini 

sağlayarak sırasıyla Cezîretü’l Hadrâ, Şezûne ve İşbîliye’yi kontrol altına alarak Kurtuba’ya 

gimiş ve kendisini bağımsız emir ilân etmişti (756).554  

Endülüs Emevi Devleti, coğrafi konumu itibariyle İslâm dünyasının IX. ve X. yüzyıllarda içine 

düştüğü kargaşalardan, iktidar çekişmelerinden ve mezhep kavgalarından büyük ölçüde uzak 

kaldığından uzun bir süre Avrupa’da varlığını sürdürebilmiştir. İslâm dünyasının içine 

düştüğü bu sıkıntılı dönemde, merkezden uzak bir yerde ve stratejik bir coğrafyada hüküm 

                                                 
547 George, Bizans Devleti Tarihi, 285-286. 

548 Şebnem Arda, Bizans İmparatorluğu’nun Bulgarlar ile İlişkileri (Başlangıçtan 1018’e kadar) (İzmir: Ege 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2012), 179. 

549 Çapan, Balkanlar’da Bizans-Türk İlişkileri (IV-X. Yüzyıllar), 250. 

550 Arda, Bizans İmparatorluğu’nun Bulgarlar ile İlişkileri (Başlangıçtan 1018’e kadar), 185. 

551 Julius Wellhausen, Arap Devleti ve Sükûtu, çev. Fikret Işıltan (Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi, 1963), 260-
261. 

552 Abdurrahman b. Muâviye hakkında geniş bilgi için bkz. Yıldız, “Abdurrahman I”, 147-150. 

553Hudarî Bek, Muhadarâtü Târihü’l-Ümemi’l-İslâmiyye: ed-Devletü’l-Abbasiyye, 61.  

554 Endülüs Emevileri hakkında geniş bilgi için bkz. Mehmet Özdemir, “Endülüs Emevileri”, Türkiye Diyanet Vakfı 
İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 211-225; a. mlf., Endülüs Müslümanları (Siyasi Tarih); W. 
Montgomery Watt- Pierre Cachia, Endülüs Tarihi, çev. Cumhur Ersin Adıgüzel-Qiyas Şükürov (İstanbuk: Küre 
Yayınları, 2018); İsmail Yiğit, Endülüs: Gırnata Sultanlığı ve Kuzey Afrika İslâm Devletleri (İstanbul: Kayıhan 
Yayınları, 2017). 



 

73 

 

sürdürmeleri, bulundukları bölgede etkin bir muhalefet ile karşılaşmamaları, onların; 

özellikle bilim, kültür ve sanatta çok ileri gitmelerine imkan sağlamıştır.555  

Endülüs Emevileri, en parlak devrini III. Abdurrahman (912-961) ve II. Hakem (961-976) 

dönemlerinde yaşamıştır. III. Abdurrahman dönemine kadar iktidara gelen kişiler, siyasi 

konjonktür gereği Abbâsîlerin tepkisini çekmemek adına “Emir” ünvanını kullanmıştır. İlk 

defa III. Abdurrahman, 929 yılında ‘halife’ ünvanını kullanmış, böylece İslâm tarihinde aynı 

anda Abbâsîler, Endülüs Emevileri ve Fâtımîler de olmak üzere üç halife ortaya çıkmıştır.556 

II. Hakem’in ölümünden sonra oğlu II. Hişâm (976-1009) henüz çocuk yaşında iken tahta 

geçmiş, ardından 1010-1013 yılları arasında ikinci kez iktidara getirilmiştir. II. Hişam’dan 

sonra sırasıyla II. Muhammed, Süleyman el-Müstaîn, IV. Abdurrahman halife olsa da devletin 

içine düştüğü kaos ortamından kurtulmasını sağlayamamıştır.557 

Hz. Ali’nin soyuna mensup olduklarını iddia eden Şiî Hammûdîler,558 II. Hişam döneminde 

yaşanan iktidar boşluğundan yararlanarak Kurtuba’yı ve tahtı 1016 yılında ele 

geçirmişlerdi.559 Fakat onlar da siyasi birliği sağlayamadılar ve nihayet 1023 yılında halk 

tarafından Kurtuba’dan sürüldüler.560 Bundan sonraki yaklaşık yedi yıl, yeniden Emevi 

hânedanına mensup kimselerin aralarındaki taht mücadeleleriyle geçmiştir. Sonunda 

Kurtuba ileri gelenleri ve halk, idareyi İbn Cevher başkanlığında kurulacak bir “şûrâ 

meclisi”ne devrettiklerini ilan ettmişlerdi.561 Böylece 756’da bağımsız bir emirlik olarak 

kurulan Endülüs Emevi Devleti yıkılmış, yerine hemen hemen her vilayette nüfuz sahibi olan 

ailelerin kurduğu küçük devletçikler ortaya çıkmış oldu. (422/1031).562 

Kâdir-Billâh halife olmadan önce ve halifeliği süresince Endülüs Emevi Devleti, özellikle II. 

Hişâm’dan itibaren iç karışıklarla uğraşmış, Hristiyan saldırılarına maruz kalmış, zaman 

zaman da İdrisîler ve Fâtımîlerle mücadele içerisine girmiştir. Ancak bu devlet, bölgesel 

anlamda sınırlı olmuş olsa da halifeliklerini ilan etmiş olmaları dolayısıyla Abbâsî hilafetine 

ve İslâm dünyasının birliğine zarar vermiştir. Abbâsîlerin ve Endülüs Emevilerin içerisinde 

                                                 
555 Endülüs Emevileri’nin kültür ve medeniyeti hakkında geniş bilgi için bkz. Ebû Abdullah Muhammed b. 
Muhammed b. İzârî el-Merrâküşî, el-Beyânü’l-Muğrib fî Ahbâri’l-Endelüs ve’l-Mağrib, (Tunus: Darü’l-Garbi’l-İslâmî, 
2013); Mehmet Özdemir, Endülüs Müslümanları Kültür ve Medeniyet (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
2020); Nizamettin Parlak, Endülüs’ün Yükselişi (İstanbul: Hikmetevi Yayınları, 2021. 

556 Bartold, İslâm’da İktidarın Serüveni: Halife ve Sultan, 54; Yıldız, “Abbâsîler Devri”, 3/328. 

557 Özdemir, “Endülüs Emevileri”, 11/214. 

558 Hammûdîler ve menşei hakkında detaylı bilgi için bkz. Mehmet Özdemir, “Hammûdîler”, Türkiye Diyanet Vakfı 
İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 15/496-497. 

559 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/101-102; Reinhart Dozy, Spanish Islam, çev. Francis Griffin Stokes (London: 
Chatto&Windus, 1913), 562-564; Özdemir, “Hammûdîler”, 15/496. 

560 Ahmed b. Muhammed el-Makkarî, The History of the Mohammedan Dynasties in Spain, 240; Yıldız, Doğuştan 
Günümüze Büyük İslâm Tarihi, 4/454-455.  

561 Reinhart Dozy, Spanish Islam, 585-591; Hitti, Siyasi ve Kültürel İslâm Tarihi, 3/848; Özdemir, Endülüs 
Müslümanları (Siyasi Tarih), 161. 

562 Özdemir, “Endülüs Emevileri”, 11/211-225. 



 

74 

 

bulunduğu konjonktürel siyasi, askeri ve coğrafi durum, doğrudan bu iki devletin 

karşılaşmasına engel olmuştur. 

Sâmânîler (819-1005) 

Maveraünnehir ve Horasan olarak bilinen bölgelere hâkim olan Sâmânîler Devleti, sahip 

oldukları coğrafyada gerek Türklerin İslâmiyeti kabul etmesinde oynadığı rol gerekse 

kendisinden sonra gelen Gazneliler ve Karahanlılar gibi Türk devletlerinin teşkilat yapılarının 

oluşumunda ve Abbâsîler üzerindeki etkileri nedeniyle tarihi açıdan önemli bir yere 

sahiptir.563  

Yaklaşık iki asra yakın hüküm sürmüş olan Sâmânîler Devleti’nde 11 emir yönetime gelmiş, 

bu zaman diliminde kendi içlerinde yaptıkları mücadelelerin dışında Saffârîlerle, Zeydîlerle, 

Büveyhîler ve Ziyârîlerle de mücadele içerisinde bulunmuşlardır. Sâmânîlerle Büveyhîler 

arasındaki mücadeleler, Sâmânîlere her yıl vergi verilmesi koşuluyla 972 yılında yapılan 

antlaşmayla son bulmuştu.564 Bu barışı daha da sağlamlaştırma adına Sâmânî emiri Mansur b. 

Nuh, Büveyhî emiri Adüdüddevle’nin kızıyla evlenmiş ve yaklaşık otuz yıl aralarında savaş 

olmamıştır.565 Bu süreçte Sâmânîler, Abbâsî hilafetini tanımanın yanı sıra Büveyhîlerin siyasi 

varlığını da kabul etmiş oldular. 

II. Nûh’un 387/997’de ölümü üzerine yerine II. Mansûr’un geçmesiyle Gaznelilerle Sâmânîler 

arasındaki dostluk bozulmuştu. II. Abdülmelik’in emirliği döneminde ise; Gaznelilerle 

389/999’da yapılan savaşta mağlubiyet yaşamaları üzerine Horasan topraklarını 

kaybetmişlerdi. Karahanlılar’ın Buhara’yı işgaliyle tahttan indirilen II. Abdülmelik’in yerine 

Müntasır lakabıyla İsmâil b. Nûh (1000-1005) geçmiş, ancak devleti yeniden toparlamak için 

yaptığı mücadeleler sonuçsuz kalmıştı. Sâmânîler Devleti, İsmâil b. Nûh’un Karahanlılarla 

yapılan bir mücadelede Merv civarındaki çölde bir Arap kabilesi tarafından öldürülmesi 

sonucu566 tarihe karışmış oldu (395/1005). 

Kâdir-Billâh halife olduğunda Sâmânî Devleti çöküş süreci içerisine girmişti. Büveyhîlerle 

olan akrabalık ilişkisinin etkisi ile uzun bir süre bu iki devlet arasında savaş olmamış, ancak 

sonrasında Büveyhîler ve Gaznelilerle yaşamış olduğu mücadeleler neticesinde zayıflaması 

dolayısıyla Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh için önemli bir tehdit oluşturmamıştır.  

 

 

                                                 
563 Tülay Yürekli, Samaniler (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2002), 11. 

564 Ebû Saîd Abdülhay b. ed-Dahhâk b. Mahmûd Gerdizî, Zeynü’l-Ahbar, nşr. Muhammed Nazım (Londra: 1928), 
164. 

565 Mehmet Dalkılıç, Samaniler Devleti (Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 
2002), 41. 

566 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/46. 



 

75 

 

Saffârîler (861-1003) 

Saffârîler, Doğu İran’ın Sistân bölgesinde 861-1003 yılları arasında hâkimiyet kurmuş bir 

İslâm hanedan devletidir. Bu hanedanın kurucusu, Yakûp b. Leys es-Saffâr’dır (ö.265/879).567  

Sistan bölgesinde kurulmuş olan Fars kökenli bu devlet, özellikle ilk iki hükümdarları Yakup 

b. Leys ve kardeşi Amr b. Leys’in (ö. 289/902) çabalarıyla Sistan, Horasan ve Mâverâünnehir 

bölgelerinin en önemli devletlerinden biri haline gelmiştir. Yakûp b. Leys’in Abbâsî Devleti ile 

mücadele içerisine girmesi, Amr b. Leys’in ise Sâmânîler ile yaptığı savaşlar, devletin zamanla 

zayıflamasına ve hâkimiyetlerinin Sistan bölgesi ile sınırlı kalmasına sebep olmuştur. Kâdir-

Billâh, hilafete geldiğinde ise Saffârîlerin yönetiminde o dönemde Ebû Ahmed Halef (352-

393/963-1003) bulunmaktaydı.568 Bu dönemde kendi iç mücadeleleri ile uğraşmak zorunda 

kaldıkları için çöküş sürecine girmişlerdi. Büveyhîlerin siyasi varlığını ve Kâdir-Billâh’ın 

hilafetini kabul etmişler, ancak bu dönemde Büveyhî hâkimiyetindeki Abbâsîlerle önemli bir 

mücadele içerisinde olmamıştı. Genelde kendi içlerinde iktidar kavgası ve Gaznelilerle 

mücadeleleri söz konusu olmuştur. 

Ebû Ahmed Halef’in oğlu Tahir, Büveyhîlerin Kirman valisi ve babası Ahmed Halef ile olan 

iktidar mücadelesi sonucunda 393/1003 yılında babası tarafından Sistan’da bir kaleye 

kapattırılarak öldürtülmüştür.569 Neticede 393/1003 yılına kadar ancak Sistan bölgesinde 

hâkimiyet kurabilen Saffârîlere, Gazneli hükümdarı Sultan Mahmut tarafından son verilmiş, 

böylece bölgede Gazneli hâkimiyeti başlamıştır.570 

Karmatîler (890-1078) 

Kurucusu olarak kabul edilen İsmâilî dâîsi Hamdân b. Eş‘as Karmat’a (ö. 293/906) nisbetle 

Karmatîler (Karâmita) adını almıştır.571 İsmâiliye fırkasının bir kolu olan ve Ehl-i Beyt 

sevgisini istismar ederek oluşturdukları gizli bir örgüt eliyle siyasi bir nüfuz elde etmeyi 

hedefleyen ve nihai hedef olarak Sünnî akideyi ortadan kaldırmayı amaçlayan Karmatîlik 

hareketi, Suriye, Irak (Kûfe), Yemen ve Bahreyn bölgelerinde varlıklarını sürdürmüştür.572  

Hamdân b. Eş‘as’ın liderlik ettiği bu hareket, İsmâilîlik içerisinde III./IX. asrın ortalarında 

varlığını hissettiren siyasi ve gizli bir oluşumdur. İsmâlî oluşumun lideri konumundaki 
                                                 
567 Ya‘kûp b. Leys ve Saffarîler ile ilgili geniş bilgi için bkz. Vasiliy Vladimiroviç Barthold, “Saffâriler Tarihi 
Hakkında”, çev. Mehmet Altan Köymen, Belleten 7/26 (1943), 319-340; Celal Tackerimi, Saffârîler Tarihi (Ankara: 
Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1971); Rahmati, “The Saffarid Ya‘qub b. Layth and 
the Revival of Persian Kingship”, 5-27. 

568 Ebû Ahmed Halef dönemi hakkında geniş bilgi için bkz. Mesut Tunç, Saffârî Devleti (861-1003) (Edirne: Trakya 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2017), 68-74. 

569 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/22.  

570 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/23; Merçil, “Saffarîler”, 35/465.  

571 Hizmetli, “Karmatîler”, 24/510-514. 

572 Hüseyin Atay, Ehl-i Sünnet ve Şîa (Ankara: Ankara Üniveritesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1983), 111; Neşet 
Çağatay -İ. Agah Çubukçu, İslâm Mezhepleri Tarihi (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 
1985), 1/65-68. Ayrıca Karmatîlik hareketi ve bu dört bölgedeki faaliyetleri için bkz. Ali Avcu, Karmatîlerin 
Doğuşu ve Gelişim Süreci, (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2009). 



 

76 

 

Ubeydullah el-Mehdî’nin 286/899 yılında İsmâilî imâmet öğretisinde yaptığı köklü 

değişikliklerin Hamdân ve taraftarlarınca kabul görmemesi neticesinde Irak’taki oluşum, 

Karmatîlik adıyla bağımsız bir harekete dönüşmüş ve İsmâilîlik; Fâtımîler ve Karmatîler 

olmak üzere iki kola ayrılmıştır.573 Karmatî hareketinin ana merkezi haline gelen Bahreyn'de, 

bağımsız ve güçlü bir devlet halini alan Karmatîler, Fâtımîler'den de manevi destek alarak 

Abbâsî halifelerine zor zamanlar yaşatmışlardır.574 Bahreyn, hilâfete karşı bir asırdan fazla 

süre propaganda, tehdit ve askeri harekâtın merkez üssü olarak kullanılmıştır.575  

Karmatîlerin Müslümanları derinden yaralayan ve İslâm tarihinde vahşi ve kanlı bir saldırı 

olarak kayda geçen en önemli olayları; 317/930 yılında Kâbe'ye saldırmaları ve birçok hacı 

adayını öldürdükten sonra Kâbe’nin kapısını sökmeleri, örtüsünü alarak aralarında 

paylaştırmaları ve Hacerü’l-esved'i yerinden alarak Ahsa’ya576 götürmeleri olmuştur.577 

Hacerü’l-esved, yaklaşık yirmi yıl Karmatîlerin elinde kalmış, 339/950 yılında herhangi bir 

maddi karşılık beklemeksizin Fâtımî halifesi Mansur'un emri ile iade edilmiştir.578  

Büveyhî emiri Adüdüddevle’nin ölümünden (ö. 372/983) sonra oluşan iktidar mücadelelerini 

fırsat bilen Bahreyn Karmatîleri, 373/984’te Basra’ya kadar gelerek burayı vergiye bağlamış 

ve iki yıl sonra Kûfe’yi de işgal etmişti. Ancak Kâdir-Billâh’ın hilafetinin ilk yıllarında Ukaylî 

kabilesinin bir kolu olan Benî Müntefik lideri Asfar, 382/992 yılında bölgedeki Karmatîler’i 

kesin bir yenilgiye uğratarak tamamen kendi bölgelerine -Bahreyn’e- çekilmelerini sağlamış; 

bu tarihten sonra Karmatîler, Bağdat’a ve hac kervanlarına yönelik önemli bir tehdit 

olmaktan çıkmıştır.579 Dolayısıyla Kâdir-Billâh döneminde önemli herhangi bir Karmatî 

tehlikesi söz konusu olmamış ve neticede Karmatîlerin Bahreyn hâkimiyetleri 470/1077-

1078 yılında sona ermiştir.580  

 

 

 

 

                                                 
573 Ali Avcu, “Karmatîler: Ortaya Çıkışları, Fikirleri, Edebiyatı ve İslâm Düşüncesine Katkıları”, Dinbilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi 10/3 (2010), 199. 

574 Çağatay-Çubukçu, İslâm Mezhepleri Tarihi, 83. 

575 Bernard Lewis, "İsmâililer", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları), 2/121. 

576 El-Ahsa/Lahsa, Suudi Arabistanın doğusunda yer alan tarihi bir bölgedir. Mustafa L. Bilge, “Lahsâ”, Türkiye 
Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2003), 27/59-60. 

577 Ebü’l-Hasen Sâbit b. Sinân b. Sâbit b. Kurre es-Sâbî, Târîhu Ahbâru’l-Karâmıta (Ahbâru’l-Karâmıta içinde), nşr. 
Süheyl Zekkar (Riyad: 1989), 221–224. 

578 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/234; Sırma, Abbâsîler Dönemi, 144. Ayrıca Müslümanların en önemli değerine 
ve kutsalına yapılan bu muamele, Bağdat'taki mevcut iktidarın zayıflığını, acziyetini göstermektedir. Hacerü’l-
esved'in Fatımî halifesinin emri ile iadesi de bu durumu kanıtlamaktadır. 

579 Hizmetli, “Karmatîler”, 24/512. 

580 Hasan, Siyasi-Dini-Kültürel-Sosyal İslâm Tarihi, 3/314. 



 

77 

 

Hamdânîler (905-1004) 

Hamdânîler, Musul ve Halep civarında hüküm sürmüş olan bir hânedan olup Arapların en 

büyük kabilelerinden Rebîa’nın Tağlib koluna mensuptur.581 İslâmiyet’ten önce Hristiyan olan 

Tağlibîler, Hz. Ömer zamanında cizyeye bağlanmış, sonraları da Müslüman olmuşlardır.582 

Hânedana adını veren Hamdân b. Hamdûn (ö. 283/896’dan sonra), Rakka yöresinden göç 

ederek Musul’a yerleşmiş; buradaki Hâricîlerle ve el-Cezîre’ye hâkim olanlarla başarılı bir 

şekilde mücadele etmiş, hanedanın önemli askeri bir güç haline gelmesine büyük katkı 

sağlamıştır.583 Ayrıca Abbâsîlerin, Tolunoğulları’nı yıkıp bölgenin tekrar ele geçirilmesinde 

büyük katkıları olmuş, 295/908 yılında Suriye’de bulunan Karmatîlerle de başarılı 

mücadeleler yapmışlardır.584 

Hamdân b. Hamdûn, siyaseten istikrarlı bir politika izlememiş, bazen Abbâsî valilerinin 

yanında bazen de Haricîlerin yanında yer almıştır.585 Hanedan, Emir Ebü’l-Heycâ’nın 317/929 

tarihinde ölümünden sonra iki kola ayrılmış; oğulları olan Hasan (929-967) Musul kolunun 

kurucusu, Ali (944-967)586 ise Halep kolunun kurucusu olmuştur.587 Abbâsîlerin siyasi 

tarihinin ilk emirü’l-ümerası olan İbn Râik’in, Musul emiri Hasan tarafından ortadan 

kaldırılmasıyla Halife Muttakî-Lillah, Hasan’ı emirü’l-ümera tayin etmiş; kendisine 

“Nâsıruddevle”, kardeşi Ali’ye de “Seyfüddevle” lakabını vermiştir (942).588 

Büveyhî emiri Muizzüddevle (945-967), Bağdat’ta hâkimiyet kurunca hemen Hamdânîler 

üzerine bir sefer düzenlemiş fakat İran’da baş gösteren karışıklıklar nedeniyle Hamdânîlerle 

anlaşma yapmak zorunda kalmıştı. Bu anlaşma gereği Nâsıruddevle, Büveyhîler’e vergi 

ödemeyi ve hutbede halifeden sonra Büveyhî emirlerinin adınının zikredilmesini kabul 

etmişti.589 

                                                 
581 Faysal Sâmir, ed-Devletü’l-Hamdâniyye fi Mavsıl ve Haleb (Bağdat: 1970), 38/273. Ayrıca Hamdânîler hakkında 
geniş bilgi için bkz. M. Sobernheim, “Hamdânîler”, İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: MEB Yayınları, 1950), 5/179-
182; Nasuhi Ünal Karaarslan, “Hamdânîler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
1997), 15/446-447; Ömer Tokuş, Hamdanîler (Siyasi, İçtimaî, İlmî ve Kültürel Hayat) (Urfa: Harran Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006). 

582 Karaarslan, “Hamdânîler”, 15/446. 

583 Tokuş, Hamdânîler (Siyasi, İçtimaî, İlmî ve Kültürel Hayat), 20; Karaarslan, “Hamdânîler”, 446. 

584 Karaarslan, “Hamdânîler”, 446. 

585 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/379; Tokuş, Hamdanîler (Siyasi, İçtimaî, İlmî ve Kültürel Hayat), 21. 

586 Halep kolunun kurucusu ve ilk emiri hakkında geniş bilgi için bkz. Sami el-Keyyâli, Seyfüddevle ve Asrü’l-
Abbâsiyyîn (Halep: Matbaatü’l-Hadise, 1939); Edip Akyol, Seyfüddevle ve Bizans'la Mücadele (Ankara: Çizgi 
Kitapevi, 2017). 

587 Karaarslan, “Hamdânîler”, 447. 

588 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/162; Ömer Tellioğlu, Müneccimbaşı Ahmed b. Lütfullah’ın Cami’ü’d-Düvel’inden 
Hamdanîler Kısmının Metin Neşri ve Tercümesi (İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 
Lisans Tezi, 1994), 48; Şakir, Hz. Âdem’den Bugüne İslâm Tarihi, 5/96; Brockelmann, İslâm Ulusları ve Devletleri 
Tarihi, 125. 

589 Karaarslan, “Hamdânîler”, 447. 



 

78 

 

Hamdânîler, Karmatîlerle mücadele ettiği gibi590 Diyarbekir’i ele geçirmek isteyen 

Bizanslılarla da mücadele etmiş591 ve önemli başarılar kazanmıştı. Bunun üzerine Büveyhî 

emiri Bahtiyâr’ın teklifiyle Halife Mûti-Lillâh (946-974) tarafından Nâsıruddevle’nin oğlu Ebû 

Tağlib Gazanfer’e “Uddetüddevle” lakabı verilmişti.592 Ayrıca aradaki siyasi ilişkileri iyi tutma 

amacıyla Ebû Tağlib Gazanfer, Büveyhî emiri İzzüddevle Bahtiyar’ın kızı ile evlenmiş ancak 

daha sonra araları bozulmuştu.593 Ebû Tağlib Gazanfer’in 369/979 yılında Fâtımîlerin emiri 

Müferric b. Dağfel tarafından mağlup edilerek öldürülmesi ile Hamdânîler’in el-Cezîre ve 

Musul’daki hâkimiyetleri fiilen sona ermiş oldu. Gazanfer'in ölümünden sonra 

toparlanamayan hanedan, Ukaylîlerin Musul’a, Mervanoğulları’nın da Diyarbekir’e hâkim 

olması ile siyaseten de ortadan kalkmış oldu (380/990). Böylece Hamdânîlerin Musul kolu 

sona ermiş oldu.594 

Halep kolunun kurucusu ve ilk emiri Seyfüddevle (944-967), özellikle Bizans saldırılarına 

karşı bir tampon vazifesi icra etmiş,595 ilmî çalışmalara değer vererek Farâbî, İbn Havkal, Ebû 

Ali el-Fârısî ve Mütenebbî gibi önemli âlimleri himaye etmiştir. İhşidîlerle de mücadeler 

içerisinde olmuş, daha sonra akrabalık tesis ederek anlaşmaya varmıştır.596Seyfüddevle’nin 

356/967’de ölümü597 üzerine oğlu Ebu’l-Mealî (967-991) emir olmuş ve iktidarı süresince iç 

isyanlar ve Bizans saldırılarıyla uğraşmak zorunda kalmıştı.598 Onun 381/991’de ölümü599 

üzerine yerine Ebü’l-Fezâil Sa‘id (991–1002) geçmiş ve kendisine Kâdir-Billâh tarafından 

“Saîdüddevle” lakabı verilmişti.600  

Hamdânî tahtını ele geçirmeyi planlayan Hâcib Lü’lü, Hamdânîlerin son emiri Sa‘îdüddevle’yi 

-damadını -zehirleterek ortadan kaldırmış601 ve devleti iki yıl kadar torunları adına yönetmiş 

                                                 
590 Marius Canard, “Hamdanids”, EI2 (Leiden: Brill, 1971), 3/126-131; Karaarslan, “Hamdaniler”, 15/446. 

591 Ayrıca bu mücadele hakkında geniş bilgi için bkz. Akyol, Seyfüddevle ve Bizans'la Mücadele; Tokuş, Hamdânîler 
(Siyasi, İçtimaî, İlmî ve Kültürel Hayat), 59-69. 

592 Karaarslan, “Hamdânîler”, 15/447. 

593 Tokuş, Hamdânîler (Siyasi, İçtimaî, İlmî ve Kültürel Hayat), 49. 

594 Tellioğlu, Müneccimbaşı Ahmed b. Lütfullah’ın Cami’ü’d-Düvel’inden Hamdânîler Kısmının Metin Neşri ve 
Tercümesi, 1/257; Karaarslan, “Hamdânîler”, 447; Abdurrahim Tufantoz, Orta Çağ’da Diyarbekir Mervanoğulları 
990–1085 (Ankara: Aça Yayınları, 2005), 54. 

595 Tokuş, Hamdânîler (Siyasi, İçtimaî, İlmî ve Kültürel Hayat), 59. 

596 İbnü'l-Adîm, Ebü’l-Kâsım Kemalüddîn Ömer b. Ahmed b. Hibetillâh b. Muhammed el-Ukaylî el-Halebî, Zübdetü'l-
Haleb min Tarihi Haleb, thk. Halil el-Mansûr (Beyrut: Dârü’l-Kütübi'l-İlmiyye, 1417/1996), 69. 

597 İbnü'l-Adîm, Zübdetü'l-Haleb min Tarihi Haleb, 89. 

598 İbnü'l-Adîm, Zübdetü'l-Haleb min Tarihi Haleb, 91, 100; Tellioğlu, Müneccimbaşı Ahmed b. Lütfullah’ın Cami’ü’d-
Düvel’inden Hamdânîler Kısmının Metin Neşri ve Tercümesi, 1/83. 

599 İbnü'l-Adîm, Zübdetü'l-Haleb min Tarihi Haleb, 104. 

600 Tellioğlu, Müneccimbaşı Ahmed b. Lütfullah’ın Cami’ü’d-Düvel’inden Hamdânîler Kısmının Metin Neşri ve 
Tercümesi, 1/91; Tokuş, Hamdanîler (Siyasi, İçtimaî, İlmî ve Kültürel Hayat), 79. 

601 İbnü'l-Adîm, Zübdetü'l-Haleb min Tarihi Haleb, 109. Saîdüddevle’nin ölüm tarihini 1000-1001 olarak da 
zikredenler bulunmaktadır. Bkz: Tellioğlu, Müneccimbaşı Ahmed b. Lütfullah’ın Cami’ü’d-Düvel’inden Hamdanîler 
Kısmının Metin Neşri ve Tercümesi, 93. 



 

79 

 

ve hanedânın oğullarını Mısır’a sürdürmüştü.602 Böylece Hamdânîlerin Halep koluna son 

veren Hâcib Lü’lü idareyi ele geçirmiş oldu.603 Neticede Hamdânîlerin bölgede etkinliğini 

kaybetmesi, Fâtımî, Ukaylî ve Mervanî gibi unsurların etkinliğini artırmasına neden 

olmuştur.604 

Hamdânîlerin Musul kolu, Kâdir-Billâh hilafete gelmeden bir yıl önce son bulmuştu. Halep 

kolu ise; iç mücadelelerle, Bizanslılar, İhşîdîler ve Karmatîlerle zaman zaman da Fâtımîlerle 

mücadele etmek zorunda kaldığı için Abbâsîler açısından önemli bir tehdit oluşturmadığı gibi 

hilafet düşmanları ile mücadele ettiği için Abbâsîlere katkısı dahi olmuştur.  

Zîrîler (972-1148) 

Sanhâce kabilesinden olup Kuzey Afrika’da kurulan ilk büyük Berberî hânedanıdır. Bölgede 

Ağlebîler’in hizmetinde bulunmuş bir aileden gelen Zîrî b. Menâd, hânedanın kurucusudur. 

Hâricîlerle ve Berberîler’in diğer bir kolu olan Zenâte ile mücadele eden Zîrîler, bu yönüyle 

Fâtımîlere büyük katkılar sağlamış, bundan dolayı da kendilerine hil‘at verilmiştir.605 Daha 

sonra Fâtımî hizmetinde çalışan Zîrî b. Menâd’ın oğlu Bulukkîn b. Zîrî b. Menâd (ö. 373/984), 

hanedanın başına geçmiş ve Fâtımî halifesi Muiz-Lidînillâh tarafından Mağrib Valiliği’ne tayin 

edilmiştir (361/972).606 Bu tarihten sonra Zîrîler, Fâtımîlere şeklen bağlı olsalar da fiilen 

bağımsız hareket etmeye başlamışlardır. Bulukkîn b. Zîrî, hanedanın devletleşmesini sağladığı 

için Zîrîlerin ilk kurucusu olarak kabul edilmektedir.  

Bulukkîn b. Zîrî’nin 373/984’te ölümü üzerine emirliğe oğlu Mansûr geçmişti. Onun da 

386/996 yılında ölmesi ile 1016-1062 yılları arasında iktidarda en uzun süre kalan ve Zîrîlere 

Kuzey Afrika’daki en güçlü dönemlerini yaşatan oğlu Muiz b. Bâdîs (ö. 454/1062) emir 

olmuştur.607 Dönemindeki hizmetlerinden ve başarılarından dolayı Fâtımî halifesi Hâkim-

Biemrillâh ve Zâhir, Muiz b. Bâdîs’e hil’at verip “Şerefüddevle ve Adüdühâ” ünvanlarını 

takdim etmiştir.608  

Zîrîler ile Fâtımîler arasındaki ilişkiler, 416/1016 yılında yaşanan Şiî katliamı dışında 

424/1033 yılına kadar genel anlamda problemsiz geçmiştir.609 Muiz b. Bâdîs’in hutbeyi 

                                                 
602 Ebu’l-Hasan Ali ve Ebu’l-Mealî Şerif’in Lü’lü’den korktuğu için Mısır’a gittikleri de ifade edilmektedir. Bkz. 
Tellioğlu, Müneccimbaşı Ahmed b. Lütfullah’ın Cami’ü’d-Düvel’inden Hamdanîler Kısmının Metin Neşri ve Tercümesi, 
93. 

603 M. Sobernheim, “Hamdânîler”, 5/181; Karaarslan, “Hamdânîler”, 15/447. 

604 Tokuş, Hamdanîler (Siyasi, İçtimaî, İlmî ve Kültürel Hayat), 84. 

605 Geniş bilgi için bkz. Cumhur Ersin Adıgüzel, “Zîrîler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 2013), 44/460-463; Georges Marçais, “Zîrîler”, İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: MEB Yayınları, 1986), 
13/575-576. 

606 İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 4/63. 

607 Abdullah Erdem Taş-Yusuf Sansarkan, “Zîrîlerin Fâtımî Hilâfetini Terkedip Abbasî Hilafetini Tanımaları 
Sürecinde Şiî-Sünnî Mücadelesi”, Mezhep Araştırmaları Dergisi 2 (Güz 2019), 554. 

608 Adıgüzel, “Zîrîler”, 44/461. 

609 Binzâvî Târık, İstiklâlü’l-Muiz b. Bâdîs ez-Zîrî ani’d-devleti’l-Fâtimiyye (Câmi‘atü’l-Cezâir, Yüksek Lisans Tezi, 
Külliyetü’l Ulûmi’l-İctima‘iyye ve’l-İnsâniyye, 2009), 134. 



 

80 

 

Fâtımî halifesi yerine Abbâsî halifesi Kâim-Biemrillâh adına 441/1049 yılında okutmaya 

başlaması ve bastırdığı sikkelere Fâtımî halifesi yerine Abbâsî halifesinin adını yazdırması,610 

Zîrîler’in yıkılışına zemin hazırlayan önemli gelişmelerden biri olmuştur. Sonunda Sicilya 

kralı II. Roger, 543/1148’de Kuzey Afrika’daki Zîrîler’e son vermiştir.611 

Kâdir-Billâh, Zîrîler’de Badis b. Mansur (996-1016) ve en uzun süre görev yapan önemli 

emirleri Muiz b. Badis (1016-1062) ile aynı dönemde iktidarda kalmıştı. Bu dönemde Zîrîler, 

Fâtımî hilafetini tanıdığı ve iyi ilişkiler içerisinde olduğu için Abbâsîlerin Sünnî politikasına 

muhalif hareket etmişlerdir. Ancak bu dönemde daha ziyade Sicilya ve Bizans üzerine seferler 

gerçekleştirdiklerinden, Abbâsîler ile doğrudan bir mücadeleleri olmamıştır.  

Mervânîler (983-1085) 

Kuzey Mezopotamya’da Meyyâfârikin merkez olmak üzere Diyarbekir ve çevresinde hüküm 

sürmüş bir İslâm hanedanıdır.612 Mervânîler’in hâkim oldukları bölgenin sınırları, doğuda 

Azerbaycan’ın Selmâs şehrinden batıda Diyarbekir’e, güneyde Musul’un kuzeyinden başlayıp 

Ahlât hududuna kadar geniş bir alanı kapsamaktadır.613  

Hânedanın kurucusu Kürt asıllı ve Bâz lakaplı Ebû Abdillâh el-Hüseyin b. Dostek (373-

380/983-990), Hamdânîlerden sonra Büveyhî hâkimiyetine geçen Meyyâfârikîn’i, 

Adüdüddevle’nin ölümünden sonraki siyasi durumu da fırsat bilerek ele geçirmiş, şehrin 

valiliğine de kardeşi Ebu’l-Fevâris Hüseyin’i getirmişti.614 Daha sonra da Büveyhî emiri 

Samsâmuddevle’ye karşı başarılar elde eden Bâz, Nusaybin’i, ardından 373/984’te Musul’u 

egemenliğine katınca Bağdat’ı alma ve Büveyhîleri ortadan kaldırma arzusunu dillendirmeye 

başlamıştı.615 Ancak daha sonra iki emirlik arasında Bahâüddevle’nin ilk yıllarına kadar süren 

bir barış dönemi yaşanmıştır. 

Bâz’ın Hamdânîler tarafından 380/990 yılında öldürülmesinden616 sonra Ebû Ali Hasan b. 

Mervan (380-387/990-997) iktidara gelmişti.617 Bâz’ın yeğeni olan ve Mervânilerin gerçek 

kurucusu olarak kabul edilen Ebû Ali, Hamdânî emirleri ile ve Bizanslılarla mücadele etmiş ve 

önemli başarılar elde etmişti.618 Ebû Ali’nin öldürülmesi üzerine kardeşi Ebû Mansur Said 

                                                 
610 İbn İzâri, el-Beyânü’l-Muğrib fî Ahbâri’l-Endelüs ve’l-Mağrib, 1/273-274, 277-278; M. Süheyl Takkuş, Tarihü’l-

Fatımiyyin fî Şimali İfrikıyye ve Mısr ve Biladi’ş-Şam: 297-567 H / 910-1171 M (Beyrut: Dârü'n-nefâis, 2001), 379. 

611 Adıgüzel, “Zîrîler”, 44/461. 

612 Abdurrahim Tufantoz, “Mervâniler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2004), 
29/230-232. 

613 İbnü’l-Ezrak, Târihu Meyyâfârikîn ve Âmid (Kısmu’l-Artukiyyin), 15.  

614 İbnü’l-Ezrak, Târihu Meyyâfârikîn ve Âmid (Kısmu’l-Artukiyyin), 49-52; Tufantoz, Orta Çağ’da Diyarbekir: 
Mervanoğulları/ 990-1085, 62. 

615 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/415. 

616 İbnü’l-Ezrak, Târihu Meyyâfârikîn ve Âmid (Kısmu’l-Artukiyyin), 57-58. 

617 Tufantoz, “Mervâniler”, 29/231. 

618 Yusuf Baluken, Mervânîler Devrinde Dini Gruplar Arasındaki Münasebetler (Van: Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010), 18-19. 



 

81 

 

(387-401/997-1011), ‘Mümehhiduddevle’ lakabıyla emir ilan edilmişti.619 

Mümehhidüddevle’nin ölümü sonrası kardeşi Ahmed, 401/1011’de yönetimi devralarak 

Meyyâfârikîn’de asayişi sağlamıştı.620 Bu gelişmelerden sonra 403/1013’te Halife Kâdir-

Billâh, Büveyhîler, Fâtımîler ve Bizans İmparatorluğu’na elçiler göndererek Ahmed’i, 

Diyârbekir hâkimi olarak tanıdıklarını bildirmiştir. Ayrıca Abbâsî halifesi ona “Nasırüddevle” 

ünvanını vermişti.621  

Nasırüddevle Ahmed (1011-1061) dönemi, Mervânîler’in her alanda en gelişmiş seviyede 

olduğu uzun bir dönem olmuştur.622 Bu dönemde Bizanslılarla yoğun, uzun ve zorlu 

mücadeleler yaşanmıştır. Etrafındaki Şiî hanedanlara rağmen -Fatımîler, Büveyhîler- 

Sünnîlerin sığınağı olan, her açıdan huzur ve gelişmenin hâkim olduğu Nasırüddevle’nin uzun 

iktidar dönemi, 453/1061’deki ölümünden623 sonra ortaya çıkan taht kavgaları nedeniyle 

yaşanan anlaşmazlıklara yerini bırakmıştır. Ayrıca başarısız yönetim nedeniyle artan 

ekonomik sıkıntılar neticesinde hanedanın son emiri olan Mansur yönetimine, Büyük 

Selçuklu Sultanı Melikşah son vermiştir (478/1085).624  

Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh dönemi emirleri; Ebû Ali Hasan b. Mervân (990-997), 

Mümehhidüddevle Saîd (997-1011), Nasırüddevle Ahmed (1011-1061) olmuştur. Mervânîler, 

bu dönemde Abbâsîlerle genel anlamda iyi ilişkiler içerisinde olmuş; bu nedenle de en önemli 

ve en uzun süre iktidarda kalan emirlerine ‘Nasırüddevle’ ünvanı verilmiştir. Dolayısıyla 

Mervânîler; daha ziyade Bizanslılar, Hamdânîler ve Ukaylîler ile mücadele etmiş ayrıca 

başlarda Büveyhîler ile ve son dönemlerinde de Selçuklularla mücadelele içerisinde olmuştur.  

Ukaylîler (990-1096) 

Ukaylîler, X. ve XI. yüzyılda 990-1096 yılları arasında Irak, el-Cezîre ve Kuzey Suriye’de 

yaklaşık bir asır hüküm sürmüş bir Arap hanedanıdır.625  

İslâmiyet gelmeden önce Tihâme, Necd ve Hicâz bölgelerindeki çöllere yerleşmiş olan 

Ukaylîler, İslâmiyet’in gelmesinden sonra Şam ve Cezîre başta olmak üzere çeşitli bölgelere 

yayılmışlardı.626 X. yüzyılda Bahreyn’deki yerleşim yerlerinden çıkarılan ve Cezîre’ye göç 

eden Ukaylîler, başlangıçta Musul’da hüküm süren Hamdânîlere tâbi olmuşlardı. 

Hamdânîlerin bu bölgedeki hâkimiyetlerini kaybetmesinden sonra Ukaylî emiri Ebu’z-

                                                 
619 Ahmed b. Yusuf b. Ali b. el-Ezrak el-Fârikî, Mervani Kürtleri Tarihi, çev. Mehmet Emin Bozarslan (İstanbul: Koral 
Yayınları, 2. Basım, 1990), 86-91; Tufantoz, Orta Çağ’da Diyarbekir: Mervanoğulları/ 990-1085, 70-71.  

620 Tufantoz, Orta Çağ’da Diyarbekir: Mervanoğulları/ 990-1085, 75-77.  

621 Tufantoz, “Mervânîler”, 29/231. 

622 Yusuf Baluken, Mervânîler Devrinde Dini Gruplar Arasındaki Münasebetler, 22. 

623 İbnü’l-Ezrak, Târihu Meyyâfârikîn ve Âmid (Kısmu’l-Artukiyyin), 166; Tufantoz, Orta Çağ’da Diyarbekir: 
Mervanoğulları/990-1085, 103-104.  

624 İbnü’l-Ezrak, Târihu Meyyâfârikîn ve Âmid (Kısmu’l-Artukiyyin), 178-181; Adnan Demircan, “Müslümanların 
Fethinden Mervânîlerin Yıkılışına Kadar Meyyâfârikîn”, İSTEM 9/17 (2011), 19-20.  

625 Gülay Öğün Bezer, “Ukayliler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi  (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 42/59. 

626 İbn Haldûn, Tarihü İbn Haldûn, 1/629, 630. 



 

82 

 

Zevvâd, Musul’a hâkim olmuş (380/990)627 ve Musul’da Büveyhîlere bağlı Ukaylîler 

hânedanını kurmuştur.628 

Büveyhîlere bağlı yaşayan Ukaylîler, Musul hâkimiyeti için zaman zaman Büveyhîler ile 

mücadele halinde olmuş, bu noktada Ukaylî emiri Ebu’z-Zevvâd, Büveyhîlerin 

koruyuculuğunu yaptığı Abbâsîlere muhalif olan Fâtımî halifesi Azîz-Billâh (975-996) adına 

hutbe okutmuştu (382/992)629. Fâtımîler adına hutbe okutulması, hâmîliğini yaptığı Abbâsî 

hilafetinin egemenliğine gölge düşürdüğü ve bunu da kendi siyasi gelecekleri açısından bir 

tehdit olarak algıladıkları için doğal olarak bu durum Büveyhîleri rahatsız etmiş; fakat 

Büveyhîler, Ukaylîler’e karşı sürdürdükleri mücadelelerde başarılı olamayınca anlaşmaya 

varmak zorunda kalmışlardı.630 Ukaylîlerin, Abbâsîler ve Büveyhîler ile olan ilişkileri, anlaşma 

gereğince ödemeleri gereken vergileri ödememelerinden dolayı genelde sorunlu geçmiştir.631 

Ebü’z-Zevvâd’ın 386/996 yılında ölmesi üzerine kardeşi Ebü’l-Hasan el-Mukalled b. el-

Müseyyeb (996-1001) geçmişti.632 Mukalled b. el-Müseyyeb, emirliğinin onaylanması için 

Bahâüddevle’ye yıllık 2 milyon dirhem ödemeyi vaad etmiş, buna karşılık Kûfe, Kasr ve 

Camiayn kendisine verilmişti.633 Ancak daha sonra Mukalled b. el-Müseyyeb, Büveyhî emiri 

Bahâuddevle’nin, kardeşi Samsâmuddevle ile yaşadığı iktidar kavgasından yararlanarak 

Bağdat’a hâkim olmuştu. Büveyhîlere karşı uzun süre karşı koyamayacağını anlayan 

Mukalled, 387/997’de özür dileyerek anlaşma teklifinde bulunmuş, böylece kendisine Kâdir-

Billâh tarafından hil‘at ile birlikte “Hüsâmüddevle” ünvanı verilmişti.634 Mukalled’in 391/1001 

yılında öldürülmesi üzerine yerine oğlu Karvâş (Kırvâş) b. Mukalled (391-444/1001-1052) 

geçmiştir.635 

Kırvâş b. Mukalled, elli yıl gibi uzun bir süre emirlik yapmış ve bu süre zarfında babasının 

hayâli olan Bağdat’a hâkim olmak adına Büveyhîler ile yoğun bir mücadeleye girişmiştir. Bu 

amaçla 392/1002’de Medâin ele geçirilmiş ancak Büveyhîlerin karşı saldırıları sonrası aynı 

yıl Medâin’i terk etmek zorunda kalmıştır.636 Kırvâş, zamanla gücünü daha da artırmış ve 

Bağdat’a hâkim olmanın planlarını yaparak bu maksatla Deylemî ve Türk unsurlar arasında 

                                                 
627 Ebu’l-Felâh Abdulhay b. Ahmed b. Muhammed es-Sâlihî el-Hanbelî, Şezerâtü’z-Zeheb fî Ahbâri men Zeheb, thk. 

Abdulkadir el-Arnâ’ûd-Mahmud el-Arnâ’ûd (Beyrut: y.y., 1986), 4/469.  

628 Bezer, “Ukayliler”, 59. 

629 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-A’yân fî Ebnâi Ebnâ’i’z-Zeman, 5/374. 

630 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/459. 

631 Ömer Tokuş, “X. ve XI. Asırda Musul, Halep ve Bunlara Mücâvir Yerlerde Ukaylî Hâkimiyeti”, Bingöl Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 6/12 (2016), 252. 

632 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/483. 

633 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/484; Bezer, “Ukayliler”, 60. 

634 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/484.  

635 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/16;  

636 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/21.  



 

83 

 

ihtilaf çıkarmayı başarmıştır.637 Ukaylî Emiri Kırvâş’ın, Büveyhîlere karşı kazandığı başarılar 

ve sahip olduğu güç, Kâdir-Billâh’ın da dikkatini çekmiş; bu sebeple kendisine 396/1005 

yılında “Mu’temidü’d-devle” ve “Zû’l-İzzeyn” ünvanları ile birlikte Musul, Kûfe ve Sakiyu’l-

Fırat’ın yönetimi de verilmiştir.638  

Kırvaş’ın, 397/1006 yılında Benî Hafâce kabilesinin elinden Kûfe’yi alması üzerine 

Hafâceliler, Büveyhîlerle ittifak kurup Ukaylîleri yenilgiye uğratmışlardı.639 Bu yenilgiden 

sonra Kırvâş, Büveyhîler ile ilişkilerini düzeltmeye çalışmış, bu amaçla kızını Büveyhî emirine 

vererek kurduğu akrabalık ilişkisi ile de siyasi menfaat sağlamayı düşünmüştür.640 

Emir Kırvâş, Fâtımîlerin yoğun siyasi ve dini propagandalarından etkilenmiş ve Fâtımî 

halifesi Hâkim-Biemrillah’a biat ettiğini açıklamıştır. Bundan sonra Musul, Enbâr, Kûfe, Kasr 

ve Medâin’de Fâtımîler adına hutbe okunmaya başlamıştır.641 Bu durum karşısında Abbâsî 

halifesi Kâdir-Billâh, Büveyhî Emiri Bahâüddevle’nin desteğini alarak Kırvâş üzerine 

401/1010-1011 yılında ordu gönderilmesini sağlaması sonucu bu kez Kırvâş, hutbeyi 

yeniden Abbâsî halifesi adına okutmaya başlamıştır.642  

Siyasi gelecekleri için Ukaylîler, konjonktür gereği bazen Sünnî Abbâsîler bazen de Şiî 

Fâtımîler adına hutbe okutarak bir denge siyaseti kurmaya çalışmıştır.643 Kırvâş’ın bölge 

siyasetinde etkin olmasını kolaylaştıran hususların başında, Büveyhî ailesi arasında yaşanan 

anlaşmazlıklar ile Türk-Deylemî askerler arasındaki mücadeleler gelmektedir. Bunu sağlayan 

özel durum ise, Kırvâş’ın daha önce de yaptığı gibi644 bir diğer kızı Cebire’yi 408/1017-1018 

yılında Büveyhî emirlerinden Sultânüddevle ile evlendirmesi645 ve böylece akrabalık ilişkisi 

nedeniyle olaylara daha rahat müdahil olabilmesi olmuştur.646 

Mu‘temidüddevle Kırvâş, 444/1052’de ölünce Ukaylîler yaklaşık elli yıl daha siyasi 

varlıklarını sürdürmüş ve Büyük Selçuklular tarafından toprakları istilâ edilerek Musul’daki 

hâkimiyetine son verilmiştir (489/1096).647 

 
                                                 
637 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/21; Saîd b. Ahmed b. Muhammed ed-Dîvecî, Târihü’l-Mevsıl (Bağdat: Matbuatu 
Mecmâi’l-İlmi’l-Irakî, 1402/1982), 162. 

638 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/49; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/42. 

639 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/42; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/625-626.  

640 Dîvecî, Târihü’l-Mevsıl, 161. 

641 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/74-77; Makrîzî, İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-
e’immeti’l-Fatımîyyine’l-Hülefâ, 2/217; Muhammed b. Ali el-Azimî, Târîhu Haleb, nşr. İbrahim Za’rûr (Dımaşk: 
1985), 320. 

642 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/41.  

643 Tokuş, “X. ve XI. Asırda Musul, Halep ve Bunlara Mücâvir Yerlerde Ukaylî Hâkimiyeti”, 273. 

644 397/1006 yılında Benî Hafâce-Büveyhî ittifakına yenilmesinden sonra Büveyhîlerle ilişkileri düzeltme adına 
kızını Bahâüddevle’ye vermişti. 

645 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/126. 

646 Tokuş, “X. ve XI. Asırda Musul, Halep ve Bunlara Mücâvir Yerlerde Ukaylî Hâkimiyeti”, 260. 

647 Bezer, “Ukayliler”, 61. 



 

84 

 

Mirdâsîler (1024-1080) 

Hanedanın kurucusu olan Salih b. Mirdas, Hamdânîlerin yıkılması sonucunda Kelb ve Tay 

kabileleriyle anlaşarak Halep’ten Âne’ye kadar bölgenin hâkimiyetini sağlamış ve emirliğin 

temellerini 415/1024 yılında atmıştır.648 Mirdâsîlerin bölgede hâkimiyet alanlarını 

genişletmesi, Fâtımîleri rahatsız etmiş ve bu iki devlet arasında yapılan mücadelede Salih b. 

Mirdas 420/1029 yılında öldürülmüştür.649 Emirliğin başına geçen iki oğlundan Şiblüddevle 

Nasr, Halep’e; kardeşi Muizzüddevle, Simâl’e hâkim olmuş ve Bizanslılarla etkin bir mücadele 

içerisinde olmuşlardır.650 Şiblüddevle Nasr’ın, Fâtımî tehdidine karşı zamanla Bizans ile 

ittifak kurması, Fâtımî halifesi Zahir’i endişelendirmişti. Dönemin Bizans İmparatoru IV. 

Michail’in tavsiyeleri sonucunda Mirdâsî emiri Nasr, Halife Zâhir’e çeşitli hediyeler 

göndererek uzlaşı sağlamak istemiş ancak aralarında çıkan azlaşmazlıklar sonucunda yapılan 

savaşta Emir Şiblüddevle Nasr, öldürülmüştür (429/1038).651 

Büyük Selçuklu hükümdarı Melikşah’ın emriyle Musul Ukaylî emîri Şerefüddevle Müslim b. 

Kureyş (ö.478/1085), 473/1080 yılında Mirdâsîlerin hâkimiyetine son vermiştir. Kâdir-

Billâh’ın hilafeti döneminde hanedanın kurucusu olan Salih b. Mirdas (1024-1029) ve oğlu 

Şiblüddevle Nasr (1029-1038) emirlikte bulunmuştur. Bu süreçte Mirdâsîler, genel olarak 

Bizanslılar ve Fâtımîlerle mücadele içerisinde olmuş, Büveyhî hâkimiyetindeki Abbâsî 

hilafetini ise tanımışlardır.652 

3.2.2. Fâtımîlerle ilişkiler 

Fâtımî Devleti, 297/909 yılında İfrikiye bölgesinde ortaya çıkmış, Şîa’nın İsmâilî koluna 

mensup bir devlettir. İslâm tarihinin siyasi ve dini yapısında önemli pek çok sonuçlara etki 

etmiş olan bu devlet, zamanla Mısır, Hicâz ve Suriye’ye de hâkim duruma gelmiştir. Ehl-i 

Sünnet anlayışın temsilcisi olan Abbâsî hilafetine karşı önemli propaganda faaliyetlerinde 

bulunarak etkin bir muhalif çizgide yer almış ve hilafetini de ilan ederek653 İsmâilî 

doktrinlerine sıkı sıkıya bağlı kalmış, kendilerini soy olarak da Hz. Ali ve Hz. Fatıma'ya 

dayandırdıkları için654 bu ismi almış mezhebî hanedan bir devlettir.655 İlk defa İfrikiyye'de 

                                                 
648 Erdoğan Merçil, “Mirdâsîler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2020), 30/150. 

649 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/183. 

650 Merçil, “Mirdâsîler”, 150. 

651 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/228. 

652 Merçil, “Mirdâsîler”, 151. 

653 909 yılında İfrîkıye’de Fâtımî halifeliğini kuran Ubeydullah el-Mehdî, “el-Mehdî Lidinillah-Emirü’l-Mü’minîn” 
lakaplarını alarak Kuzey Afrika bölgesinde halifeliğini ilan etmişti. Bkz. Ebû Hanife Numan b. Muhammed b. 
Mansur el-Kadı et-Temimî el-Kayrevanî, Risâletü İftitâhü’d-Da’ve (Risâletü fi Zuhuri’d-Da’veti’l-Ubeydiyyeti’l-
Fatımîyye), thk. Vedad el-Kadı (Beyrut: 1970), 245-249; Makrîzî, İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-e’immeti’l-
Fatımîyyine’l-Hülefâ, 1/65-66; Eymen Fuad Seyyid, ed-Devleti’l-Fatımiyye fî Mısr (Kahire: Tefsîrû Cedid, 
141/1992), 49; Hasan, Siyasi-Dini-Kültürel-Sosyal İslâm Tarihi, 4/49. 

654 Bu soy ağacı ile ilgili geniş bilgi için bkz. Ebü'l-Fidâ, el-Muhtasar fî ahbâri’l-beşer, 63-64. 

655 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/446. Fâtımîler hakkında bilgi için bkz. Ahmed Muhtar el-İbâdî, Fi’t-Târîhi 
Abbâsî ve’l-Fâtımî (İskenderiye: 1987); Eymen Fuad Seyyid, “Fâtımîler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 



 

85 

 

kurulan bu küçük Şiî devleti, kısa zamanda sınırlarını genişleterek Kuzey Afrika'nın büyük bir 

kısmını egemenliği altına almış, daha sonra Filistin, Lübnan, hatta Suriye'nin bazı bölgelerini 

de hâkimiyeti altına alarak geniş bir bölgede hüküm sürmüştür.656  

Fâtımî Devleti’nin kurucusu olarak bilinen Ubeydullah el-Mehdî (ö. 322/934), kendisinin Hz. 

Ali ve Hz. Fatıma soyundan geldiğini iddia ederek el-Mehdi-Lîdinillah ve emîrü’l-mü’minîn 

sıfatlarını almış ve Hz. Fatıma'dan dolayı kendisini Fatımî olarak adlandırmıştı. 297/910 

yılında saltanat ve hilafetini ilan ederek Doğu İfrikiye bölgesindeki bir yarımadada Mehdiye 

adıyla anılan bir şehir kurmuş ve 308/920’de burayı başkent ilan etmişti.657 

Fâtımîler, hilafetin Hz. Ali oğullarına ait olduğu inancıyla Abbâsî hilafetini gâsıp ve gayr-ı 

meşru kabul ederek Müslümanların yegâne meşru dini ve siyasi lideri olma rolüne 

soyunmuşlar ve bu hedeflerini gerçekleştirmek için yetiştirdikleri dâilerle yürüttükleri 

propaganda faaliyetleri ile de Abbâsîlere karşı önemli başarılar elde etmişlerdir.658  

Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh (991-1031), Fâtımî halifeleri Azîz-Billâh, (975-996) Hâkim-

Biemrillâh, (996-1021) ve Zâhir (1021-1036) dönemlerinde görev yapmıştır.659 Kâdir-Billâh, 

Büveyhîler tarafından hilafete getirildiğinde Fâtımîlerin başında devletin en güçlü 

halifelerinden biri olan Azîz-Billâh (975-996) bulunmaktaydı. 

Aziz-Billâh, devletin sınırlarını Kızıldeniz’den Atlas Okyanusuna hatta Hicaz’a kadar 

genişletmişti. Bu dönemde Bizans'taki camilerde Fâtımîler adına hutbe okunmuş, Mekke ve 

Medine gibi şehirlerde de 358/969 veya 363/973 yılından itibaren Fâtımî halifesi adına 

hutbe okunmaya başlamıştı.660 Fâtımîler, Hicaz’da hutbeyi adlarına okutmakla İslâm 

dünyasında itibarlarını artırmayı amaçlamışlardı. Bunu gerçekleştirmek için de Sünnî 

hilafetin merkezi Bağdat’a dâîler göndererek toplumsal destek bulmayı hedeflemişlerdi.661 

Fâtımîler, nihai hedef olarak; Abbâsî hilafetini tahakküm altına almış Şiî Büveyhîler ile birlik 

olup Sünnî hilafete son vermeyi planlamaktaydılar.662 Ancak Büveyhîler, Fâtımîlerin bu siyasi 

                                                                                                                                                    
(İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 12/229; Mehmet Azimli, “İlk Şiî Halife Ubeydullah el-Mehdi ve Fâtımî Halifeliği 
Üzerine Bazı Değerlendirmeler”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/1 (2005). 

656 Sırma, Abbâsîler Dönemi, 140. 

657 Seyyid, “Fatımîler”, 12/229. 

658 Mekke ve Medine gibi önemli şehirlerde hutbelerin Fâtımî halifeleri adına okunması bunun kanıtı olarak 
gösterilebilir. Ayrıca Abbâsî-Fâtımî hilafet mücadelesinin arka planı için bkz. Betül Yurtalan, Abbâsîlerin 
Fâtımîlerle Mücadelesi ve Sünnîliğe Etkisi, (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 
2022), 29-79. 

659 Fatımî halifeleri ile ilgili geniş bilgi için bkz. Hasan Yılmaz, Fatımîler ve Fatımî Halifeleri (Ankara: Elips Kitapları, 
2016). 

660 Ebü'l-Fidâ, el-Muhtasar fî ahbâri’l-beşer, 1/457; Makrîzî, İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-e’immeti’l-Fatımîyyine’l-
Hülefâ, 1/101; Hasan İbrahim Hasan, Târîhu’d-Devleti’l-Fâtımiyye fi’l-Magrib ve Mısr ve Suriye ve Bilâdi’l-Arab, 
(Kahire: Mektebetü’n-Nehdati’l-Mısrıyye, 1981) 237-239; Hasan, Siyasi-Dini-Kültürel-Sosyal İslâm Tarihi, 4/161 

661 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/453; Seyyid, “Fâtımîler”, 12/231.  

662 W. Montogomery Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Devri, çev. Ethem Ruhi Fığlalı (İzmir: İzmir İlahiyat Vakfı 
Yayınları, 2020), 335-336; Aydın Çelik, “Fâtımî Selçuklu Münasebetleri”, Türkler Ansiklopedisi, ed. Hasan Celal 
Güzel vd. (Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 2002), 4/745. Fâtımî halifesi Muiz-Lidinillah (953-975), bu gayesini 
Kahire'de kendisini 365/975 yılında ziyaret eden Bizans elçisine: "Ben Mehdiyye'de iken sen benim yanıma 



 

86 

 

emellerine istedikleri ölçüde katkı sunmadılar ve Abbâsî hilafetini tanıdılar.663 Çünkü 

Büveyhîlerin, Fâtımîlerin siyasi ve dini otoritesini tanımaları, kendi siyasi varlıklarının sona 

ereceği anlamını taşıyacağı için buna yanaşmadılar. Kaldı ki, Abbâsî hilafeti sadece dini 

otorite olarak varlığını sürdürmekteydi, diğer bütün güç ve kontrol zaten kendilerinde idi664 

ve bunu da kaybetmek istemiyorlardı. 

Aziz-Billah, Abbâsî hilafetine son vermek için siyasi, dini, ekonomik ve askeri tüm 

argümanları kullanmaya çalışmıştır. Afrika, Mısır, Suriye, Harameyn ve Yemen’de kendi adına 

hutbe okutmakla kalmamış665 Musul emiri Ebu’d-Derda Muhammed b. el-Müseyyeb el-

Ukaylî’ye de büyük mal ve para yardımı yaparak kendi safına çekebilmiş ve bunun üzerine 

382/992 yılında adına hutbe okutup sikke bastırılmasını sağlamıştır.666 Büveyhî emirleri ile 

de iyi ilişkiler içerisinde bulunması neticesinde Büveyhîlerin önemli emirlerinden biri olan 

Adüdüddevle, Fâtımî halifesine Ehl-i Beyt’e mensup olmalarından dolayı saygı ve iltifatlarını 

içeren mektuplar yazmıştı.667 

Aziz-Billah, Sünnî Abbâsî hilafetiyle mücadele alanını; kendinden önce halife olan babası 

Muiz-Lidinillah tarafınca kurulmuş “Câmiatü’l-Ezher’i”, İsmailî mezhebin inanç ve 

düşüncelerinin öğretildiği fonksiyonel bir medrese hüviyetine dönüştürerek genişletmiştir.668 

Burada yetişen dâîler, Fâtımî propagandasının yayılmasında önemli bir etkiye sahip 

olmuşlardır.669 

Aziz-Billah yaklaşık yirmi yıllık hilafeti döneminde, ideolojisini ve hâkimiyet alanını 

genişletmeye çalışmış, en temel gayesini de Abbâsî hilafetini ortadan kaldırmak olarak 

belirlemiştir. Onun iktidar döneminin yarısı, Büveyhî emirlerinin en güçlülerinden kabul 

                                                                                                                                                    
gelmiştin. Ben, sana mutlaka Mısır'a sahib olacağım. Sen de beni orada ziyaret edeceksin demiştim, 
hatırlıyormusun? Bak şimdi yine sana söylüyorum ki, sen bir gün Bağdat'a gelecek ve beni orada halife olarak 
bulacaksın” diyerek Fâtımîlerin asıl gayesinin Sünnî Abbâsîlere son verip, Bağdat'a hâkim olmak ve Fâtımî-İsmâilî 
öğretiyi tüm İslâm âlemine hâkim kılmak olduğunu açıklamıştır. Bkz. Makrîzî, İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-
e’immeti’l-Fatımîyyine’l-Hülefâ, 1/226. 

663 Musul'da 401/1010’da Fâtımîler adına hutbe okutmaya başlayan Ukaylî emirine karşı Büveyhî emiri 
Bahâüddevle, Şiî olmalarına rağmen ordu göndererek tekrar hutbenin Sünnî Abbâsî halifesi adına okunmasını 
sağlamıştı. Bkz. Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 129; Azimli, “Sünnî Hilafete Tahakküm Kurmuş Bir 
Hanedan: Büveyhîler”, 28; Merçil , “Büveyhîler”, 6/499. 

664 Kabir, “The Relation of the Buwayhid Amirs with the Abbasid Caliphs”, 228-243; Cahen, "Buwayhids or Buyids", 
1/1352-1353; Güner, “Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-983)”, 130-138. 

665 İbn Hallikan, Vefeyâtü’l-Ayân ve Enbâ’u Ebnâ’iz Zaman, 5/347; Makrîzî, İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-e’immeti’l-
Fatımîyyine’l-Hülefâ, 1/274.  

666 Makrîzî, İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-e’immeti’l-Fatımîyyine’l-Hülefâ, 1/274.  

667 Ebü’l-Hasen Cemâlüddîn Alî b. Zâfir b. el-Hüseyn el-Ezdî, Ahbârü’d-Düveli’l-Munkatı‘a, nşr. Andre Ferre (Kahire: 
1972), 33-34; Müneymine, Tarihu ed-Devleti’l Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İçtimai ve es-Sekafi: Mukatatu Faris, 204-
208; Güner, Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-983), 97-105. 

668 Makrîzî, İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-e’immeti’l-Fatımîyyine’l-Hülefâ, 1/227; Seyyid, ed-Devleti’l-Fatımiyye fî Mısr, 
383. 

669 Hind bölgesinden Çin’e, Necd bölgesinden Mağrib’e, Bağdat ve Horosan bölgesini de içine alan bölgede bu dâi 
teşkilatı yoğun bir şekilde propaganda faaliyetleri yürütmüşlerdir. Bkz. İdrîs b. el-Hasen b. Abdillâh el-Kureşî, 
Uyûnu’l-Ahbar ve Fünûnu’l-Asâr Ahbârü’d-Devleti’l-Fatımiyye, nşr. Mustafa Galib (Beyrut: 1404/1984), 6/214-
215-247. 



 

87 

 

edilen Adüdüddevle, diğer yarısı da Bahâüddevle döneminde geçmiştir. Bu süre zarfında 

Büveyhî Devleti, siyasi, dini ve askeri anlamda en güçlü dönemlerini yaşadığı için670 Abbâsî 

halifesi de buna mukabil otorite olarak güçsüz ve acziyet içerisinde bir konumda 

bulunmuştur.671 Bundan dolayı da Büveyhîler, Fâtımîleri tanıma veya onlara ilhak olma gibi 

bir oluşumun içerisinde olmamışlardır. Abbâsî hilafeti de, bu dönemde güçlü Büveyhîlerin 

hâkimiyeti ve himayesi altında olduğundan Fatımîlerin faaliyetleri, Büveyhî emirleri 

üzerinden ve onların izin verdiği ölçüde olmuştur. 

Aziz-Billah (975-996), Kâdir-Billâh (991-1031) ile aynı dönemde yaklaşık beş yıl halifelik 

yapmıştır. Kaynaklarda bu ikilinin doğrudan bir görüşmesinin veya ilişkisinin olduğuna 

rastlamadık. Büveyhîler, Fâtımî halifesi Aziz-Billah döneminde, siyasi otorite olarak güçlü bir 

dönem yaşamaları sebebiyle Fâtımîlerin, Sünnî hilafeti ortadan kaldırma ve Bağdat’ı ele 

geçirme planlarına –her ne kadar Şiî anlayışa sahip olsalar da- destek olmamışlardır. 

Fâtımîler için çok önemli işlere imza atan Aziz-Billâh’ın, 386/996 yılında vefat etmesi üzerine, 

yerine oğlu Hâkim-Biemrillah Ebî Mansur Nizâr (386-411/996-1021) geçmiştir.672  

Hâkim-Biemrillah’ın kendinden önceki halifeler gibi temel hedefi, Abbâsî hilafetini ortadan 

kaldırmak ve Fâtımîleri, İslâm âleminin dini ve siyasi yegâne söz sahibi yapmaktı. Ancak o, 

bunu yaparken dini hoşgörüden uzak, baskıcı ve sert bir yaklaşım içerisinde oldu. Hedefine 

ulaşmak için yoğun bir şekilde ve geniş bir alanda propaganda faaliyetlerini yürüttü, siyasi ve 

ekonomik her türlü argümanı kullanmaya çalıştı.673 Bu amaçla Câmiatü’l-Ezher’in icra ettiği 

faaliyetlerin yanı sıra hilâfetlerinin meşruîyetini ve mezhebi anlayışlarını gerek akîde gerek 

hukukî açıdan temellendirmek için Bağdat’ta kurulmuş olan Beytü’l-Hikme ile rekabet edecek 

ve adına Dârü’l-Hikme denilen ilim ve kültür merkezini Kahire'de 395/1004 yılında tesis 

etmiştir.674  

Abbâsî hilafetinin siyasi, askeri ve ekonomik yönden güç ve otoritesini kaybetmesi nedeniyle 

ortaya çıkan bağımsız devlet ve emirlikleri kendi safına çekme çalışmaları675 kapsamında 

Fâtımî Devleti, Ukaylî emiri Kırvaş b. Mukalled el-Ukaylî’nin, 401/1010 yılında Abbâsîler ve 

Büveyhîler adına okuttuğu hutbeyi, Musul, Enbar ve Kûfe’de artık kendi adına okunmasını 

                                                 
670 Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 456-457; Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 116; İbn Miskeveyh, 

Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 2/415. 

671 Suyûtî, Târihu’l-Hulefâ (Halifeler Tarihi), 420. 

672 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/477. 

673 Makrîzî, İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-e’immeti’l-Fatımîyyine’l-Hülefâ, 2/217; Samuel Miklos Stern, The Early 
İsmâilî Missionaries in North-West Persia and in Khurasan and Transoxoania (Jerusalem – Leiden: Studies in Early 
İsmâilîsm 1983), 216-223. 

674 Makrîzî, İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-e’immeti’l-Fatımîyyine’l-Hülefâ, 2/56; Hüseyin el-Hâc Hasan, Hadâratü’l-
Arab fî Asri’l-Abbâsî (Beyrut: Müessesetü’l-Câmiiyye, 1994), 40. 

675 Fatımîler, ekonomik vaatlerle Ukaylîlere siyasi varlıklarını tanıtmışlardı. Hâkim Biemrillah, Ukaylî Emiri 
Kırvaş’a otuz bin dinar para vaadiyle adına hutbe okunmasını sağlamıştı. Ancak bu girişim akamete uğrayınca 
gönderilen para, Fatımîlerin Rakka Valiliği’ne kaydırılmıştır. Bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/64. 



 

88 

 

sağladı.676 Bu gelişmeden oldukça rahatsız olan Kâdir-Billâh, her ne kadar bunu 

sonlandırabilecek siyasi, askeri güce sahip olamasa da stratejik hamlelerle bu duruma engel 

olabilmek için dönemin siyasi otoritesine -Büveyhî Emiri Bahâüddevle’ye- Eş’arî âlimi 

Bakıllânî’yi (ö. 403/1013) göndererek siyasi ve askeri destek istemişti. Bunun üzerine 

Büveyhî emiri, Ukaylî emiri Kırvaş üzerine bir ordu göndermiş ve hutbenin tekrar Abbâsîler 

adına okunmasını sağlamıştı.677 

Fâtımî halifesi Hakim-Biemrillah’ın uygulamış olduğu mezhepsel propaganda, sadece civar 

devlet ve emirliklere yönelik olmamış, Büveyhîlerin hâkim olduğu topraklarda yaşayan Şiîler 

üzerinde büyük bir etki oluşturmuş olmalı ki, İbn Mes’ûd nüshası ile ilgili 398/1007-1008 

yılında Bağdat’ta Şiî ve Sünnî topluluk arasında meydana gelen büyük tartışma ve 

çatışmalar678 neticesinde, Şiî toplulukca Bağdat sokaklarında Fâtımî halifesinden yardım 

nidalarının yükselmesine neden olmuştur.679 Bu gelişmeler üzerine tepkisini ortaya koyan680 

Kâdir-Billâh, olayları yatıştırmak üzere müntesiplerini çatışma içerisindeki Sünnî kesime 

yardıma göndererek Şîa propagandasına karşı açıkça tavrını ortaya koymuştur.681 Bu 

kapsamda Fâtımîlerin Şiî halk üzerindeki dini ve psikolojik etkisini kırabilmek amacıyla 

Fâtımîlerin neseplerinin uydurma olduğu, açıkça tekfir edilerek fasıklık ve zındıklıkla 

suçlanması gerektiği hususu ile ilgili bildiri yayınlatmış ve Büveyhî emirine de 

onaylatmıştır.(402/1011).682 

Hakim-Biemrillah’ın 411/1021 yılında vefat etmesinden sonra Fâtımî Devleti’nin başına oğlu 

Zâhir Ebûl-Hasan Ali (411-427/1021-1036) geçmiştir.683 Zâhir de kendinden önceki halifeler 

gibi Fâtımî propagandasının yayılması ve Sünnî hilafetin ortadan kalkması için politikalar 

üretmiştir.684 Onun döneminde zamanla Büveyhîler ve Fâtımîler güç kaybetmeye, Abbâsî 

                                                 
676 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/74-77; Makrîzî, İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-

e’immeti’l-Fatımîyyine’l-Hülefâ, 2/217; Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler 
ve Onun Sünnî Siyaseti”, 228-229. 

677 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/625-626. 

678 Bilgi için bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/58; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/49. 

679 Yaşanan olaylar hakkında geniş bilgi için bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/58-59; 
Genç, Fatımi-Abbasi-Selçuklu Münasebetleri ve Besasiri İsyanı, 48-51; Sourdel, “al-Kâdir-Billâh”, 4/378-379. 

680 Kâdir-Billâh stratejisini; Ehl-i Sünnet inancını ve hilâfeti güçlendirerek siyasi ve dini alanda yeniden hâkimiyet 
sağlamak, bununla birlikte Büveyhîlerin tasallutunu kırarak bölgede propagandalarını artıran Fâtımîlerin 
nüfuzunu yok etmek üzere oluşturmuştu. Bu yüzden Kâdir-Billâh’ın Bağdat’ta Fatımî halifesi el-Hâkim lehine 
tezahürat yapılmasına ve ondan yardım talep edilmesine müsamaha göstermesi doğal olarak beklenemezdi. Bu 
konuda bilgi için bkz. Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler ve Onun Sünnî 
Siyaseti”, 230-231. 

681 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem,  15/58-59.  

682 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/82-83; Makrîzî, İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-
e’immeti’l-Fatımîyyine’l-Hülefâ, 1/32-34, 47-49.  

683 Makrîzî, İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-e’immeti’l-Fatımîyyine’l-Hülefâ, 2/175 

684 Mesela Halife Zahir, İsmâilî doktrininin kurucularından Kâdî Nu‘mân b. Muhammed’in (ö. 363/974), İsmailî 
öğretinin temel fıkıh kitabı olarak kabul edilen Deâimü’l-İslâm’ın okunmasını ve ezberlenmesini teşvik etmiş, 
ödüllendirmeler yapmış, daha donanımlı dâilerin yetişmesini amaçlamıştır. Geniş bilgi için bkz. Makrîzî, İtti’azü’l-
Hünefâ bi-Ahbâri’l-e’immeti’l-Fatımîyyine’l-Hülefâ, 2/175; İdrîs İmâmüddin, Uyûnu’l-Ahbar ve Fünûnu’l-Asâr 



 

89 

 

hilafeti de otoritesini güçlendirmeye başladığı için propaganda faaliyetlerinin etkisinde 

azalmalar yaşanmaya başlamıştır. Kâdir-Billâh döneminde Abbâsîler, Fâtımîler karşısında 

ekonomik ve askeri açıdan güçsüz olduğu halde adına hutbe okunan yerlerde bir azalma 

olmamıştır. Aksine Gazneli Mahmut’un Sünnî hilafete desteği ve bağlılığı neticesinde 

Horasan’da ve yeni fethedilen Hindistan’da Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh adına hutbe okunan 

bölgelerde artışlar olmuştur. Tüm bunlara rağmen bu dönemde; İslâmiyet’in doğduğu 

topraklar olan Mekke ve Medine’de ise hutbeler, Fâtımîler adına okunmaya devam etmiştir.685  

3.2.3. Gaznelilerle ilişkiler 

Müslüman Türk devletlerinden biri olan Gazneliler, adını bugün Afganistan sınırları 

içerisinde yer alan başkentleri Gazne’den almış bir devlettir. Bu devlete; en meşhur 

hükümdarlarından biri olan Mahmud-ı Gaznevî’nin Yemînüddevle lakabına nisbetle Yemînîler, 

babasına nisbetle Sebük Teginîler (Âl-i Sebük Tegin, Âl-i Nâsırüddin) de denilmektedir.686  

Büveyhîlerin tahakkümünde bulunan Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh’ın hilafet dönemi, 

Gazneliler’de Sebük Tegin’in (ö. 387/997) son yıllarına, oğlu Sultan Mahmut’un ise tüm 

iktidar dönemine denk gelmektedir. Kâdir-Billâh döneminde Abbâsîler ve Gazneliler 

arasındaki ilk ilişkiler, Sultan Mahmut döneminde 389/999 yılında Horasan bölgesini ele 

geçirip Sâmânîlere karşı üstünlük sağlamasıyla yaşanmıştı.  

Sebük Tegin’in 387/997 yılında ölümünden sonra oğulları arasındaki mücadeleyi kazanan 

Mahmut, hükümdarlığını ilan etmişti.687 Babası döneminde Sâmânîlere bağlı olarak siyasi 

varlığını sürdüren Gazneliler, Sultan Mahmut döneminde Horasan’da 389/999 yılında Tâi‘-

Lillâh ve Sâmânîler adına okunan hutbeye son vererek Kâdir-Billâh adına hutbe okutmaya 

başlamışlardı.688 Bu gelişmeden sonra Kâdir-Billâh, Gazneli Sultanı Mahmut’un 

hükümdarlığını ona hil’at, tac ve bayrak göndererek resmen tanımıştır.689 Ayrıca kendisine 

                                                                                                                                                    
Ahbârü’d-Devleti’l-Fatımiyye, 6/232-233; Samuel Miklos Stern, Cairo as the Centre of the İsmailî Movement 
(Jerusalem – Leiden: Studies in Early Ismailsm, 1983), 236-237. 

685 Togel, Abbasi Halifesi Kâdir-Billâh’ın Hayatı ve Şahsiyeti, 70. 

686 Metin Özkan, Türk Devletleri (İstanbul: Kalipso Yayınları, 2010), 127. Gazneli Devleti ile ilgili geniş bilgi için bkz. 
Erdoğan Merçil, Gazneliler Devleti Tarihi (Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1. Baskı, 1989); a. mlf., 
“Gazneliler”, Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi, (İstanbul: Çağ Yayınları, 1992), 6/223-260; Zeki, Gazneli 
Mahmut’un Dini Siyaseti. 

687 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/488-489; İbn Hallikan, Vefeyâtü’l-Ayân ve Enbâ’u Ebnâ’iz Zaman, 5/177; 
Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nübelâ, 17/485. 

688 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/14-16; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/482; 
Ebu’l-Abbas Şihâbüddin Ahmed b. Ali el-Kalkaşendî, Meâsiru’l-İnâfe fî Me’âlimi’l-hilâfe, 1/329; Vasiliy 
Vladimiroviç Barthold, Moğol İstilasına Kadar Türkistan, haz. Hakkı Dursun Yıldız (İstanbul: Kronik Kitap 
Yayınları, 3. Baskı, 2019), 288. 

689 Abdülmunim Nemr, Târîhü’l-İslâm fî’l-Hind (Beyrut: el-Müessese el-Câmi’d-Dirasât ve’n-Neşr ve’t-Tevdi, I. 
Baskı, 1981), 114; Filiz Akçay, Ebû Sâîd Abdü’l Hay b. Dâhhâk b. Mahmud Gerdizî’nin “Zeynü’l-Ahbâr” adlı eserinin 
Tâhirȋler, Saffârȋler, Sâmânȋler ve Gazneliler ile İlgili Bölümlerin Türkçe Tercümesi ve Değerlendirmesi (Ordu: Ordu 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2015), 101. 



 

90 

 

“Yemînü’d-devle ve Emînü’l-mille”, “Velî-i Emirü’l-Mü’minin” ünvanlarını vermiştir.690 

Dolayısıyla Gazneliler ile Abbâsîler arasındaki ilişkilerin, Sultan Mahmut’un halifeyi resmen 

tanımasıyla önemli bir sürece girdiğini söyleyebiliriz. Kâdir-Billâh adına hutbe okutmakla 

hilafete bağlılığını bildiren Sultan Mahmut, İslâm dünyasının manevi lideri konumunda olan 

halifenin desteğini alarak kendisine siyasi meşruiyet kazandırmak istemiştir. Bu vesileyle 

yapmış olduğu tüm fetih hareketlerini, halife adına ve cihad mefkûresi ile gerçekleştirme 

iddiasında olmasından dolayı da tüm Müslümanların teveccühünü kazanmıştır. Aynı şekilde 

Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh da dönemin parlayan ve gücünü gittikçe artıran Sünnî geleneğe 

sahip Sultan Mahmut’ın siyasi-askeri gücünü arkasına alarak Şiî Büveyhîlerin, Fatımî 

propagandalarının ve Batınî tüm akımların etkisini azaltmayı amaçlamıştır. Bu anlamda halife 

ile Gazneliler arasındaki ilişkiyi, dış politika bağlamında ‘kazan-kazan’ şeklinde 

tanımlayabiliriz.691 

Gazneliler, Sâmânîlerin yıkılması neticesinde tam bağımsızlığa ve bölgede siyasi alan 

hâkimiyetine kavuşmuştur.692 Sultan Mahmut, Halife Kâdir-Billâh’tan aldığı hil‘at ve 

menşurun verdiği siyasi etki ile bölgede İslâm dininin ve Ehl-i Sünnet’in adeta tek savunucusu 

konumuna gelmiştir.693 Gazneli Sultanı’nın halifeye bağlılığı ve siyasi desteği, Büveyhîler ve 

Fâtımî politikalarına karşı önemli bir kalkan vazifesi görmüştür.694 Sultan Mahmut, bu amaçla 

Sünnî akâidini yaymaya çalışmış ve Şiî düşüncesiyle amansız bir mücadele içerisinde 

olmuştur.695  

Gazneli Mahmut, dış politikasını iki eksen üzerinde oturtmaya çalışmıştır: Birincisi; i’lây-ı 

kelimetullah, ikincisi ise; Ehl-i Sünnet akîdesini hâkim kılmak. Karahanlıların 389/999 yılında 

                                                 
690 Ebû Ali Kıvâmüddîn Hasen b. Alî b. İshâk et-Tûsî Nizâmü’l-Mülk, Siyeru’l-Mülûk ya Siyasetnâme, haz. Mehmet 
Altay Köymen (Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1999), 199; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-
Ümem, 15/14-16; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/482; Kök, “Gazneli-Mahmûd ile Abbâsî Halifesi el-Kâdir 
Arasındaki İlişkiler”, 118-119. 

691 Gazneliler ile Abbâsîler arasındaki karşılıklı bu çıkar ilişkisinde en çok faydalanan taraf, nitekim Abbâsîler 
olmuştur. Çünkü Abbasi hilafeti, Şiî Büveyhîlerin ve Fâtımî Devleti’nin politikalarına karşı en büyük desteği 
Gaznelilerden görmüştür. Bu devletin siyasi desteği ve koruması olmamış olsaydı belki de hilafet, varlığını 
sürdüremeyecekti. Gazneliler ise; daha ziyade hilafetin dini gücünü kullanarak fetih hareketlerinin kendileri 
açısından kolaylaştırılmasını sağlamıştır. 

692 Kalkaşendî, Meâsir’ül-İnafe fi Me'âlimi’l-Hilafe, 1/330; Nemr, Târîhü’l-İslâm fî’l-Hind, 113.  

693 Gazneli Mahmut, Abbasi halifesinden aldığı fermanın siyasi-dini etkisi ve İslâm tarihinde ilk kez kendisine 
verilen Sultan ünvanının verdiği manevi üstünlük ile birlikte bölgede etkisini iyice hissettirmiş, bir nevi dini 
otorite halifenin; siyasi/dünyevi otorite ise kendisinin olmuştur. Bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/5-6; 
Nizâmü’l-Mülk, Siyeru’l-Mülûk ya Siyasetnâme, 61-62.  

694 Gazneli Mahmut’un Halife Kâdir-Billâh’a yazdığı mektuplarda kendisini “Abdü Emiri’l-Mü’minîn” (Mü’minlerin 
emirinin kölesi) olarak nitelendirmesi, halifeye ne kadar bağlı olduğunu göstermektedir. Bu güçlü devletin 
liderinin bu samimi sadakati ve desteği, Halîfe Kâdir-Billâh’ın Büveyhîler karşısında Abbasî hilafetini 
güçlendirmeye yönelik tavır almasına ve politika üretmesine önemli katkı sağlamıştır. Mesela Gazneli Mahmut, 
Büveyhîler’in Rey ve Cibâl kolunu bu mücadeleler sonucunda ortadan kaldırmıştır (420/1029). İbnü’l-Cevzî 
gönderilen bu mektupları gönderildiği yıllara göre kaydetmiştir. Ayrıca bkz. Güner, “Mâverdî’nin Hilafet 
Kuramının Tarihsel Arkaplanına Bir Bakış”, 20-21; Kök, “Gazneli Mahmut'la Abbası Halifesi El-Kâdir Arasındaki 
İlişkiler”, 121. 

695 Hanefi Palabıyık, Valilikten İmparatorluğa Gazneliler, Devlet ve Saray Teşkilâtı (Ankara: Araştırma Yayınları, 
2002), 72. 



 

91 

 

Sâmânîlere son vermesi ile Gaznelilerin tam bağımsızlığa kavuşması ve iç istikrarı sağlaması 

neticesinde, halife ile istişare ve dayanışma içerisinde i’lây-ı kelimetullah düstûruyla 

Hindistan’a fetih hareketleri gerçekleştirmiştir. Bu fetihleri, kendisinden menşur, hil’at ve 

lakap aldığı Abbâsî halifesi adına yapmış, kazanılan zaferleri halifeye sürekli bildirmiş ve 

fetihlerden elde edilen ganimetlerden halifeye pay göndermiştir.696 Gazneli Mahmut, i’lây-ı 

kelimetullah düstûruyla İslâm düşmanlarını söküp atmak amacıyla Hindistan’a on yedi kez 

sefer düzenlemiş697 ve fethettiği yerlerde de Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh adına hutbeler 

okutmayı ilahi bir misyon olarak görmüştür.698 Bu nedenle Kâdir-Billâh, çeşitli vesilelerle 

Gazneli Mahmut’a takdirlerini ve şükranlarını sunmuş, Sultan Mahmut da ona hürmet, saygı 

ve sadakatini göstermiştir. Gazneli Mahmut, Kâdir-Billâh’ın, Ehl-i Sünnet karşıtları ile 

mücadele politikasına sıkı sıkıya bağlı kalmış, bu kapsamda Ehl-i Sünnet karşıtı Mu‘tezilî, 

Rafizî, İsmailî, Karmatî, Cehmiye ve Müşebbihe mezheplerine mensup olup tövbe 

etmeyenlerin idam edilmesi, hapsedilmesi veya sürgün edilmesi hususundaki halifenin 

emrini titizlikle yerine getirmeye çalışmıştır.699 Bu amaçla Hindistan üzerine yaptığı 

396/1006 yılındaki seferinde Karmatîlerin yoğun olarak yaşadığı Multan ve Mensûra 

şehirlerini alarak Karmatîleri öldürmüş ve pek çoğunu da sürgüne göndermiştir.700  

Fâtımî halifesi Hâkim-Biemrillâh (996-1021), Abbâsî halifesi ile Gaznelilerin arasında var 

olan sıcak ilişkiyi sonlandırmak, Sultan Mahmut’u kendi tarafına çekip Abbâsî halifesini 

dayanaksız bırakmak adına stratejik hamleler ve propaganda faaliyetleri gerçekleştirmiştir. 

Bu kapsamda 403/1013 yılında, Tahertî adında bir elçisini beraberinde hil’at, çeşitli 

hediyeler ve mektupla Gazneli Mahmut’a göndererek ondan Fâtımîler adına hutbe okutmasını 

istemiştir. Bunun üzerine Sultan Mahmut, Tahertî’nin getirdiği mektubu yırtmış ve 

huzurundan kovmuştur. Ayrıca Kahire’den gelen mektup, hil’at ve hediyeleri Bağdat’a 

yollayıp meydanda yakılmasını701 sağlayarak Sünnî anlayışa ve Kâdir-Billâh’a sadakatini 

göstermek istemiştir. 

Sultan Mahmut, 404/1014 yılında Hindistan üzerine yaptığı sefer neticesinde Pakistan’ın 

Pencap Eyaleti’nin kuzeyinde yer alan Salt Range Bölgesi’ni alıp Keşmir Bölgesi’ne de hâkim 

olunca, Kâdir-Billâh onu bu bölgelerin valiliğine atayarak menşur göndermiş ve “Nizâmüddîn-

Nâsru’l-Hak” ünvanlarını vermiştir.702 Bu gelişmeler sonrasında Sultan Mahmut; 404/1014 

yılında Karahanlılara ait Semerkant şehrinin fermanının kendisine verilmesi hususu ile ilgili 

                                                 
696 Zeki, Gazneli Mahmut’un Dini Siyaseti,190. 

697 Bu seferler hakkında geniş bilgi için bkz. Hanefi Palabıyık, “Gaznelilerin Hindistan Seferleri”, EKEV Akademi 
Dergisi 11/32 (2007), 139-152; Merçil, Gazneliler Devleti Tarihi, 17-28.  

698 Nizâmü’l-Mülk, Siyeru’l-Mülûk ya Siyasetnâme, 193-202. 

699 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/125-126; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/574-
575. 

700 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/510; Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nübelâ, 17/493. 

701 Beyhakî, Târihu’l-Beyhakî, 191-194; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/98-99; C. E. 
Bosworth, “The Imperial Policy of the Early Ghaznawids”, Islamic Studies 1/3 (Eylül 1962), 49-82, 60. 

702 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/211; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/553. 



 

92 

 

talepte bulunması neticesinde, her daim koşulsuz saygı ve destekte bulunduğu halifeden ilk 

kez olumsuz bir cevap alınca, Kâdir-Billâh’ın elçisine ‘bin fil ile Bağdat’ı yok etme isteğinde 

olduğunu’ mektupla iletir. Bunun üzerine Kâdir-Billâh’ın cevaben yazdığı mektupta; sadece 

dua ve üç harften ibaret olan ‘elif, lâm, mîm’ harflerinin yazılı olduğu görülür.703 Bunun ne 

anlam ifade ettiğini araştıran Sultan’a, Ebû Bekr Kuhistânî adındaki bir bilgin yorumunda; 

“bunun Kur’an’daki ‘Fil Sûresi’ne işaret ettiğini ve Habeş Kralı Necaşî’nin Yemen valisi olan 

Ebrehe tarafından Kâbe’yi yıkmak için gönderilen fillerin (öncü ve en büyüğünün adının 

Mahmud olduğu) ve ordunun âkıbetine işaret ettiğini” ifade eder.704 Bunun üzerine Sultan 

Mahmut, Halife Kâdir-Billâh’a sarfettiği sözlerden dolayı mahcubiyet duyar.705 

Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh ile Gazneli Mahmut’un arasındaki sadakatli ve güzel ilişkiye gölge 

düşüren en önemli olaylardan birisi; 415/1024 yılında Sultan Mahmut’un nâibi ve Horasanlı 

hacıların reisi Hasanek’in, hac dönüşü esnasında Fâtımî dâîlerinin Irak yolunun tehlikeli 

olacağı telkinleri ile Mısır’a gelip Fâtımî halifesi ez-Zâhir ile görüşmesi, hil‘at ve çeşitli 

hediyelerle birlikte Fâtımî davetine çağıran mektubu Sultan Mahmut’a getirmesi olmuştur. 

Ayrıca bu durum, 416/1025 yılında bir daha tekrarlanınca; Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh, 

Sultan Mahmut’a kızgınlığını ifade eden ültimatom gibi bir mektup göndermiş ve aralarında 

var olan sıcak ilişki yara almıştır. Kâdir-Billâh’ın bu olaydan rahatsız olduğunu anlayan Sultan 

Mahmut, “Ben Abbâsîlere itaati farz kabul eden, sadık bir hizmetçiyim.” diyerek gönderilen 

Fâtımî hil‘at ve hediyeleri Bağdat’a göndermiş ve meydanda yakılmasını isteyerek halifenin 

gönlünü almak istemiştir.706  

Sultan Mahmut, 416/1025 yılında Hindistan’a yaptığı onaltıncı sefer neticesinde büyük bir 

zafer kazanmış; ganimet elde etmiş ve halife adına hutbe okutmuştur. Bu zaferle Hindistan'ın 

en büyük ve mukaddes putu yerinden sökülerek dört parçaya bölünmüş ve ikisi Gazne 

şehrinde, diğer ikisi de Mekke ve Medine’de sergilenmiştir. Kâdir-Billâh, Müslümanlarca 

                                                 
703 Mubin Reşid, Sultan Mahmûd-ı Gaznevî (Lahor: İlim ve İrfan Publisher’s, 1. Baskı, 2006), 54. 

704 Merçil, Gazneliler Devleti Tarihi, 47. 

705 Sultan Mahmut’un kullanmış olduğu bu sitemkâr ve tehdit dilinin arka planında; halifeden almak isteyip de 
alamadığı ünvanlar ve değer verdiği naibi Hasanek’in Karmâtilikle suçlanması gibi nedenler yatmaktadır. Tüm 
bunlara tepki olarak hac kervanını Fâtımîlerin egemenliği altında bulunan Suriye üzerinden geçirerek bir nevi 
Kâdir-Billâh’a mesaj vermek istemektedir. Bkz. Zeki, Gazneli Mahmut’un Dini Siyaseti, 116. 

706 Bu olayla sadakatinden ve hilafete bağlılığından şüphe edilmesine son derece üzülen Sultan Mahmut, bu 
kırgınlığını vefatına kadar sürdürdüğü ifade edilir. Bkz. Hikmet Bayur, Hindistan Tarihi (Ankara: Türk Tarih 
Kurumu Yayınları, 1987), 1/171; Merçil, Gazneliler Devleti Tarihi, 47. Ayrıca Hasanek’in Karmatî olduğu ileri 
sürülerek Sultan Mahmut’un gözünde itibarını düşürmek isteyenlere Mahmut: “Ben Abbâsîlerin isteği üzerine 
bunları temizlemek için dünyaya el attım. Hasenek’in Karmatî olduğu tespit edilsin. Müminlerin Emiri iyi bilir ki, 
durum öyle değildir. Çünkü Hasanek’i ben eğittim, o benim oğlum ve kardeşimle eşittir. Eğer bu Karmatî ise ben de 
Karmatîyim” şeklinde cevap vermiştir. Bkz. Abdülkerim el-İbâdî, Horasan Fî’l-Asrı’l-Gaznevî, ed. Numan Cebran, 
(Ürdün: Katar Üniversitesi Beşeri Bilimler Fakültesi Tarih Bölümü, Ürbed’ül-Ürdün Yayınları, 1997), 264. Bu 
olaydan bir müddet sonra Hasanek’i kendisine vezir yapması, kusurlu olmadıkları inancını taşıdıklarının bir 
göstergesi olarak değerlendirilebilir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Beyhakî, Târihu’l-Beyhakî, 190-196; İbnü’l-Cevzî, el-
Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/162-164, 171; Muhammed Nazım, The Life and Times Sultan Mahmud 
of Ghazne, 164-165; C. E. Bosworth, “The Imperial Policy of the Early Ghaznawids”, 54-63; Merçil, Gazneliler 
Devleti Tarihi, 47-48; Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler”, 237; Arslan, “İlk 
Türk İslâm Devletlerinin Abbasi Hilafetiyle Münasebetleri”, 101-102. 



 

93 

 

büyük heyecan uyandıran ve destansı bir şöhret kazanmasına vesile olan bu zafer sonucunda 

Sultan Mahmut’a takdirlerini içeren mektupla birlikte bu kez “Kehfüddevle ve’l-İslâm” lakabını 

vermiştir.707 Bu lakapların verilmesi ile ilgili olarak Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh, Sultan 

Mahmut’a şu mektubu da göndermiştir: “Allah’a hamdolsun ki, bin fersah mesafe uzaklığında 

bize itaat eden, bizim davetimizi dünyanın uzak noktalarına götüren, benim verdiğim kılıçla 

Hint ve Sind putlarını yıkan, kâfirlerin hac yapacak mekânlarını yıkıp cami yaptıran, Mısır 

Karmatîleri ve zındıklarını başarısızlığa uğratan bir Sultan vardır. Bu Sultan ki, dinin ve benim 

itaatim üzeredir. Onun hac kafilesi, yoldaki hırsızların tehlikesinden dolayı Mısır üzerinden 

gitmiş, Şam Valisi onlara hediyeler vermiş, kafile de hediyeleri Sultan’a göndermiş, Sultan ise; 

onları reddederek Dârü’l-Hilafe’ye göndermiştir. Mısırlı zındıklar art niyetlidir. Devletimiz 

Sultan’ın dik duruşundan ötürü müteşekkir olup lakaplar sunulmasını lazım görmüştür. Bundan 

böyle onun lakabının “Yemînüddevle ve Emînülmille”, “Nizamüddin ve Kehfu’l-Müslimîn” 

olmasını isterim. Onun küçük kardeşi Yusuf’a “İzdüddevle”, aslan parçaları olan oğulları 

Mesud’a “Şehâbüddevle” ve Muhammed’e “Celâlüddevle” lakaplarının verilmesini uygun 

gördüm. Allah bizim güçlü komutanımız Emir Mahmud’u üzerimizden eksik etmesin”708 diyerek 

Gazneli Mahmut’a kendi elleriyle sarmış olduğu bir sarık, özel bir kılıç ile birlikte pek çok 

değerli hediyeler göndermiş, kendisinden hilafetin düşmanlarını bir bir yok etmesini ve 

Batı’ya da seferler düzenlemesini istemiştir.709 

Sultan Mahmut, dış politika anlamında komşusu konumundaki -Maveraünnehir ve Doğu 

Türkistan bölgesinde hüküm süren- Türk-İslâm devleti Karahanlıların bölgede giderek 

güçlenmesi ve Müslümanlar arasında popülerliğinin gittikçe artmasından, kendi siyasi 

gelecekleri adına doğal olarak endişe duymuştur. Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh’ın, dönemin 

Karahanlı hükümdarı Yusuf Kadırhan/Kadir Han’a (1026-1032) üç lakap birden vermesi 

neticesinde bu endişesi daha da artmıştı. Bunun üzerine Kâdir-Billâh’tan kendisine daha çok 

lakaplar vermesini ve böylece Karahanlı hükümdarından Müslümanlar nezdinde daha üstün 

bir konuma getirilmesini talep etmiştir. Bu isteğe olumlu cevap alamayınca ısrarla talebini 

yinelemiştir. Bu amaçla yazdığı mektuplarından birinde Sultan Mahmut, Kâdir-Billâh’a şöyle 

sitem etmiştir: “Küfür bölgelerini fethettim. Hind, Horasan ve Irak’ta İslâm’ın izzetini 

gösterdim. Mâverâünnehir’i ele geçirdim ve burada senin adına savaştım. Buna rağmen şu an 

benim âmillerimden olan hakana üç lakap verilip, pek çok hediye ve ayrıcalıklar tanınırken 

bana bir tek lakap verilmektedir.”710 Bu siteme rağmen Kâdir-Billâh, Sultan Mahmut’un 

isteğini yerine getirmemiş ve Sultan’a şöyle cevap vermiştir: “Hiç şüphesiz Kadırhan, bilgisi az 

olmasına rağmen ileri gelen Türk emirlerindendir. Onun ilmi az olabilir, ancak biz onu 

                                                 
707 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/181; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-Ayân ve Enbâ’u Ebnâ’iz 

Zaman, 5/178; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/615-616. 

708 Bayur, Hindistan Tarihi, 1/180; Soylar, Şebânkâreî’nin Mecmau’l–Ensâb Fi’t-Tevârîh Adlı Eseri (çeviri ve 
Değerlendirmesi), 57-58.  

709 Bayur, Hindistan Tarihi, 1/181; Soylar, Şebânkâreî’nin Mecmau’l–Ensâb Fi’t-Tevârîh Adlı Eseri (Çeviri ve 
Değerlendirmesi), 58. 

710 Nizâmü’l-Mülk, Siyeru’l-Mülûk ya Siyasetnâme, 192. 



 

94 

 

şerefinden dolayı kabul ettik. Sana gelince, senin bilgin çoktur ve bize yakınsın. Bizim senin 

hakkındaki düşüncemiz olumludur, sana güveniyoruz. Senin dindarlığında şüphemiz yoktur. Sen 

ise marifeti ve ilmi az insanların beklenti içerisinde olabilecekleri şeyleri diline dolamakta ve sırf 

tarihe geçmek için bir pâye istemektesin. Halbuki birincisi, senin için daha güzel ve daha 

şereflidir.”711 Bu karşılık neticesinde çaresiz kalan Sultan Mahmut, bir müddet ısrarcı olmamış 

ama lakap alma yollarını aramaktan da geri durmamıştır. Ayrıca bu gördüğü muameleden 

dolayı da muhtemelen gönlü kırılmıştır.712 

Kâdir-Billâh, Mahmut’u Gaznelilerin sultanı olarak resmen kabul etse de yazmış olduğu 

mektuplarda kendisine komutanı ve emiri olarak hitap etmekte; verdiği hil‘at, livâ ve 

lakaplarla bölgedeki itibarını arttırmayı, dini ve siyasi sorumluluğunu meşrulaştırmayı 

amaçlamıştır.713 Bu itibara ulaşmak için Gazneli Mahmut da Ehl-i Sünnet politikası ve hilafetin 

talepleri doğrultusunda siyasetini şekillendirmeye gayret etmiştir.  

Sonuç olarak birkaç istisnai durum haricinde Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh ile Gazneli Mahmut 

arasındaki ilişkiler, çok olumlu ve sıcak geçmiştir. Sultan Mahmut’un, Sünnîliğin temsilcisi 

Abbâsî hilafetine olan sadakati ve tevvecühü hep devam etmiştir. Halife Kâdir-Billâh’tan 

yaklaşık yedi yıl sonra hükümdar olan Sultan Mahmut, onunla hemen hemen aynı yıl -23 

Rebîülahir 421/30 Nisan 1030- vefat etmiştir. 714 Sultan Mahmut’un vefatından sonra Kâdir-

Billâh’ın da manevi desteğini alarak715 kardeşlerini mağlup eden Mesut ismindeki büyük oğlu, 

4 Ekim 1030 tarihinde 32 yaşında hükümdar olmuştur. Bunun üzerine Halife Kâdir-Billâh, 

kendisine hediyeler ile birlikte ‘Nâsıru Dînillah’, ‘Hâfızu İbâdillah’ ve ‘Zâhiru Halifetillâh’ 

lâkablarını vermiştir.716  

Kâdir-Billâh, hilafeti boyunca Ehl-i Sünnet’in güçlenmesini ve böylece Şiî Büveyhîlerin 

tahakkümünden kurtulmayı amaçlamıştır. Bu amacı taşıdığı, Sultan Mahmut’a yazdığı 

mektuplardan da anlaşılmaktadır. 421/1030’da babası vefat eden Gaznelilerin yeni lideri 

Sultan Mesut’un, Halife Kâdir-Billâh’a yazdığı cevabî mektupta; “Şüphesiz Emîrü’l-mü’minînin 

(el-Kâdir) peş peşe mektuplar göndererek bizimle ilgilenmesi, dostluk göstermesi, bizi davet 

etmesi ve bunu her fırsatta teyit etmesi bizi oldukça şereflendirdi. Tâ ki, bu yüce emri yerine 

getirmek için kalkıp Medînetü’s-Selâm’a (Bağdat) gidip hilâfet merkezini Eznâb 

(Büveyhîler)’dan temizleyelim ve oradaki kötülüğe son verelim diye karar verip bu işe 

kalkıştığımızda, emr-i Hak (ecel) bize ulaştı ve babam ahirete intikal etti.” şeklinde mukabelede 

                                                 
711 Nizâmü’l-Mülk, Siyeru’l-Mülûk ya Siyasetnâme, 192-193. 

712 415/1024 yılında Gazneli Sultan Mahmut’un nâibi ve Horasanlı hacıların reisi Hasanek olayından sonra 
Karahanlı hükümdarı Yusuf Kadir Han olayında da bu şekilde muamele görmesi, Sultan Mahmut’un gönlünde 
üzüntüye yol açtığı ve mevcut sıcak ilişkinin soğumasına neden olduğu söylenebilir. 

713 Zeki, Gazneli Mahmut’un Dini Siyaseti, 209. 

714 İbn Tağrîberdî, en-Nücûmu’z Zâhira fî Mülûki Mısr ve’l-Kâhire, 4/275. 

715 Arslan, “İlk Türk-İslâm Devletleri’nin Abbâsî Hilâfetiyle Münasebetleri ”, 103. 

716 Merçil, Gazneliler Devleti Tarihi, 51-54; Yazıcı, İlk Türk-İslâm Devletleri Tarihi, 184; Palabıyık, Valilikten 
İmparatorluğa Gazneliler Devlet ve Saray Teşkilatı, 125. 



 

95 

 

bulunmuştur.717 Bu rivayete, başka kaynaklarda rastlayamadığımız için doğruluğu belki 

şüphe ile karşılanabilir. Ancak bu arzuyu destekleyen bir başka bilgi, Sultan Mahmut’un 

başarılı Hindistan seferlerinden sonra vezirleri ile yaptığı bir toplantı esnasında şöyle 

geçmektedir: “Yüce Allah bana hac ve şehadet dışında arzu ettiğim her şeyi verdi. Artık Irak, 

Bağdat, Hicaz ve Mısır’a gitmem gerekir. İlk olarak zalim Deylemîlerin elinden ve zulmünden 

Irak bölgesini kurtarmam lazım. İkinci olarak halifenin yüzünü göreyim, onun imâmet elini 

güçlendireyim. Üçüncü olarak Yüce Allah isterse hac farizasını eda edeyim. Dördüncü olarak 

sapık düşüncede olan Karmatîlerle savaşmak üzere Mısır, Şam ve Fas’a gideyim. Ya o bölgelere 

doğu ve Hindistan gibi dini yerleştireyim ya da şehit olayım ki, sonsuz devlet benim olsun”718 

diyerek nihai emelini ifade etmiştir. Bu iki rivayet birlikte değerlendirildiğinde ve Kâdir-

Billâh’ın uyguladığı uzun soluklu pragmatik siyasetine, Gazneli Devleti’nin Sünnî Abbâsî 

hilafetine sadakatle bağlılığına ve Şîa karşıtı faaliyetlerine bakıldığında, bu rivayetlerin tarihi 

olaylara pek de ters olmadığı görülecektir. Nitekim bu emeli, Kâdir-Billâh’ın oğlu Kâim-

Biemrillah zamanında Gaznelilerden sonra Sünnîliğin koruyucu rolünü üstlenen Selçuklular 

gerçekleştirmiş; Bağdat’a davet edilen Selçuklular, 447/1055 yılında Büveyhîleri ortadan 

kaldırarak Bağdat’ı ele geçirmiştir. Böylece Kâdir-Billâh’ın yapmak istediği hedef, oğlu Kâim-

Biemrillah zamanında gerçekleşmiştir.719 

3.2.4. Karahanlılar ilişkiler 

Karahanlılar Devleti, Sâmâniler Devleti’ne son vererek Maveraünnehir ve Doğu Türkistan 

bölgesinde 840-1212 yılları arasında hüküm sürmüş,720 bir Türk-İslâm hanedan devletidir.721  

Uygur Devleti içinde yarı bağımsız bir hayat süren ve Karlukları meydana getiren Yağma ve 

Çiğil gibi Türk boyları, bağımsızlıklarını ilan ederek 840 yılında Karahanlı Devleti’ni kurmuş 

oldular.722 Karahanlıların bilinen ilk hükümdarı Bilge Kül Kadir Han olup İslâmiyet’i resmen 

kabul eden hükümdarları ise Satuk Buğra Han olmuş ve “Abdülkerim” ismini almıştır.723 

Karahanlılar Devleti’nin Türk tarihi açısından önemi; Mâverâünnehir ve Doğu Türkistan’da 

                                                 
717 Beyhakî, Târihu’l-Beyhakî, 80. 

718 Bayur, Hindistan Tarihi, 1/181; Soylar, Şebânkâreî’nin Mecmau’l–Ensâb Fi’t-Tevârîh Adlı Eseri (Çeviri ve 
Değerlendirmesi), 60. 

719 Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler”, 239. 

720 Demircan, İslâm Tarihi ve Medeniyeti, 254. 

721 Reşat Genç, “Karahanlılar”, Türkler (Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 2002), 4/445. 

722 Yazıcı, İlk İslâm Devletleri Tarihi, 130. Karahanlı Devleti ile ilgili geniş bilgi için bkz. Ahmet Turan Yüksel, “İlk 
Müslüman-Türk Devletlerinin Siyasi, Kültürel ve Medeniyet Tarihi Üzerine”, Necmettin Erbakan Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/11 (2001), 73-80; Ömer Soner Hunkan, Türk Hakanlığı (Karahanlılar) (İstanbul: IQ 
Kültür Sanat Yayıncılık, 3. Baskı, 2011); Muhammet Kemaloğlu, “Karahanlıların Menşe ve Kuruluş Faraziyeleri”, 
Hikmet Yurdu Dergisi 6/11 (2013), 415-424; Nuraniye Hidayet, Çin Kaynaklarına Göre Karahanlılar (840-1231) 
(Ankara: Hacettepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1992). 

723 Reşat Genç, Karahanlı Devlet Teşkilatı (İstanbul: Kültür Bakanlığı Yayınları, 1981), 40; Yazıcı, İlk İslâm Devletleri 
Tarihi, 131; Merçil, Müslüman Türk Devletleri Tarihi, 32. 



 

96 

 

kurulmuş ve Türklerin göçebe hayatı terkedip yerleşik hayata geçmeye başladığı dönemde 

ortaya çıkan ilk Müslüman Türk devleti olmasıdır.724  

Kâdir-Billâh, halife olduğunda Ebu’l-Hasan Ali (Arslan Han b. Baytaş) devletin başına geçmiş, 

onun da 388/998 yılında ölümü üzerine Togan Han diye de bilinen oğlu Ebû Nasr Ahmed b. 

Ali (998-1018) büyük kağan olmuştur. Karahanlılar, bu tarihten itibaren Ali ve Hasan (Hârun 

Buğra Han) kolu olmak üzere iki kol halinde siyasi varlıklarını sürdürmüşlerdir. Abbâsîler ile 

Karahanlılar arasındaki ilk resmi ilişkiler, Batı Karahanlı hükümdarı Ebû Nasr Ahmed b. 

Ali’nin 388/998 yılında Kâdir-Billâh’ı halife olarak tanımasıyla başlamış ve kullanılan 

paralara ‘Mevlâ Emîrilmü’minîn’725 gibi Abbâsî halifelerinin isimleri yazılmaya başlanmıştır.726  

Karahanlılar; 840-1212 yılları arasında dört asra yakın siyasi varlıklarını sürdürdüğü için 

Abbâsîler (750-1258), Sâmânîler (819-1005), Gazneliler (963-1186), Gurlular (1000-1215) 

ve Büyük Selçuklular (1040-1157) ile aynı dönemlerde tarih sahnesinde yer almaları 

sebebiyle bu devletlerle doğrudan veya dolaylı olarak ilişkileri olmuştur.  

Maveraünnehir’in ikinci ve gerçek hâkimi olarak görülen Nasr b. Ali’nin 496/1013’te ölmesi 

üzerine kardeşler arasında uzun bir süre hâkimiyet mücadeleleri yaşanmıştı. Ayrıca 

Karahanlılar, bu iktidar mücadelerinin yanı sıra bir taraftan da Gazneli saldırıları ile 

mücadele etmek zorunda kalmışlardı. Bu mücadeleler sonucunda Karahanlı Devleti’nin 

başına 1026 yılında kağanlık için Yusuf Kadir Han (1026-1032) geçmiştir.727  

Gaznelilerle aynı dönemde ve aynı bölgelerde siyasi varlıklarını sürdüren Karahanlı 

Devleti’nin gücünü gittikçe artırması, İslâmiyet’i benimsemesiyle birlikte hilafete bağlılığını 

bildirmesi, halifenin adını sikkelerinde bastırması ve onun adına fetihlerde bulunması, Abbâsî 

hilafetinin hâmîsi rolündeki Gaznelileri endişelendirmeye başlamıştır. Karahanlıların; 

Sâmânîleri yıkması ve Buhara-Semerkant gibi şehirleri de ele geçirmesi, Gaznelilerin bu 

endişelerini daha da artırmıştır. Gazneli Mahmut, Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh’a endişelerini 

ifade etmiş ve yaptırım olarak da Karahanlılarla olan siyasi ilişkilerini kesmesi gerektiğini 

söylemiştir. Bu nedenle Abbâsîler, Karahanlılar ile doğrudan siyasi-ticari vb. türden ilişki 

kurmamış, Gazneliler üzerinden bu bölgedeki faaliyet ve ilişkilerini sürdürmeye çalışmıştır. 

Ancak Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh’ın, Karahanlı hükümdarı Yusuf Kadir Han’a (1026-1032) 

Sünnî politikasına yaptığı hizmetlerden dolayı “Zâhiru’d-devle, Muînü halîfetillâh ve Melikü’ş-

                                                 
724 Karahanlıların en önemli hükümdarlarından biri olan Satuk (Satuk Buğra Kara Han b. Bazîr), İslâmiyeti 
benimsemiş, Müslüman olunca da Abdülkerim ismini almıştı. Karahanlı Devleti’nin İslâm’ın yayılışına katkıları 
hakkında bilgi için bkz. Ali b. Salih el-Muheymid, “el-Karahâniyyûn ve Cühûdühüm fî Neşri'l-İslâmî (Karahanlılar 
ve İslâm’ın Yayılmasındaki Katkıları)”, çev. Ali Aksu, Mecelletü Câmiati'l-İmâm Muhammed b. Suûdi'l-İslâmiyyi 16 
(1417/1996), 273-318; Anıl Çeçen, Türk Devletleri (Ankara: Fark Yayınları, 2006), 177; Merçil, Müslüman Türk 
Devletleri Tarihi, 32; Harun Burakgazi, Selçuklu-Karahanlı İlişkileri (Erzurum: Atatürk Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2012), 3.  

725 Barthold, Moğol İstilasına Kadar Türkistan, 291. 

726 Yazıcı, İlk İslâm Devletleri Tarihi, 132; Arslan, “İlk Türk İslâm Devletlerinin Abbâsîlerle Münasebeti”, 98; Osman 
Çetin, Türk-İslâm Devletleri Tarihi (İstanbul: Düşünce Yayınları, 2009), 14. 

727 Burakgazi, Selçuklu-Karahanlı İlişkileri, 5. 



 

97 

 

Şark ve’s-Sîn” gibi üç lakap birden tevdî etmesi, Sultan Mahmut’u rahatsız etmiş ve aralarının 

açılmasına sebep olmuştur.728 

Sonuç olarak Halife Kâdir-Billâh döneminde Abbâsîler ile Karahanlılar arasındaki ilişkiler, her 

ne kadar lakap verme olayında olduğu gibi istisnaları olsa da, daha ziyade Gazneliler 

üzerinden ve onların izin verdiği/onayladığı ölçüde olmuştur. Çünkü Abbâsî hilafetinin 

hâmîliğini, o dönemde Gazneliler üstlenmekteydi. Herşeye rağmen Karahanlılar, Abbâsî 

hilafetini tanımış, adına hutbeler okutmuş, sikkelerine halifelerin ismini bastırmış ve hâkim 

olduğu alanlarda İslâmiyet’in yayılmasında büyük hizmetler yapmıştır.729 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
728 Nizâmü’l-Mülk, Siyeru’l-Mülûk ya Siyasetnâme, 192-197; Ali b. Salih el-Muheymid, “Karahanlılar Devleti’nin 
Gaznelilerle Siyasi İlişkileri”, çev. Ali Aksu, İSTEM 15 (2010) 307. 

729 Abdülaziz Cengizhan, “Türkistan Kalbi Asya”, Türkistan (1945), 48-49. Ayrıca geniş bilgi için bkz. el-Muheymid, 
“el-Karahâniyyûn ve Cühûdühüm fî Neşri'l-İslâmî (Karahanlılar ve İslâm’ın Yayılmasındaki Katkıları)”, 273-318. 



 

98 

 

4. BÖLÜM 

YÖNETİM 

 

Abbâsî halifesi Râzî-Billâh döneminde güçlü komutanların yönetimde etkin olması ile 

‘emîrü’l-ümerâlık’ makamı 324/936 yılında ihdas edilmiş,730 böylece yönetimde şeklî bir çift 

başlılık ortaya çıkmıştı. Bu yönetim sisteminde bütün yetki ve irade, görevlendirilen emîrü’l-

ümerâda idi. Bu yapı nedeniyle merkezi otorite zayıflamış, emîrü’l-ümerâların hilafet makamı 

ve halifeler üzerindeki yaptırım gücü ise artmıştı. Yönetimdeki çiftbaşlılık ve dirâyetsizlik, 

eyaletlerin merkezi yönetimden bağımsız hareket etmesine ve bağımsızlıklarını kazanmasına, 

bunun neticesinde de ekonominin zayıflamasına neden olmuştu. Bu yönetim şekline yabancı 

olmayan731 Abbâsîler, Büveyhîlerin 334/945 yılında hilafeti ele geçirmesiyle732 Şiî anlayışa 

sahip bir yönetimin güdümüne girmiş, artık Büveyhî emirleri emîrü’l-ümerâ olarak tayin 

edilmeye başlanmıştı. İktidarı ele geçiren Büveyhîler, emîrü’l-ümerâlık müessesesi ile ilgili 

yetki ve sorumluluk konusunda pek bir değişikliğe gitmemişlerdir. Sadece emîrü’l-ümerâlık 

makamını kendi aralarında verâset şekline dönüştürerek ileride yaşanacak problemlerin 

önüne geçmeyi amaçlamışlardır. Şiî anlayışa sahip olmaları nedeniyle Müslüman Sünnî 

kesimin üzerlerinde kurabileceği baskıya karşı, halifeler ile olan ilişkilerinde şeklen de olsa 

saygı ve itaat göstermeye önem vermişlerdir.733  

Abbâsî siyasi tarihinde merkezi otorite ve halifelik müessesesi, Halife Mütevekkil 

döneminden (232-247/847-861) itibaren ciddi bir şekilde zayıflamaya başlamış, sadece dini 

bir sembol konumunda iktidara gelen halifeler, genelde muktedir olamamışlardır.734 Kâdir-

Billâh’tan önce halife olan Mut‘î-Lillah döneminde ise bu durum zirve yapmıştır.735 Böyle bir 

                                                 
730 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/123.  
731

 Abbasi hilafeti, otoritesini kaybederek ilk kez yönetim paylaşımını; Halife Razî-Billah ile 324/936'da başlayan 
“emirü'l-ümera” döneminde yaşamıştır. Bu dönemde Türkler yönetimde söz sahibiydiler. Bkz. Kabir, “The Relation 
of the Buwayhid Amirs with the Abbasid Caliphs”, 231-232; Güner, Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-
372/949-983), 27-28. 

732 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/42; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/205-206. 

733 Gülhan Duygun, Büveyhîler Zamanında Kirman Bölgesinin Siyasi ve Sosyo-Kültürel Durumu (İstanbul: Mimar 
Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2015), 71. Büveyhi emirlerinden 
Müşerrifüddevle’nin ilk Bağdat’ı ziyareti esnasında Kâdir-Billâh’a göstermiş olduğu saygı ve hürmet seramonisi 
bu duruma örnek olarak verilebilir. 

734 Abbâsîlerin bu ve bundan sonraki dönemlerinde otorite zaafı, yönetimin her kademesinde yaşanmış, özellikle 
sık sık vezir değişiklikleri olmaya başlamıştı. Bu değişikliklerin sebepleri olarak; vezir olmak isteyen kişilerin 
birbirleri ile yaşadığı rekabet, halifenin hassâ hazinesine yüksek miktarlarda para vermeyi teklif etmeleri, 
halifenin de sık sık aziller gerçekleştirerek vezirlerin mallarını müsadere etme arzusu gibi sebepler söylenebilir. 
Mesela Halife Muktedir’in 25 yıllık iktidarında 15 vezir değişmiş, Emîrü’l-Ümera döneminin başlangıcından 
Büveyhîlerin Bağdat’ı işgaline kadar geçen yaklaşık 10 yıllık dönemde üç halife -Râzî-Billâh, Müttaki-Lillâh, 
Müstekfî-Billâh- zamanında 13 vezir değişmiştir. Bkz. Halil İbrahim Hançabay, Abbâsîler Döneminde Vezirlik 
(İstanbul: Klasik Yayınları, 2017), 328. 

735 Mut’î-Lillah’ın Büveyhî emirine söylediği “Dünya hazine ve askerlerin yönetimi benim elimde olduğu zaman cihat 
benim üzerime farz olur. Fakat bunlardan benim elimde kalan, şahsi ihtiyaçlarıma cevap vermekten uzaktır. Dünya 
(güç), sizin ve diğer mahallî emirlerin elindedir. Bu durumda bana ne cihat ne hac ne de imamların (halifelerin) ifa 
ettiği diğer görevler farz olur. Benim elimde kalan, sizin halkı teskin etmek için minberlerde okuttunuz ismimdir. 



 

99 

 

ortamda Büveyhîlerin tahakkümünde Büveyhî emirlerinden Bahâüddevle, Sultânüddevle, 

Müşerrifüddevle ve Celâlüddevle ile uzun bir süre birlikte çalışmak zorunda kalan Kâdir-

Billâh döneminin idari, askeri, adli ve mali teşkilat yapısı ve uygulamaları ile bayındırlık 

faaliyetleri bu bölümde incelenecektir.  

4. 1. İdari Teşkilat 

Yönetimde halife veya padişahtan sonra devletin ikinci yetkilisi olarak görülen idari teşkilatın 

en önemli kurumlarından birisi vezirlik olup sözlükte; sığınılacak yer, ağırlık, kuvvet, 

yardımlaşmak gibi anlamlara gelmektedir.736 Buna göre bürokraside en yetkili konuma hâiz 

vezirlik; halife veya padişaha, vekili sıfatı ile yönetimdeki icrâî, teşrîi ve kazâî hemen hemen 

bütün işlerinde yardımcı olan kimseye verilen ünvandır.737 

İslâm tarihinde vezirlik kurumunun, sistemsel anlamda Abbâsîler zamanında ortaya çıktığı 

kabul edilen ağırlıklı görüştür. Bu dönemde resmi bir kurum halini alan vezirlik müessesesi, 

Râzî-Billâh’ın (934-940) İbn Râik’i emîrü’l-ümerâ olarak atamasıyla eski güç ve önemini 

kaybetmiş, Büveyhîlerin Bağdat’ı işgaliyle (334/945) de resmen738 ve hükmen işlevini 

yitirmiştir.739 İbn Râik’le birlikte emîrü’l-ümerâ; en yetkili konuma gelmiş ve vezirlerin 

uhdesindeki görevler, emîrü’l-ümerâların kâtiplerine tevdî edilmiştir. Halife ve vezirlerin ise 

sadece adı kalmıştır. Buna rağmen halifelerin siyasi güçleri her ne kadar azalmış olsa da 

zaman zaman iradelerini ortaya koyarak emîrü’l-ümerâların ve kâtiplerin onayı ile bazı 

atamalar yapabilmiştir.740  

Büveyhîler dönemine gelindiğinde emirlerin kâtipleri, siyasi ve malî açıdan büyük yetkilerle 

donatılmış, birer vezir gibi hareket etmeye başlamıştır.741 Muizzüddevle, özde vezir gibi 

hareket eden kâtibi Muhammed b. Hasan b. Muhammed el-Mühellebi’yi 345/956 yılında özde 

de vezir ünvanı ile görevlendirmiştir.742 Böylece vezirlik kurumu resmiyette de Büveyhîlere 

                                                                                                                                                    
Şayet bu kadarından da vazgeçmemi isterseniz bunu da kabul eder, herşeyi size bırakırım” şeklindeki sözü mevcut 
durumu özetlemektedir. Bkz. İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 2/307-308. 

736 Fatih Yahya Ayaz, “Vezir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 43/79. 

737 Ahmed Âsım Efendi, Kâmus Tercümesi (İstanbul: 1304-1305/1866-1867), 2/142; Ziya Kazıcı, İslâm Medeniyeti 
ve Müesseseleri Tarihi (İstanbul: İFAV Yayınları, 2020), 150. 

738 Abbâsîlerin son veziri Muhammed b. Ali es-Sâmirî’nin 334/945 yılında azledilmesiyle Abbâsîlerin vezir tayin 
etme yetkisi artık sona ermiş, halifelerin özel işlerini yapmak üzere kâtipler görevlendirmesine izin verilmiştir. 
Büveyhîlerin Bağdat hâkimiyetinden yaklaşık on yıl boyunca herhangi bir kişiye vezir ünvanı verilmemiştir. Bkz. 
Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 11/350; Donohue, The Buwayhid Dynasty in Iraq 334 H./945 to 403 
H./1012: Shaping Institutions for the Future, 137. 

739 Mes’ûdî, Mürûcü’z-Zeheb ve Me’âdinü’l-Cevher, 4/372. Ayrıca Râzî-Billâh ve emîrü’l-ümerâ dönemi hakkında 
bilgi için bkz. Adan Jarso Golole, Bağdat: Büveyhîlerin Eline Düşerken (279-334/892-945) (İstanbul: Siyer 
Yayınları, 2021), 153-167. 

740 Donohue, The Buwayhid Dynasty in Iraq 334 H./945 to 403 H./1012: Shaping Institutions for the Future, 132; 
Hacıyev, Irak Büveyhîleri’nin Kuruluşu ve Muizzüddevle Dönemi 334-356/945-967), 216.  

741 Kabir, The Buwayhid Dynasty of Baghdad (334/946-447/1055), 124. 

742 İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 2/162. 



 

100 

 

bağlı olarak çalışmaya başlamış,743 Büveyhîlerin Bağdat hâkimiyetinin sonuna doğru Halife 

Kâim-Biemrillâh’ın, İbnü’l-Müslime’yi (ö. 450/1059) vezir olarak atadığı zamana kadar744 da 

bu durum devam etmiştir. Dolayısıyla inceleme konumuz olan Kâdir-Billâh da dahil olmak 

üzere Büveyhî emiri Muizzüddevle’nin kâtibini, 345/956 yılında vezir olarak resmen 

görevlendirmesinden Abbâsî halifesi Kâim-Biemrillâh’ın tekrar vezir ataması yaptığı 

437/1045 yılına kadar Abbâsî Devleti’ne ait resmî bir vezirin varlığından söz edemeyiz. Bu 

gücün ve makamın Kâdir-Billâh’ın oğlu Kâim-Biemrillâh zamanında tekrar işlerlik 

kazanmasında, hiç şüphesiz Kâdir-Billâh döneminde zamanla Büveyhîlerin gücünün azalması, 

buna bağlı olarak da halifenin etkili politikaları sayesinde hilafetin bürokrasideki gücünün 

yavaş yavaş artmış olması yadsınamaz. 

Abbâsîlerde Kâdir-Billâh döneminde her ne kadar vezirlik müessesesi olmasa da oğlu Kâim-

Biemrillâh döneminde tekrar resmiyet kazanması ve Büveyhîlerin bu müesseseyi kendi 

uhdelerine alması nedeniyle bu kurumla ilgili bilgi veren dönemin bürokratik kadrolarında 

görev yapmış Şâfiî fakihi Mâverdî’nin (ö. 450/1058) tasnifine göre tefvîz745 ve tenfîz746 olmak 

üzere iki grup vezirlik uygulamasının olduğu bilinmektedir. Buna göre Büveyhî emirlerinden 

sadece Adüdüddevle (338-372/949-983), Fahrüddevle (373-387/983-997), Samsâmüddevle 

(372-388/983-988) ve Bahâüddevle’nin (379-403/989-1012) aynı anda iki tane vezir 

görevlendirdiğini biliyoruz. Ancak bu görevlendirmelerin tefvîz veya tenfîz veziri mi 

olduklarına dair kesin herhangi bir bilgi olmadığı gibi bu uygulama da âdet haline gelmemiş 

ve diğer Büveyhî emirleri, kendileri için bir tane vezir görevlendirmesi yapmıştır.747 

Büveyhîler, Abbâsîlerden tevarüs aldıkları vezâret uygulama ve törenlerini büyük ölçüde 

koruyarak bir kaç değişiklikle devam ettirmişlerdir. Bu değişiklikleri748 şu şekilde 

sıralayabiliriz:  

a) Vezirler, vezâret görevinin yanı sıra savaşlarda orduya komutanlık etmekteydiler. Vezire 

yüklenen bu yeni rol, vezirlerin ordu komutanları ve askerler üzerindeki konumlarını daha da 

güçlendirmiş, vezirin yokluğunda yerine bakan vezir yardımcılığı/nâiblik makamının da 

öneminin artmasına sebep olmuştur. 

                                                 
743 Scharfe, Portrayals of the Later Abbasid Caliphs: The Role of the Caliphate in Buyid and Saljuq-era Chronicles 936-

1180, 105. 

744 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/302. 

745 Tefviz vezirliği; halife adına tam yetkili olan vezirler grubudur. Bilgi için bkz. Mâverdî, el-Ahkâmü’s-Sultâniyye 
(İslâm’da Devlet ve Hilafet Hukuku), 63-70. 

746 Tenfiz vezirliği ise; yetkileri kısıtlı olan, yalnızca halifenin verdiği emirleri yerine getirmekten sorumlu olan 
vezirler grubudur. Bilgi için bkz. Mâverdî, el-Ahkâmü’s-Sultâniyye (İslâm’da Devlet ve Hilafet Hukuku), 70-77. 

747 Geniş bilgi için bkz. Zehrânî, Nizâmü’l-vizâre fi’d-Devleti’l-Abbâsiyye H. 334-590 (el-Ahdânel-Büveyhî ve’s-
Selçûkî), 88-92. 

748 Bu değişiklikler hakkında detaylı bilgi için bkz. Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 200-201. 



 

101 

 

b) Büveyhîler, aynı anda iki ayrı vezir tayin etme uygulaması başlatmışlardır. Bu uygulamayı 

ilk Adüdüddevle başlatmış, 363/973 yılında iki vezir birden tayin etmiştir. Oğlu Bahâüddevle 

sonrası bu gelenek son bulmuştur.  

c) Büveyhîler vezâret makamına, Hristiyan kimlikli kişileri de atamaya başlamışlardır.749  

d) Büveyhîler birden fazla vezâret merkezleri oluşturmuşlardır. Bu vezâretler; Bağdat, Fars 

ve Rey şehirlerinde idi ve herbiri birbirinden bağımsızdı. Ancak bu vezâretlerden Bağdat’ın 

yeri, hilafet merkezi olmasından dolayı daha ayrıcalıklıydı. 

Abbâsîler döneminde idari teşkilatın önemli kadrolarından bir diğeri hâciblik müessesesidir. 

Sözlükte “araya girmek, mani olmak, birinin bir yere girmesini engellemek; örtmek, gizlemek” 

anlamlarına gelmekle birlikte750 halife/hükümdarın görüşmelerini düzenleyen günümüz özel 

kalem veya genel sekreterin fonksiyonunu icra eden ünvana denilmektir.751 Sâsânî ve Bizans 

tesiriyle devlet görevi olarak ilk kez Emeviler döneminde752 uygulamaya konulan hâciblik, 

Abbâsîler döneminde zaman içerisinde bazı küçük uygulama değişiklikleri ile varlığını 

sürdürmüştür.753 Haciblik müessesesi, emîrü’l-ümerâlık döneminde halifelerin otoritesinin 

azalması ile önemini yitirmeye, Büveyhîler döneminde ise mahiyeti değişerek askeri bir rütbe 

olarak kullanılmaya başlanmıştır.754 Kâdir-Billâh döneminde hâciblerin yürüttüğü görevler, 

Büveyhîler tarafından onaylanan halifelerin kâtipleri tarafından yürütülmekteydi. Bu nedenle 

Kâdir Billâh döneminde hâciblik kurumu ile ilgili kaynaklarda herhangi bir bilgiye 

rastlanılmamıştır. 

Abbâsîlerin idari kadrolarında yer alan önemli görevlerden birisi de kâtipliktir. Bu statü, 

vezirlere bağlı olarak görev yapan, resmi yazışma ve özel görevlerle donatılmış önemli 

bürokratik bir makamdır. Önceleri doğrudan halifeye bağlı olan kâtipler, vezirlik müessesinin 

ortaya çıkması ile vezirlerin uhdesine verilmiştir. Bu nedenle bazı dönemlerde azledilen ya da 

öldürülen vezirlerle birlikte kâtipler de cezalandırılmış, malları da müsadere edilmiştir.755 

Emîrü’l-ümerâlık müessesesi ile birlikte halife ve vezirin otoritesi iyice zayıflayınca, emirlerin 

kendileri için tahsis ettiği kâtiplerin gücü ve yetkileri de artmaya başlamıştı. Bu kişiler, emir 

adına adeta vezir gibi devleti yönetmeye, idareye hâkim olmaya başlamışlardı. Büveyhîler 

                                                 
749 Büveyhi emiri Adüdüddevle, Fars bölgesinde Hristiyan olan Nasr b. Harun’u vezir olarak atamış, kendisi 
ölünceye kadar da göreve devam etmiştir. 

750 Aydın Taneri, “Hâcib”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 14/508. 

751 Emîne Baytar, Tarîhu’l-Asri’l-Abbâsî (Dımaşk: Cami’atü Dımaşk, 1997), 326; Algül, İslâm Târîhi, 3/418. 

752 Bazı kaynaklar, Hz. Peygamber döneminde de haciblerin varlığından bahseder. Ancak bu kişilerin yaptığı işin, 
sadece kapıcılık ve perdedarlıktan öteye geçmediği, bu nedenle de kurumsal anlamda resmi bir görevden 
bahsedilemeyeceği ortadadır. Bu kurumun ilk defa Emevi halifesi Muaviye (661-680) veya Abdülmelik b. Mervan 
(685-705) zamanında ortaya çıktığı ileri sürülmektedir. Bkz. Taneri, “Hâcib”, 14/508. 

753 Fuat Köprülü, “Hacîb”, İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: MEB Yayınları, 1964), 5/175. 

754 Büveyhîler dönemindeki görev ve sorumlulukları ile ilgili kaynaklarda herhangi bir bilgi bulunmamaktadır. Bu 
durum, siyasi ve idari önemli bir etkisinin olmadığını göstermektedir. Bkz. Taneri, “Hâcib”, 14/509.  

755 Konu ile ilgili bkz. İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 1/21, 42, 93, 113, 123.  



 

102 

 

döneminde bu durum daha da belirginleşmişti.756 Bu dönemde halifenin yetkileri büyük 

ölçüde sıfırlandığı için halifelerin özel işlerinde kullanacağı kâtiplerin görevlendirilmesinde 

de Büveyhî emirlerinin etkisinin olması pek tabiidir.757 

Kâdir-Billâh’ın uzun soluklu ve etkili siyasetiyle kendi kâtiplerini bizzat belirlemeye 

başladığını, bu kâtiplerin de zamanla görev ve yetki bakımından daha etkin bir konuma 

geldiğini söyleyebiliriz.758 Onun döneminde iki kez kâtiplik görevine gelen Ebü’l-Hasan Ali b. 

Hâcib en-Nu‘mân ilkinde iki yıl, ikincisinde ise otuz iki yıl altı ay olmak üzere yaklaşık otuz 

dört yıl altı ay kâtiplik yaparak çok uzun bir süre bu görevi yürütmüştür. Yine Ebü’l-Hasan 

Ali’nin oğlu Ebü’l-Fazl yedi, Ebü’l-Alâ et-Tarîk ise sadece iki buçuk ay gibi bir süre kâtiplik 

görevi yapmıştır. Ebû Talib Muhammed b. Eyyûb ise; bir yılı Kâdir-Billâh döneminde olmak 

üzere İbnü’l-Müslime’nin, Halife Kâim-Biemrillâh tarafından vezirliğe atanmasına kadar 

geçen süre zarfında toplam on altı yıl halifenin kâtipliğini yapmıştır.759 Şimdi kaynaklarda yer 

alan bilgilere göre Kâdir-Billâh dönemi kâtipleri hakkında kısaca bilgi verelim: 

a. Ebü’l-Fazl Muhammed b. Ahmed ed-Deylemî 

Büveyhî emiri Bahâüddevle tarafından hilafete getirilen Kâdir-Billâh, Ebü’l-Fazl ed-Deylemî’yi 

kâtibi olarak görevlendirmişti. Kaynaklarda hakkında fazla bilgi olmayan bu kâtibin 381/991 

yılında göreve getirildiği anlaşılmaktadır.760 

b. Ebü’l-Hasan Ali b. Hâcib en-Nu‘mân 

Kâdir-Billâh’ın, 386/996 yılında kâtipliğine İbn Hâcib en-Nu‘mân’ı tayin ettiği 

anlaşılmaktadır. Tâi‘-Lillâh’ın halifeliği döneminde İbn Hâcib en-Nu‘mân, kız kardeşi 

Âmine’nin ihbarı üzerine Kâdir-Billâh’ı tutuklamakla görevlendirilen ekibin içerisindeydi. Bu 

nedenle Kâdir-Billâh’ın halife olmasının ardından bir müddet tutuklu kaldıktan sonra serbest 

kalmıştı. İbn Hâcib en-Nu‘mân, Kâdir-Billâh’a aracılar göndererek ve saraydaki bağlantılarını 

kullanarak kendisini affettirmiş ve tekrar kâtiplik görevine dönebilmiştir.761 İki yıl gibi bir 

süre görevde kalan İbn Hâcib en-Nu‘mân, görevinden 388/998 tarihinde azledilmişti. Ancak 

çok kısa bir süre sonra tekrar görevine dönmüştü.762 Kâdir-Billâh’ın ikinci kez bu göreve 

                                                 
756 Mesela Halife Muttakî Lillah’ın (ö. 357/968) karşı çıkmasına rağmen Emîrü’l-ümera Tüzün’ün ataması ile kâtip 
olan İbn Şirzâd, devleti tamamen yönetmeye başlayınca Tüzün tarafından azledilmişti. Ancak 334/945’te 
vefatından Büveyhîlerin Bağdat’ı ele geçirmesine kadar -kısa süre de olsa- İbn Şirzâd Emîrü’l-ümera olmuştu. 
Bkz. İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 2/78; Kabir, The Buwayhid Dynasty of Baghdad 
(334/946-447/1055), 124.  

757 Halifeler, her ne kadar siyasi olarak güçsüz olsalar da potansiyel bir risk taşıdığı için, Büveyhi emirlerinin bu 
gücü kontrol altına almak amacıyla kâtiplerin görevlendirilmesinde müdahil olmak istemeleri gayet doğaldır. 

758 Kâdir-Billâh, Ebü’l-Fazl ed-Deylemî, Ebü’l-Hasan Ali İbn Hâcib en-Nu‘mân ve Ebü’l-Alâ et-Tarîk’i kâtiplik 
görevine kendisi tayin etmiştir. Bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/353-383, 15/8. 

759 Bilgi için bkz. Hançabay, Abbâsîler Döneminde Vezirlik, 210-214. 

760 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/353. 

761 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/383.  

762 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/8. 



 

103 

 

getirdiği İbn Hâcib en-Nu‘mân, 421/1030 tarihindeki ölümüne kadar yaklaşık otuz iki yıl altı 

ay Kâdir-Billâh’ın kâtipliğini yapmış, yerine oğlu Ebü’l-Fazl Muhammed tayin edilmişti.763 

c. Ebü’l-Alâ Saîd b. Hasan et-Tarîk 

İbn Hâcib en-Nu‘mân’ın 388/998 yılında görevinden azledilmesinden sonra Ebü’l-Alâ et-

Tarîk, kâtip olarak tayin edilmişti. Ancak Ebü’l-Alâ et-Tarîk bu görevi sadece iki buçuk ay 

sürdürebilmiş ve yerine tekrar İbn Hâcib en-Nu‘mân getirilmişti.764 

d. Ebü’l-Fazl Muhammed b. Ali Hâcib en-Nu‘mân 

Muhammed b. Ali, Kâdir-Billâh tarafından 391/1001 yılında veliaht tayin edilen765 oğlu Ebü’l-

Fazl’ın kâtipliğine getirilmiş ve onun 409/1019 tarihindeki vefatına kadar766 muhtemelen bu 

görevini devam ettirmiştir. Ebü’l-Fazl’ın ölümünden yeni görevine başlayıncaya kadar geçen 

sürede hayatıyla ilgili kaynaklarda herhangi bir bilgiye rastlanılmamıştır. Babası İbn Hâcib 

en-Nu‘mân’ın 421/1030 yılındaki vefatından hemen sonra halifenin kâtipliğine atanmış 

ancak yedi ay sonra bu görevinden azledilmiştir.767  

e. Amîdürrüesâ Ebû Talib Muhammed b. Eyyûb 

Ebü’l-Fazl Muhammed’in kısa süren görevinin ardından 422/1031 tarihinde Kâdir-Billâh’ın 

kâtipliğine Amîdürrüesâ Ebû Talib Muhammed tayin edilmiştir.768 Bu kişi aslında Kâdir-

Billâh’ın oğlu Kâim-Biemrillâh döneminin kâtipleri arasında sayılan ve yaklaşık on altı yıllık 

görev süresinin yaklaşık bir yılını Kâdir-Billâh döneminde geçiren kâtiptir.769 

İdari teşkilatın bir diğer önemli kurumlarından biri olan şurta; sözlükte “yırtmak, yarmak; 

şart koşmak, görevlendirmek” gibi anlamlara gelen, şehirlerde emniyet ve asayişin 

sağlanması, düzenin korunması, suçluların takibi ve yakalanması görevlerini yürüten emniyet 

güçlerini ifade eder.770 Hz. Peygamber döneminde ilk olarak ases adı altında ortaya çıkan, 

Abbâsîler döneminde maûne olarak da isimlendirilen bu müessesenin başındaki kişi, sâhibü’ş-

şurta (emîrü’ş-şurta) ve sâhibü’l-ma‘ûne ünvanları ile de anılmıştır. Burada görevli olan 

kimselere ise şurtî, ashabü’ş-şurta veya ashabü’l-maûne, ricâlü’l-maûne şeklinde 

                                                 
763 Safedî, el-Vâfî bi'l-Vefeyât, 18/283.  

764 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/8.  

765 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/17; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/492. 

766 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî tarihi’l-mulûk ve’l-umem, 15/131; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/125; İbn Kesîr, 
el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/578-579. 

767 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/213. 

768 İbnü’l-İmrânî, el-İnbâ’ fî Târîhi’l-Hulefâ, 187. 

769 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 16/11. 

770 K. V. Zettersteen, “Şurta”, MEB İslâm Ansiklopedisi (Eskişehir: 1997), 584-585. Ayrıca Şurta ile ilgili geniş bilgi 
için bkz. Metin Yılmaz, İslâm Şurta Teşkilatı (Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Doktora Tezi, 2003). 



 

104 

 

isimlendirmeler yapılmıştır.771 Sâhibü’ş-şurta ünvanına 415/1024 yılından itibaren 

kaynaklarda çok az rastlanmaktadır. Bu ünvanın yerine daha çok ‘vâli’ş-şurta’ 

kullanılmıştır.772 Bu teşkilatın görevi, daha ziyade günümüzdeki emniyet/inzibat birliklerine 

benzemekte idi.773 

Şurta teşkilatının görev alanları, dönemlere ve bölgelere göre değişiklik gösterse de genellikle 

temelde idari ve adli görev alanı olmak üzere iki bölüm şeklindedir. İdari alanda; emniyet ve 

güveni sağlama, olağanüstü hallerde savaşa katılma, itfaiye işleri, diplomatların ağırlanması 

ve güvenliklerinin sağlanması, bayındırlık faaliyetleri, vergilerin denetimi, sınır ve gümrük 

kontrolü, ihbar ve ilan görevleri sayılabilir. Adli alanda ise; cezaların infazı, hapishane 

güvenliğinin sağlanması, suçlara engel olma, suçluların ortaya çıkarılması ve sanıkların 

yakalanıp sorguya çekilmesi gibi görevleri vardı.774 Böylelikle Abbâsîler ile birlikte şurta 

teşkilatının idari ve adli görev alanı daha da genişlemiştir. Buna paralel etkinliği de artarak 

hilâfet merkezi Bağdat’ta emir veya valilerle denk sayılmıştır.775 

Şurta teşkilatında görev alan diğer görevliler; bekçi ve özel muhafızlar, gardiyanlar, merkez 

dışı bölgelerdeki güvenlik görevlileri, infaz memurları, gece bekçileri, istihbarat görevlileri, 

cezaevi müdürü, mızraklı birlikler, köprü ve devriye muhafızları, şehir ve bölge 

sorumlularından oluşmaktaydı.776  

Büveyhîlerin hâkimiyeti döneminde emir Muizzüddevle, iktidarının sonlarına doğru 

(350/961) şurta teşkilatının başına yapacağı atamalarda, tıpkı adli kurumlarda olduğu gibi 

damân (iltizam) usulünü getirmiştir. Bu uygulamaya göre sâhibu’ş-şurtalar, bu görev için her 

kamerî ayda kendi hazinesine belli bir miktar ödeme yapmak zorunda kalmışlardır.777. Bu 

zaruret, teşkilatın bozulmasının nedenlerinden biri olmuştur. 

Sonuç olarak ordu ile birlikte emniyet teşkilatı, tarih boyunca devletler için büyük bir öneme 

sahip olmuş, yönetim ve idarede etkinliği hiç azalmamıştır. Bu nedenledir ki, Abbâsî 

halifelerinin otoritelerinin zayıflaması neticesinde bir çıkış kapısı olarak görülen ordu 

komutanları, emîrü’l-ümera olarak tayin edilmiş, yönetimde bu kişiler etkin olmaya 

başlamıştır. Bununla birlikte emniyet teşkilatı ve yöneticisi de (sâhibü’ş-şurta) sahip olduğu 

                                                 
771 Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 11/924; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/102, 

170-171. 

772 Yılmaz, Şurta, 39/243. 

773 Muhammet Hanefi Palabıyık, İslâm Devletlerinde Emniyet Teşkilatı (Erzurum: Atatürk Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1991), 87. Ayrıca Abbâsî halifesi Cafer el-Mansur, devletin bekası için 
hayati öneme sahip dört kurumu; adalet, emniyet, maliye ve ulaştırma şeklinde ifade etmiştir. Bilgi için bkz. Bkz. 
Salih Derâdike, “Nizâmü’ş-Şurta fî Asri’l-Abbasî”, Mecelletü’d-Dirâsât 16/3 (1989), 64. Hatta Arap devletlerinde 
emniyet/güvenlik teşkilatına günümüzde de Şurta denilmektedir. 

774 Bu görev alanları ile ilgili geniş bilgi için bkz. Yılmaz, İslâm Şurta Teşkilatı, 142-161. 

775 Emir Ali Seyyid, Muhtasaru Tarihi’l-Arab, çev. Afif Ba’lebekkî (Beyrut: Dârü’l-İlm, 1967), 364.  

776 Bu görevler ile ilgili geniş bilgi için bkz. Yılmaz, İslâm Şurta Teşkilatı, 115-134. 

777 İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 2/189. Bu durum, aynı zamanda bu göreve gelen kişilerin 
bu meblağı karşılamak veya misliyle çıkarmak için, halkın malını haksız yollarla gasp etme sonucunu 
doğuruyordu.  



 

105 

 

güç ve emrindeki teşkilat mensupları sayesinde aynı oranda yönetimde söz sahibi olmuştur. 

Bu durum, daima göz önünde olmalarına ve aynı zamanda bu gücü ele geçirmek isteyen 

ihtiras sahiplerinin de hedefi haline gelmelerine sebep olmuştur. Ülke içerisinde meydana 

gelen isyan girişimlerinin odak noktasında genelde bu teşkilat ve âmirleri olmuştur. Emîrü’l-

ümera döneminden itibaren halife dahil idari erki yöneten ve yönlendiren unsur, genelde 

emirler olmuştu. Tıpkı vezirler gibi sâhibü’ş-şurtalar da emirlerin tahakkümü altında 

bulunmaktaydılar. Bu nedenle emirlere yaranmak veya farklı amaçlar taşıyan emniyet ve 

asayişten sorumlu bu teşkilatın lideri, zaman zaman anarşi ve kaostan nemalanmıştır.778 

Bazen de bu kargaşa ve kaosun faturası teşkilatın başındaki kişilere kesilmiştir. Mesela Kâdir-

Billâh döneminde 408/1018 yılında Sünnîlerle Şiîler arasında meydana gelen çatışmalarda, 

ayyârların Şiî Kerhlilere destek vermesi ve olaylara karışması neticesinde Sâhibü’ş-şurta el-

Mikdâm Ebû Mekâtil’in Kerh’e girmesine engel olunmuş ve öldürülmüştür.779 İşte bu ve 

bunun gibi gelişmeler göstermektedir ki; emîrü’l-ümera ve Büveyhîler döneminde hilafetin 

otoritesinin güç kaybetmesi ile birlikte bölge ve yerel yönetimlerin güç kazanması, oluşan 

ekonomik sıkıntılar ve kaos ortamı, tüm idari erkânın işini zorlaştırmıştır. Ayrıca yetkisi ve 

gücü azalan bu idari teşkilatta meydana gelen bozulmalar, şurta teşkilatının devlet ve toplum 

nezdinde güvenilirliğini ve inandırıcılığını sarsmış, ayyarlar vb. suç örgütlerinin kendi adalet 

sistemini oluşturmalarına ise zemin hazırlamıştır. 

Abbâsîler döneminin önemli kurumlarından birisi de berîd teşkilatıdır. Berîd kelimesi; 

“süvari, postacı, elçi, ulak, iki posta menzili arasındaki mesafe ve postaya verilen yazılar” 

gibi780 anlamlara gelen haberleşme ve istihbarat birimine denilmektedir. Emevilerden hilafeti 

devralan Abbâsîler; siyasi, sosyal ve kültürel alanda gösterdikleri gelişmeyi posta, 

haberleşme ve istihbarat alanında da göstererek berîd teşkilatının kurumsal hale 

getirilmesini sağlamışlardır.781 Bu teşkilatın başındaki kişiye Sâhibü’l-Berîd, Sâhibü’l-Berîd 

ve’l-Ahbâr veya Harâitî denilmektedir.782. 

                                                 
778 Büveyhî emiri Bahaüddevle’nin 389/999'da Bağdat’ı terkederek Başkent Şiraz’a gitmesinden sonra şehir, adeta 
kargaşa ve anarşinin kol gezdiği bir mekan olmuştu. Böyle bir dönemde şehrin asayişinden sorumlu olan 
sâhibü’ş-şurtalar, bizâtihî kargaşanın oluşmasına destek olmuşlardır. Pek çok suç örgütleriyle birlikte hareket 
etmiş, kan döküp halkın malına tamah etmiş, hapishanelerdeki mahkûmları ise serbest bırakmışlardır. Bkz. 
Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 11/429; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi-Tarih, 7/336-337; Müneymine, Büveyhîler 
Devleti Tarihi, 126. 

779 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/125. Burcumî’nin önderliğinde 422/1031’de 
meydana gelen bir iç çatışmada eski sahibü’ş-şurta’lardan el-Kalâlikî öldürülmüş, mevcut Büveyhîlerin Bağdat 
Sâhibü’ş-Şurta /Sâhibü’l-Ma‘ûne’si Ebû Muhammed en-Nesevî’nin ise evi yağmalanmıştır. Bkz. İbnü’l-Cevzî, el-
Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/213-214; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/200. 

780 Kazıcı, İslâm Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi, 402; İbrahim Harekat, “Berid”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 992), 5/498. 

781 Taner Yıldırım, “Abbâsîlerde Bilgi Toplama ve Haberleşme”, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 27/27 
(2017), 262. 

782 Derâdike, "Nizâmu'ş-Şurta fî Asri'l-Abbasî", 97. 



 

106 

 

Berîd teşkilatının posta, kargoculuk ve istihbarat olmak üzere üç ana görev alanı 

bulunmaktadır.783 Bu teşkilat; merkezi idareyi oluşturan divanlar arasında başkent ile 

vilayetler arasındaki haberleşmeyi sağlamak, memurların ülke içerisinde seyahatlerini 

düzenlemek, posta ve haberleşme ile ilgili diğer görevleri yerine getirmek, istihbarat ve gizli 

haberleşmeyi koordine etmek gibi önemli görev ve sorumluluklara sahipti.784 Hızlı 

haberleşmeyi sağlamak için berîd binitleri,785 posta güvercinleri, ateş kuleleri kullanılırdı. 

Ayrıca binek hayvanların kullanılamadığı durumlarda çok hızlı yürüyebilen yaya postacılar 

(sâiler), deniz ve nehirler aracılığıyla da haberleşme sağlanmaktaydı.786 Yollarda her iki-üç 

fersahta bir berîd teşkilatına ait “Silel” adı verilen istasyonlar bulunurdu. Bu istasyonlarda 

dinlenme ve ihtiyaçlarını giderme alanları bulunur, sürekli olarak berîd teşkilatının kullandığı 

atlar, katırlar ve develer yer alırdı.787 

Abbâsîlerin güç kaybetmesi ile bu hassas ve önemli kuruma gereken ehemmiyetin 

verilememesi, zamanla aksaklıkların, bozulmaların yaşanmasına neden olmuştur.788 Bu 

yaşanan aksaklık ve koordinasyonsuzluklara bir örnek verecek olursak; dönemin halifesi 

Tâi‘-Lillâh, 379/989 yılında hanedan üyelerinden Kâdir-Billâh’ın kız kardeşi Âmine’den 

abisinin hilafeti ele geçireceğine dair bir jurnal alır. Tâi‘-Lillâh da, halifeliğine yönelik bu 

tehdit ihbarı üzerine hemen amcaoğlu Kâdir-Billâh’ı tutuklatmak üzere komutanlarından 

birini görevlendirir.789 Ancak Kâdir-Billâh, kendisine yönelik bu yakalama kararını önceden 

haber aldığı için Büveyhîlerin Batiha emiri Mühezzibüddevle’ye sığınır.790 Bu olay, halifenin 

ve devletin istihbarat ağının iyi çalışmadığını gösteren önemli bir kayıt olarak zikredilebilir. 

Kâdir-Billâh döneminde, diğer kurumlarda olduğu gibi berîd teşkilatı da Büveyhîlerin 

idaresine geçmiş, hilafete bağlı haberleşme ağı lağvedilmiştir. Bu durumun sonucu olarak 

                                                 
783 Yaşar Çelikkol, “Emeviler Dönemi Şurta ve Berid Teşkilatı”, e-Journal of New World Sciences Academy 6/2 

(2011), 327. 

784 İsmet Kayaoğlu, İslâm Kurumları Tarihi (Konya: Selçuk Üniversitesi Yayınları, 1994), 66; Hitti, Siyasi ve Kültürel 
İslâm Tarihi, 2/496; Wilhelm Barthold, İslâm Medeniyeti Tarihi, çev. M. Fuad Köprülü (Ankara: Akçağ Yayınları, 
2004), 276-277. 

785 Hızlı haberleşmeyi sağlamak için güçlü, iyi ata binen ulaklara, hızlı binekler veren ve bu mesleğin 
yaygınlaşmasını sağlayan ilk emir Irak Emiri Muizzüddevle olmuştur. Bu yönleriyle meşhur olan ulaklardan Fadl 
ile Meruş adındaki gençlerin, günde kırk fersah (180 km) yol gidebildiği, bunlardan birini Sünnîler diğerini de 
Şiîler taraftar olarak desteklemekteydi. Haberler Şiraz’dan Bağdat’a yedi günde ulaştırılabiliyordu. Bkz. 
Rûzrâverî, Zeylü Kitâbi Tecâribi’l-Ümem, 40. 

786 Will Durant, İslâm Medeniyeti, çev. Orhan Bahaeddin (İstanbul: Tercüman Yayınları, 2004), 67.  

787 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 321. 

788 Bilgi için bkz. Mustafa Dağ, Erken Dönem İslâm Dünyasında Berid Teşkilatı ve İstihbarat (Elazığ: Fırat 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2012), 59; Metin Yılmaz, “Emevi ve Abbasi 
Dönemlerinde İç İstihbarat”, İSTEM 12 (2008), 191. Bu hususlara ilişkin İmam Ebû Yûsuf “Kitâb’ul-Harâc” isimli 
eserinde; Berîd teşkilâtının bozukluğu, görevli memurların güvenilir olmadığı, bu kişilerin valiler, kadılar, maliye 
memurları ile anlaşarak doğruları olduğu gibi aktarmamaları nedeniyle bu bilgilere kuşku ile yaklaşılması 
gerektiği konularına değinmiştir. Bkz. Ebû Yûsuf Yakub b. İbrahim b. Habib b. Sa’d el-Kûfî, Kitâbu’l-Harâc, çev. Ali 
Özek (İstanbul: Hisar Yayınevi, 1973), 285. 

789 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/337; Hanne, “Women, Power, And The Eleventh And 
Twelfth Century Abbasıd Court”, 80. 

790 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/439; Küçükaşçı, “Kâdir-Billâh”, 24/127. 



 

107 

 

halifeler, düşmanlarına karşı etkili politika üretmeleri konusunda dezevantajlı konumda 

olmuşlardır. İstihbaratta aslolan, olaylar gerçekleşmeden önleme ve alınan bilgiye göre etkili 

tutum ve tavır geliştirme durumudur. Kâdir-Billâh döneminde bu durumlara ilişkin 

verebileceğimiz örnekler olarak; Ukaylî emiri Kırvaş’ın 401/1010 yılında Abbâsîler ve 

Büveyhîler adına okuttuğu hutbeyi, Fatımîler adına okuttuğu haberinin alınması üzerine 

Kâdir-Billâh’ın Bahâüddevle’den aldığı destekle tekrar Abbâsîler adına okutulmasını 

sağlaması, Şiîlerin önemli âlimlerinden olan Şerîf er-Radî’nin, Fâtımî halifesini öven bir şiir 

kaleme aldığını haber alması üzerine de hemen sorguya çektirilmesi ve Fâtımîlerin nesebini 

karalayan bir bildiriyi Şiî âlimlerine imzalattırması, Gazneli Mahmut’un nâibi ve Horasanlı 

hacıların reisi Hasanek’in 415/1024 yılında hac dönüşü yolunda Mısır’dan geçmesi, Fâtımî 

halifesi Zahir ile görüşmesi ve çeşitli hediyelerle uğurlanması üzerine hakkında Karmâtî 

olduğu iddiasının öne sürülmesi dolayısıyla Kâdir-Billâh ile Sultan Mahmut’un arasının 

açılması olaylarını zikredebiliriz.  

İdari teşkilatın bir diğer önemli kurumlarından birisi hisbe teşkilatıdır. “Hesap etmek, 

saymak; yeterli olmak” gibi anlamlara gelen hisbe terim olarak; İslâm’ın ‘iyiliği emretmek, 

kötülüğü de nehyetmek’ düsturuyla genel ahlâkı ve kamu düzenini koruma faaliyetlerini ve bu 

hususla görevli müesseseyi ifade etmektedir. Bu işle görevli memurlara “muhtesip, vâli’l-hisbe, 

veliyyü’l-hisbe, mütevelli’l-hisbe, nâzırü’l-hisbe” denilmektedir.791Teşkilatın amacı; halkın 

yüksek bir ahlak seviyesine erişebilmesi için toplumu kötü işçilikten, dolandırıcılıktan, 

zorbalıktan, sömürüden kurtarabilecek bir şekilde sosyal hayatı düzenlemektir.792 Teşkilatın 

görevleri ise; ticarette düzeni sağlamak, kalitesiz mal alım-satımını engellemek, hatalı 

ölçümleri ve kötü işçiliği, stokçuluk nedeniyle aşırı fiyatlanmayı, karaborsacılığı 

engellemek,793 borçluların borçlarını ödeyip-ödemediğini, kumar, faiz ve alkol gibi İslâm’ın 

yasakladığı fiillerin işlenip işlenmediğini kontrol etmek gibi ticari hayatı ilgilendiren pek çok 

görevlerin yanı sıra halka beş vakit namaz kılmayı emretmek, kılmayanı dayak ve hapisle 

cezalandırmak, imam ve müezzinleri denetlemek, ezanın doğru okunmasını sağlamak, 

doktorların ve öğretmenlerin görevlerini gerektiği gibi yapıp-yapmadığını kontrol etmek 

şeklinde sıralanabilir.794  

Büveyhîlerin egemenliğindeki Halife Tâi‘-Lillâh (363-381/974-991) ve Kâdir-Billâh (381-422 

/ 991-1031) döneminde de hisbe teşkilatı, görev alanına giren sorumlulukları yerine 
                                                 
791 Ebû Kasım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, nşr. Abdürrahîm Mahmûd 
(Kahire: 1960), 1/83; Cengiz Kallek, “Hisbe”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
1998), 18/33; Sadrettin Buğda, “İslâm Hukukunda Hisbe Teşkilatı (Mâverdî’nin ‘er-Rütbete fi Talebi’l-Hisbe’ Adlı 
Eseri Bağlamında)”, İslâm Düşüncesi Araştırmaları -II- Metodolojik Yaklaşımlar, ed. Mahsum Aytepe - Hasan Kaya 
(Ankara: Araştırma Yayınları, 2020), 255. 

792 Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm el-Harrânî, Bir İslâm Kurumu Olarak 
Hisbe, çev. Vecdi Akyüz (İstanbul: İnsan Yayınları, 1989), 10. Ayrıca hisbe teşkilatı ve muhtesip ile ilgili geniş bilgi 
için bkz. Ahmet Duran, “İslâm Hukukunda Sosyal Terbiye ve Kontrol Kurumu Olarak Hisbe”, EKEV Akademi 
Dergisi 9 (2015), 64, 9-39. 

793 Abdülaziz Dûrî, İslâm İktisat Tarihine Giriş, çev. Sabri Orman (İstanbul: Endülüs Yayınlari, 1991), 140. 

794 İbn Teymiyye, Bir İslâm Kurumu Olarak Hisbe, 33. Ayrıca Hisbe teşkilatının görevleri hakkında bilgi için bkz. 
Mâverdî, el-Ahkâmu’s-Sultaniyye (İslâm’da Devlet ve Hilafet Hukuku), 453-482.  



 

108 

 

getirmeye çalışmış, görevin çeşitliliği ve muhteviyatı konusunda herhangi bir değişiklik 

olmamıştır. Ancak bu teşkilatın da Büveyhîlerin idare ve sorumluluğunda olması, Bağdat çarşı 

ve pazarlarında zaman zaman mezhepsel çatışmaların ortaya çıkmasına, ayyarların çıkarttığı 

yağma ve talanların artmasına, böylece teşkilatın işlerinin zora girmesine ve halkın büyük 

sıkıntılar çekmesine neden olduğu yaşanan bir vakıadır. 

Büveyhîlerin tarihi kökleri itibariyle idari yapıdan uzak bir hayat sürmeleri, köklü devlet 

geleneklerine aşina olmamaları ve uzun bir süre yöneten değil yönetilen paralı askerlerden 

müteşekkil topluluk olmaları, hazır devraldıkları bu önemli kurumların düzenli ve istikrarlı 

bir geleceğinin de olmasına engel olmuştur. Bu yönüyle Abbâsîlerde görülen bu kurumlar, 

tarihsel süreç içerisinde ad ve görev alanlarında bazı değişiklikler veya aksaklıklar yaşamış 

olsa da devlet ve toplumlar nezdinde hayatî fonksiyonunu hiçbir zaman kaybetmemiştir. 

4.2. Askeri Teşkilat 

Abbâsîler, Emevilerin tüm idari kademelerinde öncelemiş oldukları Arap milliyetçiliğine 

karşılık, orduda bir denge unsuru olarak gördüğü savaşçı kimlikleri ile öne çıkan Türklere 

ağırlık vermeye başlamışlardı.795 Devletin ilk yıllarında uyguladıkları Arap ve İran yanlısı 

politikanın aksine, zamanla Türkleri orduda çoğaltmışlar ve Arap-Fars unsurlarına karşılık 

denge politikası olarak kullanmışlardır.796 Bu husus, özellikle Halife Mu’tasım ile birlikte daha 

da yaygınlaşmış797 hatta 221/836 yılında Türklerden oluşan ordu birlikleri için Sâmerrâ 

adında bir şehir bile kurulmuştur.798 Türklerden oluşan bu ordu, halifelerin iktidara 

gelmesinde ve yönetimde büyük bir etkiye sahip olmuş, bu kapsamda Halife Mütevekkil, 

Müstaîn, Mu’tez, Mühtedî-Billah ve Muktedir-Billah’ın görevden alınmalarında ve 

öldürülmelerinde önemli bir etken olmuştur.799  

                                                 
795 Yıldız, İslâmiyet ve Türkler, 116-117; Azimli, “Abbâsîler Döneminde Türklerden Oluşturulan Ordu: Hassa 
Ordusu”, 34. 

796 Bu ordu birlikleri hakkında geniş bilgi için bkz. Azimli, “Abbâsîler Döneminde Türklerden Oluşturulan Ordu: 
Hassa Ordusu”, 31-37. 

797 Azimli, “Abbâsîler Dönemi Türklerden Oluşturulan Özel Ordu ve Aile İlişkileri”, 158-160.  

798 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 11/65; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/21-22. 

799 Örneğin Afşin, Eşnâs, İnak, Vasif, Boğa el-Kebir gibi önemli komutanlar Abbâsî ordusunda görev yapmışlardır. 
Özellikle Samerra döneminde Türk komutanlar devlet yönetiminde etkili olmuşlardır. Eşnâs et-Türkî, Abbâsî 
tarihinde hep ilkleri yaşamış, adı halifelerden sonra hutbelerde zikredilen ilk komutan, halifeler tarafından tahta 
oturtulup sultan ünvanı verilen ilk kişi, ordu başkomutanı, halifenin Türk asıllı ilk hacibi ve bütün batı 
vilayetlerinin valisi olmuştur. Türk komutan Mûnis el-Muzaffer’de Zenc isyanı gibi pek çok isyanın 
bastırılmasında devlete önemli katkılar sağlamış ancak daha sonra ordusuyla birlikte isyan ederek Halife Kâhir 
Billah’ı tahttan indirtmiş ve Muktedir-Billah’ı tahta tekrar çıkartmıştı. Ancak çok geçmeden Muktedir-Billah ile de 
araları bozulunca onu öldürtmüştür (320/932). Bu konularla ilgili geniş bilgi için bkz. Yılmaz, “Abbâsîler Dönemi 
Türk Komutanlarından Mûnis el-Muzaffer’in (ö. 321/933) Hayatı ve Askerî Görevleri”, 123-156; Yavuz Selim Göl, 
“İlk Müslüman Türklerin Darbe Girişimleri Sâmerrâ Dönemi”, 15-16 Aralık 2016 Uluslararası Demokrasi 
Sempozyumu (Darbeler Ve Tepkiler), ed. Betül Karagöz Yerdelen (Giresun: Divan Kitap, 2016), 700; Fatih Güzel, 
“Abbâsî Dönemi Önemli Türk Komutanlarından Eşnâs Et-Türkî”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 11/60 
(2018), 1295-1301; Hakan Kılıç, Kuruluşundan Sâmerrâ Dönemi Sonuna Kadar Abbasi Devletinde Türk 
Komutanlar (Kastamonu: Kastamonu Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019). 



 

109 

 

Abbâsî ordusunun ana omurgasını, ücretli olarak istihdam edilen nizami ve daimi statüdeki 

muvazzaf askerler oluşturmuştur.800 Bu grubun, tüm ihtiyaçları genelde devlet tarafından 

karşılanmıştır. Ayrıca sadece savaş zamanında cihat davetine uyarak gönüllü olarak orduya 

katılan, kendilerine herhangi bir ücret veya maaş verilmeyen, zekât ve ganimetten pay alan 

gönüllü (mutatavvia) birlikler de önemli bir güç olarak varlıklarını hissettirmiştir.801 Abbâsî 

ordusunda görev alan muharip sınıflar ise; piyade birlikleri (müşât), süvari birlikleri (fursân), 

okçular (rumât), neffâtün (neft ateşi atmakla görevli birlikler), mühendisler (ağır silahların 

yapımı ve onarımıyla ilgilinen teknik personel), istihkâm (marangoz ve duvarcı gibi zanaat 

erbabı olan personel) birliklerinden oluşmuştur.802 

Savaşlarda kullanılan başlıca silah, araç ve gereçler dönemlere ve bölgelere göre bazı 

değişiklikler gösterse de yaygın olarak kullanılanlar; ok, yay, kılıç, hançer, mızrak, topuz, 

balta, zırh, miğfer, kalkan, merdiven, mancınık, arrâde, debbâbe, dikenli tel vb. araçlardan 

ibaretti.803 Yine develer ve yük hayvanları da karada ordunun teçhizat ve erzakını taşımada 

kullanılmıştır. Bu kullanılan araç ve gereçlerden farklı olarak Büveyhî emiri Adüdüddevle 

zamanında savaşlarda filler kullanılmış ve fillerin barınması için Şirâz'da "Filhâne-yi Adûdî” 

ismi verilen bir kümbet de yaptırılmıştır.804 

Abbâsî ordusunda görülen rütbeler ise; Arif (onbaşı),805 Halife,806 Nakîb (yüzbaşı),807 Kaîd 

(binbaşı),808 Emîr,809 Emîrü’l-Ümerâ (Başkomutan)810 şeklindedir. Başlangıçta emîrü’l-ümerâ 

ünvanı, sadece ordu komutanı için kullanılmakta iken Halife Razî-Billâh döneminde İbn 

Râik’in emîrü’l-ümerâ tayini ile birlikte askeri ve idari bir anlam kazanarak devletin en yetkili 

rütbesi olmuştur.811 Büveyhî döneminde kullanılan rütbeler ve lakaplar, daha önce Abbâsî 

ordularında ve aynı dönemde diğer emirliklerde kullanılan rütbelerle genel olarak aynı 

olmuştu. Büveyhîlerle birlikte kullanılan bu rütbe ve lakaplar, biraz daha artmıştır. Bu 

lakablar “hâcib, kâid, nakîb, hacîbül-hüccâb, nakibü'n-nükeba" gibi rütbelerdir. Bunların 

                                                 
800 Hitti, Siyasi ve Kültürel İslâm Tarihi, 2/733.  

801 Algül, İslâm Tarihi, 3/420.  

802 Hasan, Siyasi-Dini-Kültürel-Sosyal İslâm Tarihi, 3/93-97.  

803 Yıldız, “Abbâsîler”, 1/39. 

804 C.Edmund Bosworth, “Military Organisation under the Buyids of Persia and Iraq” Oriens 18/19 (1965/1966), 
165; Güner, Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-983), 157. 

805 10 kişilik en küçük birliğin komutanı. 

806 5 Arif birliğin (50 kişilik) komutanı. 

807 2 Halife (100 kişilik) birliğininin komutanı. 

808 10 Nakîb’ten oluşan birliğin komutanı. 

809 En az 10 Kaîd ve daha fazla sayıda birliklerin komutanı. 

810 Devletin en üst ordu komutanı. 

811 Mes’ûdî, Mürûcü’z-Zeheb ve Me’âdinü’l-Cevher, 3/411; Hitti, Siyasi ve Kültürel İslâm Tarihi, 3/737; Yıldız, 
“Abbâsîler”, 1/39; Mustafa Zeki Terzi, “Abbasi Devleti’nin Askeri Teşkilatında Ordu Komutanlığı ve Rütbeler”, 
BELLETEN 53/206 (1989), 162-163 



 

110 

 

dışında ordu içerisinde; subaşı veya sâhibül-ceyş (ordu başı), ısfahlâr (ordu komutanı) gibi 

rütbeler de kullanılmıştır.812 

Büveyhîlerin hilâfete hâkim olduğu dönemlerde sahip olunan coğrafyanın Akdeniz’e olan 

uzaklığı sebebiyle deniz kuvvetlerine daha az ilgi gösterilmesi, zamanla donanma gücünün 

duraklama dönemine girmesine neden olmuştur.813 Devlet, daha ziyade kara kuvvetlerini 

güçlendirmeye önem vermiş, sahillere yakın olan bölgeler ise bağlı vali ve emirler eliyle 

kontrol edilmeye çalışılmıştır.814 Bu bağımsız ve yarı bağımsız emirlikler, Abbâsîlerden miras 

olarak aldıkları denizcilik faaliyetlerini daha da geliştirmişlerdir. Endülüs Emevi Devleti (756-

1031) ile Fâtımîlerin (909-1171) bölgede etkin olmasıyla denizlerdeki hâkimiyet, zamanla bu 

devletlerin kontrolüne geçmiştir. Abbâsîlerin, batıda denize kıyısı olan bölgelerin 

hâkimiyetlerini kaybetmesi ile donanma gücü yok denecek kadar azalmış, devlet; bu 

bölgelerde varlığını askeri alanda değil, daha çok ticari alanda sürdürmeye çalışmıştır.815  

Büveyhîlerin hâkimiyetindeki askeri teşkilatın yapısı; büyük bir kısmı Deylemli, Gîlânlı (Cîl) 

ve Türkler olmak üzere kısmen de Arap unsurlar, Kürtler, Zutlar ve Lûrlar’dan oluşmuştur.816 

Deylemli olan Büveyhîlerin, ordularında büyük oranda Türkleri istihdam etmesindeki temel 

saikleri; Türklerin cesur, iyi ata binen, ok atan ve kılıç kullanan, coşkulu, entrika bilmeyen 

savaşçı süvari birlikler olması, aynı zamanda Deylemli unsurların zamanla sadakatinden 

şüphe duyulmasına neden olacak isyan girişimlerinde bulunmaları817 şeklinde ifade 

edebiliriz.818 Ancak Türklerin çoğunlukla Sünnî, Deylemlilerin ise Şiî olmaları sebebiyle 

zamanla bu iki güç arasında çekişmeler ve mücadeleler yaşanmış,819 bu durum; Büveyhîlerin 

güç kaybetmesinin de nedenlerinden birisi olmuştur.820  

                                                 
812 Bu ünvanlardan Hâcib kelimesi, 317/929 yılından itibaren değişime uğrayarak askeri bir rütbe haline 
dönüşmüş ve bu anlamıyla Büveyhîler döneminde kesin şeklini almıştır. İbn Miskeveyh, bu kelimeyi sürekli 
olarak askeri bir rütbe olarak ve ordu komutanı anlamında kullanmıştır. Bkz. Müneymine, Büveyhîler Devleti 
Tarihi, 222. 

813 Nebi Bozkurt, “Bahriye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1991), 4/497; 
Lewis, Tarihte Araplar, 155. 

814 Hasan, Siyasi-Dini-Kültürel-Sosyal İslâm Tarihi, 4/221. 

815 Fatih Sarıkaya, Abbâsîlerde Denizcilik (750-1258) (Manisa: Celal Bayar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Yüksek Lisans Tezi, 2008), 70. 

816 İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 2/85; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-
Ümem, 14/43; Güner, Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-983), 42; Gençtürk, İran Büveyhîleri 
(322-448/934-1056), 354. 

817 Örneğin Büveyhi emiri Adudüddevle, 956-957 yıllarında Bullaka liderliğinde bir grup Deylemli askerin büyük 
bir isyan girişimini yaşamıştı. Bilgi için bkz. Kabir, The Buwayhid Dynasty of Baghdad, 12. 

818 Müneymine, Tarihu ed-Devleti’l Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İçtimai ve es-Sekafi: Mukatatu Faris, 251-252; Güner, 
Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-983), 154; Azimli, “Abbâsîler Döneminde Türklerden 
Oluşturulan Ordu: Hassa Ordusu”, 31; Bozkuş, Büveyhîler ve Şiîlik, 116; Hacıyev, Irak Büveyhîleri'nin kuruluşu ve 
Muizzüddevle Dönemi, 280-283. 

819 Büveyhi ordusunun ana unsurunu oluşturan ve sayısal öneme sahip Deylemli ve Türkler arasında sürekli 
iktidarda söz sahibi olma mücadelesi olmuştur. İktidara gelen emirler, sürekli bu iki güç arasında denge siyaseti 
izlemeye çalışmıştır. Mesela; Büveyhî emiri Muizzüddevle, oğlu İzzüddevle Bahtiyar’a Deylemli ve Türkler 
arasında denge siyaseti izlemesini ve bolca ihsanda bulunmasını vasiyet etmiştir. Ancak buna rağmen başarılı 
olamadığı dönemler daha çok olmuştur. Yine Türklerin desteğini arkasına alan Bahâüddevle ile Deylemlilerin 
desteklediği Samsamüddevle arasında uzun süre iktidar mücadelesi yaşanmış, neticede Samsâmüddevle’nin 



 

111 

 

Halife Kâdir-Billâh döneminde ordunun idaresi Büveyhîlerin elinde olduğu için hilafetin 

kendine ait bir ordusu bulunmamaktaydı. Çünkü Büveyhî emirleri, halifelerin sarayında özel 

işleri vb. ihtiyaçlarını görmek üzere çok az sayıda görevliler bırakmıştı. Bu durumun bir 

kanıtı olarak; Ukaylî emiri Kırvâş, Fâtımîler adına hutbe okutmaya başlayınca821 Kâdir-Billâh, 

Büveyhî emiri Bahaüddevle’den Kırvâş üzerine ordu gönderilmesini istemişti.822 Bu olay, 

hilafetin olaylara müdahele edebilecek askeri bir gücünün olmadığını göstermektedir. 

III./IX. yüzyıldan itibaren merkezi otoritenin güç kaybetmesi ile birlikte halifeler, siyasi 

varlıklarını sürdürebilmek için askeri gücün arkasına sığınarak ordu komutanlarına çok geniş 

yetkiler vermiş; bu durum, yönetimde görünürde çift başlılık oluşmasını sağlamıştı. Ordunun 

bu durumu; aynı zamanda siyasi iradenin üzerinde “Demokles’in kılıcı” gibi bir konum 

oluşturmasına, bu gücü ele geçirmek isteyenler arasında iç çekişmelerin ve çatışmaların 

dozunun artmasına, silahlı bu gücün; hilafetin dayanağı olmaktan çıkarak siyaset ve halk 

üzerinde bir baskı unsuru olarak varlığını sürdürmesine ortam hazırlamıştır. Böylelikle 

Büveyhîlerle birlikte silahlı gücün bu fonksiyonu, zamanla ordu ve halk arasındaki dini ve 

milli bağın zedelenmesine neden olmuştur. Neticede Büveyhîler dönemi başta olmak üzere 

emîrü’l-ümera döneminden itibaren merkezi otorite güç kaybetmiş823 ve ülkedeki siyasi birlik 

zayıflamıştır. Bahâüddevle sonrası Büveyhî emirlerinin iktidar mücadeleleri, askerlerin de 

menfaatleri için güç devşirmeleri ve mal-servet biriktirme arzuları, anarşi ve kaos ortamı, 

ülkenin idari, askeri, sosyal ve ekonomik açıdan daha çok zayıflamasına sebep olmuştur.824 

4.3. Adli Teşkilat 

Emevilerin haksız ve hukuksuz uygulamalarına karşıt söylemlerle iktidara gelmiş 

Abbâsîlerin, Kur’ân ve Sünnet dahilinde hukuk devletini tesis edecekleri yönündeki amaç ve 

faaliyetleri,825 iyi bir adalet sisteminin varlığına olan ihtiyacın bir gereği olarak reformist bazı 

                                                                                                                                                    
azledilip kör edilmesine kadar mücadeleler devam etmiştir. Bkz. Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 11/431-
432; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/299, 336-338; Bosworth, “Military Organisation under the Buyids of Persia 
and Iraq” 156. 

820 Ateş, “Deylem”, 3/572. Ayrıca ordudaki bu iki etken güç, divanlarının bile iki divandan oluşmasına ve "Divânü’l-
Ceyşîn" şeklinde anılmasına sebep olmuştur. Bu iki divândan biri Deylemlilere, diğeri Türkler, Araplar, Kürtler ve 
diğer etnik unsurlara aitti. Her birinin başında “Ârız” denilen bir başkan bulunurdu. Bkz. Rûzrâverî, Zeylü Kitâbi 
Tecâribi’l-Ümem, 40/187-227. 

821 el-Azimî, Târîhu Haleb, 320. 

822 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/74-77; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/625-626. 

823 Ordunun siyasi irade üzerinde etkili olması sadece emirü’l-ümera döneminde değil, bir müddet Adüdüddevle 
dönemi hariç Büveyhîler döneminde de devam etmiştir. Mesela Irak emiri Şerefüddevle 416/1025 yılında vefat 
edince askerler onun yerine kardeşi Celalüddevle’yi getirmek istemişler ancak onun parasının az olduğunu 
öğrenmeleri üzerine bu kararlarından vazgeçerek Fars emîri Ebû Kâlicâr’a teklif götürmüşlerdir. Ancak Ebû 
Kâlicâr’ın Bağdat'a gitmesinin gecikmesi ve bazı talepleri yerine getirmek istememesi, ordu içerisindeki fitnelerin 
artmasına ve 417/1026 yılında Celalüddevle'yi yeniden başa geçirmek zorunda kalmalarına sebep olmuştur. Bu 
gelişmeler de doğal olarak emîr ile ordu arasındaki ilişkilere yansımıştır. Bkz. Müneymine, Büveyhîler Devleti 
Tarihi, 218. 

824 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 220. 

825 Bu faaliyetler için bkz. Metin Yılmaz, “İslâm Tarihinde (Emevi ve Abbasi Dönemi) Saltanata Bağlı Yargı 
Siyasallaşması”, İSTEM 3 (2004), 144.  



 

112 

 

icraatların ortaya çıkmasına imkan sağlamıştır. Dolayısıyla Abbâsîlerle birlikte tüm idari 

kurumlar gibi adli teşkilat ve kadılık görevi, yeniden yapılanma sürecine girmiştir. 

Abbâsîler ilk dönemlerinde, Emevilerin uyguladığı kadı atama usulünü terk ederek merkezi 

atama şeklini benimsemişlerdir.826 Yargının başındaki kadılar, yargılamayı; Kur’an, Sünnet ve 

kendi içtihatları doğrultusunda gerçekleştirmeye çalışmışlardır.827 Abbâsî tarihinde Halife 

Harun Reşîd (786-809) döneminde, adli teşkilatta önemli değişiklikler yapılarak yargı 

sistemi, yürütme gücünden ayrılarak İslâm tarihinde ilk defa Kâdı’l-Kudatlık828 müessesesi 

oluşturulmuş ve bu göreve Ebû Hanife’nin (ö. 150/767) öğrencisi Ebû Yusuf (ö. 182/798) 

tayin edilmiştir.829 Kâdı’l-kudatlık makamına da; kadıları tayin etme, onları denetleme, 

gerektiğinde de azletme yetkisi tanınmıştır.  

Büveyhîler dönemini de içine alan emîrlerin, iktidarın gerçek sahibi oldukları dönemde adâlet 

kurumu da yara almaya başlamış, dört mezhep başta olmak üzere özellikle bu dönemde 

şekillenen mezheplerin yaygın olarak benimsendiği bölgelerde, zamanla içtihat ruhunun 

zayıflaması ve yargıda reform sayılabilecek açılımların yapılamaması, siyasetin yargı 

üzerindeki baskısı, kadıların devletin imkanlarından daha çok yararlanma arzuları adâlet 

teşkilâtını gölgeleyen unsurlardan bazıları olarak zikredilebilir. Herşeye rağmen bu dönemde 

kurumlarda yaşanan bozulmalardan en az etkilen kurumun, yine adli teşkilât olduğu 

hususunu Mafizullah Kabir; kurumun, dini bir hüviyet taşımasından dolayı İslâm’ın ilk 

dönemlerinden itibaren merkezi hükümetten ve seküler yöneticilerin müdahalesinden büyük 

oranda bağımsız bir şekilde faaliyet gösterebilmesi ile izah etmektedir.830 Çünkü adaletle 

hükmetmek, Kur’an ve Sünnet’e dayandığı için yargı yetkisinin halifeye ait bir vazife olarak 

                                                 
826 S. Knut Vikor, Between God and the Sultan: A History of Islamic Law (New York: Oxford University Press, 2006), 

168.  

827 Bu uygulama, yargı bağımsızlığının yanı sıra İslâm fıkhının gelişmesine büyük katkılar sağlamıştır. Ancak bu 
durum, kadıların bazen aynı tür ve mahiyetteki davalarda farklı kararlar verebilmesi sonucunu doğurmuştur. Bu 
da şikayetlerin ve sıkıntıların artmasına neden olmuştur. Bunun için İbn Mukaffa (ö.142/759), İslâm hukukunun 
her bölgede içtihat ve reyden kaynaklanan ve farklılık gösteren uygulamalarına son vermek, hukukun 
standartlaştırılmasını sağlamak amacıyla Cafer el-Mansur’a bir rapor hazırlamış, onun emriyle hukuki çeşitliliğin 
ortadan kaldırılmasına çalışılmıştır. İslâm hukukunun standartlaştırılması ve yargılamada içtihat ve reyden 
kaynaklanan çeşitliliğin engellenmesi düşüncesi, fukahanın statüsünde bir değişikliğe ve otorite kaybına yol 
açabilecek bir sonuç doğuracağı açıktır. Bu sonuç da kadı ve ulema açısından, statüsüne ve fikri hürriyetine bir 
kısıtlama olarak değerlendirilebilir. Ancak hüküm verme ve sonuç alma konusunda keyfiliği, hata payını en aza 
indirmeyi hedeflemesinden ve topluma da güven vereceği düşüncesinden hareketle olumlu bir yaklaşım olarak 
değerlendirilebilir. 

828 İslâm adli teşkilatın ve yargılamanın en üst yetkilisine verilen addır. Kâdı’l-Kudatlık hakkında geniş bilgi için 
bkz. Abdürrezzak Ali Enbârî, Mansıbu Kâdı’l-kudât fi’d-Devleti’l-Abbâsîyye (Beyrut: Dâru’l-Arabiyyeti li’l-Mevsûât, 
1987); Muhammed Isâm Şebârû, Kâdı’l-kudât fi’l-İslâm (Beyrut: Dârü’n-Nahda el-Arabiyye, 1992); Ahmet Hamdi 
Furat, “Kâdılkudâtlık Müessesesinin Oluşumu ve İlk Kâdılkudâtlar”, İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
18 (2008), 103-122; Göl, Abbâsîler Döneminde Kâdı’l-kudâtlık. 

829 Ebû İshak İbrahim b. Ali eş-Şirâzî, Tabakâtu’l- Fukahâ, thk. İhsan Abbâs (Beyrut: Dâru’r-Râidi’l-Arabî, 1970), 
134; Şebârû, Kâdı’l-kudât fi’l-İslâm, 20; Fahrettin Atar, İslâm Adliye Teşkilatı (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 
Yayınları, 2020), 168. Ayrıca Kâdı’l-Kudatlık kurumunun teşekkülü ve ilk görevlilerini Ahmet Hamdi Furat şöyle 
sıralamaktadır: Ebû Yusuf, Ebü’l-Bahterî Vehb b. Vehb el-Kureşî, Ali b. Zıbyân (Zabyân) b. Ubeydullah b. Ömer, Ali 
b. Harmele et-Teymî, Yahya b. Eksem. Bilgi için bkz. Furat, “Kâdılkudâtlık Müessesesinin Oluşumu ve İlk 
Kâdılkudâtlar”, 107-117.  

830 Kabir, “Adminstration of Justice During The Buwayhid’s Period (A.D. 946-1055)”, 14. 



 

113 

 

görülmesi,831 bu gerekçeden dolayı da etkisinin ağırlığı doğal bir sonuçtu. Bu hususa bir 

örnek verecek olursak; Büveyhîlerin gölgesi altında halifelik yapan Kâdir-Billâh zamanında 

398/1007 yılında Bağdat’ta kadılık yapan kad’ıl-kudatlardan Ebû Hamit Ahmet b. Muhammed 

el-İsferâyinî (ö. 406/1016), Kâdir-Billâh’ta gördüğü uygunsuz bir tavır üzerine kendisine 

yazdığı bir mektupla “Şunu bil ki, Allah’ın bana verdiği bu görevden beni azletmeye senin gücün 

yetmez. Ben ise Horasan’a iki veya üç kelime yazarak seni halifelikten azledebilirim,” 

diyebilecek kadar kendisini bağımsız ve güçlü hissedebilmiştir.832 Bu yüzden Abbâsîlerin, 

emirler ve farklı mezhepsel hanedanların tahakküm ettiği dönemlerde bile yargı kurumunun 

hilafetle organik bağı hiçbir zaman tamamen kesilmemiştir.833 Bu bağı kendi düşünce ve 

istekleri doğrultusunda kullanmak isteyen iktidarlar, yargıya çeşitli şekillerde etki etmek 

istemişlerdir. Bu konuyu örnekleyen olay şu şekilde olmuştur: Kâdir-Billâh, Nikâbetü’l-

Aleviyyîn ve hac emirliği gibi görevleri olan İmamîlerin lideri konumundaki Şerîf er-Radî’nin 

406/1015-1016 yılında Fâtımî halifesini öven ve onu kendisi ile aynı nesepten gösteren bir 

şiir kaleme aldığını haber alması üzerine Şerîf er-Radî’yi sorguya çektirmek için dönemin 

Kâdı’l-kudatlık makamındaki Ebû Hâmid el-İsferâyînî ve Bakıllânî gibi âlimlerin huzurunda 

böyle bir şiir yazmadığı hususunda ifade vermeye davet etmiştir. Bu kapsamda Fâtımîlerin 

neseplerini karalamak için hazırlattığı bildiriye imza atması hususunda da kendisine baskı 

yaptırmıştır.834 

Büveyhî iktidarında kadı tayinlerinde zaman zaman damân (iltizam) usulünün uygulanması, 

adalet sistemini temelinden sarsan önemli gelişmelerden birisi olmuştur. 350/961 yılında 

Büveyhî emiri Muizzüddevle’nin, Ebu’l-Abbâs İbn Ebi’ş-Şevârib’i kendi hazinesine yıllık 200 

bin dirhem para vermesi karşılığında -Halife Mutî’ Lillâh’ın karşı çıkmasına rağmen- kâdı’l-

kudat olarak atamasını yapması,835 yine bu dönemde hisbe ve şurta teşkilatlarına da aynı 

usülle atamaların yapılması adalet sistemini sarsan, huzur ve güven ortamını ortadan 

kaldıran gelişmeler olmuştur.836 

Büveyhîler, Nikâbetü’t-Tâlibiyyîn/Aleviyyîn’i diğer nakiblikden ayırarak müstakil bir kurum 

haline getirmiş ve Nakîbü’t-Tâlibiyyîn’in tayin ve azlini kendi uhdelerine almıştı. Nakîbü’l-

                                                 
831 Safiyye Saâde, “Tetavvuru Mansıbu Kâdı’l-kudât fi’l-Fetreteyni’l-Büveyhîyye ve’s-Selcûkiyye”, Târîhu Bağdâdi’l-

İctimâî (Beyrut: Dâru Emvâc, 1988), 96. 

832 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 206. 

833 Kabir, “Adminstration of Justice During The Buwayhid’s Period (A.D. 946-1055)”, 14. 

834 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/111. 

835 Bilgi için bkz. İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 2/189; Saâde, “Tetavvuru Mansıbu Kâdı’l-
kudât fi’l-Fetreteyni’l-Büveyhîyye ve’s-Selcûkiyye”, 92-96. Müizzüddevle, vermiş olduğu bu karardan daha sonra 
vazgeçerek 352/963-64 yılında Ebu’l-Abbas b. Ebû Şevârib'i azledip yerine adaleti ve tavizsiz kararları ile 
meşhur kadı Ebu Beşir Ömer b. Eksem’i getirmiştir. Bkz. İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 
2/196. 

836 Muizzüddevle’nin iltizam usulü ile atamalar yapmasını bazı kaynaklar, içinde bulunduğu mali sıkıntılar -saray 
yapım inşası gibi- nedeniyle uyguladığını ifade etmektedir. Nitekim Nakîbü’t-Tâlibiyyîn Ebû Abdullah ed-Dâî’nin 
yargı kurumunda iltizam uygulanmasını, Hz. Ali ve ceddi Hz. Peygamber’e karşı büyük bir saygısızlık olacağını 
söylemesi üzerine kaldırması bu durumu teyit etmektedir. Bilgi için bkz. Kabir, “Adminstration of Justice During 
The Buwayhid’s Period (A.D. 946-1055)”, 18; İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 2/189. 



 

114 

 

Abbâsiyyîn’in tayin ve azlini ise halifenin yetki alanına bırakmışlardı.837 Bu kapsamda 

Büveyhî emiri Bahâüddevle, dönemin Şiî-İmâmiyye’nin on iki imam neslinden gelen ve 

önemli âlimlerinden biri olan Şerîf er-Radî’nin babası Şerîf Ebû Ahmed el-Hüseyin b. 

Mûsevî’yi “Kâdı’l-Kudât”, “Hac Emirliği”, “Mezâlim Mahkemeleri Başkanlığı” ve “Nikâbetü’t-

Tâlibîn” gibi dini, siyasi ve içtimai statüsü bulunan görevlere atanması için dönemin halifesi 

Kâdir-Billâh’a onaya sunmuştu (394/1004). Ancak Kâdir-Billâh, İsnâaşeriyye İmâmiyesine 

mensup Şiî bir kişiliğin toplumca ve devletçe çok önemli görülen “Kâdı’l-Kudât”lık görevine 

getirilmesini veto etmiştir.838 Bu olaydan yaklaşık iki yıl sonra Şerîf Ebû Ahmed el-Hüseyin b. 

Mûsevî’nin oğlu Şerîf er-Radî, Nikâbetü’t-Tâlibîn olarak 396/1006 yılında Bahâüddevle 

tarafından tayin edilmiş ve halifeye de onaylatılmıştır.839  

Abbâsîlerde kâdı’l-kudâtlık makamına ilk atanan kişinin, Ebû Hanife’nin önde gelen 

öğrencilerinden Ebû Yusuf’un olması; daha sonra atanan çoğu kâdı’l-kudâtların da aynı 

düşünce ve mezhepsel eğilime sahip olması geleneğini beraberinde getirdiği söylenebilir.840 

Ancak zamanla Şâfiîlik, Hanbelîlik ve Mâlikîlik mensubu kadıların da sonraki dönemlerde 

görev yaptığı gözlenmektedir.841 Şâfiî mezhebinin önde gelen isimlerinden biri olan İbn 

Mâkûlâ (ö. 475/1082’den sonra), kendisinin de Şafiî bir âlim olduğu söylenen Kâdir-Billâh ve 

oğlu Kâim-Biemrillah döneminde uzun bir süre kâdı’l-kudâtlıklık yapmıştır.842 

Kâdir-Billâh döneminde kaynakların verdiği bilgiye göre kâdı’l-kudâtlıklık makamına gelmiş 

kişiler şunlardır:  

Ebu’l-Hasen Alî b. Abdilazîz b. el-Hasen el-Kâdî el-Cürcânî (ö. 392/1001-1002), Ebû Hamit 

Ahmet b. Muhammed el-İsferâyinî (ö. 406/1016), Ebû Muhammed Abdullah b. Muhammed 

el-Ekfânî (ö. 405/1014), Ebu’l-Hasan Ahmed b. Muhammed b. Abdillah b. Ebi’ş-Şevârib (ö. 

417/1026) ve İbn Mâkûlâ Ebû Abdillah Hüseyn b. Ali (ö. 475/1082’den sonra) olmak 

üzeredir.843 

Büveyhî iktidarında özellikle Kâdir-Billâh döneminde zamanla her bölgeye birden fazla kadı 

tayin edilmeye başlanması ve her birine de kadı’l-kudât ünvanı verilmesi nedeniyle kadı’l-

kudâtlığın eski ihtişamını yitirdiği söylenebilir. Bu yüzden Kâdir-Billâh’ın oğlu Kâim-

                                                 
837 Ebû Tâlib en-Nâtık-Bilhak Yahyâ b. el-Hüseyn b. Hârûn et-Tâlibî, el-İfâde fî târihi’l-eimmeti’s-sâde (Ahbârü 

Eimmmeti’z-Zeydiyye fî Taberistan ve Deyleman ve Cilan içinde) nşr. Wilferd Madelung (Beyrut: 1987), 104-105-
108.  

838 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/43-44; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/504; 
Küçükaşçı, “Kâdir-Billâh”, 24/127-128.  

839 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/49; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/510. 

840 Bilgi için bkz. Benjamin Jokisch, Islamic Imperial Law: Harun al-Rashid’s Codification Project (Berlin: Walter de 
Gruyter, 2007), 287-310. 

841 Örneğin Kâdı’l-kudât Ebü’s-Sâib’in, Bağdât’da 328/940 yılında Şâfiîlerden ilk kâdı’l-kudâtlığa atanan kişi 
olduğu bilinmektedir. Bkz. Takıyyüddin İbn Kâdı Şühbe, Tabakâtü’ş-Şâfiîyye, nşr. Hâfız Abdülalîm Han 
(Haydarâbâd-Dekken: 1398-1400/1978-1979), 1/129. 

842 İbrahim Abdülgâni Derûbî, Kudâtü Bağdâd (Bağdâd: Dâru’ş-Şuûni’s-Sekafiyyeti’l-Âmme, 2001), 2/11.  

843 Saâde, “Tetavvuru Mansıbi Kâdı’l-kudât fi’l-Fetreteyni’l-Büveyhîyye ve’s-Selçûkiyye”, 186-187.  



 

115 

 

Biemrillah zamanında kadılarla ilgili yeni bir makam ihdas edilme gereği hissedilmiş ve 

“kadılara hükmeden, baş kadı” anlamına gelen “Akda’l-kudat”844 ünvanı ortaya çıkmıştır.845 Bu 

ünvanı taşıyan ilk kişi de meşhur Şafiî fakihi Ebu’l-Hasan el-Mâverdî olmuştur.846  

4.4.  Mali Teşkilat 

Abbâsî Devleti, merkeziyetçi bir yönetim şekline sahip olmasına karşın, mali politikasında 

merkeziyetçi bir yaklaşım içerisinde olmamıştır. Her vilayet, mali işlerini kendi yürütmüş, 

harcamalarından artan parayı ise başkente (beytülmâl) göndermiştir.847 Gelirlerin kaynağı 

olarak da Emevilerin aksine Arap-Mevalî ayrımı yapmayarak bütün Müslümanları, vergilerin 

toplanması hususunda eşit görmüş; bu da gelirlerin artmasını ve toplumsal refahı 

beraberinde getirmiştir. Ancak III./IX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren iktisadi açıdan 

zirveye ulaşan yapı, artık gerileme eğilimine girmiştir. Yeni yerlerin fetihler yoluyla ele 

geçirilememesi ve merkezi hükümetten kopuşların yaşanmış olması, vergi gelirlerinin 

azalması anlamına geldiğinden ekonominin zayıflamasına sebep olmuştur. Ayrıca 

Büveyhîlerin Bağdat’ı işgali, bölgenin siyasi yapısı ile birlikte sosyo-antropolojik yapısının da 

değişmesine neden olmuş, iktisadi hayatta ticaret ve sanayiye dayalı bir yapıdan tarıma 

dayalı bir yapıya ve askeri bir ikta düzenine geçişin başlangıç noktasını oluşturmuştur.848 Bu 

sistemin de Büveyhî emiri Adüdüddevle dönemi hariç sağlıklı işleyememesi, siyasi istikrarın 

uzun soluklu ve kalıcı olamaması, ekonominin kötüleşmesine ve bu nedenle vergilerin 

artmasına, tüccarların Bağdat’ı terk etmelerine ve böylece ticaretin farklı merkezlere 

kaymasına neden olmuştur.849 Çünkü bu dönemlerde; Bağdat’ta güvenlik ve asayişin, 

ayyârların faaliyetleri ve mezhepsel çatışmalar nedeniyle bir türlü sağlanamadığı zamanlar 

olmuştu.850 

Abbâsîlerde ekonomi; genel olarak vergilere, ticarete ve üretime (tarım, sanayi) 

dayanmaktaydı. Devlet hazinesinin gelir kaynakları ise; haraç, cizye, ganimetin beşte biri 

(humus), zekat, öşür, müsadere, gümrük vergileri, sahipsiz mallar, bağış, define ve madenler 

vb. olarak sıralanabilir.851  

                                                 
844 Akda'l-kudât, kâdı’l-kudât'tan sonra gelen bir ünvandır. Mâverdî, el-Hâvi'l-kebîr, 17/197-198. 

845 Güner, “Şiî Yüzyılında yahut Büveyhîler Devrinde Bağdat'tan Bazı Yansımalar”, 155. 

846 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 207. 

847 Dayfullah Yahya Zehrânî, Nefekât ve İdâratühâ fî’d-Devleti’l-Abbâsiyye (Mekke: Mektebetü Tâlibi’l-Câmi, 
1406/1986), 89-90.  

848 Dûrî, İslâm İktisat Tarihine Giriş, 92. 

849 Adam Mez, Onuncu Yüzyılda İslâm Medeniyeti: İslâm’ın Rönesansı, çev. Salih Şaban (İstanbul: İnsan Yayınları, 
2014), 16.  

850 393/1002 yılında Bağdat’ta meydana gelen olayları yatıştırmak üzere Bahâüddevle, veziri Amidü’l-Cüyûş Ebû 
Ali Üstâz Hürmüz’ü göndermiştir. Yine 408/1017-1018 yılında ve 422/1031’de Bağdat’ta büyük fitne olarak 
nitelendirilen olaylar zor bastırılmıştır. Bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/125; Yâkût 
el-Hamevî, Mu’cemü’l-Büldân, 1/445; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/199-200. 

851 Bu gelir kaynakları ile ilgili geniş bilgi için bkz. Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Harâc; Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellam, Kitabû’l 
Emvâl, çev. Cemaleddin Saylık (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2016); Osman Eskicioğlu, İslâm Hukukunda 
Vergiler Yahya b. Âdem Ve Kitabü’l Haracı (İzmir: Anadolu Matbaacılık, 1996); Hüseyin Esen, “İslâm Hukuku 



 

116 

 

İnsanlık tarihinde genel anlamda bireylerin bir araya toplanmasına sebep olan yaşamsal üç 

gereksinimin -besin/gıda, ticaret ve savunma- olduğu ifade edilmektedir.852 Abbâsî 

Devleti’nin kalbi olan Bağdat şehrine bakıldığında bu üç özelliğin de bulunduğu 

görülmektedir. Büveyhîlerin esareti altında olan Abbâsîlerde bu gereksinimlerle bağlantılı 

olan malî yapı ile ilgili tarım, ticaret, sanayi ve para konularına değinerek değerlendirmelerde 

bulunmak istiyoruz. 

4.4.1. Tarım 

Abbâsîlerde toprak üzerinde devletin veya vatandaşların; iktâ,853 ihyâ854 ve îcâr855 olmak 

üzere üç çeşit tasarruf hakkı bulunmaktaydı. Toprağın vergilendirilmesi ise; tahsil usulüne 

göre iki şekilde yapılırdı. Bunlardan birincisi; verginin arazinin kapladığı alana ve malın 

cinsine göre alınması (Harac-ı vazife veya harac-ı muvazzaf/Mesâha sistemi),856 diğeri de 

topraktan alınan ürün miktarına göre alınması (Mukâseme sistemi)857 şeklinde idi.  

İktâ arazileri; sahip olunan haklara göre teorik olarak iki gruba ayrılmaktaydı. İktâ 

arazilerinin mülkiyeti ile birlikte verildiği ve miras olarak da devredilebilen türüne İktâ-ı 

temlik, mülkiyetinin verilmeyip sadece kiralanarak işletme ve gelirinin verildiği türüne ise 

İktâ-ı İstiğlâl denilmekteydi.858 Ancak Büveyhîler ile birlikte iktânın şekli, teorik olarak 

belirlenmiş olan haklara göre değil; iktâ sahibinin konumuna göre şekillenmeye başlamıştı. 

                                                                                                                                                    
Açısından Müsâdere”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 15 (2002), 191-225; Mehmet Erkal, 
İslâm’ın Erken Dönem Vergi Hukuku Uygulamaları (İstanbul: İSAM Yayınları, 2009); Cengiz Kallek, İslâm İktisat 
Düşüncesi Tarihi, Harac ve Emvaller (İstanbul: Klasik Yayınları, 2015); Mustafa Özkan, İslâm İktisadında Vergiler, 
ed. Adnan Demircan (Kahramanmaraş: SAMER Yayınları, 2019). 

852 Nikita Elisseef, “Fiziki Plan”, çev. Elif Topçugil, İslâm Şehri (İstanbul: Ağaç Yayıncılık, 1992), 124. 

853 İktâ; kamu otoritesinin tasarrufundaki malların mülkiyet, işletme veya faydalanma hakkının vatandaşlarına 
tahsis etmesi durumudur. Geniş bilgi için bkz. Ann Katharine Swynford Lambton, “Reflections on the Iqta”, Arabic 
and Islamic Studies in Honour of Hamilton A. R. Gibb, ed. George Makdisi (Leiden: E. J. Brill, 1965), 358-372; 
Mustafa Demirci, “İkta”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22/43-47. 

854 İhyâ; sahipsiz veya hiç işlenmemiş (mevât) bir arazinin mülkiyet veya kullanım hakkını kazanmak için imar ve 
ıslah çalışmasıdır. Geniş bilgi için bkz. Ahmet Hamdi Furat, “İslâm Hukukunda Çevrenin Korunmasıyla İlgili 
Müesseselerden Biri İhyau’l-Mevât (Ölü Toprakların Canlandırılması)”, Çevre ve Din Uluslararası Sempozyumu 
(İstanbul: İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 15-16 Mayıs 2008), 119-125 

855 Îcâr; temelde mal ve hizmetin ücret karşılığı geçici olarak kiralanması durumudur. Geniş bilgi için bkz. Vehbe 
Mustafa Zuhaylî, "Bedelü'l-hulüv", Mecelletü Mecmai’l-Fıkhi’l-İslâmî 4/3 (1988), 2171-2178; Mehmet Sedik Kayar, 
İslâm Hukukunda İcâre Akdi (Diyarbakır: Dicle Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2011). 

856 Bu vergi türünde tahsilat ya nakit olarak veya mahsulden ya da her ikisinden birlikte yapılırdı. Ancak genel 
temayül nakden yapılması şeklinde idi. Bu sistemde ekim veya hasat hiç yapılmasa dahi vergi tahsil edilirdi. Bu 
durum, çiftçilerin arazileri terk etmelerine ve zorunlu olarak mukâseme sistemine geçilmesine sebep olmuştur. 
Geniş bilgi için bkz. Mustafa Demirci, Abbâsîlerde Toprak Sistemi (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Doktora Tezi, 2001), 266-283. 

857 Bu vergi türünde tahsilat; dayanıklı ürünlerde aynî, çabuk bozulabilen meyve ve sebze türlerinde ise nakdi 
yapılmakta idi. Mahsülün dörtte bir veya beşte bir oranından tahsil edilmekteydi. Bu sistemin ihtiyaç olduğunun 
hissedilmesi ile Ebû Ubeydullah Muaviye b. Yesar’ın mimarlığında, Ebu Yusuf’un da destekleri ile Abbâsî halifesi 
Cafer el-Mansur zamanında ilk çalışmaları yapılmış, ancak resmi uygulanması oğlu Mehdi’nin ilk halifelik 
yıllarında gerçekleşmiştir. Bilgi için bkz. Belâzurî, Fütûhu’l-Büldan, thk. Abdullah Enis Tabba (Beyrut: 1987), 379; 
M. Ziyaüddin Reyyis, el-Harac ve’n-Nuzûmü’l-Maliye (Kahire: 1977), 404-405; Demirci, Abbâsîlerde Toprak 
Sistemi, 283-298.  

858 Bilgi için bkz. Belâzurî, Fütûhu’l-Büldan, 202- 413; Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. İshâk b. İbrâhîm el-
Hemedânî, Kitabu’l-Büldan, thk. Yusuf el-Hâdi (Beyrut: 1996), 305; Demirci, Abbâsîlerde Toprak Sistemi, 205-217. 



 

117 

 

Bu nedenle Abdülaziz Dûrî, bu dönemde yaygın hâle gelen iktâ tiplerini iktâul-medeniyye,859 

iktâul-hassâ,860 iktâul-halife861 ve iktâul-askeriyye862 şeklinde dört kısma ayırmayı uygun 

görmüştür.863 

Büveyhî emiri Müizzüddevle, ordunun maaşlarını ödeyebilmek için arazi vergilerini, ordu 

mensuplarının toplama usulünü (askeri iktâ) getirmiştir.864 Maaş karşılığı bu arazileri iktâ 

olarak alan komutanların; her sene sonunda devlete belirli miktarda vergi vermek, 

kendilerine verilen toprağı ıslah ederek verimli hale getirmek, kendi topraklarından geçen su 

kanallarını onarmak ve bakımını yapmak, yıkılmış köprüleri tamir etmek, yolları yenileyerek 

kullanışlı hale getirmek gibi önemli sorumlulukları vardı.865 Ancak bu sistemin düzgün 

işlememesi nedeniyle hedeflenen sonuç elde edilememiş, aksine tarımın gerilemesine ve 

hazine kaynaklarının azalmasına sebep olmuştur.866 Çünkü emir ve komutanların, mal ve 

servet biriktirme sevdası ile izledikleri politikalar, arazilere ganimet gözüyle bakan kabileci 

ve feodal zihniyete sahip zümreler buna engel olmuştur.867 Bu durum da, doğal olarak tarımın 

gerilemesine, ekonominin bozulmasına ve hayat pahalılığına sebep olmuştur.  

Muizzüddevle’nin başlattığı komutan ve askerlere tahsis edilen iktânın yanı sıra farklı 

amaçlarla devlet ricâline, âlimlere ve birtakım özel zümrelere de bazı iktâlar tahsis edildiği 

bilinmektedir.868 Emir Adüdüddevle dönemi sonrası ise askeri iktâ sistemi, neredeyse her 

                                                 
859 İktâul-medeniyye; İktâ‘ı Vazife veya İktâ‘ı Tanzim de denilen bu tür, görev yapan memurlara maaş karşılığı 
verilirdi. Bkz. Dûrî, Tarihü’l- Irak el-İktisadî fi’l- Karn’ir Rabii’l-Hicri, 40. 

860 İktâul-hassâ; Halife ve emirlerin kendilerine has olan iktaları olup âlimler, edipler, şâirler ve şarkıcılar gibi özel 
kimselerin önemli hizmet veya meziyetlerine karşılık, mükâfat olarak verdikleri iktâlardır. Bkz. Dûrî, Tarihü’l- 
Irak el-İktisadî fi’l- Karn’ir Rabii’l-Hicri, 41. 

861 İktâul-halife; Büveyhi emirleri tarafından halifelerin özel ihtiyaçlarını karşılamak için verilen iktalardır. 

862 İktâul-askeriyye; Askerlerin maaşlarının ödenmesi için komutanlara tahsis edilen iktâlardır. 

863 Dûrî, Mukaddime fi’t-Tarihi’l-İktisadî el-Arabi, 88.  

864 Muizzüddevle, halife ve önemli devlet adamlarının geniş toprakları ile Beytü’l-mâl’e ait olan toprakları Deylemli 
ve Türk komutanlarına iktâ olarak dağıtmıştı. Bilgi için bkz. İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 
2/96-99; Rûzrâverî, Zeylü Kitâbi Tecârübi’l-Ümem, 332. Muizzüddevle dönemi öncesinde de farklı amaçlarla iktâ 
tahsis edildiği, bu kapsamda Emeviler ve Abbâsîler döneminde valilere, bazı devlet ricâline, emîrlere ve bazı 
nüfuzlu komutanlara çeşitli gayelerle iktâlar verildiği bir gerçektir. Yine Abbâsîler tarafından devlet ricali ve 
yüksek rütbeli bazı ordu komutanlarına zor durumlarda maaş karşılığında iktâlar tahsis edildiği veya ücret 
yerine bazı arazilerin haracını toplama hak ve yetkisinin tanındığı da bilinen bir husustur. Ancak Büveyhîler’in 
uyguladığı askerî iktâ sistemi, esas itibariyle sahipleri ve çalışanları bulunan toprakların gelirlerinin, askerlere ve 
komutanlara tahsis edilmesi şekline dayanmakta idi. Büveyhîler, ele geçirilen arazinin gazâ hakkı olarak ganimet 
olduğunu benimseyen anlayışından hareketle, İslâm’ın arazi anlayışına itibar etmemiş ve seferin semeresi olan 
toprakların paylaşılması usulünü uygulamışlardır. Sonuç olarak askerî iktâ sistemi; Irak’ta Büveyhîler ile birlikte 
başlamış, Selçuklular döneminde daha net bir görünüm kazanmış, batıda Şam ve Mısır’a kadar uzanmış, 
Eyyûbîler ve Memlükler zamanında ise iyice yaygınlaşarak Osmanlılar’da son şeklini almıştır. Bilgi için bkz. Kabir, 
The Buwayhid Dynasty of Baghdad (334-447/946-1055), 145; Bosworth, “Military Organisation under the Buyids 
of Persia and Iraq”, 160; Demirci, “İktâ”, 22/43-44; Golole, Bağdat: Büveyhîlerin Eline Düşerken (279-334/892-
945), 248-258. 

865 İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 2/97-98. 

866 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 226. 

867 Yöneticilerin devlet malını zimmetlerine geçirmeleri hususunda bkz. Golole, Bağdat: Büveyhîlerin Eline 
Düşerken (279-334/892-945), 265-267. 

868 Mesela Muizzüddevle, halife Müstekfî-Billâh’a iktâ arazisi, yine ardından hilafete getirdiği Mutî-Lillâh’a da 
Diyâ’u’l-hidme denilen iktâ arazisi tahsis etmiştir. Emir, 345/956’da Mühellebî’ye (ö. 352/963) vezir ünvanı 



 

118 

 

çeşit araziyi kapsayacak şekilde genişlemeye başlamıştır. Çünkü emirlerin ve devletin gücü 

azaldıkça iktâ arazileri de genişlemiştir. Buna paralel askerlere verilen bu arazilerin miktarı 

arttıkça devletin de gelirleri azalmıştır.869  

Büveyhî hâkimiyetindeki Tâ’î-Lillâh ve Kâdir-Billâh dönemlerinde vergilerin toplanmasında 

izlenen metotlar arasında en yaygın olanı, Damân (İltizam) Usulü870 ile Tesbîb Usulü871 

olmuştur. Bu vergi toplama usüllerinin arzu edilen beklentiyi karşılamadığı, iltizam 

sahiplerinin (mültezim) görevlerini kötüye kullandıkları görülmektedir. Önemli komutanlar 

ve devlet memurlarından ibaret olan mültezimlerin sahip oldukları arazi üzerindeki haksız 

uygulamaları, servet toplamaya düşkün olmaları nedeniyle vergi gelirlerini zimmetlerine 

geçirerek bol miktarda kazanç elde etme arzuları ve halka aşırı miktarda vergi yüklemeleri 

tarımı ve ekonomiyi olumsuz etkilemiş, görevlerini layıkıyla yerine getirmemeleri de sık sık 

değiştirilmelerine neden olmuştur.872 Böyle ekonomik sıkıntıların had safhaya çıktığı bir 

dönemde Büveyhî emiri Bahâüddevle’nin, Bağdat’ta istikrarsızlığın sebebi olarak gördüğü 

Halife Tâ’î-Lillâh’ı, asker maaşlarının ödenmemesi gerekçesiyle azletmesi ve hilafet sarayını 

yağmalatarak yerine Kâdir-Billâh’ı getirmesi,873 Büveyhî hâkimiyetindeki Abbâsîlerin içinde 

bulunduğu ekonomik durumun bir göstergesi olarak değerlendirilebilir.  

Kâdir-Billâh’ın halifeliği döneminde tarımsal alanda sıkıntılar yaşayan Bahâüddevle, 389/999 

yılında iktâ sisteminde yaşanan sorunlara çözüm olması amacıyla bazı değişikliklere gitmişti. 

Buna göre; belirli bir oranı aşmayan iktâ sahiplerine arazilerin yönetimi bırakılmıştı. Bu 

oranları aşan kısımlarını ise kendi bünyesine almıştı. Kendisinden sonra Irak emiri olan 

kardeşi Samsâmüddevle ise, sistemi düzeltme adına son dönemlerinde askerlerin almış 

oldukları tüm tımarları iptal etmişti. Ancak bu düzenlemeler, daha ziyade alt ve orta düzey 

                                                                                                                                                    
verdikten sonra iktâlarını da artırmıştır. Bilgi için bkz. İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 
2/107-108; Hemedânî, Tekmiletü Târihi’t-Taberî, 11/355, 363; İbn Haldûn, Kitâbü’l-İber ve Dîvânü’l-mübteda ve’l-
haber (Beyrut: 1399/1979), 4/435.  

869 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 228. 

870 Damân (İltizam) terim olarak; “belli bir bedel karşılığında devlete ait herhangi bir vergi gelirini toplamayı 
üstlenme” anlamına gelir. Vergilendirmenin, bir tür özelleştirilmesi şeklinde nitelendirilen iltizam usulünün, 
tarım toplumlarının hâkim olduğu devletlerde İlk Çağ’lardan XX. yüzyılın başlarına kadar yaygın bir şekilde 
uygulandığı ifade edilmektedir. Bkz. Mehmet Genç, “İltizam”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 
TDV Yayınları, 2000), 22/154. Bu uygulamadaki esas amaç, vergilerin toplanmasıydı. Dolayısıyla iltizama verilen 
araziler veya bölgeler, asker maaşlarının ödenmesi ve ölü toprakların ihya edilmesi amacıyla verilen, ayrıca 
halifeye ve diğer devlet ricaline iktâ edilen arazilerden farklı idi. Muizzüddevle’nin Bağdat’ı ele geçirdiği ilk 
yıllarda bu uygulamaya başladığı, ikta edilen arazilerin dışında kalan toprakların iki zümreye daha -üst rütbeli 
komutanlar ve ashâbu’d-darârî (önemli bürokratlar)- tahsis edildiği belirtilmektedir. Bkz. İbn Miskeveyh, 
Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 2/98. 

871 Tesbîb; bir kişinin, kendisine tahsis edilen maaş karşılığında tahsilatı çok zor olan verginin alınması için vergi 
memuruna (âmil) yardım etmekle görevlendirilmesi uygulamasıdır. Bu uygulama, Muizzüddevle ve oğlu 
İzzüddevle Bahtiyar dönemlerinde kurumsallaşmıştır. Büveyhîlerin Irak’a hâkim olması ve Sevâd bölgesindeki 
toprakların iktâ olarak tahsis edilmesi ile birlikte Basra ve Ahvaz civarındaki toprakların hemen dağıtılmadığı, bu 
gelir kaynağının ilk önce “tesbîb” metoduna uygun olarak Türkler’e ve Divan’daki bazı memurlara ihsan edildiği 
belirtilmektedir. Bkz. Donohue, The Buwayhid Dynasty in Iraq 334 H./945 to 403 H./1012: Shaping Institutions for 
the Future, 234. 

872 İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 2/98-99.  

873 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/353; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/451. 



 

119 

 

rütbeli komutanlarla sınırlı kalmış, önemli komutanların iktâlarına dokunulamadığı gibi 

aksine artırılmıştı.874 Bu iktâ sistemiyle Büveyhî emirleri, önemli komutan ve devlet adamları, 

zaman içerisinde büyük topraklara sahip olmuşlardı. Çünkü küçük arazilere sahip kişiler, 

topraklarını emirlerin veya önemli bürokratların üzerine kaydettiriyorlardı. Böylelikle 

sığındıkları kişiye mahsüllerinden belli bir oran vermek suretiyle vergi baskısından 

kurtulacaklarını veya topraklarına el konulmayacağını düşünüyorlardı.875 Kendileri açısından 

bu durumu, muhtemelen daha güvenli ve tek çıkar yol olarak görüyorlardı.  

IV./X. yüzyılın bölgesel tarım çeşitliliğine bakacak olursak özellikle Fars Bölgesi; mevsimsel 

çeşitliliği, sularının bolluğu, tarım arazilerinin genişliği ve tarım ürünleri bakımından 

zenginliğiyle öne çıkmaktaydı. Buğday, tüm çeşitleriyle meyveler ve hurma bu bölgenin en 

önemli tarım ürünleri876 arasındaydı.877 Bunun yanı sıra ceviz, badem, fındık, şeker kamışı, 

elma, üzüm ve şeftali gibi meyveler de yetiştirilmekteydi.878 Ayrıca pamuk, önemli tarım 

ürünlerinden biriydi.879 En önemli ihraç ürünlerinden olan hurma ise, özellikle Sevad bölgesi 

yoğunluklu olmak üzere geniş bir alanda yetiştirilmekteydi. Horasan bölgesinde ise buğday 

üretimi çok yaygındı.880 

4.4.2. Ticaret 

Abbâsîler, stratejik bir konumdaki Bağdat’ı881 başkent yaparak Akdeniz, Basra Körfezi, Hazar 

Denizi, Hint Okyanusu ve körfezleri ile Mısır, Bizans ve Mağrib bağlantıları sayesinde882 ticari 

hareketliliğin ve şehirleşmenin hız kazandığı bir dönemin de başlangıcını oluşturmuştur. 

                                                 
874 Rûzrâverî, Zeylü Kitâbi Tecâribi’l-Ümem, 166; Golole, Bağdat: Büveyhîlerin Eline Düşerken (279-334/892-945), 

258-265. 

875 Dûrî, Tarihü’l- Irak el-İktisadî fi’l- Karn’ir Rabii’l-Hicri, 46-47; Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 285. 

876 Hurmanın bölgenin en önemli tarım ürünü olmasına İbnü’l-Cevzî’nin verdiği şu bilgi kanıt olarak gösterilebilir: 
“Bağdat’ta Kâdir-Billâh’ın hilafeti döneminde (389/998 yılında) şiddetli bir don hadisesinin yaşanması ve binlerce 
hurma ağacının o sene ürün vermemesi nedeniyle kıtlık yaşanmış ve fiyat artışları gözlenmiştir.” Bilgi için bkz. 
İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/14-15. Yine 392/1002 yılında yaşanan şiddetli 
soğuklarda tüm tarım olumsuz etkilenmiş ve bir buğdayın kürü yüz yirmi altı dinara çıkmıştır. Bkz. İbnü’l-Cevzî, 
el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/37. 

877 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 289. Ayrıca Fars bölgesinde buğday ekimi yapılan ve hurma yetiştirilen 
bölgeler için bkz. Hamdullah el-Müstevfî, Nüzhetü’l- Kulûb, çev. G. Le Strange (Londra: 1919), 115. 

878 Müstevfî, Nüzhetü’l- Kulûb, 117-123. 

879 Makdisî, Ahsen’üt-Tekâsim fî Marifeti’l-Ekâlim, 443.  

880 Bölgede yetişen buğdayın ününden dolayı “Horasan Buğdayı” diye anılması, buğday üretiminin genişliğini ve 
gelişmişliğini göstermektedir. Horasan Buğdayı ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Murat Çalışkan, Horasan 
Buğdayının Farklı Ekim Zamanlarına ve Ekim Sıklıklarına Tepkisinin Belirlenmesi (Kahramanmaraş: 
Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007). 

881 Bağdat, üç ana ticari yolun kesiştiği noktada bulunmaktaydı. Bunlar: a) Büyük Horasan yolu olarak da bilinen 
Hemedan, Nişabur, Tus, Merv, Buhara, Semerkant ve Çin’e ulaşan tarihi ipek yolu, b) Dicle boyunca ilerleyen, 
Vâsıt üzerinden Huzistan, Ahvaz, Kirman, Horasan üzerinden Hindistan’a ulaşan ticaret yolu, c) Musul yönünden 
Küzey Afrika’ya ulaşan ticaret yolu. Bilgi için bkz. Barthold, İslâm Medeniyeti Tarihi, 147-160; Maurice Lombard, 
İlk Zafer Yıllarında İslâm, çev. Nezih Uzel (İstanbul: Pınar Yayınları, 1983), 210. 

882 Andre Miquel, Arap Coğrafyacılarının Gözünden 1000 Yılında İslâm Dünyası ve Yabancı Diyarlar (İstanbul: Kitap 
Yayınevi, 2003), 16; Kenan Nortan - Önder Küçükerman, Çarşı, Pazar, Ticaret ve Kapalıçarşı (İstanbul: Türkiye İş 
Bankası Kültür Yayınları, 2010), 35-36; İbrahim Sarıçam-Seyfettin Erşahin, İslâm Medeniyet Tarihi (Ankara: 
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2014), 121. 



 

120 

 

III./IX. yüzyıl; tüm dünyada bilimsel önemli gelişmelerin yaşandığı, tercüme hareketleri ve 

ilmi-ticari seferlerin yoğun olarak gerçekleştiği bir zaman dilimi olmuştur. Bu yüzyıl; her ne 

kadar bilim, sanat ve kültürel kalkınmışlığın önemli gelişmeler gösterdiği bir dönem olmuş 

olsa da coğrafyada meydana gelen siyasi parçalanmışlıklar,883 mezhepsel çatışma ve 

istikrarsızlıklar, ekonomik sıkıntıların baş göstermesine kaynaklık etmiştir. Ayrıca fiyat 

artışlarının alım gücünden daha fazla olması, düşük ve orta gelirli zanaat erbâbının, bu 

yaşanan durumun etkisini azaltmak için mesleki örgütlenme ve dayanışma birlikleri ile 

kendilerine ait bağımsız çarşılar oluşturmalarına neden olmuştur.884 Bu özel çarşılarda 

sayıları artan esnaf ve zanaatkârlar, ekonomik sıkıntıları azaltmak için aralarında 

oluşturdukları mesleki bağı, şehir/kabile/düşünce bağının önüne geçirerek bir iç 

örgütlenmeyi hedeflemişlerdir. Bu hedefi gerçekleştirebilmek için de mesleki formasyon ve 

ürün kalitesine885 önem vermişler ve bu amaçla kalifiyeli meslek erbâbı yetişmesi için 

mübtedi (çırak), sânî (kalfa) ve üstad (usta) şeklinde hiyerarşik mesleki sınıflar 

oluşturmuşlardır.886  

Abbâsîlerin kurduğu başkent Bağdat’ta, her meslek grubuna ait büyük çarşılar oluşturulmuş 

olup kurulan pazarlar ile ticaret oldukça hareketlilik kazanmıştı.887 Bağdat’ın ticaret üssü 

Kerh bölgesi olmuştu.888 Burada; Demirciler Çarşısı, Marangozlar Çarşısı, Attarlar Çarşısı, 

Reyhancılar Çarşısı, Manifaturacılar Çarşısı, Kümes Hayvanları Çarşısı, Yağ Satıcıları Çarşısı 

ve Kasaplar Çarşısı gibi çarşılar bulunmaktaydı. Ayrıca Kuyumcular Çarşısı, Reyhancılar 

Çarşısı, Köle Çarşısı, Kuşçular Çarşısı, Yahya Çarşısı, Salı Pazarı, Hudayr Çarşısı ve Varraklar 

                                                 
883 Bu parçalanmışlıkların bir sonucu olarak Fatımîler, Endülüs Emevileri, Saffarîler, Ukaylîler, Hamdâniler, 
Karmâtiler gibi pek çok devlet ve emirlikler kurulmuş, Abbâsîler’e de Büveyhîler tahakküm etmiştir. 

884 Dûrî, “Hükümet Kurumları”, 74. 

885 Mesela Avrupa’ya veya bir başka ülkeye ihraç edilen bir malın üzerinde Dımeşk, Bağdat, Kahire ya da Kurtuba 
yazılı ise o mal, kaliteli kabul edilip tercih sebebi olarak görülüyordu. Bilgi için bkz. Şevki Ebû Halil, “el-
Hadarâtü'l-Arabiyyetü'l-İslâmiyye ve Mucezun ani'l-Hadarâti's-Sâbika”, çev. Atik Aydın - Abdülhadi Timurtaş, 
İslâm ve Dünya Medeniyetleri Tarihi (Ankara: Bilge Adamlar Yayınları, 2005), 322-324. 

886 Dûrî, İlk Dönem İslâm Tarihi, 155. 

887 Mesela Bağdat’ın Babü’l-Kerh caddesinde bulunan Horasanlı tüccarlara ait çarşıda Horasan’dan gelen 
tuhafiyeler satılmaktaydı. Bkz. İbnü’l-Cevzî, Menâkıbu Bağdâd, thk. Muhammed Behcet Eserî (Bağdat: 
1342/1923); Yunus Arifoğlu, “İslâmiyet Öncesi Dünyada Ticaretin Tarihsel Süreci ve Abbâsîlerde Ticaret Hayatı”, 
Uluslararası Tarih Araştırmaları Dergisi 3/1 (Haziran 2019), 12. Ayrıca Ya‘kûbî Bağdat için; “Yakın ve uzak çeşitli 
beldelerden insanlar Bağdat’a göçtüler. Uzak bölgelerin insanları da kendi memleketlerinde ondan etkilendiler. 
Etkilenen sadece şehirdeki halk değildi; arazileri, ticarethaneleri ve iş yerleri de bundan etkilendi. Dünyanın 
herhangi bir şehrinde bulunmayan unsurlar Bağdat’ta bir araya geldi. Kara ve nehir yoluyla gıda maddeleri buraya 
getirilmekte, alışveriş kolaylaşmakta ve her türlü ticaret gerçekleşmektedir. Zira İslâm dünyasının doğusundan ve 
batısından mallar, ayrıca İslâm dünyasının dışından Hind, Sind, Çin, Tibet, Deylem, Hazar ve Habeş’in malları buraya 
gelmektedir. Çoğunluğu bu ülkelerden olmak üzere bütün ülkelerle ticaret yapılmaktaydı. Bu ülkelerin tacirleri 
yanlarındaki dünya zenginliklerini ile beraber Bağdat’a gelir ve dolayısıyla dünyanın bütün zenginlikleri burada 
toplanarak Bağdat’ı bir bereket dünyası haline getirirdi. Bağdat’ta her ülke tacirinin kendilerine has mıntıkaları 
bulunmaktaydı. Dünyanın başka bir şehrinde böyle bir şeyle karşılaşmak neredeyse imkânsızdı” diyerek, Bağdat’ın 
iktisadi hareketliliğini açıkça tasvir etmektedir. Bkz. Ya‘kûbî, Ülkeler Kitabı, çev. Murat Ağarı, (İstanbul: Ayışığı 
Kitapları, 2002), 17. 

888 XII. Yüzyılın sonlarına doğru Bağdat’a gelen Benjamin ve Petachia isimli iki seyyahın verdiği bilgiye göre; 
önemli ticari merkezlerden biri olan Kerh’te, 28 tane sinagog bulunduğu ve bu bölgede Yahudi nüfusun yoğun 
olduğu belirtilmektedir. Bkz. Tudelalı Benjamin - Ratisbon’lu Patachia, Orta Çağ’da İki Yahudi Seyyah’ın Avrupa, 
Asya ve Afrika Gezileri, çev. Nuh Arslantaş (İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2001), 66-67. 



 

121 

 

Çarşısı gibi Bağdat’ta büyük çarşılar yer almıştır.889 Diğer şehirlerde de buna benzer 

yapılanmalar söz konusu olmuştur.890 

IX. ve X. yüzyılda bölgede çok çeşitli ürünler ticarete konu olmaktaydı. Mesela Çin’den çelik, 

kilim, ipek, porselen, kağıt, mürekkep, keçe, tarçın ve birçok bitki; Doğu Afrika’dan misk, 

Tibet’ten kurşun, Malaka’dan ipek elbiseler; Ermenistan’dan baharat, değerli taşlar, ilaçlar, 

mızraklar ve kafur; Bizans’tan ipek elbiseler, keten elbiseler, kilim, güzel kokulu bitkiler, 

zamk, sakız ağacı reçinesi, deriler, postlar, samurlar ve kılıçlar, altın ve gümüş kaplar, ilaçlar; 

Hindistan’dan pamuk, ipek dokumalar, kağıt, kürk; Mâverâünnehir’den kilimler, başlıklar, 

meyveler ve içecekler;891 Avrupa’dan demir ve kereste gibi çeşitli ürünler gelirken, İslâm 

dünyasından Avrupa’ya ise en çok dokuma ürünleri, portakal, limon, kayısı, ıspanak, enginar, 

çivitotu gibi bitkiler taşınmıştır.892 Ayrıca Sîraf’tan deniz ürünleri, kıymetli madenler, keten 

peçe, baharat, Fas’ın güneybatısında yer alan Sûs bölgesinden yoğunlukla şeker ve çeşitli 

tarım ürünleri, hazır giyim ve ipek ithal edilmiştir.893 Yapılan bu büyük hacimli ticari 

seferlerde yüklü miktarlarda para taşımanın zorluğu ve güvenlik endişesinden dolayı IX. ve X. 

yüzyıldan itibaren çeşitli ödeme şekilleri ortaya çıkmıştı. Daha çok Farsça ismiyle kullanılan 

“suftaca”, Arapça adı ise “havâlâ” olan, vergi memurlarının da “sak” diye adlandırdığı ve 

günümüze de “çek” ismiyle gelen poliçe mektubu benzeri bir ödeme belgeleri 

kullanılmıştır.894 Mesela Bağdat’ta yazılan bir çekin Fas’ta ödenebildiği bilgisi, bu sistemin 

gelişmişlik seviyesini göstermektedir.895 

Irak emiri Adüdüddevle’nin (ö. 372/983) ölümünden sonra Tâ’î-Lillâh’ın hilafetinin 

sonlarından itibaren ticari faaliyetler ve ekonomik durumun daha da gerileme eğilimine 

girdiğini söyleyebiliriz. Bu malî sıkıntıları aşmak için uygulanan politikalar, Büveyhîler 

dönemini vergilerin ağırlığı ve çokluğu ile meşhur etmiştir.896 Bu kapsamda meralara bile 

                                                 
889 Bağdat çarşıları hakkında geniş bilgi için bkz. Hamdân Abdülmecîd Kubeysî, Esvâku Bağdâd hattâ bidâyeti’l-

asri’l-Büveyhî (Bağdat: 1979), 166-169; Aydın Çelik-Taner Yıldırım, “Abbâsîler Dönemi Bağdat Çarşıları”, Fırat 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 23/1 (2013), 241-253. 

890 Bilgi için bkz. İbnü’l-Cevzî, Menâkıbu Bağdâd, 26-29. 

891 Câhiz, et-Tebessur bi’t-Ticâre, 24-25; Dûrî, Tarihü’l- Irak el-İktisadî fi’l- Karn’ir Rabii’l-Hicri, 141-164; a. mlf., 
İslâm İktisat Tarihine Giriş, 96; Wilhem Heyd, Yakın Doğu Ticaret Târîhi, çev. Enver Ziya Kartal (Ankara: Türk 
Tarih Kurumu Yayınları, 1975), 33-34. 

892 Johannes Hendrik Kramers, İslâm Medeniyeti Tarihinde Coğrafya ve Ticaret, çev. Ömer Rıza (İstanbul: Asarı 
İlmiye Kütüphanesi Neşriyatı, 1934), 29. 

893 İbn Havkal, Sûretü’l-arz (10. Asırda İslâm Coğrafyası), 209; Gençtürk, İran Büveyhîleri (322-448/934-1056), 397. 

894 Cahen, İslâmiyet: Doğuşundan Osmanlı Devleti’nin Kuruluşuna Kadar, 160. Ayrıca geniş bilgi için bkz. Cengiz 
Kallek, “Sak”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 35/584 

895 Lewis, Tarihte Araplar, 125. 

896 Mesela Büveyhîler döneminde ülkeye gelen yabancı tüccarlardan alınan ve adına Mukus (ayakbastı) vergisi 
denilen bir vergi türü ortaya çıkmıştı. Nehir yoluyla giden mallardan alınan vergi bazen “Measır” (Zincir-
Gemilerin geçmesini engellemek için suya çekilen zincir) adını almış; karadan giden mallara konulan vergi de 
“Merâsid” (Gözetleme) adını almıştır. Mukus vergisi çeşitlenerek artmış ve halkın çalıştığı her alanda 
uygulanmaya başlanmıştır. Büveyhîler döneminde uygulanan ve büyük tepki çeken bir diğer vergi türü miras 
vergisiydi. Ölen kişinin mallarının yarısının alınmasını, geriye kalan kısmın da mirasçılara paylaştırılması esasına 
dayanıyordu. Bkz. Hilâl b. el-Muhassin es-Sâbî, Kitâbü’t-Tarih (Zeylü Tecâribü’l-Ümem İçinde), 347; Müneymine, 
Büveyhîler Devleti Tarihi, 328-331. 



 

122 

 

vergi konulmuştur. Ancak sonradan Bahâüddevle bu vergiyi kaldırmıştır.897 Bu hususla ilgili 

Makdisî, “Vergilerin ağırlığı ve çokluğu hakkında hiç soru sormayın” ifadesini kullanmıştır.898 

Büveyhîlerin Bağdat’a hâkim olmasıyla Şiî nüfusun özellikle ticaretin kalbi konumundaki 

Kerh bölgesinde yoğunlaşması, mezhepsel gerilim ve çatışmaların artmasına sebep olmuş, bu 

durum ticaret ve ekonomiyi olumsuz etkilemiştir.899 Kâdir-Billâh döneminin Irak emiri 

Bahâüddevle ve sonrasında iktidara talip olan Büveyhî emirleri arasında meydana gelen 

iktidar çatışmaları nedeniyle ortaya çıkan yönetim zaafından istifade eden ayyârların bazen 

de askerlerin, ticaret kervanlarını, ev ve dükkanları yağmalamaları, mallara el koyup tüccar 

ve çiftçileri haraca bağlamaları ayrıca Şiî ve Sünnî çatışmaları900 ile Deylemliler ve Türkler 

arasındaki mücadeleler,901 zaman zaman Bağdat’ın adeta yaşanamaz hale gelmesine neden 

olmuştur.902 Hatta Bağdat’ın içinde bulunduğu bu karmaşık hal, Bahâüddevle’nin kendisinden 

önceki iki emirin aksine, devletin yönetim merkezini Bağdat’tan Şiraz’a taşımasında etkili 

olmuş ve Bağdat’a temsilci atayarak devleti yeni başkentten yönetmeye başlamıştır.903 Bu 

yaşanan kaotik durum, zaman zaman tüccarların Bağdat’ı terk etmelerine,904 üretim ve ticaret 

hacminin azalmasına, bunlara bağlı olarak da tedarik sıkıntısı nedeniyle fiyat pahalılığına 

sebep olmuş ve halkın isyana ve çatışmaya sürüklenmesine etki etmiştir.  

Büveyhîlerin hâkim olduğu dönemde bölgenin ekonomisini olumsuz etkileyen faktörlerden 

birisi de; bölgede siyasi ve ekonomik gücünü artıran Fâtımîler’in Hint Okyanusu ticaretini, 

Fars Körfezi'nden Kızıldeniz'e çevirmede başarılı olmaları olmuştur. Ayrıca Gaznelilerin 

Hindistan ve Çin'e giden karayollarına sahip olmaları ve ardından Selçuklu varlığı, 

                                                 
897 Rûzrâverî, Zeylü Kitâbi Tecâribi’l-Ümem, 71. 

898 Makdisî, Ahsen’üt-Tekâsim fî Marifeti’l-Ekâlim, 451.  

899 Bu konuda detaylı bilgi için bakınız. Kâdir-Billâh’ın halifeliği döneminde 381/991, 382/992, 389/998, 
391/1000, 393/1002, 398/1007, 408/1017, 420/1029 ve 422/1031 yıllarında meydana gelen mezhepsel 
kaynaklı çatışmaların yaşanması, bölgede güvenlik ve asayişin kaybolması nedeniyle her defasında yağma ve 
talanların vukû bulmasına, huzur ve sükûnetin de ortadan kaybolmasına sebep olmuş; ticareti olumsuz 
etkilediğinden dolayı da büyük ekonomik sıkıntılar ve fiyat artışları gözlenmiştir. 

900 Bu hususla ilgili geniş bilgi için bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/215; İbnü’l-Esîr, 
el-Kâmil fi’t-Târih, 7/330; Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler ve Onun 
Sünnî Siyaseti”, 219-243; Kamit, “Kaim-Biemrillah ve Şiî-Sünnî İktidar Çatışması”, 179-207. 

901 Büveyhîler döneminde ordunun ana unsurunu oluşturan sayısal öneme sahip iki güç-Deylemli ve Türkler-
arasında sürekli iktidarda söz sahibi olma mücadelesi olmuştur. Bkz. Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 
11/431-432, 434-437; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/299-338. 

902 İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 2/94; Rûzrâverî, Zeylü Kitâbi Tecâribi’l-Ümem, 47-50; 
Dûrî, Mukaddime fi’t Tarihi’l-İktisadi el-Arabi, 44-45; a. mlf., “Hükümet Kurumları”, 74-75; Müneymine, Büveyhîler 
Devleti Tarihi, 318. 

903 Bahaüddevle’nin Bağdat’ı terk etme kararı, işleri daha karmaşık hale getirmiş, Bağdat tamamen kaos ortamını 
yaşamıştı. Bu dönemde şehrin asayişinden sorumlu olan sâhibü’ş-şurtaların bile bizatihi kargaşanın oluşmasına 
destek oldukları bilinmektedir. Bu dönemde asayişten sorumlu yetkililer, pek çok suç örgütleriyle birlikte 
hareket etmiş, kan döküp halkın malına tamah etmiş, hapishanelerdeki mahkûmları serbest bırakmışlardı. Bkz. 
Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 11/429; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/336-337; Pırlanta, Orta Çağ İslâm 
Dünyasında Şehir Eşkiyaları: Ayyarlar, 121; Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 126. 

904 İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 2/97-99; Rûzrâverî, Zeylü Kitâbi Tecâribi’l-Ümem, 47-50; 
Dûrî, Mukaddime fi’t Tarihi’l-İktisadi el-Arabi, 44-45; Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 228; Mez, Onuncu 
Yüzyılda İslâm Medeniyeti: İslâm’ın Rönesansı, 16.  



 

123 

 

Büveyhîlerin hâkim olduğu topraklarda kara yoluyla yapılan dış ticaretin de zayıflamasına 

sebep olmuştur.905  

4.4.3. Sanayi 

Abbâsîler, Bağdat şehrini başkent olarak kurarken dairevi bir biçimde tasarlayarak esnaf ve 

zanaatkârların üretim ve satış yapacağı mekanları da oluşturmuşlardı. Ancak zamanla şehrin 

göç vasıtasıyla nüfusunun artması nedeniyle buradaki imalât atölyelerinden çıkan 

gürültülerin, çıkan koku ve dumanların çevreye verdiği rahatsızlık sebebiyle bu tür ticari 

imalathâneler, Kerh bölgesi gibi şehir dışına taşınmıştı.906 Kerh şehri, kurulduktan sonra her 

bir ticarethâneye ve imalathâneye ayrı bir bölüm tahsis edilerek meslek çarşıları 

oluşturulmuştur.907 Dolayısıyla Kerh semti, Bağdat’ın ticari merkezi olmasının yanı sıra aynı 

zamanda sınaî üretim merkezi konumuna gelmiştir. 

Mezhepsel taassubun zirve yaptığı, Sünnîliğin aksiyoner grubu Hanbelîler ile Şiîler arasında 

meydana gelen ve Kâdir-Billâh ile Büveyhî emirlerinin arka planda destek olduğu 

çatışmaların oluşturduğu atmosferden hiç şüphesiz ticaret ve zanaât de etkilenmiştir. Ancak 

ticari hayatın baş aktörlerinden olan gayrimüslim unsurlardan Yahudiler; boyacılık, kasaplık, 

kuyumculuk, sarraflık/cehbezlik gibi alanlarda mahir olduklarından özellikle Kerh ve Basra 

gibi ticaret merkezlerinde faaliyetlerini aksatmadan sürdürmeye çalışmışlardır.908 

Hristiyanlar ise tıp sektörü başta olmak üzere tercüme ve ilmi çalışmalarda ön plana 

çıkmışlardır. 

Büveyhîlerin Abbâsîlere hâkim olduğu dönemde bölgede faaliyet gösteren sanayi sektör ve 

alanlarını; başta tekstil ve dokumacılık, boya ve iplik, madeni eşyalar (demir, bakır, gümüş 

vb.), kağıt sanayi, çanak-çömlek ve cam sanayi, yağ ve sabun imalatı, deri sanayi, ahşap 

sanayi, gemi ve kayık imalatı şeklinde sıralayabiliriz.909 

4.4.4. Para 

Abbâsîler döneminde resmi para birimi olarak “dirhem”910 kabul edilmiş, genel anlamda da 

tedavülde bu para kullanılmıştır.911 Bununla birlikte Bizans para birimi olan “dinar”912 da 

tedavülde olmuştur. 

                                                 
905 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 334. 

906 Özellikle Demirci ve Bakırcı esnafının çıkardığı sesler ve Dericilerin imalathanelerinden gelen kötü kokular bu 
uygulamaya neden olmuştur denilmektedir. Bkz. Kan, Abbâsîlerin Birinci Asrında Bağdat, 190. 

907 Kuyumcular Çarşısı, Reyhancılar Çarşısı, Köle Çarşısı, Kuşçular Çarşısı gibi. Bilgi için bkz. Hamdân Abdülmecîd 
Kubeysî, Esvâku Bağdâd hattâ bidâyeti’l-asri’l-Büveyhî, 166-169; Çelik–Yıldırım, “Abbâsîler Dönemi Bağdat 
Çarşıları”, 241-253. 

908 İstahrî, Kitâbü’l-Mesâlik ve’l-Memâlik, 84; Tudelalı Benjamin – Ratisbonlu Petachia, Orta Çağ’da İki Yahudi 
Seyyahın Avrupa, Asya ve Afrika Gözlemleri, 242. 

909 Bilgi için bkz. Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 294-302. 

910 Dirhem; bir ağırlık ölçüsü ve gümüş para birimi olup, Yunanca “Drahmi” den Farsça’ya, Farsça’dan da Arapça’ya 
geçmiş ve “dirhem” şeklinde telaffuz edilmeye başlanmış Sâsânî para birimidir. Abbâsîlerde de 2,975 gr. 
ağırlığındaki şer’î dirhem esas alınmıştır. Ayrıntılı bilgi için bkz. Ebu’t-Tahir Mecdüddîn Muhammed b. Yakub b. 



 

124 

 

Abbâsî dönemi sikkelerini, nümizmatik ile uğraşan bazı ilim adamları üç devreye 

ayırmaktadır. Birinci devre; Abbâsîlerin kuruluşundan Me’mun’un halifeliğinin sonu olan 

218/833’e kadar, ikinci devre; Mu’tasım-Billah’ın halifeliğinden Müstekfi-Billah dönemi 

Büveyhîlerin Bağdat’ı işgaline kadar (218-334/833-945), üçüncü devre ise; Müstencid-

Billah’ın halifeliğinden Müs’tasım-Billah’ın halifeliğinin sonuna kadar (555-656/1160-1258) 

şeklindedir.913 334-555/945-1160 yılları arası (Büveyhî hâkimiyeti ve sonrası) fetret devri 

olarak adlandırılmış ve bu dönemde dokuz halife görev yapmıştır. Bu devirde görev yapan 

halifelerin siyasi ve idari hâkimiyetleri, Şiî Büveyhîlerin elinden Selçuklular’ın eline geçmiş, 

halife adları da bu devletlerin emirleri ile birlikte hutbe ve sikkelerde zikredilmiştir.914 

Abbâsî Devleti, ticari hayatta dinar ve dirhemi birlikte kullanmıştır. Ancak halk arasında ve 

pazarlarda daha ziyade dolaşımdaki para dirhem olmuştur. Bununla birlikte bilhassa Şam ve 

Mısır’da yoğunlukla kullanılan dinarın, halk tarafından alışverişlerde kullanılmadığı sonucu 

çıkarılamaz.915 Dinarlar, dirheme çevirilerek alışverişlerde kullanılırdı. Bu kapsamda 

tüccarlar, mallarının kendilerine dinar olarak dönmesini isterken, verdikleri ücretin dirhem 

olmasına özen gösterirlerdi.916 Tedavülde olan paraların dışında zaman zaman özel amaçlarla 

bastırılan paralar da olmuştur. Bağdat pazarlarında, değeri tedavüldeki paralardan yüksek 

olan dinar ve dirhemler, özel nedenlerle bastırılmış “armağan/hediye paraları” olarak 

değerlendirildiğinden, alım-satımda ancak sarraflar tarafından bozdurularak 

kullanılabilmiştir.917 

IV./X. yüzyılda memur maaşları ve hazine yardımları para yerine sak (çek) ile de ödenmiştir. 

Bu ödeme aracının kullanımının bu kadar yaygınlaşması ve çek üzerine yazılan miktarların 

büyümeye başlaması, hata ve suistimalleri de beraberinde getirdiği için bu durumu önleme 

                                                                                                                                                    
Muhammed el-Firâzâbâdî, el-Kâmûsu’l-Muhît (Beyrut: Dâru İhyâit-Türâsi’l-Arabî, 1991), 4/156; Atom Damalı, 
150 Devlet 1500 Sultan İslâm Sikkeleri (İstanbul: Nilüfer Vakfı Yayınları, 2001), 3. 

911 Abbâsîler döneminde tedavülde kullanılan paralar hakkında geniş bilgi için bkz. Emre Şimşek, Abbâsîler 
Döneminde Değişim Aracı Olarak Para (Sivas: Cumhuriyet Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 
Tezi, 2010); Mustafa Hizmetli, “Abbâsîler Döneminde Para Basımı”, İSTEM 8/15 (2010), 79-110. 

912 Dinar; Grek-Latin menşeli Denarius’tan Arapçaya geçmiş ve İslâm dünyasında genel olarak altın para 
karşılığında kullanılmıştır. Nizami ağırlığı 4,5479 gr.’dır. Genellikle bir miskal ağırlığında darp edilen dinar, 
giderek altınla eş anlamlı hale gelmiş ve birbirinin yerine kullanılması yaygınlık kazanmıştır. İslâmi sikke olarak 
ilk dinar darbını Emevi halifesi Abdülmelik b. Mervan bastırmıştır. Ayrıltılı bilgi için bkz. E. Von Zambaur, “Dinar”, 
İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: MEB Yayınları, 1988), 3/591. 

913 Nasır Seyyid Mahmud Nakşibendî, ed-Dînârü’l-İslâmî fi’l-Müthafi’l-Irakî: ed-Dînârü’l-Ümevi ve’l-Abbâsi (Bağdat: 
1953), 37. Ayrıca paranın bu tarihi seyri ve devreler hakkında detaylı bilgi için bkz. Şimşek, Abbâsîler Döneminde 
Değişim Aracı Olarak Para, 49-56. 

914 İbrahim Artuk - Cevriye Artuk, İstanbul Arkeoloji Müzeleri Teşhirdeki İslâmi Sikkeler Kataloğu (İstanbul: MEB 
Basımevi, 1971), 43-44.  

915 Ebu’l-Kasım Ubeydullah b. Abdillah b. Hurdâzbih, Kitâbü‘l-Mesâlik ve’l-Memâlik, ed. M. J. de Goeje (Leiden: Brill 
Press, 1967), 74-79. 

916 Hizmetli, “Abbâsîler Döneminde Para Basımı”, 98. Değerli olanı saklama ve biriktirme eğiliminde olan insan 
yapısı gereği, altın olan dinarın daha az dolaşımda olması gayet normal bir durumdu. 

917 Makrizî, İgâsetü’l-Umme bi Keşfi’l-Ğumme, 59-60; Reşid İbnü’z- Zübeyr, ez-Zehâir ve’t-Tuhaf, thk. Muhammed 
Hamidullah (Kuveyt: Vizâretü’l-İlâm, 1984), 38-39.  



 

125 

 

adına çareler aranmasını gerekli kılmıştır.918 Yine bu yüzyılda bankacılık sistemi, oldukça 

gelişmiş ve bilhassa Basra şehri, bankerlerin yoğun olarak bulunduğu merkezlerden biri 

olmuştur.919 Abbâsî Devleti’nin ticari hayatında ortaya çıkan cehbezlerin920 faaliyet alanları 

yine bu dönemde artmış, artık borç para vermeye, emanet para kabul etmeye başlamışlar ve 

halk ile darphâne arasında aracı bile olmaya başlamışlardı. Bir yandan ticari zaruretler diğer 

yandan devletin içinde bulunduğu ekonomik koşullar nedeniyle nakit sıkıntısı çekilmesi, kimi 

cehbezlerin banka gibi faaliyet göstermesine, zaman zaman idareye kredi vermesine dahi yol 

açmıştır.921 Dolaşımdaki paranın altın ve gümüş olması nedeniyle paralara başka madenlerin 

karıştırılması ve kırpma yapılması gibi durumlar, ayrıca cehbezlerin para basma işinde aktif 

rol almaları, IX. ve X. yüzyılda yoğun olarak maliyede çalıştırılmalarını gerekli kılmış ve 

itibarları son derece artmıştır. Bunun üzerine bu görevlerin denetimi ve hazine ile ilgili 

hesapların teftiş ve yönetimi için “divânü’l-cehbez” adında bir divan kurulmuştur.922 Yine bu 

dönemde tüccarlar, cehbezler hatta devlet, süftece923 usulüyle para ve mal nakli 

yapabilmiştir.924 

Büveyhî hâkimiyetindeki Kâdir-Billah döneminde; idari, ekonomik ve sosyal sorunların 

artmaya başlamasıyla birlikte tedavüldeki paraların mağşuş925oranlarında değişiklikler 

                                                 
918 Kallek, “Sak”, 35/585. 

919 Doğu ticaretinin merkezi Basra’da her tüccar bir banka hesabına sahipti. Ticarette güvenlik gerekçesiyle yüklü 
miktarlarda nakit taşınmaz, ödemeler genelde çekle yapılırdı. Bkz. Lewis, Tarihte Araplar, 125. 

920 Cehbez; kelime anlamı olarak iyiyi kötüden ayıran, adil, tetkikçi, tahlilci, uzman, mahir ve becerikli gibi 
anlamlara gelmekte olup, iktisadî terim olarak; özellikle Abbâsîler döneminde sarraflıkla uğraşan tüccarlara 
denilmektedir. Geniş bilgi için bkz. Salih Ahmed Ali, Tanzîmâtü’l-İctimâiyye ve’l-İktisâdiyye fi’l-Basra fi’l-Karni’l-
Evveli’l-Hicrî (Bağdat: 1969), 249-267; Celal Yeniçeri, “Cehbez”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
(İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 7/222. 

921 Abbâsîlerde Muktedir Billâh zamanından başlayarak Büveyhîler döneminde ve hatta VII/XIII. yüzyıla kadar 
cehbezler, başta Bağdat ve Basra olmak üzere diğer büyük şehirlerde de faaliyet göstermişler ve devletle yakın 
ekonomik ilişkiler kurmuşlardır. Bu cehbezlerin çoğunu Yahudi ve Hristiyanlar oluşturmaktaydı. Muktedir 
Billah’ın veziri İbnü’l-Furât bazı Yahudi cehbezlerden borç para almış, buna karşılık devletçe müsâdere edilen 
mallar, beytülmal yerine bu Yahudi cehbezler nezdinde toplanmıştır. Bkz. Yeniçeri, “Cehbez”, 7/223; Şimşek, 
Abbâsîler Döneminde Değişim Aracı Olarak Para, 93. Ayrıca bu durum, iki hususu da ortaya koymaktadır. 
Birincisi; Yahudilerden bir kısmın ne derece zenginliğe ulaştığı, ikincisi ise devletin ekonomik olarak ne hâle 
düştüğü mevzusudur.  

922 Yeniçeri, “Cehbez”, 7/223. Bu divan, cehbezlerin mesleklerini yürütürken yaptıkları işleri takip etmekle, 
yapılan haksızlık ve uygunsuzluk karşısında da gerekli müeyyideleri vermekle yükümlüydü. Bkz. İbrahim Ural, 
“Orta Çağ İslâm Dünyasında Bankacılık Türü İşlemler ve Finans Meseleleri”, İslâm Ekonomisinde Finans Meseleleri 
-İlmi Araştırmalar Dizisi III- (İstanbul: Ensar Yayınları, 1992), 263. İbrahim Ural, “İslâm Ekonomisinde Finans 
Meseleleri”, Orta Çağ İslâm Dünyasında Bankacılık Türü İşlemler ve Finansman Meseleleri (İstanbul: 1992), 263. 

923 Süftece; bir tacirin veya bir memlekete giden bir kişinin, paranın nakli konusunda riskler bulunması nedeniyle 
gideceği şehirde kendisine vermek üzere ortağına veya güvendiği birine para veya mal bırakması uygulamasıdır. 
Bkz. Fîrûzâbâdî, el- Kâmûsu’l-Muhît, 1/404. 

924 Devlet, cehbezler vasıtasıyla farklı şehirlerdeki şube ve temsilcilerinden paranın çekilmesini sağlayarak para 
nakledebiliyordu. Abdulaziz Dûrî, valilerin bütçe fazlalarını, Bağdat’a zaman zaman suftece uygulaması ile 
gönderdiğini belirtmektedir. Bkz. Dûrî, Tarihü’l-Irak el-İktisadî fi’l-Karn’ir Rabii’l-Hicri, 173-174. 

925 Mağşûş, kelime olarak saf olmayan, karıştırılmış şey anlamına gelmektedir. Mağşûş para ise; altın ve gümüş 
paralara bakır, demir gibi farklı madenlerin karıştırılması ile basılan paralardır. Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-Muhît, 
2/410. Bu dönemde devlet, gelir gider dengesini sağlamak, kamu harcamalarını finanse etmek amacıyla 
tedavüldeki paralara yabancı madenler karıştırmış ve ayarlarını düşürmüştür. Bu durum, zaman zaman günümüz 
ekonomilerinin kamu bütçe açığını finanse etmek ve daralan ekonomiyi rahatlatmak adına emisyon hacminin 
artışına sebep olan karşılıksız para basmaya benzemektedir.  



 

126 

 

yaşanmaya başlamıştır.926 Bu dönemde paranın değeri, dönemsel olarak değişmiş ve 

ekonomik sıkıntılar artarak devam etmiştir. Ülke genelinde ve özellikle de Bağdat'ta yaşanan 

ekonomik krizler, Büveyhîleri paraların mağşuş oranlarını artırmaya itmiştir. Bu durum daha 

fazla para basılmasına neden olmuş, paranın değeri düştüğü için enflasyon artmış ve hayat 

pahalılığı ortaya çıkmıştır.927  

Kâdir-Billâh döneminde 383/993 yılına gelindiğinde, Bağdat başta olmak üzere ülkede 

ekonominin bozulması, paranın değer kaybetmesi ve fiyatların aşırı yükselmesi, halk 

nezdinde kargaşa ve ayaklanmaların baş göstermesine neden olmuştu. Ordunun maaşlarının 

gecikmesi nedeniyle ortaya çıkan isyan hareketleri, Rusâfe Camii’nde Cuma namazlarının 

kılınmasına dahi mâni anların yaşanmasına sebep olmuştu. Bu çatışma ve ayaklanmalar, 

yapılan ikili görüşmeler neticesinde ekonomik sorunları iyileştirme sözü ile isyancıların 

salıverilmesi koşuluyla ancak sona erdirilebilmişti.928  

Fâtımîlerin Suriye ve Mısır’ı ele geçirmesiyle bölgenin yükselen ekonomik gücü olmaya 

başlaması, Abbâsî ekonomisi üzerinde olumsuz bir etki yaratmıştır.929 Bu olumsuz etkinin bir 

göstergesi olarak Irak pazarına Mısır’dan gelen altın (Fâtımî halifesi Muiz-Lidînillah adına 

basılan dinar) 358/968’de 15,5 dirhem ediyorken, 399/1009’da (Kâdir-Billâh dönemi) 1 

dinar 34 dirhem değerine ulaşmış,930 yapılan müdahaleler ve alınan tedbirler neticesinde 1 

dinar ancak 18 dirhem değerine düşürülebilmişti.931 Kâdir-Billâh’ın hilafetinde 399/1021 

yılına gelindiğinde, yine fiyat artışları yaşanmış; 1 dinar tekrar 34 dirhemlere kadar 

yükselmiş ve alınan ekonomik tedbir ve müdahalelerle eski değerine düşürülmeye 

çalışılmıştır.932 

                                                 
926 Paraya farklı madenler karıştırılması, devletin ekonomik krizleri atlatmak ve bütçe açığını gidermek için 
yaptığı uygulamalardan biridir. Neticede bu yolla halkın alım gücü azalmakta, fiyatların artması ile sosyal ve 
ekonomik istikrarsızlık ortaya çıkmaktadır. Bazen de mesleği paraların değişimine aracılık etmek olan 
cehbezlerin, paraların değeri ile oynamaları ve bastırdıkları paralarda öngörülen standarttan saparak açıktan kâr 
elde etme düşünceleri de bu sonuca olumsuz etki etmektedir. Böylelikle yapılan bu hileli uygulama ile hem halk 
kandırılmış olmakta hem de piyasaya sürülen hileli para ile ekonomik istikrar bozulmuş olmaktadır. Bkz. 
Hizmetli, “Abbâsîler Döneminde Para Basımı”, 105. 

927 Ebû Muhammed (Ebü’l-Abbas) Takıyyüddin Ahmed b. Ali b. Abdilkadir b. Muhammed el-Makrîzî, Şüzuru’l-Ukûd 
fi Zikr’in Nükûd (Necef: 1967), 2; Dûrî, Tarihü’l- Irak el-İktisadî fi’l- Karn’ir Rabii’l-Hicri, 215. 

928 Bu olay, ekonomik refahın insan hayatında ne kadar önemli olduğunun da bir göstergesidir. Bkz. Hizmetli, 
“Abbâsîler Döneminde Para Basımı”, 94.  

929 Bu etkinin sonucu olarak; Büveyhîlerin Abbâsîlere tahakküm ettiği dönemde en güçlü emirlerinden olan 
Adüdüddevle döneminde bile kendi adıyla anılan “Tâci” dirhemi, Mısır’da pek ehemmiyet görmezken 
Bahaüddevle döneminde daha da değer kaybı yaşamıştır. 389/999 yılında dirhemin değeri o kadar düşmüş ki; 1 
dinar 150 dirheme düşerek o dönemde görülmemiş bir değere ulaşmıştır. Yine Bahaüddevle döneminde 
dinarların saflık oranı en düşük seviyelere inmiştir. Bilgi için bkz. Hilâl b. el-Muhassin es-Sabi, Kitâbü’t-Tarih 
(Zeylü Tecâribü’l-Ümem İçinde), 364; Rûzrâverî, Zeylü Kitabi Tecâribü’l-Ümem, 60; Dûrî, Tarihü’l- Irak el-İktisadî 
fi’l- Karn’ir Rabii’l-Hicri, 215. 

930 Kâdir-Billâh dönemi olan 399/1009 yılına gelindiğinde, yaklaşık 40 yıl öncesine göre enflasyonun iki katına 
çıkmış olduğu görülmektedir. 

931 İbrahim Artuk, “Sikke”, İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: MEB Yayınları, 1980), 10/625. 

932 Artuk, İslâmî Sikkeler Kataloğu, 44. 



 

127 

 

Büveyhîler döneminde kullanımda olan dinarlar, paraların basılmasını emreden halife, emir 

ve vezirlerin isimleri ile anılmıştır. Kasânî, Sâbûrî, Rüknî, Sâhibî, Mut‘î, Kâdirî, Adudî ve 

Kavvâmî gibi. Yine bu dönemde bastırılan paraların üzerine basım tarihinin yanı sıra, basım 

yeri, dini terimler, halife ve Büveyhî emiri gibi parayı bastıran kişilerin adları da 

yazılmıştır.933 Böylece her halife, emir veya vezir değiştiğinde, onların adıyla da yeni paralar 

bastırılmıştır. Büveyhîlerin Irak temsilcisi/veziri Amîdül-Cüyûş, 392/1001 yılında yeni 

dirhemler bastırmış ve bu dirhemlerin, Sâhibî dinarı (Sahib b. Abbâd)934 karşısındaki resmi 

bozdurma değerini 1/25 olarak belirlemişti.935 Büveyhîlerin Irak emirlerinin bastırdıkları 

dinarlardaki altın oranı ise genelde %60'ı geçmiyordu.936 Paranın gördüğü bu değer 

nedeniyle tüccarların çoğu, Mısır ve Horasan dinarları ve diğer paralarla işlem yapmayı tercih 

ediyorlardı. Büveyhîlerin de onayını alan Kâdir-Billâh, siyasi ve ekonomik sebeplerden dolayı 

özellikle bu etkiyi kırmak için Bağdat pazarlarında Mısır dinarının kullanımını yasaklayarak 

sadece Kâdirî, Sâbûrî ve Kasânî gibi Abbâsî dinarlarının kullanımına izin vermiştir.937  

Sonuç olarak Büveyhî hâkimiyetinin son dönemlerinde yaşanan paranın değerindeki bu 

büyük düşüş, fiyatların artmasına ve alım gücünün düşmesine, bu sebeple de toplumsal 

gerilimlere neden olmuştu. Bu durum da, daha önce de belirttiğimiz gibi mevcut ekonomik 

koşullar nedeniyle askerlerin maaşlarının ödenmesinde sıkıntılar çekilmesine ve ödemelerin 

gecikmesine ayrıca yaşanan toplumsal ekonomik krizler de isyan girişimlerine ve paranın 

değiştirilmesinin talep edilmesine yol açmıştır.938 

4.5. Bayındırlık  

750-1258 yılları arasında iktidarı ve hilafeti elinde bulunduran Abbâsî Devleti, Sünnî İslâm’ın 

temsilciliği ile birlikte ilim, kültür ve medeniyetin merkezliğini yapmış; Bağdat, Sâmerrâ gibi 

önemli şehirler kurarak devraldıkları medeniyet mirası ve sosyo-kültürel zenginliğin etkisiyle 

tarihe mal olmuş önemli eserler bırakmıştır. Bu eserlerin oluşturulmasında; bölgenin coğrafi 

koşulları, demografik yapısı ile dini-kültürel özellikleri önemli rol oynamıştır. 

Bu bölümde; varlığını sürdürdüğü dönemde mimari olarak önemli bir yere sahip olan ve 

etkisini Büveyhîler döneminde sürdüren veya fiziken Kâdir-Billâh döneminde mevcut olan 

saray ve hastanelerden (bimaristan) bahsedilecektir.  

                                                 
933 Rûzrâverî, Zeylü Kitabi Tecâribü’l-Ümem, 84-354-293. 

934 Sahib b. Abbâd (ö. 385/995), önemli Büveyhî vezirlerinden biridir. Onun devrinde basılan dinarlar, kendi 
adıyla anılmıştır. 

935 Hilâl b. el-Muhassin es-Sâbi, Kitâbü’t-Tarih (Zeylü Tecâribü’l-Ümem İçinde), 443. 

936 Örneğin Ruknî dinarındaki altın oranı yarıya yakındı. Bu dinar, 420/1029 yılında neredeyse normal değerinin 
üçte biri değerinde işlem görüyordu. Bkz. Adam Mez, “el-Hadâratü’l-İslâmiyye fi’l-Karni’r-Râbi’i’l-Hicriyye”, çev. 
Muhammed Abdülhâdi Ebû Rîyde (Beyrut: Dârü’l-Kitâbi’l-Arabîyye, ty.), 2/377; Claude Cahen, “Queques 
problemes economiques et fiscaux de L’ıraq buyide d’apres un traite de mathematiques”, Annales de I’Institut 
d’Etudes Orientales 10 (1952), 379. 

937 Cahen, Queques problemes economiques et fiscaux de L’ıraq buyide d’apres un traite de mathematiques, 10/380. 

938 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 326. 



 

128 

 

4.5.1. Saraylar 

İslâm şehir modelinde üç unsur birlikte anlam kazanmıştır. Cami, çarşı ve devlet başkanı veya 

şehrin yöneticisinin devlet işlerini yürüteceği hükümet konağı. Emeviler ve Abbâsîler 

döneminde de inşa edilen bütün İslâm şehirlerinde bu uygulamanın örnekleri 

görülmektedir.939 Saray uygulamasının ilk örneğini ise Emevi valisi Muâviye b. Ebû Süfyân 

(41-60/661-680), Şam Valiliği esnasında Dımaşk’ta Kubbetü’l-Hadra isimli bir saray inşa 

ettirerek göstermiştir.940 Abbâsîlerin ikinci kurucusu olarak kabul edilen Halife Mansûr ise, 

Dicle Nehri’nin batı yakasında daire şeklinde kurduğu Bağdat şehrinin ortasına, Abbâsîlerin 

ilk dönemi boyunca devletin idari merkezi olma özelliğini taşıyan Kasru’z-Zeheb adını verdiği, 

şehrin her tarafından görülebilen yeşil kubbesinden dolayı da Kubbetü’l-Hadra ismini taşıyan 

bir saray inşa ettirmiştir.941 Daha sonraları Bağdat’ın doğu ve batı yakalarında çeşitli saraylar 

yaptırılmıştır. Halife Mehdi, Bağdat’ın doğusunda bulunan Rusâfe Sarayı’nı kullanırken, 

başlarda Kasru’z-Zeheb’i kullanan Emin ve Harun Reşîd ise, şehrin batısında bulunan Huld 

Sarayı’nı kullanmıştır.942 Huld Sarayı, Dicle’nin batı sahilinde İslâm öncesi döneme ait 

Deyrülatîk (Deyr Mârfathion) adındaki eski bir manastırın üzerine Mansur tarafından inşa 

edilmişti.943 Büveyhî emiri Adüdüddevle zamanında bu sarayın harabeye dönmesi üzerine 

yerine kendi adı ile anılan Bimaristan-ı Adûdî inşa edilmiştir.944 

Halife Mu‘tazıd’ın (ö. 289/902) yaptırdığı ilk saraylardan olan Süreyyâ Sarayı, Dârü’l-Hilafe 

içerisinde yer alan,945 Kâdir-Billâh zamanında da saray olarak hizmet veren ve İbnü’l-

Cevzî’nin verdiği bilgiye göre de 461/1069 yılında meydana gelen selde yıkılan önemli bir 

mimari eserdir.946 Yine yapımına Mu‘tazıd’ın başladığı ancak oğlu Müktefi’nin (ö. 295/908) 

294/907 yılında tamamladığı Taç Sarayı, Muktedir-Billah (ö. 320/932) zamanında yabancı 

elçilerin karşılanması maksadıyla resmi konut olarak kullanılmıştır.947 Kâdir-Billâh 

döneminde de bu özelliğini devam ettiren saray, 451/1059 yılında Fâtımîler adına Bağdat’ı 

ele geçiren Arslan Besâsîrî (ö. 451/1060)948 tarafından çatısı yıktırıldıktan sonra yıkımından 

                                                 
939 Mehmet Mahfuz Söylemez, Bedevîlikten Hadarîliğe Kûfe (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2015), 44. 

940 İsmail Yiğit, Emeviler (661-750) (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2016), 182. 

941 İbnü’l-Cevzî, Menâkıbu Bağdâd, 13; Dûrî, “Bağdat”, 4/426; Mustafa Hizmetli, “Abbâsîlerde Saraylar ve Saray 
Hayatı”, İslâm Tarihi ve Medeniyeti (İstanbul: Siyer Yayınları, 2018), 6/320-321. 

942 Jacob Lassner, The Topography of Baghdad in the Early Middle Ages (Detroit: Wayne State University Press, 
1970), 265; Ramazan Şeşen, “Dârülhilâfe”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
1993), 8/538-539. 

943 Salih el-Ali, Meâlimî Bağdâd el-İdâriyye ve’l-Umrâniyye (Bağdat: 1988), 36; M. Streck, “Bağdat”, İslâm 
Ansiklopedisi (İstanbul: MEB Yayınları, 1978), 2/196.  

944 Guy Le Strange, Baghdad During Abbasid Caliphate (Oxford: Clarendon Press, 1900), 102. 

945 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 12/336. 

946 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 16/113-114; Jacop Lassner, The Topography of Baghdad 
in the Early Middle Ages (Detroit: Wayne State University Press, 1970), 267. 

947 Hilâl b. el-Muhassin es-Sâbî, Rüsûmü Dârü’l-Hilâfe, 11-14. 

948 Büveyhîlerin son zamanlarında yaşayan ünlü bir Türk konutandır. Hakkında geniş bilgi için bkz. Genç, Fatımî-
Abbasi-Selçuklu Münasebetleri ve Besâsîrî İsyanı; Seyfullah Korkmaz, Arslanü’l-Besâsîrî ve zamanı (Kayseri: Erciyes 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1997). 



 

129 

 

vazgeçilmiştir.949 Büyük Selçuklu Sultanı Tuğrul Bey’in Besâsîrî’yi Bağdat’tan çıkarmasından 

sonra muhtemelen tamir edilmiş ve yeniden resmi konut olarak kullanılmıştır.950 Bu saray, 

524/1130 yılında Müsterşid-Billah (ö. 529/1135) tarafından yıkılarak yeniden 

yaptırılmıştır.951 

Kâdir-Billâh’ın halife olduktan sonra saray olarak kullandığı, Dârü’l-Hilafe içerisinde yer alan 

Dârü’ş-Şecere (Ağaç Sarayı), Halife Muktedir tarafından yaptırılmış en ihtişamlı saraylardan 

biridir. “Ağaç Sarayı” anlamına gelen Dârü’ş-Şecere, ismini bahçesindeki gümüş ve altından 

yapılmış ağaçtan almaktaydı.952 Kâdir-Billâh’ın oğlu Kâim-Biemrillah ve ondan sonraki Halife 

Muktedî’nin (467-487/1075-1094) biat törenleri bu sarayda düzenlenmiştir.953 Bu sarayın, 

Moğolların Bağdat’ı işgaline kadar ayakta kaldığı tahmin edilmektedir.954 

Bu saraylar dışında ayrıca Bağdat’ta; Hasenî Sarayı (Kasru’l-Ca‘ferî/Kasru’l-Me’mûnî), Firdevs 

Sarayı, Karâr Sarayı, Mu’tasım Sarayı, Kasru Ümmü Habibe Sarayı, Rusâfe Sarayı, Altın Saray, 

Abdeveyh Sarayı, Kasru’l-Vaddah (Kasru’l-Mehdî), İsâbâz Sarayı ve Ukhaydir Sarayı gibi 

saraylar da hicri dördüncü ve beşinci yüzyıllarda kullanılmıştır.955 

4.5.2. Hastaneler / Bimaristânlar 

İslâm tarihinde dârüş-şifâ, dârü’s-sıhha, dârü’l-âfiye, bimaristan, mâristan, bimarhâne, dârü’t-

tıb, şifâiyye gibi isimlerle anılan ve kaynağı vakıf kültürüne dayanan sosyal 

müesseselerimizden biri olan hastanelerin, ilk kez 88/707 yılında Emevi halifesi Velid b. 

Abdülmelik tarafından Şam’da,956 daha kapsamlı olarak ise Abbâsîler döneminde Harun 

Reşîd’in emriyle Bağdat’ta kurulduğu bilinmektedir.957 Kaynaklarda hastane anlamında daha 

ziyade “bimaristan” ve onun kısaltılmış şekli olan “maristan” kelimelerine rastlanılmaktadır. 

Ya‘kûbî (ö.292/905), İbn Nedîm (ö.385/995) ve İbn Ebî Usaybia (ö.669/1270) gibi müellifler 

“bimaristan”; İbn Cülcül (ö.384/994 [?]) ve İbnü'l-Cevzî (ö.597/1201) ise “maristan” 

                                                 
949 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 16/45.  

950 Saim Yılmaz – Ömer Sazak, “Doğu Bağdat’ta Dârülhilâfe’nin Ortaya Çıkışı ve Burada İnşa Edilen Saraylar ”, 
Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 22/42 (2020), 300. 

951 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 17/256; Dûrî, “Bağdat”, 4/431.   

952 Yâkût el-Hamevî, Mu’cemü’l-Büldân, 2/421-442  

953 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/217-16/165. 

954 Yılmaz – Sazak, “Doğu Bağdat’ta Dârülhilâfe’nin Ortaya Çıkışı ve Burada İnşa Edilen Saraylar”, 304. 

955 Güzel, Abbasi Halifesi Mehdî b. Mansûr, 146-147; Hüseyin Polat, “Ebu’l-Ferec İbnü’l-Cevzî’nin el-Muntazam Adlı 
Eserinde Bağdat”, Ankara Üniversitesi Tarih Araştırmaları Dergisi 40/69 (2021), 63. 

956 Ya‘kûbî, Târîhu’l-Ya’kûbî, 2/290; Ahmed İsa, Tarihü’l-Bimaristanât fi’l-İslâm (Beyrut: 1981), 10-66-203; Kazıcı, 
İslâm Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi, 317. 

957 Max Meyerhof, “Science and Medicine”, The Legacy of Islam, haz. Thomas Arnold (London: 1931), 335-336; 
Corci Zeydan, Târihü’t- Temeddüni’l-İslâmî, haz. Hüseyin Mûnis (Kahire: 2. baskı, 1958), 3/208. Ali Haydar 
Bayat’ta tam teşekküllü ilk hastanenin Harun Reşid zamanında Bağdat’ta kurulduğu görüşündedir. Bkz. Ali 
Haydar Bayat, Tıp Tarihi (İstanbul: Merkezefendi Geleneksel Tıp Derneği, 2016), 207.  



 

130 

 

kelimesini tercih etmişlerdir.958 Anlamca birbiri yerine kullanılan bu iki kelimeden 

“maristan”, XII. asrın sonlarından itibaren çoğunlukla akıl hastalarının kaldığı tımarhâneler 

için kullanılmaya başlanmıştır.959  

Abbâsî halifesi Harun Reşîd döneminde özellikle Cündişâpur merkezli çeviri hareketlerinin 

etkisiyle felsefe ve tıp alanında960 yetişen pek çok kişi Bağdat’ta kurulan bimaristânlara davet 

edilmişlerdi. 961 Bilimin ve özellikle tıp alanının önemli hocaları, bilim ve medeniyetin yeni 

gözde şehri Bağdat’a akın edince,962 Cündişâpur’da ilim tahsil eden öğrenciler de buraya 

gelmeye başlamışlardı.963 Nastûri olan Buhtişu ailesi başta olmak üzere Mâseveyh aileleri, 

Harranlı Sabiî Sâbit b. Kurre ailesi, Dımaşklı Süryanî Serâbiyyûn ailesi, Hîreli Hristiyan bir 

Arap olan Huneyn b. İshak’ın ailesi gibi pek çok Hristiyan, Sâbiî, Mecûsi ve Hintli bilim 

insanları, sadece Abbâsîlere değil o dönemde bölgede siyasi varlıklarını sürdüren hemen 

hemen her devlet ve emirliklere hizmet etmişlerdi.964 

Halife Harun Reşîd tarafından Bağdat’ta yaptırılan Bimaristânü’r-Reşîd veya Bimaristânü’l-

Kebîr de denilen965 Sâ’id Hastanesi, Nastûri olan Cebrail b. Buhtişu sorumluluğunda 183/800 

yılında966 yapılmış; başhekimliğini 25 yıla yakın bir süre yaptıktan sonra Yuhanna b. 

Mâseveyh’e devretmiştir. Ünlü hekim Sinan b. Sabit’in (ö.331/943) Sâ’id Hastanesi’nde 

çalıştığı bilgisinden hareketle967 Kâdir-Billâh dönemini de içine alan Büveyhîler döneminde 

de hizmet vermeye devam ettiğini söyleyebiliriz.  

                                                 
958 Örnek kullanımlar için bkz. İbn Cülcül, Ebû Davud Süleyman b. Hassan el-Eldelûsî, Tabakâtü’l-etıbba ve’l-

Hükemâ, 177-115; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 13/151-178; İbn Ebî Usaybia, Uyûnu’l-
Enbâ fî Tabakâtü’l-Etıbba, 47. 

959 Ömer Rıza Kehhâle, el-Ulûmü’l- Ameliyye fi’l-Usûri’l-İslâmiyye (Dımaşk: 1972), 105; Arslan Terzioğlu, 
“Bimâristan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 6/163. İbnü'l-Cevzi, 
eserlerinde hastane için “maristan” kelimesini kullanmayı tercih ederken, “es-Sebât”, “el-Müdhiş” adlı eserlinde 
bu kelimeyi, sıkıntı, ızdırap veren yer, zincirlere bağlanılan yer anlamında kullanmaya başlamıştır. Bkz. İbnü’l-
Cevzî, es-Sebât ‘İnde’l-Memât, nşr. Abdullah el-Leysî el-Ensârî (Beyrut: Müessesetü'l-Kütübi's-Sekafiyye 1986), 25; 
İbnü'l-Cevzi, el-Müdhiş, nşr. Mervan Kabbânî (Beyrut: Dârü'l-kütübi'l-ilmiyye, ty.), 414. 

960 İslâm tıp tarihi ve kaynakları hakkında geniş bilgi için bkz. Ahmet Ağırakça, İslâm Tıp Tarihi: Başlangıçtan 
VII./XIII. Yüzyıla Kadar (İstanbul: Nobel Tıp Kitapevleri, 2004); Zehra Gençel Efe, İslâm Tıp Tarihi: Gelişimi ve 
Kaynakları (Konya: Çizgi Kitabevi, 2019). 

961 Bu Bimaristanı, 195/810 yılında Harun Reşid, Nastûrî Hristiyan olan Cebrail b. Buhtişu’ya kurdurmuştur. Bkz. 
Terzioğlu, “Bimâristan”, 6/164. 

962 Buradan gelen ilim hocaların çoğu gayrimüslimlerden (Nastûri Hristiyanlar ile Mecûsîler) oluşmaktaydı. 

963 Mehmet Mahfuz Söylemez, Bilimin Yitik Şehri Cündişâpûr (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2017), 106. 

964 Selahattin Polatoğlu, “Çağının Tanığı Olarak Abbâsî Saray Tabipleri”, Van İlahiyat Dergisi 7/11 (Aralık 2019), 
211. 

965 İsa, Tarihü’l-Bimaristanât fi’l-İslâm, 178. 

966 Ali Haydar, hastanenin kuruluşunu 183/800 yılı civarında, Akkâvî ise 184-193/800-809 yılları arasında 
olduğunu belirtir. Bkz. Ali Haydar Bayat, “Türk-İslâm Dünyasında Hastaneler”, Türk Kültürü 34/400 (1996) 477; 
Ruhâb Hıdır Akkâvî, el-Mucez fî Tarihi’t-Tıb ‘İnde’l-Arab (Beyrut: 1995), 237; Nastûrî Kilisesinin Patriği 
Tîmâsâvus’un 790 tarihli yazdığı mektupta; hastanenin yapım maliyeti ve tamamlandığını ifade eden bilgiler 
vermesi, hizmete girişinin bu tarihte gerçekleştiği fikrini güçlendirmektedir. Esasında verilen bilgilerdeki üç 
tarihte birbirine çok yakın tarihler olduğundan hastanenin 183/800 civarında hizmet ettiğini söyleyebiliriz. Bilgi 
için bkz. Levent Öztürk, İslâm Dünyasında Hastaneler (İstanbul: Siyer Yayınları, 2018), 124. 

967 Akkâvî, el-Mucez fî Tarihi’t-Tıb ‘İnde’l-Arab, 237. 



 

131 

 

Halife Mu’tazıd’ın (279-289/892-902) ordu komutanı ve mevlâsı olan Bedir el-Mu‘tazıdî 

tarafından968 Bağdat’ta Sinan b. Sabit’e kurdurulan969 Bedir el-Mutazıdî Hastanesi, 

muhtemelen Bedir el-Mu‘tazıdî’nin 289/902 yılında öldürülmesi970 nedeniyle bu tarihten 

önce inşa edilmiş, Kâdir-Billâh döneminde de hizmet vermeye devam etmiş önemli 

hastanelerden biridir. 

Sinan b. Sabit tarafından Bağdat’ın batı kıyısında bulunan Bâbuş-Şam Mahallesi’nde inşa 

edilen971 ve adına el-Bimaristânü'l-Muktedîrî denilen hastane, halifenin annesi tarafından 

Dicle Nehri’nin doğusunda inşa edilen Seyyide Hastanesi'nin972 karşısında, Dicle Nehri’nin 

batısında konumlandırılmıştı.973 Bu hastane de Kâdir-Billâh döneminde hizmet etmeye 

devam etmiştir. 

Kerh bölgesinin batısında yer alan ve Serât Kanalı’na bakan Bâbü Muhavvel Mahallesi’nde 

inşa edildiği için aynı adı alan hastanenin tam olarak ne zaman kurulduğu hakkında kesin 

bilgi bulunmamakla birlikte Kâdir-Billâh’tan sonra halife olan oğlu Kâim-Biemrillah 

zamanında dahi hastanenin hizmet verdiği bilgisi yer almaktadır.974 İbnü'l-Cevzî’de yer alan 

bir rivayete göre; Arap dilinde ve İslâm ilimlerinde şöhret sahibi olan Ebû Bekr İbnü'l Enbârî 

(ö.328/940), Bâbü Muhavvel’deki hastaneye gittiğini, oldukça edebî şiirler okuyan bir kişi 

görünce hastane yetkilisine bu kişiyi sorduğunu, o kişinin de İbrahim adında vesveseli bir kişi 

olup hastanede tedavi gördüğünü öğrendiğini aktarır.975 Kâim-Biemrillah zamanında 

hastanenin hizmet verdiği bilgisinden hareketle Kâdir-Billâh’ın oğlu olan Kâim-Biemrillah’ın 

422/1031 yılında halife olduğu göz önüne alındığında hastanenin en az doksan yıl gibi bir 

süre hizmet verdiği sonucu ortaya çıkmaktadır.976 

Huld Sarayı’nın harabeye dönen temelleri üzerine Büveyhî emiri Adüdüddevle tarafından 

Bağdat’ın batısında Dicle Nehri’nin kenarında yapımına 369/980-981 yılında başlanan ve 

yaklaşık 3 yılda tamamlanan büyük bir bimaristan inşa edilmiştir.977 İnşasına büyük emek ve 

para sarfedilen, pek çok tabip görevlendirilen bu hastanenin, o dönemin standartlarından 

                                                 
968 Yılmaz, Mu’tazıd ve Müktefî Döneminde Abbâsîler, 263. 

969 İbn Ebî Usaybia, Uyûnu’l-Enbâ fî Tabakâtü’l-Etıbba, 301. 

970 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 13/8-10. 

971 Yâkût el-Hamevî, Mu’cemü’l-Büldân, 1/308. 

972 Bilgi için bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 13/178. 

973 Öztürk, İslâm Dünyasında Hastaneler, 151. 

974 Akkâvî, el-Mucez fî Tarihi’t-Tıb ‘İnde’l-Arab, 239. 

975 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 13/400-401. 

976 Hastanenin Kaim Biemrillah zamanında 449/1057 yılında harabeye döndüğü belirtilir. Bkz. İsa, Tarihü’l-
Bimaristanât fi’l-İslâm, 199. 

977 Guy Le Strange, Baghdad During Abbasid Caliphate, 102; Bayat, Tıp Tarihi, 208 



 

132 

 

üstün olduğu ifade edilmektedir.978 Kâdir-Billâh döneminde hizmet etmiş olan bu 

bimaristanın uzun yıllar ayakta kaldığı bilinmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
978 Bu hastane, o dönemde Dicle Nehri’nden özel bir sistemle suyunu alan donanımlı ve konforlu bir mekan olarak 
zikredilmektedir. Bkz. Zehebî, el-İber fi haberi men aber, thk. Selahaddin el-Müncid (Kuveyt: Dârü’l-Meşir 1966), 
1/159; Ayrıca geniş bilgi için bkz. Terzioğlu, “Bimarhâne”, 6/163-178; Fatma Çapan, “İslâm Dünyasında 
Bimaristanlar ve Gelişme Süreçleri”, Gaziantep University Journal os Social Sciences 18/3 (2019), 1214. 



 

133 

 

5. BÖLÜM 

DİNİ-SOSYAL YAPI VE EĞİTİM-ÖĞRETİM 

5.1. Dini Yapı Ve Mezhepsel Politikalar 

Tarih boyunca din veya mezhepsel anlayışlar üzerinden iktidar sahipleri ile dini gruplar, 

zaman zaman çıkar çatışmaları ve hâkimiyet kurma mücadeleleri yaşamış; bazen de bu iki 

unsur, birbirinin konumundan veya gücünden yararlanmak suretiyle “kazan-kazan” anlayışı 

içerisinde bir ilişkide bulunmuşlardır. İktidarı elinde bulunduran kesim, kendi inanç ve 

anlayışına taraf olarak kendi inanç grubunun güçlenmesine imkan sağlarken, kimi zaman da 

toplumsal gücü elinde bulunduran dini inanç ve anlayıştan yana taraf olarak kendi siyasi 

iktidarını sağlama almayı düşünmüşlerdir. Nitekim Abbâsîler döneminde Halife Me’mun ile 

birlikte Mu'tezile,979 siyasi gücü arkasına alarak devletin resmi mezhebi haline gelmiş, adeta 

altın çağını yaşamıştı.980 Buna karşın Hanbelî mensupları ise baskılara maruz kalmıştı.981 

Halife Mütevekkil ile birlikte bu kez Hanbelî kesim iktidarı ele geçirmiş,982 Mu‘tezile 

mensupları ise ciddi baskılar görmeye başlamıştı. Büveyhîlerin Bağdat hâkimiyeti döneminde 

ise Şîa, himaye ve destek ile avantajlı konuma gelmişti.983 Hilafeti döneminde Şîa’ya karşı 

sistemli bir şekilde mücadele veren Kâdir-Billâh, 408/1017 yılında ilan ettiği ve “Risaletü’l-

Kâdiriyye” olarak bilinen bildirisi ile Hanbelî fikirleri açıkça devletin resmî görüşü olarak ilan 

etmişti.984 Bu anlamda IV./X. asrın sonlarından itibaren Kâdir-Billâh’ın siyasal, mezhepsel, 

kültürel destek ve faaliyetleriyle Ehl-i Sünnet özelinde Hanbelîliğin yeni bir ivme kazanarak 

                                                 
979 Mu’tezile hakkında geniş bilgi için bkz. Câhiz, el-Beyân ve’t-tebyîn; Ebü’l-Hasen Kadı’l-Kudat Abdülcebbâr b. 
Ahmed b. Abdilcebbâr el-Hemedânî, Fadlu’l-i’tizâl ve tabakâtü’l-Mu‘tezile, thk. Fuad Seyyid (Tunus: y.y., 
1406/1986); a.mlf., Firak ve tabakâtü’l-Mu‘tezile, thk. A. Sami Neşşâr-İ. Muhammed Ali (İskenderiye: Matbaatü’l-
Cami’iyye, 1972); Şehristânî, el-Milel ve'n-Nihal; İbn Murtazâ, Ahmed b. Yahya, Tabakâtü’l-Mu‘tezile, thk. Suzanna 
Diwald Wilzer (Beyrut: Matbaatü’l-Kâtûlikiyye, 1380/1961); Osman Aydınlı, Mu’tezili İmâmet Düşüncesinde 
Farklılaşma Süreci (Ankara: Araştırma Yayınları, 2003); Orhan Şener Koloğlu, “Mu‘tezilenin Temel Öğretileri”, 
İslâmî İlimler Dergisi 12/2 (2017), 43-80. 

980 Bu dönem hakkında geniş bilgi için bkz. Bozkurt, Mu'tezile'nin Altın Çağı; Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül 
Devri, 277 vd.; Akoğlu, Mihne Sürecinde Mu'tezile, 110-124. 

981 Me’mun, Kur’an’ın mahluk olup olmadığı konusunda başta Ahmed b. Hanbel olmak üzere ulemayı sorgulamış, 
fikrinden dönmeyenlerin öldürülmesi emrini vermişti. Bilgi için bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk 
ve’l-Ümem, 11/20-23; Hudarî Bek, Muhadarâtü Târihü’l-Ümemi’l-İslâmiyye: ed-Devletü’l-Abbasiyye, 239. 

982 Halife Mütevekkil’in Ahmed b. Hanbel’e ve Hanbelîlere destekleri konusunda ayrıntılı bilgi için bkz. İbnü’l-
Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 11/206-207; Henri Laoust, İslâm’da Ayrılıkçı Görüşler (İstanbul: 
Pınar Yayınları, 1999), 126-127; Muharrem Akoğlu, Büveyhîler Döneminde Mu’tezile (Ankara: İlâhiyât Yayınları, 
2008), 77-79; Bulut, “Karşı Mihne Uygulamaları ve er-Risaletü’l-Kâdiriyye (Kâdirî İtikadı)”, 79-82; Muhyettin 
İğde, Siyasi-İtikadi Bir Mezhep Olarak Hanbelîliğin Teşekkül Süreci (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Vakfı Yayınları, 2016), 71-76. 

983 Genç, “H.V/M. XI. Asırda Ehl-i Sünnet'in Yeniden Yükselişi: Süreç, Kurum ve Şahsiyetler Üzerine Bir İnceleme”, 
278. 

984 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/279-282; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/121; 
Laoust, İslâm’da Ayrılıkçı Görüşler, 186; Ira M. Lapidus, İslâm Toplumları Tarihi, çev. Yasin Aktay (İstanbul: 
İletişim Yayınları, 2016), 1/250-253; Bulut, “Karşı Mihne Uygulamaları ve er-Risaletü’l-Kâdiriyye (Kâdirî 
İtikadı)”, 79-82; Ümit Toru, “Eş‘arîlik-Hanbelîlik Farklılaşmasının Toplumsal Yansımaları”, Cumhuriyet İlahiyat 
Dergisi 22/1 (2018), 264. 



 

134 

 

yükselişe geçtiğini söyleyebiliriz.985 Dolayısıyla Kâdir-Billâh, Şiî anlayışa sahip Büveyhîlerin 

tahakkümündeki zor ve mücadelelerle geçen 40 yıllık hilafeti süresince, Ehl-i Sünnetin 

savunuculuğu rolünü üstlenen Hanbelîlerle karşılıklı destek anlayışı içerisinde kendisine 

hareket alanı açmış ve otoritesini güçlendirmiştir. Konumuza açıklık getirmesi açısından bu 

başlık altında; Büveyhîlerin sahip olduğu dini anlayış, mezhepsel algı ve uyguladıkları 

politikalar ile buna karşı Kâdir-Billâh’ın tavrı, olaylar karşısındaki siyaseti üzerinde 

durulacaktır. 

5.1.1. Büveyhîlerin mezhepsel algı ve politikaları 

Ebû Şucâ‘ Büveyh ve oğulları tarafından kurulmuş ve Şiî anlayışa sahip olan Büveyhîler, 

yaklaşık bir asır Sünnî hilafeti esir almıştı.986 Bu durumun İslâm tarihinde önemli 

değişikliklere sebep olan siyasi, dini ve sosyo-ekonomik sonuçları olmuştu. Büveyhîler, 

Abbâsî siyasi tarihinde önemli değişikliklere neden olmasının yanı sıra özellikle mezhepsel 

ekollerin oluşumunda ve sistemleşmesinde doğrudan ya da dolaylı olarak önemli bir etki 

sahibi olmuştur.987 

Şiî asrı olarak nitelendirilen IV./X. yüzyıla kadarki dönemlerde İslâm siyasi tarihine 

baktığımızda iktidarların Şiî anlayıştan uzak olduğu görülmektedir. Şîa, IV./X. yüzyıla kadar 

iktidarlara karşı muhalif bir hareket olarak varlığını sürdürmeye çalışmıştır.988 Tâ ki, 

İfrîkiye’de 297/909 yılında Fâtımîlerin kurulması ve 334/945 yılında da Büveyhîlerin Sünnî 

Abbâsî hilafetini ele geçirmesi989 ile durum değişmiştir. Bu iktidar değişikliği; Şiîliğin gelişimi, 

mezhebin yayılması ve sistemleşmesi açısından önemli bir etkiye sahip olmuştur. Sünnî 

hilafet üzerinde yüzyıl tahakküm etmiş Şiî Büveyhîlerin izlediği siyasi politikayı iyi 

anlayabilmek, olayları yorumlayabilmek için, sahip oldukları inançlarını ve mezhepsel 

algılarını daha yakından tanımak gerekmektedir. Bu kapsamda Şîa; sözlük anlamı itibariyle 

taraftar, yardımcı, fırka, bölük gibi anlamlara gelmektedir. Şiîlik ise; imâmet ve hilafetin, Hz. 

Peygamber’in ardından nass ve tayinle Allah tarafından belirlenmiş ilk halifenin Hz. Ali 

olduğunu kabul eden ve sonraki halifelerin de Hz. Peygamber’in kızı Fâtıma’nın soyundan 

gelmesi gerektiğine inanan İslâm fırkalarının müşterek adıdır.990 Hz. Ali neslinin iktidara 

                                                 
985 Genç, “H.V/M. XI. Asırda Ehl-i Sünnet'in Yeniden Yükselişi: Süreç, Kurum ve Şahsiyetler Üzerine Bir İnceleme”, 

280. 

986 Büveyhîlerin bu dönemde hâkim olduğu coğrafya için bkz. Harita 4 

987 Akoğlu, “Büveyhîler’in Mezhebî Eğilimleri/Politikaları Üzerine”, 124. 

988 Hakyemez, “Sünnî-Şii ilişkilerinde Temel Sorunlar ve Çözüm Önerileri”, 91. 

989 Nüveyrî, Nihâyetü’l-ereb fî fünûni’l-edeb, 23/104. 

990 Şîa ve alt kolları hakkında bilgi için bkz. Kummi-Nevbahti, Kitabu’l-Makalât ve’l-Fırak- Fırâku’ş-Şîa/Şiî Fırkalar; 
Ebü’l-Abbâs Abdullah b. Muhammed b. Abdillâh el-Enbârî, Mesâilü’l-İmâme Mukdedafât mine’l-Kitabi’l-Evsât fi’l-
Makalât, thk. Josef Van Ess (Beyrut: 1971); Ebü’l-Hüseyin Abdürrahîm b. Muhammed b. Osmân el-Hayyât, 
Kitâbü’l-İntisâr ve’r-Red alâ Ravendî, thk. Henrik Samuel Nyberg (Kahire: Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye, 1344/1925); 
Eş‘arî, Makâlâtu’l-İslâmiyyîn; Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, 1/144-145; Ignaz Goldziher, el-Akîde ve’ş-Şerîa fi’l- 
İslâm, çev. M.Yusuf Musa vd. (Kahire: 1946); İhsan İlahi Zahir, Şiâ’nın Kur’an İmâmet ve Takiyye Anlayışı, çev. 
Sabri Hizmetli - Hasan Onat (Ankara: Afşaroğlu Matbaası, 1984); Ethem Ruhi Fığlalı, İmâmiyye Şîası (İstanbul: 
Ağaç Kitabevi Yayınları, 2008), 15.  



 

135 

 

gelmesini ve halife olmasını isteyen bu topluluk, hilafeti ele geçiren Emevi iktidarının 

sonlarına doğru Hz. Ali neslinden birtakım kişiler hakkında; nass, tayin, rec’at, mehdilik ve 

gaybet gibi fikirler ileri sürmüşlerdi. Bu düşünceler, zamanla geniş halk kitleleri tarafından 

benimsenip Şiîliğin teşekkül etmesine yardımcı olmuştur. Şiî düşüncenin bir mezhep olarak 

ayrışması ve kurumsallaşması, III./IX. yüzyılın ortalarında olmaya başlamıştır.991 Bu oluşumla 

birlikte Şiîlik; İmâmiyye/İsnâaşeriyye992, İsmâiliyye993 ve Zeydiyye994 adı altında üç temel 

itikadî fırka tarafından temsil edilir olmuştur. Bu fırkalardan en yaygın olanı ise ‘İmâmiyye’ 

olarak bilinmektedir. Bu nedenle Şîa’nın bir kolu olan İmâmiyye, zaman zaman Şîa yerine de 

kullanılmaktadır. Günümüzde de İmâmiyye denildiğinde, Zeydiyye ve İsmâiliyye fırkaları 

dışında kalan başta İran ve Irak olmak üzere İslâm dünyasının hemen her bölgesinde yaşayan 

Şiîlerin çoğunluğu anlaşılmaktadır.995 Bu Şiî topluluklardan biri olan ve Deylem bölgesinden 

çıkıp Fârs-Huzistân, Kirman ve Cibâl bölgelerinde hâkimiyet sağladıktan sonra,996 Sünnîliğin 

temsilcisi Abbâsî hilafetini ele geçiren Büveyhîlerin, dini inançları ve mezhep anlayışları 

hakkında farklı görüşler ileri sürülmüştür. Şiî anlayışa sahip oldukları konusunda tereddüt 

bulunmazken, Şîa’nın hangi fırkasına mensup oldukları hususunda ihtilaflar oluşmuştur. Bu 

konu ile ilgili öne sürülen görüşleri değerlendirmeye çalışalım. 
                                                 
991 Hakyemez, “Sünnî-Şiî İlişkilerinde Temel Sorunlar ve Çözüm Önerileri”, 89-124, 90. 

992 İmâmiyye/İsnâaşeriyye, on iki imam anlayışını benimseyen Şiî bir fırkadır. Ali b. Ebî Talib’in, Hz. 
Peygamber’den sonra bazı özelliklerinin belirlenmesiyle değil, onun şahsına işaret eden açık nass ve tayin ile 
İmam olduğuna inanılan fırkanın ortak adıdır. Bu fırkanın mensupları, imamları benimsemeyi inancın bir gereği 
olarak değerlendirdikleri için kendilerine “İmamiyye”, fıkhî görüşlerini Cafer es-Sadık’a dayandırdıkları için 
“Caferiyye”, on ikinci imamın gelişini bekledikleri için “Ashabü’l-İntizar” ve on ikinci imam için yaygın olarak 
kullanılan “kâim (hayatta olan)” ünvanına nisbetle “Kâimiyye” diye de adlandırılmışlardır. Geniş bilgi için bkz. el-
Hayyât, Kitâbü’l-İntisâr ve’r-Red alâ Ravendî; Eş‘arî, Makâlâtu’l-İslâmiyyîn; Ebû Hâtim Ahmed b. Hamdân b. Ahmed 
er-Râzî el-Versinânî, Kitâbü'z-Zîne, thk. Abdullah Sellûm es-Samerrâî. Bağdat: 1988; Şeyh Sadûk adıyla tanınan 
Ebû Ca‘fer Muhammed b. Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Bâbeveyh el-Kummî, Risaletü’l-İtikadati’l-İmâmiyye (Şiî-
İmâmiye'nin İnanç Esasları), çev. Ethem Ruhi Fığlalı (Ankara: Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 
1978); İbn Hazm, el-Fasl fî'l-Milel ve'l-Ehvâ’ ve'n-Nihal; eş-Şehristânî, el-Milel ve'n-Nihal, 1/189-203; Zahir, Şiâ’nın 
Kur’an İmâmet ve Takiyye Anlayışı; Fığlalı, İmâmiyye Şîası; Metin Bozan, İmâmiyye Şîası’nda İmâmet Tasavvuru 
(III-V. Asır) (Ankara: İlahiyat Yayınları, 2007); Ali Avcu, İmâmiyye Şîası’nda İmâmet Anlayışının Doğuşu (Samsun: 
Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2002). 

993 İsmâiliyye; altıncı imam Ca’fer es-Sadık’ın, oğlu İsmail’i nass yoluyla halef tayin ettiğini iddia eden, gizlenmiş 
son imam ve mehdî olarak tekrar geleceğine inanılan aşırı Şiî fırkanın müşterek adıdır. Bu fırkaya; 
Karmâtî/Karâmita, Bâtıniyye, Ta’limiyye, Melâhide isimleri de verilmektedir. Onlara göre Muhammed b. İsmail, 
yedinci imamdır. Bu fikirleri ile isnâaşeriyye (on iki imam)’den ayrılmakta ve kendilerine Seb’iyye (Yedi 
İmamcılar) de denilmektedir. Bahreyn’de devlet kuran Karmâtî ile Mısır’da devlet kuran Fatımîler bu fırkayı 
benimsemişlerdir. Geniş bilgi için bkz. Ebû Hâtim er-Razî, Kitâbü'z-Zîne; Eş‘arî, Makâlâtu’l-İslâmiyyîn; İbn Hazm, 
el-Fasl fî'l-Milel ve'l-Ehvâ’ ve'n-Nihal; Şehristânî, el-Milel ve'n-Nihal; Ferhat Daftary, İsmaîliler, çev. Ahmet Fethi 
(İstanbul: Alfa Yayınları, 2017); Bernard Lewis, The Origins of İsmailism (Cambridge: 1940). 

994 Zeydiyye, hicri II. (VIII.) yüzyılın ilk çeyreğinde Kûfe’de ortaya çıkan, Irak, Taberistan, Deylem ve özellikle 
Yemen’de varlığını sürdüren bir Şiî fırkasıdır. Zeydîler; ismini Hz. Hüseyin’in torunu (Zeynelabidin’in oğlu) 
Zeyd’den almaktadır. Bu grup hem Emeviler hem de Abbâsîler döneminde isyan hareketlerinde bulunmuş, 
başarısız girişimleri neticesinde sarp bölge olan Deylem ve Taberistan bölgesine sığınmışlardır. Üç ayrı alt gruba 
ayrılmışlardır. Bunlar; Cârûdiyye, Süleymâniyye, Betriyye. Zeydiyye; Hz. Ali’nin Hz. Peygamber’in ilk halefi 
olduğunu kabul etmeyen ve sahabeyi tekfir etmeyerek Şiî fırkalar içerisinde Ehl-i Sünnet’e en yakın fırka olarak 
bilinir. Zeydîler, Kuzey Afrika’da İdrisîler Devleti’ni, ayrıca Taberistan ve Yemen’de de devletler kurmuştur. 
Ayrıntılı bilgi için bkz. Ebü’l-Abbâs Abdullah b. Muhammed b. Abdillâh el-Enbârî, Mesâilü’l-İmâme Mukdedafât 
mine’l-Kitabi’l-Evsât fi’l-Makalât, thk. Josef Van Ess (Beyrut: 1971); Nâtık-Bilhak, el-İfâde fî târihi’l-eimmeti’s-sâde; 
Şehristânî, el-Milel ve'n-Nihal; Doğan, Zeydiyye Mezhebinin Doğuşu ve Kelâmî Görüşleri, 83-84. 

995 Mustafa Öz, Başlangıçtan Günümüze Şiîlik ve Kolları (İstanbul: Ensar Neşriyat Yayınları, 2011), 180. 

996 Işş, Târihu Asri’l-Hilâfeti’l-Abbasiyye, 197; Merçil, “Büveyhîler”, 6/497. 



 

136 

 

Büveyhîlerin ana vatanı olan Deylem bölgesi, ulaşılması zor coğrafi koşullara sahip olduğu 

için bölge halkının İslâmiyet’le tanışması, diğer bölgelere göre geç olmuştur. Bu nedenle dini 

inanç olarak Mecûsîlik, Putperestlik, Zerdüştlük ve Hristiyanlık gibi çeşitli inanışların bölgede 

var olduğu bilinmektedir.997 İbn Havkal, büyük dâî Hasan b. Zeyd zamanına kadar 

Deylemlilerin Müslüman olmadıklarını, Hasan b. Zeyd sayesinde bölgede İslâmiyet’in 

yayılmaya başladığını ve bu kapsamda Deylemlilerin bir kısmının Müslüman olduğunu, bir 

kısmının da hâlâ eski inançları olan Mecusi, Putperest ve Hristiyan olarak yaşamaya devam 

ettiklerini kaydetmektedir.998  

Ali oğullarından Hüseynî koluna mensup olan Hasan b. Ali el-Utrûş’un (ö.304/917) 

faaliyetleri, bölgenin mevcut din anlayışının ve mezhebî yapılanmasının oluşumunda önemli 

bir etkiye sahip olmuştur.999 Hasan b. Ali öncülüğünde bölgede yayılan İslâm anlayışının 

temeli, Hz. Ali sevgisi ve taraftarlığı zemininde Zeydî perspektife dayandığı için İslâm’la 

tanışan bölge halkı daha sonra Zeydî düşünce yapısına dayalı bir mezhebî oluşumun etkisiyle 

Şîa’nın Zeydiyye kolunu benimsemiştir.1000 

Şiî inancına sahip Büveyhîlerin, Sünnî Abbâsî hilafetini 334/945 yılında ele geçirip bir asır 

gibi uzun bir süre hâkimiyeti altında tutabilmesinin en önemli sebeplerinden birisi; ortaya 

koydukları sosyo-politik mezhepsel eğilim ve yaklaşımları olmuştur. Süreç içerisinde ortaya 

koydukları bu yaklaşımlar, bir bütün olarak değerlendirildiğinde, sahip oldukları mezhebî 

inanç ve eğilimleri hakkında bir sonuç çıkartmamıza dayanak olacaktır.1001 Buna göre; 

Büveyhîlerin anayurtları Deylem bölgesi olması hasebiyle bölgenin hâkim mezhebinin Şîa’nın 

Zeydiyye koluna nispetle Zeydî oldukları görüşü ile Şîa'nın İsnâaşeriyye (İmâmiyye) 

mezhebine mensup oldukları görüşü1002 olmak üzere temelde iki farklı görüş dile 

getirilmektedir. Şimdi bu görüşleri ve gerekçelerini ortaya koyarak değerlendirmeye 

çalışalım. 

                                                 
997 Müneymine, Tarihü’d-Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İktisadi ve’l-İçtimai ve’s-Sekâfi: Mukâtâtü Faris H.334-

447/M.945-1055, 85. 

998 İbn Havkal, Sûretü’l-arz (10. Asırda İslâm Coğrafyası), 290; es-Sâbî de “Kitabü’t-Tâci” adlı eserinde 
Deylemliler'in, Hasan b. Zeyd'in tebliğ çalışmaları sayesinde İslâmiyeti kabul ettiklerini belirtir. Bkz. es-Sâbî, 
“Kitâbü’l-Münteza Mine’l-Cüzi’l-evvel Mine’l-Kitâbü’l-Marûf bi’t-Tâcî fî Ahbâri’d-Devleti’d-Deylemiyye”, 21.  

999 Ebû’l-Ferec İsfahânî, Mekâtilü’t-Tâlibiyyîn, thk. Seyyid Ahmed Sakr (Beyrut: 1987), 403-405. 

1000 Akoğlu, “Büveyhîler’in Mezhebî Eğilimleri/Politikaları Üzerine”, 129; Akyol, “Büveyhîlerin Bağdat Hakimiyeti”, 
120. 

1001 Büveyhîlerin ortaya koyduğu bu politik yaklaşım ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Güner, Büveyhîlerin Şiî-Sünnî 
Siyaseti; Akoğlu, “Büveyhîlerin Mezhebî Eğilimleri/Politikaları Üzerine”, 123-138; Bozkuş, Büveyhîler ve Şiîlik; 
Daftary, Şiî İslâm Tarihi; Geçkin, Büveyhîler Döneminde Bağdad’da Şiîlik; Güner, “Büveyhîler Dönemi ve Çok 
Seslilik”, 47-72; Neal Robinson, “Sünnî-Shia Relations: An Historical Perspective”, Academia (15/10/2020); 
Mohsin Jaffery, “The Shi’a Century- Buyid Dynasty”, Academia (12/04/2020); Scharfe, Portrayals of the Later 
Abbasid Caliphs: The Role of the Caliphate in Buyid and Saljuq-era Chronicles 936-1180; Cahen, “Buwayhids or 
Buyids”, 1/1350-1357; Kabir, “The Relation of The Buwayhid Amirs With The Abbâsîd Caliphs”, 228-243.  

1002 Bu görüşler için bkz. Ebü’l-Fazl (Kâdî) İyâz b. Mûsâ b. İyâz el-Yahsubî, Tertîbü’l-Medârik ve Takrîbü’l-Mesâlik li 
Ma’rifeti Mezhebi Mâlik, thk. Ahmed Bekir Mahmud (Beyrut: 1967), 2/589; Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül 
Devri, 364-365; Ahmet Güner, Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-983), 124; Bozkuş, 
Büveyhîler ve Şiîlik, 141. 



 

137 

 

a) Büveyhîler Zeydî mi? 

Abbâsî zulmünden güvenli bir yer olarak görülen Deylem bölgesine kaçan Zeydîlerden ilk 

kişinin Yahya b. Abdullah olması1003 ve ona faaliyetlerinde yardımcı olan kişiler arasında 

Zeydî düşünceye yakınlığıyla bilinen Bağdat Mu‘tezile ekolünden Bişr b. Mutemir ve öğrencisi 

Sümame b. Eşres’in de bulunması, ayrıca Taberistân Zeydîlerinin kurucusu Hasan b. Zeyd, 

kardeşi Muhammed b. Zeyd, ondan sonra da Ali oğullarından Hasan b. Ali el-Utrûş’un 

faaliyetleri bu dönemde Deylem’de Zeydî düşüncenin benimsenmiş olabileceğinin1004 

işaretleri olarak değerlendirilebilir. Bu faaliyetler neticesinde Ebû Şucâ‘ Büveyh ve 

oğullarının, -İmâdüddevle Ali, Rüknüddevle Hasan, Muizzüddevle Ahmed- Hasan b. Ali el-

Utrûş’un faaliyetleri neticesinde Zeydî düşünceye sahip oldukları söylenebilir. Özellikle Irak 

Büveyhîlerinin kurucusu Muizzüddevle Ahmed’in, Bağdat'ta yapmak istediklerine ve 

uyguladığı politikalara bakıldığı zaman Şîa’nın Zeydîyye koluna daha yakın olduğu 

anlaşılmaktadır.1005 Dolayısıyla birinci nesil Büveyhî emirlerinin Zeydîyye fırkasına 

mensubiyetinin olduğunu söyleyebiliriz. Bununla birlikte Irak emiri Muizzüddevle, Sünnîliğin 

hâkim olduğu Bağdat'ta önemli bir nüfusa sahip olan Şîa’nın İsnâaşeriyye (İmâmiyye) 

fırkasına destek verici politikalar sergileyerek yakınlık da göstermiştir.1006  

Muizzüddevle’nin Zeydiyye fırkasını benimsediği ile ilgili bir örnek verecek olursak; 

Muizzüddevle, Bağdat’a girdikten sonra Sünnî hilafeti ortadan kaldırıp Zeydîlerin önde 

gelenlerinden olan ve aynı zamanda Hz. Ali soyundan gelen Ebu’l-Hasan Muhammed b. Yahyâ 

ez-Zeydî el-Alevî'ye biat ederek onu halifelik makamına tayin etmeyi düşünmüştü.1007 Yine 

Muizzüddevle'nin, Taberistân Zeydîleri'nin son hükümdarı olan Hasan b. Kasım ed-Dâî'nin 

oğlu Zeydî Şerif Ebû Abdullâh ed-Dâî'yi imâm kabul ederek onun itikadını benimseyip 

İmâmiyye firkasındaki gaybet inancını kabul etmemesi, Zeydiyye’ye daha yakın olduğunu 

gösteren bir başka delil olarak gösterilebilir.1008 Bu örneklerden hareketle Muizzüddevle; 

tıpkı ataları gibi Şîa’nın Zeydî düşüncesini benimsemiş ancak Bağdat’ın içinde bulunduğu 

konjonktürel gerekçelerden dolayı İsnâaşeriyye (İmâmiyye) fırkasına da yakın durarak onları 

destekleyici yaklaşım sergilemiştir. 

 

                                                 
1003 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 6/156. 

1004 Ebû’l-Ferec İsfahânî, Mekâtilü’t-Tâlibiyyîn, 403-405; Cemil Hakyemez, Bişr b. El-Mu’temir ve Mu‘tezile’nin 
Bağdad Ekolünün Doğuşu (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1998), 27; 
Mehmet Ümit, Zeydîyye-Mu‘tezile Etkileşimi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Araştırmaları Yayınları, 2021), 
137-140; Gökalp, Zeydîlik ve Yemen’de Yayılışı, 85; Akoğlu, “Büveyhîler’in Mezhebî Eğilimleri/Politikaları 
Üzerine”, 129. 

1005 Hacıyev, Irak Büveyhîleri’nin Kuruluşu ve Muizzüddevle Dönemi (334-356/945-967), 320. 

1006 Muizzüddevle, İmâmiyye fırkasına mensup olanları önemli görevlere getirmiş, özellikle Kum asıllı ileri gelen 
İmâmiyye mensuplarını da kendi maiyetine almıştı. Bkz. Nâtık-Bilhak, el-İfâde fî târihi’l-eimmeti’s-sâde, 110; 
Güner, Büveyhîler’in Şiî‐Sünnî Siyaseti, 191. 

1007 Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 11/354-355; Bozkuş, Büveyhîler ve Şiîlik, 112; Cahen, “Buwayhids or 
Buyids”, 1/1350; Bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/208. 

1008 Nâtık-Bilhak, el-İfâde fî târihi’l-eimmeti’s-sâde, 110-111. 



 

138 

 

b) Büveyhîler İmâmî mi? 

Deylemli Büveyhîlerin, Zeydî imamların girişimleri ile İslâmiyet’le tanışması neticesinde 

Şîa’nın Zeydiyye fırkasını benimsedikleri görüşü ağırlık kazanmıştır. Ancak Deylem 

bölgesinden çıkıp özellikle Bağdat’ı ele geçirdikten sonra Büveyhîlerin zamanla 

İsnâaşeriyye'ye (İmâmiyye) meyletmiş olduklarına dair bazı kanaatler mevcuttur.1009 Bu 

düşüncenin oluşmasının gerekçelerini ve sebeplerini açıklamaya çalışalım.  

Büveyhîler, Abbâsîlerin merkezi otoritesinin zayıflamasından ve zaaflarından istifade ederek 

Sünnî hilafetin merkezi olan Bağdat’ı ele geçirmekle siyasi ikbal anlamında büyük bir işe 

cüret ettiklerini biliyorlardı. Deylem asıllı olup Şiî düşünceye sahip Büveyhîler, bu bölgede 

siyasi hâkimiyetlerinin uzun soluklu olabilmesi için, çatışmadan uzak ve mezhepsel anlamda 

geniş kitlelere sahip Ali oğulları ve taraftarlarının desteğini almaları gerektiğinin de 

farkındaydılar. Bu amaçla Sünnî topluluğa karşı Bağdat’ta kendilerine yakın hissettikleri ve 

siyasal desteklerine ihtiyaç duydukları nicel ağırlığı olan İsnâaşeriyye (İmâmiyye) fırkasının 

gönüllerini kazanmaya yönelik Âşûra Mâtemi, Gadîr-i Hum Bayramı, Şiî Ezanı ve Sebbü’s-

Sahabe gibi birtakım uygulamalar gerçekleştirerek mezhep için çok değerli dini bir gelenek 

başlatmış oldular.1010 Zeydî anlayışa yakın Muizzüddevle’nin başlattığı bu uygulama; 

mezheplerinin rengini ve anlayışlarını, siyasi nedenlerle çok fazla belirginleştirmemeyi ve ön 

plana çıkarmamayı menfaatlerine daha uygun gördüklerini ortaya koymaktadır.1011 

Bağdat’a hâkim olan Büveyhî emiri Muizzüddevle’nin politikaları sebebiyle İsnâaşeriyye 

(İmâmiyye) fırkasına mensup olanların sayılarında önemli artışlar yaşanması, nüfusun; daha 

önce Şiîlerin yoğunlukta bulunduğu tek mahalle olan Kerh semtinin dışına taşarak Bâbü’t-Tâk 

gibi yeni yerleşim yerlerinin oluşmasına sebep olmuştur.1012 Bu zâhirî durum, Büveyhîlerin 

İmâmiyye’ye mensup oldukları düşüncesinin oluşmasına katkı sağlamıştır.  

Büveyhîlerin İmâmiyye’ye mensubiyetlerinin olduğuna gerekçe olarak; “Şayet Büveyhîler 

Zeydiyye’ye bağlı olmuş olsalardı, Ehl-i Beyt neslinden birini imam olarak benimsemeleri 

gerekirdi ve Büveyhîlerin ilk nesilleri arasında bulunan emir Ruknüddevle ile Zeydî imam Ebû’l-

Fazl Cafer1013 arasında mücadeleler yaşanmazdı. Ayrıca Zeydîliğin yayılım merkezi Yemen değil 

Büveyhîlerin egemen olduğu Fars-Huzistan ve Irak bölgesi olurdu” tezi ileri sürülmektedir. 

                                                 
1009 Azzavî, “İbn Hassül’ün Türkler Hakında Bir Eseri”, 253-254; Abdulaziz ed-Durî, Dirâsât fi'l-Usûli'l-Abbasiyyeti'l-

Müteahhire (Bağdad: 1945), 248; Cahen, “Buwayhids or Buyids”, 1/1352; Joel L. Kraemer, Hümanism in the 
Renaissanca of Islam: The Cultural Revival during the Buyid Age (Leiden: The Netherlands E.J. Brill 1986), 39-41.  

1010 Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 11/397-400; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 
14/140-150; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/275-279-280; Güner, Büveyhîler’in Şiî-Sünnî Siyaseti, 98; Mez, 
Onuncu Yüzyılda İslâm Medeniyeti: İslâm’ın Rönesansı, 87. 

1011 Güner, Büveyhîler ve Çok Seslilik, 50. 

1012 Mez, Onuncu Yüzyılda İslâm Medeniyeti; İslâmın Rönesansı, 86; Bozkuş, Büveyhîler ve Şiîlik, 20-37; Bulut, Şîa'da 
Usuliliğin Doğuşu ve Şeyh Müfid, 28-32.  

1013 Ebû’l-Fazl Cafer (ö.350/961), Havsam Bölgesi’nde otorite kuran ve bağımsızlığını ilan eden önemli bir Zeydî 
imamdır. Zeydîlerin, yoğun olarak yaşadıkları yerlerden birisi, en-Nasır-Li’l-Hak’a nispetle Nâsıriyye olarak 
isimlendirilen Zeydî topluluğun yaşadığı bu şehirdi. Ebû’l-Fazl Cafer’in hâkimiyeti 320-350/932-961 yılları 
arasında yaklaşık otuz yıl devam etmiştir. 



 

139 

 

Bununla birlikte Büveyhîlerin, İmâmiyye mensuplarına ve âlimlerine değer verirken Zeydiyye 

mensuplarına takındıkları bu olumsuz tavır da ayrıca bu iddiayı desteklemektedir.1014  

Zeydiyye fırkası, Büveyhîlerin ortaya çıktığı tarihlerde itikâdî anlamda oluşumunu 

tamamlamıştı. Özellikle Yemen Zeydîliğinin kurucusu olan Yahya b. Hüseyin (ö.298/910) 

tarafından “İmâmet” ve “Emri bi’l-Maruf ve’n-Nehy ani’l-Münker” ilkeleri ortaya konmuştu. 

Bu ilkeler, Büveyhîlere katkı sağlamadığı gibi Zeydiyye’ye nisbetlerini de şüpheli hale 

getirmekteydi. İmâmet de; Ali oğulları neslinden gelen âlim, cesur ve zâhid gibi belli bazı 

üstün meziyetlere sahip kimselere ait olarak kabul edilmekteydi.1015 Bu nedenle Büveyhîlerin, 

Deylem asıllı olması dolayısıyla soylarının Ehl-i Beyt’e dayanmaması ve bu ilkeleri de yerine 

getirmelerinin mümkün olmaması gerekçelerinden ötürü Büveyhîlerden halife/imam 

olamazdı. Bu yüzden Muizzüddevle, Abbâsî halifesini ortadan kaldırarak Hz. Ali soyundan 

gelen Ebu’l-Hasan Muhammed b. Yahyâ ez-Zeydî el-Alevî’yi halife ilan etmeyi başlarda 

düşünmüş olabilir ama devletlerinin siyasi bekası için bu düşüncesinden vazgeçmiştir.1016 Bu 

tavır, Muizzüddevle özelinde Büveyhîlerin önceliğinin dini veya mezhebî olmadığını, daha 

ziyade siyasi emeller taşıdığını göstermektedir. Aksi takdirde Sünnî halifeye bağlılığını 

bildirmeyip o dönemde Yemen’de varlığını sürdüren Zeydî halifeye bağlılık göstermesi 

gerekirdi.1017  

Ali oğullarından Hasan el-Utrûş'un Deylem bölgesindeki faaliyetlerinin etkisiyle Yemen’in 

önde gelen Zeydî liderleri arasında yer alan Kasım b. Ali el-Ayyanî’nin (ö.393/1003) 

gayretleri ile Deylem ve Taberistan bölgesi başta olmak üzere Zeydîlerin bulundukları diğer 

bölgelerden Yemen’e yoğun bir şekilde katılım olmuştu.1018 Şayet bu Zeydî düşünceye sahip 

halk, Büveyhîleri kendilerine yakın görmüş olsaydı Yemen Zeydîlerini tercih etmezlerdi.1019 

Oysa durum, bunun tam tersi olmuştur. 

Büveyhîlerin mezhebî anlayış ve politikaları kapsamında en güçlü emirlerinden biri olan 

Adüdüddevle’nin, İsnâaşeriyye (İmâmiyye) fırkasınca çok önem verilen “Aşûra Mâtemi, 

Gadîr-i Hum Bayramı, Şiî Ezanı ve Sebbü’s-Sahâbe” gibi gelenekleri bir müddet yasaklamış 

olması,1020 esasında bizlere önemli bir veri sunmaktadır. Nitekim Büveyhîlerin zirve dönemi 

                                                 
1014 Gökalp, Zeydîlik ve Taberîstan’da Yayılması, 110-113-146-147. 

1015 Nâşi el-Ekber, Mesâilü’l-İmâme Mukdedafât mine’l-Kitabi’l-Evsât fi’l-Makalât, 42; Kummî-Nevbahtî, Şiî Fırkalar, 
Kitabu’l-Makâlât ve’l-Fırak, Fıraku’ş-Şîa, 78-86; Ebü’l-Muzaffer İmâdüddîn Şehfûr (Şâhfûr) b. Tâhir b. Muhammed 
el-İsfahânî el-İsferâyînî, et-Tebşir fi’d-din ve temyîzi’l-fırkati’n-nâciye ʿani’l-fırakı’l-hâlikîn, thk. Kemal Yusuf el-Hût 
(Beyrut: 1403/1983), 27-29; Aydınlı, Mu’tezilî İmâmet Düşüncesinde Farklılaşma Süreci, 36. 

1016 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/451-452; Güner, Büveyhîler’in Şiî-Sünnî Siyaseti, 26; Bozkuş, Büveyhîler ve 
Şiîlik, 111. 

1017 Akoğlu, “Büveyhîler’in Mezhebî Eğilimleri/Politikaları Üzerine”, 133. 

1018 Gökalp, Zeydilik ve Yemen’de Yayılışı, 146-147. 

1019 Akoğlu, “Büveyhîler’in Mezhebî Eğilimleri/Politikaları Üzerine”, 134. 

1020 Kabir, The Buwayhid Dynasty of Baghdad (334/946-447/1055), 205; Güner, Büveyhîler’den Adüdüddevle ve 
Dönemi (338-372/949-983), 127. 



 

140 

 

olarak adlandırılan emirlerinden Adüdüddevle’nin bu tür uygulamaları,1021 Şiî-İmamî temelli 

mezhebî bir anlayışı öncelemekten ziyade politik bir yaklaşımı öncelediklerinin göstergesi 

olarak değerlendirilebilir.1022 Çünkü Adüdüddevle, devletin gelişimi ve büyümesi için 

toplumu gerecek, sınıfsal kategorilere bölecek ve mezhepsel aşırılıktan uzak bir politika 

güderek siyasi varlıklarını kalıcı kılmayı amaç edinmeyi daha pragmatik görmüş olmalıdır. 

Büveyhîlerin İmamî düşünceden ziyade kendi siyasi ikballerini ve hâkimiyetlerini önemsemiş 

olduklarına dair bir başka örnek ise; Büveyhî emirlerinin Bağdat’ı ele geçirmelerinden sonra 

Sünnî halifeye –şekilsel bir itaatten ibaret olan- bağlılığını bildirerek Şiî Fâtımîlere karşı 

Abbâsî hilafetini desteklemeleri1023 ve ne zaman ki güç kaybedip zayıflamaya başladıklarında 

ise bilhassa Şiî halkın, kurtarıcı ve destek olarak Fâtımîleri görmelerini söyleyebiliriz.1024  

Buraya kadar ifade ettiğimiz bilgiler birlikte değerlendirildiğinde; anayurtları Deylem 

bölgesinden göç edip yeni yurt edinen Büveyhîlerin ilk emirlerinin, geldikleri bölgede Şiâ'nin 

Zeydiyye fırkasına mensup olmuş olsalar da yeni yurt edindikleri bölgenin demografik yapısı 

gereği ve politik gerekçelerden ötürü zamanla İsnâaşeriyye (İmâmiyye) fırkasına eğilim 

gösterdiklerini söyleyebiliriz. Bu düşünceyi dile getiren Bosworth ve Cahen gibi tarihçiler, 

Büveyhîlerin başlangıçta Zeydiyye firkasını, ardından da İsnâaşeriyye’yi (İmâmiyye) 

benimsediklerini ifade etmektedirler.1025 Farhat Daftary de Büveyhîlerin önceleri Şiâ'nın 

Zeydiyye fırkasına mensup olduklarını, fakat yeni yurt edinerek hanedanlıklarını kurduktan 

sonra ise İmâmiyye fırkasına eğilim göstermeye başladıklarını, ancak herhangi bir mezhebe 

bağlanmayıp Şîa’yı ve Mu'tezile’yi desteklediklerini belirtmektedir.1026 Büveyhîler dönemi 

üzerine çalışmaları olan Ahmet Güner ise; ilk Büveyhî hükümdarlarının Zeydiyye fırkasına 

bağlı olduklarını, ancak sonrasında ise İmâmiyye Şiîliğine yakın durduklarını 

belirtmektedir.1027 

                                                 
1021 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 116. 

1022 Güner, Büveyhîler’in Şiî‐Sünnî Siyaseti, 184; Bozkuş, Büveyhîler ve Şiîlik; Akoğlu, “Büveyhîler’in Mezhebî 
Eğilimleri/Politikaları Üzerine”, 135; İsmail Pırlanta, "Büveyhîlerin Din Siyaseti Bağlamında Eş‘arîlik’in 
Gelişimine Katkıları”, Bozok Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 14/14 (2018), 172. 

1023 Fâtımîler, kendileri ile aynı mezhepten olan Şiî Büveyhîler ile birlikte Abbasi halifeliğini ortadan 
kaldırabileceklerini düşünüyorlardı. Ancak bu noktada umdukları desteği Büveyhîlerden bulamadılar. Çünkü 
Büveyhîlerin, Fâtımîlerin siyasi ve dini egemenliklerini tanımaları demek, kendi egemenliklerinin sona ereceği 
anlamı taşıyacağı için, Fâtımîlerin hilafet konusundaki bu hedeflerine olumlu katkı sağlamadılar. Mesela Ukaylî 
Emiri Kırvaş b. Mukalled el-Ukaylî, 401/1010 yılında Abbâsîler ve Büveyhîler adına okuttuğu hutbeyi Musul ve 
Kûfe’de Fâtımîler adına okutmaya başlamıştı. Bunun üzerine Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh, Fâtımîler adına hutbe 
okutmaya başlayan Ukaylî emirine karşı ordu gönderilmesini Bahâüddevle’den talep etmiş ve Bahâüddevle de 
hutbenin Sünnî Abbasi halifesi adına yeniden okunmasını sağlamıştı. Bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-
Mülûk ve’l-Ümem, 15/74-77; Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler Ve Onun 
Sünnî Siyaseti”, 228-229; Güner, “Mâverdî’nin Hilafet Kuramının Tarihsel Arka Planına Bir Bakış”, 17; Çelik, 
“Fatımî- Selçuklu Münasebetleri”, 4/745. 

1024 Şiî toplumun Yetiş Yâ Hâkim, Yâ Mansûr" şeklindeki yardım nidaları bu kapsamda değerlendirilebilir. Bilgi için 
bkz. Güner, Büveyhîler’den Adüdü’d-Devle ve Dönemi, 97-105; Kabir, “The Relation of the Buwayhids with the 
Fatimids”, 28-33; Cahen, “The Buwayhids or Bûyids”, 1/1355. 

1025 Cahen, “The Buwayhids or Bûyids”, 1/1352. 

1026 Daftary, Şiî İslâm Tarihi, 93. 

1027 Güner, Büveyhîler’in Şiî‐Sünnî Siyaseti, 191. 



 

141 

 

Sonuç olarak Deylemliler, yaşadıkları bölge itibariyle dış etkenlere çok fazla maruz 

kalmadıkları için uzunca bir süre Mecûsi, Putperest ve Hristiyanlık inançlarına sahip olmuş, 

Taberistan Zeydîlerinin kurucusu Hasan b. Zeyd ve Hasan el-Utrûş’un faaliyetleri nedeniyle 

İslâmiyet’le tanışmış ve zamanla Şîa’nın Zeydiyye fırkasını benimsemişlerdir. Deylem asıllı 

Büveyhîler, anayurtlarını terkedip Bağdat ve civarında hâkimiyet kurunca, kendi siyasi 

ikballeri için Sünnî hilafeti ortadan kaldırmayı doğru bulmamışlardır. Bununla birlikte Abbâsî 

iktidarınca ötelenen ve sayıca önemli bir güce sahip olan muhalif grup Ali oğullarına yakınlık 

kurmuş, dolayısıyla İsnâaşeriyye (İmâmiyye) fırkasına sosyal, kültürel ve ilmî açıdan önemli 

katkılar sunmuşlardır. Ancak Büveyhîlerin, politik durum gereği yakınlık ve mensubiyet 

kurduğu İmâmiyye’ye koşulsuz bağlı olduğunu da söyleyebilmemiz güçtür. Çoğu zaman aynı 

ortak düşünceye sahip Şiîleri, Sünnîler karşısında desteklemiş, pozitif ayrımcılık 

yapmışlardır. Ancak devletin ikbâli, huzur ve güveni söz konusu olduğunda, yaşanan 

çatışmaları sonlandırmak adına Şiîlere ve önemli âlimlerine de ceza vermekten geri 

durmamışlardır.1028 İşte tüm bu tutum ve uygulamalar; Büveyhîlerin hâkimiyetlerini 

sürdürmeleri için mezhebî eğilimlerini mutlak olarak öncelemediğini, daha ziyade siyasi ve 

politik yaklaşım içerisinde olduklarını ortaya koymaktadır. Bütün bu algı ve politikalar 

sonucunda; Büveyhîlerin Deylem bölgesinde Zeydî, Bağdat’a geldikten sonra ise Şiî-İmamî 

düşüncesine mensup oldukları tezinden hareketle taassubî bir mezhebî anlayışa sahip 

olmadıklarını, dini düşünce ve anlayışlarını baskı unsuru olarak kullanmadıklarını, bazı 

emirlerinin uygulamalarından hareketle Şiî-İmamî düşüncesini taşıdıkları izlenimi 

verdiklerini ancak daha ziyade siyaseti önceleyen mezhepler üstü bir politik anlayışa sahip 

olduklarını ifade etmek, tarihî olaylar ve uygulamalar bağlamında daha doğru olacaktır. 

Bağdat’a ve Sünnî hilafete yaklaşık bir asırdan fazla tahakküm etmiş Şiî anlayışa sahip 

Büveyhîlerin, zaten İslâm coğrafyasında tutunabilmeleri ve siyasi varlıklarını devam 

ettirebilmeleri böyle bir mezhebî anlayışa sahip olmalarını da gerekli kılmaktaydı.  

Büveyhîler, yürüttükleri dini ve siyasi politika gereği Mısır ve Suriye’de Şiî-İsmailî öğretiler 

ekseninde kurulmuş ve İslâm dünyasını kendi inançları doğrultusunda propaganda 

faaliyetleri ile dönüştürmeye çalışmış Fâtımîlerden ayrılmaktadır.1029 Dolayısıyla Irak 

Büveyhîlerinin takip ettiği mezhepsel politika, Şiî anlayışa sahip Fâtımîler ve Karmatîler’den 

farklılık arzetmekteydi.1030 Ancak Büveyhîler, Bağdat’ta tamamen mezhepsel inanç serbestliği 

                                                 
1028 393/1002-1003 yılında Bağdat’ta Şiîlerle Sünnîler arasında artış gösteren mezhepsel çatışmaları 
sonlandırmak için Amîdü’l-Cüyûş Üstaz Hürmüz, her iki kesimin de alenî olarak mezheplerinin propagandalarını 
yapmalarını, inanç ve ritüellerini sergilemelerini yasaklamış, olayların müsebbibi olarak gösterilen İmâmiyye’nin 
önemli fakihi İbnü’l-Muallim’i şehir dışına sürgün edilmesini onaylamıştı. Geniş bilgi için bkz. Keleş, “Büveyhîler 
Devrinde Bağdad’da Asayiş: Ayyârlar, Şâtırlar, Dâ‘irler ve Hırsızlar”, 61. Yine Şiîler, 398/1007-1008 yılında 
Bağdat sokaklarında “Yâ Hâkim, Yâ Mansûr" nidalarıyla dönemin Fâtımî halifesi Hâkim-Biemrillâh lehine 
tezahüratlar atıp Bağdat karışınca, çatışmaları sonlandırmak üzere vezir Amidü’l-Cüyûş Hürmüz, Şiî-
İmâmiyye’nin dini lideri olması hasebiyle ve olayların tırmandırılmasında rolü olduğu gerekçesiyle İbnü’l-
Muallim’i bir kez daha Bağdat dışına sürgün etmişti. Bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 
15/58-59; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/520-521. 

1029 Güner, “Büveyhîler ve Çok Seslilik”, 53. 

1030 Güner, Büveyhîler’in Şiî‐Sünnî Siyaseti, 95. 



 

142 

 

de sağlamadılar. Çoğu kez değişik vesilelerle dini, sosyal ve toplumsal hayatta aynı mezhebî 

anlayışı paylaştıkları Şiîleri desteklediler ve gerektiğinde devlet gücü olarak taraf oldular.1031 

Bu anlamda Büveyhîlerin Bağdat hâkimiyeti, aynı zamanda Şîa’nın yaygınlaşması ve 

güçlenmesi, Bağdat’ta daha önce örneği görülmemiş bir şekilde siyasi, dini ve sosyal hayatta 

kendi varlıklarını hissettirmeye başlamadıkları bir dönem olmuştur.1032 Bu kapsamda 

Büveyhîler, siyasi hâkimiyetin sürdürülmesinin zor olduğu bir coğrafyada hanedanlarının 

bekası için, Fâtımîlere ve Karmâtîlere karşı Sünnî hilafetin yanında yer almış ve Fâtımîler ile 

mücadeleyi, bazı istisnai durumlar haricinde devlet politikası haline getirmişlerdir.1033 Karşı 

karşıya kaldıkları bu reel durum, Büveyhîlerin Şiî anlayışlarını radikal boyutta ön plana 

çıkarmalarına engel olmuştur. Bu anlamda Irak Büveyhîleri, dini anlamda meşruluğuna 

inanmadıkları halde Abbâsî hilafetini ortadan kaldırmamış ve siyasi varlıklarının devamına 

izin vererek bir anlamda hilafeti onaylamış hatta bazı durumlarda hilafete destek 

olmuştur.1034 Şimdi bu politik tavırlarının altında yatan muhtemel gerekçelerini ve 

uyguladıkları mezhepsel siyaseti açıklamaya çalışalım. 

Büveyhî emiri Muizzüddevle, Bağdat’ı ele geçirdikten sonra Abbâsî halifesi Müstekfi-Billâh’ı 

(333-334/944-946) görevinden uzaklaştırmış, Sünnî hilafeti ortadan kaldırarak Zeydîlerin 

önde gelenlerinden ve Ali oğullarından Ebu’l-Hasan Muhammed b. Yahyâ ez-Zeydî el-Alevî’yi 

halifelik makamına getirmeyi düşünmüştü. Ancak yakın çevresi ve yardımcısı Saymerî’nin 

“Eğer Yahyâ ez-Zeydî'ye biat ettiği takdirde Horasân halkı ve beldelerde bulunan halkın 

kendisine düşmanlık besleyeceğini, Deylemli askerlerin ise Yahyâ ez-Zeydî'ye biat ederek 

kendisinden uzaklaşabileceğini, Şayet böyle yaparsa (yani, bir Aleviyi halife yaparsa) gerek 

Sâmâniler ve gerekse tüm beldelerdeki insanların kendisine düşman olacağını; Abbâsiler'in 

muzaffer bir topluluk olduğunu, devletlerinin bazen hastalığa maruz kalsa da temellerinin 

sağlam olmasından dolayı çoğu zaman bundan kurtulabilecekleri" şeklindeki söylemleri ile bu 

fikrinden vazgeçerek hilafetin devamından yana tavır almıştır.1035  

Bu rivayette Irak Büveyhî emiri Muizzüddevle’nin, hilafeti ortadan kaldıramamasının 

nedenleri1036 özetle zikredilmiştir. Bu işe kalkışamamasının en temel nedeninin siyasi olduğu, 

                                                 
1031 Hacıyev, Irak Büveyhîleri’nin Kuruluşu ve Muizzüddevle Dönemi, 320. 

1032 Saâde, “Tetavvuru Mansıbu Kâdı’l-kudât fi’l-Fetreteyni’l-Büveyhîyye ve’s-Selçûkiyye”, 70. 

1033 Cahen, “Buwayhids or Buyids”, 1/1355. 

1034 Bu hususla ilgili geniş bilgi için bkz. Kabir, The Buwayhid Dynasty of Baghdad (334-447/946-1055), 142; el-
Kürevî, el-Büveyhîyyûn ve’l-Hilâfetü’l-Abbâsiyye, 182-185; Müneymine, Tarihü’d-Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-
İktisadi ve’l-İçtimai ve’s-Sekâfi: Mukâtâtü Faris, H.334-447/M.945-1055, 249-251. Ayrıca Büveyhîler için 
Encylclopedia of İslâm adlı eserin “Buwayhids” maddesinde yer alan ‘Bu vahşi savaşçılar için dini sorular, oldukça 
az önemliydi’ yargısı durumu özetlemektedir. Bkz. Cahen, “Buwayhids or Buyids”, 1/1350. 

1035 Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 11/354-355; Bozkuş, Büveyhîler ve Şiîlik, 112; Cahen, “Buwayhids or 
Buyids”, 1/1350. Bu olayla ilgili olarak İbnü’l-Esir; Muizzüddevle’nin Alevî el-Muiz Lidinillah’ı veya başka bir 
Alevîye biat ederek halifeliği verme düşüncesini adamlarıyla istişare ettiğini, içlerinden birisinin karşı çıkması 
üzerine bu düşüncesinden vazgeçmesi hususunu ayrıntıya girmeden vermektedir. Bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-
Târih, 7/208; Gülistan Ünal, “Büveyhîler Hilafeti Abbâsîlerden Neden Almadılar?”, Pesa Uluslararası Sosyal 
Araştırmalar Dergisi 4/3 (Kasım 2018), 411. 

1036 Şiî bir devletin kurulamamasının nedenleri hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Makdisî, Ahsen’üt-Tekâsim fî 
Marifeti’l-Ekâlim, 126-127, 144, 367, 395, 415, 468-469; Kabir, The Buwayhid Dynasty of Baghdad (334-447/946-



 

143 

 

ülkelerinin geleceğini düşündüğü anlaşılmaktadır. Bölgede her alanda çok önemli 

değişikliklere sebep olabilecek bu girişim için, öncelikle Büveyhîlerde dahi böyle bir fikir 

birlikteliğinin olmadığı, ayrıca buna cüret edebilseler de yerine getirebilecekleri Şiî halifenin 

kim ve hangi mezhepten olacağı konusunda ortak bir düşünceye sahip olamadıkları 

görülmektedir.1037 Bu minvalde Sünnî hilafetin kaldırılması gündeme gelmiş olsa bile, Şiî 

İmâmiyye’ye mensup bir halifenin kim olacağı gündeme gelmemişti.1038 Çünkü bu fırkanın 

Gaybet1039 inancına göre; 260/874’te on ikinci imam Muhammed el-Mehdî’nin kaybolmasıyla 

birlikte İmâmiyye mensupları, kıyamete kadar imamlarını bekleyecek olmalarından dolayı 

herhangi bir Şiî halifeyi kabullenmeleri mümkün değildi.1040 Zeydîyye mensubu birisinin 

halife yapılma düşüncesi oluşmuş olsa bile,1041 bu durumun Şîa içerisinde ikiliklere, 

çekişmelere sebebiyet vereceği ihtimalinin olması, devletin ve ordunun ana unsurunu 

oluşturan Deylemlilerin, Zeydî halifeye biat edecek olması sebebiyle de iktidarlarını 

kaybedebileceği endişesi ve bölgedeki hâkim güç olan Sünnî devlet ve toplulukları karşısına 

almanın oluşturacağı riskleri gören Büveyhîler, bu düşüncelerinden vazgeçmişlerdir.1042 

Çünkü Büveyhîler'in hâkim oldukları topraklarda yaşayan halkın büyük çoğunluğu Sünnî 

idi1043 ve Sünnî bir halifenin onayı olmadan hâkimiyetlerini meşrulaştırmaları ve devam 

ettirmeleri pek mümkün gözükmemekteydi.1044 Bu nedenle Büveyhîler, Sünnî Abbâsî 

halifesine biat etmeyi siyasi ikballeri için daha uygun görmüşlerdir. 

                                                                                                                                                    
1055), 142; Müneymine, Tarihü’d-Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İktisadi ve’l-İçtimai ve’s-Sekâfi: Mukâtâtü 
Faris H.334-447/M.945-1055, 249-251. 

1037 Bozkuş, Büveyhîler ve Şiîlik, 110. 

1038 Irak emiri Muizzüddevle, Zeydi düşünceye sahip olduğu için Hz. Ali soyundan gelen Ebu’l-Hasan Muhammed b. 
Yahyâ ez-Zeydî el-Alevî’yi halife olarak tanımak istiyordu. 

1039 Şiâ’nın İmâmiyye fırkasının inanç esaslarından birisi İmamları benimsemedir. On iki imam anlayışına sahip bu 
fırkanın 12. imamı olan Muhammed el-Mehdi’nin 260/874 yılında ölmeden insanların arasından ayrılıp 
gizlenmesi ile Gaybet-i Suğrâ dönemi başlamış ve bu süre zarfında İmam ile irtibatı sefir denen dört kişi 
sağlamıştı. Ancak dördüncü sefir Ali b. Muhammed es-Samerrî’nin kendisinden sonra herhangi bir sefir 
belirlemeyerek 329/941’de ölmesi ile Gaybet-i Kübrâ dönemi başlamıştı. Bu durumun, kıyamete kadar İmam 
Mehdi’nin gelişine kadar devam edeceği görüşü hâkimdir. Geniş bilgi için bkz. Muhammed Bakır es-Sadr, Tarihü’l-
Gaybeti’s-Suğra (Beyrut: 1392/1972); Mustafa Öz, İmâmiyye Şîasında On ikinci İmam ve Mehdî İnancı (İstanbul: 
Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1995); Cemil Hakyemez, Şîa'da Gaybet İnancı ve Gaip On İkinci 
İmam El-Mehdi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Araştırmaları Merkezi Yayınları,2017); Wilferd Madelung, 
“Onikinci İmam Şîasında, İmamın Gaybet Zamanında Otorite”, der.-çev. Kasım Güleçyüz, İslâm’da Siyaset 
Düşüncesi (İstanbul: 1995). 

1040 Fığlalı, İmâmiyye Şîası, 178-188; Hakyemez, İmâmiyye Şîası ve Temel Kavramlar, 68-77. 

1041 Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 11/354-355; Bozkuş, Büveyhîler ve Şiîlik, 112; Cahen, “Buwayhids or 
Buyids”, 1/1350. 

1042 Hemedânî, Târihü’l-Ümem ve’l-Mülûk, 354-355; Bozkuş, Büveyhîler ve Şiîlik, 112; Cahen, “Buwayhids or 
Buyids”, 1/1350; Ünal, “Büveyhîler Hilafeti Abbâsîlerden Neden Almadılar?”, 411-412; Güner, “Şiî Yüzyılında 
yahut Büveyhîler Devrinde Bağdat'tan Bazı Yansımalar”, 153-154. 

1043 Özellikle Sünnî olan Sâmânîler’in onun ardından Gaznelilerin, mahallî hanedanlar içinde en kuvvetlileri olup 
diğer hanedanlar gibi hukuken Abbâsî halifesine bağlı, iç işlerinde ise tamamen bağımsız bir devlet olarak 
sadakat ve bağlılıklarını koşulsuz göstermeleri önemli bir etkendi. Coğrafyacıların bu bölgelerde mezheplerin 
dağılımları ile ilgili verdikleri bilgiler için bkz. İstahri, Kitabü’l Mesâlik ve’l-Memâlik, 139; Makdisî, Ahsen’üt-
Tekâsim fî Marifeti’l-Ekâlim, 126-127, 144, 394-395, 415, 468-469; İbn Havkal, Kitabu Sûreti'l-Arz, 2/291-292. 

1044 Güner, “Büveyhîler ve Çok Seslilik”, 52. 



 

144 

 

Büveyhî emirlerinin Sünnî hilafeti ortadan kaldırıp arzu ettikleri Şiî bir hilafeti ihdas 

edememelerinin önündeki muhtemel bir başka engel de; sahip oldukları ordunun farklı etnik 

unsur ve mezhebe dayanıyor olmasıdır. Bu farklı etnik unsurların ana omurgasını oluşturan 

güçlerden birisi; Büveyhîlerin soyu olan Deylemliler, diğeri ise Türkler idi. Büveyhî iktidarı, 

özgürlüklerine düşkün olan, itaat altında tutulması güç Deylemlilere karşı denge unsuru 

olarak orduda Türkleri istihdam etmişlerdi.1045 Türklerin Sünnî oluşu, Abbâsî hilafetini 

ortadan kaldırmaya kalkışacak Büveyhîlerin gelecekte oluşabilecek muhtemel tehlikeleri 

öngörmeleri nedeniyle bu emellerinden vazgeçmelerinde etkili olmuştur.1046 Büveyhî 

ordusunun ikinci önemli gücünü teşkil eden Türk askerlerinin güçlü süvari birliklerinden 

oluşması, Büveyhîler için büyük önem arzetmekteydi.1047 Bu nedenle bu gücü karşılarına 

almak veya kaybetmek istememişlerdir. Ayrıca Büveyhî ordusunun neredeyse çekirdeğini 

teşkil eden Şiî Deylemli askerlerin, hilafeti ortadan kaldırıp seçecekleri Şiî halifeye (veya 

imama) itaat ederek Büveyhî emirine isyan etme tehlikesinin her zaman mevcut olması 

durumunun,1048 bu düşüncelerinden vazgeçmelerinde etkili olduğunu söyleyebiliriz. 

Büveyhîlerin, etrafındaki Sünnî devletlerden özellikle de Abbâsî hilafetine sadakatle bağlı 

Sâmânîlerden, sonrasında Gaznelilerden çekinmeleri ve rakip olarak da Şiî Fâtımîler ile 

mücadeleye girişmeyi göze alamamaları Sünnî hilafete dokunamamalarının gerekçelerinden 

bir diğeri olarak ifade edilebilir.1049 

Sonuç olarak Büveyhîler Bağdat’ı ele geçirdiklerinde; dini, siyasi, sosyo-kültürel ve askeri 

nedenlerden ötürü Şiî bir hilafet kurma düşüncesinden vazgeçerek Sünnî Abbâsî hilafetine 

biat etmeyi kendi menfaatleri ve siyasi ikballeri için daha uygun görmüşlerdir. İslâm 

tarihinde önemli bir yeri olan Emevi Devleti’nin ömrünün 90 yıl gibi bir süre olduğu 

düşünüldüğünde Büveyhîlerin; Sünnî çoğunluğun olduğu bir coğrafyada 110 yıl gibi bir süre 

hâkimiyetini sürdürmesi, uyguladıkları dini ve siyasi politikaların ne denli stratejik, bir o 

kadar da pragmatik olduğunun bir göstergesi sayılabilir. Bu bağlamda Büveyhîler, hukuken 

ve şeklen Abbâsî halifelerinin sultan, emirü'l-mü'minin ve imam1050 hüviyetindeki dini ve 

dünyevi yetkisini tanımış, görünüşte ise Abbâsîlerin valileri/emirleri konumunda olmuştu. 

Bütün Büveyhî topraklarında Cuma hutbelerinde ve Büveyhî sikkelerinde Abbâsî halifelerinin 

adına yer verilmişti.1051 Ama fiilen otorite ve yetki tamamen Büveyhî emirlerinde 

                                                 
1045 Bosworth, “Military Organisation under the Buyids of Persia and Iraq”, 153. 

1046 Güner, “Büveyhîler ve Çok Seslilik”, 52. 

1047 Güner, “Mâverdî’nin Hilafet Kuramının Tarihsel Arka Planına Bir Bakış”, 10. 

1048 Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 11/354. 

1049 Güner, “Mâverdî’nin Hilafet Kuramının Tarihsel Arka Planına Bir Bakış”, 10; Ünal, “Büveyhîler Hilafeti 
Abbâsîlerden Neden Almadılar?”, 412-414. 

1050 Büveyhîler’in resmî yazışmalarında halîfenin bu sıfatları zaman zaman zikredilmiştir. “Sultân” için bkz. es-
Sâbî, el-Muhtâr min Resâili Ebî İshâk es-Sâbî, 193-207. “Emirü’l-Mü’minîn” için bkz. es-Sâbî, el-Muhtâr min Resâili 
Ebî İshâk es-Sâbî, 31, 43, 46- 47, 96, 127, 161, 163-165, 184, 192, 196-198, 208. “İmâm” için bkz. es-Sâbî, el-
Muhtâr min Resâili Ebî İshâk es-Sâbî, 96, 161, 206, 221, 226. 

1051 İbn Miskeveyh, Tecâribü’l-ümem ve Te’âkibü’l-Himem, 2/307; Büveyhîler döneminde görev yapmış Abbasi 
halifelerinden el-Müstekfî (333-334/944-946), el-Mutî‘ (334-363/946-974), et-Tâi‘ (363-381/974-991), el-Kâdir 



 

145 

 

toplanmıştı.1052 Hatta halifelere tanıdıkları bu yetkilerin kullanımına da bu emirler karar 

vermekteydi. Dolayısıyla Şiî Büveyhîler, meşruluğunu kabul etmedikleri halifelerden almış 

oldukları bu eman/ahd belgeleri ile siyasi varlıklarını meşrulaştırmayı amaçlamışlar,1053 

böylelikle Sünnî çoğunluğun gözünde yönetimlerini onaylatarak halifeyi İslâm ümmetinin 

dini ve siyasi başkanı olarak şeklen tanımışlardır. Bu sistem, Abbâsî halifelerini zamanla 

emirlerin her istediklerini yerine getiren ‘kukla/gölge yönetici’ konumuna getirmişti.1054 

Böylece Abbâsî halifeleri, bu gölge yönetici pozisyonu ile ilk kez Şiî bir yönetimin tahakkümü 

altına girmiş ve çift başlı bu sistem, adeta kurumsallaşmıştır.1055  

Büveyhîlerin Başlattığı Mezhebî Gelenekler 

Emeviler ve Abbâsîler döneminde Ali oğulları, otorite için risk olarak görülmüş ve iktidardan 

uzaklaştırılarak zaman zaman baskı ve işkencelere maruz kalmıştı. Bu politika, Ali oğullarının 

sindirilmesine, sonrasında Şîa anlayışını taşıyan kesimin düşünce ve inançlarını ifade 

etmelerinde sıkıntılar yaşaması dolayısıyla takiyye anlayışının1056 gelişmesine imkan 

sağlamıştı. Irak Büveyhîlerin ilk emiri olan Muizzüddevle (334-357/ 945-967) dönemi ile 

birlikte bu kesimler gerek bireysel gerekse toplumsal olarak takiyye anlayışını terk ederek 

veya hafifleterek inançlarını serbestçe yaşama ve ifade etme imkanı bulmuşlardı.1057 

Muizzüddevle dönemi ile birlikte artık Şiîler, Bağdat’ta diğer mezhep mensuplarına nisbetle 

                                                                                                                                                    
(381-422/991-1031) ve el-Kâim (422-467/1031-1075)’in adları sikkelerde yer almıştır. Bazı örnekler için bkz. 
George C. Miles, The Numismatic History of Rayy (New York: 1938), 155-186; Artuk, İslâmî Sikkeler Kataloğu, 327-
340.  

1052 Güner, “Şiî Yüzyılında yahut Büveyhîler Devrinde Bağdat'tan Bazı Yansımalar”, 154. 

1053 Bu amaçla Adüdüddevle (338-372/949-983) döneminde yapılan halifeden ahd, lakap ve diğer hâkimiyet 
alametlerini alması ile ilgili yapılan törenin ayrıntıları kaynaklarda zikredilmektedir. Bkz. Hilâl b. el-Muhassin es-
Sâbî, Rüsûmü Dârü’l-Hilâfe, 80-85, 94-95, 121, 132-133. 

1054 Kabir, “The Relation of the Buwayhid Amirs with the Abbasid Caliphs”, 228-243; Cahen, "Buwayhids or 
Buyids", 1/1252-1253; Güner, Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-983), 130-138. 

1055 Güner, “Büveyhîler ve Çok Seslilik”, 53. 

1056 Takiyye; korumak, düzene koymak, saklamak, ihtiyat tedbiri almak gibi anlamlara gelir. Istılahta ise; kişinin 
can, mal, ırz, namus gibi her türlü kutsal değerlerini açık veya muhtemel tehlikelerden koruması amacıyla gerçek 
inancını gizlemesidir. Takiyye kavramı, Müslümanlar arasında ilk olarak bazı Haricî gruplar tarafından 
kullanılmış ise de bu düşünceyi bir inanç esası haline getirenler Şiîlerdir. Şiîlerde Takiyye anlayışı; Büveyhîler 
öncesi dönemde her konuyu kapsadığı düşünülmekte iken, Büveyhîlerle birlikte dönemin sağladığı özgür 
ortamın da etkisiyle bu konuda sınırlayıcı düşünceler oluşmaya başlamıştır. Mesela İmam Kuleyni (ö.329/941), 
“şarap içmek ve mest üzerine mest etmek hariç her konuda takiyye vardır”, derken İbn Babaveyh el-Kummî (ö. 
381/991), “takiyye vaciptir, namazı terk edenle onu terk eden arasında fark yoktur” demiştir. Bkz. Kummî-
Nevbahtî, Şiî Fırkalar, Kitabu’l-Makâlât ve’l-Fırak, Fıraku’ş-Şîa, 201; Şeyh Sadûk, Ebu Cafer Muhammed b. Ali İbn 
Babeveyh el-Kummi, Risaletü İtikadati'l-İmamiyye (Şiî-İmamiyye'nin İnanç Esasları), 127. Ayrıca bkz. Selim 
Özarslan, “Takiyye Üzerine Bazı Mülahazalar”, Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/7 (Temmuz-Aralık 
2003), 119. Şeyh Müfid, ise; konuya farklı bir pencereden bakarak “can korkusuyla takiyye caizdir, mal, mülk ve 
silahla tehdit olmadığı konularda da takiyye yapılabilir, bazı durumlarda da terk edilmesi daha doğrudur” 
demiştir. Bkz. Şeyh Müfîd, Ebi Abdullah Muhammed b. Muhammed b. En-Numani el-Ukberi el-Bağdadî, Şerh-u 
Akaidü’s-Sadûk ev Tashihu’l-İ’tikâd (Tebriz: 1945), 66. Şerîf er-Radî ise; “takiyyenin bir ruhsat olduğunu, efdal 
olanın ise ruhsatı kullanmamak” olduğunu dile getirmiştir. Bkz. Ebü’l-Hasan Muhammed b. Hüseyin b. Musa b. 
Muhammed eş-Şerîf er-Radî el-Mûsevî el-Alevî, Hakâiku't Te'vil fî Müteşâbihi't-Tenzil, nşr. Abdülhüseyin el-Hillî - 
Muhammed Rızâ Âl Kâşifülgıtâ (Necef: 1355/1936), 74-76.  

1057 Güner, “Büveyhîler ve Çok Seslilik”, 56. Ayrıca bkz. Hakyemez, Şîa’da Gaybet İnancı ve Gaib On İkinci İmam, 
132. 



 

146 

 

daha ayrıcalıklı bir konuma gelmiş ve Şîa anlayışında önemli bir yere sahip olan iki 

merasimin resmileşmesine tanıklık etmişlerdi. Irak Büveyhî emiri Muizzüddevle, Bağdat'a 

hâkim olmasından yaklaşık yirmi yıl sonra, 352/963 yılında1058 bu merasimleri 

başlatmıştır.1059 Bu merasimlerden biri, 10 Muharrem günü Hz. Hüseyin'in şehit edilmesinin 

anısına düzenlenen Âşûrâ Mâtemi, diğeri ise, Şîa anlayışına göre Hz. Peygamber'in Hz. Ali'yi 

yegâne halife/imam tayin ettiği günün kutlanması için ihdas edilen Gadîr-i Hum 

Bayramı’dır.1060 Bu iki merasimin dışında Şiîlerce “Sebbü’s-Sahâbe (Sahâbeye Hakaret) ve Şiî 

Ezanı” gibi farklı uygulamalar da sergilenmeye başlanmıştı.1061 Şiîlerce kutsal kabul edilen ve 

uygulamaya konulan bu merasim ve gelenekler hakkında kısaca bilgi vererek Büveyhîlerin 

sahip olduğu inanç ve mezhebî anlayışa açıklık getirmek istiyoruz.  

a) Âşûrâ Mâtemi 

Muharrem ayının 10. gününe tekabül eden Âşûrâ günü; Yahudilerce ve İslâmiyet öncesi 

Araplar tarafından da hürmet gösterilen, Kur’an’da adı geçen Peygamberlerin ve özellikle de 

Hz. Nuh’un kurtuluşunu sembolize eden bir gün olarak anılmış ve değerli görülmüştür.1062 

Âşûrâ gününün bu manevi yönünün yanı sıra zamanla siyasi bir yönü de ortaya çıkmıştır. Hz. 

Peygamber’in torunu olan Hz. Hüseyin'in, 10 Muharrem 61 (10 Ekim 680) tarihinde 

Kerbela'da şehit edilmesinden sonra Şîa için bu tarih, ayrı bir önem kazanmış ve bugünü Hz. 

Hüseyin'in intikamını alma sözünü tazeledikleri mâtem günü olarak kabul etmişlerdir.1063 

Şiîler, geçmişte Emeviler ve Abbâsîler döneminde bu mâtemlerini âşikar yaşama hususunda 

zaman zaman engellemelerle karşılaşsalar da Hz. Hüseyin’in mezarını ziyaret etmeyi, acılarını 

içlerinde yaşamayı terketmemişlerdir.1064 

Büveyhîlerin Irak emiri Muizzüddevle, Bağdat’ı ele geçirmesi ile birlikte siyasi ve toplumsal 

gücünü sağladıktan sonra Şiîler için çok önemli olan Hz. Hüseyin’in Kerbelâ’da Emeviler 

                                                 
1058 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/150-151. 

1059 Muizzüddevle, Bağdat’ı ele geçirdikten sonra azlettiği Müstekfî-Billâh’ın (944-946) yerine Mut’i Lillah’ı (946-
974) getirmişti. Mut’i Lillah’ın aciz ve başarısız yönetim politikası sergilemesi, devletin gittikçe zayıflaması ve 
buna mukabil Büveyhîlerin giderek güçlenmesi ve kendilerini kabul ettirmeleri, toplumun da düşünsel anlamda 
bu durumu kabullenmek zorunda kalmaları neticesinde Muizzüddevle, yaklaşık yirmi yıl sonra Şiîler için çok 
önemli olan bu geleneği resmi bayram olarak kutlanmasını sağlayabilmişti. Ayrıca bu dini merasimin yaklaşık 
yirmi yıl sonra uygulamaya konulmuş olması, Büveyhîlerin akılcı bir politika takip ettiğini göstermekle birlikte 
bu durumun Şiîlerin, bayram ve mâtem şeklinde ortaya koyduğu dini ve sosyal faaliyetlerin bir güç gösterisi 
anlamını da taşıdığını ortaya koymaktadır. 

1060 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/279-280; Güner, Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-983), 
126. 

1061 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/140-150; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/275, 279-
280; Güner, “Büveyhîler’in Şiî-Sünnî Siyaseti, 98. 

1062 Yusuf Şevki Yavuz, “Âşûrâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1991), 4/24-25; 
İhsan Ünlü, “Muharrem Mâtemi/Orucu, Aşure Günü ve Erzincan’da Aşure Etkinlikleri”, Erzincan Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 13/2 (2020), 33.  

1063 İlyas Üzüm, Tarihsel ve Kültürel Boyutlarıyla Alevilik (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Araştırmaları 
Merkezi Yayınları, 2007), 170-172; Fığlalı, İmâmiyye Şîası, 181-182; Erdal Yıldırım, “Tunceli Yöresi Alevilerinde 
Muharrem Ayı’nın Önemi ve Aşure Geleneği”, Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 16/1 (2011), 74. 

1064 Hasan, Târîhu’d-Devleti’l-Fâtımiyye fi’l-Magrib ve Mısr ve Suriye ve Bilâdi’l-Arab, 654; Güner, Büveyhîler’in Şiî-
Sünnî Siyaseti, 102-103. 



 

147 

 

tarafından şehit edildiği 10 Muharrem’i resmi mâtem günü olarak ilan etmiştir.1065 

Muizzüddevle’nin emriyle 10 Muharrem 352 (8 Şubat 963) tarihinde başladığı kabul edilen 

ve resmi bir hüviyet kazanan Âşûrâ mâtem merasimi, Büveyhîler döneminde artık devlet 

tarafından desteklenen ve önemsenen bir gelenek olmuştur.1066 Bu anma gününde; Hz. 

Hüseyin’in şehit edilmesinin acısını yaşamak için çarşı ve dükkânlar kapatılır, çamura 

bulanmış elbiseleriyle yüzleri siyaha boyanmış, dağınık saçlarıyla sokaklara dökülen insanlar 

feryat figan ederek elbiselerini parçalarlar, yüzlerine ve sırtlarına vurarak yaşanan acıyı 

derinden hissetmeye çalışırlar. Ayrıca bugün, insanların su almalarına izin verilmeyerek de 

Kerbela’da Hz. Hüseyin ve Ehl-i Beyt’in susuz kaldığı duygusunu yaşamak isterler ve türbesini 

de ziyaret ederek acıyı en yoğun bir şeklide hissetmek arzusunu taşırlar.1067 Sünnîler ise, 

Şiîlerin artan sayısal gücü ve Büveyhîlerin iktidar desteği nedeniyle bu manzarayı ve anma 

merasimlerini zaman zaman sessizce izlemek zorunda kalmışlar zaman zaman da bu 

etkinlikler, çatışmaların çıkmasına zemin hazırlamıştır.1068  

Muizzüddevle’nin vefatına (ö. 356/967) kadar devam ettirilen bu mâtem merasimi, diğer 

Büveyhî emirleri zamanında da bazı istisnalar dışında1069 neredeyse her yıl uygulanarak bir 

gelenek halini almıştır.1070 Muizzüddevle’nin Bağdat’ta başlattığı bu mâtem merasimi sadece 

Büveyhîler tarafından değil, daha sonraları Fâtımîler tarafından da uygulamaya 

konulmuştur.1071 

b) Gadîr-i Hum 

Büveyhîlerin Irak emiri Muizzüddevle, Şiî anlayışı için önemli görülen yeniliklerden birisi 

olan “Gadîr-i Hum”1072 gününü bayram ilan etmişti.1073 Bu günün bayram olarak kutlanması 

                                                 
1065 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/150. 

1066 Bilgi için bkz. Ahmet Güner, “Büveyhîler Devrinde Bağdat’ta Kerbela / Aşure, Gadir Hum ve Benzeri Şiî 
Uygulamaları”, Çeşitli Yönleriyle Kerbela (Tarih Bilimleri), haz. Alim Yıldız (Sivas: Asitan Yayıncılık, 2010), 325-
339. 

1067 Bîrûnî, el-Âsâru’l-Bâkiye ani’l-Kurûni’l-Hâliye, 329; Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 11/397; İbnü’l-Cevzî, 
el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/150. 

1068 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/151; İbn Haldûn Tarihü İbn Haldûn, 3/527; Güner, 
Büveyhîler’in Şiî-Sünnî Siyaseti, 105-106; Mez, Onuncu Yüzyılda İslâm Medeniyeti, İslâm’ın Rönesansı, 88; Neal 
Robinson, “Sünnî-Shia Relations: An Historical Perspective”, Academia (15/10/2020). 

1069 Adüdüddevle zamanında “Sebbü’s-Sahabe, Âşûra Mâtemi ve Gadîr-i Hum Bayramı” gibi gelenekler 
gerginliklere sebep olacağı düşüncesiyle bir müddet yasaklanmıştı. Bkz. Kabir, The Buwayhid Dynasty of Baghdad 
(334/946-447/1055), 205; Güner, Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-983), 127. 

1070 Güner, Büveyhîler’in Şiî-Sünnî Siyaseti, 104. 

1071 Hasan, Târîhu’d-Devleti’l-Fâtımiyye fi’l-Magrib ve Mısr ve Suriye ve Bilâdi’l-Arab, 655-656. 

1072 Hz. Peygamber Vedâ haccı dönüşü (18 Zilhicce 10 /17 Mart 632) Mekke ile Medîne arasında yer alan Gadîr-i 
Hum denilen yerde konaklamış, öğle namazını kıldırdıktan sonra “Sakaleyn Hadisi” diye meşhur olan “Size paha 
biçilmez iki şey bırakıyorum: Allah’ın kitabını ve Ehl-i beytimi. Benden sonra bunlara sarılırsanız asla sapıklığa 
düşmezsiniz” sözlerini söylemiştir. Ardından Hz. Ali’yi sağ tarafına almış, elini tutup kaldırmış ve şöyle demiş: “Ben 
kimin mevlâsı isem Ali de onun mevlâsıdır. Allah’ım, ona dost olana sen de dost ol, ona düşman olana sen de düşman 
ol!”. Sünnî kaynaklarına göre bu hadisin Hz. Ali ile ilgili olan kısmı, çeşitli savaşlarda müşrik akrabalarını 
öldürdüğü için Müslümanlar arasında Hz. Ali’ye karşı duyulan antipatiyi gidermek ve en önemlisi, Yemen 
seferinde (10/631-632) ganimetlerin dağıtılması sırasında beraberindekileri küstürmesi sebebiyle Hz. Ali’den 
şikayetçi olanları teskin edip Müslümanlar arasında kardeşlik bağlarının çözülmesini önlemek amacıyla 
söylenmiştir. Başta İsnâaşeriyye (İmâmiyye) olmak üzere hemen hemen bütün Şiî gruplar ise Hz. Peygamber’in 



 

148 

 

ile ilgili olarak Şiî müellifler, bu geleneğin; Hz. Peygamber’in zamanına kadar uzandığını ve bu 

zamandan itibaren Ehl-i Beyt imamları ve Şiîler tarafından kesintisiz olarak kutlandığını 

söylemektedirler.1074 Ancak bu bayram, Büveyhîler dönemine kadar büyük çapta ve devlet 

desteği ile kutlanmamıştır. Gadîr-i Hum günü, 18 Zilhicce 352 (7 Ocak 963) yılından itibaren 

Muizzüddevle’nin emriyle resmi olarak kutlanmaya başlamıştır. Bayram havasında geçen 

bugünde; davullar vurulur, borazanlar çalınır ve Şiî halk sevinçle bugünü kutlardı. Diğer 

bayramlarda olduğu gibi gece vakti çarşı ve dükkânlar kapatılmazdı. Şiîler; bu geceyi namaz 

kılarak geçirirler, sabahında ise güneş batmadan önce Kureyş mezarlığını ziyaret ederek 

orada iki rekat namaz kılarlardı.1075 Yine bu günde yeni elbiseler giyer, köleler azat eder, 

kurbanlar keserlerdi. Şehirde bulunan yabancı, fakir ve kimsesizlere ikramlarda 

bulunurlardı.1076 

Muizzüddevle ile birlikte Âşûrâ mâtem merasimi ve Gadîr-i Hum bayramının Büveyhîler 

nezdinde kurumsallaştırılması, Şiîler arasındaki kenetlenme ve dayanışmayı artırdığı gibi bu 

önemli günlere verilen değeri de yüceltmiştir.1077 Ayrıca bu bayramın her yıl büyük şenlikler 

şeklinde kutlanmaya başlanması, Şiîlere tepki duyan Sünnîleri, Şiîlerle rekabet edebilecek 

alternatif kutlamalar aramaya yöneltmiştir.1078 Bu durum da, Bağdat’ta sıklıkla meydana 

gelen çatışmaların fitilini ateşleyen önemli etkenlerden birisi olmuştur.1079. 

c) Sebbü’s-Sahâbe ( Sahâbeye Hakaret ) 

Şîa’nın Sünnî geleneğe yönelik tepkisel tavrının bir diğer örneği de “Sebbü’s-Sahâbe 

(Sahâbeye Hakaret)” uygulamasıdır. Bağdat bölgesinde yoğun nüfusa sahip özellikle 

İmâmiyye fırkasına mensup Şiîler, Emeviler döneminden itibaren siyasi baskı altında 

tutulmaları nedeniyle, inanç akîdelerine de girmiş olan takiyye anlayışını geliştirmişlerdi. 

Ancak Şiî Büveyhîlerin Bağdat hâkimiyeti döneminde gerek bireysel gerekse toplumsal olarak 

                                                                                                                                                    
Müslümanlara yaptığı bu meşhur hutbesinden hareketle onun Hz. Ali’yi Müslümanların mevlâsı ve kendisinden 
sonra ümmeti yönetmek üzere imam ve halife tayin ettiği görüşünü benimsemişlerdir. Geniş bilgi için bkz. İbn 
Sa’d, Tabakâtü’l-Kübrâ, (Beyrut: Dârü’s- Sâdr, 1957), 2/188; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-
Ümem, 14/150; İbrahim Musevî ez-Zencânî, Akâidü’l-İmâmiyye el-İsnâ Aşeriyye (Beyrut: 1982), 227; Adnan 
Demircan, Hz. Ali’nin Hilafet Hakkı Meselesinde Gadîr-i Hum Olayı (İstanbul: Beyan Yayınları, 1996). 

1073 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/150; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/279-280. 

1074 Abdülhüseyin el-Emînî, Fî Rihâbi’l-Gadîr: Sezerâtun min mevsûati’l-Gadîr fi’l-Kitâb ve’s-Sünne ve’l-Edeb, haz. Ali 
Asgar el-Mürevvic el-Hurâsânî (Beyrut: 1414/1994), 100-103, 113-114, 134-136, 140-145. 

1075 Hemedânî, Tekmiletü Târihü’t-Taberî, 11/400; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/151. 

1076 Kalkaşendî, Subhu’l-A’şâ fî Şınâ’ati’l-İnşâ, 2/417-418. 

1077 Ismail Marcinkowski, “The Buyid Domination as the Historical Background for the Flourishing of Muslim 
Scholarship During the 4th/10th Century”, Proceedings of Avicenna International Colloquium, (2004), 9. 

1078 Sünnîler, Şiîlerin Gadîr-i Hum bayramına alternatif olarak sekiz gün sonra 26 Zilhicce’yi Hz. Ebû Bekir’in hicret 
sırasında Sevr mağarasında Hz. Peygamber’le birlikte bulunması münasebetiyle “Yevmü’l-gâr’ı” bayram gibi 
kutlamaya başlamışlardır. Şiîlerin Kerbela ziyaretine (Âşûra Mâtemi) alternatif olarak da; Şiîlerin cesur ve 
“Mazlum Hüseyin”i gibi “Mazlum Mus’ab” da Emevî halifesi karşısında cesaret ve kahramanlık timsali olarak 
görüldüğü için Sünnîler tarafından Mus‘ab b. Zübeyr’in kabri ziyaret edilmeye başlanmıştı. Geniş bilgi için bkz. 
İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/14, 37; Güner, Büveyhîler’in Şiî-Sünnî Siyaseti, 231-233; 
Demircan, Hz. Ali’nin Hilafet Hakkı Meselesinde Gadîr-i Hum Olayı, 41. 

1079 Mez, Onuncu Yüzyılda İslâm Medeniyeti, İslâm’ın Rönesansı, 88. 



 

149 

 

takiyye anlayışını terkederek veya hafifleterek inançlarını serbestçe yaşama ve ifade etme 

imkanı bulmuşlar ve Sünnî düşmanlığını gösterir nitelikte birtakım uygulamaları adet haline 

getirmişlerdi.1080 Esasında Şiîlerin takiyye anlayışı ile inanç ve ibadetlerdeki toplumsal 

görünürlük, birbiri ile tezatlık arzetmektedir. Çünkü takiyye; Şiî iradenin savunmacı, içe 

kapanık halini yansıtırken, siyasette güçlü ve etkin olunması halinde aksiyoner olma durumu 

ile işlevsiz hale gelmekteydi. Böyle bir atmosferde Şiîlerin siyasi rakipleri de Sünnîler ve 

özellikle Sünnîlerin temsilciliği rolünü üstlenen aksiyoner grubu Hanbelîler1081 olmuştu. 

Büveyhîlerin Bağdat’ı ve Sünnî hilafeti hâkimiyeti altına almasından itibaren önemli bir güce 

ve serbest bir ortama kavuşan aşırı Şiî gruplar, dini bir anlayış haline getirdikleri sahâbîler 

hakkındaki olumsuz düşüncelerini yüksek sesle ve eylemsel olarak ortaya koymaya 

başlamışlardı. Büveyhî hâkimiyetinden önce yasak olan ve yapıldığında ceza gerektiren 

Sahâbîleri kötüleme ve onlara lanet okuma eylemlerini, artık çekinmeden ve gizlemeden açık 

bir şekilde yapmak için uygun bir ortama kavuşmuşlardı.1082 Büveyhî emiri Muizzüddevle, 

diğer adet ve uygulamalarda olduğu gibi aşırı Şiî grupların Sebbü’s-Sahâbe uygulamasında 

yaptıkları taşkınlıklara en azından göz yumarak destek olmayı bir politika olarak belirlemişti. 

Bu gruplar, Bağdat’taki cami duvarlarına “Allah, Muâviye b. Ebû Süfyân’a, Fedek’i Fâtıma’dan 

gasp edene (yani Hz. Ebû Bekir), Abbas’ı şûrâdan çıkarana1083 (yani Hz. Ömer), Ebû Zer el-

Gıfârî’yi sürgün edene (yani Hz. Osman), Hasan’ın, dedesinin yanına defnedilmesine engel olana 

(yani Mervân b. Hakem) lanet etsin.” şeklinde yazılar yazmışlardı. Bu grupların 

uygulamalarına, dönemin halifesi Mut’î-Lillâh hiçbir şekilde engel olamamıştı. Bunun üzerine 

Şiîlerin bu tahrikkâr söz ve eylemlerine, Sünnîlerin aksiyoner muhalif grubu olan Hanbelîler 

karşı koymaya başlamıştı. Bu durum, Bağdat’ta tansiyonun tırmanmasına ve çatışmaların 

artmasına neden oluyordu. Muizzüddevle dönemindeki bu gerginliklerin artması nedeniyle 

vezir Mühellebî’nin, sahâbîlere lanet edilmesinin toplumda büyük huzursuzluğa ve 

çatışmalara yol açtığı şeklindeki uyarısı sonucu lanet metni yumuşatılarak “Öncekilerden ve 

sonrakilerden Resûlullâh’ın Âl-i Beytine zulmedenlere Allah lanet etsin” şeklinde düzenlenmesi 

sağlandı. Böylece Muâviye’nin ismi dışında diğer sahâbîlere lanet îmâsında bulunan ifadeler 

metinden çıkarıldı. Değiştirilen bu lanet ifadeleri, tekrar camilerin duvarlarına yazılmaya 

başlandı.1084  

                                                 
1080 Güner, “Büveyhîler ve Çok Seslilik”, 56. Ayrıca Hakyemez, Şîa’da Gaybet İnancı ve Gaib On İkinci İmam, 133. 

1081 Dört büyük Sünnî fıkıh mezhebinden biri olan Hanbelî düşünce sistemi hakkında geniş bilgi için bkz. Ahmet b. 
Hanbel, er-Red ale’z-Zenâdıka ve’l-Cehmiyye, çev. Mehmet Evkuran (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2021); 
Zubeyr Bulut, Hanbelî Akâid Sistemi (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2003). 
Ayrıca Hanbelîler ve Şiîlere yönelik tutum ve uygulamaları için bkz. İğde, Siyasi İtikadi Bir Mezhep Olarak 
Hanbeliliğin Teşekkül Süreci, 179-223. 

1082 Hacıyev, Irak Büveyhîleri’nin Kuruluşu ve Muizzüddevle Dönemi, 322. 

1083 Burada Abbas isminin zikredilmesi; esasında Şiî grupların, ona sevgi ve saygı duyduklarından dolayı değil; 
Abbâsî halifelerinin tepkisini çekmemek veya onlara hoş görünmek gayesiyle siyasi mülahazalarla yapıldığı 
düşünülebilir. 

1084 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/140; Etan Kohlberg, “Some Imâmî Shi’i Views on the 
Sahabe”, Belief and law in Imami Shiism (Great Britain: 1991), 168-169; Güner, Büveyhîler’den Adüdüddevle ve 
Dönemi (338-372/949-983), 126; a. mlf., Büveyhîler’in Şiî-Sünnî Siyaseti, 98. 



 

150 

 

Muizzüddevle döneminde resmi bir hüviyet kazanan bu lanet okumaları, Sünnî kesimi 

alternatif uygulamalar oluşturmaya sevk etmiştir. Ebû Bekir eş-Şâfiî (ö. 354/965) olarak 

bilinen Sünnî âlim, Bağdat’ın Bâbü’ş-Şâm semtindeki cami ve mescitlerin duvarlarına, 

sahâbenin faziletlerine dair yazılar yazdırarak Şiîlerin uygulamasına karşı, tepkisini eylemsel 

olarak dile getirmiştir.1085  

Sebbü’s-Sahâbe (Sahâbeye Hakaret) uygulaması sadece Büveyhîlerin hâkimiyet alanında 

uygulanmamış, Hamdânîlerin, Fâtımîlerin ve Sâmânîlerin hâkim olduğu Suriye, Mısır, 

Horasan ve diğer yerlerdeki aşırı Şiî grupları tarafından da uygulanmıştır. Hatta Hicaz ve 

Mağrip bölgesinde de zaman zaman bu uygulamalar görülmüştür.1086 Muizzüddevle 

zamanında başlayan bu sövgü/lanet uygulamasının ne kadar devam ettiği hususunda net bir 

bilgi yoktur. Zamanla siyasi mülahazalar gereği bu uygulamaların azaldığı veya kesintiye 

uğradığı bilinmektedir.1087 Ayrıca bu uygulamaların daha ziyade Şiîlerin yoğunlukta 

bulunduğu bölgelerdeki cami ve mescitlerde devam ettiği tahmin edilmektedir.1088  

d) Şiî Ezanı 

Sünnî gelenekte Hz. Peygamber’in kontrolünde uygulanan ve İslâmiyet’in şiârı olarak görülen 

ezana,1089 Şiî Büveyhîler döneminde tepki çeken bazı ilaveler eklenmek suretiyle değişiklikler 

yaşanmıştır. Muizzüddevle ile birlikte başlayan bu değişiklikle Şiîler, özellikle çoğunlukta 

oldukları Kerh semti başta olmak üzere kutsal kabul ettikleri Meşhedü'l-Atika, Mekâbirü 

Kureyş Meşhedi gibi türbe ve mescitlerde ezana Sünnî geleneğin dışında farklı cümleler 

eklemeye başlamışlardı. Bu uygulama ile ilgili Ebü’l-Ferec el-İsfahânî’den (ö. 356/967) gelen 

bir rivayette; Bağdat’ın Katîatü Ümmü Ca’fer semtinde bir müezzinin ezan okuduğu ve ezana 

bazı ilaveler yapıldığı belirtilmektedir. Bu ilaveler; “Eşhedu enne Muhammeden Rasûlullâh” 

ifadesinden sonra “Eşhedu enne Aliyyen veliyyullâh, Muhammed ve Ali hayru’l-beşer, femen ebâ 

fekad kefer, femen radiye fekad şeker (Şehâdet ederim ki Ali, Allah’ın veli dostudur. 

Muhammed ve Ali insanların en hayırlısıdır, kim onları reddetse küfretmiş olur, kim razı olur 

ve itaat ederse, o da şükretmiş olur.)” ve Hayya ale’l-felâh”dan sonra “Hayya ale’l-hayri’l-amel” 

şeklindeki ibâreleri içermektedir. 1090 Şiîlere göre; iki kez tekrarlanması gereken “Hayya ale’l-

                                                 
1085 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/173. 

1086 Hasan, Târîhu’d-Devleti’l-Fâtımiyye fi’l-Magrib ve Mısr ve Suriye ve Bilâdi’l-Arab, 218-220; Kohlberg, “Some 
Imâmî Shi’i Views on the Sahabe”, 169; Güner, Büveyhîler’in Şiî-Sünnî Siyaseti, 99-100. 

1087 Mesela Adüdüddevle zamanında “Sebbü’s-Sahabe, Âşûra Mâtemi ve Gadîr-i Hum Bayramı” gibi gelenekler, 
siyasi maslahat gereği bir müddet yasaklanmıştı. Ayrıca Büveyhîlerin zayıflamasıyla birlikte giderek bu 
uygulamaların etkisi de azalmaya başlamıştır. Bkz. Kabir, The Buwayhid Dynasty of Baghdad (334/946-447/1055), 
205; Güner, Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-983), 127. 

1088 Güner, Büveyhîler’in Şiî-Sünnî Siyaseti, 101. 

1089 Ebû Abdillah Muhammed b. İsmail b. İbrâhîm el-Cu‘fî el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahih, nşr. Mustafa Dib el-Buğa 
(Beyrut: 1990); Ebü’l-Hüseyin Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî, Sahîhu Müslim, thk. M. Fuad Abdulbâkî 
(Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-‘Arabî), 1/286. 

1090 Şîa’ya göre bu ifade; Hz. Peygamber’in İsra gecesi Mescid-i Aksa’da kıldırdığı namaz öncesi Cebrail’in okuduğu 
ezanda geçmiştir. Hz. Peygamber vefat edene kadar da bu uygulama devam etmiştir. Hatta ezanı bu haliyle 
okuyan birisiyle karşılaşan Hz. Ali memnuniyet duymuş ve onu tebrik etmiştir. Bkz. Tenûhî, Nişvâru’l-muhâdara 



 

151 

 

hayri’l-amel” ifadesi, başlangıçtan itibaren ezan metninde yer almaktaydı ve bu ifadeyi Hz. 

Ömer, Müslümanların cihadı terkedip namaza daha çok yöneleceği düşüncesiyle ezan 

metninden çıkarmıştı.1091 Bu düşünceden hareketle Şiîler, çoğunlukta oldukları bölgelerde 

ezan ile ilgili bu değişikliği uygulamışlar ve Selçukluların, Bağdat’ı ele geçirmelerine kadar bu 

uygulamalarına devam etmişlerdir.1092 Ancak Sünnîlere bunu da dayatmamışlardır.1093 Her ne 

kadar durum böyle olsa da ezan metninde yaptıkları bu değişiklikle özellikle Hanbelî 

grupların tepkisini çekmişler ve bu durum zaman zaman gerginliklere ve çatışmalara neden 

olmuştur. Bu kapsamda Hanbelî aşırı gruplar, ezana veya bir başka Sünnî şiâra yapılan 

saygısızlığın ve tahrifatın, ölümle cezalandırılması gerektiğini ifade etmişlerdir.1094 

Büveyhîlerin uyguladıkları Şiî eksenli politikaların etkisiyle vaizler, kıssacılar ve şairlerin 

sahâbeyi lanetleyen söz ve şiirleri, mescitlerde, çarşı ve sokaklarda Hz. Ali ve ailesini öven 

kıssa ve menkıbelere dönüşmüş ve “menâkiphanlık” diye ifade edilen bir meslek grubunun 

ortaya çıkmasına neden olmuştu. Bu uygulamaya; karşı bir tepki olarak da Sünnî şair ve 

vaizler, Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer başta olmak üzere sahabenin faziletlerini, üstünlüklerini 

içeren söz ve şiirler dile getirerek “fezâilhanlık” diye anılan müessesenin oluşmasına katkı 

sağlamışlardır.1095 

Abbâsî toplumunda tüm bu yaşanan gelişmelere rağmen Büveyhîler, ele geçirdikleri 

bölgelerde yaşayan etnik ve mezhepsel çeşitliliği göz önüne alarak iktidarlarının ikbali için 

halka yönelik mezhepsel bir dayatmanın içerisinde olmamışlardır. Takiyye anlayışını 

terkederek kendi düşünce ve inançlarını çekinmeden, serbestçe uygulamanın hedefini 

gütmüşlerdir. Hatta iktidarları süresince bürokraside farklı kimlik ve mezhepten kişilerden 

de istifade etmişlerdir. Nitekim İmâdüddevle Ali b. Büveyh, Şirâz'ı ele geçirdiği zaman 

kendisine vezir olarak Hristiyan olan Ebû Sa'd İsrâil b. Musa'yı tayin etmiştir. Adüdüddevle de 

aslen Hristiyan Ebû Mansûr Nasr b. Hârûn’u kendisine vezir seçmiştir.1096 Kâdir-Billâh 

dönemi Büveyhî emîrleri Ebû Kâlîcâr ve Celâlüddevle, Şâfi âlim Mâverdî’yi (ö. 450/1058) 

bürokraside önemli görevlere getirmiştir. Yine Sünnîler ile Şiîler arasında denge siyaseti 

                                                                                                                                                    
ve ahbâru’l-müzâkere, 2/133; Güner, “Büveyhîler Devrinde Bağdat'ta Kerbela, Aşure, Gadir Hum ve Benzeri Şiî 
Uygulamaları”, 1/331. 

1091 Abdurrahman Çetin, “Ezan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 12/37. 

1092 Hacıyev, Irak Büveyhîleri’nin Kuruluşu ve Muizzüddevle Dönemi, 332. 

1093 Güner, Büveyhîlerin Şiî-Sünnî Siyaseti, 116. 

1094 Ebû Abdillah Şemsüddîn Muhammed b. Abdillah b. Muhammed el-Levâtî, Tuhfetü’n-Nuzzâr fî Garîbi’l-Emsâr 
ve-A‘câibi’l- Esfâr, thk. Ali el-Muntansır el- Kettânî (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle,1405), 1/223.  

1095 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/279-280; Güner, “Büveyhîler ve Çok Seslilik”, 57. 

1096 Büveyhîler döneminde Mu’tezilî Ebû Sa’d Bişr b. el-Hüseyin’in Kadı’l-Kudat, Hanefî fakihî Ebû Bekir b. 
Şâhaveyh’in (361/971-972) kadı olarak atanması, Adüdüddevle’nin, oğluna Ehl-i sünnet kelâmını öğretmek 
üzere ünlü Eş‘arî kelâmcısı ve Mâlikî âlimi Bakıllânî’yi (ö. 403/1013) görevlendirmesi ve elçi sıfatıyla Bizans’a 
göndermesi, siyaset ve ahlâk nazariyeleriyle tanınan Şâfi âlim Mâverdî’nin (ö. 450/1058) Büveyhî emîrleri Ebû 
Kâlîcâr, Celâlüddevle dönemlerinde bürokraside önemli görevler üstlenmesi, Büveyhîlerin bürokraside 
mezhepsel taassuba sahip olmadığını, denge siyaseti güttüğünü göstermektedir. Geniş bilgi için bkz. Kâdî Iyâz, 
Tertîbü’l-Medârik ve Takrîbü’l-Mesâlik li Ma’rifeti Mezhebi Mâlik, 3/593; Kraemer, Humanism in the Renaissance of 
Islam, 43; Güner, Büveyhîlerin Şiî-Sünnî Siyaseti, 266. 



 

152 

 

izlenerek bölgede yaşayan ve farklı inançlara sahip gruplara yönelik ılımlı bir politika 

izlenmiştir.1097  

Büveyhîler mezhepsel anlayış ve politikalarını, ilmi hayatta da stratejik ve pragmatik bir 

felsefeyle ortaya koymaya çalışmışlardır. Başta Bağdat, Şiraz ve Rey olmak üzere birçok 

şehirde kütüphaneler, hastaneler ve rasathâneler yaptırarak ve mezhebî taassup 

göstermeyerek bunları ilim adamlarının ve insanlığın hizmetine sunmuşlardır.1098 Büveyhîler 

dönemini bu anlamda, düşünce hayatında özgürlüğün yaşandığı bir dönem olarak 

tanımlayabiliriz. Bazı aşırı gruplar dışında hemen hemen her mezhebe mensup ilim adamları, 

fıkıh ve kelam bilginleri, eğitim ve öğretim faaliyetlerini serbestçe sürdürmüş ve kendilerine 

önemli herhangi bir müdahale olmamıştır.1099 Bu politika gereği bu dönemde bazı münferit 

uygulamalar dışında ilim adamlarının, düşüncelerinden veya yazdıkları kitaplardan dolayı 

herhangi bir baskı veya müdahale ile karşılaşmadıkları söylenebilir. 

Büveyhîlerin takip ettiği siyasi ve dini politikalar, Mu‘tezile-Zeydiyye yakınlaşmasına1100 ve 

Mu‘tezile-İmâmiyye ilişkilerine önemli katkılar sunmuş, Mu‘tezile’nin yeniden güç 

kazanmasına imkân sağlamıştır. Bu durumu ünlü Mu’tezilî-Hanefî bilgini Ebû Abdullah el-

Basrî’nin, dönemin Şiî-Zeydî bilginleri ile olan yakınlığından ve bazı eserlerinde ortaya 

koyduğu görüşlerinden anlamak mümkündür. Ayrıca bu dönemde Mu‘tezile ile Hanefîlik 

arasında da yakınlaşmalar olmuş, itikatta Mu‘tezile düşüncesine sahip olan kimseler, genelde 

fıkıhta Hanefî ekolüne mensup olmuşlardır.1101 

Büveyhîler, özellikle Şiî kelamcılarını ve nazârî ilimleri desteklemişler ve Bağdat’ta sayısal 

ağırlığı olan İsnâaşeriye Şiîliğinin entellektüel temellerinin oluşmasına katkı sağlamışlardır. 

Bu katkıda, Mu‘tezile’nin ilmi birikiminin de etkisi hiç şüphesiz yadsınamaz. Büveyhîlerin, 

sosyal meşruiyet sorununun önüne geçmek adına Şiîliğe açıktan destek vermek yerine 

Mu‘tezile’ye yakın durarak onlara her alanda alan açma yolunu tercih ettikleri de 

görülmektedir.1102 Nitekim Kâdir-Billâh’ın 408/1017 yılında yayınladığı bildiri ile Sünnî 

                                                 
1097 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/390; Makdisî, İslâm Coğrafyası (Ahsenü’t-Tekâsim), 445. 

1098 Güner, “Büveyhîler ve Çok Seslilik”, 61-62. 

1099 Büveyhîler döneminde ilim adamlarının mezhebine ve meşrebine bakılmaksızın himaye edildiğine bir örnek 
verecek olursak; Büveyhi emiri Celalüddevle (416-35/1025-44), Kâdir-Billâh’ın oğlu halife Kâim Biemrillah (422-
67 /1031-75) zamanında kendisine “Melikü'l-Mülûk" (hükümdarlar hükümdarı) lakabı verilmesini istemiş, halife 
de teklifi fukahanın onayına sunmuştu. Şâfiî hukukçu Mâverdî dışındaki bütün hukukçular böyle bir lakabın 
verilmesini caiz görmüşlerdi. Mâverdî, Celalüddevle'ye en yakın kişiler arasında bulunmasına rağmen verdiği bu 
fetvanın kendisi ile emir arasında sıkıntıya yol açacağını düşünerek emir ile ilişkilerini kesti. Fakat Celalüddevle, 
bir bayram günü Mâverdî'yi sarayına çağırmış ve ona, “herhangi bir endişeye kapılmasına gerek olmadığını, 
yaptığı muhalefeti din ve ilim adına yaptığına inandığını ve aslında bu sebepten ötürü onu sarayında muhafaza 
ettiğini” ifade etmiştir. Bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/264-265; Kabir, The 
Buwayhid Dynasty of Baghdad (334-447/946-1055), 68; Güner, “Büveyhîler ve Çok Seslilik”, 67.  

1100 Zeydiyye-Mu‘tezile arasındaki ilişki için bkz. Ümit, Zeydiyye-Mu‘tezile Etkileşimi; Fatih Yücel, “Fıkıh Usulünde 
Zeydiyye-Mu‘tezile Etkileşimi”, İslâmi İlimler Dergisi 6/1 (2011), 255-273. 

1101 Akoğlu, Büveyhîler Döneminde Mu‘tezile, 156-182-183-190-210. 

1102 Talat Koçyiğit, Kelamcılarla Hadisçiler Arasındaki Münakaşalar (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
1984), 86-87. 



 

153 

 

akîdeye muhâlif olan Râfizîler’in yanı sıra Mu’tezilî-Hanefîler’in de Mu‘tezile’den rücû edip 

tövbe etmelerini istemesi, dönem içerisindeki mezhepsel bir algı karmaşasına ve mezheplerin 

siyasi malzeme edildiğine örneklik teşkil etmektedir.1103 

Bir mezhebin, başka bir mezhep karşısında güçlenmesi veya daha geniş bir tabana sahip 

olması, düşünsel yapısının sağlam ve daha doğru olduğu anlamına her zaman gelmemektedir. 

Bu sosyal çoğunluğun oluşmasında; tarihsel birikim, sosyo-politik ve dini otorite desteğinin 

olması gibi pek çok nedenin etken olduğunu söyleyebiliriz.1104 Bu görüşe örnek verecek 

olursak; Abbâsî halifesi Me’mun döneminde etkinliği ve gücü artan Mu‘tezile’ye karşın, 

Hanbelî mensuplarının zulüm ve baskılara maruz kalması gibi. Halife Mütevekkil döneminden 

itibaren ise, bu kez Hanbelîler destek görmeye,1105 Mu‘tezile mensupları ise ciddi baskılara 

maruz kalmaya başlamıştı. Bilhassa Kâdir-Billâh’ın 408/1017 yılında ilan ettiği ve “Risaletü’l-

Kâdiriyye” olarak bilinen ferman ile Hanbelî fikirler, açıkça devletin resmi görüşü olarak 

ortaya konmuştu.1106 Bu anlamda Hanbelîler, Mütevekkil döneminden itibaren Abbâsî iktidarı 

boyunca mezhepsel etkinlik anlamında avantajlı bir konuma sahip olmuştur.1107 Adeta 

Sünnîliği ve hilafeti, Şîa’ya ve Büveyhîlere karşı savunan dini ve siyasi muhalefet partisi gibi 

hareket etmiştir.1108 

Hanbelîlerin Abbâsî hilafeti ve siyaseti üzerindeki etkisini ifade etmek için Hanbelî olan İbn 

Hâcib en-Nu'mân’ın hilafet divanında yaptığı şu konuşma durumu açıklayıcı niteliktedir: 

“Hilafet bir yumurtadır, Hanbelîler de onu koruyan, sarıp sarmalayan kabuklar gibidir. Şayet 

yumurta kırılırsa şüphesiz bu çürümüş, zayıflamış kabuğundan kaynaklanmaktadır. Hilâfet bir 

çadırdır, Hanbelîler de onun ipleridir. İpler çözülürse çadır da giderek çöker”.1109 Bu ifadelerden 

de anlaşıldığı üzere Hanbelîler, kendilerini hilafetin koruyucuları ve vazgeçilmez unsuru 

olarak görmektedir. 

Büveyhîler, Bağdat hâkimiyetleri boyunca kısa süreli bazı aşırı uygulamalar haricinde hiçbir 

mezhebi, resmi mezhep olarak ilan etmemişlerdi. Şîa anlayışını benimsemişler, zaman zaman 

açıktan da destek olmuşlar ve fikri altyapısından istifade ettiği Mu‘tezile’den de 

yararlanmışlardı. Mu‘tezile’nin sahip olduğu bu ilmî birikim, bu dönemde Ebû Abdillah 

Hüseyin el-Basrî (ö.369/977), Ali b. İsa er-Rummânî (ö.384/995), Sahib b. Abbâd 

                                                 
1103 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/125-126; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/121; 
Maşide Kamit, “Kaim-Biemrillah ve Şiî-Sünnî İktidar Çatışması”, 198. 

1104 Mehmet Evkuran, Sünnî Paradigmayı Anlamak (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2005), 67. 

1105 Halife Mütevekkil’in Ahmed b. Hanbel’e ve Hanbelîler’e destekleri konusunda ayrıntılı bilgi için bkz. İbnü’l-
Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 11/206-207; Laoust, İslâm’da Ayrılıkçı Görüşler, 126-127; Akoğlu, 
Büveyhîler Döneminde Mutezile, 77-79; Bulut, Karşı Mihne Uygulamaları ve er-Risaletü’l-Kâdiriyye (Kâdirî İtikadı), 
79-82; İğde, Siyasi-İtikadi Bir Mezhep Olarak Hanbelîliğin Teşekkül Süreci, 71-76. 

1106 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/279-282; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/121. 

1107 Laoust, İslâm’da Ayrılıkçı Görüşler, 186; Toru, “Eş‘arîlik-Hanbelîlik Farklılaşmasının Toplumsal Yansımaları”, 
263-264. 

1108 Ferhat Koca, İslâm Hukuk Tarihinde Selefî Söylem Hanbelî Mezhebi (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2002), 61. 

1109 Ebü’l-Hüseyn Muhammed b. Muhammed b. el-Hüseyn el-Bağdâdî, Tabakâtü'l-Hanâbile, thk. Abdurrahman 
Süleyman el-Useymin (Riyad: Darü’l-Marife, 1419/1999), 3/349-350; Makdisi, "The Sunnî Revival”, 164. 



 

154 

 

(ö.385/995), Kâdî Abdulcabbar (ö.415/1025), Ebu’l-Hüseyin Tayyib el-Basrî (ö.436/1044) 

gibi pek çok önemli ilim adamının yetişmesini sağlamıştır.1110 Bu bilim adamlarının da 

etkisiyle İsnâaşeriye Şîası, bu dönemde Mu'tezilî olan bir doktrini benimsemiş; fakat Mu'tezilî 

âlimlerle özdeşleşmeyi reddetmiştir.1111 Şiî âlimler, yine bu dönemde kelam, hadis ve fıkıh 

konusunda Şiî düşünceye oldukça ciddi katkılarda bulunmuş,1112 Şîa’nın oluşumuna katkı 

sağlayan kaynak eserleri yazma imkânı elde etmişlerdir.1113 Bu anlamda Bağdat, X. yüzyılın 

ortalarından XI. yüzyılın başlarına kadar pek çok Şiî âlimin yaşadığı bir merkez konumuna 

gelmişti. Böylelikle bu âlimler, Şiîler için birçok değerli kitapların yazılıp derlenmesinde 

önemli katkılar sağlamıştı.1114 Büveyhîler, bu politikaları neticesinde Bağdat'ta ilk bağımsız 

Müslüman koleji olan özel bir Şiî okulun da kuruluşunu gerçekleştirmişlerdi.1115 Ayrıca bu 

dönemde vezir Sâbûr b. Erdeşir’in (ö.416/1025) Kerh’te yaptırdığı Dâru’l-ilm adındaki 

kütüphane, Şiîlerin ilmi-kültürel alanda gelişmesine katkıları olan önemli bir eğitim mekânı 

olmuştu.1116 

Sonuç olarak İslâm tarihinin siyasi ve dini oluşumuna önemli bir etkisi olan Büveyhîlerin 

Bağdat hâkimiyeti, Şîa başta olmak üzere diğer mezhepler için önemli değişikliklere sahne 

olmuştur. Büveyhî emirlerinin desteğini alan Şîa, takiyye anlayışını terkederek inançlarını 

rahatça yaşayabileceği özgür bir ortama kavuşmuş, ilk kez başlatılan bayram ve adetlere 

sahip olmuşlardır. Mu’tezile ekolünün tesiriyle Şiî âlimler, Şîa kelamını ve fıkhını 

sistemleştirme fırsatı yakalamış; Şiî düşüncenin oluşumuna katkı sağlayan temel eserleri 

yazma imkanı elde etmişlerdir. Ancak zamanla Büveyhî iktidarının zayıflaması ile birlikte 

Bağdat’ta dengeler değişmeye, üstünlük tekrar Sünnî düşüncenin eline geçmeye 

başlamıştır.1117 Abbâsî halifeleri, bu süreçte Şîa’ya karşı muhalefetin bayraktarlığını yapan 

Sünnîlerin aksiyoner grubu Hanbelîleri desteklemek suretiyle karşılıklı olarak siyasi kazanç 

elde etmeyi amaçlamışlardır. Nitekim Kâdir-Billâh’ın politikası da bu yönde olmuş ve bu 

stratejisinde de sistematik bir şekilde başarılar elde etmiştir. 

5.1.2. Kâdir-Billâh’ın uyguladığı politika 

Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh, 381/991'de Büveyhî emiri Bahâüddevle’nin Halife Tâi‘-Lillah’ı 

azletmesi üzerine göreve getirilmiş ve yaklaşık 40 yıl gibi uzun bir süre hilafelik yapmıştır. 

Kâdir-Billâh bu süre zarfında Büveyhî emirlerinden Bahâüddevle, Sultânüddevle, 

Müşerrifüddevle ve Celâlüddevle ile çalışmak zorunda kalmıştır. Büveyhîlerin Bağdat’ı işgal 

edip hilafeti tahakküm altına aldığı zamandan itibaren Abbâsî halifeleri, Şiî emirlerin baskısı 

                                                 
1110 Akoğlu, “Büveyhîler’in Mezhebî Eğilimleri/Politikaları Üzerine”, 124. 

1111 Hodgson, İslâm’ın Serüveni, 2/40. 

1112 Geçkin, Büveyhîler Döneminde Bağdad’da Şiîlik, 69. 

1113 Hakyemez, “Sünnî-Şiî İlişkilerinde Temel Sorunlar ve Çözüm Önerileri”, 92. 

1114 Mohsin Jaffery, “The Shi’a Century- Buyid Dynasty”, Academia (12/04/2020). 

1115 Hodgson, İslâm’ın Serüveni, 2/37. 

1116 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/366; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/464. 

1117 Geçkin, Büveyhîler Döneminde Bağdad’da Şiîlik, 58. 



 

155 

 

altında siyasi ve askeri gücünü kaybetmiş, zayıf ve aciz bir durum sergilemiştir. Halifelik 

müessesi, daha önce var olan statüsünü yitirmiş; sadece “dini otorite”, “ruhanî lider” 

konumuna gelmiş, hil‘at ve menşur veren bir onaylama makamından ibaret olmuştur. Böyle 

bir tahakkümiyet altında uzun bir süre halifelik yapan Kâdir-Billâh; zamanla Büveyhîlerin 

içine düştüğü iktidar çatışması ve buna bağlı olarak güç kaybı yaşaması neticesinde hilafetini 

güçlendirmiş, zamanla insiyatif alabilmiş, pragmatik siyaseti ve ilmi kişiliği ile de halifeliğin 

siyasi gücü konusunda umut verici gelişmeler elde etmiş ve böylece hilafete aşama aşama 

yeniden itibar kazandırmayı başarmıştır. Kâdir-Billâh, her ne kadar Şiî bir hanedanın güdümü 

altında olmuş olsa da izlediği uzun soluklu ve etkili bir siyaset nedeniyle zaman zaman Şîa’ya 

karşı açıktan tavır alabilme gücü gösterebilmiş, Sünnîliği yeniden hâkim kılmaya çalışmıştır. 

Bölgenin önemli bir gücü haline gelen Gaznelilerin Sünnî politikalarına desteği, kendisinden 

sonra iktidara gelen oğlu Kâim-Biemrillah zamanında ise Selçukluların bu politikaya katkısı, 

içinde bulunulan asrın; hem siyasi hem de dini açıdan “İslâm’ın Miğfer Çağı”, “Sünnî 

Yenilenme/Diriliş”, “Ehl-i Sünnetin İhyası” şeklinde isimlendirilmesine sebep olmuştur.1118 

Büveyhîler, Bağdat’ı ele geçirdiklerinde, siyasi-dini ve sosyal nedenlerden dolayı Sünnî 

hilafeti ortadan kaldıramamış, mevcut statüsünü kendilerine menfaat sağlayacak şekilde 

kullanmayı daha uygun bulmuşlardı. Ancak bünyesinde barındırdığı iki farklı toplumsal 

mezhebî grubunun (Şiî-Sünnî) ve askeri kutubun (Deylemliler-Türkler) bir arada olması, 

çoğunlukla mezhepsel çatışmaların alevlenmesine, tartışma ve anlaşmazlıkların ortaya 

çıkmasına neden olmuştur. Her iktidar gibi Büveyhîlerin de zamanla iç çatışmalar nedeniyle 

zayıflama sürecine girmesi, Kâdir-Billâh’a, hilâfete eski güç ve saygınlığını kazandıracak 

fırsatları değerlendirebilme imkanı tanımış, Bağdat’ta yarım asırdır devam eden Şiî 

hâkimiyetine karşı, Sünnî inancın hâkim olması amacıyla hilâfet kurumu adına bir 

mücadelenin başlatılması fırsatını doğurmuştur. Ancak bu süreçte mezhepsel kutuplaşmalar 

da arttığı için çatışmaların dozu da beraberinde artmıştır. Bu bölümde; Kâdir-Billâh 

döneminde Şiî Büveyhîler ile Sünnî Abbâsîler arasında ortaya çıkan mezhepsel tartışma ve 

kavgalar, bunların nedenleri ve sonuçları, Kâdir-Billâh’ın bu olaylar karşısındaki tavırları 

kronolojik olarak ortaya konacaktır. 

Kâdir-Billâh’ın halife oluşuyla birlikte Bağdat’ta yeni bir dönem ve buna bağlı olarak yeni 

olaylar dizisinin ortaya çıkmaya başladığını görmekteyiz. Kâdir-Billâh, Sünnî inancı müdafaa 

etmek ve güçlendirmek, Abbâsî hilâfetinin otoritesini yeniden tesis etmek amacını 

taşımıştır.1119 Bu amaca da; etkisini neredeyse tamamen yitirmiş hilâfet makamının maddi, 

siyasi ve askeri gücüyle değil, sadece dönemin güç dengelerini iyi gözeterek, gerçekçi 

                                                 
1118 Bu isimlendirmeler hakkında bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/125-126; 
Hamilton A. R. Gibb, “Bir İslâm Tarihi Yorumu”, İslâm Medeniyeti Üzerine Araştırmalar, çev. K. Budak v.dğr. 
(İstanbul: Endülüs Yayınları, 1991), 22-39; Genç, “H.V/M. XI. Asırda Ehl-i Sünnet'in Yeniden Yükselişi: Süreç, 
Kurum ve Şahsiyetler Üzerine Bir İnceleme”, 273; a. mlf., “Halife El-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-
Siyasi Hadiseler ve Onun Sünnî Siyaseti”, 219-220; Makdisi, “Sunni Revival”, 3/155-168. 

1119 Sourdel, “al-Kâdir-Billâh”, 4/378; Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler Ve 
Onun Sünnî Siyaseti”, 222. 



 

156 

 

politikalar üreterek, kişisel beceri ve ilmi birikim ile birlikte başarılı ve akılcı bir siyaset 

izleyerek ulaşmak istemiştir. 

Kâdir-Billâh’ın halifeliğinin ilk yılları olan 381/991 yılı Zilhicce ayının 18’inde (Gadîr-i Hum 

Bayramı), Bağdât’ta Râfizîler ile Sünnîler arasında mezhep kavgaları meydana gelmiş, çıkan 

olaylarda iki taraftan da pek çok kişi ölmüştü. Bağdât’ta yaşanan bu mezhep kavgasına tepki 

olarak Basralılar da ayaklanmıştı.1120 Yine aynı yılda ayyârların sebep olduğu bir fitne 

neticesinde Kerh Mahallesi sakinleri ile Bâbu’l-Basra halkı arasında çatışmalar çıkmış, her iki 

kesim de birbirlerinin evlerini ateşe vermişlerdi. Yaşanan olaylar ancak Nikâbetü’t-Tâlibîn 

görevini üstlenen Şerîf Ebû Ahmed el-Musevî’nin devreye girmesi ile yatıştırılabilmişti.1121 Bu 

olaylardan yaklaşık bir yıl sonra 382/992 yılının Muharrem ayının 10. gününde (Âşûrâ 

Mâtem Günü) Bahâüddevle’nin önemli vezirlerinden İbn Muallim, Şiî Kerh halkına ve Babü’t-

Tâk’ta yaşayan Râfizîlere, olayları tırmandırmamak için Âşûrâ gününde yaptıkları bid’atlere 

son vermelerini, Hz. Hüseyin’in yasını tutmak amacıyla dükkânların üzerine mendiller asmak, 

kepenk kapatmak veya ağıtlar yakmak gibi uygulamaları terk etmelerini emretmişti.1122 İbn 

Muallim’in bu kararı, Deylemliler ile Türklerin birbirleri ile çatışmalarına zemin hazırlamıştı. 

Bahâüddevle, çatışmaları yatıştırmakta zorlanan veziri Ebü’l-Kasım Abdülaziz b. Yusuf’un 

yerine, tepkileri dindirmek üzere Sâbûr b. Erdeşir’i Bağdat’a özel temsilci olarak tayin 

etmiştir.1123 

İlme önem veren Büveyhî veziri Sâbûr b. Erdeşîr, 383/993-994 yılında Bağdat’ın batısında 

yer alan Şiîlerin yoğunlukta bulunduğu Kerh Bölgesi’nde “Dârü’l-İlm” adıyla bilinen büyük bir 

kütüphane kurdurmuştu.1124 Şiî Büveyhî iktidarının bu uygulamasına karşılık Kâdir-Billâh, 

yaptırılan kütüphanenin hemen karşısında bulunan Bağdat’ın Harbiye Mahallesi’nde, Ehl-i 

Sünnet mensuplarına ve Sünnî inancına hizmet etmesi gayesiyle Cuma namazlarının 

kılınacağı, aynı zamanda ilim tedrisatı yapılan büyük bir cami (Cuma Câmii) inşâ 

ettirmişti.1125 Ayrıca 402/1011 yılında Katîatü’d-Dakîk bölgesinde bulunan Mescidü’l-Keff’in 

onarılmasını sağlamıştı.1126 Böylece bu faaliyetiyle Büveyhîlerin siyasetine karşı aynı 

yöntemle cevap vermiş oldu. Çünkü halife, bu kütüphanenin Şiîlerin yoğunlukta bulunduğu 

                                                 
1120 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/457; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/439. 

1121 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/344. 

1122 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/459-460; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/443-444. 

1123 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/463-464; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/446; Rûzrâverî, Zeylü Kitâbi 
Tecâribi’l-Ümem, 188. 

1124 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/366; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/447-448; 
Çelebi, İslâm’da Eğitim ve Öğretim Tarihi, 135, 153-155, 184-185, 283. 

1125 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/365; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/458; İbn Kesîr, 
el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/447-448. 

1126 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/537. 



 

157 

 

Kerh Mahallesi’nde kurulmasının Şîa inancına hizmet etme gayesiyle yaptırıldığını 

düşünüyordu.1127 

Kâdir-Billâh 384/994-995 yılında, Şerîf Ebû Ahmed el-Musevî ile ona vekâlet eden iki oğlu 

Şerîf el-Murtazâ ve Şerîf er-Radî’yi Tâlibîlerin (Alevîlerin) nakibliğinden azletmişti.1128 Şiîler 

arasında saygı duyulan bu önemli din adamlarının azledilmiş olması, Kâdir-Billâh ve Sünnî 

siyaseti açısından cüretkâr ve önemli bir adım olarak değerlendirilmektedir. Ayrıca bu azil 

olayı, Şiîlerin Sünnîlere olan kızgınlıklarının artmasına sebep olmuştur. 

Hz. Hüseyin’in şehit edilişini anmak ve yasını tutmak için 389/999 yılının 10 Muharrem’i ve 

bayram havasında kutladıkları 18 Zilhicce Gadîr Hum günü, Şiîler ile Sünnîler arasında 

mezhepsel çatışmaların çıkmasına neden olmuştu.1129 Bağdat içerisinde bu kargaşadan 

menfaat devşiren kesimler tarafından da olaylar tırmandırılmaya çalışılmıştı. Şiîlerin bu özel 

günlerindeki uygulamaları neticesinde 389/999 yılında Bağdat’ın Sünnî mahallelerinden biri 

olan Bâbü’l-Basra halkı, Şiîlerin bu günlerine karşılık Gadîr-i Hum gününden sekiz gün sonra 

Hz. Muhammed ve Hz. Ebû Bekir’in Medine’ye hicreti esnasında Sevr Mağarası’na gizlenip 

Mekkeli müşriklerin takibinden kurtuldukları gün anısına 26 Zilhicce’de kutlamalar yapmaya 

başlamışlardı. Yine 10 Muharrem gününden sekiz gün sonra 18 Muharrem’i ise, “Bugün 

Muhtâr es-Sakafî isyanı sırasında öldürülen Mus’ab b. Zübeyr’in ölüm tarihidir.” diyerek Mus’ab 

b. Zübeyr’in türbesini ziyaret ve anma günü olarak kutlamaya başlamışlardı.1130 Bu durum, 

Şiî-Sünnî gerginliğinin daha da derinleşmesine sebep olmuş, Şiîlere ait bayram ve kutlamalar 

coşku içinde yapılırken, büyük halk kargaşalarının ortaya çıkması sonucunu doğurmuştu. 

Aslında bu olayların altında yatan temel sebep, Şiîlerin inançlarına ait bayram ve kutlama 

günlerini genelleştirmeleri olmuştur.1131 Bunun yanında Sünnîlerin de Şiîlerin geleneklerine 

tarafgirlikle mukabelede bulunup benzer bid’atler oluşturmaları ve böyle duygu 

yoğunluklarının had safhada olduğu özel anların çoğaltılmış olması, çatışma ve gerginliklerin 

daha sık ortaya çıkmasında etkili olmuştur.  

391/1000-1001 yılına gelindiğinde; bayram ve anma günleri nedeniyle Bağdat’ta önemli 

olaylar meydana gelmiş, Şiî-Sünnî çatışmaları artmaya başlamıştı. Şiîlerle-Sünnîler arasında 

çatışmalar yaşanmış, özellikle Şiî Kerhliler ile Sünnî Türkler arasında yaşanan bu çatışmalar 

neticesinde Türklerden pek çok kişi ölmüştür. Bunun üzerine Bağdât’daki Sünnîler, Kerh 

halkına karşı Türklere yardım etmişlerse de önemli bir başarı elde edememişlerdi. 

Çatışmaların boyutu artınca toplumun önderleri, durumu Kâdir-Billâh’a ulaştırıp çatışmaların 

                                                 
1127 Sünnî tarih ve tabakât kitaplarında Sâbûr b. Erdeşir’in Şiîliğine dair bir kayıt bulunamamasına rağmen, onun 
bu amacı taşıyabileceğine dair görüşler öne sürülmüştür. Bizim de kanaatimize göre Şiî Büveyhîlere hizmet 
etmekte olan bir vezirden farklı bir uygulama beklemek siyaseten pek mümkün olmasa gerek. Bu görüşler için 
bkz. Cahen, “Buwayhids or Buyids”, 1/1352; Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi 
Hadiseler Ve Onun Sünnî Siyaseti” 223. 

1128 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/448. 

1129 Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler ve Onun Sünnî Siyaseti”, 223. 

1130 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/14. 

1131 Togel, Abbâsî Halifesi Kâdir-Billâh’ın Hayatı ve Şahsiyeti, 50. 



 

158 

 

sonlanması için halifeden insiyatif almasını istemişlerdi. Bu gelişmeler üzerine Kâdir-Billâh, 

her iki kesimin bayramlar ve anma günlerinde mezheplerini ve inançlarını alenen açığa 

çıkarmalarını, inanç sembollerini asmalarını ve kutlama-anma faaliyetlerinde bulunmalarını 

yasaklamıştı.1132 Halife Kâdir-Billâh’ın bu olaylar karşısındaki duruşu ile esareti altındaki 

siyasi gücün sahip olduğu mezhebî uygulama ve inançları hakkında tasarrufta bulunabilme 

konumuna erişmesi, Ehl-i Sünnet adına insiyatif almaya başladığının göstergeleri olarak 

değerlendirilebilir.  

393/1002 yılının Muharrem ayına gelindiğinde, Bağdat’ta yine bir fitne ateşinin yanması ile 

büyük çatışmalar yaşanmıştı. Bahâüddevle, toplumda mezhepsel çatışmalar, hırsızlık ve 

yağmalar artmaya başlayınca veziri Amidü’l-Cüyûş Ebû Ali Üstâz Hürmüz’ü, olayları 

yatıştırmak üzere Bağdât’a göndermek zorunda kalmıştı. Amidü’l-Cüyûş, âdil bir uygulamayla 

hem Şiîleri Âşûrâ gününde Hz. Hüseyin'in mâtemini tutmaktan hem de Sünnîleri bundan 

sekiz gün sonra yaptıkları Mus'ab b. Zübeyr'in yasını tutmaktan men etmişti. Bununla birlikte 

Sünnî ve Şiîlerin kendi propagandalarını yapmalarını da yasaklamıştı.1133 Daha sonra da bu 

olayların tırmandırılmasında rolü olduğuna inanılan Şiîlerin önde gelen âlimlerinden ‘Şeyh 

Müfid’ lakaplı İbnü’l-Muallim, Bağdât dışına çıkarılarak sürgün edilmiş,1134 böylece olaylar 

ancak yatıştırılabilmişti.  

Şiî Büveyhîlerin, insanın doğasında var olan mezhepsel tarafgirliğe rağmen özellikle Amîdü’l-

Cüyûş Ebû Ali b. Üstaz Hürmüz döneminde iken devletin iç güvenliği ve toplumun huzuru söz 

konusu olduğunda, Şiî-Sünnî ayrımı yapmaksızın tedbir aldıklarını ve gerektiğinde kendi 

inanç gruplarına yönelik cezalandırma ve sınırlandırmalara da gittiklerini görmekteyiz. 

Nitekim Amîdü’l-Cüyûş, 393/1002-1003 yılında şehirde huzur ve sükûneti sağlamak için hem 

Şiî hem Sünnîlerin mezhepsel propaganda yapmalarını, alenî inanç ve ritüellerini 

sergilemelerini yasaklamış ve bilhassa İmâmiyye’nin önemli fakihi İbnü’l-Muallim’in şehir 

dışına sürgün edilmesini onaylayarak âdil ve stratejik bir anlayış sergilediğini 

göstermiştir.1135 

Büveyhî emiri Bahâüddevle 394/1003-1004 yılına gelindiğinde, dönemin Şiî-İmâmiyye’nin 

en önemli şahıslarından biri olan ve on iki imam neslinden gelen Şerîf Ebû Ahmed el-Hüseyin 

b. Mûsevî’ye “Kâdı’l-Kudât”, “Hac Emirliği”, “Mezâlim Mahkemeleri Başkanlığı” ve “Nikâbetü’t-

Tâlibîn” gibi dini, siyasi ve içtimai statüsü bulunan bu dört önemli makam ve ünvanı vermek 

istemişti. Ancak Kâdir-Billâh, Büveyhî emirinin bu dayatmasına ve atama isteğine kısıtlı bir 

şekilde onay vermiş, toplumca ve devletçe çok önemli kabul edilen “Kâdı’l-Kudât”lık görevini 

                                                 
1132 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/33.  

1133 Yâkût el-Hamevî, Mu’cemü’l-Büldân, 1/445; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/500. 

1134 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/33. 

1135 Keleş, “Büveyhîler Devrinde Bağdad’da Asayiş: Ayyârlar, Şâtırlar, Dâ‘irler ve Hırsızlar”, 61. Ayrıca Büveyhîlerin 
önemli veziri Amîdü’l-Cüyûş Ebû Ali b. Üstaz Hürmüz’ün bu sürgün kararını almasının arka planında; Kâdir-
Billâh’ın stratejik Sünnî politikası sonucunda hilafet otoritesini hissettirmeye başladığı olgusunun yattığını 
söyleyebiliriz. 



 

159 

 

diğerlerinin dışında tutarak veto etmiştir.1136 Böylece Kâdir-Billâh, çok önemli bu atamaya 

karşı çıkıp onay vermeyerek Büveyhî otoritesine karşı ilk ciddi tavrı sergilemiş oldu. Bu 

olaydan yaklaşık iki yıl sonra (396/1005-1006) Şerîf Ebû Ahmed el-Hüseyin b. Mûsevî’nin 

oğlu Şerîf er-Radî’ye “eş-Şerîf er-Radî Zü’l-Hasebeyn” lakabı verilerek Tâlibîler'in Nakîbliğine 

tayin edilmiş, kardeşi Şerîf el-Murtazâ'ya ise “Zü’l-Mecdeyn” lakabı verilerek halife tarafından 

onaylanması sağlanmıştır.1137 

398/1007-1008 yılına gelindiğinde; Bağdat’ta Şiî ve Sünnî topluluk arasında Hz. Osman 

döneminde Kur’an nüshasının çoğaltılması esnasında “İbn Mes’ûd” nüshasının imha edilip-

edilmemesi ile ilgili Şiî görüş ve iddiaların yeniden gündeme gelmesi nedeniyle büyük 

tartışma ve çatışmalar ortaya çıkmıştı.1138 Şiîler, Abdullah İbn Mes’ûd’a ait olduğu öne sürülen 

ve diğer Kur’an nüshalarından farklı olan bir nüshaya sahip olduklarını iddia etmişlerdi.1139 

Olayların büyümesi üzerine Kâdir-Billâh, İbn Mes’ûd nüshası olduğu ileri sürülen ve o sırada 

Şiîlerin elinde dolaşan Kur’ân nüshasının incelenmesi amacıyla Şâfî âlimi Ebû Hamid el-

İsferâyinî (ö.406/1015-1016) başkanlığında bir komisyon kurdurmuştu. Komisyon, yaptığı 

inceleme sonucunda söz konusu nüshanın, mevcut diğer Kur’ân nüshalarından farklılıklar 

taşıdığı gerekçesiyle kabul edilemez olduğuna ve bu nedenle yakılması gerektiğine karar 

vermiş ve bu karar, halkın huzurunda uygulanmıştı.1140 Bu durum; Şiîlerin tepkisinin daha da 

artmasına sebep olmuş; intikam hırsıyla hareket ederek Kur’an nüshasını yakanları 

lanetlemeye, sövgü ve hakaret etmeye başlamalarına vesile olmuştu. Bu olaylar esnasında 

ortaya çıkan gerilimler ve ayaklanmalar neticesinde Şiîler, 398/1007-1008 yılında Bağdat 

sokaklarında “Yetiş Yâ Hâkim, Yâ Mansûr" nidalarıyla1141 dönemin Fâtımî halifesi Hâkim-

Biemrillâh lehine tezahüratlar atarak ondan yardım istemeye başlamışlardı.1142 Bu durum 

karşısında tepkisini ve tavrını ortaya koyan1143 Kâdir-Billâh, olayları yatıştırmak üzere 

                                                 
1136 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/43-44; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/504. 

1137 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/510. 

1138 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/58-60.  

1139 Olayların meydana gelmesinin arka planındaki neden; Şîa’nın meşhur fakihi İbnu’l-Muallim’in, İbn Mes’ûd 
nüshası ile ilgili görüşleri nedeniyle halkı tahrik etmesi ve bu nedenle Sünnî kesimin Kerh mahallesinde bulunan 
Berasa mescidine saldırmasıdır. İbn Muallim’in Şiî halkı tahrik etmesi sonucunda bu kez, Şiîler, Sünnîlerin 
mahallesinde bulunan mescitlere ve komisyondaki âlimlerin evlerine saldırılar gerçekleştirmiştir. Olaylara 
müdahele etmek zorunda kalan Kâdir-Billâh, İbn Mes’ûd nüshası ile ilgili Sünnîlerden oluşan bir komisyon 
kurdurarak yakılması neticesinde ortadan kaldırılmasını sağlamıştır. Bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-
Mülûk ve’l-Ümem, 15/58-59. 

1140 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/59; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/520. 

1141 Şiî Büveyhi tahakkümündeki Abbasi Devleti’nde Şiîlerin “Yâ Hâkim, Yâ Mansûr” diye dönemin Fatımî halifesi 
Hakîm Biemrillah’tan yardım dilemesi, Büveyhîler açısından değerlendirildiğinde; Büveyhîlerin zayıfladığı ve 
otoritesini kaybetmeye başladığı, Abbâsîler açısından değerlendirildiğinde ise; Büveyhîler karşısında otoritesini 
artırdığı, ancak kendi topraklarında Fatımî propagandasının yapılmış olması da bu anlamda henüz siyasi 
otoritesini tam olarak sağlayamadığı şeklinde yorumlanabilir. Bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk 
ve’l-Ümem, 15/59; Genç, Fatımi-Abbasi-Selçuklu Münasebetleri ve Besasiri İsyanı, 48-51; Sourdel, “al-Kâdir-Billâh”, 
4/378-379. 

1142 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/58-59; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/520-521. 

1143 Kâdir-Billâh stratejisini; Ehl-i Sünnet inancını ve hilâfeti güçlendirip siyasi ve dini alanda yeniden hâkimiyet 
sağlamak, bununla birlikte Büveyhîlerin tasallutunu kırarak bölgede propagandalarını artıran Fâtımîlerin 
nüfuzunu yok etmek üzere oluşturmuştu. Bu yüzden Kâdir-Billâh’ın Bağdat’ta Fatımî halifesi el-Hâkim lehine 



 

160 

 

taraftarlarını, Sünnî kesime yardıma göndererek açıkça tarafını ve siyasetini ortaya 

koymuştu. Bu destekle Sünnîler, üstünlüğü ele geçirerek pek çok Şiî mahallesini yakıp 

yıkmıştı. Kâdir-Billâh’ın açıkça Sünnîlerden yana tavır alması; Büveyhî emiri Bahâüddevle’yi 

hem kızdırmış hem de Büveyhîlerin siyasi geleceği açısından endişelendirmiş olacak ki, 

hemen olayları sonlandırmak üzere veziri Amidü’l-Cüyûş Hürmüz’ü tekrar Bağdat’a 

göndermiştir. Bunun üzerine Amidü’l-Cüyûş Hürmüz, şehirde biraz olsun sükûneti 

sağlayabilmiş, Şiî-İmâmiyye’nin dini lideri olması hasebiyle olayların tırmandırılmasında rolü 

olduğu düşünülen İbnu’l-Muallim’i bir kez daha Bağdat dışına sürgün etmişti. Ancak bir 

müddet sonra geri dönmesine izin verilmiştir.1144 Mezhepsel çatışmalara sebep olacak hassas 

konulara değinmemek koşuluyla her iki kesimin de din adamlarına vaaz etmeleri hususunda 

tekrar serbestlik tanınmıştı.1145  

Bağdat’ta meydana gelen bu mezhepsel çatışmalar göstermiştir ki; Şiîler ve Sünnîler, zor 

duruma düştüklerinde yardım isteyebileceği bir gücün varlığını her dâim hissetmek 

istemişlerdir. Bu nedenledir ki Şiîler, Bağdat sokaklarında “Yetiş Yâ Hâkim, Yâ Mansûr" 

nidâları ile Fâtımî halifesine seslenmişlerdir. Sünnîler ise; Gazneli Mahmut’un Kâdir-Billâh’a 

verdiği siyasi, askeri ve maddi desteğe güvenerek hilafetin gücü ile hareket etmişlerdir. 

Büveyhî emirleri meydana gelen bu mezhepsel çatışmalarda, Şiîler üstünlük sağladığında 

tarafsızlık gerekçesiyle olaylara müdahale etmeyerek Şiîlere dolaylı olarak destek olmuşlar, 

üstünlük Sünnîlere geçtiğinde ise hemen orduyu görevlendirerek tarafgirliğini açıktan 

sergilemişlerdir.1146  

Büveyhîler, önemli vezirlerinden Amidü’l-Cüyûş Hürmüz’ün 401/1010 yılında ölmesi üzerine 

yerine Bağdat Valiliği’ne Fahrü’l-Mülk Ebû Gâlib’i atamıştı.1147 Valiliğe görevlendirilen 

Fahrü’l-Mülk, daha önce Amidü’l-Cüyûş Hürmüz’ün yasakladığı bid’atleri 402/1011 yılının 

Muharrem ayında serbest hale getirmişti. Şiîler, Gadîr-i Hum Bayramını (18 Zilhicce) ve Âşûrâ 

Mâtem Gününü (10 Muharrem) tekrar kutlamaya başlamışlardı.1148 Bu durum, Şiîler ile 

Sünnîler arasında çatışmaların, gerginliklerin yeniden ortaya çıkmasına sebep olmuştur. 

Büveyhî emirlerinin hâkimiyeti altında siyasi, askeri ve maddi yönden gücünü ve otoritesini 

kaybetmiş, sembolik bir şekilde varlığını sürdürmekte olan Abbâsî hilâfeti, bölgede bağımsız 

devlet ve emirliklerin ortaya çıkmasına sebep olmuştu. Bu emirliklerden biri olan Ukaylî 

emiri Kırvaş b. Mukalled el-Ukaylî, 401/1010 yılında Abbâsîler ve Büveyhîler adına okuttuğu 

hutbeyi, Fâtımîlerin yoğun propagandası neticesinde Musul ve Kûfe’de Fâtımîler adına 

                                                                                                                                                    
tezahürat yapılmasına ve ondan yardım talep edilmesine müsamaha göstermesi doğal olarak beklenemezdi. 
Olaylarla ilgili bilgi için bkz. Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler ve Onun 
Sünnî Siyaseti”, 231. 

1144 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/58-59; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/520-521. 

1145 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/58-59. 

1146 Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler ve Onun Sünnî Siyaseti”, 227. 

1147 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/533; Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 129.  

1148 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/82-85; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/537. 



 

161 

 

okutmaya başlamıştı.1149 Kâdir-Billâh, Büveyhîler nezdindeki etkili siyaseti sonucu hutbenin 

Sünnî Abbâsî halifesi adına yeniden okunmasını sağlamıştı.1150 Bu olay; Şiî iktidarın 

politikasına muhalif bir durumu gerçekleştirebilen Kâdir-Billâh’ın, Büveyhîler karşısında 

siyasi otoritesinin güçlenmeye başladığını gösteren bir başka örnektir. Başka bir açıdan 

bakıldığında bu olay, Abbâsîlerin askeri yönden hâlâ Büveyhîlere muhtaç olduğunu ve siyasi 

yönden acziyet içerisinde bulunduğunu da göstermektedir. Büveyhîlere bakan yönüyle de bu 

durum; iktidarın ve siyasi beklentilerin, bazen dini kabul ve inançların önüne geçebildiğinin 

örneklerinden biri olarak da görülebilir.  

Bağdat Valiliği’ne Fahrü’l-Mülk’ün gelmesi ile birlikte Şiîlerin inanç ve geleneklerini yaşama 

konusunda daha çok serbestliğe kavuşması ve Fâtımîlerin yoğun propagandaları, bölgede Şiî 

nüfuzunun artmasına da katkı sağlamıştı. Şiîlerin bu artan nüfuzunu sonlandırmak isteyen 

Kâdir-Billâh, Hz. Ali ve Hz. Fatıma soyundan geldiklerini iddia eden Şiî Fâtımîler’i hedef 

almıştı. Bu amaçla 402/1011 yılında Fâtımîlerin nesebinin düzmece ve inançlarının da İslâm 

dışı olduğunu açıklayan bir beyannâme hazırlatıp hilâfet divanında onaylatarak yürürlüğe 

koymuştu.1151 Kaynaklara “manifesto” ya da “muhtıra” adıyla geçen bu bildiri ile; Fâtımîlerin 

inancının ve siyasetinin temelinde yer alan Hz. Ali neslinden geldikleri iddiası reddedilip 

çürütülmesi amaçlanmış, ayrıca dini inançlarının da İslâm’la ilgisinin olmadığı, sapkınlık 

içerisinde bulundukları tüm Müslümanlara ilan edilerek Fâtımî propagandasına önemli bir 

darbe vurulması hedeflenmişti.1152 Kâdir-Billâh, bu bildirinin etkisini artırmak için Sünnî ve 

Şiîlerin önde gelen âlimlerince imzalanmasını da sağlamıştı. Bildiriye imza atanlar arasında; 

Şerîf er-Radî, Şerîf Murtaza, İbnu’l-Ezrak el-Mûsevî, Ebû Tâhir b. Tayyib, Muhammed İbn 

Muhammed b. Ömer, İbn Ebî Ya’lâ, Ebû Muhammed İbnu’l-Ekfârî, Ebû Muhammed el-Keşiflî, 

Ebu’l-Hüseyin el-Kudûrî, Ebû Abdullah el-Beydâvî, Ebû Abdullah es-Saymerî, Ebu’l-Fazl en-

Nesevî, Ebû Ali b. Hamkan, Ebu’l-Kâsım et-Temîmî, Ebû Abdullah b. Nu’mân gibi kadı, fakih, ilim 

adamı ve idareci kimliği olan toplumun önde gelen şahsiyetleri yer almıştır.1153 Bağdat 

manifestosu olarak nitelendirilebilen bu muhtıranın yayımlanması; Şiî hâkimiyetinde 

yaşayan Sünnî topluluğun adeta silkelenerek kendisine gelmesine, Abbâsî halifeliğinin dini-

siyasi otoritesinin yeniden yükselişe geçmesine katkı sağlamıştır.1154 Bununla birlikte 

özellikle Bahâüddevle’nin ölümü sonrasında Büveyhîlerin iktidar mücadeleri nedeniyle güç 

kaybetmeye başlamasının yanı sıra Şiî-Sünnî ayaklanmaları ve Deylemlilerle Türkler arasında 

                                                 
1149 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/74-77; Makrîzî, İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-

e’immeti’l-Fatımîyyine’l-Hülefâ, 2/217; Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler 
ve Onun Sünnî Siyaseti”, 228-229. 

1150 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/77. 

1151 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/82-83; Makrîzî, İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-
e’immeti’l-Fatımîyyine’l-Hülefâ, 1/32-34-47-49. 

1152 Jiwa, The Baghdad Manifesto (402/1011): A Re-Examination of Fatimid-Abbasid Rivalry, 27. 

1153 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/83; Makrîzî, İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-e’immeti’l-
Fatımîyyine’l-Hülefâ, 1/32-34- 47-49; Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler 
ve Onun Sünnî Siyaseti”, 229. 

1154 Jiwa, The Baghdad Manifesto (402/1011): A Re-Examination of Fatimid-Abbasid Rivalry, 36. 



 

162 

 

yaşanan mücadeler de Kâdir-Billâh’ın Büveyhî iktidarına karşı güçlenmesine katkı sağlayan 

gelişmeler arasında yer almıştır.1155  

Kâdir-Billâh, Büveyhîlerin Şiî politikaları ile mücadele ederken bir taraftan Fâtımî-İsmâilî 

davetini ve tehdidini bertaraf etmek bir taraftan da bâtıl fırka ve inançların zararlı tesirinden 

Sünnî İslâm anlayışını korumak amacıyla dini ve siyasi alanda etkin olmaya çalışmış;1156 ilmi 

ve kültürel alanda da bu zararlı akımlarla mücadelesini yürütmüştür. Özellikle onun 

zamanında İslâm kelâmına ve mezheplerine dair pek çok kitabın yazılmış olması, bu amaca 

yönelik çaba sarfettiğini göstermektedir. Bu alanda; Ebû Bekr Tayyib el-Bâkıllânî’nin (ö. 

403/1013), “et-Temhîd fî Reddi ale’l-Mülhideti’l-Muattıla ve’r-Râfıza ve’l-Havâric ve’l-

Mu‘tezile”, “el-İnsâf”, “Menâkıbu’l-Eimme ve Nakzü’l-Metâın an Selefi’l-Ümme”, “el-İntisâr li 

Sıhhati Nahvi’l-Kur’ân ve’r-Reddi alâ men Nakalehü’l-Fesâd bi Ziyâde ev Noksân’ı”, Ebû Saîd el-

İstahrî’nin (ö. 404/1014) “er-Reddu ale’l-Bâtıniyye”si, Ebû Mansûr Abdulkâhir el-Bağdâdî’nin 

(ö. 429/1037-38) “el-Fark Beyne’l-Fırak” ve “Usûlü’d-Dîn” adlı eserleri bu dönemde yazılmış 

önemli kaynak eserlerdir. Bu eserlerde, İslâm inanç esaslarıyla ilgili hususlar yer alırken hem 

diğer mezheplerin görüşleri hem de Ehl-i Sünnet düşüncesine yer verilmiş ve bu görüşlerin 

hangilerinin Kur’an ve Sünnet’e uygun olduğu tahlil edilmiştir. Bir yönüyle bu görüşlerden 

Sünnî anlayışa uymayanlar, İslâm dışı nitelendirilerek delillerle çürütülmeye çalışılmıştır.1157  

Kâdir-Billâh, Büveyhîlerin ve Fâtımîlerin Şiî politikalarına karşı daima hassas olmuş, Ehl-i 

Sünnet anlayış ve tavrını hep korumaya çalışmıştır. Nikâbetü’l-Aleviyyîn ve Hac Emirliği gibi 

önemli görevler üstlenmiş, bu görevleri dolayısıyla da Şiîlere mahsus olan siyah elbiseleri 

çıkarmakta1158 ve Abbâsîlere ait siyah renkli resmi kıyafeti giymekte tereddüt göstermeyen 

Şiîlerin önde gelen âlimlerinden biri olan Şerîf er-Radî’nin, Fatımî halîfesini öven ve onu 

kendisi ile aynı nesepten gösteren bir şiir yazdığını ve bir beytinde de: “Mısır'da Alevî halifesi 

varken, ben düşman diyarında zillet elbisesi mi giyeyim!” dediği iddia edilen şiiri halifenin 

işitmesi üzerine hemen Ebû Bekir el-Bâkıllânî’yi, Radî’nin babasına göndermiş ve oğlunu bu 

davranışından dolayı kınamıştır. Çünkü Kâdir-Billâh, Şiîlerce çok değer verilen böyle bir 

âlimin yazacağı veya söyleyeceği herşeyin, büyük kitleler üzerinde önemli etkiler bırakacağını 

düşünmüş olacak ki, bu kapsamda halife; Şerîf er-Radî’yi, Ebû Hâmid el-İsferâyînî ve Bâkıllânî 

tarafından sorguya çektirmiş ve Radî’nin babası Ebû Ahmed, kardeşi Murtazâ ve diğer tüm 

âlimlerden oluşan bir toplantıda Radî’nin babasına:  

“Oğlun Muhammed’e söyle ki, biz onun hangi işini önemsemedik, bizden ne zulüm gördü, 

memleketimizde hangi zulme dûçâr oldu, Sahibu Mısır(Fatımî) ona ne (iyilik) yaptı? Şayet onun 

                                                 
1155 Jiwa, The Baghdad Manifesto (402/1011): A Re-Examination of Fatimid-Abbasid Rivalry, 37. 

1156 Abbâsîlerin ve bilhassa Kâdir-Billâh’ın Fâtımîlerle mücadelesinin sosyo-politik boyutu hakkında bilgi için bkz. 
Yurtalan, Abbâsîlerin Fâtımîlerle Mücadelesi ve Sünnîliğe Etkisi, 79-176. 

1157 Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler ve Onun Sünnî Siyaseti”, 231. Ayrıca 
Abbâsîlerin Fâtımîlerle mücadelesinin fikri-mezhebî boyutu hakkında geniş bilgi için bkz. Yurtalan, Abbâsîlerin 
Fâtımîlerle Mücadelesi ve Sünnîliğe Etkisi, 189-262. 

1158 Şerîf er-Radî, Talibîlerden siyah elbiseyi çıkartan ilk kişi olmuştur. Bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/468. 



 

163 

 

yanına gitse, bizim yaptığımızdan daha çok şey mi yapar onun için? Biz ona nakîblik, mezâlim 

ve hac emirliğini verip onu Hicaz’a vekil yapmadık mı? Mısır’ın Sahibi ona daha çok şey mi 

sağlayabilir ki, zannetmiyorum. Ona sadece Mısır Talibîleri’nin nakîbliğini verebilirler.” der. 

Ebû Ahmed ise cevaben: “Biz bugüne kadar ondan bu şiiri işitmedik ve onun yazısıyla yazılmış 

olarak da görmedik. Belki bazı düşmanları yazmış ve ona nisbet etmişlerdir.” deyince, Halife: 

“Şayet dediğin gibiyse Divan Defteri’ne Mısır (Fatımî) Meliklerinin nesebini karalayan bir yazı 

yaz, oğlun Muhammed (Radî)’de yazsın (imzalasın)” der.1159 Bunun üzerine mecliste bulunan 

Ebû Ahmed, Murtazâ ve hocaları Şeyh Müfid başta olmak üzere kâdılar ve âlimler bu isteği 

hemen yerine getirir ve bunun üzerine Ebû Ahmed ve Murtazâ, divan defterini meclise 

gelmeyen Radî’ye götürür ve aynı şekilde onun da imzalamasını isterler. Ancak Radî, şiirin 

kendisine ait olmadığını söyleyerek defteri imzalamaya yanaşmaz. Kendisinden Abbâsî 

halifesi için böyle bir şiir yazması istendiğinde, Fâtımî daîlerinden ve Deylemlilerden 

korktuğu gerekçesiyle bu isteği geri çevirdiği bilinir. Babası bildiriye imza atması için baskı 

yapınca: “Ben Fatımî dâîlerinin taşkınlık yapmalarından korkarım; çünkü onlar bunu biliyorlar” 

der. Babası da ona: “Hayret! Seninle aralarında 600 fersah mesafe bulunanlardan korkuyorsun 

da, aranda 100 zira’ olandan (Halife Kâdir-Billâh’tan) korkmuyorsun” der.1160 Bunun üzerine 

Radî’ye istediklerini yaptıramayan baba Ebû Ahmed ve kardeşi Murtazâ, Kâdir-Billâh’ı teskin 

etmek için Radî ile tüm ilişkilerini keseceklerine dair yemin etmişlerdi. Bu olay üzerine Kâdir-

Billâh, bir müddet sonra Radî’yi görevlerinden alır ve yerine muarızlarından olan Muhammed 

b. Ömer en-Nehrusâbusî’yi (eniştesi) nakiplik görevine getirir.1161 Büveyhîler’in şemsiyesi 

altında görev yapan Kâdir-Billâh’ın; Nikâbetü`t-Tâlibiyyîn gibi Büveyhîlere bağlı olarak 

faaliyet gösteren bir kurum ile ilgili bu şekilde tasarrufta bulunabilmesi, etkinliğinin ne 

düzeye ulaştığını gösteren önemli bir işaret olarak gösterilebilir. 

Bağdat’ta yaşanan siyasal ve mezhepsel olaylar, 398-406/1007-1015 yılları arasında gerek 

Kâdir-Billâh’ın akılcı siyâseti gerekse Bahâüddevle’nin pragmatik yaklaşımı ve önemli 

vezirleri -Amidü’l-Cüyûş Hürmüz ve Fahrü’l-Mülk- sayesinde azalmış veya çok önemli 

boyutlara ulaşmadan önlenmiştir.1162 Ancak 408/1017-1018 yılına gelindiğinde Bağdât'da 

Ehl-i Sünnet ile Rafizîler arasında büyük mezhep çatışmaları ortaya çıkmıştır. Bu 

çatışmalarda pek çok kişi hayatını kaybetmiş; şurta görevlileri bile Kerh Mahallesi’ne girerek 

ev ve dükkânları yakmış, yağmalar yapmış, birçok kişiyi öldürmüş veya tutuklamıştır.1163 

Bağdat bu olaylar nedeniyle adeta yaşanamaz bir hale gelmiştir. Bu nedenle yaşanan bu 

                                                 
1159 Ebû Hamid İzzüddin Abdülhamid b. Hibetüllah b. Muhammed el-Medâinî, Şerhu Nehcü’l-Belâğa, thk. 
Muhammed Ebü’l-Fadl İbrahim (Beyrut: 1959), 1/38-39. 

1160 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/281-282.  

1161 İbn Ebü’l-Hadîd, Şerhu Nehcü’l-Belâğa, 1/39. 

1162 Bu hususla ilgili ayrıntılı bilgi için; İbnü’l-Cevzî’nin “el-Muntazam fî Târîhu’l-Ümem ve’l-Mülûk”, İbnü’l-Esîr’in, 
“el-Kâmil fi’t-Tarih” ve İbn Kesir’in, “el-Bidâye ve’n-Nihâye” adlı eserlerinin hicri 398-406 yılları arasına 
bakılabilir. 

1163 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/125; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/573. 



 

164 

 

olayları kaynaklar, “büyük fitne” olarak nitelendirmiştir.1164 Bu çatışmaların patlak vermesi 

ve çoğalmasının nedenleri olarak; Büveyhîlerin, Bağdat hâkimiyetinin başlangıcında 

tanıdıkları mezhepsel hoşgörüyü terk etmeleri ve Şiîleri bu anlamda desteklemeleri, sonraki 

yöneticilerin yetersizlikleri ve birbirleri ile olan mücadeleleri, Büveyhî ordusunda yaşanan 

disiplinsizlikler ve asayişi sağlamadaki başarısızlıkları, ekonomik sıkıntılar, Şiî ve Sünnî 

kesim arasındaki dini ritüel ve törenleri rekabet haline getirme tutumları gibi etkenler 

sıralanabilir. Bu nedenleri fırsata çevirmeyi amaçlayan Kâdir-Billâh, daha yoğun bir şekilde 

Sünnîliği önceleyen politikalarına ağırlık vermeye başlamıştır.  

Büveyhîlerin zayıflama sürecine girmesi ile birlikte Bağdat’ta Sünnî ekolü temsil eden 

Hanbelîler, Kâdir-Billâh’ın da desteğini alarak faaliyetlerini artırmışlardı. Büveyhîlerin 

Hanbelîlik üzerinden Sünnîliğe yönelik olumsuz tutum ve yaklaşımları, Şiîliğe muhalif olan 

kesimlerin bu alanda tek savunucu olarak gördükleri Hanbelilik etrafında kenetlenmelerini 

sağlamış, halifenin çabaları da bu durumu desteklemiştir. Dolayısıyla ortak düşman olarak 

gördükleri Şiî Büveyhî iktidarına karşı yapılan mücadele, Hanbelîler ile Abbâsî hilafetini 

birbirine yakınlaştırmıştı. Kısacası Ehl-i Hadis yani Hanbelî zihniyeti, kendisine muhalif olan 

bütün görüş ve fırkalarla mücadele etmiş, özellikle Şiîliğe ve Mu‘tezile’ye karşı daima Ehl-i 

Sünnet’in yanında yer aldıklarını göstermiştir.1165 Kâdir-Billâh, Büveyhî iktidarına karşı hem 

müttefik kazanmak hem de batıl görüş ve itikadlara karşı Sünnîliği hâkim kılmak için 

Hanbelîlerin yanında durmuş; Mu‘tezile, Şîa gibi gruplara da elinden geldiğince baskı 

uygulamıştır. Bu baskıyı oluşturabilmesinin arka planında da Gazneli Mahmut'un kendisine 

sağladığı koşulsuz desteğin etkisi büyük olmuştur. Bu güçle o, Abbâsî hilafetinin Büveyhîler 

karşısında kaybettiği otoritesini ve yetkilerini tekrar kazanmaya ve Ehl-i Sünnet'i 

güçlendirmeye çaba sarfetmiştir.1166 Halifeliği döneminde bu amaçla yaptığı en önemli 

girişimlerden birisi, kendi adına nisbet edilen ve kaynaklara da “er-Risaletü’l-Kâdiriyye, 

İ’tikadu’l-Kâdirî (Kâdirî Akidesi, Kâdirî Amentüsü)” şeklinde yansıyan bir bildiriyi hilafet 

divanında ilan edip onaylatması olmuştur.1167 Amentü niteliği taşıyan bu bildiride, Hanbelî 

görüşler esas alınarak Sünnî inanç esasları belirtilmiş ve Sünnîlik dışındaki diğer inanç ve 

düşünceler reddedilmiştir. Buna herhangi bir şekilde muhalefet eden kimselerin küfre 

düşeceği ileri sürülmüş,1168 bu doğrultuda Hanbelî itikadına muhalif olan Mu‘tezile’ye mensup 

Hanefî fukahasından ve Şîa’nın önde gelen âlimlerinden tövbe etmeleri istenmiştir. Alınan bu 

kararın etkisini artırmak ve bağlayıcığını göstermek adına da öncelikle Bağdat’ta bulunan bu 

düşünce ekollerinin önde gelen şahsiyetleri, inanç ve düşüncelerinden vazgeçtiklerine dair 

                                                 
1164 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/125.  

1165 Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler ve Onun Sünnî Siyaseti”, 234; Bulut, 
“Karşı Mihne Uygulamaları ve er-Risaletü’l-Kâdiriyye (Kâdirî İtikadı)”, 86. 

1166 Genç, “H.V/M. XI. Asırda Ehl-i Sünnet'in Yeniden Yükselişi: Süreç, Kurum ve Şahsiyetler Üzerine Bir İnceleme”, 
292. 

1167 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/279; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/121. 

1168 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/281-282. 



 

165 

 

imza vermeye davet edilmiş ve bu uygulama ciddiyetle yerine getirilmeye çalışılmıştır.1169 

Bunun üzerine bir kısım ulema, eski itikâdî görüşlerinden vazgeçtiklerini, Mutezîlikten ve 

Rafızîlikten ayrıldıklarını, İslâm’a muhalif sözler söylemeyeceklerine dair yazılı beyan 

vermişlerdir. Böylelikle bu kişiler, vermiş oldukları yazılı beyana uymayacak olurlarsa en ağır 

şekilde cezalandırılacaklarını da kabul etmiş oldular.1170 Çünkü o dönemde Mu‘tezilî görüşe 

sahip olmak ve mezhebe hizmet etmek; dolaylı da olsa Şîa'ya destek vermek anlamı 

taşıdığından Hanefî-Mu‘tezilî âlimlerin, Şîa destekçisi olarak damgalanmaları anlamına 

geliyordu. Kâdir-Billâh bu uygulamaya ek olarak mezhebî konularda münazara yapılmasını 

da yasaklamıştır.1171 Buradan hareketle bu bildiri, öncelikle topluma Sünnî inanç esaslarını 

açıklamak ve hatırlatmak amacı taşısa da, daha sonraki dönemlerde Abbâsî hilafetinin resmi 

dini anlayış veya siyasetinin esaslarını ve çerçevesini oluşturmuştur.1172 Çünkü halife, bu 

bildiriyi ihiyaç duydukça camilerden halka ilan ettirmiştir. Bu kapsamda bir yıl sonra 

(409/1018-1019) tekrar hilafet divanında, âlimlerin katılımıyla Ehl-i Sünnet inancını anlatan 

bir risale ilan edilmiş, Mu’tezîli görüş ve düşüncelerini açıklayan, Kur’an’ın mahlûk olduğunu 

söyleyen kişinin kâfir olduğuna ve kanının dökülmesinin helal olduğuna dair bir fetva 

yayımlanmıştır.1173 Bu metin, 420/1029’da yeniden hilâfet divanında okunup dönemin birçok 

fakih, kâdı, ilim adamı ve toplumun her kesiminden tanınmış kişilerin katılımıyla daha 

tafsilatlı bir şekilde ilân edilmiş,1174 kendinden sonra halife olan oğlu Kâim-Biemrillah 

zamanında ise 433/1041-l042 yılında tekrar neşredilip yayımlanmış ve Kâdirî Akidesi (el-

İ’tikadü’l-Kâdirî) olarak isimlendirilmiştir.1175 Kâdir-Billâh, Şiîlerin etki alanını kırmak ve 

Sünnîliği hâkim kılmak için ilan ettiği bu bildiriyi yayımlamakla adeta Şiîler ve Fâtımîler 

aleyhinde konuşan Sünnîlerin lideri ve sözcüsü konumuna gelmiş oldu.1176 

Kâdir-Billâh’ın, Ehl-i Sünnet karşıtları ile mücadelesi sadece Bağdat ile sınırlı kalmamış, kendi 

adına hutbe okunan ve bağlılıklarını bildiren bölgelerde de bu siyasetini sürdürmeye 

çalışmıştır. Bu kapsamda Kâdir-Billâh, Gazneli Mahmut aracılığıyla Sünnî anlayışı civar 

bölgelerde yaşayan Müslümanlara veya yeni İslâm’la tanışan insanlara ulaştırmayı 

amaçlamıştı. Fâtımî propagandasına karşı, batıl inanç ve ekoller hususunda Sultan 

Mahmut’un çok büyük yardımını ve sadakatli duruşunu görmüştür.1177 Özellikle Gazneli 

                                                 
1169 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/125-126. 

1170 Scharfe, Portrayals of the Later Abbasid Caliphs: The Role of the Caliphate in Buyid and Saljuq-era Chronicles 
936-1180, 27. 

1171 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/125-126; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/574-
575. 

1172 Bulut, “Karşı Mihne Uygulamaları ve er-Risaletü’l-Kâdiriyye (Kâdirî İtikadı)”, 86. 

1173 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/279; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/121; George 
Makdisi, Ibn Aqil: Religion and Culture in Classical Islam (Cambridge: Edinburgh University Press, 1997), 8-10. 

1174 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/197-202. 

1175 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/279-282; Bulut, “Karşı Mihne Uygulamaları ve er-
Risaletü’l-Kâdiriyye (Kâdirî İtikadı)”, 91. 

1176 Mohsin Jaffery, “The Shi’a Century- Buyid Dynasty”, Academia (12/04/2020). 

1177 Gazneli Mahmut’un sadakatli duruşuna bir örnek verecek olursak; 415/1024 yılına gelindiğinde Gazneli 
Sultan Mahmut’un naibi olan Hasanek’in, hacılar ile birlikte Hicaz dönüşü esnasında Fâtımîlerle yaşadığı yakın 



 

166 

 

Mahmut, halifenin ilan ettiği Sünnîliğin temel akîdesi olarak görülen bu bildiriye sıkı sıkıya 

bağlı kalmış, Horasan bölgesinde1178 ve fethettiği yerlerde Şiî, Mutezilî, Rafizî, Karmatî, 

Cehmiye ve Müşebbihe gibi Ehl-i Sünnet karşıtlarından tövbe etmeyenleri en ağır şekilde 

cezalandırmıştı. Bu hususta yapılan bu uygulama adeta bir kanun haline gelmişti.1179 

Kâdir-Billâh dönemi ve sonrasında, Halife Memun zamanında Mihne sürecinde Hanbelîlere 

yapılan baskının bir benzeri, bu kez diğer mezhep mensuplarına ve özellikle de Hanefî-

Mu’tezilîlere karşı uygulanmıştır. Kâdir-Billâh bu mücadelesini, Sünnî inancı müdafaa etmek 

ve hâkim kılmak, Abbâsî hilafetinin otoritesini yeniden tesis etmek gayesiyle sistematik bir 

şekilde yürütmüştür.1180 Bu amaçla dönemin aksiyoner hâkim mezhebî grubu Hanbelîlerle iş 

birliği yapmıştır. Bu yüzden Hilafet ve Hanbeliliğin, varlıklarını ve gücünü birbirlerine borçlu 

olduğunu söyleyebiliriz. Başka bir ifadeyle hilafet, otoritesini Şiî Büveyhîlere karşı 

güçlendirmek için Hanbelîlerin dini-siyasi-sosyal oluşumuna ve gücüne ihtiyaç duymuş, 

Hanbelîler de diğer mezhep ve akımlara karşı etkinliğini ve gücünü, hilafetin dini-siyasi 

misyonunu arkalarına alarak sağlamlaştırmaya çalışmıştır. Bu durumu ortaya koyan bir 

örnek verecek olursak; Hanbelî hadisçi Ahmed b. Abdullah İbnü'l-Bakkal (ö.440/1048) 

tarafından bildirilen bir rivayete göre; Kâdir Billah’ın kâtipliğini yapan İbn Hâcib en-Nu'mân 

421/1030'da hilafet divanında bir konuşma yapar ve şöyle der: "Hilafet makamı bir çadır 

gibidir ve Hanbelîler de o çadırın ipleridir; şayet o çadırın ipleri koparsa, mutlaka çadır da 

çökecektir." sözleri,1181 Hanbelîlerin hilafet nezdinde ne denli bir etkiye sahip olduğunu 

gösteren önemli bir örnektir. Bu durumdan hareketle Kâdir-Billâh dönemini, Hanbelîliğin; 

halifenin otoritesini savunan devletin resmi bir mezhebi haline gelmeye başladığı dönem 

olarak değerlendirebiliriz.1182 

Kâdir-Billâh, halifeliğin dini-siyasi otoritesini ve sahip olduğu Sünnî anlayışı güçlendirme 

faaliyetlerine özellikle 416/1025 yılından sonra daha çok ağırlık vermiş ve yaptığı stratejik 

                                                                                                                                                    
ilişki ve bunun bir sonraki yıl bir daha tekrar etmesi, Kâdir-Billâh’ın Sultan Mahmut’a yönelik çok sert bir 
mukabelede bulunmasına neden olmuştu. Onun bu sert tavrının altında yatan en temel saiklerden birisinin, 
hilafetin otoritesine ve Sünnî anlayışa zarar verecek en ufak gelişmelere dahi müsamaha göstermemesi şeklinde 
yorumlanabilir. Bilgi için bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/164-171; Nazım, The Life 
and Times Sultan Mahmud of Ghazne, 164-165; Bosworth, “The Imperial Policy of the Early Ghaznawids”, 54-63. 
Ayrıca 420/1029 yılında Sultan Mahmut, büyük ölçüde Ehl-i Sünnet’e muhalif fırkaların yuvalandığı 
merkezlerden biri olan Rey ve Cibâl bölgesini, Mecdü’ddevle’nin kontrolünden alarak, buraları bid’attan 
temizlediğini bir mektupla Kâdir-Billâh’a “Allah’ın yardımıyla bu bölgeyi zalim ve kâfirlerin elinden kurtardım. Bu 
bölgeyi, özellikle Rey şehrini karargâh edinmiş, küfür ehli Bâtıniyye’den, ortalığı ve zihinleri kartıştıran Ehl-i bid’at, 
Mu‘tezile ve açıktan sahabeye söven azgın Râfizîlerden temizledim. Ehl-i Sünnet zafere ulaştı. Allah’ın yardımıyla 
kullar (Müslümanlar) Fâtımî Devleti’nin taraftarlarının amacını anladı." yazarak bu faaliyetlerini anlatmıştı. Yine 
o, insanları onların şerrinden korumak için bu mezheplerin mensuplarından bazılarını öldürerek 
cezalandırdığını, kimini sürgün ettiğini ve bu sapık görüşleri ihtiva eden kitapların hepsini yaktığını belirtmişti. 
Bilgi için bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/194-196. 

1178 Horasan bölgesindeki Şiîlik hakkında bkz. Habip Demir, Horasan’da Şiîlik (Ankara: Otto Yayınları, 2018). 

1179 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/125-126; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/574-
575. 

1180 Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler ve Onun Sünnî Siyaseti”, 222. 

1181 Bkz. İbn Ebû Ya’lâ, Tabakâtü'l-Hanâbile, 3/349-350; Makdisi, "The Sunnî Revival”, 164. 

1182 Lapidus, İslâm Toplumları Tarihi, 1/250-253. 



 

167 

 

hamleler, kendisine daha uygun bir hareket alanı açmıştır. Çünkü bu tarihlerden sonra Fars 

Büveyhî emiri Ebû Kalicar ile Basra Büveyhî emiri Celâlüddevle arasında Bağdat’ın 

hâkimiyetini ele geçirme hususunda uzun bir süre iktidar mücadelesi yaşanmaya 

başlamıştı.1183 Ayrıca arka planda hilafeti destekleyen, ona geniş bir alan açan, Sünnî İslâm 

anlayışını benimsemiş ve meşru halife olarak Abbâsî halifesini tanıyıp ona bağlılığını koşulsuz 

bildirmiş güçlü Gazneli Devleti ile Karahanlıların varlığı da bu durumu kolaylaştırmıştır. İşte 

tüm bu gelişmeler, Büveyhîlerin iç çekişmelerle birlikte güç kaybetmesine sebep olmuş, 

Kâdir-Billâh’ın ise işini kolaylaştırmıştır. 

416/1025 yılına gelindiğinde ayyârlar, Bağdat’ı istila etmeye başlamış, özellikle Kerh 

Mahallesi’ne girerek evleri ve dükkanları yağmalamışlardı. Büveyhî emiri Müşerrifüddevle ve 

şurta teşkilatı olayları bastırmada etkisiz kalmıştı. Bu olaylar, yılın sonuna kadar aylarca 

sürmüş ve tüccarlar da bu yaşanan çatışma ortamından dolayı Bağdat’ı terk etmek zorunda 

kalmış, hatta bu yıl Irak ve Horasan bölgesinden hacca dahi gidilememişti.1184  

Büveyhîlerin zayıflamasıyla birlikte Kâdir-Billâh’ın Sünnî siyasetine ağırlık vermesi ve bu 

politikalardan destek alan Hanbelî kesimin, Şiîlere yönelik dini-siyasi yaklaşımları ve bu 

yaklaşımları bastırmayı amaçlayan Şiî-Fatımî politikaları, Bağdat’ta 420/1029 yılında her iki 

mezhepsel blok arasında büyük çatışmaların, kargaşaların ortaya çıkmasına sebep 

olmuştu.1185 Bu olayların alevlenmesinde; Şiîlerin Cuma Camii olan Berasa Camii imam-

hatibinin 12 Zilkâde 420/22 Kasım 1029 Cuma namazında Şiîliğini ön plana çıkartarak, “Hz. 

Peygamber’e salât ve selâmdan ve Emîru’l-mü’minîn Ali b. Ebî Tâlib’e salât ve selâmda 

bulunduktan sonra”, Hz. Ali ile ilgili “kafataslarını konuşturan, onlara hayat veren ilâhî ve 

beşerî varlık” gibi İslâm’a muhalif sözler söylemesi etkili olmuştur. Kâdir-Billâh, bu olay 

üzerine gerginlikleri bertaraf etmek amacıyla bu imam-hatibi görevden alarak yerine Sünnî 

olan Ebû Mansûr b. Temâm adında bir kişiyi görevlendirmişti. Bu kişi de bir hafta sonra 19 

Zilkade 420/29 Kasım 1029 Cuma hutbesinde “Allah’ım! Sen bütün Müslümanları ve Ali’yi, 

efendi-hâmi kabul edenleri affet.” gibi sözler sarfederek bu kez de Şiîleri, Hz. Ali ile ilgili 

inançlarından dolayı itham ve tahrik ederek cemaatin tepkisini çekmiş, olayların 

tırmanmasına sebep olmuştu. Kendi inançlarına dil uzatılması sebebiyle Şiî cemaat, Ebû 

Mansûr b. Temâm’a saldırarak onu yaralamış ve bu olay sebebiyle camide Cuma namazı 

kılınamamıştı. Bu yüzden Şiîler, Kerh Mahallesi’nde toplanarak protestolara başlamışlardı.1186 

Olayların büyümesi üzerine Kâdir-Billâh, Tâlibîlerin nakîbi Şerîf Ebu’l-Kâsım el-Murtazâ, 

Abbâsîlerin nakîbi Şerîf Ebu’l-Hasan ez-Zeynebî, Kâdî Ebû Sâlih gibi toplumun önde gelen 

isimlerini hilâfet makamına çağırarak yaşanan olayları kınamış ve bu durumun 

sorumlusunun, ilk ateşi yakan kişinin Berasa Camii imam-hatibi Şiî vâiz olduğunu belirten bir 

                                                 
1183 Bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/170-171, 181-184, 190-191; Genç, “Halife el-
Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler”, 237. 

1184 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/171. 

1185 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/198-199.  

1186 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/199-200. 



 

168 

 

mektup kaleme alarak Büveyhî emirine yollamıştı. Bu mektupta; Berâsâ Camii’nin küfrün ve 

zındıkların kümelendiği bir mekân hâline geldiği ve Şiî vâizin Hz. Ali hakkındaki “ölüleri 

dirilten ilâhî ve beşerî varlık” gibi aşırı ve hattâ İslâm inancına aykırı sözler söylediği ifade 

edilmişti. Ayrıca bu olaylar sebebiyle Berasa Camii’nde Cuma namazı kılınmasının da 

yasaklandığı bildirilmişti. 10 Zilhicce 420/20 Aralık 1029 yılında Bağdat’ın önemli 

camilerinden Rusâfe ve Medîne camilerine Bayram namazı kıldırmak üzere görevlendirmeler 

yapılmasına rağmen Berâsâ Camii’ne yasaklı olmasından dolayı imam-hatip verilmemişti. 

Kerh Mahallesi’nin sakinleri, Bayram ve Cuma namazını burada kılmak için toplanmıştı. 

Nâkibu’t-Tâlibîn Şerîf el-Murtazâ, topluluğun ileri gelenleri ile birlikte durumu halife ile 

görüşmek üzere saraya gitmiş, meydana gelen bu olayların kendini bilmez gruplar tarafından 

gerçekleştirildiğini, böyle olayların bir daha gerçekleşmeyeceği hususunda sözler verilerek 

halifeden özür dilemişlerdi.1187 Kâdir-Billâh, Berâsâ Camii’nde yeniden Cuma namazı kılınma 

iznini, yeni bir imam-hatip tayin edilmesi şartıyla vermiş ve böylece olaylar yatışmıştı.1188 

Kâdir-Billâh, yine 420/1029 tarihinde birer ay arayla üç kez âlimler ve kadıları yeniden 

hilâfet sarayında toplamış, katılanların imzalarıyla tasdikledikleri bildiri metinleri 

okunmuştu. Bu bildirilerde Ehl-i Sünnetin üstünlük ve kâidelerinin anlatıldığı, Mu‘tezile’nin 

ise kınandığı, Kur’an’ın mahluk olduğunu dile getirenlerin fasık ilan edileceği vurgulanarak 

Ehl-i Bid’at’e ilişkin uyarı ve yasaklar dile getirilmişti. Başta Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer olmak 

üzere Sahabîlerin faziletleri zikredilmiş; Şiî vaiz ve hatipler, görevlerinden azledilerek 

yerlerine Sünnîler tayin edilmişti.1189 Tüm bu görevlendirmeler, Kâdir-Billâh’ın Sünnî 

siyasetindeki başarısını göstermektedir. 

Bağdat’ta Sünnîler ile Şiîler arasında meydana gelen Kâdir-Billâh döneminin son mezhepsel 

çatışmalarından biri; 422/1031 yılının Rebiulevvel ayında gerçekleşen ve İbnü’l-Esîr’in Kâim-

Biemrillah dönemi olayları arasında “Bağdat’ta Fitne” başlığı altında zikrettiği,1190 aslında 

İbnü’l-Cevzî’nin ifadesine göre Kâdir-Billâh’ın vefatından yaklaşık sekiz ay önce gerçekleşen 

çatışmadır.1191 Bu çatışma, ‘el-Hazlecî es-Sûfî’ lakaplı kişinin Kâdir-Billâh’tan izin aldığını iddia 

ederek yanına aldığı menşûr ve sancakla birlikte adamları ile gazaya çıkma düşüncesiyle 

Bâbu’ş-Şaîr’e yürümeleri ve grubun “Bugün Muâviye günüdür” nidâları atmaları sebebiyle 

durumdan rahatsızlık duyan Şiî Kerh halkının, bu gruba oklarla karşılık vermesi sonucu 

                                                 
1187 Nâkibu’t-Tâlibîn Şerîf el-Murtazâ ile birlikte Şiî topluluğun, Halife Kâdir-Billâh’tan özür dilemeleri ve kapatılan 
Berasa Camii’nin açılması için izin talep etmeleri, ayrıca Kâdir-Billâh’ın Büveyhi emirine Şiîlerin inaçlarındaki 
sapkınlıkların bildirildiği mektubuna rağmen herhangi bir yaptırım yapamaması; halifenin izlediği dini-siyasi 
politikaların başarılı sonuçlar verdiğinin kanıtı olarak gösterilebilir. Bkz. İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/626. 

1188 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/201; Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta 
Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler”, 242. 

1189 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/204; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/625-626. 

1190 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 8/199-200. 

1191 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/213-214. İbnü’l-Cevzî, yıl esasına göre kronolojik 
olarak yazdığı eserinde, olayların meydana gelme önceliğine göre zikretme hususunda hassasiyet 
göstermesinden dolayı verdiği bilgi daha doğru olabilir. İbnü’l-Esîr ise, Kâdir-Billâh’ın vefatını Zilhicce, fitne 
hadisesini ise Rebiülevvel ayı olarak vermesine rağmen, konu başlıklarında olayların öncelik sırasını muhtemelen 
yanlış vererek olayı, Kâim-Biemrillâh dönemi olayları arasında zikretmiştir. 



 

169 

 

ortaya çıkmıştır. Ayrıca bu olaylar esnasında Tâlibîler’in nakibliğini üstlenmiş olan Şerif el-

Murtazâ’nın evine saldırılması ve Kerh’teki Şiî halka yardım ettikleri gerekçesiyle Yahudi 

evlerinin yağmalanması, çatışmaların dozunun artmasına sebep olmuştur. Bu gelişmeler 

üzerine Kâdir-Billâh, çatışmaları yatıştırmak amacıyla sefere çıkan grupla ve yaşanan 

olaylarla bir ilgisinin olmadığını açıklamıştır. Burcûmî’nin başını çektiği ayyârlar grubunun 

aylarca sürdürdüğü bu yağma ve iç çatışmada eski sahibü’ş-şurtalardan el-Kalâlikî 

öldürülmüş, mevcut Büveyhîlerin Bağdat sahibü’ş-şurtası Ebû Muhammed en-Nesevî’nin ise 

evi yağmalanmıştı. Ayyârlar, gece-gündüz evlere baskınlar yapmaya, insanlara korku 

vermeye devam etmişlerdi.1192 Kâdir-Billâh döneminin yaşadığı bu son çetin mezhepsel 

çatışma sonrasında kaynaklarda, dini nedene bağlı olarak yaklaşık yirmi yıl önemli bir olay 

yaşanmadığı görülmektedir. Bu durumun nedeni olarak; Kâdir-Billâh ile başlayıp vefatından 

sonra oğlu Kâim Biemrillâh ile devam eden etkili ve stratejik Sünnî politikalarının başarısı, 

Büveyhî Devleti’nin her geçen gün zayıflaması ve buna karşılık Abbâsî Devleti’ne her dâim 

destek ve itaatini bildirmiş Gazneli Devleti ile Selçukluların varlığı, ayrıca yaşanan çatışmalar, 

ayaklanmalar ve anarşik düzenin toplumu her yönüyle bıktırmış olması gibi etkenleri 

zikredebiliriz.1193 Tüm bu etkenlerin sağlamış olduğu avantajla Kâdir-Billâh, Büveyhîlerin 

tahakkümünden kurtulmayı nihâi hedef olarak belirlemişti. Bu amacı taşıdığı Gaznelilerin 

Sultan’ı Mahmut’a yazdığı mektuplardan da anlaşılmaktadır.1194 Nitekim bu pâye, Kâdir-

Billâh’ın oğlu Kâim-Biemrillah’a ve Bağdat’a davet edilen Selçuklular’a nasip olmuş, 

447/1055 yılında Bağdat ve hilafet, Şiî hâkimiyetinden kurtulmuştur. 

Kâdir-Billâh; tüm olumsuzluklara rağmen aşama aşama akılcı bir politikayla Şiî Büveyhîlerin 

hâkimiyetini sonlandırma, hilafetin otoritesini artırma ve Ehl-i Sünnet anlayışını yeniden 

güçlendirme hedefinin temellerini büyük ölçüde atarak1195 11 Zilhicce 422/19 Kasım 1031 

Pazartesi günü vefat etmiş ve yerine aynı politikaları devam ettirmeyi gâye edinen oğlu Kâim-

Biemrillah geçmiştir.1196  

5.2. Sosyal Yapı 

Bir devletin sosyal yapısını; o devletin sınırları içerisinde yaşayan toplumların dil, din, ırk, 

kültür, sanat, ekonomi, gelenek-görenek, yiyecek ve giyecekler gibi maddi ve manevi unsurlar 

oluşturmaktadır.  

Emevi Devleti’nin yönetim anlayışını, kabilecilik taassubunu ve Arap-Mevâlî politikalarını 

değiştireceği vadiyle iktidarı devralan Abbâsîler, iktidarın paydaşlarının farklı dil, din ve etnik 

                                                 
1192 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/213-214, 219-220; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 

7/200. 

1193 Kamit, “Kâim-Biemrillah ve Şiî-Sünnî Çatışması”, 183-184. 

1194 Beyhakî, Târihu’l-Beyhakî, 80. 

1195 Kâdir-Billâh ile ilgili; “Onun günlerinde Abbasi Devleti’nin vakârı geri geldi, parlaklığı arttı ve durumları da 
güçlenmeye başladı.” şekinde yorumda bulunulmuştur. Bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/450. 

1196 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/217. 



 

170 

 

gruplardan oluşması hususunda daha esnek davranmışlardır. Bu politika gereği kurmuş 

oldukları Bağdat şehri (Medînetü’s-selâm), Dicle ve Fırat nehrini birbirine bağlayan ve her 

yönden elverişli yolların kesiştiği stratejik bir konuma sahip olması nedeniyle çeşitli din, dil 

ve etnik grupların yoğun olarak göç ettiği ve hızla nüfusunun arttığı bir merkez konumuna 

gelmişti. Bu etnik grupların başında; Araplar, İranlılar, Horasanlılar, Mağripliler ve Türkler 

gelmekteydi. Her ne kadar Bağdat’ta yaşayan bu farklı etnik gruplar; Arap şemsiyesi altında 

harmanlanmış ve anadil olarak da Arapça’yı konuşuyor ve genel olarak hepsine “Arap” 

deniliyor olsa da aslında Arap, Fars, Türk, Ermeni, Çerkez, Kürt, Berberî gibi farklı etnik 

kimlik ve kavimlerin karışımından oluşmakta idi.1197 Bunların yanı sıra Irak bölgesinde 

Hristiyanlar, Yahudiler, Mecusîler, Zenciler, Nebatlılar, Keldanîler vs. pek çok unsur da 

bulunmaktaydı.1198 

Abbâsî Devleti’nde toplum, genel olarak Tabakâtü’l-Hâssa (Havâs) ve Tabakâtü’l-Âmme 

(Âvâm) olmak üzere iki ana gruba ayrılmaktaydı.1199 Bu gruplardan Âvâm sınıfı, toplumda 

oldukça yekün tutan bir kesimdi. Genel anlamda Âvâm sınıfı bünyesi içinde kabul edilip “orta 

sınıf” diye de tabir edilen statüde bulunanların sayısı daha fazla idi. Havâs (üst tabaka) - âvâm 

(alt tabaka) sınıfları arasında bir geçişgenlik söz konusu olup1200 kesin, kat’î kuralların 

olmadığını söyleyebiliriz.1201  

Tabakâtü’l-Hâssa (Havâs) sınıfını oluşturanlar arasında; halife ve ailesi, vezirler, devlet 

adamları, komutanlar, kadılar, kâtipler, hâcibler gibi üst düzey görev ve ünvana sahip olan 

kişiler yer almakta idi. Tabakâtü’l-Âmme (Âvâm) sınıfını oluşturanlar arasında ise; çiftçiler, 

                                                 
1197 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 9/228. 

1198 Kan, Abbâsîlerin Birinci Asrında Bağdat, 338. 

1199 Emine Baytar, genel tasnifi esas alarak toplumun Tabakâtü’l-Hassa ve Tabakâtü’l-Âmme’den oluştuğunu ifade 
eder. Buna göre, havâs tabakası, halîfe, vezirler, emirler, üst düzey görevliler ile üdeba ve ulemadan; avam 
tabakası ise, tüccarlar, çeşitli meslek sahipleri ve diğer insanlardan oluşur. Bkz. Baytar, Tarîhu’l-Asri’l-Abbâsî, 
354-359; M. Kasım Mekkî ise; tasnifini siyasi, ekonomik ya da ilmi durumdan ziyade konuya etnik bir yaklaşımla 
ele almaktadır. Buna göre toplum; Eşraf (Hâşimîler), Ahrar (Diğer Arap kabileleri), Mevâlî ve Köleler olmak üzere 
dört guruptan oluştuğunu belirtmektedir. Bkz. Muhammed Kasım Mekkî, el-Medhal ilâ Hadârati’l Asri’l-Abbâsî 
(Beyrut: Dârü’z-Zehrâ, 1410/1990), 92-94; Corci Zeydan ise; Abbâsî toplumunu havâs ve âvam (hademe) olmak 
üzere ikiye ayırır. Havâs sınıfında, halife ve sülalesi, devlet adamları ve ulemâ yer almaktadır. Ayrıca Zeydan, 
âvam tabakasından yükselerek, havâs sınıfa mensup sayılan bir guruptan daha bahseder. Bu grupta askerler, dost 
ve zâhirler, mevâlî ve hizmet vazifesi görenler yer alır. Âvam sınıfını da ikiye ayırır. Bunlardan birincisi, aslında 
âvama mensup olmakla birlikte bir takım meziyetleri sebebiyle havâsa mensup kabul edilen âvamlardır. Bunlar, 
ressamlar, sanatkârlar, âlimler, edipler, fakîhler, ticaret erbabı ve sanayî ehlidir. İkinci grup âvamları da köylü 
olan çiftçiler ile şehirlerde ziraat ve sanayi erbabı, ayyarlar, yankesiciler, muhannisler, baldırı çıplaklar, serseriler 
vb. şeklinde gruplandırmaktadır. Bkz. Zeydan, İslâm Uygarlıkları Tarihi, 2/570-579. Ayrıca sosyal tabakalar için 
bkz. Golole, Bağdat: Büveyhîlerin Eline Düşerken (279-334/892-945), 293-337. Hasan, Târîhu’l-İslâm ve’s-Siyâsî 
ve’d-Dînî ve’s-Sakafî ve’l-İctimâî (Kahire: 1984), 6/337; İhsan Arslan, “Muktedir Döneminde Sosyal Hayat”, İstem 
9/17 (2011), 124. 

1200 Şevket Yıldız, Kurtuba VIII-XIII. Yüzyıllar (Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 
2008), 165; Kan, Abbâsîlerin Birinci Asrında Bağdat, 141. 

1201 Toplumda bir kişi kendi cehd ve gayretiyle toplum içinde varlık göstererek havâs sınıfına yükselebilmekteydi. 
İslâm toplumunda bunun örnekleri pek çoktur. İncelediğimiz dönemin bu duruma örnek olabilecek önemli 
şahsiyetlerinden bazıları şunlardır: Zamanın meşhur Şâfiî fakihi Ebû Hamid el-İsferayînî (ö.406/1016), Hanefi 
fakihi el-Kudûrî (ö. 428/1037), Şafiî fakihi ve bürokratı el-Mâverdî (ö.450/1058) ve dönemin Hanbelî fakihi Ebû 
Ya’lâ el-Ferrâ (ö.458/1066) gibi âlimler, kendi gayretleri ile ilimde zirve noktalara ulaşmaları nedeniyle bu 
pâyelere ulaşmış ve sosyal statüleri de değişmiştir. 



 

171 

 

köylüler, köleler, ayyarlar ve şatırlar gibi alt düzeye sahip olan kişiler bulunurdu. Bir de havâs 

mı âvâm mı olduklarına kesin olarak karar verilemeyen ve orta sınıf diye nitelendirilen 

meslek grupları vardı ki, bunlar arasında; ulemâ, tabipler, edîpler, şairler, sanatkârlar ve 

tüccârlar gibi statüte bulunanlar yer alırdı.1202  

Büveyhîlerin, Deylem bölgesinden çıkıp Fars, Huzistân, Cibâl ve Kirman kollarını kurarak 

hâkimiyet alanını genişletmesi üzerine, bölgede yaşayan Şiî nüfusunda belirgin bir artış söz 

konusu olmaya başlamıştı. Bağdat’ı ele geçirip hilafet üzerinde tahakkûmiyet kurmasından 

sonra ise; bölgenin demografik yapısında da farklılıklar oluşmaya başlamış; böylece 

toplumun sosyal, kültürel ve dini hayatında değişimler yaşanmasına neden olmuştu. 

Büveyhîlerin, Sünnî hilafete şeklen biat etmeleri,1203 Şiî geleneğe sahip bir yapıyı hâkim kılma 

ve Şîa temelli toplumsal değişimi sağlama amaçlamalarına mâni olmamıştır.1204 Sahip 

oldukları siyasi iktidar gücü ile Şiîler; kendi literatürlerini oluşturma, yayma ve geliştirme 

imkânına kavuşmuş; sosyal hayatlarında ortaya koydukları yeni uygulamalarla Şîa inancının 

bir gereği olan takiyye anlayışına ihtiyaç duymadan görüşlerini ve inançlarını rahatça ifade 

etme ve uygulama imkânına sahip olmuşlardır.1205 Bu sosyal serbestliğin ve çeşitliliğin 

neticesinde bölgede farklı inanç, gelenek, görenek ve yaşam tarzları ortaya çıkmıştır. 

Bayramlar Ve Önemli Günler 

Abbâsîler döneminde, geçmişte olduğu gibi Müslümanlar tarafından Ramazan ve Kurban 

bayramları, başkentin en büyük camisi ve çarşı-pazarlarda bizzat halifelerin katılımı ile 

büyük bir coşkuyla kutlanır; Dicle Nehri başta olmak üzere Bağdat’ın her tarafına yayılmış 

olan kanallar, ışıklandırılmış ve süslenmiş kayıklarla dolardı. Nehirlerin kenarlarına 

yerleştirilen kandiller vasıtasıyla Bağdat adeta bir cümbüş yerini andırırdı.1206 

                                                 
1202 Hasan, Siyasi-Dini-Kültürel-Sosyal İslâm Tarihi, 4/337; el-Hâc Hasan, Hadâratü’l-Arab fi’l-Asri’l-Abbâsî, 15-17; 

Kan, Abbâsîlerin Birinci Asrında Bağdat, 142. 

1203 Hemedânî, Târihü’l-Ümem ve’l-Mülûk, 354-355. Ayrıca bkz. Muneymine, Tarihü’d-Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi 
ve’l-İktisadi ve’l-İçtimai ve’s-Sekâfi: Mukâtâtü Faris H.334-447/M.945-1055, 280-290; Azimli, “Hz. Ali Neslinin 
İsyanları X. Yüzyıla Kadar Şiî Karakterli Hareketleri,” 29-33; Güner, “Büveyhîler Devrinde Bağdat’ta 
Kerbela/Aşure, Gadir Humm ve Benzeri Şiî Uygulamaları”, 1/328. Bu konu ile ilgili geniş bilgi için bkz. Makdisî, 
Ahsen’üt-Tekâsim fî Marifeti’l-Ekâlim, 126-127, 144, 367, 395, 415, 468-469; Kabir, The Buwayhid Dynasty of 
Baghdad (334-447/946-1055), 142; el-Kürevî, el-Büveyhîyyûn ve’l-Hilâfetü’l-Abbâsiyye, 182-185; Müneymine, 
Tarihü’d-Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İktisadi ve’l-İçtimai ve’s-Sekâfi: Mukâtâtü Faris H.334-447/M.945-1055, 
249-251. 

1204 Buveyhîler, Şîa eksenli toplumsal değişimi sağlamak için önemli değişiklikler ve uygulamalar başlatmışlardı. 
“Sebbü’s-Sahabe, Âşûrâ Mâtemi ve Gadîr-i Hum Bayramı ve Şiî Ezanı” gibi kendilerine has gelenekleri, takiyye 
anlayışını ortadan kaldırarak resmileştirmiş ve toplumsal görünür hale getirmeye başlamışlardı. Konu ile ilgili 
bilgi için bkz. Tenûhî, Nişvâru’l-muhâdara ve ahbâru’l-müzâkere, 2/133; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-
Mülûk ve’l-Ümem, 14/140-150; Kohlberg, “Some Imâmî Shi’i Views on the Sahabe”, 168-169; Güner, 
Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-983), 126; Onat, Emevîler Devri Şiî Hareketleri ve Günümüz 
Şiîliği, 22-23; Demircan, Hz. Ali’nin Hilafet Hakkı Meselesinde Gadîr-i Hum Olayı; Aydın, Gadîr-i Hum; Azimli, “Sünnî 
Hilafete Tahakküm Kurmuş Bir Şiî Hanedan: Büveyhîler”, 24. 

1205 Hakyemez, Şîa’da Gaybet İnancı ve Gaib On İkinci İmam El-Mehdi, 132. 

1206 Cemil Nahle Müdevver, Tarihu’l-Irâk fi’l-Asri’l-Abbâsîyyîn (Kahire: 2003), 22. 



 

172 

 

Devletin genişlemesi, farklı millet ve kültürlerle etkileşimin bir sonucu olarak zamanla 

Nevrûz, Mihricân ve Ram gibi eski İran bayramları ile yılbaşı, Hz. Peygamberin velâdet günü 

ve halifelerin doğum günü gibi önemli günlerin sayılarında artışlar yaşanmıştır.1207 İslâm 

inancının oluşturduğu kültürel iklimin bir sonucu olarak bayram günleri dışında cuma 

günleri de ayrı bir önem ve değere sahip olmuştur.1208 Bugün, memurlar için tatil olup 

pazarlar ve diğer işyerleri sadece Cuma namazının kılındığı süre içerinde kapalı 

tutulmuştur.1209  

Büveyhîlerin Bağdat emiri Muizzüddevle’nin 352/963’te Şiîler için Bağdat’ta başlattığı Âşûrâ 

Mâtemi, Gadîr-i Hum Bayramı, Sebbü's-sahâbe ve Şiî Ezanı gibi uygulamalar, sosyal hayatın 

içerisinde yer alan en önemli adetlerden birisi olmuştu. Farısî kökenli olan Nevruz Bayramı, 

İranlılarla etkileşim sonucu Abbâsîlerce resmen tanınmış ve baharın gelişini resmettiği için 

kutlanan, rengarenk elbiselerin giyildiği ve çeşit çeşit yemeklerin yapıldığı bir bayram 

olmuştu.1210 Bu bayram, güneş yılının ilk günü ile başlayıp ayın altıncı gününe kadar devam 

eder; son gün ise yeni yılın büyük günü en-Nevrûzu’l-Ekber olarak bilinirdi.1211 İranlılar, 

Müslüman olduklarında Nevruz, Mihricân ve Sadak gibi bayramları alenen kutlamayı 

bırakmışlardı. Abbâsîler ile birlikte mevâliden olan İranlıların iktidar nezdinde güç 

kazanması nedeniyle bu bayramlar tekrar önem kazanmış, büyük kutlamalar yapılmaya 

başlanmıştı.1212 Bu bayramlardan Mihrican, Farisî ay olan kışın habercisi Mihr-Mah ile 

ilişkilendirilerek Nevruz Bayramı’ndan birkaç ay sonra kutlanır ve özellikle insanlar bir araya 

gelerek şiirler söylenirdi. İranlılar, Nevruz’u yeni yılın ve baharın başlangıcı, Mihricân’ı ise 

bitişi kabul eder ve coşku ile kutlardı.1213   

Kâdir-Billâh döneminde Farisî kaynaklı kutlanan bir diğer bayram Sadak (Noel Yortusu) 

Bayramı’dır.1214 Bu bayram, İran aylarından Behman’ın 5. ya da 10. gününde kışın ateşler 

yakılarak kutlandığı için “Leyletü’l-vukûd” (ateşlerin gecesi) olarak da anılmaktaydı. Halk, 

Dicle Nehri’nin kenarında renkli ve güzel elbiselerini giyerek toplanır, sandallarda ateş 

                                                 
1207 Hasan, Siyasi-Dini-Kültürel-Sosyal İslâm Tarihi, 3/69; Ramazan Ören, Abbâsîler Dönemi’nde Siyâsî ve Dînî 

Semboller (Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006), 45. 

1208 Cahşiyarî, Cuma namazına ve diğer ibadetlere daha rahat hazırlanmak için bu günün, memurlar için tatil 
olarak kabul edildiğini belirtir. Bkz. Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdûs b. Abdillâh el-Cahşiyarî, Kitâbü’l-Vüzerâʾ 
ve’l-Küttâb, nşr. Abdullah İsmâil es-Sâvî (Kahire: 1357/1938), 166; Makdisî ise, Cuma gününün Müslümanlar için 
ayrı bir yeri olduğunu belirtir. Bkz. Makdisî, İslâm Coğrafyası (Ahsenü’t-Tekasim), 183. 

1209 Câhiz, Kitâbu’l-Buhalâ (Cimriler Kitabı), 99. 

1210 Muhammad Iqbal, “Nawruz”, Oriental College Magazine 45/3 (1969), 133-138. Orta Çağ’dan itibaren çeşitli 
Türk boylarınca tabiatın yeniden uyanışı ve tarımsal faaliyetlerin başlangıcı anlamında kutlanan bu bayram, 
günümüzde de 21 Mart bahar bayramı olarak kutlanmaktadır. 

1211 Bîrûnî, el-Âsâru’l-Bâkiye ani’l-Kurûni’l-Hâliye, 201-202.  

1212 Mes’ûdî, Mürûcü’z-Zeheb ve Me’âdinü’l-Cevher, 6/277; Mez, İslâm’ın Rönesansı-X. Yüzyılda İslâm Medeniyeti, 
426; Kan, Abbâsîlerin Birinci Asrında Bağdat, 162. 

1213 Ebû Hayyân et-Tevhidî, Ahlâkü’l-vezîreyn, thk. Muhammed b. Tâvît et-Tancî (Beyrut: Dârü’s-Sadr, 1992), 161; 
Bîrûnî, el-Âsâru’l-Bâkiye ani’l-Kurûni’l-Hâliye 207-209. 

1214 Mez, İslâm’ın Rönesansı-X. Yüzyılda İslâm Medeniyeti, 421. Ebü’l-Fidâ, bu bayramın Noel’e denk geldiğini ifade 
eder. Bkz. Ebü'l-Fidâ, el-Muhtasar fî ahbâri’l-beşer, 2/130. 



 

173 

 

yakarak eğlenirdi. Halife, vezirler ve yüksek rütbeli memurların sandalları da süslenip 

ışıklandırılırdı.1215 Ayrıca kötülükleri, hastalıkları ve musibetleri kovmak inancıyla bu 

gecelerde evler tütsülenirdi. Bu şekilde kirli havanın kovulduğuna, kış mevsiminin gelmesiyle 

de tabiatla birlikte bedenin de temizlenip arındığına inanılırdı.1216 

Abbâsî halîfelerinin büyük önem verdiği ve halkın yoğun katılımıyla gerçekleşen törenlerden 

bir diğeri de Hac Alayları’dır. Bu alaylar, büyük organizasyonlara sahne olurdu. Dünyanın 

çeşitli bölgelerinden gelen hacılar, Bağdat’ta toplanır, çeşitli hediyelerle kafileler uğurlanırdı. 

Alayın önünde hac emirinin de bulunduğu, sırtlarında altınla nakışlanmış, ipeklerle süslü 

mahfeller bulunan develer yürürdü. Kâbe’ye her yıl yeni örtü örtme uygulaması da görkemli 

törenlerle icra edilirdi.1217 Abbâsî toplumunda kutlanan bu önemli günlerin dışında halifenin 

çocuğunun dünyaya gelmesi veya doğum gününde, sünnet, evlilik, amansız bir hastalıktan 

kurtulma ve düşmana karşı kazanılmış zaferler neticesinde de Bağdat sokaklarında bayram 

havasında gerçekleştirilen kutlamalar ve törenler yapılmaktaydı.1218  

Büveyhîlerin hâkim olduğu Abbâsîler döneminde gayrimüslimler de inançlarının gereği 

olarak kendi bayram ve özel günlerini serbestçe yaşayabilmişlerdir. Hristiyanların 

kutladıkları bu özel günler; Kalendâs (Hz. Meryem’in doğum haftası), Milâdü’l-Mesih (Hz. 

İsâ’nın doğum günü), Hıtân (Hz. İsâ’nın sünnet olduğu gün), Fısh (Hz. İsâ’nın diriliş günü), 

Şeânin (Mesih’in Küdüs’e girişini hatırlama), Bâûs (Hristiyanların dua günü) olarak 

sıralanabilir.1219 Yahudilerin kutladıkları bayram ve özel günler ise; Fısıh (Îdü’l-Fatîr),1220 

Haftalar Bayramı (Îdü’l-esâbî’/İdü’l-unsura/Îdü’l-hitâb),1221 Tiş’a be-Av Günü,1222 Yılbaşı 

(Re’sü’s-sene),1223 Kefâret Günü (Yevmü’l-Keffâre),1224 Çardaklar Bayramı (Îdü’l-mezalle)1225 ve 

Hanuka Bayramı1226 şeklinde ifade edilebilir. 

                                                 
1215 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 9/57; Muhammed Manazir Ahsan, Social Life Under the 

Abbâsîds (170-289/786-902) (London: 1979), 291-292.  

1216 Bîrûnî, el-Âsâru’l-Bâkiye ani’l-Kurûni’l-Hâliye, 213-217; Ahsan, Social Life Under the Abbâsîds (170-289/786-
902), 291-292. 

1217 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarîh, 6/49; Hasan, Siyasi-Dini-Kültürel-Sosyal İslâm Tarihi, 3/282. 

1218 Ahsen, Abbâsîler Döneminde Sosyal Hayat, 330. 

1219 Hodgson, İslâm’ın Serüveni, 1/262; Levent Öztürk, İslâm Toplumunda Birarada Yaşama Tecrübesi (İstanbul: 
İnsan Yayınları, 1995), 140-142; Ören, Abbâsîler Dönemi’nde Siyâsî ve Dînî Semboller, 47-48. 

1220 Hamursuz Bayramı olarak da adlandırılan Fısıh, Nisan ayının 15. gününden itibaren yedi gün süreyle 
Yahudilerin Mısır’daki esaretten kurtulmalarının ve Firavun’un denizde boğulmasının anısına kutlanır. Bkz. 
Ya’kûbî, Tarîhu’l-Ya’kûbî, 1/66; Bîrûnî, el-Âsâru’l-Bâkiye ani’l-Kurûni’l-Hâliye, 281. 

1221 Haftalar bayramı, Yahudilerin Sivan ayının 6. gününde kutlanmaktadır. Bkz. Bîrûnî, el-Âsâru’l-Bâkiye ani’l-
Kurûni’l-Hâliye, 281.  

1222 Yahudilerdeki Av ayının (Temmuz-Ağustos) 9. günü, Yahudi tarihinin unutulamayacak en acılı felaketlerinin 
yaşandığı gün olarak kabul edilir. Bkz. Bîrûnî, el-Âsâru’l-Bâkiye ani’l-Kurûni’l-Hâliye, 282. 

1223 Yahudilikte yılbaşı, Tişrî ayının ilk günü kabul edilmektedir. Yahudilerin Mısır esaretinden kurtuluşunun yıl 
dönümüdür. Bkz. Ya’kûbî, Tarîhu’l-Ya’kûbî, 1/66. 

1224 Bugün; bir dua, bir tefekkür ve vicdan muhasebesi günü olup gün boyunca oruç tutulur. Bkz. Makrîzî, el-
Hıtatü’l-Makriziyye (el-Mevâ‘iz ve el-İ‘tibâr bi Zikr el-Hıtât ve’l-Âsâr), 2/473-474.  



 

174 

 

Kılık-Kıyafet 

Abbâsîler döneminde her zaman olduğu gibi toplumsal statü bağlamında kılık-kıyafet hem 

devlet hem de halk nezdinde önemsenmiştir.1227 Bu anlamda insanlar, sosyal statülerini 

belirtmek için kendilerine has kıyafetler giyerlerdi. Bu, toplumca da kabul gören bir 

durumdu.1228 Bu teâmüle uygun davranmayanlar, toplum tarafından hoş karşılanmaz hatta 

cezaî müeyyide ile karşılaştığı da olurdu.1229 Toplumdaki sosyal statülere ait kıyafet türleri 

olduğu gibi bu farklılığı ortaya koyan renkler de mevcuttu.1230 Abbâsî Devleti’nde çalışan 

resmi görevlilerin, siyah renk kıyafet giymeleri zorunlu idi. Buna muhalif davrananlar, devlet 

görevine alınmadığı gibi Emevi taraftarı olmakla da şuçlanırdı.1231  

Abbâsî halifeleri açısından kıyafet tercihleri çok önemliydi. Her meclis ve törenin kıyafeti 

farklı olurdu. Önemli törenlerde bu kıyafetlerin yanı sıra kullandıkları aksesuarlar da büyük 

önem taşımaktaydı. Mesela halifeler, Hz. Peygamber’in bürdesini (hırka) üzerlerine alarak 

törenlere çıkmaktaydılar.1232 Bu törenlerde; dizlerine kadar uzanan siyah bir hırka giyer, 

bayram namazlarına giderken de siyah kürk, siyah kuşak, siyah külâh giyer ve eline Hz. 

Peygamber’in kılıcını alırlardı.1233 Hilafete geçiş törenlerinde gayet süslü bir Rusâfe işi siyah 

sarık giyerlerdi.1234 

Abbâsîler döneminde yüksek dereceli devlet memurlarından vezirler ile kâtipler dura’a, 

III./IX. yüzyıldan sonra kâdılar ve ulemâ sınıfı ise kendilerine heybet ve vakar kazandırdığı 

düşüncesiyle dâniyyâ/denye (uzun başlık) ve taylasan giyerlerdi.1235 Ayrıca kadı’l-kudâtlar, 

                                                                                                                                                    
1225 Tişri ayının 15. günü başlayan ve Yahudilerin Mısır’dan çıkıştaki kırk yıl boyunca çölde yaşadıkları zamanın 
hatırasını anmak için kutladıkları 7 günlük bir bayramdır. Bkz. Ya’kûbî, Tarîhu’l-Ya’kûbî, 1/66; Bîrûnî, el-Âsâru’l-
Bâkiye ani’l-Kurûni’l-Hâliye, 277. 

1226 Kislev ayının 25. günü kutlanmakta olan milli bir bayramdır. Yahudilerin Helenler’e karşı kazandıkları zaferin 
anısına kutlanmaktadır. Bkz. Kasım Abduh, Ehlü’z-Zimme fi Mısri’l-Usûrü’l-Vüstâ (Kahire: 1977), 127. 

1227 Mez, Onuncu Yüzyılda İslâm Medeniyeti: İslâm’ın Rönesansı, 521. 

1228 Öztürk, İslâm Toplumunda Birarada Yaşama Tecrübesi, 197. 

1229 Cahşiyârî, Kitâbü’l-Vüzera ve'l-Küttâb, 134. 

1230 Salâh Hüseyin el-Ubeydî, el-Melâbisü'l-Arabiyyeti'l-İslâmiyye fi'l-asri'l-Abbâsî es-Sânî (Bağdat: 1980), 61-62; 
Söylemez, Bedevîlikten Hadarîliğe Kûfe, 350. 

1231 Öztürk, İslâm Toplumunda Birarada Yaşama Tecrübesi, 198; Ahsen, Abbâsîler Döneminde Sosyal Hayat, 70. 

1232 Hilâl b. el-Muhassin es-Sâbî, Rüsûmü Dârü’l-Hilâfe, 93-94. Bu bürdenin (hırka), Hz. Peygamber tarafından Ka’b 
b. Züheyr’e verildiği; Muâviye tarafından onun mirasçılarından satın alındığı ifade edilir. Ordan da hilafet ile 
birlikte Abbasoğullarına geçtiği belirtilmektedir. Bu bürdenin giyilmesi, halifelerin, Peygamberin varisleri 
olduğunu göstermek içindi. Bkz: Zeydan, İslâm Uygarlıkları Tarihi, 1/174-175; Hasan, Siyasi-Dini-Kültürel-Sosyal 
İslâm Tarihi, 3/283. 

1233 Hodgson, İslâm'ın Serüveni, 1/246; Avcı, “Hilâfet”, 17/543.  

1234 Yedida Kalfon Stillman, “The Medieval İslamic Vestmentary System”, Evalution and Consolidation (Wien: 
1994), 298; Avcı, “Hilafet”, 17/543. 

1235 Hilâl b. el-Muhassin es-Sâbî, Rüsûmü Dârü’l-Hilâfe, 91; Ubeydî, el-Melabisü'l-Arabiyyeti'l-İslâmiyye fi'l-asri'l-
Abbâsî es-Sânî, 94. 



 

175 

 

Hanefi ve Şafiî kâdıları, umûmî merâsimlerde sarıkları ile birlikte bir tür taylasan olan 

tarha1236 takarlardı. Bu merasimlerde sadece onlar taylasan veya tarha giyebilirlerdi.1237  

Asker sınıfı ise muayyen -üniforma tarzında- bir kıyafet giyerdi. Mütevekkil döneminden 

itibaren askerlerin gri renkli elbise giydiği, kılıçların boyunlara asma yerine bele kuşanılmaya 

başlandığı görülmüştür. Ayrıca kulakları örten ve boynuna kadar inen başlıklar kullanmışlar, 

komutanlar ise siyah ceket giymiş ve kemer takmışlardır.1238  

Saray mensuplarının camiye giderken siyah ceket giymesi önemli bir gelenekti. Abbâsîlerde 

renkli elbiseler, köle ve kadınlara mahsus kabul edilir, havas sınıfına mensup olanlar 

tarafından tercih edilmezdi. Dışarıda bu kıyafetlerin giyilmesi, seviyenin düşmesi anlamına 

gelirdi. Erkekler ise daha ziyâde bu tür renkli kıyafetleri evlerinde ve eğlence ortamlarında 

giyerlerdi. Çünkü asil bir erkeğin kıyafeti beyaz olurdu. Ulemâ da bu yönde taysiyelerde 

bulunurdu.1239  

Kadınların kıyafetleri ise renk ve süsleme zenginliği ile ön plana çıkmaktaydı. Karışık renkli 

elbiseleri genelde câriyeler, köleler ve âvâmdan olanlar giyerdi.1240 Dul kadınlar ile mâtem 

tutanlar, çivit mavisi, beyaz veya siyah; dansçılar, şarkıcılar, kırmızı, yeşil ya da gül rengi 

elbise giyerlerdi. Diğer kadınlar ise; beyaz şalvar hariç, genelde beyaz giymezler, daha ziyâde 

doğal sade renkleri tercih ederlerdi.1241 Kadınlar, zaman zaman kamîslerin kollarını tiraz 

bantları ve lüks nakışlarla da süslerdi. Ayrıca itb, sidar, şavdar, karkûr ve karkal gibi iç 

giysiler ve bluz türü kıyafetler de giyerlerdi.1242 Havas sınıfındaki kadınlar, başlarına kıymetli 

taşlarla süslü taç da takarlardı. Baş ve yüzlerini örtmek için peçe kullanırlardı. Ayrıca başları 

örtmek amacıyla burka ve hımâr denilen değişik renklerde örtü de kullanırlardı. Dışarıya 

çıkarken yüzü örten ve Nikâb denilen yaşmak bağlanırdı. Örtünmek bir anlamda zenginlik 

göstergesi sayılırdı. Asil kadınların bu şekilde peçe kullanmaları gerekirdi. Zenginlerin 

cariyeleri, başlık olarak süslenmiş kalensüveler kullanırdı.1243  

                                                 
1236 Tarha; başa takılan ve bele doğru inen dört köşeli bir örtüdür. Bkz. Nebi Bozkurt, “Kıyafet”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2002), 25/509. 

1237 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 10/257; Ubeydî, el-Melâbisü'l-Arabiyyeti'l-İslâmiyye fi'l-
asri'l-Abbâsî es-Sânî, 116; Bozkurt, “Kıyafet”, 25/509. 

1238 Hasan, Siyasi-Dini-Kültürel-Sosyal İslâm Tarihi, 4/216; Ubeydî, el-Melâbisü'l-Arabiyyeti'l-İslâmiyye fi'l-asri'l-
Abbâsî es-Sânî, 294. 

1239 Mez, Onuncu Yüzyılda İslâm Medeniyeti: İslâm’ın Rönesansı, 440-441; Kan, Abbâsîlerin Birinci Asrında Bağdat, 
156. 

1240 Hasan, Siyasi-Dini-Kültürel-Sosyal İslâm Tarihi, 4/416; Ali Mazâherî, Orta Çağ’da Müslümanların Yaşayışları, 
çev. Bahriye Üçok (İstanbul: Varlık yayınları, 1972), 85; Mez, Onuncu Yüzyılda İslâm Medeniyeti: İslâm’ın 
Rönesansı, 440. 

1241 Ebu’t-Tayyib Muhammed b. İshak b. Yahyâ el-Veşşâ el-Ârabî, Kitâbü’l-Müveşşâ/e’z-Zarf ve’z-Zurefâ, nşr. Rudolf 
E. Brünnow (Kahire: 1324/1906), 128.  

1242 Ahsan, Social Life Under the Abbâsîds (170-289/786-902), 68. 

1243 Mazâherî, Orta Çağ’da Müslümanların Yaşayışları, 72; Ubeydî, el-Melâbisü'l-Arabiyyeti'l-İslâmiyye fi'l-asri'l-
Abbâsî es-Sânî, 119-120, 160, 169, 172-175; Bozkurt, “Kıyafet”, 25/509.  



 

176 

 

Giyim-kuşamda sosyal statünün bir diğer gösterim şekli ayakkabılardı. Halk, bu statünün 

gereği olarak yaz-kış çeşitli ayakkabılar ve terlikler giyerlerdi. Ayakkabıların derileri, 

süslemeleri ve yapılış şekilleri bu statüye göre değişiklik gösterirdi.1244 Erkeklerin sakal 

bırakma şekli ve rengi bile statüsünü ortaya koyardı. Üst tabaka; sarı, mavi, yeşil veya 

kırmızıya boyalı sakal; köleler ise, oldukça kısa kesilmiş sakal bırakırdı. Kadı, müderris, tabip 

ve serbest meslek sahipleri uzun ve beyaz bir sakala sahip olurdu. Askerlerin sakalları ise 

çatallı olur ve genellikle koyu siyaha boyanırdı.1245 

Abbâsîler döneminde mutasavvıflar, genelde yünden yapılmış elbise ve yamalı kaftan 

giyerlerdi. Onları diğer halktan ayıran en belirgin kıyafetleri ise, yün cübbe ile iki ya da üç 

farklı renkten oluşan hırka olmaktaydı. Bu hırka aynı zamanda sufîlerin, şeyhlerinden 

aldıkları icazet kaftanı olarak da kullanılmaktaydı. Sufîler zaman zaman taylasan, ridâ, kamîs 

ve üzerinde yamalar bulunan i’zâr da giyerlerdi.1246 

Abbâsîler döneminde Müslüman toplumların geçmişten tevarüs aldıkları kıyafet 

tarzlarında,1247 farklı kültürlerle tanışmış olmanın verdiği kültürel etkileşim ile kıyafet 

tercihlerinde zamanla değişimler yaşanmıştır.1248 Her ne kadar bu kültürel etkileşimle kıyafet 

tarzlarında bazı benzerlikler gözlense de inançsal ve bölgesel farklılıklar, kılık-kıyafet 

türlerinde farklılıkların devam etmesini sağlayan önemli bir faktör olmuştur. Bu anlamda 

gayrimüslimlerin kıyafetleri ile Müslümanların kıyafetlerinde özellikle farklılık olmasına 

dikkat edilmiş ve Hz. Ömer döneminde başladığı belirtilen bazı düzenlemeler, Abbâsîler 

döneminde Harun Reşîd ve Mütevekkil döneminde belirli kurallara dönüştürülmüş,1249 

sonraki zamanlarda da uygulanmaya devam edilmiştir.1250 Örneğin Müslümanlar, yaygın 

                                                 
1244 Câhiz, Kitâbu’l-Buhalâ (Cimriler Kitabı), 43; Veşşâ, Kitâbü’l-Müveşşâ/e’z-Zarf ve’z-Zurefâ, 129. 

1245 Mazâherî, Orta Çağ’da Müslümanların Yaşayışları, 83; Ubeydî, el-Melâbisü'l-Arabiyyeti'l-İslâmiyye fi'l-asri'l-
Abbâsî es-Sânî, 49-50; Mez, Onuncu Yüzyılda İslâm Medeniyeti: İslâm’ın Rönesansı, 441. 

1246 Ebü'l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Ali b. Muhammed el-Bağdâdî, Telbîsü’l-İblîs, nşr. İsâm Fâris el-
Haristânî–M. İbrâhim ez-Zağlî (Beyrut: 1414/1994), 198; Ahsan, Social Life Under the Abbâsîds (170-289/786-
902), 55-59. 

1247 Müslümanların geleneksel kıyafetlerinden birisi sarıktı. Başı açık olmak ayıp kabul edilirdi. Bu anlayış, yakın 
dönemimize kadar-sarık olmasa da fes, takke vb. şeklinde devam etmektedir. 

1248 IX. ve X. yüzyıllarda Sarık kullanımının gayrimüslimler de bile gözlemlenmesi bu etkileşimin bir ürünüdür. Her 
sınıfın kendine mahsus sarığı olmakla birlikte imal edildikleri yere göre de isimlendirilirdi. Horasâni, Rusâfiyye, 
Şâşiyye Sarığı gibi. Bkz. Mazâherî, Orta Çağ’da Müslümanların Yaşayışları, 84. Mesela Kalensüve; Hz. Ömer dönemi 
İran fetihleriyle İranlılardan geçen bir başlık olup, Bağdat’ta giyilmesi Halife Mansûr tarafından teşvîk edilmiş ve 
yaygınlık kazanmıştır. Abbâsîlerin hâkimiyeti boyunca, kumaşları ve renkleri farklı, çeşitli şekil ve uzunluklarda 
olan ve giyinenlerin sosyal sınıflarını gösteren kalensüveler kullanılmıştır.  

1249 Müslümanlardan ayırt edilebilmeleri için gayrimüslimlere getirilen kıyafet kuralları şu şekilde sıralanabilir: 
Zimmîler, dış elbiselerinin üzerine işaret olarak bal rengi yamalar takacak ve başlarına sarık takmayacak, 
dışarıda bellerine kemer (zünnâr) takacak, Hristiyanlar haç takacak, Yahudiler sarı, Hristiyanlar mavi giyinecek, 
Yahudiler, Hz. Musa zamanında taptıkları buzağının başına benzer küreler taşıyacak, Yahudi ve Hristiyanlar 
semerli hayvanlara binmeyecek gibi. Bkz. Ubeydî, el-Melâbisü'l-Arabiyyeti'l-İslâmiyye fi'l-asri'l-Abbâsî es-Sânî, 257; 
Hodgson, İslâm'ın Serüveni, 2/422; Stillman, “The Medieval İslamic Vestmentary System”, 275; Öztürk, İslâm 
Toplumunda Birarada Yaşama Tecrübesi, 227-231; Mez, Onuncu Yüzyılda İslâm Medeniyeti: İslâm’ın Rönesansı, 59-
61-89. 

1250 Alâüddin Ata Melik Cüveyni, Tarih-i Cihangüşâ, çev. Mürsel Öztürk (Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 1999), 
256; Mez, Onuncu Yüzyılda İslâm Medeniyeti: İslâm’ın Rönesansı, 66-67. 



 

177 

 

olarak dürrâ’a (uzun kollu, önü açık bir cübbe) giyerlerdi. Havas tabakası, geniş bir servâl, 

gömlek, kaftan, külah, aba, ipek, yün veya deriden ma’mül “mevzec” denilen patikler 

giyerdi.1251 Geniş kollu elbise zenginlik, dar kollu elbise ise fakirlik belirtisi olarak kabul 

edilirdi.1252 Köleler sarık sarmaz sadece keçe külah giyerdi. Sarık veya kalensüve ile beraber 

taylasan denilen ve omuzlardan sarkan bir örtü de başa konurdu. Taylasan kullanımı ise 

IV./X. yüzyıldan itibaren yavaş yavaş terkedilmeye başlanmıştı.1253 Zımmîler1254 ise, genelde 

sarık takmaz ve uzun ceket giymezlerdi. Zımmî kadınları eteklerinin üstüne ya da altına 

kuşaklar sarar ve biri siyah, diğeri beyaz olan ayakkabı giyerlerdi.1255 

Abbâsîler devrinde III./IX. ve IV./X. yüzyılda kullanılan kılık-kıyafet türlerinden bazıları; aba 

(dış giysi), durra’a (önü açık yün palto), ğilale (iç gömlek/içlik), izâr (bel sargısı, kemer), kaba 

(bol dökümlü dış giysi), kalensüve, kamîs (gömlek), mitraf (kare şeklinde uçları süslemeli şal), 

rida (kolsuz manto), sirval (don, kilot) ve taylasan (başlıklı kaftan) şeklindedir.1256  

Sonuç olarak kullanılması hususunda pek çok etkenin etkili olduğu ve sosyal statünün bir 

tezahürü olarak değerlendirilebilen kıyafetler ile ilgili şu çıkarımlarda bulunabiliriz: 

a) Kıyafet tercihlerinde bölgenin coğrafi konumu, dini inanç, cinsiyet ve toplumun 

gelenek-görenekleri etkili olmaktadır. 

b) Toplumdaki sosyal tabakalar, konum ve statülerini belirginleştirmek için kıyafet 

türleri oluşturmuştur. 

c) Kıyafet tercihlerinde kültürler ve milletler arası etkileşim söz konusu olmuştur. 

d)  Kıyafet tercihlerinde, havas tabakasından avam tabakasına doğru bir etkileşim 

gözlenmiştir.1257 

                                                 
1251 Ubeydî, el-Melâbisü'l-Arabiyyeti'l-İslâmiyye fi'l-asri'l-Abbâsî es-Sânî, 195-196, 229-242; İbrahim Hasan, Siyasi-

Dini-Kültürel-Sosyal İslâm Tarihi, 4/415; Stillman, “The Medieval İslamic Vestmentary System”, 303; Reuben 
Levy, “Notes on Costume from Arabic Sources”, JRAS 2 (London: Journal of the Royal Asiatic Society, 1935), 324. 

1252 Levy, “Notes on Costume from Arabic Sources”, 326. 

1253 Ubeydî, el-Melâbisü'l-Arabiyyeti'l-İslâmiyye fi'l-asri'l-Abbâsî es-Sânî, 269-275; Mez, Onuncu Yüzyılda İslâm 
Medeniyeti: İslâm’ın Rönesansı, 111; Öztürk, İslâm Toplumunda Birarada Yaşama Tecrübesi, 201-203; Ören, 
Abbâsîler Dönemi’nde Siyâsî ve Dînî Semboller, 74-75. 

1254 Zımmî kavramı, İslâm ülkelerinde yaşayan gayrimüslimler için kullanılır. Geniş bilgi için bkz. Tevfik Sultan 
Yüzbekî, Târîhu Ehli’z-Zimme fi’l-Irak (H. 12-247) (Riyad: 1403/1983); Arthur Stanley Tritton, Ehlüz-Zimme fi’l-
İslâm, çev. Hasen Habeşî (Kahire: 1967); Gülnihal Bozkurt, “İslâm Hukukunda Zımmilerin Hukuki Statüleri”, 
Dokuz Eylül Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 3/1-4 (1987), 115-155. 

1255 Abdurrahmân b. Nasr b. Abdullâh eş-Şeyzerî, Nihâyetü’r-rütbe fî talebi’l-hisbe, nşr. Seyyid el-Bâz el-Arînî 
(Kahire: 1365/1946), 106; İbnü'l-Uhuvve, Mealimü'l-kurbe fi ahkami'l-hisbe, 40-41. 

1256 Kıyafetler hakkında geniş bilgi için bkz. Câhiz, Kitâbu’l-Buhalâ (Cimriler Kitabı), 38-39, 67, 115; Veşşâ, Kitâbü’l-
Müveşşâ/e’z-Zarf ve’z-Zurefâ, 128-133; Ahsan, Social Life Under the Abbâsîds (170-289/786-902), 29-75. 

1257 Öztürk, İslâm Toplumunda Birarada Yaşama Tecrübesi, 198, 209, 211, 233, 241. 



 

178 

 

5.2.1. Şehir ve köyler  

İnsanoğlunun medeni hayata entegrasyonunun en önemli göstergelerinden birisi, yerleşik 

hayata geçişidir. Bu anlamda göçebe hayattan yerleşik hayata geçiş ile birlikte toplumsal 

yaşamın gerekleri ve gelişimi neticesinde şehirler oluşmaya başlamıştır.1258 Tarihsel süreç 

içerisinde fetihler, göç, ticaret, din, sosyal ve kültürel vb. nedenlerden dolayı oluşan bu 

şehirlerdeki1259 nüfus artışı ile birlikte hayatın doğası gereği etnik çeşitlilik de hız 

kazanmıştır. Yerleşik hayata geçerek oluşturulan şehirlerde, insanoğlunun sahip olduğu dini 

inanç, dil, kültür ve mimarinin izlerini görmek mümkündür.1260 Dolayısıyla insanoğlu 

tarafından oluşturulmuş bu şehirlerin, insanları etkileme ve dönüştürme fonksiyonları 

olduğu gibi insanların da yerleşim yerlerini değiştirme-dönüştürme etkileri bulunmaktadır. 

Bu anlamda şehir ile insan arasında karşılıklı etkileşime dayalı bir ilişkiden söz edilebilir.1261 

Hz. Peygamber ve dört halife döneminde Medine ile simgelenen asr-ı saâdet şehirciliği 

modeli, Emeviler ve Abbâsîler döneminde İslâm topraklarının genişlemesi ve farklı millet ve 

kültürlerin etkisiyle devletin ve toplumun siyasi, idari, ticari ve askeri ihtiyaçları 

doğrultusunda şekillenmeye başlamıştı.1262 Abbâsî halifesi Cafer Mansur; hilafet merkezi 

olarak önce Enbar, daha sonra Hâşimiyye şehrini kullanmış, ardından iklim, coğrafi, 

ekonomik ve askeri koşullar açısından uygun gördüğü Bağdat’ı başkent olarak 

belirlemişti.1263 Yapımına 145/762 yılında başlanan1264 şehir; dairesel bir planda,1265 Dicle’yi 

                                                 
1258 Elisseeff, “Fiziki Plan”, 124; Kürşat Demirci, “Antik Şehircilikte Dini Sembolizm”, İzlenim Dergisi 22 (1995), 53‐

54. 

1259 Basra, Kûfe, Fustat, Kayravan, Bağdat, Samerra, Nişabur, Merv, Semerkant, Buhara gibi şehirler farklı 
gerekçelerden ötürü oluşmuş, bu ve bunun gibi büyük şehirlerde toplumsal sınıf ve zümre çeşitliliği doğal olarak 
artmıştır. Geniş bilgi için bkz. Ebû Alî Ahmed b. Ömer b. Rüste, el-Alâku’n-nefîse (Dünya Coğrafyası), 126-127; İbn 
Havkal, Sûretü’l-arz (10. Asırda İslâm Coğrafyası), 199; Hilâl b. el-Muhassin es-Sâbî, Rüsûmu Dârü’l-Hilâfe, 18-21; 
Yılmaz Can, “Hulefâ-i Râşidin Döneminde Ortaya Çıkan Ordugâh Şehir Modeli Üzerine Bir Değerlendirme”, İSTEM 
6 (2005), 215-235; Kök, “Samerra’nın Kuruluşu”, 1-42. 

1260 İslâm şehri tartışmalarının Max Weber’in “Batı kenti” tanımlaması ile başladığı zikredilir. Bkz. Max Weber, 
Şehir, çev. Musa Ceylan (İstanbul: Bakış Yayınları, 2000), 73‐91, 114‐116. Bu anlamda Müslüman toplumların 
oluşturduğu ve ilahi normlara göre şekillendirdiği şehirlere İslâm Şehri nitelendirmesi yapılmıştır. Bu 
nitelendirmenin yapılmasının ana etkeni, inancın; siyaset, hukuk, kültür, zaman ve mekan gibi unsurların tümü 
üzerinde etkili olmasından kaynaklanmaktadır. Batı Şehri gibi bu nitelendirmenin zıddı da mevcuttur. Bkz. Albert 
H. Hourani - S. M. Stern, The İslamic City: A Colloguim (Oxford: Bruno Cassirer, 1970); Kadir Kan, “Türk ve Arap 
Şehirlerinin Ortak Kimliği Olarak İslâm Şehri Olgusu”, Uluslararası Türk-Arap Müşterek Değerler ve Kültürel 
Etkileşim Sempozyumu Bildiriler Kitabı (Amman: Yunus Emre Enstitüsü, 2014), 234-243. 

1261 İslâm düşünce geleneğinin ilk ütopyası olarak değerlendirilen ve İslâm idealizminin en önemli eseri olan “el- 
Medinetü’l Fazılâ (Erdemli Şehir)” adlı eseri kaleme alan Farabî, şehri; erdemli insanların yaşadıkları ve böylece 
insanları erdemlileştiren bir yer olarak tanımlamaktadır. Bilgi için bkz. Farabî, el-Medinetü’l-Fazılâ, çev. Ahmet 
Aslan (Ankara: Vadi Yayınları, 1997), 70-118; Mehmet Yazıcı, “Farabi’nin Fâzıl Şehrinde Amaç ve Araç Değerler”, 
Bingöl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 8/16 (2018), 466. 

1262 Bu farklı şehirleşme modellerine örnek olarak; Şam, Bağdat, Kahire gibi başkent olarak kullanılan siyasi 
merkezler, Kûfe, Basra, Fustat ve Samerra gibi askerî üs niteliğinde korunaklı ordugâh şehirler ve Halep, Belh ve 
Nişâbur gibi ticarî merkezler/şehirler şeklinde zikredilebilir. Bkz. Kadir Kan, “Abbâsî Şehirciliğinin Bağdat 
Dışındaki Tezahürleri: Irak Bölgesi”, Bilimname 1 (2016), 97-138; Can, “Hulefâ-i Râşidin Döneminde Ortaya Çıkan 
Ordugâh Şehir Modeli Üzerine Bir Değerlendirme”, 215-235. 

1263 Şehrin kuruluş aşama ve nedenleri hakkında geniş bilgi için bkz. İbn Rüste, el-Alâku’n-nefîse (Dünya 
Coğrafyası), 126-127; İbn Havkal, Sûretü’l-arz (10. Asırda İslâm Coğrafyası), 199; Dûrî, “Bağdat”, 4/425-433; Kan, 
Abbâsîlerin Birinci Asrında Bağdat; İsmail Yiğit, “Bağdat’ın Kuruluşu İle İlgili Rivayetler Üzerine Bir 
Değerlendirme”, İslâm Medeniyetinde Bağdat (Medinetü’s-selâm) Uluslararası Sempozyumu: 7-9 Kasım 2008, ed. 



 

179 

 

Fırat nehrine bağlayan kanalın yakınında ve her yönden elverişli yolların kesiştiği stratejik 

bir konumda olup yaklaşık 4 yılda tamamlanmıştır.1266 Bağdat’ın yerinin belirlenmesinden, 

dairevi planına ve buraya yerleştirilen grupların çeşitliliğine bakıldığında yeni devletin 

kurucu ideolojisi hakkında ipucu edinebilmekteyiz. Devlet, halifenin sarayı ile devletin resmi 

kurumlarını dairevi bir planla merkezde tasarlayarak iktidarın bütün gruplara eşit mesafede 

olduğunu göstermeyi amaçlamış olmalıdır.1267 Bu yönüyle bu yerleşim modeli; o dönemin, 

hatta günümüz bakış açısıyla da değerlendirildiğinde mimari olarak örnek bir planı ve 

sosyolojik açıdan da ince bir düşünce anlayışını yansıtmaktadır. 

Bağdat şehri, kurulduğu dönemden itibaren demografik ve sosyal yapısı itibariyle pek çok 

değişiklik yaşamıştır. Bu anlamda sahip olduğu stratejik konumu ve her alanda cazibe 

merkezi haline gelmesi nedeniyle değişik bölgelerden gelen göç dalgası ve ticari hareketlilik 

neticesinde Bağdat’ta çeşitli etnik kimliğe mensup topluluklar artmış, mimarî olarak da 

görkemli yapılar imar edilmiştir.1268 Bu durumun şehirleşmeyi artırması ile birlikte her 

alanda değişme ve gelişmenin yaşanması, bazı sorunları da beraberinde getirmiş; dini inanç 

ve kültürel çeşitlilik, çatışma ve kaos ortamının ortaya çıkmasında önemli bir etken 

olmuştur.1269 Şehirlerin ticari, kültürel ve ilmi gelişmenin önemli sevilere ulaştığı merkezler 

olması nedeniyle buralarda bulunan etnik çeşitlilik, köyler ve dağlık bölgelere göre fazla 

olduğundan, çatışma ve kargaşa olayları şehirlerde daha yoğun olarak yaşanmaktaydı.1270  

Abbâsîler döneminde köylerde yaşayanların çoğunluğu çifçilikle ve hayvancılıkla uğraşan 

kesimlerden oluşurdu. Maddi durumları, şehirlerde yaşayanlara göre daha düşüktü. Köylerde 

yaşamını sürdüren Müslüman halk zamanla şehirlere yerleşmeye başlamış, özellikle ticaret 

ve zanaatkârlıkla uğraşanların çoğu ise büyük şehirlere göç etmişti. Bu yüzden şehirler, 

köylere göre her alanda daha gelişmiş; Bağdat, Basra gibi büyük şehirler oluşmuştu. Köyler 

                                                                                                                                                    
İsmail Safa Üstün (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 2011), 1/39-54; Polat, “Ebu’l-Ferec 
İbnü’l-Cevzî’nin el-Muntazam Adlı Eserinde Bağdat”, 55-71. 

1264 İbnü’l-Fakih, Kitabu’l-Büldan, 282; Yâkût el-Hamevî, Mu’cemü’l-Büldân, 1/458. İbnü’l-Esir, şehrin kurulmaya 
başlamasını h. 145 yılı içerisinde zikreder. Bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/165. 

1265 Geniş bilgi için bkz. Abdülhamit Dündar, “Bir Mezopotamya Şehri Olarak Bağdat: Dairevi Şehrin Kuruluşu ve 
Mimari Özellikleri”, İslâmi Araştırmalar Dergisi 46 (2021), 1-58. Ayrıca Bağdat şehrinin bu planı için bkz. Harita: 
3 

1266 Yâkût el-Hamevî, Mu’cemü’l-Büldân, 1/456; Dûrî “Bağdat”, 4/426. 

1267 Mustafa Hizmetli, “Abbasi Bağdat’ının Kuruluşunda Göçün Rolü”, Türk Göçü 2016 Seçilmiş Bildiriler I, ed. Pınar 
Yazgan - Fethiye Tilbe (London: Transnational Press, 2016), 231. 

1268 Polat, “Ebu’l-Ferec İbnu’l-Cevzî’nin El-Muntazam Adlı Eseri’nde Bağdat”, 65. Ayrıca bkz. Hizmetli, “Abbasi 
Bağdat’ının Kuruluşunda Göçün Rolü”, 231-236. 

1269 Bu çatışmalarla ilgili bilgi için bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/215; İbnü’l-Esîr, 
el-Kâmil fi’t-Târih, 7/330; Genç, “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler Ve Onun 
Sünnî Siyaseti”, 219-243; Kamit, “Kaim-Biemrillah ve Şiî-Sünnî İktidar Çatışması”, 179-207; Neal Robinson, 
“Sünnî-Shia Relations: An Historical Perspective”, Academia (15/10/2020); Mohsin Jaffery, “The Shi’a Century-
Buyid Dynasty”, Academia (12/04/2020); Fatih Güzel, Nâsır li-Dînillah’ın Halifeliği ve Şahsiyeti (Konya: Necmettin 
Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014), 181. 

1270 Müneymine, Büveyhîler Devleti Tarihi, 233. 



 

180 

 

ise tarım alanları olarak kaldığından sosyal, kültürel ve mimari olarak daha geri kalmıştı.1271 

Bu kapsamda köylüler sazdan veya kerpiçten yapılmış evlerde yaşamlarını sürdürürken, 

şehirliler ise daha ziyade kerpiç ve tuğladan yapılmış evlerde yaşamaktaydılar.1272  

Abbâsîlerin başkenti olan Bağdat, Dicle nehrinin iki yakasına doğru yayılmış, doğu tarafına 

Rusâfe, batı tarafına ise Kerh denilmişti. Doğu yakası, batı yakasına göre daha ma’mûr hale 

gelmiş, Şiîler batı tarafında (Kerh’te), Sünnîler ise doğu yakasında (Rusâfe’de) çoğunlukla yer 

almaktaydı.1273 Bağdat şehir planı yapılırken sosyal gayeler düşünülmüş, etnik ve mesleki 

statüler göz önüne alınmıştı. Askerler, şehrin surları dışında; tüccar ve zanaatkârlar ise Kerh 

bölgesinde yoğunlaşmış, her ticaret ve meslek grubunun kendilerine has pazar yerleri ve 

çarşıları oluşmuştu.1274 

5.2.2. Köle ve cariyeler 

Köleler ve kölelik müessesesi, geçmiş toplumların sosyo-ekonomik hayatının vazgeçilmez bir 

unsuru olarak görülmüş, farklı adlar veya şekillerle de olsa varlığını günümüze kadar 

sürdürmüştür. Göçebe hayattan yerleşik hayata geçilmesiyle birlikte toplumsal sınıfların 

oluşması ve ihtiyaçların çeşitlenmesi, geniş insan topluluklarının; köle, toprağa bağlı köle ya 

da ücretli köle olarak ayrılmalarına neden olmuştur.1275 Çünkü insanoğlunun doğasında; 

başkalarına hükmetme, kendi rahatı için menfaatlerini önceleme ve ihtiyaçlarını giderme 

duygusu vardır. 

Emeviler döneminde, büyük fetih hareketleri sonucunda ortaya çıkan coğrafi genişleme ile 

birlikte savaşlarda ganimet olarak ele geçirilen esirler, genelde köle olarak istihdam 

edilmiştir.1276 Abbâsîler dönemine gelindiğinde fetih hareketlerinin genel anlamda 

azalmasına karşılık devletin sosyo-ekonomik kalkınmışlığının artması, uluslararası köle 

ticaretinin gelişmesine imkan sağladığı gibi ticaret mallarının çeşitliliğinin de artmasına katkı 

sağlamıştır.1277 Özellikle Abbâsîlerin siyasi tarih olarak emîrü’l-ümerâ döneminden sonra; 

                                                 
1271 Zeydan, İslâm Uygarlıkları Tarihi, 2/607. 

1272 Mazâherî, Orta Çağ’da Müslümanların Yaşayışları, 277 

1273 Ebü’l-Hüseyn Muhammed b. Ahmed b. Cübeyr b. Muhammed el- Kinânî el-Belensî, Endülüsten Kutsal 
Topraklara Yolculuk, çev. İsmail Güler (İstanbul: Selenge Yayınları, 2003), 164-167. 

1274 Kuyumcular Çarşısı, Bakırcılar Çarşısı gibi. Geniş bilgi için bkz. Kubeysî, Esvâku Bağdâd hattâ bidâyeti’l-asri’l-
Büveyhî”, 166-169; Aydın Çelik ve Taner Yıldırım, “Abbasîler Dönemi Bağdat Çarşıları”,241-253. 

1275 Raymond Aron, Sınıf Mücadelesi, çev. Erol Güngör (İstanbul: Dergah Yayınları, 1992), 71. 

1276 Abdullah b. Abdilaziz b. Muhammed b. Eyyüb b. Amr el-Bekrî el-Endelüsî, el-Mesâlik ve’l-memâlik, thk. Cemâl 
Tulbe (Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 2003), 2/205. Ancak İslâm hukukuna göre, gazâ ve fetihlerde ele geçirilen 
esirlerin tümünün köle ve câriye statüsüne alınması söz konusu değildi. Bu, fıkhın müsaade ettiği seçeneklerden 
sadece birisiydi. Konunun hukuki boyutu ve köle-cariyelerle ilgili geniş bilgi için bkz. Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Harâc, 
48-49, 309-310; Mecid Haddûri, İslâm Hukukunda Savaş ve Barış, çev. Fethi Gedikli (İstanbul: Yöneliş Yayınları, 
1999), 131-134; Mehmet Nadir Özdemir, “Orta Çağ’da Kölelik Üzerine Bir Değerlendirme”, e-Şarkiyat İlmi 
Araştırmalar Dergisi 12/2 (Nisan 2020), 209-223. 

1277 Bilgi için bkz. Mehmet Nadir Özdemir, İslâm’ın İlk Döneminde Kölelik, Abbâsîlerin İlk Yüzyılı (İstanbul: 
Gökkubbe Yayınları, 2006), 126-130; Albert Hourani, Arap Halkları Tarihine Giriş, çev. Yavuz Olagan (İstanbul: 
İletişim Yayıncılık, 2007), 82; Shelomo Dov Goitein, Yahudiler ve Araplar: Çağlar Boyu İlişkileri, çev. Nuh Arslantaş 
– Emine Buket Sağlam (İstanbul: İz Yayınları, 2011), 146-147; Erman Şan, Abbâsî Devleti Döneminde Avrasya’yla 



 

181 

 

fetih ve gazaların durma noktasına gelmesi,1278 halifelerin siyasi otoritelerini kaybetmeleri ve 

buna mukabil komşu devlet ve yarı bağımsız emirliklerden alınan vergilerin azalması, ayrıca 

Büveyhîlerin Bağdat’ı işgal ederek hilafete ve devlete hâkim olması sonucu ortaya çıkan 

sorunlar nedeniyle ekonomik sıkıntıların yaşanması, ticarete dayalı ekonomi modelinden 

tarıma dayalı ekonomi modeline geçişin sebepleri arasında sayılabilir.1279 Bu durum, 

uluslararası köle ticaretinin boyutlarının ve şeklinin de değişmesine neden olmuştur.  

IV./X. yüzyıla gelindiğinde bölgede önemli bir etkiye sahip olan köle ticaretinde siyahi köleler, 

genellikle Mısır, Güney Arabistan ve Kuzey Afrika bölgelerinden ticaret kervanları vasıtasıyla 

getirilirdi. Bu getirilen köleler, bugünkü anlamda ev hizmetçisi, kapıcı ve işçi olarak 

kullanılırdı.1280 Bağdat’ın köle pazarı olan Sûku’r-Râkîk’te değişik bölgelerden gelen köleler 

Nehhâs ismi verilen tellallar tarafından satılırdı.1281 Beyaz tenli köleler, siyahi kölelere göre 

daha değerli kabul edilirdi. IV./X. yüzyılda Batı’ya yapılan seferlerin azalması ve bu seferlerin 

de genelde mağlubiyetle sonuçlanması, beyaz köle kaynağının azalmasına, bu nedenle de 

kıymetinin daha da artmasına sebep olmuştu.1282 Beyaz tenli köleler genelde Türk, Grek, Slav 

ve Ermeni ırkındandı.1283 Kadın köleler ise; ev hizmetlerinde aşçı, temizlikçi, bebek bakıcısı ve 

sütanne olarak istihdam edilirdi. Kimi kadın köleler ise, şarkı ve şiir söyletmek, eğlence ve 

cinsel amaçlı kullanılırdı. Her ırkın kölelerinin kendilerine has öne çıkan özellikleri kategorik 

olarak belirlenmişti.1284 Mesela; güzelliği için Slavlar ve Türkler, çocuk sahibi olmak için İranlı 

köleler, sütannelik için ise zenci köleler, cinsellik için Berberi köleler, evin temizlik-bakım ve 

muhafazası için ise Rum köleler tercih edilirdi.1285 Kısacası köleler; güzelliği, cinsiyeti, yaşı, 

sağlık durumu, beceri ve meziyetleri ile dini inanç ve ırkına göre tercih edilir ve ona göre 

değer biçilirdi. 

                                                                                                                                                    
Gerçekleştirilen Uluslararası Köle Ticareti (750-945) (İstanbul: Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2016), 9-11.  

1278 Tarihsel olarak değerlendirdiğimizde köleliğin en önemli kaynağının, savaşlar olduğunu söyleyebiliriz. 
Savaşlarda esirlere; ‘köleleştirilmek, öldürülmek, fidye karşılığı serbest bırakılmak ve esir mübadelesi yapılmak’ 
şeklinde farklı uygulamalar yapılmaktaydı. Geniş bilgi için bkz. İsrafil Balcı, İlk İslâm Fetihleri Savaş-Barış İlişkisi 
(İstanbul: Pınar Yayınları, 2011); Ahmet Özel, İslâm Devletler Hukukunda Savaş Esirleri (Ankara: TDV Vakfı 
Yayınları, 1996). 

1279 Bilgi için bkz. Dûrî, İslâm İktisat Tarihine Giriş, 8-13, 119-132. 

1280 Mez, Onuncu Yüzyılda İslâm Medeniyeti: İslâm’ın Rönesansı, 196. 

1281 Yâkût el-Hamevî, Mu’cemü’l-Büldân, 2/420; Sıbt İbnü’l-Cezvî, Mirʾâtü’z-zamân fî Târihi’l-Âyân, 12/216. 

1282 Mez, Onuncu Yüzyılda İslâm Medeniyeti: İslâm’ın Rönesansı, 197. 

1283 Hitti, Siyasi ve Kültürel İslâm Tarihi, 2/524-525; Baytar, Tarîhu’l-Asri’l-Abbâsî, 349. 

1284 Bkz. Mez, Onuncu Yüzyılda İslâm Medeniyeti İslâm’ın Rönesansı, 195-207. 

1285 Kate Fleet, European and Islamic Trade in the Early Ottoman State: The Merchants of Genoa and Turkey (New 
York: Cambridge University Press, 1999), 38-55. İbn Butlan, köle olarak satılan Türk kadınları için; “beyaz tenli ve 
güzeldirler, içlerinde buğday tenli olanlar da vardır, boyları ne uzun ne kısadır, genellikle orta boyludurlar ve güzel 
bakışlıdırlar, çok doğurgan olup sıhhatli çocuklar dünyaya getiriler, son derece temiz, zarif ve kibardırlar, ahlakları 
güzeldir ve vefalıdırlar, güzel yemek yaparlar” şeklinde açıklamalarda bulunmuştur. Bkz. Ebü’l-Hasen el-Muhtâr 
(el-Yuvânis [Johannes]) b. el-Hasen b. Abdûn b. Sa‘dûn b. Butlân, Risale fi Şira’ir-Rakik ve Taklibi’l-Abid, nşr. 
Abdusselam Harun (Kahire: Nevadiru’l-Mahtûtat, 1954), 376. 



 

182 

 

Köle tüccarları, getirdikleri köle ve cariyelerden iyi kâr elde edebilmek için onların fiziksel 

bakımına ve eğitimlerine son derece önem verirlerdi.1286 Hristiyan asıllı doktor olan İbn 

Butlan’ın (ö. 458/1066) köle ticaretine dair, iyi ve ideal bir cariyenin1287 yetiştirilmesi ile ilgili 

yazdığı “Risâle fî şirâ’ir-rakîk ve taklîbi’l-‘abîd” adlı risalesinde; “Bir cariye dokuz yaşında 

memleketinden alınmalı, sonra üçer yıl Mekke ve Medine’de kalmalı, daha sonra kültürlü ve 

zarif bir şekilde yetiştirilmek üzere Irak’a getirilmelidir. Böylece bütün terbiye merhalelerinden 

geçtikten sonra yirmi beş yaşında satıldığı zaman Medineli kadınların kadınlığını, Mekkeli 

kadınların zarifliğini, Iraklı kadınların kültürünü kendisinde toplamış olur” şeklinde bilgi 

vermektedir.1288 Ayrıca köle tüccarları, ellerinde tutsak olarak tuttukları kölelerin fidye ile 

serbest bırakılma yöntemini, zahmetsiz ve kârlı buldukları için daha çok tercih ederlerdi.1289 

İlahi öğütler1290 ve Hz. Peygamber’in tavsiyeleri neticesinde fidye ödemek suretiyle bir 

kölenin azâd edilmesine vesile olmak, Müslümanlarca takdir ve teşvik edilen bir davranış 

olarak görüldüğünden bu durum, köle tüccarlarının işini daha da kolaylaştırmaktaydı. 

Abbâsîler döneminde halifelerin çoğunluğunun anneleri -çalışma konumuz olan Kâdir-

Billâh’ın ve oğlu Kâim-Biemrillah’ın anneleri de- cariye idi.1291 Halife anneleri (ümmüveled) 

olan bu cariye kökenli kadınların, devlet yönetiminde de çok etkin olduğu dönemler olmuş, 

doğrudan veya dolaylı olarak yönetime müdahaleleri söz konusu olmuştur.1292 Abbâsîlerde 

ümmüveled olan bu cariyelerin, saray içerisinde cariye kadınlardan müteşekkil el-

                                                 
1286 Mazaheri, Orta Çağ’da Müslümanların Yaşayışları, 365, 567-570. 

1287 Câriye ile ilgili geniş bilgi için bkz. Feyza Betül Köse, Cariye (İstanbul: Endülüs Yayınları, 2018). 

1288 Konu ile ilgili geniş bilgi için bkz. İbn Butlan, Risale fi Şira’ir-Rakik ve Taklibi’l-Abid, 346-378; Muhammed 
Abdul-Jabbar Beg, “Abbâsî İdaresi Altındaki İslâm Toplumunda Serfler”, çev. Süleyman Tülücü, Atatürk 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7 (1987), 524. 

1289 İbn Butlan, Risale fi Şirâ’ir-Rakîk ve Taklîbi’l-Abid, 376. 

1290 Köle azad etmeyi teşvik eden ayetler için bkz. Maide 89; Nur 33; Muhammed 4; Mücadele 3. 

1291 Abbâsîlerin 25. halifesi olan Kâdir-Billâh da dahil olmak üzere onun zamanına kadar sadece 3 halifenin annesi 
cariye değildi. Bunlar; Ebü’l-Abbas es-Seffâh (ö. 136/754), Mehdî-Billah (ö. 169/785) ve Emin (ö.198/813). 
Halife Kâdir-Billâh’ın annesinin Temennâ isminde bir cariye olduğu, oğlu Kâim-Biemrillah’ın annesinin ise 
Katru’n-Nedâ isminde Ermeni bir cariye olduğu bilinmektedir. Ayrıca geniş bilgi için bkz. Ali Hatalmış, Abbasi 
Halifelerin Ümmüveled Eşleri (Ankara: İlâhiyât Yayınları, 2020). 

1292 Geniş bilgi için bkz. Nahide Matar Hasan, “Sultatu’l Cevârî fi’l Asri el-Abbasi (158-334)”, Journal of Education 
College Wasit University 1/2 (2007), 118-119. Mesela bu konuda en meşhurlardan olan Mehdî-Billâh’ın Yemen 
asıllı câriyesi olan Hayzürân bint Atâ el-Cüreşiyye (ö. 173/789), devlet işlerine istediği gibi karışabiliyor, istediği 
atamaları yaptırabiliyordu. Mehdî-Billah’ın başka hanımlarından oğulları olmasına rağmen kendi çocukları olan 
Mûsâ el-Hâdî ve Hârûn’u veliaht tayin ettirmesi bunun göstergesi olarak değerlendirilebilir. Halife olan oğlu Mûsâ 
Hâdî ile yönetim çatışması yaşaması üzerine halifenin zehirletilerek öldürülmesinde bile etkili olduğu söylenir. 
Bkz. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 5/259. Hayzürân hakkında bilgi için bkz. Nabıa Abbott, Hayzürân ile Zübeyde 
Bağdat’ın iki Kraliçesi, çev. Suat Kaya (Ankara: Yurt Kitap Yayın, 2000). Ayrıca halifeler üzerinde etkin olan halife 
anneleri (ümmüveled) hakkında bilgi için bkz. Mustafa Hizmetli, “Abbâsîler Döneminde Kadının Siyasetteki Rolü: 
Hârûnürreşîd’in annesi Hayzürân ve eşi Zübeyde Örneği”, 3. Uluslararası Avrasya Spor Eğitim ve Toplum Kongresi 
Tam Metin Kitabı (Mardin: 2018), 1241-1251; Cuma Karan, “Abbasi Sarayında Ümmüveledlerin Yönetime Etkisi: 
Hayzürân, Şağab ve el-Kahramâniye Örneği”, İlahiyat Tetkikleri Dergisi 54 (Aralık 2020), 379-402. Siyasette etkin 
olmakla meşhur bir diğer ümmüveled ise; Mu’tazıd-Billâh’ın cariyesi olan ve “Ümmü’l-Muktedir” ismiyle tanınan 
"Şağab”ismindeki Rum ya da Türk asıllı olduğu söylenen cariyedir. Bilgi için bkz. Zekeriya Kitapçı, “Abbasi 
Hilafetinde Örnek Bir Türk Anası Şağab Hatun”, Türk Dünyası Araştırmaları 70 (Şubat 1991), 1-64; İhsan Arslan, 
“Abbâsî Devlet Yönetiminde Kadınların Etkisi: Seyyide Şağab Örneği”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 
8/40 (Ekim 2015), 827-840. 



 

183 

 

Kahramâne1293 ismiyle yönetim üzerinde etkin olmaya çalışan güçlü bir yapı olarak1294 

varlığını korumaya çalıştığını görmekteyiz. Zaman zaman Kahramâneler, görünen devlet 

yapısının içinde adeta görünmeyen bir yapılanmanın adı olmuştu. Halifelerin ümmüveled 

olan câriyeleri, eşlerinin ölümünden sonra halife olan oğulları döneminde çok daha etkin hâle 

gelebilmişlerdir.1295 Nitekim Mu’tazıd Billâh’ın cariyesi olan Şağab, oğlu Muktedir döneminde, 

uzun yıllar boyunca devleti yöneten arka plandaki en önemli güçlerden birisi olmuştu.1296  

Büveyhîlerin Abbâsîlere hâkim olduğu dönemde de köle ve cariyeler, sosyal hayatın önemli 

bir parçası olarak varlığını sürdürmüştür. Çünkü Deylemlilerin, geçmişten gelen alışkanlıkları 

gereği kölelik müessesesine yabancı olmadığı ve genellikle köle ticareti de yaptığı bilinen bir 

husustur.1297 Büveyhî emirlerinden Rüknüddevle ve Müeyyidüddevle’nin vezirliklerini 

yapmış Sahib b. Abbâd’ın (ö.385/995), Mısır’ın güneyinden gelen Nubyeli bir cariyeyi 400 

dinar gibi bir rakamla satın aldığı ve o günün şartlarında bu fiyatın oldukça yüksek 

bulunduğu zikredilmiştir.1298 Ancak bu dönemde bir köleye böyle yüksek bir fiyatın verildiği 

bilgisi, köle ve cariyelerin ne derece değerli ve toplumsal bir gereksinimin bir sonucu 

olduğunu göstermesi açısından da önemlidir. 

Sonuç olarak Kâdir-Billâh dönemini de içine alan IV./X. yüzyılda; toplumsal sınıfın en alt 

katmanında yer alan köle ve cariyelerin önemli bir yerinin olduğu, her alanda hizmetlerinden 

yararlanıldığı, tacirler vasıtasıyla da alınıp satıldığı ve sahip olduğu özellikleri nisbetinde de 

bir değerinin bulunduğunu söyleyebiliriz.  

                                                 
1293 Kahramâne, “vekil, hazinedâr” gibi anlamlara gelmekte olup evin idaresinden ve gelir-giderinden sorumlu kişi 
anlamındadır. Kaynaklarda zaman zaman erkek görevliler için de kullanılan ve “kahramân” olarak zikredilen bu 
tabir, daha ziyade kadın görevliler için kullanılmış ve “kahramâne/kahramâniye” şeklinde yer almıştır. Abbâsî 
sarayında ilk defa Halife Mansûr (136-158/754-775) döneminden itibaren kahramâne isimli bir görevlinin 
varlığından bahsedilir. Sarayın idaresinden ve halifenin hazinesinden sorumlu olan kahramâne; sarayın gelir-
giderleri ile ilgilenir, hizmetçilerin ihtiyaçlarını gidererek sevk ve idarelerini üstlenirdi. Kahramâneler, halifeye 
ve haremine çok yakın olduğu için saray ile vezir arasındaki iletişimi de sağladıkları olurdu. Bu özel konumları, 
zaman zaman devlet idaresine etki etmelerine neden olmuştur. Bilgi için bkz. Ebû'l-Ferec el-İsfahânî, el-Eğânî 
(Beyrut: Dâru İhyâ’i't-Turâsi'l-Arabî, 1415/1994), 2/401; Nadia Maria el-Cheikh, “The Qahramâna in the Abbâsîd 
Court: Position and Functions”, Studia Islamica 97 (2003), 41-55. XI. yüzyıldan sonra Halife Müstazhir (487-
512/1094-1112) döneminde 493/1099 yılından sonra bu göreve son verilerek yerine üstâdâr tayin edilmeye 
başlanmıştır. Bilgi için bkz. İbn Tağrîberdî, en-Nücûmu’z Zâhira fî Mülûki Mısr ve’l-Kâhire, 5/259; Saim Yılmaz, 
“Abbâsîlerde Üstâdârlık Müessesesinin Ortaya Çıkışı”, İslâm Arastırmaları Dergisi 21 (2009), 1-24.  

1294 Ebû'l-Ferec el-İsfahânî, el-Eğânî, 11/176; Zeydan, İslâm Uygarlık Tarihi, 2/381; Kitapçı, “Abbasi Hilafetinde 
Örnek Bir Türk Anası Şağab Hatun”, 14. 

1295 Karan, “Abbasi Sarayında Ümmüveledlerin Yönetime Etkisi: Hayzürân, Şağab ve el-Kahramâniye Örneği”, 397. 

1296 Bu hususla ilgili bilgi için bkz. Karan, “Abbasi Sarayında Ümmüveledlerin Yönetime Etkisi: Hayzürân, Şağab ve 
el-Kahramâniye Örneği”, 394-396. 

1297 Furkan Çelebi, Büveyhîler Döneminde Rey Şehri (İstanbul: İstanbul Üniveristesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Yüksek Lisans Tezi, 2019), 64. 

1298 Ebû Hafs Sirâcüddîn Ömer İbnü’l-Verdî, Harîtedü’l-acâib ve ferîdetü’l-garâib, thk. Enûr Mahmud Zenâtî (Kahire: 
Mektebetü’s-Sekâfetü’d-Dîyniyye, 2007), 138-139; Mez, el-Hadâratü’l-İslâmiyye fi’l-Karni’r-Râbi’i’l-Hicriyye, 
1/297. 



 

184 

 

5.2.3. Gayrimüslimler 

Emeviler döneminde gerçekleşen büyük fetih hareketleri ile birlikte ülke sınırlarının üç 

kıtaya yayılması, farklı dini inanç ve etnik kimliklerle tanışılmasına ve böylece toplumsal 

yaşam kültürü oluşmasına imkan sağlamıştır.1299 Gayrimüslim (zımmî) olarak ifade edilen 

sosyal sınıflar, liyâkat ve kabiliyetlerine göre devlet kademelerinde istihdam edilmiş, 

toplumsal eşitlik anlamında herhangi bir ayrımcılığa tabi tutulmamıştı. Mevâlîye uygulanan 

olumsuz yaklaşım1300 zımmîlere gösterilmemişti. 

Abbâsîler dönemine gelindiğinde, Bağdat şehrinin stratejik bir noktada kurularak devletin 

başkenti olması, şehrin; zamanla ilim, kültür ve ticaretin zirve noktalarına ulaşmasına ve 

bölgenin cazibe merkezi haline gelmesi1301 ile de demografik çoğunluğun ortaya çıkmasına 

neden olmuştu. Bu durum çoğulculuğu beraberinde getirmiş, farklı etnik kimlikte insanların 

bir arada yaşadığı sosyal bir alan oluşmuştu. Abbâsî toplumunda Müslümanların dışında 

zımmî diye ifade edilen bu sosyal tabakanın bir unsuru olan gayrimüslim teb’â, serbestçe 

inaçlarını yaşayabiliyor ve herhangi bir kısıtlama olmaksızın hak ve eşitlik anlamında 

Müslümanlarla aynı muameleye tabi tutuluyordu. Çünkü İslâm hukuku, gayrimüslümlere 

inançlarını serbestçe yaşama, seyahat etme, mal edinme vb. konularda Müslümanlarla eşit 

haklar tanımaktaydı. Bu konuda Hz. Peygamber de “Her kim antlaşmalı bir zımmîye zulmeder 

veya gücünün üzerinde bir yükümlülük yüklerse, kıyamet gününde benim hasmım olur”1302 

sözüyle tüm insanlara adaletle yaklaşılmasını emretmekteydi. Bununla birlikte zımmîler, 

Müslümanlarla eşit haklara sahip oldukları gibi isterlerse davalarını kendi mahkemelerine 

götürme haklarına da sahiptiler. Ancak bu haklardan yararlanmak istiyorlarsa devlete 

cizye1303 adında vergi vermek zorundalardı.1304 

Abbâsîlerde yaygın olarak görülen gayrimüslim sınıfların; Hristiyanlar, Yahudiler, Mecusîler 

ve Sabiîlerden oluştuğunu söyleyebiliriz. Bölgesel olarak yoğunlukları değişmekle birlikte 

toplumsal yaşamın bir gereği olarak kırsal kesimde bulunan gayrimüslimler, din, dil ve 

kültürlerine bağlılık noktasında şehirlerde yaşayanlara göre daha tutucu davranışlar 

                                                 
1299 Fetih siyaseti hakkında geniş bilgi için bkz. Hakan Bozburun, Süfyanî-Emevî Halifelerinin Fetih Siyasetleri ve 

Sonuçları (Konya: Şelçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006); Yunus Akyürek, 
“Emevîler Dönemi Fetih Politikası ve Mâverâünnehir’in Fethi”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 22/1 
(2013), 85-115.  

1300 Emeviler dönemi Mevâlî politikası için bkz. Mahmud Mikdad, el-Mevâlî ve nizâmu’l-velâ mine’l-Cahiliyye ila 
Evâhiri’l-Asri’l-Umevî (Dımaşk: Daru’l-Fikr, 1408/1998); Mehmet Nadir Özdemir, “Emeviler Döneminde Mevâli”, 
Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/1 (Haziran 2020), 189-210. 

1301 Hitti, Siyasi ve Kültürel İslâm Tarihi, 2/464-465; Zeydan, İslâm Uygarlıkları Tarihi, 1/141; Mez, Onuncu 
Yüzyılda İslâm Medeniyeti: İslâm’ın Rönesansı, 534. 

1302 Ebu Yusuf, Kitâbu’l-Harâc, 289. 

1303 İslâm devletinde Tevbe süresi 29. ayet gereği gayrimüslim tebanın erkeklerinden alınan baş vergisi (İslâm 
ülkesinde yaşama isteğine karşılık can ve mal teminatı). Bkz. Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habib el-Basrî el-
Mâverdî, el-Ahkâmü’s-sultâniyye ve’l-vilâyâtü’d-dîniyye, thk. Nebil Abdurrahman Hayyâvî (Beyrut: Dârü’l-Erkam, 
1985), 183. 

1304 Yüzbekî, Târîhu Ehli'z-Zimme fi'l-Irak (H. 12-247), 363. 



 

185 

 

sergilemekteydiler.1305 Bağdat’ta veya diğer şehirlerde yaşayan gayrimüslimler, din, dil ve 

kültürel birliktelik ve dayanışma gereği belli bölgelerde yoğunlaşarak kendilerine has 

mahalleler oluşturmuşlardı. Kırsal bölgelerde yaşayan gayrimüslimler tarımla uğraşırken, 

Bağdat gibi şehirlerde oturanlar ise daha ziyade ticaret ve zanaatla uğraşmışlardı.1306  

Gayrimüslimlerin kendilerine has mahalleler oluşturmuş olmaları, tamamen 

Müslümanlardan kendilerini tecrit ettikleri, sosyal ve kültürel herhangi bir ilişkiye 

girmedikleri anlamına gelmemektedir. Bilhassa Hristiyanların Milat Yortusu ve Mecusîlerin 

Nevruz ve Mihrican bayramları olmak üzere gayrimüslimlerin bayramlarına Müslümanların 

da iştirak ettikleri, sevinçlerini hoşgörü ile karşıladıkları görülmektedir.1307  

Yahudiler 

Bağdat, dönemin metropol şehirlerinden biri olması hasebiyle pek çok din, dil ve ırktan 

insanların gelip yerleştiği bir merkez olmuştu. Gayrimüslim sınıflarından biri olan Yahudiler, 

daha ziyade Bağdat’ın Şemmâsiye Mahallesi’ne yerleşmiş, ticaret ve zanaatta ön plana 

çıkmışlardı. Hatta Bağdat’ta Derbi’l-Yahûd (Yahudi Caddesi) diye anılan mahalleleri bile 

oluşmuştu.1308 Yahudiler daha çok kendi mahallelerinde kapalı bir toplum olarak bet din1309 

ve sinagog etrafında yoğunlaşan kümeler halinde –daha ziyade Medine, Hayber, Vâdi’l-kurâ, 

Teyma ve Yemen şehirlerinde- adeta devlet içinde devlet gibi bir hayat 

sürdürmüşlerdir.1310Ayrıca Yahudiler, Bağdat'ın en mâmur yerlerinden biri olan ve 

çoğunlukla da zenginlerin yaşadığı bir bölge konumundaki Kerh ve Basra’da yoğunlukla 

yaşamışlardır.1311  

Abbâsî Devleti’nin ikinci döneminden sonra özellikle Büveyhîler dönemindeki siyasi 

parçalanmışlık ve zayıflık, en az ticaret hayatına etki ettiği için bu durum bilhassa ticari 

alanda mâhir olan Yahudilerin işine yaramış, zenginliklerini daha da artırmıştır.1312 

Yahudiler, boyacılık, dericilik, kasaplık, kuyumculuk gibi zanâatlarla uğraşmışlar, böylece 

toplumun en zenginleri arasına girmişlerdir. Zengin olan bu Yahudi bankerlerden kredi, borç 

para alma olayı ise, ilk kez Halife Muktedir zamanında gerçekleşmiş olup devletin içinde 

                                                 
1305 Ebû Bekr Muhammed b. Halef b. Hayyan el-Vekî, Ahbâru’l-Kudat (Beyrut: ty), 2/281, 3/88; Yüzbekî, Târîhu 

Ehli'z-Zimme fi'l-Irak (H. 12-247), 363.  

1306 Yâkût el-Hamevî, Mu’cemü’l-Büldân, 2/495; Lewis, Tarihte Araplar, 79. 

1307 Câhiz, et-Tâc fi Ahbari’l-Mulûk, 150. Ayrıca bkz. Söylemez, “Bedevîlikten Hadarîliğe Kûfe, 320-328.  

1308 Yâkût el-Hamevî, Mu’cemü’l-Büldân, 5/454. 

1309 Yahudilikte yerel cemaatlerde bir başkan ve iki yardımcıdan oluşan idarî konsül, Hahamlık mahkemesidir. 
Bkz. Nuh Arslantaş, “Abbasîler Döneminde Yahudilerin Yüksek Din Eğitim Kurumları: Yeşivalar”, Belleten 79/286 
(2015), 868. 

1310 Nuh Arslantaş, İslâm Dünyasında İktisadi ve İlmi Hayatta Yahudiler: Abbâsî ve Fatımîler Dönemi (İstanbul: İfav 
Yayınları, 2009), 42-45. 

1311 İstahrî, Kitâbü’l-Mesâlik ve’l-Memâlik, 84; Tudelalı Benjamin – Ratisbonlu Petachia, Orta Çağ’da İki Yahudi 
Seyyahın Avrupa, Asya ve Afrika Gözlemleri, 242. 

1312 Goitein, Yahudiler ve Araplar: Çağlar Boyu İlişkileri, 138. 



 

186 

 

bulunduğu ekonomik durum nedeniyle zaman zaman tekrarlanan bir durum olmuştu.1313 

Kredi desteği sunan zengin tüccarların Abbâsî Devleti ile bu yöndeki ekonomik ilişkileri, 

Yahudi tüccarların zaman zaman yaşadıkları sorunların çözülmesinde ve devlet nezdinde söz 

sahibi olmalarında da etkili olmuştur.1314 Yahudi toplumların kendilerine has inançları ve 

ritüelleri olması dolayısıyla dini kurallara göre kesim yapmak ve et ihtiyacını karşılamak için 

Yahudi toplumun bir kısmı, zorunlu olarak ticaretin dışında hayvancılıkla uğraşmış; doğal 

olarak da “cebban” (peynirci), “hallab” veya “lebban” (sütçü) gibi mesleklerle de 

ilgilenmişlerdir.1315  

Bağdat'ta Yahudi nüfusunun şehir nüfusuna oranı IV./X. asırda yaklaşık yüzde 1,5–2 

civarında olduğu, şehirde 10 adet yeşiva1316 ve 28 sinagogun bulunduğu tahmin 

edilmektedir.1317 İslâm coğrafyacıları, Fars bölgesinde gayrimüslim unsurlardan Mecûsi ve 

Hristiyanlardan sonra azımsanamayacak derecede Yahudilerin bulunduğunu ifade 

etmektedirler.1318 İran bölgesinde ticaretin kalbi İsfahan’da attığı için, Yahudiler bu şehre ve 

Horasan bölgesine de yerleşmişlerdi.1319  

Halife Kâdir-Billâh’ın istişare ve onayı ile Gazneli Mahmut, Hindistan’a fetihler yapmış, bu 

durum kara ticaretinin gelişmesine olanak sağlamıştı.1320 Bu seferlerin ekonomik yönü ise, 

ticarette mâhir olan Yahudilerin zenginliklerinin daha da artması olmuştur. Ticari seyahatler 

ve yayılmacı politika ile İtalya, İspanya, Fransa, Hindistan, Hazar ve Çin gibi dünyanın her 

bölgesine dağılan Yahudilerin kapalı bir toplum olması ve birbirleri ile olan sıkı bağı,1321 farklı 

devlet ve milletlerin tepkisini çekmemek ve her alana rahatça girebilmek adına siyasi iradeye 

muhalif olmamaları, ticari gayeden başka bir şey düşünmemeleri hem ticari faaliyetlerinin 

gelişmesine hem de geniş bir coğrafyada etkin olmalarına neden olmuştur. 

Hristiyanlar 

İslâm’ın gayrimüslimlere; inançlarını serbestçe yaşama, seyahat etme, mal edinme gibi 

konularda önemli haklar tanıması, tüm İslâm coğrafyasında olduğu gibi Abbâsî Devleti’nde de 

                                                 
1313 Bilgi için bkz. Yeniçeri, “Cehbez”, 7/222. 

1314 Nuh Arslantaş, “Orta Çağ Yahudi Cemaatlerinin Dini ve İdari Merkezi Olarak Bağdat”, İslâm Medeniyetinde 
Bağdat (Medînetü’s-Selâm) Uluslararası Sempozyum (İstanbul: 2011), 1/330. 

1315 Arslantaş, İslâm Dünyasında İktisadi ve İlmi Hayatta Yahudiler: Abbasi ve Fatimiler Dönemi, 104. 

1316 “Yeşiva”, Yunanca “Sanedrin” kelimesinin İbranîce karşılığı olup, Yahudi cemaat yöneticilerinin bir araya 
gelerek karar aldıkları “meclis” anlamına gelmekte ve dini yüksek eğitim kurumu olarak kullanılmakta idi. Geniş 
bilgi için bkz. Arslantaş, “Abbasîler Döneminde Yahudilerin Yüksek Din Eğitim Kurumları: Yeşivalar”, 847-876. 

1317 Tudelalı Benjamin – Ratisbonlu Petachia, Orta Çağ’da İki Yahudi Seyyahın Avrupa, Asya ve Afrika Gözlemleri, 66. 

1318 İstahrî, Kitâbü’l-Mesâlik ve’l-Memâlik, 100-139; Makdisî, Ahsen’üt-Tekâsim fî Marifeti’l-Ekâlim, 439; İbn Havkal, 
Kitâbu Sûreti’l-Arz, 2/292. 

1319 Makdisî, Ahsen’üt-Tekâsim fî Marifeti’l-Ekâlim, 323-338; Arslantaş, İslâm Dünyasında İktisadi ve İlmi Hayatta 
Yahudiler: Abbasi ve Fatımiler Dönemi, 51. 

1320 Heyd, Yakın-Doğu Ticareti, 40; Mez, Onuncu Yüzyılda İslâm Medeniyeti: İslâm’ın Rönesansı, 535. 

1321 Ebû Kasım Said b. Ahmed b. Abdirrahmân el-Endelüsî el-Kurtubî, Kitâbü’t-Ta’rif bi-Tabakâtü’l Ümem, nşr. 
Louis Cheikho (Beyrut: 1912), 87-88; Heyd, Yakın-Doğu Ticareti, 136-137; Lewis, Tarihte Araplar, 124. 



 

187 

 

yaygın olarak görülen toplumsal sınıflardan birisinin Hristiyanlar olmasını sağlamıştır. Bu 

temel bakış açısı, Hz. Peygamber’in Medine’de oluşturduğu şehir devletinden itibaren İslâm 

devletlerinde yaşayan gayrimüslimlerin ötekileştirilmemesini, liyâkat ve ehliyetlerine göre 

toplumda kabul görmesini sağlamıştır. 

Abbâsîler, gayrimüslimleri devlet kademelerinde istihdam etmeyi genel bir politika olarak 

benimsemişlerdi. Halifelerin, gayrimüslimleri devlet kademelerinde çalıştırma anlayışlarının 

zaman zaman ileri safhaya ulaşması ve gayrimüslimlerin önemli kadrolara getirilmesi, doğal 

olarak Müslümanlarca olumsuz karşılanmıştır. Bu durum neticesinde bazen kısıtlamaya 

gidilmiş olsa da topyekün bir engelleme veya dışlama söz konusu olmamıştır.1322 

Gayrimüslim unsurlardan Hristiyanlar, özellikle tıp alanı başta olmak üzere ilim, kültür ve 

tercüme faaliyetlerinde çok ileri seviyelere ulaşmışlardır. Çünkü Sâsânîler döneminde 

Hristiyanların yoğun olarak yaşadığı günümüz İran toprakları içerisinde yer alan 

Cündişâpûr1323 şehri, bilimin ve tıbbın merkezi olarak ön plana çıkmıştı.1324 Buradaki 

akademi ve hastanelerde Yunan, Roma, Mısır ve Hindistan’dan gelen çok sayıda ilim adamı 

yetişmişti.1325 Sâsânîlerin yıkılması sonrası bilimin merkezinin Bağdat’a kayması nedeniyle, 

Cündişâpûr’da yetişen pek çok bilim adamı bu şehre gelerek Abbâsîlere hizmet etmeye 

başladılar.1326 Özellikle Cündişâpûr tıp akademisinde ilim tahsil eden öğrenciler ve hocalar, 

Bağdat Beytü’l-Hikme tıp akademisine akın ettiler. Buradan gelen ilim adamlarının çoğu 

gayrimüslimlerden (Nastûri Hristiyanlar ile Mecûsîler) oluşmaktaydı. Bu gayrimüslimler 

gerek devlet bürokrasisinde gerekse pozitif bilimlerde önemli bir yer edindiler.1327 Bu 

nedenle Abbâsî saraylarında hizmet eden tabiplerin büyük çoğunluğu Hristiyan tabiplerden 

oluşmuştur.1328 Hristiyan-Nastûrî inancına sahip saray tabiplerinin halifelerin en yakınında 

görev yapıyor olmaları, sağlıklarının emanetçisi durumunda olmalarından dolayı da 

itibarlarının yüksek olması nedeniyle patrik atamalarında zaman zaman etkili olmalarını 

                                                 
1322 Levent Öztürk, İslâm Toplumunda Hristiyanlar (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2012), 393. 

1323 Cündişâpûr, günümüz İran toprakları içerisinde bulunan Huzistan bölgesinde yer alan Suş şehrinin 
doğusundaki Dezful şehrinin güney batısında ve günümüz Şuşter şehrinin kuzeyinde bulunur. Geniş bilgi için bkz. 
Söylemez, Bilimin Yitik Şehri Cündişâpûr. 

1324 Barthold, Cultural History of the Muslims, 7; Anna Contadini, A World of Beasts: A Thirteenth Century Illustrated 
Arabic Book on Animals, (Leiden: 2012), 39-53.  

1325 Bayat, Tıp Tarihi, 209; Melih Elçin, “Tıp Eğitiminin Tarihçesi”, Hacettepe Tıp Dergisi 41/4 (2010), 196. 

1326 Mecid Fahri, “Philosophy and Teology, from the Eighth Century CE to the Present”, The Oxford History of Islam, 
ed. John L. Esposito (Oxford: Oxford Universty Press, 1999), 271; Söylemez, Bilimin Yitik Şehri Cündişâpûr, 87. 

1327 Konu ile ilgili geniş bilgi için bkz. Söylemez, Bilimin Yitik Şehri Cündişâpûr, 115-136; Ahmet Yasin Tomatekin, 
Abbâsîler döneminde İlmi Hayatta Süryânîler (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora 
Tezi, 2017), 127-248. 

1328 Bu tabiplere örnek verecek olursak; Nastûri Hristiyan kökenli Buhtişu ailesi, üç nesil olarak Halife Mehdi 
döneminden Muktedir dönemine kadar, Cibrâîl b. Ubeydullah (ö. 396/1006) ise yine Muktedir Billâh döneminde 
sarayda hizmet etmiştir. Hatta gayrimüslimler, Muktedir zamanında bürokraside o kadar etkin olmuş olacaklar 
ki; bu etkiyi ve Müslüman halkın eleştirilerini azaltmak için valilerine, yabancıların Müslümanlara ait işlerde 
görevlendirilmesini yasaklamış; 296/909 yılında Hristiyanların ve Yahudilerin sadece tıp ve cehbezlik 
sahalarında devlet memurluğu görevinde üzerlerinde özel işaretli elbiselerle çalıştırılmalarını emretmişti. Bkz. 
Kalkaşendî, Meâsîru’l-İnâfefi Meâlimi’l-Hilâfe, 2/233-234; Söylemez, Bilimin Yitik Şehri Cündişâpûr, 116-127; 
Tomatekin, Abbâsîler döneminde İlmi Hayatta Süryânîler, 127-231. 



 

188 

 

beraberinde getirmişti. Aynı zamanda bu tabipler, Hristiyan cemaati ile saray arasında köprü 

vazifesi de ifa etmekteydiler.1329  

İslâm tarihi kaynaklarında IV./X. yüzyılın sonlarından itibaren Abbâsî saraylarında Hristiyan 

hekimlerin varlığı, önceki zamana göre hissedilir derecede azalmaya başlamıştı. Bu durumun 

nedenleri olarak; içinde bulunulan yüzyılın siyasi karmaşalarına rağmen bilimsel 

gelişmişliğin önemli sevilere gelmesi ve bu gelişmişliğin örneklerinden biri olan İbn Sînâ (ö. 

428/1037)1330 gibi eserleri ile tarihe mal olmuş önde gelen Müslüman tabiplerinin 

sayılarında artışlar yaşanması ve ön plana çıkmaya başlamaları gibi etkenler söylenebilir.1331  

Mecusîler  

İslâm’ın örnek uygulayıcısı Hz. Peygamber, Zerdüştîlere Ehl-i kitap muamelesi yapmış, 

İslâmiyet’i kabul etmeleri halinde Müslümanların sahip olduğu hakları elde edeceklerini, 

İslâmiyet’i kabul etmeyenlerin ise diğer inanç grupları gibi cizye ödemeyi kabul etmek 

koşuluyla inanç hususunda baskıya maruz kalmadan özgürce yaşamlarının garanti altında 

olacağını belirtmişti.1332 Ancak “Mecusîlerin hanımları ile evlenilmesinin ve kestiğinin 

yenmesinin” uygun görülmediğine dair Hz. Peygamber’e atfedilen sözlerin1333 varlığı, 

Müslüman toplumların Mecûsileri, Yahudi ve Hristiyanlardan farklı değerlendirmesine neden 

olmuştur.1334 Bu anlayış gereği birkaç istisna dışında Mecûsîlerin dini mabetlerine ve aynı 

zamanda eğitim kurumları olan ateşgedelerine dokunulmamış, dini ayinlerini yerine 

getirmelerine de engel olunmamıştır. Çünkü devlet, ateşgedeler ile kilise veya havralar 

arasında hiçbir fark gözetmeyerek bu mabedleri de diğerleri gibi koruması altında 

                                                 
1329 İbn Ebî Usaybia, Uyûnu’l-Enbâ fî Tabakâti’l-Etıbba, 185; Levent Öztürk, İslâm Tıp Tarihi Üzerine İncelemeler 
(İstanbul: Ensar Yayınları, 2013), 222-239. 

1330 İslâm Meşşâî okulunun en büyük sistemci filozofu ve Orta Çağ tıbbının en önde gelen âlimlerinden biri olan 
İbn Sînâ (ö. 428/1037),” el-Kânun fi’t-Tıb”adlı ansiklopedik tıp eseriyle meşhurdur. Sâmânilere ve Harizm 
emirine hizmet ettikten sonra Büveyhî emirlerinden Mecdüddevle’ye hizmet etmiş, ardından Fahrüddevle’nin 
oğullarından Şemsüddevle’nin vezirliğini de üstlenmiştir. Geniş bilgi için bkz. İbn Hallikan, Vefeyâtü’l-Ayân ve 
Enbâ’u Ebnâ’iz Zaman, 2/157-162; Nihat Keklik, “Türk-İslâm Filozofu İbn Sînâ: Hayatı ve Eserleri”, Felsefe Arkivi 
22-23 (1981), 1-53. 

1331 Öztürk, İslâm Tıp Tarihi Üzerine İncelemeler, 232. 

1332 Cengiz Duman, “Mecusilik (Zerdüştlük Dini)”, Internet Archive (Erişim 20 Mart 2022) 

1333 İmam Mâlik, “Muvatta”, Cizyetü Ehli’l-kitâb ve’l-mecûs bölümü 42. Hadis. 

1334 Ebû Yusuf, Kitâbu’l-Harâc, 296; Muhammed Hamîdullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, çev. Vecdi Akyüz (İstanbul: 
Kitapevi Yayınları, 1997), 150. Bu konuda ifade edilen rivayetin sahih olup-olmadığı konusunu tartışmaksızın 
böyle bir rivayetin kaynaklara yansıması, bu bakış açısının ve algının oluşması için yeterli olmuştur. Ayrıca 
Müslüman fıkıhçılar, müstakil hüküm bulunmayan konularda Mecusilere, genellikle gayrimüslimlerle aynı 
ahkâmı uygulama temayülü göstermişler ve Ehl-i kitap’tan sayılıp sayılmadıkları hususu ile ilgili farklı görüşler 
ortaya koymuşlardır. Konu ile ilgili geniş bilgi için bkz. Abdülkerim Zeydan, Ahkâmü’z-zimmiyyin ve’l-müste’menin 
fî Dâri’l-İslâm (Bağdat: Mektebetü’l-Kudüs, 1982), 11-12; Rabia Mert, Hanefi Mezhebi Fıkıh Kitaplarında Ehl-i 
Kitapla İlgili Hükümlerin Tahlîli (Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010). 



 

189 

 

bulundurmuştur.1335 Abbâsîler dönemine gelindiğinde de zımmî unsur olan Mecûsîlerin bu 

serbestlikleri devam etmiştir.1336  

Abbâsî Devleti’nde Hristiyan ve Yahudilerin dışında toplumda yaygın olarak bulunan 

Mecusîler (Zerdüştîler) de zımmî olarak tanımlanmıştı. Dolayısıyla Hristiyan ve Yahudiler 

gibi onların da sarayda ve hükümet nezdinde mûbed veya hîrbed denilen birer temsilcileri 

bulunurdu.1337 Abbâsîler döneminde zımmî unsurdan Mecûsîlerin yoğunlukla bulunduğu 

yerlerin başında Fars Bölgesi gelmekteydi. Çünkü burası, dinlerinin ve ateş tapınaklarının 

merkezi sayılıyordu.1338 Fars’ta sayılarının çok olması dolayısıyla etkili bir azınlık olmaya 

devam eden Mecûsilere, siyasi-ekonomik beklentilerin ve İran asıllı Müslüman din 

adamlarının de etkisiyle1339 dini özgürlük konusunda Muktedir Halifeler (750-847) 

döneminde bile bazı durumlarda serbestlik yaşadıklarını bazı durumlarda ise baskılara 

maruz kaldıklarını söyleyebiliriz. Baskı gördükleri dönemlerde tapınakları ve kutsal ateş 

mâbetleri yıkılmış, zımmî statüsü kaldırılarak kâfir olarak isimlendirilmişlerdi.1340  

Abbâsî iktidarını ele geçiren Büveyhîler, hâkimiyetleri döneminde Sâsânî geleneği ve 

uygulamasına önem vermiş, gelenek ve göreneklerini –Âşûrâ Günü, Gadîr-i Hum, Nevruz ve 

Mihrican bayramları gibi- yaşatmaya çalışmışlardır. Bu dönemde Büveyhîler, sadece Fars 

bölgesinde Zerdüştlerin haklarını korumakla kalmamış, aynı zamanda Müslümanlardan farklı 

kıyafetler giyme zorunluluğunu da ortadan kaldırmışlardı. Yine Zerdüştîlerin Fars bürokrasisi 

içerisinde yer edinmelerini teşvik etmişlerdi.1341 Böylece Büveyhîlerin hâkimiyet ve 

politikalarının, Zerdüştîlerin Fars bürokrasisi içerisinde yer almalarına ve sosyal yaşamda 

önemli rahatlıklara kavuşmasına katkı sağladığını söyleyebiliriz. İslâm coğrafyacısı 

Makdisî/Mukaddesî, Fars Bölgesi’nin önemli şehirlerinden ve Büveyhîlere de başkentlik 

yapmış Şiraz kenti ile ilgili olarak; “Mecusîlerin farklı bir elbise giydiğini görmedim, taylesan 

(yeşil şal veya elbise) giyen acem âlimlerine de fazla raslamadım. Yeşil giyenlerin çoğu Hristiyan 

ve sarhoştu. Mecusîler kendi göreneklerini alenî olarak uygulayabiliyorlar" şeklinde bilgi 

vermiştir. Bu durum Kâdir-Billâh’ın oğlu Kâim-Biemrillah’ın 1037 yılında zımmîlerin 

                                                 
1335 Ebu Yusuf, Kitâbu’l-Harâc, 293. 

1336 Mehmet Aydın, Müslümanların Hristiyanlara Karşı Yazdığı Reddiyeler ve Tartışma Konuları (Ankara: Türkiye 
Diyanet Vakfı Yayınları, 1998), 28. 

1337 Mez, Onuncu Yüzyılda İslâm Medeniyeti; İslâm’ın Rönesansı, 48. 

1338 Mez, el-Hadâratü’l-İslâmiyye fi’l-Karni’r-Râbi’i’l-Hicriyye, 85. 

1339 Abbâsîlerin Mevâli politikası gereği ekonomik ve siyasi nedenlerden dolayı Müslüman olan Farısîler 
(Mecûsiler), Halife Harun Reşîd döneminde Bermekî sülalesinin etkisiyle gücünü artırmıştı. Bu politikanın, 
Müslümanlaşmaların hızlanmasında etkili olduğunu söyleyebiliriz. Bkz. Makrîzî, “Benî Umeyye Risâlesi”, çev. 
İrfan Aycan - Mahfuz Söylemez, İdeolojik Tarih Okumaları (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 1998), 198. Ayrıca 
bilgi için bkz. Mehmet Dalkılıç, “Bermekîlerin Düşüşü”, Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 15/1 (2010), 
183-197. 

1340 Marietta Stepanıants, “The Encounter of Zoroastrianism with Islam” çev. Cahid Kara, Journal of Islamic 
Research 23/2 (2012), 95. 

1341 Jenny Rose, Zoroastrianism: An introduction (London: I.B. Tauris, 2011), 165. 



 

190 

 

ayırdedilebilecekleri şekilde elbise giymelerini zorunlu kılan emrine kadar devam 

etmiştir.1342 

Büveyhîler döneminde, genel olarak Müslümanlar ile Mecûsîler, önemli bir sorun ve çatışma 

yaşamadan bir arada yaşamışlardır. Bunun doğal sonucu olarak kimi Mecusîler, zamanla 

Müslümanlaşarak toplumun içinde erimişledir.1343 Kaynaklar, Müslümanlar ile Mecûsîler 

arasında meydana gelen Kâdir-Billâh ve yakın dönem öncesine ilişkin tek bir çatışmadan 

bahseder. Büveyhîlerin başkenti Şiraz’da 369/979 yılında gerçekleşen bu çatışmada Sünnîler, 

Mecûsîlerin bir kısmını yaralamış bir kısmını öldürmüş ve evlerini yağmalamışlardı. Dönemin 

emiri Adüdüddevle ise, hemen olaya müdahale ederek sorumluları en ağır şekilde 

cezalandırıp tutuklatmıştır.1344 Bunun dışında kaynaklarda tespit edebildiğimiz önemli 

herhangi bir olay olmamıştır. 

Sâbiîler 

Dönemin gayrimüslim unsurlarından biri olan Sâbiîler ile ilgili kaynaklarda yeterli bilgi yer 

almamaktadır. Sâbiîler,1345 çoğu zaman Hristiyanlarla birlikte değerlendirilmiştir. Sâbiîlerin 

meleklere yahut yıldızlara taptığı, Mecûsîler ile Hristiyanlar veya Yahudiler arasında 

değerlendirildikleri ileri sürülmüştür.1346 Hamza el-Isfahânî (ö. 961), İbn Nedîm (ö. 995) ve 

el-Bîrûnî (ö. 1048) gibi İslâm âlimleri, Abbâsîler döneminde Harran bölgesinde yaşayanların 

Sâbiî ismiyle özdeşleştiğini,1347 yine Vâsıt ve Mezopotamya bölgesinde yaşayan grupların ise 

Hristiyanlık, Yahudilik ve eski Babil dinlerinin etkileşimiyle oluşan farklı din anlayışına sahip 

bir topluluk olduğunu belirtmişlerdir.1348 

Zımmî statüsünde değerlendirilen Sâbiîlerin diğer bölgelere nazaran daha yoğun olarak 

yaşadığı Harran bölgesi, İslâm döneminde Yunan kültürünün merkezi haline gelmişti. 

Özellikle felsefe, astronomi, tıp, matematik başta olmak üzere pek çok alanda ilim tahsil 

etmek isteyen kimseler, bu bölgede yoğunlaşmıştı.1349 Sâbiîlerin ilim alanındaki yetkinlikleri 

                                                 
1342 Makdisî, Ahsen’üt-Tekâsim fî Marifeti’l-Ekâlim, 429.  

1343 Güzel, Nâsır li-Dînillah’ın Halifeliği ve Şahsiyeti, 195. 

1344 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/385-386. 

1345 Sâbiîlik; Güney Mezopotamya’da yaşayan bir topluluk olup bölgede bulunanların dinleri için kullanılmaktadır. 
Sâbiîlik, Kur’an’da ismen bahsedilen (Bakara 62, Maide 69 ve Hac suresi 17. ayet) ancak inanç özellikleri 
hakkında bilgi bulunmayan bir din olarak görülmektedir. Geniş bilgi için bkz. İsmail Cerrahoğlu, “Kur’an-ı Kerim 
ve Sâbiîler”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10 (1962), 103-116; Şinasi Gündüz, İslâm ve Sabiîlik 
(İstanbul: Hikav Yayınları, 2020). 

1346 Bu değerlendirmeler için bkz. Taberî, Câmiu’l-Beyân fî Te’vîli’l-Kur’ân, thk. Ahmed Mahmûd Şâkir (Beyrut: 
Müessetü’r-Risâle, 2000), 2/146; Ebû Mansur Muhammed b. Muhammed b. Mahmud el- Mâtürîdî es-Semerkandî, 
Te’vilâtü Ehli’s-Sünne, thk. Dr. Mecîd Baslûm (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005), 1/485. 

1347 Bu konu ile ilgili görüşler için bkz. İsfahânî, Târîhu sinî mülûki’l-arz ve’l-enbiyâ, 7; Mes’ûdî, Mürûcü’z-Zeheb ve 
Me’âdinü’l-Cevher, 2/247; Muhammed b. İshak en-Nedîm, el-Fihrist, çev. Ramazan Şeşen, ed. Abdulkadir Coşkun 
(İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2019), 994-1076. 

1348 Mevlana Seyyid Ebu’l-Âla Mevdûdî, Tefhimü’l-Kur’an, çev. Ali Bulaç - Kurul (İstanbul: İnsan Yayınları, 1991), 
3/351; Şinasi Gündüz, Sâbiîler Son Gnostikler (İstanbul: Vadi Yayınları, 2016), 32. 

1349 Makdisî, Ahsen’üt-Tekâsim fî Marifeti’l-Ekâlim, 47-126. 



 

191 

 

ve meslek ahlâkları, halifeler ve devlet adamları tarafından tercih edilmelerinde önemli bir 

etken olmuştu.1350 

Kâdir-Billâh’ın hilafeti döneminde ve Büveyhî iktidarında daha ziyade Harran bölgesinde 

yaşamlarını sürdüren Sâbiîler, geçmişten gelen ilme düşkünlükleri ve yetkinlikleri nedeniyle 

bilhassa tıp, matematik ve tercüme faaliyetleri alanında devlet kademelerinde istihdam 

edilmiştir. Kimileri zamanla Hristiyanlığı, Yahudiliği, Mecûsiliği ve Müslümanlığı tercih 

ettikleri için toplumda yaygın olarak görülmemektedirler. 

5.3. Eğitim-Öğretim  

İslâm tarihinde Abbâsîler dönemine kadar bir asrı aşan zaman diliminde eğitim-öğretim 

faaliyetleri ve kurumları ile ilgili önemli gelişmeler yaşanmıştır. Dini ve fenni ilimlerle ilgili ilk 

sistemli çalışmalar, Emeviler zamanında başlamıştır. Ancak bu bilimlerin bağımsız hale 

gelmesi Abbâsîler döneminde olmuştur.  

Büveyhîlerin Bağdat’ı ele geçirerek Abbâsî hilafetine hâkim olduğu dönemde İslâm 

coğrafyası, her ne kadar siyasi açıdan parçalanmışlıklar ve çalkantılar yaşamış olsa da İslâm 

kültür ve medeniyeti, bu gelişmelerden önemli ölçüde olumsuz etkilenmemiş; aksine gelişim 

seviyesini tamamlayarak parlak bir dönem yaşamıştır.1351 İlmî alanda yaşanan bu gelişmeler 

nedeniyle IV./X. ve V./XI. asırlar, kimilerine göre “İslâm medeniyetinin altın çağı” kimilerine 

göre de “İslâm Rönesansı’nın gerçekleştiği bir devir” olarak değerlendirilmiştir.1352 

Büveyhîler, Abbâsîlerin iki asır boyunca oluşturduğu ilim, kültür ve medeniyet iklimini, kendi 

mezhepsel inançları özelinde farklı inanç ve anlayışlara daha fazla özgürlük alanı açarak ve 

                                                 
1350 Harranlı Sâbiî Sâbit b. Kurre (ö. 288/901) Ailesi ve onun oğlu Ebû Saîd Sinân b. Sâbit (ö. 331/943) tıp, 
matematik ve özellikle astronomi alanında ünlü iken, torunlarından olan İbrâhim b. Sinân b. Sâbit daha çok bir 
matematikçi ve mühendis, Sâbit b. Sinân (ö. 365/975-76) ise; tarihçi, hekim ve matematikçi olarak tanınmıştır. 
Sâbit b. Sinân, Müizzüddevle döneminde 925 yılında, dönemin veziri Muhammed b. Ubeydullah el-Hakanî 
tarafından Bağdat’ta bulunan bir hastaneye başhekim olarak görevlendirilmiştir. Ebû İshak İbrahim (ö. 
384/994), Müizzüddevle ve İzzüddevle Bahtiyar dönemlerinde bürokrat olarak görev yapmıştır. Hilâl b. 
Muhassin (ö. 448/1056), önemli bir ilim adamı ve tarihçi olup Büveyhi emirlerinden Fahrülmülk’ün 
bürokratlardan biri idi ve sonrasında Müslümanlığı benimsemiştir. Bu konuda geniş bilgi için bkz. Houlih Mehdi 
Zain Alabden, “Büveyhoğullarının Sarayında Görevli Olan Sâbiî Tarihçiler”, Selçuk Üniversitesi Selçuklu 
Araştırmaları Dergisi 11 (Güz 2019), 286-295. 

1351 Bu yüzyılda görülen siyasi bölünmüşlük ve mahalli idarelerin çoğalması; düşünsel yapıda çoğulculuğu, özgür 
düşüncenin gelişmesini, farklı inanç ve kimlikteki ilim adamlarının himaye edilmesi hususunda iktidarların adeta 
birbirleri ile yarış içerisinde olmasını beraberinde getirmiştir. Büveyhîlere bir müddet hizmet etmiş olan İbn 
Sînâ’nın (ö. 428/1037) yaşadıkları bu duruma en güzel örnektir. Önemli ilim adamlarından Mâverdî (ö. 
450/1058), Büveyhi emirleri Ebû Kalicâr ve Celâlüddevle ile yakın çalışma içerisinde olmuş ve himaye edilmiştir. 
Bu hususla ilgili geniş bilgi için bkz. Keklik, “Türk-İslâm Filozofu İbn Sînâ: Hayatı ve Eserleri”, 1-53; Ebü’l-Hasen 
Ali b. Muhammed b. Habib el-Basrî el-Mâverdî, Kitabü Nasihatü'l-Mülk (Siyaset Sanatı), çev. Mustafa Sarıbıyık 
(İstanbul: Ark Kitapları, 2016). Ayrıca bir ahlak felsefecisi, aynı zamanda tarihçi olan ve dönemin Büveyhi veziri 
Ebü’l-Fadl İbnü’l-Amîd’e uzun yıllar hizmet eden İbn Miskeveyh (ö.421/1030) ve İbn Nedîm (ö.385/995) 
dönemin önemli ilim adamlarındandır. 

1352 Clifford Edmund Bosworth, “et-Tanzîmü’l-askerî inde’l-Büveyhîyyîn fî’l-Irâk ve İrân”, çev.- thk. Abdülcabbâr 
Nâcî, Mecelletü’l-Mevrid 4/1 (1975), 33; Ahmet Güner, “Büveyhî Devlet Adamlarının Kitaba İlgileri ve 
Kütüphaneleri”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 13 (2001), 36; Mez, Onuncu Yüzyılda İslâm 
Medeniyeti, İslâm’ın Rönesansı, 7. 



 

192 

 

destekleyerek geliştirmişlerdir.1353 İlim ve kültürel hayatta adeta mezhepler üstü bir politika 

izlemişlerdir. Bu politika gereği Abbâsîlerden miras olarak devraldıkları ilmi birikim ile; 

Batı’da Rönesansın ve günümüz modern bilimin temeli sayılan çok sayıda ilim dallarının 

doğuşuna ve gelişimine, ayrıca mezhebî yaklaşım ile de Şiî düşüncenin gelişmesine, 

sistemleşmesine ve kendi görüşlerini içeren kaynak eserlerin ortaya çıkmasına katkı 

sağlamışlardır.1354 Dolayısıyla Büveyhîler dönemi; Zeydiyye ve Şîa’nın en büyük kolu olması 

hasebiyle İmâmiyye mezhebinin düşünce nezdinde akide, kelam, hadis, fıkıh ve muâmelât 

açısından büyük gelişim gösterdiği bir dönem olmuştur.1355 Bu gelişmelerden ötürü hicri IV. 

ve V. asır; siyasi hâkimiyet alanının etkinliği ile Şiî hadis külliyatının derlenmesi, tedvin 

edilmesi ve Şiâ ekolünün gelişmesi gibi nedenlerden dolayı Şiî asrı olarak 

nitelendirilmiştir.1356 IV./X. yüzyıl, Sünnî literatür açısından da parlak bir devir olmuştur. Bu 

yüzyılda özellikle hadis ilmi ile ilgili Kütüb-ü Sitte ismiyle anılan eser oluşturulmuş ve bu eseri 

Şiâ haricindeki diğer Ehl-i Sünnet mezhepleri de temel kaynak olarak tanımıştır. Bu yapılan 

çalışmalardan dolayı bu yüzyıla; Tahdîdu’n-nüsûs (ana metinlerin kayda geçirilmesi) 

denilmiştir.1357 

Hilafetin ve İslâm dünyasının merkezi olan Bağdat'ın yanı sıra uzun süre Büveyhîlere 

başkentlik yapmış olan Şiraz olmak üzere Rey, İsfahan, Hemedan, Buhara ve Semerkant gibi 

şehirler de ilim ve kültürün geliştiği, âlim ve ediplerin bir araya geldiği ve himaye edildiği 

önemli merkezler olmuştur.1358 Büveyhîler, bu merkezlerde kütüphaneler, rasathaneler ve 

eğitim-öğretim kurumları kurarak ilim adamlarının ve öğrencilerin hizmetine 

sunmuşlardır.1359 

                                                 
1353 Marcinkowski, “The Buyid Domination as the Historical Background for the Flourishing of Muslim Scholarship 
During the 4th/10th Century”, 11. 

1354 Şiîlerin ana kaynaklarından olan Kütübü’l-Erba’a olarak adlandırılan hadis külliyatının ortaya çıkmasında 
büyük emekleri olan önemli Şiî âlimler, Kuleynî (ö.329/941), Şeyh Sadûk (ö.381/991), Şeyh Müfîd (ö.413/1022), 
Şerîf er-Radî (ö.406/1015), Şerîf el-Murtazâ (ö.436/1044-45) ve Ebû Ca’fer et-Tûsî (ö.460/1067) gibi isimler Şiî 
düşüncenin gelişimine, eserleri ile de Şiâ literatürün oluşumuna büyük katkı sağlamışlardır. Bu düşünce 
ekolünün oluşmasında Kadı Abdülcabbar (ö. 415/1025) gibi Mu’tezilî âlimlerin etkisi de olmuştur. Ayrıca bkz. 
Harun Yıldız - Ferhat Maden, “Büveyhîler Dönemi Şiî Düşünürleri”, e-makâlât 10/2 (2017), 269-314; Aka, “X. 
yüzyıldan XX. yüzyıla kadar Şiîlik”, 71. 

1355 Güner, “Şiî Yüzyılında yahut Büveyhîler Devrinde Bağdat’tan Bazı Yansımalar”, 1/165; Laoust, İslâm’da 
Ayrılıkçı Görüşler, 197. Özellikle Büveyhîlerin en önemli hükümdarı Adüdüddevle döneminde ülke sınırlarının 
kuzeyde Cürcan, güneyde Umman, batıda Cezire, doğuda da Kirman bölgelerini kapsayacak şekilde genişlemesi 
ile birlikte uygulanan politikalar neticesinde düşünsel yapının özgürleşmesi, ilim ve kültürün gelişmesi sonucunu 
doğurmuştur. 

1356 Hodgson, İslâm'ın Serüveni, 2/38; Güner, “Büveyhîler Dönemi Çok Seslilik”, 48; Donohue, The Buwayhid 
Dynasty in Iraq 334 H. /945 to 403 H./1012: Shaping Institutions for the Future, 329; Bozkuş, Büveyhîler ve Şiîlik, 
95. 

1357 Bulut, Şîa'da Usuliliğin Doğuşu ve Şeyh Müfid, 71.  

1358 Mahmud Ganavi ez-Züheyrî, el-Edeb fî zıllî Benî Büveyh (Kahire: Emane Matbaası, 1949), 118; Müneymine, 
Tarihu ed-Devleti’l Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İçtimai ve es-Sekafi: Mukatatu Fars 334-447/945-1055, 313-323. Bu 
ilim ve kültür şehirlerinin artmasında; İslâm coğrafyasının içerisinde bulunduğu siyasi bölünmüşlük neticesinde 
kurulan yeni devlet ve emirliklerin, ilim ve kültüre büyük önem vermesiyle alternatif şehirler oluşturmak 
istemeleri gibi etkenlerin olduğunu söyleyebiliriz. 

1359 Mafizullah Kabir, “Libraries and Academies During the Buwayhid Period-946 A.D. to 1055 A.D.”, İslamic 
Culture 33 (1959), 31-33; Aydın Sayılı, The Observatory in Islam and its Place in the General History of the 



 

193 

 

5.3.1. Eğitim-öğretim kurumları 

Bu bölümde; İslâm kültürü ile oluşturulmuş, IV./X. yüzyılda ve Kâdir-Billâh döneminde 

varlığını sürdüren eğitim müesseseleri, ilim tahsil ve tedrisini sağlamak için kullanılan çeşitli 

eğitim-öğretim mekanları tanıtılacaktır.  

Küttab 

İslâm dünyasında kullanımı zamanla yaygınlaşan küttab kavramı; İslâmiyet’in ilk yıllarından 

itibaren öncelikli olarak çocuklara okuma-yazma öğretme mekanı olmakla birlikte bunun 

yanı sıra Kur’an’ın öğretildiği ve diğer temel dini bilgilerin verildiği ilk eğitim kurumları 

olarak tanımlanmıştır.1360 

Mektep kelimesiyle aynı anlamda kullanılan küttab,1361 batılı yazarlar tarafından “Kur’an 

okulu” olarak da isimlendirilmiştir.1362 Dolayısıyla İslâm’ın ilk dönemlerinden itibaren 

Emeviler, Endülüs Emevileri ve Abbâsîler dönemi de dahil olmak üzere mektep yerine küttab 

kavramının kullanıldığı görülmektedir.1363 Bu nedenle de pek çok araştırmacı, çocukların 

eğitim-öğretimini sürdürdüğü bu ilk eğitim müessesesi için bazen mektep bazen de küttab 

kavramını eserlerinde kullanmıştır. 

Hz. Peygamber döneminde temelleri atılan, Râşid Halifeler döneminde -özellikle Hz. Ömer’in 

uygulamalarıyla- belli bir sisteme oturan,1364 Emeviler döneminde ise daha da gelişen ve 

sayıları çoğalan bu ilk eğitim kurumu,1365 Abbâsîler döneminde çok daha yaygın hale 

gelmiştir.1366 Bu dönemde küttabların, başta büyük ve önemli yerleşim merkezleri olmak 

üzere hâkim olunan her bölgeye hatta köylere kadar yayıldığını görmekteyiz.1367 

                                                                                                                                                    
Observatory (Ankara: TTK Basımevi, 1960), 104-107; Güner, Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-
372/949-983), 207-211. 

1360 Mehmet Dağ- Hıfzurrahman R. Öymen, İslâm Eğitim Tarihi (Ankara: Milli Eğitim Basımevi, 1974), 65; Saîd b. 
Ahmed b. Muhammed ed-Dîvecî, et-Terbiye ve’t-ta’lîm fi’l-İslâm (Musul: 1982), 15; Chikh Bouamrane, “İslâm 
Tarihinde Eğitim Öğretim Kurumları”, çev. Nesimi Yazıcı, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (1984), 
279; George Makdisi, İslâm'ın Klasik Çağında ve Hristiyan Batı'da Beşeri Bilimler, çev. Hasan Tuncay Başoğlu 
(İstanbul: Klasik Yayınları, 2009), 58.  

1361 Küttâb teriminin mektep yerine kullanıldığına ilişkin bilgi için bkz. Dağ- Öymen, İslâm Eğitim Tarihi, 66. Jacob 
M. Landau da Küttab kesimesi ile Mekteb kelimesini aynı alnlamda değerlendirmiştir. Bkz. Jacob M. Landau, 
“Küttâb”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2003), 27/3. 

1362 Landau, “Küttab”, 27/3-4. 

1363 Kayaoğlu, İslâm Kurumları Tarihi, 45; Fatma Atasever, İslâm’ın İlk Üç Asrında Bir Eğitim Kurumu Olarak 
Küttablar (Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019), 4. 

1364 Hz. Ömer dönemi gelişmeleri için bkz. Muhammed Abdulhay b. Abdülkebir el-İdrisî el-Kettânî, et-Terâtibu’l-
İdâriyye, çev. Ahmet Özel (İstanbul: İz Yayıncılık, 1990), 1/110-112; İrfan Aycan v.dğr., Emeviler Dönemi Bilim, 
Kültür ve Sanat Hayatı (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2011), 81-85; Kazıcı, İslâm Medeniyeti ve Müesseseleri 
Tarihi, 335-338. 

1365 Emeviler dönemi gelişmeleri için bkz. Şakir Gözütok, İslâm’ın Altın Çağında İlim (İstanbul: Nesil Yayınları, 
2012), 65-72; Atasever, İslâm’ın İlk Üç Asrında Bir Eğitim Kurumu Olarak Küttablar, 35-40. 

1366 Dağ -Öymen, İslâm Eğitim Tarihi, 67-69. 

1367 Sarıçam -Erşahin, İslâm Medeniyet Tarihi, 168. 



 

194 

 

İlk eğitim kurumları olan küttablar, genellikle mescidin bir bölümünde veya bağımsız olarak 

mescide ve yerleşim yerlerine yakın mekanlarda hizmet vermekteydi. Küttabların; kolaylıkla 

ulaşılabilen merkezi bir noktada ve derse gelip-giden çocukların rahatlıkla seçilebilmesi için 

yerleşim alanlarının açık ve nisbeten yüksek bir yerinde olmasına özen gösterilirdi.1368 

Bağımsız bina olmayan küttablar ise öğretmenin kendi evinin bir odası, çadır veya dükkan 

gibi bölümler içerisinde olurdu.1369 Bunların inşa masrafları veya diğer giderleri, 

hayırseverler ve veliler tarafından veyahut vakıfça karşılanırdı.1370 

Küttabların icra ettiği fonksiyonlara baktığımızda; başlangıçta çocuklarla birlikte yetişkinlere 

yönelik hizmet veren, okuma-yazma, Kur’an öğretimi ve temel dini bilgilerin öğretildiği 

müesseseler iken, sonraki dönemlerde ise çocuklara yönelik hususi eğitim verilen kurumlar 

olarak faaliyet gösterdiği anlaşılmaktadır. Zamanla küttab eğitimi; çocukların öncelikle 

okuma-yazma, ardından Kur’an, hadis, Arap dili ve belagâtı ile diğer bazı dersler yoluyla 

temel bilgiler edinme ve onların İslâm ahlakı ile ahlaklanmalarını sağlayan müfredat 

içermiştir.1371 Burada temel eğitimi alan çocuklar, mescitlerdeki üst öğrenim olan ders 

halkalarına katılabilme yeterliliği ve donanımına sahip olabilmişlerdir. Dolayısıyla 

küttabların, mescit/cami eğitiminin bir alt seviyesi olduğuna ilişkin İmam-ı Şâfii’nin (ö. 

204/820) “Annem beni önce küttaba gönderdi. Kur’an öğrenmeyi bitirdikten sonra da cami 

eğitimine girdim”1372 açıklamasını yapması, bu eğitim müesseselerinin fonksiyonunu ortaya 

koymaktadır. 

Küttablardaki eğitim metodu; genellikle öğrencinin, öğretmenin söylediklerini tekrar etmesi 

ve ezberlemesi şeklinde uygulanmaktaydı.1373 Eğitim, Cuma günü hariç haftanın diğer 

günlerinde devam ettirilir, bayram günlerinde ise eğitime ara verilirdi.1374 Yine Abbâsîler 

dönemde halka hitap eden ve mektebü’l-âmme olarak isimlendirilen küttablar da 

bulunmaktaydı.1375 Bu küttablar, genellikle ders veren hocanın adıyla veya mahalle adıyla 

anılırdı.1376 Bu umûmî küttabların yanı sıra saraylarda da küttab eğitimi verilmekteydi. 

                                                 
1368 George Makdisi, Orta Çağ’da Yüksek Öğretim İslâm Dünyası ve Hristiyan Batı, çev. Ali Hakan Çavuşoğlu - Tuncay 
Başoğlu (İstanbul: Klasik Yayınları, 2012), 54-55. 

1369 Şeyzerî, Nihâyetu’r-rütbe fî talebi’l-hisbe, 103.  

1370 Landau “Küttâb”, 27/3. 

1371 Belâzürî, Ensabü’l-Eşrâf, 5/414; Landau “Küttâb”, 27/3-4. 

1372 Yâkut el-Hamevî, Mu’cem’ul-Udebâ ve İrşâdü’l Erib ila Ma’rifeti’l Edib (Beyrut: 1991), 5/191. 

1373 Yâkut el-Hamevî, Mu’cem’ul-Udebâ ve İrşâdü’l Erib ila Ma’rifeti’l Edib, 5/191; Aysun Gökmen, Eğitim ve Bilim 
Tarihinde Nizamiye Medreselerinin Yeri ve Önemi (Antalya: Akdeniz Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Yüksek Lisans Tezi, 2018), 7. 

1374 Landau “Küttâb”, 27/3. 

1375 Makdisi, Orta Çağ’da Yüksek Öğretim İslâm Dünyası ve Hristiyan Batı, 55.  

1376 Gözütok, İslâm’ın Altın Çağında İlim, 139. 



 

195 

 

Buralarda halifelerin, vezirlerin ve üst düzey devlet görevlilerin çocukları, daha zengin bir 

müfredatla ve özel ihtimamla eğitim görürlerdi.1377  

Küttablarda görev yapan muallimlerin ücretlerine gelince; Abbâsîler döneminde saraylarda 

görev yapan küttab muallimlerine yüksek miktarlarda ücret ödenirken1378 umûmî 

küttablarda görev yapanlar ise devlet eliyle değil daha ziyade velilerden belli bir miktar ücret 

almaktaydılar.1379 Muallimlerin ücret alması ile ilgili İmam Malik’in (ö.179/795); “Muallimin 

Kur’an öğretmesine karşılık ücret almasında beis yoktur. Hatta bununla ilgili akit yapsa bile bu 

onun için sahih ve helaldir. Ayrıca bu hususta muallimin bazı şartlar koşmasında bir mahsur 

yoktur.”1380 şeklindeki görüşü bu uygulamayı desteklemiştir. 

Büveyhîlerin 334/945 yılında Bağdat’ı ve hilafeti ele geçirmesinden sonra bu eğitim 

müesseseleri, varlığını ve fonksiyonunu aynen devam ettirmiştir. Şiîlerin iktidarı ele 

geçirmesi nedeniyle yoğunlukta bulundukları bölgelerde kendilerine has mahalleler ve 

ibadethaneler oluşmuş, inanç ve mezheplerinin öğretildiği hususi eğitim-öğretim mekanları 

ortaya çıkmıştır.1381 

Genel olarak küttablar, eğitim müesseseleri içerisinde başlangıç konumunda olduğu için her 

ne kadar fiziki mekan bakımından üst öğretim kurumları gibi modern ve gelişmiş olmasa da 

plansız ve sistemsiz bir eğitim programı yürütmemişlerdir. Ancak küttabların, eğitimin ilk 

basamağı olması hasebiyle en ücra köşelerde dahi var olması ve sayılarının çokluğu, bu 

kurumlarda yürütülen eğitimin içerik, metod ve yöntemleri hakkında detaylı bilgi sahibi 

olmamızı ve uygulanan programda sistemsel bir birlik oluşmasını da güç kılmaktadır. 

Bununla birlikte bu eğitim müessesesi, her ne kadar İslâmiyet’in ilk yıllarından itibaren 

adında, içerik ve yöntemlerinde değişiklikler yaşamış olsa da Müslüman her ferdin alması 

gereken en önemli temel eğitim basamağı olarak varlığını günümüze kadar dahi 

sürdürmüştür. 

Cami/Mescit 

İslâm’ın ilk devirlerinden itibaren cami/mescit, bir eğitim-öğretim mekanı olarak 

kullanılagelmiştir. Hz. Peygamber’in Medine’de inşa ettirdiği ve hem ibadethane hem de 

eğitim merkezi olarak kullandığı örnek uygulama, sonraki dönemlerde de esas alınarak 

devam ettirilmiş, yaygınlaştırılıp geliştirilmiştir.  

                                                 
1377 Fazlurrahman, İslâm, çev. Mehmet Aydın (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2008), 255; Gözütok, İslâm’ın Altın 

Çağında İlim, 135. 

1378 Nebi Bozkurt, “Mektep”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2004), 29/5. 

1379 Ebû Abdillah Muhammed b. Sahnûn Abdisselam b. Said et-Tenûhî el-Kayrevânî, Âdâbü’l-Mallimîn, çev. Faruk 
Bayraktar (İstanbul: Marmara Üniversitesi Vakfı Yayınları, 2006), 47.  

1380 İbn Sahnûn, Âdâbü’l-Mallimîn, 48. 

1381 Şiîlerin yoğunlukta bulunduğu Kerh Mahallesi’ndeki Cuma Camii hüviyetindeki Berasa Camii ve Vezir Sâbûr b. 
Erdeşir’in (ö. 416/1025) Kerh’te yaptırdığı Dâru’l-ilm adındaki kütüphanenin işlevine baktığımızda bu kanaatin 
oluşması doğaldır.  



 

196 

 

Mescit/Camiler, özellikle ilk eğitim müessesesi olan küttablarda temel eğitim alan kişilerin 

bir üst öğrenim gördüğü mekanlar olarak fonksiyon icra etmiştir. Abbâsîler döneminde 

cami/mescitlerde uygulanan halaka-î tedrîs1382 denilen eğitim metodunun zirveye ulaştığı, 

ders müfredatının zenginleştiği ve camilerde dini ilimlerin yanında beşeri ilimlerin de 

öğretildiği parlak bir dönem yaşanmıştır. Camilerde Kur’ân, tefsir, hadis, fıkıh ve kelam gibi 

sadece dini ilimler değil bunun yanında dil, edebiyat, şiir, tarih, tıp ve astronomi gibi sosyal 

bilimler ve fen bilimleri alanında da eğitim-öğretim faaliyetleri sürdürülmeye çalışılmıştır.1383  

Cami/mescitlerde derslerin işlenişi; ezber, tekrar, kavrama ve müzakere metodları 

uygulanarak gerçekleştirilmekteydi.1384 Bu dönemin önemli özelliklerinden bir diğeri de 

camilerde müderrislik görevinde bulunan meşhur âlimlerin ortaya çıkması olmuştur.1385 

Kâdir-Billâh döneminin önemli müderrislerinden meşhur hadis ve kıraat âlimi Ebu’l-Hasen 

ed-Dârekutnî (ö.385/995), Eş‘arî kelamcısı ve Malikî âlimi Ebû Bekr el-Bakıllânî 

(ö.403/1013), Hatib el-Bağdâdî ve Mâverdî gibi önemli öğrenciler yetiştiren dönemin ünlü 

Şafiî fakihi Ebû Hamid el-İsferâyinî (ö.406/1016), Hanefî fakihi Ebu’l-Hüseyn el-Kudûrî 

(ö.428/1037), Hanbelî fakihi Ebû Ya’lâ el-Ferrâ (ö.458/1066) ve öğrencisi olan Târihu 

Bağdad adlı eseriyle meşhur ünlü hadis ve tarih âlimi Hatib el-Bağdâdî (ö.463/1071) gibi 

ulemaları bunlara örnek olarak verebiliriz.1386 

Temel eğitimini tamamlamış her yaştan insan, cami ve mescitlerdeki ders halkalarına 

katılabilirdi. Mescitte ders veren hocalar, kendilerine uygun bir alan seçerler ve orada 

öğrencilerine ders verirlerdi. Böylelikle her âlimin kendine has ders halkaları oluşurdu. 

Bunlar, zaman zaman eğitimi verilen ilim dalı veya katılımcıları ile anılır olmuştu. Dilciler 

halkası (Halkatûn-Nahviyyin), Hadisçiler halkası, Bermekîler halkası gibi.1387 Bu halkalara 

devam eden öğrencilerde devam zorunluluğu olmayıp isteğe bağlı informal bir eğitim süreci 

uygulanmaktaydı. Kişiler, bazen bir ders halkasından ayrılıp başka bir ders halkasına da 

devam edebilmekteydiler.1388 

Mescitlerdeki ders halkalarında oturma düzeni, belirli bir hiyerarşiye göre olurdu. Ders 

halkasının başında hoca olur, her iki tarafına da en kıdemli iki talebesi oturur ve oturma 

düzeni kıdem sırasına göre devam ederdi. Bu nedenle talebeler, zamanla hocalarına yakın 

                                                 
1382 Hz. Peygamber’in Mescid-i Nebi’de sohbet esnasında Sahabîlerin oluşturduğu halkaya denilmektedir. Bu halka 
tüm kesimlere açıktı. Bkz. Eyüp Şimşek, “Camilerde Eğitim”, Anahatlarıyla İslâm Eğitim Tarihi, ed. Mustafa Köylü - 
Şakir Gözütok (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2017), 125-126; Mahmut Dündar, İlk Dönem İslâmi Eğitim Öğretim 
Faaliyetleri (İstanbul: İşrak Yayınları, 2011), 34. 

1383 Cahit Baltacı, “İslâm Medeniyetinde Câmi”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 3 (1985), 238; 
Kazıcı, İslâm Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi, 341. 

1384 Gözütok, İslâm’ın Altın Çağında İlim, 322-323. 

1385 Fazlurrahman, İslâm, 263-264; Makdisi, İslâm'ın Klasik Çağında ve Hristiyan Batı'da Beşeri Bilimler, 60.  

1386 Kâdîr-Billâh döneminin önemli âlimleri hakkında bilgi için bkz. Togel, Abbâsî Halifesi Kâdir-Billâh’ın Hayatı ve 
Şahsiyeti, 77-94. 

1387 Makdisi, Orta Çağ’da Yükseköğretim: İslâm Dünyası ve Hristiyan Batı, 52. 

1388 Gözütok, İslâm’ın Altın Çağında İlim, 157-158.  



 

197 

 

olabilmek için derslerinde başarılı olma arzusuyla çok çalışırlardı.1389 Her bir mescit veya 

caminin kendine has bir kütüphanesi olurdu. Âlimler, kendi kitaplarını burada muhafaza 

eder, vefatından sonra da teamül olarak bu mescitlerdeki kütüphanelere vakfederlerdi.1390  

Mescit ve cami, her ne kadar halk nezdinde aynı anlamda kullanılıyor olsa da eğitim açısından 

da farklılıklarının olduğu bilinmektedir. George Makdisi, cami ile mescit arasındaki ayrımın 

sadece ibadet edilen yer olmaları açısından değil aynı zamanda eğitim-öğretim müessesesi 

olarak işlevi bakımından da farklılık arzettiğini belirtir. Ona göre yerleşim yerlerinin 

merkezinde yer alan Cuma camilerindeki ders halkalarında ders verebilmek için devletin yani 

halifenin izninin şart olması hususu, camileri mescitlerden ayıran temel unsurlardan 

birisidir.1391 Dolayısıyla bu kapsamda Cuma camilerindeki ilim halkalarına yapılan müderris 

atamaları, bizzat halifenin onayı ile yapılmaktaydı. Mesela Bağdat’ta bulunan Mansûr 

Câmii’nde Hatîb el-Bağdâdî’nin öğrencilere ders verebilmesi ancak Kâdir-Billâh’ın izniyle 

gerçekleşmişti.1392 Yine Kâdir-Billâh’ın hocalığını da yapan Şafiî fakihi Ebû Hâmid el-

İsferâyînî’nin (406/1016) Bağdat’taki fıkıh alanı ile ilgili ilim halkasında ders vermesi de 

böyle olmuştur.1393 Halife Kâdir-Billâh’ın, küçüklüğünden itibaren hem dini ilimler alanında 

hem de dil ve edebiyat alanında iyi bir eğitim görmesi, dönemin meşhur âlimlerinden biri 

olan Ebû Ubeyd Ahmed b. Muhammed el-Herevî’den (ö. 401/1011) tefsir, hadis, fıkıh ve 

belâgat alanında dersler alması,1394 yine Hatîb el-Bağdâdî ve Mâverdî gibi pek çok âlimin 

yetişmesinde emeği olan Şafiî fakihi el-İsferâyînî’nin ilim tedrisinden geçerek dönemin Şafiî 

âlimleri arasında sayılacak derecede saygınlığının oluşması,1395 cami/mescitler ile 

saraylardaki eğitimin işlevi hakkında bizlere ipucu vermektedir. 

Büveyhîlerin Abbâsî hilafetine hâkim olduğu döneme genel olarak baktığımızda; 

cami/mescitlerin eğitim-öğretim müessesesi açısından icra ettiği fonksiyonunda herhangi bir 

değişikliğin olmadığını söyleyebiliriz. Yani bu dönemde de dini ve beşeri ilimlerin tedris 

edilmesi uygulaması devam etmiştir. Ancak sosyal yapı gereği Şiîlerin yoğun olduğu 

bölge/mahallelerdeki cami/mescitlerde, mezhepsel etki gereği Şîa âlimlerince oluşturulan 

literatürlerin tedris edilmesiyle kendi inanç ve fikirlerinin yanı sıra Mu’tezilî görüşlerin 

tesiriyle de eğitim faaliyetlerinde bulunulduğu aşikârdır. 

Camilerde halife ve iktidar sahiplerinin adlarının hakimiyet göstergesi olarak hutbelerde 

okunması geleneği, bu müesseselere dini ve siyasi misyon yüklemesi sebebiyle camilerin 

                                                 
1389 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 17/328; Gözütok, İslâm’ın Altın Çağında İlim, 322.  

1390 Abdulhamit Dündar, Selçuklular Devri Bağdat Medreseleri: İmam Azam Ebu Hanife Medresesi Örneği (İstanbul: 
Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2012), 15. 

1391 Makdisi, Orta Çağ’da Yükseköğretim: İslâm Dünyası ve Hristiyan Batı, 49. 

1392 Yâkut el-Hamevî, Mu’cemü’l-Üdebâ İrşâdü’l-Erîb ilâ Ma´rifeti’l-Edîb, 1/384.  

1393 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 15/113; Gözütok, İslâm’ın Altın Çağında İlim, 158-159. 
Ayrıca meşhur Eş‘ârî kelâmcısı ve Mâlikî fakihi Bakıllânî (ö. 403/1013) de öğrenimini tamamladıktan sonra Basra 
Camii’inde hocalık yapmıştır.  

1394 Zehebî, Târîhu’l-İslâm ve Vefeyâtü’l-Meşâir ve’l-A‘lâm, 8/374; Küçükaşçı, “Kâdir-Billâh”, 24/127. 

1395 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/450. 



 

198 

 

eğitim ve öğretim faaliyetleri açısından varlığını daha kapsayıcı ve etkili kılmıştır. Camilerin 

eğitim-öğretim alanındaki işlevi, daha sonraki dönemlerde medreselerin ortaya çıkmasına 

zemin hazırlamıştır. George Makdisi bu oluşumun; mescit, mescit-han kompleksi ve medrese 

olmak üzere üç aşamada gerçekleştiğini belirtir.1396 Bu anlamda cami/mescitler, hem 

medreselerin oluşumuna etki etmiş hem de insan kaynağı sağlamıştır. Sonuç olarak bu 

müesseseler, gerek dini gerekse tabiî ilimlerin gelişmesinde büyük rol oynamıştır. 

Beytü’l-Hikme / Kütüphaneler 

Emeviler döneminde mescitlerde, bazı ilim adamlarının evlerinde, saraylarda ve önemli 

devlet ricalinin mülklerinde başlayan kütüphanecilik, Abbâsîler döneminde daha da gelişmiş 

ve resmi bir hüviyet kazanmaya başlamıştır.1397  

Abbâsîler, tercüme faaliyetlerinin daha sistemli ve düzenli olması açısından gelişmiş bir 

kütüphane ve araştırma merkezi özelliği taşıyan bir kurum oluşturmuştu. Bu yapıya da 

‘Beytü’l-Hikme’ denilmiştir. Hikmet evi anlamına gelen ve Bağdat'ta kurulan Beyt'ül-

Hikme,1398 bir tercüme merkezi olarak faaliyette bulunmasının yanı sıra bir araştırma 

enstitüsü ve halka açık bir kütüphane olarak da kullanılmıştır.1399 Eğitim-araştırma merkezi 

olarak kullanılan Beytü’l-Hikmeler; başlangıçta bir kütüphane olarak hizmet vermekte iken 

daha sonra gelişerek birkaç kütüphaneden oluşan, kitaplarının çoğunluğunu da felsefe, tıp, 

matematik, astronomi gibi eserlerin oluşturduğu ve içerisinde pek çok mütercim ya da 

müstensihin çalıştığı, ileri seviye ilmî araştırmaların yapıldığı bir kurum olarak 

tanımlanabilir.1400 

Beytü’l-Hikmeler en gelişmiş ve sistemli haliyle; ‘kütüphane bölümü, tercüme bölümü ve 

rasathane bölümü’ olmak üzere üç bölümden oluşmaktaydı. Bu bölümlerden biri olan 

rasathanelerde; düzenli gözlem ile astronomi ve matematik alanlarında çalışmalar yapılır, 

kıblenin tayini ve ibadet vakitlerini tespit etmek gibi faaliyetlerde bulunulur, Ay, Güneş, 

gezegenler ve diğer yıldızların gözlemleri günlük olarak tutulurdu.1401  

Büveyhîlerin hâkimiyeti döneminde Bağdat başta olmak üzere, Şiraz ve Rey gibi önemli 

şehirlerde rasathane ve gözlemevleri kurulmuştur.1402 Büveyhî emirlerinden 

Şerefüddevle’nin (983-989) Bağdat’taki sarayının bahçesine yaptırdığı ve çok geniş ölçülü 

gözlem aletlerinin kullanıldığı büyük rasathanenin varlığı, Büveyhî emirlerinin astronomiye 

                                                 
1396 Makdisi, Orta Çağ’da Yükseköğretim: İslâm Dünyası ve Hristiyan Batı, 67.  

1397 Vural, İslâm Tarihi ve Medeniyeti, 7/268. 

1398 Beytü’l-Hikme hakkında geniş bilgi için bkz. Mustafa Demirci, Beytü’l-Hikme, (İstanbul: İnsan Yayınları), 1996; 
Mahmut Kaya, “Beytü’l-Hikme”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 6/88-90; 
Gazi Erdem, “İslam Kültür Tarihinin İlk İlimler Akademisi Beytü’l-Hikme", Dini Araştırmalar 16 / 42 (2013), 57-77. 

1399 Bozkurt, Mu‘tezile’nin Altın Çağı, 133. 

1400 Kan, Abbâsîlerin Birinci Asrında Bağdat, 229. 

1401 Demirci, Beytü’l-Hikme, 71-88; Kan, Abbâsîlerin Birinci Asrında Bağdat, 230. 

1402 Bilgi içi bkz. Sayılı, The Observatory in Islam and its Place in the General History of the Observatory, 104-107-
112-114. 



 

199 

 

olan ilgilerini gösteren örneklerden biridir. Bu rasathanelerin, Beytü’l-Hikme’ye bağlı olarak 

çalıştığı, tüm bu merkezlerin ve çalışmaların devlet tarafından bilhassa mali açıdan 

desteklendiği1403 söylenebilir. 

Büveyhî asrı, hâkimiyet bölgesi olan İran ve Irak’ta büyük ve kapsamlı kütüphanelerin inşa 

edildiği, ilim, kültür ve medeniyette farklı inanç ve düşüncelere alan açıldığı ve destek 

sunulduğu bir dönem olmuştu.1404 Bu dönemde mezhebî düşüncede oluşan özgür iklimin 

etkisiyle ve Mu‘tezilî görüşlerin tesiriyle Şîa literatürün oluşumuna katkı sağlanmıştır. Bu 

literatürün oluşmasında büyük katkısı olan başta Kâdir-Billâh dönemi Irak emirlerinden 

Bahâüddevle (989-1012) döneminin veziri Sâbûr b. Erdeşîr’in 383/993-994’de Kerh’te 

yaptırdığı Dârü’l-ilm adındaki ilim talebelerinin istifadesine sunulan kütüphanesi olmak 

üzere Şerîf er-Radî'nin (ö. 406/1015) ve Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân el-Büstî’nin (ö. 

354/965) Bağdat'ta oluşturduğu Dârü'l-ilmi ve Mu‘tezilî âlimlerin kütüphaneleri, Şiî 

düşüncenin ilmi-kültürel alanda gelişmesine önemli katkıları olan eğitim mekânları 

olmuştur.1405 Sâbûr b. Erdeşîr’in yaptırdığı bu kütüphanenin,1406 bilhassa Mu‘tezilî fikirleri 

yaymak için kurulmuş, içerisinde çoğunluğu meşhur âlimlerin ve hattatların kaleminden 

çıkmış onbin dörtyüz eserden oluşan kapsamlı büyük bir kütüphane olduğu 

anlaşılmaktadır.1407 Halife Kâdir-Billâh’da bu kütüphanenin faaliyetlerini engellemek ve 

etkisini azaltmak için Bağdat’ın Harbiye Mahallesi’nde Ehl-i Sünnet mensuplarına ve Sünnî 

inancına hizmet etmesi gayesiyle içerisinde önemli eserlerin bulunduğu ve ilim tedrisatı da 

yapılan büyük bir Cuma Câmii imar ettirmişti.1408 

Sonuç olarak Abbâsîlerde saray kütüphaneleri, özel ve genel kütüphaneler, cami/mescit ve 

medreselerde bulunan kütüphaneler şeklinde üç tip kütüphanenin varlığından söz 

edilebilir.1409  

 

 

                                                 
1403 İbn Ebî Usaybia, Uyûnu’l-Enbâ fî Tabakâti’l-Etıbbâ, 259-260.  

1404 Fatıma Ûrcî - Ali Asğar Chahian Boroujeni, “Büveyhîler Dönemi İlim ve Tıp Merkezlerinin Gelişiminde 
Vakıfların Rolü ve Âkıbetleri”, çev. Muhammed Uç, Akif 51/2 (2021), 216. Ayrıca Gazneli Mahmud’un, Abbâsî 
halifesi Kâdir-Billâh’a yazdığı fetihnâmede Rey ve Cibal kolunun son emiri olan Mecdüddevle’nin (997-1029) 
büyük bir kütüphaneye sahip olduğu da anlaşılmaktadır. Bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-
Ümem, 15/194-196. 

1405 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/366; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/464. 

1406 Sâbûr b. Erdeşîr’in yaptırdığı bu müessese hakkında geniş bilgi için bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-
Mülûk ve’l-Ümem, 14/366; Safedî, el-Vâfî bi'l-Vefeyât, 15/45-46; Olga Pinto, "The Libraries of the Arabs During the 
Time of the Abbasides", lslamic Culture 3/2 (1929), 210-243; Güner, “Sâbûr b. Erdeşir ve Dârü’l-İlmi”, 65-92. 

1407 İsmail E. Erünsal, “Dârülilim”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 8/539. 
Bu kütüphane, yaklaşık 70 yıl gibi bir süre hizmet ettikten sonra Selçuklu hükümdarı Tuğrul Bey'in (429-
455/1038-1063) Bağdat'a girişi esnasında 451/1059'da yağmalanarak ve yakılarak tahrip olmuştur. Bilgi için 
bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/366; Safedî, el-Vâfî bi'l-Vefeyât, 15/46. 

1408 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/365; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/458; İbn Kesîr, 
el-Bidâye ve’n-Nihâye, 15/447-448. 

1409 Güzel, “Nâsır li-Dînillah’ın Halifeliği ve Şahsiyeti”, 203. 



 

200 

 

İlim Meclisleri, Saray ve Hanlar 

İslâm tarihinde eğitim-öğretim mekanları olarak müderris ve âlimlerin hânelerinin de 

kullanıldığını görmekteyiz. Bu mekanları, bilgi ve ilmine değer verilen âlimlerin hânelerinde 

veya herhangi bir mecliste değişik zamanlarda informal eğitim yapılan ilmi sohbet ve dini 

eğitimin yapıldığı yerler olarak görebiliriz. Yani buralar, kendiliğinden zamanla oluşan, 

herkese açık bir mekanda isteyen herkese yönelik bir eğitim meclisi olması nedeniyle 

kurumsal bir eğitim-öğretimin yapıldığı müesseseler olarak değerlendirilemez. Ancak icra 

etmiş olduğu fonksiyon ve ilmi hayata katkısı nedeniyle buraları, eğitim yapılan mekanlar 

olarak görebiliriz. Abbâsîler dönemindeki bu ilim evleri ve meclisleri, sadece âlimlerin 

evlerinde değil aynı zamanda halifelerin sarayında ve diğer devlet adamlarının hanelerinde 

de faaliyet göstermekteydi. Bu meclislere farklı düşüncelere sahip ünlü âlimler, şairler ve 

edipler de katılmaktaydı.1410  

Büveyhî emirlerin ilme verdikleri önem nedeniyle Bağdat başta olmak üzere Şiraz, Rey, 

İsfahan, Hemedan, Buhara ve Semerkant gibi şehirler, ilim ve kültürün geliştiği, âlim ve 

ediplerin himaye edildiği önemli merkezler olmuştur.1411 Bu merkezlerdeki saraylar ve devlet 

adamlarının konutları, pek çok kitapların içerisinde yer aldığı, çeşitli ilim dallarında ileri 

seviye eğitimlerin verildiği ve önemli âlimlerin istihdam edildiği mekanlar olmuştur. Bu 

kapsamda Büveyhîlerin en önemli emirlerinden biri olan Adüdüddevle döneminde, inanç ve 

fikir hürriyeti sağlanmış, önemli ilim adamları desteklenerek ülkede istihdam edilmeye 

çalışılmıştır. Bu politika gereği İbn Sînâ, Büveyhîlerin Rey kolunun emirlerinden 

Mecdüddevle’ye sığınarak orada hizmet etmiş, ardından Fahrüddevle’nin oğullarından 

Şemsüddevle’nin vezirliğini de üstlenmiştir.1412 Kâdir-Billâh ve oğlu Kâim-Biemrillah dönemi 

bürokratlarından Mâverdî (ö. 450/1058), Büveyhî emirleri Ebû Kâlîcâr ve Celâlüddevle ile 

yakın ilişkiler kurmuş ve sarayda himaye edilmiştir. Ayrıca dönemin Büveyhî veziri Ebü’l-

Fadl İbnü’l-Amîd’e uzun yıllar hizmet eden ahlak felsefecisi İbn Miskeveyh (ö. 421/1030) de 

saraylarda istihdam edilmiştir.1413 Kısacası saraylar veya devlet erkânının resmi konutları, 

hanedan mensuplarının ve devlet adamlarının çocuklarının eğitim gördüğü ve yetiştiği ilk 

eğitim basamağından üst seviye eğitim basamağına kadar her seviyede eğitimin verildiği, 

                                                 
1410 Mesela Harun Reşid zamanında yapılmış olan bu ilim meclislerine; ünlü tarihçilerden Vakıdî (ö. 207/822), 
şairlerden Ebû Nüvas (ö. 198/813), dilbilimci Ebû Ubeyde (ö. 210/825), müzisyen Musullu İbrahim ve oğlu İshak, 
meşhur âlim İmam Ebû Yusuf (ö. 182/799) gibi dönemin önemli âlimleri ve bilginleri katılmıştır. Bkz. Bozkurt, 
Abbâsîler, 227; Kazıcı, İslâm Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi, 346-347. 

1411 Züheyrî, el-Edeb fî zıllî Benî Büveyh, 118; Müneymine, Tarihu ed-Devleti’l Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İçtimai ve es-
Sekafi: Mukatatu Fars 334-447/945-1055, 313-323.  

1412 Geniş bilgi için bkz. İbn Hallikan, Vefeyâtü’l-Ayân ve Enbâ’u Ebnâ’iz Zaman, 2/157. 

1413 Keklik, “Türk-İslâm Filozofu İbn Sînâ: Hayatı ve Eserleri”, 1-53; Mâverdî, Kitabü Nasihatü'l-Mülk (Siyaset 
Sanatı). 



 

201 

 

çeşitli ilim dallarında öğretimin yapıldığı ve ünlü âlimlerin müderrislik yaptığı mekanlar 

olmuştur.1414 

Eğitim-öğretim müessesesi olarak değerlendireceğimiz bir diğer mekan hanlardır. 

Medreselerin yeterli gelmediği veya bulunmadığı bölgelerde konaklama işlevini bu hanlar 

görürdü. Eğitim ve öğretim müesseselerinin en önemli sorunu ve gereksinimi olan konaklama 

ihtiyacını karşılayan hanlar, eğitim için şehir dışından gelen öğrencilere bir nevi yurt işlevi 

görmekteydi. V./XI. yüzyılda Bağdat’ın her iki yakasında da bu amaçla kurulan hanlar 

bulunmaktaydı. Örneğin Bağdat’ın batı yakasında bulunan ve Hanefi fıkıh öğrencilerinin 

kaldığı han, Şiî-Sünnî çatışmaları neticesinde Kerhliler tarafından Kâdir-Billâh’ın oğlu Halife 

Kâim-Biemrillah zamanında 1051 yılında yakılmış ve tahrip edilmişti.1415 Bağdat’ın doğu 

yakasındaki Babü’l-Merâtib Mahallesi’nde, müderrisliğini Ebû İshak eş-Şirâzî’nin 

(ö.476/1083) yaptığı mescidin karşısında bulunan ve Şâfiî fıkıh öğrencilerinin konakladığı bir 

başka han da bulunmaktaydı.1416 

Sonuç olarak hanlar; medrese öncesi veya medreselerin ihtiyaca cevap verememesi 

durumlarında öğrencilerin barındığı yurt mahiyetindeki mekanlar olup, eğitim-öğretimdeki 

konaklama ihtiyacını karşılamalarından dolayı ve bu mekanlarda ayrıca eğitim-öğretim 

faaliyetlerinin de devam ettirilmesi nedeniyle önemli bir işlev görmüştür.  

Medrese 

İslâm tarihinde eğitim-öğretim müesseselerinin gelişim sürecinde; cami/mescitlerin çok 

işlevsel fonksiyonlar icra etmesi ile birlikte oluşan kütüphaneler, ilim meclisleri, hanlardan 

sonra medreselerin eğitim kurumu olarak oluşmaya başladığını ifade edebiliriz. Bu yönüyle 

medreseleri; kendinden önce oluşmuş, varlığını devam ettiren veya ettiremeyen eğitim-

öğretim müesseselerinden ortak yönler barındıran ileri seviye bir eğitim kurumu olarak 

tanımlayabiliriz. 

Eğitim kurumu olarak ilk medreselerin ne zaman inşa edildiği hususunda tam bir netlik 

bulunmamaktadır. Başlangıçta “Medrese” tabirinin, tüm ilim evleri ve hangâhlar için de 

kullanılıyor olmasından dolayı medreselerin gerçekte kurulmuş olduğu tarihten daha önce 

hizmet vermeye başladığı iddia edilmektedir.1417 

                                                 
1414 Kâdir-Billâh’ın da hanedan mensubu olması dolayısıyla dönemin Şafii âlimleri arasında zikrediliyor olması, 
saraylardaki eğitimin işlevi hakkında bizlere ipucu vermektedir. 

1415 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târih, 7/301. 

1416 Makdisî, Orta Çağ’da Yükseköğretim: İslâm Dünyası ve Hristiyan Batı, 62.  

1417 Medreselerin kuruluşu, Me’mun’un halifeliği öncesi Horasan Valiliği’ne kadar götürülmektedir. Bkz. Yâkût el-
Hamevî, Mu’cemü’l-Büldân, 5/331. Zehebî’ye göre medrese olarak ifade edilen ilk yapının, fakih ve muhaddis es-
Sıbgî adıyla meşhur Ahmed b. İshâk (ö. 342/954) tarafından Nîşâbur’da kurulan “Dârü’s-sünne” olduğu 
belirtilmektedir. Bkz. Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-Nübelâ, 17/170. Makrîzî ise bu yapıların medrese olarak 
değerlendirileceğini ifade etmekle birlikte bu mekanlar için “medrese” ifadesini kullanmamıştır. Aksine Makrîzî, 
sistemli ve kurumsallaşmış medreselerin X. yüzyılda başladığını belirtmiştir. Bkz. Makrîzî, el-Hıtatü’l-Makriziyye 
(el-Mevâ‘iz ve el-İ‘tibâr bi Zikr el-Hıtât ve’l-Âsâr), 2/262-263. 



 

202 

 

Kâdir-Billâh döneminin Büveyhî emiri Bahâüddevle’nin vezirlerinden olan Sâbûr b. Erdeşîr’in 

(ö.416/1025) Bağdat’ın batısındaki Kerh’te yaptırdığı Dârü’l-İlm denilen mekanın, Nizâmiye 

medreselerinden çok daha önce -383/993 yılında- kurulan ve fukaha için tahsis edilen ilk 

medrese olduğu da dile getirilmiştir.1418 Ancak Ebû Nasr Sâbûr b. Erdeşîr’in kurduğu bu 

yapının durumuna ve işlevine tam olarak baktığımızda burasının; daha ziyade Mu‘tezilî 

fikirleri yaymak için kurulmuş ilmi araştırma ve tartışmaların yapıldığı, içerisinde pek çok 

eserin yer aldığı kapsamlı büyük bir kütüphane olduğu anlaşılmaktadır.1419 

Bu bilgilerden hareketle kurumsal anlamda medreselerin; belli bir süre Nişabûr’da1420 

altyapısı oluştuktan sonra Selçuklu veziri Nizamülmülk tarafından Bağdat’ta Nizâmiye 

Medresesi adıyla 459/1067 yılında kurulduğu1421 ve çeşitli bölgelere de yayıldığı ağırlıklı 

görüştür. Bu nedenle Nizâmiye Medreseleri öncesi kurulan ve medrese fonksiyonu icra ettiği 

söylenen bu eğitim müesseseleri, camiden medreseye geçiş süreci olarak değerlendirilen 

eğitim mekanları olarak görülebilir.  

Ribat 

Ribât; “düşman saldırılarını önlemek için sınır boylarında nöbet tutmak” anlamına gelmekle 

birlikte Kur’ân-ı Kerîm’de; “min ribâtü’l-hayl” (cihad için süvarilerin atlarını bağlayıp 

bekledikleri yer)1422 ve “râbitû” (Cihad için hazırlıklı olun)1423 şeklinde ifade edilmiştir. 

Hadislerde ise, Allah yolunda savaşmak için atların hazır tutulmasının yanı sıra daha çok 

“nöbet tutmak” ve “sınır muhafızları” anlamlarında kullanılmıştır.1424  

Ribâtlar, başlangıçta Suriye ve Kuzey Afrika sahillerinde özellikle Bizans saldırılarına karşı 

sınır boylarındaki askeri üs işlevi görmekteydi.1425 İslâm’ın sınır boylarında nöbet tutmayı ve 

vatanı korumayı yüce gösteren emir ve tavsiyeleri gereği buralardaki gönüllü muhafızların 

sayıları giderek artmış ve burada görev alan mücahidlere murâbıt, bulundukları askeri üsse 

de ribât adı verilmiştir. Ayrıca içerisinde odaların, gözetleme kulelerinin, silah depolarının, 

                                                 
1418 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, 14/366; Nebi Bozkurt, “Medrese” Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi  (İstanbul: TDV Yayınları), 28/324. 

1419 Erünsal, “Dârülilim”, 8/539. 

1420 Nişabur, İran’ın kuzeydoğusunda bulunan tarihi önemli bir eyalettir. Şehrin tarihi ve önemi hakkında geniş 
bilgi için bkz. İsmail Pırlanta, Ortaçağın İncisi Nişabur (İstanbul: Hikmetevi Yayınları) 2013 

1421 Nizamiye medreselerinin kuruluşu ve fonksiyonu ile ilgili bilgi için bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-
Mülûk ve’l-Ümem, 16/91, 102-103; Muhammad al-Faruque, “The Development of the Institution of Madrasah and 
the Niẓâmiyah of Baghdad”, IS 36/3 (1987), 253-263; Güray Kırpık, Nizâmiye Medreseleri, Ortaçağın 
Yükseköğretim Kurumu (Ankara: Anıl Matbaa ve Ciltevi, 2009). İbn Hallikan’da medreseleri ilk inşa eden kişinin 
Nizamülmülk olduğunu belirtmiştir. Bkz. İbn Hallikan, Vefeyâtü’l-Ayân ve Enbâ’u Ebnâ’iz Zaman, 2/129. 

1422 Enfâl suresi 8/60. 

1423 Âl-i İmrân suresi 3/200. 

1424 İsmail Yiğit, “Ribât”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 35/76. 

1425 Abbâsîler döneminde bu amaçla ilk kez Halife Harun Reşid zamanında günümüz Tunus sınırları içerisinde yer 
alan bir bölgede Afrika Valisi Herseme b. A’yan tarafından 179/795 yılında Münestîr (Monastir) Ribâtı 
yaptırılmıştır. Ayrıca Sicilya’nın fethinde büyük role sahip olan Sûse (Sousse) Ribâtı da 206/821 yılında Ağlebîler 
tarafından yaptırılmıştır. Bilgi için bkz. Bülent Çetinkaya, Orta Çağ İslâm Dünyasında Ribât: VII-XIII. Asırlar Arası 
(Sakarya: Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2003), 42-44. 



 

203 

 

ahır ve hamamların bulunduğu, aynı zamanda ibadethanelerin de yer aldığı müstahkem yapılı 

kaleye benzer yapılar olarak da tanımlanmıştır.1426 Bu nedenle ribâtları, kurumsal ve tam 

olarak bağımsız bir eğitim-öğretim kurumu olarak değerlendiremeyiz. Ancak fetihler yoluyla 

sınırların genişlemesiyle birlikte ribâtların sayısı artınca buradaki gönüllü mücahitler, askeri 

eğitimin yanı sıra inanç ve görüşlerini sınır bölgelerinde yaymak isteyen şeyh ve dervişlerden 

de İslâmî ilimler tâlim etmeye başlamışlardı.1427 Bu yönüyle de buraları, informal eğitim 

verilen mekanlar olarak değerlendirebiliriz.  

Fetih hareketlerinin azaldığı ve durma noktalarına geldiği dönemlerde ise, özellikle III./IX. 

yüzyıldan itibaren İran ve Mâverâünnehir bölgesindeki ribâtların, askeri yapısını kaybederek 

tasavvufî yönünün ağırlık kazanmaya başladığını, zamanla tekke ve zâviyeye dönüştüğünü 

görmekteyiz.1428 Bu özelliği gereği İslâm coğrafyasının farklı bölgelerinde zamanla ribât ile 

hangâh ve zâviye kelimelerinin taşıdığı anlamda birliktelikler yaşanmıştır. Tasavvufî bir 

eğitim yeri haline gelen bu mekanları, İslâm dininin fetihçi karakteri yanında ilmî olarak da 

toplumun gelişmesine katkıda bulunmayı amaç edindiğinin1429 bir kanıtı olarak görebiliriz.  

Hangâh ve zâviyelerde olduğu gibi ribâtlarda da özellikle hadis ve fıkıh derslerinin yapıldığı 

görülmektedir. Bu kapsamda Hatib el-Bağdâdî’nin hocası olan Ebû Sa‘d Ahmed b. Muhammed 

b. Ahmed el-Malinî el-Herevî (ö. 412/1022), Kâdir-Billâh’ın onayı ile Bağdat’ta bulunan el-

Mansur Camii’nin yanındaki Sûfiye Ribâtı’nda 409/1018 yılında hadis dersleri vermiştir.1430 

Tüm bu bilgiler sonucunda ribâtlar ile ilgili olarak; başlangıçta askeri gayelerle ortaya çıkmış 

olup sayılarının çoğalması ve fetihlerin durma noktasına gelmesi sonucunda, zamanla 

tasavvufî bir yön kazarak ilim ve irfanın öğretildiği hangâh ve zaviyelere evrildiğini 

söylebiliriz. 

 

 

 

 

 

 

                                                 
1426 Necâh el-Kabbâsî, “El-Meâhid ve’l-Müessesâtü’t-Ta’lîmiyye fi’l-Âlemi’l-İslâmî”, Mecelletü’l-Müerrihu’l-Arabî 

İttihâdü’l-Müerrihîne’l-Arab 19 (1981), 180. 

1427 Ebû Hafs Şihâbuddin Ömer b. Muhammed b. Abdillâh b. Ammûye el-Kureşî el-Bekrî es-Sühreverdî, Avârifu’l-
Meârif (Beyrut: 1966), 103-117; Yiğit, “Ribât”, 35/77. 

1428 Yiğit, “Ribât”, 35/77. 

1429 Çetinkaya, Orta Çağ İslâm Dünyasında Ribât: VII-XIII. Asırlar Arası, 30-36. 

1430 Hatib el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd ev Medîneti’s-Selâm, 4/372. Ayrıca IX. yüzyılın başlarında Semerkant'ta 
yaşayan meşhur kelâm âlimi Ebû Mansûr Mâturidî (ö. 333/944) ile çağdaşı filozof Ebu'l-Kâsım İshak b. 
Muhammed el-Kâdî el-Hakîm es-Semerkandi (ö. 342/953), Ribât-ı Gâziyân'da kelâm ve hikmet dersleri 
vermişlerdir. Bkz. Fuad Köprülü, “Ribat”, Vakıflar Dergisi 2 (1942), 272. 



 

204 

 

SONUÇ 

 

İslâm tarihinde 750-1258 yılları arasında hüküm süren Abbâsîler, Emevi iktidarına karşı 

yapılan ihtilalle iktidara gelmiş ve İslâm coğrafyasında yaklaşık beş asır boyunca hüküm 

sürmüş bir hanedan devletidir. Bu hanedan devletin yaklaşık yüzyılı -85 yıla yakın bir süre- 

Halife Kâdir-Billâh ve oğlu Kâim-Biemrillah döneminde geçmiştir.  

Kâdir-Billâh henüz hilafete gelmeden önce, Abbâsî halifesi Râzî-Billâh’la (324/936) başlayan 

‘emîrü’l-ümerâlık’ sistemi ile yönetimde şekilsel bir çift başlılık ortaya çıkmış, bütün yetki ve 

irade, görevlendirilen emîrü’l-ümerâda olmuştu. Bu yapı nedeniyle merkezi otorite 

zayıflamış, emîrü’l-ümerâların hilafet makamı ve halifeler üzerindeki yaptırım gücü ise 

artmıştı. Yönetimdeki çiftbaşlılık ve dirâyetsizlik, eyaletlerin merkezi yönetimden bağımsız 

hareket etmesine ve bağımsızlıklarını kazanmasına, bunun neticesinde de ekonominin 

zayıflamasına neden olmuştu. Yönetimde oluşan çift başlı sisteme yabancı olmayan Abbâsîler, 

Büveyhîlerin 334/945 yılında hilafeti ele geçirmesiyle tarihte ilk kez Şiî anlayışa sahip bir 

yönetimin güdümüne girmişti. Artık Büveyhî emirleri, emîrü’l-ümerâ tayin edilmiş ve 

iktidarın gerçek sahipleri olmuştu. İşte bu emirlerden Bahâüddevle’nin, Tâi‘-Lillâh’ı darbe ile 

halifelikten indirmesinin ardından ordu içindeki Deylemlilerin ve Türklerin de onayını alarak 

halifeliğe getirdiği Kâdir-Billâh, Abbâsîlerin yirmi beşinci halifesi olmuş ve bu görevi yaklaşık 

kırk yıl Büveyhî emirlerinden Bahâüddevle, Sultânüddevle, Müşerrifüddevle ve Celâlüddevle 

dönemlerinde geçirmiştir. 

Kâdir-Billâh, her ne kadar veliaht olmamış olsa da hanedan mensubu olması dolayısıyla iyi bir 

eğitim almıştır. Hilafeti döneminde ortaya koyduğu görüşlerle dönemin Şâfiî âlimleri arasında 

sayılacak derecede ilmi birikime sahip olması ve kendi ismiyle anılan Kâdirî Akîdesi’ni 

kaleme alması hem kitâbet ilmine hem de akâid ilmine vakıf olduğunu ve bu kapsamda iyi bir 

eğitim aldığını ortaya koymaktadır.  

Kâdir-Billâh’tan önce hilafet makamında olan amcasının oğlu Tâi‘-Lillah, Büveyhî 

egemenliğinde yaklaşık 17 yıl son derece etkisiz bir yönetim sergilemişti. Onun Abbâsî tarihi 

ve Sünnî siyaseti açısından en büyük talihsizliği, Büveyhîlerin güçlü emirlerinden biri olan 

Adüdüddevle (ö. 372/983) ve oğlu Bahâüddevle (ö. 403/1012) dönemlerinde görev yapması 

olmuştur. Hilafeti ele geçirmekle suçlanan ve bu nedenle de Batiha’ya sığınan Kâdir-Billâh’ı 

himaye eden Emir Mühezzibüddevle ile Büveyhî emiri Bahâüddevle’nin akrabalık ilişkisi, 

Abbâsî halifesi Tâi‘-Lillâh ile sorunlar yaşayan Bahâüddevle’nin, Tâi‘-Lillâh’ı azlederek yerine 

Kâdir-Billâh’ı atamasında etkili olmuştur. Bahâüddevle tarafından 381/991 yılında halifeliğe 

getirilen Kâdir-Billâh, halifeliğinin hemen başlangıcında birbirlerine ihanet etmeyeceklerine 

ve beyat şartlarına uyacaklarına dair ahitleşmişlerdi. Ayrıca Kâdir-Billâh, Bahâüddevle’nin 

kızı Sekine ile evlilik gerçekleştirerek iki taraf arasında akrabalık ilişkisinin kurulmasını da 

sağlamıştı. Aralarında oluşan bu yakın ve uyumlu ilişkiyi, devletin menfaatleri doğrultusunda 



 

205 

 

kullanmayı iyi bilen Kâdir-Billâh, hilafet otoritesini yeniden tesis ve inşâ etme amacına; 

pragmatik siyaseti, cesur ve sabırlı karakteri, ilmi bilgi ve birikimi sayesinde aşama aşama 

ulaşmayı hedeflemiştir. Bunu da etkili staratejik bir tavırla gerçekleştirmeye çalışmıştır. Uzun 

süren iktidarının özellikle ikinci yarısından sonra hilafetin saygınlığı, siyasi ve idari gücü 

yeniden oluşmaya başlamıştır. Zamanla Büveyhîlerin içine düştüğü iktidar çatışması ve buna 

bağlı olarak güç kaybı yaşaması neticesinde hilafetini güçlendirerek insiyatif alabilmiş, akılcı 

yaklaşımı ve güç dengelerini gözetme yeteneği ile de halifeliğin siyasi gücü konusunda umut 

verici gelişmelere kapı aralayabilmiştir. Kâdir-Billâh, her ne kadar Şiî bir hanedanın 

tahakkümü altında olmuş olsa da izlediği uzun soluklu, etkili bir siyaset nedeniyle zaman 

zaman Şîa’ya karşı açıktan tavır alabilme gücünü gösterebilmiş, Sünnîliği yeniden hâkim 

kılmaya çalışmıştır. Bölgenin önemli bir gücü haline gelen Gaznelilerin Sünnî politikalarına 

desteği, kendisinden sonra iktidara gelen oğlu Kâim-Biemrillah zamanında ise Selçukluların 

bu politikaya katkısı, içinde bulunulan asrın hem siyasi hem de dini açıdan; “Sünnî 

Yenilenme/Diriliş” şeklinde isimlendirilmesine sebep olmuştur. 

Kâdir-Billâh’ın hilafete henüz gelmeden önce Büveyilerin Irak emiri Muizzüddevle’nin 

Bağdat’ta daha önce görülmeyen “Âşûrâ Mâtem Merasimi, Gadîr-i Hum Bayramı, Sebbü’s-

Sahâbe (Sahâbeye Hakaret) ve Şiî Ezanı Okutmak” gibi uygulamaları başlatarak gelenek halini 

almış olması, mezhepsel çatışmaları ve toplumsal kutuplaşmaları körükleyen önemli 

etkenlerden birisi olmuştur. Her iktidar gibi Büveyhîlerin de zamanla bu iç çatışmalar 

nedeniyle zayıflama sürecine girmesi, Kâdir-Billâh’a hilâfete eski güç ve saygınlığını 

kazandıracak fırsatları değerlendirebilme olanağı tanımış; bu kapsamda Bağdat’ta yarım 

asırdır devam eden Şiî hâkimiyetine karşı, Sünnî inancın hâkim kılınması amacıyla hilâfet 

kurumu adına etkili bir mücadelenin de başlatılması imkanını vermiştir. Bu amaçla Şiîlerin 

özel gün ve bayramlarına karşı alternatif olarak Gadîr-i Hum gününden sekiz gün sonra 26 

Zilhicce bayram ilan edilmiş ve 10 Muharrem gününden sekiz gün sonra 18 Muharrem ise, 

Mus’ab b. Zübeyr’in türbesinin ziyaret edilebilmesi için yas günü kabul edilmiştir. Yine 

Büveyhî veziri Sâbûr b. Erdeşîr’in, 383/993 yılında Şiîlerin yoğunlukta bulunduğu Kerh’te 

kurduğu ve “Dârü’l-İlm” adıyla bilinen büyük bir kütüphaneye karşılık, Bağdat’ın Harbiye 

Mahallesi’nde Ehl-i Sünnet mensuplarına ve Sünnî inancına hizmet etmesi gayesiyle Cuma 

namazlarının da kılınacağı, aynı zamanda içerisinde önemli pek çok eserin yer aldığı ve ilim 

tedrisatı da yapılan büyük bir Cuma Câmii inşâ edilmiştir. 

Kâdir-Billâh, akılcı siyaseti sayesinde 384/994 yılında Şiîlerce değer verilen ulemadan Şerîf 

Ebû Ahmed el-Musevî ile ona vekâlet eden iki oğlu Şerîf el-Murtazâ ve Şerîf er-Radî’yi 

Tâlibîlerin (Alevîlerin) nakibliğinden azledebilmiştir. Şiîlerce büyük saygı duyulan bu din 

adamlarının azledilmiş olması, Kâdir-Billâh ve Sünnî siyaseti açısından cüretkâr ve önemli bir 

adım olarak görülmüştür. Bu konuda asıl kırılma ise; Bahâüddevlenin 394/1004 yılında 

dönemin Şiî-İmâmiyye ekolünün saygın ulemasından ve on iki imam neslinden gelen Şerîf 

Ebû Ahmed el-Mûsevî’yi “Kâdı’l-Kudât”, “Hac Emirliği”, “Mezâlim Mahkemeleri Başkanlığı” ve 

“Nikâbetü’t-Tâlibîn” gibi dini, siyasi ve içtimai statüsü bulunan bu dört önemli makama 



 

206 

 

atamak istemesi sonucu Kâdir-Billâh’ın bu dayatmaya Kâdı’l-Kudâtlık görevini veto ederek 

kısıtlı bir şekilde onay vermesiyle olmuştur. 

Büveyhîlerin zayıflama sürecine girmesi ile birlikte Bağdat’ta Sünnî ekolü temsil eden 

Hanbelîler, Kâdir-Billâh’ın da desteğini alarak faaliyetlerini genişletmeye başlamıştır. 

Büveyhîlerin, Hanbelîlik üzerinden Sünnîliğe yönelik olumsuz tutum ve yaklaşımları, Şiîliğe 

muhalif olan kesimlerin bu alanda tek savunucu olarak gördükleri Hanbelîlik etrafında 

kenetlenmelerini sağlamış, halifenin destek ve siyasi girişimleri de bu durumu 

kolaylaştırmıştır. Dolayısıyla ortak düşman olarak gördükleri Şiî Büveyhî iktidarına karşı 

yapılan mücadele, Hanbelîler ile Abbâsî hilafetini birbirine yakınlaştırmıştır. Kâdir-Billâh, 

Büveyhî iktidarına karşı hem mevzi kazanmak hem de batıl görüş ve itikadlara karşı Sünnîliği 

hâkim kılmak için Hanbelîlerin yanında durmuş, Mu‘tezile ve Şîa gibi gruplara da elinden 

geldiğince baskı uygulamıştır. 

Adüdüddevle sonrası dönemde Büveyhî emirlerin birbirleri ile yaşadıkları iktidar 

mücadeleleri, zayıflamalarına; buna mukabil bölgede etkinliğini gittikçe artıran Fâtımîlerin 

ise güçlenmesine sebep olmuştu. Fâtımîler, halifeliklerini de ilan etmesiyle nihai hedef olarak 

Abbâsî hilafetinin başkenti Bağdat'ı ele geçirip İslâm coğrafyasının siyasi ve dini tek otoritesi 

olma arzusunu taşımışlardır. Bu kapsamda siyasi, dini, ekonomik ve askeri tüm argümanları 

da kullanarak adlarına hutbe okunan coğrafyaları artırmayı amaçlamışlardır. Bu 

propagandalar neticesinde Irak, el-Cezîre ve Kuzey Suriye’de hüküm süren Ukaylîler, 

401/1010'da Abbâsîler ve Büveyhîler adına okuttuğu hutbeyi, Musul, Enbar ve Kûfe’de 

Fâtımîler adına okutmaya başlamıştı. Kâdir-Billâh da siyasi ve askeri gücü olmamasına 

rağmen Ukaylî emiri Kırvaş’a karşı Şiî inanca sahip Büveyhî emiri Bahâüddevle’den ordu 

göndermesini isteyerek hutbenin tekrar Abbâsî hilafeti adına okunmasını sağlamıştı. Sünnî 

siyaseti açısından kazanılan böyle bir başarı, Kâdir-Billâh’ın akılcı yaklaşımı ve etkili 

siyasetinin sonucu olmuştur. Ayrıca bu olay; iktidarın ve siyasi beklentilerin, bazen dini kabul 

ve düşüncelerin önüne geçebildiğinin örneklerinden biri olarak da gösterilebilir. 

Fâtımîler, Şiî halkın yoğunlukta bulunduğu Kûfe gibi şehirlere doğrudan yardımlarda 

bulunarak halk üzerinde psikolojik bir etki bırakmayı ve Şiîlerin tek hâdîmi olarak görülmeyi 

politika olarak benimsemişlerdi. Bu politikalar neticesinde 398/1008 yılında ortaya çıkan Şiî-

Sünnî çatışmaları sonucunda Şiî halk, “Yetiş Yâ Hâkim! Yetiş Yâ Mansur!” nidaları ile Fâtımî 

halifesi Mansur’dan yardım talebinde bulunmuştu. Bu gelişme üzerine Kâdir-Billâh, 

Fâtımîlerin Şiî halk üzerindeki bu dini ve psikolojik etkisini kırabilmek için; önemli Şiî din 

adamların, fakihlerin, kadıların da katıldığı bir toplantı düzenleyerek Fâtımîlerin neseplerinin 

uydurma olduğu, açıkça tekfir edilmesi, fasıklık ve zındıklıkla suçlanması kararını aldırmış ve 

bunun halka duyurulmasını sağlamak için de Büveyhî emirine onaylatmıştı. Ayrıca 

Nikâbetü’l-aleviyyîn ve Hac Emirliği gibi önemli görevler üstlenmiş olan İmamîlerin lideri 

konumundaki Şerîf er-Radî’nin 406/1015-1016’da Fâtımî halifesini öven ve onu kendisi ile 

aynı nesepten gösteren bir şiir kaleme aldığını haber alması üzerine de Şerîf er-Radî’yi, 



 

207 

 

Bakıllânî ve Ebû Hâmid el-İsferâyinî gibi âlimlerin huzurunda sorguya çektirerek böyle bir 

şiir yazmadığı hususunda yazılı beyan vermeye çağrılmıştı. Yine bu politikalar gereği 

Mu'tezile'ye mensup Hanefîlerin, bu mezhepten tövbe ederek ayrılmalarını ayrıca onların 

bütün farklı şekilleriyle de olsa İsmâilî, Karmâtî, Batınî, Râfızî, Şîa ve diğer İslâm’a muhalif 

kelamî görüşler üzerinde tartışmada bulunmalarını yasaklamıştı. Ehl-i Sünnet inancına 

muhalif mezhep, akım ve inançlara mensup kişilerin bu inançlarından tövbe etmemeleri 

durumunda, hilâfet divanından çıkacak bir kararla cezalandırılacaklarını, Bağdat’ın önde 

gelen şahsiyetlerinin tövbe etmelerini ve bunu imzaları ile de açıklamaları gerektiğini 

belirtmişti. Muhtıra niteliği taşıyan er-Risaletü’l-Kâdiriyye, İ’tikadu’l-Kâdirî (Kâdirî Akidesi) 

olarak da isimlendirilen bu bildiriyi ilan etmekle, Sünnî siyasetin gereklerini, kararlılığını ve 

hedeflerini ortaya koymaya çalışmıştır. Ayrıca daha sonra bu bildiri, Sünnî inancın korunması 

ve etkisinin artırılması ile ilgili politikaların uygulanması ve gerekli önlemlerin alınması için 

adeta hukuki bir dayanak oluşturmuş, takip eden yıl ve yarım asır içinde lüzum görüldükçe 

tekrar yayımlanmıştır. Kâdir-Billâh’ın Sünnî anlayışı güçlendirmek adına yapmış olduğu tüm 

bu girişimlerin arkasında, Gaznelilerin hükümdarı Sultan Mahmut’un hilafete ve Sünnî 

akideye olan bağlılığı ve Karahanlıların uyguladıkları politikaların etkisi büyüktü.  

Kâdir-Billâh’ın dış politika stratejisini; uzun soluklu, sabırlı ve pragmatik bir yaklaşım 

çerçevesi içerisinde değerlendirebiliriz. İslâmiyet’i seçen, hilafetin ve Sünnîliğin savunucusu 

ve koşulsuz destekçisi olan Gazneliler ile Karahanlıların varlığı, Sünnî politikalarının en 

büyük lokomotifi olmuştur. Kâdir-Billâh, Fâtımîlerin Şiî propagandalarına ve Büveyhîlerin 

baskılarına karşı, bu iki güçlü Sünnî geleneğe sahip devleti idare etmeyi, hilafetin ve Sünnî 

siyasetinin menfaatleri doğrultusunda kullanabilmeyi başarmıştır. Kâdir-Billâh’ın çok yakın 

ve sıcak ilişkiler kurduğu Sultan Mahmut, dış politikasını; i’lây-ı kelimetullah ve Ehl-i Sünnet 

akîdesini hâkim kılmak üzerine oluşturmuştu. Bu amaçla Hindistan’a birçok kez fetih 

hareketleri gerçekleştirmiş, fethettikleri yerlerde Abbâsî halifesi adına hutbeler okutmuş, 

sikkeler bastırmış; ayrıca Mutezilî, Rafizî, İsmailî, Karmatî, Cehmiye ve Müşebbihe 

mezheplerine mensup olup tövbe etmeyenlerin idam edilmesi, hapsedilmesi veya sürgün 

edilmesi hususundaki halifenin emrini de titizlikle uygulamıştı.  

Abbâsî Devleti’nde zirveye ulaşan iktisadi yapı, III./IX. yüzyılın sonuna doğru artık gerilemeye 

başlamıştı. Bu durumun nedenleri olarak; yeni yerlerin fetihler yoluyla ele geçirilememesi ve 

merkezi hükümetten zamanla kopuşların yaşanması nedeniyle vergi gelirlerinin azalması, 

göreve gelen dirayetsiz halifeler nedeniyle yönetimin emîrü’l-ümerâ denilen ordu 

komutanlarına devredilmesi ile oluşan çift başlı yapı ve Büveyhîlerin Bağdat’ı ele 

geçirmesiyle bölgenin siyasi yapısı ile birlikte sosyo-antropolojik yapısının da değişmesinin 

getirdiği olumsuzluklar zikredilebilir. Bu yeni sistem, iktisadi hayatta ticaret ve paraya dayalı 

bir yapıdan tarıma dayalı bir yapıya ve askeri bir ikta düzenine geçişin başlangıç noktasını 

oluşturmuştur. Bu sistemin de Büveyhî emiri Adüdüddevle dönemi hariç sağlıklı 

işleyememesi, siyasi istikrarın uzun soluklu ve kalıcı olamaması, ekonominin kötüleşmesine, 

doğal olarak da vergilerin artmasına, tüccarların Bağdat’ı terk etmelerine ve böylece ticaretin 



 

208 

 

farklı merkezlere kaymasına neden olmuştur. Böyle bir süreçte hilafete gelen Kâdir-Billâh, 

mezhepsel çatışmaların ve ekonomik problemlerin artması nedeniyle oluşan toplumsal 

kargaşanın azaltılması için stratejik hamleler ve yoğun gayretler sarfetmiştir. 

Bağdat’a hâkim olan Büveyhîlerin Irak emiri Müizzüddevle, ordunun maaşlarını ödeyebilmek 

için arazi vergilerini, ordu mensuplarının toplama usulü (askeri iktâ) uygulamasını getirmişti. 

Maaş karşılığı bu arazileri iktâ olarak alan komutanların; her sene sonunda devlete belirli 

miktarda vergi vermek, kendilerine verilen toprağı ıslah ederek verimli hale getirmek gibi 

iktisadi, zirai, imar ve ıslah çalışmalarına yönelik önemli görev ve sorumlulukları olurdu. 

Ancak bu yeni sistemin düzgün işletilememesi nedeniyle hedeflenen sonuç elde edilememiş, 

aksine bu sistem; tarımın gerilemesine ve malî kaynakların azalmasına neden olmuştu. Çünkü 

emir ve komutanların mal ve servet biriktirme arzusu ile izledikleri politikalar, arazilere 

ganimet gözüyle bakan kabileci ve feodal zihniyete sahip zümreler buna engel olmuştur. 

Esasında uygulanan bu sistemle iktâ sahibi askerler, hazineye kayda değer bir gelir de 

katmayarak arazi hakkında istedikleri gibi bir tasarrufta bulunmuş, istedikleri arazilere el 

koymuş veya istedikleri ölçüde vergileri artırmışlardır. Bu baskı ve uygulamalardan bunalan 

arazi vekilleri ise, zarara uğramamak için ya ürünlerin ücretlerini artırmışlar ya da çaresiz 

arazisini terkederek kaçıp gitmişlerdi. Bu durum doğal olarak tarımın gerilemesine, 

ekonominin bozulmasına ve hayat pahalılığının oluşmasına sebep olmuştur. İşte Kâdir-Billâh 

dönemi yaşanan ekonomik sıkıntı ve problemlerin altında yatan nedenlerden biri de bu 

durum ve politikalardır. Kâdir-Billâh dönemi ilk Büveyhî emirlerinden Bahâüddevle, tarım 

politikalarında yaşanan sorunlara çözüm olması amacıyla ikta sisteminde değişikliğe gitmiş, 

belli bir oranı aşmayan iktâ sahiplerine arazileri bırakmıştı. Kardeşi Samsâmüddevle ise 

sistemi düzeltmek amacıyla askerlerin almış olduğu tüm tımarları iptal etmişti. Ancak yapılan 

bu değişiklik ve düzenlemeler, daha ziyade alt ve orta düzey ordu mensupları ile sınırlı 

kalmış, üst düzey önemli komutanların iktâlarına dokunulamadığı gibi, aksine artışlar 

yaşanmıştı. Böylece zengin daha çok zengin olmuş, fakir ise daha çok fakirleşmişti. 

Abbâsîlerde toplum, genel olarak Tabakâtü’l-Hâssa (Havâs) ve Tabakâtü’l-Âmme (Âvâm) 

olmak üzere iki ana gruba ayrılmıştır. Toplum içerisinde Yâhudiler, Hristiyanlar, Mecûsiler ve 

Sabiîler olmak üzere farklı din ve inançtan kesimler hür bir şekilde yaşamlarını 

sürdürmüşlerdir. Büveyhîlerin Bağdat’ı işgali ile başlayan süreçte toplumsal çeşitlilik daha da 

artmış, iktidarın Şiî hâkimiyetine girmesiyle sosyal hayatta değişiklikler yaşanmıştır. Şiîlerde 

yaygın olarak görülen takiyye anlayışının terkedilmesiyle kılık-kıyafetten, dini bayram ve 

geleneklere, ibadet ve eğitim mekanlarının çeşitlenmesine kadar toplumsal görünürlüğün öne 

çıkarılması, mezhepsel çatışma ve gerginliklerin dozunun artmasına neden olmuştur.  

Büveyhîler, Abbâsîlerin iki asır boyunca oluşturduğu ilim, kültür ve medeniyet iklimini, kendi 

mezhepsel inançları özelinde farklı inanç ve anlayışlara daha fazla özgürlük alanı açarak ve 

destekleyerek geliştirmişlerdir. Bu dönemdeki siyasi parçalanmışlıklar ve otorite 

zaafiyetinden en az etkilenen iki unsurdan birisi; ilim, diğeri ise ticaret hayatı olmuştur. İlim 



 

209 

 

ve kültürel hayatta mezhebî taassup terkedilerek bir nevi mezhepler üstü bir politika 

izlenmiştir. Bu politika gereği Abbâsîlerden miras olarak devraldıkları ilmi birikim ile; Batı’da 

Rönesansın ve günümüz modern bilimin temeli sayılan çok sayıda ilim dallarının doğuşuna ve 

gelişimine ayrıca mezhebî politikaları ile de Şiî düşüncenin gelişmesine, sistemleşmesine ve 

kendi görüşlerini içeren kaynak eserlerin ortaya çıkmasına katkı sağlamışlardır. Dolayısıyla 

Büveyhîler dönemi; Zeydiyye ve Şîa’nın en büyük kolu olması hasebiyle İmâmiyye 

mezhebinin düşünce nezdinde akîde, kelam, hadis, fıkıh ve muâmelât açısından büyük gelişim 

gösterdiği bir dönem olmuştur. Bu gelişmelerden ötürü de hicri IV. ve V. asır; Şiâ ekolünün 

gelişmesi gibi nedenlerden dolayı ‘Şiî Asrı’ olarak da nitelendirilmiştir. Nitekim bu dönemde 

Mu‘tezilî âlimlerden Sahib b. Abbâd (ö.385/995), Kâdî Abdulcabbar (415/1025), Ebu’l-

Hüseyin Tayyib el-Basrî (436/1044) gibi pek çok önemli ilim adamlarının yanı sıra Bağdat’da 

Bâkıllânî, Kudûrî, Mâverdî ve Hatîb el-Bağdâdî gibi değerli ilim ve fikir adamları yetişmiştir. 

Sonuç olarak Kâdir-Billâh; Büveyhîlerin tahakkümü altında zor ve çetin geçen bir dönemde, 

akılcı ve pragmatik siyaseti, iç ve dış siyasi dengeleri gözetme yeteneği, Sünnî geleneğe sahip 

dönemin güçlü devletlerini kendi dini ve siyasi hedefleri doğrultusunda kullanabilme 

becerisi, ilmi bilgi ve birikimi sayesinde de toplumun aksiyoner grubu olan Hanbelîleri, Sünnî 

siyaseti doğrultusunda yönlendirebilme başarısı sebebiyle hilafetini kırk yıl gibi bir süre 

sürdürebilmiş, halifeliğin otoritesini aşama aşama yükseltmiştir. Böylece kendisinden sonra 

iktidara gelen ve yaklaşık 45 yıl halifelik yapan oğlu Kâim-Biemrillah’a hilafetin otoritesi ve 

Sünnîliğin yükselişi adına daha umut dolu bir devlet emanet etmiştir. Babasının siyasi 

çizgisinde hareket eden Kâim-Biemrillah da kendisinden sonra halife olan torunu Müktedî-

Biemrillah’a (1075-1094) Cezire, Suriye, Hicaz ve Yemen’de Abbâsîler adına hutbelerin 

okunabildiği, Fatımî politikalarına karşı daha güçlü tarihi bir miras bırakarak devletin 

yıkılışının geciktirilmesine büyük katkı sağlamıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

210 

 

KAYNAKÇA 

 

Abbott, Nabıa. Hayzürân ile Zübeyde Bağdat’ın iki Kraliçesi. çev. Suat Kaya. Ankara: Yurt Kitap Yayın, 
2000. 

 

Abduh, Kasım. Ehlü’z-Zimme fi Mısri’l-Usûrü’l-Vüstâ. Kahire: 1977. 

 

Abdullatif Casim, Erkan Taha Abd-Tefâul. “Devru’n-Nisâi fi hükmi devleti beni’l Abbas hilale el-asri’l-
Abbâsî’l evvel el-Hayzürân ennemûzecen”. Mecelletü’l Meleviyye li’d-Dirasâti’l- Asâriyye ve’t-Tarihiyye 
5/11 (Şubat 2018), 223-238.  

 

Adıgüzel, Cumhur Ersin. “Zîrîler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 44/460-463. İstanbul: TDV 
Yayınları, 2013. 

 

Ağırakça, Ahmet. “Muhammed İbn Râik ve Emirü’l-Ümeralığı”. İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 
Tarih Dergisi 35 (1994), 79-122. 

 

Ağırakça, Ahmet. İslâm Tıp Tarihi: Başlangıçtan VII./XIII. Yüzyıla Kadar. İstanbul: Nobel Tıp Kitapevleri, 
2004. 

 

Ahbârü’d-Devleti’l-Abbâsîyye. thk. Abdülaziz ed-Dûri - Abdülcebbar Muttalibî. Beyrut: 1971. 

 

Ahmed Ali, Salih. Tanzîmâtü’l-İctimâiyye ve’l-İktisâdiyye fi’l-Basra fi’l-Karni’l-Evveli’l-Hicrî. Bağdat: 1969. 

 

Ahmed Âsım Efendi. Kâmus Tercümesi. İstanbul: 1304-1305/1886-1887. 

 

Ahmed, Çelebi. İslâm’da Eğitim ve Öğretim Tarihi. çev. Ali Yardım. İstanbul: Damla Yayınevi, 1976. 

 

Ahmed, Muhammed Hilmi. el-Hilâfe ve’d-Devle fi’l-Asri’l-Abbâsî. Kahire:1978. 

 

Ahmet b. Hanbel. er-Red ale’z-Zenâdıka ve’l-Cehmiyye. çev. Mehmet Evkuran. Ankara: Ankara Okulu 
Yayınları, 2021. 

 

Ahmet Cevdet Paşa. Peygamberler ve Halifeler Tarihi. sad. Metin Muhsin Bozkurt. İstanbul: Hikmet 
Neşriyat, 1999. 

 

Ahsan, Muhammed Manazir. Abbâsîler Döneminde Sosyal Hayat. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2019. 

 

Ahsan, Muhammed Manazir. Social Life Under the Abbâsîds (170-289/786-902). London: 1979. 

 

Aka, İsmail. “X. yüzyıldan XX. yüzyıla kadar Şiîlik”. Milletlerarası Tarihte ve Günümüzde Şiîlik 
Sempozyumu. 69-100. İstanbul: İSAV Yayınları, 1993. 

 



 

211 

 

Akçay, Filiz. Ebû Sâîd Abdü’l Hay b. Dâhhâk b. Mahmud Gerdizî’nin “Zeynü’l-Ahbâr” adlı eserinin 
Tâhirȋler, Saffârȋler, Sâmânȋler ve Gazneliler ile İlgili Bölümlerin Türkçe Tercümesi ve Değerlendirmesi. 
Ordu: Ordu Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2015. 

 

Akgün, Nursel. Irak Büveyhî Emîri Muizzüddevle Dönemi Siyasi Tarihi (334-356/945-967). Elazığ: Fırat 
Üniveristesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020. 

 

Akkâvî, Ruhâb Hıdır. el-Mucez fî Tarihi’t-Tıb ‘İnde’l-Arab. Beyrut: 1995. 

 

Akkuş, Murat. Abbâsî Halifelerinin Ölüm Sebepleri. Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Yüksek Lisans Tezi, 2010. 

 

Akoğlu, Muharrem. “Büveyhîlerin Mezhebî Eğilimleri/Politikaları Üzerine”. Bilimnâme 17/2 (2009), 
123-138. 

 

Akoğlu, Muharrem. “Siyasallaşma Sürecinde Halku’l-Kur’an Tartışmaları”. Bilimnâme 37 (2019), 353-
382. 

 

Akoğlu, Muharrem. Büveyhîler Döneminde Mu‘tezile. Ankara: İlahiyat Yayınları, 2008. 

 

Akoğlu, Muharrem. Mihne Sürecinde Mu‘tezile. İstanbul: İz Yayıncılık, 2006. 

 

Aksu, Ali. Emevi Devletinin Yıkılışı. İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2007. 

 

Aktan, Ali. “Mu’tazıd-Billah”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/383-384. Ankara: TDV 
Yayınları, 2020.  

 

Akyol, Edip. “Büveyhîlerin Bağdat Hâkimiyeti”. İslâm Tarihi Araştırmaları Dergisi 3 (2018), 119-128. 

 

Akyürek, Yunus. “Emevîler Dönemi Fetih Politikası ve Mâverâünnehir’in Fethi”. Uludağ Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 22/1 (2013), 85-115. 

 

Alabden, Houlıh Mehdı Zaın. “Büveyhoğullarının Sarayında Görevli Olan Sâbiî Tarihçiler”. USAD 11 
(2019), 281-298. 

 

Alabden, Houlıh Mehdı Zaın. Babek İsyanı ve Abbâsîler Açısından Sonuçları. Konya: Selçuk Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020. 

 

Algül, Hüseyin. İslâm Tarihi. İstanbul: Gonca Yayınevi, 1987. 

 

Algül, Hüseyin. Kerbela: Kanayan Bir Yara Gönül Sızlatan Bir Facia. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2015. 

 

Ali, Vefa Muhammed. el-Hilâfetü’l-Abbâsîyye fî Ahdi Tasalluti’l-Büveyhîyyin. İskenderiye: 1991. 

 

Apak, Adem. Anahatlarıyla İslâm Tarihi IV: Abbâsîler Dönemi. İstanbul: Ensar Yayınevi, 2021. 



 

212 

 

 

Apak, İlknur. İhtilalden İktidara Abbâsîler (Ebü'l-Abbas es-Seffah Dönemi). İstanbul: Ensar Neşriyat, 
2019. 

 

Arda, Şebnem. Bizans İmparatorluğu’nun Bulgarlar İle İlişkileri (Başlangıçtan 1018’e Kadar). İzmir: Ege 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2012. 

 

Ardoğan, Recep. “Mu‘tezile’nin Halku’l-Kur’an Fikrinin Eş’ariyye-Maturidiyye Kelâmına nüfuzu: Kelâm-
ı Nefsi Kavramlaştırması”. Usul İslâm Araştırmaları 15 (2011), 125-159. 

 

Arifoğlu, Yunus. “İslâmiyet Öncesi Dünyada Ticaretin Tarihsel Süreci ve Abbâsîlerde Ticaret Hayatı”. 
Uluslararası Tarih Araştırmaları Dergisi 1 (Haziran 2019), 1-18.  

 

Aron, Raymond. Sınıf Mücadelesi. çev. Erol Güngör. İstanbul: Dergah Yayınları, 1992. 

 

Arslan, İhsan. Muktedir’in Halifeliği ve Şahsiyeti. Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Doktora Tezi, 2009. 

 

Arslan, İhsan. “İlk Türk İslâm Devletlerinin Abbâsî Hilafetiyle Münasebetleri”. Uluslararası Sosyal 
Araştırmalar Dergisi 6/27 (2013), 93-106. 

 

Arslan, İhsan. “Abbâsî Devlet Yönetiminde Kadınların Etkisi: Seyyide Şağab Örneği”. Uluslararası Sosyal 
Araştırmalar Dergisi 8/40 (Ekim 2015), 827-840. 

 

Arslantaş, Nuh. İslâm Dünyasında İktisadi ve İlmi Hayatta Yahudiler: Abbâsî ve Fatımiler Dönemi. 
İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2009. 

 

Arslantaş, Nuh. “Ortaçağ Yahudi Cemaatlerinin Dini ve İdari Merkezi Olarak Bağdat”. İslâm 
Medeniyetinde Bağdat (Medînetü’s-Selâm) Uluslararası Sempozyum. 1/319-346. İstanbul: 2011. 

 

Arslantaş, Nuh. “Abbâsîler Döneminde Yahudilerin Yüksek Din Eğitim Kurumları: Yeşivalar”. Belleten 
79 (2015), 847-876. 

 

Artuk, İbrahim - Artuk, Cevriye. İstanbul Arkeoloji Müzeleri Teşhirdeki İslâmi Sikkeler Kataloğu. 
İstanbul: MEB Basımevi, 1971. 

 

Artuk, İbrahim. “Sikke”. İslâm Ansiklopedisi. 10/625. İstanbul: MEB Yayınları, 1980. 

 

Atalan, Mehmet. “Abbâsî Daveti Sürecinde er-Rızâ min Âl-i Muhammed Söylemi”. İslâmi Araştırmalar 
Dergisi 18/2 (2005), 183-191. 

 

Atar, Fahrettin. İslâm Adliye Teşkilatı. Ankara: DİB Yayınları, 2020. 

 

Atasever, Fatma. İslâm’ın İlk Üç Asrında Bir Eğitim Kurumu Olarak Küttablar. Samsun: Ondokuz Mayıs 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

 



 

213 

 

Atay, Hüseyin. Ehl-i Sünnet ve Şîa. Ankara: Ankara Üniversitesi, 1983. 

 

Ateş, Ahmet. “Deylem”. İslâm Ansiklopedisi. 3/568-571. Eskişehir: MEB Yayınları, 1997. 

 

Avcı, Casim. “Hilâfet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 17/539-546. İstanbul: TDV Yayınları, 
1998. 

 

Avcu, Ali. Karmatîlerin Doğuşu ve Gelişim Süreci. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Doktora Tezi, 2009. 

 

Avcu, Ali. “Karmatîler: Ortaya Çıkışları, Fikirleri, Edebiyatı ve İslâm Düşüncesine Katkıları”. Dinbilimleri 
Akademik Araştırma Dergisi 10/3 (2010), 199-246. 

 

Ay, Mahmut. Mu‘tezile-Siyaset İlişkisi. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora 
Tezi, 2000. 

 

Ayaz, Fatih Yahya.“Vezir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 43/79-82. İstanbul: TDV Yayınları, 
2013. 

 

Aycan, İrfan – Söylemez, M. Mahfuz, Altınay, Ramazan, Erkoçoğlu, Fatih, Parlak, Nizamettin, Emeviler 
Dönemi Bilim, Kültür ve Sanat Hayatı. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2011. 

 

Aydın, Mehmet. Müslümanların Hristiyanlara Karşı Yazdığı Reddiyeler ve Tartışma Konuları. Ankara: 
TDV Yayınları, 1998. 

 

Aydınlı, Osman. Mu’tezili İmamet Düşüncesinde Farklılaşma Süreci. Ankara: Araştırma Yayınları, 2003. 

 

Aykaç, Mehmet. Abbâsî Devleti’nin İlk Dönemi İdari Teşkilatında Divanlar (132-232/750-847). Ankara: 
Türk Tarih Kurumu, 1997. 

 

Azimli, Mehmet. Abbâsî Dönemi Şiî Karakterli İsyanlar (750-1000 Yılları Arası). Konya: Selçuk 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1994. 

 

Azimli, Mehmet. “Abbâsîler Döneminde Türklerden Oluşturulan Ordu: Hassa Ordusu”. Dicle Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi Yayınları 4/2 (2002), 29-47. 

 

Azimli, Mehmet. “Sünnî Hilafete Tahakküm Kurmuş Bir Şiî Hanedan: Büveyhîler”. Dicle Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/2 (2005), 19-32. 

 

Azimli, Mehmet. “Abbâsîler Döneminde Türklerden Oluşturulan Özel Ordu ve Aile İlişkileri”. Marife 1 
(2010), 157-163. 

 

Azimli, Mehmet. “Siyer Yazıcılığında Abbas Portresinin Oluşuma Abbasilerin Etkisi”. Yalova Sosyal 
Bilimler Dergisi 1 (Ekim 2010-Mart 2011), 27-42. 

 

Azimli, Mehmet. Babek. Konya: Çizgi Yayınları, 2013. 



 

214 

 

 

Azimli, Mehmet. Halifelik Tarihine Giriş. Konya: Çizgi Yayınları, 2016. 

 

Azimli, Mehmet. Hasan ve Muaviye. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2016. 

 

Azimli, Mehmet. Hz. Ali Neslinin İsyanları. Konya: Çizgi Yayınları, 2017. 

 

Azzavî, Abbas. “İbn Hassül’ün Türkler Hakında Bir Eseri”. çev. M. Şerafettin Yaltkaya. Belleten 4/14-15 
(Nisan-Temmuz 1940), 235-266. 

 

Bağdâdi, Ebû Mansur Abdülkahir b. Tahir b. Muhammed et-Temîmî el-Bağdâdî. el-Fark beyne’l-Fırâk. 
nşr. Muhammed Bedr. Kahire: 1328/1910. 

 

Balcı, İsrafil. İlk İslâm Fetihleri Savaş-Barış İlişkisi. İstanbul: Pınar Yayınları, 2011. 

 

Baltacı, Cahit. “İslâm Medeniyetinde Câmi”. Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 3 (1985), 
225-241. 

 

Barthold, Vasiliy Vladimiroviç. “Saffâriler Tarihi Hakkında”. çev. Mehmet Altan Köymen. Belleten 7/26 
(1943), 319-340. 

 

Barthold, Vasiliy Vladimiroviç. Cultural History of the Muslims. çev. Şahid Sühraverdi. Oxford: 2012. 

 

Barthold, Vasiliy Vladimiroviç. İslâm’da İktidarın Serüveni: Halife ve Sultan. İstanbul: Yeditepe Yayınevi, 
2012. 

 

Barthold, Vasiliy Vladimiroviç. Moğol İstilasına Kadar Türkistan. haz. Hakkı Dursun Yıldız. İstanbul: 
Kronik Kitap Yayınları, 2019. 

 

Barthold, Wilhelm. İslâm Medeniyet Tarihi. çev. Mehmed Fuat Köprülü. Ankara: Akçağ Yayınları, 2004. 

 

Bayat, Ali Haydar. Tıp Tarihi. İstanbul: Merkezefendi Geleneksel Tıp Derneği, 2016.  

 

Baydar, Musa. Abbâsîler Tarihinde (H.255-270/M.869-883) Zenci İsyanı, Sebep ve Sonuçları. İzmir: 
Dokuz Eylül Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007. 

 

Baytar, Emine. Tarîhu’l-Asri’l-Abbasî. Dımaşk: Cami’atü Dımaşk, 1997. 

 

Bayur, Yusuf Hikmet. Hindistan Tarihi. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1987. 

 

Beg, Muhammed Abdul-Jabbar. “Abbâsî İdaresi Altındaki İslâm Toplumunda Serfler”. çev. Süleyman 
Tülücü. Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7 (1987), 519-536. 

 

Belâzurî, Ebü’l-Hasen Ahmed b. Yahya b. Câbir b. Davud el-Belâzürî. Fütûhu’l-Büldan. thk. Abdullah Enis 
Tabba. Beyrut: 1987. 



 

215 

 

Belâzurî, Ebü’l-Hasen Ahmed b. Yahya b. Câbir b. Davud el-Belâzürî. Ensâbü’l-Eşrâf. nşr. Süheyl Zekkâr 
Riyâz ez-Ziriklî. 13 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1417/1996. 

 

Beyhakî, Ebü’l-Fazl Muhammed b. Hüseyn el-Beyhakî. Târihu’l-Beyhakî. thk. Yahya Haşşab - Sadık 
Neşat. Beyrut: Dârü’n-Nehdati’l-Arabiyye, 1982. 

 

Bezer, Gülay Öğün. “Ukayliler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 42/59-61. İstanbul: TDV 
Yayınları, 2012.  

 

Bilge, Mustafa L. “Lahsâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 27/59-60. Ankara: TDV Yayınları, 
2003. 

 

Bilgiç, Ahmet. Ebû Müslim Horasanî Hayatı ve Şahsiyeti. Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1998. 

 

Bîrûnî, Ebü’r-Reyhân Muhammed b. Ahmed el-Bîrûnî. el-Âsâru’l-Bâkiye ani’l-Kurûni’l-Hâliye. nşr. C. 
Eduard Sachau. Leipzig: 1923. 

 

Bosworth, Clifford Edmund. “Military Organisation under the Buyids of Persia and Iraq”. Oriens 18/19 
(1965/1966), 143-167. 

 

Bosworth, Clifford Edmund. “et-Tanzîmü’l-askerî inde’l-Büveyhîyyîn fî’l-Irâk ve İrân”. çev. - thk. 
Abdülcabbâr Nâcî. Mecelletü’l Mevrid 4/1 (1975), 33-51. 

 

Bosworth, Clifford Edmund. “The Emperial Policy of The Early Ghaznawids”. The Mediaval History of 
Iran Afghanistan and Central Asia. 54-82. London: 1977. 

 

Bouamrane, Chikh. “İslâm Tarihinde Eğitim Öğretim Kurumları”. çev. Nesimi Yazıcı. Ankara Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi (1984), 279-287. 

 

Bozan, Metin. İmâmiyye Şîası’nda İmâmet Tasavvuru (III-V. Asır). Ankara: İlahiyat Yayınları, 2007. 

 

Bozburun, Hakan. Süfyanî-Emevî Halifelerinin Fetih Siyasetleri ve Sonuçları. Konya: Selçuk Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006. 

 

Bozkurt, Nahide. “Hârûnürreşîd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 16/258-261. İstanbul: TDV 
Yayınları, 1997. 

 

Bozkurt, Nahide. “Mehdî-Billah”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28/377-379. Ankara: TDV 
Yayınları, 2002.  

 

Bozkurt, Nahide. “Mansur”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28/5-6. Ankara: TDV Yayınları, 
2003. 

 

Bozkurt, Nahide. Mu‘tezilenin Altın Çağı. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2016. 

 



 

216 

 

Bozkurt, Nahide. Abbâsîler. Ankara: TDV Yayınları, 2018. 

 

Bozkurt, Nebi. “Bahriye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 4/495-501. İstanbul: TDV Yayınları, 
1991. 

 

Bozkurt, Nebi. “Kıyafet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 25/508-509. Ankara: TDV Yayınları, 
2002. 

 

Bozkuş, Metin. Büveyhîler ve Şiîlik. Sivas: Vizyon Yayıncılık, 2003. 

 

Brockelmann, Carl. Tarih eş-Şuub el-İslâmiyye (History of The İslâmic Peoples). çev. Faris - Baalbeki. 
Beyrut: 7. Baskı, 1977. 

 

Brockelmann, Carl. İslâm Ulusları ve Devletleri Tarihi. çev. Neşet Çağatay. Ankara: Türk Tarih Kurumu, 
2018. 

 

Buğda, Sadrettin. “İslâm Hukukunda Hisbe Teşkilatı (Mâverdî’nin ‘er-Rütbete fi Talebi’l-Hisbe’ Adlı 
Eseri Bağlamında)”. İslâm Düşüncesi Araştırmaları -II- Metodolojik Yaklaşımlar. ed. Mahsum Aytepe - 
Hasan Kaya. 245-268. Ankara: Araştırma Yayınları, 2020. 

 

Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmail b. İbrâhîm el-Cu‘fî el-Buhârî. el-Câmiu’s-Sahih. nşr. Mustafa 
Dib el-Buğa. Beyrut: 1990.  

 

Bulut, Halil İbrahim. Şîa'da Usuliliğin Doğuşu ve Şeyh Müfid. Ankara: Araştırma Yayınları, 2013. 

 

Bulut, Zubeyr. Hanbelî Akaid Sistemi. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora 
Tezi, 2003. 

 

Bulut, Zübeyr. “Karşı Mihne Uygulamaları ve er-Risâletü’l-Kâdiriyye (Kâdirî İtikadı)”. Kelam 
Araştırmaları Dergisi 15/1 (2017), 75-110. 

 

Burakgazi, Harun. Selçuklu-Karahanlı İlişkileri. Erzurum: Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2012. 

 

Busse, Heribert. “Muʿizz al-Dawla”. Encyclopedia of Islam (El2). 7/484-489. Leiden: 1993. 

 

Busse, Heribert. “İran Under The Buyids”. The Period From The Arab Invasıon To The Saljuqs. ed. R. N 
Frye. 250-304. Cambridge: Cambridge University Press, 2008. 

 

Cahen, Claude. “Queques problemes economiques et fiscaux de L’ıraq buyide d’apres un traite de 
mathematiques”. Annales de I’Institut d’Etudes Orientales 10 (1952). 

 

Cahen, Claude. “Buwayhids or Buyids”. El2. 1/1350-1357. Leiden: 1986. 

 

Cahen, Claude. İslâmiyet: Doğuşundan Osmanlı Devleti’nin Kuruluşuna Kadar. çev. Esat Nermi Erondor. 
Ankara: Bilgi Yayınevi, 2000. 



 

217 

 

Câhiz, Ebû Osman Amr b. Bahr. et-Tâc fî Ahbâri’l-Mülûk. thk. Fevzi Halil Atevî. Beyrut: 1870. 

 

Câhiz, Ebû Osman Amr b. Bahr. el-Beyân ve’t-tebyîn. nşr. Abdüsselâm M. Harun. Kahire: Matbaâtü’l-
Hancı, 1975. 

 

Câhiz, Ebû Osman Amr b. Bahr. et-Tebessur bi’t-Ticare. Beyrut: 1983. 

 

Câhiz, Ebû Osman Amr b. Bahr. Kitâbu’l-Buhalâ (Cimriler Kitabı). çev. Yahya Atak. İstanbul: Şule 
Yayınları, 1999. 

 

Can, Yılmaz. “Hulefâ-i Râşidîn Döneminde Ortaya Çıkan Ordugâh Şehir Modeli Üzerine”. İSTEM 3/6 
(2005), 215-235. 

 

Canard, Marius. “Hamdanids”. EI2. 3/126-131. Leiden: 1971. 

 

Cerrahoğlu, İsmail. “Kur’an-ı Kerim ve Sâbiîler”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10 
(1962), 103-116. 

 

Ceylan, İbrahim. Abbâsî Halifesi Ebü’l-Abbas es-Seffah Dönemi. Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2015. 

 

Contadini, Anna. A World of Beasts: A Thirteenth Century Illustrated Arabic Book on Animals. Leiden: 
2012. 

 

Cüveyni, Alâüddin Ata Melik. Tarih-i Cihangüşâ. çev: Mürsel Öztürk. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 
1999. 

 

Çağatay, Neşet - Çubukçu İ. Agah. İslâm Mezhepleri Tarihi. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Yayınları, 1965. 

 

Çalışkan, Murat. Horasan Buğdayının Farklı Ekim Zamanlarına ve Ekim Sıklıklarına Tepkisinin 
Belirlenmesi. Kahramanmaraş: Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü, 
Yüksek Lisans Tezi, 2007. 

 

Çapan, Fatma. Balkanlar’da Bizans-Türk İlişkileri (IV-X. Yüzyıllar). Elazığ: Fırat Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013. 

 

Çapan, Fatma. “İslâm Dünyasında Bimaristanlar ve Gelişme Süreçleri”. Gaziantep University Journal os 
Social Sciences 18/3 (2019), 1205-1218. 

 

Çelebi, Ahmed. İslâm’da Eğitim ve Öğretim Tarihi. çev. Ali Yardım. İstanbul: Damla Yayınevi, 1976. 

 

Çelebi, Furkan. Büveyhîler Döneminde Rey Şehri. İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

 



 

218 

 

Çelik, Aydın. “Fâtımî Selçuklu Münasebetleri”. Türkler Ansiklopedisi. ed. Hasan Celal Güzel vd. 4/745-
752. Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 2002. 

 

Çelik, Aydın-Yıldırım, Taner. “Abbâsîler Dönemi Bağdat Çarşıları”. Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Dergisi 23/1 (2013), 241-253. 

 

Çelikkol, Yaşar. “Emeviler Dönemi Şurta ve Berid Teşkilatı”. e-Journal of New World Sciences Academy 
6/2 (2011), 321-330. 

 

Çetin, Abdurrahman. “Ezan”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 12/36-38. İstanbul: TDV 
Yayınları, 1995. 

 

Çetin, Osman. Türk-İslâm Devletleri Tarihi. İstanbul: Düşünce Yayınları, 2009. 

 

Çetinkaya, Bülent. Orta Çağ İslâm Dünyasında Ribât: VII-XIII. Asırlar Arası. Sakarya: Sakarya 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2003. 

 

Daftary, Farhat. Şiî İslâm Tarihi. çev. Ahmet Fethi Yıldırım. İstanbul: Alfa Yayınları, 2016. 

 

Daftary, Farhat. İsmaîliler. çev. Ahmet Fethi Yıldırım. İstanbul: Alfa Yayınları, 2017. 

 

Dağ, Mehmet - R. Öymen, Hıfzurrahman. İslâm Eğitim Tarihi. Ankara: Milli Eğitim Basımevi, 1974. 

 

Dağ, Mustafa. Erken Dönem İslâm Dünyasında Berid Teşkilatı ve İstihbarat. Elazığ: Fırat Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2012. 

 

Dalkılıç, Mehmet. Samaniler Devleti. Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 
Lisans Tezi, 2002. 

 

Dalkılıç, Mehmet. Horasan’da İktidar Mücadeleleri (M.705-796). Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2009. 

 

Damalı, Atom. 150 Devlet 1500 Sultan İslâm Sikkeleri. İstanbul: Nilüfer Vakfı Yayınları, 2001. 

 

Delice, Ali. “Emevi Devletinin Yıkılış Nedenleri Üzerine Mülahazalar”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 3 (1999), 299-320. 

 

Demir, Habip. Horasanda Şiîlik. Ankara: Otto Yayınları, 2018. 

 

Demircan, Adnan. Hz. Ali’nin Hilafet Hakkı Meselesinde Gadîr-i Hûm Olayı. İstanbul: Beyan Yayınları, 
1996. 

 

Demircan, Adnan. “Müslümanların Fethinden Mervanîlerin Yıkılışına Kadar Meyyâfârikîn”. İSTEM 9/17 
(2011), 9-22. 

 



 

219 

 

Demircan, Adnan. İslâm Tarihinin İlk Dönemlerinde Arap-Mevali ilişkisi. İstanbul: Beyan Yayınları, 2015. 

 

Demircan, Adnan. İslâm Tarihi ve Medeniyeti. Ankara: Nobel Yayınları, 2019. 

 

Demirci, Mustafa. Beytü’l-Hikme. İstanbul: İnsan Yayınları, 1996. 

 

Demirci, Mustafa. “İkta”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/45-47. İstanbul: TDV Yayınları, 
2000. 

 

Demirci, Mustafa. Abbâsîlerde Toprak Sistemi. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Doktora Tezi, 2001. 

 

Demirci, Mustafa. Siyah Öfke. İstanbul: Çizgi Kitapevi Yayınları, 2017. 

 

Demirel, Serdar. Hadis Tasnifinin Altın Çağında Halku’l-Kur’an Meselesi ve Hadis Kaynaklarına Etkisi. 
İstanbul: İbn Haldûn Üniversitesi Yayınları, 2021. 

 

Demiroğlu, Elif Taştan. Abbâsî Halifesi Mu’tasım Billah ve Dönemi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

 

Derâdike, Salih. "Nizâmu'ş-Şurta fî Asri'l-Abbasî". Mecelletü'd-Dirâsâ. 16/3. Amman: 1989. 

 

Derûbî, İbrahim Abdülgâni. Kudâtü Bağdâd. Bağdâd: Dâru’ş-Şuûni’s-Sekafiyyeti’l-Âmme, 2001. 

 

Dineverî, Ebû Hanife Ahmed b. Davud b. Venend ed-Dineverî. Ahbârü’t-Tıvâl. thk. Ömer Faruk et-
Tebbah. Beyrut: t.y.y. 

 

Dîvecî, Saîd b. Ahmed b. Muhammed. et-Terbiye ve’t-ta’lîm fi’l-İslâm. Musul: 1982. 

 

Dîvecî, Saîd b. Ahmed b. Muhammed. Târihü’l-Mevsıl. Bağdat: Matbuatu Mecmai’l-İlmi’l-Irakî, 
1402/1982. 

 

Doğan, İsa. “Hasan el-Utrûş”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 16/356-358. İstanbul: TDV 
Yayınları, 1997.  

 

Doğan, İsa. Zeydiyye Mezhebinin Doğuşu ve Kelâmî Görüşleri. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Doktora tezi, 1987. 

 

Donohue, John J. The Buwayhid Dynasty in Iraq 334 H./945 to 403 H./1012: Shaping Institutions for the 
Future. Leiden: Koninklijke Brill NV, 2003. 

 

Dozy, Reinhart. Spanish Islam. çev. Francis Griffin Stokes. London: Chatto&Windus, 1913. 

 

Duman, Cengiz. “Mecusilik (Zerdüştlük Dini)”. Internet Archive. Erişim 20 Mart 2022. 
https://archive.org/stream/zerdust/zerdust_djvu.txt  

https://archive.org/stream/zerdust/zerdust_djvu.txt


 

220 

 

Duran, Ahmet. “İslâm Hukukunda Sosyal Terbiye ve Kontrol Kurumu Olarak Hisbe”. EKEV Akademi 
Dergisi 19/64 (2015), 9-39. 

 

Durant, Will. İslâm Medeniyeti. çev. Orhan Bahaeddin. İstanbul: Tercüman Yayınları, 2004. 

 

Dûrî, Abdülaziz. Dirâsât fi'l-Usûli'l-Abbâsîyyeti'l-Müteahhire. Bağdad: 1945. 

 

Dûrî, Abdülaziz. Mukaddime fi’t-Târihi’l-İktisâdî el-Arabî. Beyrut: 1969. 

 

Dûrî, Abdülaziz. Târihü’l-Irak el-İktisâdî fi’l-Karni’r-Râbii’l-Hicrî. Beyrut:1974. 

 

Dûrî, Abdülaziz. “Bağdat”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 4/425-433. İstanbul: TDV 
Yayınları, 1991. 

 

Dûrî, Abdülaziz. İslâm İktisat Tarihine Giriş. çev. Sabri Orman. İstanbul: Endülüs Yayınları, 1991. 

 

Dûrî, Abdülaziz. İlk Dönem İslâm Tarihi. çev. Hayrettin Yücesoy. İstanbul: Endülüs Yayınları, 1991. 

 

Dûrî, Abdülaziz. “Hükümet Kurumları”. İslâm Şehri. çev. Elif Topçugil. İstanbul: Ağaç Yayıncılık, 1992. 

 

Dûrî, Abdülaziz. el-Asru’l-Abbâsiyyu’l-Evvel: Dirâset fî Târihi’s-Siyasi ve’l-İdarî ve’l-Malî. Beyrut: Dârü’t-
Talîa, 1997. 

 

Dûrî, Abdülaziz. Abbâsîler Tarihi. İstanbul: Beka Yayınları, 2020. 

 

Dündar, Abdulhamit. Selçuklular Devri Bağdat Medreseleri: İmam Azam Ebû Hanife Medresesi Örneği. 
İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2012. 

 

Dündar, Abdulhamit. “Bir Mezopotamya Şehri Olarak Bağdat: Dairevi Şehrin Kuruluşu ve Mimari 
Özellikleri”. İslâmi Araştırmalar Dergisi 46 (2021), 1-58. 

 

Dündar, Mahmut. İlk Dönem İslâmi Eğitim Öğretim Faaliyetleri. İstanbul: İşrak Yayınları, 2011. 

 

Ebû Halil, Şevki. El-Hadarâtü'l-Arabiyyetü'l-İslâmiyye ve Mucezun ani'l-Hadarâti's-Sâbika (İslâm ve 
Dünya Medeniyetleri Tarihi). çev. Atik Aydın - Abdülhadi Timurtaş. İstanbul: Bilge Adam Yayınevi, 2005. 

 

Ebû Hâtim er-Râzî, Ahmed b. Hamdân b. Ahmed er-Râzî el-Versinânî. Kitâbü'z-Zîne. thk. Abdullah 
Sellûm es-Samerrâî. Bağdat: 1988. 

 

Ebû Hayyân et-Tevhidî. Ahlâkü’l-vezîreyn. thk. Muhammed b. Tâvît et-Tancî. Beyrut: Dârü’s-Sadr, 1992. 

 

Ebû Ubeyd, Kâsım b. Sellam. Kitabû’l Emvâl. çev. Cemaleddin Saylık. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 
2016. 

 



 

221 

 

Ebû Ubeyd el-Bekrî, Abdullah b. Abdilaziz b. Muhammed b. Eyyüb b. Amr el-Bekrî el-Endelüsî. el-
Mesâlik ve’l-memâlik. thk. Cemâl Tulbe. 2 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 2003. 

 

Ebû Yûsuf, Yakub b. İbrahim b. Habib b. Sa’d el-Kûfî. Kitâbu’l-Harâc. çev. Ali Özek. İstanbul: Hisar 
Yayınevi, 1973. 

 

Ebû’l- Ferec İsfahânî, Ebü’l-Ferec Ali b. el-Hüseyin b. Muhammed. Mekâtilü’t-Tâlibiyyîn. thk. Seyyid 
Ahmed Sakr. Beyrut: 1987. 

 

Ebû’l- Ferec İsfahânî, Ebü’l-Ferec Ali b. el-Hüseyin b. Muhammed. el-Eğânî. Beyrut: Dâru İhyâ’i't-
Turâsi'l-Arabî, 1415/1994. 

 

Ebü’l- Fidâ, el-Melikü’l-Müeyyed İmâmüddin İsmail b. Ali b. Mahmud el-Eyyûbî. el-Muhtasar fî ahbâri’l-
beşer. thk. Mahmud Deyyûb. Beyrut: 1997. 

 

Efe, Zehra Gençel. İslâm Tıp Tarihi: Gelişimi ve Kaynakları. Konya: Çizgi Kitabevi, 2019. 

 

el-Ali, Salih. Meâlimî Bağdâd el-İdâriyye ve’l-Ümrâniyye. Bağdat: 1988. 

 

el-Azimî, Muhammed b. Ali. Târîhu Haleb. nşr. İbrahim Za’rûr. Dımaşk: 1985. 

 

el-Cahşiyarî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdûs b. Abdillâh. Kitâbü’l-Vüzerâʾ ve’l-Küttâb. nşr. Abdullah 
İsmâil es-Sâvî. Kahire: 1357/1938. 

 

el-Cheikh, Nadia Maria. “The Qahramâna in the Abbâsîd Court: Position and Functions”. Studia Islamica 
97 (2003), 41-55. 

 

Elçin, Melih. “Tıp Eğitiminin Tarihçesi”. Hacettepe Tıp Dergisi 41/4 (2010), 195-202. 

 

el-Emînî, Abdülhüseyin. Fî Rihâbi’l-Gadîr: Sezerâtun min mevsûati’l-Gadîr fi’l-Kitâb ve’s-Sünne ve’l-Edeb. 
haz. Ali Asgar el-Mürevvic el-Hurâsânî. Beyrut: 1414/1994. 

 

el-Hâc Hasan, Hüseyin. Hadâratü’l-Arab fi’l-Asri’l-Abbâsî. Beyrut: Müessesetü’l-Câmiiyye, 1994. 

 

el-Halidi, Fadıl. el-Hayatü's-Siyasiyyetü ve Nüzûmu'l-Hüküm fi'l-Irak (Hilâlü'l-Karni'l-Hamisi'l-Hicrî). 
Bağdat: 1389/1969. 

 

el-Hammâdî, Muhammed b. Malik b. Ebü’l-Fedâil. Keşfu’l-Esrâri’l-Bâtıniyye ve’l-Ahbâri’l-Karâmita. thk. 
Muhammed Zahid el-Kevserî. nşr. İzzet Attar. Kahire: es-Sekâfetü'l-İslâmiyye, 1939/1357. 

 

el-Hayyât, Ebü’l-Hüseyin Abdürrahîm b. Muhammed b. Osmân. Kitâbü’l-İntisâr ve’r-Red alâ Ravendî. 
thk. Henrik Samuel Nyberg. Kahire: Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye, 1344/1925. 

 

el-Işş, Yusuf. Târihu Asri’l-Hilâfeti’l-Abbâsîyye. thk. Muhammed Ebü’l-Ferc el-Işş. Dımaşk: 1982. 

 



 

222 

 

el-İbâdî, Ahmed Muhtar. Fi’t-Târîhi Abbâsî ve’l-Fâtımî. İskenderiye: 1987. 

 

el-İbâdî, Abdülkerim. Horasan Fî’l-Asrı’l-Gaznevî. ed. Numan Cebran. Ürdün: Katar Üniversitesi Beşeri 
Bilimler Fakültesi, Ürbed’ül-Ürdün Yayınları, 1997. 

 

el-İsfahânî, Ebû Abdillâh Hamza b. el-Hasen el-İsfahânî. Târîhu sinî mülûki’l-arz ve’l-enbiyâ. nşr. Cevâd 
el-Îrânî et-Tebrîzî. Berlin: 1340/1921. 

 

el-İsferâyînî, Ebü’l-Muzaffer İmâdüddîn Şehfûr (Şâhfûr) b. Tâhir b. Muhammed el-İsfahânî el-İsferâyînî. 
et-Tebşir fi’d-din ve temyîzi’l-fırkati’n-nâciye ʿani’l-fırakı’l-hâlikîn. thk. Kemal Yusuf el-Hût. Beyrut: 
1403/1983. 

 

Elisseef, Nikita. “Fiziki Plan”. İslâm Şehri. çev. Elif Topçugil. 124. İstanbul: Ağaç Yayıncılık, 1992. 

 

el-Kabbâsî, Necâh. “El-Meâhid ve’l-Müessesâtü’t-Ta’lîmiyye fi’l-Âlemi’l-İslâmî”. Mecelletü’l-Müerrihu’l-
Arabî İttihâdü’l-Müerrihîne’l-Arab 19 (1981), 175-195.  

 

el-Keyyâli, Sami. Seyfüddevle ve Asrü’l-Abbâsiyyîn. Halep: Matbaatü’l-Hadise, 1939. 

 

el-Kummî-Nevbahti. Risaletü’l-İtikadati’l-İmâmiyye: (Şiî-İmâmiye'nin inanç esasları). çev. Ethem Ruhi 
Fığlalı. Ankara: Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 1978. 

 

el-Kummî-Nevbahti. Kitâbü’l-Makalât ve’l-Fırak- Fırâku’ş-Şîa/Şiî Fırkalar. çev. Hasan Onat vd. Ankara: 
Ankara Okulu Yayınları, 2020. 

 

el-Kürevî, İbrahim Selman. el-Büveyhîyyun ve’l-Hilâfetü’l-Abbâsîyye. Kuveyt: 1982. 

 

el-Makkarî, Ahmed b. Muhammed. The History of the Mohammedan Dynasties in Spain. çev. Pascual de 
Gayangos.  London: W. Hughes Allen and Company, 1843. 

 

el-Mâtürîdî, Ebû Mansur Muhammed b. Muhammed b. Mahmud el-Mâtürîdî es-Semerkandi. Te’vilâtü 
Ehli’s-Sünne. thk. Dr. Mecîd Baslûm. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005. 

 

el-Muheymid, Ali b. Salih. “el-Karahâniyyûn ve Cühûdühüm fî Neşri'l-İslâmî (Karahanlılar ve İslâmın 
Yayılmasındaki Katkıları)”. çev. Ali Aksu. Mecelletü Câmiati'l-İmâm Muhammed b. Suûdi'l-İslâmiyyi 16 
(1417/1996), 273-318. 

 

el-Muheymid, Ali b. Salih. “Karahanlılar Devleti’nin Gaznelilerle Siyasi İlişkileri”. çev. Ali Aksu. İSTEM 
15 (2010), 291-319. 

 

el-Ukaylî, Ömer b. Süleyman. “Vakʿatü’l-Harre fî ʿahdi Yezîd b. Muâviye”. Mecelletü Külliyyeti’l-Adâb 
13/1 (1986), 159-189. 

 

el-Utbî, Ebû Nasr Muhammed b. Abdilcebbâr el-Utbî er-Râzî. Târîhul-Yemînî. şerh. Ahmed b. Ali el-
Hanefî el-Man'inî. Kahire: 1286/1869. 

 



 

223 

 

Enbârî, Abdürrezzak Ali. Mansıbu Kâdı’l-kudât fi’d-Devleti’l-Abbâsîyye. Beyrut: Dâru’l-Arabiyyeti li’l-
Mevsûât, 1987. 

 

Eraslan, Fatma. Tuğrul Bey ve Dönemi Selçuklu-Abbâsî İlişkileri. Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 

 

Erdem, Gazi. “İslam Kültür Tarihinin İlk İlimler Akademisi Beytü’l-Hikme". Dini Araştırmalar 16 / 42 
(Haziran 2013), 57-77. 

 

Erkal, Mehmet. İslâm’ın Erken Dönem Vergi Hukuku Uygulamaları. İstanbul: İsam Yayınları, 2009. 

 

Erkoç, Murat. “Selçuklu Devleti İle Büveyhî Devleti Arasında Yaşanan İktidar Mücadelesinin Bağdat’ta 
Yaşayan Sünnîlerin Ve Şiilerin Üzerine Etkisi”. Tarih ve Gelecek Dergisi 6/2 (Haziran 2020), 595-615. 

 

Erol, Uğur. Bizans İmparatorluğunda İsyanlar ve İç Savaşlar (976-1204). İzmir: Ege Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 

 

Erünsal, İsmail E. “Dârülilim”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 8/539-541. İstanbul: TDV 
Yayınları, 1993.  

 

Esen, Hüseyin. “İslâm Hukuku Açısından Müsâdere”. Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
15 (2002), 191-225. 

 

Eskicioğlu, Osman. İslâm Hukukunda Vergiler Yahya b. Âdem Ve Kitab-ül Haracı. İzmir: Anadolu 
Matbaacılık, 1996. 

 

es-Sâbî, Ebû İshak İbrahim b. Hilal es-Sâbî. “Kitâbü’l-Münteza Mine’l-Cüzi’l-evvel Mine’l-Kitâbü’l-Marûf 
bi’t-Tâcî fî Ahbâri’d-Devleti’d-Deylemiyye”. Ahbârü Eimmeti’z-Zeydiyye fî Taberistan ve Deylemân ve 
Cilân içinde. nşr. Wilferd Madelung. Beyrut: 1987. 

 

es-Sâbî, Ebû İshak İbrahim b. Hilal es-Sâbî. el-Muhtâr min Resâili’s-Sâbî. Beabda-Lübnan: 1316/1898. 

 

es-Sâbî, Ebü’l-Hasen Sâbit b. Sinân b. Sâbit b. Kurre. Târîhu Ahbâru’l-Karâmıta (Ahbâru’l-Karâmita 
içinde). nşr. Süheyl Zekkar. Riyad: 1989. 

 

Eş’arî, Ebu’l-Hasen Ali b. İsmail b. Ebî Bişr İshak b. Salim el-Eş’arî el-Basrî. Makâlâtü’l-İslâmiyyîn. nşr. 
Helmut Ritter. 3 Cilt. İstanbul: Matba’atü’d-Devlet, 1929. 

 

Etheredge, Laura. İslâmic History. New York: Britannica Educational Publishing, 2010. 

 

Evkuran, Mehmet. Sünnî Paradigmayı Anlamak. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2005. 

 

ez-Zencânî, İbrahim Musevî. Akaidü’l-İmâmiyye el-İsnâ Aşeriyye. Beyrut: 1982. 

 

ez-Züheyrî, Mahmud Ganavi. el-Edeb fî zıllî Benî Büveyh. Kahire: Emane Matbaası, 1949. 

 



 

224 

 

H. Hourani, Albert – Stern. S. M. The İslamic City: A Colloguim. Oxford: Universty of Pennsylvania, 1970. 

 

Farabî, Ebû Nasr Muhammeb b. Muhammed b. Tarhan b. Uzluğ el-Fârâbî et-Türkî. el-Medinetü’l-Fazılâ. 
çev. Ahmet Aslan. Ankara: Vadi Yayınları, 1997. 

 

Fahri, Mecid. “Philosophy and Teology, from the Eighth Century CE to the Present”. The Oxford History 
of Islam. ed. John L. Esposito. 269-304. Oxford: Oxford Universty Press, 1999. 

 

Faruque, Muhammad. “The Development of the Institution of Madrasah and the Niẓâmiyah of 
Baghdad”. IS 26/3 (1987), 253-263. 

 

Fazlurrahman. İslâm. çev. Mehmet Aydın. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2008. 

 

Fığlalı, Ethem Ruhi. “İbrahim el-İmam”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 21/319-320. 
İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

 

Fığlalı, Ethem Ruhi. İmâmiyye Şîası. İstanbul: Ağaç Kitabevi Yayınları, 2008. 

 

Fîrûzâbâdî, Ebu’t-Tahir Mecdüddîn Muhammed b. Yakub b. Muhammed. el-Kâmûsu’l-Muhît. Beyrut: 
Dâru İhyâit-Türâsi’l-Arabî, 1991. 

 

Fleet, Kate. European and Islamic Trade in the Early Ottoman State: The Merchants of Genoa and Turkey. 
New York: Cambridge University Press, 1999. 

 

Frye, Richard Nelson. “The Role of Abû Muslim in the Abbâsîd Revolt”. Moslem World 37 (1947), 28-38. 

 

Furat, Ahmet Hamdi. “İslâm Hukuku’nda Çevrenin Korunmasıyla İlgili Müesseselerden Biri İhyau’l-
Mevat (Ölü Toprakların Canlandırılması)”. Çevre ve Din Uluslararası Sempozyumu. 119-125. İstanbul: 
İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 2008. 

 

Furat, Ahmet Hamdi. “Kâdılkudâtlık Müessesesinin Oluşumu ve İlk Kâdılkudâtlar”. İstanbul Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 18 (2008), 103-122. 

 

Gazâlî, Ebû Hâmid Muhammed. Bâtınîliğin İç Yüzü. çev. Avni İlhan. Ankara: TDV Yayınları, 1993. 

 

Geçkin, Hatice. Büveyhîler Döneminde Bağdad’da Şiîlik. Çorum: Hitit Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2016. 

 

Genç, Mehmet. “İltizam”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/154-158. İstanbul: TDV 
Yayınları, 2000. 

Genç, Reşat. Karahanlı Devlet Teşkilatı. İstanbul: Kültür Bakanlığı Yayınları, 1981. 

 

Genç, Reşat. “Karahanlılar”. Türkler. ed. Hasan Celal Güzel. vd. 445-469. Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 
2002. 

 



 

225 

 

Genç, Süleyman. Fatımî-Abbâsî-Selçuklu Münasebetleri ve Besasiri İsyanı. İzmir: Dokuz Eylül 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1995. 

 

Genç, Süleyman. “Halife el-Kâdir Döneminde Bağdat’ta Yaşanan Dini-Siyasi Hadiseler ve Onun Sünnî 
Siyayeti”. Marife 2 (2004), 219-243. 

 

Genç, Süleyman. “H.V/M.XI. Asırda Ehl-i Sünnet’in Yeniden Yükselişi: Süreç, Kurum ve Şahsiyetler 
Üzerine Bir İnceleme”. Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesİ Dergisi 25 (2005), 271-330. 

 

Gençtürk, Cihan. İran Büveyhîleri (322-448/934-1056). Ankara: Fenomen Yayınları, 2021. 

 

George, Ostrogorsky. Bizans Devleti Tarihi. çev. Fikret Işıltan. Ankara: TTK Yayınları, 1999. 

 

Gerdizî, Ebû Saîd Abdülhay b. ed-Dahhâk b. Mahmûd. Zeynü’l-Ahbar. nşr. Muhammed Nazım. Londra: 
1928. 

 

Gibb, Hamilton A. R. “Bir İslâm Tarihi Yorumu”. çev. Kadir Budak, Atilla Özkök. İslâm Medeniyeti 
Üzerine Araştırmalar. 22-39. İstanbul: Endülüs Yayınları, 1991. 

 

Goitein, Shelomo Dov. Yahudiler ve Araplar: Çağlar Boyu İlişkileri. çev. Nuh Arslantaş- Emine Buket 
Sağlam. İstanbul: İz Yayınları, 2011. 

 

Goldziher, Ignaz. el-Akîde ve’ş-Şerîa fi’l- İslâm. çev. Muhammed Yusuf Musa. Kahire: 1946. 

 

Golole, Adan Jarso. Bağdat: Büveyhîlerin Eline Düşerken (279-334/892-945). İstanbul: Siyer Yayınları, 
2021, 

 

Gökalp, Yusuf. Zeydîlik ve Taberîstan’da Yayılması. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1999. 

 

Gökalp, Yusuf. Zeydilik ve Yemen’de Yayılışı. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Doktora Tezi, 2006. 

Gökalp, Yusuf. “Zeydiyye Mezhebinin Doğuşu, Teşekkül Süreci ve Tarihçesi”. Çukurova Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/2 (Haziran 2007), 55-93. 

 

Gökmen, Aysun. Eğitim ve Bilim Tarihinde Nizamiye Medreselerinin Yeri ve Önemi. Antalya: Akdeniz 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 

 

Göl, Yavuz Selim. “İlk Müslüman Türklerin Darbe Girişimleri Sâmerrâ Dönemi”. 15-16 Aralık 2016 
Uluslararası Demokrasi Sempozyumu (Darbeler ve Tepkiler). 691-700. Giresun: Giresun Üniversitesi 
İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi, 2016. 

 

Göl, Yavuz Selim. Abbâsîler Döneminde Kâdı’l-Kudatlık. Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2018. 

 

Gözütok, Şakir. İslâm’ın Altın Çağında İlim. İstanbul: Nesil Yayınları, 2012. 



 

226 

 

Gutas, Dimitri. Yunanca Düşünce Arapça Kültür: Bağdat’ta Yunanca-Arapça Çeviri Hareketi ve Erken 
Abbâsî Toplumu. çev. Lütfü Şimşek. İstanbul: Kitap Yayınevi, 2015. 

 

Gündoğdu, İbrahim Babür. Horasan'ın Maskeli Peygamberi Hişam b. Hakim el-Mukanna. İstanbul: 
Kitaparası Yayınları, 2020. 

 

Gündüz, Şinasi. Sâbiîler Son Gnostikler. İstanbul: Vadi Yayınları, 2016. 

 

Gündüz, Şinasi. İslâm ve Sabiîlik. İstanbul: Hikav Yayınları, 2020. 

 

Güner, Ahmet. Büveyhîler’den Adüdüddevle ve Dönemi (338-372/949-983). İzmir: Dokuz Eylül 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1992. 

 

Güner, Ahmet. Büveyhîler’in Şiî‐Sünnî Siyaseti. İzmir: Tibyan Yayınları, 1999. 

 

Güner, Ahmet. “Büveyhîler Dönemi ve Çok Seslilik”. 9 Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 12 
(1999), 47-72. 

 

Güner, Ahmet. “Büveyhî Devlet Adamlarının Kitaba İlgileri ve Kütüphaneleri”. Dokuz Eylül Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 13. (2001), 35-63. 

 

Güner, Ahmet. “Mâverdî’nin Hilafet Kuramının Tarihsel Arka Planına Bakış”. 9 Eylül Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 16 (2002), 3-36. 

 

Güner, Ahmet. “Muizzüddevle”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/99-100. Ankara: TDV 
Yayınları, 2006.  

 

Güner, Ahmet. “Müttakî-Lillah”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/223-224. İstanbul: TDV 
Yayınları, 2006. 

 

Güner, Ahmet. “Şiî Yüzyılında yahut Büveyhîler Devrinde Bağdat’tan Bazı Yansımalar”. İslâm 
Medeniyetinde Bağdat (Medînetü’s‐Selâm) Uluslararası Sempozyum. 1/151‐170. 2008. 

 

Güner, Ahmet. “Büveyhîler Devrinde Bağdat’ta Kerbela/Aşure, Gadir Hum ve Benzeri Şiî Uygulamaları”. 
Çeşitli Yönleriyle Kerbela (Tarih Bilimleri). 325-339. Sivas: Asitan Yayıncılık, 2010.  

 

Güner, Ahmet – Azimli, Mehmet. “Abbâsîlerin Başkenti Bağdat’ta Hüküm Süren İran Kökenli Şiî Bir 
Hanedan Büveyhîler (945-1055)”. İslâm Tarihi ve Medeniyeti. ed. Mehmet Şeker. 7/523-573. İstanbul: 
Siyer Yayınları, 2018. 

 

Güner, Ahmet. “Mutî‘-Lillâh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/401-402. Ankara: TDV 
Yayınları, 2020. 

 

Güngörmez, Zeynep. “Orta Çağ’da Akdeniz Köle Ticaretine Dair Bazı Tespitler”. Sosyal ve Kültürel 
Araştırmalar Dergisi 2/4 (2016), 87-105. 

 



 

227 

 

Güzel, Fatih. Abbâsîlerde Emirü’l-Ümeralık Müessesesi. Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2005. 

 

Güzel, Fatih. “Abbâsî Dönemi Önemli Türk Komutanlarından Eşnâs Et-Türkî”. Uluslararası Sosyal 
Araştırmalar Dergisi 11/60 (2018), 1295-1301. 

 

Hacıyev, Khanoghlan. Irak Büveyhîlerinin Kuruluşu ve Muizzüddevle Dönemi. İstanbul: Marmara 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2012. 

 

Haddûri, Mecid. İslâm Hukukunda Savaş ve Barış. çev. Fethi Gedikli. İstanbul: Yöneliş Yayınları, 1999. 

 

Hakyemez, Cemil. Bişr b. el-Mu’temir ve Mu‘tezile’nin Bağdad Ekolünün Doğuşu. Ankara: Ankara 
Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 1998. 

 

Hakyemez, Cemil. “Şii-Sünnî İlişkileri ve Selefilik”. Gaziantep Üniversitesi Uluslararası İlahiyat Akademi 
Araştırma Dergisi 1/1-2 (2015), 129-153. 

 

Hakyemez, Cemil. “Sünnî-Şiî İlişkilerinde Temel Sorunlar ve Çözüm Önerileri”. İç Tehdit ve Riskler 
Işığında İslâm Dünyasının Geleceği. ed. Ahmet Emin Dağ. 89-124. 2016. 

 

Hakyemez, Cemil. Şîa'da Gaybet İnancı ve Gaip On İkinci İmam El-Mehdi. İstanbul: İSAM Yayınları, 2017. 

 

Hakyemez, Cemil. İmâmiyye Şîası ve Temel Kavramlar. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2019. 

 

Hamîdullah, Muhammed. el-Vesâiku’s-siyâsiyye. çev. Vecdi Akyüz. İstanbul: Kitapevi Yayınları 1997. 

 

Hançabay, Halil İbrahim. Abbâsîler Döneminde Vezirlik (295-530/908-1136). İstanbul: Klasik Yayınları, 
2017. 

 

Hanne, Eric J. The Caliphate Revisited: The Abbâsids of 11th and 12th Century Baghdad. Michigan: 1998. 

 

Hanne, Eric J. “Women, Power, And The Eleventh And Twelfth Century Abbasıd Court”. HAWWA 3/1 
(2005), 80-110. 

 

Harekat, İbrahim. “Berid”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 5/498-501. İstanbul: TDV 
Yayınları, 1992. 

 

Hasan, Hasan İbrahim. Târîhu’d-Devleti’l-Fâtımiyye fi’l-Magrib ve Mısr ve Suriye ve Bilâdi’l-Arab. Kahire: 
Mektebetü’n-Nehdati’l-Mısrıyye, 1981. 

 

Hasan, Hasan İbrahim. Siyasi-Dini-Kültürel-Sosyal İslâm Tarihi. çev. İsmail Yiğit - Sadreddin Gümüş. 4 
Cilt. İstanbul: Kayıhan Yayınları, 1985. 

 

Hatalmış, Ali. Abbâsî Halifelerin Ümmüveled Eşleri. Ankara: İlâhiyât Yayınları, 2020. 

 



 

228 

 

Hatib el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Ali b. Sâbit el-Bağdâdî. Târîhu Bağdâd ev Medîneti’s-Selâm. 14 Cilt. 
Medine: el-Mektebetü’s-Selefiyye. ty. 

 

Hemedânî, Ebü’l-Hasan Muhammed b. Abdülmelik el-Hemedânî. Tekmiletü Târihü’t-Taberî (Târîhü’l-
Ümem ve’l-Mülûk, XI. İçinde). nşr. Muhammed Ebu’l-Fazl İbrahim. Beyrut: t.y.y. 

 

Heyd, Wilhem. Yakın Doğu Ticaret Tarihi. çev. Enver Ziya Kartal. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 
1975. 

 

Hidayet, Nuraniye. Çin Kaynaklarına Göre Karahanlılar (840-1231). Ankara: Hacettepe Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1992. 

 

Hilâl b. el-Muhassin es-Sâbî, Ebû’l Hasan (Hüseyn) Hilâl b. Muhassin b. İbrahim el Harrânî. Rüsûmü 
Dârü’l-Hilâfe. thk. Mihail Avvâd. Bağdat: 1383/1964. 

 

Hilâl b. el-Muhassin es-Sâbî, Ebû’l Hasan (Hüseyn) Hilâl b. Muhassin b. İbrahim b. Hilal es-Sâbî el-
Harrânî. Kitâbü’t-Tarih (Zeylü Tecâribü’l-Ümem İçinde). der. Amedroz ve Margoliouth. Kahire: 
Kitaphane-i Meclis-i Sinâ, 1337/1919. 

 

Hitti, Philip K. History of the Arabs. Newyork: St. Martin’s Press, 10. Baskı, 1970. 

 

Hitti, Philip K. Siyasi ve Kültürel İslâm Tarihi. çev. Salih Tuğ. 4 Cilt. İstanbul: Boğaziçi Yayınları, 1980. 

 

Hizmetli, Mustafa. “Abbâsîler Döneminde Para Basımı”. İSTEM 8/15 (2010), 79-110. 

 

Hizmetli, Mustafa. “Abbâsî Bağdat’ının Kuruluşunda Göçün Rolü”. Türk Göçü 2016 Seçilmiş Bildiriler. 
1/231-236. 2016. 

 

Hizmetli, Mustafa. “Öğrenen Öğreten İletişimi ve Etkileşimi Çerçevesinde Abbâsî Sarayında 
Şehzâdelerin Hocalarıyla İlişkileri”. International Journal of Cultural and Social Studies 2/2 (December 
2016), 377-382. 

 

Hizmetli, Mustafa. “Abbâsîler Döneminde Kadının Siyasetteki Rolü: Hârûnürreşîd’in annesi Hayzürân 
ve eşi Zübeyde Örneği”. 3. Uluslararası Avrasya Spor Eğitim ve Toplum Kongresi Tam Metin Kitabı. 1241-
1251. Mardin: 2018. 

 

Hizmetli, Mustafa. “Abbâsîlerde Saraylar ve Saray Hayatı”. İslâm Tarihi ve Medeniyeti. ed. Mehmet 
Şeker. 6/319-356. İstanbul: Siyer Yayınları, 2018. 

 

Hizmetli, Sabri. “Karmatîler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 24/504-514. Ankara: TDV 
Yayınları, 2001.  

 

Hodgson, Marshall Goodwin S. İslâm’ın Serüveni. çev. Alp Eker vd. 3 Cilt. İstanbul: İz Yayıncılık, 1995. 

 

H. Hourani, Albert – Stern. S. M. The İslamic City: A Colloguim. Oxford: Brune Cassier, 1970. 

 



 

229 

 

H. Hourani, Albert. Arap Halkları Tarihine Giriş. çev. Yavuz Olagan. İstanbul: İletişim Yayıncılık, 2007. 

Huart, Clement Imbault. “Ebû Kâlîcâr”. İslâm Ansiklopedisi. 4/32-33. İstanbul: MEB Yayınları, 1988. 

 

Hudarî Bek, Muhammed. Muhadarâtü Târihü’l-Ümemi’l-İslâmiyye: ed-Devletü’l-Abbâsîyye. thk. eş-Şeyh 
Muhammed el-Osmânî. Beyrut: 1986. 

 

Hunkan, Ömer Soner. Türk Hakanlığı (Karahanlılar). İstanbul: IQ Kültür Sanat Yayıncılık, 3. Baskı, 
2011. 

 

Iqbal, Muhammad. “Nawruz”. Oriental College Magazine 45/3 (1969), 133-138. 

 

İbn Battûta, Ebû Abdillah Şemsüddîn Muhammed b. Abdillah b. Muhammed el-Levâtî. Tuhfetü’n-Nuzzâr 
fî Garîbi’l-Emsâr ve-A‘câibi’l- Esfâr. thk. Ali el-Muntansır el-Kettânî. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1405. 

 

İbn Butlan, Ebü’l-Hasen el-Muhtâr (el-Yuvânis [Johannes]) b. el-Hasen b. Abdûn b. Sa‘dûn b. Butlân. 
Risale fi Şirâ’ir-Rakîk ve Taklîbi’l-Abid. nşr. Abdusselam Harun. Kahire: Nevâdiru’l-Mahtûtât, 1954. 

 

İbn Cübeyr, Ebü’l-Hüseyn Muhammed b. Ahmed b. Cübeyr b. Muhammed el-Kinânî el-Belensî. 
Endülüsten Kutsal Topraklara Yolculuk. çev. İsmail Güler. İstanbul: Selenge Yayınları, 2003. 

 

İbn Cülcül, Ebû Davud Süleyman b. Hassan el-Eldelûsî. Tabakâtü’l-etıbba ve’l-Hükemâ. nşr. Fuad Seyyid.  
Beyrut: 2. Baskı, 1985. 

 

İbn Ebî Usaybia, Ebü’l-Abbas Muvaffaküddîn Ahmed b. el-Kasım. Uyûnu’l-Enbâ fî Tabakâtü’l-Etıbba. nşr. 
Nizar Rida. Beyrut:y.y., 1965. 

 

İbn Ebû Ya’lâ, Ebü’l-Hüseyn Muhammed b. Muhammed b. el-Hüseyn el-Bağdâdî. Tabakâtü'l-Hanâbile. 
thk. Abdurrahman Süleyman el-Useymin. Riyad: Darü’l-Marife, 1419/1999. 

 

İbn Ebü’l-Hadîd, Ebû Hamid İzzüddin Abdülhamid b. Hibetüllah b. Muhammed el-Medâinî. Şerhu 
Nehcü’l-Belâğa. thk. Muhammed Ebü’l-Fadl İbrahim. Beyrut: 1959. 

 

İbn Haldûn, Ebû Zeyd Veliyyüddîn Abdurrahman b. Muhammed b. Muhammed. Târihü ibn Haldn. nşr. 
Şehhâde-Süheyl Zekkar. 8 Cilt. Beyrut: Dârü’fikr, 2001. 

 

İbn Hallikan, Ebû’l-Abbas Şemsuddin Ahmed b. Muhammedel-Bermeki el-irbilî. Vefeyâtü’l-Ayân ve 
Enbâ’ü Enbâ’iz-Zaman. thk. İhsan Abbas. 8. Cilt. Beyrut: Dâru Sâdr, 1977. 

 

İbn Havkal, Ebû’l-Kâsım Muhammed b. Ali en-Nasibî el-Bağdâdî. Kitâbu Sûreti’l-Arz. nşr. Johennes 
Heindrik Kramers. Leiden: 1938/1939. 

 

İbn Havkal, Ebû’l-Kâsım Muhammed b. Ali en-Nasibî el-Bağdâdî. Halifeler ve Fetihler. çev. Şaban Öz. 
Ankara: İlahiyat Yayınları, 2004. 

 

İbn Havkal, Ebû’l-Kâsım Muhammed b. Ali en-Nasibî el-Bağdâdî. Sûretü’l-Arz (10. Asırda İslâm 
Coğrafyası. çev. Ramazan Şeşen.. İstanbul: Yeditepe Yayınları, 2014. 



 

230 

 

 

 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Ali b.Ahmed b. Said el-Endelüsî. el-Fasl fi’l-Milel ve’l-Ehvâ ve’n-Nihal. nşr. 
Muhammed İbrahim Nasr - Abdurrahman Umeyre. 5 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübül İlmiyye, 1986. 

 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Ali b.Ahmed b. Said el-Endelüsî. Resâil. thk. İhsan Abbas. 4 Cilt. Beyrut: 
1987. 

 

İbn Hurdâzbih, Ebu’l-Kasım Ubeydullah b. Abdillah. Kitâbü‘l-Mesâlik ve’l-Memâlik. ed. M. J. de Goeje. 
Leiden: Brill Press, 1967. 

 

İbn İzâri, Ebû Abdullah Muhammed b. Muhammed b. İzâri el-Merrâküşî. el-Beyânü’l-Muğrib fî Ahbâri’l-
Endelüs ve’l-Mağrib. Tunus: Darü’l-Garbi’l-İslâmî, 2013. 

 

İbn Kâdı Şühbe, Ebü’s-Sıdk Takıyyüddin Ebu Bekr b. Ahmed ed-Dımaşk. Tabakâtü’ş-Şâfiîyye. nşr. Hâfız 
Abdülalîm Han. Haydarâbâd-Dekken: 1398-1400/1978-1979. 

 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ İmâdüddîn İsmail b. Ömer İbn Kesîr. el-Bidâye ve’n-Nihâye. thk. Abdullah b. 
Abdulmuhsin et-Turkî. 21 Cilt. Mısır: Hicr, 1419/1998. 

 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim b. Kuteybe ed-Dineverî. el-İmâme ve’s-Siyâse. thk. Ali 
Şîri. Beyrut: Dârü’l-Edvâ, 1990. 

 

İbn Mâkûlâ, Ebû Nasr Alî b. Hibetillâh b. Alî el-İclî. el-İkmâl fî Refi’l-İrtiyâb Ani’l-mü’telif ve’l-Muhtelif fi 
el-Esma ve’l-Küna ve’l-Ensâb. nşr. Abdurraman b. Yahya el-Muallimî el-Yemânî. Haydarabad: Dâiretü’l-
Maarif’l-Osmaniyye, 1962. 

 

İbn Miskeveyh, Ebû Alî Ahmed b. Muhammed b. Ya‘kub b. Miskeveyh el-Hâzin. Tecâribü’l-ümem ve 
Te’âkibü’l-Himem. nşr. H. Frederick Amedroz-S. Margoliouth. 2 Cilt. Kahire: 1332-1333/1914-1915. 

 

İbn Murtazâ, Ahmed b. Yahya. Tabakâtü’l-Mu‘tezile. thk. Suzanna Diwald Wilzer. Beyrut: Matbaatü’l-
Kâtûlikiyye, 1380/1961. 

 

İbn Nedîm, Muhammed b. İshak en-Nedîm. el-Fihrist. çev. Ramazan Şeşen. ed. Abdulkadir Coşkun. 
İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2019. 

 

İbn Rüste, Ebû Ali Ahmed b. Ömer b. Rüste. el-Alâku’n-nefîse (Dünya Coğrafyası). çev. Ali Fuat Eker. 
Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2018. 

 

İbn Sa’d, Ebû Abdillah Muhammed b. Sa‘d el-Haşimî el-Basrî el-Bağdâdî. Tabakâtü’l-Kübrâ. Beyrut: 
Dârü’s- Sâdr, 1957. 

 

İbn Sahnûn, Ebû Abdillah Muhammed b. Sahnûn Abdisselam b. Said et-Tenûhî el-Kayrevânî. Âdâbü’l-
Mallimîn. çev. Faruk Bayraktar. İstanbul: Marmara Üniversitesi Vakfı Yayınları, 2006. 

 

İbn Said el-Endelüsî, Ebu Kasım Said b. Ahmed b. Abdirrahmân el-Endelüsî el-Kurtubî. Kitâbü’t-Ta’rif 
bi-Tabakâtü’l Ümem. nşr. Louis Cheikho. Beyrut: 1912. 



 

231 

 

 

İbn Tağrîberdî, Ebü’l-Mehâsin Cemâlüddîn Yûsuf b. Tağrîberdî. en-Nücûmu’z Zâhira fî Mülûki Mısr ve’l-
Kâhire. thk. Muhammed Hüseyin Şemsüddîn. Beyrût: Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1413/1992. 

 

İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm el-Harrânî. Bir 
İslâm Kurumu Olarak Hisbe. çev. Vecdi Akyüz. İstanbul: İnsan Yayınları, 1989. 

 

İbn Zâfir, Ebü’l-Hasen Cemâlüddîn Alî b. Zâfir b. el-Hüseyn el-Ezdî. Ahbârü’d-Düveli’l- Munkatı‘a. nşr. 
Andre Ferre. Kahire: 972. 

 

İbnü’l-İmâd, Ebu’l-Felâh Abdulhay b. Ahmed b. Muhammed es-Sâlihî el-Hanbelî. Şezerâtü’z-Zeheb fî 
Ahbâri men Zeheb. thk. Abdulkadir el-Arnâ’ûd-Mahmud el-Arnâ’ûd. Beyrut: 1986. 

 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddin Abdurrahman b. Ali b. Muhammed el-Bağdâdî. Menâkıbu Bağdâd. 
thk. Muhammed Behcet Eserî. Bağdat: 1342/1923. 

 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddin Abdurrahman b. Ali b. Muhammed el-Bağdâdî. el-Müdhiş. nşr. 
Mervan Kabbânî. Beyrut: Dârü'l-kütübi'l-ilmiyye, ty. 

 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddin Abdurrahman b. Ali b. Muhammed el-Bağdâdî. es-Sebât İnde’l-
Memât. nşr. Abdullah el-Leysî el-Ensârî. Beyrut: Müessesetü'l-Kütübi's-Sekafiyye, 1986. 

 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddin Abdurrahman b. Ali b. Muhammed el-Bağdâdî. el-Muntazam fî 
Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem. thk. Muhammed Abdulkadir Atâ - Mustafa Abdulkadir Atâ. 19 Cilt. Beyrut: 
Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1992. 

 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddin Abdurrahman b. Ali b. Muhammed el-Bağdâdî. Telbîsü’l-İblîs. nşr. 
İsâm Fâris el-Haristânî- M. İbrâhim ez-Zağlî. Beyrut: 1414/1994. 

 

İbnü’l-Esîr, Ebü’l-Hasen İzzüddîn Ali b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybâni el-Cezerî. el-Kâmil fi’t-
Târih. thk. Ebü’l-Fidâ Abdullah el-Kâdî. 11 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1407/1987. 

 

İbnü’l-Ezrak el-Fârikî, Ahmed b. Yusuf b. Ali b. el-Ezrak el-Fârikî. Mervani Kürtleri Tarihi. çev. Mehmet 
Emin Bozarslan. İstanbul: Koral Yayınları, 2. Basım. 1990. 

 

İbnü’l-Ezrak el-Fârikî, Ahmed b. Yusuf b. Ali b. el-Ezrak el-Fârikî. Târihu Meyyâfârikîn ve Âmid (Kısmu’l-
Artukiyyin). thk. Ahmed Savran. Erzurum: 1994. 

 

İbnü’l-Fakih, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. İshâk b. İbrâhîm el-Hemedânî. Kitabü’l-Büldan. thk. 
Yusuf el-Hâdi. Beyrut: 1996. 

 

İbnü’l-İmrânî, Muhammed b. Ali Muhammed. el-İnbâ fî Târihi’l-Hulefa. thk. Kâsım es-Sâmerrâî. Kahire: 
Dârü’l-âfâkü’l-ârabiyye, 1421/2001. 

 

İbnü’l-Verdî, Ebû Hafs Sirâcüddîn Ömer. Harîtedü’l-acâib ve ferîdetü’l-garâib. thk. Enûr Mahmud Zenâtî. 
Kahire: Mektebetü’s-Sekâfetü’d-Dîyniyye, 2007. 

 



 

232 

 

İbnü’s-Salah eş-Şehrezûrî, Ebû Amr Takıyyüddîn Osman b. Salâhiddîn Abdirrahman b. Musa. 
Tabakâtü’l-Fukahâi’ş-Şâfiyye. nşr. Muhyiddin Ali Necib. Beyrut: 1413/1992. 

 

İbnü’t-Tıktaka, Ebû Cafer Safiyyüddîn (Celâlüddîn) Muhammed b. Ali b. Tabâtabâ el-Hasenî el-Alevî. el-
Fahrî. çev. Ramazan Şeşen. İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayınları, 2016. 

 

İbnü’z- Zübeyr, Reşid. ez-Zehâir ve’t-Tuhaf. thk. Muhammed Hamidullah. Kuveyt: Vizâretü’l-İlâm, 1984. 

 

İbnü'l-Adîm, Ebü’l-Kâsım Kemalüddîn Ömer b. Ahmed b. Hibetillâh b. Muhammed el-Ukaylî el-Halebî. 
Zübdetü'l-Haleb min Tarihi Haleb. thk. Halil el-Mansûr. Beyrut: Dârü’l-Kütübi'l-İlmiyye, 1417/1996. 

 

İbnü'l-Uhuvve, Ziyâüddîn Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Kureşî. Mealimü'l-kurbe fi ahkami'l-
hisbe. thk. İbrahim Şemseddin. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l- İlmiyye, 2001. 

 

İdrîs İmâmüddin, İdrîs b. el-Hasen b. Abdillâh el-Kureşî. Uyûnu’l-Ahbar ve Fünûnu’l-Asâr Ahbârü’d-
Devleti’l-Fatımiyye. nşr. Mustafa Galib. Beyrut: 1404/1984. 

 

İğde, Muhyettin. Siyasi-İtikadi Bir Mezhep Olarak Hanbelîliğin Teşekkül Süreci. İstanbul: Marmara 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2016. 

 

İmam Mâlik. “Muvatta”. Cizyetü Ehli’l-kitâb ve’l-mecûs bölümü 42. Hadis. 

 

İsa, Ahmed. Tarihü’l-Bimaristanat fi’l-İslâm. Beyrut: 1981. 

İstahrî, Ebû İshak İbrahim b. Muhammed el-İstahrî. Kitâbü’l-Mesâlik ve’l-Memâlik. thk. Michael Jan de 
Goeje. Leiden: 1927. 

 

Jaffery, Mohsin. “The Shi’a Century- Buyid Dynasty”. Academia. 12/04/2020. 
https://www.academia.edu/21489664/The_Shia_Century_Buyid_Dynasty 

 

Jiwa, Shainool. The Baghdad Manifesto (402/1011): A Re-Examination of Fatımid-Abbâsîd Rivalry. 
London: İslâmic Publication, 2018. 

 

Jokisch, Benjamin. Islamic Imperial Law: Harun al-Rashid’s Codification Project. Berlin: Walter de 
Gruyter, 2007. 

 

Kabir, Mafizullah. “The Relation of the Buwayhid Amirs with the Abbâsîd Caliphs”. Journal of Pakistan 
Historical Society 2/3 (1954), 228-243. 

 

Kabir, Mafizullah. “Libraries and Academies During the Buwayhid Period-946 A.D. to 1055 A.D.”. 
İslâmic Culture 33 (1959), 31-33. 

 

Kabir, Mafizullah. “Adminstration of Justice During the Buwayhid’s Period (A.D 946-1055)”. IC 34 
(1960), 14-21. 

 

Kabir, Mafizullah. The Buwayhid Dynasty of Baghdad (334-447/946-1055). Calcutta: Iran Society, 1964. 

 

https://www.academia.edu/21489664/The_Shia_Century_Buyid_Dynasty


 

233 

 

Kadı Abdülcebbâr, Ebü’l-Hasen Kadı’l-Kudat Abdülcebbâr b. Ahmed b. Abdilcebbâr el-Hemedânî. 
Fadlu’l-i’tizâl ve tabakâtü’l-Mu‘tezile. thk. Fuad Seyyid. Tunus: 1406/1986. 

 

Kadı Abdülcebbâr, Ebü’l-Hasen Kadı’l-Kudat Abdülcebbâr b. Ahmed b. Abdilcebbâr el-Hemedânî. Firak 
ve tabakâtü’l-Mu‘tezile. thk. A. Sami Neşşâr- İ. Muhammed Ali. İskenderiye: Matbaatü’l-Cami’iyye, 1972. 

 

Kâdı Iyaz, Ebü’l-Fazl Iyâz b. Mûsâ b. İyâz el-Yahsubî. Tertibü’l-Medârik ve Takrîbü’l-Mesâlik li Ma’rifeti 
Mezhebi Mâlik. thk. Ahmed Bekir Mahmud. Beyrut: 1967. 

 

Kalkaşendî, Ebü’l-Abbas Şihâbüddin Ahmed b. Ali. Subhu’l-A’şâ fî Sınâ’ati’l-İnşâ. nşr. Muhammed 
Abdürresul İbrahim. 14 Cilt. Kahire: Dârü’l-Kütübü’l-Mısrıyye, 1922. 

 

Kalkaşendî, Ebü’l-Abbas Şihâbüddin Ahmed b. Ali. Meâsirü’l-İnâfe fî Me’âlimi’l-Hilâfe. thk. Abdü’s-settâr 
Ahmed Ferrâc. 3 Cilt. Beyrut: 1980. 

 

Kallek, Cengiz. “Hisbe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 18/133-143. İstanbul: TDV Yayınları, 
1998. 

 

Kallek, Cengiz. “Sak”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 35/584-586. İstanbul: TDV Yayınları, 
2008.  

 

Kallek, Cengiz. İslâm İktisat Düşüncesi Tarihi, Harac ve Emvaller. İstanbul: Klasik Yayınları, 2015. 

 

Kamit, Maşide. “Kâim-Biemrillah ve Şiî-Sünnî Çatışması”. İstem 24 (2014), 179-207. 

 

Kan, Kadir. Abbâsîlerin Birinci Asrında Bağdat. Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Doktora Tezi, 2010. 

 

Kan, Kadir. “Türk ve Arap Şehirlerinin Ortak Kimliği Olarak İslâm Şehri Olgusu”. Uluslararası Türk-Arap 
Müşterek Değerler ve Kültürel Etkileşim Sempozyumu Bildiriler Kitabı. Amman: Yunus Emre Enstitüsü, 
(2014). 234-243. 

  

Kandemir, M. Yaşar. “İbnü’s-Salah es-Şehrezûrî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 21/198-200. 
İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

 

Karaarslan, Nasuhi Ünal. “Hamdânîler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15/446-447. 
İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

 

Karakuş, Nadir. Bir İhtilalcinin Anatomisi: Ebû Müslim Horasani. İstanbul: Neva Yayınları, 2017. 

 

Karan, Cuma. “Abbâsî Sarayında Ümmüveledlerin Yönetime Etkisi: Hayzürân, Şağab ve el-Kahramâniye 
Örneği”. İlahiyat Tetkikleri Dergisi 2/54 (Aralık 2020), 379-402. 

 

Kartaloğlu, Habib. “Evâilü’l‐Makâlât Adlı Eseri Bağlamında Şeyh Müfîd’in İmamet Anlayışı”. Sakarya 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 17/31 (Haziran 2015), 45-59. 

 



 

234 

 

Kaya, Mahmut. “Beytü’l-Hikme”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 6/88-90. İstanbul: TDV 
Yayınları, 1992.  

 

Kayar, Mehmet Sedik. İslâm Hukukunda İcâre Akdi. Diyarbakır: Dicle Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2011. 

 

Kayaoğlu, İsmet. İslâm Kurumları Tarihi. Konya: Selçuk Üniversitesi Yayınları, 1994. 

 

Kaymak, Suat. “Abbâsî Sarayının İlk Selçuklu Gelini: Hatice Arslan Hatun". Yedikıta: Tarih ve Kültür 
Dergisi 76 (Aralık 2014), 48-52. 

 

Kaymak, Suat. Abbâsî Halifesi el-Kâim-Biemrillah ve Dönemi (1031-1075). İstanbul: Marmara 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2014. 

 

Kazıcı, Ziya. İslâm Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi. İstanbul: İFAV Yayınları, 2020. 

 

Kehhâle, Ömer Rıza. el-Ulûmü’l- Ameliyye fi’l-Usûri’l-İslâmiyye. Dımaşk: 1972.  

 

Keklik, Nihat. “Türk-İslâm Filozofu İbn Sînâ: Hayatı ve Eserleri”. Felsefe Arkivi 22-23 (1981), 1-53. 

 

Keleş, Nevzat. “Büveyhîler Devrinde Bağdad’da Asayiş: Ayyârlar, Şâtırlar, Dâ’irler ve Hırsızlar”. Turkish 
Studies 12/9 (2017), 55-88. 

 

Kettânî, Muhammed Abdulhay b. Abdülkebir el-İdrisî el-Kettânî. et-Terâtibu’l-İdâriyye, çev. Ahmet Özel. 
3 Cilt. İstanbul: İz Yayıncılık, 1990. 

 

Kemaloğlu, Muhammet. “Karahanlıların Menşei ve Kuruluş Faraziyeleri”. Hikmet Yurdu 11 (2013), 415-
424. 

 

Kılıç, Hakan. Kuruluşundan Sâmerrâ Dönemi Sonuna Kadar Abbâsî Devletinde Türk Komutanlar. 
Kastamonu: Kastamonu Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

 

Kılıç, Ünal. “Vali”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 42/492-494. İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

 

Kırkpınar, Mahmut. Abbâsî Halifesi Mütevekkil ve Dönemi: 232-247/847-861. İstanbul: Marmara 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1996. 

 

Kırpık, Güray. Nizâmiye Medreseleri, Orta Çağın Yükseköğretim Kurumu. Ankara: Anıl Matbaa ve Ciltevi, 
2009. 

 

Kister, M. J. “The Battle of the Harra”. Studies in memory of Gaston Wiet. ed. Myrriam Rosen Ayalom. 33-
49. 1977. 

 

Kitâbü’l-Uyûn ve’l-Hadâik fî Ahbâri’l-Hakâik 256/870-350/961. nşr. Ömer es-Sâîdî. Dımaşk: 1973. 

 



 

235 

 

Kitapçı, Zekeriya. “Abbâsî Hilafetinde Örnek Bir Türk Anası Şağab Hatun”. Türk Dünyası Araştırmaları 
70 (Şubat 1991), 1-64. 

 

Koca, Ferhat. İslâm Hukuk Tarihinde Selefî Söylem Hanbelî Mezhebi. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 
2002. 

 

Koçyiğit, Talat. Kelamcılarla Hadisçiler Arasındaki Münakaşalar. Ankara: TDV Yayınları, 1984. 

 

Kohlberg, Etan. “Some Imâmî Shi’i Views on the Sahabe”. Belief and law in Imami Shiism. 143-175. Great 
Britain: 1991. 

 

Koloğlu, Orhan Şener. “Mu‘tezilenin Temel Öğretileri”. İslâmi İlimler Dergisi 12/2 (2017), 43-80. 

 

Korkmaz, Seyfullah. Arslanü’l-Besâsîrî ve Zamanı. Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Doktora Tezi, 1997. 

 

Kök, Bahattin. “Gazneli Mahmud’la Abbâsî Halifesi el-Kadir Arasındaki İlişkiler”. EKEV Dergisi 1/2 
(1998), 117-126. 

 

Kök, Bahattin. “Sâmerrâ’nın Kuruluşu”. Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 19 (2003), 1-42. 

 

Köprülü, Fuad. “Ribat”. Vakıflar Dergisi 2 (1942), 267-278. 

 

Köprülü, Fuat. “Hacîb”. İslâm Ansiklopedisi. 5/175. İstanbul: MEB Yayınları, 1964. 

 

Köse, Feyza Betül. Cariye. İstanbul: Endülüs Yayınları, 2018. 

 

Kramers, Johannes Hendrik. İslâm Medeniyeti Tarihinde Coğrafya ve Ticaret. çev. Ömer Rıza. İstanbul: 
Asarı İlmiye Kütüphanesi Neşriyatı, 1934. 

 

Kramers, Johannes Hendrik. “Kirman”. İslâm Ansiklopedisi. 6/815-819. İstanbul: MEB Yayınları, 1977. 

 

Kraemer, Joel L. Hümanism in the Renaissanca of Islam: The Cultural Revival during the Buyid Age. 
Leiden: The Netherlands E.J. Brill, 1986. 

 

Kubeysî, Hamdân Abdülmecîd. Esvâku Bağdâd hattâ bidâyeti’l-asri’l-Büveyhî. Bağdat: 1979. 

Küçükaşçı, Mustafa Sabri. “Harre Savaşı”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 16/245-247. 
İstanbul: TDV Yayınları, 1997.  

 

Küçükaşçı, Mustafa Sabri. “Kâdir-Billâh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 24/127-128. 
Ankara: TDV Yayınları, 2001. 

 

Lambton, Ann Katharine Swynford. “Reflections on the Iqta”. Arabic and Islamic Studies in Honour of 
Hamilton A. R. Gibb. ed. George Makdisi. 358-372. Leiden: E. J. Brill, 1965. 

 



 

236 

 

Landau, Jacob M. “Küttâb”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 27/3-4. Ankara: TDV Yayınları, 
2003.  

 

Laoust, Henri. İslâm’da Ayrılıkçı Görüşler. İstanbul: Pınar Yayınları, 1999. 

 

Lapidus, Ira M. İslâm Toplumları Tarihi. çev. Yasin Aktay. İstanbul: İletişim Yayınları, 2016. 

 

Lassner, Jacob. The Topography of Baghdad in the Early Middle Ages. Detroit: Wayne State University 
Press, 1970. 

 

Levy, Reuben. “Notes on Costume from Arabic Sources”. JRAS 2. London: Journal of the Royal Asiatic 
Society, 1935. 

 

Lewis, Bernard. The Origins of İsmailism. Cambridge: Cambridge Üniversity Press, 1940. 

 

Lewis, Bernard. "İsmâililer". İslâm Ansiklopedisi. 2/121. İstanbul: MEB Yayınları, 1987.  

 

Lewis, Bernard. Ortadoğu. çev. Mehmet Harmancı. İstanbul: Gençlik Yayıncılık, 1996. 

 

Lewis, Bernard. Race And Slavery in the Middle East. New York: Oxford University Press, 1997. 

 

Lewis, Bernard. Tarihte Araplar. çev. Hakkı Dursun Yıldız. İstanbul: Anka Yayınları, 2003. 

 

Lombard, Maurice. İlk Zafer Yıllarında İslâm. çev. Nezih Uzel. İstanbul: Pınar Yayınları, 1983. 

 

Madelung, Wilferd. “Onikinci İmam Şîasında, İmamın Gaybet Zamanında Otorite”. çev. Kasım Güleçyüz . 
İslâm’da Siyaset Düşüncesi. İstanbul: 1995. 

 

Makdisi, George. “Sunni Revival”. Islamic Civilisation 950-1150. ed. D. S. Richards. Oxford: Papers on 
Islamic History, 1973. 

 

Makdisi, George. Ibn Aqil: Religion and Culture in Classical Islam. Cambridge: Edinburgh University 
Press, 1997. 

 

Makdisi, George. İslâm'ın Klasik Çağında ve Hristiyan Batı'da Beşeri Bilimler. çev. Hasan Tuncay Başoğlu. 
İstanbul: Klasik Yayınları, 2009. 

 

Makdisi, George. Orta Çağ’da Yüksek Öğretim İslâm Dünyası ve Hristiyan Batı. çev. Ali Hakan Çavuşoğlu - 
Tuncay Başoğlu. İstanbul: Klasik Yayınları, 2012. 

 

Makdisî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr el-Bennâ el-Makdisî. Kitâbü 
Ahsen’üt-Tekâsim fî Marifeti’l-Ekâlim. nşr. Michael Jan de Goeje. Leiden: Brill E.J, 1889. 

 

Makdisî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr el-Bennâ el-Makdisî. İslâm 
Coğrafyası (Ahsenü’t-Tekâsim). çev. Ahsen Batur. İstanbul: Selenge Yayınları, 2015. 



 

237 

 

 

Makrîzî, Ebû Muhammed (Ebü’l-Abbas) Takıyyüddin Ahmed b. Ali b. Abdilkadir b. Muhammed el-
Makrîzî. İgâsetü’l-Umme bi Keşfi’l- Ğumme. thk. M.Mustafa Ziyade - Cemalettin Muhammed eş-Şeyyâl. 
Kahire: y.y., 1940. 

 

Makrîzî, Ebû Muhammed (Ebü’l-Abbas) Takıyyüddin Ahmed b. Ali b. Abdilkadir b. Muhammed el-
Makrîzî. Şüzuru’l- Ukûd fi Zikr’in Nükûd. Necef: 1967. 

 

Makrîzî, Ebû Muhammed (Ebü’l-Abbas) Takıyyüddin Ahmed b. Ali b. Abdilkadir b. Muhammed el-
Makrîzî. İtti’azü’l-Hünefâ bi-Ahbâri’l-e’immeti’l-Fatımîyyine’l-Hülefâ. thk. Cemalettin eş-Şeyyâl. 1. Cilt. 
Kahire: 1387/1967. thk. Muhammed Hilmi Muhammed Ahmed. 2 Cilt. Kahire: Meclisü’l-Âlâ li’ş-Şu’ûni’l-
İslâmiyye, 1416/1996. 

 

Makrîzî, Ebû Muhammed (Ebü’l-Abbas) Takıyyüddin Ahmed b. Ali b. Abdilkadir b. Muhammed el-
Makrîzî. es-Sülûk li-maʿrifeti düveli’l-mülûk. nşr. Muhammed Abdulkadir Ata. Beyrut: Dârü’l-Kütübül 
İlmiyye, 1997. 

 

Makrîzî, Ebû Muhammed (Ebü’l-Abbas) Takıyyüddin Ahmed b. Ali b. Abdilkadir b. Muhammed el-
Makrîzî. el-Hıtatü’l-Makrîziyye (el-Mevâiz ve el-‘itibar bi Zikr el-Hıtât ve’l-Âsâr). thk. Muhammed 
Zeynuhum - Medîha eş-Şerkâvî. 3 Cilt. Kahire: Mektebe Mednûlâ, 1998. 

 

Makrîzî, Ebû Muhammed (Ebü’l-Abbas) Takıyyüddin Ahmed b. Ali b. Abdilkadir b. Muhammed el-
Makrîzî. “Benî Umeyye Risâlesi”. İdeolojik Tarih Okumaları. çev. İrfan Aycan - Mahfuz Söylemez. 151-
210. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 1998.  

 

Marcinkowski, Ismail. “The Buyid Domination as the Historical Background for the Flourishing of 
Muslim Scholarship During the 4th/10th Century”. Proceedings of Avicenna International Colloquium 
(2004), 1- 11. 

 

Marçais, Georges. “Zîrîler”. İslâm Ansiklopedisi. 13/575-576. İstanbul: MEB Yayınları, 1986. 

 

Matar Hasan, Nahide. “Sultatu’l Cevârî fi’l Asri el-Abbâsî (158-334)”. Journal of Education College Wasit 
University 1/2 (2007), 112-122. 

 

Mâverdî, Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habib el-Basrî. el-Ahkâmü’s-sultâniyye ve’l-vilâyâtü’d-dîniyye. 
thk. Nebil Abdürrahman Hayyâvî. Beyrut: Dârü’l-Erkam, 1985. 

 

Mâverdî, Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habib el-Basrî. el-Hâvi’l-kebîr. nşr. Ali M. Muavvaz - Adil 
Ahmed Abdülmecid. 19 Cilt. Beyrut: 1414/1994. 

 

Mâverdî, Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habib el-Basrî. er-Rürbete fî talebi’l-hisbe. thk. Ahmed Câbir 
Bedrân. Kahire: Dârü’r-Risale, 1423/2002. 

 

Mâverdî, Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habib el-Basrî. Kitabü Nasihatü'l-Mülk (Siyaset Sanatı). çev. 
Mustafa Sarıbıyık. İstanbul: Ark Kitapları, 2016. 

 

Mâverdî, Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habib el-Basrî. el-Ahkâmü’s-Sultâniyye (İslâm’da Devlet ve 
Hilafet Hukuku). çev. Ali Şafak. İstanbul: Bedir Yayınları, 2021. 



 

238 

 

 

Mazâherî, Ali. Orta Çağ’da Müslümanların Yaşayışları. çev. Bahriye Üçok. İstanbul: Varlık yayınları, 
1972. 

 

Mekkî, Muhammed Kasım. el-Medhal ilâ Hadârati’l Asri’l-Abbâsî. Beyrut: Dârü’z-Zehrâ, 1410/1990. 

 

Merçil, Erdoğan. Gazneliler Devleti Tarihi. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 2. Baskı, 1989. 

 

Merçil, Erdoğan. “Bahaüddevle”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 4/475-476. Ankara: TDV 
Yayınları, 1991.  

 

Merçil, Erdoğan. “Büveyhîler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 6/498-500. İstanbul: TDV 
Yayınları, 1992. 

 

Merçil, Erdoğan. “Gazneliler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 13/480-484. İstanbul: TDV 
Yayınları, 1996. 

 

Merçil, Erdoğan. Müslüman Türk Devletleri Tarihi. İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayınları, 2017. 

 

Merçil, Erdoğan. “Mirdâsîler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 30/149-151. Ankara: TDV 
Yayınları, 2020.  

 

Mert, Rabia. Hanefi Mezhebi Fıkıh Kitaplarında Ehl-i Kitapla İlgili Hükümlerin Tahlîli. Konya: Selçuk 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010. 

 

Mesûdî, Ebü’l-Hasen Ali b. el-Hüseyn b. Ali el-Mesûdî el-Hüzelî. Mürûcü’z-Zeheb ve Me’âdinü’l-Cevher. 
thk. Muhammed Muhyiddin Abdülhamid. 4 Cilt. Kahire: y.y., 1964-1965. 

 

Mesûdî, Ebü’l-Hasen Ali b. el-Hüseyn b. Ali el-Mesûdî el-Hüzelî. Kitabü’t-Tenbîh ve’l-İşrâf. çev. Ramazan 
Şeşen. İstanbul: Bilge Yayınları, 2018. 

 

Mevdûdî, Mevlana Seyyid Ebu’l-Âla. Tefhimü’l-Kur’an. çev: Ali Bulaç vd. İstanbul: İnsan Yayınları, 1991. 

 

Meyerhof, Max. “Science and Medicine”. The Legacy of Islam. ed. Thomas Arnold. 311-355. London: 
1931. 

 

Mez, Adam. el-Hadâratü’l-İslâmiyye fi’l-Karni’r-Râbi’i’l-Hicriyye. çev. Muhammed Abdülhâdi Ebû Rîyde. 
Beyrut: Dârü’l-Kitâbi’l-Arabîyye. ty. 

 

Mez, Adam. Onuncu Yüzyılda İslâm Medeniyeti: İslâm’ın Rönesansı. çev. Salih Şaban. İstanbul: İnsan 
Yayınları, 2014. 

 

Tudelalı Benjamin – Ratisbonlu Petachia. Orta Çağ’da İki Yahudi Seyyah’ın Avrupa, Asya ve Afrika 
Gezileri. çev. Nuh Arslantaş. İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2001. 

 



 

239 

 

Mikdad, Mahmud. el-Mevâlî ve nizâmu’l-velâ mine’l-Cahiliyye ila Evâhiri’l-Asri’l-Umevî. Dımaşk: Daru’l-
Fikr, 1408/1998. 

 

Minorsky, Vilademir. “Daylam”. Encyclopedia of Islam (El2). 2/189-194. Leiden: 1991. 

 

Miquel, Andre. Arap Coğrafyacılarının Gözünden 1000 Yılında İslâm Dünyası ve Yabancı Diyarlar. 
İstanbul: Kitap Yayınevi, 2003. 

 

Muir, Sir William. The Caliphate: Its Rice, Decline and Fall, from Original Sources. Londra: Smith Elder, 
1898. 

Müdevver, Cemil Nahle. Tarihu’l-Irâk fi’l-Asri’l-Abbâsîyyîn. Kahire: 2003. 

 

Müneymine, Hassan. Tarihü’d-Devleti’l-Büveyhiyye es-Siyasi ve’l-İktisadi ve’l-İçtimai ve’s-Sekâfi: 
Mukâtâtü Faris H.334-447/M.945-1055. Beyrut: Dârü’l-Camia, 1987. 

 

Müneymine, Hassan. Büveyhîler Devlet Tarihi. çev. Tarık Akarsu. İstanbul: Selenge Yayınları, 2021. 

 

Müslim, Ebü’l-Hüseyin Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî. Sahîhu Müslim. thk. M. Fuad 
Abdulbâkî. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-‘Arabî, t.y. 

 

Müstevfî, Hamdullah. Nüzhetü’l- Kulûb. çev. G. Le Strange. London: 1919. 

 

Nakşibendî, Nasır Seyyid Mahmud. ed-Dinârü’l-İslâmî fi’l-Müthafi’l-Irakî: ed-Dinârü’l-Ümevi ve’l-Abbâsî. 
Bağdat: 1953. 

 

Nâşi el-Ekber, Ebü’l-Abbâs Abdullah b. Muhammed b. Abdillâh el-Enbârî. Mesailü’l-İmame Mukdedafât 
mine’l-Kitabi’l-Evsât fi’l-Makalât. thk. Josef Van Ess. Beyrut: 1971. 

 

Nâtık-Bilhak, Ebû Tâlib en-Nâtık-Bilhak Yahyâ b. el-Hüseyn b. Hârûn b. el-Hüseyn ez-Zeydî el-Alevî et-
Tâlibî. el-İfâde fî târihi’l-eimmeti’s-sâde (Ahbârü Eimmmeti’z-Zeydiyye fî Taberistan ve Deyleman ve Cilan 
içinde). nşr. Wilferd Madelung. Beyrut: 1987. 

 

Nazım, Muhammed. The Life and Times Sultan Mahmud of Ghazne. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2014. 

 

Nemr, Abdülmunim. Târîhü’l-İslâm fî’l-Hind. Beyrut: el-Müessese el-Câmi’d-Dirasât ve’n-Neşr ve’t-
Tevdi, 1981. 

 

Nevbahtî, Ebû Muhammed el-Hasen b. Musa b. el-Hasen b. Muhammed el-Bağdâdî en-Nevbahtî. 
Fırakü’ş-Şîa. nşr. Helmut Ritter. İstanbul: 1931. 

 

Nizâmü’l-Mülk, Ebû Ali Kıvâmüddîn Hasen b. Alî b. İshâk et-Tûsî. Siyeru’l-Mülûk ya Siyasetnâme. haz. 
Mehmet Altay Köymen. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1999. 

 

Nortan, Kenan- Küçükerman, Önder. Çarşı, Pazar, Ticaret ve Kapalıçarşı. İstanbul: Türkiye İş Bankası 
Kültür Yayınları, 2010. 



 

240 

 

 

Numan b. Muhammed, Ebû Hanife Numan b. Muhammed b. Mansur el-Kadı et-Temimî el-Kayrevanî. 
Risâletü İftitâhü’d-Da’ve (Risâletü fi Zuhuri’d-Da’veti’l-Ubeydiyyeti’l-Fatımîyye). thk. Vedad el-Kadı. 
Beyrut: 1970. 

 

Nüveyrî, Ebü’l-Abbas Şihâbüddin Ahmed b. Abdilvehhâb b. Muhammed en-Nüveyrî. Nihâyetü’l-ereb fî 
fünûni’l-edeb. nşr. Müfid Kumeyha. 31 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2004. 

 

Omar, Faruk. “Abbâsîlerin Siyasi Emellerinin Tarihi Kökleri”. çev. Cem Zorlu. Din ve Siyasal Söylem. 
İstanbul: İnsan Yayınları, 2006. 

 

Öngül, Ali. “Dabbe (Benî Dabbe)”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 8/393. Ankara: TDV 
Yayınları, 1993. 

 

Ören, Ramazan. Abbâsîler Döneminde Siyasi ve Dini Semboller. Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006. 

 

Öz, Mustafa. İmâmiyye Şîasında On ikinci İmam ve Mehdî İnancı. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Yayınları, 1995. 

 

Öz, Mustafa.  “Hasan el-Alevî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 16/287. İstanbul: TDV 
Yayınları, 1997. 

 

Öz, Mustafa. “Kerbela”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 25/271-272. Ankara: TDV Yayınları, 
2002. 

 

Öz, Mustafa. “Keysâniyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 25/362-364. İstanbul: TDV 
Yayınları, 2002. 

 

Öz, Mustafa. Başlangıçtan Günümüze Şiîlik ve Kolları. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2011. 

 

Öz, Mustafa. “Mukannâ el-Horasânî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/124-125. Ankara: 
TDV Yayınları, 2020. 

 

Özarslan, Selim. “Takiyye Üzerine Bazı Mülahazalar”. Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/7 
(Temmuz-Aralık 2003), 115- 132. 

 

Özaydın, Abdülkerim. “Adüdüddevle”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 1/392-393. Ankara: 
TDV Yayınları, 1988.  

 

Özaydın, Abdülkerim. “Kaim bi-Emrillah”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 24/210-211. 
İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

 

Özaydın, Abdülkerim. “Müktefî-Billâh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/534-536. Ankara: 
TDV Yayınları, 2006.  

 



 

241 

 

Özaydın, Abdülkerim. “Müstain-Billâh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/112-113. 
İstanbul: TDV Yayınları 2006. 

 

Özdemir, Mehmet Nadir. İslâm’ın İlk Döneminde Kölelik: Abbâsîlerin İlk Yüzyılı. İstanbul: Gökkubbe 
Yayınları, 2006. 

 

Özdemir, Mehmet Nadir. “Abbâsîlerin İlk Yüzyılında Mevali”. BEÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi 6/2 (2019), 
281-306. 

 

Özdemir, Mehmet Nadir. “Emeviler Döneminde Mevâli”. Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi 7/1 (Haziran 2020), 189-210. 

 

Özdemir, Mehmet Nadir. “Orta Çağ’da Kölelik Üzerine Bir Değerlendirme”. e-Şarkiyat İlmi Araştırmalar 
Dergisi 12/2 (Nisan 2020), 209-223. 

 

Özdemir, Mehmet. “Endülüs”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 11/211-225. İstanbul: TDV 
Yayınları, 1995.  

 

Özdemir, Mehmet. “Hammûdîler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15/496-497. İstanbul: TDV 
Yayınları, 1997. 

 

Özdemir, Mehmet. Endülüs Müslümanları (Siyasi Tarih). Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2016. 

 

Özdemir, Mehmet. Endülüs Müslümanları Kültür ve Medeniyet. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
2020.  

 

Özdemir, Öznur. Modern Dönem Batı Literatüründe Abbâsî İhtilali. Sakarya: Sakarya Üniversite, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2019. 

 

Özel, Ahmet. İslâm Devletler Hukukunda Savaş Esirleri. Ankara: TDV Vakfı Yayınları, 1996. 

 

Özkan, Metin. Türk Devletleri. İstanbul: Kalipso Yayınları, 2010. 

 

Özkan, Mustafa. İslâm İktisadında Vergiler. ed. Adnan Demircan, Kahramanmaraş: SAMER Yayınları 
2019. 

 

Özmantar, İbrahim K. İslâm Düşüncesinde Halku’l-Kur’ân Problemi ve Günümüze Yansımaları. Bursa: 
Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2000. 

 

Öztürk, Levent. İslâm Toplumunda Birarada Yaşama Tecrübesi. İstanbul: İnsan Yayınları, 1995. 

 

Öztürk, Levent. İslâm Toplumunda Hristiyanlar. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2012. 

 

Öztürk, Levent. İslâm Tıp Tarihi Üzerine İncelemeler. İstanbul: Ensar Yayınları. 2013. 

 



 

242 

 

Öztürk, Levent. İslâm Dünyasında Hastaneler. İstanbul: Siyer Yayınları, 2018. 

 

Palabıyık, Hanefi. İslâm Devletlerinde Emniyet Teşkilatı. Erzurum: Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1991. 

 

Palabıyık, Hanefi. Valilikten İmparatorluğa Gazneliler, Devlet ve Saray Teşkilâtı. Ankara: Araştırma 
Yayınları, 2002. 

 

Palabıyık, Hanefi. “Gaznelilerin Hindistan Seferleri”. EKEV Akademi Dergisi 11/32 (2007), 139-152.  

 

Parlak, Nizamettin. Endülüs’ün Yükselişi. İstanbul: Hikmetevi Yayınları, 2021. 

 

Pırlanta, İsmail. Ortaçağın İncisi Nişabur. İstanbul: Hikmetevi Yayınları, 2013. 

 

Pırlanta, İsmail. Orta Çağ İslâm Dünyasında Şehir Eşkiyaları: Ayyarlar. İstanbul: Hikmetevi Yayınları, 
2015. 

 

Pırlanta, İsmail. "Büveyhîlerin Din Siyaseti Bağlamında Eş‘arîlik’in Gelişimine Katkıları”. Bozok 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 14/14 (2018), 167-191. 

 

Pinto, Olga. "The Libraries of the Arabs During the Time of the Abbâsîdes". lslamic Culture 3/2 (1929), 
210-243. 

 

Polat, Hüseyin. “Ebu’l-Ferec İbnü’l-Cevzî’nin el-Muntazam Adlı Eserinde Bağdat”. Ankara Üniversitesi 
Tarih Araştırmaları Dergisi 40/69 (2021), 55-71. 

 

Polatoğlu, Selahattin. “Çağının Tanığı Olarak Abbâsî Saray Tabipleri”. Van İlahiyat Dergisi 7/11 (Aralık 
2019), 208-232. 

 

Rahmati, Mohsen. “The Saffarid Ya’qub b. Layth and the Revival of Persian Kingship”. Journal of 
Persianate Studies 12 (2019), 5-27. 

 

Reşid, Mubin. Sultan Mahmûd-ı Gaznevî. Lahor: İlim ve İrfan Publisher’s, 2006. 

 

Reyyis, M. Ziyaüddin. el-Harac ve’n-Nuzûmü’l-Maliye. Kahire: 1977. 

 

Robinson, Neal. “Sünnî-Shia Relations: An Historical Perspective”. Academia. 15/10/2020. 
https://www.academia.edu/36260911/Sunni_Shia_Relations_An_Historical_Perspective 

 

Rose, Jenny. Zoroastrianism: An introduction. London: I.B. Tauris, 2011. 

 

Rûzrâverî, Ebû Şücâ Zahîrüddin Muhammed b. Hüsyn b. Muhammed (Abdillah) er-Rûzrâverî. Zeylü 
Kitâbi Tecâribi’l-Ümem. nşr. Henry F.Amedroz - David S. Margoliouth. Kahire: Şeriketü’t-temeddini’s-
Sınâiyye, 1334/1916. 

 

https://www.academia.edu/36260911/Sunni_Shia_Relations_An_Historical_Perspective


 

243 

 

Saâde, Safiyye. “Tetavvuru Mansıbu Kâdı’l-kudât fi’l-Fetreteyni’l-Büveyhîyye ve’s-Selcûkiyye”. Târîhu 
Bağdâdi’l-İctimâî. Beyrut: Dâru Emvâc, 1988. 

 

Safedî, Ebü’s-Safâ Salâhuddîn Halil b. İzziddîn Ayberg b. Abdillah es-Safedî. el-Vâfî bi’l-Vefeyât. nşr. 
Ahmed. b. Arnaûd - Türkî Mustafa. 29 Cilt. Beyrut: Dâru ihyâi’t-türâsi’l-Arabî, 2000. 

 

Sahillioğlu, Halil. “Dinar”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/352-355. İstanbul: TDV Yayınları, 
1994. 

 

Sâmir, Faysal. ed-Devletü’l-Hamdâniyye fi Mavsıl ve Haleb. Bağdat: 1970. 

 

Sarıçam, İbrahim - Erşahin, Seyfettin. İslâm Medeniyet Tarihi. Ankara: TDV Yayınları, 2014. 

 

Sayılı, Aydın. The Observatory in Islam and its Place in the General History of the Observatory. Ankara: 
TTK Basımevi, 1960. 

 

Scharfe, Patrick. Portrayals of the Later Abbâsîd Calips: The Role of the Caliphate in Buyid and Saljûq-era 
Chronicles 936-1180. Ohio: Ohio State University, Yüksek Lisans Tezi, 2010. 

 

Seâlebî, Abdülaziz. Sükûtu’d-Devleti’l-Ümeviyye ve Kıyâmü’d-Devleti’l-Abbâsîyye. thk. Muhammed 
Hamâdî. Beyrut: 1995. 

 

Seyyid, Emir Ali. Muhtasaru Tarihi’l-Arab. çev. Afif Ba’lebekkî. Beyrut: Dârü’l-İlm, 1967. 

 

Seyyid, Eymen Fuad. ed-Devleti’l-Fatımiyye fî Mısr. Kahire: Tefsîrû Cedid, 141/1992. 

 

Seyyid, Eymen Fuad. “Fatımîler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 12/228-237. İstanbul: TDV 
Yayınları, 1995. 

 

Sıbt İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Muzaffer Şemsüddîn Yusuf b. Kızoğlu et-Türkî el-Avnî el-Bağdâdî. Mi’râtü’z-
zaman fî Târihi’l-Âyân. nşr. Muhammed Enes el-Hasan- Kamil Muhammed el-Herrat. Dımaşk: Dârü’r-
Risâleti’l-Alemiyye, 2013. 

 

Sırma, İhsan Süreyya. Abbâsîler Dönemi. İstanbul: Beyan Yayınları, 2019. 

 

Sicistânî, Ebû Hatim Muhammed b. Hibban b. Ahmed et-Temîmî el-Nusrî es-Sicistânî. es-Sîretü’-
Nebeviyye ve Ahbârü’l-Hülefâ. thk. Hafız Aziz Bey el-Kâdirî en-Nakşibendî. Haydarâbâd: Dâiretü’l-
Maârifi’l-Osmaniyye, 1973. 

 

Sobernheim, M. “Hamdânîler”. İslâm Ansiklopedisi. 5/179-182. İstanbul: MEB Yayınları, 1950.  

 

Sourdel, Dominic. “al-Kâdir-Billâh”. EI. 4/378. Leiden: 1978.  

 

Soylar, Nurullah. Şebânkâreî’nin Mecmau’l–Ensâb Fi’t-Tevârîh Adlı Eseri (Çeviri ve Değerlendirmesi). 
Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 

 



 

244 

 

Söylemez, Mehmet Mahfuz. “Vâsıt”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 42/541-544. Ankara: TDV 
Yayınları, 2012.  

 

Söylemez, Mehmet Mahfuz. Bedevîlikten Hadarîliğe Kûfe. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2015. 

 

Söylemez, Mehmet Mahfuz. Mihne Süreci ve İslâmi İlimlere Etkisi. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2016. 

 

Söylemez, Mehmet Mahfuz. Bilimin Yitik Şehri Cündişâpûr. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2017. 

 

Stepanıants, Marietta. “The Encounter of Zoroastrianism with Islam”. çev. Cahid Kara. Journal of Islamic 
Research 23/2 (2012), 89-99. 

 

Stern, Samuel Miklos. “Cairo as the Centre of the İsmailî Movement”. Studies in Early Ismailsm 
Jerusalem. 234-256. Leiden: 1983. 

 

Stillman, Yedida Kalfon. The Medieval İslâmic Vestmentary System. Wien: Evalution and Consolidation, 
1994. 

 

Strange, Guy Le. Baghdad During Abbâsîd Caliphate. Oxford: Clarendon Press, 1900. 

 

Streck, Maximilian. “Bağdat”. İslâm Ansiklopedisi. 2/195-196. İstanbul: MEB Yayınları, 1978. 

 

Strothmann, Rudolf. “Hasan al-Utrûsh”. El2. 3/254. Leiden: 1986. 

 

Suyûtî, Ebü’l-Fazl Celalüddîn Abdurrahman b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî eş-Şafiî. 
Târihu’l-Hulefâ (Halifeler Tarihi). çev. Onur Özatağ. İstanbul: Ötüken Yayınları, 2015. 

 

Sühreverdi, Şihabuddin Ebu Hafs Ömer. Avârifu’l-Meârif. Beyrut: 1966. 

 

Şahin, Nihal. Abbâsî Devletinin Kuruluş Safahasında Abbasoğlu-Alioğlu İlişkileri. İstanbul: Marmara 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1996. 

 

Şâkir, Mahmud. Hz. Adem’den Bugüne İslâm Tarihi. çev. Ferit Aydın. İstanbul: Kahraman Yayınları, 
1995. 

 

Şâkir, Mahmud. Tarihü’l-İslâmî. Beyrut: el-Mektebü'l-İslâmî, 1991. 

 

Şan, Erman. Abbâsî Devleti Döneminde Avrasya’yla Gerçekleştirilen Uluslararası Köle Ticareti (750-945). 
İstanbul: Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2016. 

 

Şebârû, Muhammed Isâm. Kâdı’l-kudât fi’l-İslâm. Beyrut: Dârü’n-Nahda el-Arabiyye, 1992. 

 

Şehristânî, Ebü’l-Feth Tâcüddîn (Lisânüddîn) Muhammed b. Abdilkerim b. Ahmed eş-Şehristânî. el-
Milel ve'n-Nihal. thk. Abdülemir Ali Mehna - Ali Hasan Faur. Beyrut: Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1996. 

 



 

245 

 

Şen, Mehmet Emin. “Abbâsîlerde Türk Nüfuzu Döneminin Çöküşü ve Tüklerin Akıbeti (232-
447/945/1055)”. International Journal of Social Sicience 5/6 (2012), 463-477. 

 

Şerîf er-Râdî, Ebü’l-Hasan Muhammed b. Hüseyin b. Musa b. Muhammed eş-Şerîf er-Radî el-Mûsevî el-
Alevî. Hakâiku't Te'vil fî Müteşâbihi't-Tenzil. nşr. Abdülhüseyin el-Hillî - Muhammed Rızâ Âl Kâşifülgıtâ. 
Necef: 1355/1936. 

 

Şerîf er-Râdî, Ebü’l-Hasan Muhammed b. Hüseyin b. Musa b. Muhammed eş-Şerîf er-Radî el-Mûsevî el-
Alevî. Dîvân: Hayâtuhü ve Dirâsetü Şi’rihî. nşr. Dr. Abdülfettâh Muhammed el-Hulv. Beyrût: 1976. 

 

Şeşen, Ramazan. “Dârülhilâfe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 8/538-539. İstanbul: TDV 
Yayınları, 1993. 

 

Şeşen, Ramazan. “İbn Hassûl ve "Tafdîl El-Etrak Ala Sair el-Ecnad Adlı Risalesinin Tercümesi”. Tarih 
Dergisi 38 (2003), 119-142. 

 

Şeyh Müfîd, Ebi Abdullah Muhammed b. Muhammed b. En-Numani el-Ukberi el-Bağdadî. Şerh-u 
Akaidü’s-Sadûk ev Tashihu’l-İ’tikâd. Tebriz: 1945. 

 

Şeyzerî, Abdurrahmân b. Nasr b. Abdullâh eş-Şeyzerî, Nihâyetü’r-rütbe fî talebi’l-hisbe. nşr. Seyyid el-
Bâz el-Arînî. Kahire: 1365/1946. 

 

Şimşek, Emre. Abbâsîler Döneminde Değişim Aracı Olarak Para. Sivas: Cumhuriyet Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010. 

 

Şimşek, Eyüp. “Camilerde Eğitim”. Anahatlarıyla İslâm Eğitim Tarihi. ed. Mustafa Köylü- Şakir Gözütok. 
İstanbul: Ensar Neşriyat, 2017. 

 

Şimşir, Mehmet. İlk Dönem İslâm Divanlarının Tarihi Gelişimi. Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2002. 

 

Taberî, Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr et-Taberî. Târîhü’t-Taberî: Târîhü’l-Ümem ve’l-Mülûk. Beyrut: 
Târîhü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1987. 

 

Taberî, Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr et-Taberî. Câmiu’l-Beyân fî Te’vîli’l-Kur’ân. thk. Ahmed Mahmûd 
Şâkir. Beyrut: Müessetü’r-Risâle, 2000.  

 

Tackerimi, Celal. Saffârîler Tarihi. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 
1971. 

 

Takkuş, M. Süheyl. Tarihü’l-Fatımiyyin fî Şimali İfrikıyye ve Mısr ve Biladi’ş-Şam: 297-567 H /910-1171 
M. Beyrut: Dârü'n-nefâis, 2001. 

 

Taneri, Aydın. “Celâlüddevle”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/259-260. İstanbul: TDV 
Yayınları, 1993. 

 



 

246 

 

Taneri, Aydın. “Hâcib”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 14/508-511. İstanbul: TDV Yayınları, 
1996.  

 

Târık, Binzâvî. İstiklâlü’l-Muiz b. Bâdîs ez-Zîrî ani’d-devleti’l-Fâtimiyye. Cezayir: Câmi‘atü’l-Cezâir, 
Yüksek Lisans Tezi, 2009. 

 

Taş, Abdullah Erdem- Sansarkan, Yusuf. “Zîrîlerin Fâtımî Hilâfetini Terkedip Abbasî Hilafetini 
Tanımaları Sürecinde Şiî-Sünnî Mücadelesi”. Mezhep Araştırmaları Dergisi 12/2 (2019), 546-571. 

 

Tellioğlu, Ömer. Müneccimbaşı Ahmed b. Lütfullah’ın Cami’ü’-Düvel’inden Hamdanîler Kısmının Metin 
Neşri ve Tercümesi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 1994. 

 

Tenûhî, Ebû Ali el-Muhassin b. Ali b. Muhammed el-Kâdî et-Tenûhî. Nişvâru’l-muhadara ve ahbâru’l-
müzâkere. nşr. Abbûd eş-Şâlcî. 8 Cilt. Beyrut: 1391-1393/1971-1973. 

 

Terzi, Mustafa Zeki. “Abbâsî Devleti’nin Askeri Teşkilatında Ordu Komutanlığı ve Rütbeler”. BELLETEN 
53/206 (1989), 153-165.  

 

Terzioğlu, Arslan. “Bimarhâne”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 6/163-178. İstanbul: TDV 
Yayınları, 1992. 

 

Togel, Muhammed Asil. Abbâsî Halifesi Kâdir-Billâh’ın Hayatı ve Şahsiyeti. Konya: Necmeddin Erbakan 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 

 

Tokuş, Ömer. Hamdanîler (Siyasi, İçtimaî, İlmî ve Kültürel Hayat). Şanlıurfa: Harran Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006. 

 

Tokuş, Ömer. “X. ve XI. Asırda Musul, Halep ve Bunlara Mücâvir Yerlerde Ukaylî Hakimiyeti”. Bingöl 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 6/12 (2016), 249-278. 

 

Tomatekin, Ahmet Yasin. Abbâsîler döneminde İlmi Hayatta Süryânîler. İstanbul: Marmara Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017. 

 

Toprak, Şengül. Tarihselcilik Tartışmaları Bağlamında Halku’l-Kur’an. Çorum: Hitit Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

 

Topuz, Hatice Kübra. “Abbâsî Başşehri Sâmerrâ ve Abbâsî Tarihinde Sâmerrâ Dönemi”. İSTEM 9/18 
(2011), 83-112. 

 

Toru, Ümit. “Eş‘arîlik-Hanbelîlik Farklılaşmasının Toplumsal Yansımaları”. Cumhuriyet İlahiyat Dergisi 
22/1 (Haziran 2018), 259-292. 

 

Treadwell, Luke. Buyid Coinage: A Die Corpus (322-445 A.H.). Oxford: 2001. 

 

Tritton, Arthur Stanley. Ehlüz-Zimme fi’l-İslâm. çev. Hasen Habeşî. Kahire: 1967. 

 



 

247 

 

Tufantoz, Abdurrahim. “Mervâniler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 29/230-232. Ankara: 
TDV Yayınları 2004. 

 

Tufantoz, Abdurrahim. Orta Çağ’da Diyarbekir Mervanoğulları 990–1085. Ankara: Aça Yayınları, 2005. 

 

Tunç, Mesut. Saffârî Devleti (861-1003). Edirne: Trakya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 
Lisans Tezi, 2017. 

 

Ubeydî, Salâh Hüseyin. el-Melâbisü'l-Arabiyyeti'l-İslâmiyye fi'l-asri'l-Abbâsî es-Sânî. Bağdat: 1980. 

 

Ural, İbrahim. “Orta Çağ İslâm Dünyasında Bankacılık Türü İşlemler ve Finans Meseleleri”. İslâm 
Ekonomisinde Finans Meseleleri (İlmi Araştırmalar Dizisi -III). İstanbul: Ensar Yayınları, 1992. 

 

Ûrcî, Fatıma - Chahian Boroujeni, Ali Asğar. “Büveyhîler Dönemi İlim ve Tıp Merkezlerinin Gelişiminde 
Vakıfların Rolü ve Âkıbetleri”. çev. Muhammed Uç. Akif 51/2 (2021), 212-228. 

 

Usta, Aydın. “Sâmâniler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 35/364-366. Ankara: TDV Yayınları, 
2008.  

 

Usta, Aydın. Türklerin İslâmlaşma Serüveni: Sâmânîler. İstanbul: Yeditepe Yayınevi, 2013. 

 

Uyar, Gülgün. “Nakîb”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/321-322. Ankara: TDV Yayınları, 
2006. 

 

Ümit, Mehmet. Zeydîyye-Mu‘tezile Etkileşimi. İstanbul: İsam Yayınları, 2021. 

 

Ünal, Gülistan. “Büveyhîler Hilafeti Abbâsîlerden Neden Almadılar?”. Pesa Uluslararası Sosyal 
Araştırmalar Dergisi 4/3 (Kasım 2018), 405-416. 

 

Ünlü, İhsan. “Muharrem Matemi/Orucu, Aşure Günü ve Erzincan’da Aşure Etkinlikleri”. Erzincan 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 13/2 (2020), 31-51. 

 

Üzüm, İlyas. Tarihsel ve Kültürel Boyutlarıyla Alevilik. İstanbul: İsam Yayınları, 2007. 

 

Vekî, Ebû Bekr Muhammed b. Halef b. Hayyan el-Vekî. Ahbâru’l-Kudat. 3 Cilt. Beyrut: t.y.y. 

 

Veşşâ, Ebu’t-Tayyib Muhammed b. İshak b. Yahyâ el-Veşşâ el-Arâbî. Kitâbü’l-Müveşşâ/e’z-Zarf ve’z-
Zurefâ. nşr. Rudolf E. Brünnow. Kahire: y.y., 1324/1906. 

 

Vikipedi. “Büveyhîler”. Erişim 21 Mart 2021. 
https://tr.wikipedia.org/wiki/B%C3%BCveyh%C3%AEler#K%C3%BC%C3%A7%C3%BCk_H%C3%B
Ck%C3%BCmdarlar. 

 

Vikor, S. Knut. Between God and the Sultan: A History of Islamic Law. New York: Oxford University Press, 
2006. 

 

https://tr.wikipedia.org/wiki/B%C3%BCveyh%C3%AEler#K%C3%BC%C3%A7%C3%BCk_H%C3%BCk%C3%BCmdarlar
https://tr.wikipedia.org/wiki/B%C3%BCveyh%C3%AEler#K%C3%BC%C3%A7%C3%BCk_H%C3%BCk%C3%BCmdarlar


 

248 

 

Vural, Mehmet. “Abbâsîler Döneminde Bilim, Kültür ve Felsefe”. İslâm Tarihi ve Medeniyeti. ed. Mehmet 
Şeker. 6/249-319. İstanbul: Siyer Yayınları, 2018. 

 

Watt, W. Montogomery – Cachia, Pierre. Endülüs Tarihi. çev. Cumhur Ersin Adıgüzel - Qiyas Şükürov. 
İstanbul: Küre Yayınları, 2018. 

 

Watt, W. Montogomery. İslâm Düşüncesinin Teşekkül Devri. çev. Ethem Ruhi Fığlalı. İzmir: İzmir İlahiyat 
Vakfı Yayınları, 2020. 

 

Weber, Max. Şehir. çev. Musa Ceylan. İstanbul: Bakış Yayınları, 2000. 

 

Wellhausen, Julius. Arap Devleti ve Sükûtu. çev. Fikret Işıltan. Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi, 
1963. 

 

Ya‘kûbî, Ahmed b. İshak b. Cafer b. Vehb b. Vâdıh. Târihu’l-Ya’kûbî. nşr. Abdülemîr Mühennâ. Beyrut: 
1960. 

 

Ya‘kûbî, Ahmed b. İshak b. Cafer b. Vehb b. Vâdıh. Ülkeler Kitabı. çev. Murat Ağarı. İstanbul: Ayışığı 
Kitapları, 2002. 

 

Yâkût el-Hamevî, Ebû Abdillâh Şihâbüddîn Yâkut b. Abdillâh el-Hamevî el-Bağdâdî er-Rûmî. Mu’cemü’l-
Büldân. 5 Cilt. Beyrut: Dâru Sâdr, 1977. 

 

Yâkût el-Hamevî, Ebû Abdillâh Şihâbüddîn Yâkut b. Abdillâh el-Hamevî el-Bağdâdî er-Rûmî. Mu’cem’ul -
Udebâ ve İrşadü’l Erib ila Ma’rifeti’l Edib. Beyrut: 1991. 

 

Yahya b. Said el-Antâkî. Tarihü’l-Antâkî. thk. Ömer Abdüsselam Tedmûrî. Trablus-Lübnan: 1991. 

 

Yaşaroğlu, Hasan. Taberistan Zeydileri. Ankara: Gümüşhane Üniversitesi, 2012. 

 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Âşûrâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 4/24-25. İstanbul: TDV Yayınları, 
1991. 

 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Halku’l-Kuran”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15/371-375. İstanbul: 
TDV Yayınları 1997. 

 

Yazıcı, Nesimi. İlk Müslüman Türk Devletleri Tarihi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2004. 

 

Yazıcı, Tahsin. “Deylem”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/263-265. Ankara: TDV Yayınları, 
1994.  

 

Yazıcı, Mehmet. “Farabî’nin Fâzıl Şehrinde Amaç ve Araç Değerler”. Bingöl Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Dergisi 8/16 (2018), 465-475. 

 

Yeniçeri, Celal. “Cehbez”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/222-223. İstanbul: TDV Yayınları, 
1993. 



 

249 

 

Yıldırım, Erdal. Tunceli Yöresi Alevilerinde Muharrem Ayı’nın Önemi ve Aşure Geleneği”. Fırat 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 16/1 (2011), 71-84. 

 

Yıldırım, Taner. “Abbâsîlerde Bilgi Toplama ve Haberleşme”. Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 
27/27 (2017), 249-264. 

 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Abbâsîler’de Emirü’l-Ümeralığın Ortaya Çıkışı”. İstanbul Üniversitesi Edebiyat 
Fakültesi Tarih Enstitüsü Dergisi 10-11 (1981), 97-108. 

 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Abbâsîler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 1/31-48. Ankara: TDV 
Yayınları, 1988. 

 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Abdurrahman I”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 1/147-150. İstanbul: 
TDV Yayınları, 1988.  

 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Ebü’l-Abbas es-Seffah”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 10/283-284. 
Ankara: TDV Yayınları, 1988. 

 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Abbâsîler Devri”. Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi. 3/327. İstanbul: Çağ 
Yayınları, 1989. 

 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Büveyhîler”. Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi. 5/521-517. İstanbul: Çağ 
Yayınları, 1989. 

 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Sâcoğulları”. Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi. 6/81-136. İstanbul: Çağ 
Yayınları, 1989.  

 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Batîha”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 5/195-196. Ankara: TDV 
Yayınları, 1992. 

 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Ebû Müslim Horasanî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 10/197-199. 
İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Ebû Seleme el-Hallal”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 10/228-229. 
Ankara: TDV Yayınları, 1994. 

 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Emirü’l-Ümerâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 11/158-159. Ankara: 
TDV Yayınları, 1995.  

 

Yıldız, Hakkı Dursun. İslâmiyet ve Türkler. İstanbul: İlgi Kültür Sanat Yayınları, 2019. 

 

Yıldız, Harun - Maden, Ferhat. “Büveyhîler Dönemi Şiî Düşünürleri”. e-Makâlât 10/2 (2017), 269-314. 

 

Yıldız, Mahmut. Halku’l-Kur’an Tartışmalarının Siyasi, Sosyal ve İtikadi Boyutları (Me’mûn Örneği). 
İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2003. 

 



 

250 

 

Yıldız, Şevket. Kurtuba VIII-XIII. Yüzyıllar. Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Doktora Tezi, 2008. 

 

Yıldız, Hakan. Abbâsiler Döneminde Emirü’l-Ümerâlık ve Türk Emirü’l-Ümeralar (936-946). Manisa: Celal 
Bayar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2017. 

 

Yılmaz, Hasan. Fatımiler ve Fatımî Halifeleri. Ankara: Elips Kitap, 2016. 

 

Yılmaz, Metin. İslâm Şurta Teşkilatı. Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Doktora Tezi, 2003. 

 

Yılmaz, Metin. “İslâm Tarihinde (Emevi ve Abbâsî Dönemi) Saltanata Bağlı Yargı Siyasallaşması”. İSTEM 
3 (2004), 135-152. 

 

Yılmaz, Metin. “Emevi ve Abbâsî Dönemlerinde İç İstihbarat”. İSTEM 12 (2008), 175-193. 

 

Yılmaz, Saim. “Halife Mu‘tazıd Döneminde (279-289/892-902) Abbâsî-Tolunoğulları İlişkileri”. Sakarya 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11 (2005), 171-179. 

 

Yılmaz, Saim. Mu’tazıd ve Müktefî Döneminde Abbâsîler. İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2006. 

 

Yılmaz, Saim. “Abbâsîler Dönemi Türk Komutanlarından Mûnis el-Muzaffer’in Hayatı ve Askerî 
Görevleri”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/1 (2007), 123-156. 

 

Yılmaz, Saim. “Abbâsîlerin Siyasi Çöküş Dönemi Halifelerinden Kâhir Billah”. İSTEM 6/12 (2008), 71-
103. 

 

Yılmaz, Saim. “Abbâsîlerde Üstâdârlık Müessesesinin Ortaya Çıkışı”. İslâm Arastırmaları Dergisi 21 
(2009), 1-24. 

 

Yılmaz, Saim. “Doğu Bağdat’ta Dârülhilâfe’nin Ortaya Çıkışı ve Burada İnşa dilen Saraylar”. Sakarya 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 22/42 (2020), 285-313. 

 

Yiğit, İsmail. “Mevâlî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 29/424-426. Ankara: TDV Yayınları, 
2004. 

 

Yiğit, İsmail. “Ribât”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 35/76-79. İstanbul: TDV Yayınları, 2008. 

 

Yiğit, İsmail. “Bağdat’ın Kuruluşu İle İlgili Rivayetler Üzerine Bir Değerlendirme”. İslâm Medeniyetinde 
Bağdat (Medinetü’s-selâm) Uluslararası Sempozyumu: 7-9 Kasım 2008. ed. İsmail Safa Üstün. İstanbul: 
Marmara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Yayınları, 2011, 1/39-54. 

 

Yiğit, İsmail. Emeviler (661-750). Ankara: TDV Yayınları, 2016. 

 

Yiğit, İsmail. Endülüs: (Gırnata Sultanlığı) ve Kuzey Afrika İslâm Devletleri. İstanbul: Kayıhan Yayınları, 
2017. 



 

251 

 

Yiğit, Yaşar. “İslâm Ceza Hukuku Hükümleri Bağlamında Zimmîler”. Diyanet İlmî Dergi 57 (2021), 171-
204. 

 

Yurdaydın, Hüseyin Gazi. İslâm Tarihi Dersleri. Ankara: Ankara Üniversitesi Yayınları, 1971. 

 

Yurtalan, Betül. Abbâsîlerin Fâtımîlerle Mücadelesi ve Sünnîliğe Etkisi. Ankara: Ankara Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2022. 

 

Yücel, Fatih. “Fıkıh Usulünde Zeydiyye-Mu‘tezile Etkileşimi”. İslâmi İlimler Dergisi 6/1 (2011), 255-273. 

 

Yücesoy, Hayrettin. “Mihne”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 30/26-28. Ankara: TDV 
Yayınları, 2005. 

 

Yüksel, Ahmet Turan. “İlk Müslüman-Türk Devletlerinin Siyasi, Kültürel ve Medeniyet Tarihi Üzerine”. 
Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/11 (2001), 67-100. 

 

Yüzbekî, Tevfik Sultan. Târîhu Ehli’z-Zimme fi’l-Irak (H. 12-247). Riyad: 1403/1983. 

 

Zambaur, E. Von. “Dinar”. İslâm Ansiklopedisi. 3/591. İstanbul: MEB Yayınları, 1988.  

 

Zahir, İhsan İlahi. Şiâ’nın Kur’an İmamet ve Takiyye Anlayışı. çev. Sabri Hizmetli - Hasan Onat. Ankara: 
Afşaroğlu Matbaası, 1984. 

 

Zehebî, Şemseddin Muhammed b. Ahmed b. Osman ez-Zehebî. el-İber fi haberi men aber. thk. 
Selahaddin el-Müncid. Kuveyt: Dârü’l-Meşir, 1966. 

 

Zehebî, Şemseddin Muhammed b. Ahmed b. Osman ez-Zehebî. Siyeru A’lâmi’n-Nübelâ. nşr. Şuayb el-
Arnaût ve dğr. 25 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risale, 1985. 

 

Zehebî, Şemseddin Muhammed b. Ahmed b. Osman ez-Zehebî. Târîhu’l-İslâm ve Vefeyâtü’l-Meşâir ve’l-
A’lâm. nşr. Ömer Abdüsselam Tedmûrî. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-Arâbî, 1990. 

 

Zehrânî, Dayfullah Yahya. Nefekât ve İdâratühâ fî’d-Devleti’l-Abbâsiyye. Mekke: Mektebetü Tâlibi’l-Câmi, 
1406/1986. 

 

Zehrânî, Muhammed Sefer. Nizâmü’l-vizâre fi’d-Devleti’l-Abbâsiyye H. 334-590 (el-Ahdânel-Büveyhî ve’s-
Selçûkî). Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1986. 

 

Zeki, İzzetullah. Gazneli Mahmud’un Dini Siyaseti. Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2018. 

 

Zemahşerî, Ebû Kasım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-Zemahşerî. Esâsü’l- Belâğa. nşr. 
Abdürrahîm Mahmûd. Kahire: 1960. 

 

Zettersteen, K.V. "Mu'tasım". İslâm Ansiklopedisi. 8/748-749. İstanbul: MEB Yayınları, 1979. 

 



 

252 

 

Zettersteen, K.V. “Büveyhîler”. İslâm Ansiklopedisi. 2/843. İstanbul: MEB Yayınları, 1979.  

 

Zettersteen, K.V. “Muizz-üd-Devle”. İslâm Ansiklopedisi. 8/561-562. İstanbul: MEB Yayınları, 1979. 

 

Zettersteen, K.V. “Müntasır”. İslâm Ansiklopedisi. 8/580. İstanbul: MEB Yayınları, 1979. 

 

Zettersteen, K.V. “Şurta”. İslâm Ansiklopedisi. 11/584-585. Eskişehir: MEB Yayınları, 1997.  

 

Zeydan, Abdülkerim. Ahkâmü’z-zimmiyyin ve’l-müste’menin fî Dari’l-İslâm. Bağdat: Mektebetü’l-Kudüs, 
1982. 

 

Zeydan, Corci. Târihü’t- Temeddüni’l-İslâmî. haz. Hüseyin Mûnis. Kahire: 1958. 

 

Zeydan, Corci. İslâm Uygarlıkları Tarihi. çev. Necdet Gök. İstanbul: İletişim Yayınları, 2012. 

 

Zirikli, Hayreddin el-Beyrûtî. el-A’lâm Kâmusu Terâcim li Eşheri’r-Rical ve’n-Nisa mine’l-Arab ve’l-
Müsta’ribîn ve’l-Müsteşrikîn. 8 Cilt. Beyrut: Dârü’l-İlm li’l-Melâyin, 1980. 

 

Zorlu, Cem. “Abbâsî Devletine Karşı İlk Silahlı Hareketler”. Marife 1/1 (2001), 95-127. 

 

Zorlu, Cem. Abbâsîlere Yönelik Ebû Cafer el-Mansur Döneminde Dini ve Siyasi İsyanlar. Ankara: Ankara 
Okulu Yayınları, 2001. 

 

Zuhaylî, Vehbe Mustafa. "Bedelü'l-hulüv". Mecelletü Mecmai’l-Fıkhi’l-İslâmî 4/3 (1408/1988), 2171-
2178. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

253 

 

EKLER 

 

Ek-1. Kâdirî Akidesi Tercümesi 

Kâdirî Akidesi 

“Mülkünde ortağı olmayan, çocuk ve arkadaş edinmeyen, dengi olmayan, doğmayan ve 

doğrulmayan bir olan aziz ve celil olan Allah'ı bilmek insanoğlu için vaciptir. 

O, başlangıcı olmayan evveldir. Sonu olmayan ahirdir. Hiçbir şeyden aciz olmayan, her şeye 

gücü yetendir. Bir şey istediğinde ona “ol” der, o da hemen oluverir. Hiçbir şeye muhtaç 

olmayan çok zengindir. Kendisinden başka hiçbir ilah olmayan Hayy ve Kayyum’dur. O’nu 

uyku ve uyuklama tutmaz. Doyuran O’dur. Ama O doyurulmaz. Yanlız/tek olmaktan sıkılmaz, 

hiçbir şeye ünsiyet kurmaz. O hiçbir şeye (ihtiyaç duymayacak) zengindir. Yıllar ve asırlar 

onu değiştiremez. Çünkü O, zamanları ve asırları yaratandır. Geceyi, gündüzü, aydınlığı, 

karanlığı, gökleri, yeri, buralarda bulunan varlık çeşitlerini, karada, denizde ve bu ikisi 

arasında var olan her şeyi yaratandır. Böyle iken zamanlar, O’nu nasıl değiştirsin ki. 

Hayat sahibi veya ölü yahut cemadât olsun (bütün bunların her biri) kendisi ile beraber hiçbir 

şey olmayan ve hiçbir mekan tarafından da kuşatılmayan Rabbimiz’dendir. Her şeyi gücü ile 

yarattı. İhtiyacı olmaksızın arşı yarattı, istediği şekilde istiva etti. 

Kendisinden başka idarecisi olmayan denizde, karada ve bu ikisi arasında var olanların da 

idarecisidir. O’ndan başka koruyucu yoktur. Onları, O rızıklandırır. O hastalandırır, O şifa 

verir. Onları öldürür, hayat verir.  

Mahlûkâtın tamamı acizdir, melekler, nebiler resûller ve yaratıkların tamamı acizdir. O, 

gücüyle kâdirdir. Ezeli bir ilimle âlimdir. Bir şeyden istifade etmeksizin ezeli bir ilimle 

âlimdir. O işitme ile en ince teferruatına kadar işitir. Görme ile görür, nefsinden olan bu iki 

sıfatıyla bilir. O iki sıfatın künhüne hiç kimse ulaşamaz. Mahlûkâtın kullandığı alet gibi bir alet 

olmaksızın bir kelamla konuşandır. Kendisini nasıl vasıflandırmış ise veya Nebi, ancak o 

şekilde vasıflandırılır. Kendisinin nefsini vasfettiği her sıfat veya Resulullah'ın O’nu vasfettiği 

her sıfat; hakiki bir sıfattır, mecazi değildir. Allah'ın sözünün mahluk olmadığı bilinir. Söz ile 

konuşur. (O’nu) Resul’üne Cebrail'in lisanıyla indirdi. Cebrail de (onu) Allah'tan duyduktan 

sonra Muhammed'e okudu. Muhammed de ashabına okudu. (Onun) Ashabı ise ümmete 

okudu. Yaratılmışların okumasıyla o mahlûk olmadı. Çünkü o, Allah'ın okuduğu şeklin 

aynısıyla bunu yaptı/okudu. (Bu yüzden) O da mahlûk değildir. Bütün haliyle, okunuşuyla, 

muhafazası ile yazımıyla, işitilmesi ile mahlûk değildir. Kim ona mahlûk derse, bu hallerden 

dolayı o kâfirdir. O fikrinden dönmezse, pişmanlık duymazsa, kanı helaldir. Şüphesiz iman; 

söz, amel ve niyet ile bilinir. Söz, lisan ile olur, amel ile olur, kalp ile tasdik ile olur. İman artar 

veya eksilir. İtaat ile artar, isyan ile azalır. İman cüzlerden müteşekkildir. Bir cüz, bir parçadır. 



 

254 

 

(O) cüzlerin en üstünü “La ilahe illallah” demektir. (O) cüzlerin en aşağısı ise yolda eziyet 

veren bir şeyi gidermek, kaldırmaktır. 

Haya, imandan bir şubedir. Cesetteki baş, ne konumda ise iman da böyledir. İnsan, Allah 

katında nasıl yazıldığını (kaderini) bilmez. (Kaderinin) nasıl sonuçlanacağını da bilmez. 

Bundan dolayı mü'min “inşallah ben müminim” veya “mü’min olmayı ümit ediyorum” der. 

Buradaki (söylediği) “İnşallah” istisnası ve recası ona zarar vermez. Bu ikisiyle şevk ve şüphe 

olmaz. Çünkü o bununla mü’min olmayı istiyor. Çünkü o kendisinden gaib olan/kendisine 

kapalı olan bir şeyi istiyor. (Aynı şekilde) Allah'a yaklaştıracak her şeyi istiyor. Allah'ın 

rızasını kazanacak her türlü taâtı, kendisine farz olan, sünnet olan, kendisini üstün kılacak 

bütün emirleri halis bir şekilde Allah'ın rızasını kazanmak için yapar. Bütün bunların her biri 

imandandır. Hepsi O’na nispet edilir. İmanda kesinlikle son, nihayet yoktur. Çünkü 

faziletlerde son yoktur. Farzlar konusunda da hassasiyet gösterenler için, son yoktur. 

Peygamberin ashabından her bir sahabeyi sevmek gerekir. Onların her biri, biz biliriz ki, 

Resulullah’tan sonra yaratılmışların en hayırlısıdır. Onların (tamamında) en hayırlı ve en 

faziletlisi olan Nebi’den sonra Ebû Bekir Sıddık, sonra Ömer b. Hattab, sonra Osman b. Affan, 

sonra Ali b. Ebî Talip’tir. Allah onların hepsinden razı olsun. 

On sahabi cennetle müjdelenmiştir. Resulullah'ın zevceleri muhteremdir. Kim annemiz 

Ayşe'ye kötü söz söylerse, İslâm'da ona bir nasip yoktur. Yine Muaviye hakkında “radıyallahu 

anh” diyemez ancak hayır/iyilik söyleyebilir. Onların arasına (bir tartışma konusu şeklinde) 

girmez. Allah onların hepsine rahmet eylesin. Allah şöyle buyurdu: “Onlardan sonra gelenler 

şöyle derler: “Ey Rabbimiz! Bizi ve bizden önce inanan kardeşlerimizi bağışla. Kalplerimizde, 

inananlara karşı hiçbir kin bırakma! Ey Rabbimiz! Şüphesiz sen çok şefkatlisin; çok 

merhametlisin.”(Haşr 10.ayet) ve “Onların göğüslerinde kinden ne varsa hepsini çıkarıp 

atmışızdır. O cennette altlarından ırmaklar akmaktadır. “Lütfedip bizi buraya getiren Allah'a 

hamdolsun. Allah bizi getirmeseydi biz bunu bulamazdık. Rabbimizin Peygamberleri gerçeği 

getirmişler” dediler. Onlara, “İşte size cennet, yaptıklarınıza karşılık size miras verildi” diye 

seslenilecektir.” (Araf 43. ayet)  

Tek başına farz namazları dışında farzlardan bir farzı terk etmekle kişi tekfir olunmaz. Çünkü 

onu (namazı) kim özürsüz terk ederse, sapasağlam ve vakit çıkıncaya kadar da namaz kılacak 

boş vakte sahipse ve buna rağmen (namazı) terk ederse o kâfirdir. Kim onu inkar etmese bile 

kâfirdir. Çünkü Resulullah şöyle buyurdu. “Kul ile küfür arasında namazı terk etmek vardır. 

Kim onu terk ederse, o kâfirdir. Pişman olup namaza dönünceye kadar kafirliği devam eder. 

Pişman olmadan önce ölürse yahut namaza dönmeden ölürse, onun cenaze namazı kılınmaz. 

Firavun, Hâmân, Karûn ve Ubey b. Halef ile haşr edilir. Diğer amellere gelince onların 

terkinden dolayı küfür ile itham edilmez. Fasık olsa da inkar edinceye kadar küfür ile itham 

edilmez. Sonra dedi ki; bu ehl-i sünnet ve’l-cemaatin sözüdür. Kim bu görüşü tutarsa, o apaçık 



 

255 

 

bir hak üzerinedir. Din dairesinde ve dosdoğru yol üzeredir.”(Müslim, İman, 134) Onun 

nârdan kurtulacağı ve cennete gideceği ümit edilir.”1431 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
1431 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî târîhi’l-mülûk ve’l-ümem, 15/279-282. 



 

256 

 

HARİTALAR     

            

                                    Harita-1. M.S 1000 Yılında Siyasi Durum1432 

                             

                                  Harita-2. M.S 1030 Yılında Siyasi Durum1433 

                                                 
1432 Halil Berktay, “Vizörden Bizans: Haritalarla Düşünmek”, Cogito Dergisi 17 (1999), 99. 

1433 Berktay, “Vizörden Bizans: Haritalarla Düşünmek”, 101. 



 

257 

 

Bağdat Şehir Planı (IV-VI/X-XII. Asırlar) 

 

Harita 3: Halil İbrahim Hançabay, Abbâsîler Döneminde Vezirlik (295-530/908-1136) 

(İstanbul: Klasik Yayınları, 2017), 449. 

                       

Harita 4: https://www.turkcebilgi.com/uploads/media/resim/buveyh_hanedani.png  

adresinden 12/10/2021 tarihinde alınmıştır. 

 

 

 

https://www.turkcebilgi.com/uploads/media/resim/buveyh_hanedani.png


 

258 

 

 

 


