
i 

 

 

T.C. 

SÜLEYMAN DEMİREL ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  

FELSEFE ve DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

SABRİ FEHMİ ÜLGENER’İN DİN, ZİHNİYET VE DEĞİŞİM 

İLİŞKİLERİNE BAKIŞI 

 

 

 

Esra DEMİR 

1930206001 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

DANIŞMAN 

Prof. Dr. Ramazan UÇAR 

 

 

ISPARTA – 2023 



i 

TEZ SAVUNMA SINAV TUTANAĞI 

 

  



ii 

T.C. 

SÜLEYMAN DEMİREL ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

 

YEMİN METNİ 

 

Yüksek Lisans tezi olarak sunduğum “Sabri Fehmi Ülgener’in Din, Zihniyet 

ve Değişim İlişkilerine Bakışı” adlı çalışmanın, tezin proje safhasından 

sonuçlanmasına kadarki bütün süreçlerde bilimsel ahlak ve geleneklere aykırı düşecek 

bir yardıma başvurulmaksızın yazıldığını ve yararlandığım eserlerin Bibliyografya’da 

gösterilenlerden oluştuğunu, bunlara atıf yapılarak yararlanılmış olduğunu belirtir ve 

onurumla beyan ederim. 

 

 

Esra DEMİR 

02/01/2023 

 

  



    

 

 

 

 

 

 
 

                

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜ’NE 
 

ÖĞRENCİ BİLGİLERİ 

Adı-SOYADI Esra DEMİR 

Öğrenci Numarası 1930206001 

Enstitü Ana Bilim Dalı Felsefe ve Din Bilimeri 

Programı Yüksek Lisans 

Programın Türü ( X ) Tezli Yüksek Lisans     (   ) Doktora 

Danışmanının Unvanı, Adı-SOYADI Prof. Dr. Ramazan UÇAR 

Tez Başlığı  Sabri Fehmi Ülgener’in Din, Zihniyet ve Değişim İlişkilerine Bakışı 

Turnitin Ödev Numarası 1949052195 

 

Yukarıda başlığı belirtilen tez çalışmasının a) Kapak sayfası, b) Giriş, c) Ana Bölümler ve d) Sonuç 

kısımlarından oluşan toplam 154 sayfalık kısmına ilişkin olarak, 09/11/2022 tarihinde tarafımdan Turnitin adlı intihal 

tespit programından Üniversitemiz Lisansüstü Eğitim ve Öğretim Yönergesininin 14 üncü maddesinde yer alan 

filtrelemeler uygulanarak alınmış olan ve ekte sunulan rapora göre, tezin/dönem projesinin benzerlik oranı;  

Kaynakçalar  hariç, alıntılar dahil, 10 kelimeden daha az örtüşme içeren metin kısımları hariç;  % 12 ‘dir.  

 

Danışman tarafından uygun olan seçenek işaretlenmelidir: 

( X )   Benzerlik oranları belirlenen limitleri aşmıyor ise; 

Yukarıda yer alan beyanın ve ekte sunulan Tez Çalışması Orijinallik Raporu’nun doğruluğunu onaylarım.   

(  ) Benzerlik oranları belirlenen limitleri aşıyor, ancak tez/dönem projesi danışmanı intihal yapılmadığı kanısında ise;  

Yukarıda yer alan beyanın ve ekte sunulan Tez Çalışması Orijinallik Raporu’nun doğruluğunu onaylar ve 

Uygulama Esasları’nda öngörülen yüzdelik sınırlarının aşılmasına karşın, aşağıda belirtilen gerekçe ile intihal 

yapılmadığı kanısında olduğumu beyan ederim. 

 

Gerekçe:        

 

Benzerlik taraması yukarıda verilen ölçütlerin ışığı altında tarafımca yapılmıştır. İlgili tezin orijinallik raporunun 

uygun olduğunu beyan ederim.        

                02/01/2023 

Prof. Dr. Ramazan UÇAR 

T.C. 

SÜLEYMAN DEMİREL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEZ ÇALIŞMASI ORİJİNALLİK RAPORU 

BEYAN BELGESİ 

 



iii 

(DEMİR, Esra, Sabri Fehmi Ülgener’in Din, Zihniyet ve Değişim İlişkilerine 

Bakışı, Yüksek Lisans Tezi, Isparta, 2023) 

ÖZET 

19. yüzyıl insanlık tarihinin değişim olgusuyla hızlı ve derinden yüzleştiği bir 

dönem olmuştur. Avrupa’da başlayan bu değişim, tüm ülkeleri az ya da çok etkisi 

altına almıştır. Söz konusu değişimler karşısında büyük bir imparatorluk olan Osmanlı, 

reflektif bir hareket olarak elindekini muhafaza etmeye yönelmiş, bu muhafazakâr 

anlayış toplumun her alanında -sosyal, siyasal, kültürel, dini, ekonomik- içe 

kapanmaya neden olmuştur. Batınî yorum ve anlayışlar ön plana çıkmış; pasif-zahit 

zihniyet oluşmuştur. Bu zihniyetin yansımaları Cumhuriyet devriminden sonra da 

devam etmiş ve günümüze kadar evrilerek süregelmiştir. 

Türk toplumunu ileri taşıyan ya da geri bırakan unsurları zihniyet 

perspektifinden anlama ve açıklamaya çalışan Ülgener, din-iktisat ilişkileri 

merkezinde, çöküş döneminin ahlak dünyası ile iktisat zihniyetinin arasında kurduğu 

bağlantılarla ve Osmanlı zihniyeti üzerine yaptığı tespitlerle modern Türkiye’nin 

rasyonel bir ekonomi anlayışına sahip olamamasının ve zihniyet değişiminde 

zorlanmasının nedenlerini ortaya koymuş bilim insanlarımızdan biridir.  

Bu çalışmada, Ülgener’in Osmanlı-Türk toplumu özelinde başlayıp Doğu 

toplumlarını ve Türk toplumunun Cumhuriyet’e geçiş sürecini kapsayan, 

karşılaştırmalı yaklaşımı neticesinde Batı toplumlarını da içeren özgün yorum ve 

tespitleri, deskripsiyon yöntemiyle çeşitli başlıklar altında din, değişim ve zihniyetle 

ilişkilendirilerek ele alınmıştır.  

 

Anahtar kelimeler: Değişim, Din, Zihniyet, Türk Toplumu, Ülgener. 

  



iv 

(DEMİR, Esra, Sabri Fehmi Ülgener’s Perspective on the Relations of 

Religion, Mentality and Change, Master Thesis, Isparta, 2023) 

ABSTRACT 

The 19th century was a period in human history when humanity faced the 

phenomenon of change rapidly and profoundly. This change, which started in Europe, 

affected all countries to a greater or lesser extent. In the face of these changes, the 

Ottoman Empire, which was a great empire, tended to preserve what it had as a 

reflexive movement, and this conservative understanding led to introversion in all 

areas of society social, political, cultural, religious, economic. Esoteric interpretations 

and understandings came to the forefront; a passive-ascetic mentality emerged. The 

reflections of this mentality continued after the Republican revolution and have 

continued to evolve until today. 

Ülgener, who tried to understand and explain the elements that moved Turkish 

society forward or left it backward from the perspective of mentality. He revealed the 

reasons why modern Turkey could not have a rational understanding of economy and 

had difficulty in changing its mentality with the connections he established between 

the moral world of the decadence period and the economic mentality in the center of 

religion-economics relations and with his determinations on the Ottoman mentality.  

In this study, Ülgener's original interpretations and determinations, starting 

with the Ottoman-Turkish society, covering Eastern societies and the transition 

process of Turkish society to the Republic, including Western societies as a result of 

his comparative approach, are discussed under various headings by associating them 

with religion, change and mentality through deskripsion method.  

 

Key words: Change, Religion, Mentality, Turkish Society, Ülgener. 

 

  



v 

ÖNSÖZ 

Her toplum, kendi anlam setinden beslenen ve bu anlamlandırmayı daha da 

ileri taşıma gayretinde olan düşünürler çıkarır ki bunlar o toplumun aydınları olarak 

tanımlanır. Sabri F. Ülgener de Türk toplumunun köklerinden beslenen bununla 

birlikte almış olduğu modern eğitimle ülkesinin sorunlarını çözümlemeye çalışan 

önemli bir bilim insanı ve aydındır. O, Osmanlı-Türk toplumunun ekonomik geri 

kalmışlığının arkasında yatan amillerin olduğunu düşünmüş, özellikle din olgusunun 

toplumsal değişmeye/gelişmeye etkileri çerçevesinde meseleyi zihniyet düzleminde 

açıklamıştır. Bunu gerçekleştirirken konuya ekonomi temelli yaklaşan Ülgener’in bu 

yöntemi diğer sosyal olaylara da teşmil edilebilecek öneme sahiptir. 

Din, zihniyet ve değişim ilişkilerinin Ülgener perspektifinden yorumlanmaya 

çalışıldığı bu araştırma, giriş ve iki bölümden oluşmaktadır. Araştırmanın konusu, 

amacı ve önemi, yöntemi “Giriş” bölümünde ele alınmıştır. Böyle kapsamlı bir konuda 

Ülgener ile kendimizi sınırlandırmadan önce Birinci Bölümde “Kavramsal 

Çerçeve”ye yer verilerek din, değişim ve zihniyet kavramlarının alanyazında nasıl 

tanımlandığı üzerinde durulmuştur. İkinci Bölümün ilk alt başlığında “Sabri F. 

Ülgener’e Panoramik Bir Bakış” ile hayatı, eserleri, etkilendiği kişiler ve metodolojisi 

araştırılarak onun bilimsel müktesebatının kaynağı hakkında fikir verilmeye 

çalışılmıştır. “Türk Düşünce Hayatında Sabri F. Ülgener” başlıklı diğer alt başlıkta ise 

din, değişim ve zihniyet ilişkileri Ülgenerle bağlantılı olarak daha somut örneklerle ele 

alınmıştır. Bu anlamda ilk kısımda Ülgener’in din ve değişim olgularına yaklaşımına 

yer verildikten sonra onun “ortaçağlaşma” ve “çözülme” diye vasıfladığı olumsuz 

değişim kavramlarına değinilmiştir. Din ve değişim ilişkisinin en belirgin örneği olan 

Kapitalizm ve Protestanlık arasındaki organik bağ ortaya konulmaya çalışılmıştır. Din-

değişim bağlamında Weber’in İslam’a yönelik olumsuz eleştirileri; Ülgener’in ve bazı 

düşünce insanlarının karşı eleştirileriyle ele alınarak konu çözümlenmiştir. İkinci 

kısım ise “Din-Zihniyet” ilişkisine ayrılmıştır. Ülgener’in zihniyet olgusuna 

yaklaşımı, iktisat ahlakı ile iktisat zihniyeti arasındaki farka yaptığı vurgu, Batı’da 

iktisadi zihniyetin kökten değişimine verilen kapitalizm örneği ve İslam’da böyle bir 

zihniyet değişiminin imkânıyla ilgili soruşturmalarla konu ele alınmıştır. Son olarak 

her türden sosyal değişimin itici gücü olan aydınlar ve onlarla ilgili Ülgener’in 

görüşleri ele alınarak tezin ana konuları tamamlanmış; sonuçlandırılmıştır. 

Çalışma sürecince yaptığımız entelektüel sohbetlerle çalışmamıza direkt ya da 

dolaylı yoldan katkı sağlayan tüm hocalarıma, dost ve arkadaşlarıma; zaman zaman 

kendilerinden daha çok bilgisayarım ve kitaplarımla kurduğum yakın ilişkiye 

tahammül edip ötesinde hoşgörü ile yaklaşan kıymetli eşim Uğur’a, çocuklarım Kerem 

Yiğit’e ve Nevnihal’e çok teşekkür ederim. 

Ders döneminden çalışmanın tamamlanma sürecine kadar yapmış olduğu 

değerli katkılar vesilesiyle Sayın Prof. Dr. Kemaleddin Taş’a, titiz okumaları ve yapıcı 



vi 

eleştirileriyle tezin daha iyi bir noktaya ulaşmasına imkân sağlayan Sayın Dr. Öğretim 

Üyesi Halil İbrahim Akkuş’a teşekkür ederim. Çalışma konusunun tespitinden önce 

gerekli alt yapıyı sağlamam için yapıcı tavsiyeler veren, ufuk açıcı görüşmeler yapan; 

çalışma konusunu belirleme, çalışma sürecini titizlikle takip etme hususunda her 

zaman tam destek olan ve zihniyet gibi çok kapsamlı bir konunun altından kalkacağım 

noktasında bana inanan, teşvik ve motivasyon sağlayan değerli hocam Prof. Dr. 

Ramazan Uçar’a sonsuz saygı ve şükranlarımı sunarım. 

 

Esra DEMİR 

ISPARTA - 2023 

 

  



vii 

İÇİNDEKİLER 

TEZ SAVUNMA SINAV TUTANAĞI ..................................................................... i 

YEMİN METNİ ......................................................................................................... ii 

ÖZET.......................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ............................................................................................................... iv 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................ v 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................ vii 

KISALTMALAR DİZİNİ ........................................................................................ ix 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

 

1. BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE DİN, DEĞİŞİM ve ZİHNİYET 

 

1. DİN ....................................................................................................................... 9 

1.1. Sosyolojik Olarak Din ve Din Tasnifleri ..................................................... 10 

1.2. Dinin Toplumsal İşlevleri ............................................................................ 13 

2. DEĞİŞİM .......................................................................................................... 15 

2.1. Toplumsal Değişme Kuramları ve Kavramlar............................................. 17 

2.2. Toplumsal Değişme-Din İlişkisi .................................................................. 24 

3. ZİHNİYET ........................................................................................................ 26 

3.1. Düşünme ve Eyleme Tarzı: Zihniyet ........................................................... 27 

3.2. Zihniyet-Değişim İlişkisi ............................................................................. 31 

 

2. BÖLÜM 

SABRİ F. ÜLGENER’E PANORAMİK BAKIŞ 

 

1. SABRİ F. ÜLGENER’İN HAYATI, ESERLERİ, ETKİLENDİĞİ 

KİŞİLER VE METODOLOJİSİ .................................................................... 36 

1.1. Hayatı .......................................................................................................... 36 

1.2. Eserleri ......................................................................................................... 41 

1.3. Etkilendiği Kişiler ....................................................................................... 50 

1.4. Metodolojisi ................................................................................................. 67 

2. TÜRK DÜŞÜNCE HAYATINDA SABRİ F. ÜLGENER ............................ 73 

2.1. Din-Değişim İlişkisi .................................................................................... 73 

2.1.1. Ülgener’in Din ve Değişim Olgusuna Yaklaşımı ................................. 76 

2.1.2. Bir Değişim Fenomeni Olarak “Ortaçağlaşma” ve  

Çözülme Zihniyeti ............................................................................... 77 

2.1.3. Din-Değişim İlişkisine Spesifik Bir Örnek: Kapitalizmin Ruhu 

Protestan Ahlakı ................................................................................... 82 

2.1.4. Max Weber’in İslam Algısına Yönelik Eleştiriler ................................ 89 



viii 

2.2. Din-Zihniyet İlişkisi .................................................................................... 95 

2.2.1. Ülgener’in Zihniyet Kavramına Yaklaşımı .......................................... 97 

2.2.2. İktisat, İktisat Ahlakı, İktisat Zihniyeti ................................................. 99 

2.2.3. İktisadi Zihniyetin Evrimi: Kapitalizm ve İslami Düşüncede 

Kapitalizmin İmkânı .......................................................................... 110 

2.2.4. Değişimin İtici Gücü: Aydın ve Türk Aydın Zihniyeti ...................... 130 

 

SONUÇ .................................................................................................................... 140 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 146 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 157 

 

  



ix 

KISALTMALAR DİZİNİ 

Akt.  : Aktaran 

bkz.  : Bakınız 

C.Ü.  : Cumhuriyet Üniversitesi 

Çev.  : Çeviren 

Der.  : Derleyen/Derleyenler 

Ed.  : Editör 

İ. Ü.  : İstanbul Üniversitesi 

KMÜ  : Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi 

M.S.  : Milattan Sonra 

s.  : Sayfa 

ss.   : Sayfa Sayısı 

s.a.v.  : Sallallahu aleyhi ve sellem 

TDV  : Türkiye Diyanet Vakfı 

vb.  : Ve benzeri 

yy.  : Yüzyıl 

 



1 

GİRİŞ 

Araştırmanın Konusu 

Bir bilim olarak sosyolojinin tarihi insanlık tarihiyle koşut olsa da onun 19. 

yy.’da sistemleştiği görülmektedir. 16. yy.’da Avrupa’da başlayan ve giderek hızlanan 

değişim sonrası feodal toplumsal yapı yerini modern topluma bırakmış, yaşanan 

değişimle birlikte ekonomik, sosyal, kültürel, politik ve hukuksal alanlarda köklü 

değişiklikler meydana gelmiştir. Fakat en önemli değişme düşünsel alanda 

gerçekleşmiş; dünyayı anlamak/anlamlandırmak görevini -din yerine- bilim 

üstlenmiştir.   

Modern toplum yapısına geçişle birlikte geleneksel toplum yapısının çözülmesi 

toplumları bir yandan buhrana, zaman zaman da romantizme sürüklerken diğer yandan 

yaşamın gerçekleri karşısında yeni şartlara uyum sağlamanın gerekliliğini de 

beraberinde getirmiştir. Kolektif şuurda meydana gelen bu gerilimli durumların ortaya 

çıkardığı sorunları incelemek ve yeni toplum yapısına adaptasyon sürecini 

çözümlemek işi de bu yüzyılın yeni bilimi olan Sosyoloji’nin görevi olmuştur. Tarihle 

kol kola gezen Sosyoloji, betimleyici yönüyle yani statik tarafıyla dünü bilerek bugünü 

anlamaya çalışan bir bilimken; toplum mühendisliğine soyunan dinamik yönüyle de 

yarını inşa etme görevini üstlenen bir bilimdir. 19. yy.’da büyük değişimleri ve ortaya 

çıkan yeni sorunları anlamak ve açıklamak iddiasıyla ortaya çıkan Sosyoloji, 

Türkiye’ye aynı yıllarda Ziya Gökalp’le girmiştir. Osmanlı’nın çöküş dönemlerinde 

ortaya çıkan sorunlara çözüm üretmek amacıyla faydalanılmaya çalışılan bu bilim, 

yeni kurulan Cumhuriyet’e de toplumsal bir dayanak bulma çabasında etkili olmuştur.  

Türkiye’nin ilk sosyoloji profesörü olan Gökalp, İstanbul Üniversitesi’nde ilk 

sosyoloji (içtimaiyyat) kürsüsünü kurmuş, burada “Dini Sosyoloji” adı altında dersler 

vererek aynı zamanda Din Sosyolojisi’nin de Türkiye’deki kuruculuğunu 

üstlenmiştir.1 O, Durkheim ekolünün en önemli temsilcilerinden biri olup kendisinden 

sonraki çalışmaların bu ekol etrafında ortaya konmasında öncü olmuş, Prens 

                                                 
1 GÜNAY, Ünver, Din Sosyolojisi, İnsan Yayınları, İstanbul, 2017, s. 204. 



2 

Sabahattin’in temsil ettiği Le Play ekolünü gölgede bırakmıştır. Fakat Sosyoloji/Din 

Sosyolojisi bilimi olgunluğuna, Weber’in anlayıcı yöntemiyle erişmiştir. Bu yöntemin 

Türkiye’de öncülüğünü yapan isim ise Sabri F. Ülgener’dir. Ülgener, takip ettiği 

Weberyan yöntemi geliştirerek Türkiye’deki sosyolojik çalışmalara yeni bir pencere 

açmıştır.  

Din Sosyolojisi, din ve toplumun karşılıklı etki ve tepkilerini yani aralarındaki 

etkileşimi araştıran bir bilim dalıdır. Söz konusu etkileşim, değişim olgusuyla birlikte 

kendini sürekli yeniden üretmekte fakat başka tezahürlerle toplumsal yaşamda var 

olmaktadır. Dolayısıyla din ve sosyal değişim ilişkileri din sosyolojisinin temel 

konusudur denebilir. Değişme; mevcut bir halden başka bir hale geçiştir. Değişimden 

bağımsız hiçbir şey yoktur. Ancak bu değişim zamanın gerçekliğiyle bağlantılı olarak 

biriciktir. Toplumsal değişmeler söz konusu olduğunda da benzer yönler, durum ve 

şartlar söz konusu olabilir fakat tüm koşulların birebir aynı olduğu iki farklı toplumsal 

değişme durumu ihtimal dahilinde değildir. Bu noktada şu soru akla gelebilir: “bu 

kadar farklılık içinde bir olgu olarak toplumsal değişmeyi nasıl açıklayabiliriz?” Söz 

konusu sorunun yanıtı; değişen tüm bu şeylerdeki değişmeyen noktaları bulup 

meydana çıkarmak ve bu noktalardan hareketle belirli ilkeler ortaya koyabilmektir. 

Bunu yaparken de sözü edilen toplumun tarihi verileri, dini, kültürü, dili, teknolojisi 

kısaca zihniyeti çerçevesinde bir yaklaşım geliştirmek gerekmektedir. Fakat 

Türkiye’de sosyoloji ile ilgili meselelere bakış açısı ya da toplumsalı anlama çabası 

genellikle Batı perspektifi çerçevesinde gerçekleşmektedir. Bu nedenle bazı toplumsal 

olguların izahı, Türk toplumunun gerçek durumunu tamamıyla kuşatamamaktadır. 

Türk toplumunun değişim süreçlerini anlamak ve açıklamak için pek az bilim insanı 

kendi yöntemini kullanmayı denemiştir.  Bu bağlamda Sabri Ülgener, yerli bir bakış 

açısı geliştirmeye çalışan ender bilim insanlarından biridir. Bir Türk aydını olarak 

döneminin toplumsal sorunlarını masaya yatırmıştır. Görünen sorunların arkasındaki 

görünmeyen amilleri çözümlemiştir. Ülgener, fikirleriyle Batıyı, duygularıyla 

Doğu’yu temsil eden biri olarak Osmanlı güzellemesi yapmadan -ancak tahfif de 

etmeden- realist bir tarzda dönemi mercek altına almıştır. Osmanlı toplumunu geri 

bırakan ekonomik unsurların arkasındaki irrasyonel sebepleri ve bunların toplum 

yaşamına; tembellik, günü birlik yaşayıp gelecek kaygısı gütmeme, gösterişçi tüketim 

vb. tezahürlerle yansıması üzerinde durmuştur. Bu şekildeki alışılmış tutumların 



3 

zihniyet kaynaklı olduğunu ve bu zihniyetin uzantılarının Cumhuriyet dönemine de 

sızdığını ifade etmiştir.  

Bir Türk iktisatçısı olarak Ülgener, I. Dünya Savaşı sonrası dünyada yaşanan 

1929 Ekonomik Buhranı ve sonrasında yaşanan II. Dünya Savaşı nedeniyle -savaşa 

fiilen katılmasa da- ekonomik yönden olumsuz etkilenen Türkiye Cumhuriyeti için 

dünya genelinde de bir çıkış yolu olarak görülüp uygulanan Keynesyen2 iktisat 

politikalarını sistemleştirmiştir. Herhangi bir iktisadi sistem, düzen ya da teoriden 

yoksun olan Türkiye’de Ülgener, iktisat bilimini sistemleştiren ilk Türk akademisyen 

olarak görülmektedir. O, Osmanlı’dan miras kalan toplumsal ataletin nedenlerini 

araştırmak için yoğun mesai harcamıştır. Alman bilim insanlarından aldığı eğitim onu 

Weber’e ulaştırmış; Weber’in Protestan ahlakı ve kapitalizm arasında kurduğu 

bağlantıyı, Osmanlı-Türk toplumunun ekonomik ilişkilerini çözümlemede başarılı bir 

şekilde kullanmıştır. Çalışmalarında iktisat, tarih ve sosyolojiyi çoğunlukla edebiyatı 

da işin içine katarak harmanlayan Ülgener, dönemin hâkim paradigması olan 

pozitivizmden farklı bir yol izleyerek; çözümlemelerinde anlayıcı yöntemi 

uygulamıştır.  

Ülkesini seven, onu daha iyi koşullara taşımak için aydın misyonuyla hareket 

eden Ülgener, varlıktan yokluğa düşen bir medeniyetin asaletini kaybetmeden yeniden 

yükselişe geçebileceğine inanmış ve bu umudu etrafındakilere de aşılamaya 

çalışmıştır. Ona göre söz konusu çıkışın gerçekleşme koşulu ise genelde zihniyet, 

özelde iktisadi zihniyet değişimidir. “Din, toplumsal yaşam ve iktisadi olgular üzerine 

ne derece etkilidir?” sorusu Ülgener’in Weber’den ilham alarak ülkemiz ve tarihimiz 

özelinde ele aldığı en önemli sorudur. Ülgener’in temel sorunsalı; İslam dininin madde 

ile ilişkisini anlamaya çalışmak ve bu ilişkiden hareketle İslam toplumlarının neden 

kapitalistleşemediğini ortaya koymaktır. Onun olaylara ve durumlara zihniyet 

                                                 
2 “Keynesyen politikalar 1929 yılında tüm dünyayı etkisi altına alan ekonomik krizden çıkılmasına 

yönelik olarak ünlü iktisatçı John Maynard Keynes tarafından geliştirilen para ve maliye politikalarına 

verilen genel addır. Bu politikalar özü itibarıyla üretim, tüketim ve gelir arasında bir denge ve istikrarın 

sağlanması için devletin piyasaya müdahale etmesi gerektiği tezine dayalıdır.” SUĞUR, Nadir, 

“Fordizm ve Post-Fordizm”, Ekonomi Sosyolojisi, Ed. BOZKURT, Veysel-GÜNEŞ, Fatime, Anadolu 

Üniversitesi Yayını No: 2303, Eskişehir, 2018, s. 120.  



4 

merkezli açıklamalar getirerek bilindik gibi görünen olguların bilinmedik yönlerini 

ortaya çıkarabilmesi dikkate değerdir.  

Şu hâlde; din, değişim, zihniyet gibi temel sosyolojik konuların ele alınıp 

birbirleriyle etkileşimlerinin Ülgener özelinde incelenmesi, bu çalışmanın ana 

konusunu oluşturmaktadır.   

Çalışmada kullanılan “din” ifadesi genel hatlarıyla, herhangi bir dinden 

bağımsız olarak ele alınmıştır. İslam dini ya da Hristiyanlık özelinde konuya 

yaklaşıldığında ise mümkün olduğunca bu ayrım, çalışma içerisinde belirtilmeye 

çalışılmıştır. 

Çalışmada “değişim” konusu sosyolojik bir analize tabi tutulmuştur. 

Dolayısıyla insanın bedensel değişimi; büyüme, fiziksel bir hasar görme ya da 

psikolojik değişimler gelişme, olgunlaşma ya da akıl sağlığını yitirme vb. konumuz 

dahilinde değildir. Doğal afetler, göç, savaş, siyasi yönetim değişiklikleri vb. durumlar 

ise zihniyetle dolaylı bağlantıları nedeniyle konu içinde dahil olmuşlardır. Çalışmanın 

ana değişim teması “toplumsal değişme”dir. Bu minvalde “değişim nedir?” sorusu; 

genel manada mevcut halden bir başka hale dönüşme, farklılaşma anlamında 

kullanılmış; “değişen nedir?” sorusu zahiren toplum, zımnen zihniyet üzerinde ele 

alınmıştır. Ayrıca çalışmada değişimi ifade ederken; kimi zaman toplumsal değişme 

kimi zaman kültürel değişme kimi zaman da sosyal değişme tabirleri kullanılmıştır. 

Cümlelerin siyak ve sibakı itibariyle tercih edilen bu farklı kullanımlarda kastedilen 

ifade aynıdır. 

Ekonomi ve iktisat kavramlarının kullanımları esnasında Ülgener’in tabirine 

bağlı kalınarak “iktisat” kelimesi sıklıkla tercih edilse de direkt alıntı yapılan 

kaynaklarda veya günlük dilde yaygın söylemler söz konusu olduğunda “ekonomi” 

tabiri tercih edilmiştir.  

Her dönemin kendine özgü bir zihniyeti vardır. Pre-modern toplum ile post-

modern toplumların zihniyet dünyası aynı olmadığı gibi aynı zaman kesitinde belli 

şartlar altında bulunan bir toplumun zihniyeti de o toplumdaki herkes için aynı 

düzeyde etkin değildir. Kişinin içinde bulunduğu ekonomik, bilişsel, duygusal, coğrafi 

vb. birçok faktör, zihniyet yapılarında farklı varyasyonları ortaya çıkaracaktır. Örneğin 

bir iş adamı, diplomat, öğretmen, işçi, çiftçi ya da öğrencinin aynı zihniyet kalıplarına 



5 

sahip olması beklenemez. Hatta aynı meslek birliği ya da statüde bulunan insanlar 

arasında dahi zihniyet farklılığı doğaldır. Çalışmada, bir toplumun zihniyetinden söz 

edildiğinde, o toplumda daha geniş kitleler tarafından norm olarak kabul gören, öne 

çıkan, görünür hale gelen egemen zihniyetten söz edilmektedir. Aynı durum memur 

zihniyeti, siyaset zihniyeti, kentli ya da köylü zihniyeti vb. kullanımlarda da geçerlidir. 

Din, zihniyet ve değişim ilişkileri birbiriyle bağlantılı, karmaşık ve dinamik bir 

konu olup -görece- hayatın her alanında içkindir. Dolayısıyla bu meseleleri tümüyle 

ihata edebilmek imkân dahilinde değildir. Biri diğerini etkileyen söz konusu 

konulardan hangisinin hangi noktaya kadar etki eden hangi noktada etkilenen 

konumunda olduğunu kestirebilmek gerçekten zordur. Etkileyen unsurun etkilenen, 

etkilenenin etkileyen olması arasında bir akışkanlık söz konusudur. Bu noktada 

Ülgener’in konuya yaklaşımı ve vukufiyeti çalışmanın yol haritasını belirlemiştir.  

Araştırmanın Amacı ve Önemi  

Sosyolojik araştırmalar, belirli bir yöntem içerisinde toplumsal gerçeklikleri 

anlama ve açıklama için gerçekleştirilmektedir. Söz konusu gerçekliğe ulaşmak belirli 

bir amaç çerçevesinde ortaya çıkmaktadır. Osmanlı-Türk toplumunun sosyal 

gerçekliğini anlama ve açıklama gayretinde olan Ülgener, özgün bakış açısıyla Türk 

düşün dünyasına yeni kavram ve yaklaşımlar kazandırmıştır. İktisat alanında Türk 

bilim dünyasına sağladığı katkıların yanı sıra özellikle zihniyet çalışmaları onu birçok 

bilim dalıyla ilişkili duruma getirmiştir. Ülgener’in zihniyet, ekonomi-din ilişkisi gibi 

zaman üstü konuları ele aldığı kıymetli eserleri öğrencisi A. G. Sayar’ın gayretleriyle 

görünür hale gelerek -hak ettiği konumda olmasa da- değer görmüş ve farklı bilim 

dallarında birçok lisansüstü çalışmalara3 konu olmuştur. Ülgener’in iktisadi alana dair 

                                                 
3 Ülgener, ele aldığı meseleler itibariyle farklı disiplinlerde yapılan çalışmalara konu olmuştur. Özellikle 

ekonomi, sosyoloji, tarih ve felsefe alanında yapılan çalışmalardan bazıları şunlardır: ÖZKİRAZ, 

Ahmet, “Sabri Ülgener’de Zihniyet Analizi”, Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Sosyoloji Anabilim Dalı, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara, 1999; YAVUZ, Sefer, “Sabri F. 

Ülgener’e göre ‘Din-iktisat Ahlakı’ İlişkisi”, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve 

Din Bilimleri Anabilim Dalı, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 2022; BIYIKLI, Şaban, 

“Zihniyet Araştırmaları Bağlamında Sabri Ülgener’in Araştırma Yöntemi ve Klasik Kaynaklarının 

Kritiği”, Marmara Üniversitesi  Sosyal Bilimler Enstitüsü, İktisat Tarihi Ana Bilim Dalı, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, İstanbul, 2019; ÇAKIROĞLU, Mustafa, “Osmanlılarda Epistemoloji ve 

İktisadî Yapı İlişkisinin Analizi: Tarihyazıcılığı Bağlamında Niyazi Berkes Ve Sabri Ülgener”, Ankara 



6 

birçok fikri bugünün şartlarında işlevselliğini yitirmiş olsa da zihniyet gibi namütenahi 

ve zamanla mukayyet olamayacak bir konuyu sosyal bilimlere kazandırmış olması 

bakımından Türk sosyal bilim dünyasına yaptığı katkı dikkate değerdir. 

Zihniyet, en temel gündelik kararlardan en spesifik durumlara kadar hayatın 

hemen her alanında kişi ya da toplumları kuşatan ve adeta gizli bir sevk-i tabiyle kişiyi 

verdiği karara yönlendiren edinilmiş bir olgudur. Ülgener toplumları ileri ya da geri 

bırakan unsurun zihniyet olduğunu ve bu zihniyetin değişmesiyle de toplumların 

kaderlerinin değişebileceğini ifade etmiştir. 

Çalışmanın amacı; Sabri F. Ülgener’in Türk toplumunun zihniyeti ve zihniyet 

değişimleri ile ilgili görüşlerini tetkik etmek ve süreçte etkin olan din olgusunun 

fonksiyonelliğini ortaya koymaktır.  

Din, zihniyet, değişim ilişkileri Sabri F. Ülgener özelinde yorumlanmaya 

çalışılırken; günümüz din-zihniyet-değişim ilişkilerine de ışık tutmak 

hedeflenmektedir.  Zira Ülgener’in fikirleri üzerine yapılacak çalışmalar, günümüz 

Türk toplumunun davranış ve zihin dünyasının anlaşılmasında önemli göstergeler 

sunacaktır.  

Zihniyet, hayatın tüm alanlarıyla içkin, dinamik ve zaman üstü bir konudur.  

Bu nedenle zihniyet konusunda yapılan önemli çalışmalar bulunsa da sayıları yetersiz 

görünmektedir. Çünkü konu hem birçok disiplinle ilişkili hem de yeni durum ve şartlar 

karşısında değişen yapısı nedeniyle yeni çalışmalara müsait olduğu gibi yenilenebilir 

çalışmalar için de uygundur. Bu bağlamda çalışma, Din Sosyolojisi literatürüne katkı 

sağlamayı amaçlamaktadır. 

Bu çalışma, Osmanlı dönemi Türk toplum zihniyetini ortaya koyması, 

Cumhuriyet rejimi sonrası değişemeyen zihniyet kodlarını ifade etmesi, zihniyet 

üzerinde din faktörünün önemli etkisini gözler önüne sermesi, din-değişim-zihniyet 

ilişkilerinin bağlantılarını ayrıntılarıyla inceleyebilmesi ve bu minvalde literatüre 

sunacağı katkı dolayısıyla önem arz etmektedir. 

                                                 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe Ana Bilim Dalı/Bilim Tarihi Bilim Dalı, Yayımlanmamış 

Doktora Tezi, Ankara, 2022. 



7 

Ayrıca dinin sosyal yaşama yansıması ve iktisadi görüşlerin de bu biçimde 

şekillenmesi üzerine tarihsel bir süreç analizi yapan Ülgener’in çalışmalarının 

incelenmesi ve anlaşılması; bugünü anlama, geleceği öngörme dahası mümkün 

olduğunca şekillendirme açısından büyük önem taşımaktadır.  

Araştırmanın Yöntemi 

Sosyoloji, bir olay ve olgular bilimi olup elde ettiği sonuçları değerden 

bağımsız olarak ele almak durumundadır. Ancak toplum hayatının içinde bulunan yani 

araştırma nesnesine kendisi de bizzat dahil olan araştırmacı için bu objektif bakışı 

sağlamak her zaman kolay olamamaktadır. Konu din sosyolojisi dolayımında ele 

alındığında ise işler daha da karmaşıklaşmaktadır. Çünkü din, “bireyin bütün 

varlığıyla katıldığı bir olay”4dır. Bu bağlamda çalışmada “bir dine itikat etmek ile o 

dini kuramsal bir incelemenin konusu yapmak arasındaki büyük farka”5 dikkat etmeye 

çalışılarak olabildiğince nesnel bir tutum göstermeye gayret edilmiştir. Ele alınan 

konuların nicelik, kapsam, yoğunluk vb. kavramlarla kesin olarak sınanıp 

ölçülmesinin mümkün olmaması6 nedeniyle nitel araştırmaların bilim paradigması 

olan anlayıcı/yorumlayıcı yaklaşım gereği edimlerin ve durumların arkasında yatan 

mana ve ruha7 dikkat çekilmiştir.  

Çalışmada nitel araştırma tekniklerinden yararlanılmıştır. Bu bağlamda 

öncelikle Sabri F. Ülgener’in özgün eserleri, makale ve tercüme çalışmaları 

incelenerek birincil kaynaklara başvurulmuştur. Ardından onun hakkında yazılan eser, 

makale, tebliğ ve ropörtajlar incelenerek ikincil kaynaklar taranmıştır. Din, zihniyet, 

değişim konularıyla ilgili olarak ise sosyoloji ve din sosyolojisinin temel referans 

eserlerine müracaat edilmiştir. Literatür taraması yapıldıktan sonra elde edilen 

içerikler ve doküman analizleri bilimsel etik kurallarına bağlı kalınarak çalışmaya 

                                                 
4 FREYER, Hans, Din Sosyolojisi, Çev. KALPSÜZ, Turgut, Yay. Haz.: AYAS, Rami, Doğu Batı 

Yayınları, Ankara, 2016, s. 51. 
5 FREYER, Din Sosyolojisi, s. 52. 
6 TAŞ, Kemaleddin, Sosyal Bilim Paradigmaları Açısından Sosyolojik Metodoloji, Rağbet Yayınları, 

İstanbul, 2018, s. 174. 
7 TAŞ, Sosyal Bilim Paradigmaları Açısından Sosyolojik Metodoloji, s. 67. 



8 

eklenmiştir. Dolayısıyla çalışma, dokümantasyon yöntemiyle dolaylı gözlemin 

yapıldığı betimsel bir çalışmadır. 

  



9 

1. BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE DİN, DEĞİŞİM ve ZİHNİYET 

1. DİN  

Mağara duvarlarında rastlanan ve 40.000 yıl öncesine tarihlenen bulgulara göre 

din olgusu insan toplulukları arasında uzun zamandır varlığını sürdürmektedir.8 Din; 

farklı adlar, varsayımlar, inanışlar, kabuller adı altında insanlık tarihinin en kadim 

meselesidir. İlkel ya da modern her toplumda, farklı görüngülerle kutsala karşı bir 

temayül bulunmaktadır.9 Bu durum geleneksel söylemimizde bulunan “din duygusu 

fıtridir”10 önermesini doğrularken; en kapsamlı din tanımını literatüre kazandıran 

Rudolf Otto; din, “Kutsal olanın yaşanmasıdır”11 demek suretiyle her insanın kutsal 

olanı bireysel olarak tecrübe edebilme kabiliyetine vurgu yapmaktadır ki; din duygusu, 

her insanın özünde bulunan ve aşkın bir kuvvetle bireysel bağ kurabilmesini sağlayan 

bir tözdür.  

Din, insan hayatını neredeyse bütünüyle kuşatan bir fenomen olduğundan pek 

çok bilim dalının inceleme sahasındadır. Bu nedenle pek çok bilim dalı kendi 

perspektifinden bir din tanımı yapmıştır. Sosyoloji bilimi, din olgusunu, belirli bir 

dinin kendini ya da başka dinleri tanımladığı şekliyle ele almakla yetinmez. O, hemen 

hemen var olan toplum sayısınca farklı tezahürler gösteren din olgusundaki ortak 

noktanın ne olduğunu, bir davranışı dinsel kılan özelliğin ne olduğunu araştırır.12 Bu 

                                                 
8 GIDDENS, Anthony, Sosyoloji, Çev. ÖZEL, Hüseyin, Yay. Haz.: GÜZEL, Cemal, Kırmızı Yayınları, 

İstanbul, 2012, s. 580. 
9 UÇAR, Ramazan, “Abdullah Cevdet’te Din ve Batılılaşma”, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı (Din Sosyolojisi), Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Ankara, 1997, s. 9. 
10 “O halde yüzünü hanîf olarak, Ona yönelerek dine çevir. (Bu) Allah’ın insanları onun üzerine yarattığı 

fıtrattır. Allah’ın yaratmasında değişme olmaz. İşte doğru din budur; fakat insanların çoğu bilmezler. 
Kur’an-ı Kerim, Rum/30., Meal: Elmalı’lı M. Hamdi YAZIR, Sadeleştiren: ÖZEL, Mustafa, Ayfa Basın 

Yayın Dağıtım, İstanbul, 2011.  
11 FREYER, Din Sosyolojisi, s. 55., TAPLAMACIOĞLU, Mehmet, Din Sosyolojisi, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara, 1963, s. 66. 
12 TURNER, S. Bryan, Klasik Sosyoloji, Çev. ÇETİN, İdil, İletişim Yayınları, İstanbul, 2014, s. 306., 

AKTAY, Yasin, “Temeller ve Tanımlar”, Din ve Toplum, Ed. AKTAY, Yasin, Anadolu Üniversitesi 

Yayını No: 2991, Eskişehir, 2019, s. 6. 



10 

bağlamda din sosyolojisinin araştırma nesnesi, din ile toplumun karşılıklı bağıntıları13 

olup din tanımlamalarını da bu din-toplum ilişkilerine nispetle yapar. “Sosyologlar, 

dini, kuşatıcı ve doğaüstü olan gerçekliğin bir düşüncesini yaratarak nihai anlam ve 

amaç duygusunu sağlayan ritüel ve inançların genel olarak paylaşıl[dığı]an bir 

kültürel dizge olarak tanımlamışlardır.”14 

1.1. Sosyolojik Olarak Din ve Din Tasnifleri  

Din olgusu, bütün toplumlarda görülen sosyal bir kurumdur ve toplumla 

birlikte gelişir. Din hem değişen hem değiştiren bir fenomendir. Din, birey ve toplum 

düzeyinde tecrübe biçimlerine sahip bir olgu olduğundan onun değiştirici özelliği fert 

ve toplum üzerinde gözlenebildiği gibi içine girdiği toplumun fertleri de anlama ve 

yaşama şekilleriyle dini değiştirebilirler. Burada söz ettiğimiz din mefhumu kutsal 

kitaplar ya da dini metinlere atıfla tanımlanmış spesifik bir din değildir. Sosyolojik 

yaklaşıma uygun olarak herhangi bir dinin epistemik cemaatinin icra ettiği şeydir.15 

Din Sosyolojisi biliminin bir dinin kutsal metinleriyle ilgisi o dinin 

müntesiplerinin kutsallarından ne oranda etkilendikleri hususundadır. Onun esas ilgi 

alanı, müntesiplerin kutsal buyrukları nasıl anladıkları, sosyal yaşamlarına nasıl ve ne 

oranda yansıttıklarıdır. İslam özelinde örneklendirmeye çalışırsak din sosyolojisi; 

doğru İslam nedir? filan hadisin kaynağı, senedi nedir? ile ilgilenmeyip toplumun 

genelinin doğru kabul ettiği İslam anlayışının ne olduğu, bir hadisin toplumsal 

pratiklerde ne ölçüde işlevsel olduğu ile ilgilenir. Dahası, dini anlama ve yaşama 

biçimlerinin toplumsal değişmede nasıl bir rol oynadığı din sosyoloğunun temel 

meselelerinden biridir. Sosyoloğun bireysel olarak bir dine intisabının olması doğaldır. 

Ancak çalışmalarını yürütürken olabildiğince objektif olmalı, yöntemsel olarak ikisini 

birbirinden ayırmalıdır.16 

                                                 
13 TAPLAMACIOĞLU, Mehmet, Genel Sosyoloji Üzerine Bir Deneme, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Yayınları, Ankara, 1969, s. 12. 
14 GIDDENS, Sosyoloji, s. 580. 
15 ARSLAN, Hüsamettin, Epistemik Cemaat Bir Bilim Sosyolojisi Denemesi, Paradigma Yayınları, 

İstanbul, 2019, s. 48. 
16 AKTAY, “Temeller ve Tanımlar”, s. 19,20. 



11 

Dinin toplumdaki önemi ile ilgili yaptığı çalışmalarla tanınan Amerikalı 

sosyolog Berger, bir kavramı tarif hususunda en makul tutumun, geniş bir 

müsamahaya sahip olan tutum17 olduğunu öne sürer. Ona göre din, “insan aktivitesiyle 

kurulan, her şeyi kucaklayan kutsal bir düzen yani; her an mevcut olan kaos karşısında 

kendi kendini korumasını bilen kutsal bir kozmos kurumu”18dur. Sosyolojik bir 

mahiyet taşıyan bu tanımda insan aktivitesiyle kurulan söylemi ile dinin, bir toplum 

içinde hayat bulacağı vurgulanmak istenmiştir. Din sosyolojisi alanında Türkçe 

kaleme alınan ilk kitabın müellifi olan Ülken’in19 tanımına göre din; “bütün 

toplumlarda ortak olan ve ilkel toplumlarda sosyal hayatın tamamını kuşatan olaylar 

süreci ve toplum kurumu”dur.20 Ayverdi din kavramını; “İnsanların yaratıcı olarak 

kabul ettikleri üstün güce olan imanlarını, ona yapacakları ibadetlerin bütününü ve 

bu imana göre davranışlarının nasıl olması gerektiğini düzenleyen inanış yolu”21 

olarak tanımlar. Din, “kutsala, metafizik değerlere veya doğaüstü bir güç olarak tanrı 

fikrine yer veren ve inananlara bir yaşam biçimi öngören inanç sistemi”22  olarak aynı 

zamanda da bir semboller sistemidir. Varoluş düzeninin kavramlarına özel anlamlar 

yükleyerek onları formüle eder. İnsanın anlam arayışına cevap vererek istikrarlı bir 

ruh hali sağlar. Varlığın kaynağına aşkın bir varlık üzerinden cevap verir ve bir amentü 

(inanç sistemi) sunar. İnsanın tutum ve davranışlarını düzenleyen değerler sistemini 

belirler ve gündelik yaşantıya yön verir.23 Bu noktada dinin toplumsal boyutu 

devrededir. Aynı inancı taşıyan ya da aynı dine mensup kişiler bir araya gelerek 

birtakım gruplar ve kurumlar oluşturabilir. Sosyoloji bilimi, dinin fizik âlemi aşan 

aşkın boyutu ile toplumsal boyutunu birbirinden ayrı tutar ve ikincisi üzerine 

odaklanır. Dinin, birey tarafından algılanıp yorumlanması farklı şekillerde ortaya 

çıkabildiği için dinin toplumsal yönü genellikle yaşanan din olarak ifade edilir.24 Her 

                                                 
17 BERGER, Peter, Dinin Sosyal Gerçekliği, Çev. COŞKUN, Ali, İnsan Yayınları, İstanbul, 1993, s. 90. 
18 BERGER, Dinin Sosyal Gerçekliği, s. 88. 
19 Din sosyolojisi alanında Türkçedeki ilk kitap Hilmi Ziya Ülken tarafından Dini Sosyoloji adıyla 

kaleme alınmıştır. GÜNAY, Din Sosyolojisi, s. 204. 
20 ÜLKEN, Hilmi Ziya, Sosyoloji Sözlüğü, Milli Eğitim Basımevi, İstanbul, 1969, s. 81. 
21 AYVERDİ, İlhan, Asırlar Boyu Tarihi Seyri İçinde Misalli Büyük Türkçe Sözlük 1. Cilt / A-G, 

Redaksiyon – Etimoloji; Topaloğlu, Ahmet, Kubbealtı Lugatı, İstanbul, 2008, s. 725. 
22 KİRMAN, Mehmet Ali, Din Sosyolojisi Sözlüğü, Karahan Kitabevi, Adana, 2016, s. 79. 
23 GEERTZ, Clifford, “Kültürel Bir Sistem Olarak Din”, Din Sosyolojisi, Çev. AKTAY, Yasin, Der. 

AKTAY, Yasin-KÖKTAŞ, M. Emin, Vadi Yayınları, İstanbul, 2007, s. 208,209.  
24 KİRMAN, Din Sosyolojisi Sözlüğü, s. 79. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Hilmi_Ziya_%C3%9Clken


12 

toplumda dinin görünürlüğü ya da başatlığı farklı olmakla birlikte dinin olmadığı bir 

toplum yoktur ve “her din başlangıçta içinden çıktığı sosyolojik çevrenin etkisi 

altındadır.”25 Din, farklı toplum ve kültürlerle temasa geçtikçe az çok değişime uğrar 

ve tekrar bir yapı kazanır. Bu nedenle din sosyolojisi, din araştırmalarında o dinin 

içinden çıktığı toplumun da halihazırda o dini yaşayan toplumun da karakter yapısını 

dikkate almak durumundadır.26  

Dinler, uluslararası dinler, ruhani veya ulusal dinler ya da çok tanrılı (politeist) 

ve tek tanrılı dinler (monoteist) 27 gibi birtakım tasniflere tabi tutulmuşlardır. Tarihi 

lineer ve bütüncül bir yaklaşımla açıklamaya çalışan evrimsel ilerlemeci anlayışın 

kaba tasnifince de dinler fetişizm, politeizm aşamalarından geçerek monoteizme 

ulaşmışlardır.28 Hangi kategoride olursa olsun din, bir toplumsal kurumdur ve iki yönü 

bulunur. Biri düşünüş ve duyuş yönü olan inanış yönüdür ki daha çok içsel, kişiseldir 

ve teoloji alanının konusudur. Diğeri din sosyolojisinin de araştırma nesnesi olan bu 

inanış ya da tapınmanın görünen yönü yani davranış tarzlarıdır.29 Din, toplum 

yaşamında üç yönüyle nesnelleşir. Müminlerine ortak bir öğreti sunarak bütüncül bir 

dünya görüşü kazandırır. Onlara takip etmeleri gereken bir yol tayin ederek çeşitli 

normlar koyar ve neticede müntesipleri arasında ortak bir ruh, kolektif bir şuur 

meydana getirerek bir yaşam biçimi oluşturur.30 Bunlara ilaveten din, toplumda en 

güçlü meşrulaştırma31 aracıdır. Herhangi bir görüş, durum, tutum veya davranış din ve 

dini kaynaklar vasıtasıyla haklılaştırılabilir ya da geçerlik kazanabilir. Mesela yapılan 

savaşlar kutsal savaşlar, mükellefiyetler kutsal görevler olarak geçerlik kazanırken;32 

liderler “zıllullah-ı fi’l arz”33 diye adlandırılarak dokunulmazlık elde edebilirler.  

                                                 
25 WACH, Joachim, Din Sosyolojisine Giriş, Çev. İNANDI, Battal, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, Ankara, 1987, s. 7.  
26 WACH, Din Sosyolojisine Giriş, s. 15. 
27 TAPLAMACIOĞLU, Genel Sosyoloji Üzerine Bir Deneme, s. 41. 
28 TURNER, Klasik Sosyoloji, s. 301., TAPLAMACIOĞLU, Din Sosyolojisi, s. 48. 
29 TAPLAMACIOĞLU, Genel Sosyoloji Üzerine Bir Deneme, s. 12. 
30 FREYER, Din Sosyolojisi, s. 56-64. 
31 ÜLGENER, Sabri F., Zihniyet ve Din İslam, Tasavvuf ve Çözülme Devri İktisat Ahlakı, Derin 

Yayınları, İstanbul, 2016, s. 10. 
32 OKUMUŞ, Ejder, Dinin Meşrulaştırma Gücü, Ark Kitapları, İstanbul, 2005, s. 48. 
33 Arapça terim: Allah’ın yeryüzündeki gölgesi 



13 

1.2. Dinin Toplumsal İşlevleri 

Din, tarih boyunca toplumsal değişmeye etki eden başat faktörlerdendir. Dinin 

toplumsal yapıda ne gibi farklılıklara yol açtığı ya da toplumsal yapıdaki köklü ve 

yerleşik maddi-manevi kültür unsurların başka bir ifadeyle zihniyetin dini nasıl 

etkilediği, din sosyologlarının üzerinde çalıştığı temel meselelerden biri olmuştur. Din 

ile toplumsal yapının birbirine entegre olma biçimi öyle farklı tezahürler ortaya 

çıkarabilir ki; aynı din ile etkileşime giren farklı toplumlarda farklı dini yaşayışlar 

görülebilir. İslam dini özelinde bu durum örneğin; Türk Müslümanlığı, Balkan 

Müslümanlığı; daha özelde Anadolu Aleviliği, İran Şia’sı gibi terkiplerle günlük dilde 

ifade edilir. Aynı dinin farklı toplumlarda ya da aynı toplumun farklı toplumsal 

gruplarında farklı tezahürleri bize şunu göstermektedir: Din, tabula rasa bir toplum 

içine doğmamaktadır.  

Bir sosyal kurum olarak din, tarihi süreç içerisinde kaynağını insan 

aktivitesinden alır. Çünkü insanlar süregiden hayatlarında onu tekrar tekrar üreterek 

objektif ve sübjektif gerçekliğini kazandırır. Sosyal bir süreç, bir dini düşüncenin 

inhitatını başka bir dini düşüncenin terakkiyatına vesile kılarken tam aksine bir dini 

düşüncenin yükselişi, başka düşüncelerin sonunu getirebilir.34 Bu bağlamda dinin 

toplumsal yaşamdaki bazı etkilerinden söz edildiğinde örneğin değiştirici, değişimi 

engelleyici ya da yavaşlatıcı etkileri denildiğinde, harici bir varlığı olan, toplumun 

üstünde ya da dışarısında, toplumdan bağımsız bir olgunun, elindeki bir tuş ya da 

değnekle toplumda bazı görevler icra ettiğinden söz edilmemektedir. Toplumla içkin, 

tek tek bireylerin zihin ve vicdanlarında olan, fert düzeyinden toplum düzeyine 

gidildikçe güçlenen ve harici bir kuvvet gibi fert üzerinde iş gören bir fenomenden söz 

edilmektedir. Tarihin hiçbir döneminde insan faktöründen ya da toplumsal 

gerçekliklerden soyutlanmış saf dinden söz edilemeyeceğinden35 -Berger’in tespit 

ettiği gibi- değişimi gerçekleştiren de yavaşlatan ya da hızlandıran da insan aktivitesi 

yani onun dini üretme ve yeniden üretme biçimidir. 

                                                 
34 BERGER, Dinin Sosyal Gerçekliği, s. 84. 
35 UÇAR, Ramazan, Güç ve Değer: İlk Dönem İslam Toplumu Üzerine Sosyolojik Bir Çözümleme, 

Berikan Yayınevi, Ankara, 2014, s. 40. 



14 

Dinler farklı kültürler, etnik gruplarla etkileşime girdikçe yeni unsurları 

bünyesine katar fakat bir taraftan kendisi de değişikliğe uğrar.36 Türkler’in İslamlaşma 

süreci ve neticede Türk Müslümanlığı fenomeni bu duruma örnek verilebilir. 

Toplumlar büyüdükçe, heterojenleştikçe ve yoğunluğu arttıkça dini düşünüş ve 

inanışlar değişir. İslam’da çeşitli mezhep, fırka ve öğretilerin (doktrinler) ortaya 

çıkması, Hristiyanlıkta çeşitli ulusal kiliselerin kurulması37 buna örnektir. Ancak 

toplum daha da büyüdükçe ve kesifliği arttıkça artık değerler de farklılaşır. Böylelikle 

dini değer öteki değerlerden ayrılmaya başlar. Bu durum toplumdaki kurum, olgu ve 

olayların kutsal ve kutsal dışı diye iki ayrı alana hamledilmesini netice verir.38 

Günümüz toplumunda seküler dindar olgusu, bu duruma örnek gösterilebilir. 

Dinin işlevsel yönünü öne çıkaran ve din sosyolojisi kavramının isim babası 

olan Durkheim, “Yanlış olan hiçbir din yoktur. Bütün dinler, kendilerine göre 

doğrudurlar. Hepsi, beşeriyetin verili şartlarını, farklı yollarda da olsa yerine 

getirirler.”39 cümlesiyle hem din sosyolojisinin değer yansız bir bilim olduğunu ifade 

etmiş hem de dinin, bireyin psikolojik durumuna yaptığı katkıyı belirtmiştir. Bu ifade 

dolaylı olarak dinin, bir tür “toplumsal tutkal”40 olarak birleştirici yönüne de vurgu 

yapmaktadır. Dinin, müntesipleri arasında özel bir bağlılık ve dayanışma41 geliştirerek 

toplumsal bütünleşmeyi42 sağlaması, onun toplum üzerindeki en temel işlevi kabul 

edilir. Din, yakınların ölümü, kontrol edilemez tehlike ya da durumlar gibi insan 

hayatının yapısal olarak çözülemez görülen sorunları karşısında duygusal olarak teskin 

edici rol oynamanın43 yanı sıra ritüelleri, usul ve kaideleriyle ortak bir anlam sistemi 

oluşturur.44 Bu ortak bilinç paylaşımı, bireye mensubiyet ve kimlik kazandırırken45 

                                                 
36 WACH, Din Sosyolojisine Giriş, s. 36. 
37 TAPLAMACIOĞLU, Mehmet, Genel Sosyoloji Üzerine Bir Deneme, s. 11. 
38 ÜLKEN, Sosyoloji Sözlüğü, s. 81. 
39 DURKHEİM, Emile, Dini Hayatın İlkel Biçimleri, Çev. AYDIN, Fuat, Ataç Yayınları, İstanbul, 

2005, s. 19. 
40 TURNER, Klasik Sosyoloji, s. 310. 
41 WACH, Din Sosyolojisine Giriş, s. 10. 
42 TAPLAMACIOĞLU, Din Sosyolojisi, s. 56., GIDDENS, Sosyoloji, s. 582. 
43 KEHRER, Günter, “Din Sosyolojisi”, Çev. KÖKTAŞ, M. Emin, Din Sosyolojisi, Ed. AKTAY, Yasin- 

KÖKTAŞ, M. Emin, Vadi Yayınları, İstanbul, 2017, s. 36. 
44 WACH, Din Sosyolojisine Giriş, s. 12. 
45 AKTAY, “Temeller ve Tanımlar”, s. 9. 



15 

dünyaya dair bir amaç46 verir. Bireye derin bir anlam çerçevesi sunarken onun dünya 

algısında da stratejik rol oynar.47 

Bazı ilk dönem sosyologlar, din olgusunun, insanın dünyayı 

anlamlandıramaması, doğa olayları karşısında çaresiz kalması neticesinde insan ürünü 

olarak ortaya çıktığını savunmuşlardır. Dolayısıyla bilim geliştikçe ve 

açıklanamayanları açıkladıkça Tanrı fikrine de ihtiyaç kalmayacaktır.48 Fakat 

Aydınlanmacı-pozitivist bazı sosyologların öne sürdükleri gibi insanlar, bilim 

ilerledikçe dini inançlarını terk etmemişlerdir. Aksine bazıları dinsel normlar ile 

bilimsel açıklamaları birbirinden tefrik ederek dini ayrı bir yere koymuş ve daha da 

değer atfetmişken; bazıları da dini metinlerle bilimsel açıklamaları örtüştürmeye 

çalışarak itikatlarını kuvvetlendirmişlerdir. Yeryüzünde insan toplumu var oldukça din 

de var olacaktır. Elbette insanların dönemsel olarak dindar olmaları ya da dine mesafeli 

olmaları her zaman mümkündür fakat “artık sosyologları ilgilendiren mesele, dinin 

ortadan kalkıp-kalkmayacağı değil, dinin toplumsal yaşam üzerindeki etkilerinin 

hangi hal ve şartlarda azalacağı veya artacağıdır.”49 Toplum yaşamında dinin başat 

ya da ikincil rol oynaması, toplumsal anlayış ve değerlerdeki kısaca zihniyetteki 

değişim ile yakından ilişkilidir. Bu bağlamda öncelikle değişim ardından zihniyet 

kavramına değinmekte fayda vardır. 

2. DEĞİŞİM 

Klasik sosyolojinin en önemli isimlerinden biri olan Karl Marx, burjuva 

dönemini diğer dönemlerden ayıran baş döndürücü süratteki değişimi ifade etmek için 

“katı olan her şey buharlaşıyor”50 ifadesini kullanmıştır. Söz ettiği şey, en köklü 

yapıların, düşünce ve geleneklerin bile evrenin değişmez yasası olan değişim 

karşısında duramayacağı hatta uygun koşullar altında değişimin seyelanın çok şiddetli 

                                                 
46 GIDDENS, Sosyoloji, s. 580.  
47 BERGER, Dinin Sosyal Gerçekliği, s. 59. 
48 TURNER, Klasik Sosyoloji, s. 299., AKTAY, “Temeller ve Tanımlar”, s. 13. 
49 AKGÜL, Mehmet, Türkiye’de Din ve Değişim: Bir Erol Güngör Çözümlemesi, Ötüken Neşriyat, 

İstanbul, 2002, s. 12., AKTAY, “Temeller ve Tanımlar”, s. 11. 
50 MARX, Karl-ENGELS, Friedrich, Komünist Manifesto, Çev. SATLIGAN, Nail, Yordam Kitap, 

İstanbul, 2014, s. 42 



16 

bir şekilde önüne kattığı birçok şeyi eskisini unutturacak şekilde hızlı ve kökten 

başkalaştırabileceğidir.  

Değişim, kısaca var olan durumdan başka bir duruma geçiş ya da mevcut 

durumdaki çeşitlenmeler veya başkalaşmalar olarak tarif edilebilir.51 Değişim, 

zamanla kaimdir. Yani değişimi zamandan, zamanı değişimden bağımsız 

düşünemeyiz. Kısaca değişim, zamanda zamanla ortaya çıkar.52  Değişim, evrenin bir 

yasası olmakla birlikte evrende değişimi (bugünkü bilgilerimiz dahilinde) idrak 

edebilecek, dahası yönlendirebilecek tek varlık insandır. Aristo’nun tabiriyle “zoon 

politokon”53 olan insan, Daniel Defoe’nin Robinson Crusoe’si gibi hatta onun da esin 

kaynağı olan İbn Tufeyl’in Hayy b. Yakzan’ı gibi toplumdan bağımsız olarak varlık 

gösteremeyeceği için değişim denildiğinde genellikle sosyal değişme anlaşılmaktadır. 

Sosyal değişme; zaman içerisinde bir toplumun yapısında, bu yapının çeşitli 

fonksiyonlarında ve bireylerin üstlendiği toplumsal rollerde, yani toplumdaki ilişkiler 

sisteminde, toplumsal kurumlarda ve bireylerin davranışlarında meydana gelen köklü 

değişmeler olarak tanımlanabilir.54  

Değişmenin üç ana faktörü; insan, zaman ve mekandır.55  İnsan, değişimi talep 

ederek, bu yönde zihinsel ve edimsel ürünler ortaya koyarak; değişimi hem etkileyen 

hem de söz konusu değişimden etkilenen konumunda olduğundan değişmenin ana 

aktörü görünmektedir. Aktör, değişimin gerçekleştiği bir mekânda belli bir zamanda 

yer tutmakta; değişim talebinde mekân ve zamanın tesir ve şartlarıyla mukayyet 

kılınmaktadır. Yani aktör ve diğer iki faktör birbirlerini etkileyerek o dönemin zihniyet 

tipolojisi çerçevesinde bilgi, kültür, teknoloji vb. üreterek tarihsel birikime katkı 

sunmaktadır.56 

Değişimi kültürle yakından ilişkilendiren Güngör’e göre; değişme, eski çözüm 

yöntemlerinin yeni problemler karşısında yetersiz kaldığı ya da eski tatmin 

                                                 
51 FICHTER, Joseph, Sosyoloji Nedir?, Çev. ÇELEBİ, Nilgün, Atilla Kitabevi, Ankara, 2001, s. 166. 
52 OKUMUŞ, Ejder, Toplumsal Değişme ve Din, İnsan Yayınları, İstanbul, 2003, s. 19,20. 
53 “Sosyal canlı, toplumsal hayvan” 
54 GÜNAY, Din Sosyolojisi, s. 363., ERKAL, Mustafa E., Sosyoloji (Toplumbilim), Der Yayınları, 

İstanbul, 2016, s. 237, OKUMUŞ, Toplumsal Değişme ve Din, s. 22. 
55 ÇELİKKOL, Ömer, “Aile, Eğitim ve Sağlık”, Aile Sosyolojisi, Ed. ERASLAN, Levent, Anadolu 

Üniversitesi Yayını No: 4046, Eskişehir, 2019, s. 132. 
56 ÇELİKKOL, “Aile, Eğitim ve Sağlık”, s. 133. 



17 

vasıtalarının artık ihtiyaçları karşılamaya muktedir olmadığı noktada yeni yol ve 

yöntemlerin benimsenmesidir.57 Hem toplumsal bir olay hem de toplumsal bir olgu58 

olan toplumsal değişmeyi sosyolojik olarak açıklama çabaları, 19. yüzyılda sanayi 

devrimiyle birlikte hız kazanan sosyal hareketlilikler sonucunda önem kazanmıştır.59 

2.1. Toplumsal Değişme Kuramları ve Kavramlar 

Toplumsal değişim, toplumun yapısında, yerleşik sosyal sisteminde köklü ve 

kalıcı farklılaşmaları ifade eden60 kolektif bir değişmedir. Toplumun önemli bir 

bölümünü ya da tamamını ilgilendirir.61 Sosyal değişme, peyderpey gerçekleşerek 

belirli bir aşamadan sonra toplumun bütününe yayılır ve bünye değişikliğine neden 

olur.62 Sosyal değişme, sosyal ilerleme ve sosyal gelişme kavramları sıklıkla birbirine 

karıştırılan kavramlardır. Değişme, değer yansız, nötr bir kavram olup olumlu ya da 

olumsuz yönde olabilir. Sosyal gerileme, sosyal çözülme de birer değişme biçimidir. 

Oysa ilerleme ve gelişme kavramları sadece olumlu bir farklılaşma durumunda 

kullanılırlar.63 Toplumsal değişme, “belirli bir sosyal yapının zamanla çeşitli 

bakımlardan farklılaşması”64 ise, bu noktada ne tür farklılıkların değişme kabul 

edileceği sorusu akla gelebilir. Bu sorunun yanıtı sosyoloji okulları arasında tartışmalı 

olsa da toplumsal değişmeyi net bir çerçevede açıklayabilmek için kabul gören belli 

başlı parametreler bulunmaktadır. Bunlardan en genel çerçeve sunanı değişimin 

boyutudur. Büyük, orta ve küçük değişimler şeklinde yapılan tasnife göre, toplumun 

bütününü kapsayan ve derin etkilerle sonuçlanan değişimlere büyük boy değişimler adı 

verilir.  Bunlar tarihi süreçte daha nadir ve uzun sürede ortaya çıkan değişimlerdir. 

                                                 
57 GÜNGÖR, Erol, Türk Kültürü ve Milliyetçilik, Ötüken Yayınevi, İstanbul, 1976, s. 31. 
58 KONGAR, Emre, Toplumsal Değişme Kuramları ve Türkiye Gerçeği, Remzi Kitabevi, İstanbul, 

1999, s. 25. 
59 KİRMAN, Din Sosyolojisi Sözlüğü, s. 314., ARI, Yılmaz, “Toplumsal Değişim ve Din”, Asya Studies 

Akademik Sosyal Araştırmalar, Sayı:16, 2021, ss. 131-142, s. 132. 
60 OKUMUŞ, Ejder, “İslam, Müslümanlar ve Toplumsal Değişim” Tevilat, Cilt: 1, Sayı: 1, 2020, ss. 

61-95, s. 61. 
61 GÜNAY, Din Sosyolojisi, s. 363. 
62 KIRAY, Mübeccel B., Toplumsal Yapı Toplumsal Değişme, Bağlam Yayıncılık, İstanbul, 1999, s. 

94. 
63 ERKAL, Sosyoloji (Toplumbilim), s. 238., KONGAR, Toplumsal Değişme Kuramları ve Türkiye 

Gerçeği, s. 59., OKUMUŞ, Toplumsal Değişme ve Din, s. 23. 
64 SUNAR, Lütfi, “Toplumsal Değişme: Kuramsal ve Kavramsal Bir Çerçeve”, Toplumsal Değişme 

Kuramları, Ed. ALTUNOĞLU, Mustafa, Anadolu Üniversitesi Yayını, No: 3563, Eskişehir, 2018, s. 3. 



18 

Örneğin; tarım toplumundan endüstri toplumuna geçiş, büyük bir değişimdir. Orta boy 

değişimler, toplumun tamamında olmasa da toplumun yapısında birtakım 

değişikliklerin meydana gelmesidir. Avrupa’da yaşanan Reform, Rönesans ve endüstri 

devrimi ile burjuva sınıfının ortaya çıkması bu duruma örnek verilebilir. Toplumun 

gündelik hayatında sıklıkla yaşanan ve etkileri daha hafif olan değişimler, küçük 

ölçekli değişimlerdir. Bir mahalleye yapılan spor tesisinin o mahalle ve çevresine 

yapacağı etki, bu türden bir değişimdir.65 

Değişimi kavramsallaştırmada en önemli bileşen olan zaman mefhumu ile 

ilintili olarak değişimin vadesi (kısa, orta ve uzun) ve içeriği (bireysel, olgusal, 

kurumsal, yapısal ve sistemsel) de sosyal değişimi açıklayan diğer bir parametredir. 

Ancak zaman, göreceli bir kavrayış olup toplumsal değişme olgusu da seyyal bir tavır 

sergilediği için vadenin kısa ve uzunluğunu, başlangıcı ve sonunu tespit etmek hayli 

güçtür. Bu nedenle değişimin vadesi, etkilerine bakılarak ortaya konmaya çalışılır. 

Buna göre uzun süreli etki gösteren farklılaşmalar uzun vadeli, bir araştırmacının tüm 

boyutlarıyla izleyebileceği uzunluk ve kapsamdaki örneğin; kırk yıllık bir süreç ya da 

bir nesli ilgilendiren farklılaşmalar, orta vadeli değişmeler olarak nitelenmektedir. 

Kısa vadeli değişmeler, bir toplumsal yapıyı etkilemeyen ancak onun herhangi bir 

unsuru veya bileşeninde bir değişim meydana getiren farklılaşmalardır. Türkler’in 

Anadolu’ya göçü, uzun vadeli değişime; tarımda makineleşme ile köy toplumsal 

ilişkilerinde meydana gelen farklılaşmalar orta vadeli değişime, bir süre moda olan 

belirli bir giyim tarzının toplumu etkilemesi, kısa vadeli değişime örnek verilebilir. 

Değişim, vadesi nispetinde içeriğine de etki eder.  

Toplumsal değişimin hızı yavaş, aşamalı, evrimsel ve barışçıl ya da hızlı, ani, 

devrimsel ve şiddetli olabilir. Bu durum, değişimin açıklanmasında önemli bir veri 

özelliği taşır. Değişimin hızlı veya yavaş olması toplumsal yapının değişime açıklığı, 

değişime verdiği tepki, değişimin biçimi ve ortaya çıkan neticelerle ilgilidir. Örtük 

olarak da değişimin kaynağı ile ilintilidir. Değişimin kaynağı toplumun kendi iç 

dinamiklerinden geliyor ve arzulanıyorsa bu değişim hızlı olsa bile yavaş olarak 

algılanır. Değişimin kaynağı dış faktörlerse ve özellikle zorlama içeriyorsa bu değişim 

                                                 
65 SUNAR, “Toplumsal Değişme: Kuramsal ve Kavramsal Bir Çerçeve”, s. 4.  



19 

hızlı bir değişim olarak görülür ve toplumsal çatışmalar doğurması olasıdır. Değişim 

barışçıl ise rızaya dayalı, yavaş ve aşamalı bir seyir izler. Şiddetli ise zora dayalı, 

devrimsel, ani ve şiddetli bir yol takip eder. Toplum yapısını derinden sarsarak değer, 

kurum, duygu ve düşünceleri hızla değiştirir. Değişimin hızı ile yönü ve seyri her 

zaman koşut gitmeyebilir. Bir toplum (göreceli olarak) hızla sukut ediyor da olabilir 

yavaşça tekâmül ediyor da olabilir. Dolayısıyla değişimi açıklamada değişimin yönü, 

toplumsal değişimin en çetrefilli konusunu teşkil eder. Çünkü genellikle incelemeyi 

yapanın bakış açısına göre ileri, geri ya da durağan olarak nitelenir.66 Modern tarih 

anlayışına göre insanlık, en ilkel düzeyden en ileri duruma doğru gelişerek 

ilerlemektedir. Özellikle 19. yy. sosyolojisinin resmi argümanı olan bu durum; Comte, 

Marx, Spencer ve Durkheim tarafından belirli teorilerle desteklenerek savunulmuştur. 

20. yy.’ın başında özellikle iki savaş arası dönemde, ciddi eleştirilere hedef olan 

evrimci tekâmülcü teoriler, 21. yy.’da tekrar yükselişe geçmiştir.  

Toplumsal değişimi açıklayan diğer bir değişken, değişimin failidir. 

Sosyolojide değişimin öznesini yapı olarak kabul edenlerle fail/aktör (eylem) olarak 

kabul edenler iki zıt grubu oluşturur. Yapı mı aktörü etkileyerek değişime neden 

olmakta yoksa aktör mü eylemleriyle yapılara etki ederek değişimin itici gücünü 

oluşturmaktadır? Değişimin öznesinin yapı olduğunu ifade eden Marx, Durkheim gibi 

sosyologlara göre fail, bir yapı içinde hareket etmekte ve yapının izin verdiği ölçüde 

değişimde rol sahibi olabilmektedir. Yapının özellikleri değişimin şeklini ve 

gerçekleşme biçimini etkilemektedir. Sosyolojiyi sosyal eylemin bilimi olarak gören 

ve toplumsal değişmede özneyi, aktör olarak kabul eden Weberci görüşe göre, aktörün 

bir mana atfederek gerçekleştirdiği eylemler, onu toplumun temel unsuruna 

dönüştürmektedir. 1970 sonrasında yapı-fail düalizmini aşmak için bazı teoriler ortaya 

konmuştur. Bunlardan, Giddens’ın yapılaşma kuramına göre, yapı bir kez kurulan ve 

sonra da tekdüze işleyen bir mekanizma değildir.  Aktör, yapı içinde hareket etmekte 

fakat bir taraftan da onu dönüştürmektedir. Dolayısıyla sabit bir yapıdan değil her daim 

oluşum halinde olan bir yapılaşmadan söz etmek daha doğru olacaktır. Bu noktada 

yapı ve aktör birbirini devamlı etkilemektedir.67 

                                                 
66 FICHTER, Sosyoloji Nedir?, s. 171. 
67 SUNAR, “Toplumsal Değişme: Kuramsal ve Kavramsal Bir Çerçeve”, s. 3-8. 



20 

Sosyal değişmeye etki eden birçok faktör mevcuttur. Fiziki çevre, kültür, bilim 

ve teknoloji, politika, din, kitle haberleşme, ekonomi, demografi68 gibi. Fiziki 

koşullara bakıldığında örneğin; bir liman kenti, karasal bir kale kentine göre değişime 

daha açıktır. Çünkü sosyal etkileşim, sosyal değişmede en etkin faktörlerden biridir. 

Yine demografik açıdan nüfus yoğunluğu yaşlı olan toplumsal yapılarda eldeki 

kazanımları muhafaza edebilmek için değişim çok fazla arzulanmaz. Genç nüfusun 

yoğun olduğu toplumlarda ise, elde edilecek mevki ve kaynaklara olan talep, bu 

toplumları değişime teşvik eder. Modern toplumun bizzat ekonomik yaşamda 

meydana gelen kapsamlı değişmeler sonucu ortaya çıkması nedeniyle ekonomi ile 

sosyal değişme arasında yakın ilişkinin bulunduğu tezi, klasik sosyolojinin adeta resmi 

görüşü olmuştur.69 Din unsuru da ekonominin itici gücü ya da engelleyici unsuru 

olması bakımından değişim teorilerinde inceleme konusu yapılmıştır.  

Giddens, modern dönemde toplumsal değişimi etkileyen faktörleri, kültürel, 

ekonomik ve siyasal faktörler olarak üç başlık altında toplar. Buna göre, bilimin 

gelişmesi ve düşüncenin laikleşmesi kültürel faktörlerden; sanayi kapitalizmi ile 

üretimin sürekli büyümesi ve servet birikiminin artması ekonomik faktörlerden; 

ülkeler arasında son iki yüz üç yüz yıldır süregelen güç istenci ve bunun neticesinde 

serveti artırma, askeri üstünlük elde etme mücadelesi de siyasal faktörlerdendir.70  

Toplumsal değişim, bir toplumun kökten, her bir unsuru ile değişmesi demek 

değildir. Böyle bir durumun söz konusu olması için o toplumun varlığının sona ermesi 

gerekir ve buna değişim denmez. Toplumsal değişimin yaşandığı toplumda bazı 

sabiteler (görece) yerini korur. Bu sayede o toplum bütünlüğünü devam ettirir.71 

Böylelikle biz aynı toplum için bir değişmeden söz ediyor oluruz ve değişim, her 

zaman bir düzen ile sonuçlanır; bir sosyal yapı meydana gelir.72 Geçiş süreci 

atlatıldıktan sonra elde edilen istikrar neticesinde de toplum, varlığını devam ettirir. 

                                                 
68 ERKAL, Sosyoloji (Toplumbilim), s. 248-250., SUNAR, “Toplumsal Değişme: Kuramsal ve 

Kavramsal Bir Çerçeve”, s. 8., OKUMUŞ, Ejder, “İslam, Müslümanlar ve Toplumsal Değişim”, s. 

65,66., SİNANOĞLU, Ahmet Faruk, “Toplumsal Değişim ve Din”, Hikmet Yurdu, Cilt:1, Sayı: 2, 

Temmuz-Aralık, 2008, ss. 23-29, s. 25. 
69 SUNAR, “Toplumsal Değişme: Kuramsal ve Kavramsal Bir Çerçeve”, s. 8-11. 
70 GIDDENS, Sosyoloji, s. 82,83. 
71 OKUMUŞ, Toplumsal Değişme ve Din, s. 25,26. 
72 SUNAR, “Toplumsal Değişme: Kuramsal ve Kavramsal Bir Çerçeve”, s. 3. 



21 

Söz konusu istikrar için toplumlar insan, din, politika, ekonomi vb. hakkında 

değişmelerinin her merhalesinde o aşamaya has bilgi üretirler. O aşamadan geçtikten 

sonra değişen koşullara göre yenisini üretirler.73 Yani toplumun değişmemiş, 

değişmekte olan ve değişmiş unsurları düzensiz bir görünüm sergilemez. Geçiş süreci, 

fonksiyonel bir bütünlük içerisinde, ilintiler düzeni şeklinde kendini gösterir.74  Her 

devrin ve her toplumsal yapının değişmez fenomeni olan değişimler, belirli bir hedefe 

yönelik olabileceği gibi başıboş ve düzensiz de olabilirler. Ya da bazen düzensiz 

başlayan değişimler bir yöne kanalize edilerek süreçte istendik değişimler elde 

edilebilirken bazen de sistemli ve amaçlı başlayan değişimler, süreç içinde yolundan 

saparak istenmeyen değişimlere neden olabilir. Değişimlere yön verebilmek 

sosyologların en önemli meselelerinden biridir. Değişime yön verebilmenin ön koşulu 

da değişimi mümkün olan her boyutuyla anlayabilmekten geçer. Bu nedenle 

sosyologlar, toplumsal değişime açıklık getirecek çeşitli teoriler/nazariyeler ortaya 

koymuşlardır. 

Tarihin akışkan sürecinde, nispeten daimî olanla geçici olanı; evrensel olanla 

yerel olanı, iki veya daha çok olay arasında muvakkat olan ile nedensel olanı tespit 

edebilmek75 değişim nazariyelerinin ortak gayesidir. Ancak sosyolojide üzerinde 

uzlaşılan bir değişim teorisi söz konusu değildir. Değişim teorilerine dikkat 

edildiğinde klasik sosyologların genelde evrimci-ilerlemeci (tekâmül) nazariyeleri 

savundukları görülmektedir. Pozitivist, evrimci ve organizmacı toplumsal kuramcılara 

göre tarihin yasaları, toplumu mükemmel düzene sevk eden kaderin yasalarıdır. Buna 

göre insanlık ilkel durumdan sürekli gelişip ilerleyerek medeni duruma gelmiştir. 

Tekâmül, daima basitten karmaşığa, Turhan’ın tabiriyle mütecanis olandan, mürekkeb 

olana doğru olmaktadır.76 Evrimci teorisyenler aynı zamanda determinist (gerekirci) 

bir yaklaşım içindedirler. Farklı insan topluluklarının eşit şartlar altında birbirinden 

bağımsız ve bir diğerinin benzeri aynı şeyleri keşfedip meydana getirebileceklerine 

                                                 
73 KIRAY, Toplumsal Yapı Toplumsal Değişme, s. 36. 
74 KIRAY, Toplumsal Yapı Toplumsal Değişme, s. 94. 
75 TURHAN, Mümtaz, Kültür Değişmeleri Sosyal Psikoloji Bakımından Bir Tetkik, Altınordu Yayınları, 

Ankara, 2018, s. 22. 
76 TURHAN, Kültür Değişmeleri Sosyal Psikoloji Bakımından Bir Tetkik, s. 13., GÜNAY, Din 

Sosyolojisi, s. 365. 



22 

inanırlar.77 Örneğin Comte’un üç hal kanunu insanlığın teolojik, metafizik ve 

pozitivist olmak üzere lineer bir çizgide zorunlu olarak birbirini izleyen üç evrede 

ilerlediğini savunur.78 Esasında bu teori, Batı toplumlarının tarihi gelişim seyrinin tüm 

toplumlara teşmil edilmesidir. Ayrıca pozitivist dönem ile değişimin sonlanıp 

sonlanmadığı sorusu da yanıtsızdır. Bu bağlamda sosyolojinin klasik döneminde (19. 

yy.) toplumdaki değişimi dipten doruğa açıklamaya yönelik “büyük teoriler”in79 

toplumsal olayları açıklamada yetersiz kaldığını öne süren sosyologlar, orta boy 

kuramlarla toplumsal değişimi açıklamaya çalışmışlardır. Bu kuramlar, sınırları 

genellikle ulusal ölçekte belirlenen toplum birimleri üzerinde daha çok demografik ve 

ekolojik değişme, kentleşme, iç göçler, sosyal tabakalaşma gibi konuları ele alır.80 

Toplumun, her biri birbirine bağımlı ve bütünün uyumu için belli işlevlere sahip 

ögelerden meydana geldiğini öne süren Parsons ve Merton’un yapısal işlevselci 

yaklaşımı81, toplumu, birbiriyle çatışan unsurların bütünlüğü olarak açıklayan 

Dahrendorf’un çatışmacı yaklaşımı82 ve bir denge düzleminde toplumun sürekli 

hareket halinde bulunduğunu, bu denge durumundan uzaklaşıldığında sosyal 

kuvvetlerin yani seçkinlerin diğer seçkinlerin yerini alarak toplumu tekrar denge 

durumuna getirdiklerini öne süren Pareto’nun83 Seçkinler Teorisi, orta boy kuramlara 

örnek verilebilir. Toplumsal değişimi birey ve grup düzleminde açıklamaya çalışan, 

grubun birey üzerinde etkin olup onu ve kendisini değiştirdiği grupsal yaklaşım ile 

bireyin temel kişilik özelliklerini toplumsal değişimin temeline koyan bireysel 

yaklaşım da küçük boy kuramlara örnek verilebilir.84 Modernleşmeci toplumsal kuram 

ise tıpkı Comte gibi toplumları ideolojik bakış açısına göre ele alır. Evrimci kuramın 

                                                 
77 TURHAN, Kültür Değişmeleri Sosyal Psikoloji Bakımından Bir Tetkik, s. 14. 
78 GIDDENS, Sosyoloji, s. 46., FREYER, Din Sosyolojisi, s. 59., TURHAN, Kültür Değişmeleri Sosyal 

Psikoloji Bakımından Bir Tetkik, s. 21., GÜNGÖR, Erol, İslam’ın Bugünkü Meseleleri, Ötüken 

Yayınları, İstanbul, 1996, s. 64., GÜNAY, Din Sosyolojisi, s. 139 ve 365., ERKAL, Sosyoloji 

(Toplumbilim), s. 240., KONGAR, Toplumsal Değişme Kuramları ve Türkiye Gerçeği, s. 95-97., 

OKUMUŞ, Toplumsal Değişme ve Din, s. 41. 
79 KIRAY, Toplumsal Yapı Toplumsal Değişme, s. 320. 
80 OKUMUŞ, Toplumsal Değişme ve Din, s. 46. 
81 ERKAL, Sosyoloji (Toplumbilim), s. 246. 
82 WALLACE, Ruth A.-WOLF, Alison, Çağdaş Sosyoloji Kuramları, Çev. ELBURUZ, Leyla, AYAS, 

Rami, Doğu Batı Yayınları, Ankara, 2020, s. 176. 
83 PARETO, Vilfredo, Seçkinlerin Yükselişi ve Düşüşü Kuramsal Bir Sosyoloji Uygulaması, Çev. 

DOĞAN, Merve Zeynep, Doğu Batı Yayınları, Ankara, 2013, s. 38,39., ERKAL, Sosyoloji 

(Toplumbilim), s. 244., KONGAR, Toplumsal Değişme Kuramları ve Türkiye Gerçeği, s. 188. 
84 OKUMUŞ, Toplumsal Değişme ve Din, s. 49-51. 



23 

yeni ve geliştirilmiş biçimidir; toplumları modern ve geleneksel olarak iki kategoriye 

ayırır. Batı’yı ulaşılması gereken ideal olarak kabul eden bu yaklaşıma göre, tüm 

toplumlar Batı modernliğine ulaşabilmek için Batı’nın geçirdiği aşamaları takip etmek 

zorundadır.85 Oysa belirli bir birikim olmaksızın değişme ya da gelişmeden söz 

edilemez. Bir çağda ortaya çıkan değerler, buluşlar ve teknolojilerin kaynağı önceki 

çağlardır.86 Dolayısıyla değişme, her toplum için bir kader olsa da o toplumun -tabiri 

mümkünse- kültürel sermayesi nispetinde hızlı veya yavaş olabilir.  

Sosyal değişme bir süreç içinde izlenebilir.87 Değişimi sağlayan 

parametrelerden en bilinenleri; yayılma, iktibas ve taklittir.88 Toplumlar, 

modernleşme, sanayileşme ve sekülerleşme sürecine girdiklerinde benimsemiş 

oldukları tutum ve davranışların bir kısmı değişime uğrayabilir, bir kısmı 

fonksiyonunu yitirebilir ve terk edilir, bir kısmı da geleneksel çevrelerce sınırlı bir 

alanda yaşatılmaya devam edilebilir.89 Toplumsal değişmenin esaslı, devamlı ve 

faydalı olabilmesi için, öncelikle iktibas edilen unsurun, kendi toplumu içindeki 

rolünü, mana ve işlevini iyice anlamak gerekir.90 İkinci olarak iktibas edilen unsura, 

alıcı toplumun ihtiyaç hissetmesi yani bu yeni unsurun maddi ya da manevi bir boşluğu 

doldurması gerekir. Üçüncü olarak alıcı toplum içerisinde yeni unsurlar başarıyla 

temsil edilebilmelidir.91 Bu üç unsur yeterli oranda bir araya gelemezse toplumlar 

anomi yaşayabilir. Süregelen toplum yapısının sarsılması, aynı topraklarda iki farklı 

kültür grubunu doğurabilir. Geleneksel kültürü devam ettirmek isteyenler ile yeni 

medeniyetin temsilcilerinin karşı karşıya gelmesi, değişim yaşayan tüm toplumlar için 

olağandır. Değişimlerin kısa sürede ve kolayca tüm toplum tarafından kabulü mümkün 

olmadığı için bir intibak devri söz konusudur. İşte bu intibak devrinin ne kadar 

süreceğine etki eden pek çok faktör bulunmaktadır. Ancak en önemli faktör, değişimin 

kültürün kendi iç unsurlarından bir istekle mi yoksa dışsal bir zorlama ile mi geldiği 

hususudur.92 Malumdur ki; cebri değişim unsurlarının kabulü ve hayata intibakı uzun 

                                                 
85 OKUMUŞ, Toplumsal Değişme ve Din, s. 42-44. 
86 ERKAL, Sosyoloji (Toplumbilim), s. 253. 
87 ERKAL, Sosyoloji (Toplumbilim), s. 237. 
88 TÜRKDOĞAN, Orhan, Kültür-Değişme ve Toplumsal Çözülme, Çizgi Kitabevi, Konya, 2014, s. 63. 
89 SİNANOĞLU, “Toplumsal Değişim ve Din”, s. 29. 
90 TURHAN, Kültür Değişmeleri Sosyal Psikoloji Bakımından Bir Tetkik, s. 175. 
91 TURHAN, Kültür Değişmeleri Sosyal Psikoloji Bakımından Bir Tetkik, s. 173-177. 
92 GÜNGÖR, Türk Kültürü ve Milliyetçilik, s. 30,31. 



24 

süreçler gerektirirken serbest olarak toplumun içsel dinamizmi gereği istenen 

değişimlere toplum, hızla uyum sağlayabilmektedir. Bu adaptasyonu daha da 

kolaylaştıran örfe uygunluk, işlevsellik, ulaşılabilirlik gibi bazı faktörler bulunsa da en 

önemlisi yeni değişim unsurlarının toplumun din anlayışıyla ne ölçüde uyum 

sağlayabileceğidir.  

Kıray’a göre, hızlı ve kapsamlı değişim süreçlerinde model alınan tarafta da 

model alan tarafta da yani her iki temel yapıda, bütünleşmeyi koruyarak toplumsal 

çözülmenin önüne geçen, değişimi buhransız ya da daha az buhranla atlatmaya 

yardımcı olan görünmez kurum ve ilişkiler vardır.93 Bunlar tampon kurumlar olup, 

fonksiyonunu kaybeden ya da bütünlüğü bozulan yapıların yerini doldururlar ve 

değişimi dengede tutarlar.94  

2.2. Toplumsal Değişme-Din İlişkisi  

Toplumsal değişmenin, çok yönlü bir süreç olayı olduğu ifade edilmişti. 

İnsanın din olgusuna yaklaşımı noktasında toplumsal değişmenin genel sebepleri; 

kadim din anlayışının sarsılması ya da gerilemesi, kişiden kişiye farklılaşan din 

algılarının yaygınlaşması, kurumsal dinin niteliğinin zayıflaması, dinin ibadet 

boyutunun geri plana itilmesi ve yeni dini yorumların ortaya çıkması olarak 

sıralanabilir.95 Din sosyolojisi literatüründe din ve toplumsal değişme ilişkisi karşılıklı 

iki boyutta ele alınır. İlki dinin etkin olduğu din-toplumsal değişme ilişkisi ikincisi 

toplumsal değişmenin etkin olduğu toplumsal değişme-din ilişkisidir. Bu her iki boyut 

da kendi içinde üç ayrı tipte ele alınabilir. Din-toplumsal değişme ilişkisi ele aldığında 

din, toplumsal değişmenin temel etkeni, takviye edici gücü, yavaşlatıcı hatta 

engelleyici unsuru olarak iş görebilir.96 Bu konuyu İslam özelinde örneklendirecek 

olursak değişimin temel etkeni olarak din, mevcut düzenin bazen tam aksi iddialar ve 

tekliflerde bulunarak köklü yapısal değişimlere neden olabilir. Mesela Hz. 

                                                 
93 KIRAY, Mübeccel B., Toplumbilim Yazıları, Toplum Bilimleri Araştırma Merkezi Yayınları, Ankara, 

1982, s. 16. 
94 KONGAR, Toplumsal Değişme Kuramları ve Türkiye Gerçeği, s. 174,175. 
95 ARI, “Toplumsal Değişim ve Din”, s. 141. 
96 GÜNAY, Din Sosyolojisi, s. 378., OKUMUŞ, Toplumsal Değişme ve Din, s. 103. 



25 

Muhammed’in “De ki: ‘O, Allah’tır, bir tektir.”97 “Allah’a ibadet edin, hiçbir şeyi 

O’na ortak koşmayın…”98 ilahi mesajı, putperest toplum için devrimci karakter 

gösteren bir çağrıdır. Esasında din bu aşamada peygamberin (karizmatik liderin) 

toplum içindeki etkinliği ve etkileyiciliğiyle bu yapısal değişimi (görece) başarıyla 

gerçekleştirir. Elde edilen değişimleri hızlandırmak ve teşvik etmek içinse, ilahi rıza, 

ödül-ceza (cennet/cehennem) sistemiyle bireyi iç dünyası bağlamında motive ederken, 

bireye saygınlık kazandıran; mücahit, fatih, gazilik unvanlarıyla dışsal olarak motive 

eder.  Ganimet kazanımı, zekât, sadaka kurumları, eşitlik, hak, adalet gibi ekonomik 

ve sosyal düzenlemelerle de toplumun geneline yeni dinin hızla yayılmasını sağlar. Bu 

aşama, peygamber zamanından başlayıp dinin kurumsallaşmasını henüz 

tamamlamadığı döneme denk düşer. Nitekim dinin en hızlı yayıldığı zaman da bu 

dönemdir. Kurumsallaşmanın tamamlanmasıyla rutinizasyon dönemi gelir. Dinin 

yayılma hızı yavaşlar ve eldekileri muhafaza etmeye temayül başlar. Bu aşamada din, 

yeniliğe kapalıdır ve değişimi engellemek ister. Engellemenin mümkün olmadığı 

durumlarda ise değişimi olabildiğince yavaşlatmaya, en az dönüşümle süreci 

atlatmaya çalışır.  

Toplumsal değişmenin etkin olduğu toplumsal değişme-din etkileşiminde ise 

toplumsal değişmenin dini olumlayarak lehine işlev gördüğü, dini olumsuz yönde 

etkileyerek engellediği ya da toplumsal değişmeyle birlikte dinin kendisini değiştirdiği 

durumlar söz konusudur.99 Bu konuyu yukarıda bıraktığımız noktadan alarak Batı 

tarihinden örneklendirirsek; Roma imparatorluğunun parçalanarak Doğu-Batı Roma 

olarak ayrılmasıyla başlatılan Orta çağ Batı tarihinin erken skolastik (M.S. 800-1200) 

dönemlerinde toplumsal değişim, din lehine iş görmüş ve Hristiyanlık güçlenerek 

toplumsal hayatın her alanında neredeyse tek yetkin güç haline gelerek M.S. 1200-

1300 arası en parlak (yüksek skolastik) dönemini yaşamıştır. Bu parlaklık kilise 

açısından süregiderken halka uygulanan aşırı baskı, korkutma (aforoz, engizisyon vb.) 

ve ekonomik bunalımlar toplumun geniş kesimlerinde rahatsızlık uyandırmış, geç 

                                                 
97 Kur’an-ı Kerim, İhlas/1. 
98 Kur’an-ı Kerim, Nisa/36. 
99 OKUMUŞ, “Toplumsal Değişim ve Din”, s. 281,282. 



26 

skolastik dönemde (M.S. 1300-1500)100 tabiat ve din ilimleri arasındaki mesafe 

açılarak tabiat ilimlerine ilgi artmıştır. 18. yy.’da ortaya çıkan fikir akımlarının 

etkisiyle oluşan Aydınlanma düşüncesi, Batı toplumunda geniş çaplı ve köklü 

toplumsal değişmeler meydana getirmiştir. Bu dönemde değişim, dinin önünde 

engelleyici görevini üstlenmiştir. Toplumda değişen parametreler ile kendini değişime 

uyarlayan din anlayışının en müstesna örneği ise Hristiyanlığın Protestan mezhebi olsa 

gerektir.  

Değişim; ekonomi, din, politika, coğrafya, teknoloji, medya vb. birçok unsurun 

etkin olduğu fakat tüm bunların en temelinde insan faktörünün başat rol oynadığı bir 

olgudur. İnsan, değişimden etkilenirken aynı zamanda onu etkileyendir. Değişimin 

kaderini (ilerleme-gerileme, hızlı-yavaş, barışçıl-şiddetli vb.) belirleyecek olan şey ise 

insan etkisinin alt yapısı yani onun zihniyet dünyasıdır. Neticede; “Her değişimin iyi 

olacağı iddia edilemez ama bir yerde iyi olmak için de mutlaka değişmesi lazım”101 

3. ZİHNİYET 

Günlük yaşamımızda başımıza gelen durumlara genellikle somut-dışsal 

açıklamalar getirmemize rağmen esasında bilerek veya bilmeyerek bazı alışkanlıklar, 

gelenekler ve ahlak düsturlarının tesiri altında, kısaca bir zihniyet çerçevesinde 

yaşarız.102 Örneğin; doğru – yanlış, güzel – çirkin, sevap – günah gibi ahlaki ve dini 

değerler, giyim tarzı, para harcama alışkanlıkları, beğeni ve zevkler, dinlenilen 

müzikler, izlenilen filmler, tutum ve davranışlar hatta kelime ve kalıplar. Tüm bunların 

arkasında kişinin zihniyet dünyası yatmaktadır. Kişilerden müteşekkil olan toplum 

zihniyeti de çoğunluğun değer, fikir, tutum, davranış ve beğenilerinin bir araya 

gelmesiyle oluşan kolektif zihniyettir ki buna hâkim zihniyet de denilebilir. Daha dar 

alanda memur zihniyeti, kapitalist zihniyet, gerici zihniyet, köylü zihniyeti, kentli 

zihniyeti gibi kavramsallaştırmalar da söz konusu olabilir. Elbette burada da 

                                                 
100 Skolastik düşüncenin evreleri ile ilgili tarihler https://tr.wikipedia.org/wiki/Skolastik_felsefe 

adresinden alınmıştır. (02.02.2022) 
101 ÜLGENER, Sabri F., “Aydın Meseleleri”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin 

Yayınları, İstanbul, 2016, s. 549. Eserde bu cümle Ülgener’in kendi cümlesi olmayıp onun tarafından 

“meşhur bir söz” diye ifade edilmiştir.  
102 ÜLGENER, Sabri F., “İktisadi Hayatta Zihniyetin Rolü ve Tezahürleri”, Makaleler, Hazırlayan: 

Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016, s. 26. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Skolastik_felsefe


27 

kastedilen; söz konusu alt kategorilerden bir tipolojinin elde edilmesi ve buna göre bir 

egemen zihniyetin belirlenmesi durumudur. Yoksa tüm memurlar ya da tüm köylüler 

aynı zihniyete sahiptir demek değildir.  

Toplumsal gerçeklere bağlı olarak konjonktürel manada değişen, dinamik bir 

olgu olan zihniyet103, ne demektir, nasıl oluşur, işlevi nedir, kapsamı nerelere kadar 

ulaşır ve insan hayatında ne derece önemi haizdir? Sorularının cevabı, bizi insanın 

yapıp ettiklerinin altında yatan gerçekliğe ulaştırabilir, kanaatindeyiz. 

3.1. Düşünme ve Eyleme Tarzı: Zihniyet 

Zihniyet; “görüş ve inanış unsurlarının etkisi altında beliren düşünme yolu; 

toplumsal anlayış biçimi”dir.104 Bir bilgi türü olmayıp bilme ve eyleme tarzıdır.105 “Bir 

toplumsal grubun örtük referans sistemi”106 olan zihniyet, “dünyaya ve dünya 

ilişkilerine içten doğru bir tavır alış”tır.107  

Her birey belirli bir zihniyet ortamına doğar fakat zihniyetin ırksal ya da 

sınıfsal özelliklere bağımlı bir değişken olup olmadığı konusu tartışmalıdır. Bu konuda 

muhtelif görüşler bulunsa da herkesin üzerinde ittifak ettiği nokta, zihniyetin kültürle 

olan bütünleşik ilişkisidir. Zihniyet bir toplumsal grubun tutum, düşünüş, davranış ve 

söylemlerinde içkindir108 ve toplum için işlevseldir. Bir ilkeler sistemi olarak ele 

alındığında, ideoloji gibi iş görür ve her türden olguyu açıklar. Nitekim o, bir dünya 

görüşünün taşıyıcısıdır. Toplumsal akıl yürütme süreçlerinde de etkili olan zihniyet, 

başkalarını ikna sürecinde önsel yargıları haklılaştırır ve rasyonelleştirir. Diğer bir 

ifadeyle; toplumsal ön kabulleri meşrulaştırır. Toplumsal bütünleşmenin, aidiyetlerin 

ve güvenlik ihtiyacının tatmin vasıtalarından biri olan zihniyet, bir grubun kültürel 

                                                 
103 ŞİMŞEK, Osman, “Sabri F. Ülgener’in Zihniyet ve Girişimcilik Anlayışına Bilgi Sosyolojisi 

Açısından Yaklaşım”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, 

Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011, s. 209. 
104 KİRMAN, Din Sosyolojisi Sözlüğü, s. 345. 
105 ÖZKİRAZ, Ahmet, “Sabri F. Ülgener’de Zihniyet ve Geri Kalmışlık -Osmanlı’dan Günümüze 

Yapısal Bir Çözümleme-”, İstanbul Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, Cilt: 0, Sayı: 36, 

Mart 2007, ss. 35-59, s. 38. 
106 MUCCIELLI, Alex, Zihniyetler, Çev. KOTİL, Ahmet, İletişim Yayınları Cep Üniversitesi, İstanbul, 

1991, s. 7. 
107 ÜLGENER, Sabri F., Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, Derin Yayınları, İstanbul, 2016, s. 14. 
108 AYGÜL, Hasan Hüseyin, Zihniyet, Din ve İktisat Osmanlı’dan Günümüze Türk Toplumunun İktisadi 

Zihniyet Dönüşümü ve Tipolojik Analizi, Açılım Kitap, İstanbul, 2014, s. 43. 



28 

kimliğinin temel faktörü olup, grup kimliğini kendisinden türeyen söylemler, tutum ve 

davranışlar vasıtasıyla dolaysız ifade edebilir.  

Zihniyet, toplumun ortak fakat çoğunlukla örtük düşüncelerinden teşekkül 

ettiği için zihniyet araştırmalarında sosyolojik veriler oldukça değerlidir. Yerli ya da 

yabancı birçok sosyolog, toplumsalı çözümleme çalışmalarında zihniyet olgusuna 

benzer ya da ilişkili kavramlardan faydalanmışlar ve görüşlerini temellendirmişlerdir. 

Örneğin Durkheim’ın, toplumun ortak tasavvurlarının bütünü olarak ele aldığı kolektif 

şuuru;109 Şerif Mardin’in, resmi sosyalizasyon araçlarının dışında bireyi öznel 

anlamda etkilediğini öne sürdüğü kök paradigması,110 bireyin üstünde, onu içine alan 

ve çoğunlukla onun güdümünde kaldığı bir duruş, düşünüş ve davranış seti sunan bir 

olguya işaret etmektedir. Türkçede en güzel kavramsallaştırmasını zihniyet tanımıyla 

bulan bu olgunun izdüşümlerini klasik sosyolojiden Pareto ve çağdaş sosyolojiden 

Bourdeiou’nun tanımlarında da görebiliriz. 

1848’de Paris’te Fransız ve İtalyan kökenli bir anne ve babanın çocuğu olarak 

dünyaya gelen, mühendislik eğitimi gören, ekonomi ve siyasete de büyük ilgisi olan 

Vilfredo Pareto, Genel Sosyoloji Dersleri (Traité de Sociologie Générale) isimli 

başyapıtında111 insan doğasını kuramsal anlamda çözümleyebilmek için Tortular 

Kuramını ortaya koymuş, bir tür sınıflama, kategorileme yapmıştır.112 “Toplumu 

birbirine bağlı parçalardan oluşan bir bütün ve ‘dengede’ olan bir sistem olarak 

gören”113 Pareto, göreli değişmez kabul edilen ve insanları güdüleyen eğilimlere 

tortular adını vermektedir. İnsanlar üzerinde sürekli etkili olduklarından ve etkileri, 

geniş insan kitlelerinde yaygın olduğundan değişmez kabul edilen bu eğilimler, 

toplumsal eylem ve davranışları belirleyen temel etken ve güçtür. Bu tortulara uygun 

davranış ve eylemler toplumsal yaşamda alışılmış, normal görülen edimler olmasına 

                                                 
109 GÜNAY, Din Sosyolojisi, s. 156. 
110 KONGAR, Emre, “Siyasal İslam Konusunda Toplumbilimsel Çözümlemeler”, 

https://www.kongar.org/makaleler/mak_si.php (26.12.2021) 
111 MARSHALL, Gordon, Sosyoloji Sözlüğü, Çev. AKINHAY, Osman-KÖMÜRCÜ, Derya, Bilim ve 

Sanat Yayınları, Ankara, 1999, s. 577. 
112 ARON, Raymond, Sosyolojik Düşüncenin Evreleri, Çev. ALEMDAR, Korkmaz, Kırmızı Yayınları, 

İstanbul, 2017, s. 307. 
113 SUĞUR, Serap, “Klasik Sosyolojiye Katkı II: Vilfredo Pareto ve Seçkinler Teorisi”, Klasik Sosyoloji 

Tarihi, Ed. SUĞUR, Serap, Anadolu Üniversitesi Yayını, Eskişehir, 2018, s. 163. 

https://www.kongar.org/makaleler/mak_si.php


29 

karşın her zaman akılsal bir nedene ihtiyaç duymaz.114 Pareto’ya göre tortular; 

“insanın mantıki bir düşünce ürünü olmayan davranışlarının güdüleri ve 

insanoğlunun değişmez eğilimleri” ise türemler de “hareketlerin ideolojik 

nedenleri”115 olarak nitelendirilmektedir. Yani tortular insanların edimlerinin arka 

planındaki dürtüler ve temel içgüdülerdir. Türemler ise insanların bu edimlerini 

rasyonel davranışlarmış gibi göstermede kullandıkları düşünsel meşrulaştırmalar veya 

ideolojilerdir. Bu yaklaşıma göre davranışı meşrulaştırmada kullanılan türemler 

değişse de davranışların kökeninde yatan tortular değişmediğinden insanın doğası 

dolayısıyla da toplumun yapısı aynı kalmaktadır.116 Örneğin; gündelik bilgi anlayışını 

ve eylemlerini, dini ve ananevi unsurların şekillendirdiği geleneksel kanaatkâr 

zihniyete sahip olan bir birey,117 elinde bulunan menkul sermayesini en azından katılım 

bankalarına olsa dahi yatırarak ekonominin canlanmasına, paranın tedavülde oluşuna 

katkı sağlamak yerine riba haramdır yerleşik zihniyetiyle sermayesini yastık altında 

                                                 
114 FREYER, Hans, Sosyoloji Kuramları Tarihi, Çev. ÇAĞATAY, Yay. Haz.: AYAS, Rami, Doğu Batı 

Yayınları, Ankara, 2015, s. 154-160. 
115 KONGAR, Toplumsal Değişme Kuramları ve Türkiye Gerçeği, s. 187. 
116 SUĞUR, “Klasik Sosyolojiye Katkı II: Vilfredo Pareto ve Seçkinler Teorisi”, s. 169. 
117 Tanım, Hasan Hüseyin Aygül’den alınmıştır. Aygül’ün temel hipotezine göre üç ana faktör; gelenek, 

din ve madde merkezli düşünce iktisadi zihniyet ölçütlerine etki yapmaktadır. Bu üç ana faktöre bağlı 

olarak ortaya çıkan zihniyet tipleri de ‘geleneksel/kanaatkâr zihniyet’, ‘mensubiyete bağlı emanetçi 

zihniyet’ ve ‘oportünist/hırdavatçı zihniyet’ olarak üçe ayrılmaktadır. “Söz konusu zihniyet tiplerinin 

iktisadi etkinliklerinde başat olan eylem tipleri de üçe ayrılmaktadır. Buna göre ‘geleneksel/kanaatkâr 

zihniyet’te’ geleneksel eylem tipinin; ‘mensubiyete bağlı emanetçi zihniyet’te’ değersel/akılcı eylem 

tipinin, ‘oportünist/hırdavatçı zihniyet’te’ ise amaçsal/akılcı eylem tipinin baskın olduğunu 

görmekteyiz. ‘Geleneksel kanaatkâr zihniyet’e’ sahip olan bireylerin gündelik bilgi anlayışını ve 

eylemlerini dini ve ananevi unsurlar şekillendirmektedir. ‘Mensubiyete bağlı emanetçi zihniyet’e’ sahip 

olan bireylerin gündelik bilgi anlayışını ve eylemlerini ise din şekillendirmektedir. 

‘Oportunist/hırdavatçı zihniyet’e’ sahip olan bireylerin gündelik bilgi anlayışını ve eylemlerini maddeci 

bakış açısı şekillendirmektedir.”, AYGÜL, Zihniyet, Din ve İktisat Osmanlı’dan Günümüze Türk 

Toplumunun İktisadi Zihniyet Dönüşümü ve Tipolojik Analizi, s. 372. 



30 

tutmakta ısrar eder.118 Oysa “bir mülkün imar ve serveti paranın çokluğu ile husule 

gelmeyip belki mevcut olan paranın devri ile vücuda gelir.”119 

Her devrin aktörü ve toplumun atomu olan insan, çok yönlü, hemen her şeyle 

ilgili olan hem eser hem müessir olarak dünyaya biçim veren bir varlık olduğundan 

onu anlamak her zaman çok kolay olmamaktadır. İnsan davranışlarının ardındaki 

anlamları kendine özgü kategoriler vasıtasıyla açıklamaya çalışan çağdaş 

sosyologlardan Pierre Bourdieu da insanı sosyo-kültürel düzene bağlayan, onun 

dünyayı algılayış biçimine etki eden kazanılmış eğilimler setine120 habitus adını 

vermektedir. “Habitus (alışılmışlık/yatkınlık) nesnel şartlar tarafından oluşturulan, 

ama bu şartların değişmesinden sonra bile devam etme eğiliminde olan, kazanılmış 

devamlı bir algılama, düşünce ve eylem şemaları sistemidir.”121 Bourdieu’ya göre 

edinilen bu düşünce, beğeni ve eylem kalıpları, toplumsal yapılar ile toplumsal 

pratik/eylem arasındaki bağı oluşturarak alışılmış olanın yeniden üretimine katkıda 

bulunur.122 Herhangi bir durum karşısında neyin gerekli olduğuna, nasıl düşünülmesi, 

ne yapılması hatta ne hissedilmesi gerektiğine dair pratik kavrayış olan habitus, içsel 

karar mekanizmasıdır. Habitus ile eylem/pratik arasında döngüsel bir ilişki vardır. Bir 

pratik sıklıkla tekrarlandığında habitus oluşurken; pratikler de habitus tarafından 

                                                 
118 “Eşyanın şahsiliğini belki de en açık olarak tasarrufta görebiliriz. Din ve iman gibi, para da sahibinin 

şahsına, âdeta iliklerine o derece işleyip sinmiş olmalı ki, meşhur bir atasözü ile, her ikisinin kimde 

olduğunu kestirmek her zaman kolay olmamaktadır. Yeni gelişen ülkelerde yatırım fonlarını harekete 

geçirmek ve hele sermaye piyasasını geliştirmekte bugüne kadar en fazla rastlanan zorluk, tasarruf 

edilen paranın sahibinden kolay kolay çözülemeyen bir uzuv halinde şahsına bağlanmış olmasından 

ileri gelir. Modern Batılı insanda parayı para olarak tutma arzusu bugünün iktisat dili ile söyleyelim: 

‘likidite tercihi’- hiç değilse cep, kuşak veya cüzdandan kopup vadesiz bir hesab-ı cari ile kendi dışında 

yabancı bir varlığa -bankaya- uzanacak kadar yumuşama gösterdiği halde, gelenekçi insanda kişilik 

dışına çıkan bu daracık mesafeyi aşabilmek için epeyi gayrete ihtiyaç görülmüştür ve görülmektedir.” 

ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 53. 
119 ÜLGENER, Sabri F., Milli Gelir, İstihdam ve İktisadi Büyüme, Der Yayınları, İstanbul, 1991, s. 3., 

Ülgener, bu cümleyi Ahmet Cevdet Paşa’dan aynen alıntılamıştır. Konunun daha ayrıntılı tetkiki için 

bkz: ÜLGENER, Sabri F., “Ahmed Cevdet Paşa’nın Devlete ve İktisada Dair Düşünceleri”, Makaleler, 

Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016, s. 130-152. 
120 CAN, Betül, “Pierre Bourdieu: Pratik Kuramı ve Dinsel Alan”, Süleyman Demirel Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Isparta, 2020, s. 133. 
121 WALLACE-WOLF, Çağdaş Sosyoloji Kuramları, s. 168,169. 
122 MARSHALL, Sosyoloji Sözlüğü, s. 291. 



31 

yönlendirilir.123 Habitus, bireyi şekillendirirken bireyin eylemleri (pratikleri) 

tarafından da şekillendirilir.124 

Habitus, tortu, kolektif şuur, kök paradigma ve zihniyet gibi isim ve 

kavramsallaştırmalar (aralarında nüans farklarının olduğunu kabul etmekle birlikte) 

temelde, insanın düşünce, tutum ve davranışlarına yön veren itici gücün ne olduğunun 

açıklanma çabasının ürünleridir ve bu çaba ortaya konulurken dahi her düşünür kendi 

dönemine uygun kavram ve şemalarla konuya açıklık getirmeye çalışmıştır. Zira bu 

konu (zihniyet) insan ve toplum yaşamında hayati önemi haiz, işlevsel bir fenomen 

olup birey ve toplum yaşamının kader ortağıdır.  

3.2. Zihniyet-Değişim İlişkisi 

Zihniyet değişimi ile toplumsal değişme arasında yakın ve önemli bir ilişki 

vardır. Zihniyetin değişmesi toplumsal değişmenin bir parçası iken; toplumsal 

değişme de ancak zihniyetteki değişim sonrası gerçekleşebilir; dahası yerleşik hale 

gelebilir. Yani bu iki değişim olgusu birbirini etkileyen bir döngü takip etmektedirler.  

Zihniyetin birey ve toplum yaşamındaki en önemli işlevsel yönlerinden biri 

toplumsal değişimi engelleyici ya da teşvik edici rolünün bulunmasıdır. Şöyle ki; iki 

büyük sosyo-psikolojik mekanizma olan edinim-yayılma ve korunma-savunma 

mekanizmaları grup yaşamında başattır. Bunlardan ilki grubun kendini geliştirmesini 

ve diğer gruplar üzerinde etkili olmaya çalışmasına işaret ederken; ikinci tür 

mekanizmalar, herhangi bir tehdit durumunda grup kimliğini koruma işlevi üstlenirler. 

İlk tür mekanizma (edinim-yayılma) zihniyetin değişimi teşvik edici boyutu iken 

ikincisi (korunma-savunma) zihniyetin değişime direnen yönüdür.125 Toplumlar 

genellikle bütünlüklerini korumak adına süregelen zihniyet yapısını meşrulaştırırlar ve 

                                                 
123 CAN, “Pierre Bourdieu: Pratik Kuramı ve Dinsel Alan”, s. 136,137. 
124 BARAN, Aylin Görgün, “Pratik, Kültür, Sermaye, Habitus ve Alan Teorileriyle Pierre Bourdieu 

Sosyolojisi”, Sosyolojide Yakın Dönem Gelişmeler, Ed. SUĞUR, Serap-BARAN, Aylin Görgün, 

Anadolu Üniversitesi Yayını No: 3852, Eskişehir, 2019, s. 9. 
125 MUCCIELLI, Zihniyetler, s, 21-23. 



32 

yeniden üretirler. Böylece zihniyet, toplumda oldukça sabit bir fenomen olup dış 

tesirlere karşı sert direnç gösteren bir yapı sergilemektedir.126  

Toplumlar değişime mukavemet noktasında en şiddetli tepkilerini, kendilerini 

diğer toplumlardan ayıran, sembolik kıymeti bulunan unsurların değişmesine mukabil 

gösterirler.127 Örneğin Osmanlı Döneminde sarık yerine fesin gelmesine gösterilen 

tepkinin benzeri Cumhuriyet döneminde fesin kaldırılıp yerine şapkanın 

getirilmesinde de gösterilmiştir. Bugün neredeyse hiçbiri kullanılmayan ve işlevsel 

bulunmayan bu giysiler, belirli dönemlerin dini ya da profan simgeleridir ve birinden 

diğerine geçiş süreci her zaman sıkıntı doğurmuştur. Bunun nedeni din ya da dini 

kaynaklı motiflerle bezenmiş manevi etkenlerin, toplumsal düzlemde yaptırım 

gücünün çok kuvvetli olmasıdır.  

Zihniyet, durağan bir yapı olmadığı gibi toplumdan bağımsız da değildir. 

Zihniyet değişimi, toplumsal değişim olgusunun bir parçasıdır. Belirli bir zaman 

diliminde bireylerinin tutum ve davranışlarında yani zihniyetlerinde gerçekleşen 

farklılaşmanın toplum üzerindeki sonucu, toplumsal değişmedir. “Toplumsal 

değişmenin incelenmesi, zihniyetleri etkileyen değişimlerle kültürün ve toplumsal 

örgütlenmenin diğer ögelerini etkileyen değişimler arasındaki ilişkilerin 

incelenmesidir”128 Oluşumunda hiçbir zaman tek ögenin etkili olmadığı, bir 

etkileşimler ağının tezahürü olan zihniyet fenomeninin, değişimine etki eden mutlak 

bir belirleyici yoktur fakat bazı evreleri bulunmaktadır. Zihniyet değişiminin 

evrelerinden ilki; çözülmedir. Bu aşamada inanç ve tutumlar sorgulanır. Kuşkular, 

değer sisteminin merkezine ulaştığında halk üzerinde ya uzun süreli bir inanç 

sarsılması dönemiyle ya da savaş, afet, açlık gibi kültürel şok ile kolektif şuur çöker. 

Bu evrede kültürel bunalım yaşanır ve rahatsızlık tüm grup üyelerinde isyan ve 

bıkkınlık şeklinde kendini gösterir. Toplumsal bünye yeni normlar ve arayışlar içine 

girer. İkinci evre, nispeten daha uzundur; yeni inanç ve değerler sisteminin oluşum 

evresidir. Bu evrede ya insani bir felaket anahtar değer yaratır ya da seçkinler yeni 

normlar üretirler. Bir geçiş aşaması da sayılabilecek bu evrede, çökmeye yüz tutan ya 

                                                 
126 ÜLGENER, Sabri F., “İktisadi Yenilenmemizin Zihniyet Muhasebesi”, Makaleler, Hazırlayan: 

Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016, s. 255. 
127 TURHAN, Kültür Değişmeleri Sosyal Psikoloji Bakımından Bir Tetkik, s. 164. 
128 MUCCIELLI, Zihniyetler, s, 59. 



33 

da çöken değerlerle yeni değerler bir arada bulunur ve yavaş yavaş kendine yer bulan 

inançlar hiyerarşik bir yapı gösterir. Bazıları ortadan kaybolur. Son evre donma yani 

yeni değerlerin sistemleşmesidir. Yeni değerler daha açıkça kavranıp seçkinler 

tarafından uygulanır ve savunulurken eski değerler gözden düşer. Toplumsal yapı daha 

çok benzeşir ve dinamizm kazanır. Böylece yeni bir kültürel kimlik edinir.129 Netice 

itibariyle yeni bir zihniyet ancak yeni bir sistem içinde, temel değerlerin yeni bir 

düzenlemeye tabi tutulması ile teşekkül edebilir.130 Zihniyetlerin değişebilmesi için üç 

genel koşulun eş zamanlı olarak gerçekleşmesi gerekir. Bunlardan birincisi, 

halihazırdaki durumun toplumsal grup üzerinde yeterince baskı oluşturması ve bu 

baskının grup üyelerinin çoğunluğu tarafından hissedilmesidir. İkincisi, toplumun 

kendini ifade edebilecek özgürlük bölgelerinin bulunmasıdır. Üçüncüsü, toplumun, 

rahatsızlık hissedilen konunun çözümüne ya da yeni ihtiyaçların tatminine cevap 

verebilecek, yeterince test edilmiş yeni sosyo-kültürel modellerden haberdar olması131 

ve bunların uygulamaya konulabilmesidir. Tüm bu şartlar yerine geldikten sonra 

değişen, değişmekte olan ve değişmeyen zihniyetlerden müteşekkil bir geçiş dönemi 

yaşanır. Nihayetinde toplumsal konsensüs sonucu hâkim yeni zihniyet oluşur. Tüm 

bunlar bir süreç içinde cereyan eder ve zihniyetlerin değişim süreci çok yavaştır. 

Toplumsal anlamda bakıldığında zihniyetlerin evriminin doğal ritmi, üç kuşağı kapsar. 

Aynı soya mensup kişilerin zihniyetinde belirgin bir kopma olması için bir yüzyıldan 

fazla bir süre gerekir ki burada üç kuşak söz konusudur: büyük ebeveyn, ebeveyn (ana-

baba), çocuklar. Bireysel anlamda ise Muccielli’ye göre ancak genç kuşaklar zihniyet 

evrimine aracılık edebilirler ve zihniyet değişimi gençlerde daha kolay ve hızlı olur. 

Zira -şok, stres gibi istisnai haller dışında- bir insanın kırk yaşından sonra zihniyetini 

değiştirmesi çok zordur.132 

Değerlerden müteşekkil bir sistem olan133 zihniyet, sadece toplumsal gövde ve 

yapıya eşlik eden bir epifenomen134 değildir. Bilakis gövde ve davranışı 

                                                 
129 MUCCIELLI, Zihniyetler, s, 69,70. 
130 MUCCIELLI, Zihniyetler, s, 36. 
131 MUCCIELLI, Zihniyetler, s, 61. 
132 MUCCIELLI, Zihniyetler, s, 88. 
133 MUCCIELLI, Zihniyetler, s, 21. 
134  Gölge gerçeklik: Herhangi bir sürecin işleyişine kayda değer bir katkısı olmayan, söz konusu sürecin 

bir yan ürünü olarak meydana gelen şey. http://www.sosyalbilimlervakfi.org/tr/sozluk/epifenomen/  

(14.10.2021) 

http://www.sosyalbilimlervakfi.org/tr/sozluk/golge-gerceklik/
http://www.sosyalbilimlervakfi.org/tr/sozluk/deger/
http://www.sosyalbilimlervakfi.org/tr/sozluk/soz/
http://www.sosyalbilimlervakfi.org/tr/sozluk/epifenomen/


34 

şekillendirmede en etken unsurlardan biridir.135 Çünkü o, bir grubun içselleştirilmiş 

kültürü ile içkindir.136 Bir toplumun egemen zihniyeti, o toplumdaki insanların 

davranışlarını sınırlandırır, yönlendirir ve meşrulaştırır.137 Bu bağlamda bir grubun 

ortak edimlerini anlayabilmek için, onun zihniyeti hakkında bilgi sahibi olunması 

gerekir.138 Zihniyet, çeşitli mensubiyet gruplarının değerler sistemine atıfla; (rasyonel, 

bireyci, ampirist) Batı zihniyeti, (eleştirel, anarşist, bireyci) Fransız zihniyeti ya da 

farklı meslek gruplarına atıfla ilahiyatçı zihniyeti, memur zihniyeti gibi isimler 

alabilir.139 Ancak bir tasnif yapılmak istendiğinde realitede farklı zihniyet tezahürlerini 

birbirinden ayırt etmek oldukça zor hatta imkansızdır. İki yandaki tezahürlerin 

birbirine yaklaştığı hatta iç içe geçtiği durumlar söz konusu olup sürekli olarak birinin 

diğerine eğilimi neticesinde ara zihniyet formları meydana gelmektedir.140 Bu durum 

Kıray’ın ara/tampon kurumlar141 kavramsallaştırmasından mülhem, tampon zihniyet 

formları olarak da ifade edilebilir. Eğitimle şekillenebilen,142 yaşam tarzlarının 

belirleyicisi ve “bir dünya görüşünün taşıyıcısı olan”143 zihniyetin en kolay 

gözlenebilen şekli, eyleme dökülmüş davranışlar halinde kendini ortaya koymasıdır.144 

Dış dünyaya yansımayan, his, duygu boyutunda kalan durumlar zihniyeti ifade 

edemez.145 

Zihniyet çalışmalarının değeri Türkiye’de çok geç fark edilmiştir. Zihniyetin 

toplumları ileri götüren ya da geri bırakan bir unsur olduğu henüz Cumhuriyet’in ilk 

yıllarında farkına varılan bir husus olmuştur.146 Zihniyet denilince Türk düşün 

                                                 
135 SAYAR, Ahmed Güner, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, Eren Yayıncılık, 

İstanbul, 1998, s. 290. 
136 MUCCIELLI, Zihniyetler, s, 8, 16 ve 21. 
137 AYGÜL, Zihniyet, Din ve İktisat Osmanlı’dan Günümüze Türk Toplumunun İktisadi Zihniyet 

Dönüşümü ve Tipolojik Analizi, s. 14. 
138 MUCCIELLI, Zihniyetler, s, 23. 
139 MUCCIELLI, Zihniyetler, s, 47., AYGÜL, Zihniyet, Din ve İktisat Osmanlı’dan Günümüze Türk 

Toplumunun İktisadi Zihniyet Dönüşümü ve Tipolojik Analizi, s. 42. 
140 ÜLGENER, “İktisadi Hayatta Zihniyetin Rolü ve Tezahürleri”, Makaleler, s. 40. 
141 KIRAY, Mübeccel B., Toplumbilim Yazıları, s. 16.  
142 MUCCIELLI, Zihniyetler, s, 7. 
143 MUCCIELLI, Zihniyetler, s. 21. 
144 MUCCIELLI, Zihniyetler, s. 18. 
145 YAVUZ, Sefer, “Konu ve Yöntem Bakımından Sabri Ülgener ve Din Sosyolojisine Katkıları”, 

İslâmî İlimler Dergisi, Cilt: 12, Sayı: 1, 2017, ss. 89-116, s. 112. 
146 Atatürk: “Milleti uzun asırlar gaflette bırakan esbabı mütenevvia arasında hakikî noktayı, bir kelime 

ile ifade etmiş olmak için diyebilirim ki, bütün sefaletlerimizin sebebi kat’isi zihniyet meselesidir. 

İnsanlar ve insanlardan mürekkep olan cemiyetler her şeyden evvel bütün fertleriyle salim bir zihniyete 



35 

tarihinde akla ilk gelen isim Sabri F. Ülgener’dir zira zihniyet meselesi, Türk sosyal 

bilimler geleneğine Ülgener’in çalışmaları ile dahil olmuştur. Ülgener, Batıyı da 

Doğuyu da çok iyi tanıyan, Orta çağdan Yeni çağa, Feodalizm’den Kapitalizm’e geçiş 

evrelerini bir zihniyet dönüşümü perspektifinde açıklayan, toplumsal değişim ve 

iktisadi gelişme sürecinde maddi unsurların yanı sıra manevi kültürel unsurların; 

zihniyetin rolüne vurgu yapan mümtaz bir bilim insanıdır. O, bir toplum içindeki temel 

sorunları anlayabilmek için zihniyetleri tetkik etmenin elzem147 olduğunun ifade etmiş 

ve zihniyet çalışmalarında Weber’in yöntemini benimsemiştir. Zihniyet analizinde, 

geleneksel toplumların modern topluma geçişini tarihsel bir süreç içinde ele almış,148 

Batı’da kapitalizmin nasıl geliştiğini açıklayan Weber’in yöntemini Osmanlı 

toplumunda kapitalizmin neden gelişemediğine uyarlayarak durum tespiti yapmış ve 

özgün neticelere varmıştır.  

Zihniyet çalışmalarının arkasında kırk yıllık birikim149 yatan Ülgener, merak 

yelpazesi geniş bir aydın olarak karşımıza çıkar. Antikacı dükkanlarını dolaşmayı 

sever,150 hüsn-i hat örnekleri toplardı. Kendisi de talik karalamalar yapar, klasik müzik 

ve klasik mimariden hoşlanırdı.151 Ancak edebiyat ve sanata olan ilgisi onu klasizm ya 

da romantizme sürüklememiş, realizmden koparmamıştır. O, sosyal bilimlerde hemen 

her alanda araştırmalar yapmıştır. Ülgener, iktisatçı olduğu kadar, iktisat felsefecisi, 

kültür bilimcisi, sosyal tarihçi, sosyolog ve metodologdur.152 Bu anlamda o, bir 

ansiklopedist olarak kabul edilebilir. Gelecek bölümde Ülgener, hayatı, eserleri ve 

metodolojisiyle daha yakından tetkik edilecektir. 

                                                 
sahip olmalıdırlar. Zihniyeti zayıf, çürük, sakîm, sehîf olan bir heyeti içtimaiyenin bütün mesaisi 

hebadır. İtiraf mecburiyetindeyiz ki, bütün İslam âleminin cem’iyatı içtimaiyesinde hep yanlış 

zihniyetler hüküm sürdüğü içindir ki, Şarktan garba kadar İslâm memleketleri düşmanların ayakları 

altında çiğnenmiş ve düşmanların zinciri esaretine geçmiştir.” Diyerek zihniyet konusunun önemine 

vurgu yapmıştır. Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri Konya Gençleriyle Konuşma (20.03.1923) 

(Açıklamalı Dizin ile) (Cilt I-III), Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, Atatürk Araştırma 

Merkezi Yayınları, Ankara, 2006, s. 312.,  https://atam.gov.tr/wp-content/uploads/S%C3%96YLEV-

ORJ%C4%B0NAL.pdf (07.07.2022) 
147 MUCCIELLI, Zihniyetler, s, 7. 
148 ÖZKİRAZ, “Sabri F. Ülgener’de Zihniyet ve Geri Kalmışlık -Osmanlı’dan Günümüze Yapısal Bir 

Çözümleme-”, s. 36. 
149 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 173. 
150 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 88, 4. Dipnot. 
151 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 218. 
152 ACAR, Mustafa-BİLİR, Hüsnü, “Gerçek Bir Âlim, Mümtaz Bir Şahsiyet: Sabri Fehmi Ülgener”, 

KMÜ Sosyal ve Ekonomik Araştırmalar Dergisi, Cilt: 16 Sayı: 26, 2014, ss.114-122, s. 115. 

https://atam.gov.tr/wp-content/uploads/S%C3%96YLEV-ORJ%C4%B0NAL.pdf
https://atam.gov.tr/wp-content/uploads/S%C3%96YLEV-ORJ%C4%B0NAL.pdf


36 

2. BÖLÜM 

SABRİ F. ÜLGENER’E PANORAMİK BAKIŞ 

1. SABRİ F. ÜLGENER’İN HAYATI, ESERLERİ, ETKİLENDİĞİ 

KİŞİLER VE METODOLOJİSİ 

1.1. Hayatı  

Sabri Fehmi Ülgener, dünyaya geldiği dönem itibariyle büyük dünya buhranını 

yaşayan sessiz kuşağın153 evlatlarındandır. Osmanlı Devleti’nin son dönemlerinde 

dünyaya gözlerini açmış, Osmanlı’nın yıkılışı ve Modern Türkiye’nin doğuşuna genç 

bir birey olarak şahitlik etmiş, olgunluk döneminde ülke sorunlarına etkin ve etkili 

olarak eğilen bir Türk aydını profili çizmiştir. İkinci Dünya Savaşı sonrası dünyanın 

kendini toparlamaya çalıştığı, Türkiye’nin de Cumhuriyet rejimine geçmesinin 

değişim sancıları içinde bulunduğu bu dönemler, zahiri zorlukların yanında fikri 

tartışmaların yaşandığı, yeni söylem ve akımların ortaya çıktığı, dünyada bilim ve 

teknolojinin ilerlediği dönemler olmuştur. Dönem, bu yönüyle düşünce insanlarına pek 

çok katkı sunmuştur. Ülgener özelinde ise ailesindeki mitos ve logos bölünme154 ona 

sonrasında büyük avantaj sağlamıştır. Tıpkı Weber’in sofu annesiyle oldukça seküler 

babasının arasında bir sentez elde ettiği gibi; o da tam tersi olarak askeri sınıfa mensup 

seküler bir anne tarafına155 ve ulema sınıfına mensup dindar bir baba tarafına sahip 

olmanın kendisine kazandırdığı Doğu-Batı sentezini ustaca elde etmiştir. Onu daha 

yakından tanımak gerekirse; Sabri Ülgener’in dedesi İsmail Necati Efendi, Nakşibendi 

                                                 
153 “Sessiz Kuşak: 1920 ve 1945 yılları arasında doğan kuşak, dünyanın önemli sorunlarla boğuştuğu 

bir dönemde dünyaya geldiler. Savaş ve otoriter yönetimlerle karşılaştılar. Çoğu 1929’da yaşanan ve 

bütün dünyada etkili olan Büyük Depresyonu yaşadılar. Kuşağın ismi, dönemin otoriter yapısından 

kaynaklanan sebeplerle insanların büyük bir bölümünün olaylar karşısında sessiz kalmasından 

kaynaklanıyor. Kanaatkâr, tutumlu, büyük sıkıntılarla karşılaşmış, iktidarlar karşısında itaat 

duygusunun yüksek olduğu bir kuşak.” ZENCİRKIRAN, Memet, “Türkiye’de Gençlik”, Türkiye’nin 

Toplumsal Yapısı, Ed. ZENCİRKIRAN, Memet, Anadolu Üniversitesi Yayını, No: 3954, Eskişehir, 

2019, s. 180. 
154 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 25 4. Dipnot. 
155 Cumhuriyet tarihinde özellikle siyasi ve edebi alanda iz bırakan Kâzım Karabekir, Ali Fuat Cebesoy, 

Nazım Hikmet Ran, Mehmet Ali Aybar ve Oktay Rifat Horozcu gibi isimler Ülgener’in anne tarafından 

kuzenleridir. Bkz. SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 51. 



37 

tarikatının Halidî koluna mensup bir şeyhti.156 Vefatına kadar İstanbul 

Cağaloğlu’ndaki Fatma Sultan Camii’de bulunan Gümüşhanevî dergahında 

Nakşibendi şeyhi olarak vazifesini ifa etti.157 Bu dergâh, 1925’te tekkelerin 

kapatılmasına kadar İstanbul’un en başta gelen tarikat merkezlerinden biriydi.158 

Babası, Mehmed Fehmi Efendi, Kur’an-ı Kerim’i hıfzederek ve babasının 

derslerini takip ederek icazetini aldıktan sonra rü’us159 imtihanını kazanmış, Beyazıd 

Camii’ne müderris olarak atanmıştı. Kendisi Sultan Abdülaziz’in oğlu Şehzade Şevket 

Efendi’ye bireysel (özel) ders de vermiştir.160 Osmanlı Dönemi’nde sarayın huzur 

dersleri hocası olan Fehmi Efendi, Cumhuriyet’in ilanından sonra da ilk İstanbul 

Müftüsü olarak seçilmiştir.  Terakkiperver parti yöneticilerinin İstanbul milletvekilliği 

teklifini reddederek, vefatına kadar müftülük görevini yerine getirmiştir.161 

Mehmed Fehmi Efendi, 1892 yılında Dağıstanlı, soyu Şeyh Şamil’e dayanan162 

Emine Behice Hanımla evlenmiş ve bu evlilikten iki evlat sahibi olmuşlardır. Mesude 

ve İsmail Sabri.163 8 Mayıs 1911’de dünyaya gelen İsmail Sabri Ülgener, İsmail adını, 

baba tarafından dedesi İsmail Necati Efendi’nden; Sabri adını da anne tarafından 

dedesi Hasan Sabri Paşa’dan almıştır. Biri ilmiye diğeri seyfiye sınıfına dahil bu iki 

dedenin torunu olan İsmail Sabri, rasyonel ve irrasyonel cenahın ortasında nadide bir 

sentez olarak yetişmiştir. Osmanlı’nın ayakta kalmaya direndiği yıllarda dünyaya 

gelen Ülgener, I. Dünya Savaşı’nın ve Kurtuluş Savaşı’nın etkilerini çocuk yaşlarında 

hissetmiş, 12 yaşında iken Cumhuriyetin kuruluşuna tanıklık etmiştir. Türk tarihî 

sürecinin en hızlı, hareketli ve değişken dönemlerine şahit olmuştur.  

Sabri Ülgener, ilkokula Çemberlitaş’ta bulunan Aşiyan İbtidai’sinde başlamış, 

üçüncü sınıftayken bu okulun kapanması üzerine ilköğretimini İstanbul İdadisi’nin 

                                                 
156 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 27. 
157 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 28. 
158 EYİCE, Semavi, “Fatma Sultan Camii”, İslâm Ansiklopedisi, TDV, 12. Cilt, İstanbul, 1995, s. 262. 
159 Rü’us: Osmanlı bürokrasisinde tayin işleriyle uğraşan kalemin adı. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ruus  (01.02.2021) 
160 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 31. 
161 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 33, 4. Dipnot. 
162 Sabri Ülgener Belgeseli, 1. Bölüm,  https://www.youtube.com/watch?v=R_yaQn-d7Sc 

(20.12.2021), SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 38, 4. Dipnot. 
163 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 34. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ruus
https://www.youtube.com/watch?v=R_yaQn-d7Sc


38 

iptidai kısmında tamamlamıştır.164 Lise eğitimine de aynı okulda devam etmiş ancak 

okulun adı İstanbul Erkek Lisesi olarak değiştirilmiştir. 1931 - 1932 yılında buradan 

mezun olmuştur. Bu sıralarda evde de babasından medrese ve hüsn-ü hat165 dersleri 

alan Ülgener, babasının ilmiye sınıfına mensup arkadaşlarının sohbetlerine de dahil 

olmuştur. Bu meyanda Kur’an-ı Kerim ve İslami ilimlere olan vukûfiyetini babasına 

borçludur.166 Lise eğitimi boyunca yabancı dil olarak Almanca dersler alan Ülgener, 

oto-didakt yolları ile dile hakimiyetini geliştirmiştir. Dil öğrenmede yetenekli olan 

Ülgener, babasından Arapça ve Farsça dersler almış, Osmanlıca okumalarda da hayli 

gelişmiştir. 

1933 yılında Türk öğretim hayatı ile ilgili iki önemli olay yaşanmıştır. Önce 

Atatürk Üniversite Reformu’yla üniversiter bir öğretim sistemi ve eğitim kadrosundan 

mahrum bulunan İstanbul Darülfünun’u, İstanbul Üniversite’si olarak değiştirilmiştir. 

İkinci olarak, reformun hemen ardından Nazi Almanyası’ndan kaçarak Türkiye’ye 

sığınan Alman hocalar İstanbul Üniversite’sinde göreve başlamışlardır. İsmail Sabri, 

Hukuk Fakültesinde 1933-1935 yılları arasında Alman bilim insanlarından dersler 

görmüş, onların talebesi olmuştur.167 1935 yılında İ. Ü. Hukuk Fakültesi’nden mezun 

olan Ülgener, aynı yıl İktisadiyat ve İçtimaiyat kürsüsüne asistan tayin edilmiştir. O 

dönem, İ.Ü.’ne gelen Alman hocaların tercüme işlerini bazı Türk akademisyenler 

yapıyordu. Bu bağlamda Prof. Fritz Neumark’ın tercüme işleri Sabri Ülgener’e 

verilmiştir.168  

1936 yılında İstanbul Üniversitesi’nde müstakil bir İktisat Fakültesi 

kurulmasıyla birlikte Hukuk Fakültesi'ndeki İktisat ve İçtimaiyat Enstitüsü’ndeki 

görevlerinden ayrılan öğretim üyeleri burada (İktisat Fakültesi’nde) göreve 

başlamışlardır. Sabri Ülgener, bu yeni fakültede Wilhelm Röpke’nin başkanı olduğu 

Umumi İktisat ve İktisat Teorisi kürsüsünde asistan olarak görev almıştır. Aynı yıl 

evlenmiş fakat yaklaşık bir buçuk yıl süren evliliğinde mutluluğu yakalayamamıştır. 

Boşanmanın ardından kendini doktora çalışmalarına veren Ülgener, 1937 yılında 

                                                 
164 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 46. 
165 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 51. 
166 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 48,49. 
167 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 52. 
168 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 55,56. 



39 

“Yakın Şark Türk-İslam Dünyası’nın İktisat Ahlakı ve Zihniyeti” isimli doktora 

çalışmasını tamamlamıştır. Doktora çalışmaları sebebiyle tecil edilen askerlik görevini 

yerine getirmek üzere 1938’de Halıcıoğlu’ndaki Yedek Subay Okulu’na alınmıştır. 

1939’da Yedek Subay Okulu’ndan mezun olmuş ve Yıldız Muhabere I. Alayı’nda kıta 

stajına başlamıştır. Buradaki ihtiyat zabitliği görevini 1939’da tamamladıktan sonra 

İktisat Fakültesi Sosyoloji ve Kömün Bilgisi asistanlığına asaleten tayin olmuştur.169 

1941 yılında “Kapitalizmden Evvel İaşe Buhranları” adlı doçentlik tezini 

tamamlamıştır.170 1943 yılında önce annesini ardından babasını kaybetmiş, bu 

bunalımlı devreyi, daha sonra Türk İktisatçılar Derneği’nin çekirdeğini oluşturacak 

olan ve içinde; Refii Şükrü Suvla, Ahmed Ali Özeken, Mehmed Oluç ve Memduh 

Yaşa gibi dostlarının desteğiyle atlatmıştır.171 

1947-1948 yılları arasında Harvard’da akademik çalışmalarına devam eden 

Ülgener, burada Schumpeter, Hansen gibi hocalarla temas etme fırsatı bulmuştur. 1948 

yılında önce İngiltere’ye ardından Hollanda’ya gitmiştir. Yurda döndükten sonra 

1948-1949 akademik yılı makro-iktisat derslerini artık Keynes-Hansen çizgisinde 

vermeye başlamıştır.172 II. Dünya savaşı sonrası neredeyse tüm dünya ekonomilerinde 

yaşanan buhrandan Türkiye de fazlasıyla etkilenmiş, kalkınma için sağlıklı iş 

organizasyonlarının tesisi ve işsizlik sorununun çözümü Keynesyen iktisat 

politikalarında aranmıştır. Tam da bu dönemde Türkiye’deki İktisat Fakültesi 

öğrencileri, Keynesyen iktisat düşüncesinin esaslarını Sabri Ülgener’den öğrenmeye 

başlamışlardır. O, verdiği dersler, yazdığı makaleler ve özellikle Milli Gelir, İstihdam 

ve İktisadi Büyüme (1962) adlı eseriyle Keynesyen düşünce akımının Türkiye’ye 

aktarılmasında ve bir akademik taban bulup yerleşmesinde aracılık görevi 

üstlenmiştir.173 

Ülgener, 1951 yılında Tarihte Darlık Buhranları ve İktisadi Muvazenesizlik 

Meselesi adlı profesörlük takdim tezi ile profesör olmuştur.174 1952 yılında Ord. Prof. 

                                                 
169 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 67-70. 
170 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 78. 
171 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 82. 
172 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 93-103. 
173 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 103-105. 
174 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 109. 



40 

Fritz Neumark’ın Almanya’ya dönmesiyle İktisat ve Maliye Teorisi Kürsüsü 

başkanlığına getirilmiştir.175 Üniversiteler Kanunu gereğince yapılan seçim sonucu 

1954 yılında İktisat Fakültesi dekanı olmuş ve bu görevini 1956 yılına kadar 

sürdürmüştür.176 1958 yılında kendi kürsüsünde asistan olan Sevim Aytaç ile 

evlenmiş,177 1960 yılında da oğulları Mehmed Fehmi dünyaya gelmiştir.178 Babasına 

ruhen çok bağlı olan Ülgener, Fehmi ismini kendi ismine eklemiş, akademik bütün 

yazılarını hatta resmi yazışmalarını Sabri Fehmi olarak yapmıştır. Tek evladına da 

babasının ismini vermesiyle 1865’ten beri aile içinde üç nesil ‘Fehmi’ isminin 

kesintisiz kullanılması sağlanmıştır.179 

1964 yılında araştırmalar yapmak ve Türkiye ekonomisi üzerine konferanslar 

vermek için Colombia Üniversitesi’nden davet almıştır. Burada yaklaşık yedi aylık bir 

çalışma yürütmüş ve Mayıs 1965’te yurda dönmüştür.180 1975 sonrası ömrünün en 

üretken dönemini yaşayan181 Ülgener, 1981 yılında 70 yaşında emekli olmuştur.182 

Şerare Yetkin’in betimlemesiyle, bu “melek yüzlü profesör,”183 1 Temmuz 1983’te 

hayatını kaybetmiş,184 Edirnekapı Şehitliği’ndeki aile kabristanına defnedilmiştir. 

Ülgener, 20. Yüzyılın son çeyreğinde Türkiye’de yoğunlaşan ve fikir 

dünyamızı da etkisi altına alan sağ-sol kutuplaşmasında bîtaraf olmayı tercih ederek 

siyaseti bilimden ayrı tutmaya çalışmışsa da Amerika Birleşik Devletleri’ndeki 

üniversitelerde dersler vermiş olması, serbest piyasa ekonomisine sıcak bakması ve 

Komünizme olan karşıtlığını açık bir şekilde ifade etmiş olmasından dolayı 1970’lerin 

başında (sol görünümlü bir dergi olan ANT tarafından) CIA ajanı olmakla itham 

edilmiştir.185 Dolayısıyla birçok Türk bilim insanının yaşadığı  makus talihi Ülgener 

de yaşamış; kim söylemiş? sorusu üzerinden yapılan peşin hükümler onun ne söylemiş? 

                                                 
175 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 114. 
176 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 116-118. 
177 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 128. 
178 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 132. 
179 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 35, 1. Dipnot. 
180 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 165. 
181 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 195. 
182 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 184. 
183 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 219, 1. Dipnot. 
184 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 200. 
185 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 180, 1. Dipnot., UYANIK, Zeki-

AKKAŞ, İbrahim, “‘Kenarda’ Kalmış ‘Merkezi’ Bir Düşünür Portresi: Sabri Ülgener”, Ardahan 

Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, Sayı: 3, Nisan 2016, ss. 49-59, s. 51. 



41 

olduğunu geri planda bırakmıştır. Aşırı akademik titizliği nedeniyle çok az yazabilen 

Ülgener, Türkiye’de sahasında ilk kabul edilebilecek eserlere imza atmıştır. 

1.2. Eserleri  

Akademik yolculuğu sırasında ilgisi hukuk alanından iktisat alanına kayan, 

iktisat alanındaki yetkin bilim insanlarından eğitim alan Ülgener, çalışmalarında 

dönemin baskın akademik üslubundan farklı bir yazım dili kullanmıştır. İktisat 

bilimindeki hâkim paradigma, insan faktörünü yok sayarak sırf madde üzerine 

odaklanırken Ülgener, çalışmalarına insan faktörünü etkin aktör olarak dahil edip 

tarihsel sosyoloji, edebiyat sosyolojisi ile iktisadı harmanlamış ve farklı bir akademik 

üslup sentezi elde etmiştir.186 Onun basılmış ilk yazılı eseri; 1937 yılında Otto Stein’in 

“Menge und Grosse in der Wirtschaft” başlıklı kitabına yazdığı tanıtma yazısıdır. İ.Ü. 

Hukuk Fakültesi Mecmuası’nda yayımlanan bu yazıda iktisat (insan-madde) ile iktisat 

sosyolojisi (insan-insan) arasındaki sınırlara başarıyla işaret etmiştir.187 Türkçe ve 

Almanca yayımlanmış 30’u aşkın makalesi, Alman hocalarından pek çok tercümesi ve 

tanıtım yazısı bulunan Ülgener’in188 kitap adı altında yayımlanan eserleri şunlardır: 

 Tarihte Darlık Buhranları ve İktisadi Muvazenesizlik Meselesi (1951): 

Ülgener’in profesörlük takdim tezi olan bu çalışma, ünlü hocalardan oluşan 

jüri189 tarafından oybirliği ile kabul edilmiş ve büyük takdir görmüştür. Hacim 

itibariyle küçük ancak değer itibariyle benzersiz bu eser,190 1951 yılında İktisat 

Fakültesi yayınları arasında çıkmıştır.  Alanında Türkçe olarak yapılan en derin 

ve ciddi çalışma olan bu eser,191 Ülgener’in tarihi verilerle iktisat teorisini 

birleştirebilecek bir bilimsel araştırma programı üzerinde çalışmak istemesi 

                                                 
186 Ülgener’in akademik bir üsluba sahip olmadığını ileri sürenler de vardır. Bilgi için bkz: BIYIKLI, 

Şaban, “Zihniyet Araştırmaları Bağlamında Sabri Ülgener’in Araştırma Yöntemi ve Klasik 

Kaynaklarının Kritiği”, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İktisat Tarihi Ana Bilim Dalı, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, İstanbul, 2019, s. 31. 
187 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 67. 
188 ÖZKİRAZ, Ahmet, “Sabri Ülgener’de Zihniyet Analizi”, Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Sosyoloji Anabilim Dalı, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara, 1999, s. 37. 
189 Ord. Prof. F. Neumark başkanlığında kurulan jürinin üyeleri; Ord. Prof. Ş. Baban, Prof. H. A. 

Kuyucak ve Prof. R. Ş. Suvla idi. Bkz. SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, 

s. 108. 
190 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 109. 
191 ÖZKİRAZ, “Sabri Ülgener’de Zihniyet Analizi”, s. 65. 



42 

sonucu meydana gelmiştir.192 II. Dünya Savaşı sonrası yaşanan ekonomik 

buhran nedeniyle İstanbul’da yaşanan mal darlığından hareketle 16.-18. 

yüzyıllar arasında, aynı coğrafyada şehrin geçimi noktasında görülen 

buhranları incelemeye yönelmiştir. Konuyu aydınlığa kavuşturacak örnekleri, 

beklenenin aksine arşivlerden değil divan şiirlerinden, Osmanlı 

vakanüvislerinin eserlerinden getirmiştir.  Sonunda geçim sorununun çağdaş 

ekonomideki izlerini geriye doğru takip ederek ve kapitalizm öncesi dünyadaki 

izleriyle karşılaştırarak bazı neticelere ulaşmıştır.193 

Osmanlı’dan Cumhuriyet dönemine kadar yaşanmış belirgin darlık 

dönemlerini ele alan çalışma, bir başlangıç ve üç ana bölümden oluşmaktadır. Tam bir 

akademik disiplinle kaleme alınan çalışmanın başlangıç kısmında Ülgener, 19. yy. 

itibariyle ortaya konulan iktisadi çalışmalarda neredeyse tek suçlu olarak kapitalizmin 

gösterildiğini ve aşırı üretim dolayısıyla oluşan buhranlara dikkat çekildiğini ifade 

etmektedir. Ona göre her türlü kötülüğü kapitalizmle başlayan ve devam eden sürece 

bağlamak da kapitalizm öncesini tam bir güven ve huzur ortamı gibi göstermek de 

hatalıdır. O çalışmasında, kendi döneminde pek de üzerine gidilmeyen bir konu olan 

darlık buhranlarını ve sebeplerini araştıracağını194 belirterek böyle bir çalışmaya niçin 

ihtiyaç olduğunu ifade etmiştir. Birinci bölümde, iktisadi dengesizliğe farklı durum ve 

şartlar içinde verilen isimler, açıklamalar ve konu ile ilgili fikirlere yer vermiş, ikinci 

kısımda somut olayları ele alarak örneklendirmiş ve son olarak iktisadi dengesizliğin 

dünü ile bugünü arasında mukayeseye giderek elde edilen sonuçları belirtmiştir.195 İaşe 

buhranlarında, iktisadi sıkıntıların yanı sıra telaş, korku, panik ve heyecanın olayın 

vehâmetini artırdığına vurgu yapan Ülgener,196 buhranda en önemli cihetin de yokluk 

ve darlığın bizatihi değil, ölçüsüz fiyat yükselişine bağlı pahalılığın olduğunu ifade 

etmiştir.197 

                                                 
192 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 351. 
193 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 353. 
194 ÜLGENER, Sabri F., Tarihte Darlık Buhranları, Derin Yayınları, İstanbul, 2016, s. 8,9. 
195 ACAR, Mustafa-BİLİR, Hüsnü, “Gerçek Bir Âlim, Mümtaz Bir Şahsiyet: Sabri Fehmi Ülgener”, s. 

116. 
196 ÜLGENER, Tarihte Darlık Buhranları, s. 69, 19. Dipnot. 
197 ÜLGENER, Tarihte Darlık Buhranları, s. 70. 



43 

Ülgener, buhranının sebeplerini temelli ve uzun vadeli sebepler - boşaltıcı ve 

hızlandırıcı faktörler olarak iki başlık altında ele alır. Uzun vadeli sebeplere nüfus 

artışı ve neticesinde şehirlere yönelen göçlerin burada meydana getirdiği darlık ve 

pahalılık, paranın değerinin düşmesi ve tüketim merkezlerine ulaşması için yola çıkan 

zahire nakliyatında yol uzunluğu bahane edilerek gereğinden fazla alınan harç, vergi, 

gümrük gibi masrafların fiyatları aşırı yükseltmesini örnek verir. Ona göre boşaltıcı ve 

hızlandırıcı faktörler ise kıtlık ve ihtikar198’dır.  Kıtlık sebepleri de biri doğal sebepler 

diğeri doğal olmayan (siyasi, idari ve mali) olmak üzere iki büyük grupta toplanabilir. 

Doğal sebepler, kuraklık, aşırı yağış ve salgın hastalıklardır. Doğal olmayan sebepler 

ise savaşlar ve neticesinde üretici nüfusun ölmesi, idari yolsuzluklar, devletin narh199 

tayininde ölçülü olmayışı, madeni paralardaki (meskukat) ayarın dengesizliği ve 

ödemelerin aksamasıdır. Boşaltıcı sebepler olarak zikredilenlerden başka hızlandırıcı 

sebep olarak da ihtikarı gösterir. Hatta tüm sebepler zamanla zail olsa bile ihtikarın bir 

kere başlamış olan buhranı tek başına sürdürmek için yeterli sebep olduğunu belirtir.200 

Çalışmanın sonuç kısmında Doğu ve Batı medeniyetini iktisadi açıdan ele alan 

Ülgener, birinin aşağıdan yukarıya diğerinin yukarıdan aşağıya iki ayrı yönde 

ilerlediğini, Batı’da var olan iktisadi iniş çıkışların hafif dalgalanmalar halinde 

seyrettiğini, Doğu’da ise uzun süreli derin düşüşler yaşandığını ifade eder. Aşırı 

bolluğun da buhran olduğunu belirten Ülgener, darlık buhranının tüketiciyi, bolluk 

buhranının da üreticiyi zor duruma soktuğunu, bu iki buhran tipinin sebeplerini ve 

ruhsal reaksiyonlarını karşılaştırmalı olarak ele almıştır. O, artık buhranların daha çok 

                                                 
198 “Sözlükte ‘hakkını yemek, kötü davranmak; kıtlaştırmak, tedavülden çekmek, istiflemek, tekeline 

almak’ anlamlarındaki hakr kökünden türeyen ihtikâr, ‘ticaret malını pahalılaşması gayesiyle istifleyip 

piyasaya arzını geciktirmek’ manasına gelmektedir.” Ayrıntılı bilgi için bkz: KALLEK, Cengiz, 

“İhtikâr”, İslam Ansiklopedisi, TDV, 21. Cilt, İstanbul, 2000, s. 560. 
199 Narh: “Açık kamu yararı gereği, temel ihtiyaçları karşılayan mal ve hizmetlerin piyasa fiyatlarına -

onları oluşturan etkenlere dokunulmadan- doğrudan müdahale edilerek belirli sınırları aşmasının 

önlenmesi maksadıyla resmî tavan fiyat belirlenmesine dar anlamda narh denir. Klasik fıkıh 

literatüründe devletin fiyatlara müdahalesi çerçevesinde çoğunlukla narhın bu türü incelenmektedir. 

Geniş anlamda narh asgari ve sabit fiyat tespitlerini de içerir.” KALLEK, Cengiz, “Narh”, İslam 

Ansiklopedisi, TDV, 32. Cilt, İstanbul, 2006, s. 387., Ülgener’e göre narh politikası, (resmi fiyat) 

özellikle iaşe zorluğu nedeniyle fiyatların tüketici aleyhine ezici bir yükselme gösterdiği darlık 

zamanlarında önem kazanmaktadır. Bkz: ÜLGENER, Sabri F., “İslam Hukuk ve Ahlak Kaynaklarında 

İktisat Siyaseti Meseleleri”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 

2016, s. 78. 
200 ÜLGENER, Tarihte Darlık Buhranları, s. 75-95. 



44 

bolluk buhranı olacağına dikkat çekerek çalışmasını sonlandırmıştır.201 Tarihte Darlık 

Buhranları ve İktisadi Muvazenesizlik Meselesi, üslubunun zarafeti, kendine has 

mevzu kategorileri ile sahasında hala ender ve örnek bir çalışma olarak 

nitelendirilmektedir.202 

 Milli Gelir, İstihdam ve İktisadi Büyüme (1962): Ülgener, ders kitabı 

niteliğinde203 olan bu eserini iki yıllık Harvard tecrübesinin ardından 

Türkiye’ye döndükten sonra kaleme almıştır. Ülgener, bu çalışmanın ortaya 

çıkmasında Keynesci iktisadın baş temsilcisi204  olan Alvin H. Hansen’e çok 

şey borçlu olduğunu ifade eder.205 Sayar’a göre Ülgener’i bu kitabı yazmaya 

iten iki sebepten ilki; Hansen gibi bir üstattan Keynesyen iktisadı öğrenmesinin 

yanı sıra, bu iktisadi sistemi yalın, anlaşılır bir şekilde ele alan Hansen’in eseri 

A Guide to Keynes’in de ona yol göstermesidir. Diğeri, yaklaşık on üç yıl 

boyunca toplamış olduğu kaynakların, ince bir tahkik sürecinden sonra ete 

kemiğe bürünmesidir.206 Dönemin Türkiye’sinin reel ekonomik şartları ve az 

gelişmişliği, onun Keynes’e karşı ilgi duymasına neden olmuştur. Diğer 

eserlerine nazaran, sırf iktisat ile ilgili olan207 bu eserin konusu makro 

ekonomidir.  İçeriği, konunun tarihsel gelişiminin ortaya konulduğu bir giriş 

ve beş ana başlıktan oluşmaktadır. Kitap milli gelir, istihdam ve iktisadi 

büyüme teorisinin Keynes ile hak ettiği yere ulaştığını ve sonrasında geliştiğini 

belirtir.208 Çalışma, Batılı anlamda gerçek bir iktisat kitabının nasıl olması 

gerektiğine dair iyi bir örnek teşkil eder.209 Türk makro-iktisat literatüründeki 

                                                 
201 ÜLGENER, Tarihte Darlık Buhranları, s. 107-124. 
202 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 357. 
203 ACAR, Mustafa-BİLİR, Hüsnü, “Gerçek Bir Âlim, Mümtaz Bir Şahsiyet: Sabri Fehmi Ülgener”, s. 

116. 
204 ÜLGENER, Sabri F., “Hansen (Alvin Harvey)”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin 

Yayınları, İstanbul, 2016, s. 420. 
205 ÜLGENER, Sabri F., “Alvin H. Hansen (1887-1975)”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, 

Derin Yayınları, İstanbul, 2016, s. 468. 
206 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 341. 
207 ÖZKİRAZ, “Sabri Ülgener’de Zihniyet Analizi”, s. 28. 
208 BAYRAKTUTAN, Yusuf, “‘Milli Gelir, İstihdam ve İktisadi Büyüme’ Üzerine…”, Ed. YILMAZ, 

Murat, Sabri Fehmi Ülgener: Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yayınları, Ankara, 2011, s. 417,418. 
209 YÖRÜK, Ahmet, “Prof. Dr. Sabri F. Ülgener”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: 

Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011, s. 463. 



45 

büyük bir boşluğu dolduran210 bu çalışmasında Ülgener, Keynes-Hansen 

çizgisine bağlıdır. Ancak tam bir teslimiyetçilikten uzak kalarak, örnek bir 

akademik çaba ile her meseleyi enine boyuna tetkik etmiştir. Yerli ve yabancı 

iktisat bilimcilere atıfla dönemin etkin iktisat politikası olan Keynesyen teori 

ve iktisadi büyümeyi masaya yatırmıştır. Ders kitabı olarak okutulmasına 

rağmen sınırları daha geniş olan bu eser, 1975 ve sonraları itibariyle 

Keynesçiliğin çöküşü karşısında ilgi kaybetse de hala reel dünyada işlerliği 

olan tespitler barındırmaktadır.211 

 İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası (1981): Sabri Ülgener’in 

yıllarca hobi olarak ilgilendiği sanat ve edebiyat yapıtları ile akademik disiplin 

dilini buluşturarak yıllarca emek verdiği bu müstesna eser, ilk olarak 1951’de 

“İktisadi İnhitat Tarihimizin Ahlak ve Zihniyet Meseleleri” adı ile 

yayımlanmıştır. 1981’de yeniden gözden geçirilen ikinci baskıda eserin ismi 

“İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası” olarak güncellenmiştir.212 

Sayar’a göre bu ve “Tarihte Darlık Buhranları” çalışmasında İbn Haldun’la 

yoğrulan Ülgener, İbn Haldun’u günümüz konjonktür nazariyecilerinin piri 

olarak kabul etmektedir. Çünkü İbn Haldun’un olayların sebeplerini önce 

toplumun içinde arama kabiliyet ve arzusu ile iktisadi darlık buhranlarına dair 

söyledikleri bilimsel görüşlerle örtüşüyordu. Ülgener, Mukaddime’den adeta 

cımbızla seçtiği bazı görüşleri, akademik titizliğini de işe koşarak iktisadi 

tahlillerinde kullanmıştır.213 

Zihniyetin genel bir portresini çizdiği bu çalışmasında214 Osmanlı-Türk 

insanının ekonomik tipolojisini ortaya koymuştur.215 Çalışmasındaki bulgular Osmanlı 

insanının iktisadi madde karşısındaki ataletini gözler önüne sermektedir.216 Eserde 

                                                 
210 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 164. 
211 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 341. 
212 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 4.  
213 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 354, 3. Dipnot. 
214 TUNA, Orhan, “Sabri Ülgener ve İki Eseri”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: 

Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011, s. 378. 
215 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 266. 
216 ÜLGENER, Sabri, F., İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası, (içinde) SAYAR, Ahmed 

Güner, “Sabri Ülgener’in Eserlerinin Toplu Olarak Yayınlanması Üzerine Düşünceler”, Derin 

Yayınları, İstanbul, 2016, s. xı. 



46 

çözülme devri iktisadi zihniyeti, iktisat ahlakı ve iktisat zihniyeti kavramları 

aracılığıyla ele alınmaktadır. Buna göre iktisat ahlakı, herhangi bir devir ve çevrede 

uyulması istenen norm ve eylem kurallarının toplu bir ifadesi iken iktisat zihniyeti, 

kişinin gerçek iktisadi davranışında sürdürdüğü değer ve inançların toplamıdır. Bir 

insanın edimlerinin nereye kadarının ahlakın etkisinde nereden sonrasının zihniyetin 

güdümünde olduğunu tespit etmek oldukça zordur. Bununla birlikte sınırları kesin 

olarak belli olmayan bu ahlak ve zihniyet ikilisi Türk-İslam kültür dünyasının boydan 

boya kaderini belirleyen ikili bir tabakalaşmanın çıkış noktasını vermektedir. Adeta 

biri diğerinin zorunlu gereği olan bu dikotomi şudur: “Altta temel değerleri ve politik 

yapısı ile ortaçağlaşmış bir dünyanın iktisat ahlakı! Ve zamanla onun üstüne gelip 

oturacak olan ikinci bir tabaka; çözülme devri zihniyeti”217  

Osmanlı-Türk iktisat tarihine, iktisat ahlâkı ve iktisat zihniyeti ayrımıyla 

yaklaşan, ahlak ve zihniyet dünyamızın arasındaki çelişkileri, sapmaları Weber’in 

kurguladığı normu esas alarak sergilemeye çalışan bu eser218 önceleri daha çok 

akademi muhitinde kendine yer bulmuş ve dışarıya fazla açılamamıştır. Bu çalışmayı 

Ömer Lütfi Barkan ve sonrasında da Hilmi Ziya Ülken tetkik ederek yer yer 

eleştirmişler ancak beğenilerini de ifade etmekten geri durmamışlardır. Barkan’a göre 

bu eser, Türkiye iktisat tarihi incelemelerinde şimdiye kadar ihmal edilmiş bir cephe 

olan zihniyet araştırmalarına gerekli ilmi metot ve düzeni getirmiş ve bu alanda 

kendinden sonrakiler için kolaylaştırıcı neticeler ortaya koymuştur.219 Debbaoğlu da 

tarihimizin bir dönemini kapitalizme (kapitalistleşememize) nispetle açıklayan bu 

çalışmayı fırsatı kaçırmışlığımızın tarihi olarak okumak yerine belli bir dönemin 

zihniyet-iktisat ilişkileri konusunda kıymetli veriler takdim eden, geleceğe ait tecrübe 

ve birikimler elde etmemize vesile olacak bir eser olarak değerlendirmemiz gerektiğini 

ifade etmiştir.220 

                                                 
217 ÜLGENER, İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası, s. 18. 
218 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 121. 
219 BARKAN, Ömer Lütfü, “İktisadi İnhitat Tarihimizin Ahlak ve Zihniyet Meseleleri Üzerine”, Ed. 

YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011, s. 345. 
220 DEBBAOĞLU, Ahmet, “Geç Kalmış Bir Yazı İktisadi İnhitat Tarihimizin Ahlak ve Zihniyet 

Meseleleri”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, Kültür 

ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011, s. 442. 



47 

 Zihniyet ve Din (1981): Zihniyetin kökenlerine indiği, kırk yıllık bir emeğin 

ürünü olan bu çalışma, “Ülgener’in şaheseridir”221 ve çalışmasını 

emekliliğinde tamamlamıştır. Eserin en başında genel çerçeveyi belirlemiş; 

çalışmasının sağlam bir zemine oturması için gerekli ön kavram ve araçları 

başta Weber olmak üzere bazı din ve kültür sosyologlarından alarak, bunu 

özelde İslam, tasavvuf ve iktisat ahlakı ilişkilerine uyarlayarak meseleyi 

inceleyeceğini ifade etmiştir. Din denilince ilk akla gelen kelam, mezhep, 

içtihat gibi olguların sadece tavanda dönüp dolaşan akisler olduğunu, bunların 

tabanın günlük tavır ve davranış normlarında belirgin bir karşılığının 

olmadığını söyleyerek, çalışmanın kütlenin iktisat ahlakı ile ilgili olduğunu ve 

çalışmada tabandaki pratik ahlak normlarının ön planda olduğunu belirtmiştir. 

Eser okuyucuya, ilk kez tavanda ortaya çıkan fikir ya da fenomenlerin zamanla 

tabana indikçe nasıl kendilerini yitire tükete, süreçte kuru şemalara dönüşerek 

sonrakilere devredildiğini adım adım izleme fırsatı sunduğunu iddia 

etmektedir.222 Ülgener “Zihniyet ve Din”de, dinin iktisadi ve ahlaki hayat 

üzerindeki etkisini açıklamaya, zihniyetin de dini ve manevi köklerine inmeye 

çalışmıştır.223 Bunu yaparken kaynak seçiminde kişinin temel farzlara gözü 

kapalı uymasını salık veren şer’i kurallardan ziyade alternatifler arasında kişiye 

tercih hakkı sunan, nefis muhasebesine davet eden  ve tabana yayılan 

nasihatnameler, pendnameler ve mesnevilerden faydalandığını belirtmiştir.224 

Sayar’a göre yetiştiği ortamın (üzerindeki dede-baba etkisinin) kazanımlarını 

içten dışarıya çekerek satırlar arasına boca ettiği225 bu değerli eserin ortaya çıkmasını 

hızlandıran faktörlerden biri Turner’ın 1974 yılında yayımlanan “Max Weber ve 

İslam” adlı kitabıdır. O dönem henüz 29 yaşında genç bir sosyolog olan Turner, 

Ülgener’e herhangi bir atıfta bulunmadan Webergil tezi Osmanlı gerçeğinde 

sorgulamaktadır. Sayar’a göre Turner, çetin ve çetrefilli olan bu konuya temelde 

dikkate değer çözümlemeler getirememiştir. Fakat kıt ve yüzeysel kaynaklara sahip 

                                                 
221 ÖZKİRAZ, “Sabri Ülgener’de Zihniyet Analizi”, s. 55. 
222 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. xıx - xxı. 
223 TUNA, “Sabri Ülgener ve İki Eseri”, s. 378. 
224 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 152. 
225 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 20. 



48 

olmasına rağmen bu konuya eğilmesi Ülgener’in kendisini Weber ve İslam konusunun 

duayen bir ismi olarak sorumlu hissetmesine neden olmuş ve bu çalışmanın itici 

gücünü oluşturmuştur.226 İslamiyet’i Weber karşısında bilimsel verilerle savunduğu bu 

eserde dini inanç ile objektif bilginin buluşması vardır. Kitap, İslamiyet’in 

sistemleştirdiği tasavvuf ile Müslümanın bozduğu tasavvufun hesaplaşmasını 

sağlaması açısından da Ülgener’in en anlamlı eseridir.227 

 Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler (1983): Bu çalışma Ülgener’in farklı yer ve 

zamanlarda yayımlanmış makalelerinin bir araya getirilmesiyle oluşmuştur. 

Ülgener’in entelektüel özelliklerini ve ülke sorunlarına duyarlılığını ortaya 

koyan bir çalışmalar dizisi olup, ülke aydınını entelektüel bir iç hesaplaşmaya 

davet etmiştir.228 Ülgener, 1960-1970 yılları arası (dönemin tarafgir 

tavırlarından rahatsızlık duyarak) Aydınlar Sosyolojisi yazılarıyla üslubunu 

biraz sertleştirmiştir. Aydınlar konusunun onun çalışmalarıyla doğrudan ilişkili 

bir konu olmayıp, müstakil bir konu olduğunu ifade eden Özkiraz’a229 bu 

noktada katılmayıp, zihniyetin şekillenmesinde manivela görevi üstlenen 

aydınların bu konunun tam da merkezinde olabileceğini belirtmek isteriz. 

Kastedilen nokta, iktisat-din arasındaki ilişkiye dair çalışmalar ise bu noktada 

da aydın konusu, etki alanı çerçevesinde onun çalışmalarının dolaylı 

konusudur diyebiliriz. Çünkü Ülgener’e göre aydının görevi, “kültür 

değişimine öncülük etmek, değişeni daha popüler ve yaygın hale getirmek, yeni 

bir zevkin ve üslubun öncülüğünü sürdürmek, halkın politik, sosyal tercihlerini 

etkilemek”230tir. Tüm bu meseleler zihniyetten, onun sürdürülebilir ya da 

değiştirilebilir olmasından bağımsız değildir. 

Yılmaz’a göre, akademik yaşamı Marksizm’in hâkim olduğu bir döneme denk 

gelen Ülgener, genelde mutedil bir tavır ve üslup içerisinde olmuş ancak kutuplaşmalar 

arttıkça Marksist vasattan duyduğu şikâyeti bu çalışmalarında açıkça ortaya koyarak, 

                                                 
226 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 183, 4. Dipnot. 
227 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 197,198. 
228 BERİŞ, H. Emrah, “Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: 

Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011, s. 356. 
229 ÖZKİRAZ, “Sabri Ülgener’de Zihniyet Analizi”, s. 29. 
230 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 91. 



49 

liberal-kapitalist tarafta yer aldığını ilan etmiştir.231 Ayrıca Batılı aydınlar ile Türk 

aydınlarını tutarlı ölçütlerle karşılaştırarak, Türk aydınlarının eksiklerini sıralamış ve 

onları bir iç muhasebeye davet etmiştir.232 

Ülgener, söz konusu kitapların telifinin yanı sıra Ak İktisat Ansiklopedisi 

(1973) yayın kurulunda yer almış233 ve bu ansiklopedi için elliden fazla madde 

yazmıştır.234 Ayrıca üniversite ders kitabı niteliğinde olan “İktisat Dersleri I-II 

(İstanbul 1952)” adlı eserleri de bulunmaktadır. Ülgener, tasavvufla hemhal olmuş, 

tasavvufi yaşayışı benimsemiş bir babaya ve baba soyuna sahipken; felsefeye yakın, 

paşalar soyundan gelen bir anneye sahiptir.235 Bir anlamda rasyonel, faal akıl ile 

teslimiyeti (inancı), kendi zihinsel dünyasında uzlaştırmış; bu da eserlerinde madde-

mana uyumuna sebebiyet vermiştir. Onun eserlerinde tam bir akademik yazım disiplini 

göze çarpmaktadır. Meselelere yaklaşırken önce zihnindeki problemi açık bir şekilde 

soru cümleleriyle izhar etmekte, ardından konu ile ilgili kavramları birkaç farklı bakış 

açısından ortaya koyarak tercih ettiği anlamı belirtmektedir. Konuyu açıklarken 

bilimsel referansların arasına serpiştirdiği tarihi olaylar, divan şiiri örnekleri, serlevha 

sözler gibi unsurlar, okuyucuyu akademinin rasyonalizminden uzaklaştırarak konunun 

içine çekmektedir. Çalışmasını birkaç yönüyle sonuca bağlamasının ardından tekrar 

bir Netice başlığı altında ele aldığı meseleyi özetleyerek meramını büyük bir ustalıkla 

dile getiren Ülgener, genelde çok çarpıcı çözümlemelerde bulunmasına rağmen açık 

bir çözüm önerisi sunmamaktadır. Yani bir aksiyon adamı olmaktan çok bir nazariyeci 

olarak göze çarpmaktadır. Sabri Ülgener’in çözümlemelerini ve bu tahlillere hangi 

yollardan ulaştığını daha iyi anlayabilmek için onun etkisinde kaldığı kişi ve fikir 

akımlarının yakından incelenmesi faydalı olacaktır. 

                                                 
231 YILMAZ, Feridun, “Sabri F. Ülgener ve Liberalizm”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: 

Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011, s. 91. 
232 ACAR, Mustafa-BİLİR, Hüsnü, “Gerçek Bir Âlim, Mümtaz Bir Şahsiyet: Sabri Fehmi Ülgener”, s. 

117. 
233 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 168. 
234 SAYAR, Ahmed Güner, “Sabri F. Ülgener (1911-1983) Türk İktisatçı ve Sosyoloğu”, Ed. YILMAZ, 

Murat, Sabri Fehmi Ülgener: Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yayınları, Ankara, 2011, s. 15. 
235 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 23. 



50 

1.3. Etkilendiği Kişiler  

Klasik iktisat düşüncesi 1776 yılında İngiltere’de doğmuş ve Avrupa’ya 

yayılmıştır. Tanzimat’la birlikte Osmanlı aydınlarının zihin dünyalarında nüvelense 

de 1880’lere kadar sistemli bir iktisat disiplini ya da eğitim kadrosu oluşamamıştır. Bu 

kadronun Türkiye’de oluşabilmesi için olağanüstü bazı şartların bir araya gelmesi 

gerekecektir. Bu bağlamda, Osmanlı bakiyesi Darülfünun’un, bilimsel eğitimle arasını 

açarak içine kapanması, yeni Türkiye’nin bilimle fenle yükselme ihtiyacı ve 

Almanya’da Hitler’in faşist bir rejim kurması236 gibi olayların meydana getirdiği 

şartlar dolayısıyla Alman hocalar planlı olmayan bir biçimde Türkiye’ye gelmiş ya da 

davetle getirilmiştir. Henüz on yıllık geçmişe sahip olan Türkiye Cumhuriyeti, 1933 

Atatürk Üniversite Reformu ile üniversite kurumlarını daha çağdaş bir eğitim anlayışı 

ve ortamına yükseltmek amacıyla237 yurt dışından bazı profesörleri davet etmişken, bu 

süreçte Alman hocaların da (çoğu profesör) Türkiye’ye ilticası bu amacı 

gerçekleştirmek için tam bir fırsat olmuştur. Bu bilim insanlarıyla sözleşmeler 

imzalanmış, onlardan Türk eğitim hayatının bağımsızlaşması adına kendilerinden 

sonra yerlerini doldurabilecek bir halef yetiştirmeleri ve kendi alanlarında ders 

kitapları yazmaları istenmiştir.238 Yaşanan bu beyin göçüyle birlikte yedi iktisat bilimi 

hocası da Türkiye’ye gelmiş, Sabri Ülgener Alman hocalarla çalışma fırsatı elde 

                                                 
236 I. Dünya Savaşı’ından yenilgiyle çıkan Almanya, Paris Barış Konferansı’nda (1919) ağır şartlar 

içeren Versay (Versailles) Barış Antlaşması’nı imzalamak zorunda kaldı. Almanya’yı ekonomik, politik 

ve askeri yönden tam bir çıkmaza sürükleyen bu antlaşmanın ardından halk kanadında tepkiler ve yeni 

arayışlar tezahür etmeye başladı. Yaşanan bunalım, Hitler ve Nazilerin Almanya’da iktidara gelmesi 

için zemin hazırladı. Hitler, Almanya’nın 1918’deki yenilgisinde özellikle Yahudileri, sendikaları ve 

Sosyal Demokrat Parti’yi suçladı ve Versay Antlaşması’nın ağır yükümlülükleri üzerinden etkili bir 

propaganda yürüttü. 30 Ocak 1933’te şansölyeliğe getirilen Hitler, iktidara geldikten sonra öncelikle 

Alman parlamentosunu dağıttı ve kendi dışındaki tüm partileri yasaklayarak anti semitist politikalarını 

birer birer yürürlüğe koymaya başladı. Almanya’daki birçok bilim insanı ya ari ırka mensup 

olmadıklarından ülkeyi terk etmek zorunda kaldı ya da Hitler’in politikalarına karşı olduklarından daha 

güvenli bir ülkede yaşamak ve çalışmalarına devam etmek için gönüllü olarak göç ettiler. Hitler’in 

sürdürmüş olduğu politika nedeniyle Alman bilim dünyası 1933 yılında kan kaybederken, genç Türkiye 

Cumhuriyeti bu durumu fırsata çevirerek önemli kazançlar elde etti. Ayrıntılı bilgi için bkz. 

NEUMARK, Fritz, Boğaziçi’ne Sığınanlar, Çev. BAHADIR, Şefik Alp, Kopernik Kitap, İstanbul, 

2017, s. 39,40., ARSLAN, Pelin, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: 

Gerhard Kessler’in Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, Maltepe Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İktisat Anabilim Dalı, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 2019, s. 4-15. 
237 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 52. 
238 NEUMARK, Boğaziçi’ne Sığınanlar, s. 225. ve 247, 248. 



51 

etmiştir. Böylelikle özellikle İstanbul Üniversitesi’nde ve Ankara Üniversitesi’nde 

aktif bilimsel faaliyetlerin yapıldığı bir dönem başlamıştır. 

19. yy. Avrupa’sında sosyal bilimlerde öne çıkan üç temel akım mevcuttur. 

Pozitivistler, sosyal bilimciler ve tarih felsefecileri (verstehenze).239 Türkiye’ye iltica 

eden ve Ülgener ile etkileşime geçen akademisyenler, büyük oranda bu son gruba 

dahildiler. Ülgener’in anlamaya dayalı iktisadi ve sosyolojik tespitlerinin menşei bu 

akademisyenlerdir. İçlerinden en fazla teşrik-i mesai ettikleri; Ord. Prof. Dr. Fritz 

Neumark, Ord. Prof. Dr. Alexander Rüstow, Ord. Prof. Dr. Wilhelm Röpke ve Ord. 

Prof. Dr. Gerhard Kessler’dir. 

 Ord. Prof. Dr. Fritz Neumark (1900-1991)  

20 Temmuz 1900’de Almanya’nın Hannover kentinde dünyaya gelen Fritz 

Neumark, Yahudi asıllı bir aileye mensuptur. İlk ve orta öğrenimini doğduğu şehirde 

tamamlayan Neumark, edebiyat alanına ilgi duyduğu halde hocası Gerhard Kessler’in 

yönlendirmesiyle Jena Üniversitesi’nde iktisat okudu. 1927 yılında doçent, 1931’de 

de ordinaryüs oldu. Nazi Almanyası’ndaki antisemitizm nedeniyle, Frankfurt Main 

Üniversitesi’ndeki görevinden 1933 yılında ayrılmak zorunda kaldı. Atatürk 

Üniversite Reformu ile 32 yaşındayken Türkiye’ye gelen Neumark, 1933-1952 yılları 

arasında İstanbul Üniversitesi’nde yaklaşık 20 sene boyunca görev yaptı.  Burada 

İktisat Teorisi, İktisat Politikası ve Maliye dersleri veren Neumark’ın240 bilhassa 

maliye ve vergi sistemleri hakkında pek çok ders kitabı ve makalesi bulunmaktadır. 

Ayrıca eski hocası ve meslektaşı Gerhard Kessler’le birlikte İktisat Fakültesi 

Mecmuası’nı on yıl boyunca yayımlamışlardır.241 

Neumark, Türkiye’ye geldiği ilk yıl, dönemin Ekonomi Bakanı Celal Bayar’ın 

isteği üzerine bakanlığa danışmanlık yaptı.242 Türkiye’nin mevcut iktisadi sorunlarıyla 

                                                 
239 KIRAY, Toplumsal Yapı Toplumsal Değişme, s. 11. 
240 ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in 

Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, s. 108-112. 
241 NEUMARK, Boğaziçi’ne Sığınanlar, s. 248, 249., ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında 

Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine 

Katkıları”, s. 121. 
242 ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in 

Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, s. 115. 



52 

yakından ilgilendi. Türk vergi reformu konusunda önemli katkılarda bulundu.243 Bu 

bağlamda Philipp Schwartz ve Alexander Rüstow ile birlikte Türkiye ekonomisinde 

geniş kapsamlı reformlar yapılması amacıyla bazı Alman ekonomi uzmanları 

önerdiler. İngilizce, İtalyanca, Latince ve Fransızca’yı iyi derecede bilen Neumark,244 

Türkçe’yi de kısa sürede öğrendi. 1935 yılından itibaren derslerini Türkçe vermeye 

başladı.245 Kısa zamanda Türkçe’ye olan hâkimiyetinde İlhami Şevket’ten dört ay 

aldığı dil derslerinin yanında, kendisinin kitap ve makalelerini Türkçe’ye tercüme eden 

asistanı Sabri Fehmi Ülgener’in de büyük katkısı vardır.246 Ülgener, Alman hocalar 

arasında en uzun süreli akademik birlikteliği Fritz Neumark’la247 yaşamıştır. Asistanı 

olması hasebiyle sürekli iletişim halinde bulunduğu hocasından, dönemin kalkınma 

için gerekli görülen moda iktisat politikası olan Keynesyen modelini iyice öğrenmiştir.   

Neumark, Ankara’da bakanlıklara yaptığı danışmanlıklarda devletçilik 

politikalarının gerekliliğini savunmuş ancak devletin dış ticaret politikalarındaki aşırı 

korumacı tavrını da eleştirmiştir.248 Liberal bir aileden gelen Neumark’ın, devletin 

ekonomik hayata müdahil olduğu bir modeli benimsemesi, dönemin sosyo politik, 

sosyo ekonomik şartlarının bir tezahürü olarak görülebilir. Yine aynı Neumark’ın, her 

şeye rağmen dış politikadaki devletin tutucu tavrını eleştirmesi de içinde yetiştiği 

liberal ortamın zihniyetinin yansıması olabilir. 

1952 yılında Türkiye’den ayrılarak Almanya’ya dönmeye karar veren 

Neumark’tan boşalan İstanbul Üniversitesi İktisat ve Maliye Teorisi Kürsüsü 

başkanlığına, kendisinin asistanlığını yapmış olan ve “Boğaziçine Sığınanlar” adlı 

                                                 
243 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 56, 1. Dipnot. 
244 ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in 

Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, s. 115,116. 
245 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 56, 1. Dipnot. 
246 ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in 

Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, s. 117. 
247 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 56, 1. Dipnot. 
248 ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in 

Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, s. 118. 



53 

eserinde kendisinden muhabbetle söz ettiği249 Sabri Fehmi Ülgener getirilmiştir.250 

Neumark, ülkesine döndükten sonra da Türkiye ile ilişkilerini hiçbir zaman 

koparmamıştır.  Zaman zaman İstanbul Üniversitesi’nde misafir profesör olarak 

bulunmuş, 1973 yılında Cumhuriyetin 50. Yıl dönümü kutlamaları için gelmiştir.251 29 

Mayıs 1986 tarihinde, İstanbul Üniversitesi bahçesine konulan ve Alman profesörlerin 

Türkiye’ye olan minnettarlıklarını ifade eden şükran anıtının törenleri için dönemin 

Almanya Federal Cumhuriyeti Cumhurbaşkanı Richart von Weizsacker’e eşlik etmesi 

için Türkiye’ye davet edilmiştir.252  

Neumark, Türkiye’de geçirdiği 1933-1952 yılları arasındaki anılarını 

“Zuflucht am Bosporus” (Boğaziçine Sığınanlar) adlı bir kitapla kaleme almıştır. 

Kitap, 1979 yılında Almanya’da yayımlanmış, 1980 yılında da Prof. Dr. Şefik Alp 

Bahadır tarafından Türkçeye çevrilmiştir.253 Neumark bu çalışmasında Türkiye’ye 

iltica eden hocaların, Nazi Almanyası’ndan ayrılma nedenlerini birkaç noktada 

özetlemektedir. İlki, ırk faktörüdür. Nasyonal-Sosyalist rejimin en önemli propaganda 

aracı antisemitizmdi. Mezhepsizlik ya da küçük yaşta Hristiyan dinine intisap etmiş 

olma gibi durumlar, onların ari ırka mensup olmayanların işlerini kaybetmesine sebep 

olan kanunlar çıkarmasını engellememiştir. İkincisi, Katolik mezhebine mensup olma 

ve Hitler aleyhine mücadelede bulunma gibi dini ve siyasi faktörlerdir. Üçüncüsü, 

sosyal-demokrat görüşe gönülden bağlı olmak. Dördüncüsü, bazı kişilerin kalben ve 

aklen liberal politik eğilimleri ve iktisat politikalarını benimseyen tutumları; Kessler, 

Röpke ve Rüstow gibi.254 Bu bağlamda söz konusu dört profesörden antisemitizm 

dolayısıyla ülkesini terk etmek zorunda kalan sadece Neumark’tır. Rüstow, Röpke ve 

                                                 
249 “Eskiden beri Sabri Ülgener'e kalpten bağlılık duymaktayım. Kendisi, mükemmel Almanca’sını 

İstanbul Alman Lisesi’nde öğrenmiştir. İktisat ve maliye politikasından ziyade, hiç değilse kısmen 

sosyolojik denilebilecek sorunlarla ilgilenirdi. Baştan beri Max Weber’in araştırmalarının onu hayli 

ilgilendirdiği düşünülürse bunda şaşılacak bir şey kalmaz. Özellikle Weber'in dini-sosyolojik eserleri 

üzerinde çalışmış ve bunları bazı yönden tamamlamıştır. Eski İstanbul Müftüsü’nün oğlu olması bu 

durumu kısmen açıklamaktadır” NEUMARK, Boğaziçi’ne Sığınanlar, s. 259. 
250 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 114., 
251 NEUMARK, Boğaziçi’ne Sığınanlar, s. 274. 
252 ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in 

Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, s. 129. 
253 ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in 

Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, s. 134. 
254 NEUMARK, Boğaziçi’ne Sığınanlar, s. 25-29. 



54 

Kessler daha özgür çalışma ve yaşama koşulları, liberal politik eğilimleri nedeniyle 

Türkiye’ye iltica etmişlerdir. 

 Ord. Prof. Dr. Alexander Rüstow (1885-1963) 

Alexander Rüstow, 8 Nisan 1885’te Almanya’nın Wiesbaden kentinde,255 ari 

ırka mensup Protestan bir ailenin oğlu olarak dünyaya gelmiştir. Lisans eğitimini 

Münih, Berlin ve Göttingen gibi farklı üniversitelerde felsefe, klasik felsefe, hukuk, 

matematik, fizik ve iktisat okuyarak 1903-1908 yılları arasında tamamlayan 

Rüstow,256 Neumark’ın Alman hocaların iltica nedenleri sıralamasında Yahudi kökene 

sahip olmayan ancak liberal eğilimleri nedeniyle vatanını kendi rızası ile terk eden,257 

düşüncelerini olgunlaştırmak için Türkiye’de çınar altı huzuru258 bulan kişidir. 1920’li 

yıllara kadar sosyalizm anlayışına sahip olan Rüstow’un görüşleri zamanla liberalizme 

kaymış ve 1930’lu yılların sonunda neoliberalizmi benimsemesiyle bir denge 

yakalamıştır. 1933-1949 yılları arasında İstanbul Üniversitesi İktisadi Coğrafya ve 

İktisat Tarihi kürsüsünde çalışmalarda bulunmuştur. Disiplinlerarası nitelikteki 

düşünceleri ve eserleri ile ön plana çıkmıştır. Ayrıca Türkiye’de iktisadi zihniyet 

çalışmaları alanında yol gösteren öncü isimlerden biridir.259 Bu bağlamda o, “İktisat 

Sistemi ve İktisat İdeolojisi” başlıklı yazısı ile Ülgener’in (kendi tabiriyle) zihnindeki 

karanlığa ilk kibriti çakan kişi olmuştur. Ülgener, böylelikle iktisatla kültür ve sanat 

tarihinin birleştiği noktada iktisat zihniyetinin belirlendiğini keşfetmiştir.260 O güne 

kadar zihninde sürekli yüzen bilgilerle akademik hayatta yolunu tayin edememiş genç 

Ülgener’in kafası bu makale ile aydınlanmış ve zor bir yola adım atmıştır.  Girdiği bu 

yolda karşılaştığı zorlukları aşmasında Alman hocalarının rolü çok büyük olsa da 

                                                 
255 ÜLGENER, Sabri F., “Alexander Rüstow: Bir Fikir ve Aksiyon İnsanının Arkasından”, Makaleler, 

Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016, s.289. 
256 DİNÇASLAN, Mehmet, “Türkiye’de Ordoliberalist Bir İktisatçı-Filozof: Alexander Rüstow (1885-

1963)”, Erciyes Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, Sayı: 46, Temmuz-Aralık, 

2015, ss. 201-226, s. 203. 
257 ÜLGENER, “Alexander Rüstow: Bir Fikir ve Aksiyon İnsanının Arkasından”, Makaleler, s. 290. 
258 ÜLGENER, “Alexander Rüstow: Bir Fikir ve Aksiyon İnsanının Arkasından”, Makaleler, s. 290. 
259 DİNÇASLAN, “Türkiye’de Ordoliberalist Bir İktisatçı-Filozof: Alexander Rüstow (1885-1963)”, s. 

202,203. 
260 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 3., SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri 

F. Ülgener, s. 60., YILMAZ, Murat, “Sabri Fehmi Ülgener ve Muhafazakarlık”, Ed. YILMAZ, Murat, 

Sabri Fehmi Ülgener: Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 

Ankara, 2011, s. 50. 



55 

özellikle Weber’in bıçak sırtı konumunun aşılmasında Rüstow’un zoru kolaylaştıran 

yazı ve işaretlerinin payı herkesten fazla olmuştur.261 Bir anlamda onunla Weber ve 

Sombart arasında aracılık görevi üstlenen kişi Rüstow olmuştur. 

Alexander Rüstow için 1933 yılı hem sosyal hem akademik hem de özel 

hayatında yeni başlangıçlar yılıydı. “Nazilerin amansız düşmanı”262olarak Hitler ve 

partisinin iktidar olmasını engellemek amacıyla koalisyon hükümeti kurma girişimleri 

başarısızlıkla sonuçlanınca o yıl içinde, Yahudi olmamasına rağmen, Nazi ideolojisi 

karşıtı politik görüşleri sebebiyle, Hitler Almanya’sının gizli siyasi polis örgütü olan 

Gestapo (Geheime Staatpolizei) tarafından Berlin’deki evi aranmış, bu baskından 

sonra Berlin Yüksek Ticaret Okulu (Berliner Handelshochschule)’ndaki görevinden 

ve Almanya’dan ayrılmak zorunda kalmıştı.263 Yeniden kuruluş aşamasında olan 

İstanbul Üniversitesi’nden aldığı davet üzerine 20 Aralık 1933’te Edebiyat 

Fakültesi’nde göreve başladı.264 Burada Beşeri ve İktisadi Coğrafya ve Felsefe Tarihi 

derslerini verdi. 14 Aralık 1936 tarih ve 2/5719 sayılı kararname ile kurulan İktisat 

Fakültesi bünyesindeki İktisat Tarihi ve İktisadi Coğrafya Kürsüsü’nün başkanı olarak 

çalışmalarını sürdürdü. Sosyal ve akademik hayatında köklü değişiklikler yaşadı. Özel 

hayatında da 1933 yılının ayrı bir önemi vardı. Çünkü 9 Aralık 1933 tarihinde, kendisi 

gibi Ari ırka mensup bir Protestan olan ve Almanya’da dünyaya gelen Lorena Rüstow 

ile evlendi. Önceki iki evliliğinden altı çocuğu olan Rüstow’un, bu evliliğinden, 

Türkiye’de yaşadığı dönemde, 10 Mart 1943 tarihinde İstanbul Amerikan 

Hastanesi’nde, oğlu Hans Christoph Hellmut Rüstow dünyaya geldi.265 Rüstow ailesi 

yaklaşık 17 yıl boyunca Türkiye’de yaşadı.266 

Alexander Rüstow, Wilhelm Röpke’yle beraber Walter Eucken’in 

öğrencisidir.267 Alman iktisatçı Eucken, arkadaşları Franz Böhm ve Hans Grossman-

                                                 
261 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 64. 
262 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 61, 3. Dipnot. 
263 ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in 

Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, s. 140. 
264 ÜLGENER, “Alexander Rüstow: Bir Fikir ve Aksiyon İnsanının Arkasından”, Makaleler, s. 290. 
265 ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in 

Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, s. 140-145. 
266 ÜLGENER, “Alexander Rüstow: Bir Fikir ve Aksiyon İnsanının Arkasından”, Makaleler, s. 289. 
267 DİNÇASLAN, “Türkiye’de Ordoliberalist Bir İktisatçı-Filozof: Alexander Rüstow (1885-1963)”, s. 

204. 



56 

Doerth ile birlikte 1930’lu ve 1940’lı yıllarda Freiburg Okulu’nu kurmuşlardır. Bu üç 

araştırmacı, 1948 yılında Ordoliberalizm268 kavramındaki ORDO başlığı altında bir 

dergi yayımlamaya başlamışlardır. Zamanla bu dergi, Freiburg Okulu’nun temel yayın 

organı olarak anılmaya başlamıştır. Ordoliberalizm ya da diğer bir deyimle Alman 

neo-liberalizmi, Sosyal Piyasa Ekonomisi’nin temelini oluşturan bir düşünce 

hareketidir. II. Dünya Savaşı sırasındaki savaş ekonomisi ile ilgili deneyimlerin 

sonucunda geliştirilen düşüncelere dayanan Sosyal Piyasa Ekonomisi kavramı,269 

serbest fiyat oluşumu ve bireysel girişimciliği temel alır. Sosyal politikalara, 

vergilendirmelere ve devletin bireylerin hayatına müdahil olmasına olumsuz yaklaşan 

19. yüzyıl klasik liberalizminden farklı olarak devlete de rekabet mekanizmasının 

doğru ve düzenli işlemesini sağlamak için gerekli tedbirleri alma noktasında 

sorumluluk tanır. Böylelikle hürriyet fikriyle beraber düzen ve plan anlayışını 

bütünleştiren bir düşünceyi hedefler.270 Bir başka anlatımla Sosyal Piyasa Ekonomisi 

kavramı, rekabetçi bir ekonomi temelinde, sosyal ilerleme ile özgür girişimi 

birleştirmeyi hedefleyen düzenleyici bir politikadır.271 Rekabet mekanizmasını doğru 

işletmek için devletin vazifesi, yarışanlar arasında fırsat eşitliğini sağlamak ve 

korumakla sahayı monopolcü (tekelci) kuvvetlerden temizlemektir.272 Rüstow’a göre 

endüstriyel kapitalizm, 19. yüzyılda rekabeti kötüye kullanarak meydanı tekelci 

kuvvetlere bırakarak yozlaşmıştır.  Bünyedeki bu yozlaşma ve sorunlar, geçici 

tedbirlerle ya da sosyalizme verilecek tavizlerle çözülebilecek gibi değildir. Daha 

derin ve etkili çözüm yöntemlerine ihtiyaç vardır. Rüstow’a göre çözüm, “Sosyal 

Piyasa Ekonomisi” imkanlarıyla sağlanabilir. Böylelikle rekabet mekanizması sağlıklı 

bir şekilde işlerken, geçmişten bugüne tasfiye edilemeyen istila ve tahakkümün 

                                                 
268 Ordoliberalizm, devletin serbest piyasanın kendi teorik potansiyeline yakın sonuçlar üretmesini 

sağlama ihtiyacı üzerinde duran Alman ekonomik liberalizm modelidir. Walter Eucken, Franz Böhm, 

F. Meyer, K. Paul Hansel, Wilhelm Röpke, Alexander Rüstow, Leonard Milksch ve diğer bazı 

iktisatçılar görüşlerini uzun yıllar ORDO başlığı taşıyan bir dergi vasıtasıyla yayımlamışlardır. Böylece 

ordoliberalizm adı verilen bir akım ortaya çıkmıştır. https://tr.wikipedia.org/wiki/Ordoliberalizm 

(15.03.2021) 
269 DİNÇASLAN, “Türkiye’de Ordoliberalist Bir İktisatçı-Filozof: Alexander Rüstow (1885-1963)”, s. 

206,207. 
270 ÜLGENER, “Alexander Rüstow: Bir Fikir ve Aksiyon İnsanının Arkasından”, Makaleler, s. 293., 4. 

Dipnot. 
271 DİNÇASLAN, “Türkiye’de Ordoliberalist Bir İktisatçı-Filozof: Alexander Rüstow (1885-1963)”, s. 

207-208. 
272 ÜLGENER, “Alexander Rüstow: Bir Fikir ve Aksiyon İnsanının Arkasından”, Makaleler, s. 293. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Almanya
https://tr.wikipedia.org/wiki/Ekonomik_liberalizm
https://tr.wikipedia.org/wiki/ORDO
https://tr.wikipedia.org/wiki/Ordoliberalizm


57 

artıkları da bertaraf edilmiş olacaktır.273 Rüstow, serbest piyasanın düzenleyici 

kuvvetine inanmakla birlikte, piyasayı ve genel olarak iktisadi hayatı maddi 

gereklilikleriyle her şeye üstün tutan materyalist görüşe de şiddetle karşıdır. Onun 

hareket noktası, hür insan ve hür şahsiyet değerleriyle inşa edilmiş serbest bir sosyo-

ekonomik düzendir.274 Rüstow, insan-madde ilişkilerini elbette önemsemektedir. 

Ancak onun için ilk planda olan şey insan-insan ilişkisidir. İktisadi yaşamı, yani 

insanın madde ile olan ilişkisini, insan-insan ilişkilerine (sosyo-kültürel yaşama) 

yardımcı bir araç olarak ele almaktadır. 275  Ülgener’i en çok etkilediği nokta da budur.  

Ülgener’e göre Türkiye’de bulunduğu yıllar, eserlerini tamamlama ve 

olgunlaştırma noktasında Rüstow’a gerekli huzur ortamını sağlamıştır.276 Rüstow’un 

başyapıtı olan ve üç cilt olarak hazırladığı “Hâl-i Hâzırın Yerini Tayin” 

(Ortsbestimmung der Gegenwart-1950, 1952, 1957) adlı eser, “Dünya tarihinin 

neresindeyiz?” sorusuna verilen yanıtlardan oluşmaktadır. Türkçe çevirisi 

bulunmayan bu eseri bize Ülgener tanıtmıştır. Ülgener’in tarifiyle; kitabın ilk cildi, 

tarihte kuvvet ve tahakkümün ortaya çıkışını, ikinci cildi, hürriyetsizliğe karşı 

hürriyetin savaşını ve üçüncü cildi de tahakküm ve hürriyet arasında bugünkü 

dünyanın seçeceği yolu incelemektedir. Ülgener’e göre bu kadar kapsamlı bir konu, 

Sokrat öncesi felsefeden iktisat tarihine, sosyolojiye, iktisadi coğrafyaya, jeoloji, 

etnoloji ve 19.-20. yüzyılların tarihine kadar çeşitli bilim alanlarına sathi olmayan 

derin bir vukufiyete sahip olunmadan ele alınamaz. 277  

Mülteci hocaların Türkiye’ye kabul şartlarında, Türk dilini mümkün olan en 

kısa zamanda öğrenme ve kendi alanında ders kitabı yazma maddesi bulunmaktaydı.278  

İyi derecede, Eski Yunanca, Latince ve Fransızca, orta düzeyde de İngilizce bilen 

Rüstow, bulunduğu yıllar içinde Türkçe’yi öğrenme noktasında en fazla sıkıntı 

                                                 
273 ÜLGENER, “Alexander Rüstow: Bir Fikir ve Aksiyon İnsanının Arkasından”, Makaleler, s. 297. 
274 ÜLGENER, “Alexander Rüstow: Bir Fikir ve Aksiyon İnsanının Arkasından”, Makaleler, s. 291. 
275 DİNÇASLAN, “Türkiye’de Ordoliberalist Bir İktisatçı-Filozof: Alexander Rüstow (1885-1963)”, s. 

205. 
276 ÜLGENER, “Alexander Rüstow: Bir Fikir ve Aksiyon İnsanının Arkasından”, Makaleler, s. 290., 

NEUMARK, Boğaziçi’ne Sığınanlar, s. 77. 
277 ÜLGENER, “Alexander Rüstow: Bir Fikir ve Aksiyon İnsanının Arkasından”, Makaleler, s. 295. 
278 NEUMARK, Boğaziçi’ne Sığınanlar, s. 22. 



58 

yaşayan hoca oldu.279 Heidelberg Üniversitesi’nden almış olduğu davet üzerine 1949 

senesinde Türkiye’den ayrılarak Almanya’ya döndü ve Heidelberg Üniversitesi’nde 

Ekonomi ve Sosyal Bilgiler kürsüsünün başına geçti.280 

 Ord. Prof. Dr. Wilhelm Röpke (1899-1966) 

Türkiye’ye gelen Alman hocalar arasında bir iktisatçı olarak en fazla tanınan 

Röpke,281 10 Ekim 1899 tarihinde Almanya’nın Hannover kentinde dünyaya geldi. 

Yahudi olmayan ve Hristiyan-Protestan geleneği çerçevesinde yetiştirilen Röpke’nin 

zihin dünyası, Katolik görüşlere yakındı. I. Dünya Savaşı sırasında astsubay olarak 

Alman ordusunda görev yapan Röpke, bu savaşın tahribatından etkilenerek, iktisadi 

ve siyasi görüş olarak sosyalizmi benimsedi. Kendisini; “savaşın, gaddar ve aptalca 

ulusal gururun, hâkimiyet hırsının ve ahlaka yönelen her türlü kolektif öfkenin ateşli 

bir karşıtı” olarak tanımladı. Bir dünya savaşını ve sonuçlarını bilfiil tecrübe etmesi 

onu, savaşın nedenleriyle ilgili iktisat ve sosyoloji araştırmalarına yöneltti.282 

“Almanya’nın ilk ordinaryüs profesörlerinden biri olan Röpke,”283 Marburg 

Üniversitesi’nde ekonomi ve sosyoloji eğitimi aldıktan sonra, 1921’de Siyasal 

Bilimler bölümünde “Die Arbeitsleistug im Deutschen Kalibergbau Unter Besonderer 

Berücksichtigung des Hannoverschen Kalibergbau” (Alman Hannover Potas 

Madenciliğine Özel Önem Veren İş Performansı) adlı teziyle doktora eğitimini 

tamamladı. Ardından Eva Finke ile 1923 yılında evlendi ve üç çocuk sahibi oldular. 

Kısa bir iş tecrübesinden sonra 1924 yılında Jena Üniversitesi’nde doçentlik derecesini 

alarak buranın ekonomi kürsüsünde doçent unvanıyla göreve başladı. 1927 yılına 

kadar sürdürdüğü doçentliği süresince konjonktür teorileri üzerine çalışmalarda 

bulundu. 1929 yılında Marburg Üniversitesi’nde Almanya’nın en genç ekonomi 

profesörü olarak göreve başladı ve 1933 yılına kadar bu görevini sürdürdü. 1930 

yılında dönemin Almanya hükümeti işsizlik sorunlarına çözüm amacıyla Brauns 

                                                 
279 ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in 

Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, s. 147. 
280 ÜLGENER, “Alexander Rüstow: Bir Fikir ve Aksiyon İnsanının Arkasından”, Makaleler, s. 290. 
281 NEUMARK, Boğaziçi’ne Sığınanlar, s. 74., SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. 

Ülgener, s. 59, 2. Dipnot. 
282 ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in 

Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, s. 162,163. 
283 NEUMARK, Boğaziçi’ne Sığınanlar, s. 74. 



59 

Komisyonu’nu kurmuş ve komisyonun iktisadi politika danışmanlığı görevine de 

Röpke’yi atamıştı. Röpke, 1929 kriziyle birlikte başarısızlığını ispatlayan “Laissez 

Faire” anlayışını yani devlet müdahalesi olmaksızın piyasaların kendi kendine 

dengeye ulaşabileceği görüşünü reddederek dönemin ekonomik konjonktürünün 

canlandırılmasının ancak devlet yatırımlarına ağırlık verilmesiyle mümkün 

olabileceğini savundu ve önerilerini bu minvalde sundu. Ona göre, Merkez 

Bankası’nın ve devletin dahil olmadığı bir ekonomi, hümanist olmamasının yanı sıra 

yıkıcı bir ekonomidir. Bu görüş kendisini, anti-kapitalist ve devrimci bir yol olarak 

tanımladığı üçüncü yol arayışına itmiştir. Üçüncü yol çizgisinin temel amacı, sosyal 

adalet ve ahlaki değerlerin bilincinde olan bir yönetim şeklinin oluşturabileceği bir 

ekonomik istikrardır.284 Bu anlamda Röpke, sosyal piyasa ekonomisi kavramını şu 

sözlerle tanımlamaktadır; “piyasa ekonomisi her şey değildir. Sadece arz ve talebe 

değil, serbest fiyat ve rekabete dayalı daha yüksek bir genel düzen olması gerekir.”285 

Röpke, Hitler ve Nasyonal sosyalistlerin faşist politikalarının her zaman 

karşısında olmuştu. Öyle ki seçim döneminde Alman halkını aydınlatmak ve halkı bu 

diktatör sisteme karşı uyarmak adına Nazi karşıtı seçim broşürleri bastırarak bizzat 

dağıtmıştır. Nasyonal Sosyalizmin akla, özgürlüğe ve insanlığa karşı olduğunu 

düşünen Röpke, Hitler’in yönetimi devralmasında sonra Yahudi olmamasına rağmen 

erken emekliliğe zorlanmıştır. Çünkü Nasyonal sosyalistlerin amacı, yükseköğretim 

kurumlarının ve okulların en kısa zamanda yeni rejime sadakatle bağlı ve itaatkâr parti 

mensuplarıyla doldurulmasıydı.286 Aleni olarak siyasi ya da ırksal açıdan töhmet 

altında olmayan Röpke, vicdani kanaatleri nedeniyle Nasyonal sosyalizmi 

reddediyordu.287 İşte bunun için Almanya’nın o terör günlerinde bir meslektaşının 

cenazesi başında iken Almanya’yı terk etme kararı almış ve hürriyeti seçmiştir.288 

Önce Hollanda’ya, ardından İsviçre’ye gitmiş, burada zor durumdaki bilim 

                                                 
284 ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in 

Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, s. 163,164. 
285 YARDIMCI, Mehmet Emin-GENÇ, Sema Yılmaz, “Türkiye’de Sürgün Bir Alman Neoliberal: 

Wilhelm Röpke”, Sakarya İktisat Dergisi, Cilt: 5, Sayı: 1, Mart, 2016, ss. 48-58, s. 53. 
286 ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in 

Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, s. 165. 
287 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 59., 2. Dipnot. 
288 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 137,138. 



60 

adamlarının başka ülkelere geçişine önderlik eden patolog, Philipp Schwartz’ın289 

kendisini Türk yetkililere önermesiyle Türkiye’ye gelmiş ve 1933-1937 yılları 

arasında İstanbul Üniversitesi’nde dört yıl boyunca görev yapmıştır.290 İktisat 

enstitüsünün (fakülteye dönüştürülmeden) ilk başkanı Röpke olmuştur.291 O, 

Türkiye’de sosyal piyasa ekonomisi ve üçüncü yol düşüncesinin ortaya çıkmasına 

önemli rol oynamıştır.292 Kültür bilimleri, sosyoloji ve milli ekonomi gibi farklı 

alanlarda çalışmalar yapan Röpke’nin toplumsal düzenin özgürleşmesi ve sosyal 

piyasa ekonomisinin prensiplerinin düzenlenebilmesi için sunduğu reçete; ahlaki 

değerlerle kontrol edilen yaşam kültürüdür.293 W. Röpke’nin 1936 yılında yayımlanan 

Ekonomi İlminin Tekâmül Tarihi kitabı, özellikle de bu kitabın “Başlangıç” kısmı, 

iktisat teorisi tarihine merak saran Ülgener’in düşünce ufkunda derin etkiler 

bırakmıştır.294 Türkiye’den ayrılan mülteci iktisat hocalarının ilki olan Röpke, 

yaşamının son dönemlerini İsviçre’de geçirmiştir. 12 Şubat 1966 tarihinde İsviçre’nin 

Cenevre kentinde 66 yaşında vefat etmiştir.295 

 Ord. Prof. Dr. Gerhard Kessler (1883-1963) 

Gerhard Kessler, 24 Ağustos 1883 yılında, o dönem Doğu Prusya toprakları 

içinde kalan Wilmsdorf Köyü’nde, ari ırka mensup bir ailede dünyaya geldi. Babası 

Hans Kessler, Protestan bir rahipti ve Gerhard henüz bir yaşındayken babasının görevi 

dolayısıyla Berlin’e taşındılar. Bu vesileyle ortaokul ve lisede kaliteli bir eğitim alma 

imkanına sahip olan Kessler, Berlin ve Leipzig üniversitelerinde 1901-1907 yılları 

arasında tarih, iktisat, coğrafya ve sosyal bilimler alanlarında eğitim gördü.296 Romalı 

General Germanicus Julius Caesar Claudianus ve Roma tarihi (Die Tradition über 

                                                 
289 NEUMARK, Boğaziçi’ne Sığınanlar, s. 19. ve 53., KURUYAZICI, Nilüfer, “Farklı Bir Sürgün: 

1933 Türkiye Üniversite Reformu ve Alman Bilim Adamları”, Studien zur deutschen Sprache und 

Literatur (Alman Dili ve Edebiyatı Dergisi) Cilt:0, Sayı:11, Nisan 2012, ss. 37-50, s. 41. 
290 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 59., 2. Dipnot. 
291 NEUMARK, Boğaziçi’ne Sığınanlar, s. 75. 
292 ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in 

Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, s. 175. 
293 YARDIMCI-GENÇ, “Türkiye’de Sürgün Bir Alman Neoliberal: Wilhelm Röpke”, s. 51,52. 
294 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 347. 
295 ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in 

Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, s. 180. 
296 FİLDİŞ, Berna, “Gerhard Kessler’in Türkiye’deki Kent Sosyolojisi Çalışmalarına Katkıları”, Motif 

Akademi Halkbilimi Dergisi, Cilt:12 Sayı:25, Mart, 2019, ss. 254-266, s. 256. 



61 

Germanicus) üzerine hazırlamış olduğu tezini Leipzig Üniversitesi’ndeki Felsefe 

Fakültesi’ne sunarak 1907 yılında doktor unvanını aldı. Kessler, Alman Tarihçi İktisat 

Okulu çizgisindeydi. Bu bağlamda o, evrensel iktisat yasasını reddederek, toplumsal 

özgürlükleri merkeze almıştır ve insanın akıl, irade ve sorumluluk sahibi bir varlık 

olarak toplumu belirleme gücü olduğunu savunmuştur.297 Ülgener’in tabiriyle Kessler, 

sadece bir nazariyeci olmamıştır, aynı zamanda sosyal politika adamıdır.298 

1912 yılında 29 yaşındayken Jena Üniversitesi’nde içtimai siyaset ve iktisat 

ilmi profesörlüğü görevine başladığında aynı zamanda sosyal politika ve ulusal 

ekonomi kürsü başkanlığını da yürütmüştür. 1913 yılında Dorothea Rauff ile 

evlenmiştir. I. Dünya Savaşı’nın başlaması üzerine 1914-1918 yılları boyunca çeşitli 

askeri görevlerde bulunmuştur. 1919 yılında profesörlük unvanını almış ve 1926-1927 

eğitim yılında Leipzig Üniversitesi’nin sosyal siyaset kürsüsüne iktisat profesörü 

olarak atanmıştır. 1926 yılına kadar 15 sene boyunca bu görevini sürdürmüştür. 

Siyaset alanında aktif rol alan Kessler, Hitler rejimine karşı olan, sosyal liberal siyasal 

görüşün temsilcilerinin kurduğu Alman Devlet Partisi (Deutsche Staats Partei) adına 

çalışmalarda bulunmuştur.299 Saksonya Eyaleti Millî Eğitim Bakanlığı’nın talimatı 

üzerine 20 Mart 1933’te kendisine herhangi bir gerekçe gösterilmeden hem 

üniversitedeki görevine son verilmiş hem de profesörlük unvanı elinden alınmış300 ve 

emekliliğe zorlanmıştır. Faşist Nazi hükümeti tarafından üniversitedeki görevine son 

verilen ilk Alman Profesör olan ve bununla gurur duyduğunu ifade eden Kessler, Nazi 

hükûmetinin gizli polis teşkilatı tarafından hapse atılmış ancak babasının araya girmesi 

ve önemli mevkideki tanıdıkları sayesinde hapisten kurtulmuştur. Hapisten kurtulmuş 

olmasına rağmen sürekli takibatta olmasından duyduğu rahatsızlık ve toplama 

kamplarına kapatılmak endişesinin verdiği ruhi bunalımdan azade olmak için bir süre 

“Hansen” takma adıyla kaçak olarak hayatını sürdürmüştür. Meslektaşları Alexander 

Rüstow ve Wilhelm Röpke gibi Alman ırkına mensup olsa da artık Kessler’in de kendi 

                                                 
297 BAŞ, Muhammed Fazıl, “Gerhard Kessler’in Türkiye’deki Sosyoloji Anlayışına Katkısı”, Sosyoloji 

Dergisi, Dizi:3, Sayı:28, 2014, ss. 201-222, s. 203,204., FİLDİŞ, “Gerhard Kessler’in Türkiye’deki 

Kent Sosyolojisi Çalışmalarına Katkıları”, s. 256,257.  
298 ÜLGENER, Sabri F., “G. Kessler, ‘İçtimaiyata Başlangıç’” Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed 

Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016, s. 9. 
299 ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in 

Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, s. 229,230. 
300 NEUMARK, Boğaziçi’ne Sığınanlar, s. 80. 



62 

ülkesinde yaşayabilmesinin olanağı kalmamıştır.301  Türkiye ile yaptığı yazışmalara 

gelen olumlu cevaplar neticesinde 1933 yılında Türkiye’ye gelmiştir. Hukuk ve 

Edebiyat Fakülteleri’nde dersler vermiştir. 14 Aralık 1936 tarihinde kurulan İktisat 

Fakültesi’nin açılış dersini Almanca olarak yaptığı sırada Ülgener, bu dersi Türkçe’ye 

aktarmıştır.302  Sonrasında da İktisat Fakültesi’nde çeşitli dersler veren Kessler, İktisat 

Fakültesi Kütüphanesi’nin kurulması sırasında kitap fişlerini bizzat yazacak kadar303 

bu ülkeyi ve işini benimsemiş, emek vermiştir. Sosyal liberalizmi savunan304 ve 

Türkiye’ye göç etmeden önce de Almanya’da sanayileşmenin neden olduğu sosyal, 

ekonomik sorunları saptama ve sınıflar arası dengeyi gözeten çözümler üretme 

gayretinde olan Kessler, Türkiye’de de üniversite dışında özellikle işçilere yönelik 

çeşitli konferanslar vermiştir. Sosyal politikacı kimliği ile çalışmalarına Türkiye’de 

devam etmiş ve özellikle kent, kentleşme, sendikacılık, kooperatifçilik, sigortacılık 

gibi konulardaki birikimini Türk toplumu ile paylaşmıştır.305 Bakanlıklara kanun, 

yönetmelik hazırlanması noktasında danışmanlık yapmıştır. Türkiye’de birçok bölgeyi 

gezerek raporlar hazırlamıştır. Fritz Neumark’la birlikte İktisat Fakültesi 

Mecmuası’nın ilk sayısını da yine o hazırlamıştır.306  

Kessler, “İçtimaiyata Başlangıç” adlı kitabıyla Max Weber’i, Tönnies’ı ve 

Simmel’i Türk sosyolojisine tanıtmış, o dönem Türkiye’de bağlı kalınan Durkheim 

sosyolojisinin tam aksi bir anlayışı gündeme getirmiştir. Ülgener, bu iki anlayışı ifrat-

tefrit olarak niteleyerek orta yol bulunmasının gerekli fakat kolay olmadığını 

belirtmektedir.307 Ona göre Kessler’in temsil ettiği sistem tam da bugünün 

sosyolojisidir. Sosyolojiyi, bugünün sosyal olaylarını araştıran sınırları belli bir 

disiplin olarak betimleyerek onu, üzerine sosyoloji etiketi yapıştırılmış tarihi, 

psikolojik, felsefi ilimlerin gelişigüzel bir havzası olmaktan kurtarmıştır. Bir anlamda 

                                                 
301 ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in 

Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, s. 231,232. 
302 ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in 

Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, s. 87. 
303 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 58, 3. Dipnot. 
304 TUNA, Orhan, “Kessler Hocanın Ölümü”, İstanbul Üniversitesi, İktisat Fakültesi Dergisi, ss. 11-18, 

s. 14, https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/9365 (28.12.2021) 
305 FİLDİŞ, “Gerhard Kessler’in Türkiye’deki Kent Sosyolojisi Çalışmalarına Katkıları”, s. 254. 
306 BAŞ, “Gerhard Kessler’in Türkiye’deki Sosyoloji Anlayışına Katkısı”, s. 205. 
307 ÜLGENER, “G. Kessler, ‘İçtimaiyata Başlangıç”, Makaleler, s. 6. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/9365


63 

bu ilmi sarahate ulaştırmıştır. Anlayışında davranışçı kuramın temayülleri 

hissedilmekle birlikte toplumsal ilişkileri “insanlar arasında akla dayanan ve 

muayyen bir gaye güden davranışlar” olarak nitelemektedir.308 Çünkü o, sosyolojiyi 

bir cemiyet ilmi olarak telakki eder ve doğal grupları -klan, kabile- etnoloji ilminin 

sahasına bırakır. Ona göre sosyal hayat, beşerin toplum üzerinde şuurlu bir reaksiyon 

devresine girmesinden sonra başlayabilmiştir.309 Kessler’in Türk akademik ortamına 

kazandırdığı en önemli husus, sosyoloji ve sosyal politika çalışmaları ile Türkiye’de 

toplumu merkeze alan bir araştırma yöntemi ve programı önermesi, Avrupa’nın 

ilerlemesini sağlayan iktisadi ve teknik şeyleri alımlarken onların düştüğü toplumsal 

hatalardan, saptıkları yanlış yollardan kaçınmayı öğrencilerine öğretmesi ve bu bilgiler 

ışığında Türkiye’nin sorunlarına dair bilgi ve çözüm yolları üretecek pratik 

sosyologlar yetiştirmeyi görev addetmesidir. Böylelikle onun yetiştirdiği öğrenciler 

tek bir alana sıkışmamış, mesela Sabri Ülgener, iktisadi hayatı kültürel boyutlarıyla 

ele alırken, Orhan Tuna gibi diğer isimler daha çok sosyal politika çalışmalarına ağırlık 

vererek Türkiye’nin sorunları üzerine eğilmişlerdir.310 

Kessler, Almanya’daki sosyal liberalizmden neşet eden hürriyetçi kolektivizm 

anlayışına sahiptir.311 Bu anlayış, sosyal hayatta ahlak ilkesini temele alan bir 

kolektivizmi benimsemekte ve bireyin devletin ya da toplumun içinde siyasi veya 

iktisadi olarak yok olmasının karşısında durmaktadır.312 Dönemin Almanya 

müsteşarına yazdığı bir mektup nedeniyle 19 Haziran 1939 tarihinde Alman 

vatandaşlığından çıkartılmıştır. Yenilenen ikamet izninde artık “Haymatloz” 

(vatansız) yazsa da ülkesini seven biri olarak Türk vatandaşlığına geçmeyi de 

düşünmemiştir. Türkiye Cumhuriyeti, onun İstanbul Üniversitesi’ndeki başarılı 

çalışmaları ve Türk sendikacılığının kuruluşu esnasındaki çalışmaları nedeniyle 1951 

yılına kadar ülkede pasaportsuz olarak kalmasına, görevine devam etmesine izin 

vermiştir.313  

                                                 
308 ÜLGENER, “G. Kessler, ‘İçtimaiyata Başlangıç” Makaleler, s. 8,9. 
309 ÜLGENER, “G. Kessler, ‘İçtimaiyata Başlangıç” Makaleler, s. 11. 
310 BAŞ, “Gerhard Kessler’in Türkiye’deki Sosyoloji Anlayışına Katkısı”, s. 216-219. 
311 BAŞ, “Gerhard Kessler’in Türkiye’deki Sosyoloji Anlayışına Katkısı”, s. 201. 
312 BAŞ, “Gerhard Kessler’in Türkiye’deki Sosyoloji Anlayışına Katkısı”, s. 214. 
313 ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in 

Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, s. 250,251. 



64 

Hitler ideolojisine karşı çıkan saf kan bir Alman olan Kessler, sosyal 

sorumluluk bilinci güçlü, kazancını muhtaçlarla paylaşan, din ve etnisite ayrımı 

yapmadan evini fakir talebelere açan ve onlara yardımcı olmaktan büyük zevk alan bir 

insandı.314 1951’de Almanya’ya dönen Kessler, burada Türk-Alman Dostluk 

Derneği’ni kurdu ve Türkiye’ye olan minnetini bu dernek aracılığıyla Türkiye’den 

gelen öğrencilere yardımcı olarak, Türkiye ile ilgili olumlu düşüncelerini anlatan 

çeşitli yazılar kaleme alarak ve konferanslar düzenleyerek sundu.315 Türk milleti için 

“aziz ve şövalye millet” tanımını kullanan Kessler, 1963 yılında Batı Almanya’nın 

Kassel şehrinde, yaşlı bakım evinde vefat etti.316 

Dünyanın ve Türkiye’nin zor fakat her açıdan bir o kadar da verimli 

dönemlerinin müşahitleri olan bu insanlarla tanışma fırsatı, Ülgener ve Türkiye için 

büyük şans olmuştur. Sayar’a göre Alman hocalar, sergilemiş oldukları tutum ve 

davranışları, sohbetleri ve özellikle bilim ahlaklarıyla Ülgener’i derinden etkilemişler, 

adeta onun zihninde bir ihtilal yaratmışlardır.317 O, Alman hocalardan devraldığı 

entelektüel mirası, kendi özgün çalışmalarıyla bir ileri boyuta taşımıştır.318 Onun 

Alman hocalardan temelde öğrendiği en önemli şey ise bireyin özgürlüğünün kıymeti 

ve insan için nefes almak ne kadar hayati ise bilim için özgür ortamın da o kadar hayati 

değeri haiz olduğudur. 

Ülgener, akademik hayatının bir dönemini (1947-1948) geçirdiği Harvard’da, 

J. A. Schumpeter ve Alvin. H. Hansen’den de insani ve ilmi anlamda etkilenmiştir. 

Dönemin usta iktisatçıları olan bu kişilerin seminerlerine katılan Ülgener, J. A. 

Schumpeter’den iktisadi analiz tarihini, A. Hansen’den Keynes iktisadının temellerini 

öğrenmiştir.319 Schumpeter’in “inkişaf” adını verdiği dinamik iktisadi nazariyesine 

göre; iktisadi yaşam belli bir denge durumundayken bizzat kendi içinden doğan 

birtakım kuvvetlerin -ki bunlar özellikle müteşebbislerdir- etkisiyle mevcut durumdan 

                                                 
314 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 58, 3. Dipnot. 
315 ARSLAN, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: Gerhard Kessler’in 

Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, s. 252. 
316 TUNA, “Kessler Hocanın Ölümü”, https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/9365 

(28.12.2021) 
317 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 57. 
318 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 61, 3. Dipnot. 
319 SAYAR, “Sabri F. Ülgener (1911-1983) Türk İktisatçı ve Sosyoloğu”, s. 15. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/9365


65 

kayarak yeni bir denge durumuna doğru ilerler. Üretim teknik ve terkiplerine hemen 

uygulanabilecek yenilikler öncelikle sınırlı sayıda dinamik müteşebbis/girişimci eliyle 

gerçekleştirildikten sonra daha geniş kitlelerin bunları taklit etmesiyle eskisi yerine 

yeni bir denge durumuna ulaşılmış olmaktadır. Bu nazariye iktisadi olduğu kadar 

sosyolojik ve psikolojik bir izah tabanına yerleşmiştir.320  Ülgener bu teorisinden ve 

Schumpeter’in sosyal bilimciliğinden oldukça etkilenmiş, onu ilimle insanlığı 

birleştirmesi açısından ideal bir tip kabul ederek kendine örnek almıştır.321 

Hansen ise dersleri ve sohbetleriyle Ülgener’e hocalık tecrübesi bağlamında 

etkili bir rol-model olmuştur. Hansen’i, derslerinde en çetrefilli konuları ustaca 

yumuşatan ancak asla sathiliğe düşmeden berrak bir akıcılığa kavuşturan hoca olarak 

tanımlayan Ülgener, kendisi de hocasının bu yönünü derslerinde başarıyla tatbik etmiş, 

öğrencilerine iktisat dersini sevdirmiştir. Döneminde Keynesci görüşle makro-

ekonominin zirvesini temsil eden Hansen, Ülgener’in yurda döndükten sonra kaleme 

aldığı “Milli Gelir, İstihdam ve İktisadi Büyüme” adlı çalışmasının da fikir ve ilham 

kaynağı olmuştur.322 

Almanca bilmesi hasebiyle, Sombart’ın ve özellikle Weber’in eserlerini iyi 

tanıyan323 Ülgener, Sombart’tan zihniyet ve kapitalizmin gelişme aşamaları324 

hakkındaki ilk fikirleri almıştır. Sombart, manevi ilim metotlarını iktisat tarihi 

araştırmalarına dahil ederek büyük bir yeniliğin öncüsü olmuştur. Ona göre; her 

ekonomi sistemi üç unsurdan meydana gelir. Zihniyet, hukuk düzeni ve teknik. Bu 

sistemin öznesi de insandır. Her dönemin insanının zihniyeti farklı olacağından 

ekonomi tarihi ve zihniyetini anlamada manevi amillerin rolü çok büyüktür.325 

Böylelikle iktisat zihniyeti ile kapitalizm arasındaki bağa Sombart’la dokunan 

Ülgener: “Konuya ilk onunla yanaşmış olmayı kendim için bugün de mutlu bir tesadüf 

                                                 
320 ÜLGENER, Sabri F., “Joseph A. Schumpeter”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin 

Yayınları, İstanbul, 2016, s. 168,169. 
321 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 99,100. 
322 ÜLGENER, “Alvin H. Hansen (1887-1975)”, Makaleler, s. 467,468. 
323 NEUMARK, Boğaziçi’ne Sığınanlar, s. 128. 
324 ZORLU, Abdülkadir, “Sabri Ülgener’i Okumak: Sosyal Tarih, Osmanlı İktisat Faaliyetlerinin ve 

Zihniyetinin Ortaçağlaşması, Tasavvuf, İslam ve Kapitalizm”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi 

Ülgener: Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011, s. 

251. 
325 ÜLGENER, Sabri F., “‘İktisat Felsefesi’ Tarihinde Werner Sombart’ın Yeri ve Şahsiyeti”, 

Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016, s. 59-61. 



66 

sayarım...Fakat arkasından gelen Max Weber!”326 diyerek, zihniyet çalışmalarını bina 

ettiği ana kaynağın Max Weber olduğuna dikkat çekmiştir. 

Max Weber’in, metodoloji anlamında Sabri Ülgener’e en temel etkisi, onun 

‘anlamacı’ metodudur. İnsanın olduğu yerde anlamacı yöntemin açıklayıcı yönteme 

önceliğini327 savunan Ülgener, sosyolojinin değerden bağımsız (value-free) bir 

boyutunun olduğu tezini de Weber’den almıştır. İktisatla sosyal arasındaki bağın en 

vazıh açıklamasını da onda bulan Ülgener, dinin ekonomiye etkisinden yola çıkarak; 

iktisattan sosyolojiye oradan tarihi gerçekliklere uzanarak bu üç alan üzerinde, 

birbirlerinin sınırlarına tecavüz etmeden çözümlemeler getirmeye çalışmıştır. 

Weber’in “ideal tip” kavramsallaştırmasını eleştirmesine rağmen zaman zaman 

kendisi de çalışmalarında bu kavramı ya da yakın kavramları328  kullanmıştır.329 

Weber’in ampirik tezinden ve kavramlarından büyük oranda etkilenen Ülgener, 

yaygın olarak Weber’in Osmanlı-Türk tarihi içindeki takipçisi ve temsilcisi olarak 

nitelendirilmiştir.330 Tuna’ya göre; Türkiye’de Weber’in sosyolojik görüşlerini en iyi 

şekilde tahlil ve tenkit eden ve bu fikirleri geliştiren Ülgener’dir.331 Akyol’a göre bizim 

Weber’imiz332 olan Ülgener,333 Türkdoğan’a göre de “Türkiye’de Weberci görüşün 

senyör temsilcisidir”334 

                                                 
326 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 3,4. 
327 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 265. 
328 “Aslında Ülgener, (…) her ne kadar ‘ideal tip’e yakın bir anlamda kullansa da kendi 

kavramsallaştırmasına ‘ideal tip’ demeyi tercih etmez; bunun yerine daha çok (…) kimi zaman ‘yüz 

çizgileri’, kimi zaman ‘portre’ (…), kimi zaman da ‘karakter çizgisi’, ‘çehre’ ya da ‘insan tipi’, hatta 

‘fizyonomi’ ve ‘model’ gibi kavramlara başvurur.” DEMİRHAN, Ahmet, “Hatlar, Portreler, Çehreler 

ve Renkler Ortasında ‘Püriten’ ve Ülgener”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: Küreselleşme 

ve Zihniyet Dünyamız, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011, s. 143. 
329 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 256. 
330 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 299. 
331 TUNA, “Sabri Ülgener ve İki Eseri”, s. 372,373. 
332 AKYOL, Taha, “Saddam ve ‘Akıl’”, https://www.milliyet.com.tr/yazarlar/taha-akyol/saddam-ve-

akil-5362271?sessionid=2 (13.07.2022) 
333 Ülgener’in dedesi Nakşibendi şeyhi, babası Cumhuriyet döneminin ilk müftüsü olup metafizik 

dünyanın irrasyonel ilmiye sınıfına mensupken; anne tarafı Ali Fuat Cebesoy, Kazım Karabekir gibi 

şahıslardan müteşekkil, fiziki dünyanın rasyonel seyfiye sınıfındandır. Bu iklimde yetişen Ülgener, tıpkı 

sofu bir anne ve seküler bir babanın çocuğu olan Weber gibi bu diyalektikten önemli sentezler elde 

etmiştir. Onun Weber’in görüşlerine yaklaşması ve Türk Weber’i olarak anılmasında bu faktör de göz 

önünde bulundurulabilir.  
334 TÜRKDOĞAN, Orhan, Max Weber Günümüzde ve Türkiye’de Weberci Görüşler, Türk Dünyası 

Araştırmaları Vakfı Yayını, İstanbul, 1985, s. 12. 

https://www.milliyet.com.tr/yazarlar/taha-akyol/saddam-ve-akil-5362271?sessionid=2
https://www.milliyet.com.tr/yazarlar/taha-akyol/saddam-ve-akil-5362271?sessionid=2


67 

1930’lu yıllarda Türk sosyal bilimleri Durkheim-Gökalp çizgisi üzerindeydi ve 

din-ekonomi ilişkileri sosyolojik yönden ele alınacak bir konu olarak kabul 

görmüyordu. Ülgener, Batı’da Sombart’tan zihniyet ve kapitalizmin gelişme 

aşamalarını, Weber’in Protestanlık tezi çözümlemesini, Pirenne’nin orta çağın 

oluşumu ve kapitalizmin ortaya çıkışı konusundaki tezlerini alırken; Doğu’dan 

Mevlâna, İbn Haldun ve Ahmet Cevdet Paşa’nın tarih felsefesi ve toplum anlayışından 

etkilenerek, Doğu ile Batı arasında bir sentez yakalamıştır. Sosyoloji/iktisadi sosyoloji 

anlayışını bu minvalde geliştirmiş,335 Türk Sosyal Bilimleri’nde Weber-Ülgener 

çizgisini oluşturmuştur.  

Ülgener, Weber’den büyük oranda etkilense de onu aynen takip etmemiştir. O, 

Weber gibi zihniyet oluşumunu sadece dini ilmihal kitaplarıyla kısıtlamayarak diğer 

sosyo kültürel koşulları da işin içine katmış, Weber’in eksik bıraktığı yönleri 

tamamlamış, bu konuda Weber’den öne geçmiştir.336 Norm ile reelin, olan ile olması 

gerekenin, ahlak ile zihniyetin çatışması, onun entelektüel uğraşının temel çıkış 

noktasını teşkil etmiştir.337 

1.4. Metodolojisi 

Metodoloji, bir olgunun aslına en uygun bilgiyi elde etmenin yöntemidir. 

Ancak her metodoloji, kullandığı yöntem ya da araçlar itibariyle ele aldığı olguyu 

yeterince açıklayamayabilir. Bu noktada çeşitli eleştiriler alması doğaldır. Bu anlamda 

Ekonomi bilimi, Ricardo’nun338 ekonomik konulara yaklaşımda benimsemiş olduğu 

                                                 
335 ZORLU, “Sabri Ülgener’i Okumak: Sosyal Tarih, Osmanlı İktisat Faaliyetlerinin ve Zihniyetinin 

Ortaçağlaşması, Tasavvuf, İslam ve Kapitalizm”, s. 251., AKSOY, Ahmet, “Sabri Ülgener Bağlamında 

Türkiye’de Zihniyet Dönüşümü ve İktisadi Zihniyet”, Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Genel Sosyoloji ve Metodoloji Anabilim Dalı, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Denizli, 

2018, s.52. 
336 ZORLU, “Sabri Ülgener’i Okumak: Sosyal Tarih, Osmanlı İktisat Faaliyetlerinin ve Zihniyetinin 

Ortaçağlaşması, Tasavvuf, İslam ve Kapitalizm”, s. 252. 
337 ÖZKİRAZ, “Sabri Ülgener’de Zihniyet Analizi”, s. 24. 
338 “1772 yılında Londra’da doğan David Ricardo, Hollanda’dan İngiltere’ye göç ettikten sonra 

borsadan servet yapan bir Sefarad Yahudi’si kapitalistin oğluydu. Otuz yaşına gelmeden çok zengin bir 

adam olan genç Ricardo, borsada babasının olduğundan da başarılıydı. 1823’te elli bir yaşındayken ani 

bir rahatsızlık sonucu öldü. (…) Ricardo’nun kapitalizmin nasıl işlediğine ilişkin soyut bir model kurma 

ve sonra bütün mantıksal yansımalarını tanımlamadaki yeteneği kendi zamanında rakipsizdi. Üstelik, 

onun iktisadi kuram oluşturduğu metodu günümüze kadar iktisat kuramına hâkim olan tümdengelimli 

iktisadi modeller tarzını yerleştirdi. Adam Smith gibi o da hem radikal Marksist hem de muhafazakâr 

neoklasik iktisadi kuram oluşturma gelenekleri üzerinde 19. yy’ın kalan bölümleri ve 20. yy. boyunca 



68 

şekli-soyut modelleri yöntem olarak tercih ettiğinden sosyolojiden gittikçe 

uzaklaşmıştı. Bu durum, geleneksel ekonomi biliminin dışında kalan iki bilimsel 

çevreden; Alman Yeni Tarihçi Okulu’ndan ve Marksist politik ekonomi anlayışından 

yoğun eleştiri aldı. Ülgener’in de beslenmiş olduğu Alman Tarihçi Okul’a göre, 

ekonomik olaylara ilişkin gerçek ancak bir kez gözlenebilir ve gözlenen bu bireysel 

tarihi olaylardan genel yasalara (tümevarım) ulaşılabilir.339  

Homoeconomicus yani ekonomik insan; tüm düşünce ve davranışlarını 

ekonomik çıkarlarına uygun olarak ayarlayan, hayatı sadece üretmek ve tüketmekten 

müteşekkil kabul ederek başka hiçbir değer kaygısı taşımayan insan tipini ifade eden 

bir kavramdır.340 Ülgener’e göre klasik iktisat bilimi, araştırmalarında insanı sadece 

bir homoeconomicus olarak göz önünde bulundururken, klasik iktisatçı da iktisat 

ilmini, diğer pozitif ilimlerin seviyesine yükseltmeye çalıştığından,  harici/maddî 

(somut sınanabilir) varlıkların mesela  sermaye ve para miktarlarının bir taraftan diğer 

tarafa akışını gözden geçirmek istediği için tetkiklerinde insan unsurunu aradan 

çıkarmıştır. Aslında klasik iktisatçı bu yolu tercih ederek, bir anlamda kendi konusunu 

tecrit ettiğinin farkında olmamıştır. Ülgener, insanı mekanikleştiren, onu tözünden ayrı 

ve ikincil konuma iten (sırf) Marksist ve Neo klasik iktisadi yaklaşımları eleştirmiştir. 

Ona göre bu maddeci yaklaşımlar, iktisat biliminde zihniyet meselesini uzun zaman 

geri plana itmiştir.341 Böylelikle ortaya koyduğu tanı ve tespitler realiteden uzak, soyut 

ve temelsiz faraziyelerden ibaret kalmaya mahkûm olmuştur. Ülgener’e göre bunu 

bertaraf etmenin yolu, gelişme seyrini, zihniyet tezahürlerinin hiçbir zaman sona 

ermeyen daimî istihalelerine uydurmaktır.342 Türk iktisat sosyolojisinde insan 

faktörünü ekonomiye dahil eden ilk iktisat bilimci Sabri Ülgener olmuştur. O, her 

ekonomik olayın aynı zamanda sosyal bir olay olduğunu düşünüyordu. Bu düşünceye 

ulaşmasına vesile olan Alman Tarihçi Okulu’nun düşün dünyasına önce Sombart’ı 

                                                 
güçlü bir etki bıraktı. Tartıştığı temel kuramsal konular; kâr ve rant kuramı, değer kuramı, uluslararası 

ticarette göreli üstünlük kuramı ve Malthus’un bolluk kuramıydı.” Ayrıntılı bilgi için bkz. 

https://akademikokumalar.wordpress.com/2013/12/24/david-ricardo-1772-1823/ (04.07.2021), benzer 

bilgiler için bkz: ÜLGENER, Milli Gelir, İstihdam ve İktisadi Büyüme, s. 9-11. 
339 ERKAN, Hüsnü, “Ekonomi Sosyolojisinin Kuramsal Temelleri”, Ekonomi Sosyolojisi, Ed. 

BOZKURT, Veysel-GÜNEŞ, Fatime, Anadolu Üniversitesi Yayını, No: 2303, Eskişehir, 2018, s. 22. 
340 KİRMAN, Din Sosyolojisi Sözlüğü, s. 93. 
341 ÜLGENER, “İktisadi Hayatta Zihniyetin Rolü ve Tezahürleri”, Makaleler, s.19-21. 
342 ÜLGENER, “İktisadi Hayatta Zihniyetin Rolü ve Tezahürleri”, Makaleler, s. 25. 

https://akademikokumalar.wordpress.com/2013/12/24/david-ricardo-1772-1823/


69 

keşfederek bu kanaldan da Weber'e ulaşarak yakınlaştı.343 İnsanı anlama noktasında 

açık bir yöntem benimseyen bu okulun ayak izlerini geriye doğru takip ettiğinde 

karşısına, insan davranışının gerisinde ‘ruh’un varlığına işaret eden Neokantçı iki 

filozof; Dilthey ve Rickert çıktı. Buradan da Hegel’in farklı geist344 kavramlarını 

keşfetti. Dinin toplumsal işlevini anlamada Hegel’in ‘objektif fikri’ yolunu aydınlattı. 

Zira bu kavramdan hareketle tarih içinde kültürler, devirler ve zihniyetlerin 

araştırılması mümkün hale geliyordu. Düşünce tarihi içinde yaptığı yolculuğuna 

devam eden Ülgener, Kant’a ulaştı. Kant’ın görüşlerinde bulduğu objektif bilgi (doğal 

gerçeklik) ve subjektif bilgi (ruhi gerçeklik) ayrımı onun mihenk taşı oldu. Artık 

yürüdüğü yolda bir ölçüye sahipti. Tekrar Hegel’e ulaştığında, onun kendisinden 

sonraki düşünürlere, kültür bilimlerinin esaslarını tespit noktasında sunduğu katkıları 

daha iyi anladı.  Dilthey’ın, birçok anlam karmaşasını sona erdiren, objektif bilginin 

açıklanabilirliği ile subjektif bilginin anlaşılabilirliği noktasındaki o müthiş ayrımı 

yolunu aydınlattı. Böylelikle Alman Tarihçi Okulu mensuplarının Kant-Rickett 

bağlamında, her halk veya ulusun kendine özgü bir kapsam içerisinde belirli bir zaman 

ve zeminde incelenmesini hedeflediklerini gözlemledi. Bu noktada önüne çıkan bir 

sorunu: “kültür bilimlerinin araştırma alanına giren konuların nasıl 

objektifleştirileceğinin cevabını” Weber’de buldu. Artık Weber sosyolojisinin 

epistemolojik temellerinden hareketle Osmanlı-Türk iktisadi zihniyet dünyasının 

köklerini kuşatabilirdi.345 İnsan merkezli, anlamaya dayalı tarihi ampirizm 

çerçevesinde akademik araştırmalarını yürüten Ülgener’in teoriye yaklaşımı, ultra-

ampirist değildi.346  

Ülgener’e göre ne kadar maddi ve reel görünürse görünsün her hadisenin 

arkasında manevi bir amil vardı. Bu manada Osmanlı ekonomik düzeninin 

kapitalistleşememesinin arkasında da manevi amillerin gücü vardı.347 Dolayısıyla o, 

İktisat teorisinin, insanı sadece iktisadilik prensibinden hareket eden bir homo 

                                                 
343 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 251. 
344 Hegel yorumunda geist kavramı üç farklı anlamdadır. Transandantal, ontolojik ve toplumsal…, 

Ayrıntılı bilgi için bkz: WİLLİAMS, Robert R., “Hegel’in Geist Kavramı”, Çev. BAL, Metin, Alman 

İdealizmi, Ed. ATEŞOĞLU, Güçlü, Doğu Batı Yayınları, İstanbul, 2013, s. 524-544. 
345 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 62,63. 
346 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 249. 
347 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 317. 



70 

economicus olarak ele almasını eleştiriyordu. Ona göre iktisat ilmi, insanın sadece 

izleyici durumunda olmayıp bizzat aktif rol oynadığı sosyal bilimlerdendir.348 İktisat 

ilminde takip edilecek metotlardan ilki; gözlemdir. Bu gözlem anket, monografi usulü 

ya da istatistik ile sağlanabilir. İkinci olarak elde edilen gözlem verilerinin sebep ve 

sonuçlarını birbirine bağlayarak aralarındaki ilişkinin türünü ve yönünü tayin etmektir. 

Ancak bu işlem sırasında arızi olanla kalıcı olanı, tikel olanla umumi olanı 

ayrıştırabilmek için üst düzey zihni ameliyeler gerçekleştirerek genel sonuçlara 

ulaşılmalıdır. Son olarak ise ulaşılan bu genel sonuçlardan tekrar etmesi imkân 

dahilinde olanları bir kanun halinde ortaya koyarak ifade edebilmektir.349 Bu metot, 

İktisat metodolojisi ile İktisat sosyolojisinin verilerinden bir senteze ulaşmayı gaye 

edinmektedir.  

 İktisatla sosyolojiyi objektif olarak ayırmayı başarabilen Ülgener, iktisat 

biliminin insan-madde ilişkisi ile sınırlarını daraltan açıklamaya dayalı yöntemi 

yerine, somut olgular karşısında insan-insan ilişkisine yönelmeyi daha gerçekçi 

bulmuştur.350 Sayar’a göre; Ülgener ne milli iktisat ne siyasal İslami iktisat ideolojisi 

için bir taslak peşinde olmuştur.351 Dönemin Türkiye’sinin ekonomik şartlarını göz 

önünde bulundurarak azgelişmişliğin kısır döngüsünden kurtulmada devlete düşen 

görevin yine dönemin en makul çözümü olarak görülen Keynesyen politikaları takip 

etmek olduğunu savunmuştur. Zira Keynesyen iktisadi politika, hem 1950’lerin 

Türkiyesi’nin ihtiyacı olan tam istihdama geçişin yolunu gösteriyor hem de 

1880’lerden beri aranan korumacı iktisat politikaları için sağlam bir zemin sunuyordu. 

Tüm bunların gerisinde Ülgener’in iktisadi korumacılığı tekelinde bulunduran 

Durkheim-Gökalp düşüncesine çekidüzen verme isteği de muhtemeldir.352 Çünkü 

Ülgener, kendi döneminde sosyal bilimlerde hâkim Durkheim-Gökalp pozitivist 

paradigmasına karşı Alman tarih okulunun Weber-Sombart’la ele aldığı anlamacı-

yorumlamacı paradigmayı kullanmayı tercih etmiştir.353  

                                                 
348 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 230,231. 
349 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 248. 
350 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 369. 
351 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 108, 1. Dipnot. 
352 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 108. 
353 YILMAZ, “Sabri Fehmi Ülgener ve Muhafazakarlık”, s. 49. 



71 

Ülgener Türkiye’de bir geçiş dönemi iktisatçısıdır354 ve ülkesinin ekonomik 

geri kalmışlığına son verecek rasyonel bir formül arayışındadır. O, iktisadi bakımdan 

gelişmiş Batı dünyasının teorilerinin yanında, özgün modeller de üretilebileceğini 

düşünmüştür. Türk sosyal bilimler geleneğinde anlamacı yöntemi ilk kullanan 

iktisatçı355 olan Ülgener, Darülfünundaki hocalarından aldığı kaliteli ve yetkin eğitim 

neticesinde akademik hayatının ilk yıllarında olması gereken üzerinde oldukça fazla 

duran, idealist ve liberal bir kişiliğe sahipti. 1930’lara devreden Osmanlı bakiyesinin 

boyutlarına da hâkim olan Ülgener, gerçekle yüzleşti, zaman geçtikçe norm ile reelin 

arasındaki derin boşluğun kapanacağına olan inancını yitirdi. Elindeki normlar, 

Osmanlı-Türk iktisadi zihniyet dünyasının birey-piyasa ilişkilerine uymadı. 

Karamsarlığa kapılmayarak Türk iktisadi bireyi için yeni bir arayış içine giren 

Ülgener, aradığını Harvard’da Hansen’in iktisat derslerinde buldu ve korumacı-

devletçi politikaların Türkiye’nin reel şartlarına uygun olduğu kanaatine vardı.356 Ona 

göre; Keynesyen politikalar bireyin iktisadi özgürlüğüne zarar vermeden kamu 

girişimleri ve özel sektörün birlikte yol aldığı bir ekonomi sistemiydi. Bu sistem, 

Türkiye’de sağlıklı birey-piyasa ilişkilerinin oluşması için bir ara yoldu. Ancak 

Ülgener, bu zorunlu aşamanın, politikanın popülist eylemleri neticesinde akamete 

uğradığını, irrasyonalizmin rasyonalizme galip geldiğini üzülerek müşahede etti.357 

Buna rağmen bilimsel bilgiden umudunu kesmeyen Ülgener; Röpke’den mülhem,358 

iktisat biliminin herhangi bir sınıf ya da ideolojinin etki alanında bulunmaması 

gerektiğini şu sözlerle dile getirdi: “En iyisi ve en doğrusu iktisat ilminin burjuva 

türüne de Marksist kanadına da ulusçusuna da kapıyı sımsıkı kapalı tutmaktır.”359  

                                                 
354 SAYAR, Ahmed Güner, “İktisadi Liberalizm Karşısında Sabri Ülgener”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri 

Fehmi Ülgener: Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 

2011, s. 122. 
355 ÖZKİRAZ, “Sabri Ülgener’de Zihniyet Analizi”, s. 4. 
356 SAYAR, “İktisadi Liberalizm Karşısında Sabri Ülgener, s. 109,110. 
357 SAYAR, “İktisadi Liberalizm Karşısında Sabri Ülgener”, s. 114-116. 
358 Röpke, “Ekonomi İlminin Tekâmül Tarihi” isimli çalışmasının başlangıç bölümünde şöyle demiştir: 

“Hiçbir ilim bourgeois ilmi yahut proleter ilmi olamaz ve yine hiçbir ilim ulusal olamaz, yani ulusa 

yararlık olsun diye gerçek olmayan şeyleri söylemeye mecbur tutulamaz. İlim adamını cebretmekle 

hiçbir zaman ulusun menfaatine hizmet edilmiş olmaz; bilakis ilmin zedelenmesi ulusun ziyanınadır. 

Yaşamasına gereken havası olmayan, hürriyeti ve kudreti alınan ilim ağacından pratik yemişleri almak 

mümkün değildir. İlmin doğrudan doğruya bize, sınıfımıza, ulusumuza faydalı olmasını beklemek, onu 

anlamamak demektir; aynı şey sanat ve din için böyledir.” ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 

138. 
359 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 209. 



72 

Bilimsel bilgi üretmede ön-şartın, özgür düşünce olduğunu savunan Ülgener, bunu 

tedrisatından geçtiği Alman hocaları sayesinde bihakkın fark etti. Onun Alman 

hocalarıyla olan yakın teması faşizmin yıkıcı boyutlarını anlamasının yanı sıra 

özgürlüğün insan hayatındaki elzem yerini fark etmesini de sağladı.360 

Ülgener hem ilgilendiği konular hem de o konuların izahında izlediği 

yöntemler itibariyle döneminin sosyal bilimcileri arasında seçkin bir yere sahiptir.361 

O, izlediği bilimsel yöntemin temeline edebi eserleri de yerleştirmiştir. Bunun nedeni, 

bu yapıtların, oluştuğu devrin iktisadi özelliklerini yansıtan somut göstergeler 

olduğunu düşünmesidir. Ona göre; bu ürünler zihniyet dünyasını açıklamada ikili bir 

role sahiptir. İlki, ortaya konuldukları dönemin zihniyetini şekillendirici362 role sahip 

olup ulaşılmak, yerleştirilmek istenen tavra işaret eder. İkincisi halihazırda olan tavrı, 

zihniyeti ifade eder. İnsanı anlamayı, onu açıklamaktan daha gerçekçi bulan363  ve 

bütünsel bir sosyal tarih anlayışı ortaya koymaya364 çalışan Ülgener, Türkiye’nin 

güncel sorunlarını araştırırken ülkenin geçmişten bugüne aktardığı davranış kalıplarını 

ustalıkla ihata edebilmiştir. Basmakalıp yargılar ya da kuru bir şekilcilikle meselelere 

yaklaşmamıştır. Aksine, bir kültür tarihçisi olarak Weber’i de Keynes’i de tahlil 

süzgecinden geçirmiş ve kendi bakış açısını Batılı büyük ustaların düşüncelerinin 

içinde tutarken zaman zaman da onların üstüne çıkmıştır.365 Onun çalışmalarının 

özünü oluşturan temel mesele; aynı ekonomik uygulamaların farklı kültürel ortamlarda 

aynı sonuçları vermemesinin arkasında yatan sebebin izahıdır. Bu izahı “zihniyet” 

kavramı çerçevesinde yapan Ülgener’e göre; her çağın iktisadi yaşayışını o çağın 

hâkim zihniyeti belirlemektedir.  

Zihniyet, pek çok faktörün (kültür, din, coğrafya, dil, politika, teknoloji vb.) 

kendisini etkilediği ve kendisinin de söz konusu faktörlere etki ettiği girift bir olgudur. 

Bu kadar çeşitli ve karmaşık yapılarla etkileşimde olmasının yanı sıra uzun süreçlerde 

yerleşim ya da değişime uğramasından olsa gerek gözlenebilen insan tutum ve 

                                                 
360 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 60. 
361 YILMAZ, “Sabri Fehmi Ülgener ve Muhafazakarlık”, s.49. 
362 BERİŞ, “Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler”, s. 350. 
363 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 265. 
364 ZORLU, “Sabri Ülgener’i Okumak: Sosyal Tarih, Osmanlı İktisat Faaliyetlerinin ve Zihniyetinin 

Ortaçağlaşması, Tasavvuf, İslam ve Kapitalizm”, s. 267. 
365 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 376. 



73 

davranışlarının en derininde, yerleşik ve neredeyse statik366 bir olgu olarak göze 

çarpar. Toplumsal hayatta bireylerin sergilemiş olduğu rasyonel davranışların 

arkasında da irrasyonel davranışların arkasında da zihniyet olgusu yatmaktadır ve bu 

olgu, bireysel anlamda insanın hayat serüvenini, toplumsal anlamda; bir topluluğun 

kaderini tayin eden en önemli faktördür. Zihniyet, içerisinde pek çok sosyal, kültürel, 

dini vb. kazanımı da içerdiğinden bireylerin ya da toplumların zihniyet değişimlerine 

sıcak bakmaması hatta korkması anlaşılabilir. Bu noktada Ülgener’den mülhem bir 

yaklaşımla değişime direnmek yerine ona teslim olmanın gereğini Şems-i Tebrizi’den 

aktaralım: “Hakk’ın karşına çıkardığı değişimlere direnmek yerine, teslim ol. Bırak 

hayat sana rağmen değil seninle beraber aksın. Düzenim bozulur, hayatımın altı 

üstüne gelir, diye endişe etme. Nereden biliyorsun hayatın altının üstünden daha iyi 

olmayacağını?”367  

Söz konusu pasajda geçen ‘teslim olma’ tasavvufi anlamda pür tevekkül olarak 

değil, değişimin değişmez yasa olduğunu içselleştirerek onun farkında olmak ve süreci 

anlayarak doğru yorumlayabilmek olarak ele alındığında; din-değişim-zihniyet 

ilişkilerinin tetkik edilmesinin bu ‘anlama’ya ve ‘doğru yorumlamaya’ katkı 

sunacağını düşünmekteyiz.  

2. TÜRK DÜŞÜNCE HAYATINDA SABRİ F. ÜLGENER 

2.1. Din-Değişim İlişkisi  

Toplumsal değişme hem üretim ve mülkiyet ilişkilerinin hem de anlamların, 

değerlerin ve kuralların yani zihniyetin değişmesidir.368 Bir toplum yasası olarak 

değişim her devrin fenomeni olsa da astronomi, kimya, fizik, jeoloji, tıp ve daha birçok 

alanda insanlık tarihi boyunca görülenden daha büyük keşifler ve değişimler 19. yy.’da 

yaşanmıştır.369 Bu yüzyılda insanlık tarihi, büyük bir sıçrama yaşamış ve gelinen 

                                                 
366 Zihniyet değişimleri normal şartlarda (şok, stres, savaş vb. dışında) çok yavaş seyrettiği için bu tabir 

kullanılmıştır. 
367https://tr.wikiquote.org/wiki/%C5%9Eemsi_Tebrizi#:~:text=%22D%C3%BCzenim%20bozulur%2

C%20hayat%C4%B1m%C4%B1n%20alt%C4%B1%20%C3%BCst%C3%BCne,bir%20de%20%C%

B6lmek%20zaman%C4%B1... (15.03.2022) 
368 KONGAR, Toplumsal Değişme Kuramları ve Türkiye Gerçeği, s. 24. 
369 GÜNGÖR, İslam’ın Bugünkü Meseleleri, s. 62. 

https://tr.wikiquote.org/wiki/%C5%9Eemsi_Tebrizi#:~:text=%22D%C3%BCzenim%20bozulur%2C%20hayat%C4%B1m%C4%B1n%20alt%C4%B1%20%C3%BCst%C3%BCne,bir%20de%20%C%B6lmek%20zaman%C4%B1
https://tr.wikiquote.org/wiki/%C5%9Eemsi_Tebrizi#:~:text=%22D%C3%BCzenim%20bozulur%2C%20hayat%C4%B1m%C4%B1n%20alt%C4%B1%20%C3%BCst%C3%BCne,bir%20de%20%C%B6lmek%20zaman%C4%B1
https://tr.wikiquote.org/wiki/%C5%9Eemsi_Tebrizi#:~:text=%22D%C3%BCzenim%20bozulur%2C%20hayat%C4%B1m%C4%B1n%20alt%C4%B1%20%C3%BCst%C3%BCne,bir%20de%20%C%B6lmek%20zaman%C4%B1


74 

noktada değişimin hızına ayak uydurmak için toplumlar büyük efor sarf etmek zorunda 

bırakılmışlardır. Üstelik bu efor sadece ekonomi, politika, moda, teknoloji gibi maddi 

alanlarla sınırlı kalmayıp toplumsal ve dini değerler, aile içi ilişkiler, bireyin ruhsal 

adaptasyonu gibi manevi alanlarda da -belki daha çok- sergilenmek mecburiyetinde 

kalınmıştır. 

Rönesans sonrası oluşan yeni zihniyet ile geleneksel olan metafizik (din ve 

büyü) alana, modern olan fizik (doğruluğu sınanabilir, ampirik) alana ait kabul edilmiş 

ve keskin bir ayrışma yaşanmıştır. Orta çağda toplumsal yapının ana dinamosu olan 

din, modern çağda yerini usa bırakmıştır. “Felsefi düşüncenin sergilediği dönüşüm 

sonrasında, entelektüel gelişme açısından olağanüstü bir önem kazanan bilim, 

insanların dünyayı akıl ve ampirik araştırmalar yoluyla kontrol altına almaları ve 

anlamlandırmaları sayesinde, insanlığa daha rasyonel ve daha iyi bir dünya sunmayı 

hedeflemiştir.”370 Bilim, insanların tüm sorunlarını çözecek, tüm ihtiyaçlarına cevap 

verecek bir güç olarak kabul görmeye başlamıştır. Batı’da oluşan bu zihni değişim ve 

onun netice verdiği bilimsel ve teknik ilerleme Doğu’da yaşanmadığı gibi Doğu, 

mevcut durumun farkına ancak bu ilerlemenin kendileri için felaketler doğurmaya 

başlamasından sonra varmıştır. Bununla beraber Batı’nın hakimiyetinde bilimin 

oynadığı rol hala yeterince anlaşılabilmiş değildir.371 Batı’nın kendisini dinden 

soyutlayarak bu kadar atılım ve gelişme yaşadığına dair yüzeysel ve indirgemeci 

yaklaşımlar ne yazık ki hala varlığını sürdürmektedir.  Oysa din, toplum üzerinde öyle 

güçlü etkileri olan bir fenomendir ki; doğup geliştiği toplumda değişimin asli unsuru 

iken bu değişimin hızını ve yönünü tayinde de sürecin yan unsuru olarak işlev 

görmektedir.372 Ayrıca kendisi de toplumda meydana gelen değişimlere paralel olarak 

değişime uğramaktadır.373 Yani Batı, kendini katı Ortaçağ’a hapseden bir dini 

zihniyetten (Ortodoksluk); bilim, teknolojik gelişme ve refaha ulaştıran başka bir dini 

zihniyete (Protestanlık) doğru bir dönüşüm gerçekleştirdiği için ilerlemiştir.  

                                                 
370 DOLGUN, Uğur, “Yeni Teknolojiler, Ekonomi ve Toplum”, Ekonomi Sosyolojisi, Ed. BOZKURT, 

Veysel-GÜNEŞ, Fatime, Anadolu Üniversitesi Yayını No: 2303, Eskişehir, 2018, s. 147. 
371 AKGÜL, Türkiye’de Din ve Değişim: Bir Erol Güngör Çözümlemesi, s. 119.  
372 UÇAR, Güç ve Değer: İlk Dönem İslam Toplumu Üzerine Sosyolojik Bir Çözümleme, s. 35. 
373 UÇAR, Güç ve Değer: İlk Dönem İslam Toplumu Üzerine Sosyolojik Bir Çözümleme, s. 39. 



75 

Türk toplumunun bu dönüşümü yaşayamamasında ve her türden değişimi 

genelde dine bir tehdit olarak algılamasında Osmanlı’nın yıkılma ve Cumhuriyet’in 

kurulma süreçlerinde yaşanan toplumsal travmaların etkisi ve bu sürecin uzunluğu göz 

önünde bulundurulmalıdır. Zira toplumsal gerileme dönemlerinde ya da sosyal sarsıntı 

yaşatan savaş, afet gibi durumlarda dini hayatın yaşanma biçiminde yoğunluğun baş 

gösterdiği, insanların züht ve takvaya yöneldiği374 bilinmektedir. Bu tutum zamanla 

öyle yerleşik hale gelmiştir ki; Türk toplumu çoğunlukla muhafazakâr bir yapıya 

bürünmüş, her türlü değişime adeta tepkisel yaklaşır olmuştur. Değişim her birey, 

toplum, din, ideoloji, kültür vb. için sürekli (hızlı/yavaş, az/çok) yaşanan, zor bir süreç 

olayıdır. Değişim olgusu hangi alanda gerçekleşirse gerçekleşsin zordur fakat en zor 

değişim; din değiştirme sürecinde yani spesifik olarak bir dinden başka bir dine geçiş 

yaparken yaşanmaktadır.  Bireyin dünyasında pek çok köklü değişimi gerçekleştirecek 

olan bu değişimden daha da zor olanı ise bir toplumun aynı din çerçevesinde yerleşik 

belirli bir dini anlayıştan başka bir dini anlayışa evrilmesi, bir zihniyetten başka bir 

zihniyete geçmesidir. Çünkü bu süreç bireyi aşan, bireyler arası çatışmalar, toplumsal 

kutuplaşmalar doğurabilir, siyasi, politik ya da ideolojik çıkar mekanizmalarının işin 

içine dahil olmasıyla süreçte ya da sonuçta her zaman müspet neticeler vermeyebilir. 

Değişim sancısı, bütün insanlık için genel ve ortak bir sorundur. 

Müslümanların modern dünya hayatına dair yaptıkları şikâyet ve eleştirilerin birçoğu 

Hristiyan din adamları ve kilise tarafından Batı’da da yapılmıştır ve yapılmaktadır. 

Kilisenin otorite ve tesirinin toplumsal yaşamda baskın olduğu Batı toplumları, 

değişim süreçlerinin açmazlarını bizden daha çok yaşamışlar ve aşma çabası içine 

girmişlerdir.375 Türkiye, imparatorluk bakiyesi üzerine kurulan genç bir cumhuriyettir. 

Bu bağlamda köklü değişimler yaşamıştır, yaşamaktadır ve yaşaması gerekmektedir. 

Bu değişim serüveninde başarılı olunan noktalar olduğu gibi pek çok konuda ağır 

aksak giden, sorunlu olan birçok alan hala söz konusudur. Değişim sancılarını ülkemiz 

açısından ekonomik alandan başlayarak sosyal hayatın diğer alanlarına doğru teşhis 

etmek isteyen Ülgener’in din ve değişim olgularına yaklaşımını ve ikisi arasında 

                                                 
374 GÜNGÖR, İslam’ın Bugünkü Meseleleri, s. 32. 
375 GÜNGÖR, İslam’ın Bugünkü Meseleleri, s. 206,207. 



76 

kurduğu etkileşimi anlamaya çalışmak, değişim sorunlarını aşma çabamıza yardımcı 

olabilir kanaatindeyiz. 

2.1.1. Ülgener’in Din ve Değişim Olgusuna Yaklaşımı  

Fikir ve düşünce insanları, içinde bulundukları dönemde yaşadıkları 

toplumların dini, iktisadi, sosyal, kültürel ve siyasal sorunlarına ilgi duyarlar; 

anlamaya ve yorumlamaya çalışırlar. Söz konusu ilgi, anlama ve yorumlama, içinde 

bulundukları sürecin bilimsel müktesebatı ile yakından ilişkilidir. Ülgener de 

döneminde Türk toplumunun yaşadığı sorunlar üzerine eğilerek çözümlemeler 

yapmaya çalışmıştır. Bunu gerçekleştirirken “günü anlayabilmenin dünü bilmeyle” 

ilişkili olduğu düşüncesinden hareket ederek Türk toplumunun düşünsel ve davranışsal 

özelliklerini tarihi süreç içinde ele almaya çalışmıştır.  

Ülgener’e göre din, toplumun tüm katmanlarına damgasını vuran ve her zaman 

“düzenleyici” olma iddiasında olan bir fenomendir. İnsan davranışlarının hem 

güdüleyicisi hem de meşrulaştırıcısıdır. Ama onun düşün dünyasında din en çok 

zihniyet çözümlemelerinde oynadığı anahtar rol ile öne çıkmaktadır.376 Ülgener’in din 

mefhumu ile kastettiği şey daha çok toplumun gelenek, kültür, dil, coğrafya, teknoloji 

vb. unsurlarıyla hemhal olmuş tarihsel gerçekliklerden koparılmamış yaşanan dindir. 

Değişim olgusuna da zihniyet bağlamında yaklaşan Ülgener’in, Osmanlı 

Devleti’nde sonun başlangıcı olarak ele aldığı ilk değişim etkeni, coğrafi keşiflere 

bağlı ekonomik etkendir. Buna göre “dünya ticaret yollarının Akdeniz’den Atlantik 

kıyılarına kayması ile başlayan ve bölgede sermaye ve teşebbüs adına ne varsa hepsini 

Batı limanlarına yığan o fatal değişiklik Osmanlı Devleti’nin alınyazısını tayin”377 

etmiştir. Söz konusu somut gerçeklikleri göz ardı etmeyen Ülgener’e göre 

Osmanlı/Türk toplumunun asıl geri kalış sebebi ise zihniyet meselesidir. Batı’nın 

ilerlemesini sağlayan da Osmanlı/Türk toplumunu orta çağ alışkanlıklarına geri 

döndüren de -olumlu manada- gelişen ya da -olumsuz manada- köhneleşen zihniyet 

değişimlerinin ortaya çıkardığı somut değişimlerdir. Ülgener’e göre Osmanlı 

                                                 
376 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 8,10. 
377 ÜLGENER, İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası, s. 18,19. 



77 

toplumunun fertleri üzerinde tezahür eden değişim, yönü itibariyle gerileme şeklinde 

ve olumsuzdur. Bu durumu ortaçağlaşma kavramı ile somutlaştırmıştır.  

2.1.2. Bir Değişim Fenomeni Olarak “Ortaçağlaşma” ve Çözülme 

Zihniyeti 

Karl Mannheim’ın, “insan, cemiyetin tarihi ve sosyal yapısı hakkında en vazıh 

görüşe ya o cemiyet içinde yükselirken ya da düşerken varır”378 ifadesine en canlı 

örnek Ülgener’dir.  Osmanlı’nın çöküşü, yeni Türkiye Cumhuriyeti’nin doğuşunun 

müşahidi olan Ülgener, dönemin birçok aydının aksine ülkenin geri kalmışlığının 

nedeninin İslam dini değil, kapitalist ekonomiye geçilememesi olduğunu, bunun da bir 

zihniyet sorunu olduğunu ortaya koymuştur. İktisadi araştırmalarının yanı sıra 

edebiyatla harmanladığı sosyoloji çalışmalarıyla bu konu üzerine kapsamlı bir 

çözümleme sunmuştur. 

Ülgener, yaşanan olumsuz değişimi zihinlerde somutlaştırmak için orta çağ 

yerine ortaçağlaşma kavramını kullanarak katı ve donmuş bir olgudan ziyade hareket 

ve değişimi ifade etmek istemiştir.379 Orta çağ, Batı tarihi perspektifinden bir 

sınıflandırma kavramı olup onun ne zaman başlayıp ne zaman sona erdiği konusunda 

ihtilaflar vardır. Ancak genel kabule göre Orta çağ 476’da Batı Roma 

İmparatorluğu’nun çöküşü ile başlayıp 1453 yılında İstanbul’un Osmanlı 

İmparatorluğu tarafından fethiyle Bizans İmparatorluğu’nun yıkılışına kadar devam 

eden zaman dilimidir. Dolayısıyla Ülgener, 1900’lü yıllarda ortaya attığı bu kavramla 

bir döneme değil bir yaşam biçimine380 işaret etmektedir. Bu yaşam biçiminin ahlaki 

özellikleri; kendi içine dönük, dış dünyaya azami ölçüde kapalı bir dünya görüşüne 

eşlik eden dini, mistik duygularla örülü ifadeler topluluğudur.381 

6-11. yüzyıllar arasında tamamen içine kapanarak gerçek Feodal Çağ’ı yaşayan 

Avrupa, Haçlı seferleriyle kabuğunu kırıp Avrupa dışına taşmıştır. Bu seferlerin dini, 

siyasi, ekonomik ve kültürel sonuçları Avrupa’nın çehresini olumlu yönde 

                                                 
378 GÜNGÖR, Erol, Dünden Bugüne Tarih- Kültür ve Milliyetçilik, Ötüken Yayınları, İstanbul, 1999, 

s. 11. 
379 ÜLGENER, İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası, s. 19. 
380 ÜLGENER, İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası, s. 24. 
381 ÜLGENER, İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası, s. 58. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Bat%C4%B1_Roma_%C4%B0mparatorlu%C4%9Fu%27nun_%C3%A7%C3%B6k%C3%BC%C5%9F%C3%BC
https://tr.wikipedia.org/wiki/Bat%C4%B1_Roma_%C4%B0mparatorlu%C4%9Fu%27nun_%C3%A7%C3%B6k%C3%BC%C5%9F%C3%BC
https://tr.wikipedia.org/wiki/Bat%C4%B1_Roma_%C4%B0mparatorlu%C4%9Fu%27nun_%C3%A7%C3%B6k%C3%BC%C5%9F%C3%BC


78 

değiştirmeye başlayarak Rönesans, Reform ve Aydınlanma düşüncesini ortaya 

çıkarmıştır. 15. yy. sonlarına kadar ticari üstünlüğü sayesinde gelişmekte olan Osmanlı 

İmparatorluğu ise bu tarihten itibaren yaşadığı iktisadi çözülmeyle birlikte bir geriye 

dönüş olayı olan ortaçağlaşma ile yüz yüze gelmiştir.382  Ülgener’e göre, Osmanlı’da 

ortaçağlaşma süreci, 15. ve 16. yy.’larda coğrafi keşiflerle dünya ticaret yollarının 

Akdeniz’den Atlantik kıyılarına kayması sonucu  başlamış,383 coğrafi üstünlüğünü 

yitiren Osmanlı’da ekonomik olarak bir içe kapanma ve Batıni yorumlara yönelme baş 

göstermiştir. Parlak bir ticaret devrinin sonuna gelinmiş, toprağa dayalı durgun, âtıl 

servet anlayışı ve teşebbüs formlarında esnaflaşma ortaya çıkmıştır. Meslek ve sanat 

taassubunu dini hamiyetle ilişkilendiren mistik atmosfer yeniliğe kapalı bir esnaf 

zihniyeti geliştirmiştir. Feodal hayatın bakiyesi ağalık ve efendilik şuuru bol ve 

gösterişçi tüketimi teşvik etmekle birlikte kendini iktisadi kaygıların uzağında 

gösteren hatta bu kaygıyı küçük gören bir zihniyeti hâkim kılmıştır. Bütün bunlar Batı 

Avrupa’da 15. ve 16. yüzyıllarda neredeyse tarihe karışmışken, Osmanlı dünyasında 

yeni zamanlara devredilmiştir.384  Ülgener’in çözülme devri zihniyeti olarak ifade 

ettiği bu dönem, klasik tarihçilerin duraklama ve gerileme kavramlarından farklı olup, 

Osmanlı Devleti’nin parlak yükseliş zamanında, 15. ve 16. yüzyıllarda ortaya çıkmaya 

başlamıştır.385 Bu durumun pek çok sebepleri olmakla birlikte konumuzla ilişkili 

olarak siyasi/iktisadi sebeplerden bir örnek verebiliriz. 

Osmanlı’da genel manada temel iki sınıf; askeriye (ordu, sivil hizmet, ulema) 

ve reaya (Müslüman ve gayri Müslim vergi ödeyen kesim) bulunmakta olup temel 

meslek dalları da idari, dini, askeri alanlar ve tarımsal üretim olarak dört kısımdı.386 

Böylelikle ticaret ve sanayi sektörleri gayri Müslimlere özellikle de Yahudi ve 

                                                 
382 GÜNGÖR, Erol, “Ufkumuzda Bir Aydınlık”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: 

Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011, s. 444,445. 
383 ÜLGENER, İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası, s. 18. 
384 ÜLGENER, İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası, s. 9., YILMAZ, “Sabri F. Ülgener ve 

Liberalizm”, s. 89. 
385 ÜLGENER, İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası, s. 19., “Osmanlı’nın ve yanı sıra İslam 

toplumunun gerilemesinin Kanunî Sultan Süleyman'la başladığı söylenebilir. Hristiyanlıkla İslam 

arasındaki askerî dengenin kaymaya başlaması ve Osmanlıların yetişen askerî tabakasının finansmanını 

sağlamamaya ve paralı askerlerin siyasî bağlılıklarını korumamaya başlaması 16. ve 17. yüzyıllara 

tekabül etti.” Bkz: TURNER, Bryan S., Max Weber ve İslam Eleştirel Bir Yaklaşım, Çev. AKTAY, 

Yasin- ŞAHİN, Mehmet Murat, Vadi Kültür ve Sanat Yayıncılık A.Ş., 2019, s. 245. 
386 TURNER, Max Weber ve İslam, s. 253. 



79 

Hristiyanlara bırakılmıştı. Bu meslekler, Osmanlı devlet memurları tarafından hakir 

görülüyor ve gayri Müslimler için uygun bulunuyordu. Özellikle uluslararası ticaret 

onların tekeline verilmişti. Çünkü kafirlerle münasebet, Müslüman Türk’ün asaletine 

yakışmamaktaydı. Bu nedenle azınlıkta olan yerli tüccarların ticaretlerine de engel 

olunuyor ve onların Osmanlı sınırları içerisinde kalarak uluslararası ticaret 

yapmalarına izin verilmiyordu. Yine aynı nedenle diplomatik meslekler de örneğin 

Rumlar tarafından icra edilen tercüme işleri gibi işler, yanaşmalar tarafından 

yapılıyordu.387 En önemli iki alan, uluslararası ticaret ve uluslararası siyaset 

Osmanlı’da azınlıkların elinde bulunan, kendisinin bilfiil içinde olmadığı iki mecraydı. 

Bundan olsa gerek Batı’daki köklü değişimlerle pek ilgilenmiyordu. Ya da gücün 

verdiği özgüvenle388 bu değişimlerin kendisini pek etkilemeyeceğini düşünüyordu. 

Hızlı bir atılımla doğan, gelişen, büyüyen ve imparatorluk haline gelen Osmanlı 

Medeniyeti, değişen şartlara değişmeyen tepkiler vermeye başladığı için ölüme 

yuvarlanıyordu.389 Batı, kapitalistleşme dönemine girerken Osmanlı ortaçağlaşma 

dönemine adım atıyor, Batı’nın ilerlemesi karşısında geri kalan Osmanlı’da 

çözülmeler baş gösteriyordu.  

Toplumsal, kültürel, siyasal, ekonomik vb. toplumun her alanında husule gelen 

çözülmeler, Ülgener’in esnaflaşma ve içe kapanma olarak nitelediği Orta çağ 

zihniyetine dönüşe neden olmuştur. Söz konusu çözülme zihniyetinin bazı unsurları 

ya aynen ya da kabuk ve muhteva değiştirerek günümüze kadar da ulaşmıştır. Örneğin; 

sade ve gösterişsiz üretim teknolojilerimiz ve kapasitemize karşılık gösterişli, lüks 

lojman ve ofis tercihlerimiz, maliyet hesaplarını, teknik incelik ve detayları 

önemsemeyip oluruna bırakma alışkanlıklarımız. Ülgener, bu ve benzeri anlayışların 

arkasında göktekinden rahmet ya da yerdekinden himmet bekleyen yani her şeyi kendi 

                                                 
387 TURNER, Max Weber ve İslam, s. 254,255. 
388 Psikoloji araştırmalarının verilerine göre müsamahasızlık, emniyet duygusunun yokluğundan 

kaynaklanmaktadır. Bir kimse karşısındakinden kötülük gelebileceğini düşünürse müsamahasız olur. 

“Delilerin söyledikleri saçmalar kimseyi rahatsız etmez; çocukların hataları da cemiyet nizamını 

bozacak kudrette olmadığı için daima müsamaha görür. Türk halkı azınlıklara kendi sayesinde rahata 

kavuşan insanlar nazarıyla bakmış ve kudretli olduğu devirlerde bunlardan bir tehlike de görmemiştir. 

Hakikatte bir memlekette azınlıkların durumu canlı organizmadaki çürütücü bakterilere benzer. 

Organizma sağlam olduğu müddetçe bakteriler faaliyet gösteremez; fakat zayıf düştüğü zaman onu 

yemeye çalışırlar.” GÜNGÖR, Erol, Kültür Değişmesi ve Milliyetçilik, Ötüken Yayınları, İstanbul, 

1995, s. 141. 
389 GÜNGÖR, İslam’ın Bugünkü Meseleleri, s. 46. 



80 

üzerinde ve dışındaki bir kuvvete bağlayan esasında sorumluluk almaktan kaçınan, 

rehavet ve yavaşlığın öne çıktığı çözülme devri zihniyetinin izleri olduğunu ifade 

eder.390 

Osmanlı toplumu ile Batı toplumlarını birbirinden ayıran noktanın, zahiren 

ekonomik görülen faktörlerin (kapitalizm) bâtınındaki zihniyet değişimi olduğunu 

ifade eden Ülgener’e göre bu değişim, Batı’da müspet Doğu’da menfi yönde bir 

farklılaşmayla kendini göstermiştir. Batı’da kapitalizm, onu besleyen sosyal kültürel 

farklılaşmanın yanı sıra kendisine ahlaki meşrulaştırma391 zemini oluşturan dini 

anlayışla etkileşerek dönüşmüş ve Batı toplumları büyük bir sıçrama yaşayarak 

gelişmişlerdir. Değişim, olumlu yönde seyretmiştir. Doğu (İslam) toplumlarında ise 

değişim, dinin etkisiyle başlangıçta aktif bir yapıya sahip olarak olumlu yönde ilerleme 

kaydetmişken, kurumsallaşmasını tamamladıktan sonra muhafazakarlaşarak pasifize 

olmuş ve çağın değişimlerine ayak uydurmak bir yana daha da konservatifleşerek Orta 

çağa dönüş yaşamış, olumsuz bir değişim seyri sürdürmüştür.   

Din ve değişim ilişkisi sıkı bir ilişkidir ve adeta biri diğerinin sebep ya da 

sonucudur. Ülgener, İslam dininin de bu durumdan azade olmadığını, Kur’an-ı 

Kerim’in kendi içinde dahi toplumsal tabakanın, daha geniş anlamıyla günün 

muhataplarının değişen koşulları doğrultusunda bir değişimin gözlemlenmesinin 

mümkün olduğunu belirtir. Örneğin Mekke’de nazil olan ilk ayetlerde tevhit inancının 

yanı sıra işlek bir ticaret dünyasının gerekli şartı olan liberal piyasa düzeni ve dünya 

malından faydalanma noktasında geniş bir helal daire çizilmiştir. Medine devri ile 

birlikte şan, şeref ve ilerleme yolunda fetih kapılarının açıldığını müjdeleyen ayetler 

öne çıkmıştır. Bu itibarla fetih, gaza ve elbette ganimet yeni değerler olarak yükselişe 

geçmiş, mümin profili ilk dönemlerin zahit, içe dönük görünümünden cengâver, eli 

                                                 
390 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 6. 
391 Ülgener’e göre Püritenizm, Kapitalizmin ahlaki meşrulaştırıcısıdır. Bkz.: ÜLGENER, “İktisadi 

Hayatta Zihniyetin Rolü ve Tezahürleri”, Makaleler, s. 51, 32. Dipnot., “Püritanizm, aslında 

Protestanlığın İngiltere’de aldığı bir yönelim biçimidir. Böylece, Protestanlık işin kutsallaştırılması 

eğilimlerini ön plana almak suretiyle kapitalistleşmenin dokusuna yeni bir ruh vermeye çalışmıştır. Max 

Weber, kapitalist modelde, ‘kazanç için kazanç peşinde koşmayan ve havariler örneğine göre yaşayıp, 

müminlerin karizması ile donatılmış, işine sadık işçi tipinin yücelmesi anlamında Pietizm zihniyetini’ 

devreye sokuyordu. Pietizm, bir anlamda Alman Protestanlığıdır. Böylece gerek Püritanizm gerekse 

Pietizm temel felsefe olarak iş ahlâkının kurallarını savunuyordu.” Bkz.: TÜRKDOĞAN, Orhan, 

Osmanlı’dan Günümüze Türk Toplum Yapısı, Çamlıca Yayınları, İstanbul, 2004, s. 645. 



81 

açık, dışa dönük ve gösterişe önem veren bir yapıya dönüşmüştür. Öyle ki Mekkeli 

muhacirler terk etmek zorunda kaldıkları toprakları fethederken, Mekke ulularının 

gözlerini kamaştırmak, psikolojik üstünlük sağlamak için zırh ve miğferle donanmış 

halde392 resmi küşad ederek ekonomik ve askeri güç gösterisini savaş taktiği olarak 

kullanmışlardır. Ülgener bu noktada Goldziher’den iktibasla İslam’ın kendi içinde var 

olan bu diyalektiği (mürüvvet ve diyanet) diyalog olarak anlamak gerektiğinin, 

bunların birbirini dengelediğinin altını çizerek, toplumsal değişmeyle birlikte birinin 

diğerine üstün gelebileceğini393 fakat “kâh mürüvvet ve hamaset tarafı ile eşraf, ağalık 

ve gösteriş tutkusu; kâh o yolda ölçünün taşırıldığını hissettiği an ölüm, ecel ve ahret 

hatırlatması ile önlerine dikilen diyanet duygusu!”394 dilemmasının ifrat ve tefrit 

arasında orta yol bulabilecek alt yapıya sahip olduğunu ifade eder. Buradan hareketle 

Osmanlı toplumu ile Batı toplumunu birbirinden ayıran noktanın fiziki imkân ve 

yeterliklerden ziyade tarihsel zihniyet farklılaşması olduğunu ortaya koyar. 

Batı’da büyük bir değişim ve dönüşüm sonucu ortaya çıkan, buradan da dünya 

geneline yayılan yeni zihniyet, “geçimden iktisada, imalâthaneden fabrikaya, 

tarımdan sanayiye, imparatorluktan cumhuriyete, tebaadan vatandaşa, dinden bilime, 

tanrıdan insana evrenin düzeninin değişmesi süreciyle ilgilidir.”395 Ülgener, zaman 

içerisinde değişen tüm bu iktisadi, sosyal, kültürel, siyasi yapılarla o yapıları oluşturan 

her türlü unsurun aynı hızda ve istikamette değişmemesi sonucu az çok şiddetli 

toplumsal anomi durumlarının ortaya çıkacağını ifade eder.396 İktisat özelinde konuya 

yaklaştığında  ise iktisadın realiteden uzak, soyut ve cılız varsayımlardan ibaret 

kalmayarak kendi gelişme seyrini, zihniyet tezahürlerinin sürekli farklılaşmalarına 

adapte etmek zorunda olduğunu belirtir.397 Ona göre; din-değişim-iktisat arasındaki 

ilişki, toplumsal değişimin iç dinamiklerinin, diğer bir deyişle zihniyetinin 

                                                 
392 Mekke’nin fethi öncesinde Hz. Muhammed (s.a.v.) Abbas’a, Ebu Süfyan’a eşlik ederek vadinin en 

dar yerinde, zırh ve miğferlerle donanmış, atlı ve yaya, ihtişamlı İslam ordusunu gözlemelerini emretti. 

Sonrasında Ebu Süfyan Mekke’ye hızlıca ne kadar güçlü bir ordunun geldiği haberini ulaştıracak ve 

gözleri korkan Mekkeliler’in karşı saldırıya geçmesi önlenerek kan dökülmeden Mekke fethedilmeye 

çalışılacaktı. Nitekim öyle de oldu. Ayrıntılı bilgi için bkz: LİNGS, Martin, Hz. Muhammed’in Hayatı, 

Çev. ŞİŞMAN, Nazife, İnsan Yayınları, İstanbul, 2006, s. 338,339. 
393 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 76,77. 
394 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 78. 
395 AKGÜL, Türkiye’de Din ve Değişim: Bir Erol Güngör Çözümlemesi, s. 214. 
396 ÜLGENER, Tarihte Darlık Buhranları, s. 75. 
397 ÜLGENER, “İktisadi Hayatta Zihniyetin Rolü ve Tezahürleri”, Makaleler, s. 25. 



82 

yansımasıdır. Bu ilişkinin Osmanlı ticari hayatına yansıması negatif bir çizgi takip 

ederek geri dönüş; ortaçağlaşma olarak kendini göstermiştir. Din-değişim-iktisadi 

zihniyet arasındaki ilişkinin iktisadi sosyal hayata olumlu yansımasının en bilinen 

örneği ise Kapitalizm ve onu besleyen Protestan ahlakıdır. 

2.1.3. Din-Değişim İlişkisine Spesifik Bir Örnek: Kapitalizmin Ruhu 

Protestan Ahlakı 

Din, insanlara kadim soruların cevaplarını sunan ve onların karşılanması 

beklenen ihtiyaçlarını tatmin eden bir öğreti ve sosyal bir kurumdur. İnsanlığın en 

köklü kurumlarından biri olan dinde, cevabı aranan sorular ve ondan beklenilenler o 

kadar evrenseldir ki bu ihtiyaçlar ve talepler (temel düzeyde) asla değişmezken onların 

karşılanma biçimi dönemsel olarak değişebilir.398 Bu durum toplumsal değişme 

dinamikleri ile dinin öğretilerinin uzlaştırılması bağlamında birçok dini kurumun 

bünyesinde az ya da çok söz konusu olabilirken kendini toplumsal değişmeye uygun 

olarak tecdit eden dinlerin en bilineni Hristiyanlığın Protestan mezhebi olsa gerektir 

ve bu mezhep refomasyonun ürünüdür. 

16. yy.’da Avrupa’da Katolik Kilisesi’ne karşı dinsel bir hareket olarak ortaya 

çıkan Reformasyon, kilisenin insan yaşamındaki egemenlik biçimi yerine başka bir 

egemenlik biçimini geçirmeyi amaçlamıştı, onu tamamen kaldırmayı değil.399 

Dolayısıyla Katolik kilisesinin eski egemenliğini yitirmesi sonucu oluşan siyasi ve 

toplumsal düzensizliği ortadan kaldırmaya yönelik atılan teorik ve pratik adımlara 

paralel olarak gelişen Protestanlık, eski düzenin yerine gelerek onun tam karşısına 

oturan uygun bir dini modeldi. Reformasyon ve sonrasında gelen Aydınlanma, sadece 

din alanında değil Batı toplumları üzerinde başka köklü değişiklikler de meydana 

getirdi. Akla dayalı bilim anlayışı, yasaya dayalı hukuk kuralları, belirli tarz ve üsluba 

sahip sanatsal faaliyetler, farklılaşmaya dayalı iş bölümü, uzmanlaşma ve devamında 

                                                 
398 AKGÜL, Türkiye’de Din ve Değişim: Bir Erol Güngör Çözümlemesi, s. 255. 
399 WEBER, Max, Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu, Çev. KÖKTÜRK, Milay, BilgeSu 

Yayıncılık, Ankara, 2019, s. 8. 



83 

bürokrasi, hukuk eğitimi almış devlet görevlileri ordusu gibi yalnızca Batı’ya özgü 

yenilikler ortaya çıktı.400 Tüm bunların arkasındaki ekonomik güç ise kapitalizmdi.  

Kapitalizm, her devrin fenomeni olmakla birlikte sistematik olarak ortaya 

çıkışı 18. yy.’dır.401 Kapitalizm sadece ekonomik bir düzen değil bir yaşama stilinin 

adıdır.402 Arkasında ona canlılığını veren, onu besleyen bir zihniyet yapısı, dünya 

görüşü ve normları vardır.403 Yani kapitalist zihniyet, çoğu kimsenin sandığı gibi 

sınırsız bir kazanma ve sömürme hırsı değildir. Zira öylesi tarihin her devrinde 

görülmüştür. “Batı kapitalizmi için yeni olan, düzenli bir ‘meslek’ çatısı altında 

rasyonel metodik çalışmayı kendine vazgeçilmez bir hayat ilkesi ve felsefesi haline 

getirmiş, tüketim ve gösterişten çok, tutum ve hesaplılık tarafına yatkın vazife ve iş 

adamıdır.”404 Kapitalist zihniyet, teşebbüs zihniyetiyle temkinli burjuva zihniyetinin 

birleşmesinden meydana gelmiş ruh ve mizaçtır. Bu ruh, Protestanlığın ruhu olup, 

modern kapitalizmin temelidir.405  

Weber, Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu adlı çalışmasıyla belirli bir 

dünya görüşü ile belirli bir ekonomik etkinlik biçimi arasında dinsel bir ilişki 

olduğunu406 iddia ederek, modern rasyonel kapitalizmin gelişmesini ve ekonomiyi 

                                                 
400 DEMİRHAN, Ahmet, “Feodalizmden Kapitalizme Dinin Ekonomik İşlevi”, Din ve Toplum, Ed. 

AKTAY, Yasin, Anadolu Üniversitesi Yayını No: 2991, Eskişehir, 2019, s. 77,78. 
401 Ülgener, -Sombart’tan iktibasla- kapitalizmin tarihini ardışık üç evrede inceler. Birinci evre: Erken 

Kapitalizm aşamasıdır. Bu evre “ticaret kapitalizmi” diye de anılır. Coğrafi keşiflerle, on altıncı 

yüzyıldan itibaren ticaretin Akdeniz kıyılarından Atlantik kıyılarına kaymasıyla servet İspanya, 

Portekiz ve İngiltere kıyılarında toplanmıştı. Merkezi ve mutlakiyetçi hükümdarların izlediği merkantil 

politikalarla kapitalizm bu evrede istilacı, sömürgeci anlayışla hesapsız ve tecrübesizce sırf kar hırsıyla 

yayılır. İkinci evre; Sanayi Kapitalizmi evresidir. On sekizinci yüzyılın ikinci yarısında gerçekleşen 

teknik inkılabın sağladığı imkanlarla sermayenin ağırlık noktası ticaretten sanayiye kaymıştır. 

Madencilik, tekstil vb. alanlar sermayeyi çeken kazanç yollarının başında yer almaktadır. Fabrikalarda 

yoğun üretimin yapıldığı, serbest rekabet koşullarının hâkim olduğu bu dönem on dokuzuncu yüzyılda 

zirvesini yaşamıştır. Bu nedenle döneme “yüksek kapitalizm” evresi de denilmektedir.  Burjuva – 

proletarya sınıfları da bu dönemin ürünüdür. Son evre; Geç Kapitalizm evresi olup Birinci Dünya 

Savaşı’ndan günümüze kadar gelen süreçtir. ÜLGENER, Sabri F., “Kapitalizmin Tarihi Gelişimi”, 

Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016, s. 427,428. 
402 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 243. 
403 EVKURAN, Mehmet, “İktisat Sadece İktisat Değildir! Sabri Ülgener’in Bilimsel Zihniyeti ve 

Akademik Sosyolojiye Katkısı”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: Küreselleşme ve Zihniyet 

Dünyamız, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011, s. 398. 
404 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 12. 
405 TÜRKDOĞAN, Orhan, Max Weber Günümüzde ve Türkiye’de Weberci Görüşler, s. 21. 
406 KIZILÇELİK, Sezgin, Sosyoloji Teorileri’1, Yunus Emre Grafik Tasarım ve Yayıncılık Ltd. Şti., 

1994, s. 273.   



84 

egemenliği altına almasını sağlayan ruhun kökenini407 keşfetmeye çalışmıştır. 

Weber’in özgünlüğü, rasyonel bir eylem olan ekonominin itki gücünü rasyonel 

olmayan uyaranlarda aramasıdır. Buna göre zahit Protestanlığın ekonomik 

rasyonelliğinin anahtarı, püriten teolojidir.408 Weber’e göre, bezginlik göstermeksizin 

devamlı ve sistematik olarak yerine getirilen dünyevi meslek uğraşısı, dinsel anlamda 

en yüksek sofuluk vasıtasıdır. Mesleği, kişinin içsel yenilenmesini sağlarken, dinsel 

kimliğinin de en net ve kesin kanıtıdır. Bu anlayış, kapitalizmin ruhu olan yaşam 

tasavvurunun kaldıracı olmuştur.409  

Protestanlığın; Kalvinizm, Methodism, Pietism, Baptism olmak üzere dört 

eğilimi vardır ancak Weber, Protestan ahlakı olarak isimlendirdiği kavramla daha çok 

Protestanlığın Kalvinist eğiliminin öğretilerini kastetmiştir.410 Kalvinizm,411 Protestan 

mezhepleri arasında en yaygın olanıdır ve Protestanlığın ağırlıklı teorik-dogmasını 

oluşturur. Bu nedenle genellikle Protestanlık ile Kalvinizm terimleri biri diğerinin 

yerine kullanılagelen eşanlamlı tabirlerdir.412 Protestan ahlakını oluşturan Kalvinist 

ilkelere göre; dünyayı yaratan ve yöneten, insanların sınırlı akıllarıyla 

kavrayamayacakları yüce Tanrıdır ve dünyayı da kendi şanı için yaratmıştır. Tanrı, -

Katolikliğin tanrısı gibi- şefkatli baba değil kendi şanını anma ve yüceltmeyi emreden, 

azametli mütehakkimdir.413 O, herkesin kurtuluşunu veya lanetlenmesini önceden 

belirlemiştir ve bu kutsal kararlar çabalarla değiştirilemez. Kurtulması ya da 

lanetlenmesi gereken insanın esas ödevi Tanrı için çalışmak ve yeryüzünde Tanrı’nın 

krallığını kurmaktır. Dünyevi şeyler, beden, insanın doğası günahtır ve ölüme aittir. 

                                                 
407 RİTZER, George, Sosyoloji Kuramları, Çev. HÜLÜR, Himmet, De Ki Basım Yayım Ltd. Şti., 

Ankara, 2013, s. 148.   
408 KEHRER, “Din Sosyolojisi”, s. 37. 
409 WEBER, Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu, s. 157. 
410 ARON, Sosyolojik Düşüncenin Evreleri, s. 379.   
411 Kalvinizm’in kurucusu Jean Calvin, Fransız asıllı olup, 1509–1564 yılları arasında yaşamıştır. 

1532’de Papa'nın otoritesini reddederek Katoliklikten ayrılan Calvin, kul ve Tanrı arasında hiçbir aracı 

kabul etmeyerek, ilahi kanunun tek kaynağını İncil olarak görmüştür. Cenevre’ye yerleşen Calvin’in 

fikirleri oradan başlayarak Fransa’da, İskoçya’da, İngiltere’de, Batı Avrupa kıyıları ile beraber 

Amerika’nın Yeni İngiltere denilen bölgesinde akisler yaratmış ve Püritanizm (yani Hıristiyanlığı aslına 

çevirmeyi hedef tutan, arındırıcı ve çoğu zaman disiplinci ve aşırı derecede perhizkâr olan mezhep) 

şeklinde yayılma göstermiştir. ÜLGENER, Sabri F., “Calvin ve Kalvinizm”, Makaleler, Hazırlayan: 

Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016, s. 395. 
412 TORUN, İshak, “Kapitalizmin Zorunlu Şartı ‘Protestan Ahlâk’”, C.Ü. İktisadi ve İdari Bilimler 

Dergisi, Cilt 3, Sayı 2, 2002, ss. 89-98, s. 91.   
413 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 46. 



85 

İnsanın kurtuluşu sadece Tanrı’nın merhameti ile mümkündür.414 Bu ilkeler 

doğrultusunda ahlaki çerçevesini çizen Protestan bireyin sosyal sermayesi; rasyonel, 

bireyselliğini korumakla birlikte egoizme kesinlikle karşı, çok çalışmayı ve tasarrufu 

girişimci zihniyetin temel unsuru kabul eden bir davranış manzumesidir.415 

Kalvinizm, protest bir hareket olarak Katolikliğin tam aksi öğretiler buyurur. 

Örneğin; Katolik kişi, dünyanın kötülükleriyle tek başına mücadele etmekten aciz 

olarak daima kilisenin desteğine, rahibin yol göstermesine ve onu günahlardan 

arındırmasına muhtaçtır. Tekrar günah işlerse tekrar günah çıkarır, yoldan saparsa yola 

girdirilmek suretiyle inişli çıkışlı bir seyir takip eder. Protestan (Kalvinist) kişi ise, 

birey olarak kendinin otokontrolünü eline almış, doğru kabul edilen yolda sistemli ve 

metodik olarak ilerlemeye çalışmaktadır. Yolda kalmaya da azami dikkat etmektedir 

zira saptığında onu tekrar yola sokacak harici bir güç (rahip) bulunmamaktadır.416 

Protestan kişi, dünyanın dışında, Tanrı’nın fiillerinin pasif seyircisi değil onun irade 

ve buyruğunun aktif bir aleti olarak dünyanın tam içindedir.417 

Kalvinizm, kapitaliste bu dünyadaki eşitsiz mal dağılımının İlahi takdirin bir 

parçası olduğu şeklinde rahatlatıcı güvenceler vererek eşitsiz bir tabakalaşma sistemini 

meşrulaştırmıştır. Kalvinist anlayışa göre sadece çok az sayıda insan kurtuluş için 

seçilmiştir ve insanların kurtulmuş ya da lanetlenmiş oldukları onların yazgılarında 

vardır. Bu yazgı değiştirilemez olsa da kimlerin kurtulmuşlar arasında olduğunun 

belirli işaretleri bulunmaktadır. Bu bağlamda çok çalışkanlık ve ekonomik başarı 

kurtuluş işaretleridir. Kalvinistleri yoğun dünyevi etkinliklere sokan, onları meslek 

insanı yapan, öz-denetim ve sistematikleşmiş yaşam tarzını buyuran da bu anlayıştır. 

Kalvinizmin, kapitalizmin ruhuyla genel bağlantısına ek olarak, daha spesifik bazı ek 

bağlantıları da vardır. Öncelikle Kalvinistler, yalnızca öz-çıkar peşinde olarak değil, 

bir buyruk, ahlaki bir görev olarak amansızca kendi ekonomik çıkarlarının peşine 

düşerler. Bu durum iş alanında daha önce görülmemiş bir acımasızlığı 

meşrulaştırmanın yanı sıra bu eylemleri öz-çıkara indirgeyebilecek potansiyel 

eleştirmenleri de susturmuştur. İkincisi, Kalvinizm, ortaya çıkmakta olan kapitaliste, 

                                                 
414 ARON, Sosyolojik Düşüncenin Evreleri, s. 379.   
415 TÜRKDOĞAN, Osmanlı’dan Günümüze Türk Toplum Yapısı, s. 646. 
416 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 44., 24. Dipnot. 
417 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 46. 



86 

işlerine, tanrının istediği bir yaşam amacına sarılır gibi sarılan, ağır başlı, dürüst ve 

genellikle çalışkan işçiler sağlamıştır; böylelikle doğmakta olan kapitalist, bu tür bir 

işgücüyle, sömürü düzeyini daha önce görülmemiş derecelere çıkarmıştır. Üçüncüsü, 

Kalvinizm, kapitaliste bu dünyadaki eşitsiz mal dağılımının İlahi takdirin bir parçası 

olduğu şeklinde rahatlatıcı güvenceler vererek eşitsiz bir tabakalaşma sistemini 

meşrulaştırırken,418 seçilmişliğinden emin olması için bir meslekte aralıksız 

çalışmanın en iyi yol olduğu kendisine özellikle salık verilen419 kişi için de -Marx’ın 

tabiriyle- bir afyon etkisi yaratarak dinsel kuşkusunu yatıştırmış ve bağışlanamama 

korkusunu aşmasını420 sağlamıştır. Bireyi kontrol altında tutmak için, vicdana büyük 

önem vermiş, onu Tanrı’nın bireysel vahyinin merkezi saymıştır. Bu vicdanın temeline 

de dürüstlük en iyi siyasettir temel kapitalist ilkesini yerleştirmiştir.421 Ne Hristiyanlık 

öncesi Avrupa dinlerinde ne de Katolik teolojide bulunmayan bir anlayışla ceza ve 

mükafat beklentisi (ya da bunun kesin belirleyicisi) öte dünyaya dair bir olgu olmaktan 

çıkarak bu dünyaya ait bir olgu haline gelmiştir.422 Kapitalizmin arkasındaki ruhu 

böylece açıklayan Weber, din ve kapitalist zihniyet gibi iki ayrı uç noktayı bir araya 

getirmeyi başaran nadir bir beyindir.423 Weber, dinin ekonomiyi belirlediğini, hatta 

modern kapitalizmin kaynağının din olduğunu ortaya koymakla, toplumsal 

değişmenin önemli bir faktörü olan din-ekonomi ilişkisini başarıyla çözümlemiştir.424 

Weber, din tarihi boyunca emeğin, ancak Kalvinizm ve Püritanizmle birlikte 

kendi özünde bir değer kazandığını, öncesinde çalışmanın, Tanrı’ya kulluk yolunda 

sadece aç kalmamak için katlanılacak bir külfet gibi görüldüğünü ifade ederek, emek 

kavramına bakışın değiştiğini belirtir.425 Ülgener, Weber’in bu tespitine katılmaz ve 

İslam’ın emeğe kendi özünde değer verdiğini hatta onu asli değer gördüğünü “ibadetin 

yolları ondur; dokuzu helal rızk talebidir.”426 hadis-i şerifi ile destekler. Ayrıca 

                                                 
418 RİTZER, Sosyoloji Kuramları, s. 149,150.   
419 TORUN “Kapitalizmin Zorunlu Şartı ‘Protestan Ahlâk’”, s. 93., “(…) Çalışma isteksizliği lütuf 

eksikliğinin belirtisidir.” Bkz: WEBER, Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu, s. 145. 
420 ARON, Sosyolojik Düşüncenin Evreleri, s. 380.   
421 WEBER, Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu, s. 139.  
422 DEMİRHAN, “Feodalizmden Kapitalizme Dinin Ekonomik İşlevi”, s. 79. 
423 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 10. 
424 OKUMUŞ, Toplumsal Değişme ve Din, s. 32. 
425 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 82. 
426 DEYLEMİ, Firdevs’ül Ahbar, 3. Cilt, 4062. Hadis, 1987, s. 107. 



87 

Hristiyanların pazar gününü, Yahudiler’in cumartesi gününü, tüm gün istirahat ve 

ibadet günü saymasına karşılık İslam’ın cuma günü ibadetten sonra hemen iş başına 

dönülmesini salık veren ayeti427 delil göstererek, burada aranan rızk ya da nasibin 

ölmeyecek kadar olamayacağına dikkat çeker. İslam’ın din tarafına da dünya tarafına 

da bir başka deyişle ibadete de çalışmaya da kişinin imkân ve gücü ölçüsünde sınır 

çizmediğini “hiç ölmeyecekmiş gibi dünya için yarın ölecekmiş gibi ahiret için 

çalışınız”428 diyen peygamber sözüyle işaret eder.429 Ülgener’in tespitleri doğru 

olmakla birlikte söz konusu ayet ve hadislerin toplumsal yaşamda dışavurumunun yani 

hâkim zihniyette yansımasının yeterli ölçüde söz konusu olmadığı bir gerçekliktir.  

Weber, Avrupa’da Endüstriyel Kapitalizmin tarihsel oluşumunu, yaptığı 

istatistiksel analizlerle açıklamış, Protestan ahlâkı ile kapitalizm arasında bağ kurmuş 

ve nihayetinde kullandığı karşılaştırmalı yöntem aracılığı ile kapitalizmin sadece Batı 

toplumlarına özgü bir olgu olduğunu ortaya koymuştur. Ona göre, Çin, Hindistan ve 

İslam uygarlıklarında, Kalvinist ahlâkın rasyonelliğine uyan bir yaşam biçimi 

olmadığından kapitalizm, Batı toplumlarına özgü bir sistem olarak gelişmiştir. 

Weber’e göre Batı dışı pek çok uygarlıkta kapitalist bir sistemin gelişmesi için gerekli 

birçok koşul bulunsa da zorunlu toplumsal ve dinsel koşullar bulunmamaktadır.430 

Dünya dinlerinden yalnızca birinde (Protestanlık) riyazet, içsel bir tavırla aktif 

rasyonel bir yaşam metodu haline gelmiş ve kapitalizmi ortaya çıkarmıştır.431 Hatta 

aynı dinin iki farklı mezhebi olmasına rağmen iktisadi hayatta Protestanların 

Katoliklerden daha aktif olduğu ve az gelişmiş ülkelerden hiçbirinin Protestan 

olmadığı yapılan çalışmalarla ortaya konulmuştur.432 

Batı’da kapsamlı bir zihniyet değişiminin itici gücü olan Protestanlık, 

yoksulluğun kutsallığına dair orta çağa ait fikirlerden insanları kurtarmış, zenginlik 

peşinde koşmanın şerefli bir şey olduğunu savunmuş ve böylelikle mülk biriktirmeyi 

                                                 
427 “Namaz kılındı mı artık yeryüzüne dağılın ve Allah’ın lütfundan nasip arayın. Allah’ı da daima çok 

anın ki kurtuluşa eresiniz.” Kur’an-ı Kerim, Cuma/10. 
428 SUYUTİ, Camiu’s-sağir, Şerheden: El-Münavi, “Feyzu’l Kadir: Şerhu’l Camii’s-sağir, 2. Cilt, 1201. 

Hadis, Tarih yok, s. 12. 
429 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 83. 
430 ARON, Sosyolojik Düşüncenin Evreleri, s. 379. 
431 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 50. 
432 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 13., WEBER, Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu, s. 7. 



88 

Tanrı kutsamasının bir işareti saymıştır.433 Bu temelin üzerine konumlanan Protestan 

ahlâk, politik radikalizm, şehirlerin özgürlüğü ve rasyonel hukukun özerkliğiyle434 

başlangıçta iktisadi gelişmeyi belirlemişken ve kapitalizmin elini güçlendirmişken, 

geliştikten sonra artık kapitalizm, Protestanlığı kendi yörüngesine çekerek bir açıdan 

onu belirlemiştir. Yani din, belirleyen konumdan belirlenir konuma düşmüştür. 

Dünyanın büyüsü bozulmuş435 ya da Nietsche’den iktibasla dünyanın tadı kaçmıştır.436 

Günümüzde bireyler, kapitalizmin yasasına uymak için metafizik ya da ahlaki bir 

itkiye gerek duymazlar. Büyük bir sanayi kuruluşunun başında bulunan kişinin 

Katolik, Protestan ya da Kalvinist olması ve ekonomik başarı ile kurtuluş vaatleri 

arasında bir bağ görmesi, diğer insanların umurlarında değildir. Ortada işleyen bir 

sistem vardır ve ekonomik ilişkilere hâkim olan da bu toplumsal ortamdır.437 Modern 

dinamizmlerde kapitalizm ve sanayileşmenin ortaya çıkmasını sağlayan 

rasyonalizasyonun en önemli sebeplerinden biri olan Protestan ahlâk, liberal 

ideolojinin başlıca öğeleri olan hak eşitliği, düşünce özgürlüğü, kâr peşinde koşma, 

servet ve maddi başarıya saygı gibi olguların toplum hayatına yerleşmesine katkıda 

bulunmuştur.438 Artık bu öğretiler kapitalist toplumsal hafızanın derinlerine inmiş, bir 

noktada dinden bağımsızlaşmış, dini de kapsayan yerleşik zihniyet halini almıştır. 

Bugünün kapitalizminin, Protestan ahlakı ile ilgisi yoktur. Kapitalizm, gelişimini 

tamamladıktan sonra kendi oluşturduğu dinsel asketizm kafesinden firar etmiştir. 

Çünkü artık ona ihtiyacı kalmamıştır.439 Kapitalizm, önüne geçilemez bir zafere 

ulaştığından manevi desteğe (kalvinist ahlaka) artık ihtiyaç duymamaktadır.440 İtici 

gücü bizatihi kendisi olmuştur. Kapitalist zihniyet sahipleri için din, günümüz 

hareketli yaşamı içinde insanı tekdüzeliğe sevk ettiğinden, insanları çalışmaktan 

                                                 
433 BERGER, Dinin Sosyal Gerçekliği, s. 85.   
434 DEMİREZEN, İsmail, “Max Weber, Kapitalizm ve İslam”, Hitit Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, Cilt: 10, Sayı 1, ss. 1-14, Haziran 2017, s. 8.   
435 “Dünyanın ‘büyüsünün bozulması’ yani büyünün kurtuluş vasıtası olarak görülmeyip dışta 

bırakılması…” (…) “İlahi takdire inananlar, Baptist mezhepler ve özellikle katı Kalvinistler, kutsama 

vasıtası olarak tüm kutsal ayinlerin temelden değersizleştirilmesini sağladılar ve nihai sonuçları 

itibariyle dünyanın dinsel anlamda ‘büyü bozumunu’ gerçekleştirdiler.” WEBER, Protestan Ahlakı ve 

Kapitalizmin Ruhu, s. 110 ve 136. 
436 TORUN, “Kapitalizmin Zorunlu Şartı ‘Protestan Ahlâk’”, s. 96.   
437 ARON, Sosyolojik Düşüncenin Evreleri, s. 378.   
438 TORUN, “Kapitalizmin Zorunlu Şartı ‘Protestan Ahlâk’”, s. 95.   
439 KEHRER, “Din Sosyolojisi”, s. 39., BERGER, Dinin Sosyal Gerçekliği, s. 86.   
440 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 149. 



89 

alıkoyan bir araç gibi tasavvur edilmektedir.441 Değişimi takviye edici güç olarak, 

kapitalizmin oluşumunu tamamlamasına yardımcı olan din (Protestanlık), Kapitalizm 

tarafından artık değişimi yavaşlatıcı bir unsur olarak görülmektedir.  

Weber’in “Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu” adlı eserinin Ülgener’deki 

izdüşümü “İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası” isimli çalışmasıdır.442 

Ülgener çalışmasında, Weber’in yöntemini tersten işleterek Osmanlı Devleti özelinde 

Doğu toplumlarında kapitalizmin neden gelişemediği sorusu üzerine eğilmiştir. Weber 

eserinde, Batı’nın kapitalistleşme sürecini ele alırken, Protestanlık mezhebinin bu 

konuda itici gücü oluşturduğunu ifade ederek Batı rasyonalizmini ön plana çıkarmıştır. 

Ülgener ise Osmanlı-Türk toplumunun kapitalistleşememe nedenlerinin arkasındaki 

amilleri tasavvuf ve onun baskın olduğu zihniyet üzerinden okumuş, bu faktörlerin 

kapitalist gelişim önündeki olumsuz etkilerine vurgu yapmaya çalışmıştır. Söz konusu 

çalışmanın muhtevasında Türk-İslam toplumunun geri kalışının zihniyet temellerine 

inerek İslam’ı (özü itibariyle) bu konudan azade eden Ülgener, aslında Weber’in 

İslam’la ilgili görüşlerini de boşa çıkarmayı hedeflemiştir. Fakat bu konudaki 

düşüncelerini daha etraflıca sunduğu “Zihniyet ve Din” adlı eseri yazmasına neden 

olan şey, 1974 yılında S. Bryan Turner tarafından yayımlanan “Max Weber ve İslam: 

Eleştirel Bir Yaklaşım” adlı çalışmadır. Ülgener bu çalışmada Turner’da yüzeysel ve 

eksik kalan yerleri tamamlarken Weber’in İslam’la ilgili görüşlerini eleştirel bir 

yaklaşımla ele almıştır.  

2.1.4. Max Weber’in İslam Algısına Yönelik Eleştiriler 

İslam, ortaya çıkışı itibariyle köklü bir değişim peşindeydi. Var olan genel 

düzenin aksine iddialarda bulunuyordu. Hz. Muhammed (sav), bir devrimciydi.  

Nitekim davasında başarılı da oldu. Mekke’den yayılan çağrısı bugün itibariyle 1.57 

milyar inanan kişiye ulaşmış ve Müslümanlar dünya nüfusunun %23’nü443 

                                                 
441 WEBER, Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu, s. 38. 
442 Bu çalışma Sabri Ülgener’in “İktisadi İnhitat Tarihimizin Ahlak ve Zihniyet Meseleleri” adlı doktora 

çalışması olup ilk defa 1951’de basılmıştır. 
443https://tr.wikipedia.org/wiki/%C3%9Clkelere_g%C3%B6re_M%C3%BCsl%C3%BCman_n%C3%

BCfusu  (24.08.2021) 

https://tr.wikipedia.org/wiki/%C3%9Clkelere_g%C3%B6re_M%C3%BCsl%C3%BCman_n%C3%BCfusu
https://tr.wikipedia.org/wiki/%C3%9Clkelere_g%C3%B6re_M%C3%BCsl%C3%BCman_n%C3%BCfusu


90 

oluşturmuştur. Hz. Muhammed, inovatif444 bir insandı, değişime açıktı. Mescidi 

Nebeviyi kandillerle aydınlatan sahabiyi övmüş445 ve onun için dua etmişti. Hendek 

Savaşı’nda yeni bir savaş taktiği öneren Selman-ı Farisi’nin önerisini uygulamaya 

koymuştu.446 Bu spesifik örnekler bir yana, Medine’de yeni bir yaşam ve yönetim 

biçimi oluşturmuştu. Dünya sahnesine böyle atılımla çıkan bir dinin, sonradan nasıl 

olup da bu denli muhafazakâr bir yapıya büründüğünün cevabı pek çok şarkiyatçı ve 

İslam düşünürü gibi Ülgener’in de ilgi sahasına girmiştir. Özellikle İslam’ı bir kabile 

dini olarak adlandıran Weber’in görüşlerinin kritiğini yaparken objektif bir tutum 

sergilemeye çalışmış, İslam’ın iktisadi geriliğe yol açıp açmadığının cevabını 

aramıştır. 

Hristiyanlık, başlangıçta gezginci zanaatkar ve esnaf dini olarak ortaya çıkıp 

zamanla şehirli üst orta sınıfın dini olmaya evirilmiştir.447 Buna karşın İslam, 

Hristiyanlığa nazaran dünya işleriyle daha hızlı bir barışma ve anlaşma sağlasa da448  

Hristiyanlığın aksi bir yol takip ederek başlangıçta şehirli orta sınıfın dini olup zamanla 

tasavvuf ve tarikatlar eliyle esnaf ve zanaatkar çevrelere yani küçük burjuvaya doğru 

bir çizgi takip ederek449 içine kapanmıştır. Ülgener’e göre “İslam’ın saf ve öz çehresi” 

ilerlemeye mâni değilken; “ertesi yüzyılların yer yer mistisizme açılmış ve yerine göre 

arkaik inanç unsurlarıyla karışmış mahalli – vülger çehresi”450 gelişmeye engel olan 

zihniyet yapısındadır. Ülgener, Weber’in de bu durumun farkında olduğunu ancak 

çalışmasında buna belli belirsiz temas ettiğini ve genel olarak Batı’nın kontrastı olarak 

İslam söz konusu olduğunda zaman ve bağlamdan bağımsız kâh ilk kaynaklardan 

devşirme kah yüzyıllar sonrası tasavvufi kaynaklara atıfla donuk bir tablo resmettiğini 

ifade etmektedir. O, Batı’yı kabaca da olsa belirli bir tarih ve bölge içinde ele alırken, 

tarihi manada başı sonu belirsiz, bölge olarak sınırsız bir platform üzerinde İslam’ı ele 

almaktadır. Ona göre; İslam sosyal açıdan, ilk dönem Mekke devrinde dünyaya kapalı, 

zahit bir tavır sergilerken, Medine’ye hicret sonrasında dünya malına ve nimetlerine 

                                                 
444 Yenileşimci: “Değişen koşullara uyabilmek için toplumsal, kültürel ve yönetimsel ortamlarda yeni 

yöntemlerin kullanılmaya başlanması, yenilik, inovasyon.”  https://sozluk.gov.tr (30.08.2021) 
445 İBNÜ’L-ESÎR, İzzeddin, Üsdü’l-gâbe, Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 1415/1994, y.y, c. VI, s. 25. 
446 İBNÜ’L-ESÎR, İzzeddin Üsdü’l-gâbe, Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 1415/1994, y.y, c. II, s. 510. 
447 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 73. 
448 ÜLGENER, “İslam Hukuk ve Ahlak Kaynaklarında İktisat Siyaseti Meseleleri”, Makaleler, s. 89. 
449 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 74. 
450 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 57. 

https://sozluk.gov.tr/


91 

açık ancak riyazi olmayan, sınıf ve statü farklılarına dayalı (Arap milliyetçiliğinin 

yükseldiği) bir savaşçılar dinine evrilmiş, feodal yapıya bürünmüştür. İktisadi açıdan 

ise İslam ekonomisi, savaş ganimeti ve cizye gibi cebri unsurlar üzerine kurulmuş, -

basit kazanç yolları istisna olarak- üretimi olmayan bir ekonomidir. Bununla beraber 

metanın kullanım ve tüketim tarafı da feodal karakter taşımakta ve servet, daha iyi 

yaşamanın, lüksün ve gösterişin bir aracı olduğu için istenmektedir. Buna göre İslam, 

tüketim ekonomisine sahipken onun tam karşısında duran Kalvinizm, üretim ve 

birikim özelliğine sahip bir karakter taşır.451 Dolayısıyla Weber’e göre İslam, kapitalist 

ruh ile uyuşmayan bir ahlak yapısına (savaşçı zihniyeti) ve patrimonyal452 siyasi 

kurumlara sahip olduğundan kapitalizm oluşturamaz.453 

Ülgener, Weber’in tezine karşı, öncelikle İslam’ın, dünyaya bakışı noktasında 

evrensel dinler arasındaki yerini belirlemek istemiştir. Buna göre İslam dünya ile 

ilişkisinde, Kalvinci görüş ile Budizm anlayışının ortasında yer almaktadır. Ona göre 

Weber, din-ekonomi ilişkilerini açıklamada bir duayen olsa da en zayıf ve tek yanlı 

tahlilini İslam üzerinde yapmıştır. Onun tek yanlılığını “kendi yöntemine ters 

düşmek”454 olarak niteleyen Ülgener, bunun aynı zamanda Batı merkez alınarak 

dünyayı tahlil ve anlamlandırma zihniyetinin bir tezahürü olduğunu da belirtir.455 

Ülgener’e göre İslam mefhumu, yayıldığı coğrafya, ülkeler ve asırlar itibariyle 

çok kapsamlı ve flu bir tabirdir.456 Nitekim İslam, yayıldığı coğrafya ve kültürden, 

toplum yapısı ve zihniyetinden ayrı düşünülebilecek soyut bir varlık değildir. İşte 

                                                 
451 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 58- 61. 
452 “Patrimonyalizm (Partrimony): Genel olarak statü, mülkiyet ve zenginliğin babadan oğula geçişini 

ifade eden bir kavram. Weber’in 1922 yılında yayınlanan Ekonomi ve Toplum adlı eserinde tanımladığı 

bir siyasal tahakküm biçimi olan bu kavram, geleneksel toplumlarda görülen ve yönetici erkek ile 

yönettiği ev halkı arasındaki iktidar-itaat ilişkisinin nitelik olarak değiştirilmeden toplumlar için de 

kullanılmasını anlatır. Patrimonyalizmde otorite, hanedan ailesinin kullandığı kişisel ve bürokratik güce 

dayanır. Bu güç formal olarak keyfidir ve hükümdarın doğrudan denetimi altındadır. (…) Weber’e göre 

bazı Afrika ve Doğu toplumları, özellikle Çin toplumu patrimonyalizmin en açık örneğini oluşturur. Bu 

sistemde yasama, yürütme ve yargı gibi iktidarın bütün kullanım biçimleri yönetici liderde toplanmıştır. 

Teba, sadakat ile itaat eder. Weber’e göre akılcı hukuksal bir devlet ve bürokrasinin olmaması da söz 

konusu toplumlarda Batı tipi kapitalizmin gelişmesinin önündeki engellerden biridir.” KİRMAN, Din 

Sosyolojisi Sözlüğü, s. 240. 
453 TURNER, Max Weber ve İslam, s. 30., ÖZKİRAZ, “Sabri Ülgener’de Zihniyet Analizi”, s. 221. 
454 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 56., Turner’a göre de Weber, İslam ve onun peygamberi Hz. 

Muhammed hakkındaki tespitlerinde kendi felsefi ilkelerini bir kenara bırakmıştır. TURNER, Max 

Weber ve İslam, s. 32 ve 46. 
455 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 55-57. 
456 ÜLGENER, “İslam Hukuk ve Ahlak Kaynaklarında İktisat Siyaseti Meseleleri”, Makaleler, s. 82,83. 



92 

İslam diye sınırları belli, yekpare bir olgudan söz etmek neredeyse imkansızdır. Hangi 

devrin, hangi çevrenin İslam’ından söz ediyoruz? Bir çözümleme ya da çalışmada 

bunların yeri ve ağırlıklarının dikkatle tayini şarttır. Üstelik tayin edilen olgunun süreci 

ve kapsamı da önem arz eder. Tarihin akışı içinde toplum yaşamında zaman zaman bir 

sosyal grup, bir dünya görüşü ya da iktisadi faaliyet ön planda olabilirken, aynı toplum 

içinde dahi ağırlık merkezi bir gruptan diğerine bir görüşten öbürüne kayabilir. Bu da 

dinin algılanma ve yaşanma biçiminde farklılıklar doğurur. Ülgener bu noktaya 

İslam’ın kuruluş ve yayılma dönemlerinden üç toplumsal tabakayı örnek vermektedir. 

İlk dönem Mekke’de hiçbir maddi menfaat beklentisi içinde olmayan gönüllü 

Müslümanlar, bu toplumsal tabakalaşmanın ilk merhalesi ve idealiydi. İslam zamanla 

güç kazanarak yayıldıkça bu dine ısınan zengin ve soylu sınıf ikinci tabakayı 

oluşturdu. Medine devriyle İslam’ı dışa açan, kalplerinde imanın yanı sıra ganimet ve 

fetih heyecanı da bulunan çöl mücahidi gaza erleri ise son toplumsal tabakayı teşkil 

etmişti.457 İslam, değer ölçüsü bağlamında bir tarafında zühd ve takvanın bulunduğu 

bir uçtan (ilk dönem Müslümanları) bol ganimet isteği, müreffeh ve zevkli yaşam 

isteyen diğer uca (fatihler ve soylular) gelip oturmuştur. Her dönemin kendine göre 

argümanları da hazırdır. Üzerinde yattığı hasırın izi yüzüne çıkan Hz. Peygamber’in 

Ebu Bekir’e söylediği “dünya onların, ahiret bizim olsun”458 hadisi bir ucun; “Allah 

kulunun üstünde nimetini görmek ister”459 hadisi diğer ucun anlayışına örnek 

verilebilir. Esasında İslam bu iki uç arasındaki tüm tonlara helal dairede izin 

vermektedir. Ancak belki de İslam bu kimselerle (fatihlerle) dışa açıldığı için İslam’ın 

vitrini onlar olmuş ve dışardan bu dine bakanlar İslam’ı bir çöl dini olarak adlandırmış 

ve sadece ganimet ekonomisine bağlı bir anlayışa sahip olduğunu ileri sürmüşlerdir. 

Oysa zahitlerden fatihlere İslam, tüm tonları içinde yoğura harmanlaya bünyesinde 

massetmiştir.  Ülgener de bu iki zıt kutbu mürüvvet ve diyanetin diyaloğu olarak 

adlandırarak; birini feodal cengâver ruhun dışa dönük, diğerini inziva ve itikafın içe 

dönük değeri olarak yorumlar ve dönem dönem birinin diğerine galebe çaldığından, 

                                                 
457 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 74,75. 
458 BUHARİ, Sahih-i Buhari Tercüme ve Şerhi, Tercüme: DAVUDOĞLU, Ahmed, Sönmez Neşriyat, 

Cilt: 7, İstanbul, 1978, s. 466-468. 
459 EBÛ DÂVÛD, Süleymân b. Dâvûd b. el-Cârûd et-Tayâlisî, Müsned, Dâru Hecr, Mısır, 1419/1999, 

cilt: IV, s. 19. 



93 

bazen de bu ikisinin birbiri için denge unsuru olduğundan söz eder.460 Bu nedenle 

doğuda modern piyasa ekonomisinin yerleşip gelişmesine engel olan sebepler 

listesinde -Weber’in iddiasının aksine- İslam, en son sırada kendine yer bulur.461 

Benzer yaklaşımı Ülgener’in çağdaşı Ali Şeriati daha üst bir iddiayla dile 

getirmektedir. Şeriati’ye göre İslam dini, bir toplumu bulunduğu zamandan geriye, 

yeryüzündeki dünya yaşamını bırakıp gökyüzüne ya da reel dertler, ihtiyaç ve 

arzulardan azade, zihni hülyalara sevk etmez. Bilakis içinde bulunulan yaşamın ve 

yaşamın gereklerinin farkında olmayı, bu ihtiyaçları izzet ve şerefle karşılamayı 

tavsiye eder. Bunun için de en önemli unsur olarak ekonomik yapıyı işaret eder.462 

Esasında ona göre Protestanlık, İslamize olmuş Hristiyanlık’tır. Katolik mezhebinin 

İslam ile karşılaşması sonucu bir grup aydın din adamı, kendilerini donduran, 

sınırlayan, geri kalmaya sevk eden, “kapalı bir toplum yapısı oluşturmaya aracı 

kılınan”463 mezhep aleyhinde protesto hareketi başlatmışlar ve İslam’dan ilham alarak 

Avrupa’nın modern anlayışına göre inanç sistemlerini yeniden yorumlamışlardır.464 

Bir mezhebin sırf İslam dini ile karşılaştığı için tamamen aksi yönde bir zihniyet 

dönüşümü yaşaması iddiası biraz hamasi bulunabilse de düşünce anlamında 

esinlenme, etkilenme, farkındalık yaratma gibi durumların olabileceği kuvvetle 

muhtemeldir.  Değişim için gerekli diğer ön şartlar oluştuğunda bu tarz fikirler ve 

etkileşimlerin birer kıvılcım vazifesi görebileceği de göz önünde bulundurulmalıdır. 

Ülgener’e göre İslam iktisat ahlakı, Weber’in çalışmalarında hak ettiği yeri 

bulmadığı gibi acele ve tek yanlı hükümler, isabetli teşhislere de gölge düşürmüştür.465 

Weber’in İslam analizinin en büyük hataları, İslam’ı bütün ve hareketsiz olarak ele 

alıp tarihsel ve mekânsal farklılıkları göz ardı etmesi ve Batı uygarlığını merkeze 

alarak diğer uygarlıkları üstenci bir tavırla ele almasıdır. Yani Weber, İslam 

konusunda kendi tezi olan anlama olgusuna ihanet etmiştir. İslam, aktif ve atılımcı bir 

din olarak ortaya çıkmasına rağmen Emeviler’in dünya ve saltanatla ilgili tutumlarına 

karşı gelişen protesto hareketleri, başka din ve medeniyetlerle karşılaşıp etkilenme gibi 

                                                 
460 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 77,78. 
461 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 84. 
462 ŞERİATİ, Ali, Kapitalizm, Dünya Yayıncılık, İstanbul, 1996, s.  20. 
463 ŞERİATİ, Kapitalizm, s. 71. 
464 ŞERİATİ, Kapitalizm, s. 61,62. 
465 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 16. 



94 

sebeplerle içe dönüş ve kapanış yaşamıştır. Ülgener, bu konuyla ilgili, Golziher’den 

iktibasla biri ibadet ve ayin diğeri tavır ve davranışla alakalı iki temel değişikliğe işaret 

eder. Buna göre İslam, zikr ve ibadeti günün belli saatlerine hasretmişken tasavvuf, 

“Allah’ı çok çok zikredin”466 ayetinin referansıyla süre ve sınır çizgilerini ortadan 

kaldırarak hücre ve çile dünyasının kapılarını açmıştır. Gereken tedbirleri alıp 

azmettikten sonra gerisini Allah’ın takdirine bırakarak güven ve huzurla beklemek 

olan tevekkül anlayışı ve tavrı da katıksız bir kaderciliğe dönüşmüştür.467  

Protestanlar da pür kadercidirler. İlahi takdirin kendileri için biçtiği rolü 

önceden bilmek ya da değiştirmenin mümkün olmadığına inanırlar. Tanrı katında 

seçkin kul olmanın işaretlerini üzerinde taşımak için elinden gelen tek şeye zahitliğe468 

sarılan Protestan’ın dünyevi sofuluğu, mülkiyet hazzına engel olurken lüks tüketimi 

de sınırlandırmıştır. Buna karşın mal edinmeyi hem yasal hale getirmiş hem de 

Tanrı’nın isteğinin bu olduğunu ortaya koymuştur. Aslında dünyaya kalben 

bağlanmaya ve bedensel hazlara karşı olan bu anlayış, akılcı kazancın birey ve toplum 

hayatında faydacı biçimde kullanılmasını ister. Bunun aksi kazanç ve kullanım 

düsturları feodal duygulara yakın olup yaratılanların Tanrılaştırılması sayıldığından 

lanetlenmiştir.469 Ülgener’e göre onların reformize edilen inanç biçiminin taşıdığı bu 

özelliklerin birçoğunu İslam öğretisi zaten özünde taşımaktadır. İslam şehirli dinidir. 

O, şehrin zekâ ve organizasyonunu, çölün atılımcı ve vurucu gücünü kendinde 

birleştirdiği için bu hızla yayılmış ve genişlemiştir.470 İslam dini, dünya ile arasına 

mesafe koymamıştır. İslam’ın uzağında durulmasını istediği kirli ve günahkâr dünya, 

eşyanın maddesiyle ilgili bir durum olmayıp kişinin iç dünyasına yansıyan dünya 

mefhumudur. Kuran-ı Kerim’de aşağılanan dünyalıklar, maddeleri itibariyle değil 

arkalarına taktıkları hırs, gösteriş ve ahireti unutturması dolayısıyla471 ve özellikle 

cahiliye insanının genel tutumu olan ve İslam sonrasına tevarüs eden övünme 

                                                 
466 Kur’an-ı Kerim, Ahzab/41. 
467 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 89,90. 
468 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 47,48. 
469 WEBER, Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu, s. 156. 
470 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 79. 
471 “Kadınlara, oğullara, yüklerle altın ve gümüş yığınlarına, salma atlara, davarlara ve ekinlere aşırı 

sevgi ve düşkünlük, insanlara çok süslü gösterildi. Fakat bunlar, dünya hayatının geçimlikleridir. Oysa 

akıbet güzelliği O’nun, Allah’ın yanındadır.” Kur’an-ı Kerim, Âl-i İmrân/14. 



95 

(tefahür), mal ve evlat çokluğunda yarışa girme472 gibi olumsuz unsurlardan 

Müslümanları sakındırmak için473 uyarı mahiyetindedir yoksa Müslümanı dünyadan 

el çektirmek için değildir. Burada dikkat çekici başka bir durum söz konusudur. İslam, 

dünya hayatına mesafeli, özgürlüğe değer vermeyen, bilim ve ekonomik gelişmeye 

engel teşkil eden bir din ise; İslam toplumu geçmişte, yani Müslümanlar kendi 

inançlarının kaynak ve ilhamlarına bugün olduğundan daha yakın oldukları bir 

zamanda bu üç sahada (özgürlük, bilim ve ekonomi) nasıl öncü olmuştu? Bu soruyu 

farklı bir bakış açısından soracak olursak; İslam, Müslümanlara ne yapmıştır? diye 

değil Müslümanlar İslam’a ne yaptılar? diye474 de sorabiliriz ve cevabını Ülgener’in 

zihniyet kavramı ışığında arayabiliriz. Zira metafizik alanın konusu olan din, sosyal 

bir olgu olarak da fizik dünyanın alanına dahildir ve sosyal bir yapılanma olarak 

kendini geliştirme ve yenileme özelliğine sahiptir. Yeni karşılaşılan olgularla bazen 

çatışmaya girse de her zaman uyumu karşı cepheden beklemez ve kendisi de uyum 

gösterebilir. Uyum, sosyal çatışmalarda gerçekleşen en genel çözümdür.475 Burada 

uyum gösteren ya da başka bir tabirle değişen şey, durum; Tanrı buyruğu olan din’in 

kendisi değil, (bu dini o şekilde algıladığı gibi başka bir şekilde de algılayabilecek 

olan) zihniyettir. Benzer öğretilerin aynı etkiyi yaratmamasının arkasında zihniyet 

farklılaşması olsa gerektir. 

2.2. Din-Zihniyet İlişkisi 

Bir toplumsal yapının içine doğan birey, evreni toplumun kendisine sunduğu 

zihniyet vasıtasıyla algılar. Zihniyet, bireye bütünlükçü bir bakış açısı sunarak onu 

derin anlam karmaşasından kurtarır. Bununla beraber zihniyet; kültür, ekonomi, iklim, 

coğrafya, dil, din, edebiyat, sanat vb. pek çok unsuru içinde barındıran komplex bir 

                                                 
472 “İyi bilin ki dünya hayatı ancak bir oyundan, bir eğlenceden, bir süs ve gösterişten, aranızda bir 

övünmeden, mal ve evlatta çokluk yarışından ibarettir. Tıpkı bir yağmur gibi ki, onun bitirdiği ekinler 

çiftçilerin hoşuna gider. Sonra kuruyuverir de sen onu sapsarı kesilmiş görürsün. Ardından da çerçöp 

hâline gelirler. Ahirette kâfirlere şiddetli bir azap, müminlere ise Allah’tan bir bağışlama ve rıza vardır. 

Evet, dünya hayatı, aldatıcı bir menfaatten başka bir şey değildir.” Kur’an-ı Kerim, Hadid/20. 
473 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 65,66. 
474 LEWİS, Bernard, Hata Neredeydi?, Çev. Murtaza Özeren, Kronik Kitap, İstanbul, 2020, s. 181. 
475 GÜNGÖR, Türk Kültürü ve Milliyetçilik, s. 183. 



96 

yapı teşkil ettiğinden bu unsurların birbirleriyle uyum, çelişme ya da çatışma yaşaması 

olağandır ve insan hayatının bir gerçekliğidir.  

Zihniyet oluşumunda diğer unsurlara nazaran din olgusu başat aktör olarak 

görülmektedir. Çünkü dinsel deneyim, birey ve toplum hayatında üç şekilde 

nesnelleşir. İlkin bireye bir zihniyet ve anlam dünyası kazandırır. İkinci olarak din, 

bireysel tecrübe, maneviyat bağlamında iç kontrol sağlarken topluma yansıyan 

yönüyle, grup olma bağlamında da dış kontrol sağlar. Üçüncü olarak ise özellikle 

yüksek tipli dinlerin, dinin özünün yanı sıra dünyevi olaylara karşı da belli bir tutum 

ortaya koyması, toplumsal konsensüs meydana getirir.476 Fakat bireyin ya da toplumun 

dini tecrübesini, içsel-dışsal kontrolünün mana muhtevasını ve şeklini ya da toplumsal 

mutabakata uyumunun derinliğini belirleyen temel faktör ilk maddede zikredilen 

zihniyet ve anlam dünyasıdır. Kapsam olarak ele alındığında, zihniyet şemsiyesinin 

hemen altında bulunan ve diğer unsurlara da kendi anlam rengini katan olgunun din 

olduğunu görmekteyiz. Bu bağlamda din, bireye hayatı anlamlandıracak ve 

yorumlayacak özel bir gözlük477 sunar. 

Din ile zihniyet arasında kesif ve derinlikli bir ilişki söz konusudur. Birbirini 

etkiler ve birbirlerinden etkilenirler. Dini olmayan sosyal bir davranışta (olguda) dini 

bileşkeler veya dini olduğu sanılan bir davranışın arkasında478 zihniyet tezahürleri her 

zaman olasıdır. Örneğin din, topluma mâl olduğu ve kültürle iyice kaynaştığı için 

ladini olan edebi, sosyal ya da psikolojik yazıların çoğunda dini benzetmeler ve atıflar 

bulunabilir. Babil kulesi, Nuh’un gemisi, barış güvercini gibi temsiller kültürün ortak 

malı olduklarından, okuyucuya verilmek istenen mesajı kolayca idrake yarayan 

simgelerdir.479 Ya da dini motifler taşıyan ama dini kökeni olmayan Nevruz 

Bayramı,480 esasında neredeyse dünyanın her yerinde değişik adlarla kutlanan, kökeni 

İran mitolojisine dayanan bir gelenektir.  

                                                 
476 FREYER, Din Sosyolojisi, s. 56-63.   
477 GÜNAY, Din Sosyolojisi, s. 253. 
478 KEHRER, “Din Sosyolojisi”, s. 25. 
479 GÜNGÖR, İslam’ın Bugünkü Meseleleri, s. 100. 
480 Nevruz Bayramı’nın dini bir bayram olduğunu savunan yaklaşımlar bulunmakta olup, onun 

Zerdüştlük, Şiilik ve Alevilik’te önemli bir ritüel olduğu ifade edilir. Nevruz’a ideolojik yaklaşanlar, 

onu “Kürtler’in bağımsızlık günü” veya “Türklerin Ergenekon’dan çıkış günü” olarak kabul ederler. 

Nevruz’u “Bahar bayramı” olarak kabul edenler de onu Ortadoğu ve Orta Asya insanları arasında 



97 

Ülgener, iktisadi tutum ve davranışların iktisadi olmayan boyutlarını 

araştırırken zihniyet olgusuna; zihniyeti şekillendiren en etkin faktör olarak da din 

kurumuna özel önem atfetmiştir ve çalışmalarını din-zihniyet-ekonomi ilişkisi 

bağlamında sürdürmüştür.  

2.2.1. Ülgener’in Zihniyet Kavramına Yaklaşımı 

Ülgener, zihniyet kavramıyla Sombart’ın eserlerinde karşılaşmış, önemini 

burada keşfetmiş ancak Weber’le tanıştıktan sonra kavramın özüne vâkıf olarak 

zihniyetin birey ve toplumun hayatındaki etkinliğini fark etmiştir. O, zihniyete etki 

eden faktörleri din, coğrafi şartlar, ekonomik durum, ahlak, siyasal yapı, hukuk ve 

sosyal ilişki biçimleri olarak sıralar. Tüm bunlar zihniyet araştırmacısının karşısına 

zaman zaman çıkacak olsa da hepsini ihata edebilmek mümkün olamayacağından 

belirli bir bakış açısından konuyu ele alarak “perdeyi bir yanından aralayabilmek”481 

gerektiğini belirtir ve zihniyet çözümlemelerinde özellikle din faktörü üzerinde 

durduğunu ifade eder.482 

Zihniyet konusu Ülgener’in çalışmalarında merkezi bir yer işgal eder. Kendisi 

de bunu bir eserinde “bizim eski ve emektar konu”483 diye vasıflayarak teyit etmiştir. 

Zihniyet meselesini merkeze almasının nedeni -Weberyen teori ile- davranışa ya da 

fiile neden olan itkiyi anlama çabasıdır. Başka bir anlatımla davranış ya da fiili anlamlı 

hale getiren, arkasındaki anlaşılabilir ve yorumlanabilir olanı açığa çıkarma uğraşıdır. 

Ülgener’e göre; zihniyet araştırmalarının önsel koşulu morfolojik 

araştırmaların başlamış ve ilerlemiş olmasıdır. Zira sosyal bir fiili dışşal olarak 

tanımlamadan onun mana ve muhtevasına inebilmek mümkün değildir.484 Ardından 

zihniyet araştırmaları iki koldan ilerler. Öncelikle zaman ve zemin boyutları göz 

önünde bulundurularak zihniyetin geniş açıdan görünümü verilir, sonrasında söz 

konusu zamana ve çevreye ait zihniyetin kök ve temellerine inilir. Ülgener, bu konuda 

                                                 
baharla ilgili kutlanan geleneksel bir bayram olarak görürler. Ayrıntılı bilgi için bkz: AKSOY, Mustafa, 

“Kültür Sosyolojisi Açısından Nevruz Kavramı”, Uluslararası İnsan Bilimleri Dergisi, Türk Dünyası 

Araştırmaları Vakfı, Sayı: 100, İstanbul,1996, ss. 1-26. 
481 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 7. 
482 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 8. 
483 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. Takdim. 
484 ÜLGENER, İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası, s. 14. 



98 

araştırıcının içine düşeceği bazı sıkıntıların olabileceğinden söz eder. Tarihin bir 

noktasında bulunan araştırıcı, bulunduğu zaman ve zeminin bakış açısından başka bir 

çağın kültür muhtevasında -yine o dönemin bakış açısına göre- öne çıkan önemli 

çizgileri toplayıp bir araya getirerek genel bir zihniyet görünümü yakalamaya çalışır. 

Burada araştırıcının sübjektif değer yargılarının işin içine sokulması olabildiğince 

önlense de belirli bakış açılarından okunmaya çalışılan bir çerçevenin varlığı inkâr 

edilemez ve ortaya konulan tabloda az ya da çok sübjektiflik hissedilir. Ülgener, bu 

problemin doğal olduğunu hatta böyle olmasının tartışmaya açık alanlar yaratarak 

tabloda eksik ya da hatalı yerlerin düzeltilmesi açısından faydalı olduğunu söyler.485  

“Somut belgelere dayanan müspet tarih araştırmalarının her cihetten doyurucu 

güvenini zihniyet araştırmalarından beklememek”486 gerektiğinin de altını çizer. 

Ülgener’in zihniyet araştırmalarındaki temel amacı, Osmanlı-Türk insanının 

ekonomik tipolojisini çizmektir. Zihniyet araştırmalarını 1940-1950 yılları arasında 

yoğunlaştıran487 ve Türk diline ustaca hâkim olan Ülgener,488 bir dönemin zihniyetinin 

en önemli tanıklarının, o dönemin edebi metinleri olduğunu düşünmekte ancak bu 

metinlerden istifade ederken çok dikkatli olunması gerektiğinin altını çizmektedir. 

Özellikle ahlak türü eserler, fütüvvetnameler zihniyet araştırmaları için en fazla dikkat 

edilmesi gereken kaynaklardır. Zira bu kaynaklar her zaman o günün toplumunda 

halihazırda var olan ahlaki tutumları vermemekte hatta toplumdaki gidişatın 

koşullarına göre daha çok olması gerekenden söz edebilmektedirler.489 Bu nedenle 

nasihatlerin içeriğinin düz okunmasının yanı sıra zaman zaman da tersten okunarak 

toplumdaki çözülmeyle koşut gidebileceğinin, yozlaşmayı düzeltmeye çalışmanın bir 

neticesi olarak ifade edilmiş olabileceğinin göz önünde bulundurulması gereklidir. 

Nasihat ve fütüvvetnamelerin yanı sıra bir dönemin halk öykülerinden de o dönemin 

zihniyetini veya bu öyküleri üreten halkın ahlaki normlarını çıkarmak mümkündür.490  

Ayrıca sanat eserleri de sebep ve ifade ilişkisi içerisinde bir toplumun zihniyet 

                                                 
485 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 5. 
486 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 164. 
487 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 262. 
488 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 360. 
489 ÜLGENER, İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası, s. 49., ÜLGENER, “İktisadi Hayatta 

Zihniyetin Rolü ve Tezahürleri”, Makaleler, s. 44. 
490 MUCCIELLI, Zihniyetler, s, 115. 



99 

dünyasını iki boyutla açıklamaktadır. İlki belirli bir tavrı, tutumu bilinç altına 

yerleştirerek zihniyet dünyasını şekillendirmeye sebep olması, ikincisi toplumda 

halihazırdaki zihniyetin bir ifade biçimi olmasıdır.491 

Ülgener, iktisadi davranışı anlamak için çözümlemelerini daha çok iktisadi 

zihniyet düzleminde gerçekleştirse de onun çözümlemeleri anlamlı her sosyal 

davranışın anlaşılmasında da işlevseldir. Zira onun ifadesiyle zihniyet, “tavır ve 

davranışlarımızın özünde ve yapısında olan bir şey, (…) fiil ve hareketlerimizin iç ve 

öz malı olarak dokusu dışında değil, içinde”492 olan güdüdür. O, eserlerinde iktisat 

ahlakını etkileyen pek çok unsurun olduğunu ancak en etkin unsurun din olduğunu 

belirtir ve çalışmalarını iktisat-din dikotomisi üzerinden yürütür.  

2.2.2. İktisat, İktisat Ahlakı, İktisat Zihniyeti 

Her bilim alanı kendi varlığını keşfetmeden önce -bulunduğu zaman, zemin ve 

çevrede- bilfiil vardır ve işlevseldir. Ekonomi ya da iktisat bilimi de yöntemli ve 

sistemli bir disiplin olarak kendi varlığını ortaya koymadan önce insanlar arasında 

ekonomik faaliyetler bugünkü anlamda olmasa da süregelmekteydi. İnsanlar, tek 

başlarına bütün ihtiyaçlarını tatmin noktasında yetersiz olduklarından -Lidyalılar 

parayı icat etmeden önce- takas yöntemiyle ihtiyaç fazlası ürün, hizmet ya da nesneleri 

ihtiyaç duydukları diğer mal ve hizmetlerle değiş tokuş yaparak hayatlarını devam 

ettiriyorlardı. Ekonominin temelinde genellikle pragmatizm olgusu her zaman var olsa 

da insanlar takas usulünden alış-verişe geçince yani soyut değeri haiz bir madde olan 

para ile mübadeleye başlayınca düşünce olarak da somuttan soyuta evirilmiş ve hesap, 

kar, çıkar gibi rasyonel eğilimlere geçmişlerdir.  

Rasyonellik, insanın hayatının tüm alanlarında geleneksel kurallara körü 

körüne uymayarak ya da karizmatik coşkulara kapılmayarak hesaplı ve sistematik 

davranabilmesi,493 ekonominin temel amacı da sınırsız insan ihtiyaçlarının sınırlı 

kaynaklarla karşılanması494 olduğuna göre iktisadi rasyonalizm; hesapçı zihniyet, 

                                                 
491 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 22,23. 
492 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 17. 
493 TURNER, Max Weber ve İslam, s. 287. 
494 DOLGUN, a.g.e., s. 144. 



100 

plânlı hareket, gayeye (kar elde etmeye) uygun hareket etmektir. “Her türlü görenek 

ve alışkanlık bağlarının üstünde piyasa şanslarını akıl ve hesap yoluyla 

değerlendirmek”tir.495 Başka bir anlatımla, ekonominin “geriye ve göreneğe bakarak 

değil, daima ileriye, gaye ve maksada göz atarak yoluna konması demektir.”496 

Örneğin modern ekonomi insanının nazarında herhangi bir ekonomik vasıta tercih 

sebebi ise genelde bunun nedeni o vasıtayı babadan veya ustadan öyle öğrendiği için 

değil en fazla kâr vadettiği içindir.  

İktisat (ekonomi); kelime olarak kast ve maksat ile aynı kökten gelip belirli bir 

maksada yani kendini ve yakınlarını geçindirmeye yönelik faaliyetlerin toplamıdır.497 

İktisadi faaliyetler, ihtiyaçların karşılanmasının yanında içinde bulunulan maddi 

şartların düzeltilmesi ve refah düzeylerinin artırılması amacıyla da yapılabilir.498 

Ancak genel refah düzeyinin iyileştirilmesi için örgütlü siyasal düzenin yani devletin 

etkili iktisadi faaliyetleri gereklidir.  İktisat siyasetinin amacı, hizmetinde bulunduğu 

milletin refahını yükseltmektir. Refah ise birincil olarak üretimle alakalıdır.499 İktisadi 

refah, bir ülkedeki ortalama vatandaşın sınırlı vasıtalarla bir yıl içinde elde ettiği haz 

ve tatmin duygularının toplamının para birimi ile ifade edilen kısmıdır.500 Esasında bir 

toplumun ekonomik sisteminde sırf ihtiyaç temini için geçimlik üretimin mi yoksa kâr 

amaçlı sosyal refah ve statüyü de artırmak için yapılan üretimin mi egemen olduğu, o 

toplumun gelişmişlik düzeyiyle doğru orantılıdır. Zira iktisadi gelişme, her yerde ve 

her toplumda yerine göre dini, kültürel, estetik ve ahlaki pek çok iktisadi olmayan 

unsurlarla örülü bir manzara teşkil eder. Yatırım oranları, sermaye birikimi vb. tüm 

maddi unsurların merkezinde baş aktör olarak insan faktörü, onun değer anlayışı ve 

zihniyeti bulunur.501 Bununla birlikte iktisat bilimi, incelemelerinde insan unsurunu 

gitgide aradan çıkarınca, “ekonomik olay, olgu ve ekonomik çıkarları, teknolojik öze 

                                                 
495 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 12. 
496 ÜLGENER, Sabri F., “Bugünün İktisat Felsefesi Yönünden Descartes Rasyonalizmine Bir Bakış”, 

Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016, s. 123 
497 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 69. 
498 https://cdn-acikogretim.istanbul.edu.tr (12.01.2022)  
499 ÜLGENER, Sabri F., “Memleketimizin Milli Geliri ve İktisadi Refah Şartı”, Makaleler, Hazırlayan: 

Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016, s. 173. 
500 ÜLGENER, Milli Gelir, İstihdam ve İktisadi Büyüme, s. 55., ÜLGENER, “Memleketimizin Milli 

Geliri ve İktisadi Refah Şartı”, Makaleler, s. 173. 
501 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 47. 

https://cdn-acikogretim.istanbul.edu.tr/


101 

dayalı sosyal örgütlenme ve ilişkiler ağı içinde ele alan bir bilim”502 olan ekonomi 

sosyolojisi, ekonomi biliminin dışladığı konularla birlikte ekonomik olayları analiz 

etmeye yönelik -ihtiyaca binaen- ortaya çıkmıştır. İktisat sosyolojisi, ekonomik 

olgulara sosyolojik bakış açısıyla yaklaşılması gerektiğini savunan Durkheim ve 

Weber’in çalışmalarına dayanır.503 Fakat 1879’da W. S. Jevons, ilk kez ekonomi 

sosyolojisi kavramını ortaya atarak504 sosyolojinin bir alt disiplini haline gelmesini 

sağladığından, ekonomi sosyolojisinin kurucusu Jevons kabul edilir. 

Ekonomi bilimi ile ekonomi sosyolojisini uzlaştıran Ülgener’e göre iktisadi 

faaliyet, insanla madde, çevre ve zamanın çok yönlü ilişkisidir. İnsan, ihtiyaç tatmini 

noktasında önce meta ve objeyle yani madde ile ilişkilidir. Maddenin elde edilmesi, 

mübadelesi ya da çoğaltılması dolayımında iş bölümü, iş birliği ya da rekabet 

biçiminde toplum ilişkileriyle yani çevre ile ilişki içindeyken, son olarak da kaynakları 

sürdürülebilir kılmak için, bugün ve geleceğe bölüştürmek için zaman ile bağlantılıdır. 

Tarifte geçen her unsur için neredeyse yaşamış ve yaşayacak her insanın farklı tavır 

alışları söz konusu olabilir. Mal ve servet (madde) karşısında öznel yargılarıyla insan; 

üretici, tüketici ya da satıcı olarak en yakın komşudan en uzak çevreye kadar başkaları 

ile ilişkilerinde yine öznel değer ve ahlaki ölçüleriyle insan ve son olarak kıt kaynakları 

bugüne ve geleceğe bölüştürme noktasında farklı düşünen, farklı ölçekte gelecek 

kaygısı güden değer ölçüleri ve tercihleriyle farklı bir insan. Rasyonel ya da duygusal, 

pragmatist ya da diğerkâm… insanın var olduğu her alanda olduğu gibi ekonomi 

ilişkilerinde de ifrat tefrit çizgisinin her tonunda davranışın sadır olabileceği iktisat 

ahlakı; insanın madde, çevre ve zamanla olan bu öznel ilişkisine bir ölçü ve sınır tayin 

eden, bu ilişkinin ne çok içinde ne de çok dışında kalmasını engelleme iddiasında olan 

normatif kurallardır. Ülgener, madde, çevre ve zaman unsurlarının farklı çağ ve 

çevrelerin insanının tipik davranış ve tercihlerini tanıtabileceğini ifade eder. Örneğin; 

prekapitalist insan için madde; kendisinin dışında ve uzağında, gösteriş ve tüketim 

aracı, çevre; cemaat ilişkisi içinde küçük şehir ve kasaba, zaman; bugünün acil 

ihtiyaçlarına yönelik, en fazla bir yıllık bir sürecin tayinidir. Modern çağın insanı ise 

                                                 
502 ERKAN, “Ekonomi Sosyolojisinin Kuramsal Temelleri”, s. 4. 
503 ÇAĞLAK, Uğur, “Türkiye’de Ekonomi Sosyolojisine Dair Bir Literatür Denemesi”, Selçuk 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 29, 2013, ss. 99-126, s. 100. 
504 ERKAN, “Ekonomi Sosyolojisinin Kuramsal Temelleri”, Önsöz 



102 

zikredilen tipolojinin tam aksidir.505 Ancak “iktisat ahlakı, hangi zamana ve çevreye 

ait olursa olsun, ihtiyaç tatmini yolunda insanın madde, çevre ve zaman ilişkisi ile 

içten doğru bir hesaplaşmanın ifadesi demektir.”506  

İktisat ahlakını “gündelik tavır ve davranışlarımız üzerine -doğrudur veya 

eğridir yollu- yargılayıcı değer hükümlerinin, söz ve deyim halinde ifadelendirilmiş 

bütünü”507 olarak tanımlayan Ülgener, “doğrudur veya eğridir yollu” demekle ahlakın 

normatif yönünü, “söz ve deyim halinde demek”le de ahlakın normdan davranışa 

dönüşerek, görünür olmasını kastetmektedir. Din açısından konuya yaklaşıldığında 

iktisat ahlakı, dünya meta ilişkileri karşısında kişinin dini sorumluluklarını da göz 

önünde bulundurarak belirli bir tavır alması ve tutum geliştirmesidir. İktisadi 

faaliyetlerde din faktörü başat olduğunda çelişik bir durum ortaya çıkacaktır. Bir yanda 

dünya malının insanı Tanrı’dan uzaklaştırma tehlikesi, diğer yanda insanın hayatını 

sürdürmek için mal, mülk, paraya olan ihtiyacı. İktisat ahlakı, toplumların ya da 

kişilerin bu iki kutup arasını uzlaştırma noktasında takındıkları tavırdır ve bu tavır bir 

anlamda onların kültür ve zihniyet tarihinin kaderini belirler.508 Yani iktisat ahlakı, 

“insanın gündelik yaşayışında pratik değer ve tercih ölçülerine yönelik telkin ve 

motifler toplamıdır.”509  

Dinin iktisat ahlakına etkisini ve bunun topluma akislerini incelemek isteyen 

her araştırıcı Weber’le karşılaşır.510 Weber’e göre; iktisat ahlakını oluşturmada sosyal 

tabakalaşma önemlidir ve hemen her dinin iktisat ahlakının belirleyicisi ve temsilcisi 

olan tabakalar vardır. Bunlar Yahudilik’te yurtlarından sürülmüş orta sınıf parya, 

Hristiyanlık’ta gezginci esnaf ve zanaatkarlar, İslam’da ilk dönem mücahitleridir.511 

Ancak bugünkü manzara ele alındığında ne Yahudiler parya ne Hristiyanlar gezginci 

esnaf ve ne de Müslümanlar girişimci mücahitlerdir. Dinlerin buyrukları o günden 

bugüne değişmediğine göre iktisat alanındaki neredeyse köklü sayılabilecek bu 

değişimin temel faktörü sadece din olmasa gerektir. İşte bu noktada Ülgener, konuyu 

                                                 
505 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 29-31. 
506 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 31. 
507 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 19. 
508 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 20. 
509 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 21. 
510 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 15. 
511 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 27. 



103 

Weber’de eksik bırakılan tarafından yakalamıştır. Ona göre de iktisat ahlakının dinle 

ilişkisi “kader ortaklığı”512 olsa da bu ahlak, zamanının genel düşünce yapısından yani 

zihniyetinden ayrı düşünülemez. 

Ülgener’in literatüre kazandırdığı iktisat zihniyeti kavramı hem ekonomi bilimi 

hem ekonomi sosyolojisi hem de din sosyolojisinin ortaya koyduğu verilerin 

yorumlanması neticesinde açıklanabilir. “Bazen bilinene adını takmak da hadiseye elle 

tutulur bir hüviyet, adeta kişilik kazandırma cihetiyle, onu yeni baştan keşfetmişçesine 

önem taşı[dığından]”513 iktisat zihniyeti kavramı, Ülgener’in özgün kavramıdır. 

İktisadi zihniyet, bireylerin iktisadi faaliyetlerinde etkin olan düşüncelerin, ideallerin 

ve ahlak düsturlarının tamamıdır.514 İktisat zihniyeti, statik ve dinamik iktisat zihniyeti 

olarak iki başlıkta incelenebilir. İnsanların sadece hayatlarını sürdürebilmek için 

çalıştığı, basit ihtiyaç teminine dayalı, kendini fazla yormak ve yıpratmaktan 

hoşlanmayan bir iktisadi yaklaşım statiktir ve Orta çağ iktisadi yaklaşımıdır. Bu 

anlamda Orta çağ iktisadi aktörü de “dünya hazlarına ve nimetine hiçbir zaman 

kayıtsız olmamakla beraber o uğurda acele, telaş ve gelecek kaygısı ile ömür 

tüketmekten hoşlanmayan; otorite ve gelenek kaygıları ile çepeçevre kuşatılmış 

(merkezden ‘kırsal’ çevreye açıldıkça daha yumuşak ve teslimiyetkar); hesabında, yol 

ve yordamında götürü insan!”515dır. Bu insanlar arasında rekabet yerine daha çok 

dayanışma hakimdir. Atadan dededen kalma alet edevat, yol yöntemler yüceltilerek, 

yeniliğe tepkiseldir.516 Dinamik iktisat zihniyeti ise rekabet ve ilerlemeye dayalı, 

inovasyon imkanlardan faydalanan (kripto para, NFT, metaverse gibi), geçinmenin 

yanı sıra statü ve lüks temini için de çalışan iktisat zihniyetidir. Yaşanan dönemin 

hâkim iktisadi zihniyetini tespit için iktisadi yapının, çevrenin ve insan davranışlarının 

tetkik edilmesi, kişi ve gruplarla mülakatlar yapılması, bölgesel incelemeler yapılarak 

mümkün olduğunca genellemelerden kaçınılması gerekir. Geçmiş döneme ait bir 

zaman kesitinin iktisadi zihniyetini belirlerken ise, dönemin edebi metinlerine, ahlak 

ve hukuk kurallarına, iktisadi faaliyetlerin yürütüldüğü iş yerleri, liman, vakıf vb. 

                                                 
512 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 23. 
513 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 198. 
514 ÜLGENER, “İktisadi Hayatta Zihniyetin Rolü ve Tezahürleri”, Makaleler, s. 26. 
515 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 5 ve 92,93. 
516 KÖKSAL, İsmail, “İktisat Zihniyeti”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: Küreselleşme ve 

Zihniyet Dünyamız, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011, s. 302. 



104 

mekanlara bakılarak bir tespitte bulunulabilir.517 Sombart da ekonomi zihniyetinin üç 

açıdan incelenerek hâkim iktisadi zihniyetin tespit edilebileceğini savunur. Birincisi, 

insanlar iktisadi faaliyetlerini basit ihtiyaç temini için mi yoksa kar için mi 

gerçekleştirmektedirler? İkincisi, üretim için gerekli vasıtaları örf, ananeye göre mi 

yoksa amaçlarına uygun olup olmadıkları noktasında bir tetkike tabi kıldıktan sonra 

rasyonel olarak mı seçerler? Üçüncüsü, birlikte çalıştıkları topluluğa karşı dayanışma 

ve diğerkamlık duyguları ile mi ferdiyetçi ve bencilce mi yaklaşırlar?518 Bunların 

tespiti o toplumun iktisadi zihniyetinin, rasyonel iktisadi zihniyete mi Orta çağ iktisadi 

zihniyetine mi sahip olduğunun cevabını verecektir. 

Ülgener, bir bölge ya da asrın iktisat zihniyetini tespit ve tahlil için 

yararlanabileceği kaynakları vasıtalı ve vasıtasız kaynaklar olarak ikiye ayırır.519 

Vasıtasız kaynaklar, muhitin zihniyetini doğrudan tanıtan kaynaklardır. Görüşme ve 

mülakatlar, ekonomi zümrelerini temsil eden şahısların yazdığı eserler ve hatıralar bu 

nev’idendir. Zihniyeti dolaylı veya istidlalen tanıtan kaynaklar ise vasıtalı 

kaynaklardır. Bir atölye ya da fabrikanın kuruluş şekli, teçhizatı, bir bölgede geçerli 

hukuk ve ahlak kaideleri ile toplumdaki genel fikirler, atasözleri, deyişler de bu 

kaynaklara örnek verilebilir.520 Ülgener, iktisat ahlakı ve zihniyetini tayin için 

incelemiş olduğu fütüvvetnamelerde, divan şiirlerinde vb. edebi eserlerdeki kanaat, 

itiyat, itidal, tevekkül gibi ahlaki kavramlara değinerek bunların iktisat ahlakını 

verdiğini, bu esasların sosyal hayattaki anlaşılma ve yaşanma biçiminin ise iktisat 

zihniyetine işaret ettiğini dile getirir.521 

İktisat ahlakı ve iktisat zihniyeti kavramları Ülgener’in çalışmalarının kilit 

noktasını teşkil eder. Sayar’a göre Ülgener, İslamiyet’in belirlediği norm (iktisat 

ahlakı) ile Osmanlı toplumunda iktisadi yaşamı oluşturan reelin (iktisat zihniyeti) 

arasındaki farklılıkta manevi amillerin ve özellikle batıni tasavvufun, rasyonel iktisadi 

bireyin oluşmasına mâni olduğunu öne sürer.522 Ülgener’e göre; “Türkiye 

                                                 
517 KÖKSAL, “İktisat Zihniyeti”, s. 302,303. 
518 ÜLGENER, “İktisadi Hayatta Zihniyetin Rolü ve Tezahürleri”, Makaleler, s. 29. 
519 Bu ayrımda Ülgener, Sombart’ın yaptığı ayrımdan esinlenmiştir. Bkz: ÜLGENER, “İktisadi Hayatta 

Zihniyetin Rolü ve Tezahürleri”, Makaleler, s. 43. 
520 ÜLGENER, “İktisadi Hayatta Zihniyetin Rolü ve Tezahürleri”, Makaleler, s. 43. 
521 ÜLGENER, İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası, s. 49. 
522 SAYAR, “Sabri F. Ülgener (1911-1983) Türk İktisatçı ve Sosyoloğu”, s. 16. 



105 

ekonomisinin susuzluğunu çektiği, eksikliği en fazla hissedilen teşebbüste olsun sevk 

ve idarede olsun Batı ölçüleriyle rasyonel davranan insandır.”523 Zira iktisadi çöküş 

tarihimizin tipik insan portresinin müşterek noktaları, tembellik nedeniyle enerji ve 

aksiyon tarafı zayıf, din büyükleri ya da dünya beylerinden olur almadan bir işe 

yeltenemeyip kendiliğinden (spontane) davranamayan, hesap ve sayı işlerini kolay 

tarafından alarak, detaylı işlemlerden, defter tutmaktan uzak, zeka ve zihni uyanıklık 

noksanlığı olan pre kapitalist insan tipolojisidir.524 Bu tipolojinin iktisat zihniyetinin 

iş hayatında çalışma temposu, atıl ve statik, meslek edinme şekli alışılana ve 

öğrenilene sadık olarak var olanın üstüne bir şeyler eklemekten uzaktır. Servetini 

iktisat dışı ve özellikle siyasi kaynaklardan elde ederken, bu serveti kullandığı yer de 

yine iktisat dışı olarak ya gösteriş hevesi ya da gömü, yastık altıdır. Üretimden ziyade 

tüketime dönüktür. Ağalık, efendilik şuuru hâkim olmasına karşın bireysel teşebbüsten 

ve kendiliğinden davranabilme becerisinden yoksundur.525  

Üretim ve tüketim tavırları ülkelerin gelişmişlik düzeyiyle doğrudan ilişkilidir. 

İktisaden ileri memleketlerde gelir seviyesi yükseldikçe tüketim meyli azalır, tasarruf 

ve yatırımlar çoğalırken; geri kalmış ülkelerde gelir seviyesi arttıkça tüketim de artar, 

tasarruf ve yatırım meyli çok düşük düzeyde seyreder. Bunun nedenleri, uzun süreli 

mahrumiyet neticesinde bastırılan tüketim isteğinin doyurulması, ileriki bir zamanda 

elde edilecek yüksek kar ya da servetin halihazırdaki düşük haz ya da servete tercih 

edilmesi, alt tabakanın üst tabakaya en azından tüketim cihetiyle yaklaşmak istemesi 

olarak ifade edilebilir.526 Servetin iktisadi olmayan bir biçimde gösteriş için 

harcanması ne yazık ki iktisaden geri kalmış doğu toplumlarında yerleşmiş bir 

gelenektir.  Bu durum aynı zamanda gösteri etkisinin mevcudiyetinin göstergesidir.527 

                                                 
523 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 47. 
524 BARKAN, “İktisadi İnhitat Tarihimizin Ahlak ve Zihniyet Meseleleri Üzerine”, s. 343,344. 
525 BARKAN, “İktisadi İnhitat Tarihimizin Ahlak ve Zihniyet Meseleleri Üzerine”, s. 343., 

DEBBAOĞLU, “Geç Kalmış Bir Yazı İktisadi İnhitat Tarihimizin Ahlak ve Zihniyet Meseleleri”, s. 

439,440. 
526 ÜLGENER, Sabri F., “‘Gösteriş Maksadıyla İstihlak’ Meselesi ve Türkiye’nin İktisadi Gelişme ve 

Kalkınmasındaki Zararlı Tesirleri”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, 

İstanbul, 2016, s. 25. 
527 KIRAY, Toplumsal Yapı Toplumsal Değişme, s. 78-85. 



106 

Örneğin Eski Türk geleneğinde bulunan şölenler, potlaç528 gibi törenler servetin 

dağıtılmasını gerektirir. Beylik, ağalık gibi iktidar konumları da gösterişli giyim ve 

yaşam tarzlarıyla ve servetlerini ihtiyaç sahiplerine dağıttıkları nispette sağlamlaşır.529 

Bu örnekten yola çıkarak yapılan tüm harcamaların gösteriş için olduğunu ifade etmek 

elbette yanlış olur. Servetin başkaları, özellikle muhtaçlarla paylaşılması dini bir saikle 

de gerçekleşebilir, övülen bir davranış olarak ya da sırf iyilik için de olabilir. Yani 

iktisadi faaliyete etki eden din, ahlaki normlar, gelenek hatta alışkanlıklar vb. birçok 

sebep olabilir. Aynı kişi için bile her iktisadi davranışıyla ilgili başka bir yön ağırlık 

kazanabilir. Bu bağlamda Ülgener de iktisadi zihniyeti belirleyen yegâne etkenin din 

olduğunu savunmaz530 ama en etkin faktörün din olduğu düşüncesindedir. Ancak onun 

zihniyet araştırmalarının nesnesi olan din; dogma düzeyinde kalmış, ulemanın yorum 

ve içtihatlarından öteye varamamış tartışmalarından müteşekkil din değildir.  O vakıa 

ile ilgilenir ve buna göre Anadolu özelinde İslam dini iktisat ahlakı, Ortodoksi 

kurallardan ziyade heterodoksi (tasavvuf ve tarikat) ahlak ve itikatlarıyla 

şekillenmiştir.531 Üst-alt, tavan-taban ya da merkez-çevre diyebileceğimiz bu ayrım 

(ortodoksi-heterodoksi), din ve kültür tarihinde temel konuları izah noktasında ana 

parametrelerden biridir. Dinin oluşum, gelişim ya da genel ifadeyle değişim 

dinamiğine baktığımızda, hiçbir din başlangıçtaki vaziyetini süreçte muhafaza 

edememiştir. Üst yapıda, üst düzeyde şekillenen inanç ve fikirler, alta ve aşağılara 

sızdıkça değişime uğrayarak, asli özelliğini kısmen ya da tamamen yitirir. Bilinir ki; 

din kuralları kütlenin anlayacağı seviyenin üstünde tutulursa, ortodoksinin altında 

kütlenin anlayacağı ve benimseyeceği basit imajlardan müteşekkil bir heteredoksi 

oluşur. İşte iktisat zihniyetinin kilit faktörü de bu alt tabakadaki inanç biçimidir.532 

Ülgener’e göre; “her din gibi ve belki de hepsinden hızlı olarak İslâm yayılıp uzandığı 

çevrelerin yol boyu düşünce ve inanç unsurlarından dişe dokunur ne buldu ise hepsini 

gövdesinde eritip massetmiştir. O kadar ki, çoğu İslâm öncesi, hatta arkaik itikat 

                                                 
528 İngilizce bir terim olan potlatch “bol kepçeden yemekli parti, sosyal veya siyasi gösteriş amacıyla 

yapılan hovardalık” sözcüğünden alıntıdır. (…) “vermek, karşılıksız verilen şey, hediye” demektir. 

https://www.etimolojiturkce.com/kelime/potla%C3%A7 (29.01.2022) 
529 TÜRKDOĞAN, Max Weber Günümüzde ve Türkiye’de Weberci Görüşler, s. 151. 
530 YILMAZ, “Sabri Fehmi Ülgener ve Muhafazakarlık”, s. 50. 
531 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 8,9. 
532 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 37. 

https://www.etimolojiturkce.com/kelime/potla%C3%A7


107 

unsurlarının İslâmî inançlarla yoğruluşundan vücut bulan karmaşık gövde, yerine 

göre skolastik-ortodoks din anlayışından ayrı bir İslâm imajı yaratmakta 

gecikme[miştir.]”533 Bu imaj, dinin kitabi-şeri kurallarının aksine bir yol tutmasının 

yanında elindeki geleneksel olmak, eski ve yerleşik olmak, duygusal tatmin 

vasıtalarına sahip olmak gibi güçlerini de kullanarak kendine dini meşrulaştırma 

araçları da bulabilmekte ve kendini yeniden üretebilmektedir. Örneğin, 

Marifetneme’de “dünya umuruna zarureti vaktinde ancak haceti kadar gitmek” 

gerektiği ve “Âkil ve âgâh o kimsedir ki kendi nefsi umurunda ve dünyası hususunda 

asla bir gam çekmez ve emelin kasredip sabaha sahip çıkmaz ve ibadette kuvvet 

bulacak ve râhı irfana sâlik olacak miktardan ziyade maîşet fikrin etmez”534 diyerek 

çok çalışmayı, yarını düşünmeyi, sermaye biriktirmeyi küçük gösterebilmektedir. 

Oysa Ülgener, her kutsal kitabın muhatap aldığı kitlenin anlayabileceği kelime ve 

cümle yapısını kullanarak onların alışık olduğu bir dille kendilerine seslendiğinden 

yola çıkarak, İslam’ın çok kazanmaya mâni olmayan anlayışını Kur’an’dan örneklerle 

temellendirir. Ona göre; Kur’an’ın birçok ayeti yoğun bir alışverişin hüküm sürdüğü 

bir ortama işaret etmektedir. Örneğin; “Onlar ki doğruyu verip karşılığında 

sapıtmışlığı satın alırlar; ticaretleri asla kar bırakmaz.”535 ayeti soyut bir olguyu 

dönemin hâkim zihniyetine uygun olarak ticaretle somutlaştırarak kitlenin algısına 

yaklaştırmıştır. Burada hitap edilen kitle basit zanaatkar ve esnaftan oluşan küçük 

burjuvaziden daha ileri bir ticari kitle olsa gerektir. Gaza ve cihat ehli, dönemin 

toplumsal yapısının bir parçası olmakla birlikte çoğunlukta değildir.536 Aynı toplum 

içinde bu iki zümrenin yan yana bulunması kadar doğal bir şey olamaz. Önemli olan 

husus öne çıkan tarafın ya da egemen olan zihniyetin ne olduğunun saptanmasıdır ki; 

kanaatimize göre Ülgener, ilk dönem İslam iktisadi yaşamının merkezine ticareti 

koyarken, ganimet kültürünü tali görmüştür.  

Evkuran’a göre Ülgener, çalışmalarında zımnen ya da açıkça sosyal ve dini 

koşullarıyla İslam püritenizminin teorik olarak imkanını göstermeye çalışmıştır.537 

                                                 
533 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 88. 
534 ÜLGENER, “İktisadi Hayatta Zihniyetin Rolü ve Tezahürleri”, Makaleler, s. 30. 
535 Kur’an-ı Kerim, Bakara/16. 
536 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 73. 
537 EVKURAN, “İktisat Sadece İktisat Değildir! Sabri Ülgener’in Bilimsel Zihniyeti ve Akademik 

Sosyolojiye Katkısı”, s. 399. 



108 

Ona göre; oryantalistlerin ya da Weber’in ifade etmeye çalıştığı nokta, İslam’da 

feodal-politik tarzda kazanç biçimlerinin varlığı ya da yokluğu gibi sığ bir mesele 

değildir. İslam’ın bu türlü kazanç biçimlerine arka çıkıp çıkmadığı ve emeğe, alın 

terine ne ölçüde değer verdiğidir. Oysa İslam, bu noktalardan yara alacak bir durumda 

değildir. Zira İslam, savaş ganimeti ve cizye hariç, kişinin üretim gücü ve takatinin 

üstünde ya da tarafların karşılıklı rızaları olmadan rızk elde edilmesini538 hoş görmez. 

Emeğe değer verirken düzenli çalışmayı teşvik eder.539 Örneğin “İki günü birbirine 

eşit olan kimse zarardadır.”540 Hadis-i şerifi düzenli, devamlı ve ilerlemeci bir çalışma 

ahlakını yansıtmaktadır. 

Weber, dinler tarihi boyunca emeğin, Tanrı’ya kul olmak için dünyaya gelen 

insanın katlanması gereken bir külfet olarak görüldüğünü, emeğin541 Kalvinizm ve 

Püritanizmle özünde bir değer kazandığını,542 insanların ana amacının Tanrı’ya kulluk 

olduğunu ve bu yolda aç kalmayacak kadar çalışma anlayışında olduklarını ifade eder. 

Ancak Ülgener, “(Cuma) Namaz kılındı mı artık yeryüzüne dağılın ve Allah’ın 

lütfundan nasip arayın. Allah’ı da daima çok anın ki kurtuluşa eresiniz.”543 Ayetinin 

Weber’in ifade ettiği “aç kalmayacak kadar” bir çalışmayı ifade ettiği fikrinin aksini 

savunarak; Yahudiler’in cumartesi gününü, Hristiyanların Pazar gününü tam gün 

istirahat ve ibadet için kapatmalarının aksine İslam’ın “hiç ölmeyecek gibi dünya için 

yarın ölecekmiş gibi ahiret için çalışma” anlayışında, iki boyutu kapsayan bir din 

olduğundan yola çıkarak; ibadet günü dahi çalışmayı bırakmadığını vurgular.544 Ona 

göre “ibadetten hemen sonra Allah’ın fazlından rızk talebi ile yeryüzüne dağılmayı 

emreden bir din esasında insan ve çevre ilişkisine daraltıcı bir limit koymuş olamaz”545 

                                                 
538 “Ey iman edenler! Mallarınızı aranızda haksızlıkla yemeyin; ancak karşılıklı rızânıza dayana ticaret 

böyle değildir ve kendinizi öldürmeyin. Şüphesiz Allah size karşı çok merhametlidir.” Kur’an-ı Kerim, 

Nisa/29. 
539 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 81,82. 
540 SEMERKANDÎ, Ebü’l-Leys, Tenbîhu’l-gâfilîn, Dâru İbn Kesîr, 1421/2000, Dımeşk-Beyrut, s. 392. 
541 Emeğe değer vermek bağlamında ilk kez Aquinolu Thomas, çalışmayı köleliğe yaraşır basit bir 

meşguliyet olarak görülmekten çıkararak hür insan için meşru ve kutsal bir değer olarak kabulünü 

sağlamış ve skolastik düşünceye yenilik getirmiştir. Bkz: ÜLGENER, Sabri F., “Aquinolu Thomas 

yahut Thomas Aquinas”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016, 

s. 372.  
542 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 82. 
543 Kur’an-ı Kerim, Cuma/10.  
544 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 83. 
545 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 96. 



109 

ve ölmeyecek kadar bir kazancı kesbetmeyi ifade ediyor olamaz. Bu anlamda ilahi 

öğretilerinin teşvik edici tarafına ilaveten ticaret ortamında gözlerini dünyaya açmış 

olan İslam, doğuda piyasa ekonomisinin modern anlamıyla gelişmesine engel sebepler 

sırasında en sonda yer alır.546  

Ülgener’e göre; İslam iktisat ahlakı ne sadece cebre (ganimet edimi, zekât, 

nafaka ve cizyenin tahsili) ne de sadece (fiyat, ücret, karşılıklı rıza vb.) serbest piyasa 

düzenine dayalıdır. Toplumun yapı ve ihtiyaçları, bireylerin tutum ve tepkileri 

nispetinde ağırlık yönü bir taraftan diğerine kayabilecek bir denge sistemi üzerine 

kuruludur. Bu iki uçta her renk ve tona açıktır. İslam, sadece piyasa düzeni değil, irade 

ve teşebbüs noktasında da kâh “insanın çalışmasından başkası kendinin değildir”547 

diyerek emeğe ve çalışmaya yöneltir kâh “Görmezler mi ki Allah rızkı dilediğine bol 

veriyor, dilediğininkini de kısıyor?”548 diyerek kadere rızaya sevk eder. Ancak ilk ve 

öz kaynakları ile İslam, ticari bir çevrede doğmasına ilaveten yayılma ve yeni 

kuvvetler arama heyecanıyla dengeyi aktif tarafa doğru kaydırmıştır.549 İslam’da mülk 

edinmenin meşruiyeti de iki ilkeye dayanır. İlki, mal batıl olmayan yollardan elde 

edilmelidir. İkincisi, sırf biriktirmek için değil kimseye muhtaç olmadan kendini ve 

yakınlarını geçindirmek, sadaka vb. gibi kabul edilebilir bir maksada müteveccih 

olmalıdır. Mal, mülk, eşya edinme, makbul yollara (sadaka, yükümlülükler, geçim vb.) 

sarf edildiği sürece meşrudur ve bunlar yerine getirildiği oranda teşvik görür.550 

Demirhan’a göre; Ülgener perspektifinden bakıldığında ahlak ile zihniyet arasındaki 

yalpalamada başvurulacak denge unsuru ya da mihenk taşı, ilk ve öz İslam olarak 

görülmektedir.551 

Eşitlikçi değil özgürlükçü bir rejimin taraftarı olan Ülgener için özgürlüğün 

tamamlayıcı unsuru ekonomidir ve ekonomi maddi yaşamın temelidir.552 Şeriati’ye 

göre de ekonomi, insan yaşamında o kadar başat bir aktördür ki; -istisnalar dışarda 

tutulmak kaydıyla- bir insana nasıl düşünüyorsun? sorusunu sormak yerine, onun 

                                                 
546 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 84. 
547 Kur’an-ı Kerim Necm/39,40. 
548 Kur’an-ı Kerim Rum/37. 
549 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 86,87. 
550 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 84. 
551 DEMİRHAN, “Hatlar, Portreler, Çehreler ve Renkler Ortasında ‘Püriten’ ve Ülgener”, s. 158. 
552 SAYAR, “İktisadi Liberalizm Karşısında Sabri Ülgener”, s. 107,108. 



110 

nereden finanse edildiğine bakmak yeterli olabilir. Çünkü genellikle insan, maddi 

olarak beslendiği yerden, fikrî olarak da beslenmektedir.553 Buna en belirgin örnek, 

ülkemizde öğrenci yurdu, öğrenci bursu, vakıf, insani yardım kuruluşu adı altında 

çeşitli oluşumlar içinde olan ve tabiri mümkünse kendilerine burada taraftar yetiştiren 

cemaat-tarikat destekli kurum ve kuruluşlardır. Bu insanlarımızın kimi, beslendiği 

ekonomik kaynak kesilmesin diye pragmatist davranarak, kimi durumdan rahatsız 

olmakla birlikte minnet, vefa duygusuyla, kimi de gerçekten kendisine verilen 

öğretilere katıksız bir inanç duyarak bu yapıların fikir yayıcılığını (kuryeciliğini) 

yapmaktadırlar. Çünkü din, para tarafından beslendiği sürece paranın hizmetinde 

olacaktır. Halkın hizmetinde olamayan din, halkı kendine hizmetçi olarak görür, ona 

dinin kurtardığı insan gözüyle değil de yönlendirilmesi gereken çoğunluk gözüyle 

bakar.554 Manipülasyona açık, kolayca yönlendirilebilen kitleye dönüşen halkın, dini 

saikle ortaya çıkıp daha sonra siyasileşen yapılar tarafından nasıl kullanıldığına yakın 

tarihimiz tanıklık etmektedir. Bu bağlamda Türkiye’nin en önemli sermayesi olan 

insan sermayesi ne yazık ki dini-siyasi ya da siyasi-dini yapılar tarafından israf 

edilmektedir. Bu israfı önlemenin belki de ilk yolu Müslümanların ekonomi (para) ile 

olan ilişkisini sağlam zemine oturtmak, iktisat zihniyeti ile iktisat ahlakını 

olabildiğince uzlaştırmaktan geçmektedir. 

2.2.3. İktisadi Zihniyetin Evrimi: Kapitalizm ve İslami Düşüncede 

Kapitalizmin İmkânı 

İktisat, salt parayla ilgili bir olgu olmayıp asıl meselesi insan ve servet 

ilişkisidir. İnsanların para/servet karşısındaki düşünce, tutum ve davranışlarını 

belirleyen şeyin ne olduğu hakkında hâkim iki görüş bulunmaktadır. İlk görüş iktisadi 

sistemin değişmesinin sonucunda düşüncenin/zihniyetin değişeceğini iddia eden 

Marx’ın görüşü, ikinci görüş ise zihniyetin yani düşüncenin, dünya görüşünün, dinin 

bakış açısının ve geleneklerin değişmesiyle iktisadi sistemin değişeceğini savunan 

Weber’in görüşüdür. Tarihsel süreçte, zihniyetin değişimi ile iktisadi yapının değiştiği 

ya da iktisadi yapının değişimi ile zihniyetin değiştiği vakidir. Ancak iktisadi sistemin 

                                                 
553 ŞERİATİ, Kapitalizm, s. 125. 
554 ŞERİATİ, Kapitalizm, s. 134. 



111 

zihniyeti değiştirmesini beklemek daha determinist, indirgemeci bir yaklaşım olup 

eğer bir devrim, inkılap vb. olmazsa pek uzun zaman dilimi gerektiren bir meseledir. 

Hem devrim olsa bile insanların düşünceleri kafalarına dayanan silahlarla ya da verilen 

zorunlu eğitimlerle kısa sürede değiştirilemez. Dolayısıyla içinde bulunulan tüm 

şartlara rağmen insana, kendini ve toplumunu daha müreffeh bir iktisadi ve toplumsal 

düzene ulaştırma gayreti ve sorumluluğunu yükleyen555 Weber’in görüşü (zihniyetin 

değişmesiyle iktisadi sistem değişir) daha makul ve etkili bir yaklaşım olarak 

görülebilir. 

Para kazanma her devrin fenomenidir fakat kendisi için amaç olarak para 

kazanma, her çağın ahlaki duyarlılığına aykırı bir tutumdur.556 İnsan doğası gereği hep 

ve sürekli para kazanmak istemez. Sadece yaşamak ve alıştığı gibi yaşamak, bunu 

sağlamak için kazanmak ister.557 Pre endüstriyel toplumlarda insanlar, kendi içinde 

gelişme seyri takip eden; avcı-toplayıcı, göçebe-bahçıvan ve tarım toplumları olarak 

ardışık üç süreç geçirmişler fakat temel düzeyde günlük maişet derdinde olunan bir 

yaşam tarzı sürmüşlerdir. Tarımda yeni teknolojiler, uzmanlaşma, bir toprak parçasına 

yerleşme ve ticaret, ekonomide devrim niteliğinde dönüşüme neden olarak (başka 

unsurlarla birlikte)558 endüstri toplumlarının önünü açmıştır.559 Avrupa’da yaşanan 

Reform ile ortaya çıkan ve ekonomiyi dinin yasalarından kurtaran modern kapitalist 

ahlak da henüz oluşum aşamasındaki sanayileşmeye ucuz ve disiplinli insan gücünü 

                                                 
555 GÜNGÖR, “Ufkumuzda Bir Aydınlık”, s. 444., ŞERİATİ, Kapitalizm, s. 53,54. 
556 WEBER, Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu, s. 40. 
557 WEBER, Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu, s. 30. 
558 Rostow’a göre endüstri devrimini ortaya çıkaran üç önemli unsur bulunmaktadır. Birincisi; insanın 

matematiksel araştırmalarla doğa yasalarını anlayabileceği, tahmin edebileceği hatta kontrol 

edebileceğine dair değişen algı dünyası. İkincisi; sadece matematikle ilgilenmeyip, araştırma ve deney 

de yapan yeni bilim adamları birtakım aletlere ihtiyaç duydular. Mikroskop, barometre, teleskop, saat 

ve termometre gibi aletleri yapan teknikerlerle bilim adamları birlikte çalışmak durumunda kaldılar. 

Teori ve pratiğin eş güdümlü işlemesiyle ortaya hızla yeni aletler çıktı. Örneğin buhar makinesini yapan 

J. Watt, bilim adamlarıyla çalışan bir alet yapıcısıdır. Üçüncüsü ise bilim adamları, mucitler ve iş 

adamları aynı gruplarda (kulüplerde) bir araya gelmişlerdir. Böylelikle bir aleti tasarlayan, yapan ve 

pazarlayan kişiler aynı zümreyi oluşturmuşlardır.  Bilimin endüstriye katkısı dolaylı fakat çok güçlü 

olmuştur. Ayrıntılı bilgi için bkz: ROSTOW, Walt Whitman, “Sanayi Devrimi Nasıl Başladı?”, İktisat 

Fakültesi Mecmuası, 30. Cilt, Eylül-Ekim, No:1-4, (1971:260-1)., Akt. BOZKURT, Veysel, 

“Toplumsal Dönüşümün Evreleri: Pre-endüstriyel, Endüstriyel ve Post-endüstriyel Toplumlar”, 

Endüstri Sosyolojisi, Ed. BOZKURT, Veysel-SUĞUR, Nadir, T.C. Anadolu Üniversitesi Yayını No: 

2327, Eskişehir, 2018, s. 6,7. 
559 BOZKURT, “Toplumsal Dönüşümün Evreleri: Pre-endüstriyel, Endüstriyel ve Post-endüstriyel 

Toplumlar”, s. 3-7. 



112 

sağlamıştır.560 Kalvinizm, inancı dünyevi meslek yaşamında kanıtlamak gerektiği 

anlayışını yerleştirerek inanmış, samimi ruhların sofu idealleriyle mesleki hayat içinde 

var olmalarını sağlamıştır.561 Çalışmayı vazife gören, bireysel başarıyı seçilmişlik 

işareti kabul eden, dünyevi ödülü reddetmeyi erdem sayan ve her türden mistisizme 

karşı olan bu kimselerin sürekli üretmeleri ancak az bir şeyle yetinmelerinin 

bileşiminin562 şaşırtıcı sonucunda: “durup dinlenmeden yaratılan servetin - israfa ve 

gösterişe giden yol kapalı olunca- önünde boş bulduğu tek yöne (tekrar yatırım ve 

üretime) kanallanışı ve sonunda belki mutaassıp Kalvinistin hayalinden geçirmediği 

ve asla hoş görmeyeceği ölçüde madde birikimi: Kapital ve işte kapitalizm!”563 

gerçeğini oluşmuştur.  

Kapitalizm,564 “üretim araçlarının özel kişiler elinde bulunması ve ekonomik 

hayatın bireylerin serbestçe verdikleri kararlarla yürütülmesini öngören bir ekonomik 

sistem [olup] (…) serveti disiplinli, akılcı ve rekabetçi bir zihniyetle işletme ve üretime 

sevk etme, elde edilen kazancı tekrar yatırıma dönüştürmedir.”565 Ülgener’e göre; 

sistemli kapitalizm Rönesans dönemi ile başlar Reform hareketleriyle gelişir. Yaşanan 

değişimler önce Rönesans’ı, ardından Protestanlığı ve özellikle Kalvinizm’i 

doğurmuştur.566 Kalvinizm’in beslediği ve ona ruhunu verdiği kapitalizmle emek, 

akılcı örgütlenmiş, sermaye bu akılcı örgütlenme içinde sürekli yatırım imkanına 

kavuşmuş,567 girişimciler de sırf kazanç hırsıyla hareket etmek yerine iktisadi 

faaliyetlerini rasyonel formda örgütleyip kâra dönüştüren ilişkiler ağı 

geliştirmişlerdir.568 Buna göre kapitalizmin merkez unsuru insan zihniyeti569 olup söz 

konusu zihniyet büyük bir evrim geçirmiştir. Feodalizmin hemen ardından kapitalizme 

                                                 
560 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 49. 
561 WEBER, Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu, s. 114. 
562 MUCCIELLI, Zihniyetler, s, 59. 
563 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 49. 
564 Kapitalizmi en iyi uygulayan ülkeler Amerika Birleşik Devletleri, Almanya, Fransa, İngiltere, İsveç, 

Japonya ve Hollanda’dır. Söz konusu yedi ülke kendini kapitalist olarak tanımlar ve genel olarak aynı 

felsefeyi paylaşır., AYGÜL, Zihniyet, Din ve İktisat Osmanlı’dan Günümüze Türk Toplumunun İktisadi 

Zihniyet Dönüşümü ve Tipolojik Analizi, s. 71. 
565 KİRMAN, Din Sosyolojisi Sözlüğü, s. 164,165. 
566 ZORLU, “Sabri Ülgener’i Okumak: Sosyal Tarih, Osmanlı İktisat Faaliyetlerinin ve Zihniyetinin 

Ortaçağlaşması, Tasavvuf, İslam ve Kapitalizm”, s. 253,254. 
567 DEMİRHAN, “Feodalizmden Kapitalizme Dinin Ekonomik İşlevi”, s. 79. 
568 YILMAZ, “Sabri F. Ülgener ve Liberalizm”, s. 90. 
569 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 143. 



113 

geçilmiş olması Batı’ya özgü bir olaydır.570  Weber’e göre; siyasi ve ticari kapitalizm 

dünyanın her yerinde görülebileceği halde sanayi kapitalizmi sadece Batı 

toplumlarının malıdır.571 

Batı’nın kapitalistleşme sürecinin arkasında manevi amillerin olduğunu ifade 

eden Weber gibi Ülgener de Doğu’nun (özelde Osmanlı Devleti’nin) 

kapitalistleşememesinin ardında manevi amillerin/zihniyetin olduğunu belirtir. Ona 

göre doğu, rasyonelleşemediği için kapitalistleşememiştir.572 Rasyonellik, kapitalist 

Batı ile pre-kapitalist Doğu arasında çok önemli bir sınır çizgisi573 olup 15. yy. 

itibariyle Avrupa’da yaşanan zihniyet değişiminin tezahürüdür. Aynı yıllarda 

Osmanlı, söz konusu dönüşümden yoksun kalmıştır. Bu durumun somut/maddi 

nedenleri arasında; eski ticaret yollarının önemini yitirerek denizaşırı ticaretin önem 

kazanması, sömürgecilik faaliyetleri, endüstrileşme, bilim ve teknolojideki gelişmeler, 

Amerika kıtasının keşfi ve yeni dünyadan gelen bol miktardaki altın ve gümüşün, 

Osmanlı para politikasını derinden sarsması gösterilebilir. Sözü edilen 

olumsuzluklardan etkilenen tüccar, esnaf ve zanaatkarlar ile köylüler kapitalizm 

karşısında rekabet edemeyerek içe kapanmışlardır.574 Bu kapanışın neticesinde ortaya 

çıkan köhne zihniyet, teslimiyete dayalı tutucu zihniyet ve basiretsiz zihniyet575 de bu 

değişimin gerçekleştirilememesinin soyut/manevi nedenleri arasında gösterilebilir.  

Genel kanıya göre Doğu toplumları ekonomik siyasal ön koşulları 

sağlayamadığı için kapitalizm bu topraklarda gelişememiştir.576 Püritanizmi 

kapitalizmin itici kuvveti kabul eden Weber’e göre ise İslam, hususen kadın, lüks ve 

mülkiyet konularında bütünüyle hazcı bir yapıya sahip olduğundan püritanizmin karşı 

kutbunda yer alır. Kuran’ın ahlaki emirleri ile dünya arasında çatışma değil uyum söz 

konusu olduğundan İslam’da çileci ahlakın ortaya çıkması mümkün değildir. En 

                                                 
570 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 141. 
571 WEBER, Max, Sosyoloji Yazıları, Çev. PARLA, Taha, İletişim Yayınları, İstanbul, 2004, s. 109., 

TÜRKDOĞAN, Orhan, Osmanlı’dan Günümüze Türk Toplum Yapısı, s. 645. 
572 ÜLGENER, İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası, s. 171. 
573 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 301 
574 AYGÜL, Zihniyet, Din ve İktisat Osmanlı’dan Günümüze Türk Toplumunun İktisadi Zihniyet 

Dönüşümü ve Tipolojik Analizi, s. 188,189. 
575 AYGÜL, Zihniyet, Din ve İktisat Osmanlı’dan Günümüze Türk Toplumunun İktisadi Zihniyet 

Dönüşümü ve Tipolojik Analizi, s. 190-198. 
576 TURNER, Max Weber ve İslam, s. 54. 



114 

önemlisi de kapitalizmin zorunlu ön koşulları olan bağımsız şehirler ve bağımsız 

şehirli sınıf, politik istikrar ve hukuki rasyonalizmin yokluğu İslam’da kapitalizmin 

imkansızlığına sebeptir.577  

İslami zihniyetin kapitalistleşmeye elverişli olmadığını iddia eden başka bir 

düşünür de Austruy’dir. Ona göre bu durumun psikolojik, sosyolojik ve kurumsal 

engelleri vardır. Psikolojik engellerden ilk sırada İslam’ın şahsi teşebbüse izin 

vermemesi gelir. Ona göre İslam, itaat demektir. Ebette her din ya da dinimsi yapı, 

mü’minlerinden itaat bekler. Fakat burada işaret edilen nokta, Müslüman’ın 

şahsiyetini aşırı baskılayarak, cüz’i ihtiyariyi neredeyse boşa çıkaran, Allah’ı mutlak 

şekilde yanına varılamaz bir varlık olarak gören zihniyettir. Öyle ki yaratmak fiili dahi 

insan için kullanılamaz. İnsan yaratıcı düşünemez, yaratıcı bir edimde bulunamaz. 

Psikolojik engellerden ikincisi, ümmet bilincidir. Kendini Müslüman ümmetinin bir 

parçası olarak gören birey, üzerinde derin bir sosyal baskı hissetmektedir. Buna 

hissettiği dışsal baskının yanı sıra ümmetin koyduğu normlara uygun davranma 

duyarlılığı aşırı beslenerek yetiştirilen bireylerin ağır psikolojik baskı altında olmaları 

da eklenebilir. Yine bu durum, ferdi teşebbüsü frenleme konusuyla da 

ilişkilendirilebilir. İçinde bulunduğu sosyal dokunun genel yapısına aykırı düşmek 

istemeyen çoğu birey potansiyelini açığa çıkaramamakta kendisine biçilen rol 

üzerinden hayatına mutsuz olarak devam etmektedir. Örneğin İslami zihniyetle 

yetiştirilen birçok genç, yetenek ya da ilgisi olmasına rağmen -dinen caiz olmadığı 

düşünülen- sinema, müzik, resim, heykel gibi sanat dallarında varlık gösterememekte 

ve istemediği farklı meslek kollarına yönelmektedir. Psikolojik engellerden 

sonuncusu, mirastır. Burada miras kavramı toprak, mal, mülkten ziyade nesep578 

üzerinden ele alınmıştır. Baba künyesi ile anılma, insanın kendi olmasının önündeki 

en büyük engeldir. Austruy çalışmasında kapitalistleşememenin sosyolojik engellerini 

                                                 
577 TURNER, Max Weber ve İslam, s. 48. 
578 Austruy, eserinde genelde Arap ülkeleri üzerinden bir zihniyet çözümlemesi yapmıştır. Türkiye laik 

demokrasi ile yönetilen bir ülke olduğundan sadece bir iki yerde olumlu manada zikredilmektedir. 

Nesep üzerinden kıymet kazanma ülkemizde teorik olarak mümkün olmayıp, kanunlarla güvence altına 

alınmış olsa da reel hayatta durumun böyle olmadığı, Arap adeti bakiyesi olarak Osmanlı’ya, oradan da 

Türkiye Cumhuriyeti’ne sirayet ettiği herkesin malumudur. “Ata” olarak ebeveynlerin çocuklarının 

hatta torunlarının maddi-manevi problemleriyle ilgilenmeleri kültürel olarak güzel bir yaklaşım olup 

aile bağlarını sıkı tutsa da birey üzerinde sorumluluk alamama, girişimden korkma ya da tembellik gibi 

olumsuz durumlara da yol açabilmektedir.  



115 

de zikretmektedir. Bu engellerin başında vesilecilik gelmektedir. Burada kastedilen, 

her işi Allah’a havale ederek dinamik hamleleri körelten bir anlayıştır. İkinci olarak 

İslam’da şans oyunlarının yasaklanmasıdır. Müslüman, kaybetmenin zevkini 

bilmemektedir. Sadece kazanma gayesiyle kurulan şirketler, risk alamadıkları için 

gelişememektedir. Üçüncü madde deruni savaş yokluğudur. Diğer bir deyişle, 

yeryüzünün halifesi olarak yaratılan insan, bu dünyada herhangi bir noksanını 

tamamlamak zorunda değildir ve kendiyle bir hesaplaşması yoktur. Bu dünyada iman 

sahibi olanların, uhrevi alemde akıl almaz dünya nimetlerine sahip olacağına dair 

Kur’anî teminat mevcut olduğu için Müslüman, ahiret gününü hasretle bekler. Ayrıca 

faizin yasak oluşu, mesleki oluşumların kadük kalışı, ferdi mülkiyetten ziyade vakıf 

ve habûs579ların yüceltilmesi, gıda yasakları ve kıymet hükümlerinin sübjektifliği yani 

objektif fiyat tespitinin sağlanamayışı580 da İslam’ın kapitalist zihniyete evirilmesini 

engelleyen kurumsal engellerdir.581 

Kapitalizm, kazancın sistematik olarak kar prensibi etrafında şekillenmesini 

salık veren bir zihniyet dönüşümü olup bu dönüşüm, orta çağlarda süfli ve kerih 

görülen çalışma, kazanç, sanat ve zanaat gibi olguların Batı’da Reformasyon ile 

herkesin hürmetle andığı, kutsal faziletler haline582 gelmesiyle elde edilmiştir. 

                                                 
579 Habûs: “Allah’a yaklaşmak amacıyla (kurbet kasdıyla), vakfedilmiş nesnelere denir. Ağaçlar, bağlar 

ve akar gibi ki, aslı alım satım ve rehin makûlesi hallerden alıkonulur (habsedilir) ve geliri, hâsılatı 

tesbîl olunur (Allah yolunda harcanır)” Ayrıntılı bilgi için bkz: AKGÜNDÜZ, Ahmed, “İslam Vakıf 

Hukukunda Terminoloji ve Gaye”, Dünya Vakıflar Konferansı, Açılış Konuşmaları, Ankara, 2014, s. 

26. 
580 Objektif fiyat tespitinin olmayışına Ülgener’in hocası Neumark’ın başından geçen bir olayı örnek 

verecek olursak; Neumark anılarında, Türkiye’de alışveriş sırasında yaygın olan pazarlık usulünün 

kendilerini zorladığını, doğru fiyat belirlemesinin ne olduğunu kestirmenin çok zor olduğunu ve ne 

ölçüde pazarlık yapılacağını bilmediklerini ifade eder. Zamanın ekonomik değerinin henüz 

kavranmadığı bu ülkede pazarlığın, iki taraf için de bir zevk ve eğlence olarak görüldüğünü belirten 

Neumark, Kapalı Çarşı’da müdavimi olduğu bir dükkânda ABD’li askerlere 50 liradan 30 liraya 

indirilen işlemeli el bezini, dükkân sahibinin kendisinden 10 lira istemesine rağmen pazarlıkla 8 liraya 

aldığını ifade eder. Bkz.  NEUMARK, Boğaziçi’ne Sığınanlar, s. 65,66., Burada malın üretim maliyeti 

ile ilişkili objektif bir mübadele değeri belirlenimi söz konusu değildir. Hatta mala ihtiyaç duyan alıcının 

(talebin) belirlediği sübjektif fiyat da söz konusu değildir. Bu konuda ayrıntılı bilgi için bkz: 

ÜLGENER, Sabri F., “Fiyat Teorisi”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, 

İstanbul, 2016, s. 415-418., Burada derecesi nispetinde kendinden olanı kayıran irrasyonalist ekonomi 

anlayışı hakimdir. Dolayısıyla yerli halktan birinin aynı el bezini beş liraya alması da akla uzak 

görünmemektedir. Bu ekonomi anlayışı, dışarıdan gelen yabancı turist ya da daha geniş bakacak olursak 

yatırımcı için güvensiz bir ortam oluşturduğundan, dış yatırımların da önünü tıkayan bir durumdur. 
581 AUSTRUY, Jacques, Kapitalizm, Marksizm ve İslam, Çev. GÜNER, Agah Oktay, İlgi Kültür Sanat 

Yayıncılık, İstanbul, 2010, s. 62-76. 
582 ÜLGENER, “İktisadi Hayatta Zihniyetin Rolü ve Tezahürleri”, Makaleler, s. 48. 



116 

Müslüman Doğu’da ise her türlü ihtiyacın karşılanması noktasında Tanrı’ya yakarışı 

yücelten katı kadercilik bu dönüşüme ket vurmuştur. C.H. Becker’e göre; Doğu’da 

yaygın olan bu kaderciliğin gerçek nedeni dini buyruklardan ziyade siyasi düzensizlik 

ve iktisadi darlık olabilir.583 Bu görüşten yola çıkarak İslam tarihi özelinde kaderciliğin 

izlerini sürmek istersek; İslam, insani değerlerin ayaklar altına alındığı güç merkezli 

bir toplumda dünyaya gözlerini açmıştır. Hz. Muhammed (sav) kendisine tevdi edilen 

yeni dini/insani/toplumsal değerleri yerleştirme konusunda var olan düzene meydan 

okuyan bir tavır sergilemiştir. Onun çağrısı ilk dönem İslam toplumunda öncelikle tek 

Tanrı inancının cazibesi, İslam’ın ırk, cins, kabile ayrımı yapmaması noktasında 

insanlığa sunduğu eşitlik özlemi ve Mekke toplumundaki iktisadi adaletsizliğin 

yarattığı rahatsızlık gibi genel faktörler nedeniyle rağbet görmüş, kabul edilmiştir. 

Akabinde Medine döneminde bir sistem inşasında bulunan Hz. Peygamber, on yıllık 

nübüvveti sürecinde değer merkezli siyasi/toplumsal bir güç oluşturmayı 

başarmıştır.584 Peygamber sonrası hayata uyumda zorluk çeken Müslümanlar, 

karşılaştıkları sorunların çözümünde yeni değerleri referans almak yerine bildikleri en 

kısa ve kolay yol olan alışkanlıklar, gelenekler ve örf temelli yaklaşımlar 

sergilemişlerdir. Yani üstte yaşanan ve henüz yerleşmeyen değişimin unsurları altta 

süregiden ve gün yüzüne çıkmak için fırsat kollayan eski zihniyet tarafından büyük 

oranda tekrar ele geçirilmiştir. Bu duruma henüz Hz. Peygamber’in mübarek naaşı 

yerdeyken verilen hilafet mücadelesi acı bir örnektir. Yaşanan bazı olumsuz olaylara 

rağmen ilk iki halife dönemi büyük ölçüde Kur’an temelli ve Hz. Peygamber’in 

davasına sadık kalınarak geçmiştir. Bu dönemde İslam hala hareket odaklı (gaza ve 

cihat anlayışı devam eden), liyakat üzerine (Üsame b. Zeyd’in genç olmasına, servet 

ve statü sahibi olmamasına rağmen ordu komutanı olabilmesi) ve serbest ekonomi 

piyasa düzenine (narh koyulmasının yasaklanması)585 bağlı anlayış çerçevesinde bir 

                                                 
583 RODINSON, Maxime, İslamiyet ve Kapitalizm, Çev. SUDA, Orhan, Gün Yayınları, İstanbul, 1969, 

s. 155,156. 
584 UÇAR, Güç ve Değer: İlk Dönem İslam Toplumu Üzerine Sosyolojik Bir Çözümleme, s. 52 ve 109. 
585 “(…) İslam’da serbesti tezinin de Peygambere atfedilen bir hadisle başladığı söylenebilir. Uzun 

asırlar fıkıh ve ahlâk dünyasında serbesti fikrine temel teşkil eden bu hadisin, Medine’de bir kıtlık 

esnasında söylenmiş olduğu rivayet edilmektedir. Fiyatların aşırı derecede yükselmesine mâni olmak 

için, kendisinden narh talep edilen Peygamber, bu teklifi şu cevapla reddediyor: ‘Narh koymayınız, zira 

narh koyan, kullarına darlık ve bolluk veren onları rızıklandıran Cenabı Haktır. Benim, Allaha bütün 

niyazım, sizlerden bir ferdin benden kan ve mal hususunda bir isteği olmayarak, kendisine mülâki 



117 

yol izlemektedir. Son iki halife dönemi ise çalkantıları beraberinde getirmiştir. Hz. 

Osman’ın liyakat konusundaki olumsuz tavrı neticesinde Ümeyyeoğulları’na sunduğu 

imkanlar, toplumda siyaset temelli huzursuzluklar doğurmuş ve nihayetinde onun 

şehadetine neden olmuştur. Hz. Ali döneminde de devam eden siyasi karmaşa ve 

savaşlar Muaviye’nin politik dehasıyla birlikte siyasi arenada suni bir istikrarla 

sonuçlanmıştır. Daha doğrusu, ekonomik ve siyasi istikrarsızlığı dini söylemlerle 

bastırmayı586 başaran Muaviye, meşruiyetini kader doktrini587 ile kuvvetlendirirken 

halifeliği de babadan oğula geçen bir kuruma dönüştürmüştür. Arap-Mevali588 

ayrımını İslami literatüre sokan Emeviler, Hz. Peygamber’in Veda Hutbesi’nde 

“Arabın Arap olmayana, Arap olmayanın da Arap üzerine üstünlüğü yoktur”589 

beyanını hiçe sayarak Müslüman olan halktan bile vergi almaya devam etmiştir. Bu ve 

bunun gibi pek çok insani olmayan uygulamalar ve Arap milliyetçiliği etrafında siyasi 

bir anlayış güden Emeviler, İslam’a ve İslami anlayışa zarar vermiş, İslam’ın sağlıklı 

yayılmasına da ket vurmuşlardır. Boya kavanozuna daldırılan bir fırçanın birkaç 

darbeden sonra rengini kaybetmesi gibi kaynaktan uzaklaşıldıkça İslam’ın 

değerlerinin renginde solmalar gerçekleşmiş, önceki zihniyet unsurları ya da yeni 

çıkar mekanizmaları dini söylemlerle meşrulaştırılarak yeni İslami değerler ortaya 

çıkmıştır. Kur’an ve Hz. Peygamber’in öğretisi topluma şekil ve yön veren bir dış 

kuvvet değil toplumun yön ve şekline uyum sağlayan bir konuma itilmiştir. Başka bir 

                                                 
olmamdan ibarettir.’” ÜLGENER, “İslam Hukuk ve Ahlak Kaynaklarında İktisat Siyaseti Meseleleri”, 

Makaleler, s. 79. 
586 UÇAR, “Abdullah Cevdet’te Din ve Batılılaşma”, s. 17. 
587 Muaviye ve arkasından gelen Emevî halifeleri, kendilerini Müslümanlar’ın başına halife tayin edenin 

Allah olduğunu, kendilerine yapılacak isyanın Allah’a yapılmış olacağını söyleyerek halkı 

sindirmişlerdir. Siyasi kaygılarla öldürdükleri Müslümanlar için de Allah’ın takdirinin ve muradının bu 

olduğunu, kendilerinin Allah’ın kaderini yerine getirdiklerini iddia etmişlerdir. Kısacası Emevî 

iktidarında kader, hem yaygın bir suç ve günah işleme aleti hem de bu uygulamaların meşrulaştırılma 

aracı olarak kullanılmıştır. İslam tarihinde üç ekol; Kaderiye, Cebriye ve Mürcie de Emevî idaresinin 

uygulamalarına ve kader doktrinine bir tepki olarak ortaya çıkmıştır. Ayrıntılı bilgi için bkz: 

AKBULUT, Ahmet, Sahabe Dönemi İktidar Kavgası: Alevi Sünni Ayrışmasının Arka Planı, Otto Mak 

Grup Medya Pro. Rek. Yay. A.Ş., Ankara, 2018, s. 231-251. 
588 “Mevali, terim anlamında ilk İslâmî fetihlerin ardından kendi istekleriyle Müslüman olan, 

çoğunluğunu doğuda İranlılar ve Türkler’in, Kuzey Afrika ve Endülüs’te Berberilerin, Mısır’da 

Kıptilerin oluşturduğu gayri Arap Müslümanları ifade etmek üzere kullanılmaya başlanmıştır.” Ayrıntılı 

bilgi için bkz: YİĞİT, İsmail, “Mevali”, İslam Ansiklopedisi, TDV, 29. Cilt, Ankara, 2004, s. 424-426.  
589 “(…) Ey insanlar! Biliniz ki rabbiniz birdir, atanız da birdir. Bütün insanlar Âdem’den gelmiş, Âdem 

de topraktan yaratılmıştır. Arap’ın Arap olmayana, Arap olmayanın Arap’a, beyazın siyaha, siyahın da 

beyaza hiçbir üstünlüğü yoktur. Allah katında üstünlük ancak takvâ iledir.” ERUL, Bünyamin, “Veda 

Hutbesi”, İslam Ansiklopedisi, TDV, 42. Cilt, İstanbul, 2012, s. 591. 



118 

ifadeyle değer, “gücün aracı olma yoluna evrilmiş”590tir. Bu dönemin İslami anlayışa 

en büyük hasarı, salt kaderci anlayışın İslami zihniyette kalıcı iz bırakarak sonraki 

dönemlere de sirayeti olmuştur. Emeviler’in dünya saltanatına rağbetleri dolayısıyla 

ortaya çıkan protest hareketler (Ebu Zer el-Gıfari gibi), içe kapanışa neden olarak daha 

sonra kurumsallaşacak olan tasavvufun zühdi (kaderci-mistik) kanadının tohumunu 

oluşturmuştur. Dolayısıyla ilk dönem İslam toplumlarındaki kaderci anlayışın kaynağı 

ekonomik yetersizlikten ziyade siyasi istikrarsızlık olarak görünmektedir. İleriki 

yıllarda ve özellikle Osmanlı’nın son dönemlerinde ekonomik darlıklar da bu 

kaderciliği besleyen ilave unsur olarak sahneye çıkacaktır.  

Emeviler’in akabinde gelen Abbasiler döneminde yöneticilerin daha ılımlı bir 

politika takip ettikleri görülmektedir. İslami literatürde halkın ülü’l-emre katıksız itaati 

vurgulanırken yöneticilerin sorumlulukları somut ilkelere bağlanmasa591 da Abbasiler, 

halkın eşitlik ve refahı noktasında, ilmi ve fenni ilerlemeler doğrultusunda sorumluluk 

almışlar ve bazı hatalı uygulamalara son vermişlerdir.592 Abbasiler’de de ekonomi 

tıpkı Emeviler’de olduğu gibi vergilere, ticarete ve üretime dayalıydı. Devlet hazinesi 

Beytülmal’de toplanıyordu. Beytülmal’in gelir kaynakları ise ganimetin beşte biri 

(humus), cizye, harac, öşür, zekât, define ve madenler, mirasçı bırakmadan ölenlerin 

ve irtidat edenlerin malları, infak gelirleri, sahipsiz mallar, bağışlar vb. idi. Bu dönemi 

Emeviler’den ayıran özellik; Emeviler’in Araplar ile Arap olmayanlar (mevali) ve eski 

ihtida edenlerle yeni ihtida edenler arasında yaptığı ayırımın Abbasiler tarafından 

yürürlükten kaldırılmasıdır. Bu dönemde tüm Müslümanlar vergilerin toplanmasında 

eşit muamele görmüştür.593 Son kertede bu sürece kadar Müslüman ekonomisi adil bir 

ekonomik düzen kurabilmiş midir? Sorusunun cevabı Rodinson’a göre olumsuzdur. 

Ona göre; Orta çağ Müslüman ekonomisinin adil bir ekonomi olduğu iddiası bir 

efsanedir. Kuran-ı Kerim’de yer alan bu ideal tam anlamıyla hiçbir zaman hayata 

geçirilememiş sadece Peygamber döneminin akabindeki Hulefa-i raşidin döneminden 

                                                 
590 UÇAR, Güç ve Değer: İlk Dönem İslam Toplumu Üzerine Sosyolojik Bir Çözümleme, s. 132. 
591 AKBULUT, Sahabe Dönemi İktidar Kavgası: Alevi Sünni Ayrışmasının Arka Planı, s. 232. 
592  Abbasiler döneminde de bazı olumsuz uygulamalar elbette olmuştur. Örneğin Halife Memun’un 

Mutezile’nin Kur'an mahluktur öğretisini zorla benimsetmek amacıyla bazı alimleri sorguya çekerek, 

eziyet edip hapsettirmesi (Mihne) gibi. Fakat tezin kapsam sınırlarını aşacağı için bu konularda detaya 

inilmemiştir. 
593 https://acikders.ankara.edu.tr/mod/resource/view.php?id=73316 “Abbasilerde İktisadi Yapı” Power 

Point sunusu, 2,3. Slayt. (12.04.2022)  

https://acikders.ankara.edu.tr/mod/resource/view.php?id=73316


119 

Emevi hanedanlığına kadarki 29 yıllık süreçte yarı ideal bir devre hüküm sürmüştür. 

Ancak bu devre Hz. Ali taraftarlarınca yalnızca onun hüküm sürdüğü 5 yıla 

indirilmiştir. Bazı Sünniler de Hz. Osman’a yapılan ve onun öldürülmesiyle 

neticelenen suçlamaları (akraba ve yakınlarına iltimaslarını) kısmen kabul etmektedir. 

Dolayısıyla ideal devre daralarak Hz. Ebu Bekir ile Hz. Ömer’in hüküm sürdüğü 12 

yıla inmektedir.594 Esasında ideal düzeyde adil bir ekonomik düzenleme tarihin hiçbir 

döneminde mümkün olabilecek bir durum gibi görünmemektedir. 

Kur’an-ı Kerim’de zikrolunan “…Bir toplum kendisindekini değiştirmedikçe 

Allah onlarda bulunanı değiştirmez. Allah herhangi bir toplumun başına bir kötülük 

gelmesini diledi mi artık onun geri çevrilmesi mümkün değildir.”595 ayeti596 İslam 

düşüncesine çift kutuplu bir yaklaşım sunmaktadır. Ayetin ilk cümlesi akıl yürütmeye, 

harekete, sa’ye, bireysel teşebbüse teşvik ederken, ikinci cümlesi tam teslimiyete, 

atalete, adem-i teşebbüse yol gösteriyor gibi görünmektedir. Ayetin farklı tefsirleri 

mümkün olmakla birlikte konumuz açısından yaklaşıldığında ayette, işleyen akıl ile 

kader arasında bir dengenin korunması murat edilmiş olabilir. İslam tarihinin de bu 

dengenin kadercilik lehine bozulmasının tarihi olduğu ifade edilebilir. Kadercilik, 

Müslüman Doğu üzerinde kalın bir perde olarak örtülüdür. Bazı devirlerde bu perde 

incelmiş bazen de bireysel, toplumsal olarak ya da devlet eliyle aralanmıştır. Hz. 

Ali’’ye atfedilen bir söze göre o; “Kur’an’ın dili yok ki konuşsun. Onun dili onu 

yorumlayanlardır” demiştir. Bu bağlamda İslam’ın tarihi, aslında yorumlar 

tarihidir.597 Yahudilik ve Hristiyanlığın kutsal kitaplarında en az Kuran kadar hatta 

belki daha çok eylemsizlik ve kadercilik eğilimleri bulunmasına598 rağmen bu 

toplumların, dini anlama/yorumlama biçimi bambaşka ekonomi-politik tezahürler 

doğurmuştur. Rodinson, Müslüman ideolojisinin iki düzeyde incelenmesi gerektiğini, 

                                                 
594 RODINSON, İslamiyet ve Kapitalizm, s. 108,109. 
595 Kur’an-ı Kerim, Ra’d/11. 
596 Düzgün; ayetin ilk kısmından: “Bir toplum kendinde olanı değiştirmedikçe, Allah o toplumu 

değiştirmez. (Ra’d,/11)” yola çıkarak İslam’ın mensuplarını tarihin aktif öznesi yapmak istediğini 

belirtmiştir. Bu nedenle de müntesipleriyle ilişkilerini ‘değişim’, ‘dönüşüm’ gibi hayatın ritmini kontrol 

eden terimler üzerinden kurduğunu ifade ederek ayete farklı bir yorum getirmiştir. DÜZGÜN, Şaban 

Ali, “Sol İlahiyat: Dinin Sol Yorumunun İmkânı, Riskleri ve Sınırları”, İnsan ve Toplum Dergisi, Cilt: 

4, Sayı: 7, Yıl: 2014 (Haziran), ss. 193-210, s. 202. 
597 DÜZGÜN, “Sol İlahiyat: Dinin Sol Yorumunun İmkânı, Riskleri ve Sınırları”, s. 197. 
598 RODINSON, İslamiyet ve Kapitalizm, s. 141. 



120 

Kuran ideolojisi ile Kuran sonrası Orta-çağ ideolojisinin599 tezat teşkil ettiğini belirtir. 

Kur’an ideolojisi, Eski ve Yeni Ahit’in yansıttığı ideolojilerden çok daha fazla akla 

vurgu yaparak onun kullanımı yüceltmiştir. Kader fikrini de diğer kutsal kitaplardan 

daha fazla öne çıkarmayarak sosyal hayatta açıkça faal bir yönelime teşvik etmiştir. 

Kur’an sonrası İslam ideolojisi ise Kur’an’a dayanmayan, Kur’an’ın yorumları ya da 

dinin yaşanma biçimine bağlı bir kadercilikle örülüdür.600  

Ülgener’e göre; İslam’da kadercilik anlayışını besleyen ana damar tasavvuftur. 

Ona göre İslam, kuruluş çağında kütleye kaldıramayacağı külfetler yüklememiş, asgari 

fariza ve şartlarla yükümlü tutmanın yanı sıra ruhani bir sınıfı da reddederek, taban ve 

tavanda oluşabilecek farklı dini algı ve yaşantıya set çekmiştir. Ancak İslam dini, 

kurumsallığını hitama erdirip tasavvufa açılınca zirve (tavan) (Ülgener aradaki 

uçurumun dozunu belli etmek için zirve diyor) ve taban arasında derin bir algı, anlam 

ve kavrayış farkı ortaya çıkmıştır.601 Tasavvufun, ortodoks İslam anlayışına bir 

protesto hareketi olduğunu öne süren Ülgener, onu “Orta Asya ve kısmen Hint ve İran 

karışımı inançların (arada belki ilk Yunan ve Hristiyan etkileri de eksik değil) İslami 

unsurlarla yoğruluşundan vücut bulmuş bir gövde akımı!” olarak tanımlar.  Bu akımın 

“yerden bitercesine üretip peşine taktığı tarikatlarla beraber 12 ve 13. yüzyıllardan 

bu yana Anadolu insanının çilesi ile içli dışlı ol[duğunu]” Moğol istilası ile tarumar 

olan kütlelerin istinatgâhı ve cazibe merkezi haline geldiğini belirtir.602 Bu kütle 

hareketinin ister istemez toplumun genel tutum ve davranışlarında yerleşik 

değişiklikler meydana getirdiğini, insanımızın genel tipolojisinin: “dünya hazlarına ve 

nimetine hiçbir zaman kayıtsız olmamakla beraber o uğurda acele, telaş ve gelecek 

kaygısı ile ömür tüketmekten hoşlanmayan; otorite ve gelenek kaygıları ile çepeçevre 

kuşatılmış (merkezden ‘kırsal’ çevreye açıldıkça daha yumuşak ve teslimiyetkar); 

hesabında, yol ve yordamında götürü insan!” 603 olduğunu ve bu insan portresinde 

tasavvufun rolünün ne ölçüde etkin olduğunu sorgular. 

                                                 
599 RODINSON, İslamiyet ve Kapitalizm, s. 121. 
600 RODINSON, İslamiyet ve Kapitalizm, s. 145,146. 
601 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 39,40. 
602 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 91. 
603 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 92,93. 



121 

Ülgener’in yekpare ya da toptancı bir tasavvuf algısı yoktur. Max Weber’den 

mülhem, tasavvuf özelinde ele aldığı iki uç vardır. Düşünce ve davranış normlarını 

kendi görüş açıları içinde yoğurup şekillendirme savaşı veren bu iki uçtan biri, 

kontemplatif (zahit/tefekküri)-mistik din anlayışıdır. Bu anlayışın insanı, madde ve 

maddi ilişkilerden azade, vecd ve huzur içinde nasibinin ayağına geleceğine inanan, 

münzevi ve içe dönük, dünyadan kaçan insandır. Diğeri aktif-riyazetçi din anlayışı 

olup madde ve maddi ilişkilerin zevk ve haz yönüne kapalı olmakla birlikte selameti 

aktif çalışma ve disiplinle dünyaya karşı mücadelede arayan, iş ve vazife insanıdır. İlki 

“Tanrı’nın şanını ibadet ve riyazetle yüceltecek yerde kendini iç dünyasının huzuruna 

kapıp koyuvermiş bir rind604; ikincisi ilki gözünde kendini biçim (suret) tarafına 

kaptırıp batın tarafını feda etmiş kuru, soğuk bir zahid.”605 İlki, hayatın tüm 

gerçekliğini içe dönük bir bâtın huzuruna çekip götürmeye çabalayan, din kurallarını 

dahi aynı deruni yorum tarafıyla ele alıp eğip bükerek yeri geldiğinde politik ihtiraslara 

kılıf uydurmanın hesabında olan Bâtınîlik’tir. Ülgener’in karşısında olduğu ve geri 

kalmışlığın zihniyet unsurlarını beslediğini düşündüğü damar da burasıdır. İkincisi ise 

Melamiliktir. Melamilik, tek bir tarikat olmaktan çok başka tarikatlara yol göstermiş 

bir zevk ve meşrebin adıdır. Bu yaklaşımı benimseyenler Hakk’a yakınlıklarını 

sergilemek için özel bir tutum ya da giysi şekli belirlemezler. Halkın içinde Hakk’la 

birlikte olma düsturunca herkesle beraber ve herkes gibi işinin gücünün peşinde olup 

kulluğunu da arada sessiz sedasız yerine getirmekle meşguldürler. Sade ve son derece 

gösterişsiz yaşantısı içinde boş ve âtıl durmayıp aralıksız çalışma ve uğraşmanın ısrarlı 

takipçi ve savunucuları olan Melamiler için dünya, ne içine düşülecek bir zevk ortamı 

ne de kaçınılacak fani diyardır. Allah’ın işlemek ve şekil vermek için mü’minin önüne 

serdiği madde ve malzeme yığınıdır.606 Ülgener’in Kalvinist çizgiye yakın olduğunu 

düşündüğü ve Osmanlı iktisadi yaşamının olumsuz zihniyet gidişatını olumluya tevcih 

edebileceğini iddia ettiği Melami anlayış kütleye yayılamamıştır. Melamilik, felsefe 

ve irfana ağırlık verdiğinden daha çok tavanda sınırlı bir azınlığa hitabetmiş, zikr ve 

                                                 
604 Rind: Kendini hiçbir kayıt ve dinî geleneğe bağlı görmeyen, sadece Allah’la yetinen mücerret kişi 

anlamında bir terim. https://islamansiklopedisi.org.tr/rind (16.04.2022)  
605 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 34-36. 
606 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 102-105. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/rind


122 

ayinden zevk alan tabanda iz bırakamamıştır.607 Dolayısıyla Ülgener’in İslam 

toplumlarını ve özelde Osmanlı toplumunu geri bıraktığını düşündüğü, kaderci 

anlayışın yerleşmesine neden gördüğü tasavvufi yaklaşım; Batınilik’tir. 

Yerleştirdiği kadercilikle çalışma ve üretmeye mesafeli olan, aklı kullanmayı 

ve bireysel sorumluluğu küçümseyen Batınilik, İlk ve Orta çağların siyaset anlayışını 

da desteklemiştir. Üsttekine kapıyı devamlı açık tutup aşağıdakine sımsıkı kapamakta 

her zaman ısrarlı ve kararlı olan dönemin siyasi anlayışı, Batinilikle kendine dini/siyasi 

meşruiyet zemini bulmuştur. Zira Batınilik, üst tabakaya bol ve ferah yaşama şansını 

cömertçe tanırken -ki bunu irşad görevinin ayrılmaz bir parçası olarak sunar- orta ve 

alt tabakaya da şans kapılarını açık tutarak umut tacirliği yapar. Ne de olsa dünya 

nimetleri baht ve istidatları yettiğince onlara da açıktır. Netice veren insan profili ise 

şudur: “Üstte ve zirvede cezbe ve keramet ile ağa ve mütegallibe sıfatlarının 

karışımından vücut bulmuş bir rantiye sınıfı ve etrafında uysal, uyumlu ve öyle olduğu 

kadar da kayrılma ve sivrilme şansına sahip bir yanaşma halkası!”608 Kapitalizme 

olmasa da yarı dinî - feodal bir rant kapitalizmine609 yol açan bu yaklaşımların ürettiği 

ve günümüze kadar sızarak ulaştırdığı insan sermayesi çoğunlukla içe dönük, 

teşebbüs-i şahsiden korkan, sorumluluk almak istemeyip başkalarının kanatları altında 

ev, iş ve fikir hayatını idame ettiren ve ne yazık ki günü kurtarma derdinde olup bunun 

için kendi onurunu hiçe sayabilen, kendine yabancılaşan, mevcut hale razı, ilerleme ve 

değişimden korkan, yüzü üretimden çok tüketime dönük olan insan profillerinden 

müteşekkildir.610  

                                                 
607 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 110., İlhan, Ülgener’in Melamilikle Kalvinizm arasında kurduğu 

benzerliğin isabetli olmadığını ifade etmektedir. Bkz: İLHAN, Harun, “Max Weber ve Sabri Fehmi 

Ülgener’de İktisadi Zihniyet Analizi”, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sosyoloji Ana 

Bilim Dalı, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 2014, s. 127. 
608 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 136. 
609 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 136. 
610 Aygül, Türk dilinde, yerleşik atasözlerini inceleme konusu yaptığı çalışmasında; elde ettiği 

verilerden yola çıkarak Türk insanında bulunması gereken genel karakteristik özellikleri şöyle ifade 

etmektedir. “Çalışmanın ve kazanmanın yanında, tembellik ve üşengeçliğin karşısında; zamanın 

değerini bilen fakat telaştan hoşlanmayan; her şeyin bir yeri ve vakti olduğuna inanan; akrabalık ve 

komşuluk ilişkilerine önem veren; daha çok bugünü düşünen ancak yarını da unutmayan; zenginliğe 

önem veren ancak yoksulluğu yermeyen; mal ve servetin geçici olduğunun farkında olarak kazanmaya 

çalışan; ortaklıktan, borçlanmaktan ve borç vermekten haz etmeyen; işçisini koruyan; hesabını kitabını 

bilen, akıllı, uyanık, ağırbaşlı, cesaretli, sabırlı, alçakgönüllü, cömert, iki dinleyen bir söyleyen ideal 

insan tipi...” AYGÜL, Zihniyet, Din ve İktisat Osmanlı’dan Günümüze Türk Toplumunun İktisadi 

Zihniyet Dönüşümü ve Tipolojik Analizi, s. 127,  Fakat gerçek, büyük ölçüde olması gerekenin tam 



123 

Peygamberlerden hiçbiri ne cemaat kurmuş ne de Batıni bir topluluğun 

mensubu olmuştur. Tarikatla değil ahlakla meşgul olarak kendi halklarının içinde 

yaşamışlardır.611 Oysa tasavvufun zahit-mistik yaklaşımları ahlaki tutumları da 

(tevekkül, kanaat vb.) farklı yorumlayarak ve insanı, “Tanrı iradesinin yeryüzünde 

aleti ve icracısı değil, kaza ve kaderin pasif taşıyıcısı ve belki seyircisi hükmüne”612 

indirgeyip dönemin görüntüsünü şöyle şekillendirmiştir: İçe ve derine kapanış, 

Hakk’la beraber olmanın huzurunu tatmak için istenirken zamanla bizatihi huzur için 

istenmiş, yavaşlık ve telaşsızlık haline dönüşmüştür. Tevekkül, ilk ve öz manasını 

yitirerek her türlü ihtiyacına, derdine gökten ya da yerden bir yardım bekleme 

durumuna dönüşmüştür. Geçmişi ve geleceği düşünmeyi züll sayan, zamanı bugün ile 

sınırlayan ve bulunduğu her anı Hakk’ı murakebe ile geçirmeye çalışan anlayış da 

zamanla sığlaşarak ibn’l vakt olarak benimsenmiş ve geleceğin yükünü sırtından 

indirip sadece yaşadığı zaman kesiminde gününü gün etmeye çalışan ve o yolda elde 

avuçtakini gözünü kırpmadan harcayan insana dönüşmüştür. Esasında bu yaklaşım 

(an’ı yaşama) Batı’da Kalvinist anlayışta, yaşadığı anın kıymetini hastalık derecesinde 

bilen, vakti nakit olarak gören,613 vakit hesabını iş ve mesleğin ayrılmaz unsuru olarak 

telakki eden bir düzleme sahipken Doğu’da döne dolaşa tüketim tabanına 

oturmuştur.614 Tasavvufi yapılar, kanaatkârlık, çalışmak, paylaşmak, ölçülü tüketmek, 

tefekkür etmek gibi dini değerleri zamanla dönüştürerek bugünkü zihniyetimizi 

                                                 
aksidir. Bu yerleşik atasözlerini mevcut durumun izahı olarak değil ulaşılmak istenen idealin dile 

dökülmesi olarak anlayabiliriz.      
611 TURNER, Max Weber ve İslam, s. 75. 
612 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 94. 
613 Weber’in çalışmalarında yer alan “vakit nakittir” zihniyeti, ilk kez Kalvinist ve püriten mezheplerin 

ortaya koyduğu bir yaklaşımdır. ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 178., “(…) azizin ebedi huzuru öbür 

dünyadadır. Yeryüzündeyse insan, bağışlanma durumunu garantilemek için, ‘gündüz olduğu sürece, 

onu gönderenin işlerini yapmak zorundadır’. Onun açıkça vahyettiği iradesi gereğince, Tanrı’nın şanını 

yüceltmeye, eğlence ve zevk değil sadece eylemler hizmet eder. Zamanı boşa harcama o halde bütün 

günahların ilki ve ilkesel olarak en ağır olanıdır. Yaşam süresi, kendi mesleğini düzgün biçimde yapmak 

için çok kısa ve çok değerlidir. Boş konuşma, lüks ve toplumsallaşma vasıtasıyla zamanı boşa harcama, 

bizzat sağlık için zorunlu olan 6 ve en çok 8 saate kadar uykudan daha fazlası, ahlaki olarak mutlaka 

kınanması gereken şeylerdir. (…) Her kayıp saat Tanrı’nın şanının hizmetinde çalışmaktan 

uzaklaştırdığı için, zaman sonsuzca değerlidir.” WEBER, Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu, s. 

144. 
614 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 143-147. 



124 

oluşturmuştur.615 Söz konusu zihniyet yapısı da ilerlemenin ve olumlu değişimin 

önündeki en büyük engellerden birisidir. 

Weber’e göre din, Kapitalizmin ortaya çıkışında olmasa da gelişmesinde ve 

yayılmasında itici güç iken; Ülgener’e göre Türkiye’de (yaşanan) din (dinin yorumu 

olan ve toplumun tabakalarına sirayet eden tasavvuf) kapitalizmin önündeki 

engelleyici faktördür. Ülgener tefsir, kelam, fıkıh, akait gibi doktriner eserleri 

inceleyerek İslam’ın, gelişmenin önünde bir engel değil, gelişimin tetikleyici unsuru 

olduğunu ortaya koymuştur. Ancak tasavvuf, kendi din ve mana aristokrasisini 

yaratmıştır. İslam’ın karşı olduğu ruhbanlığı başka isim ve sıfatlar altında kul ile Tanrı 

arasına koyarak yeni bir güç ve iktidar merkezi oluşturmuştur. Çalışmayı üst tabakanın 

sırtından alarak alt tabakanın omuzlarına yükleyen bu anlayış feodaliteyi 

beslemiştir.616 İslam’da veren el alan elden üstün sayılırken (tavandan tabana bir 

süzülme iken) aksine yardım eli üstten alta indirilmiş, üsttekini beslemek alttakinin 

görevi olmuştur.617 Bu ve bunun gibi pek çok faktörün yanı sıra tasavvuf, kapitalizmin 

oluşamamasının önündeki birçok zihinsel engelleyici faktörün de müsebbibidir. 

Osmanlı ekonomik düzeninde kapitalizmin imkanını ortadan kaldıran maddi ve 

manevi bazı engeller şöyle sıralanabilir: Osmanlı ekonomi sisteminin tüketim 

ekonomisi üzerine kurulu olması. Üretim, birikim ve ticaret tarafının değil de adil 

fiyat, narh gibi ilkelerle servetin yeniden dağıtımı sağlanarak, genelde tüketici tarafın 

korunması. Söz konusu ekonomik faaliyetlerin de servet birikimine yol açamaması. 

Geleneksel İslam anlayışının birikim, kazanma ve harcamaya sınırlar getirmesi, 

Osmanlı müteşebbislerinin ortaya çıkamaması, çıkmak isteyenlerin de ulema ve ümera 

tarafından önlerinin kesilmesi, Dünya ticaret yollarının Atlantik kıyılarına kayması 

sonucu uluslararası ticaretin zayıflaması, ekonomik faaliyetlerin esnaflığa ve toprağa 

yönelmesi, tasavvufun başlangıçta mevcut durumu meşrulaştıran, katlanılır kılan bir 

kurum olarak iş görmesine karşılık zamanla bizzat kurucu ve yönetici güç haline 

                                                 
615 EVKURAN, “İktisat Sadece İktisat Değildir! Sabri Ülgener’in Bilimsel Zihniyeti ve Akademik 

Sosyolojiye Katkısı”, s. 401. 
616 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 131., İLHAN, “Max Weber ve Sabri Fehmi Ülgener’de İktisadi 

Zihniyet Analizi”, s.121 
617 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 133. 



125 

gelerek bireyin eylemlerini kısıtlamasıdır.618  Bunlara ilaveten paranın dolaşımının 

ekonomik sâiklerle değil de siyasi temelli olarak toplumun alt tabakalarından üste, 

yukarılara doğru rüşvet şeklinde akması, yukarıdan aşağıya doğru ise atiyye  olarak 

yuvarlanması da619 bu engellerdendir. Son tahlilde iktisadi sistem, kapalı bir görünüm 

sergilemiştir. Kapalı iktisadi sistem de kapalı bir dünya görüşü ve toplumsal anlayışı 

doğurmuştur. Bu anlayış ortamında kendisi de dünyası da kapalı hale gelen bireyin 

dini görüşü de daralmıştır.620 Nitekim kapalı iktisadi sistem ile kapalı dünya ve dini 

görüş birbirini yeniden ve yeniden üreten kısır döngü oluşturmuştur. 

Doğu, on dokuzuncu yüzyılın tamamı ve yirminci yüzyılın büyük 

çoğunluğunda, ilerlemeye etken gizli tılsım arayışında Batı’nın iki yönüne, ekonomi 

ve siyasetine odaklanmıştır. Başka bir ifadeyle Batı’nın cazibesi, zenginliği ve 

gücüydü.621 Batı’nın gücünün kaynağı da büyük ölçüde ekonomisi yani kapitalizmdi. 

Fakat kapitalist düzeni kuran ve ayakta tutan; geniş ölçüde sermaye birikimiyle birlikte 

kar gayreti, iktisadî rasyonellik, teşebbüs ruhu ve onun arka arkaya harekete geçirdiği 

teknolojik gelişmeler ve nihayet bütün bunlara uygulama imkânı sunan kredi ve 

sermaye piyasası kuruluşları622 gibi unsurların yokluğu Doğu’nun tarih boyunca bu 

güce ulaşmasına hatta yaklaşmasına bile engel teşkil etmiştir.  

Kapitalizm, modern dönemlerin olgusudur ve Doğu toplumlarının geri 

kalmışlığının ana nedenlerinden biri kabul edilmektedir. Ülgener’in Weberyen teoriyle 

din-iktisat ilişkilerini araştırdığı dönem, bu geri kalmışlığa çözüm önerilerinin 

sunulmaya çalışıldığı İslam-kapitalizm ve İslam-sosyalizm gibi konuların popüler 

gündem olduğu bir dönemdir. Bu iklimde Ülgener, katı kapitalist bir modelin İslam’a 

uygun olmadığını İslam’ın karma bir model öngördüğü sonucuna varır. Buna göre 

İslam ekonomi modeli ne aşırı devletçi ne de aşırı piyasacı olmayan, ikisinden de 

parçalar taşıyan esnek ve dengeleyici bir modeldir.623 Bu model ayrıca birbiri içine 

                                                 
618 ZORLU, “Sabri Ülgener’i Okumak: Sosyal Tarih, Osmanlı İktisat Faaliyetlerinin ve Zihniyetinin 

Ortaçağlaşması, Tasavvuf, İslam ve Kapitalizm”, s. 264,265 
619 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 262. 
620 ŞERİATİ, Kapitalizm, s. 38. 
621 LEWİS, Hata Neredeydi?, s. 59. 
622 ÜLGENER, “Kapitalizmin Tarihi Gelişimi”, Makaleler, s. 426. 
623 EVKURAN, “İktisat Sadece İktisat Değildir! Sabri Ülgener’in Bilimsel Zihniyeti ve Akademik 

Sosyolojiye Katkısı”, s. 401. 



126 

geçmiş son derece insani iki boyuta dayanmaktadır. Buna göre insan İslam’da 

kazanmaya teşvik edilir. Bu yönüyle piyasanın reel ilişkilerine (belli yasaklar -faiz, 

haram ürünlerin alım satımı- müstesna) bağlı kalmasında beis yoktur. Kar peşinde 

koşmanın yasaklanmaması, üretim araçlarında özel mülkiyetin meşruiyeti serbest 

piyasa koşullarında mümkündür ve bu durum modern iktisadi normlarla çok benzerdir. 

Ancak İslam, kazandığını harcama noktasında insanı başıboş bırakmamıştır. Servete 

dayalı bireysel zenginliğin kibir ve gurur sebebi olmamasına azami dikkat eder. 

Kazancın infaka dayalı, toplumsal dayanışmayı destekleyecek şekilde zekât, sadaka 

gibi kurumlarla dağıtımına bir zorlama getirerek sosyal ilişkileri kapalı ve dar hücre 

kalıplarının dışına taşırmakta (zengin)624 bireye sorumluluk yükler. İslam’ın malın 

kendisiyle ya da çokluğu ile bir sorunu yoktur. Kullanım şekli (gösteriş, israf, kibir 

vesilesi, güç aracı vb.) ile bir problemi vardır. Malın kazanımı ve dağıtımı 

noktasındaki serbestlik ve cebr arasındaki dengeyi gözetmek de mükellefin görevidir. 

Bu denge için İslam, katı kaderciliğin karşına rasyonelliği koymuştur. “Ilımlı bir İslam 

püritanizminden yana olan Ülgener’e göre”625 bu rasyonelliğin ölçüsü, riyazete dönük 

bir dünyevileşmedir.626  

Sayar’a göre Ülgener, Türkiye için ekonomik düzlemde kapitalizm harici 

alternatif bir model arayışında olmamıştır.627  O, iktisadi yönden, geleneksel 

toplumdan modern topluma geçebilmenin şartlarından söz etmiştir. Bunun ilk şartı da 

insan-madde ilişkilerinde görülen geleneksel kıymet hükümlerini değiştirebilecek 

zihniyet ortamına ulaşabilmektir. Ülgener bunun üç yolla mümkün olabileceğini 

belirtir. İlki; “Serveti ve parayı şahsa bağlı, onunla âdeta içli dışlı bir varlık gibi 

görmekten vazgeçip, ferah ve açık yürekle piyasa ekonomisine çıkmayı her türlü eğri 

ve kuytu kazanç şekillerine üstün sayabilmek”, ikincisi; “Kazancını yine şahsa ve 

statüye bağlı olarak göstermelik tüketim veya verimsiz yatırıma harcayacak yerde, 

                                                 
624 Uhrevi amacının yanı sıra infakın dünyevi gayesi, sermayenin tabana yayılarak fakir ve muhtaçların 

da kısmen sermayeden pay sahibi olabilmesidir. “Allah’ın (başka) beldeler halkından alıp resulüne fey 

olarak verdikleri, Allah’a, peygambere, yakınlara, yetimlere, yoksullara ve yolda kalmışlara aittir; 

(servet) içinizden sadece zenginler arasında dönüp dolaşan bir şey olmasın diye böyle 

hükmedilmiştir…” Kur’an-ı Kerim, Haşr/7. 
625 EVKURAN, “İktisat Sadece İktisat Değildir! Sabri Ülgener’in Bilimsel Zihniyeti ve Akademik 

Sosyolojiye Katkısı”, s. 401. 
626 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 307. 
627 SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 326. 



127 

profesyonel iş adamı olarak prodüktif yol ve şekillerde verimlendirebilmek ve nihayet 

bütün bu faaliyetlerde disiplinli, kontrollü bir hesap ve muhasebe şuurunu tesis 

edebilmek[tir]”628 ve Ülgener’e göre ilki, son ikisinden daha kolaydır.  

Çalışmak, üretmek, kar etmek gibi hususlar Kur’an tarafından desteklenen, 

olumlu yaklaşılan durumlardır. Hatta Torrey’e göre “bundan daha hesabi bir teoloji 

kitabı tasavvur etmek güçtür.”629 Kişinin çalıştığının karşılığını alması (ücretli işçilik) 

doğaldır. Kur’an’da bu duruma işaret eden pek çok örnek bulunmaktadır. Örneğin Hz. 

Musa ücretli çoban630 olarak Medyenli zatın (Şuayb) yanında sekiz yıl hizmet etmiştir. 

Yine Hz. Musa yolculuk ettiği zatın vardıkları yerdeki yıkılan duvarı ücretsiz tamir 

etmesine karşılık; “dileseydin bu iş için ücret alabilirdin”631 demiştir. Çeşitli ayetlerde 

insanın da Yüce Allah katında bir ücretinin olduğu, Hz. Peygamber’in insanlardan 

tebliğine karşılık bir ücret istemediği632 gibi durumlar kişinin yaptığı bir iş karşılığında 

ücret almasını olağan karşılamaktadır.633 Burada söz konusu ücret ya da kar prensibi 

basit emek-ücret ilişkisi gibi görünmektedir. Pre kapitalist toplumlarda zaten insanlar 

geçimlik üretim yapmaktaydılar. Dolayısıyla bu ayetler ışığında kapitalizme bir yol 

bulmak anlamlı görünmemektedir.  Kur’an-ı Kerim de ekonomi-politik bir eser 

olmayıp Yüce Allah’ın kelamı olduğundan onda kapitalizme övgü ya da yergi aramak 

da beyhudedir.634 Belki İslam’ın, tarihi gerçekliğe yakın bir din olup, insanları dünya 

ile ilişki kurmaktan meneden diğer dinlerden farklılığından635 yola çıkarak onun, 

kapitalizmin sömürü aracı kılınmadan ve insanı kendisine yabancılaştırmadan 

olabilecek mümkün modeline karşı olmayacağı sonucuna varabiliriz. Türkdoğan’ın 

ifadesiyle tarih bize siyasi özgürlük için gerekli şartın kapitalizm olduğunu 

söylemektedir. Batıda siyasi özgürlükler, serbest piyasa ve kapitalist kurumların 

gelişmesiyle birlikte gelişmiştir. Piyasa, özgürlüğün bileşkesidir636 ve özgürlük 

                                                 
628 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 58,59. 
629 Akt. RODINSON, İslamiyet ve Kapitalizm, s. 125. 
630 Kur’an-ı Kerim, Kasas/27. 
631 Kur’an-ı Kerim, Kehf/77. 
632 Kur’an-ı Kerim, Şuara/109. ve 145. 
633 RODINSON, İslamiyet ve Kapitalizm, s. 43. 
634 RODINSON, İslamiyet ve Kapitalizm, s. 43. 
635 WACH, Din Sosyolojisine Giriş, s. 22.  
636 TÜRKDOĞAN, Orhan, Osmanlı’dan Günümüze Türk Toplum Yapısı, s. 564,565. 



128 

olmadan kapitalizmin imkanından sözü edilebilecek bir din ya da dini mefhum da 

olmayacaktır.  

Ülgener, antikapitalist değildir.637 Kapitalizmin olumlu yönleri olduğunu 

düşünür. Ona göre adaletsiz gelir dağılımı, dev firmalar, tekelcilik, yaygın 

yükseköğrenime karşılık yeterli istihdamın olmayışı, haberleşme ve yayın 

teknolojisindeki gelişmeler aydınların antikapitalist olmasına yol açabilmektedir.638 

Ayrıca kapitalizmin kolay hedef olması, soyutluğu nedeniyle onu savunması beklenen 

kapitalistlerin bu soyutluğun arkasına gizlenmeleri, kapitalizmin eleştirilere 

tahammüllü yapısı gibi nedenler de aydınların anti kapitalist olmalarının 

etkenlerindendir. Kapitalizm aydınların öfke ve hınçlarını yüklenmek zorunda 

kalmıştır.639 Kapitalizm, adaletsiz gelir dağılımı, aşırı tüketim vb. gibi insanlığın 

başına pek çok sorun açmasına karşın eğitimin kitlesel hale gelmesi, bir bütün olarak 

insanlığın refahının yükselmesi gibi olumlu neticeler de doğurmuştur.640 Dünyanın 

eline yeni oyuncaklar vererek sıcak savaşların önüne geçmiş, tüm savaşların ekonomi 

ve kültür üzerinden kansız, manipülasyonla, açık ya da örtük çıkar ilişkileri 

dolayımında ve kolaylıkla gerçekleşmesini sağlamıştır. Bununla birlikte fayda zarar 

dengesi itibariyle kapitalizmin geldiği nokta tartışmaya açıktır. Kapitalist ekonomi 

düzeni, günümüzde bireylerin içine doğdukları uçsuz bucaksız bir evren haline 

gelmiştir. Bireylerin tek başlarına bilfiil değiştiremeyecekleri ve içinde yaşamak 

zorunda oldukları bu evren bireye kendi ekonomik davranış normlarını 

dayatmaktadır.641 Artık kapitalist çağın serveti, insanın hizmetinde değil, insan onun 

hizmetindedir.642 Ülgener, kapitalizm ve İslam’ın çatışmadan bütünleşebileceğini 

bunun önündeki tek engelin zihniyet yapılarındaki farklılıklar olduğunu ifade etse de 

kapitalizm, geldiği nokta itibariyle değil bir dinsel güç tarafından onanmaya ihtiyacı, 

devlet tarafından yapılacak düzenlemeleri bile büyük ölçüde engel olarak 

algılamaktadır.643 Bu noktada İslami zihniyetin dönüşümü, kapitalizmin imkanı ya da 

                                                 
637 YILMAZ, “Sabri Fehmi Ülgener ve Muhafazakarlık”, s. 48. 
638 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 112. 
639 YILMAZ, “Sabri Fehmi Ülgener ve Muhafazakarlık”, s. 74,75. 
640 BERİŞ, “Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler”, s. 353. 
641 WEBER, Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu, s. 25. 
642 ÜLGENER, Zihniyet ve Din, s. 84. 
643 WEBER, Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu, s. 40. 



129 

imkansızlığı meselesi üzerinden tek yanlı bir çözüm üretmekle değil içinde bulunulan 

çağın gerçekleriyle yüzleşip belki ekonomi yine başta olmak üzere eğitim, bilim, 

teknoloji, sağlık, siyaset vb. birçok alanda kapalı din ve dünya görüşünden sıyrılmakla 

gerçekleşecektir. Kanaatimize göre bunun yolu da tarihin bir döneminde, o günün 

ihtiyaçlarına cevap verecek ölçüde üretilmiş dini yorumların arkasına saklanmak 

yerine onları da referans alarak, bu yorumları ortaya koyan din alimlerinin aldıkları 

sorumluluğu yüklenebilme cesaretini göstererek, ilkesel düzeyde Kur’an’ın ruhuna 

aykırı olmayan yeni çözüm yöntemlerinin disiplinler arası çalışmalarla 

üretilebilmesinden geçecektir.  

Zihniyetle karıştırılan, eş anlamı gibi kabul gören ideoloji konusunda 

Ülgener’in görüşlerini ifade ederek bu bahsi sonlandırabiliriz. Ülgener; dönemin 

hâkim söylemleri ve özellikle Türk solunun bu kavramı sahiplenişi ile ilgili olarak 

ideoloji kavramına mesafelidir.644 Ona göre “ideoloji, belli bir toplum kesiminin (grup, 

sınıf, mezhep, meslek vs. mensuplarının) -statüleri ile uyum halinde ve yerine göre 

davranışlarını haklı ve meşru göstermek üzere- paylaştıkları ortak düşünceler, 

mitoslar ve değer yargıları toplamıdır.”645 Bazı yazarlar Ülgener’in ideoloji ile 

zihniyet kavramsallaştırmalarının neredeyse aynı kapıya çıktığını, aralarında derin bir 

fark olmadığını ifade ederken646 bazıları da çalışmalarında ikisini farklı anlamda 

kullandığını ifade eder.647 Esasında Ülgener, ideoloji kavramını da tıpkı zihniyet 

kavramı gibi sosyolojik bir kavram olarak ele alır. Fakat ideolojiye yüklediği anlam 

biraz daha yüzeysel ve onun belki biraz bilgi ve tecrübe farklılığıyla değişime daha 

açık olduğunu ihsas ettirirken zihniyet kavramına yüklediği anlam daha derinliklidir. 

Zihniyette de bilgi boyutunu inkâr etmemekle birlikte inançla hemhal yönünün daha 

ağırlıklı ve dolayısıyla değişiminin daha yavaş seyreden bir olgu olduğunu 

                                                 
644 Ayrıntılı bilgi için bkz: ÜLGENER, “Marksizm ve Aydınlar: Bilim, İdeoloji ve Marksizm”, Zihniyet, 

Aydınlar ve İzm’ler, içinde s. 137-211. 
645 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 142. 
646 İdeoloji ve zihniyetin aynı manaya gelen kavramlar olduğuna dair görüş için bkz: TÜRK, H. Bahadır, 

“Sabri F. Ülgener Düşüncesinde İdeoloji Nosyonu Üzerine Eleştirel Notlar”, Ed. YILMAZ, Murat, 

Sabri Fehmi Ülgener: Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 

Ankara, 2011, s. 361-366. 
647 Ülgener’de ideoloji ile zihniyetin ayrı kavramlar olduğuna dair farklı bir yaklaşım için bkz: 

EVKURAN, “İktisat Sadece İktisat Değildir! Sabri Ülgener’in Bilimsel Zihniyeti ve Akademik 

Sosyolojiye Katkısı”, s. 395. 



130 

düşündürmektedir. Diğer bir ifadeyle; ideolojiler kolaylıkla zihniyete dönüşemezler, 

zihniyetler ideolojiler kadar kısa sürede değişemezler. Bu manada ikinci görüş daha 

makul görünmektedir. 

Din-zihniyet ilişkilerinin ele alındığı bu başlık altında elde edilen genel sonuca 

göre din, tek başına toplumları ileri taşıyacak ya da geri bırakacak bir unsur olmayıp, 

birçok etkenin içinden bir etkendir. İnsanı mana boyutunda etkilediği ve bu anlamlar 

seti davranışlara da yansıdığı için etki boyutu yüksek olup, zihniyet değişimlerinde 

başattır. Ancak din de dahil olmak üzere kültürel, coğrafi, ekonomik, siyasi vb. pek 

çok kodu bünyesinde barındıran zihniyet, toplumsal değişim noktasında dinden daha 

etkindir. Zira dinin değişmeyi teşvik edici ya da duraksatıcı rolünü belirleyen de 

zihniyetin kendisidir.  

Zihniyet değişimlerinde afet, savaş, toplumsal şok vb. gibi pek çok olağanüstü 

durumların yanı sıra yeni kültür ve dinlerle karşılaşmak, bilimsel ve teknolojik 

ilerlemeler, yeni düşünce sistemlerinden haberdar olmak gibi unsurlar da etkilidir. Söz 

konusu durumlarda topluma yol gösterme, halkın aklındaki sorulara cevap verebilme, 

belirsizliği azaltma ve sürecin seyrini kolaylaştırma işi o toplumun münevverlerinden 

beklenir.  

2.2.4. Değişimin İtici Gücü: Aydın ve Türk Aydın Zihniyeti 

Zihniyet değişimlerinin birçok faktörün etkisi altında karmaşık, uzun vadeli ve 

yavaş seyreden bir süreç olayı olduğunu ifade etmiştik. Toplumdaki yerleşik düşünce 

kalıplarının insanların düşün dünyasını daraltması, dogmatik inanç sistemlerinin 

toplum ya da birey üzerindeki baskısını -tahammül seviyesi değişkenlik göstermekle 

birlikte- artırması veya toplumsal kurumların işlevselliğini yitirmesi gibi durumlar 

karşında değişim, birey ya da toplum nezdinde arzulanır. Değişim, bireyde başlayıp 

topluma yayılabilir ya da toplum genelinden bireylere kadar intikal edebilir. Fakat en 

olumlu değişim seyrinin, bireylerin kendi zihin, vicdan ve davranışlarında ortaya çıkan 

değişimlerin toplum sathına yayılması olduğu söylenebilir.  

İster birey ister toplum genelinde olsun değişimi duyuracak, öncülük edecek, 

süreci yumuşatacak, bireyin veya toplumun yaşamına uyarlama noktasında destek 



131 

verecek ve fikir üretecek bazı mihmandarlara ihtiyaç vardır.  Bu öncüler genellikle 

tüm toplumlarda aydın kesimi olmaktadır.  

Aydın kavramı oldukça genel ve flu bir tabirdir. Bilim dallarının doğası gereği 

olgu ya da kavramları genellikle bir nokta-i merkez çerçevesinde açıklaması nedeniyle 

sosyal bilimler alanında da aydın ile ilgili pek çok farklı tanım yapılmıştır. Aydın; 

eğitilmişlik kriteri noktasında mı, toplum nezdindeki algısı itibariyle mi, toplumun 

ideolojik olarak yeniden üretimine sunduğu katkıyla mı yoksa bu yeniden üretimi 

değiştirici fonksiyonuna göre mi tanımlanacaktır?648 Bundan daha ilerisi; aydın 

kavramı imlediği şeyin tam mukabili midir? 

Osmanlı dönemi Türkçesi’nde âlim (bilgin) ya da ârif  (derin veya gizli bilgileri 

kavrayabilmiş olan) kişiyi karşılamak üzere kullanılan aydın649 kavramı, Türk diline 

Batı’dan intikal etmiş bir kavramdır ancak kavram, “Batı’da ‘aydın’la birlikte telaffuz 

edilen, onun uzantısı sayılan ‘intellect’, ‘intellectuel’, ‘le siéele des lumières’ 

(aydınlanma yüzyılı) gibi ifadelerdeki vurguyu vermez.”650  Çünkü “Batı dillerinde 

‘entelektüel’, akıl ve zekâ anlamlarına gelen ‘intelect’ kavramından türetilmişken, 

dilimizde aydın yerine de kullanılan ‘aydınlatılmış, nurlu, ışıklı’ anlamında 

‘münevver’ veya Aydınlanma dönemini ifade eden ‘tenvir’ kelimeleri ise ‘nur’ 

kökünden gelmektedir. Dolayısıyla aydın veya münevver kelimeleri entelektüelin 

karşılığı olarak kullanılmakla birlikte onu tam olarak karşılamamaktadır.”651 

                                                 
648 SUBAŞI, Necdet, “Türk Aydınının Din Anlayışı -1980 Sonrası Örneği”, Selçuk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, Din Sosyolojisi Bilim Dalı, Yayımlanmamış 

Doktora Tezi, Konya, 1995, s. 19. 
649 Subaşı’ya göre; “Batılı bir kavram olan ‘entelektüel’in karşılığında Türkçe’de kullanılan ‘aydın’ ve 

‘münevver’ kavramları ön kabule dayalı bir değer yargısının uzantılarıdır. Bu kavramlar nurlandırılmış 

ya da aydınlandırılmış insan tipi ile birlikte bir ‘nur’ ve ‘aydınlık’ kaynağının da mevcudiyetini bir ön 

kabul olarak zihinlere yerleştirmektedir. Aslında bu terminolojik karışıklığı etimolojik bir kökle de olsa 

sürdürmemek için münevver ve aydın gibi ön yargılı kavramlar yerine bir geleneği çağrıştıran 

entelektüel kavramının kullanımı tercih edilmelidir. İntelijansiya Batı kültür tarihinde belli bir geleneğin 

sonucunda oluşmuştur. Bizde, ulema geleneğinin misyonunu yerine getirememesi nedeniyle ortaya 

çıkan yeni kesim, kötü bir taklidi de olsa bu geleneğin uzantısıdır. Dolayısıyla bu yeni geleneğin kendi 

toplumuna yönelik bir misyon vurgulayan kavramlar yerine, kendi aslına paralel yabancı bir kavramla 

anılması daha uygun olacaktır.” SUBAŞI, “Türk Aydınının Din Anlayışı -1980 Sonrası Örneği”, s. 

19,20. 
650 MARDİN, Şerif, Türkiye’de Din ve Siyaset Makaleler III, Der: TÜRKÖNE, Mümtaz’er-ÖNDER, 

Tuncay, İletişim Yayınları, İstanbul, 1991, s. 266. 
651 KİRMAN, Din Sosyolojisi Sözlüğü, s. 34. 



132 

Entelektüel; somut düşünceden soyut düşünceye sıçrayabilmiş, toplumsal 

meselelerle, toplumun değer yargılarıyla ve toplumun yapısıyla yakından ilgili, 

mevcut politikaları veya düşünce sistemlerini eleştirebilen ve aynı zamanda bunlara 

alternatif sunabilen ya da en azından ileri sürülen görüşleri yorumlayabilme yetisine 

sahip kimsedir. Entelektüel kavramı kolektif bir yapıyı değil bireyi tanımlar ve Batı’da 

genellikle siyasi otoriteyle arası kötüdür.652 Türk dilinde kullanılan aydın kavramı ise 

daha çok intelligentsia denilen; eğitimli olmanın da ötesinde toplumun çoğunluğundan 

farklı bir zihin dünyası ve misyonu olan kişiler grubunu ifade eden kolektif bir 

kavramdır653 ve Batı entelektüellerinin aksine genelde siyasi otoriteyle arası iyidir. 

Ülgener de aydın kavramının Batı’da kullanılan intelectuellein karşılığı olmadığı 

görüşünü kabul eder. Fakat o, kavramın semantik anlamı ya da ortaya çıkış sürecine 

çok kısa değinerek daha çok kavrama yüklenen anlam üzerinde durmuştur. Hatta hafif 

istihza ile iki kavramın birbirine benzer yönlerini şöyle ifade etmiştir: Ülgener’e göre 

entelektüel; sıradan okur yazar olmanın ötesinde zihinsel faaliyetleriyle iş gören ve 

ortaya koyduğu zihinsel ürünleriyle geçinen kişi, tek yanlı akıl ve mantık insanı 

demektir. Akla ve mantığa aşırı güvenin verdiği ölçüsüz ifade tarzı ve üslup, akıllıyı 

halk nazarında nasıl ukala haline getirmişse; aydın da topluma yabancılaşarak kendini 

sevimsiz kılma noktasında entelektüel ile benzeşerek kavramı -kusurlu da olsa- 

karşılamış olmaktadır.654 

Toplumsal grup bağlamında Aydınlar sınıfı diye homojen bir sınıfın söz konusu 

olup olmadığı konusu açık değildir.  Toplumda aydın adı altında ismi zikredilen ancak 

her biri bambaşka meslek ve statüye sahip insanlar bulunmaktadır. Örneğin; 

akademisyenler, bürokratlar, hâkim ve savcılar, mimar ve mühendisler, gazeteciler, 

sanatçılar, yazarlar vb.  Bu grupların ekonomik durumları, yaşam stil ve standartları, 

eğitim durumları ve daha pek çok konuda aralarında müşterek bir taraf bulmak oldukça 

zordur.655 Bu nedenle aydınların bir sınıf olarak tanımlanıp tanımlanmayacağı konusu 

tartışmalıdır.656 Fakat net olan nokta; aydın olarak tanımlanan kişinin sadece mesleki 

                                                 
652 SUBAŞI, “Türk Aydınının Din Anlayışı -1980 Sonrası Örneği”, s. 20,21. 
653 SUBAŞI, “Türk Aydınının Din Anlayışı -1980 Sonrası Örneği”, s. 26. 
654 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 88, 3. Dipnot. 
655 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 89,90. 
656 SUBAŞI, “Türk Aydınının Din Anlayışı -1980 Sonrası Örneği”, s. 19. 



133 

alanında iyi bir uzman olması değil -hatta çoğu zaman mesleki uzmanlık önemsizdir- 

mesleğinin sınırlarını aşarak topluma siyasi, dini, politik vb. mesajlar göndermesi 

gerektiğidir. Ancak bu takdirde entelektüel sıfatını elde etmiş olur. Çünkü aydını aydın 

yapan ilk hususiyet; mesaj iletmektir. Bu özelliği, ilettiği mesajı müphem, halkın 

anlayışının üstünde tutmak ve söz konusu mesajın gereğinin yerine gelmesi için 

aceleci ve sabırsız olmak izlemektedir.657 

Aydın kavramının muhtevası ve aydınlar diye mütecanis bir sınıfın olup 

olmadığı konusu tam olarak açık değilken; Aydınlar üzerine sosyoloji yapılabilir mi? 

sorusunun cevabı Ülgener’e göre “evet”tir. Ona göre, günümüzde her konunun 

sosyolojisi yapıldığından “Aydınlar Sosyolojisi”658 tanımı da kulağa yabancı 

gelmemektedir. Bu alan, grup davranışı içinde aydının kaprislerini, çekişme ve 

çelişkilerini incelemenin yanı sıra aydın ile onun içinde bulunduğu sosyal ortamın 

şartlarını ve ilişki biçimlerini yani toplum-aydın ilişkilerini incelemektedir.659 

Ülgener, bir grup olarak aydını: “Fikir ürünleri ve temsil ettikleri değer 

anlayışı ile toplumu etkilemede lider fonksiyonuna sahip (veya öyle olduklarına 

kendilerini ve başkalarını inandırmış) kişilerin dağınık ve gevşek gruplanışı”660 olarak 

tanımlar. Bu heterojen, dağınık ve sıkı ilişkilere sahip olmayan grubun ortak noktası; 

“ses ve söz sahibi olmayı statülerinin vazgeçilmez misyonu”661 saymalarıdır. Çünkü 

kitleyle birlikte olmak ve onları etkilemeye çalışmak aydının temel işlevidir;662 bunun 

en etkin aracı da ses ve sözdür.  

Aydınlar, genellikle tüm toplumlarda karmaşık hisler yumağı ortasında 

yaşamlarını sürdürmüşlerdir. Kimi zaman takdir görmüş, üzerine güfteler yazılmış 

kimi zaman halkın tepki ve tekdirini üzerine çekmiş kimi zaman da yaşanan olumsuz 

                                                 
657 ÜLGENER, Sabri F., “Aydın Meseleleri”, Makaleler, s. 521-525. Ülgener, son iki hususu daha çok 

Türk aydın tipini tanımlamak için “Made in Turkey” tarzı aydın/entelektüel olarak ele almıştır. Bkz.: 

ÜLGENER, “Aydın Meseleleri”, Makaleler, s. 537., ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 94, 

9. Dipnot. 
658 Sayar’a göre; Ülgener’in “Aydınlar Sosyolojisi” üzerine yazı kaleme almasının ana nedeni, İktisat 

fakültedeki bazı genç akademisyenlerin desteklediği “Türk solu” ile olan fikir ayrılığı ve bu ayrılığın 

üniversitelerden tüm topluma yayılması neticesinde oluşan kutuplaşmadır. SAYAR, Bir İktisatçının 

Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 175. 
659 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 85,86. 
660 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 92. 
661 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 93. 
662 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 132. 



134 

durumların müsebbibi gösterilerek hedef tahtasına konulmuştur.663 Farklı kültür ve 

coğrafyadan olsalar da bir grup olarak aydınların benzer ve farklı yönleri bulunabilir 

fakat nihayetinde her toplumun aydın tipolojisi kendine hastır. Örneğin; Batı’daki 

aydın ile Türk aydını arasındaki benzer yönlerden biri; tasvip ya da tenkit içerikli 

mesaj iletme işidir. Farklı yönler ise; Batı’daki aydında mantık tarafı ağır basarak fikri 

buluşlar söz konusuyken Türk aydınında fikri boşluklar kelime ve kalıplar üzerinde 

oynanarak giderilmeye çalışılmıştır. Batı’da aydın daha çok serbest meslekler; doktor, 

yazar, gazeteci, tiyatrocu, şair vb. içindeyken Türk toplumunda aydın ya doğrudan 

askeri veya bürokrasi kanadından gelmekte ya da onlarla çok yakın temas içinde 

bulunmaktadır. Tanzimat’tan bu yana aydın; otoriteye dayanarak istediği yolda netice 

almaya çalışmaktadır.664 

Ülgener, aydın hususunda Tanzimat’ı bir çizgi olarak kabul eder ve Türk 

aydınını üçe ayırır.665 Tanzimat öncesi aydın, Tanzimat sonrası aydın ve sol aydın. Bu 

aydınları şu tipolojiler çerçevesinde ele alır: Tanzimat öncesi aydın; kitle iletişim 

araçlarının yaygın olmadığı dönemin koşullarında, kalemden çok söz ve dil tarafına 

ağırlık vermiştir. Fakat sözlerini meydan hatibi gibi değil de daha çok perde ve paravan 

arkasında devlet büyüklerinin kulağına yarı tehdit yarı teşvik üsluplu fısıldayarak 

nüfuz sahibi olma yolunu tercih etmiştir. Ayrıca bu dönemin aydınının belirli bir 

meslek ve mevkisi yoktur. Tanzimat sonrası aydın; genellikle yazar, gazeteci, şair vb. 

belirli bir meslek ve statüye sahip olup sözün yanı sıra yazıyla kendini daha çok ifade 

etmiştir. Kitle iletişim araçlarının yaygınlaşmasıyla yurt içinde ya da yurt dışında 

olsalar da -Jön Türkler gibi- kullandıkları üslupla kısmen tabanı etkisi altına alarak 

iktidar veya saltanat değişmelerine dahi vasıta olabilmişlerdir. Ancak serbest meslek 

mensubu olan dönemin aydını, zamanla bürokrasi ve askeriye ile birleşmiştir. Neticede 

Tanzimat sonrası dönemi aydınları, halka tesir etme konusunda devlet zoru 

kullandıklarından, halkı cahil kabul ederek değişmesi ve sürekli yola, hizaya 

sokulması gereken yığın gibi gördüklerinden halk nezdinde kendilerine karşı antipati 

oluşmuştur. Söz konusu bürokrat ve asker tipi aydın, taban ve tavan arasında süregiden 

                                                 
663 ÜLGENER, “Aydın Meseleleri”, Makaleler, s. 520. 
664 ÜLGENER, “Aydın Meseleleri”, Makaleler, s. 526,527. 
665 Bu konuda ayrıntılı tasnif için ayrıca bkz.: ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 100, 15. 

Dipnot. 



135 

çatışmalar oluşturmuştur. Ülgener bu durumu M. Akif’ten bir beyitle şöyle özetler: 

“Yıldırımlar gibi indikçe ‘beyin’den şiddet, bir yanardağ gibi fışkırdı ‘yürek’ten 

nefret”666 Beyin tarafı aydını, yürek tarafı halkı yani tabanı ifade etmektedir. Batı’da 

da aydına karşı bir soğukluk mevcuttur fakat burada söz konusu tutum, soğukluğun 

ötesinde hiddet ve düşmanlık içermektedir. Ülgener’in son aydın tipolojisi, 

Cumhuriyet sonrası sol aydındır. Sol aydın tabiri, çoğunluğun ifadesi olarak 

kullanılmıştır. Yani tüm aydınlar değil ama aydınların ekserisi sol cenahta 

toplanmıştır. Ülgener’in teorisine göre bunun nedeni; çoğu aydının antikapitalist 

olması ve -bunun zorunlu gereği gibi667-  Marxist668 sol kanada yatkın olmalarıdır.669 

Olması gereken ile olan (değer/norm ve zihniyet) arasındaki ayrımı en açık bir 

şekilde Türk sosyal bilimlerine kazandıran Ülgener, aydınlar hususunda da benzer bir 

yaklaşım içindedir. Aydının toplum içinde pek çok işlevi olduğunu, bunların en 

önemlilerinin de; “Kültür değişimine öncülük etmek; değişeni daha popüler ve yaygın 

hale getirmek; yeni bir zevkin ve üslubun öncülüğünü sürdürmek; halkın politik, sosyal 

tercihlerini etkilemek”670 olduğunu ifade eder. Fakat Türk aydın tipolojisi; Tanzimat 

öncesi döneminde genelde kapalı kapılar ardında -kışkırtma ve doldurma içerikli- usta 

söz sanatlarıyla iş görerek, Tanzimat sonrası dönemde -kısa bir süre halkı ve yönetimi 

etkileme gücü elde etse de- asker ve bürokrat aydın olarak halk üzerinde dediği dedik 

bir tavır sergileyerek, Cumhuriyet sonrasından günümüze kadar askeriye ve 

bürokrasiyle direkt ilişkisini kesmiş olsa da göbek bağını devam ettirmek suretiyle  

onlara yakın olarak ve bunun yanı sıra farklı giyim kuşamı, saç sakal stili ve çetrefilli 

Türkçesiyle kendini toplumun üstünde konumlandırarak halka hep “yabancı” 

kalmıştır.671 Tanzimat öncesinden günümüze  kadar Türk aydını, bir norm olarak aydın 

                                                 
666 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 101., ÜLGENER, “Aydın Meseleleri”, Makaleler, s. 

539.  
667 Ülgener’e göre antikapitalist olmak Marxist olmayı gerektirmez. ÜLGENER, “Aydın Meseleleri”, 

Makaleler, s. 543,544. 
668 Aydınların çoğunun neden Marxist kanatta yer aldığına dair detaylı bilgi için bkz: ÜLGENER, 

Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 116-121., Sayar’a göre Ülgener, siyasetle uğraşmayı bilim adamı 

kimliğine zarar verecek bir eylem olarak değerlendirmekteydi. Marksist düşünceye son derece saygılı 

ve mutedil olmasına karşın; Marksist ideolojiye karşı temkinli ve mesafeliydi. SAYAR, Bir İktisatçının 

Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s.166-167. 
669 ÜLGENER, “Aydın Meseleleri”, Makaleler, s. 537-541. 
670 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 91. 
671 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 102,103. 



136 

profilinin gereğini hakkıyla yerine getirmemekte ya da -toplumsal zihniyet kodları 

neticesinde- getirememektedir. 

Mardin’e göre Ülgener, Türk aydını konusunda genellikle eleştirel bir 

tavırdadır ve “aydınlarımızın tenkit işlevini bir sorumluluk çerçevesine 

oturtamadıklarından ya devlet işlevine ortak ya da katı Batı taklitçisi olmalarından 

yakınmaktadır.”672 Bunun pek çok nedeninden biri; Tanzimat sonrası ortaya çıkan 

Türk aydınının, Tanzimat öncesi ulema tipolojisinin fikri geleneğinden uzak durmayı 

özellikle tercih etmesidir, denilebilir.673 Böylelikle bir çeşit köksüzlüğün pençesinde 

olan aydın, fikri temellerini başka toplumların özellikle Batı674 toplumlarının -kendini 

daha muhafazakâr niteleyen aydınlar Hindistan675, Pakistan, İran- aydınlarına 

dayandırmak durumunda kalmışlardır. Türk toplumunun sosyo politik şartları gereği -

belki zihniyeti gereği de denilebilir- fikri olarak karşı durduğu ulemaya davranışsal 

olarak yaklaşarak devletin yanında yer almıştır. Hem tarihine yabancılaşmış hem de 

                                                 
672 MARDİN, Şerif, Türkiye’de Din ve Siyaset Makaleler III, s. 260. 
673 Tanzimat sonrası erken dönemde Jön Türkler’in değişim taleplerini meşrulaştırmak için dini 

referanslar kullanması konu dışında tutulmuştur. Zaten özünde bu durum ile ulemanın fikri tutumunun 

pek ilgisi yoktur. Ayrıca konu kapsam sınırlarını fazlaca aşacağından Türkiye’de değişim sürecinin en 

sancılı hususlarından biri olan “ulemadan aydına geçiş süreci” ele alınamamıştır. Bilgi için bkz: 

GÜNGÖR, İslam’ın Bugünkü Meseleleri, s. 175,176., AKGÜL, Türkiye’de Din ve Değişim: Bir Erol 

Güngör Çözümlemesi, s. 151. 
674 “On dokuzuncu Yüzyıl’ın başında İstanbul’da doğan epistemik cemaat, merkezi Batı’da olan bir 

uydu cemaattir. Merkez Batı’dadır; epistemik cemaatin önderleri oradadır; onlar yaratıcılardır; modern 

epistemik cemaatin norm ve değerleri, standartları, dili, ‘doğruları’, amaçları, problem ve olguları, 

stratejileri, gelenekleri orada bu entelektüel önderler tarafından inşa edilir. İstanbul’da doğan epistemik 

cemaat, ‘çevre’dedir ve bu nedenle bir uydu epistemik cemaattir; mensupları yaratıcılar değil, 

tekrarlayıcılardır. Merkezde inşa edilen değer ve normlara, amaçlara, ilgilere, dogma ve inançlara 

bağlıdırlar.” ARSLAN, Hüsamettin, Epistemik Cemaat Bir Bilim Sosyolojisi Denemesi, s. 201,202. 
675 İran, kadim bir medeniyete ve düşünce geleneğine sahip olması hasebiyle Hindistan ve Pakistan gibi 

ülkeler de sömürgeci Batı toplumlarıyla etkileşime daha çok girmiş olma ve onların eğitim 

formasyonlarından etkilenmiş olmakla Türk toplumuna göre daha etkili, karizmatik özellikler taşıyan 

aydınlar, ilim insanları ortaya çıkarmıştır. Bir örnek verecek olursak; Güngör: “Hint Müslümanları 

gerçekten, yakın zamana kadar, İslâm düşüncesini en iyi temsil eden aydınlar çıkarmışlardır. Orada 

düşünce hayatındaki bu parlaklığın başlıca sebeplerinden biri, hiç şüphesiz, Hint Müslümanlarının 

modern ilim ve tefekkürü öğrenmek bakımından öbür Müslüman ülkeler aydınlarından daha şanslı 

olmalarıdır. İngiliz eğitimi bu memlekette gayrimüslim Hintliler gibi Müslüman unsurunun da zihin 

formasyonu üzerinde çok müspet tesirler yapmıştır. Fakat bu eğitimin tesirli oluşunun bir başka önemli 

sebebi, müstemleke idaresinin mahallî kültürlere karşı son derece müsâmahakâr bir tavır takınmasıdır. 

Hint Müslümanları sömürge idaresine karşı çeşitli protestoları dolayısıyla takibata uğramışlar, 

aralarında önemli hapis cezaları alanlar olmuştu; fakat bunlardan hiçbiri okumaktan, okunmaktan ve 

yazmaktan alıkonmamış, İslâm cemaatinin bütün müesseseleri dış müdahaleye uğramadan faaliyete 

devam edebilmişti. Bugün de İslâm ülkeleri içinde en parlak ilim ve fikir adamları Hint-Pakistan 

Müslümanları arasından çıkmaktadır.” Demek suretiyle özgür düşünce ortamının ülkelerin fikri 

ilerleyişinde ne derece önemli olduğunu ifade etmiştir. GÜNGÖR, İslam’ın Bugünkü Meseleleri, s. 170. 



137 

kendi geleceğini devletin geleceğine bağlamıştır. Otorite gölgesinde çoğu zaman onun 

söylem ve eylemlerini meşrulaştırma işlevi görerek statüsünü korumuştur. Bu 

durumda aydın, kendi misyonuna ihanet etmiştir. 

Toplumsal beklentiler dolayısıyla kitle, genellikle aydını her türlü geri 

kafalılıktan, bozulmuşluktan, yozluktan ve dağınıklıktan uzak zanneder.676 Oysa aydın 

da -her ne kadar öyle olmadığı için aydın sıfatını kazanıyor olsa da- insan olması 

hasebiyle bazı çıkar ilişkileri neticesinde sorumluluğunu yerine getirmeyebilir.  

Toplumsal sorumluluklarını yerine getirmeyen aydın sınıfı için “aydın 

ihaneti”677 kavramı gündeme gelmektedir. Aydınların ihaneti kavramını ilk kullanan 

kişi Fransız düşünür Julien Benda’dır. Benda, modern medeniyetin yaşadığı yıkımın 

temelinde (müdahene-i aliman) ulemanın ihanetini görmüştür.678 Aynı isimli kitabında 

o, aydınların sistematik muhalefetiyle karşılaşmayan yöneticilerin halka zulmettiğini 

ve diktatör vaziyeti aldıklarını oysa 19. yy.’a kadar Avrupa tarihinde bunun pek vaki 

olmadığını ifade etmiştir.679 Özellikle I. Dünya Savaşı yıllarında “muharip ülkelerin 

hemen hepsinde aydınların rolü ve vebali hatırlardadır: Kendi ülkelerinin 

emperyalizmine haklı gerekçeler icat etmek; savaşı ‘rasyonalize’ etmek. Karşı tarafı, 

fikriyatına ve kutsal bildiği değerlere varıncaya kötüleyerek tansiyonu devamlı yüksek 

tutmak! Almanya ve İngiltere ölüm dirim savaşını sürdürürken, tarafları kahramanlar 

ve tüccarlar (Helden und Händler) ikilisi halinde karşı karşıya koymak hafifliği 

Almanya’da anlı şanlı ilim adamlarına ve kürsü sahiplerine kadar uzanmaktan geri 

kalmamıştır. Kötüleme yarışında karşı taraftakilerin de geri kaldıkları elbette 

söylenemez. Nasyonal Sosyalizme ve ırkçı doktrine gerekçe bulmakta yine bir kısım 

aydınların yüklendikleri vebal politikacınınkinden daha hafif olmamıştır.”680 diyen 

Ülgener, el ele veren aydınların ve politikacıların -tabiri mümkünse- dünyanın kaderini 

nasıl olumsuz şekilde değiştirebileceklerine işaret etmiştir. Bu durum aydın-politikacı 

iş birliğinin ne derece müspet neticeler ortaya koyabileceğinin de karşı ispatı olarak 

görülebilir.  

                                                 
676 ŞERİATİ, Kapitalizm, s. 22. 
677 KİRMAN, Din Sosyolojisi Sözlüğü, s. 35. 
678 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 104. 
679 MARDİN, Şerif, Türkiye’de Din ve Siyaset Makaleler III, s. 296. 
680 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 104. 



138 

Ülgener, “hırçın aydın ile hırslı alimin aynı kişilik içinde yan yana 

gel[mesi]”681 neticesinde tahrip gücünün büyük boyutlara ulaştığı tezvir682 ve ihanet 

durumlarının söz konusu olduğunu fikir ve edebiyat tarihimizden bazı beyitlerle de 

ortaya koymuştur. Bunlardan biri; İzzet Molla’nın “Meşhurdur ki fısk ile olmaz cihan 

harab, Eyler onu müdahane-i âliman harab”683 beytidir. Tanzimat öncesi sosyo politik 

ortamda, iletişim araçlarının yaygın olmadığı durumda kulaklara fısıldanan, perde 

arkasından yapılan tezvir ve ihanetin günümüz aydınları ile bağlantısı ilk bakışta 

birbiriyle bağdaşmıyor görünebilir. Fakat Ülgener: “‘Müdahane’ hiçbir zaman 

kalkmamış, olsa olsa şekil ve muhatap değiştirmiştir. Tek şahsa veya onun başını 

çektiği ikbal kervanına yaranma yerini burada sınırları belli olmayan kolektif bir 

varlığa ‘müdahane’ halini almıştır. İşçiye, sendikalara, öğrenci örgütlerine, seçmen 

kütlesine, henüz tam şekillenmemiş bir okuyucu çevresine yanaşma ve yaslanma!”684 

şeklinde bir açıklamayla her dönemin sosyo ekonomik/sosyo politik şartları 

çerçevesinde aydınların ihanetini sürdürebileceğini -konunun devamında idealist 

aydınlara hakkını teslim ederek- ifade etmiştir. Fakat onun için dönemin en büyük 

aydın ihaneti; bir bilim insanının -hele de üniversite hocası ve öğreticilik sıfatı olan 

biriyse- kişisel kin ve ihtiraslarının üstüne “ilim diyor ki...” yaftasını iliştirerek saf ve 

kendisine inanmaya hazır kitleyi etkilemesidir. Bu kişi en az ihtiraslarının kavgasını 

ölçüsüz ve açıkça sergileyen bir politikacı kadar ve belki ondan daha çok zalimdir.685 

Çünkü “dershane kürsüsünden söylenen miting alanında söylenenden çok daha 

etkilidir.”686 

Cumhuriyet Türkiyesi’nin nereye gittiğinden çok nereden geldiği üzerine 

eğilen687 Ülgener’e göre; gidilecek yolu tayin edebilmek için gelinen yolun alt ve üst 

yapısıyla, yani madde ve mana yönüyle, somut gerçekleri ve bu gerçekleri oluşturan 

                                                 
681 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 133. 
682 “Tezvir, yalan dolana hakikat ve hakseverlik süsü vermek demek! İyiyi kötü kötüyü iyi göstermek; 

zalimi mazlum mazlumu zalim olarak takdim etmek!” demektir. ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve 

İzm’ler, s. 132. 
683 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 134. 
684 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 135. 
685 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 126. 
686 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 130. 
687 BAYRAKTUTAN, “‘Milli Gelir, İstihdam ve İktisadi Büyüme’ Üzerine…”, s. 416. 



139 

zihniyet yapısıyla bilinmesi gerekir çünkü ancak bundan hareketle bazı değişimler 

gerçekleştirilebilecektir.  

Ülgener’e göre aydın, kültür değişmelerinde -bakış açısına göre- ya başlı 

başına yaratıcı ve yapıcı ya da tahripkâr ve yıkıcı bir güçtür.688 Dinamik bir kuvvete 

sahip olan aydın hem başkalarının davranışlarından etkilenen hem de başkalarının 

davranışlarını etkileyendir.689 Bu bağlamda o, kendini aydın olarak nitelememektedir. 

Çünkü ona göre aydın, aksiyon insanıdır.690 Öğrenci hareketleriyle siyaset 

mekanizmasının işlettirildiği 1960’lı yıllarda Ülgener’in bilimsel tarafsızlığı 

savunması ve bu dönemi Slogan Çağı ve İzm’ler Savaşı691 olarak niteleyerek bir üst 

pencereden olaylara bakmaya çalışması, onu dönemin ideolojik kamplarının dışında 

bırakmış, kendi entelektüel dünyasında yalnızlaştırmıştır. Fakat yukarıda tanımlanan 

aydın kavramının içeriği söz konusu olduğunda; dönemini çok iyi analiz ederek 

sorunları teşhis edebilmek, -kendi bir reçete sunmasa da- öne sürülen görüşleri 

eleştirerek bu yönde değişime katkı sunabilmek ve bilim insanı yönüyle de duruşu ve 

tavrını net ortaya koyabilmek noktasında Ülgener, gerçek anlamda bir Türk aydınıdır. 

  

                                                 
688 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 86,87. 
689 ÜLGENER, Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, s. 91. 
690 Sayar’ın aktardığına göre Ülgener, kendini aydın olarak tanımlamamaktadır. “Sabri Bey, Edward 

Schils’den hareketle kimin aydın olup olmadığını şöyle açıkladı: Eğer bir kimse gündelik hayatta 

aksiyona bulaşmamış ise ona aydın denilemeyeceğini, buna göre kendisinin veya J. A. Schumpeter’in 

aydın olmadığını ifade etti.” SAYAR, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, s. 100, 1. 

Dipnot. 
691 Bkz: ÜLGENER, Sabri F., “Slogan Çağı ve İzm’ler Savaşı”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed 

Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016, s. 614-630. 



140 

SONUÇ 

Zihniyet, birey ve toplum yaşamını toptan etkileyen bir olgudur. Bireyin ana-

babalığı, vatandaşlığı, mesleki tutumu, akrabalık ilişkileri hatta din algısı vb. belirli bir 

zihniyet çerçevesinde şekillenir. Aynı şekilde toplumun da olay ve durumlar karşısında 

sergilediği tutumlar, din ve dindarlık algısı, eğitime, siyasete, kültüre, çevre ve doğaya 

yaklaşımı vb. her biri belirli bir zihniyetin yansımasıdır. Kısaca zihniyet; doğal 

ihtiyaçlar (açlık, susuzluk, korunma vb.) dışında insanın tüm yaşamında mündemiçtir. 

Hatta söz konusu temel ihtiyaçların giderilme biçiminde dahi bireyin ya da toplumun 

zihniyet unsurlarına rastlanır.  

Zihniyet gibi kapsamlı bir konunun Türk Sosyal Bilimleri’nde bilimsel 

düzlemde ele alınmasının Ülgener vasıtasıyla gerçekleştiği görülmektedir. Dönemin 

konjoktürü çerçevesinde; kendine özgü bir medeniyet ve değer sistemine sahip olan 

Türk toplumu, sahip olduğu tüm maddi-manevi varlık ve değer alanlarını, 

modernleşme sürecinin açık ya da örtük dayatmaları karşısında sorgulamaya tabi 

tutmuştur. Bunun sonucunda ortaya çıkan zorunlu değişmeler toplumda sancılı 

süreçlerin yaşanmasına neden olmuştur. Söz konusu değişimlerin nasıl, ne yönde, 

hangi hızda gerçekleştiği ya da gerçekleşemediği sorununa iktisadi açıdan yaklaşan 

Ülgener; iktisat gibi rasyonel bir davranışın arkasında -din başta olmak üzere- 

irrasyonel sebeplerin olduğu gerçeğini ortaya koymuştur. Onun bu yaklaşımı iktisadın 

yanı sıra sosyoloji, tarih ve edebiyata uzanan bir düzlemde çözümlemeler sunmasını 

sağlamıştır. Dolayısıyla ele aldığı meselelerin özünde din, değişim ve özellikle 

zihniyet olguları doğrudan ya da dolaylı temel konular olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Türk toplumunun modernleşme serüveni uzun yıllardır devam etmektedir. 

Osmanlı’dan Cumhuriyet’e kadar tüm süreçlerde öne çıkan geri kalmışlık sorununu 

Ülgener, kendine özgü yorumuyla ele almış ve Weber’den iktibas ettiği yöntemi 

Osmanlı-Türk toplumuna uyarlayarak buradan hareketle Doğu toplumlarının niçin 

geri kaldığının çözümlemesini yapmıştır. Ülgener, bilimsel yaklaşımında en fazla 

Weber’den etkilenmiştir. Weber’e ulaşmasında 1933 Üniversite Reformu ile 

Türkiye’ye davet edilen ve Hitler rejiminin baskısından kurtulmak için Türkiye’ye 

iltica eden yabancı akademisyenlerin, özellikle de Rüstow’un payı büyüktür. Ancak 

Ülgener, Weber’in yöntem anlayışını tümüyle kabul etmemiş, bazı noktalarda onu 



141 

eleştirirken bazı noktalarda da onun yönteminin üzerine çıkmıştır. O, homo 

economicusun edimlerini tek bir faktöre indirgeyen Weber’in aksine “iktisat zihniyeti” 

kavramını ortaya koyarak iktisadi davranışın arkasındaki diğer amillere de vurgu 

yapmıştır. Alman sosyal bilimler geleneğinin anlayıcı/yorumlayıcı yöntemini Türk 

sosyal bilimlerine kazandıran Ülgener’in özgün çalışmalarını ortaya koymasında bir 

buçuk yıl boyunca Harvard’da yaptığı çalışmalar ve ders aldığı hocaların etkisi de 

büyüktür. 

Ülgener, ilerleme odaklı modernitenin özellikle Doğu toplumları üzerinde 

kontrol edilemez düzensiz değişme mekanizmaları ortaya çıkardığını ifade eder. Her 

toplumun geçmişi, habitusu, tortuları, kolektif şuuru kısaca zihniyet dünyası farklıdır. 

Söz konusu zihniyet alt yapısında gerçekleşen değişimin, zaman ve mekân boyutunun 

yanı sıra şekli yani cebri ya da serbest olması da değişimin yönü ve hızına etki eden 

en önemli faktördür. Türk toplumunun değişme serüveninin başlangıcı, büyük bir 

imparatorluğun çöküşe geçme ve sonrasında ayakta kalmaya çalıştığı dönemlere denk 

gelmektedir. Bu nedenle değişim bu topraklarda daha çok dağılma, bozulma, çözülme 

gibi olumsuz manalarla özdeşleşmiş, eldeki kazanımları kaybetme olarak görülmüştür. 

Fakat Ülgener’e göre asıl bu yaklaşım çözülme zihniyetini doğurmuştur. Kendini 

korumaya alan toplumsal zihniyet içe kapanmış, eski olana eski olduğu derecede 

kıymet biçilerek yapılan güzellemeler “Osmanlı ütopyası” ortaya çıkarmıştır. Bu 

yaklaşım Türk toplumunu dönemin gerçekliğinden uzaklaştırmış; “ortaçağlaşma”ya 

sürüklemiştir. Ülgener’e göre, Osmanlı İmparatorluğu’ndan Türkiye Cumhuriyeti’ne 

farklı yön ve ölçeklerde devreden ortaçağlaşma ve çözülme zihniyetinin bu denli kalıcı 

etkisinde din anlayışının rolü büyüktür. Çünkü çöküş döneminde özellikle halk için bir 

istinatgâh olan tasavvufi öğretilerden pasif/zahit zihniyeti temsil eden Batınîlik 

yükselişe geçmiştir. “Bir lokma bir hırka” anlayışı, kadercilik, çalışma ve kazanmayı 

küçümseme, dünyayı adeta yok sayıp sırf ahiret için yaşama ve bununla birlikte gelen 

atalet, Türk toplumunun geri kalmışlığının önemli zihniyet açmazları olarak öne 

çıkmaktadır. Batı’da ise din faktörü bambaşka işlev görerek ilerlemenin itici gücü 

olmuştur. Reformla ortaya çıkan Protestanlık, Ortodoks Hristiyanlığı radikal bir 

şekilde yorumlayarak bireyin kurtuluşunu kendi sorumluluğuna bağlamıştır. Bunun 

yolunun da toplumsal fayda için çalışmaktan ancak çalıştığının hepsini harcamayıp 

gelecek nesiller için sermaye olarak saklamaktan geçtiğini yani kurtuluşun bu dünyaya 



142 

çok verip az alarak aktif/riyazi bir zihniyetle mümkün olabileceğini salık vermiştir. 

Hatta bu dünyada en başarılı, zengin kim ise Tanrı’nın en sevdiği de odur. Dünyevi 

başarı, iktidar ve zenginlik, kişinin ahiretteki kurtulmuşluğunun sembolüdür. Bu 

bağlamda Ülgener, aynı dinin farklı toplumlarda farklı tezahürler göstermesinin 

ardındaki nedenin zihniyet faktörü olduğunu ifade etmiştir. Ona göre din, tek başına 

bir norm olarak birey ya da toplum yaşamında topyekûn etkili değildir. Bireyin 

toplumsal, kültürel, sosyal, ekonomik sermayesi üzerinden bir anlam çerçevesi 

oluşturan din; toplumsal hafızada da belirli bir yaşanmışlık üzerinden etkili olur. Bu 

bağlamda zihniyetle mezcolmuş din -ki buna yaşanan din de denir- aynı normlara sahip 

olsa da farklı toplumsal yapılarda farklı yorumlarla farklı görünümler 

sergileyebilmektedir. 

Metodolojik olarak Weber’den esinlenen Ülgener, onun İslam dini ve 

Müslümanlar ile ilgili çözümlemelerini yerinde bulmamıştır. Weber, Protestanlığın 

kapitalizme gerekli insan gücü ve ahlaki alt yapıyı sunarak adeta ona ruh verdiğini 

ifade etmiştir. Diğer din ve mezheplere nispetle Protestanlar mesleki ahlakı 

önemseyen, iktisadi ve idari yönden gelişmiş, güçlü toplumsal yapılar 

oluşturmuşlardır. Bunun benzeri bir dönüşümün Doğu toplumları ve özellikle 

Müslümanlar söz konusu olduğunda belirli gerekçeler ileri sürerek mümkün 

olmadığını iddia eden Weber’in tezine Ülgener karşı çıkar. Ülgener’e göre İslam 

kapitalizme karşı değildir. İslam ekonomik, sosyal, siyasal anlamda denge politikası 

izleyerek orta yol peşindedir. Ona göre başlarda Türk-İslam medeniyeti liberal 

ferdiyetçi bir anlayışa sahipken zamanla skolastik orta çağ düşünce tarzı hâkim 

olmuştur. Bu noktada diğer etkenlerle birlikte dünyayı fani ve hor gören, öteki aleme 

endeksli Batınî zihniyetin rolü büyüktür. Söz konusu zihniyet maddeye 

dokunamamakta, dünya hayatında bilinçli ve istekli tasarrufta bulunmamaktadır. Bu 

hâkim zihniyet, topluma ataleti yerleştirmiş ve meşrulaştırmıştır. Ancak Ülgener, 

Protestanlığın Batı’da gördüğü işlevi Türk/İslam toplumlarında görecek, aktif/riyazi 

anlayışı yerleştirecek diğer bir tasavvufi akıma vurgu yapar: Melamilik. Melamiler, 

dini vecibeleri yerine getirmenin yanı sıra dünyanın da mamur edilmesi gerektiğine 

inanırlar. İşte “hiç ölmeyecekmiş gibi dünya için yarın ölecekmiş gibi ahiret için 

çalışanlar” bunlardır. Söz konusu yaklaşım insanın çalışması ile kendi insani 

özellikleri arasında bir denge kurmakta ne tamamen çalışmayı küçümsemekte ne de 



143 

çalışma uğruna karoşi (çok çalışma nedeniyle ölüm) durumuna gelecek kadar kendine 

yabancılaştırmaktadır. Ancak sayıları az olan ve halka çok inemeyen bu anlayış, 

Batınî-Melami dikotomisinin yenik cenahıdır. Şu hâlde Ülgener, aktif/riyazi zihniyetin 

Doğu toplumlarını/Müslümanları ileri taşıyacak gerekli kodlara sahip olduğu 

kanaatinde olup bu kodları harekete geçirecek ve yaygınlaştırarak bir zihniyet 

oluşturacak enstrümanlara ihtiyaç olduğu sonucuna varmıştır. 

Değişimle kol kola yol alan zihniyet, bazen değişimi gerçekleştirirken bazen 

de değişimle kendisi değişir. Din de değişimi etkileyerek ya da değişimden etkilenerek 

zihniyetin alt yapısında kendine temel bir yer edinir. Bu bağlamda Ülgener, Müslüman 

toplumları için ümitvardır ve geri kalmışlığa neden olan çözülme zihniyetinin 

değişebileceğine inanmaktadır. O, Weber’in öne sürdüğü; İslam’ın “savaşçılar dini” 

olduğu, tüm sermayesini “ganimet ekonomisi”nden elde ettiği, bunun yanı sıra 

yönetim şeklinin patrimonyal olduğu ve bu nedenlerle asla kapitalistleşemeyeceğine 

dair çözümlemelerine katılmaz. Ülgener perspektifine göre; henüz endüstri devriminin 

yaşanmadığı, sistemli kapitalizmin ortaya çıkmadığı bir dönem hakkında yapılan 

analizlerde, İslam toplumu özelinde “savaşçı dini, ganimet ekonomisi” gibi tek yönlü 

ve keskin tanımlar kabul edilemez. Dönemin ruhu zaten böyle bir yaşam tarzı ve 

anlayışı için uygunken, tarıma elverişli olmayan bir coğrafyada ticaretin daha fazla 

öne çıkması üstelik bundan daha kısa vadede daha çok gelir sağlayan ganimet üzerine 

bir ekonomi, olağan ve hatta rasyonalist sayılabilir. Bu anlamda da İslam’ın geri 

kalmış bir din değil, özünde dönemin şartlarına ayak uyduran dinamik bir din olduğu 

sonucuna varılabilir. Ayrıca şu konuya da işaret edilebilir ki; kapitalizm, tarihi süreç 

içinde insanlığın ürettiği bir ekonomik düzlem değişikliğidir. Şu an en kullanışlı sistem 

olarak varlığını sürdürse de zamanla işlevselliğini yitirebilir ya da sürdürülemez hale 

gelebilir. Dolayısıyla insanlık, daha iyi üretim ve tüketim biçimlerini bulacak 

potansiyele her zaman sahiptir. Böyle bir sitem değişikliğinde tüm dinlerde olduğu 

gibi İslam’da da yeni ekonomik sistemin imkânı konusu gündeme gelecektir. Burada 

yakalanması gereken husus, İslam’ın dinamikliğidir ve geri kalmışlığa neden olanın 

da bu dinamikliğin dondurulmuş olduğu gerçeğidir.  

Ülgener’e göre ilk ve öz haliyle İslam, yenilikçi bir karaktere sahipken 

sonradan içtihat kapısının kapanmasıyla katı ortodoksiye dönüşmüştür. Yani yoğun bir 

şekilde muhafazakarlaşarak şekilciliğe bürünmüş ve değişimlere sert dirençler 



144 

göstermiştir. Dönemin konjöktürü gereği yaşanması gereken değişimler dine ihanet, 

onu tahrif gibi görülmüştür. Ancak İslam dininin peygamberi Hz. Muhammed’in 

(s.a.v.) eski dünya ile yeni dünya arasında aracı olduğu görülmektedir. Yani o, vahyin 

kaynağı noktasında eski dünyaya, vahyin ruhu noktasında da yeni dünyaya bağlıdır. 

Nübüvvetin onunla nihayeti, yaşamın kemal derecesinin mebdeidir; müntehası 

değildir. Böylelikle Müslümanlar’ın, bu kemal noktasından hareketle daha 

mükemmeli arama uğraşları Hz. Peygamber’in açtığı çığırı devam ettirmekle onun 

sünnetine tabi olmaktır; onun din adına getirdiklerine ihanet değildir. Ülgener’e göre 

dinin ruhuna uygun olmayan şekilci ve sathi din algısı, Müslüman toplumların 

ilerlemesinin önündeki en büyük engeldir. 

Her toplum, verili şartları içinde kendi çıkış yolunu bulmalıdır; bunun ön şartı 

da o toplumun gerçekleriyle yüzleşmesidir. Koruması gereken temel değerleri koruma 

cesareti göstermesi, değiştirmesi gereken şeyleri değiştirmekten de korkmaması 

gerekir. Bu noktada muhafazakarlık ile asrilik arasında denge kurulmalıdır. Eski olan 

her şey kötü olmadığı gibi yeni olan herşey de iyi değildir, ya da tam aksi. Toplumların 

bu tür çelişkileri aşmasında aydınlara çok iş düşmektedir. Esasında aydın da toplumun 

zihniyetinden bağımsız değildir. Söz konusu zihniyetle uyuşan taraflarıyla da kökten 

değişmesi gerektiğini düşündüğü unsurlarıyla da reformize edilmesi için uğraştığı 

yanlarıyla da o toplumun ürünüdür ve o zihniyetle hemhâldir. Onun diğer insanlardan 

farkı, olaylara daha rasyonalist yaklaşarak varsa sorunları tespit edebilmek, mümkünse 

çözüm önerisi sunabilmek ya da sunulan çözümleri analiz edebilmektir. Ülgener’in, 

içinde yetiştiği toplumu en iyi şekilde analiz ettiği ve dönemin gerçekleriyle toplumu 

yüzleştirdiği görülmektedir.  

Toplumsal zemin -zihinsel, ekonomik, kültürel, dinsel vb. yönden- hazır 

olmadığında istenen değişimler gerçekleşememektedir. Bu noktada aydınların 

önderliğine ihtiyaç vardır. Ülgener; aydını, öncülüğünü yapmak üzere yola çıktığı 

toplumla ilişkileri bağlamında incelemiştir. Dönemin şartlarında aydınların üzerlerine 

düşen görevleri yerine getirmediklerine, Türk toplumundaki kamplaşmayı 

derinleştirdiklerine dair tespitlerde bulunmuştur. Ülgener’e göre aydınlar, toplumu 

kutuplaştıracak her türlü söz ve eylemden uzak durarak kuşatıcı olmalı ve toplumsal 

faydayı göz önünde bulundurarak topluma yol göstermeleriyle misyonlarını yerine 

getirmelidirler.  



145 

Son tahlilde Ülgener, değişimin bir toplumsal yasa olarak sürekli var olacağını, 

bu değişimi etkileyen pek çok unsur bulunduğunu, bu unsurların en önemlisinin de 

zihniyet olduğunu ifade etmiştir.  Her sosyal davranışın arkasındaki manevi amil olan 

zihniyetin değişmesiyle toplumların tarihi seyirlerinin de değiştiğini, toplumları geri 

bırakan ya da ileri taşıyan hususun bu noktada düğümlendiğini ortaya koymuştur. Bu 

çözümlemeden hareketle çalışmada, doğal seleksiyonda güçlü olanın hayatta 

kalmasına benzer şekilde, toplumsal seleksiyonda da dönemin ruhunu yakalayarak 

kendilerini buna göre yeniden biçimlendiren zihniyet yapılarının güçlü toplumlar 

ortaya çıkardığı sonucuna varılmıştır.  

  



146 

KAYNAKÇA 

KİTAPLAR 

AKBULUT, Ahmet, Sahabe Dönemi İktidar Kavgası: Alevi Sünni Ayrışmasının Arka 

Planı, Otto Mak Grup Medya Pro. Rek. Yay. A.Ş., Ankara, 2018. 

AKGÜL, Mehmet, Türkiye’de Din ve Değişim: Bir Erol Güngör Çözümlemesi, 

Ötüken Neşriyat, İstanbul, 2002. 

AKTAY, Yasin, “Temeller ve Tanımlar”, Din ve Toplum, Ed. AKTAY, Yasin, 

Anadolu Üniversitesi Yayını No: 2991, Eskişehir, 2019. 

ARON, Raymond, Sosyolojik Düşüncenin Evreleri, Çev.: ALEMDAR, Korkmaz, 

Kırmızı Yayınları, İstanbul, 2017. 

ARSLAN, Hüsamettin, Epistemik Cemaat Bir Bilim Sosyolojisi Denemesi, Paradigma 

Yayınları, İstanbul, 2019. 

AUSTRUY, Jacques, Kapitalizm, Marksizm ve İslam, Çev. GÜNER, Agah Oktay, İlgi 

Kültür Sanat Yayıncılık, İstanbul, 2010. 

AYGÜL, Hasan Hüseyin, Zihniyet, Din ve İktisat Osmanlı’dan Günümüze Türk 

Toplumunun İktisadi Zihniyet Dönüşümü ve Tipolojik Analizi, Açılım Kitap, 

İstanbul, 2014. 

AYVERDİ, İlhan, Asırlar Boyu Tarihi Seyri İçinde Misalli Büyük Türkçe Sözlük 1. 

Cilt / A-G, Redaksiyon – Etimoloji; Topaloğlu, Ahmet, Kubbealtı Lugatı, 

İstanbul, 2008. 

BARAN, Aylin Görgün, “Pratik, Kültür, Sermaye, Habitus ve Alan Teorileriyle Pierre 

Bourdieu Sosyolojisi”, Sosyolojide Yakın Dönem Gelişmeler, Ed. SUĞUR, 

Serap - BARAN, Aylin Görgün, Anadolu Üniversitesi Yayını, No: 3852, 

Eskişehir, 2019. 

BARKAN, Ömer Lütfü, “İktisadi İnhitat Tarihimizin Ahlak ve Zihniyet Meseleleri 

Üzerine”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: Küreselleşme ve 

Zihniyet Dünyamız, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011. 

BAYRAKTUTAN, Yusuf, “ ‘Milli Gelir, İstihdam ve İktisadi Büyüme’ Üzerine…”, 

Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: Küreselleşme ve Zihniyet 

Dünyamız, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011. 

BERGER, Peter, Dinin Sosyal Gerçekliği, Çev. COŞKUN, Ali, İnsan Yayınları, 

İstanbul, 1993. 



147 

BERİŞ, H. Emrah, “Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi 

Ülgener: Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, T.C. Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011. 

BOZKURT, Veysel, “Toplumsal Dönüşümün Evreleri: Pre-endüstriyel, Endüstriyel 

ve Post-endüstriyel Toplumlar”, Endüstri Sosyolojisi, Ed. BOZKURT, Veysel-

SUĞUR, Nadir, T.C. Anadolu Üniversitesi Yayını No: 2327, Eskişehir, 2018. 

BUHARİ, Sahih-i Buhari Tercüme ve Şerhi, Tercüme: DAVUDOĞLU, Ahmed, 

Sönmez Neşriyat, 7. Cilt, İstanbul, 1978. 

ÇELİKKOL, Ömer, “Aile, Eğitim ve Sağlık”, Aile Sosyolojisi, Ed. ERASLAN, 

Levent, Anadolu Üniversitesi Yayını No: 4046, Eskişehir, 2019. 

DEBBAOĞLU, Ahmet, “Geç Kalmış Bir Yazı İktisadi İnhitat Tarihimizin Ahlak ve 

Zihniyet Meseleleri”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: 

Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yayınları, Ankara, 2011. 

DEMİRHAN, Ahmet, “Feodalizmden Kapitalizme Dinin Ekonomik İşlevi”, Din ve 

Toplum, Ed. AKTAY, Yasin, Anadolu Üniversitesi Yayını No: 2991, 

Eskişehir, 2019. 

DEMİRHAN, Ahmet, “Hatlar, Portreler, Çehreler ve Renkler Ortasında ‘Püriten’ ve 

Ülgener”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: Küreselleşme ve 

Zihniyet Dünyamız, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011. 

DEYLEMİ, Firdevs’ül Ahbar, 3. Cilt, 1987. 

DOLGUN, Uğur, “Yeni Teknolojiler, Ekonomi ve Toplum”, Ekonomi Sosyolojisi, Ed. 

BOZKURT, Veysel-GÜNEŞ, Fatime, Anadolu Üniversitesi Yayını, No: 2303, 

Eskişehir, 2018. 

DURKHEİM, Emile, Dini Hayatın İlkel Biçimleri, Çev. AYDIN, Fuat, Ataç Yayınları, 

İstanbul, 2005. 

EBÛ DÂVÛD, Süleymân b. Dâvûd b. el-Cârûd et-Tayâlisî, Müsned, Dâru Hecr, 4. 

Cilt, Mısır, 1999. 

ERKAL, Mustafa E., Sosyoloji (Toplumbilim), Der Yayınları, İstanbul, 2016. 

ERKAN, Hüsnü, “Ekonomi Sosyolojisinin Kuramsal Temelleri”, EkonomiSosyolojisi, 

Ed. BOZKURT, Veysel-GÜNEŞ, Fatime, Anadolu Üniversitesi Yayını, No: 

2303, Eskişehir, 2018. 

ERUL, Bünyamin, “Veda Hutbesi”, İslam Ansiklopedisi, TDV, 42. Cilt, İstanbul, 

2012. 

 



148 

EVKURAN, Mehmet, “İktisat Sadece İktisat Değildir! Sabri Ülgener’in Bilimsel 

Zihniyeti ve Akademik Sosyolojiye Katkısı”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri 

Fehmi Ülgener: Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, T.C. Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011. 

EYİCE, Semavi, “Fatma Sultan Camii”, İslâm Ansiklopedisi, TDV, 12. Cilt, İstanbul, 

1995. 

FICHTER, Joseph, Sosyoloji Nedir?, Çev. ÇELEBİ, Nilgün, Atilla Kitabevi, Ankara, 

2001.  

FREYER, Hans, Din Sosyolojisi, Çev.: KALPSÜZ, Turgut, Yay. Haz.: AYAS, Rami, 

Doğu Batı Yayınları, Ankara, 2016. 

FREYER, Hans, Sosyoloji Kuramları Tarihi, Çev. ÇAĞATAY, Yay. Haz.: AYAS, 

Rami, Doğu Batı Yayınları, Ankara, 2015. 

GEERTZ, Clifford, “Kültürel Bir Sistem Olarak Din”, Din Sosyolojisi, Çev. AKTAY, 

Yasin, Der. AKTAY, Yasin-KÖKTAŞ, M. Emin, Vadi Yayınları, İstanbul, 

2007. 

GIDDENS, Anthony, Sosyoloji, Çev. ÖZEL, Hüseyin, Yay. Haz.: GÜZEL, Cemal, 

Kırmızı Yayınları, İstanbul, 2012. 

GÜNAY, Ünver, Din Sosyolojisi, İnsan Yayınları, İstanbul, 2017. 

GÜNGÖR, Erol, Türk Kültürü ve Milliyetçilik, Ötüken Yayınevi, İstanbul, 1976. 

GÜNGÖR, Erol, Kültür Değişmesi ve Milliyetçilik, Ötüken Yayınları, İstanbul, 1995. 

GÜNGÖR, Erol, Dünden Bugüne Tarih- Kültür ve Milliyetçilik, Ötüken Yayınları, 

İstanbul, 1999. 

GÜNGÖR, Erol, İslam’ın Bugünkü Meseleleri, Ötüken Yayınları, İstanbul, 1996. 

GÜNGÖR, Erol, “Ufkumuzda Bir Aydınlık”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi 

Ülgener: Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, T.C. Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011. 

İBNÜ’L-ESÎR, İzzeddin, Üsdü’l-gâbe, Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 4. Cilt, 1994. 

İBNÜ’L-ESÎR, İzzeddin Üsdü’l-gâbe, Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 2. Cilt, 1994. 

KALLEK, Cengiz, “İhtikâr”, İslam Ansiklopedisi, TDV, 21. Cilt, İstanbul, 2000. 

KALLEK, Cengiz, “Narh”, İslam Ansiklopedisi, TDV, 32. Cilt, İstanbul, 2006. 

KEHRER, Günter, “Din Sosyolojisi”, Çev. KÖKTAŞ, M. Emin, Din Sosyolojisi, Ed. 

AKTAY, Yasin- KÖKTAŞ, M. Emin, Vadi Yayınları, İstanbul, 2017. 



149 

KONGAR, Emre, Toplumsal Değişme Kuramları ve Türkiye Gerçeği, Remzi 

Kitabevi, İstanbul, 1999. 

KÖKSAL, İsmail, “İktisat Zihniyeti”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: 

Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yayınları, Ankara, 2011. 

KIRAY, Mübeccel B., Toplumbilim Yazıları, Toplum Bilimleri Araştırma Merkezi 

Yayınları, Ankara, 1982. 

KIRAY, Mübeccel B., Toplumsal Yapı Toplumsal Değişme, Bağlam Yayıncılık, 

İstanbul, 1999. 

KIZILÇELİK, Sezgin, Sosyoloji Teorileri’1, Yunus Emre Grafik Tasarım ve 

Yayıncılık Ltd. Şti., Konya, 1994.  

KİRMAN, Mehmet Ali, Din Sosyolojisi Sözlüğü, Karahan Kitabevi, Adana, 2016. 

KUR’AN- KERİM, Meal: Elmalılı M. Hamdi YAZIR, Sadeleştiren: ÖZEL, Mustafa, 

Ayfa Basın Yayın Dağıtım, İstanbul, 2011.  

LEWİS, Bernard, Hata Neredeydi?, Çev. Murtaza Özeren, Kronik Kitap, İstanbul, 

2020. 

LİNGS, Martin, Hz. Muhammed’in Hayatı, Çev. ŞİŞMAN, Nazife, İnsan Yayınları, 

İstanbul, 2006. 

MARDİN, Şerif, Türkiye’de Din ve Siyaset Makaleler III, Der.: TÜRKÖNE, 

Mümtaz’er, - ÖNDER, Tuncay, İletişim Yayınları, İstanbul, 1991. 

MARSHALL, Gordon, Sosyoloji Sözlüğü, Çev. AKINHAY, Osman – KÖMÜRCÜ, 

Derya, Bilim ve Sanat Yayınları, Ankara, 1999. 

MARX, Karl - ENGELS, Friedrich, Komünist Manifesto, Çev. SATLIGAN, Nail, 

Yordam Kitap, İstanbul, 2014. 

MUCCIELLI, Alex, Zihniyetler, Çev. KOTİL, Ahmet, İletişim Yayınları Cep 

Üniversitesi, İstanbul, 1991. 

NEUMARK, Fritz, Boğaziçine Sığınanlar, Çev. BAHADIR, Şefik Alp, Kopernik 

Kitap, İstanbul, 2017. 

OKUMUŞ, Ejder, Toplumsal Değişme ve Din, İnsan Yayınları, İstanbul, 2003. 

OKUMUŞ, Ejder, Dinin Meşrulaştırma Gücü, Ark Kitapları, İstanbul, 2005. 

PARETO, Vilfredo, Seçkinlerin Yükselişi ve Düşüşü Kuramsal Bir Sosyoloji 

Uygulaması, Çev. DOĞAN, Merve Zeynep, Doğu Batı Yayınları, Ankara, 

2013. 



150 

RİTZER, George, Sosyoloji Kuramları, Çev. HÜLÜR, Himmet, De Ki Basım Yayım 

Ltd. Şti., Ankara, 2013.  

RODINSON, Maxime, İslamiyet ve Kapitalizm, Çev. SUDA, Orhan, Gün Yayınları, 

İstanbul, 1969. 

SAYAR, Ahmed Güner, Bir İktisatçının Entelektüel Portresi Sabri F. Ülgener, Eren 

Yayıncılık, İstanbul, 1998. 

SAYAR, Ahmed Güner, “Sabri F. Ülgener (1911-1983) Türk İktisatçı ve Sosyoloğu”, 

Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: Küreselleşme ve Zihniyet 

Dünyamız, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011. 

SAYAR, Ahmed Güner, “İktisadi Liberalizm Karşısında Sabri Ülgener”, Ed. 

YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, 

T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011. 

SEMERKANDÎ, Ebü’l-Leys, Tenbîhu’l-gâfilîn, Dâru İbn Kesîr, Dımeşk-Beyrut, 

2000. 

SUĞUR, Nadir, “Fordizm ve Post-Fordizm” Ekonomi Sosyolojisi, Ed. BOZKURT, 

Veysel-GÜNEŞ, Fatime, Anadolu Üniversitesi Yayını, No: 2303, Eskişehir, 

2018. 

SUĞUR, Serap, “Klasik Sosyolojiye Katkı II: Vilfredo Pareto ve Seçkinler Teorisi”, 

Klasik Sosyoloji Tarihi, Ed. SUĞUR, Serap, Anadolu Üniversitesi Yayını, No: 

2685, Eskişehir, 2018. 

SUNAR, Lütfi, “Toplumsal Değişme: Kuramsal ve Kavramsal Bir Çerçeve”, 

Toplumsal Değişme Kuramları, Ed. ALTUNOĞLU, Mustafa, Anadolu 

Üniversitesi Yayını, No: 3563, Eskişehir, 2018. 

SUYUTİ, Camiu’s-sağir, Şerheden: El-Münavi, “Feyzu’l Kadir: Şerhu’l Camii’s-

sağir, 2. Cilt, Tarih yok. 

ŞERİATİ, Ali, Kapitalizm, Dünya Yayıncılık, İstanbul, 1996. 

ŞİMŞEK, Osman, “Sabri F. Ülgener’in Zihniyet ve Girişimcilik Anlayışına Bilgi 

Sosyolojisi Açısından Yaklaşım”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: 

Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yayınları, Ankara, 2011. 

TAPLAMACIOĞLU, Mehmet, Din Sosyolojisi, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, Ankara, 1963. 

TAPLAMACIOĞLU, Mehmet, Genel Sosyoloji Üzerine Bir Deneme, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Yayınları, Ankara, 1969. 

TAŞ, Kemaleddin, Sosyal Bilim Paradigmaları Açısından Sosyolojik Metodoloji, 

Rağbet Yayınları, İstanbul, 2018. 



151 

TUNA, Orhan, “Sabri Ülgener ve İki Eseri”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi 

Ülgener: Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, T.C. Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011. 

TURHAN, Mümtaz, Kültür Değişmeleri Sosyal Psikoloji Bakımından Bir Tetkik, 

Altınordu Yayınları, Ankara, 2018. 

TURNER, S. Bryan, Klasik Sosyoloji, Çev. ÇETİN, İdil, İletişim Yayınları, İstanbul, 

2014. 

TURNER, Bryan S., Max Weber ve İslam Eleştirel Bir Yaklaşım, Çev. AKTAY, 

Yasin- ŞAHİN, Mehmet Murat, Vadi Kültür ve Sanat Yayıncılık A.Ş., 2019. 

TÜRK, H. Bahadır, “Sabri F. Ülgener Düşüncesinde İdeoloji Nosyonu Üzerine 

Eleştirel Notlar”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: Küreselleşme ve 

Zihniyet Dünyamız, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011. 

TÜRKDOĞAN, Orhan, Max Weber Günümüzde ve Türkiye’de Weberci Görüşler, 

Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı Yayını, İstanbul, 1985. 

TÜRKDOĞAN, Orhan, Osmanlı’dan Günümüze Türk Toplum Yapısı, Çamlıca 

Yayınları, İstanbul, 2004. 

TÜRKDOĞAN, Orhan, Kültür - Değişme ve Toplumsal Çözülme, Çizgi Kitabevi, 

Konya, 2014. 

UÇAR, Ramazan, Güç ve Değer: İlk Dönem İslam Toplumu Üzerine Sosyolojik Bir 

Çözümleme, Berikan Yayınevi, Ankara, 2014. 

ÜLKEN, Hilmi Ziya, Sosyoloji Sözlüğü, Milli Eğitim Basımevi, İstanbul, 1969. 

ÜLGENER, Sabri F., Milli Gelir, İstihdam ve İktisadi Büyüme, Der Yayınları, 

İstanbul, 1991. 

ÜLGENER, Sabri F., Tarihte Darlık Buhranları, Derin Yayınları, İstanbul, 2016. 

ÜLGENER, Sabri F., Zihniyet, Aydınlar ve İzm’ler, Derin Yayınları, İstanbul, 2016. 

ÜLGENER, Sabri F., İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası, Derin Yayınları, 

İstanbul, 2016. 

ÜLGENER, Sabri F., Zihniyet ve Din İslam, Tasavvuf ve Çözülme Devri İktisat Ahlakı, 

Derin Yayınları, İstanbul, 2016. 

ÜLGENER, Sabri F., “G. Kessler, ‘İçtimaiyata Başlangıç” Makaleler, Hazırlayan: 

Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016. 

ÜLGENER, Sabri F., “Alexander Rüstow: Bir Fikir ve Aksiyon İnsanının 

Arkasından”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, 

İstanbul, 2016. 



152 

ÜLGENER, Sabri F., “İktisadi Hayatta Zihniyetin Rolü ve Tezahürleri”, Makaleler, 

Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016. 

ÜLGENER, Sabri F., “ ‘İktisat Felsefesi’ Tarihinde Werner Sombart’ın Yeri ve 

Şahsiyeti”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, 

İstanbul, 2016. 

ÜLGENER, Sabri F., “İslam Hukuk ve Ahlak Kaynaklarında İktisat Siyaseti 

Meseleleri”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, 

İstanbul, 2016. 

ÜLGENER, Sabri F., “Bugünün İktisat Felsefesi Yönünden Descartes Rasyonalizmine 

Bir Bakış”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, 

İstanbul, 2016. 

ÜLGENER, Sabri F., “Ahmed Cevdet Paşa’nın Devlete ve İktisada Dair Düşünceleri”, 

Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016. 

ÜLGENER, Sabri F., “Joseph A. Schumpeter”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed 

Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016. 

ÜLGENER, Sabri F., “Memleketimizin Milli Geliri ve İktisadi Refah Şartı”, 

Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016. 

ÜLGENER, Sabri F., “ ‘Gösteriş Maksadıyla İstihlak’ Meselesi ve Türkiye’nin 

İktisadi Gelişme ve Kalkınmasındaki Zararlı Tesirleri”, Makaleler, Hazırlayan: 

Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016. 

ÜLGENER, Sabri F., “İktisadi Yenilenmemizin Zihniyet Muhasebesi”, Makaleler, 

Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016. 

ÜLGENER, Sabri F., “Aquinolu Thomas yahut Thomas Aquinas”, Makaleler, 

Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016. 

ÜLGENER, Sabri F., “Kapitalizmin Tarihi Gelişimi”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, 

Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016. 

ÜLGENER, Sabri F., “Hansen (Alvin Harvey)”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, 

Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016. 

ÜLGENER, Sabri F., “Alvin H. Hansen (1887-1975)”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, 

Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016. 

ÜLGENER, Sabri F., “Aydın Meseleleri”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed 

Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016. 

ÜLGENER, Sabri F., “Calvin ve Kalvinizm”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed 

Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016. 



153 

ÜLGENER, Sabri F., “Fiyat Teorisi”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, Ahmed Güner, 

Derin Yayınları, İstanbul, 2016. 

ÜLGENER, Sabri F., “Slogan Çağı ve İzm’ler Savaşı”, Makaleler, Hazırlayan: Sayar, 

Ahmed Güner, Derin Yayınları, İstanbul, 2016. 

WACH, Joachim, Din Sosyolojisine Giriş, Çev. İNANDI, Battal, Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara, 1987. 

WALLACE, Ruth A. - WOLF, Alison, Çağdaş Sosyoloji Kuramları, Çev.: 

ELBURUZ, Leyla, AYAS, Rami, Doğu Batı Yayınları, Ankara, 2020. 

WEBER, Max, Sosyoloji Yazıları, Çev. PARLA, Taha, İletişim Yayınları, İstanbul, 

2004. 

WEBER, Max, Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu, Çev. KÖKTÜRK, Milay, 

BilgeSu Yayıncılık, Ankara, 2019. 

WİLLİAMS, Robert R., “Hegel’in Geist Kavramı”, Çev. BAL, Metin, Alman 

İdealizmi, Ed. ATEŞOĞLU, Güçlü, Doğu Batı Yayınları, İstanbul, 2013. 

YILMAZ, Feridun, “Sabri F. Ülgener ve Liberalizm”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri 

Fehmi Ülgener: Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, T.C. Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011. 

YILMAZ, Murat, “Sabri Fehmi Ülgener ve Muhafazakarlık”, Ed. YILMAZ, Murat, 

Sabri Fehmi Ülgener: Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, T.C. Kültür ve 

Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011. 

YİĞİT, İsmail, “Mevali”, İslam Ansiklopedisi, TDV, 29. Cilt, Ankara, 2004. 

YÖRÜK, Ahmet, “Prof. Dr. Sabri F. Ülgener”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi 

Ülgener: Küreselleşme ve Zihniyet Dünyamız, Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yayınları, Ankara, 2011. 

ZENCİRKIRAN, Memet, “Türkiye’de Gençlik”, Türkiye’nin Toplumsal Yapısı, Ed. 

ZENCİRKIRAN, Memet, Anadolu Üniversitesi Yayını, No: 3954, Eskişehir, 

2019. 

ZORLU, Abdülkadir, “Sabri Ülgener’i Okumak: Sosyal Tarih, Osmanlı İktisat 

Faaliyetlerinin ve Zihniyetinin Ortaçağlaşması, Tasavvuf, İslam ve 

Kapitalizm”, Ed. YILMAZ, Murat, Sabri Fehmi Ülgener: Küreselleşme ve 

Zihniyet Dünyamız, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011. 

  



154 

TEZLER 

AKSOY, Ahmet, “Sabri Ülgener Bağlamında Türkiye’de Zihniyet Dönüşümü ve 

İktisadi Zihniyet”, Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Genel 

Sosyoloji ve Metodoloji Anabilim Dalı, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Denizli, 2018. 

ARSLAN, Pelin, “1933-1950 Yılları Arasında Türkiye’ye Gelen Alman İktisatçılar: 

Gerhard Kessler’in Türkiye’de Sosyal Politikaların Gelişimine Katkıları”, 

Maltepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İktisat Anabilim Dalı, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 2019. 

BIYIKLI, Şaban, “Zihniyet Araştırmaları Bağlamında Sabri Ülgener’in Araştırma 

Yöntemi ve Klasik Kaynaklarının Kritiği”, Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İktisat Tarihi Ana Bilim Dalı, Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, İstanbul, 2019. 

CAN, Betül, “Pierre Bourdieu: Pratik Kuramı ve Dinsel Alan”, Süleyman Demirel 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Isparta, 2020. 

İLHAN, Harun, “Max Weber ve Sabri Fehmi Ülgener’de İktisadi Zihniyet Analizi”, 

İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sosyoloji Ana Bilim Dalı, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 2014. 

ÖZKİRAZ, Ahmet, “Sabri Ülgener’de Zihniyet Analizi”, Hacettepe Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sosyoloji Anabilim Dalı, Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, Ankara, 1999. 

SUBAŞI, Necdet, “Türk Aydınının Din Anlayışı -1980 Sonrası Örneği”, Selçuk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, 

Sosyoloji Bilim Dalı, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Konya, 1995. 

UÇAR, Ramazan, “Abdullah Cevdet’te Din ve Batılılaşma”, Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı (Din 

Sosyolojisi), Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 1997. 

MAKALELER 

ACAR, Mustafa-BİLİR, Hüsnü, “Gerçek Bir Âlim, Mümtaz Bir Şahsiyet: Sabri Fehmi 

Ülgener”, KMÜ Sosyal ve Ekonomik Araştırmalar Dergisi, Cilt: 16 Sayı: 26, 

2014, ss.114-122. 

AKGÜNDÜZ, Ahmed, “İslam Vakıf Hukukunda Terminoloji ve Gaye”, Dünya 

Vakıflar Konferansı, Açılış Konuşmaları, Ankara, 2014. 

AKSOY, Mustafa, “Kültür Sosyolojisi Açısından Nevruz Kavramı”, Uluslararası 

İnsan Bilimleri Dergisi, Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı, Sayı: 100, 

İstanbul,1996, ss. 1-26. 



155 

ARI, Yılmaz, “Toplumsal Değişim ve Din”, Asya Studies Akademik Sosyal 

Araştırmalar, Sayı:16, 2021, ss. 131-142. 

BAŞ, Muhammed Fazıl, “Gerhard Kessler’in Türkiye’deki Sosyoloji Anlayışına 

Katkısı”, Sosyoloji Dergisi, Dizi:3, Sayı:28, 2014, ss. 201-222. 

ÇAĞLAK, Uğur, “Türkiye’de Ekonomi Sosyolojisine Dair Bir Literatür Denemesi”, 

Selçuk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 29, 2013, ss. 99-126. 

DEMİREZEN, İsmail, “Max Weber, Kapitalizm ve İslam”, Hitit Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, Cilt: 10, Sayı 1, Haziran 2017, ss. 1-14. 

DİNÇASLAN, Mehmet, “Türkiye’de Ordoliberalist Bir İktisatçı – Filozof: Alexander 

Rüstow (1885-1963)”, Erciyes Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi 

Dergisi, Sayı: 46, Temmuz-Aralık, 2015, ss. 201-226. 

DÜZGÜN, Şaban Ali, “Sol İlahiyat: Dinin Sol Yorumunun İmkânı, Riskleri ve 

Sınırları”, İnsan ve Toplum Dergisi, Cilt: 4, Sayı: 7, Yıl: 2014 (Haziran), 

ss.  193-210. 

FİLDİŞ, Berna, “Gerhard Kessler’in Türkiye’deki Kent Sosyolojisi Çalışmalarına 

Katkıları”, Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, Cilt:12 Sayı:25, Mart 2019, ss. 

254-266. 

KURUYAZICI, Nilüfer, “Farklı Bir Sürgün: 1933 Türkiye Üniversite Reformu ve 

Alman Bilim Adamları”, Studien zur deutschen Sprache und Literatur (Alman 

Dili ve Edebiyatı Dergisi) Cilt:0, Sayı:11, Nisan 2012, ss. 37-50. 

OKUMUŞ, Ejder, “İslam, Müslümanlar ve Toplumsal Değişim” Tevilat, Cilt: 1, Sayı: 

1, 2020, ss. 61-95. 

ÖZKİRAZ, Ahmet, “Sabri F. Ülgener’de Zihniyet ve Geri Kalmışlık -Osmanlı’dan 

Günümüze Yapısal Bir Çözümleme-”, İstanbul Üniversitesi Siyasal Bilgiler 

Fakültesi Dergisi, Cilt: 0, Sayı: 36, Mart 2007, ss. 35-59. 

SİNANOĞLU, Ahmet Faruk, “Toplumsal Değişim ve Din”, Hikmet Yurdu, Cilt:1, 

Sayı: 2, Temmuz-Aralık, 2008, ss. 23-29. 

TORUN, İshak, “Kapitalizmin Zorunlu Şartı ‘Protestan Ahlâk’”, C.Ü. İktisadi ve İdari 

Bilimler Dergisi, Cilt 3, Sayı 2, 2002, ss. 89-98. 

UYANIK, Zeki - AKKAŞ, İbrahim,  “ ‘Kenarda’ Kalmış ‘Merkezi’ Bir Düşünür 

Portresi: Sabri Ülgener”, Ardahan Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler 

Fakültesi Dergisi, Sayı: 3, Nisan 2016, ss. 49-59. 

YAVUZ, Sefer, “Konu ve Yöntem Bakımından Sabri Ülgener ve Din Sosyolojisine 

Katkıları”, İslâmî İlimler Dergisi, Cilt: 12, Sayı: 1, 2017, ss. 89-116. 



156 

YARDIMCI, Mehmet Emin – GENÇ, Sema Yılmaz, “Türkiye’de Sürgün Bir Alman 

Neoliberal: Wilhelm Röpke”, Sakarya İktisat Dergisi, Cilt: 5, Sayı: 1, Mart, 

2016, ss. 48-58.  

İNTERNET ERİŞİMLERİ 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ruus (01.02.2021) 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Ordoliberalizm (15.03.2021) 

https://akademikokumalar.wordpress.com/2013/12/24/david-ricardo-1772-1823/ 

(04.07.2021) 

https://tr.wikipedia.org/wiki/%C3%9Clkelere_g%C3%B6re_M%C3%BCsl%C3%B

Cman_n%C3%BCfusu  (24.08.2021) 

https://sozluk.gov.tr (30.08.2021) 

http://www.sosyalbilimlervakfi.org/tr/sozluk/epifenomen/ (14.10.2021) 

https://www.youtube.com/watch?v=R_yaQn-d7Sc (20.12.2021) 

https://www.kongar.org/makaleler/mak_si.php (26.12.2021) 

TUNA, Orhan, “Kessler Hocanın Ölümü”, İstanbul Üniversitesi, İktisat Fakültesi 

Dergisi, ss.11-18., https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/9365 

(28.12.2021) 

https://cdn-acikogretim.istanbul.edu.tr (12.01.2022) 

https://www.etimolojiturkce.com/kelime/potla%C3%A7 (29.01.2022) 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Skolastik_felsefe (02.02.2022) 

https://tr.wikiquote.org/wiki/%C5%9Eemsi_Tebrizi#:~:text=%22D%C3%BCzenim

%20bozulur%2C%20hayat%C4%B1m%C4%B1n%20alt%C4%B1%20%C3

%BCst%C3%BCne,bir%20de%20%C%B6lmek%20zaman%C4%B1... 

(15.03.2022) 

https://acikders.ankara.edu.tr/mod/resource/view.php?id=73316 “Abbasilerde İktisadi 

Yapı” Power Point sunusu, 2,3. Slayt. (12.04.2022)  

https://islamansiklopedisi.org.tr/rind (16.04.2022)  

https://atam.gov.tr/wp-content/uploads/S%C3%96YLEV-ORJ%C4%B0NAL.pdf 

(07.07.2022) 

AKYOL, Taha, “Saddam ve ‘Akıl’”, https://www.milliyet.com.tr/yazarlar/taha-

akyol/saddam-ve-akil-5362271?sessionid=2 (13.07.2022) 

  

https://islamansiklopedisi.org.tr/ruus
https://tr.wikipedia.org/wiki/Ordoliberalizm
https://akademikokumalar.wordpress.com/2013/12/24/david-ricardo-1772-1823/
https://tr.wikipedia.org/wiki/%C3%9Clkelere_g%C3%B6re_M%C3%BCsl%C3%BCman_n%C3%BCfusu
https://tr.wikipedia.org/wiki/%C3%9Clkelere_g%C3%B6re_M%C3%BCsl%C3%BCman_n%C3%BCfusu
https://sozluk.gov.tr/
http://www.sosyalbilimlervakfi.org/tr/sozluk/epifenomen/
https://www.youtube.com/watch?v=R_yaQn-d7Sc
https://www.kongar.org/makaleler/mak_si.php
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/9365
https://cdn-acikogretim.istanbul.edu.tr/
https://www.etimolojiturkce.com/kelime/potla%C3%A7
https://tr.wikipedia.org/wiki/Skolastik_felsefe
https://tr.wikiquote.org/wiki/%C5%9Eemsi_Tebrizi#:~:text=%22D%C3%BCzenim%20bozulur%2C%20hayat%C4%B1m%C4%B1n%20alt%C4%B1%20%C3%BCst%C3%BCne,bir%20de%20%C%B6lmek%20zaman%C4%B1
https://tr.wikiquote.org/wiki/%C5%9Eemsi_Tebrizi#:~:text=%22D%C3%BCzenim%20bozulur%2C%20hayat%C4%B1m%C4%B1n%20alt%C4%B1%20%C3%BCst%C3%BCne,bir%20de%20%C%B6lmek%20zaman%C4%B1
https://tr.wikiquote.org/wiki/%C5%9Eemsi_Tebrizi#:~:text=%22D%C3%BCzenim%20bozulur%2C%20hayat%C4%B1m%C4%B1n%20alt%C4%B1%20%C3%BCst%C3%BCne,bir%20de%20%C%B6lmek%20zaman%C4%B1
https://acikders.ankara.edu.tr/mod/resource/view.php?id=73316
https://islamansiklopedisi.org.tr/rind
https://atam.gov.tr/wp-content/uploads/S%C3%96YLEV-ORJ%C4%B0NAL.pdf
https://www.milliyet.com.tr/yazarlar/taha-akyol/saddam-ve-akil-5362271?sessionid=2
https://www.milliyet.com.tr/yazarlar/taha-akyol/saddam-ve-akil-5362271?sessionid=2


157 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler  

Adı ve Soyadı: Esra DEMİR 

Eğitim Durumu  

Lisans Öğrenimi:  

1. Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi (2019) 

2. Anadolu Üniversitesi -AÖF- Sosyoloji Lisans Programı (2022)  

Yabancı Dil(ler) ve Düzeyi  

1. İngilizce: Orta 

2. Arapça : Orta  

İş Deneyimi  

1. 2020 - ….  : Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretmeni  

Bilimsel Yayınlar ve Çalışmalar  

1. Uçar, R., Demir, E., Tarcan, Y. (2022). Din ve değişim bağlamında Türk toplumu, 

Toplum Bilimleri Dergisi, 16(33), 225-236. 

 

 


